
 

 

 

T.C  

SİVAS CUMHURİYET ÜNİVERSİTESİ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

ORTAÖĞRETİM SOSYAL ALANLAR EĞİTİMİ ANA BİLİM DALI 

 

 

MEVLÂNA İDRİS ZENGİN’İN ÇOCUK EDEBİYATI TÜRÜNDEKİ 

ESERLERİNİN DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

 

 

 

Zeynep POLAT 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Dr. Öğr. Üyesi Evren KARATAŞ 

 

 

 

 

 

 

SİVAS 

2018 

 

 



 

 

 

 

MEVLÂNA İDRİS ZENGİN’İN ÇOCUK EDEBİYATI TÜRÜNDEKİ 

ESERLERİNİN DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

 

 

Zeynep POLAT 

 

 

 

 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü 

 

 

 

 

Lisansüstü Eğitim, Öğretim ve Sınav Yönetmeliğinin Ortaöğretim Sosyal Alanlar 

Eğitimi Ana Bilim Dalı İçin Öngördüğü  

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ Olarak Hazırlanmıştır. 

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Evren KARATAŞ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SİVAS 
 

Eylül, 2018 

 

 





iii 

 

ETİK SÖZÜ 

 

 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Tez Yazım Kılavuzu 

(Yönerge)’ unda belirtilen kurallara uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında;  

 

 

 Bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi,  

Görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlâk kurallarına uygun 

olarak sunduğumu, 

Başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere, bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu ve atıfta bulunduğum eserlerin tümünü 

kaynak olarak gösterdiğimi, 

Bütün bilgilerin doğru ve tam olduğunu, kullanılan verilerde herhangi bir 

değişiklik yapmadığımı, 

Tezin herhangi bir bölümünü, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi veya başka bir 

üniversitede, başka bir tez çalışması olarak sunmadığımı beyan ederim. 

 

          

           …../...../2018 

                                        Zeynep POLAT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

 

ÖZET 

 

POLAT Zeynep, Mevlâna İdris Zengin’in Çocuk Edebiyatı Türündeki Eserlerinin 

Değerlendirilmesi Yüksek Lisans Tezi, Sivas, 2018. 

“Mevlâna İdris Zengin’in Çocuk Edebiyatı Türündeki Eserlerinin 

Değerlendirilmesi” adını verdiğimiz bu çalışma, yazarın çocuk edebiyatı alanında yazdığı 

-yayınına ulaşılabilen- kırk adet eserlerini kapsar. 

Çalışmanın “çocuk” ve “çocuk edebiyatı” kapsamında olması, çalışmada “çocuk 

ve çocuk edebiyatı” na dair tanımlamaları ve bu tanımlamaların edebiyatımızdaki seyrine 

dair kısa bir bölümü gerekli kılmıştır. 

Mevlâna İdris Zengin’in çocuk edebiyatı alanındaki yerini ve serüvenini tespit 

edebilmek amacıyla çalışmanın ikinci aşamasında, yazarın çocuk edebiyatı alanındaki 

eserlerinin tematik incelemesi yapılarak bu alandaki yeri belirlenmeye çalışılmış, 1980’li 

yıllarda yaşanan toplumsal olayların çocuk edebiyatına olan yansımaları incelenerek 

Mevlâna İdris Zengin’in dünya görüşü ve çocuklar için yazma sebepleri tespit edilmeye 

gayret edilmiştir.   

Mevlâna İdris Zengin ile ilgili verilerin tespiti ve temini aşamasında yazara dair 

kapsamlı bir biyografiye ulaşılamamıştır. Bu eksikliğin giderilmesine küçük bir katkıda 

bulunabilmek için çalışma içeriğine, Mevlâna İdris Zengin’in biyografisi de eklenmiştir. 

Çalışmanın asıl bölümünü oluşturan “Bulgular ve Yorumlar” kısmında; Mevlâna 

İdris Zengin’in çocuk edebiyatı alanında yazdığı eserlerin içerik, yapı ve dil 

çözümlemelerine yer verilmiş ve yazarın çocuklara iletmek istediği mesajlar üzerinden 

belirlenen kavramlar incelenmiştir. 

Bu çalışmada yer alan, Mevlâna İdris Zengin’in çocuk edebiyatı alanında yazdığı 

eserlere dair içerik yorumları ve yapı analizleri klasik yaklaşımlarla ele alınmıştır. 

Çalışmada, Mevlâna İdris Zengin’in eserlerindeki içerik ve yapı unsurları bütüncül bir 

bakışla sınıflandırılmaya çalışılmıştır. 

Çalışmanın son bölümünde çalışmalarımız süresince faydalandığımız kaynaklar 

yer alır. “Ekler” bölümünde bulunan, Mevlâna İdris Zengin’in incelenen eserlerine dair 

oluşturulan “Mevlâna İdris'in Eserlerinde Farklı Kavramların Görünüşü”, “Mevlâna 



v 

 

İdris'in Eserlerindeki Meslek Gruplarının Dağılımı”, “Mevlâna İdris'in Eserlerindeki 

Mekânların Dağılımı” ve “Mevlâna İdris'in Eserlerindeki Ana Kahramanların Dağılımı” 

tabloları yazarın çocuk edebiyatı evreninin sınırlarını belirlemeyi amaçlar. 

Mevlâna İdris’in eserlerinde çocukları birden fazla kavram, duygu ve değer 

üzerine düşünmeye sevk etmesi, sorgulatması ve çözüm yollarını buldurtması yazarın 

eserlerinin özgün yanları olarak karşımıza çıkar. Farklı kavram alanlarını çocuk edebiyatı 

içerisinde değerlendiren yazar, bu kavramları çocuğa göre ele alır ancak çocukları 

kavramlar ekseninde bir yetişkin edasıyla düşündürür. Kavramlar etrafında düşünme 

örgüsünü ören çocuklar yazarın eserlerinde harekete geçer. Düşüncelerin kahramanlar 

tarafından davranışa dönüştürülmesi ve davranışların kavramlar etrafında şekillenmesi 

Mevlâna İdris’i çağdaşı olan çocuk edebiyatçılarından ayıran bir özelliktir. Sıradan 

olayların eserlerinde çok fazla yer almaması da yazarın, çocukların hayal gücünü 

geliştirmeye yönelik çabalar olarak değerlendirilebilir. 

 

Anahtar Kelimeler: Çocuk, Çocuk Edebiyatı, Çocuk Edebiyatı Tarihi, Tematik 

İnceleme, Mevlâna İdris Zengin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

 

 

ABSTRACT 

POLAT Zeynep, Master’s Thesis, Sivas, 2018 

This study, named as “The evaluation of Mevlana İdris Zengin’s  works the author 

has written in the genre of children literature” , covers the forty pieces of works the 

publication of which can be reached and the author has written. 

The study’s being in the scope of the “child and children literature” requires a 

short chapter related to the definitions concerning “child and children literature” and the 

progress of this definition in our literature in this study. 

With this aim of determining the value and adventures of Mevlana İdris Zengin in 

the field of children literature, it has been striven for determining his position in the field 

by making an intensive thematic study on his works in children literature from the past to 

the present in the second phase of the study. It has been struggled to determine his world 

view and the reasons for writing for children by analysing the reflection of social events 

experienced in 1980s on children literature. 

A comprehensive biography of Mevlana İdris Zengin couldn’t be reached at the 

data collection and finding stages. The biography of Mevlana İdris Zengin has also been 

added to the content of the study so as to make a little contribution to overcome this 

deficiency . 

At the part of “The findings and The comments” forming the basis of the study; 

the content  the structure and the language analyses of the works Mevlana İdris Zengin 

has written ın the field of children literature establish the main part of the study and the 

concepts identified from the messapes the author would like to convey to the children has 

been studied. 

It has been trıed to examine the data acquired by using as a method of scanning 

and situation analysis techniques with the content analysis and descriptıve analysis which 

are one of the techniques of qualitative data analysis technique. 

The content interpretation and the structure analyses  in this study concerning the 

works Mevlana İdris Zengin has written ın the field of children literature have been 



vii 

 

handled with the classical approaches. The content and the structure components of 

Mevlana İdris Zengin’s works have been classified ın holistic paradigm point  of view. 

At the end of the study, there are resources which have been benefited from during 

the study. Charts like “The prospects of different concepts in Mevlana İdris Zengin’s 

works”, “The distrubution of professional groups in Mevlana İdris Zengin’s works.”, 

“The distrubution of settings in Mevlana İdris Zengin’s works.”, “The distrubution of 

main characters ın Mevlana İdris Zengin’s works.” created concerning the assessed works 

of Mevlana İdris Zengin aim to determine the range of the author’s children literature 

horizon. 

 

Key Word: Child, children, literature, the history of children literature, thematic analysis, 

Mevlana İdris Zengin.         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

 

 

 

ÖN SÖZ 

 

Çocuğun ve çocukluk kavramının insan hayatındaki yerini özel ve önemli bir 

dönem olarak kabul etme görüşü oldukça yenidir. Yaşadığımız yüzyılın son çeyreğinde 

yaşanan gelişmelerle çocuğa atfedilen özellikler yeni ve modern kavramlarla 

şekillenmektedir. Çocuk üzerine yapılan bilimsel çalışmaların artması ve farklı 

disiplinlerin çocuğu birçok yönüyle incelemeye başlaması bu kavramın önemini 

arttırmaktadır. 19. yüzyılın sonlarına kadar çocuk, toplum içerisinde şekillenen ve doğal 

süreci içerisinde büyüyen insan yavrusu olarak görülmekteydi. Ancak bilimde ve 

teknolojide yaşanan gelişmeler yetişkinlerin çocuklara farklı bir bakışla yaklaşmalarına 

olanak sağladı. Çocuğun değer kazanmaya başlaması çocukluk döneminin hızlı bir 

evrilme sürecine girmesine zemin hazırladı. İnsan gelişiminin temeli olarak görülmeye 

başlanan çocukluk dönemi artık yaşamın geri kalanı için belirleyici bir rol üstlenmeye 

başladı.  

Modern yaşamın kavramları ile şekillenmeye çalışan çocuk ve çocukluk 

günümüzde hayatın anlamı ve tadı olarak üzerine titrenen bir varlık halini aldı. 

Yetişkinlerin çocuğa yaklaşım tarzlarının değişmesi ile de önemli bir yere sahip olan 

çocukluk, modern yaşamın odak noktası haline geldi. Bu değişimler çocukla ilgili çok 

farklı alanların ortaya çıkmasına neden oldu. Çocuk psikolojisi, çocuk gelişimi ve çocuk 

eğitimi alanları hızlı bir gelişme içerisine girdi. Özellikle çocuğun eğitimi günümüz-

modern- anne ve babaları için çok önemli hâle geldi. Zira çocuğun eğitimi için yapılan 

faaliyetler birçok koldan yürütülmeye devam ederken bu faaliyetler arasında çocuğun 

okuma ve öğrenme araçlarından olan çocuk edebiyatı ürünleri de hızla önem kazanmaya 

başladı.  

Çocuk ve edebiyat kavramlarının bir araya getirilmesiyle oluşan ‘çocuk edebiyatı’ 

kavramı tarihi serüveni içerisinde kendine özgü özellikler kazanarak şekillenmiştir. Son 

yıllarda önemi daha iyi anlaşılmaya başlanan çocuk edebiyatı dünyadaki gelişimine 

paralel olarak da ülkemizdeki gelişimini sürdürmektedir. Zorlu bir yolda ilerleyen çocuk 

edebiyatı hitap ettiği okur grubu dolayısıyla omuzlarındaki yükün farkındadır. Çocuk 



ix 

 

edebiyatı alanı çocukların ve gençlerin eğitimde, bilinçlendirilmesinde ve toplumsal 

ilişkilerinin düzenlenmesinde bir özdeşim unsuru olarak önemli sorumluklar 

üstlenmektedir. Bu sorumlulukların bilinci ile alanda çalışma yapan akademisyenler, 

yazarlar ve yayıncılar çocuk edebiyatının gelişimi için çaba göstermektedirler. Bizim 

çalışmamızın odak noktası da günümüz çocuk edebiyatı yazarlarından Mevlâna İdris’in 

eserlerinin bütüncül bir yaklaşımla incelenmesidir. 

Mevlâna İdris, otuz yılı aşan yazma serüveninde çocuklar için yazmayı da 

önemsemiştir. Mevlâna İdris’ in çocuk ve çocukluk kavramlarına yaklaşımı kültürel ve 

toplumsal dokümanların ışığında yol almaktadır. Modern yaşamın çocuk algısını 

kabullenmeyen ve çocukluğun yok edildiğini öngören yazar, kendi değerler bütünü 

içerisinde bu görüşünü eserlerine yansıtmaktadır. Günümüzde çok okunma ve çok satma 

gayesi ile edebiyattan uzaklaşarak yazan yazarların aksine Mevlâna İdris, çocuğa ait 

olduğu dünyanın insanî değerlerle var olabileceğini anlatmaktadır. 

 “Mevlâna İdris Zengin’in Çocuk Edebiyatı Türündeki Eserlerinin 

Değerlendirilmesi” adı ile ortaya konulan bu çalışmada; çocuk ve çocuk edebiyatı 

kavramları açıklanmaya ve çocuk edebiyatının tarihi süreci belirlenmeye çalışıldı. Çocuk 

edebiyatı alanındaki gelişmeler ışığında Mevlâna İdris’in çocuklar için yazdığı eserleri 

irdelendi ve tematik olarak sınıflandırıldı. Ayrıca yazarın günümüz çocuk edebiyatı 

içerisindeki yeri ve çocuklar için yazan diğer yazarlardan farkı, eserlerinde ele aldığı 

konular çerçevesinde ortaya konulmaya çalışıldı. Bu açıdan, özellikle kendilik bilinci ve 

modernizm-kapitalizm imgelerini çocuk gerçekliği ile bağdaştırmaya çalışan yazar, 

okurun duyarlılığını insan ve yaşam gerçekliği üzerinden anlatmayı seçer. Bu yönüyle 

çağdaşı olan çocuk edebiyatçılarından ayrılır. 

Mevlâna İdris’in son yıllarda çocuklar ve anne-babalar tarafından daha çok tercih 

edilmesi, eserlerin içeriğindeki kavramların farklılığı ve çocukların düşünme, sorgulama 

yetilerinde oluşturduğu etki göz önüne alınarak bu çalışmada Mevlâna İdris’ in çocuk 

kitapları örneklem olarak seçildi. Yazarın ulaşılabilen tüm çocuk edebiyatı kitapları içerik 

ve dil özellikleri değerlendirilerek klasik yaklaşımlarla incelendi. Çocuk edebiyatı 

alanında yapılan benzer çalışmalardan yaklaşım olarak farklılık göstermeyen çalışmamız, 

çocuk kitaplarında yeni karşılaşılan ve çağın gerçeklerini yansıtan kavramlar bağlamında 

alana farklı bir bakış açısı kazandırmaya odaklandı.  

Türkiye’deki çocuk edebiyatının sınırlarından söz etmek pek mümkün 

gözükmemektedir. Çocuk edebiyatı alanının tam bir saha olarak sınırlarının 

çizilememesi, sahadaki bilimsel incelemelerin yetersizliği ve incelemelerde tam bir 



x 

 

bütünlüğün sağlanamaması, tek yönlü bakış açılarının olumsuzluğu alan için negatif bir 

durumu beraberinde getirmektedir. Nitekim çalışmamızla ve devamında gelecek başka 

çalışmalarla da çocuk edebiyatının da kendine özgü amaçlar taşıdığının anlaşılacağı ümit 

edilmektedir. 

Çalışmamızın ilk bölümünde çocuk ve çocuk edebiyatı kavramlarına genel bir 

bakış ortaya konuldu. Çocuk edebiyatının tarihi süreci incelenerek günümüzde gelinen 

nokta değerlendirildi. Çocuk edebiyatı türlerine de başlıklar halinde değinildi. 

Bu incelemelerden sonra Mevlâna İdris’in hayatına dair bilgilere ulaşılarak 

yazarın bibliyografisi oluşturuldu. Daha sonra yazarın kırk adet çocuk kitabı içerik olarak 

incelenerek temalar oluşturuldu. Temaların sınıflandırılması ve eser içerikleri ile 

bağdaştırılması çalışmamızın son aşamasını meydana getirdi. 

Mevlâna İdris’in çocuk kitaplarına yönelik bütüncül bir akademik çalışmanın 

bulunmaması ve yazarın çocuk edebiyatı alanına yaptığı katkıların ortaya konulması 

açısından çalışmamızın çocuklara bir katkı sağlayacağı düşünülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

 

 

 

TEŞEKKÜR 

Çalışma boyunca bilgi ve tecrübelerinden istifade ettiğim danışmanım Dr. Öğr. 

Üyesi Dr. Evren Karataş’a,  

Bu tarz bir çalışmaya yıllar sonra beni yönlendirerek yol gösteren değerli hocam 

Dr. Öğr. Üyesi Hikmet Yılmaz’a, 

Çalışmam boyunca ilgi ve desteğini esirgemeyen değerli meslektaşım Hüseyin 

Kaya’ya, 

Nezaketi ve güler yüzüyle çalışmalarımıza moral katkısında bulunan bölüm 

sekreterimiz Belma Bostancı Hanım’a,  

Çalışmam boyunca anlayışlarına sığındığım, desteklerini hep hissettiğim aileme, 

arkadaşlarıma ve tezin en yoğun dönemlerinde çocuklarıma benden daha iyi bakan 

hakkını ödeyemeyeceğim canım anneme teşekkür ederim. 

 



xii 

 

MEVLÂNA İDRİS ZENGİN’ İN ÇOCUK EDEBİYATI TÜRÜNDEKİ 

ESERLERİNİN DEĞERLENDİRİLMESİ 

İÇİNDEKİLER 

ETİK SÖZÜ ............................................................................................................... İİİ 

ÖZET .......................................................................................................................... İV 

ÖN SÖZ .................................................................................................................... Vİİİ 

TEŞEKKÜR ............................................................................................................... Xİ 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ Xİİ 

I. BÖLÜM ....................................................... 1 

1 GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

1.1 Problem Durumu .............................................................................................. 1 

1.1.1 Mevlâna İdris Zengin’in Çocuk Kitaplarında Öncelediği Temalar .......... 1 

1.1.2 Mevlâna İdris Zengin’in Çocuğu ve Eserlerindeki Temaları Ele 

Alışı/Bakışı ................................................................................................ 2 

1.2 Araştırmanın Amacı ......................................................................................... 3 

1.3 Araştırmanın Önemi ......................................................................................... 3 

1.4 Araştırmanın Sınırlılıkları ................................................................................ 4 

1.5 Varsayımlar ...................................................................................................... 4 

1.6 Tanımlar ........................................................................................................... 4 

1.7 Temel Kuramsal Altyapı .................................................................................. 5 

1.7.1 Çocuk Kimdir? .......................................................................................... 5 

1.7.2 Fiziksel, Bilişsel ve Psikolojik Olarak Çocuk ......................................... 13 

1.7.2.1 Çocuğun Fiziksel ve Biyolojik Gelişimi ............................................ 14 

1.7.2.2 Çocuğun Bilişsel/Zihinsel Gelişimi ................................................. 16 

1.7.2.2.1 Çocuğun Dil Gelişimi .................................................................. 19 

1.7.2.3 Çocuğun Psikolojik Gelişimi ........................................................... 20 

1.7.3 Çocukluğun Hukukî Boyutu ................................................................... 23 

1.7.4 Toplumsal ve Kültürel Açıdan Çocuk ..................................................... 27 

1.7.5 Çocuk Edebiyatı ...................................................................................... 31 

1.7.6 Çocuk Edebiyatı Tarihi ........................................................................... 38 

1.7.6.1 Türkiye’de Çocuk Edebiyatı Tarihi ................................................. 43 



xiii 

 

1.7.6.1.1 1980 Sonrası Süreçte Türkiye’de Çocuk Edebiyatı .................... 51 

1.7.7 Çocuk Edebiyatı Türleri .......................................................................... 57 

1.7.7.1 Dergi ................................................................................................. 57 

1.7.7.2 Kitap ................................................................................................. 62 

1.7.7.3 Masal ................................................................................................ 64 

1.7.7.4 Hikâye .............................................................................................. 66 

1.7.7.5 Roman .............................................................................................. 68 

1.7.7.6 Fabl ................................................................................................... 71 

1.7.7.7 Anı (Hatıra) ...................................................................................... 72 

1.7.7.8 Gezi Yazısı ....................................................................................... 72 

1.7.7.9 Deneme ............................................................................................ 74 

1.7.7.10 Şiir .................................................................................................... 75 

1.7.8 İslâmî Çocuk Edebiyatı ........................................................................... 77 

1.7.9 Mevlâna İdris Zengin Kimdir? ................................................................ 80 

1.7.9.1 Hayatı ............................................................................................... 80 

1.7.9.2 Mevlâna İdris Zengin’in Çocuğa Bakışı .......................................... 82 

1.7.9.3 Mevlâna İdris Zengin’in Çocuk Edebiyatına Bakışı ........................ 84 

1.7.9.4 Mevlâna İdris Zengin’in Eserleri ..................................................... 87 

1.7.9.4.1 Acayip Dükkânlar ........................................................................ 87 

1.7.9.4.2 Acayip Hayvanlar ........................................................................ 87 

1.7.9.4.3 Başka Çocuklar ............................................................................ 87 

1.7.9.4.4 Hayvanlar İş Başında ................................................................... 88 

1.7.9.4.5 Tuhaf Adamlar ............................................................................ 88 

1.7.9.4.6 Şiir Kitapları ................................................................................ 89 

1.7.9.4.7 Deneme Kitapları ........................................................................ 89 

II. BÖLÜM ..................................................... 90 

2 KURAMSAL BİLGİLER, İLGİLİ YAYIN VE ARAŞTIRMALAR .............. 90 

III. BÖLÜM ..................................................... 95 

3 YÖNTEM ............................................................................................................. 95 

3.1 Araştırmanın Deseni ....................................................................................... 95 

3.2 Çalışma Grubu ................................................................................................ 96 

3.3 Veri Toplama Araçları ................................................................................... 96 

3.4 Verilerin Analizi ............................................................................................. 96 



xiv 

 

IV. BÖLÜM ..................................................... 98 

4 BULGULAR VE YORUMLAR ......................................................................... 98 

4.1 MEVLÂNA İDRİS ZENGİN’İN ESERLERİNİN TEMATİK 

DEĞERLENDİRİLMESİ ............................................................................... 98 

4.1.1 Duygular .................................................................................................. 98 

4.1.1.1 Sevgi ................................................................................................. 98 

4.1.1.1.1 Anne Sevgisi .............................................................................. 100 

4.1.1.1.2 Hayvan Sevgisi .......................................................................... 106 

4.1.1.1.3 Doğa Sevgisi .............................................................................. 110 

4.1.1.1.4 Patates Sevgisi ........................................................................... 116 

4.1.1.2 Kıskançlık-Açgözlülük .................................................................. 119 

4.1.1.3 Korku ............................................................................................. 122 

4.1.1.4 Merhamet ....................................................................................... 125 

4.1.1.5 Mutluluk ......................................................................................... 128 

4.1.2 Değerler ................................................................................................. 138 

4.1.2.1 Aile ................................................................................................. 138 

4.1.2.2 Dinî Değerler .................................................................................. 143 

4.1.2.3 Sabır ve Azim ................................................................................. 146 

4.1.2.4 Yardımlaşma .................................................................................. 151 

4.1.3 Kavramlar .............................................................................................. 155 

4.1.3.1 Gelir Dağılımındaki Eşitsizlik/Adaletsizlik ................................... 155 

4.1.3.2 Eğitim-Okul-Öğrenci ..................................................................... 159 

4.1.3.3 Gökyüzü ......................................................................................... 167 

4.1.3.4 Hayal Gücü..................................................................................... 170 

4.1.3.5 Kitle İletişim Araçları .................................................................... 179 

4.1.3.6 Küresel Isınma ............................................................................... 185 

4.1.3.7 Modernist ve Kapitalist İmgeler .................................................... 189 

4.1.3.8 Savaş .............................................................................................. 197 

4.1.3.9 Kentleşme ....................................................................................... 207 

4.1.3.10 Trafik Bilinci .................................................................................. 213 

4.1.3.11 Kendilik Bilinci .............................................................................. 216 

4.1.3.12 Enformatik Anne-Babalar .............................................................. 232 

4.2 MEVLÂNA İDRİS ZENGİN’İN ESERLERİNDEKİ DİL VE ANLATIM 241 



xv 

 

V. BÖLÜM ................................................... 252 

5 SONUÇ ............................................................................................................... 252 

5.1 Öneriler ......................................................................................................... 259 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 262 

EKLER .................................................................................................................... 276 

EK 1. MEVLÂNA İDRİS ZENGİN İLE SÖYLEŞİ ............................................. 276 

EK 2. MEVLÂNA İDRİS ZENGİN’İN ÇOCUK EDEBİYATI ESERLERİNİN 

ÖZETLERİ ........................................................................................................ 279 

EK 3. MEVLÂNA İDRİS’İN ESERLERİNDE FARKLI KAVRAMLARIN 

GÖRÜNÜŞÜ ...................................................................................................... 300 

EK 4. MEVLÂNA İDRİS'İN ESERLERİNDEKİ KAVRAMLARIN DAĞILIMI

 ............................................................................................................................. 301 

EK 5. MEVLÂNA İDRİS'İN ESERLERİNDEKİ MESLEK GRUPLARININ 

DAĞILIMI ......................................................................................................... 302 

EK 6. MEVLÂNA İDRİS'İN ESERLERİNDEKİ MEKÂNLARIN DAĞILIMI

 ............................................................................................................................. 303 

EK 7. MEVLÂNA İDRİS'İN ESERLERİNDEKİ ANA KAHRAMANLARIN 

DAĞILIMI ......................................................................................................... 304



1 

 

I. BÖLÜM 

1 GİRİŞ 

Bu bölümde; Mevlâna İdris Zengin’in Çocuk Edebiyatı Türündeki Eserlerinin 

Değerlendirilmesi başlığıyla yapılan bu çalışmanın önemi, çalışmayı gerçekleştirirken 

izlenilen yollar, esas alınan kaynaklar ve çalışmanın sınırlılıkları yer almaktadır. 

1.1 Problem Durumu 

Mevlâna İdris Zengin’in çocuk kitaplarının çocuk edebiyatı ilkeleri açısından 

değerlendirilmesi ve çocuk edebiyatı alanına katkılarının ortaya konulması noktasında 

değerlendirilir. 

Yazarın çocuk edebiyatı alanında yazdığı eserler, önemli bir veri toplama aracı 

olan doküman taraması yöntemiyle genel tarama ve içerik çözümlemesi teknikleriyle 

incelenmiştir. Çalışmamızda eserlerde yer alan temaların sınıflandırılması ve tematik 

çözümlemeler yer bulur. 

1.1.1 Mevlâna İdris Zengin’in Çocuk Kitaplarında Öncelediği Temalar 

Yazarın çocuk edebiyatı alanında yazdığı nesir ve manzum türündeki eserleri 

bütüncül olarak incelenmiştir. Çocuklara duyguları, değerleri ve kavramları güncel 

konularla bütünleştirerek vermekte usta olan Mevlâna İdris, çocuğa görelik ilkesini de 

eserlerinde göz ardı etmemiştir. Kendi çocuk algısına göre çocukta var olması gereken 

unsurları kaleme alan yazar sıradan temaların dışına çıkmayı bir nebze de olsa 

başarabilmiştir.  

Çocuk edebiyatı yazarlarının öncelediği birçok temayı eserlerinde ele almakla 

birlikte bazı temalara oldukça yoğunlaşmıştır. Çocukların yetişmesinde önemli roller 

üstlenen evrensel değerlerin (sevgi, saygı, mutluluk, merhamet, barış vb.) yanında milli 

ve kültürel değerlere de eserlerinde önemli ölçüde yer vermiştir. Farklı temaları günümüz 

çocuklarının ilgi alanları ile süsleyen yazar, ağırlıklı temalarına hemen hemen her 



2 

 

eserinde yer vermiştir. Bu temaların yanı sıra hayal gücü, gökyüzü, savaş, kitle iletişim 

araçları, şehirleşme, enformatik anne babalar, modernist ve kapitalist imgeler ile kendilik 

bilinci temalarını öncelediği tespit edilmiştir. 

1.1.2 Mevlâna İdris Zengin’in Çocuğu ve Eserlerindeki Temaları Ele 

Alışı/Bakışı 

Mevlâna İdris, çocuğu günümüz yaşam koşulları içerisinde değerlendirir. Modern 

çocuk algısı ile geleneksel çocuk algısını eserlerinde harmanlayarak kullanan yazar, 

iletmek istediği mesajları çocuğun zihin ekseninde dolaştırır. Karşılaştırma yöntemi ile 

bazen geleneksel çocuktan yana bazen de modern çocuktan yana tavrını ortaya koyar. 

Çocuğun bakış açısını farklı ve yeni kavramlarla zenginleştirmek, eleştirel bakış açısını 

çocuğa kazandırmak, hayal gücünü ön plana çıkarmak, modern dünyanın tehlikelerine 

karşı çocuğun sorgulama mekanizmasını harekete geçirmek belki de en önemlisi kendilik 

bilincini oluşturmak yazarın çocuk algısını meydana getiren önemli unsurlar olarak 

eserlerinde belirginleşir.  

Çocuğun daha özgür ve çocukça yaşamasında yana olan yazar, modern dünyanın 

çocuk algısına eleştirilerini de sürekli dile getirir. Okullar, enformatik anne babalar ve 

kitle iletişim araçları üzerinden yaptığı eleştirileri çocuğun kendilik bilincine işlemeye 

çalışır. Yazar, hayal eden, gökyüzünde yaşayan, oyun oynayan ve doğayla iç içe olan 

çocuklar görmek ister. Bu dünyanın kirleriyle kirlenmeden önce çocuğun çocuk gibi 

yaşamasından ve çocuksu kalmasından yanadır. Bu yüzden modern dünyanın yaşam 

algısına ve yaptırımlarına karşı içindeki çocuğu eleştirel bir gözle harekete geçirir. 

Modernist ve kapitalist imgelerin, enformatik anne babaların ve kitle iletişim araçlarının 

karşısında Mevlâna İdris’in çocukluğunu yaşamak isteyen çocukları vardır. Çocukluğunu 

yaşamadan yetişkin olan günümüz çocukları için farkındalığı oluşturmak amacı yazarın 

temaları ele alış şeklini belirler.  

Geleneksel çocuk algısının modern çocuk algısı ile bütünleştiği zamanlarda yazar, 

modern yaşamın teknolojik gelişmelerini de çok iyi kullanır ve çocuklara da bu yönde 

telkinlerde bulunur. Modern yaşamı ve teknolojik gelişmeleri insanlık için kullanan 

Mevlâna İdris, çocuklar için çocukluktan yanadır. 



3 

 

1.2 Araştırmanın Amacı 

Edebiyat, dünyada yaşanan değişimler ve gelişimlerle birlikte kendi içerisinde 

farklı alanları oluşturmakta ve yaşatmaktadır. Bu alanlardan biri olan çocuk edebiyatı da 

çocuğun fiziksel ve zihinsel gelişim özelliklerinin farkındalığına odaklanan ve kimlik 

inşası sürecine katkı sağlayan yönelimleri ile ana akım edebiyat içerisindeki yerini 

belirginleştirir. Matbaanın icadı ile hızlı bir değişim içerisine giren insan zihni, çocuklarla 

ilgili bakış açısını da değiştirmeye başlar. Bu değişimin yansımaları çocuğun aldığı 

eğitimden tutun da toplum içerisindeki yerine kadar farklı alanlarda kendini gösterir. 

Çocuğun değer kazanma süreci bu yüzyıldan günümüze kadar devam eder. İçerisinde 

birden çok ögeyi bulunduran çocuk ve çocuk edebiyatı ile açıklamaya çalıştığımız 

kavramlar, çocuğun edebiyattaki yerini belirlemeye yöneliktir. Çocuk okurun ana akım 

edebiyat içerisindeki konumu uzun zaman tartışılsa da günümüzde çocuk edebiyatı 

eserleri büyük ilgi görmekte ve takip edilmektedir.  

Bu çalışma genel anlamda çocuk edebiyatı alanında ürünler veren Mevlâna İdris 

Zengin’in eserlerinden hareketle çocuk, çocuk edebiyatı kavramlarının irdelenmesini ve 

Mevlâna İdris Zengin’in çocuk edebiyatı içerisindeki yeri ile çocuk edebiyatına 

etkilerinin belirlenmesini amaçlar. 

Çalışmanın asıl amacı ise otuz yılı aşkın bir süredir edebî hayatın içerisinde 

bulunan Mevlâna İdris Zengin’in çocuk edebiyatı alanında yazdığı eserlerinde işlediği 

konulara ve çocuklara vermek istediği mesajlara dair çıkarımlar yapabilmektir. Mevlâna 

İdris Zengin’in Çocuk Edebiyatı Türündeki Eserlerinin Değerlendirilmesi başlıklı bu 

çalışma, Mevlâna İdris Zengin’in çocuk edebiyatı eserlerinin içerik unsurlarını, çocuğa 

göre yazdığı söyleyiş ve buluşları, günümüz çocukları için elde edilen verileri 

yorumlamayı amaçlar. 

1.3 Araştırmanın Önemi 

Mevlâna İdris Zengin, çocuk edebiyatı alanında eser veren günümüz yazarları 

arasında önemli bir yere sahip olmasına rağmen eserlerine dair bütüncül bir çalışma halen 

yapılmamıştır. Bu çalışma, Mevlâna İdris Zengin’in çocuk edebiyatı eserlerine dair 

yapılan bütüncül ilk çalışma niteliği taşır. Mevlâna İdris Zengin’in eserlerinin tematik 

çözümlemesi ve bu eserlerin çocuk edebiyatına katkılarının belirlenmesi ana akım çocuk 



4 

 

edebiyatının genel yönelimlerine farklı bir bakış açısı kazandırılmasına da katkı 

sunacaktır. 

1.4 Araştırmanın Sınırlılıkları 

Mevlâna İdris Zengin farklı alanlarda çalışmalar yapan çok yönlü bir sanatçıdır. 

Edebiyatın hikâye, şiir, deneme ve çocuk edebiyatı gibi alanlarına yaptığı katkılar 

dışında; illüstrasyon çalışmaları ve yayıncılık alanında gösterdiği faaliyetlerle de alana 

katkıda bulunmuştur. Bizim çalışmamız Mevlâna İdris Zengin’in çocuk edebiyatı 

eserlerini kapsayan bir içerikle sınırlı tutulmuştur.  

Çalışmada yazarın çocuklar için yazmaya başladığı ilk kitaplarından itibaren 

yayımlanan eserleri esas alınmıştır. Baskısına ulaşılamayan “Düşünen Adam, Masal Alan 

Adam, Şifrelerini Kaybeden Adam, Yağmurlu Şehirdeki Adam, Sufi ile Pufi, Tehlikeli Bir 

Kipat, Çınçınlı Masal Sokağı, Kirpiler Şapka Giymez, Mardinli Saatçi ile Madridli 

Zapparo” kitapları çalışmamız kapsamı dışında tutulmuştur. 

1.5 Varsayımlar 

Otuz yılı aşan bir yazma serüvenine sahip olan Mevlâna İdris Zengin, son 

yayımladığı “Başka Çocuklar” adlı seri kitapları ile kendi sesini ve ritmini yakalamış bir 

biçimde çocukların karşısına çıkar. Kendine özgü değerler bütününü çocuklara aktarmaya 

gayret gösterir. Bu çalışmada Mevlâna İdris Zengin’in eserlerinin çocuk edebiyatının 

genel karakterine uygun olduğu varsayıldı. 

1.6 Tanımlar 

Çocuk: “Büyüyünceye kadar olan devresinde insana verilen isim, bir kimsenin 

dünyaya gelmesine sebep olduğu oğul veya kız, velet; doğumdan buluğ çağına kadar 

insan yavrusu, doğum ve ergenlik çağı arasındaki dönemi yaşayan 0-15 yaş grubundaki 

küçük insan, bebek, 0-2 yaş arasındaki meme, süt veya kucak çocuğu; ergen, gelişim 

açısından ergenlik çağına gelmiş, 15-16 yaş sonrasındaki erkek veya kızlara verilen ad, 

2-14 yaş arasında geçen gelişme dönemi, iki yaşından ergenlik çağına kadar süren 

büyüme dönemi içinde bulunan insan.” (Ayverdi, 2011: 602; Doğan, 1996: 234; Şimşek, 



5 

 

2004: 13; Güleryüz, 2002:5; Oğuzkan, 2001: 1; Yardımcı ve Tuncer 2000: 7; Yörükoğlu, 

1984: 9). 

Çocuk Edebiyatı: “Çocuğun gelişim sürecindeki anlama ve kavrama düzeyini 

dikkate alarak duygu ve düşünce dünyasına seslenen” veya “iki yaşından başlayarak 

ergenlik dönemine kadar geçen süreçte çocukların hayat tecrübeleri, ilgi, ihtiyaç ve 

algılama düzeylerine uygun nitelikleri kapsayan edebiyattır.” (Şimşek, 2011: 39; Sınar, 

2006: 175). 

Hikâye: “Bir olayın sözlü ya da yazılı olarak anlatılması” (TDK, 2011: 1100).  

İçerik: “Bir şeyin içinde bulunanların bütünü, muhteva, mazruf.” (TDK, 2011: 

1144) 

Kendilik Bilinci: “Şahsın kendini birey olarak tanımlaması, kendi üzerine 

düşünmesi ve kendini değerlendirme becerisidir. Kendilik geliştikçe kendilik 

nesnesinden farklılaşmaya ve ayrışmaya başlar ve zaman içinde çocukta özgün bir 

kendilik duygusu gelişir.” (Çuhadaroğlu Çetin, 2001: 310). 

1.7 Temel Kuramsal Altyapı 

1.7.1 Çocuk Kimdir? 

İnsanlığın ve insanın yaşam zinciri içerisindeki en önemli faktörün “çocuk”, en 

önemli aşamanın ise “çocukluk” olduğu belirtilmektedir. Bunun nedeni hem biyolojik 

olarak çocuklar sayesinde insan soyu ve neslinin devam ettirilmesi, hem de yapılan 

bilimsel araştırmalarda çocuğun erginlik çağına kadarki hayatının daha sonraki yıllarda 

da belirleyici bir öneme sahip olduğunun kanıtlanmasıdır. Gerek en büyük insan 

toplulukları olarak milletler, gerekse toplumun en küçük parçası olarak aileler 

geleceklerini çocuklarıyla şekillendirirler.  İşte bu realite âdemoğlunun dünyadaki hayat 

döngüsünde öncelikle çocuğun ve çocukluğun incelenmesini gerekli kılar. Bu anlamda 

bilim farklı çocuk tanımları oluşturmaya çalışırken, çocuğu ve çocukluğu daha öznel veya 

nesnel yöntemler ile açıklama çabaları da devam etmektedir. 

Çocuk, çeşitli kaynaklarda değişik boyutlu tanımlamalarla açıklanmaya ve 

anlaşılmaya çalışılmaktadır. Bununla birlikte çocuğun kavramsal çerçevedeki açıklaması; 



6 

 

sözlüklerde, psikoloji ve gelişim kitaplarında yer almakta ve farklı tanımlamalarla ortak 

bir payda oluşturulmaya çalışılmaktadır. 

Çocuk kavramı genel olarak; büyüyünceye kadar olan devresinde insana verilen 

isim, bir kimsenin dünyaya gelmesine sebep olduğu oğul veya kız, velet; doğumdan buluğ 

çağına kadar insan yavrusu, doğum ve ergenlik çağı arasındaki dönemi yaşayan 0-15 yaş 

grubundaki küçük insan, bebek, 0-2 yaş arasındaki meme, süt veya kucak çocuğu; ergen, 

gelişim açısından ergenlik çağına gelmiş, 15-16 yaş sonrasındaki erkek veya kızlara 

verilen ad, 2-14 yaş arasında geçen gelişme dönemi, iki yaşından ergenlik çağına kadar 

süren büyüme dönemi içinde bulunan insan, sürekli değişen ve gelişen bir insan yavrusu, 

bedensel ve zihinsel gelişimi bakımından insanoğlunun 0-16 yaş, bazı araştırmalarda 0-

14 yaş grubu için kullanılan bir kavram şeklinde tanımlanmaktadır. (Ayverdi, 2011: 602; 

Doğan, 1996: 234; Şimşek, 2004: 13; Güleryüz, 2002:5; Oğuzkan, 2001: 1; Yardımcı ve 

Tuncer 2000: 7; Yörükoğlu, 1984: 9; Yalçın ve Aytaş, 2008: 13). 

Tanımlamaların hepsinde dikkat çeken nokta, doğumla başlayan gelişme 

sürecinin algılanış ve yorumlanış şeklidir. Bu yüzden; “çocuk nedir?” sorusuna bu 

topluluktaki kişi sayısı kadar cevap vardır. Çocuk kavramı, hepimizin geçmişi, 

beklentileri ve algılayışları farklı olduğu için hepimizde farklı izler hatıra getirir. Bir 

kavramı tek yönlü olarak açıklamaya çalışmanın yetersizliği muhakkaktır. Bu yüzden 

genel kabule göre çocuk kavramını tanımlayabilmek için çocukluk boyunca geçirilen 

dönemi aşama ve safhalarla sınırlandırmak ve farklı bilimsel disiplinler açısından bu 

süreci aşamalara bölmek de gerekmektedir. 17. yüzyılın başlarında, yeni bilimsel 

araştırmaların sonucunda çocuk kavramının yeniden şekillenmeye başlamasıyla 

tanımlamaların seyri değişmekte ve çeşitliliği de hızlı bir büyüme içine girmektedir 

(Hugnes, 1989: 212). 

Yaşam içerisinde çocuk kavramı çeşitli şekillerde karşımıza çıkmaktadır. 

Bunların içerisinde önemli bir ölçüt olarak yaş öne çıkmaktadır. Çocukla büyüklüğün 

sınır çizgileri; toplumlara, sosyal çevreye, dine, dile ya da öznel görüşlere göre farklılık 

göstermektedir. Bundan dolayı çocukluğun kişinin kendisini toplum nazarında ergin 

kılacak davranışları ortaya koymasıyla ya da 13-18 yaş aralıklarına ulaşmasıyla 

sonlandığı söylenebilir. 

Urie Bromfembrenner’in ekolojik sistem teorisine göre; çocuk değişik eko 

sistemler içerisinde gelişimini ve değişimini devam ettiren bir canlıdır. Mikrosistem; aile, 



7 

 

akraba, bakıcı, öğretmen gibi, mesosistem; kişinin yaşamındaki sistemlerin kesişmesi; 

ev-okul, iş-sosyal aktivite gibi, egzosistem; okul, medya, gibi, makrosistem ise din, 

devlet, ekonomik ve kültür gibi unsurları kapsar. Çocuk, bu sistemlerin içerisinde 

şekillenen, sürekli öğrenen; değerler, yasalar ve ananelerle toplumsal kişiliğini kazanan 

canlıdır. Ferhan Oğuzkan, çocuğu ilk çocukluk, ikinci çocukluk ve son çocukluk şeklinde 

incelerken Piaget, duygusal-motor gelişim dönemi, işlem öncesi dönem, soyut ve somut 

işlemsel dönemler şeklindeki sınıflamalarla çocuğu anlamaya çalışmaktadır (Urie 

Bromfembrenner, Aktaran: Bayhan ve Artan, 2012: 12, Oğuzkan, 1987: 12). 

Çocuk kavramının mahiyetini, kavramın gerçek hayattaki yansımaları 

bakımından doğum öncesi, doğum ve doğum sonrası şeklinde inceleyen fizyolojik 

yaklaşımların da, okul öncesi dönem (0-6 yaş), okul dönemi (7-11 yaş), yetişkinlik 

dönemi (12-16 yaş) şeklindeki eğitimsel yaklaşımların da odak noktası çocuğu anlamak 

ve irdelemektir. Herkes tarafından kabul gören Piaget’ in çocuk gelişim aşamaları, J. 

Locke’nin boş levha kuramı (Tabula Rasa), Rousseau’nun farklı bir anlayışla büyütmeye 

çalıştığı doğal çocuk,  Darvin’in çocuktaki hamlık ve saflığın gelişip olgunlaşabileceğine 

ilişkin söylemleri “çocuk nedir?” sorusunun çıkış kapılarını aralama çabaları olarak 

değerlendirilebilir. Bu tanımlama çabalarının günümüzde de kabul gördüğü bir gerçektir 

(Baş, 2006: 4). 

Bilimsel değerlendirmelerin dışında çocuğu daha geniş ve derin bir şekilde ele 

alan "çocukluk" kavramı üzerinde de ayrıca durmak gerekmektedir. Çünkü “çocuk” 

terimi insan zihninde hem kavramsal varoluşu hem de içerdiği anlam bütünlüğü 

bakımından sadece bir olgu ya da imgeyi değil, süreç olarak çeşitli anlamlar ihtiva eden 

bir tasavvuru da anlatır. Bunun için varoluşu yönüyle “çocuk” olarak karşıladığımız 

gerçekliği, yaşam sürecinde “çocukluk” olarak adlandırırız. 

Karakoç’ta çocuk; gelecek, medeniyet, doğum, hayat, anne, ölüm çizgisi ve 

umuttur. Hilesiz, yalansız ve katıksız bir dünyadır.  Çocuk deyince insanın içi umutla 

dolar. Herkes az çok kendi çocukluğuna döner. Gözleri ışıldar. Uçan halılara biner, mavi 

balonlar şişirir, uçurtmalar uçurur, kuzularla oynaşır, çiçekleri koklar ve içindeki çocukla 

kucaklaşır (Şirin, 2011: 15; Güleryüz, 2012: 4). 

Edgar Allan Poe, “Çocuk ve çocukluk insanın en kısa evresidir kadim 

zamanlarda.” söylemini duyarcasına bu arzuyu taşıyanlardan biri olduğunu dizelerinde 

kanıtlamak ister gibidir: (Şirin, 2011: 11) 



8 

 

“Çocukluk yaz güneşine benzer 

En acı veren şey solup gitmesidir.” 

Herkes çocukluğu farklı hatıralarla anıyor denebilir. Çocukluk döneminin 

kendinde bıraktığı izler, aslında onun çocukluk tarifidir. Bazılarına göre çocukluk günleri 

masal evreninde geçmiş gibidir. “Bütün bir geçmiş masal gibidir” deyişi anımsanan ve 

özlenen yaşanmışlıkları anlatır. “Her insan çağının çocuğudur.” söylemi Cüceloğlu için 

çocuk tanımını daha derinlere yönlendirmektedir: “Her düşünür kendi çağının bir 

ürünüdür ve kendinden önce gelen düşünürlerin, bir anlamda “çocuğudur.” (Cüceloğlu, 

2004: 7). 

Şair Wordswotrh ise bir şiirinde yine çocukluğun güzelliğini “Cennet 

çocukluğumuzdadır ”, diyerek tarif eder. Şirin’in ,“İnsanlık serüveninde penceresi daima 

açık duran dönem çocukluktur”, söylemi ayrı bir derinliği beraberinde getirmektedir. 

Çocukluğu kendi duygu dünyasındaki yansımalarla dile getiren yazarlar “Çocukluk insan 

hayatının en güzel devresi" şeklinde ya da “Çocukluk şiirdir; çocuk da şair. Bizim 

görmediğimizi, duymadığımızı, talep etmeyi dahi düşünmediğimizi o; görür, duyar, anlar 

ve ister” biçiminde yorumlarda bulunmuşlardır (Çokum, 1988: 39; Ayverdi, 1987: 221). 

Bu yorumlara ilişkin ilginç bir tesadüf de çocuk kitaplarında yerini alır. Küçük 

Prens’in çizdiği resmi büyüklerin anlayamaması, fil yutmuş boğa yılanını şapka 

zannetmeleri yüzünden ikinci resmi çizmek zorunda kalması çocuk algısının ne kadar 

şaşırtıcı ve belki de ulaşılamaz olduğunu bize gösterir gibidir. Ezberimizi bozan şu 

tespitler çocuğun evrilen sürecini gözler önüne serebilmektedir: 

“Yetişkinler, henüz altı yaşımdayken ressamlık mesleğim konusundaki 

yürekliliğimi elimden almıştı. Eğer siz yetişkinlere; “Pencerelerinde 

sardunyalar, damında güvercinler olan, pembe tuğladan güzel bir ev 

gördüm…” derseniz, bu evi akıllarında canlandıramazlar. Çocuklar 

yetişkinlere karşı çok anlayışlı olmak zorundadırlar. Yalnızca çocuklar ne 

aradıklarını bilirler.” (Saint-Exupery, 2015: 18-82). 

Çocuk, “Yalnız insanoğlunun doğduğu zamanı ve mekânı değil ayrıca ruhunu, 

manevîyatını simgeleyen insanlığın bir zerresi” olarak değerlendirilirken çocuğun farklı 

yönleri de şu şekilde ifade edilebilir: 

“Çocuk, ilk çığlığını atmadan bile anne-babası için geleceğe bir meşale 

taşıyan, ailenin genlerini devam ettirici bir kişi, beklentiler ve 



9 

 

gerçekleşmemiş rüyaları, tatmin edecek bir varlıktır. O bir beden ve bir 

zihin. Uyum içerisinde çalışan, kalem tutan, ilk harflerini yazan, şekilleri 

anlamlı seslere çeviren bir bütün. O, olmuş olduğum çocuk değil, 

bilinçaltından kaynaklanan, olmuş olabileceğim tüm çocuklardır.”  

(Hugnes, 1989: 216-218-219). 

Çocuğun ve çocukluğun aslî ve yan anlamları ile birlikte lirik ve epik olarak; 

bakkaldan ekmek almaya, kızdığımız zaman yüklenilmeye, çıraklığa, bir de sırtında ders 

kitaplarıyla çeşitli okulların giriş sınavlarına sürülmeye yarayan bir şey, bizim belki de 

artık yer alamayacağımız bir zamana gönderdiğimiz canlı elçi, bireyin dünyaya 

gelişinden itibaren birçok etki altında kaldığı pasif bir dönem, doğal bir dönemin 

özelliklerini içeren ve özgürce yaşanılması gereken bir dünya, kendine özgü kavram ve 

değerlerin çevrelediği bir kültür, göremeyeceğimiz bir zamana gönderdiğimiz canlı 

mesaj, biyolojik değil toplumsal bir kurgu anlamlarıyla da hayatın içerisinde yer 

almaktadır (Zengin, 1989: 235; Neydim, 2003: 21; İçin Akçalı, 2007: 1; İnal, 2007: 46). 

Hayatın tüm güzel yanlarına ve çocukluk anılarının unutulmazlığına rağmen 

bazıları ise yaşadıklarından dolayı o günleri anımsamak istemez. Mesela, Olive 

Schreiner, Bir Afrika Çiftliği Hikâyesi’ nde; “ … bize en ağır darbeleri indir ama bir daha 

çocukken yaşadıklarımı yaşatma” der. Çocukluğun yansımaları bazen tezatlıklar içerse 

de çoğu hikâye ve romanın konusu bile yazarların çocukluk anılarından ibarettir. Birçok 

sanatçı için çocukluğun önemli bir kaynak olduğu aşikârdır. Talat Halman’ın bu konudaki 

tespitleri ise oldukça ilginçtir: 

“Çocuklar, bir işkenceden başka bir şey değildir", demişti Tolstoy.  On 

dokuzuncu yüzyılın başlarında İngiliz yazar Samuel Spring'in 

söylediklerine bakınız: "Tüm çocuklar kötü yürekli doğar. 

Büyüdüklerinde de kötü yürekli olurlar. Masum ve güzel görünen bebekler 

bile, için için. Tanrının küçük düşmanlarıdır". Küçükleri büyükleri 

masallarıyla büyüleyen La Fontaine diyor ki: "Çocuklar acımasızdır". 

Charles Dickens'in romanları da bunun acıklı örneklerini sergiledi. 

"Çocukların Haçlı Seferi” Avrupa tarihinin yüzkarası olaylarından biri. Ve 

"çocuklar, babalarının günahlarını taşır", düşüncesi bugün de insanlık 

vicdanına rahneler açıyor” (1999: 17). 

Bir İtalyan atasözü: "Küçük çocuklar baş ağrısıdır; büyük çocuklar, kalp ağrısı" 

derken çocukluk ve yetişkinlik arasındaki farkı Mevlâna İdris; “Çocukla büyük arasındaki 

fark, seviye farkı değil de “algılama-idrak farkıdır” biçiminde yorumlar. Doğayı ve 

insanları akıl ve belli mantık kuralları çerçevesinde algılamaya çalışan yetişkinler ile 

sevgi, korku ve saflıkla anlamaya çalışan çocuklar arasında “değişik keyfiyetler” söz 



10 

 

konusudur”(Aktaran: Şirin, 1988: 25) Cahit Zarifoğlu’nun “Aslında çocukçadır 

çocukluğumuzdan kurtulduğumuzu sanmak” sözleri konuyu netleştirmek açısından 

önemlidir. 

Modernleşme şüphesiz çağımız insanının hayat tarzı ve düşünce dünyasında çok 

köklü değişiklikler meydana getirmekte ve kapanmaz yaralar açmaktadır. Özellikle son 

zamanlarda hızını artıran bu değişim, çocuğun da algılanışını olumsuz yönde 

etkilemektedir. Artık birbirlerine güven duymayan insanlar, yol kenarından kendilerine 

çiçekler uzatan bir çocuğu dahi güvenilmeyen biri olarak algılamakta, ondan yüz 

çevirebilmektedir. “Okul, ders kitabı, piyasa, reklamlar ve medya gibi toplumsal 

etmenlerin empoze ettiği bir çocuk ve çocukluk imgesi, çoğu zaman yetişkin dünyasının 

değer ve ilkelerini, çocukluk dünyasına taşımakta ve böylece çocuk, sanki bir minyatür 

yetişkin dünyası içinde her türlü araçsal ilişki ve mekanizmayla yabancılaştırılmaktadır.” 

(Şen, 2008: 726; İnal, 2007: 46). 

Çocukluk kavramına -zaman içerisinde- bakış açısının değişiminde aile 

anlayışının değişmesinin de etkili olduğunu söylenebilir. Son derece karmaşık hale gelen 

aile farklılaşmış ve yapısal olarak değişmektedir. Klasik ata erkil aile yerini anne-baba ve 

çocuk ilişkisinde yeni bir zihniyetin olduğu ailelere bırakmaktadır. Çalışan anne, 

babaların ağırlıklı olduğu ailede, çocuk da belli bir otorite (iktidar) konumuna gelmiş, iş 

bölümü ve eşitlik esas hale gelmeye başlamıştır. Bütün bunlarla birlikte ailenin, toplumla 

kurulan bağı da her geçen gün yeniden tanımlanan farklı bir boyuta erişmektedir. Çocuk 

ile yetişkinin dünyası günümüzde birbirine karışmakta ve yetişkin çocuklar ortaya 

çıkmaktadır. 

Postman, günümüz çocuklarının, özellikle medya sebebiyle çok yoğun bilgi 

bolluğuna eriştiğini, kendilerine ait naif dünyadan uzaklaştıklarını ifade eder. Bu yüzden 

de, zamanından önce yetişkin olan çocukların “çocukluk bahçesinden kovulmuş” 

olduklarını belirtir. Çocuğun saf ve masum olmakla birlikte kendine özel yollarla 

düşünüyor olması, -yetişkinlere ait- insan düşüncelerinin belirgin özelliklerini 

taşımadıkları anlamına gelmez. Buna karşılık günümüz tüketim toplumunda, çocukla 

yetişkin arasındaki ayrım hızla kaybolmakta, çocukluğun kendisi de bunun peşinden 

sürüklenmektedir.  

Teknolojik gelişmeler bu kadar yoğunlaşmadan önce, çocuk daha saf, doğal bir 

canlıydı. Günümüzde ise teknolojinin şekillendirdiği çocuk, her şeyi bilen ve yapabilen 



11 

 

konumunda görülmektedir. Bunların sonucunda “ne de olsa çocuk ne anlar ki?” düşüncesi 

de değişerek “bilmesi gerekir, nasıl bilmez” e dönüşmüştür. Çocuğa yetişkin gibi 

davranmak, çocuğun kendi dünyasında olan değerlerin erozyona uğramasıdır. Bu da 

çocukluğun yitirilmesi demektir. “Yaramazlık” çocuğun güvenli alanı iken yetişkin gibi 

davranmaya zorlanması ondaki değişimin temel sebeplerindendir (İçin Akçalı, 2007: 2-

4). 

Çocuk kavramındaki değişimi anlamaya çalışan modern anlayış, insanı ve 

devamında çocuğu anlamak için iki kavram geliştirir. İlki “Yetişkin Çocuk” ikincisi de 

“Kalıplaşmış İnsan” dır. Yetişkin çocuk, bedensel olarak gelişmiş fakat duygusal yönden 

henüz 4-5 yaşındaki bir çocuğun olgunluğunu taşıyan kişidir. Biyolojik yaş ile psikolojik 

olgunluk birbirine paralel gelişmemektedir. Beden gelişmeye devam ederken, psikolojik 

gelişme durmakta, dumura uğramaktadır. Kalıplaşmış insan; kendi psikolojik gözlüğünün 

paradigmasının, zihinsel modelinin farkında olmayan bu nedenle de onun dışına 

çıkamayan, herkesin dünyayı kendisi gibi algılaması gerektiğine inanan kişidir. Olgun 

insan, olayları başkalarının, kendisi gibi görememesinin doğal olduğunu kabul eder. 

Olgun insan bu nedenlerle, insanlarla iletişim kurmaya, onları dinleyip anladıktan sonra 

konuşmaya, işbirliği yapmaya özen gösterir (Cüceloğlu, 2004: 23). 

Cüceloğlu, “Yetişkin Çocuk” kavramı üzerinde yoğunlaşarak çocuğu anlama 

çalışmaktadır. Selda İçin Akçalı’ya göre de; çocuk doğal bir armağan, çocuk (luk) ise 

insanın meydana getirdiği bir imgedir. “Çocukluk daha modern ve toplumsal bir 

kurgudur.” 15.yy sonrasının modernite dönemlerinin ürünüdür. Geleneksel anlamda 

çocuğa atfedilen değerlerle, modern anlamda çocuğa atfedilen değerler arasında önemli 

farklılıklar oluştuğu aşikârdır. Yaşam tarzlarındaki değişiklikler beraberinde çocukluk 

algısındaki değişimleri de getirmektedir. Değişen toplum anlayışında yetişkin ile çocuk 

arasındaki çizgi kaybolmakta, çocukluğun kendisi de tükenmektedir (İçin Akçalı, 2007: 

16-17). 

Aslında bir diğer açıdan bakıldığında, J.J. Rousseau’nun Emile’inden beri 

çocuğun kendine özgü nitelikleri ve dünyasıyla özel bir varlık olduğu düşüncesinin de 

hâkim olduğu göze çarpmaktadır. J.J. Rousseau’nun bu yaklaşımı, 

“Çocuğa yönelik günden güne artan bilimsel bir ilginin ortaya çıkmasına 

sebep olmuştur. Ancak, -her ne kadar milletlerin kültürlerinde, 

felsefelerinde, atasözlerinde, çeşitli metinlerinde bir düşünce olarak yer 

alsa da- çocuğun bütün dünyanın üzerinde fikir birliği ettiği bir değer 



12 

 

olarak kabul edilmesi ne yazık ki, çok yakın bir dönemde 

gerçekleşmektedir. 1924 yılında başlayan çalışmalarla ortaya çıkan Çocuk 

Hakları Evrensel Bildirgesinin kabul edilip, onaylanıp yürürlüğe girmesi, 

ancak 02.09.1990 tarihinde mümkün olabilmiştir. İnsanlık âlemi çocuğu 

nasıl anladığını ve ona nasıl bir gelecek hazırlamak istediğini, bu tarihte, 

yani yirminci yüzyılın sonlarında tanımlayabilmiştir.” (Tümer, 2009: 

1075). 

Okullaşma oranının artması, eğitimin yaygınlaşması modern çocukluğun 

oluşumunu hızlandırır. Çocukluğun evrelerinin farklılaşmasında ve modernleşmesinde 

okul merkez üssü görevini görür. Yetişkinliğe geçişte yaşanan değişimlerin odak noktası 

da “modern çocukluk” kavramının mahiyetinin sürekli değişime açık olmasıyla yön 

değiştirir. Modern çocukluk, geleneksel çocuk ve çocukluğun değişim sürecindeki 

faktörlerin çoğalmasına neden olurken, toplumsal değişimleri de beraberinde getirir. 

İletişim çağında, hayatımızın her aşamasında yer alan kitle iletişim araçlarının en 

çok da medyanın tüketicisi çocuklar olmaya başlar. Teknolojinin gelişim aşamalarının 

her noktası çocuğa uyarlanmaya başlayınca “teknolojik çocukluk”, “geleneksel 

çocukluğun” tahtına oturur. Geleneksel çocuklukta kitle iletişim araçları yoktur. Sözel 

dünyada yaşayan çocuk, bebeklik evresini neredeyse 7-8 yaşına kadar uzatmaktadır. 

Yetişkinlerde ise çocuk bilinci henüz gelişmemiştir. Çocuk “minyatür yetişkin” dir. 

Rönesans hareketlerinin etkisi ve örgütlü eğitim modellerinin hayata geçirilmesinin yanı 

sıra matbaanın icadıyla önce yetişkinler çocuklardan uzaklaşır ve Postman’a göre; yeni 

bir yetişkinlik türü icat edilir. Sonra çocuklar okumaya başladıkça yetişkinlerle aradaki 

fark kapanmaya başlar. Okullar ise çocuğu “özne” konumuna getirir. Böylece modern 

çocukluk çağına geçilmiş olur. Geleneksel çocuk masalcısını kaybedince de kitaplara 

yönelir. Modern çocuğun masalcısı da televizyon olur. Postmodern çocuğun masalcısı ise 

internet ve bilgisayar olur. Enformatik çocukluk ise işte böyle ortaya çıkar. (Şirin, 2006: 

17-25). 

Şirin ile benzer düşüncelerde olan, yaşamının elli yılını öğretmen olarak geçirmiş 

Mustafa Kutlu ise çocukluk kavramıyla ilgili endişelerini şöyle dile getirir: 

“Önce mahalle kayboldu. Sonra... 

Benim fikrim kesinlikle yepyeni bir “çocukluk” karşısında olduğumuz 

yönündedir. Bu “çocukluğu” suçlamıyorum da, onaylamıyorum da. 

Suçlamıyorum; çünkü bu çocukların kendi başlarına oluşturdukları bir 

kimlik, bir yapı değildir. Onaylamıyorum;   çünkü yaşadığımız yüzyıla 

damgasını vuran, kılcal damarlarımıza kadar gelip her şeyimize karışan 

modern teknoloji-kapitalizm şirketini reddediyorum. Marifet onundur. 



13 

 

Kavga demeyelim de “çekişme” sözle görüntü, doğal ile sanal arasında 

seyretmektedir. Biz, farkında olmaksızın sözün düşüşünü ve doğal hayatın 

bitişini seyreden aparatçıklarız” (2014: 432). 

Çocuklarının her şeyi bilmesini isteyen günümüz enformatik anne-babaları, 

İdris’in şiirlerinde geçen mısraları çoktan unutmuş ve çocukluğun yok oluş serüveninde 

söz sahibi olmuş gibidirler: 

... 

Ben daha çocuğum 

Ne bileyim 

Bekle ey güneş 

Hele bir büyüyeyim (Zengin, 2017: 27). 

Değişen çocuk kavramı karşısındaki serzenişler giderek artmakta ve farklı 

endişeler korkuları da beraberinde getirmektedir. Öyle ki bir söyleşisinde Mevlâna İdris, 

“Çocuk kimdir?” sorusuna verdiği cevapla bu konuda bizi derin düşüncelere yönlendirir: 

“Bu soruyu sorma cesaretiniz için sizi kutlarım, ama ben sizin kadar cesur 

olamayacağım. Çocuk, göklerden gelip aramıza, bu ‘cehenneme’ 

düşendir. Büyük olmayandır, yalanla ve dünyayla kirlenmemiş olandır, 

şaşırandır, saf olandır, yamulmamış, içine dünyanın halleri kaçmamış, 

henüz bizim eğri cetvellerimizle biçimlenmemiş olandır. Kendi 

gerçekliğiyle uyum içinde olan, bize biraz da ‘acıyarak’ bakandır.” 

(Emeksiz, 2014: 267). 

Çocuğu anlamaya çalışmak ya da anlamlandırmak bütün süreçlerin ortak 

paydasını bulmak pek mümkün gibi görünmektedir. 

1.7.2 Fiziksel, Bilişsel ve Psikolojik Olarak Çocuk 

Çocuk kavramının objektif olarak incelenmesinde tüm bilimsel disiplinlerce 

çocukluk olarak isimlendirilen dönemin safhalara ayrılarak incelenmesi yaklaşımının 

benimsendiği görülmektedir. Yani çocuk kavramının incelenmesi aslında öncelikli olarak 

çocukluk kavramının incelenmesini gerektirmektedir. Bununla birlikte çocukluktaki her 

bir safhanın; duyularla algılanabilen ve matematiksel olarak ifade edilebilen “fiziksel”, 

var olma ve var olmanın organizmalar içerisindeki tür ve cins özellikleri bakımından 

“biyolojik”; algılama, düşünme ve hayal edebilme yönleriyle de “psikolojik” olarak 

kavranabilmesini sağlamak üzere en az üç ana temel üzerinde ele alınması gereklidir: 



14 

 

Çocukluk olarak adlandırılan devinimsel gelişim süreci çok boyutlu ve 

multidisipliner bir alandır. “İnsan gelişimi fiziksel gelişim, zihinsel 

gelişim, duygusal gelişim, sosyal gelişim olmak üzere dört temel boyuttan 

oluşan karmaşık bir süreçtir. Her bir boyut gelişimin belirli bir yönünü 

vurgulasa da söz konusu boyutlar arasında karşılıklı bir ilişki vardır. 

Örneğin, bilişsel gelişim fiziksel, duygusal ve sosyal gelişimden 

etkilenirken sosyal gelişim de biyolojik olgunlaşma, zihinsel gelişim, 

duygusal gelişim gibi farklı gelişim süreçlerinden etkilenir.” Yazgan 

İnanç; Bilgin; Kılıç Atıcı, 2007: 11). 

1.7.2.1 Çocuğun Fiziksel ve Biyolojik Gelişimi 

Gelişim ve değişimin yaşandığı bir dönemde, çocuğun fiziksel yönünün 

incelenmesinde büyüme ve gelişme kavramlarına yakından bakmak gerekmektedir. 

“Çoğu kez birbirine karıştırılan “Büyüme” (Growt) ile “Gelişme” (Development) 

sözcükleri, gerçekte birbirinden farklı kavramlardır; biri diğerinin yerini alamaz. Yapısal 

artışı dile getiren “Büyüme”, bedende gerçekleşen sayısal (nicel) değişiklikleri 

içermektedir.”(Yavuzer, 2014: 24). 

“Büyüme: Organizmadaki hücre sayısının ve hücrelerin büyüklüğünün 

artmasıyla ilgilidir. Buna paralel olarak fiziksel gelişim, bedeni oluşturan 

tüm organların gelişmesi, boyun uzaması, kilonun artışı, kemiklerin 

gelişimi, dişlerin çıkması ve değişmesi, kas, beyin ve tüm sistemler (sinir, 

sindirim, dolaşım, solunum, boşaltım gibi) ile duyu organlarının 

gelişimidir.” “Bu aşamada çocuk sadece fiziksel olarak büyümekle 

kalmaz, aynı zamanda onun beyniyle iç organlarının yapı ve 

büyüklüğünde de değişmeler olur. Beynin gelişimi sonucu, çocukta 

giderek artan bir öğrenme, anımsama ve muhakeme yeteneği oluşur. 

Böylelikle fiziksel büyümeye koşut olarak, çocuk zihinsel olarak da 

gelişir.” (Komisyon, 2007: 3; Yavuzer, 2014: 24). 

Bebeklik, çocukluk ve ergenlik dönemlerinde farklı gelişim aşamaları ile fiziksel 

gelişim, “genetik bir plana göre gelişimi ifade eder. Biyolojik faktörlerle ilgili katılımın 

ve iç salgı bezlerinin etkileri söz konusudur.” Gözle görülen değişimler boy, kilo, 

vücuttaki değişimler ilk bebeklik döneminde yoğun olarak gözlemlenen değişimlerdir. 

Bunlar fiziksel alandaki değişimleri kapsamaktadır ve ergenlikle birlikte süreç 

hızlanmaktadır. Motor becerilerde fiziksel aktivitelerle birlikte yoğun olarak 

gözlemlenmekte ve bu alanda değerlendirilmektedir. Nicel ve nitel büyüme bu dönemin 

en belirgin özellikleridir. Fiziksel değişimin, “niteliksel artış-olgunlaşma” ivmesini 

kazanması sağlıklı bir gelişimin de göstergesi olarak değerlendirilmektedir (Bayhan ve 

Artan, 2012: 11). 



15 

 

Kaynakların geneli incelendiğinde; çocukların fiziksel özellikleri ve ölçüleri 

bakımından dünya üzerindeki toplumlar arasında önemli farklılaşmaların yaşandığı 

görülmektedir. Genetik ve kalıtım şartlarının yanı sıra çocukların kendilerinden daha 

önceki nesle göre iyileşen yaşam koşulları (beslenme, barınma ve korunma koşulları), 

aktif olarak yürütülen bağışıklama çalışmaları, koruyucu tıp uygulamalarının gelişimi, 

daha etkili tedavi yöntemlerinin ortaya çıkması bu farklılaşmanın temel nedenleri olarak 

gösterilebilmektedir. 

Cinsiyet olgusu da çocukların fiziksel özelliklerinin farklılaşmasında önemli bir 

etken olarak karşımıza çıkmaktadır. Söz gelimi doğumla başlayan dünyaya gelme 

aşamasında; “yeni doğan bebeğin boyu, 48-53cm, kilosu ise 3.250-3.500gr arasındadır. 

Bebeklik döneminde erkekler kızlara oranla daha uzun ve daha kiloludur. Kız ve erkek 

çocuklar arasındaki boy ve kilo yönünden farklılığın nedeni erkek çocukların kızlara 

oranla daha çok kemik ve kas kütlesine sahip olmalarıdır.”(Komisyon, 2007: 5). 

Cinsiyet faktörünün çocukların fiziksel özelliklerinin faklılaşmasındaki en 

belirgin rolü büyümenin en hızlı olduğu ergenlik döneminde ortaya çıkmaktadır. Yoğun 

hormonal değişimle başlayan süreçte kızlar ve erkeklerde kilo, boy ve diğer organlardaki 

değişim farklı şekilde seyretmekte, özellikle ürogenital sistem ile publik bölgelerde 

yaşanan değişim kız ve erkek çocuklardaki fiziksel özelliklerin farklılaşmasında önemli 

bir rol oynamaktadır. 

“Fiziksel gelişim, çocuğun davranışlarını hem doğrudan hem de dolaylı 

olarak etkiler. Doğrudan etkiler; çünkü bedensel gelişim çocuğun neler 

“yapabileceğini” belirler. Fiziksel gelişimi çocuğun davranışlarını dolaylı 

olarak etkiler; çünkü çocuğun kendine ve diğerlerine karşı tutumu 

bedensel gelişiminin de etkisi altındadır. Bu tutumlar çocuğun gösterdiği 

uyumlara yansır.” (Yener, 2007: 151). 

Biyolojik olarak çocuk kavramının; çocuğun yaradılış aşamasından yani döllenme 

aşamasından başlayarak çocukluk sonu döneme değin bedeni bütünlük içerisinde 

meydana gelen her türlü değişmeyi konu edindiği söylenebilir. Bu kapsamda çocuk 

biyolojisinin en temelde yer aldığı ve diğer tüm gelişim alanlarını (fiziksel, bilişsel v.b) 

etkileyen bir alan olarak karşımıza çıktığı belirtilebilir. Zira Haluk Yavuzer konu 

hakkında şunları dile getirir: 

“Gelişim, sadece sayısal ölçümlerle açıklanamayan, birçok yapı ve işlevi 

bütünleştiren karmaşık bir olgudur. Bu bütünleşme nedeniyle gelişimin 



16 

 

her evresi kendinden bir sonraki evreyi doğrudan etkiler. Böylelikle 

hiyerarşi, bütünleşme ve yapısal bağlantı, gelişim evrelerinin temel 

özellikleri arasındadır.”(2014: 24). 

İnsanların geçirdiği gelişim evrelerini ise şu şekilde gruplandırabiliriz: 

A) Doğum Öncesi Dönemleri 

Dölüt evresi 

Embriyo evresi 

Fetüs evresi 

B) Doğum Sonrası Dönemleri 

Bebeklik (0-2 yaş) 

İlk çocukluk (2-6 yaş) 

Son çocukluk (6-11 yaş) 

Erinlik (ön ergenlik 10-11 yaş) 

Ergenlik (11-18 yaş) 

C) Son Ergenlik 

Genç yaş (18-30 yaş) 

Orta yaş (30-55 yaş) 

İleri yaş (60 yaş üstü)   (Dilci, 2014: 48). 

Literatüre bakıldığında da yukarıda belirtilen evrelerin aynı zamanda gelişim 

dönemlerini de ifade ettiği görülmektedir. Bununla birlikte bu evrelerde; bedensel 

gelişim, bilişsel gelişim, duygusal gelişim, motor becerilerinin gelişimi, sosyal gelişim ve 

ahlaki gelişim gibi alanların her birinin ayrı ayrı incelenebildiği görülmektedir. 

1.7.2.2 Çocuğun Bilişsel/Zihinsel Gelişimi 

“Bil-” kökünden gelen “biliş” kelimesi zihinsel gelişim süresince olan 

değişiklikleri ifade etmek için kullanılır. Biliş; “algılama, bellek, muhakeme, düşünme ve 

kavrama” süreçlerini içerisine alan gelişimi ifade eder. Bu kavramlar ise zihinsel 

süreçlerle ilgilidir (Güleryüz, 2013: 28). 



17 

 

Bilişsel gelişimi araştırmanın çok zor olduğunu söyleyen Gander ve Gardiner, 

özellikle çocukların bilişsel gelişim evrelerinin nesnel olarak gözlemlenememesinin bu 

sonucu doğurduğunu söylemektedir. Bebeklere soru sormanın zihinsel gelişim açısından 

mümkün olamaması bu işi daha da zorlaştırmaktadır. O yüzden araştırmacıların sadece 

bebek davranışlarını gözlemleyerek onların zihinsel gelişimleri hakkında çıkarsamalar 

yapabileceklerini belirtir. Çocuklardaki bilişsel gelişim ile ilgili ise şu tanımlamayı 

yapmaktadır: 

“Bilişsel terimi, bilgiyi, belleği, akıl yürütmeyi, sorun çözmeyi, kavramları ve 

düşünmeyi, yani zihni içine alır.”(2004: 166). 

Piaget ise bilişsel gelişimi aşamalara ayırarak incelemede fayda görür. Piaget 

süreci duygusal-motor dönem (0-2 yaş), işlem öncesi dönem (2-7 yaş), somut işlem 

dönemi (7-12), soyut işlemler dönemi (12-16 yaş) şeklinde dört grupta inceler. Piaget’e 

göre bu gelişim dönemlerine paralel olarak da çocuğun ahlak gelişimi oluşur (Aktaran: 

Şimşek, 2011: 31). Bilmek veya kavramak olarak da nitelendirebileceğimiz bu gelişim 

süreçleri “kendi aralarında da girişik bir ilişkiyi içerir. Bilişsel gelişim, bebeklikten 

başlayıp bir yaşam boyu geliştirilmesi gereken dil ve düşünce boyutu ile yetenekler ve 

beceriler bileşkesi olarak” nitelendirilebilir (Sever, 2012: 47). 

Nesneleri ve varlıkları sekizinci aydan itibaren keşfetmeye başlayan çocuk, üç yaş 

içerisinde dokunma duygusu ile çevreyi algılamaya çalışır. Bu dönemde nesnelere karşı 

büyük bir merak içerisindedir. Yasaklamalara rağmen nesnelere ulaşmak için çaba 

içerisine girer. Çocuğun zihinsel gelişim aşamaları üç yaşına geldiğinde hızlı bir seyir 

gösterirken bu yaşlarda çocuk “hayır” sözcüğünü sıkça kullanır. Kendini kabul ettirmeye 

çalışan çocuk, dört yaşından itibaren cansız varlıkları canlı gibi görmeye başlar ve 

sembolik düşünmeye adım atar. Beş yaşından itibaren duyuşsal özellikleri iyiden iyiye 

artan çocuklar renk, şekil, büyüklük-küçüklük gibi birçok özelliği ayırt etmeye başlar. 

Okul çağında ise zihinden işlemler yapabilme, iletişim ve sosyalleşme becerileri gelişir. 

Bu dönemde daha çok benmerkezci olan çocuk, ergenliğe doğru akıl yürütme becerilerini 

oldukça ilerletir. Çocuk ergenlikle birlikte yetişkinlerin dünyasına geçiş yaparak bilişsel 

gelişimini tamamlar (Şimşek, 2011: 31-32; Güleryüz, 2013: 29-30). 

Zihinsel gelişim süreci içerisinde olan çocuk yine bu dönemde kişilik gelişimini 

de oluşturmaya başlar. Erikson’ a göre kişilik gelişimin oluşmasında anne ve babanın 

tutumu, üslubu, tutarlılığı çok önemlidir. Çocuğun karşılaştığı her sıkıntının çözümünün 



18 

 

olumlu ya da olumsuz sonuçlarla sadece iki başlı olduğunu belirten Erikson, bunalımı 

çözmede karşılaşılan olumsuz süreçlerin sonraki öğrenmeleri de aynı şekilde etkileyerek 

gelişimine devam edeceğini belirtir. Erikson kendine yetebilme, başarı, çalışkanlık, 

özerklik,  girişkenlik, utanç, kuşku, güven ve güvensizlik gibi duyguların bu dönemdeki 

gelişim süreçlerine bağlı olarak kişilik gelişimini etkileyeceğini söyler (Gander ve 

Gardiner, 2004: 319-320). 

Kişilik gelişimin ve ahlakî gelişimin, zihinsel gelişim ile doğru orantılı olması 

çocukların algılama, bellek, muhakeme, düşünme ve kavrama gibi becerilerinin 

gelişmesiyle hiç şüphesiz yakından ilgilidir. Özellikle 2-4 yaş aralığında çocuklar 

öykünme yolu ile hızlı bir öğrenme faaliyeti içerisine girerler. Çocuklar, kişilerin 

davranışlarını, duygu ve düşüncelerini gözlemleyip, bağdaşım kurarak, kendilerine özgü 

davranış modellerini oluştururlar. Bu yüzden bilişsel gelişim dönemlerinde çocukların 

okudukları veya dinledikleri kitaplar, izledikleri film veya oyunlar çok önemlidir. 

Çocuklar, rol model olarak benimsedikleri kahramanların ruhsal ve fiziksel 

özelliklerinden, onların davranışlarına kadar birçok alandan etkilenirler (Sever, 2012: 57). 

Günümüz eğitim anlayışı içerisinde de kişilik kavramının sıkça kullanıldığını dile 

getiren Kavcar, kişilik, çocuk ve edebiyat etkileşimini şu sözlerle ortaya koyar: 

“Edebiyat, çağlar boyunca insanoğlunun duyduğu, düşündüğü ve yaptığı 

her şeyi en zengin ve en etkili bir biçimde ortaya koyan bir sanattır. Eğitim 

bakımından ise edebiyatın değeri, insana çok çeşitli duyma, düşünme ve 

hareket etme örnekleri vermesidir. Kişilik gelişmesi, her insanın kendi 

eğilimlerine, yeteneklerine göre gelişmesi, hayatta karşılaştığı yeni 

şartlara göre izleyeceği yolu kendisinin seçmesi demektir. Böyle bir hayat 

ve eğitim anlayışı, insanda çok çeşitli bir duyma, düşünme ve hareket etme 

bilincinin bulunmasını gerektirir. İşte edebiyat bu bilinci uyandırmaya 

yarayan araçların başında gelir.” (1999: 4). 

Bu nedenle çocukların sağlıklı bir zihin ve kişilik gelişimi sağlamaları için çocuk 

kitaplarının yeri apayrıdır. Yetişkinlerle arasındaki farkı saf ve temiz dünyası ile ortaya 

koyan çocuk, güneşi tutabilir, kar tanelerine kızabilir, ay dede ile konuşabilir. Çocuğun 

zihinsel gelişiminin ve buna ilişkin kullanılan araçların önemi ise işte tam bu noktada 

ortaya çıkmaktadır. 



19 

 

1.7.2.2.1 Çocuğun Dil Gelişimi 

İnsanın anne rahminden başlayarak ölümüne kadar olan zaman diliminde çok 

farklı gelişim süreçlerini geçirdiği bilimsel çalışmalar etrafında ortaya konulmaktadır. 

Bazı gelişim safhaları belli yaşlarda tamamlanırken bazı gelişim safhaları ise ölene kadar 

devam etmektedir. Dil gelişimi de ömür boyu süren bir gelişim olarak karşımıza 

çıkmaktadır. İnsanlar hayatlarını sürdürebilmek için topluluklar halinde yaşar. Ortak 

bağlar içerisinde oluşan bu topluluklar milletleri oluşturur. Milletleri ise bir arada tutan 

dil, din, tarih, sanat, edebiyat, hukuk, örf ve âdet gibi ortak değerleri vardır. Bu ortak 

değerlerden, belki de en önemlisi, dil; 

“…gerek insan, gerek toplum, gerekse insan ve toplumdan ayrı 

düşünülemeyecek olan bilim, sanat, teknik gibi bütün alanlarla ilgili 

bulunan, aynı zamanda onları oluşturan bir kurumdur. Dil, bir anda 

düşünemeyeceğimiz kadar çok yönlü, değişik açılardan bakınca başka 

başka nitelikleri beliren, kimi sırlarını bugün de çözemediğimiz büyülü bir 

varlıktır.” biçiminde tanımlanmaktadır (Aksan, 1998: 11). 

Dil değişik tanımlamalar ışığında açıklanmaya çalışılsa da her gün yeni bir 

özelliği ile insanı hayrete düşürmeye devam eden bir kavram olarak karşımıza 

çıkmaktadır. İnsanı diğer canlılardan ayıran özellikler konuşabilme ve düşünebilme 

özellikleridir. Bunları sağlayan unsur ise dildir. Daha geniş bir ifade ile “dil, kişilerin 

duygu ve düşüncelerini söz, yazı ve değişik hareketlerle anlatması eylemi”dir. Nitekim 

dil “kullanıcısı insana ilişkin her türlü ayrıntıyı barındırır. Dilin irdelenmesi bir anlamda 

insan üretiminin ve deneyimlerinin de irdelenmesi olarak algılanır.”(Güleryüz, 2013: 37; 

Keskin, 2007: 629). 

İnsanın anlaşılmasını ve irdelenmesini sağlayan dil, bilişsel gelişim süreci 

içerisinde incelenir. Diğer gelişim süreçleriyle yakından bağlantılı olan dil gelişimi kendi 

içerisinde de farklı disiplinleri doğurur. Bilişsel psikoloji dile ilişkin edinimleri 

incelerken, dilbilim ise dilin yapı ve örüntüleriyle ilgilenen bir disiplin olarak 

çalışmalarını sürdürür. “Dil gelişimi algısal bir olgudur. Dil işitsel bir algıdır. Bu yüzden 

alıcı dil ve ifade edici dil her ikisi de erken dönemde başlar.” Çocuklar dil edinimi ve 

“konuşma üretimi için incelenmiş bir donanımla doğarlar. Kuşkusuz ağlama ile başlayan 

süreç bunun göstergesidir.” (Gökler, 2007: 763; Gander ve Gardiner, 2004: 188). 

Ağlama, agulama evreleri ile birlikte ilk dil özelliklerini geliştirmeye başlayan 

çocuk, taklit etme yoluyla, ilk başta yanlış da olsa, ilk sözcüklerini söylemeye başlar. 



20 

 

Bilişsel gelişimdeki farklılıklar ilk sözcüklerin ortaya çıkış zamanını da etkiler. Kimi 

çocuk 7-8 aylıkken kimi çocuk ise 1 yaşından sonra ilk sözcüklerini söyler. 2-3 yaşında 

ise dil gelişimi çok hızlıdır. Çocuk 3-4 kelimeden oluşan cümleleri kurabilir, resimleri 

tanımlayabilir ve yorumlayabilir. Ana dilinin özelliklerine uygun cümleleri 3-6 yaş 

arasında kurmaya başlayan çocuk, bu dönemde kelimelere çok meraklıdır. Çocuğun ilk 

okuma ve yazma çağıyla birlikte sözcük dağarcığındaki zenginlik artar, iletişim becerileri 

gelişir. Okuma, yazma ve anlama becerileri gelişen 8-10 yaşlarındaki bir çocuk 10 

kelimeden oluşan cümleler kurabilir. Zengin bir anlatım becerisine, benzetmelerin ve 

deyimlerin olduğu bir dil becerisine sahip olabilir. 12 yaşından sonra ise daha karmaşık 

yapıları anlayabilir. Anlamsal olarak girişik yargılar oluşturabilir. Bilgi ve yetenekleri 

gelişen çocuk bu yaşlarda gazete, dergi ve kitaplara daha çok yönelir. Okur ve anlamaya 

çalışır. (Şimşek, 2011: 33; Karakuş, 1997: 379; Sever, 2012: 38-45). 

1.7.2.3 Çocuğun Psikolojik Gelişimi 

Çocuk psikolojisinin; çocuğun büyüme, gelişme ve olgunlaşma aşamalarında, 

çevresel etmenlerin çocuğa ilişkin etkileri ile çocuğun yakın çevresi başta olmak üzere, 

öncelikle toplumun konumca daha yakın ve sonra da uzak diğer üyeleri arasındaki 

duygusal ve sosyal etkileşimi konu edindiği görülmektedir. 

Çocuk psikolojisinin tarihsel gelişim evrelerine kısaca bir göz atıldığında; 

“önceleri iyi bir yurttaş yetiştirmek amacıyla çocuğun eğitimi düşünülmüş, sonraları 

giderek ilginin, çocuğun bakımı ve fizyolojik gereksinmelerine yöneldiği görülmüştür. 

Çok yakın bir zamana kadar çocuğun doğal ilgi ve arzuları disiplinli bir yetişkin 

olabilmesi düşüncesiyle engellenmiştir.” (Yavuzer, 2014: 13). 

Tarihi süreç içerisinde gerek batılı düşünür ve eğitimcilerin gerekse Türk-İslam 

düşünür ve eğitimcilerinin çocuk varlığının psikolojik yönünü öne çıkaran önemli 

çalışmalara imza attıkları görülebilmektedir. 

Platon’un çocukların farklı yeteneklere sahip oldukları ve bu nedenle eğitim 

süreçlerinde bu farklılıklarının dikkate alınmasının gerektiğini vurgulaması ile başlayan 

süreçte, çocuğun bireyselliğinin öne çıkarıldığı görülür. Çocukların doğal dürtü ve 

arzularının eğitimin temelini oluşturması gerekliliğinin Rousseau tarafından dile 

getirilmesi ile süreç daha sistematize bir safhaya doğru evrilir. “Pestalozzi’nin kendi 

çocuğu üzerindeki gözlemlerine dayanarak yaptığı çalışma çocuk gelişimine ilişkin ilk 



21 

 

bilimsel kayıt olarak kabul edilmektedir.” 19. yüzyılda Darwin'in (1877) yayımladığı 

Bebeğin Biyografik Taslağı adlı yapıtı, çocuk psikolojisi için önemli bir adım sayılır. Ama 

asıl 1882'de Çocuğun Zihni adlı yapıtıyla ün yapan Preyer, çocuk psikolojisinin babası 

sayılır. 

20. yüzyılın başlamasıyla 1905'te Fransız psikolog Alfred Binet, geliştirdiği zekâ 

ölçeğini yayımlamıştır. Bu yüzyılda çocuk psikolojisine katkısı olan uzmanlar, deneysel 

öğrenme psikoloğu Thorndike; "Davranışçılık” ın (Behaviorism) kurucusu Watson; 

“Şartlı Refleks” kuramının sahibi Pavlov sayılabilir. Görüşlerini "yaşayarak öğrenme" 

(learning by doing) ilkesine dayandıran Dewey ve çocuğun zihinsel, sosyal ve ahlakî 

gelişimi üzerinde çalışmaları olan Jean Piaget, ünlü çocuk psikologlarındandır. 

Çocuk psikolojisi, Türk-İslam düşünür ve eğitimcilerini tarih boyunca yakından 

ilgilendirmiştir. “Ünlü düşünür Gazzali (1058-1111), eğitimi, ‘Yabani ısırgan otlarını 

ayıklayan bir bahçıvanın’ faaliyetine benzetir.” Bu alanda verilen ilk eserler olarak, 

“Keykâvûs' un Kabusnâme' si, Erzurumlu İbrahim Hakkı'nın Marifetname' siyle, Gazzali' 

nin Ey Oğul” adlı kitapları sayılabilir  (Yavuzer, 2014: 14-15). 

Çocuğun psikolojik olarak incelenmesi de çocukluk adı verilen süreçler 

bütününün incelenmesini gerekli kılmaktadır. Tarihi gelişim içerisinde çocuk psikolojisi 

alanında değişik kuram ve ekoller ortaya çıkmaktadır. Çocukluğun dinamik ve değişken 

bir süreç olması dolayısıyla, çocuğun psikolojik olarak incelenmesinde tek bir 

değerlendirme ölçütünden, belirli bir dönemden veya yaklaşımdan ya da tanımlanarak 

yapılandırılmış bir inceleme yönteminden bahsedilemez denilebilir. 

Çocuğun ve çocukluk olgusunun algılanış biçimine bağlı olarak çocukluğu; 

doğum öncesi dönem, bebeklik dönemi, ilk çocukluk dönemi, son çocukluk dönemi, okul 

çağı ve ergenlik dönemi gibi dönemlere ayırıp bu dönemler içerisinde genel olarak; 

bedensel, bilişsel, motor, dil, duygusal, sosyal vb. ana alanlarla bağlantılı olarak incelenir. 

Bu alanlar içerisinde çocuk psikolojisini etkileyen; cinsiyet, aile yapısı, ebeveyn 

ilişkileri, arkadaşlıklar, duygusal etkileşim, tuvalet eğitimi, cinsellik, okul ve eğitim 

hayatı, öğretmen-öğrenci ilişkileri, oyun, ilgi alanları (müzik, resim, koleksiyon, tiyatro, 

spor, internet, bilişim, vb.) gibi faktörlerin her birinin bazen birbirleri ile bağlantılı bazen 

de kısmen veya tamamen bağımsız incelenmesi çocuk psikolojisinin anlaşılabilmesi için 

gereklidir. 



22 

 

Aslında yetişkinler için geçerli olan ruh sağlığı tanımlamaları çocuklar için de 

doğrudur. Ancak çocuğun “sürekli değişen ve gelişen bir insan yavrusu” olduğu 

düşünülürse farklı ölçüler kullanmak kaçınılmazdır. Örneğin, isteği yerine getirilmeyen 

bir çocuğun yere yatıp ağlaması normal bir davranış olarak karşılanırken bu davranışı bir 

yetişkinin yapması normal karşılanmaz. İki yaşındaki bir çocuğun ruhsal gelişimi ile dört 

yaşındaki bir çocuğun ruhsal gelişimi arasında çok büyük farklar vardır. Bu yüzden 

“çocukta ruh sağlığının değerlendirilmesi, gelişim dönemlerinde beliren ruhsal 

niteliklerin ayrıntıları ile bilinmesine bağlıdır.”(Yörükoğlu, 2002: 21). 

Doğan Cüceloğlu, çocuğun psikolojik gelişiminin önemine dikkat çekerken, 

aslında bütün yetişkinlerin içinde bir çocuğun olduğunu “İçimizdeki Çocuk” adlı 

kitabında belirlemeye çalışmıştır. Cüceloğlu çocuğun her zaman sağlıklı bir ortamda 

gelişim gösteremeyeceğini, bu durumda psikolojik gelişiminin diğer gelişim boyutlarına 

göre daha önemli hale geldiğini belirtir. Cüceloğlu çocuğun karşılaştığı olumsuz 

davranışlar ve olaylar için kendi ruhsal gelişimine bağlı olarak savunma mekanizmalarını 

kullanacağını söyler ve bu mekanizmaların ne kadar doğru bir şekilde kullanıldığının da 

çocuğun ruhsal gelişimi ile yakından alakalı olduğunu dile getirir. 

Herkesin içindeki iç çocuğun özelliklerini “duygusal, bireyci, hayalci, saf, açık, 

oyun seven, şakacı, heyecanlı”  kelimeleri ile ifade eden Cüceloğlu, normal bir kişilik 

evresinde ve sağlıklı bir ortamda yetişen çocuğun, psikolojik anlamda da sağlıklı 

olacağını söyler (Cüceloğlu, 1998: 22-30-31). 

Son yıllarda gelişen “psikolojik sağlamlık” kavramı ise çocuğun olumsuz 

durumlar karşısında sergilediği davranış özellikleri ve ruhsal gelişimi ile yakından 

alakalıdır. “Ramirez psikolojik sağlamlığı; hastalıktan, depresyondan, değişimlerden ya 

da kötü durumlardan çabucak iyileşme yeteneği; kendini toparlayabilme; incindikten, 

gerildikten sonra eski haline kolayca dönebilme; elastikiyet olarak tanımlar.” (Aktaran: 

Öz ve Bahadır Yılmaz, 2009: 83). Çocuğun oldukça zor koşullar altında bile psikolojik 

sağlığının bozulmaması ve mücadele yeteneğini kaybetmemesi “psikolojik sağlamlık” 

kavramı ile açıklanır. Psikolojik sağlamlığı yüksek çocuklar yetiştirebilmek için de 

özellikle okul öncesi çocuğunun ruhsal özelliklerini iyi bilmek gerekir. Buna göre çocuk, 

*Her şeyden önce güçsüzdür; bakılmak, korunmak ve kollanmak ister.  

*Sürekli deneme ve öğrenme içindedir. 



23 

 

*Mantıklı düşünme yemeği sınırlı, duygu ve düşüncelerini anlatım gücü zayıftır.  

*Olup bitenleri kendi hayal gücüne ve korkularına göre çarpıtır.  

*Çocuk bencildir, dürtü ve isteklerini dizginlemeyi bilmez. 

*Olayları kendi çevresinde dönüyormuş gibi değerlendirir. 

*Çocuğun duyguları çabuk iniş çıkışlar gösterir. Duygu ve düşüncelerin 

açıklamakta güçlük çeker. 

*İyimserdir, çabuk unutur, anne babadan ayrı kalmaya dayanamaz. (Yörükoğlu, 

2002: 22-24). 

Çocuğun psikolojik gelişiminde birden çok faktörün etkili olduğu kesindir. Aile, 

okul, genel kültür ortamı ve başka değişkenlerin çocuğun gelişimine etki etmemesi 

kaçınılmazdır. Bu faktörlerden aile önemli bir yere sahiptir. Anne ve babanın sergilediği 

tutum ve davranışlar, çocuğun psikolojik gelişiminde önemli pay sahibidir. Yapılan bir 

araştırmaya göre “anne-babadan alınan ilgi, sevgi, şefkat ve sıcaklığın genelde olumlu 

özelliklerle ilişkili olduğu; yetkeci ve baskıcı ailelerden gelen çocukların ise olumsuz 

psikolojik özellikler ve davranışlar geliştirme riski taşıdığı” belirlenmiştir. Bu yüzden 

başta anne ve babalara sonrasında ise toplumun her kesimindeki yetişkinlere çocuğun 

sağlıklı gelişimi için çok iş düşmektedir (Sümer, Gündoğdu Aktürk ve Helvacı, 2010: 

55). 

1.7.3 Çocukluğun Hukukî Boyutu 

Literatüre bakıldığında en genel tanımıyla hukukun, adaletin sağlanması amacına 

yönelik olarak gerek toplumsal gerekse bireysel menfaatlerin korunabilmesi, dolayısıyla 

ortak iyiliğin sağlanabilmesi için hayatı düzenleyen ve uyulması kamu gücüyle 

desteklenen kuralların bütünü olarak değerlendirildiği görülebilir. Bu kapsamda 

değerlendirildiğinde çocuk hukukunun konusunun hukukun çocuklara özgü yönünün 

düzenlendiği kuralları ve çocuk haklarını kapsadığı değerlendirmesinde bulunulabilir: 

“Çocuğun bedensel, düşünsel ve duygusal gelişimi sevgi dolu, sıcak bir 

ortamda yetişmesine bağlıdır. Böyle bir ortamı sağlayan temel topluluk 

ailedir. Başka hiç bir sosyal ve hukuksal yapı ailede olduğu gibi doğrudan 

ve doğal temele dayanmaz. İşte bu nedenledir ki çocuğun yetiştirilmesi ve 

korunması tarihin ilk devirlerinden bu yana ana babanın ahlakî görevi 

sayılmıştır. Bu görev, 19. yüzyılda Avrupa’da ulusal düzeyde yapılan 



24 

 

önemli kanun düzenlemeleri ile ana babanın hukukî görevi haline de 

gelmiştir. Nitekim ana-baba ve çocuklar arasındaki ilişkiler medeni 

kanunlarda özel hukuk çerçevesi içerisinde düzenlenmiştir.” (Akyüz, 

2012: 2). 

Türk Dil Kurumu tarafından hazırlatılan Türkçe Sözlük’ te hukuk kelimesinin 

köken itibariyle Arapça “hak” kökünden geldiği ve “hak” kelimesinin çoğulu olduğu 

ifade edilmektedir. Bu nedenle bir konunun hukukî olarak incelenmesinin, öncelikle o 

konunun hak temelli ele alınmasını zorunlu kıldığı söylenebilir. Çocuk hukukunun yazılı 

kaynaklarında çocuğun doğum öncesinden başlayarak doğum sonrasında belli bir yaşa 

kadar korunması amacına hizmet eden hakların ele alındığı görülmektedir. 

Dar çerçevede düşünüldüğünde; çocuğun hayatının ilk evrelerinde sadece anne, 

baba ve kardeşleri ile ama bazı özel durumlarda da bir takım kurumlar ve diğer insanlarla 

da ilişkisinin olduğu görülmektedir. Bu ilişki nedeniyle çocuğun bakımı, gözetilmesi, 

eğitimi ve korunması yönlerinden ilişkide olduğu çevrenin ona karşı sorumluluğu ortaya 

çıkmaktadır. Burada devletin hukuk düzeni içerisinde çocuğa karşı yükümlülüklerinin 

başladığı görülür. Hukuk kuralları aracılığı ile çocuğun ilişkide bulunduğu kişiler ve 

çevresine karşı sahip olduğu haklar belirlenerek yaşayabilmesi için gerekli olan koşullar 

hukukî koruma altına alınır ve yasal yaptırım zırhı ile çerçevelenir. 

Bununla birlikte içinde yaşadığımız modern zaman diliminde devletin görevinin 

sadece çocuğun maddi / manevî yüksek menfaat ve yararları bakımından ebeveynlerinin 

desteklenmesi ve denetlenmesi ilkesi olarak kabul edilmesi yeterli olmayacaktır. 

“Devlet aynı zamanda çocukların yetenekleri doğrultusunda gelişmelerini 

güvence altına almak, onların ekonomik ve sosyal refahını da sağlamak 

zorundadır. Şu halde çocuk hukukunun konusuna, çocuğun ana babasına 

karşı haklarını düzenleyen kuralların yanında, topluma ve devlete karşı 

haklarını düzenleyen kurallar da girer. Bu kapsamda en geniş anlamıyla 

çocuk hukuku, özel hukuk, kamu hukuku, sosyal hukuk ve uluslararası 

hukukta çocukların haklarını düzenleyen kuralların bütününden oluşur.” 

(Akyüz, 2012: 2). 

Çocuk ve çocukluk kavramlarının hukukî olarak değerlendirilebilmesi için 

öncelikle bu alandaki hukukî kaynaklara bakmak gerekmektedir. Yazılı kaynaklar 

arasında uluslararası anlaşmalar ve ulusal yasal düzenlemelerin bulunduğu, yazılı 

olmayan kaynaklar arasında ise örf ve adetler ile toplumsal hayat tarzı gereği benimsenen 

çeşitli anlayışların yer aldığı görülmektedir. Hukukî kavramsallaştırmada yaşanan 



25 

 

çeşitlilik özellikle yazılı hukuk kaynaklarında kendini daha belirgin bir şekilde 

göstermektedir. 

“Ulusal hukuk düzenimizde “çocuk” kavramı tutarlı bir şekilde 

kullanılmamış ve bu “kavramın” açık bir tanımı yapılmamıştır. Hukuksal 

düzenlemelerde çocuk terimi yerine bazı yerlerde küçük, bazı yerlerde 

genç, teriminin kullanılması bu kavramların hukuk düzeni tarafından 

yaratılmayıp günlük konuşma dilinden aktarılan sözcükler olmasından 

kaynaklanmaktadır.”(Gören, 1998: 117). 

Belirleme ve tanımlamada yaşanan sorunların hukukî işleyişin olağan seyrine 

olumsuz etkileri olduğu varsayılabilir. Buna paralel olarak oluşabilecek yasal boşlukların 

doldurulmasında öncelikle uluslararası antlaşmalar daha sonra da hukukun yazılı 

olmayan kaynaklarından istifade etmek için geniş bir bakış açısına sahip olmanın gerekli 

olduğu ortadadır. Zaman zaman üst hukuk normlarında yaşanan kavramsallaştırma 

sorununun anayasal düzenlemelere kadar uzandığı görülebilmektedir. 

“Kamu hukukunda yasa koyucu çoğu kere “reşit olmayanlar” ı anlatmak 

için, “çocuk”, “küçük” bazı yerlerde de “genç” terimini kullanmaktadır. 

Ancak kimin “çocuk” kimin “küçük” kimin “genç” olduğu hususunda tüm 

kamu hukukunda uygulanabilecek tutarlı tanımları bulmamamız 

olanaksızdır. Anayasanın 19, 20, 54, 141. maddelerinde “küçük”, 41, 61, 

62. maddelerinde çocuk, terimi kullanılmıştır. Anayasanın 58. maddesinde 

kullandığı “genç” terimiyle tam olarak hangi yaş grubuna kadar olanları 

amaçladığı anlaşılamamaktadır” (Gören, 1998: 118). 

Çocuğun temel haklarının teminat altına alındığı evrensel düzenlemeler 

uluslararası antlaşmalardır. Uluslararası hukuk düzleminde bakıldığında çocuk haklarını 

koruyan temel yasal metin 20 Kasım 1989 tarihli “Çocuk Haklarına Dair Birleşmiş 

Milletler Sözleşmesi” dir. Sözleşmenin tamamı 54 maddeden oluşmaktadır. Ülkemizde 

14 Eylül 1990 tarihinde imzalanan, 27 Ocak 1995 tarih ve 22184 sayılı Resmi Gazete’ de 

yayımlanarak yürürlüğe giren sözleşmede daha erken reşit olma durumu hariç, 18 yaşına 

kadar her insanın çocuk sayılacağı karara bağlanmıştır. Bununla birlikte genel hatlarıyla 

çocuklar arasında ayrım gözetmeme, çocuğun yüksek yararının gözetilmesi, 

sözleşmedeki hakların uygulanması, ana-babanın yönlendiriciliği ve çocuğun 

yeteneklerinin gelişimi, yaşam ve gelişme, isim ve vatandaşlık, kimliğin korunması, ana-

babadan ayırma, yasa dışı yollarla ülke dışına çıkarma ve geri döndürmeme, çocuğun 

görüşü, ifade özgürlüğü, düşünce, vicdan ve din özgürlüğü, dernek kurma özgürlüğü, özel 

yaşamın korunması, ana-babanın sorumlulukları, suistimal ve ihmalden korunma, ailesiz 



26 

 

çocuğun korunması, mülteci çocuklar, özürlü çocuklar, sağlık ve sağlık hizmetleri, sosyal 

güvenlik, yaşam standardı, eğitim, azınlıklara ve yerli halklara mensup çocuklar, 

dinlenme, boş zaman değerlendirme ve kültürel etkinlikler, çocuk işçiler, uyuşturucu 

kullanımı, cinsel sömürü; çocukların satılmaları, kaçırılmaları ve fuhşa zorlanmaları, 

sömürünün diğer biçimleri, işkence ve özgürlükten yoksun bırakma, çocukların 

yargılanmaları, silahlı çatışma, yeniden sağlığa kavuşturucu bakım gibi hususlarında da 

çeşitli hükümler ve düzenlemeler bulunmaktadır (27.01.1995 tarih ve 22184 sayılı Resmi 

Gazete). 

Yine uluslararası hukukta çocuk haklarının korunmasını kapsayan birçok 

sözleşme bulunmaktadır. Bunlardan belli başlılarını, Kadın ve Çocuk Ticaretinin 

Kaldırılmasına Dair Sözleşme, Deniz İşlerinde Çalıştırılacak Çocukların Asgari Yaş 

Haddinin Tespiti Hakkında Sözleşme, Çocuklara Karşı Nafaka Mükellefiyetine 

Uygulanacak Kanuna Dair Sözleşme,  Küçüklerin Korunması Konusunda Makamların 

Yetkisine ve Uygulanacak Kanuna Dair Sözleşme, Çocukların Evlat Edinilmesine Dair 

Sözleşme, Küçüklerin Vatana İadesine Dair Sözleşme, Nafaka Yükümlülüğüne 

Uygulanacak Kanuna ve Nafaka Yükümlülüğü Konusundaki Kararların Tanınmasına ve 

Tenfizine (Uluslararası Denklik) Dair Sözleşme, Evlilik Dışında Doğan Çocukların 

Hukukî Durumuna Dair Avrupa Sözleşmesi, Çocukların Bakım ve Gözetim 

Yükümlülüğüne İlişkin Kararların Tanınması ve Tenfizi ile Çocuklara Karşı Bakım ve 

Gözetim Yükümlülüğünün Düzenlenmesi Konusunda Avrupa Sözleşmesi, Evlilik Dışı 

Çocukların Tanınmasına Dair Sözleşme, Milletlerarası Unsurlu Çocuk Kaçırma 

Olaylarının Özel Hukuka İlişkin Veçheleri (Yanları) Hakkında Sözleşme, Uluslararası 

Evlat Edinme İş Birliği ve Çocukların Korunması Hakkında Sözleşme, Çocuk Haklarının 

Uygulanmasına Dair Avrupa Sözleşmesi, Çocukların Velayetine İlişkin Kararların 

Tanınması ve Tenfizi ile Çocukların Velayetinin Yeniden Tesisine İlişkin Avrupa 

Sözleşmesi olarak sayılabilir (Komisyon, 2011: 4-14). 

Ülkemizde çocuk haklarının tanınması ve korunması ile ilgili yürürlükte bulunan 

kanunlar ise şunlardır: 6660 Sayılı Güzel Sanatlarda Fevkalâde İstidat Gösteren 

Çocukların Devlet Tarafından Yetiştirilmesi Hakkında Kanun, 1607 Sayılı Yatılı Bölge 

ve Özel Eğitime Muhtaç Çocuklara Mahsus Okullarda Döner Sermaye Kurulmasına Dair 

Kanun, 2828 Sayılı Sosyal Hizmetler ve Çocuk Esirgeme Kurumu Kanunu, 5395 Sayılı 

Çocuk Koruma Kanunu, 5717 sayılı Uluslararası Çocuk Kaçırmanın Hukukî Yön ve 

Kapsamına Dair Kanun. (Komisyon, 2011: 15-17). 



27 

 

1.7.4 Toplumsal ve Kültürel Açıdan Çocuk 

“Toplum” sosyolojinin en temel kavramıdır. Toplum, sadece bir araya gelmiş 

insanlar şeklinde tanımlanamayacak derecede geniş anlamlar barındıran bir kavram 

olarak düşünülmelidir. Toplum, belirli bir kültür, belirli normlar ve birtakım toplumsal 

yapıları paylaşan insanlar arasındaki ortak etkileşim sonucunda oluşan bir gerçekliktir. 

Bu nedenle sadece bireylerin bir araya gelmesi bir toplumun oluşabilmesi için ön şart 

olarak kabul edilebilse bile yeter şart olarak kabul edilemeyecektir.  Örneğin, futbol 

oynamayı bilen on bir kişinin sadece bir araya gelmiş olması futbol takımının oluşması 

için yeterli değildir ama ön şarttır. Bu on bir kişinin takım olabilmesi için her oyuncunun 

görevinin ve takım içindeki rollünün tanımlanmış ve bunların ilgili bireylerce de biliniyor 

olması gerekir. Böylece oyun esnasında her oyuncu kendi rol ve pozisyonunun 

gerektirdiği işleri yaparken takım halinde hareket edebilmek için aynı zamanda kollektif 

olarak bir etkileşim içerisinde bulunmaları da gerekir. Bu ilişkisel bütünlük nasıl “takım”ı 

ortaya çıkarıyorsa “toplum”un da kendisini oluşturan insanlar arasındaki yoğun 

etkileşimden meydana geldiği söylenebilir. 

Pratik anlamda toplumları sahip oldukları bazı özelliklere göre sınıflamak 

mümkün olabilir. Tarihsel olarak modernlik öncesi ve modern toplumlar; yaptıkları işe 

göre endüstri toplumları ve tarım toplumları; coğrafî olarak kırsal toplumlar, kentsel 

toplumlar, Asya toplumları, Avrupa toplumları; yaşanılan iklime göre sıcak ve soğuk 

iklim toplumları vb. gibi. Toplumlara daha yakından bakmak; öncelikle toplumsal yapı, 

toplumsal kurumlar, toplumsal davranışlar, toplumsal gruplar, toplumsal statüler, 

toplumsal roller, toplumsal değerler, toplumsal normlar ve toplumsal yaptırımlar gibi 

bileşenlerin daha derin incelenmesini gerekli kılar (Güvenç, 2011:121-122). 

Literatüre bakıldığında “kültür” kavramının tanımlanmasının zor ve karmaşık 

olduğu görülmektedir. Güvenç’e göre; 

“ ‘Kültür’ sosyal/kültürel antropolojinin yegâne konusudur. Antropoloji 

dilinde soyut bir sözcük olarak kültür; bir toplumun ya da bütün 

toplumların birikimli uygarlığı, belli bir toplumun kendisi, bir dizi sosyal 

süreçlerin bileşkesi, bir insan ve toplum kuramı şeklinde 

tanımlanmaktadır. Bir sözcük veya kavrama bu kadar çok ve çeşitli anlam 

yüklenince onun tanınmaz ya da tanımlanamaz hale gelmesi doğal ve 

olağandır. Bu nedenle kültürü, değil bir kelime başlı başına bir denemeyle 

bile anlatmak, tanımlamak kolay bir iş değildir. Bunun nedeni kültür 

sözcüğünün çok anlamlı oluşunda aranabilir” (2011: 121). 



28 

 

Bu bağlamda; toplumun temel yapı taşı olan bireylerin, toplumsal bütünlük 

içerisinde anlamlı bir yer edinmeleri, içinde bulundukları toplum yapısı ve kültürel 

özellikleri ile doğrudan bağlantılıdır denilebilir. Böylece bireylerin içinde bulundukları 

toplumu oluşturan bileşenlerin gerek bireylerin özelliklerini belirlemede gerekse 

bireylerin toplum içerisindeki yer ve statülerinin belirlenmesinde mutlak rol oynayan 

faktörler olduğu görülmektedir. Burada karşımıza “kültürleme” ve “kültürleşme” 

kavramları çıkmaktadır. 

Toplumlar kendi kültürel unsurlarını yeni nesillere aktarır. “Toplumun bireyleri, 

kendi kültürünün istek ve beklentilerine uyacak şekilde etkilemesi ve değiştirmesine 

kültürleme" denir. Kültürleme süreci sonunda insanlar toplumla bütünleşme, sosyal 

etkinlik kazanma, topluma dair bilinçli ya da bilinç dışı öğrenme faaliyetleri gibi 

kazanımları elde eder. “Kültürlemenin amaçlı olarak yapılan kısmı eğitimdir. Bu nedenle, 

eğitim "kasıtlı kültürleme süreci" olarak da tanımlanmaktadır.” Amaçlı yapılan 

kültürlemenin yanında hayat içerisinde doğal olarak oluşan öğrenmeler de kültürleme 

sürecinde önemli yer tutmaktadır (Fidan, 2012: 4). 

Kültürlemede “çocuğun dünyaya gelmesiyle başlayan bu öğrenmeler ancak o 

toplum içinde yaşayarak elde edilebilecek bilgilerdir. Halk edebiyatının ürünleriyle 

aktarılan mesajlar aynı zamanda o toplumun bilinçaltına yerleştirilen kültürel kodlarıdır.” 

Örneğin, “Oğuz Kağan Destanı’nda ‘Daha deniz daha müren, Gün tug ol, gök kuruken’ 

tabiriyle Türk cihan hâkimiyeti ideali millet fertlerine aktarılır.” Bu aktarımlar zamanla 

başkalaşım sürecine girse de idealler yüzyıllar boyunca korunmuştur. Bu idealler de 

toplumun ortak duygularını çağrıştırmaktadır ( Özcan, 2008: 586). 

“Kavram olarak, “kültürleşme” ise kültürlemenin tersi olan bir süreçtir. 

Kültürleme insanoğlunun kendi kültüründen öğrendiklerinin tümü olduğu 

halde; kültürleşme insanın başka toplumlardan öğrendikleri veya bir 

toplumun diğerinden aldığı, edindiği ögeler ve farklı toplumların karşılıklı 

olarak birbirinden etkilenmesidir.” (Güvenç, 2011:164) 

Çocuk kavramı ve çocukluk imgesi zaman içerisinde uzun süreçler sonucunda ve 

aşamalı bir değişim süreci ile bugünkü özelliklerini kazanmıştır. Gerek kültürel gerekse 

reel anlamda olsun, “Türkiye’ de çocukla ilgili bilim dalları arasında çoğu zaman önce 

çocuk sağlığı (pediatri), çocuk eğitimi (pedagoji), çocuk gelişimi, çocuk hukuku akla 

gelir.” Çocukla ilgili; çocuk sosyolojisi, çocuk antropolojisi, çocukluğun tarihi gibi başka 

alanların bilinmemesinin nedeni ise ülkemizde bu alanlarda ilgili çok az çalışma 



29 

 

yapılmasından kaynaklanmaktadır. Kavramsal belirlemelerin bu yönüyle çocuk ve 

çocukluk algısının toplumsal ve kültürel düzlemdeki görünümlerini anlayabilmek için 

tarihsel süreçte kavramlara ait anlayışların nasıl şekillendiğine bir göz atmamız gerekir 

(Onur, 2005: 99). 

Çocuk ilkel dönemlerdeki toplumlarda yaşamını sürdürebilecek becerileri, 

davranışları, bilgileri toplum ve aile yaşantısıyla rahatça öğrenebilmekteydi. Zira o 

dönemki yaşantılar karmaşık olmayan bilgi ve becerileri kapsamaktaydı. Çocuğun yine 

Antik çağ döneminde çocuk ve çocukluk algısı, toplumun kültürü ve kuralları içinde 

eğitilmesi gereken bir canlı olarak algılanması şeklindeydi. “Babil’de kızlar ve oğlanlar 

altı yaşında okula gider ve hatta kitapları tuğla ve yazı araçları kamış ve nemli kil 

olmasına karşın, yoksul çocuklar bile okumayı ve yazmayı öğrenirlerdi. Eski Roma'da 

kadınların erkeklerle diğer antik toplumlarda olduğundan daha eşit bir konumu vardı.” 

(Ercan, 2000: 1; Elkind, 1999: 35-36) 

Orta Çağ’a gelindiğinde ise Batı’da çocukluk, yetişkinden farklı bir kavram olarak 

görülmemektedir. “Minyatür yetişkin” algısı çocuğun farklı ve kendine özgü olduğu 

görüşünü sonraki yüzyıllara ötelemektedir. “Minyatür yetişkin” algısı 16. yüzyılın 

sonlarına kadar çocuğu yetiştirmenin yollarını da belirlemektedir. Çocuğa fiziksel 

cezaların uygulanması din anlayışları içerisinde bile kendine yer bulmaktadır. 17. 

yüzyılda felsefe alanındaki gelişmelerle birlikte toplumun çocuğa bakış açısı da 

değişmeye başlar. “İngiliz filozofu John Locke (1632-1704), Püritan ahlakın ‘ilk günah’ 

anlayışına karşı çocukların özde şeytan olmadığı görüşü” psikolojide davranışçılığın 

temeli olacak yaklaşımlara kapı aralar.  Çocuğun zihni işlevlerinin araştırılması sonucu 

ortaya çıkan tezler aile ve toplumun çocuk imgesini değiştirmede etkili olur. Çocuğun 

zihninin boş bir levha olduğu görüşü ‘tabula rasa’ anne-babaların çocuk eğitiminde çok 

daha dikkatli olmalarına zemin hazırlar ve bütün bu değişimler ilkel dönemlerden 

süregelen çocuk algısını tümüyle değiştirir (Onur, 2005: 99). 

Çocuğun ve çocukluğun tarihi süreci toplumda yaşanan değişim ve gelişmelerle 

başkalaşmaya devam ederken tüm dünyayı etkisi altına alan Sanayi Devrimi’nin ilk 

yıllarında çocuklar ucuz iş gücü olarak görülmeye başlanır. Ancak sanayileşmenin 

beraberinde getirdiği toplumsal yaşam anlayışındaki değişimlerle yaşanan sosyal 

reformlar çocuğu ucuz işçi statüsünden kurtarır. Çocuğu çalıştırmanın zalimliği toplum 

tarafından benimsenir. Bunların sonucunda ise çocuklar fabrika işçiliğinden kurtularak 

okulların yollunu tutarlar (Elkind, 1999: 37). 



30 

 

Bu safhada; iktisadî, ticarî, etik ve bilimsel gelişmelerin çocuk olgusuyla ilgili 

yeni bazı kurumları ve kavramları da ortaya çıkardığı görülmektedir. 16. ve 17. yüzyılda 

yaşanan küresel şartlar nedeniyle Avrupa’da, aileleri tarafından terk edilen çocukların 

sayısının büyük boyutlara ulaşmış olması korunmaya muhtaç çocuklar olgusunun öne 

çıkarılmasına, dolayısıyla yetimhanelerin kurulmasına zemin hazırlamıştır. Özellikle 

Fransız İhtilali sonrasında ortaya çıkan yeni durum modern çocuk koruma politikaları için 

adeta milat sayılabilir. Mevcut dünyanın şekillenmesinde önemli rol oynayan ülkelerde 

de bu konuda olumlu yönde birçok gelişme yaşanmıştır. Tarihte ilk defa çocuk 

kaçırılması İngiltere’de suç olarak kabul edilmiş ve belirli bir yaşın altındaki çocukların 

çalıştırılması yasaklanmıştır. 1900’lü yıllara gelindiğinde Amerika’ da bakıma yönelik 

çocuklara hizmet veren kurum sayısının 1.150 civarında olduğuna yönelik tespitler 

bulunmaktadır. Yine bu yıllarda çocukların, diğer hizmet almaya muhtaç gruplardan 

farklı değerlendirilmesi gerektiği yönünde söylemler geliştirilmeye başlanmış ve 

dünyadaki ilk çocuk mahkemesi Amerika’nın İllionis eyaletinde kurulmuştur (Salim, 

2011: 20-22). 

Türkiye’deki tarihsel sürece bakıldığında ise Avrupa toplumlarına göre daha 

güçlü aile ve toplum bağlarının bulunmasının yanı sıra Sanayi Devrimi’ne çok geç 

dönemde dâhil olunmasının da çocuklar bakımından yeterli sosyal politikalar 

geliştirilememesinin nedenleri olduğu görülebilir. Türkiye’de esasında İslamî kurallara 

göre şekillenen devlet ve toplum yapısında ayet ve hadislerde belirtildiği şekliyle 

çocukların yetiştirilmesi, korunması, bakımı ve sahiplenilmesi ile ilgili etkin 

düzenlemeler bulunmaktadır. Fakat ülkemizde yaşanan savaşlar, göçler ve salgın 

hastalıklar gibi nedenlerle çocuklarla ilgili çalışmaların ancak Osmanlı döneminde 

kurumsallaştırıldığı görülür. Temeli vakıf sisteminden yararlanma esasına dayanılarak 

ortaya konulan bu düzenlemelerden bazılarını şöyle sayabiliriz: Yetim mallarının 

korunması amacıyla çıkarılan “Eytam Nizamnamesi”, Müslüman çocukların eğitim ve 

öğretimine katkıda bulunmak üzere kurulmuş bulunan “Darüşşafaka Cemiyeti”, 

kurulduğu dönemde yoksul kadın ve çocuklara hizmet veren “Hamidiye Etfal Hastanesi”, 

“Fukaraperver Cemiyetleri”, “Darülhayr-ı Ali”, “Darulaceze”, “Darüleytam”lar ve çocuk 

ıslahhaneleri. Cumhuriyetin ilanıyla birlikte yapılan bazı yasal düzenlemeler ile birlikte 

Himaye-i Etfal Cemiyeti, dilde sadeleşme hareketlerinden sonraki adıyla Türkiye Çocuk 

Esirgeme Kurumu, 1983 yılında 2828 sayılı yasanın kabulünün ardından Sosyal 

Hizmetler ve Çocuk Esirgeme Kurumu olarak faaliyetlerini devam ettirmiştir. 



31 

 

Günümüzde birçok sivil toplum kuruluşunun yanı sıra Aile ve Sosyal Politikalar 

Bakanlığı bünyesinde müstakil bir genel müdürlük olarak “Çocuk Hizmetleri Genel 

Müdürlüğü” adı altında devlet tarafından bu hizmetler yürütülmektedir (Salim, 2011: 44-

66; http://www.cocukhizmetleri.gov.tr/). 

“Her insan çağının çocuğudur.” derler. Her düşünür kendi çağının bir ürünüdür ve 

kendinden önce gelen düşünürlerin, bir anlamda “çocuğudur.” sözü çocukluğun hem 

zamansallığına hem de zamanla kayıtlı olmak üzere hiyerarşik devamlılığına vurgu 

yapmaktadır. Toplumların bireyler üzerindeki zaman içerisindeki kültürlemesi ve 

toplumlar arası kültürleşme nihayetinde insanlığın kültürel birikimini oluşturmaktadır. 

Uzun bir geçmişe dayanılarak oluşturulan bu birikimle “Çocukluğu toplumsal bir inşa 

olarak tartışabileceğimiz bir zemin açılmıştır. Çocukluğu, farklı deneyimler, değişken ve 

dinamik algılayışlar, giderek bir kavram, bir söylem ve bir söylemler alanı halinde ele 

alabileceğimiz, yani modern çağda çocukluğu nasıl anladığımızı tartışabileceğimiz bir 

zeminin temeli atılmıştır.” Bu zeminin geleneksel ve modern yüzünü akla dayalı 

karşılaştırmalarla incelemeye tabi tutmak şüphesiz konuyu çok boyutlu anlamamıza 

yardımcı olmaktadır (Cüceloğlu, 2004: 7; Akbaş ve Atasü Topçuoğlu, 2009: 95). 

1.7.5 Çocuk Edebiyatı 

“Edebiyat, çağlar boyunca insanoğlunun duyduğu, düşündüğü ve yaptığı her şeyi 

en zengin ve en etkili biçimde ortaya koyan bir sanat” veya “Bedii duygu ve yüksek 

düşüncenin söz ve yazı ile ifadesi”, olarak tanımlanmaktadır (Kavcar, 1999: 4; Atsız, 

2012: 12). 

Ana akım edebiyattan doğan çocuk edebiyatı birden çok ögeyi içinde barındıran 

bir disiplin olmakla beraber temel ögeleri şunlardır: Çocuk ve edebiyat. Çocuğun “gelişim 

sürecindeki anlama ve kavrama düzeyini dikkate alarak duygu ve düşünce dünyasına 

seslenen” veya “iki yaşından başlayarak ergenlik dönemine kadar geçen süreçte 

çocukların hayat tecrübeleri, ilgi, ihtiyaç ve algılama düzeylerine uygun nitelikleri 

kapsayan” edebiyat, çocuk edebiyatı olarak adlandırılmaktadır (Şimşek, 2011: 39; Sınar, 

2006: 175). 

Çocuk başlığında açıklamaya çalıştığımız kavramlar ve bulgular, çocuğun yaşam 

döngüsü içerisindeki vazgeçilmez yerini, sosyal ve kültürel konumunu; fiziksel ve 

zihinsel gelişim özellikleri ile de çocuk edebiyatının hitap ettiği yaş grubun özelliklerini 



32 

 

ortaya koymaktadır. Çocuğun edebiyattaki yeri farklı yüzyıllarda ve farklı kişiler 

tarafından tartışılmaya devam etse de artık günümüzde gelinen nokta, çocuğun da bir 

edebiyatının olduğudur. Peki, “Çocuk edebiyatı nedir, ne değildir?” bu sorunun etrafında 

şekillenmeye çalışan kavramı edebiyat ve çocuk bağlamında Mübeccel Gönen ve 

Mefharet Veziroğlu şöyle tarif eder: 

“Edebiyat hayatı yansıtan ve düzenleyen insanlara deneyimlerini 

şekillendirme gücü veren bir ifade sanatıdır. Çocuklara öğretilen birçok 

şey maddi gerçeklerle, edebiyat ise hisler ve hayatın niteliği ile ilgilidir. 

Edebiyat ile sağlanan eğitim beyne olduğu kadar kalbe de yöneliktir. 

Edebiyat çocuklara zaman ve mekân fark etmeksizin diğer insanların 

yaşam deneyimlerine yönelik bilgiler verir. Çocuklar başkalarının 

yaşamlarına ilişkin bilgilerini arttırarak dolaylı yoldan hayattaki diğer 

rolleri dener, kendilerini ve etrafındaki kişileri daha iyi anlar. Edebiyat 

çocukların yaşama dair algılarını geliştirir.” (2013:1). 

Şirin, “Dünyanın melek ordusuna evrenseli sunabilecek bir edebiyattır çocuk 

edebiyatı.” derken çocuk edebiyatının yaşamı aydınlatan, iyiye, kötüye, güzele, çirkine 

ışık tutan, pek çok yaşamı yaşama fırsatı sağlayan ve evrensel değerleri aktaran yönüne 

dikkat çekmektedir (Şirin, 1987: 55). 

Çocuk edebiyatı kavramı; “usta yazarlar tarafından özellikle çocuklar için 

yazılmış olan ve üstün sanat nitelikleri taşıyan eserlere verilen ad.” şeklinde veya “üç 

yaşla ergenlik çağı arasındaki çocukların bilişsel ve duygusal dünyasını “sözlü” ve 

“yazılı” sanat ürünleri ile besleyen etkinlikler alanı” olarak tanımlanmaktadır. Bununla 

birlikte “çocuk edebiyatı kavramı hem edebiyatı hem de yayını anlatmak” için de 

kullanılmaktadır (Oğuzkan, 2001: 12; Güleryüz, 2002: 35; Şirin, 1987: 49). 

Ne vakit karanlık kaplasa yeri 

Başlar çocukların büyük kederi 

Necip Fazıl Kısakürek’in bu dizelerini hatırlatırken, Hüsrev Hatemi, “çocuk ruhu, 

çocuk oyuncağı değildir. Bu sebeple çocuk edebiyatını çocuk oyuncağı saymak, bu 

edebiyatın şeytanın oyuncağı haline gelmesine yol açar. Çocuk ruhunun sırçalığını bilen 

şairler bunu ne güzel de anlatırlar.” der. 

Çocuk edebiyatının, toplumdaki çocuğa bakış açısı ile paralellik gösterdiğini, 

çocuğun değerli olmadığı toplumlarda çocuk edebiyatından da bahsedilemeyeceğini 

belirtir. Hüsrev Hatemi, köklü bir medeniyetin mensupları olduğumuzu ve her dönemde 



33 

 

çocuğa değer verdiğimiz için bizdeki çocuk edebiyatının çocukluk dönemini geçirdiğini 

ifade etmektedir (1987: 70). 

Çocuk edebiyatının ne olduğuna ilişkin soruların cevapları bu konuyla ilgilenen 

yazar ve araştırmacılar açısından farklılık gösterdiğinden cevapları ortak bir paydada 

buluşturmak son derece zordur. Nitekim bugün sadece araştırmacıların alanı olmaktan 

çıkan çocuk edebiyatı, anne-baba ve öğretmenlerden tutun, toplumun değişik kesimleri 

tarafından da ilgi görmekte ve takip edilmektedir. Düşünme sistemi içerisinde Cemil 

Meriç’e göre oldukça karışık gibi görünen ve zihin kurcalayan çocuk edebiyatı tam bir 

muammadır: 

“Çocuk edebiyatının ne sınırları belli ne mahiyeti.  Çocuk edebiyatı 

çocuklar için yazılan kitapların bütününü kucaklıyor ama çocuk, büyükler 

için yazılan kitapları da okur. Yaşla baş arasında kesin bir münasebet 

kurmak mümkün değil. Çocuklar için kitap yazanlar çocuk psikolojisinin 

gelişme dönemlerini bilirler mi? Kaldı ki böyle bir psikoloji, çağımızdaki 

bütün çabalara rağmen ilmi bir mahiyet kazanabilmiş midir? 

Rousseau’dan Binet’ye Piaget’ye kadar konu üzerinde kafa yoran büyük 

araştırıcılar, çocuk ruhunu istenildiği kadar aydınlatabildiler mi? Andre-

Bay doğru söylüyor: “çocuk edebiyatı çok geniş bir dünya, tam bir 

tablosunu sunmak imkânsız. Konu ister istemez cihanşümul. Çocuklar 

haritadaki sınır işaretlerine aldırmaz.  Bu edebiyat, asırlar boyu pusulasız 

yelken açan bir gemi, uğradığı her limandan ganimetler devşirmiş.” (1987: 

4-8). 

Bu ganimetlerle çağlar içinde şekillenmeye başlayan çocuk edebiyatı sözlü 

edebiyat ürünleri ile ilk oluşumlarını tamamlarken matbaanın icadı ile büyük bir değişim 

ve gelişim içerisine girmiştir. Yazınsal metinlerin niceliğindeki artış çocuklardaki okuma 

hevesini ve isteğini de arttırmıştır. Yetişkinler için yazılan kitaplara çocukların gösterdiği 

ilgi yeni arayışların haritasını da çizer: 

“Çocuk harita gibidir. Biyolojik olarak meydana geldikten sonra içini 

doldurmak ise edebiyatın işidir. Haritaya yerleştirilecek olan, bulgular, 

bilgiler ve tecrübeler çocuğun çevrenini içini nasıl doldurduğu / 

doldurulduğu ile yakından ilgilidir çocuk edebiyatı.” Çocuk edebiyatı bu 

yüzden çocukların barınağını sayılır. Çocuk edebiyatı, “çocukların 

keşfettiği bir edebiyattır, çocuksu duyarlığın zaferidir.” (Enginün, Göknil, 

Gönen, Oğuzkan, Oktay, Şirin, Oral, Tuncer, 2000: 18). 

Özer ise edebiyat çocuk ilişkisi bağlamında kaynağın önemini belirtirken, 

biyolojik olarak ‘akıllı- yetenek- benlik’ üçgeninde karmaşık bir yapının hayata entegre 



34 

 

haliyle karşı karşıya olduğumuzu söylemektedir. Çocuğun öğrenme melekelerini sonsuz 

uzaya benzetirken çocuğa ne vereceğimiz konusundaki tereddütlerini “reçeteyi bir doktor 

nezaketiyle kim hazırlayacak?” şeklinde dile getirmektedir (Özer, 1987: 259). 

Çocuk edebiyatı var mıdır yok mudur ya da çocuklar için bir edebiyat olmalı mıdır 

tartışmaları süregelirken İnci Enginün, aslında çocuklar için yazılmış “müstakil bir 

edebiyat” yaratmanın gerekmediğine işaretle şunları söylemektedir: 

“Çocuklara yüksek bir değer taşıyan sanat eserini, onun anlayacağı şekilde bildiği 

kelimeler içinde, hayalini canlandırarak benzetmelerle ve kısa cümlelerle anlattığımızda, 

onun büyük bir zevk aldığını görüyoruz” (1985: 186). 1985 yılında çocuk edebiyatı ile 

ilgili görüşlerini dile getiren Enginün’e destek günümüz yazarlarından da gelmektedir: 

“Bir ‘çocuğa görelilik’ tutturulmuş gidiyor. Bu görelik o kadar somut, o 

kadar net ki kimilerince, çekinmeseler ölçecek, biçecek, tartacak, iç açılar 

toplamını falan verecekler. İşin güzeli, kendi tüketimlerini kusursuz 

bulduklarından, aksi sedalara kulakları tıkalı. Belki de bu yüzden Tomris 

Uyar, ellerinin altında değil: “Edebiyat bölünemez.” O zaman orta yaş 

edebiyatı, kadın edebiyatı, bekâr erkek edebiyatı, 18 yaşından küçük 

insanlar edebiyatı gibi dallara ayırmak gerekir ki bu zaten imkânsız. 

Demek ki genel bir edebiyat vardır ve bazı insanlar bazı yaşlarda onu 

anlamayabilirler. Yıllar sonra tekrar okuyabilirler. Yazar çocuğa göre 

yazamaz. Çocuğun ne olduğunu bilemezsiniz.”(Batmankaya, 2014: 343). 

Bu yaklaşım biçimi çocuk edebiyatı varlığının eleştirisini yaparken Çehov’ un, 

“Büyükler ve küçükler için ilaçlar değişmez, dozları değişir.” sözlerini duyarcasına çocuk 

yazarlarından da destek almaktadır: 

“Ben edebiyatın küçüğü büyüğü olmayacağı kanısındayım. Ama böyle bir 

adlandırma var. Benim yazdıklarım da “Çocuk Edebiyatı” başlığıyla 

değerlendirildi. Bu durum benim isteğim dışında gelişti. Edebiyatın bütün 

kuralları ve önceliklerinin geçerli olduğu ağır bir işçilik ve titizlik 

gerektiren bir alan bence çocuk edebiyatı. Çocuğu önceleyerek yazma. 

Benim yazdıklarım bir yerde bu kavramla örtüşmüyor. Çünkü ben 

çocuklar için değil, çocuk acılarını azaltmak, o acılara dikkat çekmek için 

yazıyorum.” (Akçiçek, 2004: 5). 

Bazı yazarlar çocuk edebiyatının olanaksızlığından söz ederken büyüklerin, 

küçükler için yazmasının yapaycılıktan kaynaklandığını vurgulamaktadırlar. Çocuklarla 

bağlantı kurmanın imkansızlığı üzerinde yoğunlaşan yazarlar, yazılan kitapların çoğunun 

yetişkinlerin, çocukluk hatıraları ve yetişkin algısının nostaljik yorumlarından oluştuğunu 



35 

 

dile getirmektedirler. Yetişkinler için yazılan kitapların zamanla çocuk kitabına 

dönüşmesi ve çocuklar tarafından da kabul görmesi ayrı bir çocuk edebiyatı olmadığı 

tezini korumalarına dayanak olmaktadır. 

Bu tartışmaların artık kısır bir döngüden başka bir işe yaramayacağı vurgulayan 

Mevlâna İdris ise gelinen son noktayı küresel dünyadaki gelişmelerle ortaya koymaktadır: 

“Çocuk edebiyatı vardır ve artık bunu tartışmanın gereği yoktur. Pıtırcık, 

Bitmeyen Öykü, Şeker Portakalı, Çikolata Fabrikası gibi başarılı çocuk edebiyatı ürünleri 

sinema- çocuk bağlamında değerlendirildi bile.” (Emeksiz, 2014: 269) 

Bu tartışmalar sürecek gibi görünse de çocuğun önemini ortaya koymak ve 

yaratıcılığını geliştirmek için kültürel bir çevre oluşturmak toplumların temel 

amaçlarından biri olmaya devam etmektedir. Çocuğun birey, toplum, doğa, felsefe ve 

diğer bileşenlerle girdiği etkileşim gelecek kuşaklar için önemlidir. Nitekim çocuğun 

gelişim sürecinde karşılaştığı her şey çocuk algısındaki değişimi, çocuk algısındaki 

değişim ise çocuk edebiyatının kaynaklarını etkilemektedir. 

Zira çocuk edebiyatı “çocukların küçümsenmesinden doğmamıştır.” Çünkü 

“çocuk küçük bir insan değildir.” Nitekim psikoloji bilimi de çocuğu, küçük insan olarak 

görmez, kabul etmez. Çocuk kendine has davranışları ve temayülleri olan çok başka bir 

varoluş evresidir. Bu yüzden çocuğa yaklaşmak çok daha zordur. 19. yüzyılda çocuğun 

önem kazanıp, gündeme gelmesi ile birlikte var olan edebiyatın içinden doğrulan 

“çocuksu fantezinin şölenidir, çocuksu bir anafordur” çocuk edebiyatı. Yani “çocuk 

edebiyatı önce edebiyattır.” (Enginün ve diğerleri, 2000: 10-13). 

Edebiyat yöneldiği alanla ilgili bir birikimin yansımasıdır. Yani ‘kültürel bir 

birikim’ işidir. Bu yüzden edebiyatın ve edebiyatçının çocuğa ne kadar yakın olduğuyla 

yakından ilgilidir. Yazarın hitap ettiği toplulukla ilgili birikimidir. Çoğu düşünürün ortak 

kanısı da büyüklerin çocuk edebiyatını kendi ölçütlerine göre kurmuş olmalarıdır. Okay 

da bunun içindir ki çocuk edebiyatını iki farklı açıdan ele almaktadır: “Biri çocuklar için 

edebiyat diğeri çocuk ruhunu aksettiren edebiyat.” (Okay, 1987: 63). 

Ortaya çıkmaya başladığı günden beri tartışılmaya ve açıklanmaya çalışılan çocuk 

edebiyatı, çocuğun kendine özgü bir canlı olduğu düşüncesinin toplumlar tarafından 

kabul görmesi ile gelişimini hızlandırsa da günümüzde nitelikli çocuk edebiyatı 



36 

 

ürünlerinin sınırlılığı alanı olumsuz etkilemektedir. Nitelikli çocuk kitaplarının 

özelliklerini ve çocuğa kazandırdıklarını Sedat Sever şöyle sıralar: 

 Çocuğa okuma sevgisi ve alışkanlığı kazandırmak. 

 Çocukları nitelikli metinlere yöneltmeyi başarmak. 

 Çocukların zamanla okuma kültürü kazanmalarını sağlamak. 

 Bilişsel ve duyuşsal boyutlu davranışlarında uygulayabileceği, 

sınayabileceği olanaklar sunmak. 

 Çocukta güzellik duygusunu geliştirmek. 

 Düşünce ve duygu dünyasını zenginleştirmek. (2012: 18-19). 

Hangi türde yazılırsa yazılsın çocuk kitaplarından beklenen özellikler vardır. 

Güzel ve etkili bir dille çocuğun beklentilerine, hayallerine, ilgi ve ihtiyaçlarına hitap 

eden kitaplar ‘çocuğa görelik’ ilkesine de dikkat etmelidir. Çocuk kitaplarında olması 

gereken özelliklerin bazı yazarlar tarafından yanlış yorumlandığı düşülmektedir. Mesela, 

çocuk kitaplarındaki yalınlık ilkesi basite indirgemek olarak yorumlanmakta ve çocuk 

niteliksiz kitaplarla karşı karşıya kalmaktadır. Oysaki yalınlığı karışık olmama durumu 

ile ele almak çocukların nitelikli kitaplar okumasına zemin hazırlamaktır: 

“Çocuğun karmaşık görünenlerin arkasında açık olanı belirlemesi de 

önemlidir. Çocuğa hep karmaşık olmayan metinler verilmesi de okuma 

eğitimi yönünden çıkar yol değildir. Çocuğa her türde metin okutulabilir, 

yeter ki çocuk onu ilgi alanının dışında saymasın, çözümüne güç yetirsin. 

Yalın metinler vereceğiz diye, çocuğu düzeysiz çalışmalarla yüz yüze 

getirmemeliyiz; çünkü kötüye alışmış olanı iyiye yöneltmek zordur. Bir 

de, yalın adı altında basit metinlere alıştırarak çocuğun yaratıcı 

yeteneğinin önünü kesmiş oluruz.”(Binyazar, 2007: 609). 

Duygular ya da duygu eğitiminin de çocuk kitaplarında önemli bir yer tutması 

gerektiğini Mavisel Yener şöyle ifade eder: 

“Çocuk kitaplarının onların duygusal gelişiminde ne denli etkili bir uyaran 

olduğu aşikârdır. Duygular, bireyin yaşamdaki temel rehberleridir. 

Çocuklar için yazılan metinler de onlara duygunun yerine aklı koymayı 

değil, ikisi arasındaki akıllı dengeyi bulma yöntemlerini sezdirmek 

önemlidir. Akıl ve yürek uyumunu sağlamak için duyguları zekice 

kullanmamız gereğini metinler aracılığıyla çocuk okura verebilmenin ilk 

şartı; eğitim, psikoloji, felsefe gibi diğer disiplinlerle de etkileşim iletişim 

halinde olmaktır. Duygu ve duyuru eğitiminde, “çocuklara göre” yazılmış 

edebi metinler aracılığıyla okurla iletişim kurarız.” (2007: 149). 



37 

 

Çocuk kitaplarının çok farklı yönlerini ele alan yazarlar ve araştırmacılar çocuğun 

çok yönlü öğrenme fonksiyonlarını ve zihinsel gelişimlerini göz önünde 

bulundurmaktadırlar. Zira çocuk okura hitap eden eserlerin boş bir levhayı doldurduğu 

unutulmamalıdır. Bu yüzden çocuk kitapları okurken düşündürmeli, düş gücüne özgür 

alanlar bırakarak çocukların kendilerini özgür ve güçlü hissetmelerini sağlamalıdır. 

Özdeşim kuran çocuklar kitaptaki dünya ile kendi dünyasını mukayese eder, kitapta 

bulduğu sevgi dünyasına öykünür, hisseder ve duyumsar. Böylelikle çocuk duygularını 

sözcüklere dökebilmeyi ve çıkarım yapabilmeyi öğrenir. “Kitaplar pişirilip yenemediği 

için hayatta kalma ihtiyacını karşılayamayacağı düşünülse de ulusal varlığımızı besleme, 

kişiliği geliştirme ve sorunlarla baş edebilmeyi destekleme özellikleriyle aslında hayatta 

kalma ihtiyacını da karşılayabilir.” (Akal, 2007: 109). 

Bugün gelinen aşamada çocuk yazının sağlıklı bir gelişim gösterebilmesi ise 

çocuk yazını eleştirisinin yönlendirici olmasına bağlanabilir. Eleştirel bakış açısının 

sağlam bir zeminde çocuk yazınını değerlendirmesi ve bazı ölçütleri ortaya koyması 

gerekmektedir. Bu ölçütlerin ise bir bütünlük içerisinde “öykü ve söylem düzleminde 

alımlanması ve tarihsel-toplumsal bağlam içinde incelenmesi ve değerlendirilmesi” 

gerekmektedir. Yani yazınsal enstrümanların “öykü ve söylem düzleminde okunması, 

çözümlenmesi, yorumlanması, metinin dilinin, gönderme alanlarının, anlamsal 

boyutunun ve katmanlarının iletisinin metinde kullanılan imgelerin, motiflerin ve 

eğretilemelerin göz önüne alınarak çıkarılması” gereklidir (İpşiroğlu, 2007: 174). 

Çocuk yazını eleştirisinin yanında çocuk felsefesinin de son yıllarda gelişim 

göstermesi çocuk edebiyatının gelişimi için olumlu bir ilerleme olarak 

yorumlanmaktadır. Çocukların “ruh dünyalarına yönelen ve onların yaşam algılarında dış 

dünyanın kaotik yapısına karşı ‘çocuksu bir gerçeklik’ oluşturma amacında olan çocuk 

edebiyatı” onlara özgü bir felsefenin oluşmasında da önemli bir rol oynamaktadır. Estetik 

ve etik kuralların çocuk yazını ürünlerinde gözetilmesi, çocukluğun inceliklerinin ve 

‘çocuksu gerçekliğin’ ortaya çıkmasında önem arz eder. Çocuk felsefesi ve çocuk yazını 

eleştirisinin çocuk edebiyatına dâhil edilmesi ile de çok yönlü inşa çalışmaları nitelik 

kazanmakta ve yetkin bir çocuk edebiyatının oluşması sağlanmaktadır (Kanter, 2014: 

569). 

Çocuk edebiyatı içerisinde son yıllarda önemli bir yer tutmaya başlayan çocuk 

felsefesi ve çocuk yazını eleştirisi henüz beklenilen yetkinliğe sahip olmasa da çocuğun 

günümüze kadar kazanamadığı gerçekliği kazanmasında bu iki öğenin önemli katkılar 



38 

 

yaptığı kabul edilmektedir. Çocuk yazını ve çocukluk ile ilgili kavramların yeniden 

tanımlanmaya çalışıldığı bu dönemde çocuk felsefesinin çocuk edebiyatına önemli 

katkıları olacağı öngörülmektedir. 

Çocuk edebiyatının kendine özgü bir alan olma yolunda devam eden serüvenine, 

nereden nereye, ne kadar sürede geldiğine bakmak gerekir. Geleneksel yaklaşımlarla 

başlayan ve artık çağdaş yaklaşımlara kapılarını açan çocuk edebiyatımız doğumla 

başlayan çocuk dünyasına kitabı hemen entegre etme çabasındadır. Modern dünyanın 

enformatik anne-babalarının çocuklarından beklentileri ise çocuk edebiyatında nitelikli 

eserlerin sayısını azaltmakta ve çocuk yazınını önemli bir kazanç kapısı haline 

getirmektedir. Ancak çocuk edebiyatı alanında yapılan bilimsel çalışmalar ve 

araştırmacıların sayısındaki artış, bilinçli ve seçici okur kitlesinin oluşumuna katkı 

sağlayarak çocuk edebiyatının özgünleşmesine destek olmaktadır. 

1.7.6 Çocuk Edebiyatı Tarihi 

Çocuk kavramının tartışılmaya açıldığı günden bu güne kadar kavramın tarihi 

süreç içerisinde pek çok anlam kazandığı ve bunların belirlenmeye çalışıldığı 

görülmektedir.  Tartışmaya açılan konu çocuk ve çocukluk olunca, çocuk edebiyatının da 

tarihi sürecini, içeriğini borçlu olduğu çocuklarla doldurmaya ve kendi tarihsel seyrini de 

bu biçimde şekillendirmeye başladığını söyleyebiliriz. 

İnsanoğlunun yeryüzündeki serüveni başlayınca dolaylı olarak çocuğun serüveni 

de başladı denilebilir. Çocuk son yüzyıllarda bilimsel olarak incelemeye başlansa da 

çocuğun her daim var olduğu bir gerçekliktir. Çocuğu anlama, irdeleme ve çözümleme 

çalışmaları belli disiplinlerle açığa çıkmış olsa da çocuk ve çocuk edebiyatı çok daha 

öncesinde vardı, denilebilir. Bir kavramı anlamının yollarından biri de o kavramın tarihini 

anlamaktır. Bu yüzden çocuk ve çocuk edebiyatı ile varmak istediğimiz noktada şüphesiz 

çocuk edebiyatı tarihini de irdelemek gerekmektedir. 

Çocuk edebiyatının ilk ürünlerinin sözlü edebiyat ürünleriyle başladığını öne 

süren araştırmacıların sayısı azımsanamayacak kadar çoktur. Çocuk edebiyatını sözlü 

edebiyat ürünlerinden sonra (tekerleme, bilmece, mani, sayışmaca, masal, destan, ninni, 

fıkra vb.), matbaanın bulunmasıyla daha da gelişmeye başlayan bir süreç olarak 

değerlendirebilir. 



39 

 

Rönesans hareketleri Avrupa’da köklü değişimleri hızlı bir şekilde 

gerçekleştirmeye çalışırken; “endüstrileşme, üretim ilişkilerindeki değişiklikler, aile içi 

görev farklılıkları, burjuva sınıfının oluşması ve eğitim sistemindeki değişimler” çocuk 

algısındaki değişimleri de beraberinde getirmektedir. Çocuğun değer kazanması, 

anlaşılmaya çalışılması farklı bilim dallarının doğmasına zemin hazırlarken beraberinde 

çocuk edebiyatının da ayrı bir olgu olarak ele alınmasının gerekliliğini ortaya çıkarmıştır. 

(Baş, 2015: 7). 

Necdet Neydim’ in çocuk edebiyatı tarihi hakkındaki belirlemeleri, bize bu tarihi 

süreci ana hatlarıyla anlatmaktadır: 

“Bilim, çocuğu ‘sosyal bir yapı ve psikolojik bir varlık olarak’ ancak 

matbaanın bulunmasıyla beraber XV. yüzyılda ‘bir değer olarak’ tarih 

sahnesine çıkarır. Çocuğun toplumda ve aile bireyleri arasında öneminin 

artması XVII. yüzyıla kadar sürer. Ancak çocuğun ‘toplum içerisinde 

korku verici bir varlık, hatta bir günah ürünü olarak’ algılanması bilimsel 

ve dinsel eserlerin matbaa aracılığıyla çoğaltılmasıyla ve Rousseau’nun 

“Emil” i yayımlamasıyla yıkılmaya başlar. Kavramsal düşünme, 

bireysellik, inanç, açıklık tutkusu toplumsal ve kültürel değişimleri 

beraberinde getirir. Toplumda yaşanan bu değişimlerin devamında 

‘modern aile’ kavramı gerçekleşme sürecine başlar. 

Sanayileşmenin hızlı bir şekilde ilerlemesi Avrupa’da yeni yönelimleri 

beraberinde getirir. Ekonomik ve sosyal değişimler yeni bir ahlak ve 

eğitim anlayışını da gereksinimler arasına dâhil etmektedir. Bu yeni 

anlayış “burjuva ahlak anlayışıdır. Bu yeni anlayışa karşı, tepkiler de 

oluşur. Rousseau'nun “Emil” adlı kitabı bu tepkiyi ortaya koyan bir yapıt 

olmakla birlikte, çocuklara dönük eğitim ve ahlak anlayışının mihenk 

taşını da oluşturur.”(2003: 22-32). 

Bu gelişmeler ışığında, Orta Çağ’ın sert tutumu ve eğitimde sadece dini öğretilerin 

esas alınması ilkeleri yıkılmaya yüz tutar. Okuma kavramının mahiyetinin, çocuklar için 

de bu gelişmeler ışığında değerlendirilmesi ve yetişkinler tarafından önemsenmeye 

başlanması ile birlikte çocuklar için ayrı kitapların oluşturulması fikri de sorgulanmaya 

başlanır. Matbaanın icat edilmesiyle çocukların yetişkinler için yazılan kitaplara hızla 

yönelmesi, beraberinde çocuklar için farklı bir edebiyatın oluşması gerekliliğinin ortaya 

çıkmasına zemin hazırlar.  

Genel kanıya göre 16. yüzyıla kadar çocuklar için kitaplar yazılmamaktadır. 

Ancak tarihin sayfalarında bu konu ile ilgili adımlar hep vardır. Nitekim 6. yüzyılda Çin 

klasiklerini özetleyen Konfüçyüs bu kitapları çocuklara okutmayı düşünmektedir. Yine 

yazının icadıyla birlikte çocuklar için yazılan ders kitabı niteliğindeki el yazması eserlere 



40 

 

ait belgeler günümüze kadar gelir. Çocuklara ait şarkılar ve tekerlemeler de İngiltere’de 

kitap haline getirilir. “13. yüzyılın başında yazıldığı düşünülen Latince belgelerin daha 

sonra ünlü İngiliz edebiyatçıları tarafından yeniden düzenlendiği 

bilinmektedir.”(Enginün ve diğerleri, 2000: 15-16; Yalçın ve Aytaş, 2008: 19). 

Çocuk edebiyatının var oluş sürecinde ve ilerlemesinde söz sahibi olan ülkelerden 

biri de İngiltere olmuştur. İngiltere, çocuk edebiyatında belirleyici ve aktif rol oynayan 

ülke konumundaki yerini korur: 

“15. yüzyılda İngiliz matbaacı Caxton, ilk defa İngiliz halk tabakası 

tarafından okunan küçük cep masalları basar. Soylular ise Horn Book adı 

verilen kitapları okumaktadırlar. 18. yüzyıla kadar İngiltere’de aşırı dinci 

bir akım, Quakerizm, çocukların sıkı bir disiplinle yetişmesini 

istediğinden, onlara yönelik hazırlanan kitapların önemli bir kısmının 

konusunu daha çok İncil’den alınan öyküler oluşturmuştur. 14. Lui 

döneminde Fransa’da yaşayan Charles Pearault, halk ağzında dolaşan 

masalları toplayıp, kısaltarak çocuklar için 1697 yılında bastırmış ve çocuk 

yayıncılığının öncüleri arasında yer almıştır. Bugün bile birçok ülkede 

sevilerek okunan Kül Kedisi, Parmak Çocuk, Mavi Sakal, Kırmızı Başlıklı 

Kız, Çizmeli Kedi, Uyuyan Güzel gibi eserler onun bize kazandırdığı çocuk 

kitaplarından birkaçıdır. Bu kitaplar, önce İngiltere, daha sonra 

Almanya’da basılır. Bundan sonra hem İngiltere’de hem Fransa’da 

çocuklar için yazılan kitaplar ortaya çıkmaya başlar.” (Aytaş ve Karakuş 

Aktan, 2012: 538). 

Almanya ve Hollanda’da yaygın olarak kullanılmaya başlanan matbaalar, çocuk 

kitabı yayıncılığında bu ülkelerin etkin birer rol oynamasını sağlar. 1484 yılında basılan 

çocuklara yönelik ilk kitaplar arasında gösterilen Ezop Masalları da günümüzde hâlen 

geçerliliğini korumakta ve okunmaktadır  (Baş, 2015:7). 

Çocuk edebiyatının tarihi sürecini izah etmeye çalışan Enginün ve diğer 

araştırmacıların da varış noktası hemen hemen aynıdır: 

“Çocuk kitaplarının yazılması çocuk eğitimindeki arayışların sonucudur. 

16. yüzyıla gelinceye kadar çocuklar için yazılmış hiç bir kitap yoktu. 

Çocukların yapmacık hayvan hikâyeleri ve boş fantezilerle dolu kitapları 

okumalarının zararlı olacağını ileri sürenler, çocuklar için ayrıca kitap 

yazılmasına karşı çıktılar. Buna karşılık, Batı'da çocukların yetişkinlerin 

kitaplarına yönelmesi bir yarışı başlatmıştı. 

Batı'da kilise, çocuğa dini yayınlar dışında kitap okutulmasına karşı 

çıkıyordu. Çocuklar ise puriten (dini) çocuk kitaplarını sıkıcı buluyor ve 

bu kitapları okumak istemiyordu. 18. yüzyıla kadar öğretici bazı çocuk 

kitapları yanında klasik edebiyat eserleri de okunmaya başlanmıştı. 

Matbaanın icadı, okur-yazar oranının yükselmesi, haberleşme 



41 

 

imkânlarının gelişmesi, kitaba yönelişi hızlandırdı. Robenson Crusoe'yi, 

Güliver'in Seyahatleri'ni, Alis Harikalar Diyarında'yı, Define Adası'nı,  

çocuklar önce keşfettiler. Sonra bu kitapları tekrar tekrar 

okudular.”(Enginün ve diğerleri, 2000: 15-16). 

Matbaayı bulan Avrupalılar çocuk edebiyatı sürecinin oluşmasını belirleyen taraf 

olmuştur. “ Chapbooks” isimli ilk çocuk edebiyatı ürünleri İngiltere’de 17. yüzyılda tarih 

sahnesine çıkar ve sonraki süreçte yaygın olarak kullanılır. “İlk resimli çocuk kitabı, 

Orbis Pictus (Resimlerle Dünya) adıyla, 1637’de Johann Amos Comenius tarafından 

yayınlanmıştır.” Yine bu dönemde John Newbery’nin “A Little Pretty Pocket Book” adlı 

eseri şekil açısından çocuklar için hazırlanan ilk kitap olarak adını çocuk edebiyatı 

tarihine yazdırır (Aktaran: Çalışkan, 2001: 411; Şimşek, 2011: 44). 

16. yüzyıldan sonra şekillenmeye başlayan çocuk edebiyatı eserleri hakkında 

Canatak’ın ifadeleri de meseleyi özetler mahiyettedir: 

“Çocuk edebiyatının matbaanın bulunuşuyla beraber ortaya çıktığı kabul 

edilir.  Nitekim 16. asırdan itibaren kitaplar basılmaya başlanır. Söz gelimi 

Homeros ve Ezop Masalları gibi klasik eserler 17. yüzyıldan itibaren 

çocuklar için yeniden kaleme alınır ve düzenlenir. Özellikle İngiltere’de 

konuyla ilgili geniş bir literatür oluşur. Çocuk edebiyatı açısından popüler 

olan bazı eserler 18. ve 19. yüzyılda ortaya çıkar ve bunlar birçok Avrupa 

diline çevrilir. Genel olarak eğitici ve öğretici nitelikleri ön plânda olan bu 

eserler etrafında büyük bir çocuk okuyucu kitlesi oluşur.  Çocuk 

edebiyatının Fransız Edebiyatında popülerlik kazanması ise yaklaşık 17. 

yüzyıla rastlar. Bunda ağırlıklı olarak bütün Avrupa’yı saran romantizmin 

etkisinin olduğu söylenebilir. Bu bağlamda La Fontaine’nin fablları büyük 

ilgi görür. Fransız çocuk edebiyatı asıl gelişimini ise 19. yüzyılda 

gösterir.” (2011: 288). 

17. ve 18. yüzyılda arka arkaya verilen eserlerle ana karakteri çizilen çocuk 

edebiyatı asıl gelişimini Rousseau’nun “Emile”adlı eserinden sonra gösterecek ve 

oluşturulan ana karakter de mahiyetlerini değiştireceklerdir. “Eğer insan kaderiyle baş 

başa bırakılırsa, her zamankinden daha bozulmuş hale gelebilir. Ve kendi kaderine terk 

edilen çocuk, kendi gereksinimlerini tanımadan ölüp gidebilir.” söylemleri çocuk 

algısındaki değişimleri temelleyen ve yönlendiren düşünce çizgisinin yönünü 

değiştirmeye başlamaktadır. Çocuğun nasıl eğitileceği konusu artık zihinlerde önemli 

soru işaretleri oluşturmakta; kendisi için değil de başkaları için eğitilen çocuğun 

uyumunun olanaksızlığından söz edilmektedir. Rousseau'nun sıkı sıkıya sarıldığı çocuk 

eğitiminde “öğreticilik kuralı”, çocuk psikolojisi alanının ortaya çıkışını hızlandırmış ve 



42 

 

çocuğun hukuk, sanat, sağlık gibi alanlarda söz sahibi olmasına zemin hazırlamıştır 

(Rousseau, 2002: 19-22). 

Çocuk psikolojisinin tartışılmaya başlanması, çocuğun ve çocukluğun Locke, 

Rousseau, Binet, Piaget, Freud gibi bilim insanlarının ufuklarında ulaşılması gereken 

ortak hedef olarak yerini almıştır. Çocuğa yönelik felsefi bakış açısının gelişmesi adeta 

çocuğu yeniden gündeme getirmiştir. Çocuk psikolojisi ve çocuk sosyolojisi 

alanlarındaki araştırma ve bulgular da pedagojik yaklaşımların temelini 

sağlamlaştırmıştır. Jean Piaget ise, "çocuk kafası bir plak değildir" antitezini 

savunmuştur. Bu yaklaşımlar ve araştırmalar adeta, çocuğu keşfedecek sanatçılara bir 

çağrı niteliği taşımıştır (Enginün ve diğerleri, 2000: 37-40). 

Bütün bu çalışmalar çocuk edebiyatının yüzyıllar içerisinde gelişerek ve değişerek 

ilerlemesine olanak sağlar. Okullaşma oranın artması, yayınevlerinin sayısının çoğalması 

ve çocuğa daha fazla ağırlık vermeye başlamaları, anne ve babaların çocuklarını daha 

fazla okumaya teşvik etmesi, öğretmenlerin bu işe ağırlık vermesi vb. faaliyetler son 

yüzyılın çocuk ve çocuk edebiyatı açısından verimli bir yüzyılın oluşmasına zemin 

hazırlamıştır. Teknolojik gelişmeler ve değişen yaşam standartları da çocuk edebiyatının 

mahiyetine yansımaktadır. Bunun sonucu olarak çocuk kitaplarına artık sadece yazarlar 

değil,  ressamlar ve tasarımcılar da ilgi göstermektedir. 

Çocuk edebiyatının yetişkinlerin dünyasından farklı bir çerçevede olması 

gerektiğini savunan ve bu yönde ilk özel yayınların hazırlanmasında öncülük edenlerden 

biri de John Newbery’dir. Newbery, sadece çocuk yayınları yazmakla kalmamış, bu 

eserlerin tanıtılması ve yaygınlaştırılması için de çaba göstermiştir. 19. ve 20. yüzyılda; 

Eleanor H. Porter’in Polyanna’ sı, Ferenc Molnar’ın Pal Sokağı Çocukları, George 

Sand’ın Köyün İkizleri, James M. Barrie’in Peter Pan’ı, Edith Nesbit’in The Treasure 

Seekers’i, Pamela L. Travers’in Mary Poppins’i, Will James Smoky’in Rachel Field 

Hity’si, Eric Knight’in Lassie Come Home’ u, Paul Berna Tete’nin Rene Guillot ve The 

White Shadow’u, Herge’nin Tente’nin Maceraları, Vesconcelos’un Şeker Portakalı, 

Michael Ende’nin Momo’ su öne çıkan ve adından sıkça söz ettiren eserler olarak 

sayabilmektedir (Oğuzkan, 1987: 15; Şimşek, 2011: 47). 

Bu yüzyılda gelişen bilim kurgu kitapları da çocuk okurlar tarafından büyük ilgi 

görmektedir. Uludağ’ın bu konudaki tespitleri de şöyledir: 



43 

 

“19. yüzyılda bilim kurgu türündeki romanlarıyla çocukların çok sevdiği 

yazar Jules Verne’dir. “Aya Seyahat”, “Kaptan Grant‟ın Çocukları”, 

“Denizler Altında Yirmi Bin Fersah”, “Seksen Günde Devriâlem”, “İki 

Sene Okul Tatili” gibi bilim kurgu-macera ağırlıklı eserleri yazan Jules 

Verne yalnız çocukların değil, büyüklerin de ilgisini çekmeyi başararak, 

dikkatleri yeryüzünden denizlere ve göklere çevirmiştir. Almanya da ise 

19. yüzyılın ikinci yarısına dek bütün Almanya’yı dolaşan, Grimm 

Kardeşler, elde ettikleri halk masallarını kendi anlatımlarıyla kaleme 

almışlardır. Bu yüzyılda İtalyan yazar Carlo Collodi’nin yazdığı 

“Pinokyo” günümüzde de hâlâ sevilerek okunmaktadır. Danimarkalı 

yazar Christian Andersen’ın da masal konusunda çok önemli bir işlevi 

yerine getirdiğini de unutmamak gerekir." (2009: 777-778). 

Şimşek ise 2000’ li yılların başında yazılan ve daha sonra beyaz perdeye de 

uyarlanan J.K. Rowling’in Harry Potter serisinin büyük ilgi görmesinin çocuk 

edebiyatını nicelik ve nitelik olarak büyük bir sektör haline getirdiğini ve çocuk 

edebiyatının varlığını dünya çapında kabul ettirerek, yoluna bağımsız bir edebiyat olarak 

devam ettiğini vurgulamaktadır (Şimşek, 2011: 48). 

1.7.6.1 Türkiye’de Çocuk Edebiyatı Tarihi 

Türkiye’de çocuk ve çocuk edebiyatına yöneliş, dünyadaki, özellikle Batı’daki, 

gelişmelerle ve çocuğa yönelişle paralellik göstermektedir. Rönesans hareketleri, 

matbaanın bulunuşu ve belki de en önemlisi çocuk algısındaki farklılaşmalar; tüm 

dünyada etkisini gösterirken ülkemizde de çocuk ve çocuk edebiyatı kavramlarını 

değiştirme ve geliştirme yönünde en büyük etkiyi oluşturmuşlardır. 

Dünyada 15. yüzyılın ikinci yarısından sonra farklılaşmaya başlayan “çocuk” 

kavramı, 16. yüzyılda artık farklı bilimsel disiplinlerin ilgi odağı olmuş ve önemi 

kavranmaya/incelenmeye başlanmıştır. Çocuk kavramının ülkemizdeki gelişimi de 

dünyada yaşanan gelişimlere paralel biçimde Tanzimat Fermanı’ndan sonra hız kazanır. 

Çoğu değişimin ve gelişimin miladı kabul edilen Tanzimat dönemi, edebiyatımızı da 

etkilemiş ve çocuk edebiyatı da bu değişim içerisinde kendine düşen payı almıştır. 

Tanzimat’a kadar olan süreçte çocuk ya da çocuk edebiyatı eseri olarak 

değerlendirebilecek bir eser mevcut değildir. Bu döneme kadar sözlü edebiyat ürünleri 

bu işlevi yürütür ve çocuk eğitiminde de çocuklara anlatılmak suretiyle, masallar ninniler, 

destanlar, tekerlemeler, efsaneler, bilmeceler, halk hikâyeleri (Karagöz, Köroğlu, Battal 

Gazi vb.) kullanılır. Halkın aktif olarak misafirliklerde, kahvehanelerde, hamamlarda, 

bağda-bahçede, dergâhlarda vb. sosyal alanlarda dilden dile dolaşan bu sözlü edebiyat 



44 

 

ürünleri, çocukların da eğitiminde -aynı ortamlarda bulunmaları ve dinlemeleri sebebiyle- 

dolaylı olarak söz sahibi olur. Çocukların yıllarca dede ve ninelerinden, ana babalarından, 

mahallenin büyüklerinden dinledikleri bu sözlü edebiyat ürünleri onların yetişmesinde ve 

eğitimlerinde oldukça etkin bir rol üstlenmektedir. Bugün bile çocukların dünyasında yer 

edinen bu ürünlerin yaşıyor olması bu nedene bağlanabilir (Baş, 2015: 10).   

Canatak’ın bu konudaki bakış açısı da farklılık göstermemektedir: 

“Avrupa’nın çocuk edebiyatı alanında aydınlanma, romantizm gibi 

olguların etkisiyle klasik ve modern eserler oluşturabilecek düzeye 

geldiğini ve böylece Türkiye’de çocuk edebiyatını etkilediğini söylemek 

mümkündür. Türkiye’de çocuk edebiyatı Batıdaki gelişmelere paralel 

olarak ortaya çıkar. Yazılı çocuk edebiyatının gelişmesine kadar bu 

ihtiyacı masallar, bilmeceler, ninniler, efsaneler vs. gibi sözlü halk ürünleri 

giderir. Sözlü gelenekten sonra da edebiyat eserlerinin çok tercih 

edilmediği görülür.” (2011: 288) 

Klasik edebiyat içerisinde çocuğun ve çocukluğun yer almaması, Tanzimat 

döneminin çocuk edebiyatının ülkemizdeki milâdı olarak kabul edilmesi tezini de 

destekler gibidir. “Tanzimat’tan önce, çocuklara yönelik daha çok doğrudan öğüt verici 

kitapların kaleme alındığı görülmektedir. Bu eserler arasında, Nabi’nin Hayriyye ve 

Sümbülzade Vehbi’nin Lütfiyye isimli eserleri sayılabilir.” Bu eserler bazı araştırmacılara 

göre çocuk edebiyatının içerisinde değerlendirilemezler. Ancak 17. ve 18. yüzyıllarda 

verilen bu eserler bazı çocuk edebiyatçıları içinse ilk eserler olma özelliklerini 

sürdürürler. Nabi’nin, 1701 yılında, Sümbülzade Vehbi’nin de 1791 yılında yazdığı 

eserlerde aynı gaye mevcuttur. İki yazar da oğullarına mesaj verme gayesiyle bu eserleri 

meydana getirmişlerdir. “İki eser de dönemine göre oldukça dikkat çekici niteliktedir. 

Biçim ve içerik yönünden benzerlik gösteren Hayriyye ve Lütfiyye, eğitici/öğretici 

nitelikte eserlerdir. Hayriyye ve Lütfiyye’ye kadar yazılmış eserlerde daha çok çocukları 

yetiştirecek anne-babalara öğütler verilirken bu eserlerde doğrudan çocuğa 

seslenilmektedir.”( Yalçın ve Aytaş, 2008: 24; Şimşek, 2011: 49). 

Bu ve buna benzer tartışmalar çocuk edebiyatı alanına olumlu etkiler yaparken 

Aytaş ve Karakuş Aktan, aynı konuda şu yorumları yapmaktadırlar: 

“Rousseau Emile’yi kendi çocukluğunu ve buradan elde ettiği birikimi 

esas alarak kaleme alır. Rousseau, eğitime ve eğitimin uygulama biçimine 

özel bir önem verir. Model olarak seçtiği Emile’de “Nasıl bir çocuk 

yetiştirilir?” sorusunun cevabını aramanın yanında, bu yetiştirmede 



45 

 

babanın ve annenin rolü de ortaya konulmaya çalışılır. Yazarın kaleme 

aldığı Emile adlı eseri, hem çocuk eğitimi hem de çocuk edebiyatının ilk 

örneklerinden biri olarak kabul edilmektedir. 

Rousseau ile aynı dönemde yaşayan Nabî de çocuk eğitimi ve çocuğun 

yetiştirilmesinde sorumluluk sahiplerinin rollerini ortaya koyarken model 

olarak oğlu Ebü’l-Hayr Mehmet Çelebi’yi esas alır. Bu eser “Hayriyye-i 

Nâbî” adıyla şöhret bulmuş, uzun yıllar çocuk eğitimiyle uğraşanların el 

kitabı hâline gelmiştir. Her iki yazar da kendi eğitim ve çocuk yetiştirme 

anlayışlarını farklı biçimlerde ortaya koymuş olurlar.” (2012: 539). 

Bu karşılaştırmadan yola çıkarak, çocuk edebiyatı alanında Batı’daki 

hareketlenmelerin dönüm noktası sayılan eser Emile’ yse, Türk dünyasında da Hayriyye 

adlı eseri çocuk edebiyatının dönüm noktası kabul edebiliriz. Ancak eserin, “çocuğa 

görelik” ilkesine ne kadar uyduğu yönündeki tartışmalar ise daha çok süreceğe 

benzemektedir. Yine 16. yüzyılda Kınalızade Ali Efendi’nin yazdığı Ahlak-ı Alâi adlı 

kitabının aynı dönemde yazılan Fenelon’un Telemak adlı romanından içerik olarak çok 

farklı olduğu yorumunu yapan dönemin ünlü ismi Namık Kemal, bizdeki eğitim 

kitaplarının doğrudan ahlak dersi vermesini eleştirmekte, Batı’nın ise bu işi eğlendirerek 

ve dinlendirerek yaptığını ifade etmektedir (Aktaran: Yalçın veAytaş, 2008: 24). 

“Kayserili Doktor Rüştü tarafından hazırlanıp 1859 yılında yayımlanmış ilk 

Türkçe alfabe olan Nuhbetü’l Etfal (Çocukların Gözdesi), çocuk edebiyatımızın ilk 

bağımsız ürünü sayılabilir.” Yine bu dönemdeki ilerlemelere farklı bir yön veren 

Tanzimat hareketinin gazetecilik hayatına getirdiği hareket ve canlılık ilk çocuk 

dergisinin çıkmasını da sağlar. Çocuklar için 1869’da Mümeyyiz yayın hayatına başlar. 

Çocuklar için atılan bu adım onların süreli yayınlarla tanışıp, haşır neşir olmasına ön ayak 

olurken, her yaştan çocuğa yönelik bilmecelere, ahlakî yazılara, roman tefrikalarına ve 

haberlere de bu yayınlarda yer verilmektedir. (Baş, 2015: 11; Enginün, 1987: 40). 

Tanzimat’la birlikte toplum hayatındaki değişim ve gelişmeler, eğitim-öğretim 

alanındaki yenilikleri de beraberinde getirmiştir. Yabancı dil öğrenmek için ya da başka 

sebeplerle farklı ülkelere- genellikle batı ülkelerine- giden ve geri dönen aydınların çeviri 

edebiyata yönelmesi kaçınılmaz bir hâl almaktadır. Buna bağlı olarak çocuk edebiyatı da 

çeviri kitapların etkisine bu yüzyılda hızlı bir giriş yapmıştır. Tasavvur aşamalarını yeni 

yeni oluşturmaya başlayan çocuk edebiyatı için bu durum kimilerine göre verimli, 

kimilerine göre ise ağır ve anlaşılmaz bir süreci beraberinde getirmiştir. Nitekim bu 

konuda Necdet Neydim’in değerlendirmesi de şöyledir: 



46 

 

“Osmanlı döneminde XIX. yüzyılın ikinci yarısında başlayan ve 

Cumhuriyet döneminde 1950'lerden sonra yoğunlaşan çeviri çocuk 

edebiyatının etkinliği 80'li ve 90'lı yıllarda da sürmüş; toplumsal anlayış 

değişikliklerinde önemli katkılarda bulunan bir araç konumunu sürekli 

korumuştur. Batı'da aydınlanmanın ürünü olan çocuk ve gençlik edebiyatı 

(ÇGE) XVII. yüzyılın sonlarında başlarken, Osmanlı'da Tanzimat'ın 

ardından, ancak XIX. yüzyılın 2. yarısında başlayabilmiştir. 

Aydınlanmayla birlikte Batı'da ortaya çıkan ÇGE salt aydınlanmanın 

dünya görüşünü yansıtmamış, aynı zamanda aydınlanmaya tepki olan 

Romantizm’in ve dinin bakış açılarını ve tepkilerini yansıtan ve onların 

çözümünü ortaya koyan örneklerle de temsil edilmiştir.” (2003: 16) 

Tanzimat’la birlikte hız kazanan çeviri edebiyat, çocuk kitaplarında da etkisini 

gösterir. “Şinasi’nin La Fontaine’den çevirdiği, Kurt ile Kuzu Hikâyesi; bunun yanında 

kendisinin yazdığı Eşek ile Tilki Hikâyesi, Karakuş Yavrusu ile Karga hikâyesi, Sivrisinek 

Hikâyesi” adlı eserleri çocuk edebiyatımızın ilk örnekleri içerisinde 

değerlendirilmektedir (Yalçın ve Aytaş, 2008: 24; Baş, 2015: 11). 

La Fontaine’den yapılan çevirileri Tanzimat dönemi çocuk edebiyatının 

oluşmasında önemli unsurlardan gören Şimşek, Recaizade Mahmut Ekrem’in yaptığı La 

Fontaine çevirilerini,  1885’te Nâçiz adlı bir kitapta yayımlamasıyla çeviri çocuk 

edebiyatının önemli bir ilerleme gösterdiğini, bundan sonra ise Lütfi’nin Robenson’u, 

Mahmut Nedim’in Güliver’in Gezileri’ni dilimize kazandırmalarıyla bu ilerlemenin 

devam ettiğini belirtir. Bu çevirilerden yaklaşık yüzyıl sonra yapılan çeviriler üzerine 

özellikle La Fontaine dair eleştiriler,  Cemil Meriç’in zihninde yer tutar. Cemil Meriç, La 

Fontaine’i anlayan “Çocuklar mı yoksa anlamaya çalışan yetişkinler mi?” sorusunu 

eleştiri dünyasına sunar (Şimşek, 2011: 53). 

La Fontaine’nin, Türkçe ve İngilizce çevirilerini bir bir inceleyen Meriç, 

çevirilerde ruhun kaybolup, iskelet bir eserin okuyucuya sunulduğundan bahsederken; 

“Bir hoca ve mütercim olarak ancak elli yaşımdan sonra La Fontaine’in güzelliklerini 

anlamaya başladım” der (Meriç, 1987: 6). 

Jean Jacques Rousseau’nun Emile adlı başyapıtı yazıldıktan ancak yüzyıl sonra 

Ziya Paşa tarafından dilimize çevrilir. Çocuk eğitiminde farklı yaklaşımları ortaya koyan 

bu eserle birlikte çeviri çocuk edebiyatı bu dönemin karakteristik bir özelliği olarak 

devam eder. Özellikle Jules Verne’nin eserleri bu dönemde yoğun ilgi ile çevrilir. 

Dünyanın Merkezine Yolculuk, Beş Hafta Balonla Seyahat, Seksen Günde Devriâlem, 

Kaptan Grant’ın Çocukları, Denizler Altında Yirmi Bin Fersah, Deniz Feneri, Gizli Ada 



47 

 

vb. eserler çocuk edebiyatımıza çeviri yoluyla kazandırılır. Kelile ve Dimme yine bu 

dönemdeki çocuk edebiyatında canlanmalar sonucunda dilimize çevrilir (Baş, 2015: 11; 

Şimşek, 2011: 53). 

Tanzimat döneminin sonlarına doğru çocuk edebiyatına olan ilgi ve yöneliş 

giderek artar, acemilik bir nebze de olsun giderilerek, tamamıyla çocukların hedef 

alındığı eserler ortaya çıkar. 1883’te Çaylak Tevfik’in, Nasrettin Hoca fıkralarını 

toplaması, Ahmet Mithat’ın Hâce-i Evvel ve Kıssadan Hisse’yi, Recâizade Mahmut’un 

Tefekkür’ü, Muallim Naci’nin Ömer’in Çocukluğu vb. eserleri yazmaları bu dönemin 

çocuk edebiyatı açısından farklı ve yenilikçi olmasını sağlamıştır. Bundan sonraki 

dönemde çocuk edebiyatının tarihî, yaşanan siyasî ve tarihî olaylara paralel biçimde şekil 

almaya, gelişmeye ve değişmeye devam etmiştir (Şimşek, 2011: 53; Yalçın ve Aytaş, 

2008: 25). 

II. Meşrutiyetin ilanıyla birlikte ülkede yaşanan önemli gelişmeler -hiç kuşkusuz- 

eğitimi ve dolayısıyla çocuk edebiyatını da etkilemiştir. Osmanlı Devleti’nin, Kanun-ı 

Esasî’yi yürürlüğe koymasının yol açtığı büyük değişimler, 1918’de Mondros 

Mütarekesi’ni imzalanmasıyla son bulmuş gibi gözükse de kurtuluş mücadelesi ve 

devamında yaşanan tarihi olaylar toplumun tüm katmanlarında etkisini göstermiştir. 

Zira “bu sürede ülkede gerek eğitim, gerekse yönetim alanında önemli çalışmalar 

yapılmıştır. Bu dönemde iktidarı elinde bulunduran İttihat ve Terakki Partisi yöneticileri 

eğitim kurumlarını yenilemiş, müfredat programlarını yeniden ele almış, bu alanda 

önemli değişikliklere gitmişlerdir.” Bu gelişmeler ışığında çocuklar için yapılan 

çalışmaların ilk önemli neticesi öğretmen okullarının kurulması olur. Dönemin ünlü 

isimlerinden Satı Bey,  eğitim ve çocuk alanındaki eksiklikleri şuurlu bir bakış açısıyla 

okur ve düzenlediği bir konferansla sesini edebiyat dünyasına duyurmaya çalışır ve 

nitekim bunda başarılı da olur. Çocukların ‘ahlakî, manevî, vatanî hislerini’ coşturmak, 

tüm düşmanlara karşı bu değerleri korumak için çocuklara yönelik eserlerin, özellikle şiir 

ve şarkıların hazırlanmasını ve öğretilmesini ister. Dönemin ünlü yazar ve şairleri bu 

çağrıya duyarsız kalmazlar ve arka arkaya çocuk edebiyatı eserleri yazarlar (Şimşek, 

2011: 53-54). 

Bu hareketlenmeler ve beraberinde gelen tartışmalar çocuk ve çocuk edebiyatına 

canlılık getirirken, ilk eserler Ali Ulvi Elöve ve İbrahim Alâettin Gövsa’dan gelir.  Bu 

dönemde, “Ali Ulvi Elöve'nin "Çocuklara Neşideler"i (1912), İbrahim Alaeddin 



48 

 

Gövsa'nın "Çocuk Şiirleri" (1911), Tevfik Fikret'in "Şermin"i (1914), Ali Ekrem 

Bolayır'ın "Çocuk Şiirleri" (1917), Ziya Gökalp'in "Kızıl Elma"sı ( 1914), Fuad 

Köprülü'nün "Mektep Şiirleri" (1917) hatırlanabilir”(Enginün ve diğerleri, 2000: 95). 

Hüsrev Hatemi’de bu dönemde çocuk kavramının algılanışındaki değişimlerin 

edebiyatla sınırlı olmadığını özetler: 

“Çocuk sağlığının ve hastalıklarının büyüklerle beraber 

halledilemeyeceği, ayrı bir konu olduğu daha Sultan Abdülhamid devrinde 

anlaşılmış ve memnuniyetle işaret edelim ki devlet kuruluşu olan Şişli 

Çocuk ( Hamidiye Etfal) Hastanesi kurulmuştur. Bu anlayışın 

yerleşmesinde ve gelişmesinde Cemil Paşa'nın, Dr. İbrahim Paşa'nın ve 

bugün bile zevkle okunacak tıbbi halk kitapları yazmış olan Besim Ömer 

Paşa'nın büyük rolü vardır. Çocuk eğitiminin ve psikolojisinin ayrı bir 

konu olduğu daha sonra, İkinci Meşrutiyet devrinde anlaşılmış ve İbrahim 

Alâeddin Gövsa Bey 1913-1916 yılları arasında Cenevre J.J. Rousseau 

Enstitüsü’nden diploma alarak, İstanbul Yüksek Öğretmen Okulunun 

Pedagoji öğretmeni olmuştur.”(1987: 70-71). 

2. Meşrutiyet Dönemi çocuklar için şiir türünün ön plana çıktığı yıllar olur. Birçok 

şair çocuklar için şiir kitapları oluşturur ve bu kitaplar da çocuklar tarafından ilgi görür. 

M. Emin Yurdakul, 1899’da Türkçe Şiirler, 1914’de Türk Sazı, 1915’de Tan Sesleri adlı 

şiir kitaplarını çocuk edebiyatına kazandırmıştır. Ali Ekrem Bolayır 1917’de Çocuk 

Şiirleri, 1925’te Şiir Demeti; Mehmed Fuad Köprülü ise 1918’te Mektep Şiirleri ile çocuk 

edebiyatına katkılarını sunmuşlardır. Yahya Kemal Beyatlı, Fazıl Ahmet Aykaç,Enis 

Behiç Koryürek, Halit Fahri Ozansoy, Orhan Seyfi Orhon, Yusuf Ziya Ortaç da bu 

dönemde şiirleriyle çocuk edebiyatını güçlendiren yazarlarımız olarak sayılabilir (Baş, 

2015: 13). 

Milli Edebiyat Dönemi’ne gelindiğinde ise “çocuklarda dil bilincini geliştirmek, 

yeni nesilleri millî ve manevî değerler konusunda eğitmek amacıyla başta Ziya Gökalp 

olmak üzere, Ömer Seyfettin ve diğer milli edebiyat sanatçıları çocuklara yönelik birçok 

eser kaleme alarak” çocuklar için önemli adımlar atarlar. Kızıl Elma, Yeni Hayat, Altın 

Işık; Ant, Forsa, Kaşağı, Pembe İncilli Kaftan, Diyet gibi eserler çocukların ilgilerini 

çekmeyi başaran, dönemin önemli yapıtlarıdır (Yalçın ve Aytaş, 2008: 25). 

Milli Mücadele Dönemi’nde,  çocuk edebiyatı alanından biraz uzaklaşılır, ancak 

Halide Edip Adıvar, Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Ruşen Eşref Günaydın çocuklara 

yönelik eserler vermeye devam ederler. Bu yazarlardan başka Reşat Nuri Güntekin, 



49 

 

Mahmut Yesari, Aka Gündüz, Faruk Nafiz Çamlıbel, Osman Fahri, Suat Fahir, Siracettin 

Hasırcıoğlu gibi isimler çocuk edebiyatının gelişmesine katkıda bulunan isimlerdir. 

İsmail Hakkı Baltacıoğlu, Milli Eğitim Bakanlığında o dönemde genel müdürlük yapmış 

bir eğitimci ve yazardır. Baltacıoğlu, tiyatronun eğitimdeki yeri ve gerekliliği üzerinde 

durur ve okullarda tiyatronun yaygınlaştırılması için çaba gösterir, özellikle tarihi anlatan 

oyunların oynanmasının milli bilinci perçinleyeceğini vurgular. Ayrıca İsmail Hakkı 

Baltacıoğlu, çocuk edebiyatına Küçük Şehit, Edirne Muhasarası, Yavuz gibi piyesler 

yazarak katkıda bulunur. Doğu Cephesi’nin unutulmaz isimlerinden Kazım Karabekir 

Paşa da çocuklar için yazdığı kitaplarla ve gerçekleştirdiği etkinliklerle göze çarpar. 

“Çocuk Davamız 1-2” adlı kitapları çocuk eğitimi ile ilgili olmakla beraber; Çocuklara 

Öğütlerim, Şarkılı İbret adlı eserleri ise doğrudan çocuklar için yazar (Şimşek, 2014: 36; 

Baş, 2015: 13). 

Cumhuriyet’in ilân edilmesiyle birlikte her alanda yapılan yenilikler döneme 

damgasını vurmuştur. Türkiye Büyük Millet Meclisinin açılması ve bu günün Ulusal 

Egemenlik ve Çocuk Bayramı olarak ilân edilmesi, harf devrimiyle birlikte okuma-yazma 

seferberliğinin başlaması, çocuk eğitiminde ulusal bir anlayışın benimsenmesi gibi 

etkenler çocuk ve çocuk edebiyatının çeşitlenmesine katkı sağlamıştır. Çocuğun 

toplumda özel bir konuma sahip olduğu, düzenlenen yeni ve farklı etkinliklerle gün 

yüzüne çıkmaya başlamış ve bu gelişmeler ışığında,  toplumun çocuğa bakış açısının 

iyiden iyiye değişmeye başladığı görülmüş ve toplumun çocuğu daha fazla önemsemeye 

çalıştığı fark edilmiştir (Yalçın ve Aytaş, 2008: 25). 

Cumhuriyet Dönemi’nde yaşanan gelişmeler çocuk edebiyatında etkilerini 

gösterir ve birçok eser ortaya çıkar. Şiir türünde yaşanan gelişmeler bu dönemde de 

devam eder ve zengin bir çocuk şiiri arşivi oluşur. Faruk Nafiz Çamlıbel, Hasan Ali 

Yücel, Mehmet Faruk Gürtunca, Hıfzı Tevfik Gönensay, Halide Nusret Zorlutuna, 

Mehmet Şeyda, Orhan Veli Kanık, Fazıl Hüsnü Dağlarca, Ümit Yaşar Oğuzcan ve daha 

pek çok şair, çocuk edebiyatına şiirleriyle katkıda bulunurlar (Baş, 2015: 15). 

Çocuk edebiyatına yönelişle beraber eserlerin niceliği artış, niteliği ise daha çok 

‘milli bilinç ve tarih sevgisi’ belirlemiştir. Tanzimat’la birlikte başlayan çeviriler bu 

dönemde de devam eder. La Fontaine çevirileri Vasfi Mahir Kocatürk, Mahmut Cevdet, 

Emil Bavan ve Siracetttin Hasırcıoğlu gibi isimler tarafından devam ettirilmiştir.  

Sebahattin Eyüboğlu, Orhan Veli ve Nazım Hikmet de La Fontaine’den çeviriler yapan 

isimlerdir. Dünya çocuk klasikleri de bu dönemde yoğun ilgi görür ve çeviriler de hız 



50 

 

kesmez. Polyanna, Küçük Kadınlar, Define Adası, Zeplin Hırsızları, Yüz Sene Uyuyan 

Adam ve daha pek çok eser tercüme yoluyla çocuk edebiyatına kazandırılır. Jules 

Verne’nin eserleri de yine bu dönemin gözde çevirileri arasında yer alır. 

Farklı türdeki eserlerin çeviri yoluyla çocuk edebiyatına girmesi, hem edebiyat 

hem de çocuk edebiyatı için zenginlik oluşturur. Yine bu dönemde, 

“Polisiye ve serüven romanı türünde yapılan çeviriler de önemlidir. 

1934’te Maurice Leblanc’dan Arsen Lüpen dizisi çevrilerek altı cilt 

yayımlanır. Peyami Safa, Arsen Lüpen’den ilhamla onu gölgede bırakan 

Cingöz Recai karakterini yaratır. Server Bedi takma adıyla yirmiye yakın 

kitaba vücut veren yüzden fazla polisiye hikâye yazar. Cingöz Recai’yi 

Kartal İhsan ve Çekirge Zehra’nın serüvenleri izler. Nurullah Ataç, 

Ballantyne’den Mercan Adası’nı Türkçeye kazandırır. Aynı yıl Sherlock 

Holmes çevirileri okuyucuyla buluşur. Edmondo de Amicis’in Çocuk 

Kalbi romanı da ilk kez 1926’da Alâettin Gövsa tarafından çevrilerek, 

yayımlanır.”(Şimşek, 2014: 37). 

Cumhuriyet Dönemi’nden 1980’li yıllara kadar olan çocuk edebiyatı süreci 

yazarlar ve eserler bağlamında şöyle özetlenebilir: 

Aka Gündüz, Gazi’nin Gizli Ordusu ve Meçhul Asker (1930); Cahit Uçuk, Türk 

İkizleri (1937), Kırmızı Mantar (1943), Üç Masal (1944), Türk Çocuğuna Masallar 

(1946), Ateş Gözlü Dev (1946), Kurnaz Tilki (1946), Mavi Ok (1968), Gümüş Kanat 

(1968), Yalçın Kayalar (1972), İran İkizleri (1974); Ceyhun Atıf Kansu, Çocuk Bahçesi 

(1941) ve Çocuklar Gemisi (1946); Eflatun Cem Güney, Nar Tanesi (1946), En Güzel 

Türk Masalları (1948), Nasrettin Hoca Fıkraları (1957), Evvel Zaman İçinde (1957), Bir 

Varmış Bir Yokmuş(1956), Dede Korkut Masalları(1958), Gökten Üç Elma Düştü (1960), 

Az Gittim Uz Gittim (1961). 

Fazıl Hüsnü Dağlarca, Kuş Ayak: Açıl Susam Açıl (1967), Kuş Ayak: Boyalı Ses 

(1971), Arka Üstü, Yeryüzü Çocukları (1974), Balina ile Mandalina (1977), Yazıları 

Seven Ayı (1978), Göz Masalı, Yaramaz Sözcükler (1979), Şeker Yiyen Resimler (1980), 

Güneşi Doğduran, İlkokul 2’deki/Kanatlarda, Kaçan Uykular Ülkesi, Cinoğlan, Hin ile 

Hincik, (1981), Bitkiler Okulu, Dolar Biriktiren Çocuk (1995), Oyun Okulu (1998), 

Okulumuz 1’deki, Okulumuz 3’teki (1999), Cincik, Cin ile Cincik (2000). 

Kemalettin Tuğcu, Saadet Burcu(1943), Küçük Sevgili (1946), Taşyürek, Uçurum 

(1947), Küçük Mirasyedi (1969), Sokak Çocuğu, Babasının Oğlu (1971), Sokak Köpeği 

(1975), Küçük Serseri, Şeytan Çocuk (1976); Mehmet Necati Öngay, Çocuk Şiirleri 



51 

 

(1942), Çocuklara Sevgi Şiirleri (1945), Sevgi Bahçesi (1963); Mümtaz Zeki Taşkın, 

Çocuklarımıza Resimli Şiirler (1959), Çitlenbik Kız (1975), Çocuklara Kahramanlık 

Hikâyeleri (1978), Uykucu Mahmut (1979), Ülkü Öğretmen, Balık Çocuk, Beş Çocuk 

Kayıp; Oğuz Tansel, Altı Kardeşler (1959), Yedi Devler (1960), Üç Kızlar (1963), Mavi 

Gelin (1966), Al’lı ile Fırfırı (1976); Rakım Çalapala, Yavrutürk Şiirleri (1968); Reşat 

Nuri Güntekin, Tanrı Misafiri (1927), Çalışkuşu (1922), Acımak (1928), Yaprak Dökümü 

(1930), Kızılcık Dalları (1932); Şükrü Enis Regü, Bayram Yeri (1947), Şiir Bahçesi 

(1958), Elma Ağacı (1971) (Şimşek, 2014: 43; Baş,2015: 16; Şimşek, 2011: 60). 

1.7.6.1.1 1980 Sonrası Süreçte Türkiye’de Çocuk Edebiyatı 

Tanzimat’tan günümüze uzanan çocuk edebiyatı tarihimizde yaşanan gelişmeleri 

kültürel ve sosyal hayattan bağımsız değerlendirmek mümkün gözükmemektedir. Gerek 

uluslararası gerekse ulusal çocuk edebiyatının gelişiminde etkili olan ekonomik, siyasî ya 

da toplumsal olayların etkileşimi dönem dönem önemli roller üstlenmektedir. Nasıl ki 

Fransız İhtilali’nin etkileri tüm dünya ülkelerinde önemli değişimlerin fitilini yaktıysa, 

bazı ülkelerdeki siyasi ve sosyal olaylar da o ülkelerin edebiyatını, dolayısıyla çocuk 

edebiyatını da etkilemektedir. 

Cumhuriyetin ilanından 1980 yılına kadar olan süreçteki çocuk edebiyatımız, 

dünya genelindeki çocuk edebiyatı ile olan etkileşimine paralel bir seyir izlemektedir. 

1979 yılının Birleşmiş Milletler tarafından uluslararası çocuk yılı kabul edilmesiyle 

ülkemizdeki çocuk edebiyatı alanında da gelişim hızlanmıştır. Çocuk edebiyatı alanına 

giren yayınlara olan ilgi artmış, kurum ve kuruluşların bu konudaki çalışmaları da hız 

kazanmıştır.  Türk Dil Kurumunun Nisan 1979 sayılı yayını tamamen çocuk edebiyatı 

konusuna ayrılır. Yaşanan bu olumlu gelişmeler Tanzimat’tan bu yana emekleme 

aşamasında bile olmayan çocuk edebiyatı için sevindirici gelişmeleri de beraberinde 

getirir. Ancak 1980 yılında yaşanan siyasi ve sosyal olaylar çoğu alanda olduğu gibi 

çocuk edebiyatında da etkilerini gösterir. “Türkiye'deki sosyal ve politik durum 

dolayısıyla farklı siyasi görüşlerin çocuğa da aktarılması için yoğun bir faaliyet 

başlamıştır.” (Enginün, 1987: 45). 

Aslında Neydim’e göre, bu hareketlilik 60’lı yıllardan bu yana dünyadaki 

“aydınlanma” görüşünü yansıtan kitaplarla çocuk edebiyatı büyük bir değişimin içine 

girmiş ve çocuğu şekillendirecek bir araç olarak eğitim sistemine dâhil etmiştir. 68 



52 

 

öğrenci hareketleri ise bu zemini sağlamlaştırarak, çocuk algısını ve çocuk gerçekliğini 

edebiyata daha fazla yansıtmıştır. 1980 yılında yaşanan önemli olaylar toplumun yaşam 

biçimine de yansıdığı için ‘çocuk ve ilk gençlik edebiyatının etkinliği toplumsal 

değişikliklerde bulunulan bir araç’ konumunda varlığını sürdürmüştür (Neydim, 2003: 

16-17). 

Enginün ve diğerleri (2000: 95) ise bu konuyla ilgili  “Yazılı çocuk edebiyatımız 

dönem tanımlamalarına uygun olarak güdümlü yaklaşımların etkisinde kalmıştır. 

Yetiştirilmek istenen çocuk tipi, çocuk edebiyatı türleri ile gündeme getirilmiştir. Yoğun 

olarak 1970-80 arası, çocuk edebiyatımızın, ideolojilerin kıskacında tahterevalli oynadığı 

yıllardır.” tespitini yapmaktadırlar. 

Türkiye’de çocuk edebiyatı kültürel yaşamdaki farklılaşmalara rağmen ‘hep 

egemen politik anlayışın gelecek kuşaklara yaptığı yaptırımın aynası’ konumundan 

sıyrılamamaktadır. Çocuk algısındaki değişim çocuğun bağımsızlığı yönünde değil, 

aşılanmak istenilen ideolojilerin değişimine göre, çocuk gerçekliğinden uzak devam 

etmektedir. 70’li ve 80’li yıllar hem çeviri çocuk edebiyatı eserlerinde hem de millî 

eserlerde sol ve sağ görüşlerin kendi ideallerine yoğunlaşarak, uygun karakterleri 

canlandırdıkları dönemdir. 70’li yıllarda daha çok sol kesim ön plana çıkarken 80’li 

yıllardan itibaren dinî kesimin çocuk edebiyatına yoğunlaştığı görülür. Bu dönemde sağ 

yayınlar yaşanan toplumsal ve siyasal olaylar neticesinde politik bir tavırla da birleşerek 

daha belirgin hâle gelmiştir. Her iki kesim de çocuk edebiyatı için meşru bir zemin 

oluşturmaya çalışmış ve çocuk, “kamusal alanın bir parçası olarak algılanmıştır.” 

(Neydim, 2000: 42-43). 

Bu değerlendirmeler ve toplumsal gerçekliklerin çocuk yazınına olan yansımaları 

her yeni siyasi dönem içinde, beklentileri karşılamak üzere devam etmektedir. İçinde 

bulunulan sosyal ve siyasal ortamlar yazar, çizer ve yayıncıları biçimlendirerek ileriye 

dönük adımları çocuk yayınlarına hemen aktarmıştır. Ancak 80 sonrası süreçte yaşananlar 

yayın hayatına durgunluk da getirir. 1983-1984 yıllarından sonra canlanmaya başlayan 

çocuk edebiyatının zenginleşerek gelişmesi, yoğun olarak ‘Türkiye Bibliyografyasında 

yapılacak sondajlarla’ gün yüzüne çıkarılmaktadır. Toplumcu yazarların arka planda 

varlığını koruduğu bu dönemin en önemli özelliklerinden biri de yenilikçi yazarların okul 

öncesi, ilk ve ortaöğretim çağındaki çocuklara yönelik, çocuk yayınlarında bilinçli bir 

üretimle hareket etmeleridir (Alpay, 1999: 91-94). 



53 

 

Alpay’ın dile getirdiği bu yenilikçi ve bilinçli yaklaşımların çocuk edebiyatı ve 

paralelinde çocuk eğitimi alanındaki yansımaları devletin eğitim politikalarına da yansır. 

Bu durumu, Tâlât Halman, 1970’li yıllarda kültür bakanı iken yaptığı bir çalışmaya 

dayanarak şöyle anlatmaktadır: 

“1971 yılının sonbaharında, Ankara ve İzmir'de Kültür Bakanlığımızın 

başlattığı önemli bir uygulamayı anlatmak isterim: Öğrencileri, okul 

saatleri içinde, öğretmenleriyle birlikte, okullarından Milli Eğitim 

Bakanlığı otobüsleriyle alıp Kültür Bakanlığına bağlı Devlet Tiyatrolarına, 

Cumhurbaşkanlığı Senfoni Orkestrasına, Devlet Opera ve Balesine 

getiriyorduk. Yalnız Devlet Tiyatrosuna her gün 800 çocuk geliyor, 

salonlarda tıpkı yetişkinler gibi oturuyorlardı. Devlet Tiyatrosunun çocuk 

oyunlarını, Devlet Operasının "Ayı Masalı" adlı çocuk operasını, 

Cumhurbaşkanlığı Senfoni Orkestrasının "Peter ile Kurt” unu izliyorlardı. 

Belki de hayat boyunca hiç tiyatroya, baleye, konsere, operaya 

gidemeyecek olan çocuklar, bir kuruş harcamadan, ailelerine yük olmadan 

profesyonel temsilleri izlenip okullarına dönüyorlardı. Bunun devlete tek 

masrafı, birazcık benzin parası idi. Salonlar var, sanatçıların maaşları zaten 

ödeniyor, prodüksiyonlar hazır. Öğretmenler sınıfta ders yapacaklarına, 

tiyatroya, opera ve baleye, CSO'ya gelerek öğrencileriyle birlikte 

oluyorlardı. CSO'da birlikte şarkılar söyleniyordu. Çocuklar için nefis bir 

yaşantıydı bu.” (1999: 23). 

Bu olumlu gelişmeler 80’li ve 90’lı yıllarda devam ederken çeviri edebiyat hız 

kesmeden çocuk edebiyatımız içerisindeki varlığını korumaktadır. Süreli yayınların 

çocuk edebiyatı içerisindeki yeri sağlamlaştırılırken genç yazarların sayısı artmış, çocuk 

kitaplarındaki resimlerle ilgilenen ressamlar da dünyadaki gelişmelere duyarsız 

kalmamışlardır. Kültür Bakanlığı çocuk kitaplıkları oluşturmaya ve çocuklar için kitap 

basmaya başlamıştır. Bakanlık çeşitli yarışmalar düzenleyerek çocuk kitabı yazmak 

isteyenleri cesaretlendirmiş ve desteklemiştir. Milli Eğitim Bakanlığına bağlı öğretmen 

yetiştiren okullarda çocuk edebiyatı derslerinin temel derslerden sayılması yaşanan 

olumlu gelişmelere farklı bir boyut kazandırmıştır. Bu gelişmeler ışığında “çocuk 

edebiyatı, gerek nitelik gerekse nicelik bakımından önemli gelişmeler kaydeder. Buna 

bağlı olarak Anadolu Öğretmen Liselerinde, Kız Meslek Liseleri ve Meslek Yüksek 

Okullarının, Çocuk Gelişimi bölümleri ile Eğitim Fakültelerinin Sınıf Öğretmenliği, 

Sosyal Bilgiler Öğretmenliği, Türkçe Öğretmenliği ve Türk Dili ve Edebiyatı 

bölümlerinin birçoğunda çocuk edebiyatı dersleri verilmeye başlanmıştır.”(Özcan, 2008: 

583). 



54 

 

Meral Alpay’a göre çocuk edebiyatı alanındaki bilimsel araştırmaların eksikliği 

günümüzde daha çok hissedilmektedir: 

“Tek tek yazarları ve eserlerini inceleyen bilimsel araştırmalar henüz 

piyasayı etkileyecek nicelikte ve nitelikte değildir ama bilinçli bir aile 

kitlesinin oluştuğunu gören yayıncı ve yazarların son yıllarda artık, okur 

beklentileri doğrultusunda özgün ve nitelikli eserler ortaya koymaya 

başladığı, kolayca ileri sürülebilir. Bu önemli ve güzel gelişmenin, çocuk 

kitapları sergileri, fuarları, seminer ve sempozyumlarıyla desteklendiği; 

1975'den sonraki dönemde üniversitelerin de konuya önem vermesiyle bu 

desteğin yoğunlaştığı kolayca ileri sürülebilir. Türk çocuk edebiyatı 1928 

harf devriminden sonra çocuk dergileriyle filizlenmiş, 1960'dan sonra telif 

kitaplarla beslenmiş, 1980'den sonra yaş gruplarına yönelik bilinçli bir 

üretimle ulusal niteliklerini billurlaştırarak, geleceğe yönelik gelişmeleri 

gerçekleştirecek birikime ulaşmıştır, diyebilirim.”(1999: 92). 

1980 yılında yaşanan siyasî ve toplumsal olaylar neticesinde çocuk 

edebiyatımızda ideolojik yaklaşımların  “tahtırevalli oynadığı”  yıllar olarak tarihte yerini 

almıştır. Edebiyatın amaç değil araç olarak kullanıldığı bu süreçte yetiştirilmek istenen 

çocuk şekli, çocuk yazını ile gündemde tutulmuştur. Bu dönemde ortaya konan eserlerde 

arkadaşlık, paylaşma, insanlık, barış, çalışmanın önemi gibi konular ağır basmaktadır. 

Yazarların bir kısmı ise çocukların toplumsal sorunlara dikkatini çekmek amacıyla eserler 

vermiş, çocuklara toplumsal duyarlılık kazandırma amacını gütmüştür. Dini yönelimli 

kitapların sayısındaki artış da bu dönemin önemli bir özelliği olarak göze çarpmaktadır 

(Enginün ve diğerleri, 2000: 90). 

Necdet Neydim, “70’li ve 80’li Yıllarda Çocuk Edebiyatına Bakış” adlı 

çalışmasında dönemin özelliklerini ve günümüze kadar süregelen yazarların tutumlarını 

şöyle özetlemektedir: 

“Sağ yayınlar 80’li yıllarda başlamış değildir ama ancak bu dönemde 

yaygın bir siyasî tavırla birleşerek daha açık bir duruma gelmiştir. Tüm 

yaygınlığına karşın, dini çocuk edebiyatı kendi içinde kapalı kalmış, 

postmodern bir cemaatin kendi kültür odağını yaratması düzeyinde 

kalmıştır. Buna karşılık sol çocuk edebiyatı kendini genel kültür 

politikasının devamı olarak kabul ettirebilmiştir. Ayrıca bu dönemin 

birçok kitabı 90’lı yıllarda da basılmaya devam etmiştir. Günümüzde sağ 

çocuk edebiyatı daha meşru bir zemin kazanmaya ve medya toplumu 

içinde gerçeklik kazanmaya çalışmaktadır.” (2000: 43). 

Akademisyenlerin, çocuk edebiyatçılarının, yazarların çoğunun kabul ettiği bu 

ideolojik yaklaşımlar çocuk edebiyatını tesiri altına almaya devam etmekle birlikte 



55 

 

dünyadaki çocuk edebiyatının da çok farklı bir tablo çizdiği söylenemez. Nitekim en ünlü 

çocuk kitaplarından olan Robinson’u, yazarı Defoe adaya gönderirken yanına yiyecek, 

silah ve İncil’i de verir. Çocuk edebiyatı biraz da toplumun var olmasını istediği çocuk 

tiplerine göre içerik kazanmaktadır. Bu yüzden edebiyatı dolayısıyla çocuk edebiyatını 

ideolojiden sıyırmak pek mümkün görünmemektedir. Önemli olan bu ideoloji kaygısının 

edebî unsurları gölgelememesidir. İdeolojinin çocuk edebiyatı eserlerinde bir taarruz 

olmasını engellemek ise yetişkinlere düşmektedir. Bunun için çocuk edebiyatında, çocuk 

felsefesi ve çocuk edebiyatı eleştirisi büyük önem arz etmektedir. Son yıllarda bu 

alanlarla ilgili önemli adımlar atılsa da yapılan çalışmalar yine de yeterli 

görülmemektedir. Çocuk edebiyatının tehlike oluşturabilecek bu süreçten korunmasının 

yolu ise “edebiyat üreticilerinin etik bir sorumlulukla kendilerini kayıtlamalarından 

geçer. Eğitim süreçlerini işletirken faşizan temayüller sergilememek, eğiten ya da eğitilen 

herkes için vazgeçilmez bir önem sergiler.” (Çağan, 2005: 334-336). 

Ahmet Efe ise Türk Dili dergisinin 2014 yılında yayımlanan bir soruşturmasında 

çocuk edebiyatında ideolojinin Rönesans’ın düşünme biçimlerine yaptığı etkilerin 

yansımaları olarak ortaya çıktığını ve yayıldığını söyler: 

“Batı’da Rönesans’tan sonra rasyonalist bir bakış açısının kabulü için 

yoğun gayret gösterilmiş, gerek felsefe gerek iktisadî ilimler ve gerekse 

sosyal yapılanmaya dair yeni söylemler geliştirilmiştir. Özellikle 18. ve 

19. yüzyıllar içinde edebiyatın bir türü olarak “çocuk edebiyatı” oluşturma 

gereği duyan Batılı entellektüeller, çocuk duyarlığını öne çıkaran ve belki 

birçoğunda kahramanı çocuk olan eserler yazarak gizli veya açık ideoloji 

sunumu cihetine gitmişlerdir. Irkçılık, siyah-beyaz ayrımı, zenginlik, 

yoksulluğa karşı mücadele, komünizm, kapitalizm, modernizm, din-devlet 

işleri ayrımı, savaş, uzay, toplumsal gerçekçilik gibi konuların işlendiği 

görülecektir. Evrensel değerler başlığı da çok önde tutularak, özellikle 

dinlerle olan ilişkisinin askıya alınması ve güya ortak değerler etrafında 

birleşilmesi propaganda edilmiştir. Oysaki asıl mesele insanî olanı ortaya 

koyabilmektir. Bu yüzden sadece çocuk edebiyatı değil, genel olarak 

edebiyat, ideolojik bağnazlıklara kurban edilemeyecek kadar değerlidir.” 

(2014: 473-475). 

Çocuk edebiyatında 80’li yıllarda yaşanan bu gelişmelerin yansımaları 90’lı 

yıllarda da devam etmiştir. 90’lı ve 2000’li yıllar yine öğretici eserlerin ağırlıklı olarak 

piyasa çıktığı yıllardır. Çocuk kitaplarındaki çeşitliliğinin hızlı bir şekilde arttığı bu 

dönemlerde çocuk yazını pek çok olumlu ve olumsuz gelişmenin içinde varlığını 

sürdürmeye devam eder.  İnsanoğlunun teknoloji ile tanışması, özellikle 2000 yılından 

sonraki hızlı ilerleme, toplumlarda farklı kültür atmosferlerini de hızlı bir şekilde hayatın 



56 

 

içerisine katmaktadır. Televizyon, cep telefonu, bilgisayar, internet ve en nihai nokta 

akıllı telefonlar bu sanal kültür ikliminin dünyadaki kültürel unsurları nasıl egemenliği 

altına aldığını görmek açısından önemlidir. İşte bu noktada en önemli soru çocuk 

edebiyatının içinde bulunduğu durumun nasıl olduğudur? 

Günümüz çocuk edebiyatının önde gelen isimlerinden Gülten Dayıoğlu, özellikle 

son yirmi yılda dijital alanda yaşanan gelişmelerin etkisinin çok büyük olduğunu dile 

getirmektedir. Yazar, bu süreçte dilimizin zarar gördüğünü, kitap okuma eğilimlerinin 

yozlaştığını, yayınevlerinin çocuk edebiyatını vazgeçilmez bir meta olarak gördüklerini 

ifade etmektedir. Dayıoğlu, çocuk kitaplarının ve diğer bütün kitapların; “zihinsel ve 

ruhsal enerjimizi törpüleyen, insanı insan kılan evrensel ilkeleri yozlaştıran, zaman 

sömürgeni makinelerle baş edemediğini” söylerken hiç de haksız görünmemektedir 

(Dayıoğlu, 2014: 530). 

Çocuk edebiyatı son otuz yıl içerisinde teknolojik gelişmelerin getirdiği 

sıkıntıların yanında yayınevi, eleştirmen, çocuk felsefesi ve çocuk eleştirisinin sığ olması 

gibi birçok sorunla boğuşmaktadır. Bunların yanında 1980’li yıllara kadar çağdaş 

yaklaşımlara kapılarını açamayan çocuk edebiyatımız, sözlü edebiyatımızın zenginliğini 

çocuk yazınına dönüştürmekte geç kalsa da çocuk felsefesini bünyesine aldıktan sonra 

nitelikli eserler vermeye başlar. 80’li yıllardan günümüze kadar gelinen noktada çocuk 

ve gençlik edebiyatımızda nitelikli eserler olmasına karşın bu eserlerin uluslararası alanda 

ses getirememesi Türk çocuk edebiyatının başka bir sorunu olarak karşımıza çıkar. 

Günümüzde bile hız kesmeden devam eden nitelikli/ niteliksiz her türden çeviriler devam 

ederken, neden “Türkiye’nin dünya kitap piyasası içerisindeki hacim payı yok denecek 

kadar düşüktür?” sorusu dikkat çekmektedir (Yener, 2014: 351). 

Cahit Kavcar ise  “75 Yılda Türk Çocuk Şiiri” adlı makalesinde çocuk 

edebiyatının tarihi gelişimi, çocuk şiiri, yayınevleri, dergiler vb. konular üzerinde durmuş 

ve gelinen notayı pozitif bir bakış açısıyla şöyle özetlemiştir: 

“75 yılda Türk çocuk edebiyatı çok önemli ve çarpıcı gelişmeler 

göstermiştir. Yarının büyükleri ve geleceğin güvencesi olan çocuklara 

yönelik yayınlar, kitaplar, sanatçılar, yayınevleri ve dergiler gerek sayı ve 

gerekse nitelik bakımından hızla artmıştır ve artmaktadır. Şiir alanında da 

hem şair ve eser sayısı hem de eserlerin niteliği bakımından çok ilgi çekici, 

çarpıcı, sevindirici gelişmeler vardır ve bu gelişmeler hızla sürmektedir. 

Çeşitli yönleri ve boyutlarıyla çocuk edebiyatının ayrı bir uğraşı alanı, 

uzmanlık dalı haline gelmiş olması, ülkemiz adına sevindirici bir 



57 

 

gelişmedir. Bu alanda sanatçı yani şair ve yazar, yayın, yayıncı ve yayınevi 

sayısının hızla artması, nitelik öğesinin sürekli göz önünde tutulması, 

çocuk edebiyatı konusunda geniş katılımlı ve işlevsel bilimsel toplantıların 

giderek çoğalması, çocuğun sadece genel olarak değil, yaş düzeyleri ile 

birlikte düşünülmeye başlanması gerçekten sevindiricidir.” (1999: 236). 

Çocuk edebiyatının tarihi seyrinde devam eden bu tartışmalar alanın 

doğurganlığını arttırsa da benzer sorunlar günümüzde de devam etmektedir. Dünyada ya 

da ülkemizde yaşanan toplumsal, siyasal ya da küresel olayların çocuk edebiyatını da etki 

alanına almaması kaçınılmaz bir sonuçtur. Çocuk edebiyatında 80 sonrası süreçte yaşanan 

gelişmelerle varmak istediğimiz noktada çocuk edebiyatı yazarlarına da değinmek 

gerekmektedir. 1980 yılından günümüze kadar uzanan süreçte çocuk edebiyatı alanında 

eser veren birçok yazarımız vardır. Çocuk edebiyatının önde gelen bu dönem yazarları 

alfabetik olarak şöyle sıralanabilir: 

A. Vahap Akbaş, Ahmet Efe, Ayla Çınaroğlu, Aytül Akal, Aziz Nesin, Behiç Ak, 

Besim Atalay, Bestami Yazgan, Cahit Zarifoğlu, Cemal Süreya, Çetin Öner, Eflatun Cem 

Güney,  Fatih Erdoğan, Fakir Baykurt, Fazıl Hüsnü Dağlarca, Fikret Arıt, Gökhan 

Akçiçek, Gökhan Özcan, Gülten Dayıoğlu, Hasan Latif Sarıyüce, Hasan Nail Canat, İpek 

Ongun, Kemalettin Tuğcu, Mavisel Yener, Mehmet Güler, Mevlâna İdris Zengin, 

Mustafa Ruhi Şirin, Mustafa Ökkeş Evren, Muzaffer İzgü, Münire Daniş, Necati Tosuner, 

Necdet Neydim, Niyazi Birinci, Oğuz Tansel, Rakım Çalapala, Refik Durbaş, Rıfat Ilgaz, 

Sadık Yalsızuçanlar, Sevim Ak, Sulhi Dölek, Tacettin Şimşek, Tarık Dursun K., Ülkü 

Ayvaz, Üzeyir Gündüz, Yalvaç Ural, Yaşar Kemal, Yavuz Bahadıroğlu, Yücel Feyzioğlu 

vs. (Şimşek, 2014: 39-52; Arıcı, 2016: 13). 

1.7.7 Çocuk Edebiyatı Türleri 

1.7.7.1 Dergi 

Çocuk edebiyatının gelişmesi ve zaman içerisinde farklılaşarak ilerlemesinde 

dergi ve gazete gibi türlerin önemi küçümsenemeyecek kadar fazladır. Çocuklar için 

yayınlanan dergiler, çocuk edebiyatının da filizlenmesinde önemli roller üstlenmektedir. 

Çocuk dergileri, çocuk kitaplarındaki tarihi gelişime paralel bir süreç içerisinde 

varlıklarını sürdürmüş ve değişimler doğrultusunda gelişerek günümüze kadar farklı 

yüzlerle varlıklarını korumuşlardır. 



58 

 

Dünyada çocuk dergilerinin bir okuma aracı hâline gelmesi ve diğer dergilerden 

farklı özelliklerle yayınlanması 19. yüzyılın ortalarına denk gelmektedir. Bu zamandan 

sonra çocuk kitaplarına verilen değer çocuk dergilerini de kapsar ve çocuk dergilerinin 

sayısında önemli bir artış olur. Bu alanda ilk girişimleri yapan ve önemli ilerlemeler 

kateden ülkelerin başında ise İngiltere ve ABD gelmektedir (Oğuzkan, 1987: 25). 

“İngiltere’de uzun ömürlü dergilerin çıkışı 19. yüzyılda 

gerçekleşebilmiştir. The Child’s Companion adlı dergi 1824’de 

yayımlanmaya başlamış ve bu yüzyılın sonuna kadar etkinliğini 

sürdürmüştür. En önemli İngiliz çocuk dergilerinden biri olan The 

Children’s Friend ise 1826’da çıkmaya başlamıştır. Başlıca amaçları bilgi 

vermek ve öğretmek olan Infant’s Magazine, The Youth’s MonthlyVisitor 

gibi dergiler de İngiltere’de yayımlanmıştır. Çocuklara yönelik olarak 

1852’de çıkmaya başlayan, The Charm dergisidir. Ahlâkî ve öğretici 

yazılardan çok hayale ve yaratıcılığa dayalı yazılara ağırlık veren bu 

dergiyi The Boy’s Own Magazine izledi. 

Amerika’da ilk çocuk dergisi 1826’da Boston’da yayımlanmış olan The 

Juvenile Miscellany adlı bir dergidir. Çeşitli dinsel toplulukların düşünce 

ve inançlarını yansıtan bu dergiler arasında başlıcaları şunlardır: The 

Children’s Magazine (1829), Youth’s Magazine(1850), Parley’s 

Magazine(1832), The Child’s Friend(1843), The Little Pilgrim(1854), The 

Riverside Magazine(1867), Harper’s Young People(1879).”(Oğuzkan, 

1987: 25-26). 

Ülkemizde ise süreli yayınların yine Tanzimat’la birlikte yayın hayatına başladığı 

görülür. İlk çocuk dergisi Mümeyyiz(1869)’dir. Mümeyyiz ile birlikte 1928 Harf 

İnkılabına kadar yayınlanan diğer çocuk dergilerinin benzer yönleri “ dergide yer alan 

hikâye ya da kıssaların edebiyat kaygısı taşımayan, çocuklara ahlâklı, çalışkan, faziletli 

insan olmayı öğütleyen bir çeşit nasihatname hüviyetinde olmalarıdır.” (Şimşek, 2011: 

49). 

Çocuk dergilerindeki içerikle ilgili bu gelişmeleri Ferhan Oğuzkan şöyle 

özetlemektedir: 

“Çocuk dergileri, 19. yüzyılın ilk yarısında daha çok öğretici yazılara, 

masal ve hikâyelerle dinsel konulara önem vermişler, yüzyılın ikinci 

yarısında ise hayal ürünü yazılar yanında olgusal ve gerçekçi yazılara 

öncelik tanımışlardır. Başlangıçta çok dar ve seçkin bir çocuk kitlesine 

seslenen çocuk dergileri, içerik bakımından meydana gelen bu gelişmenin 

bir sonucu olarak geniş ölçüde orta tabaka halk çocuklarının gereksinim 

ve ilgilerini karşılama çabası içine girmiş durumdadırlar. Çağdaş çocuk 

dergilerinde yazarların güncel ve toplumsal sorunlara ilişkin konulara 

yöneldikleri görülmektedir.” (1987: 27). 



59 

 

Mümeyyiz ve devamında yayınlanan süreli yayınlar yıllar sonra yapılan titiz 

çalışmalar neticesinde çocuk edebiyatı tarihine kazandırılır. Nitekim dergilerin ve 

gazetelerin hasar görmüş olması, bazı sayılarına ulaşılamaması gibi olumsuzluklar bazı 

bilgilerin eksik kalmasına yol açmaktadır. Yaşanan olumsuzluklara rağmen İsmet Kür’ün 

süreli yayınlar ile ilgili yaptığı “Türkiye’de Süreli Çocuk Yayınları” adlı çalışma çocuk 

edebiyatındaki dergilerle ilgili önemli bilgiler içermektedir. Bu çalışmadan notlar 

aşağıdaki tabloda gösterilmektedir: 

Tanzimat’tan Cumhuriyete Kadar Yayınlanan Çocuk Dergileri 

Dergi Adı 
Miladi 

Yayın Yılı 

Hicri 

Yayın Yılı 

Yayınlanan 

Sayı 
Sayfa Sayısı 

Mümeyyiz 1869 1286 49 4 sayfa 

Sadâkat 1875 1291 6 4 sayfa 

Eftâl 1875 1291 13 4 Sayfa 

Arkadaş 1876 1292-1293 13 ? 

Çocuklarla Arkadaş 1882 1298 11 16 Sayfa 

Vâsıta-yi Terakki 1883 1299 4 6 sayfa 

Çocuklara Kırâât 1883 1299 18 ? 

Çocuklara Talim 1887 1303 9 ? 

Çocuklara Mahsus 1896 1312 5 8-16 Sayfa 

Çocuklara Rehber 1897 1314 166 ? 

Çocuk Bağçesi 1904 1320 43 ? 

Musavver Küçük 

Osman 
1909 1325 

Bulunabilen 3 

Sayısı Var. 
? 

Arkadaş 1909 1325 14 32 Sayfa 

Çocuk Dünyası 1913 1329 73 8 

Çocuk Yurdu 1913 1329 7 ? 

Mektepli 1913 1329 En az 39 sayı ? 

Çocuk Duygusu 1913 1329 50 ? 

Türk Yavrusu 1913 1329 2 4 

Çocuk Bahçesi 1913 1329 19 ? 

Çocuk Dostu 1914 1330 11 ? 

Hür Çocuk 1918 1334 2 8 



60 

 

Bizim Mecmuâ 1922  27 8 

Çocuk Postası 1923 1339 2 8 

Yeni Yol 1923 1339 65 40 

Haftalık Resimli 

Gazetemiz 
1924 1340 7 ? 

Sevimli Mecmua 1925 1341 13 ? 

Çocuk Dünyası 1926 1329 30 ? 

Çocuk Yıldızı 1927 1330 9 30 

 

(Kür İsmet, Türkiye’de Süreli Çocuk Yayınları, Ankara, 1991) 

Cumhuriyetin ilanına kadar olan yıllarda basılan ve tabloda gösterdiğimiz çocuk 

dergilerine dair genel bir değerlendirme şöyle yapılabilir: İlk çıkan çocuk dergileri 15 

günde bir çıkması rağmen uzun soluklu olamamaktadır. Sayfa sayıları da sonraki çıkan 

dergilere göre daha azdır. Dergilerde tefrika usulü yayınlar büyük yer tutmaktadır. Hemen 

hemen bütün dergilerde farklı yazı türleri yer almakta, dergilerde kullanılan dil dönemin 

özellikleri dolayısıyla ağır bir nitelikte seyretmektedir. İmlâ ve noktalama işaretleri yok 

denecek kadar az kullanılmıştır.  Bazı dergiler bir müddet yayın hayatına devam etse de 

yaşanan zorluklar sebebiyle bir müddet sonra yayın hayatlarına ara vermişlerdir. Yapılan 

küçük değişikliklerle tekrar yayın hayatına dönen dergiler ise istenilen sayılara 

ulaşamadan yayın hayatına son vermişlerdir (Kür,1976: 412-415). 

İlk çıkan çocuk dergilerindeki bu genel özelliklerin değişiminde öncü olan, çocuk 

edebiyatını gazete ve dergi şeklinde bağımsız olarak ele alan ise Mehmet Şemsettin’dir. 

Mehmet Şemsettin’in çocuklara yönelik anlatım tarzı ve farklı yazı tipleri ile çocuk 

dergilerini, gazetelerini zenginleştirme çabaları ses getirir. Gazete ve dergileri de bir 

öğretim aracı olarak gören Mehmet Şemsettin çocuk dergilerindeki dili şöyle ifade eder: 

“Size söyleyeceğim şeyleri daima böyle lakırdı eder gibi söyleyeceğim. Ta ki, 

okuduğunuzu kendi kendinize anlayabilesiniz. Yazacağım şeylerse asla can sıkmaz. Sizi 

hem eğlendirir hem de size fayda verir. Bu sebebe mebnidir ki gazetemin ismini Arkadaş 

koydum.” Nitekim Mehmet Şemsettin’in bu söylemleri doğrultusunda dil ve imlâya 

gösterilen özen artar. Mehmet Şemsettin tek yazar olarak 14 sayı devam ettirdiği 

“Arkadaş” dergisinden sonra ise “Çocuklara Talim, Çocuklarla Arkadaş” adlı dergilerini 

de yayınlar (Aktaran: Enginün, 1987: 40). 



61 

 

Cumhuriyetin ilanından sonra çeşitlenmeye ve farklılaşmaya başlayan süreli 

yayınların niceliği ve niteliği de değişim göstermiştir. 1924 yılında yayın hayatına 

başlayan Cumhuriyet Gazetesi’nde ilk kez "Çocuk Sütunu" başlığı ile çocuklara mahsus 

yayınlar gerçekleştirilir. Cumhuriyet Gazetesi’nde yayınlanan “Çocuk Sütunu”, 1930 

yılında sonra tam sayfa olarak düzenli bir şekilde Çocuk Sayfası adıyla yayınlanır. Vakit 

Gazetesi yine 1926 yılında "Çocuk Sayfası" bölümünü başlatır ve ilk defa “Çocuk 

Ansiklopedisi” nin yayınlandığını duyurur. Ayrıca Vakit Gazetesi Himaye-i Etfal (Çocuk 

Esirgeme Kurumu) adına çocuklar için maddi yardım yapmaya çağrı yapan gazete olur. 

Hâkimiyet-i Milliye'de de çocuklara mahsus sayfaların yayınlanmasıyla 1930’dan sonra 

yayınlanan gazetelerin ortak özelliği çocuk sayfaları olur (Karal Akgün, 1999: 52-53). 

Bu dönemde Talebe Mecmuası(1923), Çocuk Postası(1923), Sevimli 

Mecmua(1925), Çocuk Dünyası(1926), Çocuk Sesi, Mektepli, Arkadaş gibi dergiler 

yayımlanır. 1936'da Çocuk Esirgeme Kurumu Çocuk Dergisi, sonrasında ise Çocuk ve 

Yuva dergisi çıkar. 1940 ve 1950 yıllarına gelindiğinde ise Yavrutürk, Çocuk Haftası, 

Doğan Kardeş ve Kültür Bakanlığının çıkardığı Elma Şekeri de önde gelen çocuk 

dergileridir. 

“1960'tan ve özellikle 1970'ten sonra da çocuk dergisi bakımından büyük 

bir canlılık ve zenginlik göze çarpar. Bazı gazeteler, bankalar ve çeşitli 

kurumlar çocuklara yönelik dergiler çıkarırlar. 1970 sonrası için sözü 

edilmeye değer çocuk dergilerinin başında, en uzun ömürlü dergilerden 

biri olan Milliyet Çocuk gelir. Türkiye İş Bankası'nca çıkarılan Kumbara 

dergisi de bu arada sayılabilir.” (Kavcar, 1999: 234) 

Özellikle 80’li yıllarda bankalar çocuk dergileri yayımlar. Başak Çocuk (Ziraat 

Bankası), Kumbara (İş Bankası), Şeker Çocuk (Şekerbank), Pamuk Çocuk (Pamukbank). 

Tercüman Çocuk, Türkiye Çocuk, Mavi Kuş, Kervan ve Bando da diğer önemli çocuk 

dergileridir. Niyazi Birinci’ nin önderliğinde uzun soluklu olarak yayın hayatına devam 

eden Can Kardeş dergisi de bu dönemde raflarda yerini alır (Şimşek, 2011: 51). 

2000 yıllara gelindiğinde ise Kırmızı Fare ünlü çocuk edebiyatı yazarlarıyla yayın 

hayatına başlar. Ebe/Sobe, Okyanus, Bilim Çocuk Dergisi, Meraklı Minik, Öncü Çocuk 

Dergisi, Bilim ve Teknik, TRT Çocuk Dergisi, Çoluk Çocuk, Atlas Dergisi, Doğan Kardeş, 

Diyanet Çocuk Dergisi, Milliyet Kardeş, Vakıf Çocuk, Türkiye Çocuk, Tercüman Çocuk, 

Çocuğa Selâm, Kandil Çocuk ve Kumbara gibi dergiler çocuk yazını için bu dönemde 

önemli rol oynamaktadır (Güleryüz, 2013: 251-257; Yalçın ve Aytaş, 2008: 242-261). 



62 

 

Çocuk edebiyatındaki süreli yayınların bu alan için önemi yadsınamaz. İlk çıkan 

dergiden tutun da günümüzdeki son çıkan dergiye kadar çok şeyin değiştiği kesin olmakla 

birlikte bu değişimin nasıl bir seyir izlediği de önem arz etmektedir. İsmet Kür ise bu 

önemi şöyle yorumlamaktadır: 

“Özellikle 1950 yılına kadar bu işi iyice ciddiye almışız. Eski çocuk 

dergilerinin en büyük özelliği, çocuklara gösterdikleri saygıdır. 

Eğlendirme gayretleri yanında, “yararlı” olmayı amaçladıklarına tanık 

oluyoruz. Ortak yönleri başyazılarında, haberlerinde çoğunlukla 

memleketin önemli konularını ele almış olmalarıdır. Bu tutum, çocuklara 

saygı göstermek değil de nedir? Çocukları asla bir sömürü aracı olarak 

kullanmamışlardır.  Çocukların taze heyecanlarını önünü ardını 

düşünmeden kırbaçlamak yerine, onları küçük yaştan memleket 

sorunlarıyla ilgilenmeye alıştırmak çabasını, bu çok önemli çabayı, bu 

günkü çocuk dergilerinde bulamıyoruz.”(1976: 412). 

Benzer bir yorumu ise 1980 sonrasında çıkan çocuk dergileri üzerine kapsamlı bir 

araştırma yapan ve bu dergilerin dağıttığı film, oyuncak vb. araç-gereçleri de inceleyen 

İbrahim Kıbrıs yapar. Ortaya çıkan tabloda, Tanzimat’tan günümüze çocuk dergilerindeki 

değişim, edebî anlamda pek iç açıcı değildir. Nicelik olarak çocuk dergileri büyük bir 

artış gösterse de çocukların ilgisini çekecek nitelikli ürünler bir elin parmaklarını geçmez. 

Zira yüzlerle ifade edilen çocuk dergiciliğinde ‘bir yayın kirliliği’ mevcuttur. Belirli bir 

ilkesi olmayan çocuk dergilerinin dışında kalanlar sayılarını devam ettirebilmek için 

değişik yöntemlere başvurmaktadır. Bu da dergilerin oyun amaçlı, paketinin içinde göz 

alıcı ve özendirici oyuncakların olduğu, albenisi yüksek ama okuma etkinliklerinden uzak 

bir hale gelmesine sebep olmakta, nicelik niteliğe kurban edilmektedir. Oysaki 

çocuklarda “okuma alışkanlığı oluşturacak, onların yazınsal ve kültürel düzeylerini 

yükseltecek” nitelikli yayınlara fazlasıyla gereksinim vardır (Kıbrıs, 2014: 747). 

1.7.7.2 Kitap 

Çocuk edebiyatı, sözlü ya da yazılı ürünlerin belli özellikler çerçevesinde 

oluşturulan türleri ile çocuğa sunulmaktadır. Sözlü edebiyatımızda tekerleme, bilmece, 

sayışmaca, ninni vb. türler; yazılı edebiyatımızda ise masal, hikâye, fabl, şiir, roman, 

tiyatro vb. türler bu işlevi yerine getirmektedir. Bu ürünler hitap ettiği çocukların gelişim 

özelliklerine göre değişiklikler göstermektedir. Genellikle çocuğun yaş özelliklerine göre 

şekillenen türler, onların hayal dünyalarına, duygu ve düşünce alanlarına hitap etme 

gayesindedir. 



63 

 

Bu gaye kitap, gazete, dergi vb. araçlarla çocuk okurlara ulaşır. Bu araçlar 

içerisinde belki de en çok tercih edilen ise kitaptır. Kitaplar önemli bir eğitim aracı 

olmanın yanında çocuğun duygusal, sosyal, bilişsel ve dil gelişimine de önemli katkılar 

sağlar. Kitaplar çocukların dinleme ve anlama yeteneğini geliştirir, kelime hazinesine 

yaptığı katkılarla düşüncelerini ve duygularını ifade etmesini kolaylaştırır. Ana dilini 

doğru ve güzel öğrenmesinde kitapların rolü çok büyüktür. İnsanlık, yardımlaşma, iyilik, 

kötülük, saygı, sevgi, paylaşma, mutluluk, kıskançlık gibi soyut kavramları öğreten 

kitaplar, çocuğun kendini tanımasına, sosyalleşmesine yardımcı olur. Bu yüzden çocuk 

kitaplarında yer alan konu, karakter ve olayların özellikleri çocuğun kişilik gelişimi 

açısından önemlidir (Uzuner Yurt, 2011: 71). 

Çocukların ilk tanıştığı edebî türün önemli olduğunu aktaran Tacettin Şimşek, 

nitelikli bir çocuk kitabının tanımını belirlemeye çalışmaktadır: 

“Çocukta güzellik doğuştan vardır. Güzel bir oyuncak, güzel bir ezgi 

çocuğun ilgisini çeker. Doğuştan var olan bu duygunun geliştirilmesi ve 

ileriki yaşlara taşınması gerekir. Edebiyat; müzik, resim, tiyatro gibi sanat 

dallarından biri olarak çocukta güzellik duygusunu geliştirir. Edebî metin, 

önce taşıdığı ses ve ritimle çocuğu kendine çeker. Çocuk, sözcüklerin 

anlamından önce sesine ilgi duyar. Zira önemli olan duyarlılığın doğallığı, 

dilin güzelliği, metnin sağlamlığı, konunun çocuğa uygunluğu, kurgunun 

çekiciliği ve anlatımın canlılığıdır.” (2014: 15). 

Kitapların çocuklar için önemi reddedilemezken konuyla ilgili benzer bir 

çerçeveyi de Sedat Sever şöyle çizmektedir: 

“Çocuğa seslenen yapıtlar; çocuğun coşkusuna, heyecanına, düşüncelerine 

ve gülmece anlayışına dil ve çizginin anlatım gücüyle ulaşabilmeyi 

başarabildiği oranda, yazılı ve görsel bir uyaran olarak işlevini yerine 

getirebilir. Okul öncesi ve ilköğretim çağındaki çocuklar için hazırlanmış 

nitelikli bir yapıt, çocuğun ilgi ve gereksinmelerini önceleyen bir 

yaklaşımla, onlara düşsel ve düşünsel içerikli yeni yaşantılar kazandırır.” 

(2012: 197). 

1928 Harf İnkılabı ile ülke genelinde başlayan okuma yazma seferberliği çocuk 

edebiyatına da canlılık kazandırır. Özellikle ilkokula giden öğrencilerin kısa sürede 

okumayı öğrenmelerine yardımcı olmak için kitap, gazete ve dergi gibi yayınlara ihtiyaç 

daha da belirginleşmektedir. Kitap ihtiyacı büyük oranda çeviri kitaplarla karşılansa da 

70’li yıllarda yapılan birkaç antoloji çalışması dönemin ihtiyacına bir nebze de olsa cevap 

verir niteliktedir. Bu antoloji çalışmalarını ise şöyle sıralanabilir:  Orhan Ural, Şiirlerde 



64 

 

Çocuk - Çocuk Konulu Şiirlerden Seçmeler, Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

1979. Ferhan Oğuzkan, Çocuklar İçin Şiir Dünyası, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayını, 

1995 (Birinci baskı: Remzi Kitabevi, İstanbul, 1973). Ali Püsküllüoğlu, Kırlangıcın 

Kanat Vuruşu- Çocuklara Günümüz Şiirinden Örnekler, Ankara, 1979. Hüseyin Tuncer 

- İsmet Alpaslan, Şiirlerle Türkiye, Kültür Bakanlığı Yayını, Ankara, 1995 (Kavcar, 1999: 

229- 233). 

Dönemin önemli yayınevlerinin çocuk edebiyatına gösterdikleri ilgiyle beraber 

özellikle çocuk kitaplarındaki artış dikkat çeker. Kitapların türlerindeki çeşitlilik  (masal, 

hikâye, fabl,şiir, roman,tiyatro vb.) çocuk edebiyatının zenginleşmesine de ön ayak 

olmaktadır. Nitekim farklı yaş gruplarına hitap eden farklı türlerde yazılmış birçok kitap 

alana zenginlik katar. 

1.7.7.3 Masal 

Matbaanın icadı insanlığın gelişimde/ilerlemesinde çok şeyi değiştirse de masalın 

tahtını, son 20 yıla kadar, sarsamamıştır. 80’li ve 90’lı yıllara kadar çocukluğunu yaşayan 

herkes masalların unutulmaz cazibesini zihinde muhafaza etmektedir. Sözlü edebiyatın 

bir türü olan masallar tarih sahnesinde hep var olur. Matbaanın icadı ve yayın hayatındaki 

gelişmeler ise masalları kitapların içine alır. 

Masal sözlükte “Kulaktan kulağa nakledilerek zamanımıza kadar gelen ve 

olağanüstü maceralarla, kahramanlıklarla süslenmiş olan hayalî hikâye; öğretici ve öğüt 

verici çocuk hikâyesi, ahlâkî dersler veren, ibret alınabilen alegorik eser” şeklinde 

tanımlanır. Genellikle masallar eğitici, öğretici ve ders verici mahiyettedir. Kendine has 

bir mantığı olan masallar, dili kullanma ve canlandırma yeteneği ile çocukları etkilemeyi 

başaran belki de en önemli türdür. Masallar sayesinde çocuklar hayalleri gerçekle, gerçeği 

de hayalleri ile buluşturmaktadırlar (Ayverdi, 2011: 1971; Yalçın ve Aytaş, 2008: 60). 

Masalın çocuk dünyasındaki yansımalarını çocuk gözüyle anlatmaya çalışan 

Sevinç Çokum’un tarifi de ilgi çekmektedir: 

“Çocukların kendilerine mahsus bir dünyası vardır. Çocuk,  bütün 

eksikliklerini muhtaç olduğu şeyleri hayal dünyasında tamamlamaya 

çalışır. Bunun içindir ki masallar çocuk kahramanlarına yetişkin bir 

kimsenin başarabileceği işler yükler, olmayacak seyahatler yaptırır, 

erişilmez Kaf dağlarına ulaştırır, bilmem hangi ülkenin başına hükümdar 

olarak getirir. Bu yol, herhalde çocuğu yarınki hayatında güçlü, iradeli bir 



65 

 

insan yapabilmek için seçilmiştir. Biraz da hayal ufuklarını 

genişletebilmek için… Masallara hayatın büyütülmüş gölgeleri gözüyle 

bakabiliriz.” (1987: 231) 

Masal derlemeleri ile çocuk yazını 19. yüzyılda önemli gelişmeler kaydederken 

bu tür içinde hayvan masallarının önemli bir yer tutması çocukların, hayvanları çok 

sevmesinden ileri gelmektedir. Kaldı ki geçmiş kültürlerde hayvanların yaşam 

mücadelesi içinde önemli bir yere sahip olması ve masalın sözlü aktarım yoluyla hayatına 

devam etmesi bu durumu kaçınılmaz hale getirmektedir. Hayvanların başından geçen 

olaylarla çocuklara gönderme yapan eserler, çocuğun duygu, düşünce ve hayal dünyasına 

etki yapmaktadır. 

Sadece hayvanların değil birçok farklı kahraman ve olayın yer aldığı masalları 

şöyle sınıflandırmak mümkündür: 

1) Hayvan Masalları 

2) Olağanüstü Yaratık Masalları 

3) Saf İnsan Masalları 

4) Sihir, Büyü ve Olağanüstülüklerden Söz Eden Masallar      

(Yalçın ve Aytaş, 2008: 65-68) 

Ezop Masalları’nın yazıya geçirilmesiyle Doğu kaynaklı masallar çocuk 

edebiyatına hızlı bir giriş yapar. Binbir Gece Masalları, Hint Hayvan Masalları, Kelile 

ve Dimne arka arkaya basılır. La Fontaine’nin (1621- 1695) Ezop Masalları’nı yeniden 

yazmasıyla masal türü başka bir boyuta ulaşır. Zira La Fontaine’nin masalları hâlâ 

dünyada en çok okunanlar arasında yerini korumaktadır. Charles Perrault (1628- 1703) 

yine bu yüzyılda yazdığı masallarla ön plandadır. Uyuyan Güzel, Külkedisi, Çizmeli Kedi 

ve Kırmızı Başlıklı Kız en ünlü eserleridir. 

Fareli Köyün Kavalcısı, Pamuk Prenses ve Yedi Cüceler, Rapunzel, Hansel ve 

Gretel, Bremen Mızıkacıları gibi masalları birçok dünya diline çevrilen Alman Grimm 

kardeşler dünya çocuk edebiyatında da yakından tanınan isimler arasındadır. Halk 

masallarından ilham alarak yazdığı masallarla Hans Christian Andersen (1805- 1875) ise 

Kibritçi Kız, Çirkin Ördek Yavrusu, Bezelye Üstündeki Prenses’i çocukların beğenisine 

sunar (Şimşek, 2014: 24). 



66 

 

Türk çocuk edebiyatında ise masallar zengin sözlü edebiyatımızın getirileri ile 

oldukça geniş bir yelpazede incelenebilir. İslamîyet öncesi ve İslamîyet sonrası 

oluşturulan özgün Türk masal örnekleri mevcuttur. Özellikle İslamîyet’ten sonra 

Mevlânâ’nın Mesnevi’si yazıya geçirilmiş en eski metinler olarak kabul edilebilir. 

Şeyhi’nin Harname adlı eseri ise hayvan masalları içinde önemli bir yere sahiptir. 

Battalnameler, Gazavatnameler ve daha pek çok ürün masal türü içerisinde 

değerlendirilebilmektedir (Yalçın ve Aytaş, 2008: 72). 

Tanzimat’tan sonraki dönemde ise Ziya Gökalp ile başlayan masal yazarlığı, 1945 

yılından sonra Eflâtun Cem Güney (1896- 1981) ile doruk noktasına ulaşır. Bu alanda 

birçok ödüle lâyık görülen yazar Türk masallarının yazıya geçirilmesinde önemli bir rol 

üstlenir. Tek kelime ile hayatını masallara adar. Açıl Sofram Açıl ve Congoloz Baba 

(1949), Bir Varmış Bir Yokmuş (1956), Gökten Üç Elma Düştü (1960), Az Gittim Uz 

Gittim (1961), Hasırcı Baba-Keloğlan (1969), Altın Gergef (1971) ve daha adını 

zikredemediğimiz birçok esere imza atar. Oğuz Tansel (1915- 1994) ise Yedi Devler, 

Konuşan Balıkla Yalnız Kız, Çobanla Bey Kızı gibi eserlerle alana katkı sağlayan bir 

başka yazarımızdır. 

Tarık Dursun K. da masal türünde en üretken yazarlardan biridir. 365 masalı ile 

çocuklara birçok kitap hediye eder. Adnan Özyalçıner, Ahmet Ümit, Ayfer Tunç, Aytül 

Akal, M, Ruhi Şirin, Mevlâna İdris Zengin, Refik Durbaş, Sadık Yalsızuçanlar ve Yavuz 

Bahadıroğlu gibi isimleri çağdaş çocuk edebiyatında masal yazarları olarak görebiliriz 

(Ungan, Arıcı, Şimşek 2011: 218; Şimşek, 2014: 41-42). 

1.7.7.4 Hikâye 

Hikâyeyi gerçekleşmiş ya da gerçeğe yakın olayların, yer ve zaman unsurları 

kullanılarak anlatıldığı kısa yazılar olarak tanımlamak mümkündür. Bu yönüyle edebi 

türler içinde en çok tercih edilenlerden biri de hiç kuşkusuz hikâyelerdir. Çocuk 

edebiyatında da vazgeçilmez bir yere sahip olan hikâyelerin Türk kültüründeki yeri 

başkadır. Halk hikâyelerinin geceleri bir eğlence ama aynı zamanda öğretici bir unsur 

olarak kullanılması yakın bir zamana kadar devam eder. 

“İncinin bir istiridye için önemi neyse, hikâyenin de insanlar için önemi odur” 

diyen Necip Tosun,  toplumların yaşadığı acıları, sevinçleri ve olayları ete kemiğe 

büründürerek anlattığı türün hikâye olduğunu söyler. Hikâye formatının toplumların 



67 

 

birikimlerini yarınlara taşıyan ve aktaran bir tür olduğunu dile getirir. Zira insanlık tarihi 

bile bildiği ilk olayı hikâye türüyle öğrenir: Âdem ile Havva. Bu nedenle halk 

hikâyelerinin yüz yıllarca dilden dile aktarımı ve yaşatılması sonraki dönemlerde ise 

yazıya geçirilmesi, bu türün varlığını sürdürmesine olanak tanır. Ferhat ile Şirin, Tahir 

ile Zühre, Kerem ile Aslı, Yusuf ile Züleyha,Köroğlu, Zal Oğlu Rüstem, Hazret-i Ali 

Cenkleri, Menâkıb-i Seyyid Battal Gazi gibi halk hikâyeleri modern insana ilham kaynağı 

olmaktadır (Tosun, 2005: 213). 

Okullaşma oranındaki artışla beraber çocuklara hem okuma alışkanlığı 

kazandırmak hem de okumayı sevdirmek amacıyla hikâyeler, bir eğitim materyali olarak, 

vazgeçilmez hâle gelir. Çocuk Vakfı’nın yaptığı bir araştırmaya göre hikâyeler en çok 

okunan türlerin başında gelmektedir. Hikâyede diğer bir adıyla öyküde “anlatım, akıcı ve 

sürükleyicidir. Öyküde esas olan insanın güdülenmesi, ilgisinin çekilmesidir. Öyküde 

gereksiz anlatımlar ve abartmalara yer verilmez. Çocuk edebiyatında hikâye, çocukların 

gerçeklik dönemlerine doğru ilgi gösterdikleri bir yazı türüdür.”(Aktaran: Ungan ve 

diğerleri, 2011: 227; Güleryüz, 2013: 389). 

Hikâye türündeki ilk örneklere Tanzimat Dönemi ile birlikte edebiyatımıza yoğun 

olarak giren çeviri eserlerde rastlanır. Şinasi’nin La Fontaine’den yaptığı çevirilerde 

hikâyelerde vardır. Yine Kayserili Doktor Rüştü, hikâye türüne Nuhbetü’l-Etfal adlı 

eserinde yer verir. Tevfik Fikret’in 1909 yılında Satı Bey’in çağrısı üzerine yazdığı 

Ağustos Böceği ile Karınca, Az Tamah Çok Ziyan Verir adlı manzum hikâyeleri ise 

dönemin hikâye ihtiyacı için önemlidir. Bu dönemin en çok okunan hikâyecileri arasında 

Ömer Seyfettin rahatlıkla sayılabilir. Cumhuriyetin ilânından sonraki yıllarda hikâye türü 

daha da gelişirken Kemalettin Tuğcu yaklaşık elli yıl adından söz ettirir. Saadet Burcu 

(1943), Uçurum (1947), Küçük Mirasyedi (1969), Sokak Köpeği (1975), Köydeki 

Arkadaşım (1992), Küçük İşportacı (1995) gibi hikâyeleriyle Kemalettin Tuğcu da çocuk 

edebiyatında yerini alır. 

Ahmet Efe, Ayla Çınaroğlu, Ayla Kutlu, Aytül Akal, Aziz Nesin, Behiç Ak, 

Besim Atalay, Cahit Zarifoğlu,Erdoğan Tokmakçıoğlu, Fatih Erdoğan, Feyza 

Hepçilingirler, Fikret Arıt,, Gökhan Özcan, Gülçin Alpöge, Gülten Dayıoğlu, Hasan Latif 

Sarıyüce, Hasan Nail Canat, İncilâ Çalışkan, İpek Ongun, Mavisel Yener, Mehmet 

Başaran, Mehmet Güler, Melek Güngör, Mevlâna İdris Zengin, Miyase Sertbarut, 

Mustafa Ruhi Şirin, Mustafa Ökkeş Evren, Muzaffer İzgü, Münire Daniş, Necati Tosuner, 

Necip Tosun, Necdet Neydim, Niyazi Birinci, Oğuz Tansel, Rakım Çalapala, Refik 



68 

 

Durbaş, Rıfat Ilgaz, Sadık Yalsızuçanlar, Salih Zengin, Serpil Ural, Sevim Ak, Sulhi 

Dölek, Tacettin Şimşek, Tarık Dursun K., Ülkü Ayvaz, Ümit Kaftancıoğlu, Üzeyir 

Gündüz, Yalvaç Ural, Yaşar Kemal, Yavuz Bahadıroğlu, Yücel Feyzioğlu ve daha birçok 

yazar hikâye türünde eser veren önemli isimlerdir (Şimşek, 2014: 39-52). 

1.7.7.5 Roman 

Çocukluk çağının ilk dönemlerinde çocuklar daha çok masal türünü tercih 

ederken, ‘gerçeklik dönemlerinde’  ise hikâye türündeki eserleri okumayı tercih ederler. 

Roman ise çocukların daha ileriki dönemlerinde tercih ettikleri bir tür olarak karşımıza 

çıkar. Bunun sebebi ise romanda birden fazla olayın karmaşık bir yapıyla verilmesi, 

detaylı bilgilerin veya kahramanların çok olmasıdır. Çocukların bilişsel gelişim 

özellikleri göz önüne alındığında ileriki yaşlarda roman türünü okumaya başlamaları 

doğal bir süreçtir (Yalçın ve Aytaş, 2008: 161). 

Roman kelimesi “romanice” kelimesinden gelir. Latince kökenli bu kelime “Kral 

Konstantin zamanından itibaren Romalıların fethettikleri toprakların tamamı, Romalılara 

ait topraklar” anlamında kullanılmaktadır. Roma’da yaşayanlara ise “roman” kelimesi ile 

hitap edilmektedir. 12. yüzyıldan itibaren ise “roman” kelimesi kullanıldığı anlamlardan 

sıyrılarak bir edebî tür olma yolunda yavaş adımlarla değişimini sürdürür ve bu günkü 

karşılığına kavuşur (Aktaran: Arıcı, 2016: 123). 

Roman “yaşanmış ya da yaşanması mümkün olan olay ve olguları yer ve zaman 

bildirerek anlatan bir sanat türü”; “hayatı en iyi anlatan edebî tür” şeklinde tanımlanabilir 

( Güleryüz, 2013: 409; Ungan ve diğerleri, 2011: 241 ). 

Roman türünün masal ve hikâyeye göre daha yeni olması bazen de hikâye ile 

birlikte zikredilmesi, romanın kendi başına bir tür olarak algılanmasını ve kabul 

edilmesini 19. yüzyıla kadar geciktirir. 19. yüzyılda büyükler için yazılan romanları 

gençlerin ilgi ile okuması çocuk edebiyatında da bu türün fitilini ateşler. Daha sonraki 

süreçte ise çocuk romanları başlı başına bir tür hâline gelir. 

Çocuklar romanlarda karşılaştıkları durum ve olayları kendi hayatları ile 

mukayese etmektedirler. Hayatta karşılaşacakları benzer durumlara verebilecekleri 

tepkileri kestirebilmekte ve deneyim sahibi olabilmektedirler. Bu yüzden çocuk 

romanlarındaki psikolojik ve sosyolojik dengeler çok önemlidir. Çocukların model seçme 

tutkusu, çocuğun ileriki yaşlarındaki kişiliğine etki etmektedir. Romanlardaki 



69 

 

kahramanlarla özdeşim kuran çocukların, beden ve ruh gelişimine uygun olan olaylara ve 

kahramanlara çocuk romanlarında yer verilmesi gerekir. Yine çocuk romanlarında 

diyalogların bol olması, ilgi, heyecan ve kurgusal gelişim zevki uyandırması açısından 

önemlidir (Yalçın ve Aytaş, 2008: 163-164). 

Çocuk ve gençlik edebiyatında roman türünde en çok çevirisi yapılan yazar Jules 

Verne’dir. Aya Seyahat, Kaptan Grant‟ın Çocukları, Denizler Altında Yirmi Bin Fersah, 

Seksen Günde Devriâlem, İki Sene Okul Tatili, Dünyanın Merkezine Yolculuk 

romanlarından sadece birkaçıdır. Carlo Collodi’nin Pinokyo,  Daniel Defoe’nun 

Robenson Crusoe, Jonathan Swift’in Güliver'in Seyahatleri, Lewis Carol’un Alis 

Harikalar Diyarında, Charles Dickens’in David Copperfield ve Oliver Twist, Antoine de 

Saint-Exupéry’nin Küçük Prens romanları çocuk edebiyatında bu türün gelişmesinde 

önemli rol oynayan romanlardır. Michael Ende’nin Momo’su ve Vesconcelos’un Şeker 

Portakalı 1900’lü yıllarda adından en çok söz ettiren romanlar arasındadır (Ungan ve 

diğerleri, 2011: 242). 

Dünyada yaşanan bilimsel ve teknolojik gelişmeler dolayısıyla roman türünde de 

farklı alanlar oluşmaktadır. Bilim kurgu ve fanstastik romanlar son otuz yılda hatırı sayılır 

bir okuyucu kitlesine kavuşur. Çocukların ve özellikle gençlerin bilgisayarla tanışması ve 

internet tutkusu onların okuma alanlarına da yansımaktadır. Cep telefonları ve tabletlerle 

beraber gelinen noktada, bilim kurgu ve fantastik romanlar günümüzün gözde çocuk 

romanları rafında önemli bir yer tutmaktadır. Çocuk romanlarındaki bu gelişmeleri ise 

Karataş ve Fırat şöyle yorumlar: 

“Bilim-kurgu türündeki eserlerin çağımızda çocuklar kadar yetişkinleri de 

etkilediği, sadece yazın alanında değil, sinema gibi görsel bir alanda da bu 

türe ait ürünlerin büyük ilgi gördüğü bilinmektedir. Bilim-kurgunun bu 

derece yaygınlık kazanmasında en önemli etkenler, bilim ve teknikte 

yaşanan hızlı ve büyük gelişmelerle, insanların düşe ve olağanüstü 

olaylara duyduğu ilgidir. Örnek olarak çağımızda uydu aracılığıyla bir 

karıncanın bile bütün hareketlerinin izlenmesi, yapay depremlerin 

gerçekleştirilmesi, canlıların klonlanması vb. bilim ve teknik alanındaki 

hızlı gelişimin göstergelerindendir. Bu tür gelişmeler de insanları 

etkilemekte, onların ilgisini çekmekte ve bilime karşı merak 

uyandırmaktadır.”(Karataş ve Fırat, 2007: 456) 

“Bilim kurgu yazınına ait konular evrende ve zamanda yolculuk, dünya dışı 

yaşamlar, koloniler arası savaş, başka gezegenlerden gelen yaratıklar, kıyamet, dünyanın 

gelecekteki durumu, uygarlık sonrası yaşam, mucizevi buluşlar, robotlar, başkalaşım 



70 

 

geçiren insanlar, klonlama, genetik gibi oldukça geniştir ve giderek genişlemektedir.” 

(Karagöz, 2015: 43). 

Özellikle 1990’lı yılların sonu 2000’li yılların başında seriler şeklinde 

yayımlanmaya başlanan Harry Potter ve Yüzüklerin Efendisi kitapları fantastik romanlara 

çok farklı bir soluk kazandırır. Bu kitapların sinema filmi olarak yayınlanması ise 

beraberinde çok farklı sektörlerin çocuk edebiyatı ile birlikte doğmasına zemin hazırlar. 

Görsellerin sözcüklerin yerini almasıyla gelinen noktayı ansiklopediye benzeten, Yalvaç 

Ural şöyle açıklar: 

“Bilgisayarlar bilim kurgu romanlarından çıkıp, günlük yaşamımıza 

girdiğinden beri, belleklerimizdeki sözlüğün sözlük sayısından daha çok; 

görsel objelerden oluşan bir görüntüler yığını oluştu. Şimdi sözcüklerin 

karşısında görselleri, görsellerin karşısında da sözcükleri olmayan 

anlamsız, adsız bir belleğimiz var. Eskiden beynimiz siyah-beyaz 

sözcükler ve açıklamaları bulunan bir bilgi deposuyken, bilgi çağıyla 

birlikte renklendi; fotoğraf ve illüstrasyon dolu resimli bir ansiklopedik 

sözlüğe dönüştü. İçeriği de tartışma götürür bir ansiklopediye…” (2014: 

786). 

Türk çocuk edebiyatında ise bilim kurgu/fantastik romanlarının en önde ismi 

Gülten Dayıoğlu’dur. Akıllı Pireler (1983), Işın Çağı Çocukları (1984), Ölümsüz 

Ece(1985), Parpat Dağının Esrarı (1989), Midos Kartalının Gözleri (1991), 

Gökyüzündeki Mor Bulutlar (1993), Ganga (1996) ve Alacakaranlık (2003) gibi hayali 

ögelerle yazılmış bilim kurgu romanları ile dikkat çekmektedir (Şimşek, 2014: 44). 

Cumhuriyet döneminde Mahmut Yesarî (1895- 1945) ve Rakım Çalapala (1906- 

1995) çocuk romanında ilk isimler arasında dikkati çeker. Cahit Uçuk (1911- 2004) 

hikâye türünde olduğu gibi çocuk romanında da ilk akla gelen isimlerdendir. Türk İkizleri, 

Gümüş Kanat, Yalçın Kayalar, İran İkizleri, Alın Teri, Esrarengiz Yalı romanlarından 

birkaçıdır. Kemal Binbaşar’ı (1910- 1983) Yonca Kız, Kurbağa Çiftliği; Talip Apaydın’ı 

(1926- 2014) Toprağa Basınca, Dağdaki Kaynak; Yaşar Kemal’i Filler Sultanı ile 

Kırmızı Sakallı Topal Karınca; Fakir Baykurt’u ise Sakarca ve Yandım Ali romanlarıyla 

çocuk edebiyatında anmak gerekir. Günümüzde ise daha çok çocuklar için roman yazan 

isimler şöyle sayılabilir: 

A. Vahap Akbaş, Ahmet Efe, Ayla Çınaroğlu, Ayla Kutlu, Ayşe Sevim, Aytül 

Akal, Bestami Yazgan, Cahit Zarifoğlu, Cemal Süreya, Çetin Öner, Fatih Erdoğan, Fikret 

Arıt, Gökhan Akçiçek, Gökhan Özcan, Hasan Latif Sarıyüce, Hasan Nail Canat, İpek 



71 

 

Ongun, Kemalettin Tuğcu, Mavisel Yener, Mehmet Güler, Miyase Sertbarut, Mustafa 

Ruhi Şirin, Mustafa Ökkeş Evren, Muzaffer İzgü, Münire Daniş, Necati Tosuner, Necdet 

Neydim, Niyazi Birinci, Oğuz Tansel, Rakım Çalapala, Refik Durbaş, Rıfat Ilgaz, Sadık 

Yalsızuçanlar, Sevim Ak, Sulhi Dölek, Tarık Dursun K., Ülkü Ayvaz , Üzeyir Gündüz, 

Yalvaç Ural, Yavuz Bahadıroğlu, Yücel Feyzioğlu (Enginün ve diğerleri, 2000: 90; 

Şimşek, 2014: 44; Sağlık, 2005: 239). 

1.7.7.6 Fabl 

Çoğu araştırmacıya göre masal ile hikâye arasında bir tür olarak kabul edilen fabl, 

Latince “fabula” sözcüğünden gelmektedir. Fablı kıssadan hisse yoluyla ahlak öğretileri 

içeren genellikle bitki ve hayvanların kişileştirilmesiyle oluşan, nesir veya manzum 

şeklinde yazılabilen yazı türüdür.  Aslında masal gibi görünse de başında ve sonunda ders 

verici yanlarının olması fablı farklı kılar (Güleryüz, 2013: 313; Arıcı, 2016: 75). 

Çocuk edebiyatında önemli bir yer tutan fablların Hindistan kökenli olduğu 

araştırmacıların ortak fikridir. Bilinen en eski fabl örneği Pançatantra Masalları olarak 

kabul edilir. Doğu kökenli olan fabl Kelile ve Dimme ile ivme kazanırken, Batı’da Ezop 

ve LaFontaine bu türün örnekleri arasında gösterilmektedir. Türk çocuk edebiyatının ilk 

fabl örneklerini ise Kayserili Rüştü’nün Nuhbetü’l-Etfal adlı eserinde bulmak 

mümkündür. Mevlâna’nı Mesnevi adlı eserinde de fabl türüne rastlanır. Şadî Şirâzî’nin 

Bostan ve Gülistan adlı eserinde manzum tarzda ahlâkî fabllara rastlanır. Şinasî ve Ahmet 

Mithat Efendi batılı yazarların kitaplarından yaptıkları çeviriler ile fabl türünü çocukların 

beğenisine sunan önemli isimlerdir. Sonraki dönemlerde ise Recaizâde Mahmut Ekrem 

de çevirileri ile bu türe katkı sağlar (Bilkan, 2005: 14). 

İbrahim Alâettin Gövsa ise şiir kitapları içerisinde fabl örnekleri de yazmıştır. Ali 

Ulvi Elöve, Siracettin Hasırcıoğlu, Kemal Demiray, M. Fuat Köprülü, Orhan Veli Kanık, 

Vasfi Mahir Kocatürk gibi isimler de fabl türüne çeviri ve araştırmaları ile katkı yapan 

isimlerdir. 

Tarık Dursun K. fabl türünde birçok eser verirken, günümüz yazarlarından Besim 

Atalay, Bestami Yazgan, M. Ruhi Şirin ve Yalvaç Ural fabl türündeki eserlerini okuyucu 

ile buluşturmaktadırlar (Ungan ve diğerleri, 2011: 302-303). 



72 

 

1.7.7.7 Anı (Hatıra) 

Farklı meslek gruplarından tanınmış insanların, yazarların, sanatçıların, 

politikacıların ve bilim insanlarının kendi yaşadıklarını ya da dolaylı yaşantılar yoluyla 

kendilerine sahip kıldıkları olayları, bilgi ve izlenimleri doğrultusunda, gözlemlerini de 

katarak aktardıkları yazı türü anı (hatıra) olarak tanımlanmaktadır. Arapça kökenli olan 

hatıra sözcüğü, “hatırda kalan şey, hatıra gelen” anlamları ile kullanılır. Sözcüğün çoğulu 

“hatırat” olarak kullanılır. 

Akıcı, içten, sade ve açık bir dille yazılan anılar, nesnel olarak aktarılmalı, olaylar 

ve bilgiler gelecek nesillere ders verici mahiyette olmalıdır. Çocuk edebiyatında diğer 

türler kadar olmasa da anı türünde kitaplar vardır. Çocuklar için yazılan anılarda 

mübalağadan kaçınılmalı, ayrıntılı betimlemelerden uzak durulmalıdır. Anlatılan olaylar, 

çocuklar için örnek oluşturmalı, istenilen ve beklenilen davranışları kazandırma amacını 

gütmelidir (Ungan ve diğerleri, 2011: 284- 287). 

Türk edebiyatında çok sayıda anı türünde kitap yazılmasına rağmen çocuk 

edebiyatında durum tam tersidir. Anı türünde çocuklar için yazılmış kitap çok azdır. Bu 

konuda en önemli kaynaklardan biri de Mustafa Kemal Atatürk’tür. Atatürk’ün yaşamına 

dair anılar çocuklar için farklı yazarlar tarafından kaleme alınmıştır. Bunun dışında 

büyükler için yazılan anıların sadeleştirilerek çocuklar için uyarlanması anı türünün 

çocuk edebiyatında yer almasına olanak sağlamaktadır. Satı Erişen ’in, Ahmet Rasim’e 

ait “Falaka” adlı eserinden uyarladığı “Falaka ve Gecelerim” , Muallim Naci’nin 

sadeleştirerek çocukların beğenisine sunduğu “Ömer’in Çocukluğu” bu eserlere örnek 

gösterilebilir. Ömer Seyfettin’in Falaka, Kaşağı, Ant ve Forsa adlı eserleri de anı 

görünümlüdür. Aziz Nesin’in, Bu Yurdu Bize Verenler ve Ben de Çocuktum kitapları anı 

türünde yazılmıştır. Halide Nusret Zorlutuna’nın Benim Küçük Dostlarım, Mehmet 

Çınarlı’nın Hatıraların Işığında, Ahmet Köklügiller’in Türk Yazarlarından Çocukluk 

Anıları ve Yalvaç Ural’ın Tembeller Orkestrası/ Sakız Çocukları son dönem çocuk 

edebiyatında anı türünde yazılmış eserlerdir.(Aktaran: Arıcı, 2016: 155-158). 

1.7.7.8 Gezi Yazısı 

Sözlükte “genellikle şehirler veya ülkeler arası yolculuk, seyahat” şeklinde 

tanımlanan gezi kelimesi, edebiyatta ise gezi yazısı şeklinde bir yazı türünün adı olarak 

kullanılır (Ayverdi, 2011: 1061). 



73 

 

Çok eski zamanlardan beri seyyahların, gezip gördükleri yerleri incelemeleri ve o 

yerle ilgili bilgileri aktaran gezi yazıları çocuk edebiyatında kullanılan bir türdür. 

Özellikle öğretici yönü ağır basan bu tür eğitim ve öğretimin de vazgeçilmez 

unsurlarındandır. Öğrencilere tarih, başka toplumların inanç ve yaşayışları, sanat, mimarî 

ve daha birçok konuda bilgi veren gezi yazıları çocuklar için son derece faydalı bilgiler 

içerebilmektedir. Zira çocukların bu tür yazılar okumaları onların genel kültürünü, hayal 

gücünü, düşünce üretebilmelerini, yorum ve gözlem becerilerini, keşfetme yeteneklerini 

geliştirebilmektedir. Özellikle 12- 16 yaş grubundaki gençlerin bu türe çok ilgi gösterdiği 

bilinmektedir. Günümüzde ise yaygınlaşan cep telefonu ve bilgisayar kullanımı gençlerin 

serüvenlere atılma hevesini perçinlerken onları bu tür kitaplara daha çok yöneltmektedir 

(Güleryüz, 2013: 423; Yalçın ve Aytaş, 2008: 191). 

Ünlü seyyahlar arasında İbn-i Fadlan, İbn-i Batuta, Evliya Çelebi, Seydi Ali Reis, 

Marko Polo gibi isimler sayılabilir. Özellikle Evliya Çelebi’nin eserlerinin çocuklar için 

uyarlanmış şekilleri günümüzde en çok tercih edilen gezi yazısı kitaplarıdır. Tanzimat 

döneminde Ahmet Mithat Efendi’nin Avrupa’da Bir Cevelan, Ali Bey’in Seyahat Jurnali 

çağdaş çocuk edebiyatı gezi yazıları örnekleri arasında gösterilebilir. Sonraki dönemlerde 

ise Cenap Şahabettin’in Hac Yolunda ve Afak-ı Irak, F. Rıfkı Atay’ın Deniz Aşırı ve 

Taymis Kıyıları, Ahmet Haşim’in Frankfurt Seyahatnâmesi adlı eserleri gezi yazısı 

türüne örnek verilebilecek kitaplardır (Güleryüz, 2013: 424). 

Günümüz çocuk yazınında ise bu türe olan ilgi son yıllarda artmakla birlikte yine 

de istenilen düzeyde değildir. Hasan Latif Sarıyüce’nin Anadolu’ya Açılan Pencere 

(1984) ve Balkan Seyahatnamesi (2003), Yavuz Bülent Bâkiler’in Türkistan Türkistan 

(1986) ve Üsküp’ten Moskova’ya, Rıdvan Canım’ın Mostar’dan Tiflis’e (2002) ve Hayal 

Şehirler (2011), Beşir Ayvazoğlu’nun Alatav’dan Şardağı’na (2008) kitapları çocuk 

edebiyatı içerisinde değerlendirilir. Ancak gezi yazısı türü denilince günümüzde Gülten 

Dayıoğlu yükü omuzlarına almış gibidir. Bambaşka Bir Ülke Amerika’ya Yolculuk 

(1990), Efsaneler Ülkesi Çin’e Yolculuk (1990), Kangurular Ülkesi Avustralya’ya 

Yolculuk (1991), Okyanuslar Ötesine Yolculuk (1992), Kenya’ya Yolculuk (1993), 

Mısır’a Yolculuk (1994), Kaf Dağının Ardına Yolculuk (2000), Güney Pasifik Adaları’na 

Yolculuk (2002), Gizemli Buzullar Kıtası Antarktika ve Patagonya’ya Yolculuk (2006), 

Tüm Zamanların Gözdesi Hindistan’a Yolculuk ve Nepal Gezisi (2006) adlı kitapları 

çocuklar ve gençler için gezi yazısı türünde verdiği eserleridir (Şimşek, 2014: 50). 



74 

 

1.7.7.9 Deneme 

Deneme, okuyucuyu edebî türler arasında düşünmeye ve düşünceler arasında 

ilişki kurmaya yönlendiren bir tür olarak karşımıza çıkar. Analiz ve değerlendirme 

becerilerini geliştiren denemeyi Nesrin Mengi şöyle tanımlar: 

“Deneme birey ya da toplumun yaşamının bilimsel ya da güncel bir konusu 

üzerine anlaşılması kolay, ancak sanat ve bilgi düzeyi bakımından 

derinlikli, düşünce boyutuyla olduğu kadar duygu ve estetik yönden de 

doyurucu, bilinçli bir öznellikle kaleme alınmış bir edebiyat türüdür.” 

(2005: 353). 

Deneme yazmak için çok geniş bir dünya görüşüne, sanat, felsefe ve edebiyat 

alanında ise zengin bir kültüre sahip olmak gerekir. Sürükleyici ve özgün bir anlatım 

deneme yazarının kalemini güçlendirirken, okurun kültürünü ve bakış açısını 

zenginleştirir. Gerçeklik, kural ve yöntemlere uymak gibi zorunluluklar olmadığı için 

yazar duygu, düşünce, inanç, tutku ve deneyimlerini daha rahat dile getirir (Şahbaz, 2008: 

193). 

Çocuk edebiyatında son dönemlerde yaygınlaşmaya başlayan deneme türü, 

ilkokul ders kitaplarında da daha çok yer almaya başlar. Çocukların yazı yazmaya 

yönlendirilmesinde de deneme türü rahatlıkla kullanılmakta ve öğrenciler tarafından 

tercih edilen bir tür olmaktadır. Daha rahat yazabilecekleri bir tür olduğu için denemeyi 

yazılarında sıkça kullanan öğrenciler, deneme türündeki kitaplara da yönelmektedir. 

Edebiyat alanında bu türde birçok eser bulunmasına rağmen çocuk edebiyatında ne yazık 

ki bu sayı çok azdır. 

Dünya edebiyatında deneme türünü ilk ortaya çıkaran Fransız yazar 

Montaigne’dir. Alain, Bacon, Albert Camus, Andre Gide ve Bertrand Russel deneme 

tarzında eserler yazan ünlü isimlerdir. Türk edebiyatında ise Nurullah Ataç başta olmak 

üzere, Suut Kemal Yetkin, Sabahattin Eyüboğlu, Oktay Akbal, Salâh Birsel, Vedat 

Günyol, Cemal Süreya ve Şevket Rado deneme türünün öncü isimleridir. 

Çocuk edebiyatında ise deneme türüne Aritmetik İyi Kuşlar Pekiyi adlı eseri ile 

Cemal Süreya, Aşk Olsun Çocuğum Aşk Olsun’la M. Ruhi Şirin, Temel Reis Ispanağı 

Yoğurtsuz Yer’le Yalvaç Ural, Göğe Çizilen Resimler ile A.Vahap Akbaş, Kim Kime Dum 

Duma’yla Gökhan Özcan, Vay Canına ile M. İdris Zengin örnek gösterilebilir (Ungan ve 

diğerleri, 2011: 295). 



75 

 

1.7.7.10 Şiir 

Şiir türünü diğer edebî türler gibi tam bir kalıba sokmak ve çerçevesini çizmek 

pek mümkün gözükmemektedir. Çok farklı şiir tanımlamalarının varlığı ve şiir 

kavramının mahiyetindeki öznellik araştırmacıların işini zorlaştırmaktadır. Şiiri 

anlamlandırabilmek, algılayabilmek ve çözümleyebilmek için çok farklı verilere de sahip 

olmak gerekmektedir. Valery’nin “dil içinde dil” dediği şiir, anlam yoğunluğu ile kendine 

özgü nitelikleri bünyesinde barındırmaktadır (Aktaran: Arıcı, 2016: 99). 

“Şiir duygulara hitap eden, orada kök salıp yeşeren, meyvesini hayallerle süsleyip, 

ahenkle sergileyen bir sanattır” tanımlamasını yapan Yalçın ve Aytaş, şiirin soyut ve 

müzikal yönüne vurgu yapar. Özel ise imgelerin önemine dikkat çekerek şiir için şunları 

söyler: “Şiir hayatiyeti korumak için ortaya atılır. İnsanda savunulmaya değer, canlılığını 

korumaya değer bir şeyler olduğuna içten içe ve kesinlikle inanıldığı zaman şiir serpilir 

ve çiçek açar.” (Yalçın ve Aytaş, 2008: 207; Özel, 1994: 15). 

“Çocuklar, çeşitli yazınsal türleri okumaya ve yazınsal bir deneyim kazanmaya 

açıktırlar. Onların, yazınsal metinler ile elde ettikleri insanı ve yaşamı tanımaya dönük 

deneyimlerin gittikçe çeşitlenmesi gerekir. Bunun için de yazınsal türlerin en özgün 

ürünlerine gereksinim vardır.” Nitekim bu türlerden şiir, çocuğun estetik, ritim ve soyut 

düşünme becerilerine kadar birçok algıyı harekete geçiren özgün bir yapıdır. Çocuğun 

evrilme sürecinde, içten ve yalın bir anlatımla çocuk duyarlılığını yakalayan bir şiir çocuk 

için çok şeydir (Sever, 2012: 31-32). 

Şiir, “İnsanın imgelem zenginliğinin ve yaratıcılığının dilde somut olarak verildiği 

en etkili söylem türlerinden biridir ve doğası gereği de çocuklara çok yakındır.” Zira 

şiirler çocuğun dikkatini hemen çekmekte ve çocukta okuma isteği uyandırmaktadır. 

Yaratılıştan var olan ritim duygusunu da besleyen şiir, bir oyuncağın kulakta kalan tınısı 

gibi çocuk için cazip bir tür olmaktadır (Sivri, 2007: 651). 

Diğer edebî türlerde olduğu gibi şiir bilgi aktarmak amacıyla yazılmaz. Şiirin 

kendine özgü bir dili ve ahengi vardır. Şiir, yoğun düşlerden, duygulardan, özlemlerden 

oluşturulmuş bir üründür. Kendine has bu yoğunluk, düşsel olarak kurgulanmış bir 

dünyayı da beraberinde getirir. Bu yüzden de “her çağ kendi şiirini yaratır.”(Güleryüz, 

2013: 362). 



76 

 

Okul öncesi ve okul çağı çocukları için şiir, özellikle şiir okuma, heyecanı ritim 

duygusu ile birleştiren bir dokunuştur. Şiir çocuğun hayal dünyasında çok farklı renklerle 

karşılık bulabilir. Bu yüzden de zihinlere ince bir dokunuşu naifçe yapar. 

Çocuk şiirlerinde ele alınan konu yaş seviyesine göre farklılık gösterebilir. Şiir, 

çocuğun anlama ve algılama seviyesine hitap etmeli, kelime hazinesi ve ahenk özellikleri 

ile özgün bir üslubu ortaya koymalıdır.  Şiir aracılığı ile çocuğa vatan, millet, bayrak 

şuuru; anne- baba, doğa, insan sevgisi gibi konularda bilinç kazandırılmalıdır (Ungan ve 

diğerleri, 2011: 260). 

Tanzimat ile birlikte çocuk edebiyatına yöneliş başlasa da şiir alanında ilk ciddi 

çalışmalar Alâattin Gövsa’dan gelir. Çocuk Şiirleri adlı eserini 1911’de yayınlar. Daha 

öncesinde Tevfik Fikret, Şermin adlı şiir kitabında “çocuğun ruh dünyasına inerek, onu 

onun diliyle anlatmaya” gayret gösterir. Bu yüzden çoğu araştırmacı “Şermin” eserini 

çocuk edebiyatının ilk şiir kitabı olarak kabul eder. Ali Ulvi Elöve ise yaptığı şiir çevirileri 

ve kendi yazdığı şiirleri bir araya toplayarak, Çocuklarımıza Neşîdeler adıyla yayınlar. 

M. Emin Yurdakul, Ziya Gökalp, Fuat Köprülü, Celal Sahir Erozan çocuk edebiyatında 

şiir türüne katkıda bulunan şairlerimizdir (Yalçın ve Aytaş, 2008: 209). 

Cumhuriyet’le birlikte çocuk şiirine yönelen şairlerin sayısı da artar. M.Faruk 

Gürtunca, Orhan Seyfi Orhon, Hasan Ali Yücel, M. Necati Öngay, Şükrü Enis Regü, 

Mümtaz Zeki Taşkın, H. Fahri Ozansoy, İsmail Hakkı Talas, Ceyhun Atıf Kansu ve Faruk 

Nafiz Çamlıbel bu dönemin şairleri olarak sayılabilir. Yine bu dönemde Orhan Veli, 

çocuksu olanı keşfetme gayretleri ile şiirler yazar. Orhan Veli Kanık, Robenson, Rüya, 

Bayram, Gözlerim, Gemilerim, Kızılcık, Dalgacı Mahmut, Macera, Tereyağı vb. şiirleri 

ile çocuk edebiyatında adından söz ettirir (Şimşek, 2014: 37-38). 

Cahit Zarifoğlu’nun çocuk edebiyatındaki yeri önemlidir. Değişik türlerde 

çocuklar için yazan Zarifoğlu, şiiri de ihmal etmez. Şiirlerinde çocukların dünyalarına 

iner, onlar gibi düşünmeye ve hayal etmeye çalışır. Gülücük ve Ağaç Okul adlı şiir 

kitapları çocuklar için çok farklı renkleri barındırır. “Ninni, masal, balon, oyuncak, 

uçurtma” gibi çocuğa özgü kavramlar, kültürel unsurların harmanlanmasıyla 

Zarifoğlu’nun şiirlerinde hayat bulur (Çelebioğlu, 2005: 420). 

“Anneciğim büyüyorum ben şimdi,  

Büyüyor göllerde kamış. 

Fakat değnekten atım nerede 



77 

 

Kardeşim su versin ona, susamış.” 

Fazıl Hüsnü Dağlarca (Aktaran: Şimşek, 2014: 39) 

Dizeleri ile ‘çocuklara özgü duyarlılığı’ dilin inceliklerini de kullanarak veren 

Dağlarca, çağdaş çocuk edebiyatında şiir türünde adından sıkça bahsettirir. 

Dağlarca,“tekerleme tadındaki ritmik söyleyişleri ile oyun, aile, doğa ve hayvan sevgisi 

gibi duyguları öne çıkarır.” Dağlarca’nın Kuş Ayak: Açıl Susam Açıl(1967), Kuş Ayak: 

Boyalı Ses (1971), Okulumuz 1’deki, Okulumuz 3’teki (1999), Bitkiler Okulu (1995), 

Oyun Okulu (1998) ve daha birçok çocuk şiiri dikkati çeker. Arka Üstü, Yeryüzü 

Çocukları, Balina ile Mandalina, Yazıları Seven Ayı,Kaçan Uykular Ülkesi gibi eserleri 

ise şairin şiirlerini topladığı nadide yapıtlarıdır (Şimşek, 2014: 39). 

Günümüzde ise çocuk şiirinde nicel anlamda bir artış olmaması üzücüdür. 

Bestami Yazgan’ın “Çocuk Şiirleri, Gökkuşağı Sevinci, Yıldızlara Astık Yüreğimizi, Kutu 

Kutu Pense”, Gökhan Akçiçek’in “Bulutlar Örtmese Güneşi, Bülbül Deresi Şiirleri, 

Çocuklara Ölüm Yakışmaz, İnce Hüzünler Senfonisi, Her Harfin Bir Şiiri Var”, Mevlâna 

İdris’in “Kuş Renkli Çocukluğum, İyi Geceler Bayım”, Mustafa Ruhi Şirin’in “Gökyüzü 

Çiçekleri, Çocuk Kalbimdeki Kuş, Yıldız Sayan Ağaç, Dünyanın En Güzel Yeri, Harflerin 

Kardeşliği”, Ülkü Tamer’in “Masal Şiirleri”, Yalvaç Ural’ın “Sincap, Müzik Satan 

Çocuklar, Kulağımdaki Küçük Çan” adlı eserleri son dönem şiir kitapları olarak 

sayılabilir (Enginün ve diğerleri, 2000: 111). 

1.7.8 İslâmî Çocuk Edebiyatı 

Edebiyat ve çocuk ilişkisini incelemeye başladığımız andan itibaren geldiğimiz 

noktada iki kavramın beraberliğini ve etkileşimini belirlemeye çalıştık. Edebiyatın 

hayatımızdaki yeri mevzu olunca bazı insanların aklına ilk vahiy “Yaratan Rabb'inin 

adıyla oku. O, insanı ‘alak'tan (aşılanmış yumurtadan) yarattı. Oku, kalemle (yazmayı) 

öğreten, insana bilmediğini belleten Rabb'in sonsuz kerem sahibidir.” gelir (Alak Sûresi, 

1-5). Zira edebiyatın iki ana unsuru da yazmak ve okumaktır. 

Edebiyat tarihi sınıflamalara tabii tutularak incelediğinde “çocuk” kavramının hep 

karşımıza çıktığı görülmektedir. Çünkü çocukluk hayatımızın bir bölümü olarak 

“Yaratıcı” tarafından takdir edilmektedir. İlk insanlar Hz. Âdem ve Hz. Havva dışında 

bütün insanların çocukluk dönemi vardır. Doğar, büyür ve ölür, diye tanımlanan insan 

büyüme kavramının bir noktasına kadar belli süreçlerde çocukluğunu geçirir. Çocukluk 



78 

 

diğer dönemlere ayna tutma özelliğine sahip olduğu için edebiyattan da ayrı 

düşünülemez. Çünkü “edebiyat, hayatı yansıtan bir aynadır.”(Evren, 2005: 309). 

Aslında çocuk, çocuk edebiyatı ve çocuk edebiyatı tarihi ile varmak istediğimiz 

noktada edebiyatın çocuktan, çocuğun da edebiyattan ayrılamadığı görülmektedir. Şu 

aşamada ise çocuk edebiyatında dinî yaklaşımlara girmeden evvel çocuktaki dini 

eğilimleri incelemenin ön şart olduğu söylenebilir. 

Çocuk, anne karnındaki oluşumdan başlayarak dünyaya gelme sürecinden sonra 

bile gelişimi tamamlanmamış bir varlıktır. Çocuğun biyolojik, fiziksel ve psikolojik 

gelişim aşamalarını tamamlayabilmesi için uzun bir zamana ihtiyacı vardır. Biyolojik 

gelişim belli yaşlara kadar etki alanını sürdürse de çocuktaki diğer gelişim boyutları 

süreklilik göstermektedir. Öğrenme, sosyalleşme, kültürel ve psikolojik gelişimin 

tamamlandığı yahut sona erdiği pek iddia edilemez. Bu yüzden evrilen çocuğu çeşitli 

şekillerde yoğurmaya çalışan anne-baba ve toplum, onu terbiye etmeye, istenilen ve 

beklenilen insan tipini oluşturabilmeye çalışır. Bu aşamada devreye giren en önemli 

faktörlerden biri de hiç kuşkusuz dinî yaklaşımlardır. 

Sürekli sorgulayan, kendini ve dış dünyayı tanımaya çalışan çocuk, fıtratı gereği 

devamlı bir çaba içindedir. Bu çaba içerisinde çocuğun dinî eğilimlerinin ne şekilde 

oluştuğu tartışılmaya devam etmektedir. Bazı araştırmacılara göre din ile çocuk birbirine 

yabancıdır. Çünkü din toplumların ürünü olarak ortaya çıkmıştır. Bazılarına göre ise din 

çocuğun fıtratında vardır. “Kendini güçsüz ve yardıma muhtaç hisseden çocuk kendine 

yardım edecek ve kendini koruyacak sınırsız bir kuvvet arayışı olduğunu, çocuğun 

sonsuzluğa karşı duyduğu özleminden dolayı dinî inanca kolayca yöneldiğini, sonsuz 

kudret sahibi Allah’a inanmakla kendini güçlenmiş hissettiğini, ilahi kudreti durmadan 

aradığını” iddia eden araştırmacıların sayısı da oldukça fazladır (Yavuz, 1987: 273). 

Doğuştan samimi olan çocuk kendisine anlatılanlara hemen inanır. İtiraz etmeden, 

düşünmeden ve şüphe duymadan kabul eder. Bu yüzden din ile ilgili kendisine öğretilen 

şeylerin tesirinde kalır. Sorgulayıcı yönü ile dinî dünyanın içine giren çocuk manevî 

dünyasını da kurmaya başlar. Zira inançla birlikte gelen çoğu öğretiye hayatında ihtiyaç 

duyar. Ailesinde öğrendiği ilk dinî bilgiler büyüdükçe başka faktörlerle devam eder. 

İnanç, çocuğu iyiden iyiye etkilemeye başladıkça “Allah’ın kendi yakınlığını veya 

kendisinin Allah’a yakınlığını hissettikçe hayatı iyi, güzel veya yaşamaya değer bulacak 

ve o ölçüde de yaşama gücü artacaktır.” (Yavuz, 1987: 274). 



79 

 

İslam dininin temel kaynakları Kur’ân-ı Kerim ve Hz. Muhammed’in (s.a.v) 

sözleridir. Kur’an-ı Kerim’de değişik kelimeler vasıtasıyla “çocuk” kavramı geniş bir 

şekilde ele alınmıştır. Hz. Muhammed’in (s.a.v)  çocuklara olan ilgisi ve onlara verdiği 

değer ise hayatının her döneminde çocuklara gösterdiği davranışlardan anlaşılmaktadır. 

Hz. Muhammed’in çocuklarla ilgili hadisleri de oldukça fazladır. “Çocuk bulunmayan bir 

hanede bereket yoktur.”,   “Çocuk kokusu cennet kokularındandır.” vb. hadisler çocuğun 

din içerisindeki önemine işaret etmektedir. Yine Hz. Muhammed (s.a.v) “Kimin çocuğu 

varsa onunla çocuklaşsın” derken ‘çocuk duyarlılığına, çocuksuluğa ve çocuğa göreliğe’ 

vurgu yapar gibidir (Aktaran: Çalışkan, 2001: 414). 

Toplumsal değerlerin nesiller arası aktarımında kullanılan ögelerden eğitim, 

şüphesiz listenin başında gelir. Bu değerleri oluşturan unsurlardan biri de dindir. İslâm’da 

çocuk günahsız olarak doğar ve belli bir yaşa kadar da günahlarından dolayı mesul 

tutulmaz. Temiz ve saf olan çocuğu şekillendiren ilk önce anne ve babasıdır. Daha sonra 

ise sosyal ve kültürel çevre devreye girer. Büyüklerin telkinleri ile elde ettiği değerleri, 

davranış modelleri içerisinde hayatına yansıtır. “Bu değer ölçülerini belirleyen en önemli 

kaynak dindir. Dinin nihaî hedefi insanın mutluluğu olduğuna göre, din eğitiminden 

beklenen gaye; yaş, cinsiyet, kültür farklarını gözeterek, insanın bu mutluluğu elde 

etmesini” sağlamaktır (Yıldız, 2012: 368). 

Din hayatın içindeki yapı taşlarındandır ve dinî eğitim çocuğun önemli 

ihtiyaçlarındandır. Edebiyat ve çocuk edebiyatı ‘var olandan’ beslendiği için İslamî çocuk 

edebiyatından da bu aşamada söz etmek mümkündür. Evren bu konu ile ilgili; 

“Din ülkelerin inanç ve kültürlerine göre değişmektedir. Çocuklara dini ve 

ahlaki terbiyeyi kitaplarla vermeyi arzu eden insanlar bu talebi 

karşılamaya çalışmaktadır. Gerek Türk çocuk edebiyatında gerekse dünya 

çocuk edebiyatında dini bir yaklaşımın var olduğunu, dini öğretilerin, 

çocuklara şiir, roman, hikâye, masal ve diğer metinlerle birlikte 

sunulduğunu söyleyebiliriz.” tespitini yapmaktadır (2005: 313-314). 

Nitekim çocuğa yönelik ilk didaktik eserlerin içeriğini de dinî öğretilerin 

oluşturması bu söylemleri desteklemektedir. Aytaş ve Aktan da “Çocuk Edebiyatı ve 

Eğitimi Açısında Hayriyye” adlı çalışmasında, Rousseau ile aynı dönemde yaşayan Türk 

edebiyatında önemli bir yeri olan Nabî’nin görüşleri doğrultusunda, çocuğun 

yetiştirilmesinde sorumluluk sahiplerinin rollerini ve çocuk eğitiminin önemini ortaya 

koyarken şu analizi yapar: 



80 

 

“Nâbî’ye göre çocuk, öncelikle İslam’ın temel prensiplerini çok iyi bilmeli 

ve bunları yerine getirmelidir. Ona göre dünya bir binadır. Bu binanın en 

özel yapısı da İslam’dır. O nedenle, bu yapının içinde bulunanlar çok rahat 

ve huzurlu; dışında olanlar ise fukaralıklarla ve kötülüklerle yüz yüzedir. 

Çocuğun mutlu olabilmesi için İslam binası içinde bulunması, bir başka 

deyişle Müslümanlığın gereğini yerine getirmesi gerekmektedir. Bunu 

yapabilmek için de çocuk bu gereklerin neler olduğunu çok iyi 

öğrenmelidir. Nâbî, çocuk eğitimi için ilk şartı temel İslam prensiplerini 

çok iyi bilmek olarak belirler.”(Aytaş ve Aktan, 2012: 545).  

Çocuk edebiyatı üzerine birçok araştırma yapmış ve bu alanda eser veren biri 

olarak M. Ruhi Şirin, çocuğun din eğitimi ile olan ilişkisini şöyle izah eder: 

“Çocuğun gelişme ve büyüme çağında maneviyatını önceleyen bir dinî 

eğitim ilahî mimarisinin temel ihtiyacıdır. İradenin, ahlakın ve vicdanın 

eğitiminde din en önemli dönüştürücü ve belirleyicidir. Çocuk dindarlığı, 

çocuk maneviyatının esasıdır. Çocuk ruhunu kanatlandıran, onu metafizik 

açılıma ulaştıran ise dinî duyarlılıktır. İnanç kozası örülmemiş bir 

çocukluk, eksik bir çocukluktur.”(2006: 84). 

Çocuk edebiyatı çocuklara farklı kazanımları bir arada vermeye çalışırken dinî 

kazanımları da göz önünde bulundurmalı ve çocuğun değer ölçülerini maneviyat 

çerçevesinde örmeye çalışmalıdır. 

1.7.9 Mevlâna İdris Zengin Kimdir? 

1.7.9.1 Hayatı 

Mevlâna İdris Zengin, 1966 yılında Kahramanmaraş’ın Andırın ilçesinde dünyaya 

gelmiştir. Yazar, ilköğrenimini Andırın’da ortaokul ve liseyi Kahramanmaraş’ta 

tamamlamış, 1989 yılında İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesinden mezun olmuştur. 

Mevlâna İdris üç kız çocuk babasıdır. 

Mevlâna İdris’in İkindi Yazıları, Diriliş, Dergâh, Albatros, Geniş Zamanlar ve 

Gerçek Hayat gibi birçok dergi ve gazetede, şiir, hikâye ve denemeleri yayınlanmıştır. 

Mevlâna İdris çocuk edebiyatı alanında kırktan fazla kitap kaleme almış, çocuklar için 

yazdığı kimi masal ve öyküler; televizyonlarda, radyolarda ve muhtelif gazetelerde 

yayınlanmış, bazı kitapları çeşitli doğu ve batı dillerine çevrilerek basılmıştır. 

Mevlâna İdris, Türkiye Milli Kültür Vakfının katkıları ile gerçekleşen “Çocuklar 

İçin Şiir” yarışmasında “Kuş Renkli Çocukluğum” adlı şiir kitabı ile 1987’de “Gökyüzü 



81 

 

Yayınları Çocuk Edebiyatı” ikincilik ödülünü, “Korku Dükkânı” isimli kitabı ile 1998’de 

“Türkiye Yazarlar Birliği Çocuk Edebiyatı” ödülünü almıştır. Yazar, hâlen ulusal olarak 

günlük yayınlanan “Karar” gazetesinde köşe yazarlığına devam etmektedir. (Şirin, 1988: 

202-209; Zengin, 2004: 2). 

Mevlâna İdris; Karacaoğlan, Necip Fazıl Kısakürek, Nuri Pakdil, Cahit Zarifoğlu, 

Rasim Özdenören, Abdurrahim Karakoç, Alaeddin Özdenören, Erdem Bayazıt, Âşık 

Mahsuni Şerif gibi büyük edebiyatçıların yetiştiği topraklarda dünyaya gelmiş ve 

çocukluk ile ilk gençlik yıllarında da yine bu topraklarda yaşamıştır. Bunun yanı sıra 

dünyaya gözlerini açtığı aile itibariyle de edebî hayatın adeta içine doğmuştur. 

Kuyumculukla uğraşan babası Mustafa Zengin, geniş bir kütüphaneye sahip olmanın yanı 

sıra “Kul Mustafa” mahlası ile yörede tanınan bir şairdir. Ağabeyi, şair Nedim Ali 

yönetiminde Andırın Yokuş Sokak’taki (Şimdiki adıyla gazeteci yazar Mehmet Ali 

Zengin Sokağı) Zengin ailesinin oturduğu evin altında bulunan Sanat Matbaası’nda 

haftalık olarak 24 Nisan 1984’ te yayınlanmaya başlanan Andırın’ın tek gazetesi “Andırın 

Postası” hâlen yayınını sürdürmektedir. Gazetenin edebiyat eki olarak yayınlanan “İkindi 

Yazıları” gazetenin içinde ilk defa 23 Nisan 1985’te yayınlanmaya başlamıştır. İkindi 

Yazıları 1987’de 4 sayfa ve bağımsız bir dergi hâline gelmiş ve son sayı Ekim 1994’ te 

yayınlanmıştır. On yıl yayın hayatını sürdüren dergi 131 sayı yayınlanmıştır. 

Yerel olarak “Dırın dırın Andırın/İki dükkân bir fırın." olarak dillendirilen 

Anadolu’nun bu küçük ilçesinde yayınlanan “İkindi Yazıları” ülke genelinde oldukça ses 

getirmeyi başarmıştır. Mevlâna İdris’in henüz üniversite öğrencisi olduğu yıllarda 

hikâyeci yazar Kâmil Doruk, şair Arif Ay ve M. Ruhi Şirin başta olmak üzere o tarihlerde; 

Yunus Develi (Yusufoğlu), Recep Garip, Şaban Abak, Ayşe Altan, M. Âkif Kireçci, 

Hüseyin Atlansoy, Cevdet Karal, Kemal Sayar, Şahin Taş, İbrahim Kiras, Nurullah Genç, 

Hakan Albayrak, Şeyhmus Dağtekin, Cihan Aktaş, Fatma Şengil, M. Fatih Uğurlu, 

Mehmet Efe, Mustafa Aydoğan, Serap Ural, Halime Toros, Gökhan Özcan, Rahmi Kaya, 

Murat Yalçın, Kâmil Yeşil, Fikri Özçelikçi, Nazir Akalın ve İhsan Durdu gibi önemli 

isimlerle birlikte İkindi Yazıları’nda şiir ve röportajları yayınlanmıştır. Hatta derginin 95. 

sayısı Mevlâna İdris’in yönetiminde çıkmıştır. 

İkindi Yazıları’nın 1990 yılında çıkan 91. sayısında ise Mevlâna İdris şu sözlerle 

tanıtılmaktadır. “1966, Andırın. Günümüzün bir dervişi. Onunla olmak, dervişliği 

paylaşmak ve hayatın tenha dehlizlerine sokulmak. İstanbul bir post ve şeyh İdris o posta 

kurulmuş, bütün şairler ve bütün çocuklar onun müridi. İstanbul onunla, onun şeyhleriyle 



82 

 

soluk alıp veriyor, tenha duraklardan nice zengin hayatlar devşiriyor. Karagümrük’te ehl-

i tarik, çaycı dedenin ufak çayevinden, Kumkapı’dan Ermeni Patrikhanesine, oradan 

yerin bir kat altında yaşayan Âşık Enis’e bütün tenhalar onun uğrağı. Yeryüzündeki bütün 

çocukları tanıyor. Neyzen. Şair. İstanbul Hukuk’u bitirdi. Nedim Ali’nin kardeşi. İki 

kardeş: Asr-ı saadetten günümüze iki ışık. Mevlâna: çocukların ve şairlerin şeyhi, (k.s.) 

(Andırın Postası Sanat Eki, İkindi yazıları; Beşinci Yıl Mart 1990 Sayı:91). 

1.7.9.2 Mevlâna İdris Zengin’in Çocuğa Bakışı 

Yukarıdaki tanıtımdan da anlaşılacağı üzere derviş meşrep bir yapıya sahip olan 

Mevlâna İdris, çocuğu evrensel ve ince bir varlık olarak görmektedir. Bunun nedenini ise 

Hz. Peygamber’in çocuğa dokunması ve torunlarının çocukluk çağlarında peygamberin 

omuzları üzerinde hiçbir müdahale ile karşılaşmaksızın dolaşabilecek kadar özgür 

olmasına bağlamaktadır. Yazar, dünya güzelliğinde tabii ve fıtri olanın çocuk olduğunu 

ve çocukların ise Müslüman olarak doğduğunu belirtmektedir. 

Zengin, çocukları asla “yarının büyükleri” olarak görmemek gerektiğine 

inanmakta, böyle bir bakış açısının çocuğun saf gerçekliği olan çocukluk olgusunu 

ortadan kaldıracağını düşünmektedir. Çocuğun, “çocukluğu” saf kendisi olarak 

yaşamasının gerektiğini savunarak, vurgulanması gereken hususun “bu günün 

büyüklerinin dünün küçükleri” gerçeği olduğunu belirtmektedir. (Şirin, 1988: 204-209). 

Mevlâna İdris, çocuğun araçsallaştırılmasına şiddetle karşı çıkmakta ve dünyaya 

çocuk için ve çocuk gözüyle bakmanın sorgulamayı da beraberinde getireceğine 

inanmaktadır. Bu sorgulamanın, çocuğu “çikolata atıldığında dışarı para veren” bir aygıt 

haline getirilişinin dehşetinin görülmesine sebep olabileceği üzerinde durmaktadır. 

Statükonun yönlendirmesiyle oluşturulan “küçük tüketici” kavramının, aslında her türlü 

sanatsal faaliyet ve kitle iletişim araçları ile sürdürülen “çocuğa kendini unutturma” 

sürecinin sonucunda ortaya çıktını düşünmektedir. (Şirin, 1988: 204-209). 

Mevlâna İdris’in çocuğu ve çocukluğu dert edinen yazarlık anlayışı kendisi ile 

25.06.2018 tarihinde gerçekleştirdiğimiz söyleşideki cevaplarından da anlaşılmaktadır: 

Zeynep Polat: Kendi çocukluk yıllarınızdan itibaren bu günkü gelinen noktada 

“çocuk” kavramındaki değişimleri nasıl gözlemliyorsunuz? Gelinen nokta çocuklara 

neler kazandırdı ya da çocuktan neler götürdü? 



83 

 

Mevlâna İdris Zengin: Çocuk batıda olduğu gibi bizde de hızla bir özneye 

dönüştü. Ama gelinen noktada kimi yaklaşımlar için bir “çocuk tiranlığından” söz etmek 

mümkün. Çocuğu kendi gerçeklik sınırları içinde görebilmek için biraz özen, biraz da o 

sınırları bilebilmek gerekiyor. Ama sonuçta her aile çocuk için başka bir bakışa sahip ve 

bu bakışı standardize etmek mümkün değil. 

Zeynep Polat: Geleneksel çocuktan modern çocuğa evrilen, hatta postmodern 

çocukluk çağına giriş yapan çocukların çocuklukları hakkında neler düşünüyorsunuz? 

Evrilen çocukluk kavramında anne-baba ve toplum sizce günümüzde nerede duruyor? 

Mevlâna İdris Zengin: Kitaplık çapta bir soru bu. Her dönemde bu konuya eğilen 

insanlar, yazarlar, ahlâkçılar ve tüccarlar oldu. Günümüzde çocuğun sahibi aile değildir, 

geçti o günler. Çocuğu büyük ölçüde dijital dünya ve internet biçimlendiriyor. Anne-baba 

seyircidir, ilgiliyse aktif seyircidir, o kadar. Temel değer yargıları olan iyi-kötü, güzel-

çirkin, doğru-yanlış ve adaletli-haksız kavramlarını ayırt etmeyi çocuğa aile ya da 

eğitim/toplum öğretebiliyor mu öğretemiyor mu? Soru budur. 

Zeynep Polat: Enformatik anne-baba davranışları, kitle iletişim araçları, 

modernizmin çocuk algısına etkileri, kapitalist sitemin dünya düzenindeki rolü çocuk 

edebiyatı kitaplarınıza oldukça sirayet etmiş durumda. Bu konulara değinirken çocuklar 

için neleri amaçlıyorsunuz? 

Mevlâna İdris Zengin: Yıllardır özenle kendisine edebiyatla ulaşmak istediğim 

çocuk okur, biraz düşünen okurdur. Karamela hikâyeleri yazmadım evet, çünkü öyle bir 

dünyada yaşamadığımız açık. Çocuklar için daha iyi bir dünyayı anlatma dışında ne 

amacım olabilir ki? 

Zeynep Polat: Eserlerinizdeki çocuk kahramanlar sürekli kendilerini ve dünyayı 

sorguluyorlar. Özellikle son olarak çıkardığınız “Başka Çocuklar” seri kitaplarınızdaki 

çocuklar kendilik bilincini oluşturmaya çaba sarf ediyorlar. Mavi Çocuk, Esra, Bulut 

Çocuk, Çocuk Kırmızı ve başka kahramanlarınız kendilerini ve dünyayı sorgularken neyi 

amaçlıyorlar? Günümüz çocukları için sorgulama ve devamında gelen dünyayı 

değiştirme ve yaşanabilir dünya oluşturma amacı sizin için neden bu kadar elzem? 

Mevlâna İdris Zengin: Bir önceki sorunun açılımı ile aynı şeyler. 

Zeynep Polat: Dünya size göre artık yaşanabilir olmaktan çıkıyor mu çıktı mı? 

Size göre çocuklar açısından durum ne? 



84 

 

Mevlâna İdris Zengin: Dünyada yıkım ve zulüm her zaman var ve hep olacak. Ben 

içinde yaşadığım dünyaya nasıl bakabilirim, ne yapabilirim? Bu kadar. 

Zeynep Polat: İbn-i Haldun “Coğrafya kaderdir” der. Sizce çocuklukta 

yetiştiğimiz coğrafya yetişkinliğimizi nasıl etkilemektedir? Bu günkü çocukluğun, 

modern şehir yaşamı kaderleri midir? 

Mevlâna İdris Zengin: Günümüzde çocuklar için daha çok anlam coğrafyasının 

önemli olduğunu düşünüyorum. Çünkü vaktin çoğu doğal coğrafyanın değil, dijital anlam 

coğrafyalarının içinde geçiyor; ekranın, tabletin içinde. 

Zeynep Polat: Şehir yaşamı içerinde çocuk kalmayı başaran çocuklar hâlâ var mı 

sizce? Eserlerinizdeki eleştirileriniz şehir yaşamı ve modernizm üzerine yoğunlaşırken, 

okulları da hiç göz ardı etmiyorsunuz aynı noktada. Çocukluğu şehir yaşamı, modernizm 

ve okul üçgeninde nasıl değerlendiriyorsunuz? 

Mevlâna İdris Zengin: Çocuk bulunduğu, içine doğduğu ortamın hem ürünü, hem 

sonucudur. Bir süre sonra da hiçbir şeyi düşünüp, sorgulayıp değiştirmeden yaşamayı 

seçerse bu defa da bir yetişkine dönüşerek sebebi olur. Ama sorular sorabiliriz topluma, 

okula, kendimize ya da ailemize. Aldığımız veya alamadığımız cevaplar bize yeni bir 

bakışın kapılarını açabilir. Bu kapılar, pencereler açılsın istiyorum.1 

1.7.9.3 Mevlâna İdris Zengin’in Çocuk Edebiyatına Bakışı 

Mevlâna İdris, çocuk edebiyatı bağlamında ortaya konan çabalara çocuğun 

kaygısını duyan, daha net bir ifadeyle “insan” ın kaygısını duyan bütün yazarların ciddi 

bir yaklaşımla katılmalarını istemektedir. Çocuk için yazarken “çocuğu atlayarak da 

yazarım” demek hayalciliğine kaçılmaması gerektiğini, çocuğun ilgi alanına giren ve 

çocuğu ilgi alanına alan neyse, onların çocuk edebiyatına konu edinilmesinin gerekliliğini 

savunmaktadır. Yazar, günümüzde çocuklar için yapılan edebiyatın her şeyden önce 

“çocuk” dinamiğinden hareketle ve çocuğun kaygısıyla yaklaşılabilen bir anlayışla 

şekillenmesinin gerekliliği üzerinde durur. Çocuk edebiyatı oluşturmada yazar 

bağlamındaki temel ilkenin çocuğa yakalanmak ve çocuğu yakalamak olduğu, bunun da 

ancak çocuğa eğilmek ilkesi ile hayata geçirilebileceğini düşünmektedir. Çocuğa 

eğilmenin ise ancak yaşanılan çağı yorumlayarak, çağın çocuğunu tanımaya ve onun çağ 

                                                 
1 Mevlâna İdris ile 25.06.2018 tarihinde gerçekleştirilen söyleşi. 



85 

 

karşısındaki duruşunu anlamaya bağlı olduğunu belirtir. Günümüzdeki çocuk edebiyatı 

kavramının içinin öncelikle reel gerçeklikler tarafından doldurulduğunu belirterek, öz 

olarak çocuğun çabuk etkilenebilir bir yapıya sahip olması noktasından hareket edilecek 

olursa, yazarlar veya şairlerin kurdukları dünyaya başlarını dayayarak uyuyabilen 

çocukların neden bulunmadığını, buna ek olarak çocukların neden Polyanna ve Robin 

Hood ile kendilerini özdeşleştirdiğinin sorgulanması gerektiğini düşünmektedir. (Şirin, 

1988: 204-209). 

Mevlâna İdris’in kendi ülkemiz ve medeniyetimiz bağlamında konunun ele 

alındığında milli edebiyat birikimimizi “çocuğu ihmal eden günahkâr bir edebiyat olarak” 

gördüğü de söylenebilir. Mevlâna İdris’in özellikle dışarıdan ithal edilen eserlerde 

değinilen temaların dışında millî ve manevî değerlerin biçim ve içerik olarak etkili bir 

şekilde edebi perspektiften sunulmasının, çocuk edebiyatı çalışmalarında gerçekten 

nitelikli yapıtların ortaya çıkması için bunu zorunluluk olarak algıladığı görülmektedir. 

Zira şiiri “renkler içinden beyazı çekip çıkarmak” olarak tanımlamakta, “beyaz” 

kavramının açılımının ucunda ise “varlığının yürürlük kaynağı olan değerler bütünü” 

bulunduğunu belirtmektedir. Mevlâna İdris, aynı şeylerin çocuk şiiri içinde geçerli 

olduğunu belirterek çocuğun da bizden biri olduğunu, bir uzaylı olmadığını 

vurgulamaktadır. 

Mevlâna İdris, edebiyatın ciddiliği adına çocuk edebiyatının önemsenmemesinin 

vahim sonuçları olacağını ön görmektedir. Bu tavrın çocuk dünyasının artık büyükler için 

kapanmasına yol açacağına inanmaktadır. Böyle bir durumu ise çocuk perspektifinden 

asalet, büyükler cephesinden ise vahamet yönüyle hiç de hafife alınmayacak bir davranış 

olarak görmektedir. (Şirin, 1988: 204-209). 

Yazarın kendisine sorduğumuz sorulara verdiği cevaplar çocuk edebiyatına bakışı 

hakkında da bazı ipuçlarını içerir: 

Zeynep Polat: Çocuk edebiyatının gelişimi hakkında neler düşünüyorsunuz? 

Mevlâna İdris Zengin: Sürekli gelişiyor:) Yeni yazarlarla çeşitleniyor, büyüyor ve 

edebiyat dünyasındaki yerini muhkemleştiriyor. Dünyada da, bizde de bu böyle. 

Zeynep Polat: Çocuk edebiyatı alanındaki kitaplarınızda niteliği ve estetiği 

“çocuğa görelik” ilkesi ile nasıl bağdaştırıyorsunuz? 



86 

 

Mevlâna İdris Zengin: Zaten öyle olması gerekiyor. Ülkemizde görsel ve teknik 

anlamda ne kadar olabilirse onu yapmaya çalışıyoruz. 

Zeynep Polat: Çocuklar için yazarken önem verdiğiniz ilkeleriniz nelerdir? 

Mevlâna İdris Zengin: Çocuk mantığı, algı dili, umut ve verili dünyanın dışına 

çıkma isteği. 

Zeynep Polat: “İkindi yazıları” ile başladığınız yazma serüveninde yazılarınızın 

ve diğer sanatsal çalışmalarınızın hamurunda neler mevcut? Bir dönem Gerçek Hayat 

dergisinde devam eden illüstrasyonlarınıza çocuklar için çizerek devam etmeyi 

düşünüyor musunuz? 

Mevlâna İdris Zengin: Bir hamur varsa, bu hamurun unu okumak. Ben çizer 

değilim, sadece yazmaya çalışıyorum ama çizgiye ilgim var elbette. 

Zeynep Polat: Çocuklar için yazarken geleneklerimizi, kültürümüzü ve dini 

öğretilerimizi çok önemsiyorsunuz. Milli değerlerimizi ve kültürel unsurlarımızı 

eserlerinizde koruyan kahramanlar hep çocuklar.  Televizyonu bozan, dedesinin masalını 

özleyen, annesinin yaptığı ev yemeklerine bayılan geleneksel çocuk kahramanlarınız, bu 

günkü modern çocuklar için neyi ifade ediyor ya da neyi ifade etmeli size göre? 

Mevlâna İdris Zengin: Bir anlam dünyasına inanıyorum, bir köke. Kendim için 

değerli bulduğum bir şeyi, çocuklara aktarmak istememden daha doğal ne olabilir? Tersi 

sahte olurdu. 

Zeynep Polat: Eserlerinizde çok önemli bir yere sahip olan hayal gücü ile 

gökyüzünün bağlantısı nedir? Neden Bulut Çocuk, Dünyanın En Uğur Böceği, Havuç 

Havuç Havuç, Mavi Çocuk ve daha başka çocuklar gökyüzünden ilham alıyor? 

Mevlâna İdris Zengin: Bir yeryüzü var, bir de gökyüzü. Köstebek olmadığımıza 

ve yerin altına pek nüfuz edemediğimize göre gökyüzü ile iletişime geçmeye çalışmak 

normal.2 

                                                 
2 Mevlâna İdris ile 25.06.2018 tarihinde gerçekleştirilen söyleşi. 



87 

 

1.7.9.4 Mevlâna İdris Zengin’in Eserleri 

1.7.9.4.1 Acayip Dükkânlar 

Hayal Dükkânı (2016) 

 İyilik Dükkânı (2016) 

Sinir Dükkânı (2016) 

Korku Dükkânı (Tarihsiz) 

1.7.9.4.2 Acayip Hayvanlar 

Dünyanın En Uğur Böceği (2005) 

Dünyayı Delen Köstebek (2015) 

Filozof Köpek (2005) 

Gazoz Çeşmesi (2015) 

Hipnozcu Kedi (2015) 

Kardan Tavşan (2005) 

Kirpinin Bahar Konseri (2015) 

Kuşkucu Horoz (2005) 

Kuyruğu Dumanlı Kedi (2015) 

Romantik Tilki (2005) 

Uçan Eşek (2005) 

Vejeteryan Aslan (2015) 

1.7.9.4.3 Başka Çocuklar 

Behram Geri Dön (2016) 

Bir Çuval Gözlük (2016) 

Bulut Çocuk (2016) 



88 

 

Çocuk Kırmızı (2016) 

Dünyayı Kurtaran Çocuk (2016) 

Halepli Zeynep (2016) 

Havuç Havuç Havuç (2016) 

Küçük Süpermen (2016) 

Mavi Çocuk (2016) 

Sarı Telefon Sokağında Rüya (2016) 

Sessizlik Torbası (2016) 

Tuz (2016) 

1.7.9.4.4 Hayvanlar İş Başında 

Bakkal Kaplan (2015) 

Baloncu Kirpi (2015) 

Diş Hekimi Timsah (2015) 

Doktor Tilki (2015) 

Kasap Köpek (2015) 

Öğrenci Eşek (2015) 

Öğretmen Öküz (2015) 

Trafik Polisi Kurbağa (2015) 

1.7.9.4.5 Tuhaf Adamlar 

Dokuz Düğmeli Adam (2004) 

Düşünen Adam (Tarihsiz) 

Kuş Adam (2004) 

Masal Alan Adam (Tarihsiz) 



89 

 

Para Dağıtan Adam (2004) 

Profesör Haşır Huşur (2004) 

Saçları Dökülen Adam (2004) 

Şifrelerini Kaybeden Adam (Tarihsiz) 

Televizyonları Bozulan Şehirdeki Sinirli Adam (Tarihsiz) 

Tersine Adam (2004) 

Yağmurlu Şehirdeki Adam (Tarihsiz) 

1.7.9.4.6 Şiir Kitapları 

İyi Geceler Bayım (2016) 

Dondurmalı Matematik (2017) 

Kuş Renkli Çocukluğum (Tarihsiz) 

Sufi ile Pufi (Tarihsiz) 

Tehlikeli Bir Kipat (Tarihsiz) 

Çınçınlı Masal Sokağı (Tarihsiz) 

Kirpiler Şapka Giymez (Tarihsiz) 

Mardinli Saatçi ile Madridli Zapparo (Tarihsiz) 

1.7.9.4.7 Deneme Kitapları 

Vay Canına (2004) 



90 

 

II. BÖLÜM 

2 KURAMSAL BİLGİLER, İLGİLİ YAYIN VE ARAŞTIRMALAR 

Şimşek’in (2004) Kuramdan Uygulamaya Çocuk Edebiyatı adlı kitabı sekiz farklı 

bölümden oluşur. Çocuk edebiyatı alanında çalışan akademisyenlerin de yazar olarak yer 

aldığı kitap çocuk kavramından başlayarak çocuk edebiyatının farklı yönlerini ortaya 

koyar. Çocuk edebiyatı alanında yazılan metinlerden örneklerin de yer aldığı kitap bu 

alandaki mühim çalışmalardan biridir. 

Güleryüz’ün (2013) Yaratıcı Çocuk Edebiyatı kitabı yayınlandığı andan itibaren 

çocuk edebiyatı alanındaki başvuru kitapları arasında yerini almıştır. Farklı yıllarda 

geliştirilerek güncellenen kitap çalışmamız için önemli tespitler içerir. 

Oğuzkan’ın (2001) Çocuk Edebiyatı adlı çalışması bu alanda önemli bir kaynak 

niteliği taşıması sebebi ile çalışmada kullanılmıştır. Çocuk kavramının geçmişten bugüne 

yaşadığı değişimleri, çocuk edebiyatının gelişim sürecinde dünyada ve ülkemizde 

yaşanan gelişmeleri yansıtır. 

Yörükoğlu’nun (2002) Çocuk Ruh Sağlığı adlı kitabı çocuğu farklı açılardan 

incelemek için kullanılan bir kaynaktır. Çocuğun anne karnında başlayan fiziksel 

gelişiminin yanında ruhsal gelişiminin de önemi anlatan bu çalışma kuramsal bilgileri ile 

yol gösterir. 

Yalçın ve Aytaş’ın (2008) Çocuk Edebiyatı kitabı çocuk edebiyatının niteliklerini 

ve çocuk edebiyatı alanındaki eserlerin özelliklerini belirler. Çocuk edebiyatı kitaplarını 

farklı türler açısından sınıflandırır. 

Şirin’in (2006) Çocuk Edebiyatı Kültürü çocuğun okuma alışkanlığına medyanın 

etkisini değerlendirir. Geleneksel çocuk ile modern çocuğun incelemesinde yol gösterir. 

Şirin’in (2007) Çocuk Edebiyatına Eleştirel Bir Bakış adlı eseri yazarın “Çocuk 

Edebiyatı Nedir Ne Değildir?” sorusuna aradığı cevapları içerir. Çocuk edebiyatı 

tartışmalarına çok yönlü olarak bakan kitap çalışma için farklı kapıları aralar. 



91 

 

Cüceloğlu’nun (1998) İçimizdeki Çocuk adlı kitabı çocuk kavramına dair 

psikolojik tespitleri içerir. Psikolojik açıdan çocuğun gelişimini ve yetişkinlerin çocuğa 

bakış açılarını açıklamaya çalışır. Yetişkinlerin içindeki çocuğu da konuşturan kitap, 

kapsamlı bir kaynak niteliği taşır. 

Saint-Exupery’in (2015) Küçük Prens kitabı bir çocuğun gözünden yetişkinlerin 

değerlendirilmesi ve çocukluk kavramının incelenmesindeki yol gösterici tespitleri ile 

çalışmamıza katkı sağlamıştır. 

Neydim’in (2003) 80 Sonrası Paradigma Değişimi Açısından Çeviri Çocuk 

Edebiyatı adlı çalışması çocuk edebiyatının tarihi gelişimine kaynaklık eder. 80’li yıllarda 

yaşanan toplumsal ve siyasi olayların çocuk edebiyatına yansımalarını inceler.   

Yavuzer’in (2014) Çocuk Psikolojisi kitabı çocuğun fiziksel, zihinsel ve 

psikolojik gelişimi ile ilgili yazılmış en kapsamlı çalışmalarındandır. Çocuğun gelişim 

sürecinin ilk gününden başlayarak psikoloji bilimini bu gelişime dâhil eden yazar, çocuğu 

inceleyen herkese farklı bakış açıları sunar. Bu eser çalışmamızda çocuğun fiziksel ve 

ruhsal gelişim aşamalarının incelenmesinde önemli bir kaynak niteliği taşır. Kitap ilk 

baskısından bu güne güncelliğini korur. 

Dilci’nin (2014) Aile İçi Yaşamın Çocuk Resimlerindeki İzi adlı eseri çocuğun 

gelişimini müstakil başlıklar altında inceler. Eser çocuğun fiziksel, zihinsel ve psikolojik 

gelişim evrelerini ayrıntıları ile ortaya koyar. 

Gander ve Gandiner’in (2004) Çocuk ve Ergen Gelişimi başlıklı eseri Bekir 

Onur’un ve diğer çevirmenlerin çalışmaları neticesinde yayınlanır. Çocuk üzerine 1986 

yılından beri araştırmalar yapan Gander ve Gandiner’ in bu kitabı psikolojik incelemeleri 

fiziksel gelişim ile irdeler. Başka araştırmacılara ait yaklaşımları da tartışan eser çocuğun 

gelişim aşamalarına geniş bir perspektiften bakar. 

Sever’in (2012) Çocuk ve Edebiyat adlı eseri çocuk kavramını edebiyat ile 

bağdaştırma çabalarını inceler. Edebiyatın çocuğun gelişimindeki yerini ve çocuk 

kitaplarının niteliklerini aktaran yazar, çalışmamıza da katkı sağlar. 

Kavcar’ın (1999) Edebiyat ve Eğitim adlı kitabı edebiyat, eğitim, çocuk edebiyatı 

tanımlarını içerir. Edebiyatın genel tanımları ve eğitimle olan ilişkisi çocuk edebiyatı 

açısından yol gösterici unsurlar barındırır. 



92 

 

Enginün, İ. Göknil, C. Gönen, M. Oğuzkan, F. Oktay, A. Şirin, M.R. Oral, F. 

Tuncer, N. in (2000). 99 Soruda Çocuk Edebiyatı adlı kitabı çocuk ve edebiyat 

kavramlarına dair soruları ve cevapları içerir. Çocuk, çocuk edebiyatı, çocuk edebiyatı 

tarihi ve çocuk yazarları hakkında verilen bilgiler mühim tespitlere kaynaklık eder. 

Güvenç’in (2011) İnsan ve Kültür kitabı toplumsal ve kültürel çocuğun 

incelenmesinde önemli çıkarımlar sunar. Bu kitap kültürün çocuk üzerindeki etkisinin 

anlaşılması açısından önemli bir kaynaktır. 

Elkind’in (1999) Çocuk ve Toplum- Gelişim ve Eğitim Üzerine Denemeler adlı 

kitabı çocuğun dününü, bugününü ve yarınını inceler. Ayrıca eser, Piaget ve Erikson’ un 

çocuk gelişimi çalışmalarını irdeler ve çocuğun sosyal ve toplumsal gelişimini kültürel 

unsurlar açısından değerlendirir. Eser günümüzdeki çocuklarının yaşamı hakkında da 

çıkarımlar yapar. 

Marshall’ın (2005) Sosyoloji Sözlüğü, çocuk kelimesi ve beraberinde kullanılan 

diğer kavramlara ilişkin açıklamalar yapar. Eser çocuk psikolojisi, çocuk suçluluğu, 

çocuk istismarı, çocukluk vb. kavramları sözlük formatında sunar. 

Atsız’ın (2012) Türk Edebiyatı Tarihi kitabı edebiyatı genel anlamda tanımlarken 

edebiyat tarihi hakkında da önemli araştırmalara kaynaklık eder. Eser edebiyatın genel 

tanımı içerisinde çocuk edebiyatının yerinin tartışılması hususunda çalışmaya yol 

göstermiştir. 

Baş’ın (2015) Türkçe Öğretimi Açısından Çocuk Edebiyatı kitabı yazarın doktora 

tezinden kesitler içerir. Çocuk kavramına ve çocuk edebiyatına genel bir bakışın yer 

aldığı kitap çocuğun temel dil becerilerinin geliştirilmesinde çocuk edebiyatının rolünü 

irdeler. 

Rousseau’nun (2002) Emile ya da Çocuk Eğitimi Üzerine adlı kitabı yayınlandığı 

18. yüzyıldan bu yana alanında ses getiren bir eser olma özelliğini korur.  Çocuk eğitimi 

konusunda doğaya dayalı bir eğitim anlayışını savunan yazar günümüz çocuk eğitimine 

de ışık tutar. Modern eğitim anlayışına karşı duran Rousseau, çocuğun günümüzdeki 

konumunu eleştirir. 

Arıcı’nın  (2016) Çocuk Edebiyatı ve Kültürü kitabı “çocuk-edebiyat” ilişkisini 

sorgular. Eser edebiyat türlerini çocuğa görelik ilkesi doğrultusunda sınıflar. 



93 

 

Kür’ün (1991) Türkiye’de Süreli Çocuk Yayınları adlı eseri çocuk dergilerinin 

Tanzimat’tan bu yana gelişimini inceler. Eser, Tanzimat’tan itibaren Türkiye’de 

yayınlanan çocuk dergilerinin tamamı hakkında yapılan araştırmaları içerdiğinden 

çalışmaya kaynaklık etmiştir. 

Hece Dergisi’nin (2005) “Çocuk Edebiyatı Özel Sayısı” adıyla yayınlanan 104-

105. sayısı çalışmamızda yararlandığımız asıl kaynaklardan biridir. Dergide çocuk ve 

çocuk edebiyatı alanında akademik çalışmalar yapan ve çocuk edebiyatı alanında eserler 

veren birçok yazarın tespitleri ve çıkarımları mevcuttur. Tacettin Şimşek, Sıddık Akbayır, 

Dursun Ali Tökel, Mevlâna İdris, Zeki Karakaya ve daha birçok yazarın çocuk, çocukluk, 

çocuk edebiyatı, çocuk edebiyatı tarihi, çocuk edebiyatı türleri ile ilgili yazıları yol 

gösterici niteliktedir. 

Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi’nin (2014) “Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı 

Özel Sayısı” adıyla yayınlanan 756. sayısı çalışmaya güncellik açısından fayda 

sağlamıştır. Çocuk edebiyatının gelişimi, değişimini ve günümüzdeki sorunlarını ortaya 

koymaya çalışan yazarlar, gelinen noktada çocuğu ve çocuk edebiyatını değerlendirir. 

Dokuz farklı bölümden oluşan dergide çocuk ve çocuk edebiyatı birçok açıdan 

incelenmişdir. Bu özel sayı; okuma kültürü, çocuk edebiyatının sorunları, çocuk 

yayıncılığı, çocuk yazarları, çocuk ve medya, çeviri çocuk edebiyatı, çocuk ve ilk gençlik 

edebiyatı gibi müstakil bölümlerle çalışmamıza kaynaklık eden önemli bir eserdir. Ayrıca 

Mevlâna İdris’le yapılan röportaj ve yazılar yazar hakkında bilgi sahibi olma açısından 

yol gösterici olmuştur. 

Şirin’in (1987) Çocuk Edebiyatı Yıllığı adlı eseri çocuklar için edebiyat olgusunu 

tartışır. Yazar, 1987 yılına kadar olan çocuk edebiyatı düşüncesini bu alandaki yetkin 

kişilerle irdelemiştir. Bu eser çocuk edebiyatı ile ilgili düşünceleri derli toplu olarak 

ortaya koyan ilk çalışma olma niteliğini taşır. Dönemin edebiyatçılarının çocuk 

edebiyatına bakışı ve değerlendirmeleri çalışma için önemlidir. Bu çalışmada Cemil 

Meriç, İnci Enginün, Orhan Okay, Hüsrev Hatemi, Mustafa Şekip Tunç gibi önemli 

isimler dönemin edebi oluşumlarını ve çocuk edebiyatını tartışmıştır. 

Şirin’in (1988) Çocuk Edebiyatı Yıllığı adlı eseri çalışmamıza konu olan Mevlâna 

İdris’ in hayatından kesitler sunar. Yazarın şiirlerinin de olduğu söyleşi yazıları mühim 

tespitleri içerir. 



94 

 

Şirin’in (1989) Çocuk Edebiyatı Yıllığı adlı eseri çocuk edebiyatına dair yaptığı 

derlemelerin sonuncusu olarak dönemine ışık tutar. Çocuklar için yazılan kitap ve dergiler 

hakkındaki bilgilere ağırlık verilen eser, dönemin önemli çocuk yazarlarının da yazılarına 

ev sahipliği yapar. 

Akçalı’nın (2007) Çocuk ve Medya adlı kitabı çocuğu modern dünyadaki durumu 

ile inceler. Akçalı’nın “Tüketim Toplumunda Çocukluğun Yitişi” başlıklı yazısı ve 

Kemal İnal’ın “Türkiye’de Çocukluk: Nereye?” adlı yazıları 21. yüzyıl çocukluk 

anlayışını irdeler. Geleneksel çocuğun evrilme süreçlerini incelemeye çalışan kitap 

modern çocuk algısını anne-baba ve toplum bağlamında inceler. Ayrıca bu eser, 

teknolojide yaşanan gelişimleri ve çocuğun teknolojiyi nasıl kullandığını sorgular. 

Onur’un editörlüğünü yaptığı, (1999) Cumhuriyet ve Çocuk 2. Ulusal Çocuk 

Kültürü Kongresi Bildirileri adlı kitap çocuk ve çocuk edebiyatı ile ilgili olarak 

düzenlenmiş sempozyum bildirilerini içerir. Çocuğun önem kazanmaya başladığı 

yıllardan günümüze kadarki süreçte yaşanan gelişmeleri, çocuk ve okuma kültürünü, 

çocuk edebiyatının geldiği noktayı ve çocuk edebiyatı eserlerini irdeleyen bildiriler 

çalışmamız için nitelikli tespitleri barındırır. 

Sever’in editörlüğünü yaptığı, (2007) II. Ulusal Çocuk Ve Gençlik Edebiyatı 

Sempozyumu adlı kitabı çocuk edebiyatında yaşanan gelişmeleri, sorunları ve çözüm 

önerilerini içerir. Bilgi çağındaki çocukların edebiyata bakış açısını ve teknolojinin 

etkilerini de ortaya koyan bildiriler çalışmamızın güncelliği için kaynaklık eder. 

Çalışkan’ın (2001) “İslamî Çocuk Edebiyatı” adlı makalesi çocuk edebiyatı 

içerisindeki ideolojik yaklaşımları irdeler. Makale genelde çocuk edebiyatının 80 sonrası 

süreçteki yönelimlerini tespiti; özelde ise Mevlâna İdris’in edebi kişiliği için çıkarımlar 

içerir. 

Emeksiz’in (2014) “Çocuklar İçin Edebiyat Vardır ve Bunu Tartışmanın Anlamı 

Kalmamıştır” adı ile yayınlanan söyleşisi Mevlâna İdris ile yapılmıştır. Çalışmamızın ana 

unsurlarından olan Mevlâna İdris’in çocuk ve çocuk edebiyatına bakışı hakkında ipuçları 

veren söyleşi çalışmada faydalanılan zengin içerikli bir kaynaktır. 



95 

 

III. BÖLÜM 

3 YÖNTEM 

Bu bölümde araştırmanın deseni, çalışma evreni, örneklemi, veri toplama araçları, 

veri toplama araçlarının dağıtılması, toplanması ve verilerin nasıl analiz edileceğine 

ilişkin bilgiler verilmiştir. 

3.1 Araştırmanın Deseni 

Davey'e göre durum çalışmaları; gerçekte ortamda neler olduğuna bakma, 

sistematik bir biçimde verileri toplama, analiz etme ve sonuçları ortaya koyma yoludur. 

Ortaya çıkan ürün ise, olayın niçin o şekilde olduğunun ve gelecek araştırmalar için daha 

detaylı olarak nelere odaklanmanın gerektiğinin keskin bir biçimde anlaşılmasıdır 

(Aktaran: Aytaçlı, 2012: 3). Ayrıca durum çalışmasında genelleştirme yerine durumdan 

en mükemmel şekilde ne anlaşıldığının çalışılmasının tasarısı üzerinde vurgu 

yapılmaktadır (Denzin ve Lincoln, 1985: 435). 

Literatürde farklı isimlerle yer alan durum çalışması; yapılan araştırma esnasında 

karşılaşılan isimler, olay incelemesi, durum çalışması, örnek olay çalışması, örnek olay 

inceleme yöntemi, vaka çalışması şeklinde isimlendirilebilmektedir. Araştırma stratejisi 

olan durum çalışması bireysel, grup, örgütsel, sosyal, politik ve olaylar ile ilgili 

bilgilerimize katkıda bulunmak amacıyla birçok durumda kullanılmaktadır (Aytaçlı, 

2012: 1-9) 

Çalışmada durum çalışması yöntemiyle Mevlâna İdris Zengin'in eserlerindeki 

olayların zengin ve canlı bir şekilde tanımlanmasına, belirgin bireysel aktörler ya da aktör 

grupları ile onların algıları ve durum içerisindeki belirgin olaylar üzerine odaklanılmaya, 

ayrıca yazarın konunun zengin bir biçimde ortaya konulmasını sağlayacak özel durumu 

sunma yollarının tespitine çalışılmıştır. 



96 

 

3.2 Çalışma Grubu 

Çalışma grubu, Mevlâna İdris’in 2017 yılı sonuna kadar yayımladığı çocuk 

edebiyatı kitaplarından oluşur. Yazarın düz yazı türündeki yayınına ulaşılabilen kırk adet 

kurgusal tahkiyeli eserine yer verilmiştir. Baskısına ulaşılamayan “Düşünen Adam, 

Masal Alan Adam, Şifrelerini Kaybeden Adam, Yağmurlu Şehirdeki Adam, Sufi ile Pufi, 

Tehlikeli Bir Kipat, Çınçınlı Masal Sokağı, Kirpiler Şapka Giymez, Mardinli Saatçi ile 

Madridli Zapparo” kitapları çalışmamız kapsamı dışında tutulmuştur. 

Çocuk ve çocuk edebiyatı üzerine kaleme alınmış kaynaklar, yazar ile ilgili elde 

edilen verilerden de bu çalışmada yararlanılmıştır. 

3.3 Veri Toplama Araçları 

Çalışmada doküman tarama yöntemi ile veriler toplanmıştır. 

Var olan kayıt ve belgelerden veri toplama tekniği olarak tanımlanan belgesel 

tarama tarananların, geçmişteki olguların anında iz bıraktığı fotoğraf, film, plak, ses ve 

video kayıt cihazları, CD'ler, çeşitli araç-gereçler; bina ve heykel gibi kalıntılar; olgular 

hakkında sonradan yazılmış ve çizilmiş her türlü mektup, rapor, kitap, ansiklopedi; resmi 

ve özel yazılar ve istatistikler; tutanak, anı yaşam öyküsü v.b kayıtlar olarak 

tanımlanmaktadır (Karasar; 2016: 229). 

Çalışmada; çalışma konusu ile ilgili olan kaynaklardan, önemli bir veri toplama 

aracı olan doküman taraması yöntemiyle genel tarama ve içerik çözümlemesi 

teknikleriyle veri toplanmaya çalışılmıştır. Bu kapsamda çalışma konusuyla ilgili literatür 

taraması yapılmış, Mevlâna İdris Zengin'in çocuk edebiyatı alanında yayınlanan ve 

baskılarına ulaşılabilen kitapları, gazete yazıları, illüstrasyon çalışmaları ve kendisiyle 

yapılmış röportajlar taranmıştır. Hangi kavramların hangi sözcük ya da ifadelerle 

anlatılmış olabileceği irdelenerek ne gibi konuların nasıl öne çıkarıldığı içerik 

çözümlemeleri ile anlaşılmaya çalışılmıştır. 

3.4 Verilerin Analizi 

Çalışmada betimsel analiz ve içerik analizi yöntemi kullanıldı. Çalışmada veriler; 

betimsel analiz yöntemi ile sınıflandırılmış, daha sonra da gruplandırılmış bu veriler 



97 

 

içerik analiziyle çözümlenmiştir. Bu kapsamda içerik analizi ile yazılı ve görsel veriler 

analiz edilmeye çalışılmış, inceleme konusu ile ilgili tematik başlıklar oluşturulmuştur. 

Bu başlıkların çalışma içerisinde yer alma durumları tablo ve grafikler ile 

görselleştirilmeye ve anlaşılır kılınmaya çalışılmıştır. 

“Nitel veri analizi, araştırmacının verileri düzenlediği, analiz birimlerine ayırdığı, 

sentezlediği, biçimleri (pattern) ortaya çıkardığı, önemli değişkenleri keşfettiği ve hangi 

bilgileri rapora yansıtacağına karar verdiği bir süreçtir” (Aktaran: Özdemir, 2010: 328). 

Başka bir deyişle “nitel analiz yapan araştırmacı, alandan toplamış olduğu verilerden 

hareket ederek bu veriler içerisinde saklı duran bilgiyi keşfetmeye ve ortaya çıkartmaya” 

çaba göstermektedir (Özdemir, 2010: 328). 

Çalışmada içerik analizi ile elde edilerek belirlenen tematik başlıkların betimsel 

incelenmesinde ise başlıkların kavramsal çerçevesi belirlenmiş ve bu çerçeveye dayalı 

olarak veriler düzenlenmiştir. Verilerin tanımlanması sürecinde alıntılar yapılmış, elde 

dilen bulgular açıklanarak ilişkilendirilerek yeniden anlamlandırılmaya çalışılmıştır.



98 

 

IV. BÖLÜM 

4 BULGULAR VE YORUMLAR 

4.1 MEVLÂNA İDRİS ZENGİN’İN ESERLERİNİN TEMATİK 

DEĞERLENDİRİLMESİ 

4.1.1 Duygular 

4.1.1.1 Sevgi 

Evrensel değerlerin belki de en önemlisi olan ve insanın yaratılışıyla yeryüzünde 

varlık bulan sevgi kavramı insan hayatında önemli bir yere sahiptir. Sevgi kavramının 

tanımı her zaman yetersizliklerle doludur. Çünkü sevgiyi tanımlayabilmek için birden 

fazla olguyu da tanımlamak gerekir. Sevgi kavramı o kadar geniştir ki tek bir tanımla 

açıklayabilmek oldukça zordur.  Eşsiz bir duygu olarak hayatımızdaki yeri tartışılmaz 

olan sevgi kavramı çocuklar için de çok önemlidir. Çocuğu yetiştiren ana öge sevgidir. 

Çocuk için en güvenli alanlar sevginin olduğu yerlerdir. Çocuk, hayatını bu güvenli 

alanlarda inşa etmeye çalışır. Fıtratı gereği sevginin olup olmadığını ayırt edebilen yegâne 

varlık çocuktur. Bu kadar önemli olan sevgi kavramı bir çocuk kitabı için de vazgeçilmez 

bir tema olmaya devam etmektedir. 

Mevlâna İdris de çocuk kitaplarında sevgi temasını sevginin yöneldiği varlıklara 

göre ele almaktadır. Özellikle anne sevgisi üzerinde yoğunlaşan yazar, doğa sevgisi, 

hayvan sevgisi, aile sevgisi, dondurma sevgisi gibi alanları kullanarak sevgiyi eserlerinde 

inşa etmeye özen gösterir. Nitekim yazar eserlerinde sevginin sevilene tabii olmayı 

sağladığını belirtir. Yazar, bağlanma etkisinin yadsınamayacak ölçüde büyük bir duygu 

olduğunun farkındadır. 

Romantik Tilki adlı kahraman da sevgi ile bağlandığı menekşeyi her gün 

görmeden yapamaz. Menekşe de Romantik Tilki’nin masallarını dinlemeden uyuyamaz 

olmuştur: 



99 

 

“Yaşlı bir andız ağacının dibinde yaşayan küçük menekşe için sabahın 

anlamı bir tilkiydi. Çünkü tilki, her sabah küçük menekşenin yanına gelip 

önünde saygıyla eğilir ve "Mutlu sabahlar efendim!" deyip giderdi. Küçük 

menekşe için gecenin anlamı yine tilkiydi. Çünkü her gece tilki, küçük 

menekşeye bir masal anlatır; menekşe uyur, tilki de evinin yolunu tutardı.” 

(Zengin, 2005:7). 

Sevgiyle gelen bağlılık Romantik Tilki ve menekşeyi de sarıp sarmalamışken 

çocukların menekşeyi koparıp evlerine götürmesi bile tilkiyi menekşeye masal 

anlatmaktan yani sevgisinden alıkoyamamıştır: 

“Çocukları gizlice izlemeye devam etti. Çocuklar yeteri kadar çiçek 

topladıktan sonra geri dönüp ormanın başladığı yerdeki evlerine geldiler 

ve çiçekleri bir bardağa koyarak pencerenin kenarına yerleştirdiler. 

Tilki, pencere kenarındaki çiçeklerin arasında küçük menekşeyi görmüştü. 

Ona el salladı ve sonra ormana dalıp gözden kayboldu… Gece olunca tilki 

pencerenin altına geldi ve her gece yaptığı gibi küçük menekşeye masalını 

anlatmaya başladı.” (Zengin, 2005: 10-12). 

Yüzyıllardır kendisine atfedilen sıfatlardan sevgisi ve vefası ile kurtulmaya 

çalışan Romantik Tilki bunu başarabilmiş midir bilinmez ama bu haliyle çocukların 

kalbini kazandığı aşikârdır. Sevgi ile yolları kesişen bir başka hikâyenin kahramanı ise 

limonata sevgisini çocuk sevgisi ile harmanlayarak para sorununa çözüm yolu bulmaya 

uğraşır. Baloncu Kirpi’nin limonata sevgisi için çalışmaya başlamak zorunda olması ve 

yaşadıkları hepimizin çocukluğundan izler barındırmaktadır. Limonataya hayır 

diyemeyen hele de bol şekerli limonata ikramını dört gözle bekleyen çocukluğumuz 

Baloncu Kirpi’yi çok iyi anlamaktadır: 

“Bu kirpi soğuk limonataya bayılırmış. Nerede bir pastane görse hemen lıkır lıkır 

soğuk bir limonata içermiş.” (Zengin, 2015: 8). 

Çocukları da çok seven Baloncu Kirpi, onları mutlu etmek için balon satmaya 

karar verir. Ancak okları yüzünden başına gelenler onu ne olursa olsun limonata içmekten 

alı koyamaz. Başına gelen tüm olumsuzluklara rağmen Baloncu Kirpi’nin limonata 

sevgisi vazgeçilmezdir. Çünkü sevginin gücü her zaman kazanır: 

“ … gördüğü bir pastaneye giderek "her zamankinden" demiş ve gelen soğuk 

limonatayı kahkahalar atarak içmiş. Sonra bir limonata daha içmiş.  Sonra bir tane daha.” 

(Zengin, 2015: 22). 



100 

 

Yazar sevgi ile dünyada çok şeyin değişebileceğine olan inancını çoğu eserinde 

dile getirmeye çalışır. Sevginin sadece bir insan, nesne ya da varlığa duyulan yakınlık 

olmadığını çok farklı yönlerden ele alan Mevlâna İdris, sevgi kavramının yarattığı etkiyi 

anlamlandırabilmek için ormanlardaki hayvanların birbirini yemesini yasaklamış ve 

insanlara da çağrıda bulunur: 

“Birbirini yemeden geçen aylardan sonra, değişik bir şey keşfetmişlerdi: 

Birbirlerine saygı ve sevgi… Gece yıldızlara bakarak, gündüz şelaleye bakarak şarkılar 

söylüyordu hayvanlar. Bu gidişle kardeşliğin dibini bulacaklardı.” (Zengin, 2015: 17) 

Havaların soğumasıyla artık dökülecek yaprağın da kalmadığını bilen çocuklar 

rüyalarındaki kardan adamlardan kurtulup gerçeğinin burnuna havuç takmak için 

sabırsızlanırlar. Hele bir de sabah çatır çatır yanan sobanın kızıllığında yorganlarına 

bürünmüşken uykunun mahmur kollarından kurtulmanın verdiği enerji ile camlara hücum 

ederler. Ve o beklenen ilk kar… Sadece yılın ilk karı olmakla kalmayan çocukluk 

sevinçlerindeki tarifsiz zamanların sahibi de olan o ilk kardır. Hiçbir gücün çocukları 

durduramayacağı o zaman dilimlerinde çocuklara tüm sevgisiyle Kardan Tavşan da göz 

kıpmakta ve kar sevgisinin soğuğu yok ettiğini çocuklara fısıldamaktadır: 

“Sokak lambaları, arabalar, evlerin bacaları, sokaklar, kaldırımlar, her yer, 

her şey beyaz, bembeyazdı. Kahvaltılar yıldırım hızıyla yapıldı o sabah. 

Eldivenler hangi cehennemdeydi acaba? Kaşkol neredeydi, çizmesiz olur 

mu? Olmaz. Ya bere? Şu montu da alalım.” (Zengin, 2005: 6). 

Hafızalara kazınan o anlar ve çocukluk, yazarın da önünde capcanlı 

duruvermektedir. Kayanlar, düşenler, kartopu atanlar ve kartopunun etkisi ile kardan 

adama dönüşenler. Atkısını kardan tavşanın boynuna saran çocukla gözlerine kömür 

yerine mavi bulutlardan parça takan çocuğun sevgiye dair tabloları. Hiçbir ressamın 

çizemeyeceği bu tabloyu; sevgi, çocuklar ve kar üçgeni, muntazam bir şekilde bin bir 

çeşit gökkuşağı ile çizer. 

4.1.1.1.1 Anne Sevgisi 

Çocuklar sevgiyi model alarak öğrenirler. Kendilerine gösterilen sevgi, 

fıtratlarındaki ile birleşince çocukları hamur gibi yoğurur ve onları şekillendirir.  İlk 

doğduğu andan itibaren anne çocuğun tüm ihtiyaçlarını gidermek için tüm sevgisi ile 

yanındadır. Hiçbir karşılık beklemeden yapılan annelik, çocuğun da karşılıksız sevgiyi 



101 

 

modellediği ilk basamaktır denilebilir. Annesinden aldığı sevgiyi yine zamanla annesine 

ve çevresindekilere veren çocuk eşsiz bir koruma kalkanı ile hayatına devam eder. Çocuk 

annesinin yanında bulduğu güveni ve huzuru başka hiçbir yerde bulamaz. Bu yüzden anne 

sevgisi vazgeçilemez değerlerde başat bir rol üstlenir. 

İnsanların hayatında her türlü sevgiye yer vardır. Önem dereceleri kişiden kişiye 

değişse de anne sevgisi hep ilk sıralarda yerini alır. Koşulsuz, beklentisiz sevgiler 

insanların bu dünyada yaşamasını kolaylaştırır. Çocuk edebiyatının da ana izleklerinden 

biri anne sevgisidir. Çocuk edebiyatındaki pedagojik ağırlığı düşündüğümüzde sağlıklı 

çocukların yetişmesinde aile ortamının ve annenin önemi göz ardı edilemez. Bu aşamada 

anne sevgisinin önemini kavratmak ve farkındalığı oluşturmak isteyen Mevlâna İdris, 

anne sevgisini ve anne ile çocuk arasındaki iletişimi eserlerine yansıtmıştır. Yazarın 

eserlerine Türk aile yapısındaki anne kavramına ilişkin gözlemlerinin ve anne 

tutumlarının yansıdığını da söyleyebiliriz. 

Annelerin en çok zaman geçirdiği ve çocuğun annesini ararken bulacağı en önemli 

mekân mutfaktır. Temel ihtiyaçları giderme noktasında en önemli görevler anne 

tarafından icra edilir. Gerek toplumsal gerekse kültürel yansımalar anne kavramı ile 

mutfağı kaynaştırmıştır. Anne yemekleri ve sevgi ile hazırlanan sofralar Türk kültürünün 

de ayrılmaz parçalarıdır. Annelerin çocuklar için yaptığı birbirinden güzel ev yemekleri 

ve mükellef sofralar çocukların gözlerinin ışıldaması için yeterli olabilmekte, kalbe giden 

yolu da galiba genişletmektedir. Annesine zaman kazandırmak isteyen çocuğun asıl niyeti 

ile anne yemeğini tarif eden çocuk örnekleri bu durumu kanıtlar gibidir: 

“Dağıttığım oyuncakları kendim topluyorum böylece bana pasta yapabilmesi için 

anneme zaman kazandırıyorum.” 

“Yemeğin güzelini anneler yapar. Bir anne mutfakta öğle yemeğini hazırlıyordu.” 

(Zengin, 2016: 7- 49). 

Anne yemeklerinin önemine eserlerinde dikkat çeken Mevlâna İdris, çocuğun 

hem fiziksel hem ruhsal gelişimine anne yemeklerinin katkı sağladığını hatırlatır. 

Günümüzde yavaş yavaş unutulmaya başlayan ev yemeklerinin isimlerine hikâyelerinde 

yer veren yazar, çocukluk hafızasında bunların büyük bir alan kapladığını okuyucuya 

hissettirir. Çünkü ev yemeklerinde anne sevgisi vardır, özveri vardır, can suyu vardır. 

Dünyada başka hiçbir yerde bulamayacağımız bir lezzet vardır. Sevgi ile yoğurulan 



102 

 

hamurlar, eşsiz böreklere ve keklere dönüşürken anne ile çocuk arasındaki koparılamaz 

bağların düğümlerini de minicik kalplere atmaktadır. 

Doğal bir anne limonatası yapmak için uğraşan Baloncu Kirpi, orman sakinlerine 

sebze yemekleri dağıtan Vejetaryen Aslan, biraz kuru fasulye-pilavı yanında ev yoğurdu 

ile yiyen Kuş Adam ve salatalığın sarımsaklı yoğurtla mükemmel buluşmasına 

dayanamayan Behram, anne yemeklerinin doyulmaz lezzetler olduğu gerçeğini dile 

getirmektedirler. (Zengin, 2016: 31). 

Çocuklar çoğu zaman annelerinin kendilerine yemek yapmasından hoşnut olsalar 

da bazen anneleri ile vakit geçiremedikleri için annelerinin mutfakta olmasından şikâyet 

de etmektedirler. Annesi ile dolaşmak isteyen çocuğun bulduğu çözüm ise okuyucuyu 

tebessüme sevk etmektedir: 

“Mutfakta dağ gibi bulaşık vardı annemin gözlerindeki mutsuzluğu görünce gidip 

vanadan suyu kapattım. Annem suların kesildiğini düşündü ve gezmeye çıktık.”(Zengin, 

2016: 147). 

Anne sevgisi ile büyüyen çocukların daha sağlıklı bireyler olduğu bilimsel 

araştırmalarla da ortaya konmuştur. Anne sevgisinin çocuğun kişilik özelliklerine olan 

katkısını ve ruhsal gelişimindeki rolünü Haluk Yavuzer şöyle özetler: 

“Ruh sağlığının temelinde, bebeklik ve çocukluk dönemlerinde, özellikle 

anne ile kurulacak sıcak sevgi ve yakınlık ilişkisi vardır. “Anneden 

yoksunluk” çocuğun kişiliğinde karakteristik bir yapının oluşumuna yol 

açar. Bu durumda çocukların çoğunun duygusal açıdan kendi içlerine 

çekildikleri ve kendi dünyalarında yaşamlarını sürdürmeyi yeğledikleri 

görülür. Diğer çocuk ve erişkinlerle ilgili olarak sevgi bağlarını 

geliştirememeleri sonucu, toplumsal ilişkilerin de giderek zayıfladığı 

görülür.” (2014: 142-143). 

Bu sebeplerden olsa gerek hayatının anlamını aramak için yollara düşen Dünyanın 

En Uğurböceği yolda kayıtsızca yürüyen çocuğun dikkatini çekmek için elinden geleni 

yapar. Daha önce karşılaştığı varlıkların anlamsız ve saçma isteklerini düşünürken 

karşılaştığı bu çocuğun hiçbir şey istememesi Dünyanın En Uğurböceği’ni şaşırtır. 

Konuşmak istemeyen ve gözleri nemli olan çocuk dalgın dalgın yürümeye devam eder. 

Dilek dilemesi için ısrar eden Dünyanın En Uğurböceği, aldığı cevaplar karşısında 

donakalır. Ve annesini kaybeden bir çocukla karşı karşıya kaldığını anlar: 



103 

 

“Sonra bir damla daha gördü. Sonra öbür gözden bir damla daha... 

Damlalar,  billur küçük küreler olarak sağlı sollu iniyordu... Çocuğun yüzü 

sırılsıklam olmuştu. Ama yürümeyi sürdürüyordu çocuk: Gözlerindeki 

ıslaklık her iki kirpiğe de bulaşmıştı. Çocuğun gözlerinde oluşan tuzlu ve 

nemli sis perdesi, baktığı her şeyi flulaştırıyor olmalıydı. Uğurböceği 

dünyaya baktı, sanki yeryüzü ıslanmıştı çocuk ağlarken...” (Zengin, 2005: 

21). 

Annesini kaybeden tek çocuk yeryüzünü gözyaşlarıyla ıslatan çocuk değildir ve 

maalesef son çocuk da olmayacaktır. Özellikle savaşlardan dolayı annelerini kaybeden 

çocukların kalpleri titreten betimlemelerine eserlerinde yer veren yazar, savaşları yok 

etmek için de yine çocuklara görevler vermektedir. Siber kumanda ile dünyayı yaşanabilir 

bir yer hâline getiren Mavi Çocuk, hiçbir çocuk annesiz kalmasın diye ilk önce savaşları 

sona erdirir. Mavi Çocuk’un kumandası çalışır ama vicdanlar kararmış ve büyük nefret 

bulutları tüm insanlığın üzerini kaplamıştır. Savaşlar dünyayı kaplamasaydı Halepli 

Zeynep’in annesi neşeyle yapacakları kahvaltı sofrasını hazırlarken küçücük kızını 

korkuyla sarıp sarmalamazdı: 

“Elinde sabah kahvaltısı için hazırladığı çaydanlıkla koşarak mutfaktan çıkan ve 

dehşetten büyümüş gözleriyle önce kızına, sonra göklere ve bombanın düştüğü yere 

bakan annesi.”(Zengin, 2016: 8). 

Annesi hemen yanı başlarına düşen bombanın yok ettiklerine bakakalmıştı. 

Çaresizce ve korkuyla sarılırken Zeynep’e, yaşananları anlamlandıramıyordu ve 

anlamlandırması da imkânsızdı. Savaşlar ve yok olan gelecekler nasıl bir anlam dairesi 

içine girebilirdi. İşte bu anlamsızlık içinde kanayan hem de tüm dünyadaki insanların 

özellikle de vip salonlardakilerin ve komuta merkezinde puro içenlerin yerine kanayan 

Çocuk Kırmızı’nın tek isteği de buğusu kaybolmamış bir ekmekle ve annesiyle mercimek 

çorbası içmekti: 

“Kalabilir mi bunlar? Gökler ve kuşlar, gökler ve bulutlar kalabilir mi, 

bomba yüklü uçaklar göründüğünde. Birden gözler havaya çevrilip 

olanları anlamaya çalışırken, akşam yemeği için mercimek çorbası on 

dakika daha kaynamaya bırakılmışken, cacık için yoğurt belirli bir kıvama 

getirilirken, kedi, içeceği sütün çocuk tarafından şişeden kaba dökülüşünü 

mırıldanarak izlerken, ilk bombanın serbest bırakılması! 

Bütün uçakların ilk bombalarını ve arkasından ikinci, üçüncü bombalarını 

serbest bırakışı. Nereye? Nereye düşerse oraya. Kimin üstüne? Kim varsa 

onun üstüne. Daha yalnızca 'anne' ve 'baba' diyebilen ve o sırada yerde 

gördüğü bir karıncayı izlemeye çalışan bir çocuk varsa onun da mı üstüne? 



104 

 

Onun da üstüne. Bir annenin de mi? Bir annenin de. Buğusu kaybolmamış 

bir ekmeğin de.” (Zengin, 2016: 17). 

Sağlıklı bir aile ortamında yetişmesi gereken çocukların en doğal hakları 

savaşlarla yok edilirken çocukluğu da yok ettiğimiz gün gibi aşikârdır. Anne ve babanın 

varlığı çocuğun gelecekteki hayatı için de önemlidir. Çocuğunu her türlü kötülükten 

korumaya çalışan anne zamanla aynı davranışı çocuğundan da görür. Çünkü hayat ekip 

biçtiklerimizle topladıklarımızdan ibarettir. Yeri geldiğinde annesi için babasına bile kafa 

tutan kocaman yürektir çocuk: 

“Bazen annemi çok üzgün görüyorum. Böyle anlarda babam evdeyse gidip ona 

ters ters bakıyorum.” (Zengin, 2016: 24). 

Çocuğun babasına ters ters bakmasına sebep olan şey sevgiyle harmanlanmış 

yüreğinin annesini üzgün görmeye dayanamamasıdır. Küçük yürekler dayanamaz ve bu 

yüzden en ufak fırsatta güçleri yetmese bile annelerine yardım etmek isterler. Bu yardım 

ev işlerine yönelik olsa da çoğu zaman yardımın temel sebebi anneyi düşünmektir: 

“Misafir geleceği için annem mutfakta durmadan bir şeyler hazırlıyordu ve 

kafasını kaşıyacak vakti yoktu. Kafasını kaşıyarak ona iyilik ettim. (Zengin, 2016: 82). 

Anne sevgisi çocuklar tarafından farklı yollarla dile getirilir. Babasına ters ters 

bakan çocukla, annesinin kafasını kaşımasına yardımcı olan çocuk, sevginin onları 

yönlendirmesi ile hareket eder. Annelerini koruma ve onlardan aldıkları sevgiyi tekrar 

onlara aktarma, içgüdüsel hareketlerin sebebidir. Sevgiyi dile getirmek ve göstermek 

çocukların saf duygularla başardıkları bir olgudur. Hiç kimse sevgiyi dile getirmekte 

çocuklardan daha başarılı olamaz.  Çünkü çocukların sevgisi saf, doğal ve beklentisizdir. 

Sevgiyi anlatmada yüzyıllardır süregelen yöntemlerin en etkilisi ve vazgeçilmezi de 

galiba çiçeklerdir. Anne, çiçek ve çocuk üçgeni dünyadaki sevgiye dair en güzel 

tabloların ilham kaynağı olmaya devam etmektedir: 

“Park dönüşleri bir elimde annem için topladığım çiçekler oluyor. Diğer elimde 

ise kirli çoraplarım.” (Zengin, 2016: 63). 

Hassas dengeleri gözetmeye çalışan çocuk, kirli çoraplarını elinde saklarken güzel 

çiçeklerle yaptığı demeti annesine uzatır ve şimşekleri üzerine çekmekten kurtulur. Bazen 

annemizin bize kızmasından çok korkarız. Ama kızacağı davranışı farklı sebeplerden 

ötürü yine de yaparız.  Kızsa bile son durağımız yine annemizin yanı olur. Çünkü tilkinin 



105 

 

de dönüp dolaşıp geleceği en son durak kürkçü dükkânıdır. Yavru filde annesinin 

kızacağını bile bile annesinin ona verdiği parayı faturayı ödemek için kullanmaz. 

Çocukları çok sevdiği için onları okul çıkışında mutlu etmek ister ve elektrik faturasına 

ait para ile gazoz alıp çocuklara dağıtır. Ertesi gün sütlü kahve dağıtımı sırasında anne fil 

gelince yavru fil mahcup olur. Çünkü verecek cevabı yoktur. Ama anneler de her zaman 

kızmaz: 

“Çocuklar sesin geldiği tarafa bakınca inanılmaz bir şeyle karşılaştılar. 

Orada bir fil daha vardı. Hem de sütlü kahve dağıtan filden daha büyük bir 

fil… "Ah anneciğim!" diye atıldı sütlü kahve dağıtan fil. "Elektrik 

faturasını yatırmam için verdiğin parayla gazoz ve sütlü kahve alıp 

çocuklara dağıttım. Biliyorum çok kızacaksın ama ne yapayım çocukları 

öyle çok seviyorum ki… 

Anne fil hiçbir şey söylemedi.” (Zengin, 2015: 20-21). 

Annemiz bazen kızsa da bazen küsse de hep yanımızdadır. Her şeyimizi onunla 

paylaşmak ve unutulmaz zaman dilimlerini onunla yaşamak isteriz. Mutluluklar, acılar, 

hüzünler, sevinçler ve insanı insan yapan daha birçok duyguyu annemizle paylaşırız. Hiç 

kimseye söyleyemediklerimizi annemize söyleriz. En derin şikâyetlerimizi bile sadece 

annemiz bilir. 

Mevlâna İdris’in, eserlerinde kullandığı benzetmeler, betimlemeler ve imgeler 

onun sanatsal dokümanlarını oluşturur. Seçtiği kavramlar üzerine yoğunlaşması da 

değerler eğitimine verdiği önemin bir göstergesi olarak yorumlanabilir. Çünkü Mevlâna 

İdris, okuyucu ya da dinleyici konumundaki çocuklara bir değeri inşa etme gayesi ile 

yazar. Bu yüzden belli kavramları sürekli kullanır. Çocukların hayal dünyalarına ulaşarak 

onlara seslenme yolunu seçen yazar, çocukları işi yapan konumuna getirmek istemekte, 

öznenin kendileri olduğunu fark ettirmek arzusu ile hareket etmektedir. İdris’in 

eserlerindeki sevgi dilinin yoğun kullanımını, kendi terennüm ettiği değerlerin 

savunucusu olmasından kaynaklanmaktadır. Zira bu değerleri (anne, doğa sevgisi, 

hayvan sevgisi, aile, insan sevgisi vb.) çoğu şiirlerinde de görmek mümkündür: 

İçimdeki Yağmur 

Sokağa çıkarken ardımdan dua 

Anne 

Gökyüzünü sen mi koydun ruhuma 



106 

 

İçimde yağmur sesleri var 

Anne  

Damlalar seni arar. 

(Zengin, 2017: 23). 

4.1.1.1.2 Hayvan Sevgisi 

Merhamet ve sevgiyle 

Davranırsa insanlar 

Beraber yaşamaktan 

Mutlu olur hayvanlar 

(Yazgan, 2009: 38). 

Hayvanların duygularına tercüman olmaya çalışan Bestami Yazgan, hayvanlarla 

beraber yaşamayı insanlara öğretmeye çalışır. Hayvan sevgisini çocuklara kazandırmaya 

çalışan Mevlâna İdris de çağdaşı olan çocuk şairi Yazgan gibi düşünmektedir. Eserlerinde 

hayvan figürlerini sürekli kullanan yazarın hayvan sevgisi çoğu cümlelerine yansır. 

Yazar, hayvan sevgisinin çocuğun dünyasında var olacak diğer sevgilere de kapı 

açacağına inanır. Kendi çocukluğundan yola çıkan yazar, özellikle evcil hayvanların 

sevgi dünyasına yapacağı katkıyı bilmekte ve bunu eserlerine yansıtmaktadır. Sevgi ile 

beraber var olmaya başlayan vicdan ve merhamet kavramları da çocuk için yönlendirici 

duygular olmalıdır: 

“Aç bir sokak köpeği görünce en yakın kasaptan bir şeyler alıp köpeği mutlu 

ediyorum.” (Zengin, 2016: 45). 

“Gözlerini Parlatıyorum” başlığı ile yazdığı bu küçürek öyküde yazar, sevgi ile 

gelen merhamet duygusuna işaret etmektedir. Çocuk gözüyle hayvanların hislerine 

tercüman olmaya çalışan Mevlâna İdris, köpeğin gözlerinin ışıldamasını sağlayan çocuğa 

duyduğu minneti okura sezdirir. Konuşturduğu hayvanlarla çocuklara farklı değerleri 

aşılamaya çalışan yazar, insanları da bu yolla anlatmaya çalışır. Dile gelen hayvanlar 

birçok değeri insanlardan daha iyi öğretir: 

“Gece yıldızlara bakarak, gündüz şelaleye bakarak şarkılar söylüyordu hayvanlar. 

Bu gidişle kardeşliğin dibini bulacaklardı.” (Zengin, 2015: 18). 



107 

 

Yazar, çocuklara yaşanılası bir dünyayı el birliği ile oluşturmaları gerektiğini 

hayvanların ağzından aktarır. Birbirini yemeden geçen süre zarfında hayvanların 

öğrendikleri davranışlar insanlara da örnek olmalıdır. Yazarın canlandırdığı karakterler 

insanların bir benzeridir ve insanların onlardan öğreneceği çok şey vardır: 

“Hava hızla soğumaya başlamıştı üşümesinler diye sokaktaki bütün kedileri ve 

sinekleri eve aldım biraz gürültü oldu. Eh olacak tabii…” (Zengin, 2016: 105). 

Özellikle bazı hayvanlara sürekli eserlerinde yer veren yazar, onlara çok nadir 

isim vermektedir. İsim koymak yerine çocuğun o karakterle özdeşim kurmasını isteyen 

yazar hayvanlara belli sıfatları yükleyerek kavramsal çağrışımları en üst perdeden 

okuyucuya vermek istemektedir. Vejetaryen Aslan, Uçan Eşek, Romantik Tilki, Kuşkucu 

Horoz, Kuş Adam, Filozof Köpek, Hipnozcu Kedi bir çırpıda sayabileceğimiz sıfatları ile 

ün yapan kahramanlardır. 

Ben doğunca  

Aslanlar yere yatmış 

Ya sen 

Ben mi  

Ben doğunca 

Eşekler dağa kaçmış (Zengin, 2017: 124). 

Neden eşeklerin dağa kaçtığının yorumu insanın kendisini sorgulamasındaki 

cevaba bağlı olsa da Mevlâna İdris, hem şiirlerinde hem de hikâyelerinde eşeği 

kullanmadan edemez. Bu hayvanın bir karakter olarak karşımıza çıkması an meselesidir. 

Kâh uçar gökyüzünde hayatının anlamını arar, kâh iner gökyüzünden öğrenci olur. Her 

ne olursa olsun yazar, eşek karakteri üzerinden çok ince göndermeler yapar. Hayatının 

anlamını bulmak için yola çıkan eşek, o kadar uğraş verirken hiçbir anlam yükü olmayan 

hayatlara veryansın etmektedir. Sadece yük taşımak için kullanılan ve insanlar tarafından 

çoğu zaman hor görülen eşek bile öğrenmek için uğraşır. Ancak yeri geldiğinde eşek 

eşekliğini de yapar. Böylelikle her bir hayvanın farklı özelliklerini kullanan yazar 

metaforlarla okuyucuyu düşünmeye ve sorgulamaya sevk eder. 

Yazar eserlerinde en çok eşek, köpek, kedi, fil, aslan, tavşan, kuş ve tilkiye yer 

verir. Bu hayvanların bilinen özelliklerinin aksine onları çok farklı özelliklere büründüren 

yazar, ilginç sıfat ve mesleklerle hayvanları mizahî unsurları da kullanarak çocuklara 



108 

 

sevdirir. Çocukların hayal dünyalarında farkındalık oluşturma gayesi ile yazar tilkiyi 

romantik duygularla, aslanı vejetaryen olarak, fili hortumu ile çocuklara gazoz dağıtan 

bir kahraman tiplemesi ile sunar.  Bazen evcil hayvanları olumsuz davranışlarla sunması, 

bazen de yabani hayvanları evcilmiş gibi göstermesi hayvanlar üzerindeki çocuk algısının 

değişmesine yönelik tutumlar olarak yorumlanabilir. İnsanların vahşi hayvanları avlamak 

için verdikleri mücadeleyi, çocuğun nazarında değiştirmek Mevlâna İdris’e göre hayvan 

sevgisinin oluşmasında önemlidir. Mesela, Filozof Köpek adlı hikâyede köpeğin yolda 

yürüyen çocukları ısırmaya teşebbüs etmesi ile Sarı Telefon Sokağında Rüya adlı 

hikâyede çocuğun timsahın sırtına binmesi bu durumu kanıtlar niteliktedir: 

“Çocuğun eli ayağına dolaşmıştı. Ama timsah gayet sakindi. "Haydi, atla" dedi. 

Çocuk timsahın sırtına atladı... Az sonra okuldaydı.” (Zengin, 2016: 11). 

… 

Yanyana geçebilelim kapıdan 

Ormandaki vuu 

Cebimde sakladığım kırk üç bilye 

Kedim ve dört yavrusu 

Ve bütün sevdiklerimizle (Zengin, 2017: 158). 

Mevlâna İdris, “Kapı” adlı bu şiirinde ise çocukların tanımaya başladığı ilk 

hayvanlardan başlayarak diğer tüm hayvanları da kuşatacak sevgileriyle tüm insanlığı 

kapsayacak bir sevginin varlığına işaret eder. Hayvan sevgisinin oluşması çocukta 

evrensel bir doğa sevgisini de oluşturacaktır. Bu yüzden yazar, hayvanların doğal 

ortamında yaşaması gerektiğini yine hayvanların dilinden okuyucuya sunar: 

“Babamla beraber balık tutmaya gitmiştik, bir ara kovadaki tutulmuş 

balıkları denizdeki tutulmamış balıkların yanına bıraktım denizde balıklar 

mutlu oldular babamı bilemiyorum.” (Zengin, 2016: 36). 

“Rastladığım bütün laboratuvardaki deney tavşanlarını kaçırıp kırlara 

bırakıyorum.” (Zengin, 2016: 90). 

Çocuk ile hayvan arasında kurulan dostluğun çocuk gelişimi açısından olumlu 

etkilere sahip olduğu bilinmektedir. Çocuk, hayvanlarla kurduğu iletişim neticesinde 

farklı sorgulamalarda bulunmakta ve dünyayı anlamada önemli adımlar atmaktadır. 

İnsanlar ve hayvanlar arasındaki ilişkiyi merak eden çocuk, hayvanların birbiri arasındaki 

iletişimini ve etkileşimini de anlamaya çalışmaktadır. Bu zihinsel süreçleri hayal gücü ile 



109 

 

birleştiren çocuk, hayvan dostlarına karşı mükemmel bir korucu olma yolunda emin 

adımlar atmaktadır: 

“Bir sapanım var hayvanlara kötü davrananlarla tanışmaya bayılıyor. Sapanımın 

bu isteğini hiç kırmıyorum.” (Zengin, 2016: 53). 

Sapanı ve kendi küçük olsa da çoğu yetişkinin hayal edemeyeceği ve yapmaya 

cesaret edemeyeceği davranışları ancak hayvan sevgisi ile bezenmiş bir çocuk yapabilir. 

Annesinden aldığı sevgiyi ve koruma içgüdüsünü kendine ait olan canlı ya da cansız 

varlıklara yönelten çocuklar hayvanlara da bu şekilde yaklaşmaktadırlar: 

“Yağmurda ıslanan bir karınca yuvasını topladım ve su geçirmeyen saatin 

altına yerleştirdim.” 

“Baharda leylekler geliyor. Yuvalarını kolayca yapabilsinler diye 

konakladıkları bacanın yanlarına bir sürü çerçöp koyuyorum.” (Zengin, 

2016: 75; Zengin, 2016: 73). 

Hayvanlarla çocuğun ilişkisi sadece koruma duygusunun gelişmesine etki etmez. 

Çocuğun merhamet, dayanışma ve yardımlaşma gibi insanî duygularının oluşmasında da 

önemli rol oynar. Bu erdemlerin çocuklarda var olması da gelecek nesiller insanlık 

kavramını şekillendireceği için mühimdir: 

“Karıncalar çok çalışıyorlar onların yuvasının etrafına küçük yiyecek 

kırıntıları koyarak işlerini kolaylaştırmak istiyorum. Yine de durmadan 

çalışıyorlar.” 

“Bir gün minik bir su akıntısına kapılmış giden bir karınca gördüm. Bir 

çöp uzatarak onu kurtardım. Bana teşekkür eder gibi baktı ve hızla 

yuvasına doğru koşmaya başladı.” (Zengin, 2016:  55; Zengin, 2016: 106). 

Mevlâna İdris’in eserlerinde hayvan sevgisine dair göze çarpan önemli ögelerden 

biri de kuşlardır. Kuşlar ile çocukluğun bağlantısını sürekli dile getiren yazar, adeta 

çocukla kuşu özdeşleştirmiştir. Çocuklar gibi küçük, zararsız, sevimli, savunmasız ve 

rengârenk olan kuşlar çocukların kanat seslerinden izler taşımaktadır. Her çocuk kuşlar 

gibi uçmak ister, özgür olmak ister. Her çocuk, kuşlar gibi rengârenk dünyalarında 

özgürce yaşamayı seçer ve her çocuk, kuşlar gibi hayallerinin peşinde kaygısızca uçmayı 

arzular. İşte bu yüzdendir ki kuşlar çocuk kitaplarının vazgeçilmez enstrümanıdır. “Kuş 

Renkli Çocukluğum” şiirini yazarken Mevlâna İdris de hiç kuşkusuz çocukluk anılarının 

izinde kuş olup uçmak istemiştir. 



110 

 

Çocukluğumuzun tezahürleri yaşamımızın farklı dönemlerinde kuşlar gibi 

kanatlanıp bizi uzak diyarların iklimlerine götürür. Heyecanlarımız, tutkularımız, 

oyunlarımız, hayallerimiz, mutluluklarımız, üzüntülerimiz ve arkadaşlarımız maziden 

çıkıp gelir ve kuşların kanatlarında gözümüzün önünden süzülür giderler: 

“Yüzlerce değişik kuş, yüzlerce değişik ses çıkartarak parkta kanat 

açmaya, oradan oraya uçmaya başladılar. 

Ne kadar çok ve ne kadar güzeldiler. Çocuklar da katıldı kuşların bu 

şenliğine. Bir süre sonra çocukların mı yoksa kuşların mı daha çok uçtuğu 

anlaşılmaz oldu.” (Zengin, 2004: 20). 

Hikâyelerinde hayvanlarla çocukların konuşmalarına yer veren yazar, çocukların 

hayal dünyalarında sürekli kurguladıkları şeylerin gerçekleşmesini sağlar. Bir çocuğun 

hayvanlarla konuşmak istemesi normaldir. Çünkü çocuk yetişkinler gibi henüz 

gerçeklerle kirlenmemiştir: 

“Affedersiniz Fil Bey, kitap okumasını biliyor musunuz?" diye sordu. 

Fil, soruyu soran çocuğa döndü ve sakin bir şekilde "bana Fil Bey değil, 

Fil Hanım demelisiniz" dedi. Filin bu cevabını çok komik bulan çocuklar 

üç yüz kilo güldüler ve fili alkışladılar.” (Zengin, 2015: 9-10). 

Sadece fili alkışlamakla kalmaz çocuklar, hemen Fil Hanım ile kaynaşır ve çok 

iyi arkadaş olurlar. Fil ile konuşmak ve arkadaş olmak hem de gazoz dağıtan bir fille 

arkadaşlık kurmak çocuklar için bulunmaz bir fırsattır. Hayvanlarla hemen kaynaşan ve 

hayvanların da kendilerine olan sevgilerini hisseden çocuklar onlarla beraber olmaktan 

çok mutludurlar. Hatta Filozof Köpek, mahalledeki tüm çocukların kadim dostudur. 

Çünkü tüm çocukların ev ödevini Filozof Köpek yapmaktadır. (Zengin: 2005: 13). 

4.1.1.1.3 Doğa Sevgisi 

“Çocuk biraz umutsuzca etrafına bakıp aklına gelen ilk şeyi söyledi: "Şu 

gökdelenlerin dev birer ağaca dönüşmesini diliyorum.” (Zengin, 2016: 8). 

Dünyadaki en güzel istek Bulut Çocuk’un isteği olsa gerek. Bulut Çocuk, uğur 

böceğine bu cümleyi söylerken aslında olması gereken doğayı ve doğal yaşamı 

istemektedir. Mevlâna İdris de manevî şahsiyetinin vermiş olduğu duyarlılıkla doğaya ve 

doğa sevgisine kayıtsız kalamaz. Çünkü evren yaratıcının hâkimiyetinde olması gerektiği 



111 

 

gibi yaratılmıştır. Allah varlığının bilinmesini ve tanınmasını istemiştir. Allah’ın 

hâkimiyetinin ve kudretinin nihai sonucu olarak da kâinat yaratılmıştır. 

Mümin bir bakış açısıyla dünyayı algılamaya ve idrak etmeye çalışan Mevlâna 

İdris, doğanın muhteşem bir düzen ve intizam ile yaratıldığına inanır ve yaratıldığı şekilde 

de korunması gerektiğinin altını çizer. Bu yüzden de eserlerinde doğanın ilk yaratıldığı 

günkü gibi olmasını diler, gökdelenlerin yerine ağaçları ister. Hikâyelerindeki 

kahramanlar da yazarın bu isteklerini savunmakta ve doğa ile iç içe yaşamayı talep 

etmektedirler: 

“Çünkü gökdelenler yavaş yavaş ağaca dönüşmeye başlamıştı! 

Uğurböceği dans etmeye devam ediyordu. Bir ara çocuk bir müzik sesi 

duydu. Göklere baktığında orada keman çalan bir at gördü. Daha bir 

dakika olmadan çocuk kendisini dev ağaçlarla kaplı bir ormanın ortasında 

bulmuştu. Peki, ama o gökdelenler, o gökdelenlerin içindeki insanlar 

nereye gitmişti birdenbire? Ağaçlara baktı çocuk. Ağaçlar yüzlerce yıldır 

oradaymış gibi sessiz sakin duruyordu. Sincapları vardı, kuşları vardı, 

ağaçkakanları ve yaprakları vardı dallarında. Hafif bir rüzgârla sallanıyor, 

hafif bir uğultuyla bir şeyler anlatıyordu ağaçlar.” (Zengin, 2016: 9). 

Manevî duyguların hâkimiyetinde Mevlâna İdris’in kalemi ağaçları, çiçekleri, 

hayvanları, ormanları, ovayı, dağları, nehirleri, karları, toprağı ve suyu adeta bilinçli 

bireyler olarak konuşturur. Yazar,  çocukların nazarında olması gereken doğayı 

canlandırır ve onları bilinçlendirmek için kalemini yorar. Doğaya ve içinde bulundurduğu 

canlı cansız her türlü varlığa karşı koruma içgüdüsüyle hareket eder. Doğanın sahip 

olduğu muhteşem düzenin bozulmaması için tüm insanları-özellikle çocukları- göreve 

çağırır. Çocuklara daha çok seslenir çünkü geleceğin umudu onlardır. Galiba yazarın 

günümüz insanlarından pek umudu kalmamıştır. Çünkü şehir yaşamı insanı doğal 

ortamlardan uzaklaştırmış ve doğal ortamların da yok oluşuna sebep olmuştur: 

“Yeşil çimenler, büyük ağaçlar, küçük ve neşeli dereler, mavi gökler, çeşitli 

kuşlar, kertenkeleler, durmadan vıraklayan ama ne dediğini anlayamadığımız kurbağalar, 

belki bir tavşan, mor bir kelebek, belki bir sincap ya da tilki...” (Zengin, 2005: 4). 

Yazar, belki de bu manzaraları göremeyecek ve betimleyemeyecek bir nesil 

olmaması için kolları sıvar. Çünkü insanların yaptıkları yanlışları çocuklara göstermek 

doğanın yok olmasını engellemek adına önemli bir adımdır. Yok olan doğaya yönelik 

tespitlerini sıklıkla hikâyelerinde dile getiren Mevlâna İdris, doğanın kurtuluşunun 

çocukların ellerinde olduğunu vurgular: 



112 

 

“Bahçemizde yalnız bir ağaç vardı, yanına bir sürü daha meyve ağacı 

diktim kurtuldu. Yalnızlıktan gece beraber türkü söylemeye başladılar.” 

“Çok güzel bir çiçek görmüştüm. Ormandaydım, kimse yoktu 

sincaplardan başka. Koparmadım çiçeği. Güzelliği başkası da görebilsin 

diye.” (Zengin, 2016: 85-120). 

Mevlâna İdris, doğayı ete kemiğe büründürmeye çalışır. Çünkü soyut kavramları 

henüz zihninde şekillendiremeyen çocukların algı alanına hitap etmek ister. 

Somutlaştırarak doğayı kişileştiren yazar, genellikle de hayvanların dilinden olması 

gereken doğayı anlatır. Çocuklardaki hayvan sevgisini onlara doğa sevgisi de 

kazandırmak için araç olarak kullanır. Doğa çocukların bakış açısında her zaman canlı ve 

rengârenk bir dünyadır. Fıtratı gereği doğada mutlu ve özgür olabilen çocuklara doğayı 

koruma bilincini vermek de çocuk kitaplarının başlıca görevleri arasında sayılabilir. 

Yazar da bu görevi hiç görmezden gelmez ve çoğu eserinde doğa sevgisini çocuklara 

kazandırmaya çalışır. Yazarın nazarında doğa ve insanoğlu aslında birbirini en iyi anlayan 

iki unsur olmalıdır. Ama bunu insanoğlu tek taraflı olarak yok etmeye başlamıştır. Bu 

durumdan da en çok çocuklar etkilenmektedir. Doğanın yok oluşu aslında çocuklarımızın 

mutluluğunun ve renklerinin de yok oluşudur: 

“Akşam ve sabah oluyordu. Milyonlarca insan işe gidiyor ve evine dönüyor, 

arabalar çalışırken egzozlarından duman çıkıyor, musluklar açıldığı zaman su akıyordu. 

Dünya dönüyor ve görünüşte her şey normal işleyişiyle devam ediyordu…” (Zengin, 

2004: 4). 

Çevre kirliliğini bu cümlelerle anlatan yazar bir taraftan da doğanın buna ne kadar 

dayanabileceğini okuyucuya sorgulatmak istemektedir. Şehir yaşamının beraberinde 

getirdiği doğa yıkımı son yüzyılda büyük bir artış gösterirken çocukların bu yok oluşa 

karşı olan isyanı hiç duyulmamaktadır. Kırlarda koşup oynamak isteyen, bir ağaçla 

konuşup dertleşmek isteyen çocukların artık tek sığınağı yapay parklardır ve çocuklar 

mahkûm oldukları apartman dairelerinden çıkarak hava almak için parklara 

gitmektedirler. Doğa gibi değerlendirilen ama doğadan hiç nasibini alamamış parklardır 

bunlar: 

“Çocuklar, havanın güzel olduğunu görünce her zaman yaptıkları gibi parka 

gittiler. Ve her zaman yaptıkları gibi kimi salıncağa binmeye, kimi kaydıraktan kaymaya, 

kimileri de futbol oynamaya başladı.” (Zengin, 2004: 4). 



113 

 

Bu ortamda çocuklarını mutlu zanneden günümüz anne ve babaları doğanın 

dilinden çocuklar gibi anlamamaktadırlar. Çocuklar doğal süreçlerini doğal bir ortamda 

devam ettirmek istemektedirler. Bu durumu yazar, eserlerinde metaforları kullanarak 

belirtmektedir. Yazar çocukların ağzından doğanın yok oluşunu anlatır ve bunun 

engellenmesi için yine çocukların aklını kullanır. İdris, çocuk bakış açısını biraz hayal, 

biraz sanal âlemle buluşturur ve çözüm de yine çağın gereklerine uygun olur. Doğanın 

yok oluşuna isyan eden Mavi Çocuk, siber kumandasındaki bir tuşa basınca doğa ilk 

günkü gibi normal seyrine döner: 

“Her şey, çocuğun istediği gibi, belki biraz yavaş ama sağlıklı şekilde ilerliyordu. 

Günler gecelere, geceler sabaha dönüşür, kiraz ağaçları mevsimlere göre değişir ve karga 

her mevsimde farklı şekilde öterken…” Çocuk çok mutluydu. Kuş sesleriyle uyanmak ve 

dalından meyve koparıp yemek için siber kumandayı yapmıştı. Çünkü yetişkinler başka 

çare bırakmamıştı. Çocuksu üslubu ile kelimeleri toplayan bir başka kahramanımız ise 

kelimelerin kullanılamamasından doğan sessizliğin güzelliğini ve doğanın kendini ifade 

etmesini şöyle betimler: 

“Hayvanların, rüzgârın, ırmağın ve müziğin sesi duyuluyor. Başka bir şey 

duyulmuyordu.” (Zengin, 2016: 16; 2016: 31). 

Siber kumandanın doğayı mükemmel yapma tuşu işleye dursun, kelimeleri 

toplayan çocuk dünyayı derin bir sessizliğe mahkûm ederken sadece memnundu. 

Memnundu çünkü Mavi Çocuk doğadaki her şeyi duyabiliyor ve onları 

özümseyebiliyordu. Mavi Çocuk, zihnindeki kirlilik buna engel olamamıştı ve bunun için 

mutluydu. Doğanın ihtiyacı olan da çocukların mutluluğu değil miydi? Yazara göre doğa 

ve çocuk arasındaki hukuk bunu gerekli kılıyordu. İnsanoğlunun yeryüzüne gönderildiği 

andan itibaren oluşan bu kardeşlik çocukların mutluluğu için can suyuydu. Çünkü 

“denizle gökyüzü, yıldızla balık arasındaki tek iletişim noktası; çocuk” tu (Zengin, 

2004:122). 

Mevlâna İdris’e göre doğada her şey bir düzen ve intizam içindedir. Hayvanlar ve 

bitkiler kendi yaratılış gayeleri doğrultusunda yaşar. Bitkiler yeşerir, hayvanlar koşuşur, 

yağmur yağar ve gökkuşağı yüzünü gösterir. İnsanoğlu da doğanın nimetlerinden 

faydalanır. Ama bu faydalanma hiçbir zaman yok etme şeklinde olmamalıdır. Doğa, 

doğal süreçler içerisinde varlığını muhafaza etmelidir. Bu bilinci oluşturmaya çalışan 

yazar, doğanın fedakârlığını sürekli vurgular. İnsanoğlu için kendini feda eden doğa, 



114 

 

sadece çocukları ve onların mutluluklarını düşünmektedir. Bunun için de kar yağmaya 

devam eder ve çocuklar doğanın mutluluk tanelerini oyuncak yapar: 

“Yerler uykudayken gökler uyanıktı. Kediler, çocuklar, babalar ve anneler 

uykudayken gökten ilk kar taneleri sessizce düşmeye başladı yeryüzüne. 

Sonra yüzlercesi, sonra milyonlarcası, yavaş yavaş, yumuşacık uçarak, 

savrularak düştüler, düştüler, düştüler. Sabah pencerelerden bakan 

çocukların gözleri parladı. Sokak lambaları, arabalar, evlerin bacaları, 

sokaklar, kaldırımlar, her yer, her şey beyaz, bembeyazdı. Evlerden çıkan 

küçük ayakkabıların, küçük çizmelerin karda bıraktığı sevinçti ayak 

izleri...” (Zengin, 2005: 4-6). 

Her yer kardı ve hiçbir çocuğun kahvaltı umurunda değildi. Doğanın bu eşsiz 

güzelliği onların karnını doyurmaya yeter de artardı. Telaşla aranan eldivenleri yaka paça 

sarılmaya çalışan atkılar tamamlarken çizmeler heyecanla beklemekteydi. Çocukluğun 

unutulmaz hatıralarında önemli bir paya sahip olan kar, yazarın betimlemelerinde hayat 

bulurken kardan adamın da ağlamasına engel olamıyordu. Engel olamamasının sebebi 

yağamamasıydı. Çünkü doğal denge bozulmuş ve iklimler değişmeye başlamıştı. 

Yağması gereken kar yağmıyor, gülmesi gereken kardan adam gülemiyordu. Dolayısıyla 

çocuklar da bu durumdan nasibini alıyor ve kartopu oynayamıyordu. Ama doğayı 

koruyan çocukların sayesinde Kardan Tavşan, her şeye rağmen şehrin meydanında da 

olsa çocukları mutlu etmek için birden beliriveriyordu: 

“Kaybolmuştu çocuklar ve Kardan Tavşan kendi yaptıkları kardan ormanın 

içinde. Bunu kim bilebilirdi? Hiç kimse. Şehrin içindeki kardan ormanın içindeydiler. 

Kimse fark etmiyordu onları. Onlar da şehri fark edecek durumda değillerdi.” (Zengin, 

2005: 16). 

Çocuklar için karın öneminin farkında olan yazar, bu doğa olayının yok olmaması 

için uyarılarını vicdanlara yapmaktadır. Yazar eşsiz mutlulukların yaşandığı, kardan 

savaşların hafızalara kazıdığı kardan izlerin kaybolmaması için çırpınmaktadır. 

Çırpınışlarının yegâne muhatabı olan çocukları doğa ile ilgili başka konularda da 

uyarmaktadır. Doğadaki her şeye karşı duyarlı davranma alışkanlığını çocuklara 

kazandırmak isteyen yazar, yanlış davranışları engellemek adına da göndermelerde 

bulunur: 

“Bir gün ormana çiçek toplamak için iki çocuk geldi. Tilki, çocukları 

görünce sessizce izlemeye başladı. Çocuklar tilkiden habersiz neşeyle 

çiçek topluyordu. Derken birden! Tilkinin kalbi birden acıyla doldu. 



115 

 

Çocuklar, küçük menekşeyi de koparmışlardı. Tilkinin gözünden iki damla 

yaş aktı. Yaşlı andız ağacının altı artık boştu.” (Zengin, 2005: 8). 

Doğadaki kötü kokulardan rahatsız olan köstebeğin yeryüzüne çıkamaz hale 

gelmesini Dünyayı Delen Köstebek adlı eserinde anlatan Mevlâna İdris, hayvanların da 

çevre kirliliğinden etkilendiğini ve çevre kirliliğine duyarlı olunmazsa tüm canlıların ne 

kadar zarar görebileceğini köstebeğin duyguları ile harmanlayarak dile getirmiştir. 

Yazarın eserlerinde doğal dengenin bozulmasını çocuklara genelde hayvanlar 

anlatmaktadır. Çünkü bu durumdan hayvanlar da etkilenmektedir. Çocukların çok sevdiği 

hayvanların bunu dile getirmesi hiç kuşkusuz çocuğun duygu dünyasında farklı 

yansımalara sebep olacaktır. Böylelikle çocuk kendisinin doğayı koruması gerektiği 

düşüncesine ulaşacak ve doğayı hor kullanmadan kanatları altına alacaktır. O zaman 

köstebeğin betimlediği dünyada yaşamasına da olanak sağlanacaktır: 

“Güneş ne zaman doğsa, köstebek uyanıp yuvasından dışarı çıkar ve 

havayı uzun uzun koklardı. 

Bugün de öyle yapmıştı. Güneşin doğduğunu vücut saatiyle hissettiğinde 

yatağında biraz kımıldamış ve sonra da ayağa kalkıp yeryüzüne bakmak 

için evinin kapısını açarak yukarı doğru bir kaç adım atmıştı. Evinin kapısı 

olarak kullandığı şey, açılmış bir şemsiye gibi duran dev bir mantardı. 

Mantarı sapından tutup biraz yukarı kaldırınca kapı açılmış oluyor, o da 

yeryüzüne çıkıp istediği kadar geziyor, dostlarıyla şakalaşıyordu.” 

(Zengin, 2015: 7-8). 

Yazar, ormansız bir doğanın düşünülemeyeceği gerçeğine, eserlerinde mekân 

olarak ormanı seçerek vurgu yapar. Orman, hayvanlar ve bitkiler hep birlikte uyum içinde 

mutlu yaşamaktadır. Yazar, ormanın insan dışındaki canlılar için vazgeçilmez bir yaşam 

alanı olduğunu okura sezdirir ve doğal ögelerin birbirinden ayrılamaz parçalar olarak bir 

arada kalması gerektiğini öğretir. Orman betimlemelerine sıkça yer veren Mevlâna İdris, 

çocukların belleğinde ormanın güzelliklerinin somutlaşması için çaba harcar: 

“Ormanda her gecenin ve her sabahın ayrı bir anlamı vardır. Orada yaşayan 

ağaçlar ve hayvanlar bunu iyi bilirler.” (Zengin, 2005: 4). 

“Gül kokuları, kekik kokuları, yasemin, amber, karanfil, menekşe, nergis, 

lavanta, sümbül kokuları... 

Çocuklar ciğerlerini ve burunlarını sonuna kadar açıp bu kokuları içlerine 

çekmeye başladılar. Çektikçe çekmek istediler ve çekmek istedikçe 

çektiler, çektiler...” (Zengin, 2004: 18). 



116 

 

Kokuları içlerine ciğerlerinin en derinine kadar çeken çocukların doğayı koruması 

ve doğayı korumak için çaba sarf etmeleri bu bilinçlendirme hareketinin sonucu olarak 

yazarın eserlerine yansır. Doğada yaşanan olumsuzluklara duyarsız kalmayan çocukların 

çözüm önerileri yetişkinlere örnek olacak mahiyettedir: 

“...caddeleri kaplayan asfaltların parçalanarak altlarından eski dönemlere ait taş 

yolların çıkması…” nı isteyen bir çocuk isteğinde sonuna kadar haklıdır. Küresel 

ısınmanın sorumlusu olarak gösterilen parfüm ve deodorantlara karşı çözüm üreten başka 

bir çocuk ise doğayı korumak adına elinden gelini ardına koymamaktadır: 

“Yeni bir sprey icat etmeyi düşünüyorum da. Bu spreyin içinde hava 

olacak bildiğiniz temiz hava. Sprey sıkıldıkça hava kirlenmesi yerine hava 

temizliği olacak herkes bu spreyden sıkacak çünkü diğer spreyleri 

yasaklayacağım.  Ozon delinmesi gibi bir olay da tarihe karışacak. Zararlı 

spreyleri kullanmakta ısrar edenleri ozon boşluğundan dışarıya atmak gibi 

bir planım var. Güzel di mi?” (Zengin, 2016: 31). 

Yazar ve şairlerin görevi hitap ettiği topluluğu bilinçlendirmek ve eğitmektir. Bu 

önemli görevi hakkıyla icra etmek de kolay değildir. Hele bir de hitap edilen kesim 

çocuklar ise işler biraz daha zorlaşır. Çocukların idrak etme düzeylerine erişebilmek ve 

zor konuları çocuğa uyarlamak yazarın hüneri ile yakından alakalıdır. Doğa sevgisinin 

küçük yüreklerde yer etmesi ile yakından ilgilenen Mevlâna İdris, doğayı çocukların 

ellerine bırakarak bu alandaki yetkinliğini kanıtlar gibidir: 

“Sonbaharda yapraklar yere düşerken canları acımasın diye havada tutup yavaşça 

yere bırakıyorum. Hepsini değil tabii. Dünyanın her yerine yetişemem ki...” (Zengin, 

2016: 80). 

4.1.1.1.4 Patates Sevgisi 

Çocuğun sevgi halkalarına patatesi de ekleyen Mevlâna İdris, belki de çoğu 

yazarın fark edemediği bu sevgi halkasını görmezden gelmemiştir. Çocuğun anne 

sevgisine, doğa sevgisine ve daha başka sevgi halkalarına çoğu yazar eserlerinde yer 

verirken Mevlâna İdris, çocuklardaki yeri apayrı olan patates sevgisini de unutmamıştır. 

Sevginin gücünde patatesi de kullanan Mevlâna İdris, çocuk yüreklerin bam teline 

basmıştır. Patates Severler Derneği’ni de kuran yazar, çocukların kalbinde ulaşılamaz bir 

taht kurmuştur: 



117 

 

“Patates kızartmasını ilk icat eden amcayı veya teyzeyi kahvaltılarda hatırlayıp 

teşekkür ediyorum. Konuyla ilgili bir dernek kurmak, ileri aşamadaki düşüncelerim 

arasında.” (Zengin, 2016: 28). 

Patatesi sevgiyi tamamlayıcı bir öge olarak kullanan yazar, anne sevgisi ile patates 

sevgisini ayıramaz. Çünkü annelerimize karşı sevgimizin depreştiği zaman dilimlerinde 

patatesle yapılan yemeklerin payı oldukça fazladır. Özellikle okuldan eve dönüldüğünde 

mutfaktan gelen patates kızartmasının kokusu, kalplere giden yolun bu kokudan geçtiğine 

işaret eder gibidir. Dünyayı Delen Köstebek de kendi kendine yaşama amacını 

sorgularken patates kızartması üzerinde karar kılar ve aşçıya görevini hatırlatır: 

“Sevdiğim yemek? Patates kızartması ve cacık. Kim yapacak? Kim aşçıysa o.” 

(Zengin, 2015: 18). 

Dünyadaki kelimeleri toplayarak heybesine dolduran çocuk, “Sessizlik Torbası” 

nın inanılmaz gücünü fark edince öncelikli kelimelerini daha ayrıntılı düşünmeye başlar. 

Çünkü torbaya konulan kelimeler insanlar tarafından kullanılamaz olur. O akşam 

uyuyamaz ve sürekli kelimeleri düşünür, hangisini torbaya koyacağına karar vermeye 

çalışır. Sabah olunca torbaya koyduğu kelimeler şunlardır: “Eşek, çanta, domates, 

tornavida, çivi, ayakkabı, para, lamba, kaşık. tırtıl, patates, onlar, sandalye, içinde, radyo, 

akşam…” O gün topladığı kelimeler daha fazladır ama çocuk en çok patates kelimesine 

sevinir. Çünkü patates kelimesinin kullanılamayacak olması onun için mükemmel bir 

fırsatı doğurur: 

“Bir anne çocuğuna ‘patatesi fazla kaşıklama’ demek isterken ağzından şöyle bir 

şey çıkıyordu: “Fazla lama!” (Zengin, 2016: 22-23). 

Patatesi gönlünce kaşıklamaya başlayan çocuğun mutluluğu tüm dünyaya 

yayılırken başka çocuklar da patates kızartması yemeye devam eder ve daha başka 

istekleri kalplerinden geçirirler: 

“Sabah akşam patates kızartması yeseydim. Yanında ayran ve babam olsaydı. 

Ayranım bitince babam tekrar doldursa ve hayat böyle devam etseydi.” (Zengin, 2016: 

90). 

Mevlâna İdris’e göre annesinin yapmış olduğu patates kızartmasını yerken 

yerinden kalkmadan boşalan bardağına ayran dolduran bir babanın varlığı mutlu 

yetişkinlerin çocukluk hatıralarını oluşturmaktadır. 



118 

 

Patates kızartmalarını yemeye devam eden çocuklar şehrin sıkıcı yaşamından bir 

nebze de olsa kurtulmaya çaba göstermektedirler. Bu yüzden sığınacak bir liman arayışı 

içindedirler. Bu arayış içinde şehrin çocuklarının sığınacağı limanlardan biri de 

parklardır. Parklarda oynarken ya da oynamaya çalışırken gelen tuhaf adamın çocuklara 

yaşattığı mutlu anlardan biri de ev yemeklerinin sere serpe önlerinde olduğu dakikalardır. 

Anne elinden çıkan bu mükemmel yemeklerin içinde patates kızartması olmazsa olur mu? 

“Aaa! Parkın her yerinde inanılmaz güzellikte yemekler belirdi birden. 

Çocuklar zaten acıkmış oldukları için kızarmış tavukları, köfteleri, 

zeytinyağlıları, patates kızartmalarını, sarmaları, dolmaları büyük bir 

iştahla yemeye başladılar. Aman Allah’ım, her şey ne kadar da nefisti 

öyle…”(Zengin, 2004: 10). 

Tabii çocukları mutlu eden yemek sadece patates kızartması değildir. Sarmalar, 

dolmalar, köfteler ve daha niceleri onların mutluluğuna zemin hazırlar. Bunu bilen ve 

anne elinden çıkan eşsiz yemeklerle çocukluğunu yoğuran Mevlâna İdris, dünyayı büyük 

bir felaketten kurtaracak olan çocuğun özelliklerini betimlerken mutluluğun üç ana 

ayağını da belirlemeyi ihmal etmez: Kitap okumak, anne- baba sevgisi ve denize 

bakarken patates köftesi yemek: 

“Çocuk dokuz yaşındaydı ve hayatında gerçekten de hiç yalan 

söylememişti. Bütün işi gücü, kitap okumak ve pencereden denize 

bakarken annesinin yaptığı nefis patates böreklerini yemek olan bu çocuk, 

yalan nedir bilmiyordu. 

Çünkü ortada yalan söylemesini gerektirecek herhangi bir durum yoktu. 

Annesini, babasını, denizi ve patates köftesini seviyordu.” (Zengin, 2016: 

22). 

Keşke her çocuk Dünyayı Kurtaran Çocuk kadar şanslı olsaydı. Kitap okuyup 

anne babasının yanında patates kızartması, patates köftesi yeseydi. Ama maalesef 

yetişkinler buna müsaade edecek gibi değiller. Yetişkinlerin hırsları, egemen olma 

istekleri dünyadaki savaşlara çanak tutmaya devam ettikçe patates de çocukları mutlu 

edemeyecektir. Herkesin yerine kırmızıları giyen çocuğun savaş uçaklarının zihnine 

çizdiği resimlerin anlamsızlığını düşünürken kullandığı içler acısı cümle gibi patates de 

anlamını yitirmeye devam edecektir: “Ve nedir ki bir annenin patatesleri doğraması 

akşam yemeği için.” (Zengin, 2016: 14). 



119 

 

4.1.1.2 Kıskançlık-Açgözlülük 

İnsanların farklı duygularını incelemeye çalışan psikoloji bilimi, duyguların 

olaylar ve durumlar karşısında ortaya çıktığını ve değişim gösterebileceğini savunur. 

Çoğu duyguyu tanımlamakta zorlanan psikoloji, insan gibi bir varlığı anlamaya 

çalışmanın çetrefilli yollarında gezinir, durur. Psikolojiye eşlik eden sosyoloji, felsefe ve 

daha başka disiplinler kıskançlık, kurnazlık ve açgözlülük gibi soyut kavramları 

araştırmaya, tanımlamaya, sınıflandırmaya ve anlamlandırmaya çalışır. Bazı bilim 

adamlarına göre bu duygular insanları iyi davranışlara, bazılarına göre ise değişkenlerin 

etkisi ile kötü davranışlara sevk edebilmektedir. 

Yavuzer’e göre; “kıskançlık, kızgınlık sonucu oluşan, insanlara yönelik bir 

içerleme tutumu”dur. Kıskançlığı ortaya çıkaran sebepler psiko-sosyal etkileşimin 

oluşturduğu duygu ve dürtülerdir. Gücenme, bazı korkular, kızma, sevgi ve şefkat 

yoksunluğu vb. karmaşık duygular kıskançlığı besleyen güdülerdir. İlk bebeklik 

döneminden itibaren insanları etkisi altına almaya başlayan kıskançlık farklı davranışlarla 

kendini gösterebilmektedir. Özellikle çocuklar gelişimleri itibari ile bu duyguyu kontrol 

atına almakta zorlanır ve kendilerini tedirgin hissederler. (Yavuzer, 2014: 96). 

Kıskançlığın sebep olabileceği davranışları düşünmek zorunda olan çocuk 

edebiyatçıları da hitap ettikleri yaş gruplarının psikolojik gelişimlerine uygun davranmak 

zorundadırlar. Kıskançlığın olumsuz sonuçlarını Filozof Köpek adlı hikâyesinde anlatan 

Mevlâna İdris, aşırıya kaçan her duygunun olumsuz sonuçlara sebep olacağı fikrini 

çocuklara aşılar. Filozof Köpek’i çok kıskanan mahallenin zengin çocuğu kendi 

köpeğinin de süper zeki olmasını ister: 

“Günün birinde başka bir mahallede oturan kıskanç bir çocuk bilgin köpeğin 

varlığını duyup onu görmeye geldi. Sonra da eve koşup kendi küçük köpeğini karşısına 

alarak onun gözlerinin içine baktı ve sevinçle "Ooo... Tabi, niçin olmasın?" dedi.” 

(Zengin, 2005: 14). 

Bu düşüncesini bir dediğini iki etmeyen babası ile paylaşan çocuk tüm bilişim 

uzmanları ile bir toplantı yapar. Dünyadaki tüm bilgileri alan bilgisayarı yapmak için 

uzmanlar, gece gündüz çalışır. Nihayet hazır olan bilgisayar köpeğin kafasına bilgileri 

aktarmaya hazırdır. Artık mahalledeki tüm çocukları kıskandıracak olan köpek zengin 

çocuğun köpeği olacaktır. Bilgileri köpeğe aktarma vakti gelir. Ve çocuk: 



120 

 

“Elinde tuttuğu süper bilgisayarı ansızın Sisi’nin kafasına indirdi. Sisi'nin önce 

gözleri, sonra da bütün dünyası karardı ve olduğu yere yığılıp kaldı. Ölmüştü.” (Zengin, 

2005: 19). 

Ağlamaktan gözleri kan çanağına dönse de çocuk köpeğinin öldüğüne inanamaz. 

Zamanı geri alıp yaptığı yanlış davranışı değiştirmek ister ama nafile. Kıskançlığının 

cezasını köpeğini kaybederek ödemiştir. Hepimizin çocukluğunda hatırlamak 

istemeyeceğimiz anıların müsebbibi kıskançlık ya da açgözlülüktür. Çekilen cezalar bu 

davranışların olumsuz sonuçlarını çocuklara öğretir. Özellikle mahalledeki çocuklar 

arasında yaşanan kıskançlıklar çocukları yanlış davranışlara sevk etmektedir. İntikam 

duygusu ile hareket edildiğinde zarar gören çocuklar ise terbiye olmaktadırlar. Ablasının 

kafasında kıskançlık krizlerini dindirmek isteyenler, komşunun çocuğuna oyuncaklarını 

vermeyenler, öğretmenin gözünde bir numara olmak için kırk takla atanlar ve daha 

niceleri kıskançlığın kollarında boğulup kalan çocuklardır. Her ne yaparlarsa yapsınlar 

çocukların kıskançlığı da çocuğa göredir. Ya yetişkinlerin tamir edilemez 

kıskançlıkları… 

Dünyanın En Uğurböceği adlı eserde yetişkinlerin dileklerini yerine getirmek için 

uğraşan uğurböceği de artık yetişkinlerin isteklerine tahammül edemez. Keşke hep 

çocuklar karşıma çıksa, diye düşünürken karşısına bir ayı çıkar. Ayı dünyanın bütün 

ballarını uğurböceğinden ister. Tabii ayı olmak açgözlü olmayı engellemez. Havalanan 

uğurböceği kendi ve inandığı değerlerle boğuşurken karşısına bir eşek çıkar. Bir umut 

normal bir istek duymak için eşeğin kuyruğuna konar. Ama ne çare dünyanın bütün 

arpalarını taze ot eşliğinde isteyen eşeğin aç gözlülüğüne diyecek yoktur. İnsanlara tekrar 

yönelmeyi düşünen uğurböceğinin kafasında dolaşan sorular cevaplarını bulamaz: 

“Dünyanın bütün ballarını bulmaya ömrü yetmezdi ki... Bulsa bile 

taşıyamazdı... Hem sonra arılar müsaade etmezdi ki buna... Ayının isteği 

saçmaydı. Ayı olmak saçmalamayı engellemiyordu. . Eşek de eşekliğini 

yapmış ve imkânsız bir şey istemişti. Nasıl getirebilirdi ki dünyanın bütün 

arpalarını.” (Zengin, 2005: 9-11). 

Yetişkinlerden kaçarken doluya tutulan uğurböceği tilkinin açgözlü olduğuna 

inanmak istemez ve son bir deneme için harekete geçer. Uğurböceği, açgözlü olmayan 

birileri mutlaka vardır, diye kendini teselli etmeye çalışır. Tilkinin parmağına 

konduğunda ise uğurböceğinin dünyadaki tüm tavukları nasıl getirebileceğini ve tilkinin 

midesine o tavukları nasıl sığdıracağını düşünmesi için artık çok geçtir. 



121 

 

Uğurböceği sessizliğe doğru kanat çırparken Mevlâna İdris, yetişkinlerin 

kıskançlıklarına ve açgözlülüklerine göndermeler yaparak çocuk okurlarına kıssadan 

hisse çıkarma fırsatını da sunar. Değişik meslek gruplarını hayvanlarla buluşturan yazar, 

dünyanın tüm tavuklarını önünde bulmayı uman tilkiyi açgözlülüğü ve kurnazlığı ile yine 

okuyucunun karşısına çıkarır. Doktor olma sevdası ile yanıp tutuşan Doktor Tilki’nin asıl 

amacı hastaya hizmet değil açgözlülüktür: 

“Bir varmış bir yokmuş. Çok kurnaz bir tilki varmış. Bu tilki doktorların çok para 

kazandığını duyunca doktor olmaya karar vermiş.” (Zengin, 2015: 7). 

Uğraşları karşılığını bulan Doktor Tilki, muayenesine gelen herkese bakmaya 

başlamış. Masaj yaptığı keçiden, şifalı ot verdiği aslandan, gözlük taktığı geyikten, 

koşamayan tavşana verdiği kaykaydan sonra hep para almış. Sesi çıkmayan kurda verdiği 

hoparlörden sonra da çok para almış ve “böyle böyle Doktor Tilki’nin çok parası olmuş. 

Doktor Tilki artık zengin birisiymiş.” (Zengin, 2015: 14). 

Yüzyıllardır tilkiye yakıştırılan açgözlülük ve kurnazlık vasıflarını Doktor Tilki 

de çok güzel taşımıştır. Mutlu ve zengin bir tilki olarak neden daha önce doktor 

olmadığını da galiba düşünmüştür. Ama ne yaparsa ne kadar para kazanırsa kazansın 

fıtratına karşı gelememiştir. Muayene olmaya gelen üç tane mükemmel besili tavuğu 

görünce kendini tutamamıştır. Midesinden gelen sesler doktorluk günlerinden hatırladığı 

son şey olarak hafızasına kazınmıştır. 

Tilkinin akıbetine uğrayıp edindiği mesleği çok sürdüremeyen Bakkal Kaplan da 

açgözlülüğünün kurbanı olmuştur. Bakkal koltuğuna oturduktan sonra ne yaşlı amcanın 

ne ninenin ne de şeker almaya gelen çocukların paralarının üstünü vermemiştir. 

Müşterilerinin para üstlerini vermemekle de kalmayan Bakkal Kaplan, hepsini korkutarak 

geri göndermiştir. Etrafına korku salarak para kazanmaya çalışan kişiler gibi kaplanın da 

sonu hiç iyi olmamıştır. Bakkala gelen avcı parasının üstünü alamayınca haksızlığa karşı 

sessiz kalmamıştır: 

“Kaplan yine kızgın kızgın kükremiş, kuyruğunu yere vurmuş ve 

pençelerini göstermiş. Sonra da bağırmış. “Para üstü mara üstü yok, herşey 

tamam, hadi git” demiş. Fakat adam gitmemiş. Hiç korkmamış da. Çünkü 

bu adam bir avcıymış. Sessizce tüfeğini çıkarmış ve kaplana doğrultup “bir 

hareket daha yaparsan seni mıhlarım” demiş.” (Zengin, 2015: 18). 



122 

 

Aynı yolun yolcusu olan Kasap Köpek ve Diş Hekimi Timsah da çok para 

kazanma düşüncesi ile meslek sahibi olmuşlardır. Ama aç gözlerini doyuramayınca 

Bakkal Kaplan ve Doktor Tilki gibi ortada kalmışlardır. Buna rağmen Kaplan ve Tilki 

hala düşünmezlermiş; mesleklerin para için değil de severek yapılması gerektiğini. 

Nitekim Mevlâna İdris de hukuk fakültesi okumasına rağmen sevdiği işi yapmaya ve 

kalemini konuşturmaya devam etmektedir. 

4.1.1.3 Korku 

Korku insanlar için doğal bir duygu olarak nitelendirilebilir. Yaratılışla birlikte 

var olan korku çeşitli şekillerde karşımıza çıkabilir. Yalnız kalma korkusu, hayvan 

korkusu, karanlık korkusu, doğaüstü varlıklarla karşılaşma korkusu gibi birçok korku 

farklı sebeplerle oluşabilir. Bu korkular gelişime bağlı olarak ortadan kalkabilir veya 

kalıcı olabilir. Gelişimle yakından bağlantılı olan korku tehditlere karşı geliştirilen 

normal bir tepki olarak adlandırılabilir. En yaygın tanımıyla korku: 

“Heyecan biçimlerinden biri, canlıların görünen ya da görünmeyen tehlikeler 

karşısında, bir başka deyişle, iyi kavranamayan farklı bir olaya karşı gösterdikleri doğal 

tepkidir.” (Yavuzer, 2014: 70-71). 

Bebeklikten itibaren çocukların gelişim dönemlerinde değişik şekillerde ortaya 

çıkan korku aşırı olmadığı sürece normal bir duygu olarak değerlendirilir. Aşırıya giden 

korkular kişilerin zihinsel gelişimine olumsuz etkiler yaparken farklı problemlere de yol 

açabilir. Koşullanma yolu ile korkuları öğrenen çocuk, anne-babasını ya da çevresindeki 

başka kişileri örnek alarak korkuyu öğrenebilir. İzlediği veya tanık olduğu korkuları taklit 

edebilir. Ya da anlatılan-okunan öykü ve masallarla bu duyguya kapılabilir. Bu yüzden 

çocuğa okunan veya anlatılan edebiyat ürünlerine dikkat etmek gerekir. Olumsuz bir 

şekilde çocuğun korkularını güçlendiren eserlerden kaçınmak gerekir. 

Çocuklardaki bu hassas dengenin farkında olan Mevlâna İdris de eserlerinde 

korku kavramına çok fazla yer vermemekle beraber korkunun sosyolojik boyutuna daha 

çok değinmiştir. Toplumsal yaşamdan kaynaklanan korkuların bireyler üzerindeki 

etkilerine değinen yazar, kendilik bilinci çerçevesinde korkuyu sorgulamış ve dolayısıyla 

çocuklara da sorgulatmıştır ya da hayvanların diliyle korkuları sempatik bir hale getirerek 

üstesinden gelinebilecek bir duygu olduğunu onlara anlatmaya çalışmıştır. Nitekim 

Hayvanlar İş Başında adlı kitapları ile vahşi hayvanları farklı mesleklerle buluşturmuş 



123 

 

ve korkulan hayvanları toplum içine karıştırmıştır. Bakkal olmaya karar veren kaplan da 

bunlardan biridir. Mahallenin bakkal dükkânına göz diken Bakkal Kaplan, herkesi 

korkutarak iş yapmaya çalışır. Ama unuttuğu bir şey vardır. Herkesin korktuğu bir şeyler 

vardır: 

“Açgözlü kaplan bir gün bir bakkalı "seni yerim ha!" diye korkutarak onun 

dükkânını ele geçirmiş.” (Zengin, 2015: 7). 

Her gelen müşteriyi kükremeleri ile korkutarak paralarının üstünü bile vermeyen 

açgözlü kaplan kendinin de korkularının olduğunu unutmuş gibidir. Ta ki avcı müşterisi 

olana kadar: 

“Avcı, sessizce tüfeğini çıkarmış ve kaplana doğrultup “bir hareket daha 

yaparsan seni mıhlarım” demiş. Kaplan öylece kalmış. Çünkü tüfeğin ne 

olduğunu çok iyi biliyormuş. Sonra avcı, açgözlü kaplanı dışarı çıkarmış 

ve kafesli jipine koyarak ormana götürmek üzere yola çıkmış.” (Zengin, 

2015: 19-21). 

Avcılardan çok korkan hayvanlar korkuları ile yüzleşirken Bakkal Kaplan, korku 

ile iş yapamayacağını anlasa da bir şeyleri düzeltmeye geç kalmıştır. Ancak kaplanın 

ormandaki diğer arkadaşları korkuları ile yüzleşmeye ve korkularını yenmeye hazırdır. 

Vejetaryen Aslan’ın liderliğinde kendilerini öldürmeye gelen avcılarla yüzleşecek ve 

ölüm korkularını yeneceklerdir.  Ava giderken avlanan avcılar ise korkudan bayılmış ve 

işler tersine dönmüştür: 

“Avcı, Aslanın içine baktığını hissetti. O da bayıldı. Üçüncü, dördüncü, beşinci 

avcılar da bayıldı. Çünkü Aslan onların da gözünün içine bakmıştı... Diğer avcılar korku 

içinde bekliyordu.”(Zengin, 2015: 33). 

“Güven ve emniyet duygusu çocuğun temel gereksinmelerinden biridir. 

Temel gereksinmeleri karşılanmayan çocuk sürekli terk edilme korkusu 

içindedir. Bu nedenle ilişki kurdukları kişilere o kadar sıkı sıkıya sarılırlar 

ki, bir süre sonra karşıdakini sıkarlar ve gerçekten korktukları başlarına 

gelir; kişi kendilerini terk eder.” (Cüceloğlu, 1998: 211). 

Çocuk terk edilme duygusunu annesinden uzak düştüğünde öğrenir. Çünkü her 

şeyiyle ilgilenen ve sarılıp bırakmak istemediği yegâne kişi annesidir. Korkuları 

kaybolsun diye çocuk annesine daha çok bağlanır. Çünkü yaşadığı korku sadece terk 

edilme korkusu değildir. Yalnız kalma ve yalnızlıktan korkmayı anlamlandıramasa da bu 



124 

 

korku çocuğu yönlendirir. Çocuklarda yoğun yaşanan yalnız kalma korkusunu Mevlâna 

İdris, genelde toplumun çocuğu yalnız bırakması şeklinde anlatır. Değişen yaşam 

şartlarının artık çocukları yalnızlaştırdığını vurgular. Yazar, teknolojinin hızlı bir şekilde 

ilerlemesi ile sanal çocukluğun artık normal karşılanmaya başlandığı günümüz 

toplumlarını yererek çocukların yalnız kalma korkularının kaybolmaya başladığını ima 

eder. Yazar, duygu yoksunluğu yaşayan çocukların bunu yenebilmesi için de eserlerinde 

duygulara yönelik çağrışımları sıkça kullanır. Çocuk Kırmızı, yeryüzünün tüm 

hüzünlerini yüzüne toplayan çocuk, tek başına yolda yürürken korkularını 

düşünmektedir. Yetişkinler onu anlayamayacağı için bir uğurböceği ile konuşur ve 

korkularını ona anlatır: 

“Çünkü çok sevdiğin biri bir kurşunla, bir bombayla, ya da başka bir 

şekilde gidince yeryüzü bomboş kalıyor. 

“Yani şimdi senin için yeryüzü bomboş mu?" diye sordu uğurböceği ve 

cevap yerine çocuğun gözlerinden yine yuvarlak, hafif tuzlu, minik su 

toplarının yuvarlanarak aşağılara doğru hızla kaydığını gördü.” (Zengin, 

2005: 21). 

Çocukları en çok ürküten kelimelerin başında gelen “savaş” onların yalnız kalma 

korkularını depreştiren ve ölüm korkusu ile içinden çıkılmaz bir hâle büründüren korku 

dolu bir kavramdır. Savaşın toplumlar ve özellikle çocuklar üzerindeki etkilerini çok iyi 

gözlemleyen yazar, yalnız çocukların olmaması gerektiği mesajını sürekli yeniler. Yazara 

göre çocuklar korkuya bürünmüş bir dünyada değil, mutluluk ile harmanlanan bir 

dünyada yaşamayı hak etmektedir. Bu mutluluk için de Dokuz Düğmeli Adam elinden 

geleni yapmaktadır: 

“Bütün çocukların kaybettikleri yakınlarıyla buluşması. Parkta el ele 

gülümseyerek gezen yerçekimsiz mutluluklar... Adamın elleri dokuzuncu 

düğmeyi çok ama çok yavaş iliklemeye başladı... Çocuklar kaybettiği 

yakınlarının bir tüy gibi ellerinden kayıp gittiğini hissediyorlardı. 

Mümkün olsa, daha da yavaş ilikleyecekti adam dokuzuncu düğmeyi. Ve 

nasıl da gülümseyerek kayıp gidiyordu çocukların ellerinden sevdikleri 

Allah’ım... Ve kayboldular bütünüyle, gülümseyerek, dokuzuncu düğme 

tamamen iliklendiğinde.” (Zengin, 2004: 25). 

Mevlâna İdris’in çocukları mutlu oldukları şeyleri kaybetme korkusu ile yaşasalar 

bile onların korkularını kendi kendilerine yok edeceği umudu yazarı mutlu eder. 



125 

 

4.1.1.4 Merhamet 

Merhamet tüm varlıkları ve tüm dünyayı kuşatan evrensel bir değerdir. İnsanda 

tecelli eden merhamet kavramı ise yaratılan her şeye karşı acıma, koruma, yardım ve 

iyilik etme duygularını kapsar. Sevgi ile tüm canlılara yaklaşma, onları kötülüklerden 

koruma ve esirgemeye çalışmak merhametimizin bir tecellisi olarak ortaya çıkar. Bir 

kediye, bir böceğe ya da cansız bir varlığa bile merhamet ile muamele etmek üstün kişilik 

özelliklerindendir. Çocukların da yaratılışında var olan bu değerli kavramı geliştirmek ve 

öfkenin merhameti yok etmesine izin vermemek, başta anne ve babaların görevi olsa da 

çocuk kitaplarının da temel öğretileri arasında yerini almaktadır. 

Mevlâna İdris, merhamete dair izleri küçük kalplere nakş etmeye çalışırken çok 

hassas davranır. Çünkü insanın duygu terazisinde bir tutarlılık söz konusu değildir. Ya 

çok öfkelenir, yakıp yıkar ya da fazlasıyla umursamaz davranarak görmezden gelir. Bu 

iki uç noktayı dengede tutacak olan da merhametin ta kendisidir. Merhametli olma 

duygusunu okuyucuya vermeye çalışan yazar, kendisinde bulunan kişilik özelliklerinden 

de yola çıkar gibidir. Çünkü merhamet sahibi olmayan biri başkalarına merhameti 

öğretemez, anlatamaz. Savaş uçaklarının Halep semalarında çıkardıkları korkunç 

seslerden korkan Zeynep’in, annesinin merhametine sığınmasını ve savaş uçaklarının 

merhamet yoksunu olmasını bu duyguyu bilmeyen bir kalem yazamaz: 

“Mahallesinden çığlıklar yükseldiğini duyduğunda savaş uçakları homurtuyla 

uzaklaşmıştı. Ama bıraktıkları bombaların dehşeti orada duruyordu.” (Zengin, 2016: 7). 

Merhametin gücünden istifade etmeye çalışan yazar, yaratılan her şeye karşı bu 

duyguyu muhafaza etmeye çalışır. Bu çaresiz bir eşek bile olsa merhamet sayesinde 

yardıma koşanların sayısı çoğalır. Hayatının anlamını uçmak olarak keşfeden eşek, 

uçmak için bin bir türlü çare düşünse de arasa da başarılı olamaz. Çaresizce köşesine 

çekilip ağlarken dertleştiği kuşların ona yardım etmesini sağlayan tek şey merhamettir: 

“Ama eşek öylesine yalvardı, öylesine gözyaşı döktü ki kuşların buna yüreği 

dayanamadı. Eşeğin uçması için ellerinden geleni yapacaklarını söylemek zorunda 

kaldılar.” (Zengin, 2005: 11). 

Merhametin doğurduğu şefkat duygusunun çoğu zaman sadece annelerde olduğu 

düşünülür. Oysaki annesinden aldığını başkalarına verecek ve merhamet meşalesini 

söndürmeyecek olan çocuklardır. Dünyayı aydınlatacak bu meşaleyi taşıyan çocuklar 



126 

 

insanlığın gidişatını değiştirecektir. Çünkü çevresine karşı duyarlı olan çocuklar daha çok 

iyiliği ve merhameti yeryüzüne yayacaklardır: 

“Otobüste yaşlı amcalara ve teyzelere yer vermemek için uyuyormuş gibi 

numara yapan abilere ve ablalara saati soruyorum.” 

“Kardeşim bazen uykusunda savaşarak yorganı saf dışı ediyor. Tekrar 

örtüyorum üzerine sessizce...” (Zengin, 2016: 95; Zengin, 2016: 91). 

Kardeşinin üzerini örterek ve yaşlılara yardım etmeye çalışarak merhamet 

meşalesini taşıyan çocuk, atalarının ona bahşettiği değerlere de sahip çıkmaya devam 

etmektedir. “Merhamet etmeyene merhamet edilmez” düsturu Türk milletinin de 

yüzyıllar boyunca koruduğu önemli değerlerden bir tanesidir. İlk Türk beyliklerinden 

tutun da Selçuklulardan, Osmanlılara kadar tüm Türk tarihinde merhamet ile sembolleşen 

olaylar çoktur. Türk milleti ve Türk hükümdarları tarihin hiçbir döneminde zalimlik 

yapmamış ve herkese merhametleri ile muamele etmişlerdir. Çünkü onların sancağı Hz. 

Muhammed’in (S.A.V) sancağıdır. Sevgisi ile tüm dünyayı kuşatan Hz. Muhammed’in 

(S.A.V), merhametin de yeryüzündeki temsilci olmuş, her hareketi ile insanlara 

merhameti öğretmeye çalışmıştır. Hz. Muhammed (S.A.V) çocukları severken, 

hayvanları korurken ve savaşırken hep merhameti ile örnek olmuştur. Mevlâna İdris de 

Hz. Muhammed’in (S.A.V) bu merhametini Behram Geri Dön adlı eserinde şöyle dile 

getirmiştir: 

“Yürüdü Behram geceler ve gündüzler geçti. Şehirler, köyler, şenlikler, 

savaşlar, insanlar, insanlar. Yürüdü. Peygamberi gördü. Gülümsüyordu. 

Omuzlarında Hasan ve Hüseyin vardı. Onları okşuyor, seviyordu. 

Peygamberin yüzünden yayılan ışık Behram'a müthiş bir güç ve esenlik 

duygusu verdi. Aklında Hasan ve Hüseyin'in güzel yüzü, içinde 

peygamberden aldığı ışıkla ayrıldı Mekke'den.” (Zengin, 2016: 20). 

Mevlâna İdris de eserlerinde benzer olayları ve durumları anlatarak çocuklarda 

yerleşmesi gereken merhamet kavramını aslına uygun olarak vermeye gayret 

göstermiştir. Özellikle savaşlardaki merhametsizliğe dikkat çeken yazar, vicdanları 

sızlatan betimlemelerle herkesi merhametli olmaya çağırmıştır. Günümüzdeki savaşlara 

da değinen yazar, savaştaki insanlar için yardım elinin ne kadar önemli olduğuna, bu 

yardımı ise merhametle yoğurulan ellerin yapabileceğine işaret etmiştir. Halep de 

yaşanan savaştan kaçan ve ülkemize sığınan Halepli Zeynep’in yaşamı ona uzanan 

merhamet meşalesinin ışığı ile yeniden başlamıştır. Zeynep de o meşaleyi taşımaya 

devam etmiş ve bir yolunu bulup Suriye’deki çocuklara yardım etmiştir. Merhamet 



127 

 

duygusunun yok olması insanları insanlıktan çıkarırken geriye sadece acı ve gözyaşı 

bırakmaktadır. Zeynep acı ve gözyaşı ile anlattığı olayların bir daha yaşanmamasını 

isterken uçakların da merhamet duygusuna sahip olmasını ister: 

“Okulda dünyanın yarıçapını, bir sayının karekökünü, bir üçgenin iç 

açılarını, bir oyunun terlerine ekleyen çocuklar vardı. Bir dilbilgisi kuralını 

dalgınlıkla laboratuvardaki bir deney tüpünün içine boşaltan kara gözlü 

çocuklar. Bir şiir dizesinden akdenize usulca giren çocuklar. 

Onlara bakarken kendi çocukluğuna, çocukluğundaki bir ayakkabının altı 

parçalanmış zamanına dönen bir öğretmen… İlk bomba düşmeden önce. 

Daha uçaklar gelmeden önce.” (Zengin, 2016: 12-13). 

İşte bu merhametsizliği ortadan kaldırmak için kolları sıvayan bir küçük 

kahraman daha vardır. “Sessizlik Torbası”na doldurduğu kelimeler ile dünyadaki 

insanları konuşamaz yapan çocuk, bir müddet bu dünyayı kelimeler olmadan sevse de 

uzun düşüncelerin sonunda birkaç kelimeyi torbadan çıkarıp yeryüzüne bırakmaya karar 

verir. Çok iyi karar vermesi gerekiyordur. Çünkü yeryüzüne bıraktığı kelimeler ile 

insanlar yoğurulacak, düşünecek ve hareketleri şekillenecektir. Geceler boyu 

uyuyamayan çocuk sonunda yeryüzüne bırakacağı kelimelere karar verir. Ama hepsini 

aynı anda da bırakmaz. Etkilerine bakar, yorumlar ve sonraki kelimeyi ona göre seçer. İlk 

olarak “Bismillah” kelimesini torbadan çıkarır. Sonraki günlerde ise “aşk” kelimesini 

insanların düşünce alanına bırakır. Çocuğun dünyaya bıraktığı son kelime ise “merhamet” 

tir: 

“Ve yeryüzü müziğin, ırmağın, rüzgârın, bismillahın, aşkın ve merhametin 

dolaşımı ile dönmeye başladı. 

Böyle gidebilirdi herşey.. 

Kimse şikâyet etmiyordu. 

Bismillah, aşk ve merhamet sonsuz açılımları ile yetiyordu insanlara.” 

(Zengin, 2016: 37). 

Yetmeliydi bu kelimeler savaş, ölüm, acı ve ağlamak kelimeleri olmadan. 

Sürdürmeliydi insanlar insanca yaşamayı bu kelimelerle. Ama olmadı, yapamadı 

insanoğlu, merhametin sonsuz açılımlarını yakalayamadı. Lakin insanlar bunu 

başaramazken Romantik Tilki, kadim dostu menekşeye acımasızca davrananlara bile 

merhameti ile masal anlatmaya devam etti: 

“Derken birden! Tilkinin kalbi birden acıyla doldu. Çocuklar, küçük 

menekşeyi de koparmışlardı. Tilkinin gözünden iki damla yaş aktı. 



128 

 

… 

Gece olduğunda hepsi pencerenin önüne toplanıp heyecanla tilkinin 

gelmesini bekliyor ve tilki gelip de masalını anlatmaya başladığında 

kimseden çıt çıkmıyordu. Tilki masalını bitirip ormana dönerken insanlar 

ve hayvanlar da yıldızlara baka baka uyumak için evlerine, yuvalarına 

gidiyordu.” (Zengin, 2005: 8-18). 

Romantik Tilki’nin masallarından etkilenen Mavi Çocuk da dünyayı yaşanabilir 

kılmak için gecesini gündüzüne katarak çalışır. Dünyadaki tüm bilgilere ulaşabilen onları 

istifleyip, analiz eden ve sürekli düşünen Mavi Çocuk, acıları dindirmek ve insanca 

yaşamak için gerekli olan değerleri yeniden var etmek için çok çalışır ve keşfettiği 

kumandası ile dünyanın düzenini değiştirir. Mavi Çocuk’un farklı renkteki her bir tuşun 

başka bir güzelliği dünyaya yaydığı kumandası mükemmel bir icattır ve tüm insanları 

etkisi altına almaktadır: 

“Yeşil tuşa basılınca merhamet enerjisi yayılmışı bütün yeryüzüne. 

Herkes, ama herkes bütün varlığa başka bir gözle bakmaya başlamıştı. 

Kuzulara su içiriliyor, işçilerin çalışma saatleri kısaltılıp ücretleri 

arttırılıyor, dondurmanın fiyatı ucuzluyor, kimsesiz çocukların başı 

okşanıp ihtiyaçları karşılanıyor, bir avcı tüfeğini omzundan çıkarıp duvara 

asıyor, ihtiyarlar ziyaret edilip yalnızlıkları azaltılıyordu. 

Kurtlar, kuşlar ve karıncalar bile bu merhamet enerjisinin yayılımından 

nasibini alıyordu.” (Zengin, 2016: 18-19). 

Aklının kılavuzluğunda ve yüreğinin gücü ile insanlığın sorunlarını çözmeye 

çalışan Mavi Çocuk ve diğerleri merhamet duygusu ile evrilen ömürlerini tamamlaya 

dursun; keşke sessizlik torbasının ağzı açılmasaydı ve sadece o üç kelime sonsuz 

içerikleri ile yeryüzünde dolaşsaydı: Bismillah, aşk, merhamet. 

4.1.1.5 Mutluluk 

“Zaman denen cevherin görünmez tezgâhında, her şey, meçhul bir şekilde 

oluşur. Bu oluşumda, küçük görünen şeylerin rolü, halıda gizlenen küçük 

ilmikler gibi, bir sır olarak kalır. Bütün bu olup biten, bir gülün açılışı gibi, 

o kadar yavaştır ki, dikkat kesilse de insan, evreleri göremez. Ne kadar 

küçük olursa olsun, mevcut olan her şeyin, ilerde oluşacak her şeyle ilgisi 

vardır… Farkına varılsın ya da varılmasın, yarın karşılaşılacak şeylerin 

tohumları, o küçük şeylerle bugünlerden atılır.” (Ural, 1996: 15). 

Halıyı oluşturan küçük ilmekler sır olsa da her şey küçük bir tohumla başlar. 

Bugünün küçük şeyleri geleceğe atılan büyük temellerdir. Mevlâna İdris de bu temelin 



129 

 

en sağlam şekilde atılması için harcın içine bol miktarda mutluluk katar. Mutluluğun 

küçük yüreklere yapacağı etkiyi bilir ve ona göre yazar. Ona göre mutluluğun küçüğü 

büyüğü olmaz. Bazen küçücük şeylerin etkisi bir ömür bizimle yaşar. Kemal Ural ile aynı 

duyguları paylaşan yazar da eserlerinde hep mutluluğu ilmek ilmek işler, hep mutluluk 

kırıntılarını anlatır. Bu kırıntılar bazen küçük bazen büyük mutlulukların oluşturduğu 

yumaklardır. Ama en nihayetinde çocukların ihtiyaç duyduğu mutluluklardır: 

“Sonra bu balonu yolda annesiyle yürüyen küçük bir kız çocuğuna gülümseyerek 

hediye etmiş. Küçük kız çok mutlu olmuş.  Kirpi daha da mutlu olmuş. (Zengin, 2015: 

21). 

Çoğumuza göre çok önemsiz olan balonun kendisine hediye edilmesi ile mutlu 

olan küçük kız ve daha da mutlu olan kirpinin insanlara öğreteceği çok şey vardır. Hem 

de küçük olmayan şeyler. Çocuk dünyasının yetişkin dünyasından çok farklı olduğunu 

empati kurarak da anlamaya çalışan yazar, küçük bir noktayı bile gözden kaçırmamak 

için çaba sarf eder. Mutluluk da bir çocuk için gözden kaçırılacak bir duygu değildir. Bir 

eseri okuduğunda mutlu olan çocuk, kendi dünyasında o mutlu anları anlamlandırır ve 

daha sağlıklı bir birey olarak gelişir. Çocuk, kitabın kapağını kapattığında yüzünde ve 

kalbinde gülücükler açıyorsa ruhunu ve kendi gerçekliğini mutluluk ile örmeye başlamış 

demektir: 

“Son zil çaldı. Çocuklar uçar gibi okuldan çıktılar. Ah! İşte Fil Hanım yine 

aynı yerde duruyordu. Hemen etrafını sardılar ve boş şişeleri çıkartıp 

ellerine aldılar. 

Fil Hanım yine sakindi. "Sıraya girin, getirin şişelerinizi” dedi. Çocuklar 

sıraya girdiler, ilk sıradaki çocuk şişesini filin hortumuna uzattı ve fil, boş 

şişeyi göz açıp kapayıncaya kadar dolduruverdi. Ama gazozla değil! 

Bugün filin hortumundan gazoz yerine sütlü kahve fışkırıyordu.” (Zengin, 

2015: 17-18). 

Okuldan mutlulukla çıkan çocukların sevinç kaynağı Fil Hanım’dı. Önceki gün 

içtikleri gazozun mutluluğu onlara bütün gün yetmişti. Daha çok mutlu olmak için ertesi 

gün yanlarında kocaman şişeler getirdiler. Filin hortumu ne de olsa hepsine yetiyordu. Fil 

Hanım da çocukların kalbine değmeyi çok iyi biliyordu. Sürprizin çocuklar için anlamı, 

mutluluktu. Mutluluk saatleri daha vaktini doldurmadan çocuklar, yetişkin bir filin sesi 

ile yaşamaları gereken dünyaya dönmek zorunda kaldılar. Çünkü anne fil gelmişti: 



130 

 

“"Ah anneciğim!" diye atıldı sütlü kahve dağıtan fil. "Elektrik faturasını yatırmam 

için verdiğin parayla gazoz ve sütlü kahve alıp çocuklara dağıttım. Biliyorum çok 

kızacaksın ama ne yapayım çocukları öyle çok seviyorum ki…” (Zengin, 2015: 20). 

Çocukları çok sevmek onları mutlu etmek için çok önemlidir. Bunun yolunu bilen 

Fil Hanım, elektrik faturası için ayrılan parayı gözünü kırpmadan çocuklar için 

harcamıştır. Neyse ki bu sefer annesi bir şey dememiştir. Ne de olsa hepimizin küçükken 

böyle kaçamakları olmuştur. Saf duygularla ve dünya telaşını düşünmeksizin yaşadığımız 

dönemlerin, çocukluk dönemlerinin mutluluğunu hangi yetişkin unutur. Bu yüzden her 

şeye rağmen mutlu olduğumuz anlardaki gibi Baloncu Kirpi’nin söylediği şarkı 

hatıralarda yankılanır: 

Ne oklarımdan vazgeçerim lay lay lay 

Ne soğuk limonatadan lay lay 

Ne de bir çocuğun mutluluğundan lay lay lay (Zengin, 2015: 23). 

Katışıksız olan mutluluk daima çocuklarda olandır. Çocukların hayalleri de daima 

mutlulukla bezenir. Çocuk, ağaç istiyorsa tohuma bakar, şarkı istiyorsa her şeyi 

enstrüman yapar, mutluluk istiyorsa gökyüzünden yağan kara bakar ve sokağa kardan 

kocaman bir orman yapmak için fırlar. Bütün bunları da mutluluğu bulmak için, 

yetişkinler gibi aramadan, yapar: 

“Çocuklar kardan tavşanın sevincini çoğaltmak istediler. Kardan bir ağaç 

daha, bir ağaç daha... Sonra küçük bir kardan orman yaptılar. Bir sürü 

kardan havuç. Hepsini kıtırdattı kardan tavşan, minik burnunu, uzun 

kulaklarını oynatarak. Zeytinden gözlerini kıpır kıpır kıpırdatarak… 

Kardan ağaçları biraz daha çoğaltıp kardan ormanı biraz daha büyüttü 

çocuklar. Kardan küçük mağaralar, kardan şelaleler, kardan çiçekler, 

kardan küçük düzlükler, kardan hafif tümsekler, kardan sarmaşıklar 

yaptılar. Daha çok, daha çok mutlu oldu kardan tavşan. 

Ve çocuklar sürdürmeye kararlıydı kardan tavşanın mutluluğunu. Kardan 

bir gece yaptılar kardan tavşan için. Kardan ay, kardan yıldızlar. 

Kaydırdılar kardan bir yıldızı, çocuğun biri dilek tuttu kardan tavşan için. 

Kardan tavşanın mutluluğu giderek artarken azalan tek şey kardan 

havuçlardı.” (Zengin, 2005: 11-14). 

Böyle bir mutluluk yok olabilir miydi? Rüzgârlar kıyıp da kardan çocukları 

savurabilir miydi? Gökyüzü çocukların mutsuzluğuna dayanabilir miydi? Dayanamadı da 

ve o gece daha çok kar yağdırdı. Kiraz kokulu şarkılar eşliğinde yaşanan mutlulukla 

başlayan oyunlara ve kardan tavşanın mutluluğuna diyecek yoktu. 



131 

 

Mevlâna İdris, çocukların mutluluğunu aramak gibi bir gaflete düşmez. Onların 

en küçük şeylerden dahi mutlu olabilme yeteneklerinin farkındadır. Çocuklar, yetişkinler 

gibi canları sıkılsa bile mutluluk aramaya çıkmazlar. Hayalleri çoğu zaman çocuklar için 

en büyük mutluluk kaynağıdır. Çünkü kimsenin dokunamadığı ve engelleyemediği tek 

şey hayalleridir. Çocukların hayallerinin beraberinde getirdiği mutluluk ise renkli 

dünyalarının sırrı olarak kalmaktadır. Hayallerinin dışında mutlu olmak isteyen çocuklara 

ise yazar, onların dilinden mutlu olmanın yollarını sır olarak vermektedir: 

“Komşumuzun tavukları kaçmıştı. Beş arkadaşımı örgütleyip tavukları 

kısa sürede yakaladık. Bize hediye edilen beş yumurtayı annem tereyağlı 

omlet yaptı. Arkadaşlarımdan birisi “tavukları yine kaçıralım mı” diye 

sorunca cevabım “hayır” oldu. Doymuştuk çünkü.” (Zengin, 2016: 139). 

Mutluluğun ne olduğunu anlatmaya çalışan yazar, çocukların yaşadığı her olayın 

başka bir dünyaya açıldığını ve çocukları ‘köşesiz mutluluklara’ ulaştırdığını göstermek 

istemektedir. Mevlâna İdris kitaplarda çocukların mutluluğu tatması için uğraşmaktadır. 

Bu yüzden yazarın eserlerinde mutluluk bazen annenin yaptığı mükemmel bir yemektir 

bazen de annenin verdiği havuçla uzaya çıkmaktır. Her nasıl olursa olsun yemeğin 

mutluluğu için anne eli değmesi gerekir. Hele bir de o sıkıcı parklarda oynarken nerden 

geldiği belli olmayan anne yemekleri varsa “parkta el ele gülümseyerek gezen 

yerçekimsiz mutluluklar” ın keyfine değmeyin: 

“Aaa! Parkın her yerinde inanılmaz güzellikte yemekler belirdi birden. 

Çocuklar zaten acıkmış oldukları için kızarmış tavukları, köfteleri, 

zeytinyağlıları, patates kızartmalarını, sarmaları, dolmaları büyük bir 

iştahla yemeye başladılar. Aman Allah’ım, her şey ne kadar da nefisti 

öyle…” (Zengin, 2004: 10-24). 

Yemeğin çocuklar için mutluluk kaynağı olduğu bir gerçektir. Sadece çocuklar 

için değil yetişkinler ve hayvanlar için de yazar, durumu aynı görmektedir. Hayvanlar 

sevdiği yemekleri yediklerinde mutluluklarına diyecek yoktur. Meslek olarak kasaplığı 

seçen köpek de en sonunda dayanamaz ve dükkândaki etlerden atıştırmaya başlar. Ama 

“köpeğin iştahı açılınca kolay kapanmaz.” Ve yemeye devam eder: 

“…köpek kuyruğunu iştahla ve mutlulukla sallayarak buzdolabındaki 

tavukları da yemiş. 

Sonra kıymaları yemiş. 

Sonra kocaman butları yemiş. 

Artık çok mutluymuş. 



132 

 

"Müşteri gelmezse gelmesin" diye düşünüyormuş. Mutluluktan biraz 

havladıktan sonra buzdolabında kalan son parçaları da yemiş.” (Zengin, 

2015: 18-19). 

Mutluluk, köpeğin yaptığı gibi fıtratına uygun davranmaktır. Ama çok mutlu olsa 

da dükkânda satacak et kalmadığı için kasaplık yapamayan köpek yeni bir iş aramak için 

yollara düşer. Muhtemelen de içinde bulunduğu anın mutluluğunu yakaladığı için işsiz 

kalmak onun için büyük bir problem değildir. Kasap Köpek mutlulukla dükkândan 

ayrılırken yolda gezinen eşeği fark eder. Çok mutsuz görünen eşek, hayatının anlamını 

bulmak için didinip durmaktadır. Çok düşünüp dağ, bayır gezindikten sonra hayatının 

anlamını yani mutlu olacağı şeyi bulur. Ama bu imkânsızdır. Bir eşeğin uçtuğu nerede 

görülmüş. Ama yufka yürekli kuşlar eşeğin mutsuzluğuna dayanamaz ve ona kanat 

yaparlar. Sonrası yazarın mutluluk kalemindedir: 

“Ve... 

Sekiz yüz sekiz kuşun sevinç çığlıkları arasında yerden yükseldi. Sonuç 

olağan üstüydü. Eşek, kanatlarını çırptıkça yükseliyor, yükseldikçe 

kanatlarını çırpıyordu. Kuşlar, eşeği uçurmayı başarmışlardı. Artık eşeğin 

acı çekmesi için bir neden kalmamıştı. 

Eşeğe gelince... Eşek, daha yerden yükselir yükselmez bütün kederinin bir 

anda dağıldığını ve her tarafını bir mutluluk dalgasının kapladığını 

hissetmişti. Yorulmak nedir bilmeden sürekli uçuyordu. Neşesinden 

yemeyi içmeyi unutmuştu. Hayatının anlamını bulmuştu. Artık yeryüzüne 

dönmeyi düşünmüyordu. “Ben, artık yeryüzünün değil, gökyüzünün 

eşeğiyim.” diyordu.” (Zengin, 2005: 16). 

Eşeğin uçmasıyla mutluluk dalgası yeryüzüne yayılır. Gökyüzünün yağmurla 

buna eşlik etmesi, doğa ve hayvanlar için umutla gelen mutluluktur. Hayvanlarla birlikte 

yağmurda ıslanan çocuklar gökyüzünün kendilerine armağan ettiği mutluluk damlaları ile 

ıslanırken Trafik Polisi Kurbağa’nın şemsiye açmasına anlam veremezler. Ama olsun 

herkesin mutluluğuna saygı duymak gerekir. Yargılama gibi kötü huyları olmayan 

çocuklar kurbağa ile birlikte şarkı söyleyip bir güzel ıslanırlar: 

“Yağmurlu günlerde kurbağa minik şemsiyesini açıyormuş. Yağmur 

damlaları şemsiyenin üzerine pıt pıt düştükçe kurbağa sevinçle şarkı 

söylüyormuş. 

La la laa, la la laaa,  

Arabaların biri sağa biri sola... La la laaa… (Zengin, 2015: 13). 

Tüm hayvanlar çocuklarla kol kola yağmurda dans edip şarkı söylerken, mutsuz 

olan biri vardır. Kuyruğu Dumanlı Kedi, can sıkıntısından patlamak üzeredir. Bir de 



133 

 

herkesi yağmurda dans ederken görünce sahibinin evinden çıkamamak mutsuzluğunu 

iyice arttırır. Kendisi gibi evden çıkamayan çocukların olduğunu da bilir ama yine de 

mutsuzluğu geçmez. Kendini mutlu etmek için bir şeyler yapmaya çalışan kedi, mutfağa 

gider. Yaptığı şeyler kuyruğunun yanmasına sebep olurken kedi hala mutsuzdur. Evin 

içinde dolaşmaktan başka bir şey yapamayan Kuyruğu Dumanlı Kedi, yatak odasına 

geçer ve mutlu olmanın yollarını arar: 

“Orada bir ayna vardı. Aynanın karşısına geçip kendisine dil çıkardı. Ama 

ne dilini görebildi, ne de kendisini. Çünkü ayna önceden kırılmıştı. 

Karşısında boş bir çerçeve duruyordu. Beyaz kedi sevinçle zıplayarak 

çerçevenin içine geçip yerleşti. Orada öylece durdu. Artık canı 

sıkılmıyordu. "Ben cansız bir çerçeve içinde canlı bir kediyim" dedi. 

Gülümsedi. Az sonra evin küçük oğlu yatak odasına geldi. Saçlarını 

tarayacaktı. Aynanın kırıldığını unutmuş olmalıydı. Aynaya baktığında 

saçlarının yerine gülümseyen bir kedi görünce "Aaa..." dedi ve bayılmadan 

odayı terk etti. 

Beyaz kedinin mutluluğu artmıştı.” (Zengin, 2015: 15-19). 

Yaşamımızdaki bazı değişimler de çoğu zaman mutluluk sebebidir. Canlı 

olduğuna kanî olan kedinin mutluluğu artsa da kendi gibi yaşamak zorunda kalan 

çocukları düşündükçe yine mutsuz olur. Çünkü çocuklar için de mutluluk; sokaklardır, 

özgürlüktür, oyundur. Her ne kadar kuyruğundan çıkan dumanlar için itfaiye çağrılınca 

hayatına renk gelse de mutluluğu kısa sürmüştür. Hayatında köklü bir değişiklik 

yapamayan kedinin mutluluğu anlıktır. Anlık mutlulukları kalıcı hâle getirmek isteyen 

orman halkı ise mutluluklarının bozulmaması için ellerinden geleni yapmakta 

kararlıdırlar. Birbirine duyulan sevgi ve saygının artması ile mutluluğu yakalayan 

ormandaki hayvanlar, krallarının kararını ilk başta yadırgasalar da sonrasında yaşadıkları, 

onları bu önyargıdan kurtarmış ve mutluluk ikliminde yaşamaya ant içmişlerdir: 

“Ormanda hiçbir hayvan diğerini yemediği için hızla çoğalmaya 

başlamışlardı. Her şey iyi gidiyordu. Mutluydular. Et yerine ot yemek, 

kuruyemiş yemek önceleri biraz tuhaf gelmişti ama alışmışlardı. Sanki 

biraz huyları da değişmiş gibiydi. Ormanda artık avını korkutmak için 

uluyan, bağıran, haykıran, kükreyen bir hayvanın, ya da korkudan çığlık 

atan bir hayvanın sesi duyulmuyordu. Bunun yerine şarkılar duyuluyordu, 

şiirler okunuyordu.” (Zengin, 2015: 17-18). 

Çocuklar kendi mutluluklarını kendi oluşturan yegâne varlıklardır. Bunun için 

farkındalık oluşturmak isteyen yazar, çocuklara mutlu oldukları anlardan örnekler verir. 

Çocukluk anılarından izlerle oluşan cümleler, çocukların mutluluğu tanımlamasında 



134 

 

önemlidir. Çünkü mutlu olmayı bilmeyen çocuk, mutsuz yarınların temeli demektir. 

Mutluluk anılarında okulun da yerini unutmayan Mevlâna İdris, öğretmenini mutlu eden 

çocuğun da amacının mutluluk olduğunu belirtir: 

“Sınıfta soru sorulduğunda bazen bilmediğim konularda da parmak kaldırıp 

öğretmenimi mutlu ediyorum” (Zengin, 2016: 71). 

Okul çıkışlarında yaşanan mutluluğa sürekli yer veren yazar, çocukların en 

sevdiği hayvan olan köpeği ödevler için görevlendirir. Böylece, çocukların mutluluğunu 

ikiye katlamakla kalmaz mutluluklarını oyunla taçlandırır. Ödevleri yapan Filozof Köpek 

olunca çocuklar da doyasıya oyun oynar: 

“Kısa bir süre sonra köpek mahallenin tek bilgini haline gelmişti. Okula giden 

çocukların ev ödevlerine tek yardımcı artık oydu. Bütün çocuklar bilgin köpeği çok 

sevmişlerdi.” (Zengin, 2005: 13). 

Çocukların bütün ödevlerini yapan hepsinin de çok sevdiği filozof bir köpeğin 

varlığından âlâ mutluluk olur mu? Hem köpek hem de filozof… Çocuklar için mutluluk 

işte budur. Bilgisayarı bozulan bir çocuğa yardım eden herhangi biri de hiç kuşkusuz 

Filozof Köpek gibi çok sevilir. Çünkü 21.yüzyıl dünyası çocukları doğal ortamlarından 

ve doğal mutluluklarından uzaklaştırmaktadır. Sanal bir dünyada mutluluk arayan çaresiz 

çocuklar bilgisayarları tamir edilince çok mutlu olmaktadırlar: 

“Bilgisayar programı bozulduğu için uzun zamandır atari oynayamayan bir 

arkadaşımın evine gidip programı yeniden yükleyerek onu mutlu ettim.” diyen bir çocuk, 

artık teknoloji ile mutluluğun- ne yazık ki- aynı paydada yer aldığını bir kez daha kanıtlar. 

(Zengin, 2016: 16). 

Oysaki amacı doğrultusunda çalışan Dünyayı Delen Köstebek yorulsa da çok 

mutludur. Çünkü amaçlarını gerçekleştirmek insanları ve hayvanları mutlu eder. Bir amaç 

uğrunda çalışmanın insana verebileceği mutluluğu sezdirmek isteyen yazar, Dünyayı 

Delen Köstebek adlı eseri ile mutluluğun çalışılarak kazanılabileceğini anlatmak ister. 

Sanal dünyaların sanal mutluluklarına karşı emeğin ve azmin getirdiği mutlulukları tercih 

eder. Köstebek de yaratılış gayeleri doğrultusunda hareket eder ve sürekli kazar. Nitekim: 

“Bir köstebekti o. Bunu yapabilirdi. 

Hemen iş tulumunu giyip çalışmalara başladı. Kolları durmak bilmez bir 

makina gibi işliyor, toprağı sürekli kazıyordu... daha çok kazıyordu. 



135 

 

Akşam olup yatağına uzandığında kendisini çok yorulmuş hissetti, ama 

kesinlikle mutluydu. Bu duyguyla derin bir uykuya dalan köstebek, 

deliksiz bir uykunun kollarında sabaha ulaştı.” (Zengin, 2015: 14-16). 

Kendi gayretimizle elde ettiğimiz mutlulukların tadı bir başkadır. Bunu öğrenen 

çocuk da mutlu olmak için gayret saf edecektir. Küçükken bir oyun kurmak için sarf 

ettiğimiz çaba ve arkasından gelen oyun zamanı uykunun kollarında son bulurdu. O ağır 

uykunun yüzümüzde bıraktığı tebessüm, yetişkinken arayıp da bulamadığımız 

mutlulukları gölgede bırakırdı. 

Her daim mutluluk anılarımızla yoğurulsak da mutsuz olduğumuz anlar da çoktur. 

Özellikle çocukların hayatlarında mutsuz oldukları anların kalıcı izleri bir ömür silinmez. 

Bu yüzden yetişkinler onları acılardan uzak tutmakla yükümlüdürler. Acıyla gelen 

mutsuzluklar derin yaralara sebebiyet verirken tedavisi mümkün olmayan hastalıkların da 

başrol oyuncusudur. İşte bu acıları ve mutsuz insanları görmek istemeyen Küçük 

Süpermen, acıları dindirebileceğine olan inancı ile hemen çalışmalarına başlar: 

“Dünyada mutsuz insanlar vardı, acı çeken insanlar vardı. Hiç kimse, hiç 

kimse bu acı çeken insanlar için bir şey yapmıyordu. 

Ama bir gün, dünyayı bu haliyle beğenmeyen bir çocuk gözlerini 

gökyüzüne çevirip uzun uzun baktı ve insanların acılarını dindirme 

zamanın geldiğini düşündü, Bunu kimse yapmadığına göre kendisi 

yapmalıydı.” (Zengin, 2016: 7). 

Çocuklar mutsuzluğu yok etmek için uğraşırken savaşlarla acıları besleyip 

büyütmeye çalışan insanların varlığı yazarı çok rahatsız etmektedir. Yazarın savaşlarda 

acılar içinde kıvranan çocukları düşündükçe iliklerine kadar işleyen mutsuzluğunu kalemi 

tarif edememektedir. Ama yazar, içindeki umudu söndürmemek için savaşta bile olsa 

çocukları mutlu etmek için yazar: 

“Matkap ve diğer beş köstebek için altı çift paten almıştı. Köstebekler bu 

patenlerle Antep'ten Halep'e, Halep'ten Antep'e rüzgâr gibi gidip 

geliyorlardı. İki şehir arasında yiyecek taşıyorlardı, umut taşıyorlardı, 

sevinç taşıyorlardı, ilaç taşıyorlardı 

Antep'teki küçük bahçe Halep için lojistik merkezi gibi olmuştu. Zeynep, 

köstebeklerden aldığı haberlerle Halep'in nabzını elinde tutuyordu. 

Silahları susturamıyordu, varil bombalarını durduramıyordu ama yine de 

bir şeyler yapıyordu işte.” (Zengin, 2016: 21). 

Savaşın ortasında kalan arkadaşlarını mutlu etmek için çırpınan Zeynep, 

başkalarını mutlu ederek mutlu olunabileceğini tüm insanlığa gösterir. Zeynep kalıcı 



136 

 

mutluluğun yollarını devlet adamlarına anlatır. Ama dünyayı yönetme gayesiyle gözleri 

kör olan bu insanlara insanlık etki edemez. O yüzden Zeynep, gözyaşlarının içine hem 

mutluluğu hem de mutsuzluğu ekeler. Bulut Çocuk ve Çocuk Kırmızı da Zeynep gibi 

savaşların bittiğini duymak ve mutlu olmak isterler. Kırmızıları herkesin yerine giyen 

Çocuk Kırmızı’nın, savaşın mutlulukları nasıl etkilediğini anlatırken kullandığı şu 

cümleler de oldukça dikkat çekicidir: 

“Gökler ve kuşlar, gökler ve bulutlar kalabilir mi, bomba yüklü uçaklar 

göründüğünde. Birden gözler havaya çevrilip olanları anlamaya çalışırken, 

akşam yemeği için mercimek çorbası on dakika daha kaynamaya 

bırakılmışken, cacık için yoğurt belirli bir kıvama getirilirken, kedi, 

içeceği sütün çocuk tarafından şişeden kaba dökülüşünü mırıldanarak 

izlerken, ilk bombanın serbest bırakılması! 

Bütün uçakların ilk bombalarını ve arkasından ikinci, üçüncü bombalarını 

serbest bırakışı. Nereye? Nereye düşerse oraya. Kimin üstüne? Kim varsa 

onun üstüne. Daha yalnızca 'anne' ve 'baba' diyebilen ve o sırada yerde 

gördüğü bir karıncayı izlemeye çalışan bir çocuk varsa onun da mı üstüne? 

Onun da üstüne. Bir annenin de mi? Bir annenin de. Buğusu kaybolmamış 

bir ekmeğin de. Deli gibi çiçek açmış bir erik ağacının üstüne. Mutlu bir 

günde çekildiği belli olan eski bir resmin üstüne de…” (Zengin, 2016: 17). 

Yazar, yürekleri yakarken kaybolan mutlulukları da dile getirmektedir. Bu 

haykırışları duyan Bulut Çocuk da savaş çocukları ile hem fikirdir. Kendisi savaşın içinde 

olmasa bile en büyük mutluluk başkalarına yapılan yardım değil midir? O yüzden 

etrafında dileklerini gerçekleştirmek için fır dönen uğurböceğinden savaşları bitirmesini 

ister. Ve uğurböceği dansla birlikte gökyüzüne yükselir: 

“Sonra bütün bir geçmişin çatapatları gibi algılanan sesler ve savaşlardan 

arta kalan görüntüler sönükleşti ve tamamen kayboldu. Müzik hızla 

yükselmiş; derin, büyük ve sonsuz bir huzuru, yerçekimsiz bir neşeyi 

göklerden yeryüzüne serpmeye başlamıştı. Çocuk mutluluktan 

sersemlemiş gibiydi. Nereye baksa ışıklı bir sevinç görüyordu.” (Zengin, 

2016: 12). 

Savaşların bitmesi ile yan yana gelen Halepli Zeynep, Çocuk Kırmızı ve daha 

başka çocuklar Bulut Çocuk’la savaşsız bir dünyada yaşanan mutlulukları hep bir ağızdan 

insanlığa haykırırlar. Coşku, umut ve mutluluk dansları ile: 

“Artık savaşsız bir dünyada olduğuna inanan çocuğun aklı mutlulukta 

yumuşamıştı. Çimlerin üstünde ve bir süre önce yerinde gökdelenlerin 

olduğu dev ağaçların ortasında duruyor; bu imkânsızmış gibi görülen 

durumu, güneşin altında buz gibi bir limonatayı yudumlarmışcasına 



137 

 

hissediyor, yaşıyordu. Anneler, babalar, çocuklar ve herkes rahat 

uyuyabilirdi bu gece. Savaşsız bir gün ve ardından savaşsız bir gece! 

Bombalarla sarsılmayan evler, şehirler ve beyinler. Bulutlar da hep böyle 

bir şeylere benzeyerek geçip gitse... Hayat biraz da bazı insanların değil de 

bazı kuşların ve kelebeklerin, bazı kedilerin istediği gibi aksa değil mi 

ama.” (Zengin, 2016: 14-15). 

Savaşların bitmesi ile başka hiçbir şey düşünmek ve yapmak istemeyen çocuklar 

sadece mutluluğun tadını çıkarıyorlardı. İçinde bulundukları zaman diliminde yaşadıkları 

mutluluğun sersemliği ile uğurböceğini ihtiyacı olan başka bir çocuğa gönderiyorlardı. 

Mutsuz olan o çocuk ise dilek dilemek yerine uğurböceğine soru soruyordu: 

"Mutlu musun yaşamaktan?" 

"Şeyyy, elbette." dedi uğurböceği. 

"Ben de olmak isterdim." dedi çocuk. 

Uğurböceği, çocuğun istediği halde neden mutlu olamadığını anlamaya 

çalıştı. Biraz çocuğun dalgın ve siyaha yakın koyu gözlerine, biraz da 

göklere baktı.”(Zengin, 2005: 20). 

Göklere bakınca mutlu olan çocuklar gibi o da göklere baktı. Ne yapabileceğini 

düşündü. Çocuklar mutlu olmazsa kiminle söyleyecekti mutluluk şarkılarını, kiminle 

dans edecekti. Uğurböceği sorulara cevap vermek yerine kendi sorularına daldı. Ama 

onun görevi soru sormak değildi ve gökyüzünden yağdırmaya başladı mor menekşeleri: 

“Baştan sona mor menekşelerle kaplı bir bahçede oturan çocuğun yüzünde 

görülmemiş çizgiler oluştu. Başka bir dünyada gülümsüyor olmanın başka mutluluk 

çizgileri.” (Zengin, 2016: 28). 

Uğurböceği ile çocuk gökkuşağının altından geçerken başka bir çocuğun 

mutluluğuna daha şahit olurlar. Ve biraz da kıskanırlar. Çünkü Behram Hz. Muhammed 

(S.A.V)in yanında ona bakıyor ve gülümsüyordur. Behram, mutluluğunun bitmemesini 

isterken, Mekke’den ayrılır: 

“Peygamberi gördü. Gülümsüyordu. Omuzlarında Hasan ve Hüseyin 

vardı. Onları okşuyor, seviyordu. Peygamberin yüzünden yayılan ışık 

Behram'a müthiş bir güç ve esenlik duygusu verdi. Aklında Hasan ve 

Hüseyin'in güzel yüzü, içinde peygamberden aldığı ışıkla ayrıldı 

Mekke'den.” (Zengin, 2016: 20). 



138 

 

4.1.2 Değerler 

4.1.2.1 Aile 

ESKİ BİZ 

Yeryüzü bir bahçeymiş 

Buz gibi sular akarmış çayırların arasından 

Ve daha bir sürü şey anlattı 

Binlerce arabanın durmasını beklerken 

Asfaltta  

Kırmızı ışıkta  

Babam (Zengin, 2017: 30). 

Yazarın “Eski Biz” başlığı ile yazdığı bu şiirde çocuğuna bir şeyler anlatma 

fırsatını ancak kırmızı ışığı beklerken yakalayan babanın portresi vardır. Küreselleşen 

dünyada hızla değişen tek şey teknoloji değildir. Aile kurumu da yirmi birinci yüzyılın 

değişikliklerine ayak uydurmaktadır. Hızlı ve durmadan ilerleyen hayatlar bireyleri 

etkilediği gibi toplumun yapı taşı olan aileyi de etkilemektedir. Yüzyıllardır süregelen 

aile yaşamını düşündüğümüzde bu çağdaki ailelerin yaşamlarının farklılığı 

belirginleşmektedir. Mevlâna İdris’in dünyaya bakışı yorumlandığında aile kurumunun 

onun eserlerinde yer almaması pek mümkün görünmemektedir. 

Modern dünyaya yönelik eleştirilerini her fırsatta dile getiren yazar, ailenin de 

geçmişten süregelen biçiminin devam ettirilmesinden yana olduğunu belirtir. Huzurlu ve 

mutlu bir aile ortamında büyüyen çocukların sağlıklı bireyler olarak sağlıklı toplumları 

oluşturduğu bir gerçektir. Bu yüzden kültürümüzdeki aile portresini sürdürmek isteyen 

yazarın, çocuklara dedesini, ninesini anlatması yerinde bir karar olarak 

değerlendirilebilir. Nitekim aksakallarını okşamak için dedesini isteyen bir çocuk ile 

dedesini huzurevinde gören bir çocuk arasındaki uçurum, aile kültürü açısından büyük 

bir farktır: 

“Benim şimdi hayatta olmayan bir dedem vardı. Uzun kış gecelerinde 

gözlüğünü takıp eline kitabı alan dedem bana çok güzel hikâyeler okurdu. 

Bir gün dedemin gözlüğü kırıldı ve bana birkaç gece kitap okuyamadı. 

Dedemin yeniden hayatta olmasını ve bana her gece kitap okumasını 

istiyorum.” (Zengin, 2016: 17). 



139 

 

Geleneksel büyük aile yapısından çekirdek aile yapısına hızla geçen toplumumuz 

çocuklara bazı değerleri öğretmekten de yoksun kalmaktadır. Bu noktada devreye girmesi 

gereken çocuklar için yazan, yazar ve şairlerdir. Ailenin kutsallığını gelecek nesillere 

aktarmak çocuklar için yazan herkesin derdi olmalıdır. Zira Mevlâna İdris de 

hikâyelerinde o mutlu aile tablolarına sıkça yer verir. Çocuğun hayaline ve sezgilerine 

hitap etmeye çalışarak çocuğun kendi kuracağı ailesi için onun zihnine yatırım yapar. 

Akşam yemeği için hazırlık yapan annenin, mutfaktan çocuğa seslenişi ve babanın 

radyodan dinlediği ezgi çocuğa bakkala ekmek almak için gitme vaktinin geldiğini 

anlatır. Çocuğun mutlulukla ekmek almaya gitmesi, gelecekte kuracağı ailenin de 

temellerini oluşturacak ve çocukluk hatıraları yetişkinliğini şekillendirmeye devam 

edecektir. Bu yüzden yazar, Behram’ı da ekmek almaya gönderir ve eve geldiğinde 

mükemmel bir manzara onu beklemektedir: 

“Annesi mutfakta yemek hazırlıyordu. Babası ise radyoda çok sevdiği bir 

şarkıya eşlik ediyordu. Behram, elindeki ekmeği mutfağa bıraktıktan sonra 

babasının yanına gelerek onun ellerini tuttu. Babası bir süre Behram'a 

baktı ve "n'aber Behram" dedi. "Hiiç," diye gülümsedi Behram. "Ne olsun, 

ekmeği alıp geldik işte..." Mutfaktan nefis kesilmiş salatalık kokusu 

geliyordu. Galiba cacık yiyeceklerdi.” (Zengin, 2016: 31). 

Bu cümleleri okuyan ya da dinleyen bir çocuğun zihninde hayal ettiği aile onun 

için mutluluğun ilk adımlarıdır. Mutluluk kavramını aile içinde yaşadığı hadiselerle 

oluşturan ve şekillendiren çocuk için annesinin yaptığı yemeğin kokusu unutulmazdır. 

Anne, baba, anneanne, babaanne ve dedelerle oturulan sofralar ise çocuğun kişiliğine 

atılan imzalardır. Her imza çocuğun benliğinde yer ederken toplumu da ayakta tutan aile 

beslenip, büyür. Çocukluk anılarımızda çok özel bir yere sahip olan akşam yemekleri tüm 

aile bireyleri için de huzur dolu zamanları ifade eder. Hep birlikte hazırlanan ve hep 

birlikte yenen yemekler sadece karnımızı doyurmaz. Ruhumuzu ve kalbimizi de besleyen 

o akşam yemeklerine aslında annelerimizin sevgisi ve emekleri tat katar. “Biraz pilav, 

biraz fasulye, bir kap yoğurt, iki dilim ekmek...”için koşarak eve gelen çocuğun mutluğu 

“akşam eve sevinçle dönüp çocuklarına sarılmak isteyen bir baba” ile tamamlanırken 

dünyanın merkezinde neler olduğu çok da önemli değildir. (Zengin, 2004: 6; 2016: 11). 

Babanın çocukları ile vakit geçirmesi çalışmak zorunda oldukları için çok 

mümkün olmamaktadır. Evin geçimini sağlamak zorunda olan babanın sıcak bir öpücüğü 

çoğu şeyi affettirmeye yetmektedir. Çünkü çocuk, babanın çalışmak zorunda olduğunu 

bilir. Bunun yanı sıra babanın otoritesinin de yeri kültürümüzde çok ayrıdır ve çocuk da 



140 

 

bunun farkındadır. Anneye yapılan naz babaya yapılamaz. Baba ne derse çocuk hemen 

yapar. Yazarın “Tuz” adlı eserindeki kahramanı Esra da babasının otoritesinden payını 

alan çocuklar kervanına katılır. Dünyadaki çirkinliklerin üzerine tuz serperek annesinin 

yaptığı lezzetli yemekler gibi tatlanmasını isteyen Esra, babasının sinirleneceğini hesap 

edemez ve tuzluğundan ayrı yaşamaya mahkûm olur: 

“Bir gece Esra garip bir seste uyandı. Ses, babasının yatağından geliyordu. 

Merakla yatağa yaklaşan Esra, babasının uyuduğunu ve horladığını 

görünce "işte bir tatsızlık diye mırıldandı. Sonbahar saçlı kız, babasının 

horladığını ilk kez görüyordu. 

Ve eline tuzluğu alıp bu gürültülü tatsızlığın üzerine serpmeye başladı. Ne 

ki ağzına, burnuna ve kulaklarına giren tuz tanecikleriyle uyanan babası, 

Esra'nın elinden tuzluğu aldı ve "haydi doğru yatağına! Beni çorba mı 

zannettin?" dedi. Esra babasına her şeyi anlatmak istedi ama babası hiçbir 

şey dinlemek istemiyordu.” (Zengin, 2016: 21). 

Babasına hiçbir şey diyemeyen Esra, tuzluğu için yanıp tutuşsa da elinden bir şey 

gelmez. Esra ile aynı durumda olan başka bir çocuk ise farklı bir çare bulmuştur. Babasına 

karşı sesini çıkaramayan çocuk, babasının sevmediği cümlelerini yok etmekle işe başlar. 

Sessizlik Torbası’nın içine hapsettiği kelimeleri kullanımdan kaldıran çocuk, "Bu 

yemeğin hali ne böyle, yine salça doldurmuşsun.” (Zengin, 2016: 28) cümlesindeki 

kelimeleri büyük bir hızla Sessizlik Torbası’nın içine doldurur. Kaybettiği cümle çocuğu 

o kadar mutlu eder ki aile içinde olmaması gerekenleri de yok eder. Çünkü ailenin temeli; 

sevgi, saygı ve hoşgörüdür. 

Kültürümüzdeki aile yapısı içinde anne ve baba çok önemli roller üstlenir. 

Annenin üstlendiği roller daha çok çocukların bakımı ve ev işlerine yönelik gibi görünse 

de çocuğun terbiyesi ve eğitimi de annede başlar. Babanın sorumlukları daha çok dış 

dünyaya yöneliktir. Aileyi korumak ve kollamak da babanın en önemli görevidir. Bu 

yüzden olsa gerek aile içindeki kararlar babanın onayı olmadan alınamaz. Mevlâna İdris 

de Dünyayı Kurtaran Çocuk adlı eserinde son sözü babaya söyletmekle aile içindeki 

hiyerarşiye dikkat çekmektedir. Dünyanın geleceği bir çocuğun göreceği rüyaya bağlıdır. 

Hiç yalan söylememiş bir çocuk tüm dünyada aranır. Aranır ama bir tek İstanbul’da 

bulunur. Ama çocuk bu önemli görevi yerine getirmeden önce son kararı verecek olan 

babanın ikna edilmesi gerekir. Bilim adamları babayı ikna eder ve çocuk dünya için çok 

önemli olan uykusuna dalar. Mevlâna İdris, okura bu hikâyesinde hiç yalan söylememiş 

çocuğu İstanbul da buldurur. Bu ve bunun gibi diğer kültürel ögelerimizi çocuğa 



141 

 

öğretecek olan da anne ve babalardır. Nitekim hiç yalan söylemeyen çocuk, yalan 

söylememesini aile kurumunda var olması gereken önemli unsurlara bağlar: 

“Çünkü ortada yalan söylemesini gerektirecek herhangi bir durum yoktu. 

Annesini, babasını, denizi ve patates köftesini seviyordu. Hayat akıp 

gidiyor ve onun yalan söylemesini gerektirecek herhangi bir aksaklık 

bulunmuyordu. Bütün işi gücü, kitap okumak ve pencereden denize 

bakarken annesinin yaptığı nefis patates böreklerini yemek olan bu çocuk, 

yalan nedir bilmiyordu.” (Zengin, 2016: 22). 

Annesinin patates köftelerini çok seven yazar, çocuğun yaşaması gereken aile 

ortamını betimlerken hiç kuşkusuz kendi çocukluğundan izleri de cümlelerine nakş eder. 

Yazar ile aynı görüşte olan Haluk Yavuzer de ailenin çocuk için önemini şöyle ifade eder: 

“Yargıların oluştuğu, tercihlerin yapıldığı ya da en azından etkilendiği yer ailedir.” Zira 

ailesinde yalan görmeyen çocuk da dünyayı kurtarmış ve kendisine aktarılan kültürel 

değerlerle yaşamaya devam etmiştir. (Yavuzer, 2014: 132). 

Geçmişteki dünyada aile kurumu, dünyayı kurtaran çocukları kendi değerleri(dil, 

din, örf, gelenek ve görenekler vb.) ile yetiştirirken yeni dünyada çocukları yetiştiren aile 

unsuru devam etmekle beraber mahiyetini kaybetmiştir denilebilir. Çünkü Sanayi 

Devrimi ile başlayan süreçte tüm dünyayı etkisi altına alan teknoloji doğrudan olmasa da 

dolaylı olarak aile kavramının yapısını da etkilemektedir. Anne ve babanın aile içindeki 

rollerinde yaşanan değişimler, teknolojik aletlerin evin içindeki varlığı ve yaşam 

algısındaki değişim yeni dünya ailelerini var etmektedir. Annesinin yanında büyümesi 

gereken çocuklar, bakıcı ve kreşlere teslim edilmekte, babasının işten arta kalan 

zamanlarında onunla tamir işlerini öğrenen çocuklar ise televizyonun kollarına teslim 

edilmektedir. 

Geçmişteki dünyada annesi yemek yaparken mutlu olan çocuklar akşam 

yemeğinin eşsiz güzellikleri ile büyürken yeni dünyadaki çocuklar evlere servis yapan 

pizzacı ağabeylerinin ellerinden çocukluklarını beslemektedirler. İnsanların yaşaması 

için gerekli ihtiyaçların sağlanabilmesi şarttır. Bu ihtiyaçlar için gerekli parayı daha 

önceden baba kazanırdı. Günümüzde ise annenin çalışma hayatında aktif olarak rol alması 

aile içindeki yaşantıyı da büyük oranda değiştirmektedir. Sadece aileyi değil toplumu ve 

kültürü de etkilemektedir. Ama bu durumdan en çok çocuklar etkilenir. Annesini yanında 

bulamayan çocuk, teknolojik aletlerle vakit geçirir olur. Kaldı ki anneleri yanında olan 



142 

 

çocuklar bile teknolojik aletlerin bakıcılığında büyür. Bunun nedenini M. Ruhi Şirin şöyle 

açıklar: 

“İletişim araçlarının etkilerinden söz edilince ilk hedef olarak çocuklar 

gösterilir. Aslında vurgunun aile olması gerekir. Çocuk, yaygın olarak 

televizyon ve videoyu aile ortamı içinde kullanır. Medya kullanma ve 

tüketme alışkanlığı ailede başlar, ailede içinde biçimlenir.  Bu yüzden 

medya kullanımının sonuçları, sosyal etkileri ve toplumsal sonuçları 

aileden bağımsız elde edilemez.” (Şirin, 1998: 21). 

Televizyon ile başlayan süreçte kitle iletişim araçlarının aile içinde tüketilmesi, 

günümüzde aile içinde çok büyük sorunlara sebep olmaktadır. Televizyon yavaş yavaş 

etkisini yitirse de akıllı telefon ve tabletlerle oluşan sanal dünya, insanları daha çok etkisi 

altına almaktadır. Bu iletişim araçlarını bilinçli kullanmayan ebeveynler de çocuklarına 

örnek olamamaktadır. Çocukların model alma yoluyla öğrendiği gerçeği dünya değişse 

de değişmeyecektir. Bu yüzden anne ve babalarıyla vakit geçirmek isteyen çocuklar 

Mevlâna İdris’in kaleminde emellerine ulaşırlar: 

“Sabah olur olmaz gidip perdeleri, pencereleri açıyorum. Güneş, neşe ve dünya 

evimizin içine dolsun diye televizyonu beş yıl sonra açıyorum. 

Pazarları babamı dışarı çıkarıyorum, koltuk akşama kadar ezilmekten kurtuluyor.” 

(Zengin, 2016: 61-62). 

Modern zamanların anne ve babalarına inat yazar, geleneksel çocukları 

eserlerinde ön plana çıkarır. Nitekim huzurlu bir aile ortamında büyümek çocuğun 

hakkıdır: 

“Televizyonu biliyorsunuz kumandasını da evde herkes kumandayı eline almak 

istiyor. Bazen çaktırmadan kumandayı bozarak annemle babamın kavga etmesini 

önlüyorum.” (Zengin, 2016: 50). 

Çocuklar anne-babasının kavga etmesini önlese de topluma dur diyemez. Aile 

sevgisini tadan bir çocuğun bu sevgiyi başka canlılara da yansıtacağını bilerek yazan 

Mevlâna İdris de bu duyarlıkla sade, özgün, sorgulatan hikâye ve şiirleri ile 

düşündürmeye devam etmektedir. 



143 

 

4.1.2.2 Dinî Değerler 

Yazarın çoğu şiirlerinde ve bazı hikâyelerinde doğrudan ya da dolaylı olarak 

hissedilen inançla ilgili kavramlar, yazarlık anlayışının yansımaları olarak 

değerlendirilebilir. Hayata bakışını dinî değerlere göre şekillendiren kişi yazılarında da 

mutlaka düşünce dünyasından izleri okuyucuya yansıtacaktır. Dünyayı ve yaratılan her 

şeyi Yüce Allah’ın kudretinin bir yansıması olarak gören Mevlâna İdris, çocuğun da 

çevresindeki şeylerin Allah’tan izler olduğunu fark etmesi için İslamî kavramları 

kullanmaktadır. Çocukların inanç atmosferine etki etmeye çalışmasının gayesi ise onların 

iyi birer mümin olması temennisinden kaynaklanmaktadır: 

“Elif olmak zordur 

Çünkü elif olmak, 

Yuvarlak bir dünyada dik durmanın 

Dik ve en önde 

Belki acıyla 

Ama vazgeçmeden durmanın 

Dünya ne kadar dönerse dönsün 

Olduğu yerde kalmanın adıdır elif olmak” (Zengin, 2004: 95). 

Elif gibi dimdik durabilen çocuklar için yazan yazar, dinî bilgileri de çocuğun algı 

alanına dâhil eder. Zaman içerisinde yolculuğa çıkan Behram, Fatih Sultan Mehmet ile 

karşılaşır. Ama karşılaşma çok mânidâr bir yerde ve çok mânidâr bir şekilde olur. Fatih 

Sultan Mehmet ile "Ayasofya'da beraber namaz kılmıştık. Bakınız, abdest aldığım 

saçlarım hala ıslak.", ifadeleri Behram’ın namaz kılmayı bildiğini okuyucuya fark ettirir. 

Oysaki Behram çocuktur. Ağacın yaş iken eğileceğine inanan yazar kahramanına namaz 

kıldırır. Daha da geriye giden Behram, 

“Peygamberi gördü. Gülümsüyordu. Omuzlarında Hasan ve Hüseyin 

vardı. Onları okşuyor, seviyordu. Peygamberin yüzünden yayılan ışık 

Behram'a müthiş bir güç ve esenlik duygusu verdi. Aklında Hasan ve 

Hüseyin'in güzel yüzü, içinde peygamberden aldığı ışıkla ayrıldı 

Mekke'den.” (Zengin, 2016: 19-20). 

İslam’ın elçisi Hz. Muhammed’i (S.A.V.) çocuklarla oyun oynarken gören 

Behram’ın sevincine diyecek yoktur. Bu sevinci yaşayan Behram’ın tasavvurundaki 

peygamber inancı pekişmektedir. Zaman yolculuğunda birçok ölümle de karşılaşan çocuk 

kahramanımız bu dünyanın geçiciliğine de inanmış gibidir. Behram’ın sonsuz huzur ve 

mutluluğun bu dünyada olmadığına dair düşünceleri derinleşmektedir. Behram, Mevlâna 



144 

 

İdris’in şiirinde geçen tınıları hatırlarken ve ölen insanları görürken ahiret hayatını 

düşünmektedir: 

Biz varken ne kadar çok şey var 

Ve biz yokken ne çok şey yok. 

Bizi yarattın ve var ettin Allahım. 

Bizi anlamlı kıldın 

Sana şükrolsun.(Zengin, 2004: 11). 

Behram’daki var oluş düşüncelerini anlamlandırmaya çalışan yazar, onun 

yolculuğunu yarım bırakmaz. Zamanda geriye gittikçe gider ve durması gereken noktayı 

çok iyi anlar. Çünkü karşılaştığı kişi dünyaya Allah tarafından gönderilen ilk insan ve ilk 

peygamberdir: 

“Adem Aleyhisselam onu gördüğü zaman, "Sana birisi geriye dön dedi 

diye bu kadar da geriye dönülmez ki evladım," dedi "Haydi şimdi geriye 

dön!" Ve Behram, Adem Aleyhisselam'ın elini öpüp büyük bir hızla geriye 

döndü. Her şeyi yeniden görüyor, her yeri yeniden geçiyordu. Geçti, geçti, 

geçti…” (Zengin, 2016: 21). 

Gördükleri ve yaşadıkları Behram’a çok şey öğretirken dinî bilgilerini de 

sorgulamasına vesile olmuştur. Çocuk gerçekliği ile Allah’ı arama ve anlama gayesini 

buluşturmaya çalışan yazar, bunu en somut şekilde anlatmaya çalışır. Yazar, dinî 

kavramları sevdirerek vermeyi amaçlamaktadır. Örneğin, sağır bir köstebeğin verilen 

emirleri duymamasından dolayı cezaya çarptırılmaması İslam dininin 

güzelliklerindendir. Zira kolaylık dinî olarak tanımlanan İslam bilmeyeni sorumlu 

tutmaz: 

“Öyle ki ormandaki karıncaların böceklerin bile "biz bu emri duymadık" 

demesi mümkün değildi. 

Ama her yerdeki istisnalar ormanda da geçerliydi. Bu ormanda yaşayan 

bir köstebek doğuştan sağır olduğu için hiçbir emri veya yasağı duyamazdı 

Bu yüzden sorumsuzdu. Aslan doğuştan sağır olan bu köstebeğe hiçbir 

zaman ceza vermez, onu hoş görürdü.” (Zengin, 2015: 8). 

Allah’ın varlığını ve birliğini çocukların, bitkilerin ve hayvanların ağzından her 

fırsatta dile getiren yazar, İslam dininin ibadetlerini de anlatır. Namaz kılan ve cennette 

olmayı uman çocuklar İslam’ın emir ve yasaklarından haberdardırlar. Çocukların 

ibadetlerini yapması noktasındaki hassasiyetleri de yazar tarafından göz ardı edilmez: 



145 

 

“Bütün oyunları bıkıncaya kadar oynamak ve sonra uzun bir uykuya dalmak 

istiyorum. Uyandığımda yeniden oynamak ve yeniden uyumak istiyorum. Sonra iki rekât 

namaz kılıp kendime gelmek istiyorum. Aferin bana.” (Zengin, 2016: 19). 

Namazla kendine gelen çocuğun hassasiyetini uzaya gitmek için hazırlık yapan 

çocuk da gösterir. Çünkü “namaz dinin direği” ibadet de cennetin anahtarıdır. 

Minarelerden namaz vakitlerini öğrenen çocuk, minareleri uzay mekiği yapıp uzaya 

gitmek ister: 

“Benim hayalim bir gerçekleşse ortaya ilginç bir manzara çıkar: Bütün 

minarelerin bir sabah birer füzeye dönüştüğünü düşünün. Sonra biz 

füzelere biniyor ve uzaya gidip kafamıza göre Merih’te, Ay’da ya da 

Venüs’te taş topluyor, fotoğraf çektiriyor, sek sek oynuyor ve namaz kılıp 

dönüyoruz. Hoş di mi… Yalnız buradan abdestli gitsek iyi olur. Çünkü 

uzayda su bulamayabiliriz.” (Zengin, 2016: 27). 

Bir gezegenin üstünde namaz kılan çocuk resmi ile uzaya gönderdiği çocuk, 

yazarın kavramları çocuğa göre anlatmaya çalıştığının göstergesidir. Yetişkinler bile 

korktukları şeyleri yapamazken çocuklara dinî, hele hele İslam dinini, korkutarak 

anlatmak Mevlâna İdris’in inanç dünyası ile taban tabana zıt bir olgudur. Kendine mahsus 

sempatik bir dille eserlerinde dinî değer yargılarını anlatan yazar, kelimelerin efendisi 

olan çocuk kahramana da tüm kelimeleri toplatır. Kelimelerin yeryüzündeki kullanımları 

sona erer ve insanlar konuşamaz hale gelir. Sadece doğanın, kuşların ve ağaçların sesini 

dinleyen çocuk yaratıcının kudretini bir kere daha anlar. Dinginliğin sesi insanı, var oluş 

sebeplerini anlamaya çağırır. Epey bir müddet bunları düşünen çocuk, daha sonra 

yeryüzüne bazı kelimeleri tekrar bırakmayı düşünür. Torbadan sadece üç kelime 

çıkarmaya karar verir. İnsanların bu üç kelime ile harika bir hayat süreceklerine emindir: 

“Çocuğun yeryüzüne fırlattığı ilk kelime "bismillah" tı. Ve dünyadaki 

milyarlarca insan o tek kelimeyi birbirine söylemeye başladı… 

Bismillah, bismillah, bismillah... 

Irmaklar, müzik, rüzgâr, bismillah, bismillah... 

Başka bir şey duyulmuyordu. 

Bismillah, aşk ve merhamet sonsuz açılımları ile yetiyordu insanlara.” 

(Zengin, 2016: 33-37). 

Yeryüzündeki her şeyin Allah’ı zikrettiği ayet ve hadislerle sabittir. Bunların 

bilincinde olan çocuk da doğadaki sessiz tesbihatı yani zikirleri duyabilmek için galiba 

insanların kelimelerini topladı ve kalbinin önderliğinde ilk “Bismillah” kelimesini 



146 

 

torbadan çıkardı. Ne de olsa her işin başı “Bismillah” idi. İşlerine besmele ile başlayan 

çocukların, Allah’tan bir istekleri daha vardır. Bu istekleri masumca başka isteklerle 

devam etse de günahsız çocuklar için sonsuz dilek kapıları açıktır: 

“Ben Peygamber Efendimle aynı dönemde yaşamak isterdim. Onun sesini 

duymak ve “yapınız” dediklerini yapmak “yapmayınız” dediklerini 

yapmamak isterdim. Biliyorsunuz, öbür dünya diye bir şey var. Herkes 

öldüğüne ve geri dönmediğine göre buna inanmak akıllıca bir davranış 

olur. Ben öldüğüm zaman Allah beni cennete koysun. Ama sevdiğim 

insanlar da benimle birlikte olsun. Orada öylece kalalım. (Zengin, 2016: 

57-58). 

Duaları ile Allah’a sığınan bu ve diğer çocuklar yazarın eserlerinde hayat bulmaya 

devam edecek gibi gözükmektedir. İnanç sisteminin örülmesinde üzerine düşeni bir 

sanatçı olarak yapmaya kararlı olan Mevlâna İdris, kitaplarında işaret ettiği olay ve 

olguları çocukların hayatlarına yerleşecek yetiler olarak görmektedir. Zira gelecek 

nesiller için iç huzurun sağlanması sağlam bir inanç atmosferi ile mümkün olabilecektir. 

4.1.2.3 Sabır ve Azim 

“Büyük sorular gördüm büyük aynalarda 

Bir ateşe düşmekmiş yaşamak bildim 

Bütün kervanlar göçtü yükleri bendim.” (Zengin, 2016: 59) 

Mevlâna İdris’e göre, yaşamak büyük soruları ve ateşi fark etmekti ve hayatın 

yükünü her daim kervanlar gibi sırtında taşımaktı. Nefes aldığımız sürece her şeyin bu 

dünyada bir sınav olduğu ve bu sınavdaki başarının sabır ve azmin mükemmel uyumu ile 

gerçekleşeceği düşüncesi ile yazan Mevlâna İdris, bu görüşünü eserlerine de yansıtır. 

Yaşamda sabırlı ve azimli olan insanların gayelerine ulaştığı bir gerçektir. Sabrederek 

kararlı davranan insanların hayattaki imtihanları kolay atlattığı aşikârdır. Nitekim herkes 

tarafından kullanılan “taşı delen suyun gücü değil, damlaların sürekliliğidir” sözü sabırlı 

ve azimli insanlara işaret eder. 

Değerler eğitiminde oldukça önemli bir yere sahip olan azim ve sabır kavramları 

hiç şüphesiz çocuk edebiyatçıları için de vazgeçilmez temalar arasındadır. Çocukların 

belli değerlerin ışında şekillenmesi gerektiği inancını savunan çocuk yazarları ve çizerleri 

bu kavramları sürekli kullanırlar. Çünkü onlar da işin güç ile değil süreklilikle 

gerçekleşeceğinin farkındadırlar. Mevlâna İdris de çocukların bir işteki engelleri 



147 

 

yenebilme, kazanma ve kuvvetli idare ile her olayın üstesinden gelebilme becerilerini, 

telaşa kapılmadan metanet içinde bekleme erdemi ile buluşturarak vermek istemiştir. 

Çocuğun kavramsal düşünme gücüne etki etmeye ve kavramları anlamlandırabilmesine 

yardımcı olmaya çalışan yazar, Dünyayı Delen Köstebek adlı eserinde yorulmadan, 

yılmadan çalışan ve sonucun nasıl olacağını sabırla bekleyen köstebeğin hikâyesini 

anlatırken en iyi işin azimle ve sabırla yapılan iş olduğu mesajını vermektedir: 

“Çok kazıyor, çok yoruluyor, uyuyor, uyanıyor, kokuyu hatırlayınca 

hemen iş tulumunu giyip yine çok kazıyor ve bu böyle devam ediyordu. 

Tabii ki kazdığı tünel de uzadıkça uzuyordu. Bir ara kazı yaparken 

aşağıdan çekiliyor gibi hissetti kendini. Ayrıca her şey biraz fazla sıcak 

gibiydi. Sonra daha zor kazmaya başladığı bir aşama yaşadı. Köstebek, bu 

durumların hiç birine aldırmayıp en iyi bildiği işi yapmaya devam etti: 

Kazdı, daima kazdı, sadece kazdı.” (Zengin, 2015: 25). 

Hikâyenin sonunda sabrının meyvesini alan Dünyayı Delen Köstebek, yeryüzüne 

çıktığında o berbat kokudan kurtulmuş ve sabreden derviş misali muradına ermiştir. 

Amacına azimle çalışarak ve sabırla bekleyerek ulaşan kahramanımız başka gayelere 

ulaşmak için tekrar kazmaya başlamıştır. Yazar, köstebeğin hikâyesini devam ettirirken 

çocukların da hayattaki amaçlarına dört elle sarılmaları gerektiğini vurgulamıştır. 

Kendine has yasaları olan hayat, azim ve sabır yüklü kervanlar misali yoluna durmadan 

devam edecektir. 

Her çocuğun hayalinde yaşattığı ve onun gibi olmaya çalıştığı bir süper kahramanı 

mutlaka olmuştur. Bu kahramanlar, daha önceki yüzyıllarda genelde savaşta üstün başarı 

göstermiş kahramanlar olsa da günümüzde çok farklı şekillerde karşımıza çıkmaktadırlar. 

Modern hayatın değişen algıları ve teknolojide yaşanan gelişmeler çocukların 

hayallerindeki süper kahramanları da değiştirmiştir. Kahramanların niteliği de değişen 

yüzyıla ayak uydurmuştur. Uçan, uzaya gidip gelen, ağları ile insanları kurtaran 

kahramanların sayısı her geçen gün artmıştır. Bu kahramanların yanı sıra düşmanlar da 

değişen yüzyıla ayak uydurmuş ve mertçe savaşlar yerini namertçe oyunlara, insanlık dışı 

kavramlara bırakmıştır. “Çocuğunuzu kendi zamanınız için değil, yaşayacağı zaman için 

yetiştirin” diyen Hz. Ali misali yazar da çocukların ilgisini çekmek için Süpermen’i 

kullanmıştır.  Hayatta her türlü istek ya da karşılaşılan zorluklar sırasında göstereceğimiz 

sabır ve azmin çok önemli olduğunu vurgulayan Mevlâna İdris, Küçük Süpermen’i de 

bunun için durmadan çalıştırmış ve azmi ile okuyucunun beğenisine sunmuştur. 

Süpermen olmak için her türlü teçhizatı hazırlayan küçük kahramanımız uçmak için de 



148 

 

pirelerden yardım alır. Çocuk, kararlılıkla topladığı pireleri yine sabırla eğitmeye başlar. 

Çünkü pireler zıpladıkça o da uçacaktır: 

“Kararını vermişti çocuk. Süpermen olacaktı. Onun gibi gülümseyebilir, 

onun gibi bakabilir ve yumruklarını onun gibi ileriye doğru uzatabilirdi. 

Kendisine bir Süpermen elbisesi diktirdi. 

Telefon kulübelerinin olduğu yerden ayrılmıyordu. Çünkü Süpermen de 

öyle yapıyordu.Üç ay uğraştıktan sonra arkadaşlarının da yardımıyla 

beşbin tane pire yakaladı ve hemen bu pireleri eğitmeye başladı. Yedi ay 

sonra pireler, çocuğun söylediklerini yapmaya başlamıştı. Çocuk nasıl 

komut verirse öyle hareket ediyordular.Pireler olağanüstü başarılıydı. 

Çocuk ne derse, anında yapıyordular. Bir ara, çocuğa havada takla bile 

artırdılar.Çocuk beşbin piresi ile yere indiğinde içi içine sığmıyordu. 

Üzerindeki Süpermen elbisesi ve beşbin piresi ona anlaşılmaz bir gurur 

veriyordu. 

Kendini tutamayıp "kötüler titresin, artık ben geliyomm" diye bağırdı ve 

biraz dinlenmek için evine doğdu yürüdü.” (Zengin, 2016: 9-18). 

O gün yorgun düşüp evine doğru yürümeye başlasa da Küçük Süpermen ertesi 

güne daha istekli ve canlı olarak başlar. Pireleri yılmadan, umutsuzluğa kapılmadan ve 

sabırla çalıştıran Küçük Süpermen aslında bu özellikleri ile gerçek Süpermen’den daha 

önemli işler yapmaktadır. Çocuklara azimli ve sabırlı olmayı öğreten Küçük Süpermen, 

çalışmadan gökten zembille inen kahramanlıklara karşıdır. Emek olmadan yemek 

olmayacağının bilinci ile çalışmakta ve sabrının meyvesini pirelerin sırtında otuz metreye 

kadar uçmakla alır. Hikâyede her şeyin altın tepside önüne sunulmasını isteyen günümüz 

insanlarına da gönderme yapan yazar, Küçük Süpermen’i çalışkanlığı, azmi ve sabrı ile 

örnek gösterir.  Bütün bunların sonucu olarak da Küçük Süpermen’i gerçek Süpermen ile 

dondurma yemeye göndererek ödüllendirir. 

Yapacağımız ya da yaptığımız işlerde azimle ve sabırla devam ettiğimiz sürece 

başarılı olacağımızı çoğu fırsatta dile getiren Mevlâna İdris, hayvanları da bu vasıflara 

büründürerek çocuklara bu değerleri öğretmeyi amaçlar. Etrafındaki her şeyden 

kuşkulanan Kuşkucu Horoz, dünyanın dönüp dönmediğini öğrenmekte kararlıdır. Bunun 

için birçok faaliyet yapsa da amacına ulaşamaz. Sabırla düşünmeye devam eden ve 

dünyanın dönüp dönmediğini öğrenmeye çalışan Kuşkucu Horoz’un eline bir fırsat geçer: 

“Kuşkucu horoz ‘İşte! Dünyanın dönüp dönmediğini anlamam için 

bulunmaz bir fırsat!’ diye düşünüp hemen hazırlıklara başladı. Horozun 

düşüncesine göre dünya dönüyorsa bunu anlamanın en sağlıklı yolu 

dünyanın dışına çıkmak ve dünyaya oradan bakmaktı. Kuşkucu horoz hiç 

de haksız sayılmazdı. Bir şeyi görmenin en iyi yolu, o şeyi görebilecek 



149 

 

uzaklıkta olmayı gerektirir. Karpuz çekirdekleri karpuzu göremezler...” 

(Zengin, 2005: 13). 

Kuşkucu Horoz, bu fırsatı değerlendirip uzaya gitmelidir. O zaman 

düşüncelerinde haklı olup olmadığını görecek ve sabırla aradığı sorunun cevabına 

ulaşacaktır. Bu azimle yola çıkan Kuşkucu Horoz, birçok zorluğa rağmen, uzaya 

gitmesine vesile olacak roketin yanına kadar gider. Hiçbir engelin onu yolundan 

alıkoyması mümkün değildir. Uzaya gider, gelir ve tekrar ait olduğu yuvasına, çiftliğine 

döner. 

Kuşkucu Horoz çocukların yüzünde güller açtırmaya devam ededursun bir başka 

hayvan kahramanımız yine azmi ile çocuklara örnek olmaktadır. Ormanda vereceği 

konser için aylar öncesinden hazırlanmaya başlayan kirpi, sabırla konser hazırlıklarını 

sürdürmektedir. Düzenli ve sürekli yaptığı işler ona unutulmaz bir konserin gururunu 

yaşatacaktır. Azmin sabırla kol kola yürümesinin meyvesi, muhteşem bir konser ve 

kirpinin unutulmaz sesiyle hafızalardaki yeri olacaktır: 

“Kirpi ise yuvasında sabahtan akşama kadar şarkı söyleyerek konser için 

hazırlanıyordu. 

Sabahleyin yatağından kalkan kirpi elini kalbine götürünce değişik sesler 

duydu. Çok heyecanlıydı. Sesini bir kez daha kontrol etti; mükemmeldi. 

Hayvanlar şimdi büyük çınarın altında toplanmış, onu bekliyor 

olmalıydılar. Yuvasından çıktı ve çam ağacının altına doğru yürümeye 

başladı. Okları pırıl pırıldı.” (Zengin, 2015: 9-11). 

Kirpi ve horoz azimle çalışırken Mevlâna İdris’in çocuk kahramanları da boş 

durmaz. Dünyadaki gidişata dur demek için gece gündüz çalışan, sabırla yaşanılabilir bir 

dünya hayallerini eylemle buluşturmak isteyen Mavi Çocuk, insanların vicdan 

atmosferlerini sorgulayarak hayallerine yol verir: 

“Dünyanın dertleri sürerken, insanlar bilinen yeryüzü sorunlarıyla 

boğuşurken, çocuk, zorluğun içinde kolaylığı, kaosun içinde saat gibi 

işleyen aklı buldu aklıyla. 

Yapmaya başladı çocuk. Sabırla ve büyük bir incelikle. Hata yapmamaya 

çok dikkat ederek. İnsana ait bütün ruhsal ve fiziksel verileri mistik, 

matematiksel ve felsefi süzgeçlerden geçirip harmanlayarak. Gerekli olan 

hiçbir şeyi dışarıda bırakmayarak ve ilgisiz hiçbir şeyi içeri almayarak... 

Örmeye başladı gezegen sistematiğini. 

Evrenin içerisinde yeryüzünü, yeryüzünde toplumları, toplumda da her 

insanı tek tek koordinatlandırıp, bunları, kurgulamaya başladığı değerler 

sistemi içine yerleştirmeye başladı. İnsan organizmasını hücrelerine 



150 

 

varıncaya kadar tanımlayıp, her bir milimetrekaresinin aksiyon ve 

reaksiyon değerlerini hesaplamış, duygu ve alışkanlıklar arası geçişme 

hesaplarını, refleks matrislerini, korku ve heyecanlarının simetrik ve 

asimetrik görünümlerinin tarihsel süreç içerisindeki ölçümsel cetvellerini 

çıkarmıştı. 

Çocuk, büyük bir heyecanla hiç ara vermeden bu çalışmalarına devam etti. 

Kafasının içinde yalnız o büyük hayali vardı: siber kumanda!” (Zengin, 

2016: 14-15). 

Böylesine karışık bir sistemi hele hele insanların duygularına etki edecek bir aleti 

yapmak tabii ki kolay değildi, çocuk bu işi azim ve sabır olmadan başaramazdı. Ama 

yılmadı Mavi Çocuk ve hayalindeki kumandayı yaptı. O, çocuklara yaşanabilir bir dünya 

bırakabilmek için kararlılıkla çalıştı. Böylesine bir azim örneği sergileyen ve azığında da 

sabır olan Mavi Çocuk, tüm çocuklara örnek olurken Dünyanın En Uğurböceği de 

aradığından vazgeçebilir miydi? Vazgeçmedi ve o güzel bahar gününde normal bir istekte 

bulunabilecek birini aradı. Açgözlü insanlara karşı kanat çırpan uğurböceği sabırla 

uçmaya devam etti. Çünkü o gün yapabileceği şeylerin kendisinden istenmesini ve 

yeryüzünün kırmızı üzerine siyah beneklere bürünmesini istiyordu. Tilkinin dünyanın 

bütün tavuklarını yiyemeyeceğini, ayının balın içinde yüzme hayalinde bile midesinin 

bulanacağını, eşeğin dünyadaki bütün arpaları sindiremeyeceğini bilse de bu istekleri 

yapması imkânsızdı. En nihayetinde bu açgözlü varlıkların isteklerini duymazdan geldi 

çünkü ayı olmak saçmalamayı, eşek olmak eşeklik yapmayı engellemiyordu. Gayesi için 

kanat çırpmaya devam etti. Sabırla normal istekleri olan birini aradı. Yorulsa da azimle 

uçmaya devam ediyor, aynı zamanda da düşünüyordu. Neredeyse filozof olacaktı ki 

dünyanın en masum duruşlu çocuğu ile karşılaştı ve o çocuğun normal bir istekte 

bulabileceğine karar verdi, çocuğun yanağına kondu: 

“Çocuk biraz gıdıklanmış gibi yanaklarını oynattı ve tabii ki uğurböceğini 

fark etti. Onu, işaret parmağının ucuyla alıp gözlerine yaklaştırdığında 

uğurböceği çocuğun gözlerini daha yakından gördü. Çocuk da 

uğurböceğine daha yakından bakıyordu. İşaret parmağının ucunda 

durmak, bir uğurböceği için her an uçmaya hazır olmak demekti. Çocuk 

ne dileyecekti acaba? Çocuğun dilediklerini yapabilecek miydi 

uğurböceği?” (Zengin, 2005: 19). 

Uğurböceği dilekleri gerçekleştirdi mi bilinmez ama Mevlâna İdris, çocukları 

merak duygusuyla düş ve düşünce serüvenine çıkararak onların en çok gereksinim 

duydukları sabır ve azmi onlara rehber tayin ederek yazmaya devam eder. 

 



151 

 

4.1.2.4 Yardımlaşma 

İnsan yaşadığı toplum içerisinde kendinden, yakınlarından ve toplumdaki diğer 

insanlardan sorumlu olarak yaşamaktadır. Sosyal yaşam içerisinde varlığını sürdüren 

günümüz insanları sadece kendinden sorumlu gibi yaşamaya başlasa da aslolan başka 

insanlardan da sorumlu olarak yaşamaktır. İnsan olmanın gereği yardıma muhtaç 

olanlardan, yaşlılardan, hastalardan ya da başka ihtiyaç sahiplerinden haberdar 

yaşamaktır. Nitekim dinimizde bunu böyle emretmektedir. Peygamberimiz insanların en 

hayırlısını tanımlarken “insanlara en çok faydalı olan” ifadesini özellikle 

vurgulamaktadır. İnsana hizmeti ibadet derecesinde makbul gören İslam dinî 

yardımlaşmayı, paylaşmayı, dayanışmayı, zorda kalanın imdadına yetişmeyi emretmiştir. 

Hal böyle iken İslamî hassasiyetlerin kalemin mürekkebine karışmaması Mevlâna İdris 

için mümkün değildir. En önemli insanî değerlerin başında gelen yardımlaşma kavramı 

yazarın hikâyelerinde yerini alır. Çünkü yalnızlaşan insanlar bu değeri kaybetmiş ya da 

kaybetmek üzeredir. Zira insanlık mahiyetini yitirmiş, merhamet kalplerden çıkartılarak, 

vicdanların kapıları mühürlenmiştir.  Bu yüzdendir ki Mevlâna İdris, kendilik bilincini de 

çoğu hikâyesinde sorgular ve bu sorgulamaların ışığında belli sonuçlara ulaşır. Çarpıcı 

sonuçlardan bir tanesi de yardımlaşma kavramının son demlerinde olduğu gerçeğidir. 

Ama yazar pes etme niyetinde değildir. Çocuklara bu kavramın mahiyetini kavratmak ve 

geri dönüşü olmayan yollara girmeyi engellemek için, eserlerinde sıkça yardımlaşmayı 

anlatır. Kâh ormanların kralı diğer hayvanlara heybesinde yiyecek taşır kâh trafik polisi 

olmak isteyen kurbağa için çocuklar yardım elini uzatır. Çünkü her kim olursa olsun 

yardım elini uzatmak büyük bir erdemdir: 

“Çocuklar ona yiyecek getiriyormuş. Kurbağa da sevinçle vıraklayarak yiyecek 

getiren çocuklara teşekkür ediyormuş.” (Zengin, 2015: 11). 

Mevlâna İdris her koşulda yardımdan yanadır ama yardım sadece ihtiyaç 

sahiplerine yapılmaz. İyiye, kötüye, yaşlıya, gence, hastaya ve en önemlisi kendini 

arayana yardım elini uzatmak gerekir. Yardım bazen maddi şeyleri paylaşmak bazen de 

duyguları paylaşmaktır. Zira Uçan Eşek için yardım elini uzatan kuşlar, “kendi 

kanadından bir tane telek koparıp eşeğin hayran ve memnun bakışları altında bu telekleri 

birleştirdiler ve daha sonra sekiz yüz sekiz telekten oluşan bu büyük kanadı eşeğin iki 

yanına yapıştırdılar.” Kendi kanatlarından fedakârlık ederek eşeğe yardım eden kuşların 

bu yaklaşımı tüm insanlara örnek olacak niteliktedir. Irk, dil, din ayrımı yapmaksızın 



152 

 

yapılan bu yardım herkesin sahip olması gereken erdemler arasında yerini korumalıdır. 

(Zengin, 2005: 14). 

Eşek yardımlar sayesinde oluşturulan kanatları ile uçarken, çocukların en çok 

yardım talep ettiği bir konuda onlara yardım eden Filozof Köpek de mahallenin en gözde 

yardımseveri olur. Çocuklar onun peşinde koşar çünkü yardımını hiç esirgemez. 

Mahallenin gözdesidir, çünkü çocukların bütün ev ödevlerini yapar. Yaptığı yardımın 

karşılığını beklemeyen Filozof Köpek davranışı ile örnek olmaktadır. İçinden geldiği gibi 

davranan ve başkalarına yardım eden çocukların sayısı yazarın eserlerinde oldukça 

fazladır. Süpermen olmak isteyen çocuğun yardımına arkadaşları koşar. El birliği ile bir 

sürü pireyi toplarlar: 

“Üç ay uğraştıktan sonra arkadaşlarının da yardımıyla beşbin tane pire yakaladı.” 

(Zengin, 2016: 11). 

Küçük Süpermen’in arkadaşlarının yardımı olmadan bu kadar pireyi yakalamasına 

olanak yoktu ve arkadaşlarının yardımseverliği ile bu işi başarabildi. Yardımlaşma 

sayesinde başka bir işi başaran başka çocuklar da karın keyfini doyasıya yaşamak için 

uğraşıyorlardı. Binalarla kuşatılmış şehrin meydanında buldukları karı kimse görmesin 

ve yok etmesin diye yetişkinlere inat daha çok yardımlaşıyorlardı: 

“Kar toplamaya başladılar. Karlar karlara eklendi ve bir tavşan yapacak 

kadar kar topladıklarında durdular. Kaç ayağı vardı tavşanın? Dört. İyi... 

Dört tane ayak yaptılar. Kaç kulağı vardı tavşanın? İki. İyi... İki de uzun 

kulak yaptılar. Gövdesiz tavşan olur mu? Olmaz. Gövdesini de yaptılar. 

Ne oldu? Tavşan oldu. 

Biri gözünü diğeri burnunu yaptı. Bir başkası atkısını doladı. Ve bu 

işbirliği ile bu kadar karı bulan çocuklar bir tavşanla yetinir miydi? 

Ağaçlar, şelaleler, tümsekler ve çiçekler el birliği ile yapıldı. Çocuklar 

kalplerini de birleştirerek istediler kardan tavşanı ve sonuç mükemmeldi.” 

(Zengin, 2005: 9). 

Yardımlaşma çoğu zaman iyilikle yan yana dursa da bazen kötülükleri engellemek 

için de yardımlaşma söz konusu olmalıdır. Fark edilen bir kötülüğü ya da başka insanların 

kötülükten zarar görmesini engellemek de yardım olarak kabul edilmektedir. Bana 

dokunmayan yılan bin yıl yaşasın misali olaylara yaklaşmamak gerekir. Zira bütün 

mahalleye korku salan kaplanın bakkal olma isteği kötü sonuçlar doğurunca yoldan geçen 

bir avcının yardıma koşması bundandır. Timsahın diş hekimi olma planları, fıtratına 



153 

 

uygun olmasa da, tavşanı görünce suya düşer ve tavşan diğer hayvanların da hayatını 

kurtarır: 

“Tavşan, timsahın tehlikeli bakışlarını anlamış ve vınnnn diye oradan kaçmış. 

Sonra da bu olayı herkese anlatmış. 

Tavşanı dinledikten sonra hiç kimse dişini çektirmek için timsaha gitmemiş.” 

(Zengin, 2015: 21-23). 

Yardımseverlik kişinin içinden gelerek yaptığı bir davranış şeklidir. Hiç kimse 

zorla bir başkasına yardım yaptıramaz. Yapılan yardımlardan bir menfaat beklemek tabii 

ki yardımın doğasına aykırıdır. O yüzden yardımı yapan kişi hiçbir karşılık beklemeden 

bunu yapar. Bu durum toplumsal birlik ve beraberliğin emin ellerde yaşamasına zemin 

hazırlar. Toplumsal çıkarların bireysel çıkarlardan önemli olduğu aşikârdır. Nitekim bunu 

günümüz insanları için söylemek pek mümkün değildir. Çoğu insan yardımını kendi 

çıkarlarını düşünerek eyleme dökmekte ya da karşılık bekleyerek yardım yapmaktadır. 

Hâl böyle olunca da toplumsal çöküntüler yaşanmakta ve bireylerin çıkarları her şeyin 

önüne geçmektedir. Bunu fark eden Havuç Havuç Havuç adlı hikâyedeki çocuk kahraman 

dünyadan kendisine iletilen istekleri geri çevirir. Yetişkinlerin karşılık beklemeden bir 

şey yapmayacağını anlayan çocuk sırrını hiç kimseye söylemez. Uzayda yetiştirdiği sebze 

ve meyveleri ihtiyaç sahiplerine gökyüzünden yağdırmaya devam eder. 

Mavi Çocuk da çalışmalarına aralıksız devam ederken gökyüzünden havuç 

yağdıran çocuk gibi gerçeği fark eder. İnanmak istemediği bu gerçeği yok etmek için 

siber kumandasına bir düğme daha ekler. Yardımlaşma düğmesinin rengini de beyaz 

yapar ki bencillik yok olsun: 

“Zengin ülkeler yoksul ülkelere, zengin insanlar yoksul insanlara 

alabildiğine içten duygularla kardeşçesine yardım etmeye başladı, iki 

gömleği olan, hiç gömleği olmayana veriyordu gömleğinin birini. Cebinde 

beş lirası olan, bu paranın iki lirasını hiç parası olmayana veriyordu. 

Çocuk, bu noktasal değişimleri ekranından izleyip görüyor ve siber 

kumandanın beyaz tuş için volümü biraz yükselttiğinde adam beş lirasının 

hepsini vermek istiyordu.” (Zengin, 2016: 18). 

Mevlâna İdris, yardımlaşmayı sadece bireysel bir özellik ya da insanlara ait bir 

davranış biçimi olarak görmez. Doğadaki tüm varlıklar arasında göremediğimiz, ya da 

görmek istemediğimiz, bir yardımlaşma her zaman mevcuttur. Çünkü yazarın değerler 

dünyasında herkes Allah’ın yarattığı muntazam düzen içerisinde kendi üzerine düşen 



154 

 

görevleri yapmalıdır. Bu yüzden yardımlaşma bireyden topluma, toplumdan evrene 

yayılmalıdır. Tüm dünyadaki yardımlaşma insanların da kalbi kucaklaşmalarına vesile 

olacak ve acılar, dertler, elemler paylaşılarak son bulacaktır. 

Bundan dolayı Mevlâna İdris, savaşlardaki insanların ve özellikle çocukların 

yaşadıklarını eserlerinde anlatır. Yazar bu temayı, vicdanlardaki mühürleri kaldırmak ve 

gelecek nesillere savaşsız bir dünya bırakmak ümidi ile anlatır durur; kanayan çocukları, 

annesiz kalan çocukları ve daha nicelerini anlatır. Yardım elinin de savaştaki insanlar için 

can suyu olduğunu sürekli vurgular. Halepli Zeynep de bu yardım elinin çocuk ayağını 

simgeler. Kendi daha yedi yaşında olan ama yüreği kocaman olan Halepli Zeynep, 

Suriye’deki savaştan kaçarak Antep’e yerleşen bir ailenin kızıdır. Kendi savaştan kurtulsa 

da aklı yaşadığı yerlerde ve arkadaşlarındadır. Zeynep, arkadaşları için gözyaşı dökerken 

yanında beliren bir köstebekle inanılmaz şeyler yapma fırsatını yakalar. Çocukların en 

büyük yardımcılarından olan hayvanlar karşılıksız sevgileri ve yardımseverlikleri ile bu 

hikâyede de karşımıza çıkar. Köstebek ve arkadaşları insanlık adına ve insan 

olamayanların adına, Antep’ten Halep’e uzun bir tünel kazar. Zeynep de bu tünel 

aracılığıyla yiyecek, giyecek ve ilaçları ihtiyaç sahiplerine ulaştırır: 

“Tünel, köstebek Matkap' ın Halep ve Antep'teki yüzlerce köstebek 

arkadaşının yardımıyla yirmi beş günde genişletilip tamamlanmıştı. 

Çalışmanın son günlerinde durumdan haberdar olan Antepli köstebekler 

de ciddi bir çabayla bu işe katılmışlardı. 

Köstebek Matkap ve diğer beş köstebek için altı çift paten almıştı. 

Köstebekler bu patenlerle Antep'ten Halep'e, Halep'ten Antep'e rüzgâr gibi 

gidip geliyorlardı. İki şehir arasında yiyecek taşıyorlardı, umut 

taşıyorlardı, sevinç taşıyorlardı, ilaç taşıyorlardı. 

Antep'teki küçük bahçe Halep için lojistik merkezi gibi olmuştu.” (Zengin, 

2016: 21). 

Zeynep bencil davranmamış ve geride bıraktıklarını unutmamıştır. Türkiye’den 

uzanan yardım elini, eline geçen ilk fırsatta paylaşmış ve çocuk gerçekliği ile yetişkin 

gerçekliğinin farkını çok güzel ortaya koymuştur. Çocuk ruhunun aldığı derin yaralara 

rağmen elinden geleni yapmak için uğraşmıştır.  Zeynep daha fazla yardım etmek için 

başka yollar düşünürken dilekleri gerçekleştirmek için çırpınan uğurböceğinin dikkatini 

dalgın ve buğulu gözlerle yolu adımlayan bir çocuk çeker ve çocuklarla hayvanların 

buluşması bu hikâyede de karşımıza çıkar.  Çünkü kadim dostluklarına toz kondurmayan, 

her zaman yardımlaşan çocukların ve hayvanların, yetişkinlere öğreteceği çok şey vardır. 



155 

 

Kendini fark ettirmek için uzun uğraşlar veren Dünyanın En Uğurböceği sonunda 

emeline ulaşır. Çocukla konuşmaya başlar. Konuşmaya istekli olmayan çocuğun dilek 

cümlesini öğrenebilmek için çabalayan Dünyanın En Uğurböceği amacına ulaşamaz. 

Çocuğa yardım etmek ve dileğini gerçekleştirmek için sabırsızlanır. Bir müddet daha 

konuşunca çocuğun konuşmaktan başka bir dileğinin olmadığını anlar. Dünyanın En 

Uğurböceği, çocuklara kanat verip uçmayı onlara bırakmamız konusunda çocuklarla hem 

fikir olur: 

“Biraz konuştular… Ne hakkında dersiniz? Çok şey. 

Biraz birbirlerinin gözlerine baktılar. Ne gördüler dersiniz? 

Çok şey. 

Biraz sarıldılar birbirlerine. 

Ne hissettiler dersiniz. Çok şey. 

Sonra birbirlerinden birer dilek dilediler. 

Uçtular birbirlerinden. 

Gök büyüktür.”(Zengin, 2005: 24). 

4.1.3 Kavramlar 

4.1.3.1 Gelir Dağılımındaki Eşitsizlik/Adaletsizlik 

Mevlâna İdris’in eğitimden beklediği çocuklara gerekli bilgi, beceri ve kalıcı 

davranış değişikliklerini kazandırmasıdır. Yazar, çocuğun yeteneklerini keşfetmesi, 

kendi gerçekliğinin farkına varması ve insanlara karşı duyarlı olması gerektiğinin bilinci 

ile yazmaya devam etmektedir. Mevlâna İdris’in çağrışım gücü yüksek hikâyelerin varış 

noktası çocukta insanî değerlerin yerleşmesini sağlamaktır. Sevgi, saygı, hoşgörü, 

yardımlaşma gibi birçok değeri çocuklara aşılamaya çalışan yazar; günümüzün en büyük 

insanlık ayıplarından olan açlığı da anlatmadan geçmemektedir. Dünyadaki insanlara 

karşı duyarlı olmayan günümüz insanının kayıplarını çocuklarda görmek istemeyen 

Mevlâna İdris, sanatçı duyarlılığını çocuk duyarlılığı ile birleştirerek yazmaya devam 

etmektedir: 

“Nasıl oluyordu da sıska, kemikleri sayılabilen zavallı insanlar biraz daha ölürken, 

çok şişman adamlar biraz daha yemek yiyebiliyorlardı?” İnsanların açlıktan nasıl 

öldüğünü anlamlandıramayan Mavi Çocuk bir taraftan şişman insanları düşünürken bir 

taraftan da bunun nasıl olabileceğini anlamaya çalışır. Çocuk duyarlılığı böyle bir şeyi 

anlamak istemez. Dünyada her gün binlerce insan açlıktan ölürken binlercesinin 

şişmanlıktan ölmesi akıl alır şey değildir. Aslında sadece Mavi Çocuk ve diğer çocuklar 



156 

 

bunu anlayamaz. Çünkü onlar henüz kirlenmemiş duygularla fıtratlarında olan insanî 

duygularla yaşamaktadırlar. Ve Mavi Çocuk sorgulamaya devam eder: 

“Nasıl oluyordu? Nasıl oluyordu da herşey her an yok edilme tehdidi ile karşı 

karşıya bulunuyordu. Nasıl oluyordu da fırınlar ekmek, marketler yiyecekle dolu iken, bir 

tane değil, yüz tane değil, yüzbinlerce insan açlıktan ölebiliyordu?” (Zengin, 2016: 10). 

İnsanın düşünebilme ve akledebilme mekanizmasını harekete geçiren temel 

tetikleyici kavramlardır. Başka bir deyişle kavramsallaştırılmış olgular, nesneler ve 

varlıklar aracılığı ile insan düşünebilir, akledebilir. Yani kavramsallaştırma olguları, 

nesneleri ve varlıkları kelimeler ile ifade etmeye, ete kemiğe büründürmeye verilen addır. 

Bu yüzden kavramlar çocuğun zihninde tuttuğu yer kadar düşünmesine imkân 

sağlamaktadır. Bunun farkında olan Mevlâna İdris, kavramsal düşünme yeteneğini 

geliştirmek için kavramları önce çocuklara sorgulatır sonra ise bu düşünceleri eyleme 

dönüştürür. Açlıktan insanların nasıl ölebileceğini anlamayan ve şişman insanları 

sorgulayan Mavi Çocuk sonrasında dünyadaki açlık sorununu yok etmek için harekete 

geçer. (Zengin, 2016: 11). 

Dünyadaki açlıkla beraber yoksulluğun giderek artması çoğu kişinin umurunda 

olmazken komşusu aç yatarken tok yatamayacak olan insanlar mutlaka vardır. Zenginin 

daha zengin yoksulun ise daha yoksul olmaya başladığı günümüzde adaletsiz gelir 

dağılımı uçurumu daha da belirginleştirmektedir. İnsanlık kavramının içinin boşalmaya 

başlaması da aç insanların sayısını her geçen gün arttırmaktadır. Afrika’da, Hindistan’da 

ve daha başka birçok ülkede yaşanan yoksulluklara duyarsız kalmayan Bulut Çocuk, 

uğurböceğinden kendi için hiçbir şey istemez, istedikleri tüm insanlar içindir: 

“Uğurböceği "Yeni bir dilek dileyecek misin?" diye sormadı, ama bunu 

gözleriyle sordu ve çocuk da gözleriyle cevap verdi: "Evet, yeni bir 

dileğim var" Sonra hafifçe konuştu: "Yoksulluğun bitmesi mümkün mü?" 

Uçtu uğurböceği. Boşluğun tam içine. Ve dans... 

Ve bahçe içinde güzel evlerde hiçbir şeyden şikâyet etmeyen aileler. Hiç 

bozuk olmayan yollar, kaldırımlar vardı hiç rahatsız etmeyen şehirlerde. 

Hiç kimse çirkin çirkin bağırmıyordu, içindeki bir yoksulluk sebebiyle bir 

başkasına.” (Zengin, 2016: 26). 

Dünyanın böyle güzelliklerle de dönebildiğini düşünen Bulut Çocuk, yoksulluğun 

ve beraberinde gelen açlığın bittiğine çok sevinir. Aç insanlarla dolu bir dünyanın kimin 

işine yaradığını da sorgulamadan edemez. Sorgular çünkü öğrenmeli ve ona göre 



157 

 

yaşamalıdır. Sorgular çünkü insanlığın yeniden inşasından sorumludur. Tüm kapitalist 

güçlere sesini duyurmak ve insanlığı uyandırmak için de bağırarak konuşmaya başlar: 

“Sizler aç, sizler de tok insanlarsınız. Ayrıca aranızda aşırı açlıktan ve aşırı 

tokluktan ölmek üzere olanlar da var. Bunlar da dünyadaki besin 

kaynaklarının tümü. Yapılan hesaplamalar gösteriyor ki doğadan elde 

ettiğimiz bu yiyecekler sizin en az üç katınız kadar insanı daha 

besleyebilir. Peki, nasıl oluyor da bir kısım insanlar, yani bazı 

yüzmilyonlar, hatta milyarlarca insan açlıktan ya da susuzluktan 

ölebilecek hale geliyor? Susuyordu herkes. Çocuk uğurböceğinin şeffaf 

mantığının içinden dökülen cümleleri dinlemeyi sürdürüyordu.  “...Sorun 

şu,” diye sürdürdü uğurböceği. "Bu besinler adaletli dağıtılmıyor. Bazı 

ülkeler ya da insanlar, bir ekmekle doyabilecekken yüzlerce ekmeğe sahip 

olmak istiyorlar ve oluyorlar. Sonra da bunların hepsini yiyemeyip çöpe 

döküyorlar. Ama diğer taraftaki ekmeksiz insan bu arada açlıktan 

ölebiliyor…” (Zengin, 2016: 17). 

Uğurböceği durum tespiti yaparken Bulut Çocuk da düşünmeye ve çareler 

aramaya devam eder. Uğurböceği açlığı bitirmek için kanat çırparken dünyadaki bütün 

yiyecekleri ve içecekleri toplar. Sonra da insanları toplar: Aç, tok ve obez. 

“Boşluktaki aç ve tok insan gruplarından çıt çıkmıyordu. Bazı obezlerin 

başı öne eğilmişti. Uğurböceği bir ıslık çaldı ve yiyecekler ışık hızıyla 

görülmeyen eller tarafından insanlara dağıtılmaya başlandı. Herkese eşit 

miktarda bir yiyecek paketi veriliyordu. Bir ekmek, bir şişe su, biraz 

meyve. Gerçekten, doymayan olursa bir paket daha. 

Kısa süre sonra milyarlarca insan yiyecek paketlerini eşit olarak almıştı. 

Ama daha boşluğun besin kaynakları kısmındaki yiyeceklerin yarıdan 

fazlası duruyordu. 

Çocuk, izlediği bu tabloya kendinden geçmiş gibi bakıyordu. 

Önündeki bu büyük resimde aç insan yoktu. Demek ki açların değil, 

açlığın öldüğü bir dünya mümkündü. Buluttan at, buluttan kemanıyla 

gökyüzünde bir sofra senfonisi çalıyordu çılgınca. Çocuk çok net 

işitiyordu kemanı. Acaba herkes duyuyor muydu bu büyük müziği?” 

(Zengin, 2016: 18). 

Açların ölmesine engel olan ve açlığı öldüren Bulut Çocuk gibi müziğin sesini 

duyan ve harekete geçen başka çocuklar da vardır. Sorun çözücü çocukları anlatan 

yazarın havuç yetiştiren çocuğu da müziğin sesini duyar. Hemen harekete geçen çocuk 

annesinden aldığı havuca binerek uzaya gider. Çünkü egemen güçler uzayda değildir. 

Uzayda sebze ve meyve yetiştiren çocuk, insanlığın öldüğü yerlerdeki aç insanlara 

gökyüzünden sebze ve meyve yağdırır: 



158 

 

“… zaman zaman dünyanın çeşitli yerlerine karpuz, elma, ıspanak, limon, 

maydanoz, patlıcan, muz, salatalık, armut, pırasa, gül, portakal, marul, 

nergis, menekşe, kavun, mantar, çilek gibi şeyler yağdırmaya başladı. 

Yiyecekler en çok, dünyanın açlık çeken bölgelerine yağıyordu. Böylece 

bir süre sonra dünyada açlık sorunu kalmadı. Hele gökyüzünden 

nergislerin, menekşelerin yağışı... Görülecek şeydi doğrusu. (Zengin, 

2016: 22). 

Çocukların hayal güçleri ile onlardaki olumlu değerleri yeşertmeye çalışan 

yazarın gökyüzünden yağdırdığı çiçekleri yastıklarının altında kurutan birçok çocuğu 

vardır. Kuruttuğu çiçeğin anlamını da unutmadan yaşayan çocuklar, dünyayı gezerken 

ellerindeki kurumuş çiçeği kalplerinin üzerinde taşırlar: 

“Elimde bitmeyen bir ekmek olmalı. Dünyanın bütün açlarını ekmekle 

doyurmalıyım. Hem dünyayı gezmiş olurum, hem de herkesi doyururum.” (Zengin, 2016: 

53). 

Yoksul ve aç insanlara duyarlı olan çocuklar yetişkinlerin düşünemediklerini 

düşünürler ve eyleme geçerler. Tabii bu arada en çok da kendileri gibi çocuk olanları 

düşünürler. Halepli Zeynep de savaştan kurtulmuş ve Türkiye’ye sığınmıştır. Ama aklı 

hep doğup büyüdüğü yerlerdedir. Halep’te kalan çocuklara ve diğer insanlara yardım 

edebilmek için köstebek arkadaşları ile durmadan çalışır. Yeraltından açılan yardım 

koridoru yardıma muhtaç insanlar için hayat suyu olmuştur. Özellikle açlıktan ağlayan 

çocuklar için: 

“Köstebek giderken ona biraz ekmek verdi Zeynep, Halep’teki aç 

çocuklara vermesi için. 

Ertesi gün köstebek Matkap, beş köstebek arkadaşıyla geldi Antep'teki 

küçük bahçeye. Çok sevinmişti Halep'teki aç çocuklar ekmeğe. Daha çok 

ekmek götürmek istiyorlardı. Daha çok çocuk sevinsin diye. Zeynep bir 

kucak dolusu ekmek getirip verdi köstebeklere.” (Zengin, 2016: 19). 

Zeynep’i yardım için görevlendiren yazar, çaresizliğin bir anneye hiç 

yakışmadığının da farkındadır. Ama bu dünya düzenini değiştirmek için de çocuklardan 

başka çare olmadığına emindir. Duyarlı bir gençliğin yapamayacağı ve başaramayacağı 

hiçbir şey yoktur. Çünkü gökyüzü ve anneler ağlarken çocuklar dayanamaz: 

… 

Açlıktan bir insan ölüyordu. 

Ekmek utanıyordu 

Terliyordu nimetler, gökyüzü ağlıyordu. 



159 

 

Bir çocuk ölüyordu dünyada 

Kanserden değil uçurumdan düşmekten değil 

Açlıktan bir çocuk ölüyordu, 

Anneler çaresizdi. 

Onlar da ölüyordu. (Zengin, 2004: 66). 

4.1.3.2 Eğitim-Okul-Öğrenci 

Hızla değişen yaşam koşulları insanların öğrenme süreçlerine etki etmektedir. 

Bilimsel gelişmelerin son yirmi yılda hayatımıza getirdiği yenilikler hiç ara vermeden ve 

hızlı bir şekilde devam etmektedir. Özellikle teknoloji alanındaki hızlı ilerleme insanların 

öğrenme ve bilgi edinme süreçlerini de önemli ölçüde etkilemekte ve farklılaştırmaktadır. 

Değişim hızının yükselişe geçmesi ile ‘bilgi toplumu’ kavramı hayatımızın her alanına 

sirayet etmektedir. Daha çok bilgi, daha çok eğitim ve daha iyi bir toplum anlayışı 

yaygınlaşmaktadır. Durum böyle iken insanlardan bilgi üreten, bilen, aktif düşünen ve en 

önemlisi bilgiye değer veren bir yapıya sahip olmaları beklenmektedir. Yani artık bilgi 

toplumlarını, bilişim teknolojileri yönetmektedir. 

Bu evrilme sürecinde insanların da bu hızlı değişime ayak uydurabilmesi 

beklenilmektedir. Bunun sonucu olarak toplumun tüm kurumları değişmeye 

başlamaktadır. Hiç kuşkusuz bu evrilme sürecinden en çok etkilenen kurumlar arasında 

eğitim kurumları gelmektedir. Çünkü bir toplumun eğitim kurumları nitelikli insanları 

yetiştirmek için uğraşmaktadır. Bu uğraşların sonucu olarak ortaya çıkan okullar ise 

“bireyin içinde yaşadığı toplumun bir üyesi haline gelmesi, toplumun bir parçası 

olduğunun bilincine varması ve toplumsal sorumluluklarını yerine getirmesi, bireyin 

toplumsal yaşamda gerekli olan sosyal becerileri kazanması” için faaliyet göstermektedir. 

Zira “bu yönüyle, okulda öğrencilere gerekli sosyal becerilerin kazandırılması, 

pekiştirilmesi ve bu becerilerin değişik ortamlarda uygulamaya geçirilmesi ilköğretimin 

önemli fonksiyonları arasında yer almaktadır.” (Genç, 2005: 42). 

İlköğretimin bu önemli işlevleri hitap ettiği yaş grubu ile yakından alakalıdır. 

Ortaöğretim kurumlarında daha çok bilgiye dayalı eğitim modelinin esas alınması 

çocukların bilişsel gelişimi ile paralellik göstermektedir. İlköğretim çağındaki çocukların 

eğitimi onların hayatlarını sürdürebilecekleri bilgi ve becerileri kazanmalarında en 

önemli basamak olarak değerlendirilmektedir. Ancak içinde bulunduğumuz eğitim 

sisteminin uygulamalarının bu amaçlara ters düştüğünü sezdiren Mevlâna İdris, 



160 

 

eserlerinde okul-öğretmen ve öğrenci kavramlarını hep eleştirel bir bakış açısı ile ele 

almaktadır. 

DENİZDE ÖĞRETMEN YOK 

Okuldan çıkınca soluğu denizde alıyorum. 

Denizde öğretmen yok. 

Denizde ev ödevi ve karatahta yok. 

Varsa yoksa özgürlük 

(Zengin, 2004: 26) 

Yazar, bu şiirinde öğretmenin olamayacağı yerde özgürlüğün var olduğunu dile 

getirmektedir. Denizlerin uçsuz bucaksız maviliğinde özgürce düşünen ve hayal edebilen 

çocukların tarafında olduğunu sürekli dile getiren yazar, okulların çocukları kısıtladığını 

ve körelttiğini vurgulamaktadır. Tek tip insan yetiştirilmesine karşı sesini yükseltme 

gereği duyan Mevlâna İdris; 

“Şimdi de susun, diyorlar 

Hayır susmuyoruz. 

Ülkedeki on milyondan fazla öğrenci şu anda susuyor.  

Susuyor da ne oluyor? 

… 

Ülkenin sonunda bir suskuhaneye dönüşmesinden korkuyorum.” (Zengin, 

2004: 18). 

Derken öğrencilerin duygu ve düşüncelerine tercüman olmak niyetiyle 

yazmaktadır. 

Mevlâna İdris, insanın hayatının önemli bir dönemini okulda geçirmesine, bilginin 

bir zenginlik kaynağı olarak gösterilmesine karşı çıkan J.J.Rousseau gibi düşünmektedir. 

Bu “dünyada verilen eğitimi hiç dikkate almıyorum. Şu gülünç kurumları ben, halka açık 

kurumlar olarak görmüyorum.” diyen Rousseau, eğitimin kişide başladığını ifade eder. 

Rousseau, yaşam olgusu içinde bireyin yeteneklerinin keşfedilmesini ve bu yetenekleri 

kullanarak yaşamını sürdürmesinin önemli olduğunu vurgular. Medenî insanın sürekli bir 

koşuşturmaca içerisinde sadece köleler gibi yaşadığını ve köle gibi öldüğünü anlatan 

Rousseau,  önceliğin insan gibi yaşamak olduğunu belirtir. Rousseau ayrıca yaşama 

sanatının çaba ve yetenek sanatı olduğunu söylerken asıl eğitimin buyruklardan değil, 

uygulamalardan oluşması gerektiği tezini ortaya koyar. (Rousseau, 2000: 26-27-35). 



161 

 

Çocukların doğa ve hayvanlarla vakit geçirmesi, gökyüzünde hayallerine ulaşmak 

için uçmaları gerektiğini ve çocukluklarını doyasıya yaşayarak yeteneklerinin farkına 

varabileceklerini dile getiren Mevlâna İdris, okulun buna engel olduğu görüşünde 

Rousseau ile hem fikirdir. Bu yüzden okulda yaşanan olumsuzlukları çocukların 

duyguları ile anlatmaya çalışır. Yetişkinlerin farkında olmadığı tek şey de çocukların, 

yetişkinler gibi modern hayatın içinde kaybolmak istemeyişleridir. Nitekim okula sürekli 

geç kalan Sarı Telefon Sokağı’nda yaşayan çocuğun başına gelenler alnına kazınan derin 

çizgiler gibi kaybolmayacaktır: 

“Okul şehrin dışındaydı ve çocuklar şehrin içindeydi. Çocukların okula 

gitmeme hakları yoktu, çocukları okula götüren otobüsler vardı. Sarı 

Telefon Sokağının, çocuklarını okula götüren otobüsün koltuklarından 

birisi genellikle boş kalırdı. Bu koltukta oturması gereken çocuk bütün 

çabalarına rağmen erken uyanamıyor ve otobüsü kaçırmış oluyordu. 

Bu nedenle bildiği üç şarkıyı söyleyerek yürümeye başlıyor ve okula 

geldiğinde birinci dersi de kaçırmış oluyordu. Ve tabii ki öğretmen ona 

kızıyordu. Ama bu hiçbir şeye yaramıyordu.” (Zengin, 2016: 7-8). 

Yazar, Sarı Telefon Sokağında Rüya başlığını bazı göndermelerde bulunmak için 

seçmiş olabilir. Bu isim modernizmin dünyayı etkisi altına almasıyla Batı dünyasının 

eğitim modellerinin dayatmaya varan uygulamalarının tüm dünyada kabul görmesine 

yapılan bir eleştiri olarak değerlendirilebilir. Sarı Telefon Sokağı’ndaki betimlemeler 

Avrupa tarzı filmleri anımsatmaktadır. Modern algıya göre eğitim, kocaman bir otobüse 

doldurulan çocukların sarı renge karşı geliştirdikleri önyargıların toplamıdır. Uyuması, 

oynaması ve konuşması yasak olan çocuklar eğitimle mükemmel(!) hale getirilebilir. Bu 

yüzden Mevlâna İdris’te okula geç kalan çocukları mutlu edecek bir yol bulmuştur. 

Hikâyenin kahramanı rüyasında gördüğü hayvanların sırtına binerek okula geç kalmaktan 

kurtulur. Yazar, çocuğun sevincini şöyle dile getirir: 

“Timsah sayesinde ömründe ilk kez vaktinde okula yetişmişti. Timsah ise 

çocuğu okulun kapısında bırakır bırakmaz ortadan kaybolmuştu. Çocuk 

hiçbir şey olmamış gibi geçip sıraya oturdu. Okula bir timsahla geldiğini 

kime söyleyebilirdi ki? Öğretmen sınıfa girip de onu ilk derste karşısında 

görünce kendisinin geç kaldığını zannedip ders boyunca saatine baktı.” 

(Zengin, 2016: 11). 

Her gün bir hayvanın sırtında okula vaktinde giden çocuğa karşı öğretmenin 

verdiği tepki düşünülmeye değer görülmektedir. Çocuğun okula geç kalması ya da belli 

derslerde başarılı olamaması onun zekâ seviyesini belirlememektedir. Ne yazık ki 



162 

 

günümüzde zeki çocuk imajı, çok çalışan ve tüm derslerde başarılı olan çocuklar için 

kullanılmaktadır. Oysaki hiç beklemediğimiz çocuklar beklenmedik hareketleri ile bizleri 

şaşırtabilmekte ve hiç umulmadık beceriler sergileyebilmektedirler. Mevlâna İdris de bu 

öyküsünde genel kurallara uymayan çocukların zeki olarak görülmediğine işaret 

etmektedir. 

Toplumda oluşan zeki çocuk yargısının yanlış olduğunu dile getiren yazar, her 

çocuğun farklı yeteneklerinin olduğunu düşünen eğitim-öğretim faaliyetlerinden yanadır. 

En başta da öğretmenlerin bu şekilde eğitim vermesini istemekte, buna uygun 

davranmayan öğretmenlerin, öğrencilerin öfkesinden payını alacağını belirtmektedir: 

“Öğretmenin sandalyesine raptiye koymuşlardı. Tam oturacakken iyilik 

olsun diye sandalyeyi çektim. 

Öğretmenler gününde öğretmenime çiçek aldım. İçinde hapşırık tozu 

olduğunu kimse bilmiyordu. Öğretmenim hapşırmaya başlayınca önceden 

hazırladığım kâğıt mendillerden bol bol verip takdirini kazandım.” 

(Zengin, 2016: 134-145). 

Farklı yöntemlerle öğretmenin gözüne girmeye çalışan günümüz öğrencilerinin 

en çok şikâyetçi oldukları derslerden biri de matematiktir. Matematik dersinde başarılı 

olamayan öğrencilere tembel gözüyle bakılması bu durumu daha da kötü bir hale 

getirmektedir. Yazar, hikâyelerinde matematikle sorun yaşayan öğrencileri de unutmaz. 

Tatsızlıkların üzerine tuz serpen Esra, matematik problemlerine tuz serpmeden edemez. 

Her şey için farklı bir gözlük yapmaya çalışan çocuk da matematik çalışmak için bir 

gözlük icat eder. Muhtemelen diğer dersler için gözlüğe gerek görmez. Gözlükle de 

matematikte başarılı olamayacağını anlayan Dünyayı Kurtaran Çocuk adlı eserde yazar, 

hayalindeki matematik dersini; 

“...bir çocuğun sınıfındaki bütün arkadaşları ve kedisi ile birlikte havada uçması, 

bu arada durumu gören ve çocukların uçuşunu engellemek için üç ve beşlerden bir ip 

yaparak çocukları yakalamaya çalışan matematik öğretmeninin telaşlı koşuşturmacası” 

şeklinde betimlerken çocukların farklı düşüncelerinin de eğitim sistemine dâhil 

edilmesini ister. (Zengin, 2016: 9). 

Matematik derslerinde başarılı olamayan sadece çocuklar değildir. Eserlerinde 

hayvan kahramanları sıkça kullanan yazar, eşeği de öğrenci yapmıştır. Önüne geçemediği 

isteği doğrultusunda öğrenci olan eşek, okula gider. Ne yazık ki ilk ders de matematik 



163 

 

dersidir. Matematikte pek başarılı olamayan Öğrenci Eşek, okul macerasını yarıda 

bırakmak zorunda kalır: 

“Öğretmen eşeğe sormuş: 

"Söyle bakalım eşek efendi, iki iki daha kaç eder?" 

Eşek "ai ai ai" diye cevap vermiş. 

Sınıftaki çocuklar gülmeye başlamış. Öğretmen ise gülmemiş ve: 

"Peki, söyle bakalım, üç kere üç kaç eder?" diye yeni bir soru sormuş. 

Eşek yine "ai ai ai" diye cevap vermiş.” (Zengin, 2015: 13-14). 

Eşeğin öğrenciliği bırakmasında diğer sınıf arkadaşlarının tutumu etkili olsa da 

öğretmenin son sözleri olan “Yahu sen benim başıma bela mısın eşşekoğlu eşşek" ifadesi 

de kulağında hâlâ çınlamaktadır. Kendisine gülünmesinden mi yoksa öğretmenin 

sözlerinden mi bilinmez Öğrenci Eşek, Rousseau’nun sözlerini mırıldana mırıldana 

okuldan uzaklaşır: “En iyi yetiştirilen kişi, yaşamın iyiliklerine ve kötülüklerine en iyi 

katlanan kişidir.” (Rousseau, 2000: 26). 

Çocukları aşırı şımartan günümüz enformatik anne-babaları eğitim sistemindeki 

değişimlere de ön ayak olmaktadırlar. Davranış kalıplarının giderek ahlakî sınırlardan 

uzaklaşması buna sebep olmakta ve yanlış davranışlarda bulunan bireylere karşı ise 

toplumun yaptırım gücü giderek kaybolmaktadır. Hâl böyle olunca çocukların 

davranışları kontrol mekanizması olmadan ilerlemekte ve doğal sınırları aşmaktadır. 

Eşeğe gülen çocuklar ne kadar yanlış davrandıklarının farkına varmıyorsa asıl tehlike 

toplum için orada başlar. Eğitimin davranış değişikliklerini içeren etkisi kaybolmakta ve 

günümüzdeki eğitim sistemine olan eleştiriler artmaktadır. Bu sistemin ürünü olan okulun 

dört duvarı arasında kalan çocukların tek kaçış noktasını ise yazar, okulları sivrisineklerle 

doldurmakta bulur: 

“Sivrisinekler için şöyle bir yazı yazıp duvara astım: “Canınızı 

seviyorsanız odayı üç dakika içinde terk ediniz, yoksa sizi havluyla öbür 

dünyaya göndereceğim.” Sonuç: Sivrisineklerin sekiz yıllık zorunlu 

eğitime tabi tutulmalarında sinek toplumu için fayda olduğunu 

düşünüyorum. Yeni okul kurmaya lüzum yok. Çocuklar dışarı, 

sivrisinekler içeri…” (Zengin, 2016: 144). 

Sivrisinekler sınıfa dolarken rüzgârın yönü yine öğrenciye doğru esmektedir. 

Hızla değişen çocukluk, artık her yerde kendini göstermekte ve bazen içinden çıkılmaz 

sorunlara sebep olmaktadır. Eskiden öğretmenlere saygısızlık yapılamazken günümüzde 

çocukların öğretmene saygısızlığı artmaktadır. Değişen dünyadaki birçok faktör buna 



164 

 

sebep olurken toplumsal yozlaşmanın etkisi birinci sırada yerini almaktadır. Öğretmen 

Öküz’e yapılanları anlatırken Mevlâna İdris de toplumumuzdaki bu çarpıklığa dikkat 

çekmektedir: 

“Gözlüklü çocuğa bir soru daha sormuş: 

“Söyle bakalım, iki elde kaç parmak vardır mööö?” demiş. 

Gözlüklü çocuk “benim iki elimde mi yoksa sizin iki elinizde mi sayın 

öküzetmenim mööö”demiş. 

“Otur yerine sıfır verdim, mööö” demiş. 

Gözlüklü çocuk “verirsen ver ne yapalım, sıfırdan simit yapıp yerim, 

mööö” demiş. 

Öğretmen Öküz bu cevaba o kadar çok kızmış ki boynuzlarıyla gözlüklü 

çocuğun canını acıtmış. 

Bunun üzerine bütün çocuklar ayağa kalkıp "bu kadarı da fazla artık, 

mööö" diye bağırarak hep birlikte Öğretmen Öküz’ü sınıftan ve okuldan 

dışarıya atmışlar.” (Zengin, 2015: 16-21). 

Eğitim sisteminin içinde bulunduğu bu acı gerçeklerle yüzleşen toplum bunu 

düzeltmek için uğraşır mı diye düşünen Mevlâna İdris; öğrencilere, eğitimcilere ve devlet 

kurumlarına üzerlerine düşen görevleri bir kez daha hatırlatmaktadır. 

Çınar’a göre yeni neslin bu hale gelmesinde önemli bir kavram vardır: 

Mankurtlaşma. Çınar, mankurtlaşmayı “ulusal kimlikten uzaklaşma, topluma ve kültüre 

yabancılaşma, zihnin yeniden inşası yoluyla bilinçsizleşme, egemen güçlere ve süper 

devletlere yaranmayı içeren sosyo-kültürel bir kavram” olarak tanımlamaktadır. 

“Mankurt” kelimesinin ortaya çıkışını tüm Cengiz Aytmatov okurları bilse de çoğu insan 

bu durumdan bihaber olarak yaşamaktadır. Okumayan bir toplumun mankurtlaşmaması 

için engel kalmamaktadır. Toplumsal ve kültürel yozlaşmayı iliklerine kadar sindirmiş 

toplumların kültürlerinden söz edilememektedir. Çınar’a göre toplumsal ve kültürel 

yozlaşma toplumumuzda hızla yaygınlaşmaktadır. Bu yozlaşmayı ortadan kaldırmak 

“mankurtluktan kurtulmak ve mankurtlaştırılamayanları yetişirmek” ile mümkün 

olabilecektir. (Çınar, 2006: 2-28). 

“Yedi ay sonra pireler, çocuğun söylediklerini yapmaya başlamıştı. Çocuk 

nasıl komut verirse öyle hareket ediyordular. 

Çocuk bağırıyordu: "Bir adım geriye!" Ve beşbin pire aynı anda bir adım 

geriye atıyordu. Çocuk bağırıyordu: "Sağ ayaklar havaya!" Ve beşbin pire 

aynı anda sağ ayaklarını havaya kaldırıyordu.” (Zengin, 2016: 12-13). 



165 

 

Zira Mevlâna İdris de Küçük Süpermen adlı eserinde pireleri eğiten çocukla, tipik 

bir mankurtlaştırma örneğini gözler önüne sermektedir. Yazar, eğitimin de mankurt değil 

insan yetiştirmesi ve öğrencilere öğrenilmiş çaresizliği öğretmemesini ister. Eğitim 

sisteminin ve öğretmenlerin öğrencilerden beklentisi yazara göre Küçük Süpermen’in 

pirelere yaptığı olmamalıdır. Hep ders, hep ödev mantığı çocuklukları yok etmekte ve 

sağlıksız nesilleri gün yüzüne çıkarmaktadır. Bu yüzden karne canavarı bile olmayı 

düşünen çocuklar, çocukluklarının geri gelmesini istemektedir: 

“Ben bir karne canavarı olmak isterdim. Öyle bir karne canavarı ki, bütün 

okulların karne odalarına girip, karnelerdeki kırık notları yok etmek 

isterdim. O zaman kimsenin karnesinde kırık not olmazdı ve hiçbir çocuk 

babasından ve annesinden sopa yemez ve azar işitmezdi. Hayat daha güzel 

olurdu.” (Zengin, 2016: 8). 

Hayatın bu şekilde daha güzel olacağını tasavvur eden çocuklar kendilerine not 

verilmesinden nefret etmektedirler. Özelikle düşük notlarla birlikte aile içinde yaşanan 

olumsuz durumlar çocukların psikolojik gelişimini olumsuz etkilerken kendilerine olan 

güvenlerini de zedelemektedir. Okul yaşamının insanları monoton bir hayata doğru 

götürdüğü tezi yazarın, “Dersler yine geçti. Okul yine dağıldı. Yine gece oldu.” gibi 

söylemlerinden anlaşılmaktadır. Yazar, bu monotonluğu çocukların gözünde yok etmeye 

çalışırken de onların hayal dünyalarını aktifleştirmeye çalışmaktadır: 

“Okulda dünyanın yarıçapını, bir sayının karekökünü, bir üçgenin iç 

açılarını, bir oyunun terlerine ekleyen çocuklar vardı. Bir dilbilgisi kuralını 

dalgınlıkla laboratuvardaki bir deney tüpünün içine boşaltan kara gözlü 

çocuklar. Bir şiir dizesinden akdenize usulca giren çocuklar.” (Zengin, 

2016: 12). 

Eğitim alanını hayalleri ile bütünleştiren çocuklar Mevlâna İdris için bir umut ışığı 

olmaktadır. Yazar, iç açıları oyuncak tekerleklerin içinde öğrenmeye çalışan çocukla 

deney tüpünü dilbilgisi kuralları ile patlatan çocukların daha başarılı olacağına 

inanmaktadır. Zira yazarın onlara verdiği mesajlar kendi eylemlerinden vazgeçmemeleri 

yönündedir: 

“Okulda öğrencilerle birlikte darbe yapıp öğretimi ele geçirmek ve sakız 

çiğnemeyi serbest bırakmak isterdim. ”diyen çocuklar düşündüklerini başaramayınca 

yine en iyi bildikleri şeyi yaparlar. Gökyüzüne bırakılan balonlar gibi özgürlüğü her gün 



166 

 

“son dersin zili çaldığında çocuklar neşeyle bağırıp çağırarak evlerine dağılmak üzere 

sınıflarından” fırlayarak kutlarlar. (Zengin, 2016: 7-68). 

Sınavların ve okul hayatının monotonluğunda hayal güçlerini yitiren çocuklar 

kendilerine yüklenen ağır sorumlulukların altında ezilmektedir. Bu da çocukluklarını 

yaşamak isteyen ve buna hakları olan çocukların bedensel ve zihinsel süreçlerini olumsuz 

etkilemektedir. Sanatçı duyarlılığı ile konuya yaklaşmaya çalışan Mevlâna İdris, 

eğitimcilere ve anne-babalara çocukların duyguları ile cevap vermektedir. Zira ev 

ödevlerinin çokluğu ile kıvranan çocuklar mahallelerine gelen Filozof Köpek sayesinde 

çok mutludurlar. Her şeyi bilen bu köpek, “okula giden çocukların ev ödevlerine tek 

yardımcı” olması sebebiyle çok sevilmektedir. Galiba tüm çocuklar da Filozof Köpek’in 

başına gelenlerin kendi başlarına gelmesi için dua etmektedir. (Zengin, 2005: 13). 

Mahalledeki çocuklar ev ödevlerine buldukları çözüm ile sokağa çıkıp doyasıya 

oynamaya başlasalar da başka çocuklar da boş durmamaktadır. Kelimelerdeki harfleri 

Sessizlik Torbası’na doldurarak kullanımdan kaldıran çocuk; ödev, okul ve ders 

kavramlarını ortadan kaldırmayı planlamakta ve hemen harekete geçmek için 

sabırsızlanmaktadır. Odasında dolaşan harfler anlamlandıramadığı ama bir yerlerden 

hatırladığı tuhaf hareketler yapmaktadır: 

“Bazen 'M' harflerinden oluşan bir ordu, çekirge sürüsü gibi gelip ‘Z’ ve 

‘B’ lerin bulunduğu bölgeyi dağıtıyor, yalnız buldukları ‘Z' ve ‘B' 

harflerini ortadan ikiye üçe bölüyorlar ama dağılıp bölünen harfler hemen 

yeniden birleşiyor, bunun bir oyun mu yoksa savaş mı olduğu 

anlaşılamıyordu. Bazı kelimeler, başka bazı kelimelerle iş birliği içine 

girerek güçlerini arttırıyor, sonra da başka bazı kelimeleri esir alıyorlar ve 

esir aldıkları kelimelere çeşitli cezalar veriyorlardı… Cezaların kimi tek 

ayaküstünde durmayı, kimi başka bir kelime taklidi yapmayı, kimi de 

harflerinin bir kısmından belli bir süre uzak durmayı içeriyordu. Ve bu 

cezalar uygulanırken bazen bir kelimenin tek ayaküstünde durmayı 

başaramayıp düştüğü görülüyor, o zaman ceza veren kelimeler grubunun 

kahkahalarla güldüğü işitiliyordu. Ve bu sırada onların kahkahalarını 

duyan kimi küçük harfler korkarak kendilerinden biraz daha büyük olan 

harflerin yanına sokulmaya çalışıyorlardı...” (Zengin, 2016: 15). 

Çocuk, hafızasında ki bu anıların nereden kaldığını hatırlamaya çalışırken asıl 

hedefine tekrar yönelir. Topladığı sesleri torbaya doldurarak yok etmeyi başardığı 

cümleyle gurur duyar ve tüm çocukların alkışını hak eder: "Niçin ders çalışmadın?" Artık 

bu cümle kullanımdan kalkmış ve çocuklar anne-babaları ile oyun oynamaya 

başlamışlardır. Oyun oynamaya başlayan çocukları görünce çok sevinen Mevlâna İdris 



167 

 

de zillerin çalmasını umursamayan başka çocuklarla misket oynamakta ve şiir 

okumaktadır: 

“Kim çağırıyor beni, nereye gidiyorum 

Bir dakika, şu misketi de almam lazım. 

Zil mi çalıyor, okul mu dediniz, 

… 

Zil çalınca içeri, zil çalınca dışarı! 

Bağırmak yok mu sınıfta? 

Neden? 

Ama nasıl olur, 

Varlığımı neden armağan edeyim ki? 

Öğrenmek mi? Ben bunları öğrenmek istemiyorum. 

İlerlemek istemiyorum. Yerimden memnunum. 

Sınavlara girmek istemiyorum. 

Bir şey olmak istemiyorum. 

Ben birşeyim zaten. Çocuğum ben. 

Dokunmayın. 

İstediğiniz kadar zil çalın, gelmiyorum.” (Zengin, 2004: 10). 

4.1.3.3 Gökyüzü 

“Çocukken camdan bakınca gördüğümüz ufka varmak için hâlâ daha yürüyoruz” 

diyen yazar, aradıklarını bulmak için de hâlâ gökyüzüne bakmaktadır. Gökyüzü sadece 

çocuklar için değil tüm insanlar için gizemini korumaktadır. Gizemi ile güzelliği 

birleşince ise çocukların hayallerini kurdukları, hiçbir insanın yapamayacağı, çok özel bir 

mekân olarak görevini sürdürmektedir. Yumuşacık beyaz ya da tozpembe tahtlarına 

oturan çocukların keyfine hiçbir yetişkin erişemez. Çünkü gök insanların elleri ile 

uzanamayacağı kadar yukardadır. Kimsenin ulaşamayacağı ve dokunamayacağı 



168 

 

hayallerin sığınağı gökyüzü, bir çocuk baktığında hemen gülümser ve bulutlara hareket 

emrini verir: 

“…küçük bir bahçede, bir çocuk çimlerin içine gömülmüş gökyüzüne bakıyordu. 

Kuşlar geçiyordu, eski zamanlar geçiyordu, bulutlar geçiyordu gökyüzünden.” (Zengin, 

2016: 19). 

Gökyüzünün çocuklar için anlamını çok iyi gözlemleyen Mevlâna İdris, 

kahramanlarını gökyüzüne baktırmaktan vazgeçmez. Sadece çocukları değil hayvan ve 

bitkileri de gökyüzünde anlamlandırır ve gökyüzüne bakarak düşündürür: 

“Kendine özel geniş adımlarını atarken, dünyada başka kedi yokmuş gibi 

bir hava estiriyordu. Tüyleri her zaman pırıl pırıl, pençeleri her zaman 

sivriydi. Onu hiç uyurken gören olmamıştı. Çünkü kimsenin bilmediği boş 

bir çatı katının, kimsenin görmediği bir köşesinde uyurdu. Uyurken 

gökteki yıldızlara ve önünde uzayıp giden şehre bakmayı severdi. (Zengin, 

2015: 8). 

Hipnozcu Kedi yıldızlara baktığını kimsenin görmesini istemez. Çünkü insanların 

müdahalesinden korkar. Çocuklar galiba bu yüzden daha çok yalnız kaldıklarında 

gökyüzü ile konuşur, yıldızlara isim takar, güneşi ellerine alırlar. Ay dedenin çengelinde 

asılı kalan çocuk hiç korkmaz, güneşi avuçlarına alan çocuğun eli yanmaz. Zira gökyüzü 

ve gökyüzünden yeryüzüne inen her şeyi çocuklar çok sever. Kar, yağmur, güneş, ay, 

bulut ve daha nice hayallerin kahramanları da gökyüzünden çocukları sever. Bu sevginin 

göstergesi olarak yağan kar için gökyüzüne teşekkür eden çocuklar, şehirdekilerin 

kendilerini göremediği bir noktada gökyüzü ile ele ele vererek çocuk olma isteklerini 

yenilerler: 

“Yerler uykudayken gökler uyanıktı. Kediler, çocuklar, babalar ve anneler 

uykudayken gökten ilk kar taneleri sessizce düşmeye başladı yeryüzüne. 

Sonra yüzlercesi, sonra milyonlarcası, yavaş yavaş, yumuşacık uçarak, 

savrularak düştüler, düştüler, düştüler. Sabah pencerelerden bakan 

çocukların gözleri parladı.” (Zengin, 2005: 4). 

Kardan çocuklar, mutluluklarının içinde ömür boyu mahkûm kalmaya razı 

olurken Küçük Süpermen de insanların acılarını dindirebilmek ve insanları mutlu 

edebilmek için önce gökyüzüne bakar. Zira amacının yegâne mekânı gökyüzüdür. 

Gökyüzünde uçabilirse tüm yeryüzünü ve insanları görebilecek ve yardım edebilecektir. 



169 

 

Yardım biraz bahane gibi görünse de hayaller ve gökyüzü birleşince gökyüzünden çıkıp 

gelen bir el her türlü mutsuzluğu yok edecek gibi gelir Küçük Süpermen’e: 

“...dünyayı bu haliyle beğenmeyen bir çocuk gözlerini gökyüzüne çevirip uzun 

uzun baktı ve insanların acılarını dindirme zamanının geldiğini düşündü. Ona asıl gereken 

şey, gökyüzüne doğru bir roket gibi yükselmek değil, havada manevra 

yapabilmekti.”(Zengin, 2016: 7-17). 

Küçük Süpermen gibi çocukların en büyük hayali gökyüzünde uçmaktır. Çocuklar 

uçup bilinmez diyarlara özgürce gidebilmek için durmadan hayal kurarlar. Kendilerinin 

yapabileceklerini yetişkinlerin engellemesini istemezler. Bu yüzden yetişkinlerin 

erişemeyeceği gökyüzüne ulaşabilmek için gece gündüz düşünürler. Hayatının anlamını 

uçmak olarak keşfeden Uçan Eşek gibi kanatlarının olması için çocuklar da rüyalarında 

eşeğe kanat yapan kuşlara yalvarmaktadırlar: 

“Gözlerini ağır ağır gökyüzüne çevirdi. Ve o anda yüzü sevinçle aydınlanıp 

"uçmak!" diye haykırdı. Nihayet bulmuştu hayatının anlamını.”(Zengin,2005: 8). 

Hayatının anlamını gökyüzünde bulur ama Uçan Eşek’in Ay’ı ısırması çocukları çok 

kızdırır. Bu yüzden çocuklar hep bir ağızdan Uçan Eşek’e bağırır: 

“Deniz ve gökyüzü 

Deniz ve gökyüzünü bir kenara koy 

Deniz ve gökyüzü sevgilimizdir 

Ay 

Ayı bir kenara koy 

Ay sevgilimizdir” (Zengin, 2004: 33). 

Tüm bu uyarılardan anlaşılacağı üzere çocuklar için gökyüzü, deniz, ay, yıldızlar 

ve güneş dokunulmaması gereken kavramlardır. Tabii yağmuru da unutmamak gerekir. 

Çocuklar yağmursuz bir dünya düşünebilir mi? Gökyüzünün sonsuz rahmeti, insanların 

ve doğanın can damarı yağmur, yazarın da kaleminden dökülmektedir: 

“Kimi akşamlar yağmur yağardı. O zaman yalnızca yağmurun sesini dinlerdi 

çocuk. Kelimeler hiç yağmurun sesinden daha ilginç olmadı. Çocuk en güzel rüyalarını 

yağmurdan sonra uyurken gördü.” (Zengin, 2016: 9). 



170 

 

Şehrin boğucu trafiğinde trafik polisliği yapan kurbağa da yağmur yağdığı 

zamanlarda görevini daha mutlu icra etmektedir: 

“Yağmurlu günlerde kurbağa minik şemsiyesini açıyormuş. Yağmur 

damlaları şemsiyenin üzerine pıt pıt düştükçe kurbağa sevinçle şarkı 

söylüyormuş.  

La la laa, la la laaa,  

Arabaların biri sağa biri sola... La la laaa…”(Zengin, 2015: 13). 

Trafik Polisi Kurbağa yağmurda bu kadar mutlu iken bırakalım çocuklar da mutlu 

olsun. Yağmur, çamur değsin elbiselerine, ellerine ve yüreklerine. Kirlenmeden geçmesin 

çocukluklarımız. Dışarda kar yağarken, çocukların içine mutluluk yağsın. Bırakalım 

çocuklar ve gökyüzü söylesin yağmur şarkılarını. Ay doğsun, gözyaşı düşmesin 

çocukların hayallerine. Gece, dağların arasından çocuklara baksın ve ay ışığında götürsün 

çocukları hayal ülkesine. 

4.1.3.4 Hayal Gücü 

Yetişkinlerin hayal gücü karşısında her zaman üstünlüğünü koruyan çocukların 

hayal gücü; görebilen, duyumsayabilen yazarlar için de ilham kaynağı olmuştur. 

Yetişkinle çocuk arasındaki fark hayal gücü kavramına da dolaylı olarak sirayet eder. 

Çünkü çocuk Mevlâna İdris’e göre: “Büyük olmayandır, yalanla ve dünyayla 

kirlenmemiş olandır, şaşırandır, saf olandır, yamulmamıştır, içine dünyanın halleri 

kaçmamış, henüz bizim eğri cetvelimizle biçimlenmemiş olandır.” (Emeksiz, 2014: 267). 

İdris, çocukların hayal gücünü eserlerine yansıtmış ve hayal güçlerini korumak, 

canlandırmak ve geliştirmek için hayal unsurlarını kullanmaktan vazgeçmemiştir: 

“Çocuğun gözleri vardı ve gökyüzünde güneş vardı. Bu nedenle çocuk bir 

güneş gözlüğüne sahipti.  Güzel bir gecede gezinirken çocuğun gözleri 

gökyüzündeki aya takıldı. "Benim niçin ay gözlüğüm yok" dedi ve ertesi 

gün hemen bir ay gözlüğü satın almak istedi.” (Zengin, 2016: 7-8). 

Çocuğu merak duygusu ile düşünce ve düş serüvenine çıkarmakta mahir olan 

yazar çocuğa gözlüğünü aratır. Her ne hikmetse modern alış-veriş merkezlerinde her şeyi 

bulmak mümkünken, çocuk aradığı özelliklerde bir gözlük bulamaz. Bu durumda çocuk, 

kendi ay gözlüğünü yapmaya karar verir: 



171 

 

“Ay gözlüğü satılmıyor diye gece ay gözlüğü takmadan dolaşacak değilim ya" 

dedi ve üç gün uğraştıktan sonra kendisine bir ay gözlüğü yaparak gece gezmelerine ay 

gözlüğü ile çıkmaya başladı.”(Zengin, 2016: 9). 

Kendi cetveli ile biçimlenmeye çalışan çocuk her şey için bir gözlük yapmaktan 

vazgeçmez. Çünkü kendi dünyasında öyle mutludur. Bir gün meyve gözlüğü, bir gün 

matematik çalışırken takmak için matematik gözlüğü, müzik gözlüğü, ağaçlara bakmak 

için ağaç gözlüğü derken tam sekiz yüz on üç gözlük yapar. Yanında taşıyabilmek için 

de terziye özel bir gözlük çuvalı diktirir. Ama bu uğraşların sonunda galiba yetişkin olma 

yolunda ilk adımlarını atar ve yorulur. 

Mevlâna İdris, bu hikâyesinde aslında her şeyi gören gözlerin algılayış ve idrak 

etme noktasındaki farklılıklarına değinmiştir. Herkes kendi gözlükleri ile dünyaya bakar, 

algılar, düşünür ve yorumlar. Hangi gözlüğü takarsanız takın görebildikleriniz sadece 

gözlüklerin gösterdiği kadardır: 

“Bir gün… Çocuk müthiş bir gerçeği fark etti: Ay gözlüğünü takmadığı 

zaman ayı göremiyordu. Müzik gözlüğünü takmadığı zaman şarkıyı 

işitmiyordu. “Aman Allah'ım, bana ne olmuş böyle?” dedi. Ve artık yeni 

şeyler görmek, yeni şeyler öğrenmek istemedi.” (Zengin, 2016: 19-23). 

“Çocukluk o büyük gökyüzü çimlerinde koşarken düşüp kanattığımız diz 

kapaklarımızdaki saf yaralarımıza bir selam çakmaktır.” diyen yazar, gerçekten de 

hepimizin çocukluğunda gökyüzü ile beraber hayallerin büyük bir yer tuttuğunun 

farkındadır. Bulutların üstündeki evlerimiz ve oyun alanlarımız vazgeçemediğimiz hayal 

sığınaklarımızdır. Kâh bizi başka diyarlara uçurur kâh yağmurla birlikte gökkuşağının 

altından geçirerek sellerle, Arap kızının camına getirir (Zengin, 2017: 2). 

Arap kızının buğulu camına yüzünü süren çocukluluğumuz, “yağ yağ yağmur 

teknede hamur, ver Allah’ım ver sicim gibi yağmur” nidaları ile gökyüzünü inletirken, 

gökkuşağının altından geçeceği günü kovalamakla uğraşır, durur. Gökyüzüne bakıp 

hayallere dalmayan çocukların tuhaf bulunduğu zamanlarda, Bulut Çocuk da hayallerini 

gökyüzünde aramakla meşgul olan ve uğurböceğinin yardımıyla hayal ettiği dünyaya 

kavuşma arzusunda olan bir çocuktur: 

“Kuşlar geçiyordu, eski zamanlar geçiyordu, bulutlar geçiyordu 

gökyüzünden. Çocuk bulutlara başka bir dikkatle bakıyordu. Çünkü her 

bulut başka bir şeye benziyordu. Bir bulut kuzuya benziyordu. Başka bir 



172 

 

bulut aslana benziyordu. Elinde çanta taşıyan bir leyleğe benziyordu bir 

başka bulut. Çocuk bu ilginç bulutlara bakarken gökyüzünün özgür bir 

hayvanat bahçesi olduğunu düşündü. Çünkü fareye, timsaha, ayıya ve bir 

fok balığına benzeyen bulutlar da geçmişti gökyüzünden. Ama köpeğe 

benzeyen bir bulut, köpeğe o kadar benziyordu ki çocuğa bakıp 

havlamıştı!” (Zengin, 2016: 6). 

Aklından geçenleri işaret parmağına konan uğurböceğinin sayesinde 

gerçekleştiren ve gökkuşağının en güzel renklerini dünyayı güzelleştirmek için yerine 

koyan Bulut Çocuk dileklerini sıralamakta, uğurböceği ise yapmaktadır. Tarlalardan 

bulup ellerimizde dolaştırdığımız uğurböceğinin manisi de hikâyedeki gibi hayallere ve 

isteklere ulaşmak için her çocuğun vazgeçilmezi olmaya devam etmektedir. 

“Uç uç böceğim 

Uç bana gelin getir 

Uç bana uğur getir” 

Üç kere yinelenen bu tekerleme hepimizin çocuk kalbine umutları aşılar, hayalleri 

gökyüzüne yöneltirdi. Hele bir de sayışmaca bitmeden uğurböceğinin uçması tutulan 

dileğin hemen olacağı heyecanı ile koştururdu arkasından çocukları. Hayalleri tren yapar; 

umut, sevinç ve mutlulukla yonca tarlasında koşardı çocukluğumuz. Bir ömür kırmızının 

üstünde siyah benekleri seveceğimiz bir dünyada bulutlara baktıkça birçok hayvanın 

siluetini görmek, hayalleri ile baş başa kalan çocukların sığınağı, bulutlar ise oyun evi 

olmaktadır. Bulutların üzerine konumlandırılan köşkler, mutluluk saatlerinin çikolatalı 

ekmeği gibi tat vermeyi sürdürmektedir. Bulut Çocuk’un da hayalleri aralıksız devam 

etmektedir: 

“Afrika kıtasına benzeyen bir bulut bir süre havada asılı kaldı ve sonra alt 

kısmı yavaşça eriyip dağılmaya başladı. Çocuğa, bulutun dağılan 

kısmından bir zürafa çıkmış gibi geldi. Uğurböceğine bakıp "benim 

gördüğümü sen de görüyor musun?" diye sordu. "Görüyorum tabii, dedi 

uğurböceği. Ama bak, zürafanın başının ucunda küçük bir kuş oluştu" 

(Zengin, 2016: 7). 

Çocukların hayal dünyalarında önemli yer tutan kavramları iyi gözlemleyen 

Mevlâna İdris, Havuç Havuç Havuç adlı hikâyede hayallerin olmazsa olmaz 

mekânlarından olan uzayı fantastik bir kurgu ile kullanmıştır. Günümüzdeki fantastik 

filmlerin çocukların hayal dünyalarına olan etkilerini de hissettiren eser, hayal gücünü 

bilimsel ilerlemelerle süslemiştir. Uzayda koloniler kurmak için uğraşan yetişkinlerin 



173 

 

aksine çocuğun uzaya gitmesindeki amaç çok farklıdır. Hayal dünyasını hayatın 

gerçekleri ile birleştirmek zorunda olan çocuklar gibi uzaya giden bu çocuk da dünyadaki 

açlığı bitirmek için uğraş vermektedir: 

“Bir anne mutfakta öğle yemeğini hazırlıyordu. Oğlu mutfağa girdi ve 

"anne bana bir havuç verir misin, uzaya gideceğim" dedi. Annesi: "Sen 

aklını kaçırmışsın. Al şu havucu ye de aklın başına gelsin" diyerek ona 

büyük bir havuç verdi. 

Çocuk havucu alıp dışarı çıktı. Ata nasıl binilirse öylece havucun üzerine 

bindi. Kısa bir süre sonra da havalanıp gözden kayboldu. Gidiş o gidiş. Bir 

daha görünmedi. On bir yaşındaydı.” (Zengin, 2016: 7-9). 

Yıllarca haber alınamayan çocuk uzayda kendi sebze ve meyvelerini yetiştirir. 

Annesinden aldığı ilk sebze havuç olduğu için mi bilinmez gökyüzünden ilk olarak havuç 

yağdırır. Gökyüzünden yağan havuçlarla da insanları kendinden haberdar eder. Özellikle 

de yetiştirdiklerini dünyada açlığın yaşandığı yerlere gönderir. Çünkü çocukların 

hayalleri bile insanları mutlu etmeye dayanır. Çocuk saf, temiz ve kirlenmemiş 

duygularıyla tohumları yetiştirmeye çalışır: 

“...çocuk bu tohumları uzaydaki boş uydularda yetiştirdi ve zaman zaman 

dünyanın çeşitli yerlerine karpuz, elma, ıspanak, limon, maydanoz, 

patlıcan, muz, salatalık, armut, pırasa, gül, portakal, marul, nergis, 

menekşe, kavun, mantar, çilek gibi şeyler yağdırmaya başladı.” (Zengin, 

2016: 22). 

Gökyüzünden yağan çiçeklerin inanılmaz güzelliğini hayal bile edemeyen 

yetişkinlerin hepsi çiçek yağmurunu görür. Yetişkinler hayallerin gerçekleşebileceğini 

görse de yetişkin gibi davranmaya devam ederler. Nitekim ilk çocuğunun havuçla uzaya 

gidebileceğine inanmayan anne gereken dersi almıştır. Anne diğer çocuğunun sivri 

biberle yeraltına gideceğini duyar duymaz onu sandalyesine bağlar ve acı biberi ağzına 

sürer. Bir yetişkin olarak anne üzerine düşen görevi yapmış gibi görünmektedir. Lakin 

çocuğunun hayallerini yok ettiğinin farkında değildir. Biz yetişkinler acaba hayallerimizi 

öldürünce mi yetişkinliğe ilk adımı atıyoruz? 

Büyüklerin canı sıkılınca 

Hıncını bizden alıyorlar 

Peki 

Bizim canımız sıkılınca 

Ne yapalım söyleyin 

Ne yapalım çocuklar (Zengin, 2017: 78). 



174 

 

Ne yapsın çocuklar, tabii ki bir şeyler yapacaklar. Renklerin ve çizgilerin 

öncülüğünde dünyayı değiştirmek için çok şey yapacaklar. O yüzden çocuklar, 

hayallerinin peşinde koşan Kuşkucu Horoz gibi canlarının sıkılmasına izin 

vermeyecekler. Yoksa birilerine kızmaları an meselesi olur. Hayalleri ile sürekli 

sorgulayan ve eyleme geçen çocuklar dünyaya yön vereceklerdir. Her ne kadar Kuşkucu 

Horoz’un yaptıkları uzaya gitmek için çok farklı bir yol olsa da hayalleri ile yoğurulan 

çocuklar, normal yollarla uzaya gidip hayallerinin peşini bırakmayacaklardır: 

“Kuşkucu Horoz roketin fırlatılacağı şehre vardığında roketin hareketi için 

sadece üç saat kalmıştı. Horoz, roketin parlak metal rengini görünce hiç 

düşünmeden kendisini de aynı renge boyadı. Sonra da ayaklarını tutkalla 

rokete sıkıca yapıştırdı. Böylece, hem kimse tarafından fark edilmemesini 

sağlamış, hem de süper hız yüzünden düşme tehlikesini önlemişti. Horoz 

hazırdı. Roket zaten hazırdı.” (Zengin, 2005: 15). 

Kendini rokete yapıştıran horozu okuyan yetişkinler bile kendi çocukluklarında 

yaptıkları şeyleri hatırlayıp gülümserler. Yetişkin olunca her şeyi daha doğru yaptığımızı 

düşünür ve mantıklı davranmaya özen gösteririz. Oysa farkında olmadığımız şey 

çocukların yaptığı davranışlarda da çocuğa göre bir mantık olduğudur: 

“Uzaya gönderdiğim amcamın oksijen tüpünü boşalttım ve içine domates, peynir, 

zeytin koydum. Aç kalmasın diye ve üstelik ona haber vermedim. Sürpriz olsun diye.” 

(Zengin, 2016: 66). 

Merak duygusuyla yeni keşifler yapmak için can atan çocukların itici gücü 

hayalleridir. Mavi Çocuk da siber kumandayı bu hayalleri sayesinde yapmıştır. Hayal 

etmiş, çalışmış, azim ve sabırla başarıya ulaşmıştır. Yazar da hayallerin arkasından 

gidenleri hep başarılı kılar ki düşüncelerin evreni nitelik kazansın. Mevlâna İdris, 

Sessizlik Torbası adlı hikâyesinde de kelimeleri toplayan bir çocuğun hayal gücünü 

anlatır. Kelimelerle sürekli haşır neşir olan çocuk, her gece onları düşünmeden edemez 

ve sonunda kelimelerdeki harflerin odasında asılı olduğunu fark edince gördüğüne kendi 

bile inanamaz: 

“Böyle bir şey olabilir mi? Böyle bir şey oldu. Çünkü çocuk "anne" dediği 

zaman "anne" kelimesinin de odanın içinde ışıldadığını gördü. Tek tek 

onun da harflerine dokundu. 

Sonra doğal bir şeymiş gibi iki kelime daha denedi ve onları da odanın 

içinde karşısında görünce artık şaşırmaması gerektiğini anladı. Kelimeler 

farklı renklerde, harfler farklı sertlikte ve özellikte idiler. Çocuk, ‘0' 



175 

 

harfinin içinden parmağını sokup, 'K' harfinin sağa doğru uzayan alt 

bacağını tutabiliyor, üstelik bunu yaparken, ‘S’ harfini de hiç düşürmeden 

diğer elinin başparmağında hızla çevirebiliyordu.” (Zengin, 2016: 13). 

Farklı hayallerin kapılarını açmak isteyen yazar, çocuğun harflerle istediği gibi 

oynamasında herhangi bir mahzur görmez. Çünkü çocuk hayalindekiler ile oynar, oyun 

kurar ve sonrasında hayallerini yani kelimeleri kullanır. Benzer bir düşünceyi “ 

Alfabe’den Kaçan Harflerin Macerası” adlı şiirine yansıtan Çiğdem Sezer de Mevlâna 

İdris ile aynı görüşü paylaşır gibidir: 

Canı sıkılan harfler, 

“Hadi oyun oynayalım.” demişler. 

Kaçıp alfabenin içinden 

Yollara dökülmüşler. 

Rüzgârla, karla, suyla, 

Uçuşup durmuşlar dört bir yanda. 

Şair adlı bir çocuk, 

Karışmış aralarına. (2014: 4). 

Harfleri rüzgârda uçurup kaybetmek istemeyen çocuk gibi alfabenin arasına 

karışan şair çocuk da aynı yolun yolcusudur. Okuyan, düşünen ve hayal eden çocukların 

düşünce ülkesinde ortak buluşma alanları nitelikleridir. İşte bu niteliklere sahip olan bir 

başka hayalperest çocuk grubu da her gün girip çıkmak zorunda oldukları okuldan 

ayrılırken ilginç bir şeyle karşılaşırlar. Okulun ilginç olmadığı kesin olmakla beraber 

gözlerini ovuşturan çocukların gördükleri şey gerçektir. Afrika’da olması gereken 

kocaman bir fil okul duvarının yanında durmaktadır. Duvarın dibinde bekleyen fil, 

çocukları da yanına çağırmaktadır. Gözlerine ve kulaklarına inanamayan çocuklar 

yetişkinler tarafından oluşturulan korkularını yenerek aslında çok sevimli olan filin 

yanına giderler. Biraz konuştuktan sonra fil hortumundan çocuklara gazoz fışkırtır. Tabii 

böyle bir mutluluğa hasret kalan çocuklar karınları şişene kadar gazoz içmekle kalmayıp 

bir güzel de gazoz banyosu yaparlar. Ertesi gün daha hazırlıklı olmak için yanlarına 

kocaman şişeler alırlar. Derslerin bitmesini her günkünden daha çok arzulayan çocuklar 

zilin çalması ile filin beklediği duvarın yanında sıraya geçerler: 

“Fil Hanım yine sakindi. "Sıraya girin, getirin şişelerinizi” dedi. Çocuklar 

sıraya girdiler. İlk sıradaki çocuk şişesini filin hortumuna uzattı ve fil, boş 

şişeyi göz açıp kapayıncaya kadar dolduruverdi. Ama gazozla değil! 

Bugün filin hortumundan gazoz yerine sütlü kahve fışkırıyordu.” (Zengin, 

2015: 18). 



176 

 

Çocukların sevincine diyecek yokken filin annesi sahneye çıkar ve hayaller bir 

yetişkinin gelmesi ile başka bir bahara kalır. Çocukların hayallerini bir başka bahara 

bırakan yetişkinler, çocukları modern dünyanın yetişilmesi imkânsız gidişatına da ortak 

ederler. Yetişkinler onları çocukluklarından uzaklaştırıp yetişkin gibi yaşamaya ve 

davranmaya zorlar. Çocukların yetişmek zorunda oldukları o kadar çok şey vardır ki 

hepimizin bir yerlere yetişmek zorunda olduğu günümüz dünyasında çocuklar da telaş 

içindedir. Bu telaşın en büyük paydasını da hiç kuşkusuz okul telaşı oluşturmaktadır. Bu 

telaş mıdır çocukları hayal etmekten yoksun hale getiren, yoksa Sarı Telefon 

Sokağı’ndaki servisler mi? Bu ve daha pek çok soru yetişkinleri ve Mevlâna İdris’i 

düşündürürken, okula geç kalan çocuğun bulduğu çözüm yolu ise okula yetişme telaşına 

ve çocukların monotonlaşan modern hayatlarına uymamaktadır: 

“Çocuk uyandığında saate bakınca her zaman olduğu gibi otobüsü 

kaçırmış olduğunu gördü. Alışmıştı buna. Giyindi ve çantasını alıp evden 

çıkmak için kapıyı açtı ama hemen kapattı! Sonra yeniden açtı ve bir çığlık 

atıp yine kapattı. Üçüncü defa açılışında ne olursa olsun kapatmamaya 

karar verdi ve kapının önünde duran timsaha büyük bir korku ile baktı. 

Yanılmıyordu. Bu oydu. Az önce rüyasında gördüğü timsahtı bu. Üstelik 

rüyadaki gibi göz kırpıp gülümsüyordu. İyi ama rüyasından nasıl çıkıp 

gelmişti?” (Zengin, 2016: 10). 

Artık okula geç kalmayan çocuğun mutluluğunun tarifi yoktur. Rüyasındaki 

hayvanların yardım eli onu muzdarip olduğu bu elim hadiseden kurtarmıştır ama başka 

çocukların hayallerinin elinden alınmasına engel olamamıştır. Öyle ki okuldan ve 

devamında gelen ödevlerden kurtulup hayal sandallarına binmek isteyen çocuklar Filozof 

Köpek gibi ansiklopediyi kafalarına vurmak istemektedirler: 

“Gerçek bütün açıklığıyla ortadaydı. Çocuk ansiklopediyi hızla köpeğin 

kafasına indirince, ansiklopedideki bütün bilgiler, bütün yazılar olduğu 

gibi köpeğin kafasına geçmişti. Köpek de gecenin bu saatinde kafasına 

ansızın dolan bu bilgiler sebebiyle bilgin olmuştu. Bunda şaşılacak bir şey 

yoktu.” (Zengin, 2005: 11). 

Günümüz çocuklarının hayalleri bile modern yaşama göre şekillenmektedir. Her 

şeyin hızlı ve tam olmasını isteyen çocuklar bu yüzden Filozof Köpek’ten yardım 

istemektedirler. Bununla beraber günümüz çocuklarının hayal dünyalarındaki değişim 

teknolojik gelişmelerle de paralellik göstermektedir. İzledikleri film, çizgi film, dizi gibi 

unsurlar hayallerini de etkilemektedir. Günümüzde müthiş bir hızla ilerleyen teknoloji, 

sanal kültür ikliminde en çok çocukları etkisi altına almakta ve hayalleri de 



177 

 

sanallaştırmaktadır. Küçük Süpermen adlı hikâye bu durumun dikkat çeken 

örneklerindendir. Süpermen olmak için inanılmaz bir uğraş veren çocuğun başından 

geçenleri anlatan eser, hayallerin bile satın alındığına dair çarpıcı dersler içerir. 

Şekillendirilmek istenen zihinler, duvarlarını çocukların yıkmaya gücünün yetmediği 

yönlendirici bir sanal dünya ve sonunda gerçek Süpermen’le gökyüzünde karşılaşıp 

dondurma yemeye giden çocuğun mutluluğu, dünyaya hâkim olan teknolojinin 

göstergeleridir: 

"Hey", dedi Büyük Süpermen. "Dalıp gittin. Seninle yapacak bir sürü işimiz var. 

Ama önce gidip dondurma yiyelim. Haydi, kıpırda bakalım." 

Ve iki Süpermen el ele tutuşarak hızla dondurmacıya doğru uçup gözlerden 

kayboldular.” (Zengin, 2016: 23). 

Sürekli teknolojik aletlerle vakit geçiren bu yüzyılın çocukları hayal güçlerini 

geliştiren faaliyetlerin yerine zihinlerini kiralayan faaliyetlerle meşgul olmaktadırlar. 

Kitap okumak yerine televizyon izleyen, ormanda oyun oynamak yerine bilgisayarda 

oyun oynayan çocuklar hayallerini bir bir öldürmekte ve yetişkinlerin işini 

kolaylaştırmaktadırlar. Bu durumu özetleyen çocuk ise hayali çok güzel tanımlamaktadır: 

“Ben ne zaman hayal kursam annem babam bana kızıyor ve beni 

hayalcilikle suçluyorlar. Oysa hayalci olsam ne olur, olmasam ne olur? 

Hayal kuruyorum ama derslerimde çok başarılıyım. Sözü uzatmadan 

hayalimi söyleyeyim; Annem ve babam ben hayal kuruyorum diye bana 

kızmasınlar. Hatta hiç kimse, hiç kimseye hayal kuruyor diye yan gözle 

bakmasın. Unutmayalım, hayaller, gerçeğin kimi zaman girişi kimi zaman 

da çıkış kapısıdır.” (Zengin, 2016: 35). 

“...bir çocuğun yedi kurbağanın dilini birbirine bağlayarak, bir kaplumbağanın 

peşi sıra şarkı söyleyerek gitmesi.” herkese garip görünürken bir çocuğun günün yarısını 

okulda yarısını da televizyon ve bilgisayar başında geçirmesi garip görünmemektedir 

(Zengin, 2016: 9). Bu garipliğe bir yenisini daha ekleyen hayalperest çocuk da hem 

çocuklara kitap okutmanın yolunu arar hem de entelektüel hayata bir gönderme de 

bulunur: 

“Bu hayalim gerçekleşirse herkes kitap okuyabilecektir. Kendisini zorla 

okutan kitap adını verdiğim bu hayale göre, herhangi bir kitap kendisini 

kimin okumasını istiyorsa onun yanına gidecek; önce sözlü olarak 

kendisini okumasını isteyecek, bu isteği uygulamaması halinde kitabın 

içinden çıkan küçük bir sopacık hafif darbelerle pataküt yapacaktır. 



178 

 

Sanıyorum bu hayalim entelektüel hayatımıza yeni boyutlar getirecek olan 

bir hayaldir. Kendimi tebrik ediyorum.” (Zengin, 2016: 33). 

Bu çocuğun kendisini tebrik etmesindense yetişkinlerin çocuğu tebrik etmesi 

gerekmez mi? Bu çocuk ya da Behram ya da Zeynep ya da bir başka çocuk kanayan 

yaralara hayalleri ile tuz basmaya devam ederler. Buna rağmen çocukların görerek 

öğrenme yetileri ile birleşen zaman makinesi tutkusu yazarın eserlerinde de karşımıza 

çıkar. Zamanda durmadan geriye giden Behram, çocukların hayallerinin gözü ve kulağı 

olmaktadır. Merak ve öğrenme isteklerini kendilerinin keşifleri ile taçlandırmak isteyen 

hayalci çocukların en büyük hayallerinden biri de-zaman makinesi bahane- Fatih Sultan 

Mehmet’i yaşayarak anlamaktır: 

“Yürüdü Behram. Geriye doğru gidiyordu. Biraz ilerleyince Fatih Sultan 

Mehmet'i gördü. İstanbul’u almış şehre giriyordu. Bir süre onunla yürüdü 

Behram. Ayasofya'da namaz kıldıktan sonra Behram Fatih'e sordu: "Mutlu 

musunuz? "Evet," dedi Fatih. "Sen değil misin?" "Bilmiyorum" dedi 

Behram, "hayatımda hiç şehir almadım ve babam ekmek bekliyor." 

Yürüdü Behram. Bizanslı kızların Fatih'e attığı çiçekler yollardaydı ve 

henüz kurumamıştı. Biraz daha yürüyünce Fatih’in İstanbul’u almak için 

hazırlıklar yaptığını gördü. Fatih'e yaklaşarak “İstanbul’u alacaksınız" 

dedi. "Seninle daha önce karşılaştık mı?" dedi. Fatih. "Evet" dedi 

Behram.” (Zengin, 2016: 18). 

Dokuz Düğmeli Adam adlı eserde zamanda yolculuk yapan çocuklar engin 

denizlere yelken açarken hayalleri de hiçbir engele takılmaz. Takılmaz çünkü onları 

engelleyecek tek şey çocukların zihinleridir. Zihinleri ipotek altına alınmaya çalışılan 

günümüz çocukları ise hayallerin kıyısında durmaktan bile mutludurlar. Kıyıdan 

seyrettikleri hayallerin içine girdiklerinde yaşadıkları mutlulukları şehrin parklarında bile 

olsa hissederler. Çünkü çocuklar hayalleri ile yaşarlar: 

“Adam bir süre parkta oynayan çocukları izledi. Sonra ağır ağır tişörtünün 

en üst düğmesini çözdü. Düğme çözülür çözülmez, parkta garip bir 

hareketlenme oldu ve ortaya çocukların şaşkın bakışları arasında atlar 

çıktı! Çok güzel atlardı bunlar. Sonra üzerlerine binmeye ve parkta oraya 

buraya koşturmaya başlayınca daha da güzelleştiler ve keyifli keyifli 

kişnemeye başladılar.” (Zengin, 2004: 6). 

Yetişkinler için parklar en iyi oyun oynama yeri gibi görünse de çocuklar için 

durumun hiç de öyle olmadığı aşikârdır. Parklarda canlı atlara binmek isteyen çocukların 

mutluluğu ile lunaparklardaki kumandalı atlara binen çocukların mutluluğunun aynı 



179 

 

olduğundan söz etmek mümkün müdür? Dokuz Düğmeli Adam’ın atlarına binen çocuklar 

şehir parkını çok değiştirirler. Özgürlüklerinin tadını hayallerinin gerçek olması ile 

yaşayan çocukların mutluluğunu tarif etmeye kelimeler yetmez. Dokuz Düğmeli 

Adam’ın açtığı her bir düğme farklı bir hayalin gerçeğe dönüşmesini sağlar. Kar yağar 

şehrin donuk parkına ve müzik eşliğinde kar bin bir şekille çocukların ellerinde hayat 

bulur. Çocuklar için çok sevdikleri anne yemeklerini midelerine indirirken kocaman bir 

denizin, parkın orta yerine gelmesi hiç de garip değildir: 

“Ve çocuklar bu muhteşem denizde yüzmeye, birbirlerine su sıçratmaya başladı. 

Balık tutanlar bile oldu parktaki bu mavi denizde.” (Zengin, 2004: 14). 

Islak elbiselerle özgürce dolaşan çocukların omuzlarına konan kuşların güzelliği 

büyülerken gökyüzünden yağan çiçekleri yakalama oyunu, kaybettikleri yakınlarının 

yanlarına gelmesi, çocukları sevincin doruk noktalarına ulaştırır. Aslında tüm bu 

yaşananlar çok da uçuk kaçık olaylar değildir. Sadece çocukların yaşama dair 

hayalleridir. Aslında hayaller onların arayıp da bulamadıkları değildir, yetişkinlerin yok 

ettiğidir. Zira parkın bekçisinin çaldığı düdükle çocuklar gerçek hayata dönmek zorunda 

kalır. Kapanan düğmelerle tadı damaklarında kalan mutlulukların ve hayallerin 

arkasından öylece bakakalırken şehrin parkları da hayalleri gibi kaybolur. 

4.1.3.5 Kitle İletişim Araçları 

Kitle iletişim araçları gelişen teknolojinin getirdiği yeniliklerdir. Dijital çağ artık 

hayatın bir gerçeğidir. İşte, evde, okulda, sokakta kısacası her yerde aktif olarak 

kullanılmaktadır. Bütün bu gelişmeler teknolojiye, iletişimin tanımını yeniden yapma 

hakkını vermektedir. Bir tuşun ucunda olan iletişim, neredeyse tüm duyulara hitap 

etmekte ve birçok aracı ve kaynağı bir arda tutmaktadır. Akıllı cep telefonları ile çok daha 

farklı bir boyut kazanan iletişimin ilerleme hızına artık insanlar yetişememektedir. 

Aslında bu hıza yetişmeye çalışan en önemli yaş grubunu gençlik ve çocukluk çağı 

oluşturmaktadır. Televizyon, bilgisayar, cep telefonu, laptop, Ipad, elektronik posta, 

whatsapp, facebook, ınstagram, snapchat ve daha onlarca yenilik iletişim kavramına dahil 

edilmektedir. Tüm bunlara bağlı olarak iletişim becerileri de değişim ve gelişim 

göstermektedir. “İşitsel ve görsel duyular görevde iken aynı anda bilgiye ulaşma ve 

yönetme-dokunma ile kısa sürede” gerçekleşen iletişim, internet bağlantısına mahkûm 



180 

 

kalmaktadır. Bu da internet bağlantısı olmayınca hiçbir iletişim becerisi kalmayan 

nesillerin yetişmesine ortam hazırlamaktadır. (Kaya, 2014: 324-325). 

Kitle iletişim araçlarının inanılmaz bir hızla ilerlemesi, medyaya erişimin 

kolaylaşması bilgi ve iletişim teknolojilerini sıklıkla kullanan çocukların yetişkinler gibi 

davranmasına sebep olmaktadır. Hatta yetişkin ve çocuk kavramları bazı araştırmacılar 

tarafından yeniden tanımlanmaya ve günümüzün koşullarına göre gözden geçirilmeye 

çalışılmaktadır. Bu ihtiyacın doğmasının temel nedeni çocukların yoğun olarak 

kullanmaya başladıkları kitle iletişim araçlarıdır. “Ekonomik dünyanın kazanç kapıları” 

çocukları büyük bir sermaye olarak görmekte ve kitle iletişim araçları ile yaşamanın şart 

olduğu düşüncesini topluma yerleştirmeye çalışmaktadır. Son otuz yıl içerisinde bunda 

başarılı olan küresel medya dünyası “çocuk(luk) ve yetişkin(lik) kategorilerini iç içe” 

geçirmektedir. (İnal, 2007: 32). 

Yaşanan tüm bu teknolojik gelişmelerin farkında olan ve kitle iletişim araçlarının 

yaygın kullanımına dikkat çeken Mevlâna İdris, çocukları içinde yaşadıkları çağın 

gereklerine uygun olarak yetiştirme düşüncesindedir. Ama bilinçli kullanıcılar olarak 

yetiştirmeyi düşündüğü çocuk okurlarını mazi ile ati arasında sürekli gezdirmektedir. 

Hikâyelerindeki kahramanlar kâh bilişim uzmanı kâh televizyonu ortadan kaldıran süper 

güç olmaktadırlar. Mavi Çocuk adlı eseri de bu yaklaşımın izlerini taşır: 

“Elektronik zamanların baş döndürücü ayrıntılarını ve artık uzaya taşan 

bilişim ve iletişim sistemlerini araştırıp çözümlemişti. Uzayıp giden 

yolları vardı insanlığın. Mesafeleri yok eden bilgisayarları, televizyonları, 

cep telefonları, bir düğmeye dokununca açılan veya kapanan elektronik 

sistemleri vardı.” (Zengin, 2016: 6-9). 

Tüm bu teknolojilerden başka Mavi Çocuk’ un sahip olduğu daha pek çok şey 

vardır. O, üstün zekâsı ile teknolojiyi birleştirmek ve yeni bir dünya elde etmek ister. 

Bunun için de insanların duygu ve davranışlarına etki etmesi gerektiğini bilir. Sürekli 

çalışan çocuk, laboratuvarından çıkar ve düşüncelerini gerçekleştirebilmenin yolunu 

bulmak için gözlemler yapmaya başlar. Gözlemleri sonucunda: 

“Görmüştü ki artık insanlar yapmaktan çok seyrediyordu. Her evde 

televizyon vardı. Herkesin televizyona ayıracak biraz zamanı vardı. 

Televizyonlar hızlıydı. Her üç saniyede görüntüler değişiyordu. 

Televizyonlar hızlıydı. Yüzlerce değişik kanal vardı. Televizyonlar 

hızlıydı. İnsanlar ekranda gördükleri her türlü duruma zamanla alışıyordu. 

Bir çizgi film ile bir caz konseri, bir haber programı ile bir komedi filmi 



181 

 

aynı kayıtsızlık veya dikkatte izlenebiliyor, bir futbol maçı ile bir naklen 

savaş görüntüsü benzer bir heyecanla algılanabiliyordu. Biraz içecek, biraz 

patlamış mısır, biraz rahat koltuk... Sonrası herkesin gözkapakları 

kapanıyor, herkes uyuyordu.” (Zengin, 2016: 11). 

Dünyada hiçbir olumsuzluk olmuyormuş gibi yaşayan insanların duyarsızlığını 

anlamlandıramayan Mavi Çocuk işine devam etmeye karar verir. Bunlardan başka daha 

birçok gözlem yapan ve topladığı verileri sistematize eden çocuk, çok ilginç sonuçlara 

ulaşır. Ama bu ilginçlik kahramanın düşündüğünü yapması için ona eşsiz bir fikir verir: 

“Herkeste bir kumanda vardı. Zap oraya zap buraya. Herkes kanal kanal geziyor, 

bazı kanallarda on saniye, bazı kanallarda bir saat harcıyorlardı. Yorulup uyuyuncaya 

kadar kumandayı ellerinden bırakmıyorlardı.” (Zengin, 2016: 12). 

Dünyayı daha yaşanılabilir bir hâle getirmek için uğraşan Mavi Çocuk, aslında 

yazarın kitle iletişim araçlarından veryansın etmesinin bir sonucu olarak yorumlanabilir. 

Buradan ulaşılan sonuç ise herkesin elinde bir kumanda olduğu ve hayatlarını yöneten bu 

kumandaların çokluğudur. Tüm bunları değiştirmek isteyen yazar, çok ilginçtir, yine 

teknolojiden faydalanarak yaptığı siber kumanda ile düşüncelerini gerçekleştirmektedir. 

Tüm bu yaşananların amacı, taze zihinleri geleneksel kültürümüzle yoğurmaya çalışırken 

gelecek için de bilinçli bir şekilde hareket etmeye çağırmaktır. Nitekim bu kadar teknoloji 

bağımlısı bir toplum betimlemesinden sonra sunulan masal dinleyen çocukların mutluluk 

tablosuna diyecek yoktur: “Üçüncü gece tilkinin masalını dinleyenlerin arasına 

çocukların anne ve babası da katılmıştı.” (Zengin, 2005: 16). 

Kültürel ögeleri aktarmakla yükümlü olan çocuk edebiyatçıları bir anlamda mâzi 

ile ati arasındaki köprüyü onarma gereği duymaktadırlar. Bunun için birçok sorunla baş 

etmeleri gerekmektedir. Bu sorunların en başında hitap ettikleri yaş gruplarının kitap 

yerine başka iletişim araçlarına bilinçsizce yönelmeleri gelmektedir. Yarım yüzyıldır 

hayatımızda olan televizyon bunun baş sorumlusu gibi gösterilse de çoğu toplumsal sorun 

bir tek unsur ile açıklanamamaktadır. Birbirini etkileyen kavramlardaki ortak sorun 

bileşenleri günümüzdeki medya çılgınlığını ortaya çıkarmaktadır.  Televizyonla başlayan 

bu süreç, aile ve toplumdaki değişimlerle beraber bu günkü durumuna gelmiştir. Zira 

çocukların kitap okumaması ile ilgili olarak M. Ruhi Şirin, şu tespitleri yapmaktadır: 

“Görsel-işitsel araçlardaki gelişmenin,  bilişim teknolojilerinin 

yaygınlaşmasının kitaba karşı ciddi rekabeti her geçen gün daha da 

körüklediği herkes tarafından biliniyor. Kitap da bir iletişim aracıdır, 



182 

 

televizyon da. Kitap bir iletişim aracıdır ama yalnızca bir kitaptır. 

Televizyon ise televizyondan ve ışık kaynağından öte bir şeydir.”(Şirin, 

1998: 158). 

İçine dünyaları sığdıran ve insanlar için çok cazip olan televizyon gerçekten de 

sadece bir makine değildir. Bireylerin dolayısıyla toplumların zihinlerine, yaşamlarına ve 

dünyaya bakışlarına etki eden, insanları yönlendiren ve yönetmek isteyen minyatür bir 

mankurtlaştırma aracıdır, denilebilir. Televizyonun tahtını cep telefonları ve tabletler 

sallasa da evdeki yerinden ve ailedeki birey statüsünden televizyonu hiçbir güç uzak 

tutamamıştır. Ama Mevlâna İdris’in eserlerinde televizyon ve telefonlara karşı bilinçli 

birer kullanıcı olan ve yanlış bir şey görünce müdahale eden çocukların sayısı 

azımsanamayacak kadar çoktur. Dünyadaki tatsızlıkları tuz ile tatlandıran sonbahar saçlı 

Esra, babasının “Telefonunun üzerine tuz serpiyordu.” Muhtemelen Esra’dan çok 

telefonla ilgilenen babası bunu hak etmişti. Günümüz çocuklarının yakındığı şeylerden 

bir tanesi de anne ve babalarının akıllı telefonlarla çok vakit geçirmesidir. Çocuklar oyun 

oynamak yerine sosyal medyayı tercih eden ebeveynlerine, kızmaktadırlar. Bunun için 

hayallerinde bile bu kitle iletişim araçlarına yer vermezler (Zengin, 2016: 13): 

“Benim hayalim gerçekleşsin on milyar borcum olsun. Şimdi sıkı durun, 

hayalimi anlatıyorum. Kocaman bir bahçe içinde kocaman bir evim 

olacak. Bahçede her türlü meyve ağacı ve her cinsten sebze yetişecek. 

Kışın yakmak için bol bol odunum, yazın yemek için bol bol karpuzum 

olacak. İstediğim her türlü kitap, kocaman evimin kocaman 

kütüphanesinde bulunacak. Evde ceryan olmayacak, televizyon 

olmayacak ve bir ton mum olacak. Sonra ben ülkenin bütün güzel 

hayalcilerini o kocaman bahçesi olan eve misafir edeceğim. Mumları 

yakacağım. Her gece bir hayalcinin hayalini dinleyeceğiz. Hava soğuksa 

içerde sıcaksa bahçede oturacağız. Hayal bitince herkes kendisi için 

hazırlanan yatağa uzanıp mışıl mışıl uyumaya başlayacak.” (Zengin, 2016: 

20). 

Yazarın bu ve benzer hayallere sahip çocukları umulur ki artar. Televizyon 

başında uyuyup kalan anne ve babalarını model alan çocuklar, ‘aptal kutusu’ nun 

hayallerini yok etmesine izin vermemelidir. Bunun için de toplumun her kesiminden 

insan üzerine düşen görevi yapmalıdır. Çocukları kitap okumaya yönlendiren yazar, 

çocuklara faydalı televizyonu da şöyle anlatmaktadır: 

“Herkes televizyon karşısında uzun zamanlar kaybediyor. Bence televizyonlarda 

yenilik yapılmalı. Bir adam uzun uzun televizyon izlerken birden televizyondan şöyle bir 

ses duymalı: “Hişşt uyuşma! Haydi bakalım doğru kitap okumaya!” (Zengin, 2016: 50). 



183 

 

Fayda-zarar ilişkisi içerinde kitle iletişim araçlarını eserlerinde konu edinen 

Mevlâna İdris, aslında bu iletişim araçlarının kendi kendilerine herhangi bir şey 

yapmadığını anlatmak ve çocuklara bunu göstermek ister. Kendi iç denetimini 

oluşturamayan bireylerin bilinçsizce kullandıkları bu araçlar suçlu değildir. Bu yüzden de 

kitle iletişim araçlarını yok etmek çözüm değildir. İnsanları bilinçlendirmek ve oto 

kontrol mekanizmalarını harekete geçirmek iyi bir çözüm gibi görünmektedir. Nitekim 

bilgisayar ya da diğer araçların, çocukların eğitimine ve gelişimine olumlu etkiler yaptığı 

artık gözle görülmektedir. Her ne kadar mahallenin zengin çocuğu en akıllı köpeğin 

kendisinde olması için uğraşırken bilgisayarı tercih etse de, bilgisayar yanlış kullanımdan 

dolayı kendisinden istenileni yapamamıştır: 

“Çocuk, babasından dünyanın en süper bilgisayarını isteyince babası hiç 

düşünmeden bu bilgisayarı satın aldı. Çocuk daha sonra dünyanın en iyi 

bilgisayar uzmanlarını eve getirtip dünyanın bütün bilgilerini süper 

bilgisayara yüklemelerini istedi. Bilgisayar uzmanları aylarca uğraştılar ve 

çocuğa her şeyin tamam olduğunu söylediler. Dünyanın bütün bilgilerini 

süper bilgisayara yüklemişlerdi. Ve artık süper bilgisayar çocuğun 

kullanımına hazırdı.” (Zengin, 2005: 16-18). 

Bilgisayarında dünyanın bütün bilgileri yüklü olan çocuk, köpeğin kafasına 

vurunca tüm bilgilerin bilgisayardan köpeğin kafasına geçeceğini düşünmüştür. Ama 

hesap edemediği şeyler de vardır. Analiz yeteneğini kaybeden nesillere gönderme yapan 

yazar, köpeğin ölümü ile minik hayranlarını yasa boğsa da mesaj ilgili yerlere iletilmiştir. 

Çocukların bazı çıkarımları yapamamasından şikâyetçi olan yazar, aslında bu konuda 

onların suçunun olmadığını düşünmektedir. Yazar, modernleşme süreci içinde çocukların 

da modern bir meta olarak görülmesinden şikâyet etmektedir. Özellikle medya aracılığı 

ile kullanılan çocukluğun yok edilmesine karşı durmaktadır. Nitekim uzaya giden çocuk, 

habercilerin tüm ısrarlarına rağmen dünya ile iletişim kurmak istemez. Kendi doğru 

bildiği işi yaparak uzayda yaşamaya devam eden çocuğun ailesini rahat bırakmayan 

haberciler, çocuğu ikna etmenin yolunu öyle ya da böyle bulurlar: 

“Ertesi gün gazetelerin birinci sayfasında çocuğun resminden ve 

konuşmasından başka bir haber yoktu. Bu arada çocuğun anne ve 

babasının kim olduğunun öğrenilmesi üzerine çocuğun dünyadaki evi de 

gazete ve televizyoncularla dolup taşmıştı. Dünyanın bütün 

televizyonlarında uzaydaki çocuğun görüntüsü belirdi. İki milyardan fazla 

insan izliyordu çocuğu.” (Zengin, 2016: 15-17). 



184 

 

Maalesef günümüzdeki habercilerin tutum ve davranışları ayrı bir bilimsel 

incelemeyi gerektirmektedir. Her şeyi öğrenmeye ve bunu haber olarak satmaya uğraşan 

bir zihniyetle karşı karşıya yaşamak, kişilerin özel hayatlarının ve mahremiyetlerinin yok 

olmasına zemin hazırlamaktadır. Para Dağıtan Adam hikâyesinde Siyah Kaşkollü Adam 

da herkese para dağıtmaya başlayınca uzaydaki çocukla aynı kadere maruz kalmakta ve 

dünyanın bütün kanallarına paraları ile el sallamaktadır: 

“Olayı haber alan gazeteciler ve televizyoncular hemen iki katlı evin 

bulunduğu meydana gelmişler, fakat siyah kaşkollü adam büyük bir 

sükûnetle "yazıyor ve söylüyorsunuz, yazıyor ve söylüyorsunuz. Her şey 

geçip gidiyor. Gözümüzün önünden büyük bir hayat akıyor ve sizin tutup 

bana sorduğunuz soruya bakın. Bu önemli değil ki..." diyerek gazetecilere 

ve televizyonculara da büyük paralar vermişti. Doğal olarak onlar da yeteri 

kadar yorucu bir meslek olan gazeteciliği, televizyonculuğu bırakarak 

evlerine dönmüşlerdi.” (Zengin, 2004: 14). 

Para Dağıtan Adam, tüm dünya televizyonlarında haber konusu olmakla kalmayıp 

dünyanın en çok izlenen kişisi olmuştur. Günümüzde çok izlenmek ve çok takip edilmek 

önemlidir ama Para Dağıtan Adam’ın siyah kaşkolünün anlam ağırlığı ile para dağıtması 

daha da önemli bir olaydır. Para ve karşılıksız dağıtmak bu yüzyılda bir araya gelmesi 

mümkün olmayan kelimelerdir. Ama her ne olursa olsun, gazetecilere çok para vererek 

onların çalışma hayatından çekilmesini sağlayan Para Dağıtan Adam iyi bir şey yapmıştır. 

Çünkü haberciler olmayınca televizyonlar da içi boş birer nesneye dönüşür. Yetişkinleri 

bilemeyiz ama çocuklar televizyon ışığında Kuş Adam’ı okurken çok mutludurlar. 

Hayatının anlamını sorgulayan Kuş Adam da yaşamında neyi değiştirmesi 

gerektiğini uzun uzun düşünmektedir. Hayatından çok bunalan bir yetişkin olarak her gün 

aynı şeyleri yapmaktan sıkılmaktadır. Uyumak, işe gitmek ve “televizyon seyretmek de 

böyleydi, her gün.” Kuş Adam, yaşamlar kişilerin kendi tercihleri miydi, diye düşünürken 

kuş olmaya ve kuşlar gibi özgür olmaya karar verir. Sonrasında televizyonu ve teknolojik 

yaşamı bırakarak asıl mutluluğun peşinden koşar (Zengin, 2004: 6). 

Kuş Adam verdiği kararı uygulamak için harekete geçer. Ama dünyanın geri 

kalanının ne yaptığını bilmek istemez. Kararından vazgeçmemek için hızlı davranmalıdır. 

Çünkü hız artık yaşamı kontrol eden bir kavram hâline gelmiştir. Teknolojinin gelişimi 

ile hayatları mankurtlaştıran kitle iletişim araçlarının hayatımıza ve en önemlisi çocukluk 

kavramına olan etkisini eleştirel bir süzgeçte damıtmaya çalışan Mevlâna İdris, şimdiki 



185 

 

çocukluğun nereye gittiğini anlamaya çalışırken, doğrularını dile getirmekten de 

vazgeçmez: 

“Özetle teknoloji, insanın kendine ait gündemini ortadan kaldırarak, 

İnsanlara kendi gündemini dayatır. Teknolojinin dayattığı gündem ise 

telaş, hızlılık, gürültü, stres ve duyarsızlıktır. Son aşamada teknoloji 

hepimizi sisteme uygun çalışan bir makine yapmak istiyor. Hislenmeyen, 

gül kokmayan bir makine.” (Zengin, 2004: 20). 

4.1.3.6 Küresel Isınma 

Doğanın yok edilmesi ile başlayan süreç günümüzde maalesef çok büyük 

değişimlerin yaşanmasına yol açmaktadır. Doğal dengenin bozulması doğanın intikamına 

sebep olmaktadır. İnsanların sebep olduğu doğa yıkımı bu yüzyılda bizi ve gelecek 

nesillerimizi yepyeni bir kavramla tanıştırmıştır: Küresel ısınma. Her ne kadar hatırlamak 

istemesek de her gün hatta her dakika karşımıza çıkan bu kelimenin nedeni de insanlardır. 

En basit tanımı ile küresel ısınma; atmosfere yayılan, sera etkisi yaratan gazların 

yer kabuğunu ve denizleri daha çok ısıtmasıdır. Sera gazlarının etkisi ile ozon tabasında 

meydana gelen değişimlerin bir sonucu olarak, Dünya’yı Güneş’in zararlı ışınlarından 

korumak görevini bu tabaka yerine getiremez. Sera gazlarının fazla olmasının sebebi tabii 

ki insanlardır. Fosil yakıtlarının fazlalığı, ormanların yok olması ve daha başka tahribatlar 

atmosfere ulaşan zehirli gaz miktarını arttırmaktadır. Bu artış da atmosferde zarara sebep 

olurken doğal işleyişi bozmaktadır. Bütün bunların sonucunda ise Güneş, Dünya’mızı 

daha çok ısıtmakta ve doğa olaylarının değişmesine sebep olmaktadır. Özellikle 

buzullardaki erime iklim değişikliklerinin en önemli sebebi olarak gösterilmektedir. 

Okyanus seviyelerindeki artış ise geri dönülemez zararlara yol açarken tüm canlılar bu 

durumdan etkilenmektedir. Başta hayvanlar olmak üzere bitkiler ve insanlar da yaşanan 

iklim değişikliklerinden zarar görmektedir. Bu yüzden olsa gerek küçük yürekler de 

sonbaharın ve diğer mevsimlerin varlığına inanmakta güçlük çeker: 

“Sonbahar bizim mahalleye gelmez sanıyordum; çünkü sonbahar sararan 

yapraklar, solan çiçekler demekti. Mahallemizde tek bir ağaç olmadığına 

göre sonbahar bizim mahalleye uğramaz, diyordum. Parkın kapısından 

girdiğimde büyülendim sanki. Nefesimi tuttum, o olağanüstü güzelliği 

doya doya seyrettim. Sihirli bir değnek ağaçların yapraklarının yeşilini 

sarıya, bordoya, kırmızıya çevirmişti. Çantamı yere koydum. Önümdeki 

yaşlı çınara sevgiyle sarıldım. “İşte!” diye bağırdım. “Bu gerçek bir 

sonbahar!”(Ak, 2017: 46) 



186 

 

Sevim Ak’ın, “Babamın Gözleri Kedi Gözleri” adlı eserinde anlattığı bu olayın 

yaşanması için yakında gerçekten bir sihirli değneğe ihtiyaç olacaktır. İnsanlar bu hızla 

doğayı yok etmeye devam ettiği sürece sonbaharı, kışı ve ilkbaharı bilerek büyüyen 

çocukların sayısı bir elin parmaklarını geçmeyecektir. Sadece aşırı sıcak yaz günleri 

çocukluk anılarında yer tutacak ama hiçbir çocuk bu anıları hatırlamak istemeyecektir. 

Çocukların bu anılarla büyümesini istemeyen Mevlâna İdris, eserlerinde doğaya 

duyarsız kalmaz. Yazar, çocuk bilincinde oluşturmaya çalıştığı doğa sevgisinin yanında 

doğayı koruma ve yok edilenleri düzeltme görevini de çocuklara vermektedir. Çünkü 

çocuklar ‘geleceğe fırlatılan canlı oklardır.’ Doğaya sahip çıkmasının gerekliliğini 

öğrenen çocuk, küresel ısınmayı engellemek için de çaba sarf edecektir. Nitekim Mavi 

Çocuk’ un yaptığını hepsi yapabilir. Özdeşim kuran çocuk kendini Mavi Çocuk’ un 

yerine koyar ve bir siber kumanda da kendi yapar. Doğayı koruma ve doğaya sahip çıkma 

arzusu ile: 

“Sarı tuşa bastı sonra çocuk. 

Dünyanın bozulan iklim dengesinin yavaş yavaş değiştiği görüldü. 

Küresel ısınma yerini yeniden küresel normalliğe bıraktı. Yazlar yeniden 

yaz gibi, kışlar yeniden kış gibi oldu. 

Kutuplardaki erime durdu, hatta eriyen bazı yerler yeniden buz oldu. 

Volüm düğmesi yükseltilince...” (Zengin, 2016: 20). 

Siber kumandanın volüm düğmesi işe yarasa da insanlar doğaya karşı volüm 

düğmelerini yükseltmedikçe daha başka çözümlere de ihtiyaç duyulacaktır. Çevreyi 

kirletmeyen, doğaya zarar vermeyen, ormanları koruyan insanların sayısındaki artış, 

küresel ısınmanın en büyük düşmanı olarak karşısına çıkacaktır. Uğurböceğinin dansı ile 

de bu insanların varlığı anlam kazanmaya devam edecektir: 

“Uğurböceği boşlukta dans ederken dünyadaki değişimler yine hızla 

gerçekleşmeye başlamıştı. Kirli sanayi atıklarından çamurlaşmış, zehir 

saçan ırmaklar, dereler ansızın pırıl pırıl akmaya başlamıştı. Ağaçlar her 

yerde hızla çoğalıyor, yeni ormanlar beliriyordu yeryüzünde. Kutuptaki 

ayılar, erimesi duran buzulların üstünde neşeyle kayıyordu. Gökyüzünde 

her an uçmakta olan on binlerce uçağın atmosfere bıraktığı gazlar bile 

değişmiş; uçaklar gökyüzündeki havayı sirküle eden birer araca 

dönüşmüştü. Gökyüzünde lacivert bir kuşak belirirken uğurböceği 

çocuğun parmağındaki yerini almış ve yine onun gözlerine bakmaya 

başlamıştı.” (Zengin, 2016: 21). 



187 

 

Yazarın eserlerinde yaptığı gibi en doğru yol çoğu şeyin idaresini çocuklara 

bırakmaktır. Tüm canlılar mutlu ve sağlıklı olarak ancak saf ve temiz yüreklerin, 

kirlenmemiş düşüncelerin idare ettiği bir dünyada yaşayabilir. Mevlâna İdris’in 

eserlerinde kutup ayıları fokların ellerinden tutup penguenler ile dans ederken, Afrika 

savanasında aslanlar uzun yeleleri ile kükrer, vejetaryen iguanalar ormandaki bütün 

yeşilliklerden istifade eder. Tıpkı sonbahar saçlı kızın olmasını istediği dünyayı 

oluşturmak için yaptıkları gibi. Sonbahar saçlı Esra, dünyadaki tatsızlıkların üzerine tuz 

serperken amacından hiç vazgeçmez. Yılmadan usanmadan tatsızlıkları tatlandırmaya 

çalışır. Esra işte bu bilinç ile doğayı korumak ve küresel ısınmayı engellemek için fabrika 

bacalarını ve gökyüzünü kara bir buluta çevirmek için uğraşan diğer şeyleri gözüne 

kestirir. Onların da üzerine tuz serpme planları yapar. Tatsız olan her şeye tuz serpen Esra 

çok istese de bacalara tuz serpemez. Ama doğayı yok eden bu unsurlara beklemelerini 

söyler. Er geç onların da üzerine tuz serpip tatlandıracak ya da onları ortadan 

kaldıracaktır: 

“...korkunç dumanlarla gökyüzünü kaplayan fabrika bacaları ve daha başka şeyler 

şimdilik üzerlerine tuz serpilmekten kurtulmuşlardı.” (Zengin, 2016: 14). 

Küresel ısınmaya neden olan fabrika bacalarını yok etmek isteyen Esra, çevre 

kirliliği ile beraber oluşan kötü kokuların tüm canlıları rahatsız ettiğini bilir. Kötü koku 

yüzünden yuvasından çıkamayan köstebeğin sesini duyan Esra, tuzluğu elinde kötü 

kokuların üzerine doğru gitmektedir: 

“Dünyada sabah olmuştu ve köstebek ilk defa, bir sabahı canının istediği 

gibi yaşayamıyordu. 

Bir saat kadar sonra yeniden yeryüzüne çıkmak istedi. Biraz tedirgindi. Ya 

o koku duruyorsa! Bir kaç adım attı yukarıya doğru. Korkarak burnunu 

dışarı çıkardı: Berbat! Koku havada asılı duruyordu.” (Zengin, 2015: 12). 

Dünyayı Delen Köstebek günlerce yuvasından çıkmayı denese de çıkamaz. Çünkü 

her seferinde o berbat, rezalet ve tahammülü mümkün olmayan koku ile karşılaşır. 

Küresel ısınmanın etkilerini iliklerine kadar yaşayan diğer hayvanların ve köstebeğin 

elinden bir şey gelmez. Çareler düşünen köstebek en sonunda yer altında durmadan 

kazmaya başlar ve dünyanın bir ucundan diğer ucuna gidince işlerin değişeceğini sanır. 

Ama nafile bir çaba ile sürekli kazan köstebek, insan elinin oralara da değdiğini, kutup 

ayılarını tünele sığdırmayı düşünürken anlar: 



188 

 

“Peki, kutup ayıları! Onlar bu tünele sığamayacakları için homurdanır mıydı?” 

(Zengin, 2015: 12). 

Hayvanların ve bitkilerin küresel ısınmadan dolayı yaşayamaz duruma gelmesi 

insanları tedbir almaya teşvik ederken çocuk edebiyatı alanında eser veren birçok yazar 

da bu konuya karşı duyarlı davranmaya devam etmektedir. Güncel konuları eserlerine 

taşıyan Mevlâna İdris de buzullarda yaşaması gereken kutup ayıları ve diğer hayvanlarla 

empati kurarak çocukların bakış açılarında farkındalık oluşturmak için gayret sarf 

etmektedir. Çocuk duyarlılığı ile oluşturmaya çalıştığı eserlerinde küresel ısınmadan 

dolayı yağmaz olan kara da değinmeden edemez. Kar, kardan adam ve kartopunun 

oluşturduğu dünyanın en büyük üçgeninin içine tüm çocukları sığdırmak ve kardan 

çocuklar oluşturmak hayali ile yola çıkan yazar, gelecekteki çocukların da çocukluk 

anılarının kartopu gibi beyaz ve saf kalmasını ister. Hayal güçlerini kar olduktan sonra 

her şekilde kullanabilecek çocuklara işaret ederek kardan tavşanı ve yaşanan mutlu 

dakikaları çocukluk anıları ile betimler: 

“Ve çocuklar sürdürmeye kararlıydı kardan tavşanın mutluluğunu. Kardan 

bir gece yaptılar kardan tavşan için. Kardan ay, kardan yıldızlar. 

Kaydırdılar kardan bir yıldızı, çocuğun biri dilek tuttu kardan tavşan için. 

Kardan tavşanın mutluluğu giderek artarken azalan tek şey kardan 

havuçlardı. Ama n'olacak ki yapıyordu çocuklar kardan havucu, problem 

yoktu. 

Sonra kardan güneş yaptı bir çocuk. Kardan güneş ortaya çıkınca kardan 

ay ve kardan yıldızlarla beraber kardan gece kayboldu. 

Hiçbir şeyi eritmedi kardan güneş. 

Her şey öylece kaldı.” (Zengin, 2005: 14-18). 

Kardan gecede her şey olduğu gibi kalmıştı ama ya gerçek olan gecelerde kalmış 

mıydı her şey, olması gerektiği gibi. Yaratılış gayeleri doğrultusunda Dünya, Güneş, Ay, 

hayvanlar, bitkiler ve diğer varlıklar doğal denge içerisinde üzerlerine düşen görevleri 

yaparken insanoğlu bu dengeyi neden gözetmeden hareket etmektedir? Bu sorunun 

cevabını bulmaya çalışan Mevlâna İdris de Bulut Çocuk’u, küresel ısınma ve iklim 

değişikliklerinin olmadığı yaşanılabilir bir dünya için görevlendirmiş ve dünyayı 

çocukların şekillendirmesi gerektiği inancına hepimizi ortak etmiştir: 

“Herkesin soluduğu hava temiz olsun; ırmaklar, denizler kirlenmesin. 

Yeryüzünde yaşadığımızı her nefeste hissedelim, içimiz her nefeste taze dokunulmamış 

berrak bir sevinçle dolsun.” (Zengin, 2016: 20). 



189 

 

4.1.3.7 Modernist ve Kapitalist İmgeler 

“Kapitalizm, kimilerine göre serbest piyasa anlamında pazar ekonomisi, 

kimilerine göre para ekonomisi, kimine göre sınaî üretim ekonomisi, kimine göre kâr, 

kimine göre tüketim ekonomisi, kimine göre emeğin sömürüsü, kimine göre özgür 

işgücünün rasyonel örgütlenmesidir.” şeklinde devam eden tanımlamaların tek ortak 

noktası paradır. Sermaye olarak da değerlendirilmesi paranın niteliğini etkilemezken 

kapitalizmin amacı tüm dünya ülkelerini etkisini altına almak ve kontrolü elinde 

tutmaktır. (Alptekin, 2015: 232). 

Kapitalizm kavramı ile adı sürekli yan yana anılan modernizm (modernite, 

modernlik, modernleşme vb.) kavramı ise başlı başına bir değişme kuramı; tek 

kültürcülük, tek doğrusal ilerlemecilik; evrensellik savlayan bir “kuyruklu söylence” gibi 

tanımlamalarla açıklanmaya çalışılmaktadır.(Canatan, 2008: 113; Erkilet, 2008: 85; İlter, 

2006: 1). 

Kapitalizm ve modernizm kavramlarının farklı disiplinlerce hâlen tanımlanmaya 

çalışıldığı görülmektedir. Her gün yeni bir tanım olgusunun bu kavramlarla can bulmakta 

olduğu izlenir. Çünkü iki kavramın birbirini tamamladığı aşikârdır. Kapitalizm 

kavramının ortaya koyduğu iktisadî temellerin, modernizmin aracı olan iktisadî temeller 

olduğu kabul edilmektedir. Bu iktisadî temellerin başı ise para olarak değerlendirilir. 

Günümüz araştırmacı ve yazarlarının bazılarına göre yaşam, yeni sömürgecilik, 

modernleşme ve ekonomik kalkınma kılıflarına bürünerek kapitalizmin ışığında yol 

almaktadır. (Kaderoğlu Bulut, 2015: 229-230). 

Tüm bu tanımlamalardan anlaşılacağı üzere kapitalizmin kaynak olarak 

kullanıldığı modernleşme ya da modernizm, sanayi devriminden sonra Batı ülkelerinin 

eline geçen sermayenin toplumların belirli bir yöne doğru güdülenmesi için kullanılan bir 

araçtır. Batı’nın sermaye gücü toplumsal yaşamı büyük bir hızla değiştirirken ilerleyen 

teknoloji, modernleşmeyi hiç umulmadık derecede hızlandırmıştır. Özellikle kitle iletişim 

araçlarının gelişimi ve yaygınlaşması kapitalizmin ve modernizmin ekmeğine yağ 

sürmekle kalmamış, evrensel boyuta geçmesine olanak sağlamıştır. Toplumları bu denli 

etkileyen büyük değişimlerin sebebi olarak gösterilen bu kavramların edebiyata 

yansıması da kaçınılmazdır. 

Kapitalizm ve modernizm süreçlerini incelemek ve irdelemek başka disiplinlerin 

sorunu olsa da edebiyatın da konusu içine girer. Çünkü edebiyat toplumun tasavvurlarının 



190 

 

bir sonucu olarak ortaya çıkar. İnsanların yaşadığı ya da hayal ettiği olayların arka planını 

şekillendiren unsurların tümü edebiyatın da konusudur. İnsanların hayat tarzlarını ve 

hayallerini modern yaşam şekillendiriyorsa bu durumun edebî eserlerde belirmesi 

kaçınılmazdır. Çünkü yaşamın tasavvurlarından etkilenen edebiyatın kaynağı da 

toplumların yaşam biçimleridir. 

Mevlâna İdris de yazdığı eserlerinde toplumumuzda modernleşme adına yaşanan 

olayları irdelemekte ve eleştirilerini kapitalizm üzerinden yapmaktadır. Teknoloji çağı ile 

birlikte Türk toplumundaki yaşam tarzlarının değişimini gelenekçi bir zihni yapıyla 

gözlemleyen yazar, kültürümüzün kaybolan değerlerine gözü yaşlı bakmaktadır. Kültürel 

yozlaşmanın beraberinde getirdiği toplumsal yozlaşmayı eserlerinin hemen hemen 

hepsine inceden inceye yansıtmakta ve çocuklar için büyük bir endişe duymaktadır. 

Mesela, Trafik Polisi Kurbağa adlı eserinde çocukların yaptığı hareketleri ayrıntıları ile 

anlatır. Ölen kurbağanın mezarı için yapılanlar bizim kültürümüz ile bağdaşmamakta, 

Batı’nın ananelerini andırmaktadır: 

“Çiçekler serpilen mezarının başına küçük kurbağanın beyaz şapkasını ve 

düdüğünü bırakmışlar. 

Sonra da şehirde küçük kurbağanın trafik polisliği yaptığı yere, onun 

anısına minik bir anıt dikmişler. Bu anıtta küçük kurbağa artık hiç 

çalamayacağı düdüğü ve hareketsiz kollarıyla trafik polisliği yapmaya 

devam ediyormuş.” (Zengin, 2015: 19-21). 

Artık yaşantısını ve hayallerini modernlik üzerinden somutlaştıran insanlar 

davranışlarını ona göre şekillendirmektedir. Davranışın ne kadar doğru ve yanlış olduğu 

çoğuna göre modernlikle alakalıdır. Dolayısıyla çocuğa aktarılacak olan kültür de 

modernizme göre şekillenmektedir. Toplumun bu gidişatından endişe duyan Mevlâna 

İdris, küreselleşen dünyanın çocuklarını akıllı olmaya ve uyanık olmaya çağırır. Tuz adlı 

hikâyesinde de çocukları kendilerine dayatılan yaşam tarzlarına eleştirel gözle bakmaya 

çağırır: 

“Ve yine bir keresinde Amerika'nın üzerine tuz serpmek istediğinde orasının çok 

uzak olduğunu öğrenince atlasını açıp Amerika’yı bulmuş ve tuzu atlastaki Amerika’ya 

serpmek zorunda kalmıştı.” (Zengin, 2016: 18). 

Esra Amerika’nın üzerine tuz serperken tepkisini ortaya koymaktadır. Özünü ve 

tarihini bilen nesiller yetiştirmek ve onları kendi kültürleriyle harmanlamak yazarın temel 

gayelerinden biridir. Bu yüzden çocukları dünyada yaşanan ve Türk toplumunu da hızlı 



191 

 

bir süreçte etkisi altına alan modernleşmeye karşı dikkatli olmaya çağırır. Zira tüm 

dünyayı egemenliği altına almak isteyen güçlere karşı farkındalık oluşturmak ister: 

“Dünyanın bir başka köşesinde Amerika'da da acayip şeyler oluyordu. 

Mesela bir sabah New York’un geniş caddelerinde atları, mızrakları ve 

kafasında tüyleriyle binlerce Kızılderili gözükmüştü. Daha sonra bu 

Kızılderililerden her biri New York’un başka bir sokağına girerek gözden 

kaybolmuştu.” (Zengin, 2016: 14). 

Bir kavmi kendi çıkarları için yok ederek dünyaya egemen olmaya çalışan ve daha 

başka milletleri de yok etme gayesinde olanlardan galiba Kızılderili halkı intikam 

alacaktır. Bu manidar gönderme ile çocuk zihinlerine soru işareti bırakan Mevlâna İdris, 

çocukların düşünmesini ve araştırmasını istemektedir. Çünkü Halepli Zeynep araştırmış 

ve öğrenmiştir. Ülkesinde yaşanan savaşın sebebini derinlemesine irdeleyen Zeynep, 

mankurtlaştırmaya karşı durarak köstebekler sayesinde ülkesini yangın yerine 

çevirenlerden hesap sormuştur: 

“Amerika'nın başkanını istedi Zeynep. 

Köstebekler onu da getirdi nasıl getirdiyse. 

Zeynep ona da bazı sorular sordu, biraz yumuşak, biraz da kırgın bir sesle. 

Uzun boylu ve oldukça esmer adam Zeynep'in soruları karşısında sustu, 

sustu. “Bir şeyler yapamaz mısınız?" sorusuna “evet, yapabiliriz" 

diyemedi. Köstebekler başkanı hızla tünele doğru sokup, aldıkları yere 

götürdüler. Uzağa. 

Sonra Rusya başkanını istedi Zeynep. Orta boylu, sarışın, mavi gözlü 

adamı da getirdiler köstebekler küçük bahçeye, nasıl getirdilerse. Ama o 

da Zeynep'in karşısında ağzını açmadı. Zeynep sordu, o sustu.” (Zengin, 

2016: 26-28). 

Ülkesine ve milletine yapılanlara karşı eylemsizliği tercih etmeyen Zeynep, 

kendisine yardım eli uzatan Gaziantep’ de yaşasa da öz benliğini unutmadan yaşamayı 

gaye edinmiştir. Davranışları ile tüm dünya insanlarına örnek olan Zeynep, kendisine 

uzanan yardım eli sayesinde hayatta kalmayı başarırken, kapitalizmin hâkim olamayacağı 

bir dünya ve tüm İslâm coğrafyası için dua eder. O anda kalbinde yer eden kişiyi de 

karşısında bulur: 

“Türkiye'nin başkanını istedi Zeynep. 

Köstebekler müthişti. Uzun boylu, kumral adamı getirdiler küçük bahçeye, 

nasıl getirdiyseler. 

Zeynep bu adamın gözlerine bakarak ona da bir şeyler sordu. Zeynep 

sorarken adamın gözlerinden iri, çok yer çekimli damlalar düşmeye 



192 

 

başladı. Bir harita mı vardı adamın yüzünde, yoksa Zeynep'e mi öyle 

gelmişti? Öyle değilse neden bazı gözyaşı damlalarını Kudüs'te, Şam'da, 

Beyrut'ta, Kahire'de, Cezayir'de görüyordu? Sonra neden kendi 

gözlerinden de açıklayamadığı ve tutamadığı tuzlu minik su topları inmeye 

başlamışı?” (Zengin, 2016: 29). 

Zeynep gibi uyanık davranan ve kapitalizmin önderliğinde her şeye hükmetmeye 

çalışan kişilerin yalanlarına inanmayan biri daha vardır. Annesinden aldığı havuçla uzaya 

giden ve orda havuç yetiştiren kendi küçük ama insanlığı büyük kahramanımız, kendisine 

söylenenleri düşünme süzgecinden geçirir. Tek gayesi uzayda yetiştirdiği sebzeleri 

gökyüzünden yağdırarak insanların açlıktan ölmesini engellemektir. Bu yüzden devlet 

başkanlarının görüşme isteğini geri çevirir. 

Birkaç büyük ülkenin devlet başkanı çocukla görüşmek ister. Fakat çocuk, bilim 

araştırma ekibi aracılığıyla dünyaya gönderdiği mesajla görüşme isteğini kabul 

etmediğini bildirir. Bunun üzerine devlet başkanları çocuğa yeni bir mesaj göndererek 

şöyle derler: “Sevgili dünyalı çocuk! Uydu üzerinde havucu nasıl yetiştirdiğini bize 

açıkla. Çünkü biz de uzaya göndereceğimiz uydularda bir şeyler yetiştirmek istiyoruz. 

Lütfen bize cevap ver.” (Zengin, 2016: 18). 

Bir müddet çocuktan haber bekleyen devlet başkanları boş durmazlar. İnsanları 

etki altına almayı çok iyi bilen modern devlet başkanları, kitle iletişim araçlarının 

önderliğinde çocuğu can evinden yakalamak için uğraşır. Medya ordusunu çocuğun 

ailesinin yaşadığı eve, mahalleye dolduran güçler, istediklerini almak için psikolojik 

baskı da dâhil her yöntemi dener. Altı milyar insanın yaşananlardan haberdar olması ve 

popülerlik modern insanın, paradan sonra en çok değer verdiği şey olsa da kahramanımız 

çok zekidir ve dünyada yaşanan bu gelişmeleri hiç dikkate almaz. Ama küresel güçlere 

bir ders verme fırsatını da kaçırmaz. Tüm dünyanın izlediği bir programa çıkmasına 

rağmen modernlik adı altında yapılanları yapmaz. Hiç kimseye şirin görünmek gibi bir 

gayesi de olmayan çocuk kendi doğruları ile önemli devlet başkanlarına ve insanlığa 

gereken cevabı verir: 

“Herkese merhaba. Herkese sevgi ve gül yaprakları. Sayın devlet 

başkanları! Bana gönderdiğiniz mesajı aldım. Benden, uyduda havuç 

yetiştirme formülünü istiyorsunuz. Fakat bu isteğinizi yerine 

getiremeyeceğim için üzgünüm. Bunun nedeni sizden korkmamdır. Sizden 

korkuyorum, gerçekten korkuyorum. Çünkü bu formülü size verirsem 

belki de siz uydularda bombalar yetiştirip onları dünyaya atarsınız. Hiçbir 



193 

 

şeyden haberi olmayan insanların ölmesini istemiyorum.” (Zengin, 2016: 

20). 

Gökyüzünden yağdırdığı sebze ve meyvelerle dünyadaki açlık sorununu bitiren 

çocuk, aslında insanlardaki aç gözlülüğü bitirmek gerektiği hususunda Bulut Çocuk ile 

aynı fikirdedir: Güzelliklerle “dönebilen bir dünyayı nasıl ve niçin değiştiriyordu 

insanlar? Kimin işine yarıyordu yoksul, savaşlı, kanlı, mutsuz çoğunluklarla, aç insanlarla 

dolu bir dünya?” Bu durumun kimin işine yaradığını aslında çocuklar çok iyi bilmekle 

beraber yazar, bu sorgulamalardan çıkarılabilecek göndermeleri asıl yetişkinlere 

yapmaktadır. İnsanlara sürü psikolojisi ile hareket etmeyi öğreten kapitalizm ve 

modernizm kardeşler toplumlara ‘öğrenilmiş çaresizliği’ öğretse de sorgulayan ve 

düşünen zihinler için çıkış kapıları mutlaka vardır. (Zengin, 2016: 26). 

Modernlik ideolojisine sahip olan insanların yaşamını da modernlik 

yönlendirmektedir. Paranın inşa ettiği yaşam tasavvuru içerisinde modern olma isteği 

artık tüm dünyayı egemenliği altına almış gibi görünmektedir.  Bu yapılaşma çoğu 

toplumda çarpık yapılaşma gibi dursa da Batı kaynaklı olan bu toplumsal süreç 

kültürsüzleşmeyi de beraberinde getirmektedir. Ne kendi ne de Batı insanı gibi olan 

modern insanlar iki arada bir derede yaşamaktadır. Bu toplumsal sorunlarla yakından 

hemhâl olan Mevlâna İdris de anne ve babaların yani toplumun özüne dönmesini dört 

gözle beklemekte ve hem anne-babalara hem de çocuklara gereken uyarıları yapmaktadır. 

Modernlik adı altında büyütülen çocuklar için iki temel dürtü vardır: Para ve gösteriş için 

yaşamak. Para kazanmak adına yapılan her şeyi meşru gösterme gibi bir yeteneği olan 

kapitalizmi bitiren Siyah Kaşkollü Adam, herkese para dağıtırken dünyada nelerin 

değişeceğini hiç düşünmez, düşünmek istemez. Siyah kaşkol takar çünkü para da ona 

göre siyahtır ve düşünür: Biraz da dünya parasız dönsün ne olur ki: 

“Şehrin büyük ve kalabalık meydanından geçerken siyah kaşkollü adam 

tarafından durdurularak nereye gittiği, neden acele ettiği sorulan üçüncü, 

dördüncü, beşinci... Yirmi ikinci adamlar, on üçüncü ve on sekizinci 

kadınlar da o gün evlerine döndüler. Çünkü siyah kaşkollü adamın verdiği 

paralar öylesine çoktu ki... Eve dönüp sırtüstü veya yanüstü yatmamak için 

hiçbir sebep yoktu. 

Ertesi gün meydandaki iki katlı evin önünde küçük bir kuyruk vardı. Siyah 

kaşkollü adam, bu insanlara küçük sorular soruyor, aldığı cevaptan sonra 

sandalyesinden ayağa kalkarak para veriyordu. Öylesine çok para 

veriyordu ki... 

Bir-iki saat sonra siyah kaşkollü adamdan para almak için yüzlerce 

adamın, kuyruğu bir hayli uzattığı görüldü. Siyah kaşkollü adam sakin bir 



194 

 

yüzle sırası gelen herkese para verdi. Herkese ve çok fazla…” (Zengin, 

2004: 13). 

Siyah Kaşkollü Adam’ın para vermeden önce insanlara sordukları okuyucuyu 

düşündürürken para almaya gidenlerle empati yapmaya da sevk eder. Bize de para veren 

olsa diyenlerin seslerini duyan Mevlâna İdris, dünyada tek bir insan kalana kadar- ki o 

tek kişi dünya ile hiçbir ilişkisi olmayan sağır bir insandır- parayı dağıtmaya devam eder. 

Varsın tüm düzen yıkılsın, varsın iki araba ve bir ev için çalışan anne-babalar çalışmasın, 

varsın bankalar batsın, varsın medya patronları çalıştıracak adam bulamasın… Açık 

kurum kalmasın ve devlet başkanları istifa etsin ve varsın paraya ihtiyaç kalmayınca da 

her biri bir tarafa savrulan egemen güçler yok olsun: 

“Hastaneler hapishaneler, okullar, resmi ve özel kurumlar tamamıyla 

boşalmıştı. Çünkü artık kimse çalışmıyordu. Siyasî ve idarî otorite tuz buz 

olmuştu. Kimse kimseyi dinlemiyordu, herkes tek otoritenin kendisi 

olduğuna inanıyordu. Haksız sayılmazlardı. Kimse hiçbir emri ya da isteği 

yerine getirmediği için herkes otorite ya da bir başka şey sayılabilirdi. Bir 

şeyin yapılmasını isteyen, yalnızca kendisine yaptırabilirdi.” (Zengin, 

2004: 19). 

Böyle bir dünyada hayvanların bile yaşamları daha güzel bir hal almıştı. Para 

olmayınca birbirini yemeyen orman sakinleri akıllı ve ahlakî değerlere bağlı kralları 

sayesinde et yemeden yaşamayı öğrenmişlerdi. Kardeşliğin dibini bulan orman sakinleri 

daha önceki yaşamları için hâlâ pişmanlık duyuyorlardı. Kralları tarafından tüm 

ihtiyaçları karşılanıyordu. Ormandaki hayvanların kendilerini korumak için silahı yoktu 

ama bir kralları vardı. Bu kral, uzun zamandır ormanda et yemeyi, dolayısıyla hayvanların 

birbirini öldürmesini yasaklayan kraldı. Koyduğu yasağa ilk uyan da kendisiydi. Yoksa 

bir yasa çıkarıp bu yasayı ilk ihlal eden kendisi olsa ne olurdu? Ne olacağını Aslan 

biliyordu. Biz de biliyoruz: o yasa uygulanamazdı, bir süre sonra çöplüğe giderdi. İşte 

kendi koyduğu kurala sonuna kadar uyan bu akıllı ve cesur Aslan Kral kendisine yakıştığı 

gibi “isteyen herkese herşeyi parasız veriyordu.” (Zengin, 2015: 15). 

Aslan Kral’ın liderliğinde ormandaki hayatlarında köklü ve kalıcı değişiklikler 

yapan hayvanlar birbirini yeme dürtüsünü yok etmişlerdir. Ve yaşadıkları hayattan son 

derece memnundular. Modernitenin beraberinde getirdiği kavramlara gönderme yapan 

yazar, sürekli tüketen ve yok eden insanlar için umut olduğunu bu hikâyeyle haykırır 

gibidir. Yazarın sesini duyan üstün zekâlı Mavi Çocuk, kapitalizmin insanları ne hale 

getirdiği sorgulamadan edemez. Her şeyi bilmesine ve anlamlandırmasına rağmen 



195 

 

anlayamadığı tek şeyi ise şöyle dile getirir: “Sorun neydi? Bir insan kendi çıkarları ve 

istekleri dışında bir başkasına gözlerini, kapısını, kalbini ve herşeyini nasıl 

kapatabiliyordu?” (Zengin, 2016: 10). 

İnsanlar bütün kapıları kapatabiliyordu. Çünkü günümüz hayatında her şey para 

kazanma hırsını tetiklerken insanların paraya olan düşkünlüklerini de körükleyen modern 

yaşam algıları devam etmektedir. Modern yaşam biçimleri sürekli bunu perçinlemek için 

çabalamaktadır.  Ama bu durumdan sıkılan ve yaşama gayelerini düşünen biri daha 

vardır. Kuş Adam, hayatının anlamını sorgularken günlük yaşamda yaptıklarını düşünür 

ve sorgular: 

“Çöpü doldurmak ve boşaltmak da böyleydi, daima. 

Para kazanıyordu ve paralar bitiyordu hep. 

Üff... Sıkıcıydı yani.” (Zengin, 2004: 6). 

Para kazanmayı çöpü doldurup boşaltmaya benzeten adam en sonunda kuş olmaya 

karar verir ve orman halkının yaptığı gibi köklü değişimleri hayatına uygular. 

Elbiselerini, ayakkabılarını, gözlüğünü çıkarır. Çünkü kuşların bunlara ihtiyacı yoktur. 

Ve en son evden ayrılmadan önce küresel güçleri de camdan atmaya karar verir: 

“Mademki kuş olacaktı, televizyon da neyin nesi oluyordu böyle? Üstelik 

üçüncü kattan sokağa bir televizyon atmak biraz gürültülü, biraz da 

eğlenceli bir değişiklik olabilirdi. Oldu. 

Kuşların parası var mıydı? Yoktu. Bütün parasını da sokağa attı adam.” 

(Zengin, 2004: 12). 

Modern yaşamın, vazgeçilmezi Bermuda Şeytan Üçgeni’ni tamamlayan son unsur 

olan saati de Kuş Adam kolundan çıkarıp atar. Saatle yarışıyordu insanlar ama saatsiz 

yaşanmaz mıydı? Kuşlar yaşıyorlardı hem de neyi ne zaman yapacaklarını insandan bile 

daha iyi bilerek yaşıyorlardı. Zihninde dönen sorulara rağmen para, televizyon ve saati,  

hayatından atmayı başaran Kuş Adam, koşarak ormanın yolunu tutar: 

“Elbiseleri olmadığı için serin havalarda üşümeye başlamıştı. Olabilir, 

kuşlar da üşüyordu. Kuşlar gibi parasızdı. Kimse kendisine parasız bir şey 

vermese de böyle yaşayacaktı. Kuşlar gibi, kuşlar gibi. Bir şeyler 

aksıyordu sanki hayatta. 

Aksasın bakalım, diye düşünüyordu adam. 

Mükemmel olan ne vardı ki... 

İşe de gitmiyordu artık. Kuşlar gibi.” (Zengin, 2004: 16). 



196 

 

Ormanda kuşlar gibi yaşamaya başlayan Kuş Adam, ağacın tepesinden insanları 

izlerken gördüklerine inanmakta güçlük çeker. Ve bir kere daha verdiği kararın 

doğruluğundan emin olur. Tarım alanlarında yapılanları gördükçe iştahı kesilir. 

Şehirleşme ile beraber tüketim toplumlarına yiyecek yetiştirme sıkıntısı, insanları farklı 

yollara sevk eder. Tabii bunda kısa yoldan çok para kazanma hırsı da etkili olur. Sonuçta 

ortaya çocuklarımızın yediği genetiği değiştirilmiş sebze ve meyveler, hormon verilerek 

büyütülen hayvanlar, her türlü kimyasal işleme tabi tutulan hazır gıdalar çıkar. Bunlara 

daha fazla tahammül edemeyen Mevlâna İdris, Kuş Adam’ın gördüklerini değiştirmek 

için Mavi Çocuk’a çok önemli bir görev verir. Siber kumandasına bir tuş daha eklemesini 

istediği Mavi Çocuk, eflatun tuşu doğal içerikli olmakla görevlendirir ve eflatun tuşa 

basar: 

“…genleriyle oynanıp, muhtelif hormonlarla anormalleşen bütün meyve 

ve sebzeler aslî tatlarına geri döndüler. Domates yeniden domates, çilek 

yeniden çilek, kavun da yeniden kavun oldu. İyi oldu. Bu arada kopya kuzu 

Doly başta olmak üzere bütün kopya canlılar yer yarılmış da içine girmiş 

gibi kayboldular.” (Zengin, 2016: 20). 

Mavi Çocuklara ihtiyacımız olduğu kesin olmakla beraber boş durmayan 

patronların da çoğaldığı görülmektedir. Her gün yeni bir tüketim çılgınlığını ortaya atan 

güçler topraktan değil de porselenden yapılan bardakta su içmeyi modernite olarak 

öğretmeye devam etmektedir. Daha çok satış ve daha çok para için artık çocuklar 

vazgeçilmez bir öge olarak görülmektedir. Yine televizyonlardan evimizin içine giren 

çizgi film kahramanları da küresel patronları varsıl kılmaktadır. 

Kapitalizmin tüm dünyada bir meta olarak kullandığı süper kahramanların var 

olması ve bunlarla beraber oluşturulan algısal yönetim hiç kuşkusuz birçoğunun 

zenginleşmesine vesile olmaktadır. Dünyayı kurtaran bu süper kahramanlar galiba 

bazılarının ceplerini de kurtarmaktadır. Buna dair bir gönderme de yazarımızın Küçük 

Süpermen adlı kitabında yer almaktadır. Çocukların dünyalarında inanılmaz bir yere 

sahip olan Süpermen’i ele alarak kurduğu hikâyesinde yazar bizden olmayan değerleri 

nasıl bu kadar içselleştirip, modernite adı altında kabul edebildiğimize dair nüktelerde 

bulunmaktadır: 

“Kararını vermişti çocuk. Süpermen olacaktı. Sinemalarda Süpermen'in 

nasıl Süpermen olduğunu defalarca seyretmiş, onun hiçbir filmini 

kaçırmamıştı. Telefon kulübelerinin olduğu yerden ayrılmıyordu. Çünkü 



197 

 

Süpermen de öyle yapıyordu; telefon kulübesine giriyor, elbiselerini 

değiştiriyor ve Süpermen olarak çıkıp kötü adamların işini bitiriyordu.” 

(Zengin, 2016: 9). 

İnsanlara yardım etmek için süper kahraman olmaya karar veren çocuk, çok faklı 

bir yol izler. Uçması gerektiğini bilen çocuk pirelerle bu işi yapmaya karar verir. Çok 

çalışan Küçük Süpermen, hikâyenin sonunda gerçek Süpermen ile buluşur ve muradına 

erer. Kitaptaki ilgi çekici yanlardan bir tanesi de Küçük Süpermen’in göbekli olarak 

resmedilmesidir. Çünkü modern yaşam, şişman insanları ötekileştirirken zayıf ve güzel 

görünmenin sırlarını da her daim para karşılığında sunmaya devam etmektedir. Maalesef 

çocukların bile hayal dünyalarında önemli yer tutan Batı’nın kahramanları çoktan bizim 

kahramanlarımızı yok etmiş durumdadır. Bir Dede Korkut, bir Alparslan, bir Fatih, baş 

edebilir mi (!) Süpermen ile…Peki, baş edilmesi gereken sadece Süpermen mi? 

“Ayrıntılar bitmez 

Anlaşmalar, müzeler, verici istasyonları, 

Poliçeler,kentler, heykeller, tarih, 

Diplomasi, marketler, uluslar, 

Makas, çay kaşığı, iş merkezleri, 

Kalorifer deposu, gece sefaları,  

Dergiler, fabrikalar, 

Karıncalar… 

Ve herşey herşey 

Ve tükeniveren hayat.” (Zengin, 2004: 38). 

4.1.3.8 Savaş 

... 

Sanırsın ölmüş 

Ve hiç konuşmayacak 

Dağları elinden alınmış 

Rüyaları elinden alınmış bu halk 

Ölmüş sanırsın 

Kim varsa 

Kim varsa savaşlarından utanmayan 



198 

 

(Zengin, 2016: 24-25). 

Çocuk edebiyatı alanında eser vermenin ilk şartlardan biri de ‘iyi bir edebiyatçı 

olmaktır” görüşü giderek yaygınlaşmaktadır. Bu görüşün temelinin ise çocuklar için 

yazmanın zor ve çetrefilli olmasından kaynaklandığı aşikârdır. Yetişkinler için yazmak 

ile çocuklar için yazmak arasında büyük bir fark vardır. Çünkü hitap edilen okuyucu 

kitlesinin kavramsal tasarımları henüz oluşma aşamasındadır. Bu aşamada yapılacak 

küçük bir yanlış bile geleceğe atılan derin bir çizgi olarak kalacaktır. Bu yüzden çocuk 

edebiyatçıları kitaplarında kavramları kullanırken çocukların kavramsal tasarım 

belleklerini göz önünde bulundurmak zorundadır. 

Kitapların tanıklığında yaşamı anlamlandırma ve anlama sürecinde olan çocuk, 

toplumsal hafızada iz bırakan olayları da okuduğu kitaplardan öğrenir. Toplumlarda 

onulmaz yaralar açan ve izleri hiç kaybolmayan kavram ise savaştır.  Savaşın beraberinde 

getirdiği bireysel ve toplumsal yıkımlar hem edebiyatta hem de çocuk edebiyatında 

önemli bir yere sahiptir. Ancak çocuk edebiyatçısının işi biraz daha zordur. Çocuğa 

görelik ilkesinden hareket ederek bu kavramı anlatmak ve çocuk duyarlılıklarını göz 

önünde bulundurmak zorundadır. Naif bir çiçek misali çocuklarda savaşı ilmek ilmek 

işlemek kolay bir iş değildir. En ufak bir hata dönüşü olmayan yaralar açabilir. İşte bunun 

için Mevlâna İdris, savaş kavramını eserlerinde anlatırken çok hassas bir terazi 

kullanmıştır. Savaşın etkilerini anlatırken asıl amacı savaşsız bir dünyanın mesajlarını 

vermektir. Yazar, herkesin barış içinde yaşamasının gerekliliğini inceden inceye 

çocukların vicdanına nakş eder. 

Başka Çocuklar adlı seri kitaplarında yazar, son yıllarda yaşanan savaşların 

etkilerinden olsa gerek çocuklarda savaş konusunda farkındalık oluşturmaya 

çalışmaktadır. Çocuk Kırmızı adlı eserinde baştan aşağı kırmızılara büründürdüğü çocuğu 

tüm dünyada dolaştırır. Herkesin onu görmesi ve ellerini vicdanlarına koymaları için: 

“Kırmızı pantolonunu, kırmızı gömleğini ve kırmızı çoraplarını giydi. 

Kırmızı ayakkabılarını ayaklarına geçirmeden önce yaptı bunları. Sokağa 

çıkmadan önce. 

Sokakta, dünyanın her sokağında akan kalabalığı ve şeyleri izlemeye 

başlamadan önce yaptı bunu. Klaksonları, frenleri yürürken birbirinin 

yanından hışırtıyla geçen insan seslerini duymadan önce. 

Bir puronun yanmış kısmı makasta kesilip yeniden yakılmadan ve 

alevlenen purodan çekilen ilk nefesin dumanı büyük bir kayıtsızlıkla 

havaya savrulmadan önce. Savaş uçakları kara bir hazırlıkta yakıt 



199 

 

tanklarını doldurmadan ve bombaları yüklenmeden önce yaptı kırmızılı 

çocuk bunları.” (Zengin, 2016: 7). 

Kırmızları giyen çocuğa rağmen hiçbir savaş uçağı bombaları boşaltmak için 

havalanırken utanmaz. Hiçbir bomba çocukların üzerine düşerken utanmaz. Ve asıl 

utanması gerekenler merkezde durum değerlendirmesi yaparken, yeniden purolarını 

ateşlerken Kırmızılı Çocuk’un neden baştan aşağı kırmızı giyindiğini düşünmezler. 

Düşünseler bile insanoğlunun yaratıldığı günden beri süregelen rekabet 

duygusuna dur diyemedikleri için kendilerinden önceki insanlar gibi savaşmaya devam 

ederler. Şiddeti ve öfkeyi terbiye edemeyen insanların öncülüğünde devam eden savaşlara 

tüm insanlar da farklı nedenlerden dolayı iştirak ederler. Bu iştiraklerle tarihin tozlu 

sayfalarına bir türlü hapsolamayan savaşı Mevlâna İdris, yüreğine hapsetmek istese de 

edemez ve anlatır. Savaşın bütün acımasızlığını çocuk duyarlılığı ile gözler önüne seren 

yazar beklentilerin, umutların ve hayallerin yok oluşunu Çocuk Kırmızı adlı eserinde 

çarpıcı bir anlatımla ortaya koymaya devam eder: 

“Çocuğun vardı bir annesi. Annenin de vardı bir çocuğu. Vardı bir kedileri. 

Bir okul, bir bahçe, içinde doğdukları bir ev, evin önünde bir sokak. 

Köşede bir fırın. Ekmekte bir buğu. Akşam eve sevinçle dönüp 

çocuklarına sarılmak isteyen bir baba. 

İlk bomba düşmeden önce. Daha uçaklar gelmeden önce. 

Kalabilir mi bunlar? Gökler ve kuşlar, gökler ve bulutlar kalabilir mi, 

bomba yüklü uçaklar göründüğünde.  

Bütün uçakların ilk bombalarını ve arkasından ikinci, üçüncü bombalarını 

serbest bırakışı. Nereye? Nereye düşerse oraya. Kimin üstüne? Kim varsa 

onun üstüne. Daha yalnızca 'anne' ve 'baba' diyebilen ve o sırada yerde 

gördüğü bir karıncayı izlemeye çalışan bir çocuk varsa onun da mı üstüne? 

Onun da üstüne. Bir annenin de mi? Bir annenin de. Buğusu kaybolmamış 

bir ekmeğin de. Deli gibi çiçek açmış bir erik ağacının üstüne. Mutlu bir 

günde çekildiği belli olan eski bir resmin üstüne de. 

Çok anne, çok çocuk, çok kedi ve başka çok şeylerin yokşeyler oluşu... 

Birden! Evet birden.” (Zengin, 2016: 11-19). 

Savaşın tüm kötülükleri de beraberinde getirdiği gerçeği yazarın eserlerinde 

önemli bir yer tutar. Savaştan en çok etkilenen çocuklar ise savaşların olmamasını hayal 

ederler ama nafile. Her zaman dünyanın herhangi bir yerinde olan savaşlar devam 

etmekte ve bu acıyı çocuklar küçücük yüreklerinde taşımaktadırlar. Bulut Çocuk adlı 

eserde de bitmek bilmeyen bu savaşlardan yakınan Mevlâna İdris, kırmızıyı artık 

çocukların ve diğer bütün insanların giymemesini ister. Bulut Çocuk da dileklerini 

gerçekleştiren uğurböceğinden savaşların bitmesini ister: 



200 

 

“Çocuk gözlerini kısa bir an kapatıp açtı ve ilk aklına gelen şeyi söyledi: "Savaş! 

Savaşların bitmesini diliyorum." Aslında söylediği şeye kendisi de inanmamıştı.” 

(Zengin, 2016: 10). 

Çocuk söylediğine inanmasa da bu dilek ağzından çıkmıştı. Çünkü çocukların, 

annelerin ve diğer tüm insanların ölmesine dayanamıyordu. Yetişkinler gibi değildi ve 

olmak da istemiyordu. Yetişkinlerin kendi geleceğini bu acılarla doldurmasını 

istemiyordu. Bu yüzden uğurböceğinden savaşların bitmesini istemişti. Koşup oynamak 

ve korkmadan yaşamak için. Uğurböceği havada müzik eşliğinde dansına başlayınca 

çocuğun umutsuzluk kaplı gözleri ışıldamaya başladı. Gördüklerine kendisi de 

inanamıyordu: 

“…gökyüzünden büyük bir hızla geçmeye başlayan şey savaş malzemeleriydi: 

Ağır tanklar, savaş uçakları, el bombaları, makinalı silahlar, toplar, kılıçlar, tüfekler, 

mancınıklar, mızraklar, oklar, denizaltılar, uçak gemileri… 

İnanılmaz bir şeydi bu. Yaralı askerler, toprağa düşmüş artık hareket etmeyen 

üniformalı askerler, bağırarak emirler veren subaylar, irili ufaklı ordular... Hepsi, büyük 

bir hızla kayıyor gibi gökyüzünden geçip gidiyordu. İyi ama nereye? Bilmiyordu çocuk, 

hiç bilmiyordu.” (Zengin, 2016: 10-11). 

Savaş malzemelerinin nereye gittiğini hiçbir zaman, hiçbir çocuk bilmek 

istemezdi. Savaşlar nereye giderse gitsin. Yeter ki kaybolsun savaşlar ve çocuklar 

ağlamasın. Babaların acılı feryatları kaplamasın yeryüzünü ve tüm savaşlar kaybolsun. 

Bulut Çocuk’un düşünceleri, şaşkın bakışları altında aydınlanmaya başlamıştı. 

Gördüklerine inanamasa da hepsi gerçekti. Gökyüzü bir metal buluta dönüşmüştü. Ama 

gökyüzü her şeyi eritmiş ve yok etmişti. Tüm silahlar sessizce gözden kaybolurken 

gökyüzü muhteşem yüzünü bir kez daha göstermekten kaçınmamıştı. Çünkü silahlar 

yapay, gökyüzü doğaldı. Silahları güzelliği ile yok eden gökyüzü hemen arkasından 

çocukların yüzünü güldürmek için harekete geçti ve gökyüzünde yeşil bir kuşak belirdi. 

Yeniden var olmanın ve canlanmanın rengi yeşil, müzikle dans ediyordu: 

“Müzik hızla yükselmiş; derin, büyük ve sonsuz bir huzuru, yerçekimsiz 

bir neşeyi göklerden yeryüzüne serpmeye başlamıştı. Çocuk mutluluktan 

sersemlemiş gibiydi. Nereye baksa ışıklı bir sevinç görüyordu. 

Gökyüzündeki o kırmızı kuşağın yanına eklenen ikinci bir kuşağı gördü: 

yeşil kuşak.” (Zengin, 2016: 12). 



201 

 

Mevlâna İdris’in gökkuşağına eklediği renk yeşildi. Çünkü savaşların yok olması 

ile canlanacaktı her yer, yeşerecekti taze umutlar, meyveye duracaktı hayaller. Çünkü 

yeşil ışıkla beraber emniyetli bir hayat yol verecekti çocuklara. Doğanın kendini 

yenilediği gibi yeşille yenilenecekti hayat. Acıları ve ölümleri hapsedecekti ilkbaharın ilk 

tomurcukları. 

Savaşların tamamen bittiğine inanan(!) Bulut Çocuk, beklenilenleri ve olması 

gerekenleri ise şöyle ifade eder: 

“Anneler, babalar, çocuklar ve herkes rahat uyuyabilirdi bu gece. Savaşsız 

bir gün ve ardından savaşsız bir gece! Bombalarla sarsılmayan evler, 

şehirler ve beyinler. Bulutlar da hep böyle bir şeylere benzeyerek geçip 

gitse... Hayat biraz da bazı insanların değil de bazı kuşların ve 

kelebeklerin, bazı kedilerin istediği gibi aksa değil mi ama.” (Zengin, 

2016: 15). 

Savaş kavramını farklı boyutlarda incelemeye ve irdelemeye özen gösteren 

Mevlâna İdris, günümüz gerçekleriyle çocukların bakış açısını da birleştirir. Kavramlarla 

çocuğu düşünme alanına dâhil etmeye çalışır. Derece derece artan anlam yoğunluğu ile 

savaşları çocukların dünyasından anlatır. Bu yüzden Behram’ı zaman yolculuğuna 

çıkarır. Behram’ın 2. Dünya Savaşı’ndaki askerlerle konuşması ve aldığı cevapları 

düşünmesi, sorgulaması bu yüzdendir: 

“İkinci Dünya Savaşı'nı gördüğünde savaşan askerlere "Niçin 

savaşıyorsunuz?" dedi. 

“Bizim işimiz savaşmak” dedi askerler. 

“Saçmalıyorsunuz” dedi Behram. "Şu attığınız atom bombasının 

savaşmak olduğunu söyleyemezsiniz herhalde."  

“Sen çok konuşuyorsun” dedi askerin birisi. "Hayır," dedi Behram. 

(Zengin, 2016: 13). 

Zaman yolculuğuna devam eden ve biraz daha geriye giden Behram, 1. Dünya 

Savaşı’nın tam ortasında kendini bulur. 1.Dünya Savaşı’nda da durum farklı değildir. 

Biraz daha geriye gidip Fransız İhtilali’ni gören Behram, havada uçuşan kellelerin 

yanında yapılan kutlamaları ve insanların içler acısı halini görür. Ve bir kere daha anlar 

ki savaşlar tarih sahnesinden hiç silinmemiş. Behram, savaşın açlık, yoksulluk, sefalet ve 

beraberinde ölümü getirdiğini bir kere daha anlar: 

"Neden" diye sordu savaşan askerlere.  



202 

 

"Barış için" dedi savaşan askerlerden birisi. Barış için savaş olur muydu?” 

(Zengin, 2016: 15). 

Behram çocuktu ama bu cevabın saçma olduğunu biliyordu. Barış için savaş 

olabilir miydi? Savaşlar olmasa zaten barış içinde yaşanmayacak mıydı? Behram, daha 

pek çok şeyi de sorguluyor ve biliyordu. Yetişkinlerin çocuklar gibi düşünmediğini de 

biliyordu. Gerçekliğin parçalanmasını, yetişkinler tarafından öğretilen değerlerin yine 

yetişkinler tarafından yok edilmesini anlamıyordu. Bu yüzden kelimeleri Sessizlik 

Torbası’ na koyarak kullanımdan kaldıran çocuk da “Bombaların satın alınma işlemi 

tamam komutanım." cümlesinde yer alan bütün kelimeleri torbasına doldurmuştu. 

Dünyada kullanılamayan bu cümle ile savaşları da yok etmek kuşkusuz en büyük 

emeliydi. (Zengin, 2016: 28). 

Savaş kavramını farklı disiplinler içerisinde inceleyen bilim adamları çarpıcı 

sonuçları ortaya koymaya devam etmektedirler. Ancak bu sonuçlar bile insanların 

vicdanlarındaki mührü kaldıramamaktadır. Sosyal ve psikolojik etkilerini bir kenara 

bırakan Varlık da savaşı: 

“Devletler veya devlet grupları tarafından, millî güç unsurlarının tamamının veya 

bir kısmının kullanılması suretiyle icra edilen ve taraflarca savaş niteliği kabul edilen, 

kuvvet kullanılmasını içeren, düşmanca niyet ve/veya eylem” olarak tanımlamaktadır. 

(2013: 114). 

Nasıl bir eylem olursa olsun savaşın insanları, hayvanları ve doğayı yok ettiği 

gerçeği değiştirilemez. İster savunma amaçlı olsun ister saldırı amaçlı olsun savaş, her 

durumda yaratılan her şeye zarar vermektedir. Bu yüzden savaşın niçin ve neden 

yapıldığını çoğu yetişkin bile anlamak istemezken çocuklar hiç anlayamaz. Nitekim 

Halepli Zeynep de yaşadığı, var olduğu topraklardan neden ayrıldığını anlayamamıştır. 

Babası, annesi ve tavşanı ile yola koyulduğunda tek düşündüğü şey arkadaşları ve geride 

bıraktığı hayatlardı: 

“Oradaki arkadaşları acaba ne yapıyordu? Şehirden sessizce ayrıldıkları 

gün boyunca Zeynep'i göremediklerinde ne düşünmüşlerdi? Komşu 

arkadaşı Fatma ve Ali, sınıfındaki Meryem. Mahmut, İsmail, Ayşe, Hatice, 

Hasan şimdi ne yapıyordu? En önemlisi hayatta mıydılar? Çünkü 

televizyondaki haberlerde her an ateşlenen silahlar ve uçaklardan atılan 

varil bombalarını izlemekten fena olmuştu.” (Zengin, 2016: 15). 



203 

 

Çocukların gözüyle savaşın sebep olduğu yıkımları gözler önüne sermeye çalışan 

Mevlâna İdris, Zeynep’in yaşadıklarını ve çocuk ruhunda bıraktığı izleri tarif ederken 

belki yetişkinlerinde bir gün bu duyguları anlamlandırmasını istemiştir. Çünkü yeni bir 

insanlığa acil ihtiyaç vardır: 

“Birden bir ses! 

Bu sesi daha önce hiç duymadığını düşündü Zeynep. Bu yüzden ne 

olduğunu pek anlamadı, ama ürkütücü bir ses olduğunu düşünecek vakti 

bulabilmişti. Sonra evlerini sarsan ve kendisini korkutan daha büyük ve 

yine hiç duymadığı başka bir ses daha duydu; biraz korkunç bir ses. 

Sonrasını hatırlamak istemiyordu ama görüntüleri unutması imkânsızdı. 

Mahallesinden çığlıklar yükseldiğini duyduğunda savaş uçakları 

homurtuyla uzaklaşmıştı. Ama bıraktıkları bombaların dehşeti orada 

duruyordu. Orada, o yıkılan ve artık bir enkaza dönüşen bir kaç evde. Artık 

yaşamayan bazı insanların bu dünyada bıraktığı bazı anıların üstünde.” 

(Zengin, 2016: 7-15). 

Zeynep zihninden silemeyeceği bu betimlemelerle Antep’ten uzanan yardım eli 

ile yaşamaya devam etse de aklı hep memleketindedir. Hayatı kurtulmuştur ama geride 

bıraktığı hayatları düşünmeden edemez. Mevlâna İdris de geride kalan hayatlara 

Zeynep’in eli ile yardım götürmeyi uygun görmüştür. Sonrasında ise devlet başkanlarını 

sorguya çeken yine Zeynep’tir. Çünkü çocukların dünyayı yönetmesi gerektiğine olan 

inancı tamdır. 

İnsanların birbirini yok etmeye çalıştığı yeryüzünde hayvanlar bile barış içinde 

yaşamayı Vejetaryen Aslan adlı hikâyede başarabilmektedir. Açlık için bile olsa 

hayvanların birbirini yemesini yasaklayan aslan kral, barışı ilke edinir. Bu yönüyle de 

hikâyede anlatılanlar çocuklar için çok önemli değerlerin kapılarını açmaktadır. Çünkü 

çocuklar kitapların tanıklığında hayata dokunur: 

“Mutluydular. 

Birbirini yemeden geçen aylardan sonra, değişik bir şey keşfetmişlerdi: 

Birbirlerine saygı ve sevgi... Mesela kaplan, yavru bir ceylana 

rastladığında dilini şapırdatıp onu yemek için üzerine atılacağına saygılı 

bir şekilde eğilip "günaydın küçük ceylan, sabah sabah nereye 

gidiyorsunuz böyle?" diyordu. 

Ya da diyelim ki bir kurt, önceleri parçalayıp yemek için can attığı bir 

tavşana şöyle diyordu: "Sayın tavşan, sizinle birlikte çiçek toplamak için 

bana izin verir misiniz acaba?" (Zengin, 2015: 17). 



204 

 

Rüya gibi bir dünyada yaşayan orman halkı herkese örnek olacak bir yaşam şeklini 

sürdürür. Ama elinde silah olan insanoğlu bu barışı bozmak için yine harekete geçer: 

“Ben bir avcıyım”, diye düşündü. "Elimde bir tüfeğim var ve içinde kurşun var. 

Tetiğe basmam lazım, şu tavşanı vurmam lazım…" (Zengin, 2015: 21). 

Açgözlü avcılar ormandaki hayvanların sayısının ne kadar çok olduğunu görünce 

ilk düşündükleri şey bu olur. Doğal olarak hayvanların tüfekleri yoktur: “Avcıların ise 

silahları vardı doğal olmayarak.” (Zengin, 2015: 23). 

Hayvanların silahları yoktu ama çok akıllı bir kralları vardı. Yaptıkları ile bir kere 

daha liderliğin önemini insanlara gösterir. Diğer hayvanların da işbirliği ile avcılar 

ormana geldiklerine bin pişman olurlar. Ormanın meydanında silahları boyunlarına asılı 

vaziyette, çaresiz duran avcılar korkularından ne yapacaklarını şaşırırlar. Ama kral onlara 

onlar gibi muamele etmez. Aslan, liderliğin aynı zamanda “erdemlilik, güvenilirlik, 

insancıllık, cesaret, ciddiyet” olduğunu yok etmek isteyenlere gösterir. Avcılara öyle bir 

konuşma yapar ki aslanın sesi hala avcıların kulaklarında çınlamakta ve tüm insanların 

yüreğini titretmektedir (Sun Zi, 2015: 1): 

"Biz gelip sizin çocuklarınızı veya anne babalarınızı öldürüyor muyuz?" 

diye yeniden kükredi Aslan. Cevap yoktu tabii. 

"Yüzyıllardır birbirinizi öldürdüğünüz yetmiyor, bir de gelip bizi 

öldürmek istiyorsunuz, hasta mısınız siz?" diye üçüncü defa kükredi 

Aslan. "Galiba hastayız" diyecekti avcılardan birisi. Diyemedi. Dili 

damağına yapışmış gibiydi sanki. 

Aslan son defa kükredi: "işte, et yemeden de yasayabilir insan. Birbirini 

yemeden de yasayabilir. Biz bunu yapabiliyoruz, siz de yapabilirsiniz. 

Ama siz insanlar garip varlıklarsınız... Yapmanız gerekenleri yapmamak, 

yapmamanız gerekenleri de yapmak nedense size tuhaf bir zevk verir. Bu 

hep böyleydi, korkarım hep de böyle olacak.” (Zengin, 2015: 35-37). 

Vejetaryen Aslan ile aynı fikirde olan bir başka çocuk daha vardır. İnsanların 

öldürme ve egemen olma duygularının yok olmayacağına inanan uzaydaki çocuk, 

yetişkinlerin sözlerine ve yalanlarına kanmamıştır. Annesinin verdiği havuçla uzaya 

giden ve orada sebze meyve yetiştiren çocuk havuçları gökyüzünden aç insanların olduğu 

coğrafyalara yağdırmaya başlayınca fark edilir. Tabii bu çocuğun bunları nasıl 

başardığını merak eden dünya liderleri hemen olaylara müdahale etmek isterler. Tarihin 

her döneminde yaşanan bu kısırdöngü yine tecelli etmiştir. Ne de olsa tarih tekerrürden 

ibaret değil midir? Dünyaya hükmetmeye çalışan ülkelerin liderleri çocukla konuşup 



205 

 

sırlarını öğrenmeye çalışmışlardır. Ama akıllı çocuk bu boş laflara kanmayıp 

gökyüzünden çiçek yağdıracağı günlerin hayaliyle gereken cevabı devlet başkanları ile 

tüm insanlığa vermiştir: 

“Herkese merhaba. Herkese sevgi ve gül yaprakları. Sayın devlet 

başkanları Bana gönderdiğiniz mesajı aldım. Benden, uyduda havuç 

yetiştirme formülünü istiyorsunuz. Fakat bu isteğinizi yerine 

getiremeyeceğim için üzgünüm. Bunun nedeni sizden korkmamdır. Sizden 

korkuyorum, gerçekten korkuyorum. Çünkü bu formülü size verirsem 

belki de siz uydularda bombalar yetiştirip onları dünyaya atarsınız. Hiçbir 

şeyden haberi olmayan insanların ölmesini istemiyorum." "Ama siz 

mutlaka bir şey yetiştirmek istiyorsanız bana tohumları göndermeniz 

yeterli. Burada bir sürü boş uydu var. Ben göndereceğiniz tohumları 

yetiştiririm. Bundan hiç kuşkunuz olmasın. Cevabınızı bekleyeceğim. 

Hoşçakalın.!” (Zengin, 2016: 20). 

Her şeyi sorgulayan, düşünen, icatlar yapan ve mükemmel bir zekâya sahip olan 

Mavi Çocuk da havuç yağdıran çocukla aynı fikirdedir. Her şeyi anlayan Mavi Çocuk’ 

un bile anlayamadığı tek şey savaşlardır: 

“İnsanlık hep ilerlerken, değişen, kaybolan, aşınmaya uğrayan ve nihayet 

unutulan onlarca değer, alışkanlık, gelenek ve düşünme biçimlerinin yanıbaşında, 

kaybolmayan ve ilerleyen başka bir şey vardı: savaşlar, savaşlar, savaşlar…” (Zengin, 

2016: 7). 

Mavi Çocuk anlamıyordu ve anlamayacaktı da. Yıkık bir duvarda asılı kalan aile 

fotoğrafını, bir gecede artık çarpmaz olan kalpleri ve babasız kalan çocukları ve daha 

nicelerini hayatı boyunca ne kadar çalışırsa çalışsın anlamayacaktı. Ama insanı insanın 

celladı yapan savaşları ve insanlıktan çıkmasına sebep olan savaşları düşünmeden 

edemiyordu. Uzun uğraşlar sonucunda yaptığı siber kumandanın bir tuşunu da tabii ki 

savaşları yok etmekte kullanmalıydı. Mavi Çocuk başardı, kumandayı yaptı ve kırmızı 

tuşa çok önemli bir görev verdi. Beklenen an geldiğinde ise tuşa bastı. Bastığı tuşun rengi 

kırmızıydı. Ama artık kırmızı, kanı ve kanayan yaraları tamir etmekle görevliydi. 

Yüzyıllardır kendisine haksızlık yapılmasına ve savaşlarla anılmasına rağmen buna bir 

son verme zamanı gelmişti. Çünkü kırmızı hayatın sembolü olan canlıları ayakta tutan 

damarlarda dolaşması gereken kırmızıydı: 

“Mekanik ve botanik etkileşimini gerçekleştiren bu tuşa basılmasıyla 

birlikte bütün askerî üsler bir bahçeye, savaş uçakları ve tanklar meyve 

yüklü ağaçlara, savaş gemileri eğlenceli havuzlara, toplar, tüfekler, 



206 

 

tabancalar da birer çiçeğe dönüştü. Müthiş bir titizlikle düzenlenmiş 

bahçeleri komuta ediyordu generaller.” (Zengin, 2016: 19). 

Çocuklar savaşları yok etmek için uğraşmaya devam ederken yetişkinler savaş 

sanatının kitabını yazmaya başlar. Aradaki fark bu kadar derin olunca çocuklar çareyi 

yaratıcının eşsiz kudretinde bulur. Manevî değerleri hiçbir zaman göz ardı etmeyen 

Mevlâna İdris, savaşların yok olması temennisini çocukların dualarına emanet eder: 

“Bazı devletlerin bazı topraklara oyuncak bombaları attığını öğrendim ve şok 

oldum. Şimdi, sabah uyanınca dua ediyorum. O gün dünyada hiçbir çocuk oyuncak 

bombaları eline alıp ölmesin diye.” (Zengin, 2016: 23 ). 

Dua ederek acıları dindirmeye çalışan kocaman yürekli çocukların savaşlara dair 

değişik çözüm önerileri de vardır. Bu önerilere yetişkinler her ne kadar gülseler de 

çocukların kendilerine has gerçeklikleri yok muydu? Yetişkinlerin çocukları anlamasını 

beklemek ne kadar doğruydu? Küçük Prens de yetişkinlerin kendisini anlamasını 

beklemeden resimler yapmış ve yaptığı resimleri anlamayan yetişkinlere kulak asmadan 

yeni resimler yapmamış mıydı? İşte yazar da yetişkinlerin anlamasına kulak asmadan 

savaşları bitirecek çözümleri bulmuştu: 

“Savaşta babasını annesini kaybeden çocuklarla beraber ben de 

üzülüyorum. Çocuğunu kaybeden anne-babalarla birlikte bende acı 

çekiyorum. Bir gün bütün dünyaya bir iyilik yapıp, savaşanlarla savaşan 

bir dinazor yumurtası bulup beslemeyi düşünüyorum.”  

“Hiç bir savaş olmasın. Savaşta kim bir kurşun sıkmak isterse, o kurşun 

gelip onu bulsun. 

“Bütün savaşlarda atılan bombaları daha havadayken yakalasam ve yere 

düşmesini önlesem… Kimse ölmese...”  

“Dünyanın bütün kurşunları kalem olsun savaşmak isteyenler birbirlerine 

kurşun kalem atsın.” (Zengin, 2016: 119; Zengin, 2016: 10-36-64). 

Mevlâna İdris, kurşunların kalemlerle yer değiştirmesini isterken haksız değildir. 

Kurşunların savaşmasındansa kalemlerin savaşması dünyayı daha iyi bir yer haline 

getirebilirdi. Denemekte fayda vardı. Bu yüzden Dünyayı Kurtaran Çocuk da aslında 

yaşananları düzeltmek istemedi. Herkesin gördüğü rüyanın gerçekleşmesi normal bir 

durum değildi. Rüyaların gerçeğe dönüşmesini engellemek sadece yalansız bir çocuğun 

göreceği rüya ile mümkündü. Çok ilginç şeyler yaşansa da gerçek dünyadakinden daha 

çok güzellikler vardı. Bu yüzden Dünyayı Kurtaran Çocuk şu rüyada yaşananların 

kaybolmaması temennisi ile uykuya daldı: 



207 

 

“...silahı olan herkesin silahlarındaki mermilerin bir gül olarak namludan 

çıkıp gitmesi ve bu silahların bir daha asla doldurulamaması…” rüyaların 

gerçekleşmesi olayında bile olsa güzel değil miydi? Dünyayı Kurtaran 

Çocuk rüyaların gerçeğe dönüşmesiyle yaşanan hadiseleri anlatırken bu 

cümlenin yeri onun için çok başkaydı. Çünkü mermilerin gül olması ile 

insanlar savaşamayacaktı. Doldurulamayan silahlarla hiç kimse kimseyi 

öldüremeyecekti. (Zengin, 2016: 9). 

Bu dileklerle dünyayı normal seyrine getirmek için uykuya dalan çocuk rüyasında 

bir uğurböceğinin kendisine göz kırptığını görür. Ama o uğurböceğinin dünyadaki 

savaşlardan haberi yoktur. Masum ve saf çocukların dileklerini yerine getirebilmek için 

çırpınır durur. Uğurböceği gözyaşları ile yeryüzünü ıslatan çocuğu gördüğünde ise hemen 

inişe geçer. Kendini fark ettirdikten sonra dilek dilemesi için ısrarcı olur. Ama bir türlü 

beklediği dilek cümlesi ile karşılaşamaz. Üzgün çocuk konuşmayı sürdürmek ister ve 

sorar: 

"Senin hiç arkadaşın oldu mu?" diye yeni bir soru sordu çocuk. 

"Olmadı. Niye ki?" 

"Olursa bırakma, ne pahasına olursa, olsun bırakma!" dedi çocuk. "Çünkü 

çok sevdiğin biri bir kurşunla, bir bombayla, ya da başka bir şekilde 

gidince yeryüzü bomboş kalıyor.” (Zengin, 2005: 21). 

Çocuğun gözünden süzülen yaşların nedenini anlayan uğurböceği, kanatlarının 

titremesi içinde çocuğun son sözlerini dinler ve o üç çiçek için durmadan kanat çırpar: 

Sevgi, umut ve barış. 

“Birisini şarkı söylerken duyduğunda dur ve dinle. Birisi seni çağırıp bir 

şey istediğinde dur ve dinle. Birisi sığınacak bir yer arıyorsa ona yardım 

et. Birisi yalnız yürüyorsa onun ayaklarına bak, gözlerine bak ve ona eşlik 

et, azalt yalnızlığını. Birisinin yalnızlığını azaltırsan ne olur biliyor 

musun?" . 

"Bilmiyorum." dedi uğurböceği. 

"Birisinin yalnızlığını azaltırsan kalbinde üç çiçek açar." (Zengin, 2005: 

21).  

4.1.3.9 Kentleşme 

Şehirler; caddeler, sokaklar, mahalleler, köşe başları ve kaldırımların insandaki 

tezahürleri ile anlamlanan yorgun savaşçılardı. Harap ve bitap düşmüş evler gibi köhne 

olan şehirler bazen virane kalplerin hayallerinin sığınağı gibi yorgundu. Çünkü şehirler 

de insanlar ve çocuklar gibi yorulmuştu. Şehir, kendisine atfedilen olumsuzluklardan 



208 

 

yorulmuştu. Şehirlerin aslında bir şey yaptığı yoktu. Onları var eden insanlar yine onlara 

şekil verirken şehirleri neden suçluyorlardı? Çünkü insanlarda bazı şeyleri anlamaya 

başlamıştı. Şehir yaşamının insan doğasıyla örtüşmediğini, şehirlerin yapay dünyasının 

samimi duyguları barındıramayacağını geç de olsa insanoğlu anlamıştı. 

İnsanoğlu bu gerçeği anlamıştı ama yine de akın akın şehirlerde yaşamak için göç 

ediyordu. Çünkü şehirler başka insanlar için çok başka anlamları barındırıyordu. Modern 

bir yaşam, iş, para ve mutluluk şehirlerde vardı. Sıcak evlerde teknolojinin bütün 

nimetlerini kullanarak yaşayan insanlar hâllerinden memnundu(!). Ama memnun 

olmayan birileri de vardı. Esra, tatsızlıkları tuzla tatlandıracağını düşünürken gözüne 

çarpan fabrika bacalarına, asfaltlara, heykellere, korkunç siyah dumanlara ve trafik 

lambalarına tuz serpmek için sabırsızlanıyordu: 

“Ve kimi zamanlarda Esra içinde duyduğu dayanılmaz bir istek sonucu 

asfaltın üzerine tuz serpiyordu. Telefonun üzerine tuz serpiyordu, trafik 

lambasının direğine tuz serpiyordu.  Aslında tuz serpilecek o kadar çok şey 

vardı ki… Ama hem Esra'nın o kadar çok tuzu yoktu, hem de boyu her 

yere yetişemeyecek kadar küçüktü. Bu nedenle kendisine dik dik bakan 

heykeller, korkunç dumanlarla gökyüzünü kaplayan fabrika bacaları ve 

daha başka şeyler şimdilik üzerlerine tuz serpilmekten kurtulmuşlardı.” 

(Zengin, 2016: 13-14). 

Sonbahar saçlı güzel Esra o kadar tatlı idi ki kimse onun her yere tuz serpmesine 

kızmıyordu. Kimse tuz serpmesinin anlamını bilmese de o biliyordu. Bazen 

anlamlandıramadığı şeyler bile olsa çoğu şeye neden tuz serptiğini biliyordu. Fabrika 

bacalarını, asfaltı ve siyah dumanları hayatında istemiyordu. Masmavi bulutlarla yaşamak 

istiyordu. Toprakla oynayıp, yeşilliklerin arasında kaybolmak istiyordu. Ama Esra’nın 

sesini bir tek Mevlâna İdris duyuyordu ve yazıyordu, sürekli yazıyordu. Şehirleri 

anlatıyordu bir umut kendilerine çeki düzen verirler diye. 

Yazar, şehirlere çeki düzen verecek olanlara seslenirken aynı zamanda çocuklara 

da sesleniyordu. Yetişkinlerin yaptıklarının acısı ile yaşayan çocuklar şehirlerin 

düzelmesi için son umuttur. Kendi yaşam alanlarını şimdiki yetişkinlerinkinden farklı 

kılmaları gerekir. Yetişkinlerin ne kadar başarılı olacakları bilinmez ama modern 

şehirlerde oturanların kaybolan çocukluklarla ilgilenmediği muhakkaktır: 

“Gökdelenlerin arasındaki -her nasılsa kalmış- küçük bir bahçede, bir 

çocuk çimlerin içine gömülmüş gökyüzüne bakıyordu. Kuşlar geçiyordu, 



209 

 

eski zamanlar geçiyordu, bulutlar geçiyordu gökyüzünden. Çocuk 

bulutlara başka bir dikkatle bakıyordu. 

Ve bahçe içinde güzel evlerde hiçbir şeyden şikâyet etmeyen aileler. Hiç 

bozuk olmayan yollar, kaldırımlar vardı hiç rahatsız etmeyen şehirlerde.” 

(Zengin, 2016: 6-26). 

Hızla değişen modern dünyada yaşam koşullarının da değişmesi kaçınılmaz bir 

son gibi gözükmektedir. Ekonomik şartların iyileşmesi ile kapitalizmin hâkimiyetinde 

değişen ve gelişen şehirlere ayak uydurmak bazıları için çok zor, bazıları için ise çok 

kolay olmaktadır. Mütemadiyen değişen şehirlerde sağlıklı bir şekilde yaşamak ne kadar 

mümkün olmaktadır. Hem fiziksel hem ruhsal çöküntülerin son otuz yılda insanları esir 

aldığı düşünülürse bu sorunun cevabını aramak yersizdir. Hızla değişen mahalleler, 

caddeler ve köşe başları insanları da değiştirip hafızalarını yok etmektedir. Bir ay 

gidilmeyen bir mahallenin hayal bile edilemez değişimi insan hafızasında neleri 

değiştirmektedir. Çocukluk mahallesini hatırlamayan bir insanın anıları da şehirler gibi 

hızla akıp yok olmaktadır. 

“Akşam ve sabah oluyordu. Milyonlarca insan işe gidiyor ve evine dönüyor, 

arabalar çalışırken egzozlarından duman çıkıyor, musluklar açıldığı zaman su akıyordu. 

Dünya dönüyor ve görünüşte her şey normal işleyişiyle devam ediyordu…” (Zengin, 

2004: 4). 

Siyah Kaşkollü Adam büyük bir şehrin meydanında yıllardır boş duran iki katlı 

evden bakarken tarif ettiği şehirde çok daha farklı şeyler de görmektedir. Evin iki katlı 

olmasından fark edilememesi normaldi ama Siyah Kaşkollü Adam’ın taşındığını da fark 

eden olmamıştır. Kimse onu fark etmese de Siyah Kaşkollü Adam herkesi fark ediyor ve 

gözlemliyordur. Derin düşüncelerinin sonunda şehirde hiç olmayacak bir şey yapar ve 

evinin dış kapısının önüne bir sandalye koyarak ve insanları daha dikkatle incelemeye 

başlar: 

“Ellerine bakıyordu geçip gidenlerin… Gözlerine. Yeryüzüne nasıl 

basıyorlar diye ayaklarına bakıyordu. Geçip gidiyordu insanlar, geçip 

gidiyordu. Kimse siyah kaşkollü adamın farkında değildi. Çünkü herkes 

telaşlıydı. Hızlı olmak, geç kalmamak zorundaydılar. Siyah kaşkollü 

adam, önünden akıp giden kalabalığın içindeki insanları tek tek izledi.” 

(Zengin, 2004: 10). 

Kimseyle konuşmayan Siyah Kaşkollü Adam, sonunda birgün yine sandalyesinde 

otururken önünden geçen adamla konuşmaya karar verir. Adama nereye gittiğini sorar. 



210 

 

Şehir insanı ise kendisi ile konuşan hiç tanımadığı bu adama anlam veremez. Soru 

karşısında biraz şaşıran biraz da canı sıkılan adam şöyle devam eder: 

“-İşe gidiyorum, dedi. 

- Neden, diye sordu siyah kaşkollü adam. 

- Para kazanmam lazım. 

- Neden, diye sordu yine siyah kaşkollü adam. 

- Evde çocuklarım var ve onların yaşaması lazım.” (Zengin, 2004: 10). 

Bu anlamsız koşuşturmayı anlamlandırmak Siyah Kaşkollü Adam için pek 

mümkün olmasa da şehir insanı için çok anlamlıdır. Para kazanmak ve yaşamak, şehir 

insanın yaptığı en önemli işlerdir. Ama Siyah Kaşkollü Adam’ı ilk başta tuhaf bulan şehir 

adamı, bir tomar parayı Siyah Kaşkollü Adam’ın elinde görünce kararından vazgeçer. 

Yazar, şehir hayatının parayı en önemli malzeme olarak görmesinden şikâyetçidir. Bunun 

için de Siyah Kaşkollü Adam herkese ihtiyacından fazla para dağıtır ve en sonunda 

şehirlerden sıkılan herkes şehirleri terk eder. Dünyanın ilk zamanlarındaki gibi yaşamaya 

başlayan insanlar, doğada çıplak ayakları ile gezinerek balık avlayarak ve ekip, biçerek 

yaşarlar. Her şey tam da çocukların istediği gibidir. 

Mevlâna İdris, çocukları istediklerine kavuştursa da şehirlerin boğucu yönlerini 

anlatmaktan kendini alıkoyamaz. Hayatının anlamını sorgulayan ve şehirde yaşayan Kuş 

Adam, akşam yemeğini hazırlayıp sofraya oturur ve şehirlilerin yaşamlarını şu cümlelerle 

ifade eder: 

“Biraz pilav, biraz fasulye, bir kap yoğurt, iki dilim ekmek... Dün de 

yemişti akşam yemeğini, önceki gün de, geçen yıl da, üç yıl önce de. Adam 

her gün akşam yemeğini yemişti. 

Adam gazeteyi açıp okumaya başladı. Dün de okumuştu, önceki gün de, 

geçen yıl da... Her gün gazete okumuştu adam. Televizyon seyretmek de 

böyleydi, her gün. 

Su içmek de böyleydi, her gün. 

Pijamaları giymek de böyleydi, her gece. 

Yüzünü yıkamak da böyleydi, her sabah. 

Çöpü doldurmak ve boşaltmak da böyleydi, daima.” (Zengin, 2004: 6). 

Şehir yaşamının beraberinde getirdiği kısırdöngüyü ifade eden yazar, bu 

sıkıcılıktan bunalmış gibidir. Her gün aynı şeyleri yapmak fıtrata da aykırıdır. Ama bu 

durumdan kurtulmak için insanlar bir şey yapmaz. İnsanlar bu yaşam tarzını benimsemiş 

gözükmektedir ya da kendilerine dayatılan bu yaşamın farkında değillerdir: 



211 

 

“Şehirde akşam olmuştu... İnsanlar nereden geldiğini bilmedikleri bir emre 

uyarak yavaş yavaş uykuya hazırlanıyor, gömlekler, pantolonlar yerini 

pijamalara bırakıyordu. 

Bir çocuk, her gece yaptığı gibi, sokaktan gelen sesleri dinleyerek 

uyumaya hazırlanmıştı. Çeşitli çeşitli sesler geliyordu sokaktan... Bir ses 

tiyatrodan dönüyordu. Bir ses yarınki yolculuktan söz ediyordu. Bir ses bir 

an önce eve gitmek için telaşlı.” (Zengin, 2016: 7). 

Yatağında uyumaya çalışan çocuk, eve telaşla gitmek için konuşan insanları bir 

nebze de olsa anlamaya çalışır. Gürültüde uyumayı öğrenmiştir ama bu kadar telaşı 

anlamlandıramaz. İnsanlar şehirlerde hep para kazanmak için uğraşırlar ve kazandıkları 

paralar hep biter. Çocuklar da hep okula gider ve okuldan eve geldiklerinde hep şehirli 

anne-babaları yorgun olur: 

“Okul şehrin dışındaydı ve çocuklar şehrin içindeydi. Çocukların okula gitmeme 

hakları yoktu, çocukları okula götüren otobüsler vardı. Sarı Telefon Sokağının, 

çocuklarını okula götüren otobüsün koltuklarından birisi genellikle boş kalırdı” (Zengin, 

2016: 7). 

Aslında günümüzün şehir yaşamında böyle bir şey pek mümkün değildir ama 

çocuğun koltuğu nasıl oluyorsa boş kalır. Çocuğun annesi veya babası servise 

bindirmeden işe gitse bile mutlaka bakıcısı olmalıdır. O da yoksa akıllı telefon çocuğu 

uyandırıp şehir yaşamına dâhil etmelidir. Ters giden bir şeyler vardı ama yazar ve çocuk 

geç kalkmaktan mutludur. Çocuk okula geç kalsa da şehir yaşamından kopmasına imkân 

yoktur. Sarı Telefon Sokağı’ndaki çocuk er geç okula gitmek zorundadır. Onun gibi bütün 

gün ders çalışmak zorunda olan başka çocuklar, yetişkinlerin sinemadan çıktığı akşam 

saatlerinde evlerine dönerler. Çocuklar bu kadar yoğunluğun üstüne evde makarna ile 

karşılaşırlarsa ne yapacaklarını düşünürken şehrin sokakları onları birden ürkütür. O 

ürpertinin içinde bile şehrin sokaklarında kayan yıldızı görmeyi başaran inanılmaz 

varlıklar: çocuklar. 

“Gece iki kardeş evlerine dönüyorlardı. Birisinin elinde kalın bir 

ansiklopedi vardı. Arkadaşlarının evinde ders çalışmışlar ve epeyce 

yorulmuşlardı. 

Evlerinin bulunduğu sokağa girdiklerinde bir ışıkla karşılaştılar, Işık 

çocukların üzerine doğru hızla geliyordu. Bu bir yıldız mıydı acaba? 

Sokakların kayan yıldızı...” (Zengin, 2005: 5). 

Çocuklar kayan yıldızı sokağa indirirler ancak yaşadıkları hayatın 

monotonluğundan şikâyetçidirler. Kendileri boğan ve yapmak istedikleri şeyleri 



212 

 

kısıtlayan şehirleri değiştirmek için uğraşırlar. Çocuklar yetişkinlere rağmen yapmak 

istedikleri kardan ormanı şehrin görünmez olan meydanında yaparlar. Kar çocukları 

nerede olursa olsun mutlu etmeye devam eder, şehrin meydanlarına rağmen: 

“Herkes meydana gidiyordu. Meydan ise bir yere gitmiyordu. Çocuklar 

meydanda toplandılar, toplandılar. Tertemiz, cam gibi bir havada, 

meydanda toplanmış yirmiden fazla çocuk, nereye baksalar beyaz, neye-

baksalar kardı. Sokak lambaları, arabalar, evlerin bacaları, sokaklar, 

kaldırımlar, her yer, her şey beyaz, bembeyazdı. 

Evlerden çıkan küçük ayakkabıların, küçük çizmelerin karda bıraktığı 

sevinçti ayak izleri...” Bu ayak izleri ile çocuklar hayallerini sessizce, şehir 

insanı görmeden ve şehrin meydanlarının betonu görünmeden yaptılar. 

Kardan tavşanı şehrin içinde yaşatamayacakları için kardan bir orman inşa 

ettiler. Zira onların korktukları olmadı ve çocukları kimse fark etmedi. 

Çünkü şehir insanı bu güzelliği fark edecek durumda değildi. (Zengin, 

2005: 6-7). 

“Trafik ışıkları değişirken, duran araçlar harekete geçip, hareket hâlindeki araçlar 

dururken, rüzgâr bir eczanenin tabelasını sallarken, bir çöp tenekesinin yanında yatan bir 

köpek kalkıp güneşin ışıklarıyla yeni buluşan başka bir köşeye geçerken…” devam eden 

şehir yaşamı kardan ormana ve kardan çocuklara rağmen sürmektedir ve maalesef sıkılan 

çocuklar evden, şehirden ve kendilerinden çıkmak istese de onları plastik kokulu parklar 

kucaklar. Böyle şehirlerde Mevlâna İdris, kendinden başka bir iz bırakmadan sessizce 

geçip yollardan meçhule doğru, daha çok da çocuklara doğru, kaleminin önderliğinde 

yürümeye devam eder (Zengin, 2016: 9). 

“Fabrika bacalarından dumanlar çıkıyor 

Fabrikaları ben kurmadım 

Araba egzozlarından dumanlar çıkıyor 

Arabaları ben yapmadım 

… 

Aptal kentlerden gürültüler çıkıyor 

Kentleri ben kurmadım 

… 

Geçiyorum yollardan 



213 

 

Kendimden başka iz bırakmadan.” (Zengin, 2004: 79). 

4.1.3.10 Trafik Bilinci 

Dünyanın neresinde yaşarsa yaşasın her milletin ortak amaçları arasında geleceğe 

iyi yetiştirilmiş nesiller bırakmak vardır. Anne babaların ve toplumun hedefi çevresine 

duyarlı, insanlara ve dünyaya faydalı bireyler yetiştirmektir. Bu manada çocuk eğitmek 

ve topluma kazandırmak 21. yüzyıl dünyasında daha da önem kazanmıştır. İnsanlık 

değerlerinin kaybolduğu, her şeyin inanılmaz bir hızla değiştiği günümüzde çocukların 

yüzleşmek zorunda kaldığı bazı gerçekleri de göz ardı etmemek gerekir. Hızlı 

şehirleşmenin beraberinde getirdiği birçok sorun çocuk eğitiminde de mecburen yerini 

almak zorundadır. Buna dayanarak mega kentlerin mega çocukları trafik ve trafik 

güvenliği ile daha okuma yazma öğrenmeden karşılaşmaktadır: 

“Bu nedenledir ki, günümüz insanlarında trafik kültürü oluşturmaya, trafik 

bilincini geliştirmeye ve trafik güvenliğini arttırmaya yönelik her türlü 

etkinlik büyük önem ve değer kazanarak yaygınlaşmıştır. Ancak bu 

faaliyetlerin amacına ulaşabilmesi, toplumda trafik kültürünün ve 

bilincinin oluşturulabilmesi oldukça kapsamlı, uzun dönemli ve katılımcı 

bir anlayışla konuya yaklaşımı gerekli kılmaktadır. Ayrıca trafik 

kültürünün geliştirilmesi ve bu kültüre yeni boyutlar kazandırılmasında, 

insanların hayata hazırlanma evresi olan çocukluk ve ergenlik 

dönemlerinin, yetişkinlerden ayrı olarak ele alınması gerekmektedir.” 

(Alat, 2014: 1). 

Çocuklar için yetişkinlerden farklı bir trafik eğitiminin olması gerektiğine inanan 

Mevlâna İdris, farklı hikâyelerinde trafik konusuna farklı bakış açıları ile değinmektedir. 

Trafik kazalarını tuhaf bulan Bulut Çocuk, kendi için bir şey istememektedir. 

Uğurböceğinden istediği şey arabaların yavaş gitmesi ve trafik kazalarının olmamasıdır: 

“Dünyanın her yerindeki arabalar birden yavaşlamıştı. Gaza ne kadar 

basılsa da insânî bir hız limitinin üzerine çıkamıyordu arabalar. Ayrıca 

yolda bir yaya belirdiğinde arabalar kendiliğinden yavaşlıyor, hatta 

tamamen duruyordu. Bir kedi, bir tavuk, bir köpek için de durum böyleydi. 

Çarpışmak üzere olan arabalar da birden duruyor, birbiriyle 

çarpışmıyordu. Ama bu nasıl olabilirdi ki?” (Zengin, 2016: 19). 

Aslında Bulut Çocuk olabilecek bir şeye şaşırmıştır. Anlatılan bu hadiselerin 

olmaması için hiçbir engel yoktur. Hiçbiri doğaüstü bir olay değildir. Sadece insanların 

bilinçli araba kullanmaları gereklidir. Bu yüzden önce çocukları bilinçlendirmek 



214 

 

gerektiğine inanan yazar, çocuklara yetişkinlerin yaptığı hataları düzeltme imkânı 

vermektedir. Dünyada yaşanan olumsuzlukları düzeltebileceğine inanan çocuk elbette ki 

bir gün eylemleri kendi doğruları ile buluşturacaktır. İşte o zaman “Saygılı Araba” adlı 

küçürek öyküde yaşananlar gerçek hayatla birleşecektir: 

“Benim düşündüğüm araba insanlara çok saygılı olacak. Mesela, yolda giderken 

bir yaya gördüğü zaman şoför ne kadar gaza bassa da gitmeyecek ve yayaya “lütfen 

efendim önden siz buyrun” diyecek. Sonra trafik kazası falan hiç olmayacak.” (Zengin, 

2016: 42). 

Eğitim ve öğretimin temel amacı kişide istenilen davranışları oluşturabilmektir. 

Trafik kazlarında her yıl binlerce insanın ölmesi, ölen insanlardan daha fazla insanın ise 

engelli durumuna gelmesi eğitimin önemini bir kere daha ortaya koymaktadır. Çünkü 

trafik kazalarındaki en büyük pay cahilce yapılan davranışlardır. Hız sınırlarını aşmak, 

emniyet kemeri takmamak, alkollü araç kullanmak, trafik ışıklarına uymamak ve daha 

niceleri eğitimsizliğin sebep olduğu davranışlardır. Bu davranışları ortadan kaldırmak ise 

başta anne-babalara sonra da devletin tüm kurum ve kuruluşlarının işbirliği ile hareketine 

bağlıdır. Tabii bu noktada çocuk kitaplarının da önemi küçümsenemeyecek kadar 

büyüktür. Okuduklarını eyleme dönüştüren çocuk, yanlış bir davranışı görünce fark 

edecek ve harekete geçmek için kâğıdı kalemi her daim yanında hazır bulunduracaktır: 

“Cebimde devamlı kâğıt kalem taşıyorum. Birisine çarpıp kaçan birisi olursa 

arabanın plakasını almak için… Ve bir de resim yapmak için. Ha ha ha!” (Zengin, 2016: 

96). 

Güzel bir dünyayı resmetmeye çalışan çocukların şehir yaşamının keşmekeşinde 

neler çizebileceği tartışılır. Şehirleşmenin gökyüzünün rengini bile değiştirdiği 

zamanlarda trafikte beklemekten bunalan Esra da faturayı trafik ışıklarına kesmektedir. 

Gördüğü bütün çirkinliklerin üzerine tuz serpen Esra, trafiğin dayanılmaz bir hal alması 

sonucu trafik ışıklarına bir ömür tuz serpmeyi düşünmektedir. 

Trafiğin yoğunluğundan ziyade trafik kazalarının yol açtığı ölümler ve 

yaralanmalar yetişkinler kadar çocukları da etkilemektedir. Sürekli bir yerlere yetişme 

telaşı ile yaşayan 21. yüzyıl insanları trafik kurallarını göz ardı ederek kendi hayatlarını 

ve başka hayatları tehlikeye atmaktadır. Modern yaşamla birlikte gelir seviyesindeki artış 

kullanılan araç sayısını da hızla arttırmaktadır. Bu yüzden trafik kazalarındaki artış hızla 



215 

 

yükselmektedir. Trafik kazaları “tüm dünyadaki ölümlerin %2,1’ini oluştururken ölüm 

nedenleri sıralandığında 11. sırada yerini almaktadır.” (Aktaran: Alat, 2014: 33). 

Ölüm oranlarındaki bu artışı azaltmak ve çocuklara trafik kurallarının önemini 

kavratmak ve daha mutlu insanlar yetiştirmek için uğraşan yazarlar, bu konuya çözüm 

üretmek için yazmaktadırlar. Psikolojik ve sosyolojik yönden sağlıklı bireylerin yetişmesi 

çocuk edebiyatçılarının ortak paydası olmaya devam etmektedir. Trafik polislerini de 

kahraman yapan Mevlâna İdris, ilkeleri doğrultusunda yazdığı Trafik Polisi Kurbağa adlı 

hikâyesinde hem bu mesleği sevdirmek istemekte hem de trafik kurallarına uyulmadığı 

takdirde neler yaşanabileceğini göstermektedir: 

“Uyanınca arkadaşlarıyla vedalaşıp hemen şehre gitmiş. Kendisine bir 

beyaz şapka, bir çift beyaz eldiven, bir de düdük almış. Sonra gidip bir 

caddenin ortasında durmuş ve rüyasında gördüğü gibi trafik polisliği 

yapmaya başlamış. 

Düdüğünü dürrrrttt dürrrrrttt diye neşeyle çalıyormuş. Elini kolunu 

sallıyormuş. Büyük bir ciddiyetle arabalara yön veriyormuş.” (Zengin, 

2015: 9-10). 

Arabalara yön veren bu sevimli kurbağayı şehirdeki herkes çok sevmektedir. 

Özellikle çocuklar, onun yanına gidebilmek için can atmaktadırlar. Trafik Polisi Kurbağa’ 

ya yemek götürmek de artık çocukların görevi olmuştur. Bu görevi büyük bir mutlulukla 

yapan çocuklar trafik kurallarına da merak salmışlardır. Polislere karşı çocukların ayrı bir 

ilgisi olduğu herkesçe gözlenmektedir. Kendilerini polislerin yerine koyan çocuklar kendi 

hayal dünyalarında polislerle özdeşim kurmaktadırlar. Çocuklarda bu ilgi nedendir 

bilinmez ama trafik polislerinin yeri çok ayrıdır. Belki düdükleri belki de üniformaları 

trafik polislerini çocukların gözünde cazip hale getirmektedir. Zira kurbağayı dikkatle 

izlerken çocukların çoğu trafik kurallarını da öğrenmektedirler. Ancak bu dünyadaki 

mutluluklar kısa sürmektedir. Hiç umulmadık bir anda çıkıp gelen trafik canavarı 

çocukların mutluluklarını yarım bırakmaktan geri durmamıştır: 

“Sarhoş bir sürücü hızla giderken gümmmm! diye kaldırımlara çarpmış. Sonra 

araba takla atmış ve küçük kurbağanın üzerine düşmüş. Zavallı kurbağacık o anda hayata 

gözlerini kapatmış.” (Zengin, 2015: 15). 

Çocuklar kurbağanın arkasından günlerce gözyaşı dökerken vefalarını 

göstermekten de geri durmazlar. Yaşadığı derenin kenarına özel bir mezar yaptıran 

çocuklar kurbanın çok sevdiği beyaz şapkasını ve düdüğünü de emin ellere teslim ederler. 



216 

 

Onlar şehirdeki yaşamlarına dönmek zorunda olduklarını hatırlamak istemezler. Trafik 

kurallarına uymayan yetişkinlerin yaptığı davranışlar hayatları karartmaya devam 

ederken Mevlâna İdris, Trafik Polisi Kurbağa’ya yemek götüren saf çocukların 

duygularıyla bezenmiş bir dünyada yaşamak özlemini kuvvetli bir şekilde 

vurgulamaktadır. 

4.1.3.11 Kendilik Bilinci 

Yeryüzünde Ben Kimim 

… 

Ben deniz değilim. 

Kayık da değilim ben, balık da değilim. 

Çocuğum ben. 

Anlamım ne? 

Yeryüzünde ben kimim? 

Milyarlarca insan arasında kimim ben? 

Çok şey var dünyada onları sayamam. 

Dünyayı anlayamam. 

Dünya dünyanın olsun 

Ama ben kimim? 

Bilenler anlamımı söylesin 

Bilmeyenler öğrensin. (Zengin, 2004: 12). 

Dünyayı onu isteyenlere bırakan ve kendi varoluş gerçekliğini aramaya koyulan 

Mevlana İdris, varlığını, özünü oluşturan şeyi anlamaya, sorgulama devam etmektedir. 

Yazarın hemen hemen tüm çocuk edebiyatı eserlerinde görülen kendilik bilincine dair 

sorgulamaları şiirlerine de yansımaktadır. Kim olduğunu ve kendilik bilincini, çocuk 

kavramı ile ilişkilendirerek bulmaya çalışan yazarın kimlik oluşturma çabaları kaleminin 

mürekkebini dolduran ana unsurdur diyebiliriz. 



217 

 

Yazar kendilik bilincini eserlerinde ön planda tutmaktadır. Zira çocuk için 

kendilik kavramı duygu, düşünce ve davranışlarını anlamlandırma ve anlamada 

kullandığı geniş ve dizgisel oluşumların bütünüdür. Yaşam tecrübelerinin algısı ve 

organizasyonu için kendi çerçevesini çizmeye çalışan çocuk, hayatı ve dünyayı 

yorumlamaya çalışmaktadır.  Kendini ve dünyayı sorgulama evresinde olan çocuk, 

hayatının erken dönemlerinde kendine dair bir algı oluşturmaya ve ‘gerçekliğini’ 

tamamlamaya çalışmaktadır. Toplumsal ve bireysel değerlerimiz ile kim olduğumuz 

hakkındaki hislerimizi içselleştiririz ve bu ‘aynalanmalar’ hiçbir zaman benliğimizi 

tamamen açacak kadar bizi büyütmez. Yaşamımız boyunca bu aynalanmalara ihtiyaç 

duyacağımız için kendilik bilincine dair sorgulamalar her yaşta devam etmektedir. Bunun 

bilincinde olan Mevlana İdris de eserlerindeki kahramanlara kendini ve dünyayı sürekli 

sorgulatır (Özen, 2011: 204): 

“Çocuk gökyüzüne bakarken bir ara kendisinin dünkü kendisi olup olmadığını 

düşündü. Her şey bu kadar değişmişken, kendisi kendi olarak kalabilmiş miydi acaba? 

Bunu ölçebilecek bir şey yoktu. Ölçülemeyen şeyler listesine gidebilirdi bu da.” (Zengin, 

2016: 25). 

Ölçülemeyen sorularla dünyayı ve kendini anlamaya çalışan Bulut Çocuk, diğer 

insanların davranışlarını da sürekli olarak düşünür ve bireysel algılamanın yanında 

toplumsal kendilik bilincini de yorumlamaya çalışır. Yazarın toplumsal sorgulamaları da 

çocuğa yaptırmasındaki amaç kendilik algısının bazen toplumsal kendilik bilinci ile 

çatışma yaşamasındandır. Bu çatışma ise Mevlana İdris ve kendini arayan çocuklar için 

yeni soruların kapısını aralamaktadır: 

“Günlerce düşündü çocuk, aylarca... 

İnsanlara baktı yeniden ve yeniden. 

Dünyaya baktı sonra. Biraz da kuşlara baktı, insanlığın ilk gününden beri 

akan bilgelik ırmağında birkaç kulaç attı. Dünyanın ilk gününden beri 

içinde bulunduğumuz vicdan atmosferinde birkaç derin nefes 

aldı.”(Zengin, 2016: 14). 

Yazar, derin nefeslere ihtiyaç duymaktadır çünkü yaşadığı dünyanın durumunu 

sorguladıkça daha da derin nefesler alması gerektiğini düşünmektedir. Kendini anlamaya 

başlayan çocuklar ile yolunu belirleyen Mevlana İdris, yaşanılabilir bir dünya için 

çocuklara sorgulayıcı bir bakış açısı kazandırmak maksadıyla yazmaya özen 

göstermektedir. Çünkü “İnsan, kendi kurduğu değerlerle yaşayan canlı bir varlıktır. Bu 



218 

 

değerler, insanı kendilik yolunda ayakta tutar. Birey ve millet, varlığını kendilik bilincini 

oluşturduğu sürece ebedi kılar.”(Şahin, 2008: 111). 

Bireysel ve toplumsal kendilik bilincini dünyada yaşananlar etrafında sürekli 

sorgulayan Bulut Çocuk, dünyada kötü giden her şeyi düzeltmek için çareler aramaktadır. 

Kendi çocuk gerçekliği ile olay, olgu ve kavramları anlamlandırma çalışmaları 

yetişkinlerinki ile örtüşmese de onun kendi gerçekliği dünya için mutlaka olması gereken 

gerçekliktir. Çünkü Bulut Çocuk’un yaşamak istediği dünya tüm insanları kucaklayan ve 

koruyan dünyadır. Kafasındaki sorularla yapabileceklerini ve kendini sorgulayan Bulut 

Çocuk, uğurböceği ile çıktığı yolda dansın eşliğinde gökkuşağına yeni bir renk eklerken: 

“Dünyanın bütün sevinçleri çocuğun göğsünde toplanmıştı. Nefes alıp-

verirken çocuk bu gerçeği bütünüyle hissedebiliyordu. Ne isteyebilirdi ki 

başka? Böyle kalabilir miydi acaba dünya? Mümkünse yani. Ne yapmak 

gerekiyordu bunun mümkün olması için? Gözlerini kırpmadan dizlerinin 

üstünde böyle kalabilirdi mesela. Ya da başını çimlere gömüp 

kımıldamadan yıllarca kalmak gerekiyorsa bunu yapabilirdi. Çocuk yine 

çocuktu ama dünkü çocuk değil.” (Zengin, 2016: 27). 

Dünyadaki savaşları, açlığı, trafik kazalarını, yoksulluğu, küresel ısınmayı ve 

kanseri bitiren Bulut Çocuk, uğurböceğinin yardımı ile dünyayı gökkuşağının renkleriyle 

boyamaya devam eder. Mutluluk dolu dakikalar yaşanılabilir bir dünya oluşmasıyla 

katmerlenirken Bulut Çocuk, kendi olma yolunda adımlarını sağlam atmaya çalışır. 

Kendini ve dünyayı sorgulayıp en güzel cevapları bulan Mevlana İdris’in çocuk 

kahramanları savaşlar, yoksulluklar ve kapitalist dünya düzenini gördükçe dünyayı tekrar 

sorgulamaya koyulurlar: 

“Gökyüzüne mor bir kuşak eklenirken bir defa daha değişen dünyaya baktı 

çocuk. Böyle de olabiliyordu işte. Dünya böyle de dönebiliyordu. Böyle 

dönebilen bir dünyayı nasıl ve niçin değiştiriyordu insanlar? Kimin işine 

yarıyordu yoksul, savaşlı, kanlı, mutsuz çoğunluklarla, aç insanlarla dolu 

bir dünya?”(Zengin, 2016: 26). 

Gökkuşağının renkleri ile bezenen dünyanın hiç değişmemesi için dua eden çocuk 

gerçekliği bunun mümkün olabilmesi için ne gerekiyorsa yapmaya hazır vaziyette 

beklemektedir. Kendi varlığını milli ve evrensel değerler ekseninde insanî olanda 

birleştirmeye çalışan yazar, kendilik bilincine ulaşan çocukların dünyayı ötelere 

taşıyacağına inanmaktadır. Var oluş koordinatlarını bulmaya çalışan çocukların 



219 

 

kendilerini ve dünyayı sorguladıkları cümleler anlam yoğunluğunu da barındırırken bakış 

açılarındaki derinlik gelecek nesiller için ümitli olmayı gerektirmektedir: 

“Dünyada mutsuz insanlar vardı, acı çeken insanlar vardı. Hiç kimse, hiç 

kimse bu acı çeken insanlar için bir şey yapmıyordu. 

Ama bir gün, dünyayı bu haliyle beğenmeyen bir çocuk gözlerini 

gökyüzüne çevirip uzun uzun baktı ve insanların acılarını dindirme 

zamanın geldiğini düşündü, Bunu kimse yapmadığına göre kendisi 

yapmalıydı. Tarih, insanlardan hep bir şeyler beklerdi. Şimdi de bunu 

bekliyor olmalıydı. Tarihi daha fazla bekletmenin bir anlamı yoktu.” 

(Zengin, 2016: 7). 

Tarihi daha fazla bekletmeye niyeti olmayan Küçük Süpermen, insanlar için bir 

şeyler yapmaya çalışır. Bunu yaparken de kendini ve diğer insanları sorgulamadan 

edemez. Fark ettiği gerçekleri ise diğer çocuk kahramanlarla paylaşmak düşüncesi 

kafasında yeni soru işaretleri oluştururken Mavi Çocuk’un da aynı gerçekliği 

görmesinden mutlu olur ve kendi gerçekliği için çalışmaya devam eder. Tarihin 

sayfalarını bekletmenin anlamsızlığını Küçük Süpermen’den duyan Mavi Çocuk da 

çalışmalarına gece gündüz devam eder. Dünyadaki olayları sürekli düşünen kahraman 

tarihi araştırmalara ağırlık verir. Değişen her şeyi mükemmel aklı ile sorgulamaya devam 

eder ve yaptığı analizler ve karşılaştırmalar sonucunda gördüğü gerçek onu bir kez daha 

derinden sarsar: 

“Görmüştü ki artık insanlar yapmaktan çok seyrediyordu.” (Zengin, 2016: 11). 

Yazara göre insanların her şeyi yönetmek için kullandıkları kumandalar da 

insanları yönetmektedir. Olaylara, kendine ve dünyaya seyirci kalmak da insanların 

hayatlarının her dakikasına sirayet etmektedir. “Dünyanın dertleri sürerken, insanlar 

bilinen yeryüzü sorunlarıyla boğuşurken” insanlar neden bilmezden gelmektedir. Çünkü 

“bilmediğini inkâr etmek insanın doğası gereğidir. Öyleyse insanoğlu neden kendini inkâr 

etmiyor? Sadece duyu organlarıyla bilgilenmeye çalışması insanın cehaletindendir. 

İnsanların görmediğini gören duymadığını duyan, insanların gözünde deliden başka ne 

olabilir ki?” (Nuayme, 2000: 31). 

İnsanların gözünde deli gibi görünmek ya da boş uğraşlarla vakit geçiren bir çocuk 

olmak Mavi Çocuk için hiç önemli değildir. Zira akıllı olan yetişkinler ve zamanı iyi 

kullanmaya çalışan insanların ve zaman denilen şeyi dakikalara ve saatlere bölen 



220 

 

zihniyetin yaptıkları ile dünyada “Ne kalmıştı geriye?” Cevap, Mavi Çocuk için dehşet 

vericiydi: 

“İnsanları vahşileştiren, diğerine karşı yabancılaştıran, diğer insanın celladı kılan, 

öldürmek için ölmeyi bile göze aldıran o şey.” (Zengin, 2016: 9). 

Kendi soruları ve kendi cevapları karşısında irkilen ve insanlık için çırpınan 

Mevlana İdris’in süper kahramanı çözüm yolunu bulmakta gecikmez. Ürettiği çözüm ise 

sorunlara sebep olan kumandaların etkisini ortadan kaldıracak olan başka bir kumandadır: 

Siber kumanda. Kumandaydı çünkü insanların ellerinden düşmeyen yegâne nesne 

kumandadır. Siberdi çünkü insanlar öylece seyretmeyi seviyordu. Siber kumandanın 

gücünü kullanarak dünyayı yaşanılabilir bir gökyüzü ile buluşturan Mavi Çocuk, 

“Dünyaya biraz daha baktı. Kusursuz dönüyordu dünya. Hep niye böyle 

değildi? Nasıl bozuluyordu herşey? Böyle kalsaydı dünya, yine de sıkılır 

mıydı insanlar? Adalet, iyilik, mutluluk, barış, sevinç, başkalarının da var 

olduğu bir dünya bilinci... Bu anlamlardan örülmüş bir hayat sıkar mıydı 

insanları…” (Zengin, 2016: 22). 

Yaşanılabilir bir gökyüzü ile dönmeye devam eden dünyaya bakarken Mavi 

Çocuk, zihninde çarpışan ya da çarpışmadan yol alan düşüncelerden kendini 

alamamaktadır. Çünkü her ne kadar siber kumandasının etkisi mükemmel de olsa kendilik 

bilinci ile yaptığı bu özgün çalışma zamanla toplumdaki aynalanmalar vasıtası ile olay, 

olgu ve nesneleri kendine dönüştürerek içselleştirecek ve farklılaşmalar yetişkinlerin 

istediği değişimleri meydana getirmekten geri durmayacaktır. (Çuhadaroğlu Çetin, 2001: 

310). 

Çünkü, “insan eli yıldızları seyretmemek için elinden geleni yapmış. 

Birinin, gecenin sıcak olduğunu kastederek ‘Ne güzel bir gece!’ dediğini 

duydum. Ne garip, insanlar tabiatı termometre ile ölçüyor. Bir başkasının 

da ‘Ne güzel yıldızlar!’ dediğini duydum, fakat bunu söylerken ayaklarına 

bakıyordu. ‘Gözleri var ama görmezler; kulakları var ama duymazlar.’ 

İnsanlar acaba ne görüyor ve ne duyuyor?  Yüzlerce insan önümden 

geçiyordu; fakat gözleri yerden kalkmıyor, kulakları da bedeni ihtiyaçları, 

dünyevi arzuları, bayağı beklentileri hakkında bitmek tükenmez 

gevezeliklerden başka bir şey duymuyordu.” (Nuayme, 2000: 28). 

Ve Mevlana İdris’in çocuk gerçekliğine göre oluşturduğu yaşanılabilir gökyüzü 

Mihail Nuayme’nin de kalemine dökülen yetişkin davranışları nedeniyle kara bulutlarla 

yeniden kaplanmaktadır.  



221 

 

Kara bulutların getirdiği kötü kokulardan ve gökyüzünün değişmesinden şikâyetçi 

olan Dünyayı Delen Köstebek, bütün bunlara sebep olan yetişkinleri anlamaya 

çalışmaktadır. Oysaki köstebek, Nuayme gibi kendini ve dünyayı sürekli 

sorgulamaktadır. Diğer insanların da kendilerini neden sorgulayamadığını 

anlamlandıramaz ve kendi bildiği doğrularla güne başlamaktan vazgeçmez: 

“Gözlerini açtı ve hep yaptığı gibi kendine gelip içinde bulunduğu dünyayı 

kurgulamaya başladı: Kimim ben? Bir köstebek. Neredeyim? Yuvamda. 

Yuvam nerede? Dünyada. Bugün günlerden ne? Çarşamba. Sevdiğim 

yemek? Patates kızartması ve cacık. Kim yapacak? 

Kim aşçıysa o. 

Köstebek, kendisine içinden böyle peş peşe sorular sorup cevabını 

verdikten sonra dünya ile bağlantılarını ve varoluş koordinatlarını kurup o 

güne başladı.”(Zengin, 2015: 18). 

Var oluş koordinatlarının gereğini yapmaya çalışan ve uyanınca yeryüzüne 

çıkmak isteyen Dünyayı Delen Köstebek, gökyüzünü ve kuşların sesini çok sevmektedir. 

O gün de gökyüzünü görmek ve kuşların sesini duymak için yuvasından başını çıkarır. 

Ama hiç alışık olmadığı bir durumla karşılaşır. Mavi Çocuk’un ‘yaşanılabilir gökyüzü’ 

çalışmaları korkulan sonla buluşmaktadır. Toplumdaki aynalar, insanları yine görmez ve 

duymaz yapmaktadır. Kendilik bilincinin ona yüklediği sorumlulukla hareket eden 

Dünyayı Delen Köstebek, bir iki gün daha yeryüzüne çıkmayı denese de başarılı olamaz. 

O kötü koku azalacağı yere çoğalmaktadır. İstemeye istemeye yuvasına döner ve 

babasından kalan bir aynayı eline alarak düşünmeye başlar. Aynada elini kolunu 

oynatarak var oluş amaçları doğrultusunda kafasında yanan ampul ışığında bıkmadan 

usanmadan kazmaya karar verir. Nereye gideceğini bilmeden kazar ve berbat kokunun 

ulaşamayacağı bir koordinat bulmaya çalışır. Aklındaki sorularla yorgunluktan 

uyuyakalıncaya kadar kazar: 

“Çok kazıyor, çok yoruluyor, uyuyor, uyanıyor, kokuyu hatırlayınca 

hemen iş tulumunu giyip yine çok kazıyor ve bu böyle devam ediyordu. 

Tabii ki kazdığı tünel de uzadıkça uzuyordu. Bir ara kazı yaparken 

aşağıdan çekiliyor gibi hissetti kendini. Ayrıca her şey biraz fazla sıcak 

gibiydi. Sonra daha zor kazmaya başladığı bir aşama yaşadı. Köstebek, bu 

durumların hiç birine aldırmayıp en iyi bildiği işi yapmaya devam etti: 

Kazdı, daima kazdı, sadece kazdı.” (Zengin, 2015: 25). 

Çok uzun bir tünelin sonunda geriye dönüp baktıkça derin düşüncelere dalan 

köstebek beklenmedik bir ışık ile kendini bulma yolunda ümitlenir. Kafasını yeryüzüne 



222 

 

çıkarmakta bir süre kararsız kalsa bile gökyüzü özlemi yeryüzüne çıkmasını sağlar. 

Gördüklerini yorumlamada ve sorgulamada usta olan Dünyayı Delen Köstebek, 

penguenler ve kutup ayılarını görünce dünyanın öbür ucuna geldiğini ve artık gidecek bir 

yerinin olmadığını anlar. Ama kendini ve yaşamak istediği dünyayı bulabilmiş midir? 

Kafasındaki ampulün de sönmeye başladığını hisseden köstebek, geriye döner ve 

dünyanın diğer ucu da olsa fırtınalı ve yağmurlu bir havanın - hayatın- ağırlığı ile başı 

dönene kadar dünyanın bir sağına bir soluna bakar, durur: 

“Geri dönüyor gibiydi ama değil. Dünyanın tam ortasında durdu ve 

kafasını bir sağa, bir sola, bir sağa bir sola çevirmeye başladı. Bunu 

yaparken, bir güney yarımküreye bakıyordu, bir kuzey yarımküreye, bir 

güney yarımküreye bakıyordu, bir kuzey yarımküreye.... 

Kafası iyice dönünceye kadar yaptı bunu. 

Yorgunluktan kendini kaybedip dünyanın merkezinde uyumaya 

başladığında, merkeze uzak bölgelerde fırtınalı ve yağmurlu bir hava 

vardı. Yok muydu? Vardıııı.” (Zengin, 2015: 39). 

Kendini bulmada Dünyayı Delen Köstebek, Mavi Çocuk kadar şanslı değildir. 

Kendini ve dünyayı sorgulamada gösterdiği azim yorgunlukla sonuçlanmış olsa da 

Mevlana İdris’e göre elinden geleni yapmaktadır. Yazar her şeye rağmen arayanların 

bulacakları bir hazineyi çocuklara sorgulatmaktadır. Kendine yabancılaşmış insanların 

fazlalığına, kuralcı düzenin tüm olumsuzluklarına rağmen kahramanların kendilik bilinci 

ile hareket etmesi ve yazarın tüm çocukları kendiliklerini aramaya çağırması ve çağrısına 

cevap alması, yaşanılabilir bir dünyanın artık kalmadığına dair umutsuzluğu yok 

etmektedir. Ben, öteki ve gerçek benin mücadelesi çocuklara ve yazara ümit aşılar. 

Köstebeğin kafasındaki ışığın tamamen sönmemesi de buna işaret etmektedir. 

Yorulmasına rağmen arayışını sürdürecek olması muhtemeldir. Nitekim: 

“Işık; yaşamayı ve sıcaklığı, nur ise sonsuzluğu insana bahşeder. İnsanoğlu 

yaşadığı sürece, temiz ve saflığı sembolize eden ışık ve nuru içinde her 

zaman hazır bulur. Işığın olmadığı her yer karanlık, soğuk ve kımıltısızdır. 

Gizlenmişlik ve kaybolmuşluk ışığın kimyasını bozar. Bu yüzden insan 

her zaman ışık ve nura doğru bir çekilişin içindedir. İnsanoğlunun ışığa ve 

nura doğru çekilişi insanın asli görevidir. Çünkü bütün varlıklar dünyaya 

inmeyle bu çekiliş anın içine atılır. Atılma dikey bir doğrultuda derinlik 

kazanırken, insanın kendinin farkına varması ile dikey bir doğrultuda 

yükselişe geçer. Ancak ne var ki bu çekiliş, nasıl, ne zaman ve nerede 

olacaktır?” (Şahin, 2008: 121). 



223 

 

İnsanın, kendilik bilincine ulaşması tüm varlıklardan zihnini soyutlayarak iç 

dünyasındaki ışığı görmesi ile mümkün olabilmektedir. İç dünyasına çekilen Mevlana 

İdris’in çocukları da kendi derinliklerinde yüzmesini bilen çocuklardır. Zira uzun 

düşünme eylemleri ve gözlemler sonucunda insanları anlamlandırmaya çalışan Mavi 

Çocuk, çarpıcı gerçeği yakalar ve harekete geçer. Dünyayı Delen Köstebek, Küçük 

Süpermen, Bulut Çocuk, Halepli Zeynep, Esra, Kuşkucu Horoz ve daha başka 

kahramanlar da kendilik bilincine ulaşabilmek için çalışmaktadırlar. Edebiyatın başka 

kimliklere bürünme, özdeşim kurma ve kahramanların düşündüğünü düşünebilme gibi 

özelliklerini ustaca kullanan yazar, çocukların kahramanlarla birlikte sorgulamasını 

istemektedir. Nitekim dünyadaki tatsızlıkların üstüne tuz serpen Esra gibi sorgulama 

yapan bir çocuğun cebinden tuzluk çıkması hiç yadırganacak bir durum değildir: 

“…her sabah tuzluğunu iyice doldurup cebine koymadan evden dışarı 

çıkmıyordu. Matematik problemi hoşuna gitmeyince sayıların üzerine tuz 

serpiyordu. Yerlere tüküren birisini görse, gidip oraya tuz serpiyordu. 

Birisinin yalan söylediğini anlarsa, onun üzerine tuz serpiyordu. 

Ve kimi zamanlarda Esra içinde duyduğu dayanılmaz bir istek sonucu 

asfaltın üzerine tuz serpiyordu. Telefonun üzerine tuz serpiyordu, trafik 

lambasının direğine tuz serpiyordu.  Aslında tuz serpilecek o kadar çok şey 

vardı ki…”(Zengin, 2016: 10-13). 

Yazar, Esra’yı gördüğü her çirkinliğin üstüne tuz serpme görevini vermektedir. 

Çünkü bütün çocuklar kendiliklerini bulabilecekleri bir dünyada özgürce yaşamak 

istemektedir. Yetişkinlerin yapay kozalarına çocukları mahkûm bırakmak onların 

çocukluklarını mahkûm etmektir. Bu yüzden saçları sonbahar ağaçları gibi sapsarı olan 

Esra her şeye tad vermek için yanında tuzluk taşımaya başlar. Çünkü dünyayı tadıyla 

yaşamak istemektedir. Yeşilin yerine konan asfaltları tuzla yok etmek, gökyüzünü 

görünmez eden fabrika bacalarını tuzla yok etmek, okulun ve matematik problemlerinin 

üstüne tuz serpmek onun kendilik bilincine ulaşması için gereklidir. Zira Esra, çocuk 

gerçekliğince olması gerektiği gibi yaşamak ve görmek, dünyayı da öyle görmek 

istemektedir. Bu yüzden de derin sorgulamalarının sonuncunda tüm insanlık için harekete 

geçer: 

“Amerika'nın üzerine tuz serpmek istediğinde orasının çok uzak olduğunu 

öğrenince atlasını açıp Amerika’yı bulmuş ve tuzu atlastaki Amerika’ya serpmek zorunda 

kalmıştı.” (Zengin, 2016: 18). 



224 

 

Haritadaki noktaya tuzu boca eden Mevlana İdris’in çocuk kahramanı tüm 

dünyadaki çocukları düşünerek ve kendilik bilinci ile bunu yapmaktadır. Dünyadaki 

savaşların ve açlığın bitmesini isteyen çocuklar kendini kaybeden yetişkinlerin 

yapamadıklarını yapmaya çalışmaktadır. Teknolojinin esir aldığı şehir yaşamından 

kurtulmak isteyen çocuk gerçekliği tuzu serpmeye devam etmektedir. Ve galiba kendilik 

bilinci ile hareket eden çocuklar sorgulamalarının meyvesini almaya başlamaktadır: 

“Dünyanın bir başka köşesinde Amerika'da da acayip şeyler oluyordu. 

Mesela bir sabah New York’un geniş caddelerinde atları, mızrakları ve 

kafasında tüyleriyle binlerce Kızılderili gözükmüştü. Daha sonra bu 

Kızılderililerden her biri New York’un başka bir sokağına girerek gözden 

kaybolmuştu.” (Zengin, 2016: 14). 

Yazar, okuyucuya vermek istediği mesajları zihinlerde oluşturmaya çalıştığı soru 

işaretleri ile sağlamaya çalışmaktadır. Sorgulayan çocukları da araştırmaya ve dünyada 

yaşananların farkında olmaya çağırmaktadır: 

“Dünyada zaman zaman ilginç şeyler olur, ancak insanların çoğunun 

bundan haberi olmaz. Çünkü dünya, insanların kapladığı alandan daha 

büyüktür ve ilginç olaylar her zaman insanların tümünü ilgilendirecek bir 

güce ulaşmadan tarihin akışı içerisinde bir zaman çukuruna düşüp orada 

öylece unutulur giderler.” (Zengin, 2016: 6). 

Dünyayı Kurtaran Çocuk, tarihin akışı içerisinde dünyayı sorgularken kendini de 

asla bir kenara bırakmamaktadır. Şekillenmeye çalışan çocuklar için yol gösterici bir 

tavırla dünyanın gidişatına dikkat çekmek gayesi ile hareket etmektedir. Bu bilince sahip 

başka bir çocuk kahramanımız Behram da tarihin akışı içerisinde yaptığı zaman 

yolculuğu ile zaman çukurunda unutulması mümkün olmayan olaylara şahitlik ederken 

insanların durumunu derinlemesine sorgulamaktadır. Gördüğü manzaralar karşısında 

şaşıran Behram, tarihte sürekli savaşlarla karşılaşır. Bu anlamsız savaşları sorgularken 

askerlerin verdikleri cevaplar Behram’ı başka sorgulamaların kıyılarına vurur: 

“İkinci Dünya Savaşı'nı gördüğünde savaşan askerlere "Niçin 

savaşıyorsunuz?" dedi “Bizim işimiz savaşmak" dedi askerler. 

Biraz sonra Birinci Dünya Savaşı’na rastladı. "Neden" diye sordu savaşan 

askerlere. "Barış için" dedi savaşan askerlerden birisi. Savaşın adını sordu 

Behram. Birinci Dünya Savaşı olduğu söylenince, biraz önce İkinci Dünya 

Savaşı’na rastladığını ve bu savaşın barış için yapıldığına inanmadığını 

söyledi. “Saçmalama, savaş" dedi, sinirli bir asker. "Sen dünyayı, ekmek 

arası kaşar mı sanıyorsun?" Soru ilgisiz bir soruydu. Behram cevap 



225 

 

vermeye hazırlanıyordu ki, askerin birden yere yıkıldığını gördü.” 

(Zengin, 2016: 13-15). 

Yere yıkılan hayatlarla: 

“… 

Ve herşey herşey 

Ve tükeniveren hayat 

Ve aynaya bakınca tanımadığımız bir yüz 

Bu yüz kimin 

Bu yüz kimin 

Dünyayı tanımak istemiyorum 

Önce yüzüm sonra dünya” (Zengin, 2004: 38). 

Diyen Mevlana İdris, Behram’ın gözünden aktardığı dünyayı görmek ve tanımak 

istememektedir. Bu yüzden aynayı kendine çevirir ve tanımaya çalıştığı kendi ile 

yüzleşmek istemektedir. Zira yazara göre bir ayna karşısında hipnotize olmak ekran 

karşısında hipnotize olmaktan yeğdir:  

“İşe, önceleri aynada kendi kendini hipnoz ederek başlamıştı. Bu, biraz 

karmaşık bir durumdu. Çünkü hipnozcu kedi kendisini uyandırmak 

istediğinde, hipnozlu olduğundan bu pek mümkün olmuyordu. Kimin kimi 

uyuttuğu veya kimin kimi uyandıracağı meselesi de kafasında dönüp 

dururken yorulduğunu hissediyordu.” (Zengin, 2015: 11). 

Kimin kimi uyuttuğunu düşünen Hipnozcu Kedi, yorgunluktan uyuya kalsa da 

yazar, uyutulmayan ya da uyutulamayan bir nesil için kolları sıvar. Mevlana İdris’in 

vermek istediği mesajları düşünen okuyucu kitle modern dünya algısı ile uyutulmamaya 

gayret sarf etmektedir. Bu yüzden de Kuşkucu Horoz gibi her şeyden şüphelenmekte ve 

şüphelerini araştırmak için uzaya dahi gitmektedirler: 

“Her şeyden kuşkulanan bir horoz vardı. Tavukların tavuk olduğundan, 

ağaçların ağaç olduğundan ve hatta kendisinin bir horoz olduğundan 

kuşkulanıyordu. 

Sabah doğan güneşin bir portakal olup olmadığından kuşkulanıyor, sonra 

bu düşüncesinden de kuşkuya düşüp "Belki de hiçbir şey görmüyorum." 

diyordu. 



226 

 

Sürekli kuşku içinde olduğu için hep düşünceli bir halde dolaşıyordu. Bazı 

geceler rüyasında bile bir şeylerden kuşkulanıp uyanıyor; sabaha kadar 

kümeste bir o yana bir bu yana gidip geliyordu.” (Zengin, 2005: 5-6). 

Kendinin horoz olduğundan bile şüphelenen kahramanın sorgulama mekanizması 

mükemmel çalışmaktadır. İki kere ikinin dört edip etmeyeceğini kendi mantık 

süzgecinden geçiren ve kendilik bilinci ile ilgili kümeste –muhtemelen- dersler veren 

horoz, arayışlarına hiç ara vermemektedir. Dünyanın döndüğü tezini duyan horoz artık 

kendi evreninden uzaklaşıp dünyayı da keşfetme zamanının geldiğine karar verir. 

Kendilik sorgulamaları horozu kendi olma yolunda emin adımlarla yürütürken dünya için 

de bunu yapma kararı yazarın çocuklara gönderdiği en önemli mesajlar arasında yer 

almaktadır. Bir uzay roketine kendini bağlayarak dünyanın dönüp dönmediğini görmek 

ve ispatlamak Kuşkucu Horoz için epey baş döndürücü olsa da çocuklar gibi doğal 

süreçleri sorgulamaya devam etmektedir. 

“Hepimiz galiba büyümüş taklidi yapan çocuklarız” deyişi yazarın kulaklarında 

çınlamaktadır ki horozun uzay macerası kendini arayan çocuklar için çocuğa görelik 

ilkesi bağlamında son bulmaktadır. Nitekim kendini çocukluğunda arayan insanların bir 

yanı da hep çocuk kalmaktadır. Çünkü “büyümek; hayatın bir safhasını bir daha 

dönülmezcesine geride bırakmak değildir. Geride bıraktığımız bütün anları ve hatıraları 

peşinizde sürükleyerek olduğunuz kişi olursunuz. Ve çocuklaşmak, insan ruhunun nefes 

aldığı pencerelerden birisi” dir. (Sayar, 2018: 66). 

Çocuklaşmak ve gökyüzünde uçmak hangi yaşta olursa olsun çocuk yanıyla 

yaşayan insanların hayallerinde yaşayan bir olgu olmaya devam etmektedir. Gökyüzünün 

çocuklar için çok ayrı bir anlamı olduğunu Mevlana İdris çoğu zaman dile getirmektedir. 

Özgürlüklerini modern dünya içinde yaşayamayan çocuklar, istediklerini gökyüzünde 

yapabilme fırsatını yazarın eserlerinde bulabilmektedir. Kâh Süpermen olur gökyüzünde 

dolaşır kâh uğurböceğinin kanatlarında görmek istediği dünyanın değişimini 

gökkuşağının üstünden izler. Çocukların ruhuna ve çocukluklarına nefes aldırmaya 

çalışan yazar, galiba en derin nefesi de kendine aldırmaktadır. Çocukluk anılarının 

peşinden kalemini sürüklerken kendini arayan yazar, ruhunun nefes alabildiği pencereleri 

ardına kadar açmak istemektedir. Uçan Eşek adlı hikâyesinde de hayatının anlamını 

arayan eşek, ruhunun nefes alabileceği yerin gökyüzü olduğuna inanır: 

“Bütün eşekler gibi yaşayıp giderken günün birinde hayatının anlamını 

düşünmek istedi. Ve üç gün üç gece, durmadan hayatının anlamını 



227 

 

düşününce içinin anlatılmaz bir boşlukta dolduğunu fark edip sarsılarak 

anırmaya başladı. Şimdiye kadar geçen ömrü hiçlerle doluydu. Artık 

geçmiş için bir şey yapılması imkânsızdı. Ama hayatının bundan sonraki 

kısmı için bir şeyler yapabilir, anlamsız eşeklik geçmişinin ruhunda 

meydana getirdiği acıları, anlamlı bir gelecekle hafifletebilirdi.” (Zengin, 

2005: 4). 

İlk önce kendinin anlamını arayan ve geçmişi ile muhasebe yapan Uçan Eşek, 

uykusuz gecelerin ve uzun günlerin ardından dünyaya bile farklı bir gözle bakmaya 

başlar. Sanki şimdiye kadar yaşadığı dünya bu dünya değil, kendi de kendi değildir. 

Hayatındaki hiçlikleri fark etmesi ise eşeği daha çok sorgulamaya sevk eder: 

“Fakat hayatının anlamı neydi, onu nerede bulacaktı? Bunu bilmiyordu. 

Üstelik ona yardım edecek birisi de yoktu. Tanrım! Hayatının anlamını 

arayan bir eşek için dünya ne kadar acımasızdı. Yine de yollara düşüp 

hayatının anlamını aramalı ve bulmalıydı… Umutla aramaya başladı 

eşek…” (Zengin, 2005: 5). 

İnsanları yaşam mücadelesinde ayakta tutan en önemli kavramlardan biri de umut 

kavramıdır. Bunun bilinci ile çocuklara sürekli umut aşılayan Mevlana İdris, kendilik 

yolunda ilerleyen çocuklara umutla yollarına devam etmeleri gerektiği mesajını 

vermektedir. Umutla her şeyin daha güzel ve iyi olacağına inanan Uçan Eşek de bu umutla 

hayatının anlamını aramaktan yorulmaz. Çünkü hayatının anlamını bulunca biliyordur ki 

kendinin de anlamını bulacaktır: 

“Dünyanın ortasında yapayalnızdı. Ama her şey bitmiş sayılmazdı. 

Gözlerini ağır ağır gökyüzüne çevirdi. Ve o anda yüzü sevinçle aydınlanıp 

"uçmak!" diye haykırdı. Nihayet bulmuştu hayatının anlamını. Şimdi bir 

an önce bu anlama kavuşmaktan başka yapacak bir şey yoktu…” ( Zengin, 

2005: 8).  

Hayatının anlamını uçmak olarak keşfeden, artık kendine ve dünyaya farklı bir 

gözle bakan eşek, uçmak için neler yapabileceğini düşünmeye başlar. Kendini rokete 

bağlayan Kuşkucu Horoz’un baş dönmelerini düşündükçe uçmak için başka yollar arar. 

Gördüklerini ve tecrübelerini düşününce hiçbir eşeğin bu güne kadar uçmadığına kani 

olur. Konuştuğu diğer hayvanlar da eşeğin hayatının anlamına güler geçer. Ama eşek pes 

etmez, uçmak için bin bir çare düşünür. Çünkü hayatının anlamı uçmaktır. Yazar, eşeği 

gerçekleşmeyecek gibi duran bir düşüncenin etrafında dolaştırıp dururken çocuğa vermek 

istediği mesajı da dolaylı yoldan sunar:  İnsanoğlu hayatının anlamını doğru 

belirleyebiliyor mu?  



228 

 

Eserlerindeki metaforlarla birçok yetiyi çocuklara aşılamak isteyen yazar, 

hikâyelerini de açık uçlu sonlarla bitirir. Kendi hayal dünyasında uzaya merdiven 

dayayan, uğurböceğinin kanatlarına oturup uçan, siber kumandasına eklemek istediği 

tuşları düşünen, timsahla beraber okul kapısında duran çocukların neler yapabileceğini 

görmek istemektedir. Kendiliklerine yönelen çocukların da insanlık için önemli 

olduğunun farkında olarak yazmaktadır. Amacına ulaşmanın son nokta olmadığını 

anlatmaya çalıştığı Uçan Eşek hikâyesinin sonu da bu doğrultuda ilginç şekilde 

bitmektedir. Kuşların yardımı ile kanatlanıp Uçan Eşek, bir müddet sonra hayatının 

anlamından uzaklaşır ve yapmaması gereken davranışları yapar. Yazara göre, kendilik 

bilincine ulaşmak önemlidir ama doğruluğunu sorgulamak ve devamını sağlamak daha 

da önemlidir: 

“...havada rastladığı kuşlara çifte atmaya başlamıştı. Kimi zaman da yolcu 

uçaklarının önüne çıkıp "Bööö!" diyerek pilotu ve yolcuları korkutuyordu. 

Bazı geceler eşeğin çılgınca anırdığı duyuluyor, o zaman küçük çocuklar 

yataklarından korkuyla sıçrayıp annelerine sarılıyor ve her zaman 

yaramazlık yapıp kimseden çekinmeyen çocuklar bile korkuyla ürperip 

sessizce titriyorlardı. Uçan eşek artık göklerin dehşet saçan sorumsuz eşeği 

olmuştu.”( Zengin, 2005: 18). 

Hiç kimse eşeğin yaptıklarına bir anlam verememektedir. Son olarak Uçan 

Eşek’in Ay’ı ısırıp parçasını ağzında fener olarak taşıması bardağı taşıran son damla olur. 

Eşeğe yardım eden kuşlar, eşeğin hayatının anlamının yeryüzünde olduğuna karar 

verirler. Ve yaptıkları kanatları söküp geri alırlar. Yazar: 

“…yeryüzündeki hayvanların hayatlarının anlamının ancak yeryüzünde 

olduğu…” gerçeği ile her daim kendini bulma yolunda arayış içinde olan insanlara 

gönderme yapmaktadır. Bu arayışın başlangıcının da sessizlik olduğunu düşünen 

Mevlana İdris, kelimeleri toplayan kahramanının eline Sessizlik Torbası’nı verir. 

Kelimeleri torbasına dolduran çocuk kahramanımız torbadaki kelimelerin 

kullanılamadığını anladığında elinde nasıl bir gücün bulunduğunu da anlar. Her gün daha 

çok kelime toplamaya başlar ve en sonunda: 

“İşe de gitmiyorlar, arabaya da binmiyorlardı. Herşey anlamsızdı artık.” (Zengin, 

2016: 30). 

Hiçbir şey kalmamıştır. Çünkü insanlar tek kelimeyle bile konuşamadıkları için 

artık hayat durmuştur. Ama bu durum Sessizlik Torbası’nı elinde bulunduran çocuk için 



229 

 

hiç de önemli değildir. O kendi içindeki sorularla ve dingin bir hayatla yaşamak 

istemektedir. Başkalarının konuşup konuşmaması onun kendi gerçekliği için çok bir şey 

ifade etmemektedir. Dünyadaki sessizliğin vermiş olduğu huzurla zihinde yer tutan 

kitaplardaki cümlelerle, kendini ve dünyayı düşünmektedir: 

“İnsanlar, konuşanlar ve susanlar diye ikiye ayrılır. Ben suskunlardanım. 

Benim dışımdakiler habire konuşurlar. Oysa ben kendi ağzımı kendi 

elimle mühürledim. Ben susmanın tadını anladığım halde, konuşanlar 

konuşmanın acılığını anlayamadılar. 

Susmak hilesi ve yalanı olmayan bir doğrudur.” (Nuayme, 2000: 17-19). 

Sessizlik içindeki bir dünyada kendini arayan yazar, dinginliğin 

‘aynalanmalarına’ kulaç atmaktadır. Gelecek nesillere de bu yansımaları iletmek isterken 

kullandığı tasavvurlar dikkat çekmektedir. Sessizlik Torbası’nın ağzının açılmasından ve 

her şeyin tekrar hızla yeryüzünde eski düzende yerini almasından memnun olmayan Kuş 

Adam da dünyadaki karmaşadan ve yoğunluktan kurtulmak istemektedir. Bunun için de 

ilk önce kendi yaşamını gözden geçirmekle işe başlar: 

“Güneş dün de batmıştı, önceki gün de, geçen hafta da, önceki yıl da... 

Güneş hep batıyordu ve adam hep bakıyordu. 

Adam akşam yemeğini yemeye başladı. 

Biraz pilav, biraz fasulye, bir kap yoğurt, iki dilim ekmek... Dün de yemişti 

akşam yemeğini, önceki gün de, geçen yıl da, üç yıl önce de. Adam her 

gün akşam yemeğini yemişti. 

Adam gazeteyi açıp okumaya başladı. Dün de okumuştu, önceki gün de, 

geçen yıl da... Her gün gazete okumuştu adam. Televizyon seyretmek de 

böyleydi, her gün. 

Su içmek de böyleydi, her gün. 

Pijamaları giymek de böyleydi, her gece. 

Yüzünü yıkamak da böyleydi, her sabah. 

Çöpü doldurmak ve boşaltmak da böyleydi, daima. 

Para kazanıyordu ve paralar bitiyordu hep.” (Zengin, 2004: 4-5). 

Bu tarz bir hayattan sıkılan ve hayatının anlamını bulmaya çalışan Kuş Adam artık 

her şeye farklı bir gözle bakmaktadır. Her gün aynı şeyleri yapmaktan ve şehir 

yaşamından bıkan kahraman, olması gerekenin bu olmadığına karar verir. Kendilik bilinci 

ile çelişen yaşamı artık onu boğmaktadır. Var oluş koordinatlarını bulmaya çalışan Kuş 

Adam, uzun sorgulamalar sonunda hayatının anlamını kuş olmakta bulur. Kuş Adam, 

çoğu insanın yaptığını yapmaz ve harekete geçer: 

“Önce elbiselerini çıkarıp attı. Yoktu ki kuşların elbisesi. 



230 

 

Ayakkabılarını çıkarttı sonra. Saatini de, gözlüğünü de. 

Mademki kuş olacaktı, televizyon da neyin nesi oluyordu böyle? Üstelik 

üçüncü kattan sokağa bir televizyon atmak biraz gürültülü, biraz da 

eğlenceli bir değişiklik olabilirdi. Oldu. 

Kuşların parası var mıydı? Yoktu. Bütün parasını da sokağa attı adam.” 

(Zengin, 2004: 12). 

Kuş Adam, modern dünyanın dayatmalarından saati, televizyonu ve parayı 

hayatından çıkararak kendini bulmaya çalışmaktadır. Hayatının tüm ağırlıklarını 

üzerinden çıkarıp atan adam monoton bir yaşamın kıskacında yaşamak istememektedir. 

Özgürlüğü ve kendini arama çalışmaları ilk başlarda zor olsa da zihnindeki değişikliklerle 

istediği şekilde devam etmektedir. 

Kuşlar gibi işe gitmeden, saat kullanmadan şehirlerden uzakta yaşama başlayan 

ve kuşlara özgü bir şekilde yemeyi, içmeyi ve bakmayı öğrenen adam, “bir gün bir ağaca 

tırmanıp, sağlam bir dalın üzerinde epeyce değişen hayatını gözden geçirdi. Hiç bir şey 

eskisi gibi değildi. Hayatında gerçekten köklü ve büyük bir değişiklik yaptığı ortadaydı. 

Adam artık bir Kuş Adam olmuştu.” (Zengin, 2004: 19). 

Kuş Adam olmuştu ve çok mutluydu. Bütün zorluklara rağmen kuş gibi yaşamak 

onun hayatının anlamı idi. Ve “İnsanlarla artık konuşmuyor, onlar bir şey sorduğu zaman 

cevap olarak ötüyordu. Anlamadılarsa ne yapalım, bir kuş bunu dert eder miydi? 

Etmezdi.”  Kuşlar dert etmezdi o yüzden Kuş Adam, kendini uçamayan kuşlar sınıfına 

dâhil etmişti. Geriye dönüp baktığında hayatından çıkardığı şeylerin diğer insanlar için 

çok önemli olduğunu görüyor ama kendini bulduğu için diğer insanların önem verdiği 

şeylerle ilgilenmiyordu. Düşüncelerinden ve eylemlerinden aldığı güçle kendilik 

bilincine ulaşan Kuş Adam, Siyah Kaşkollü Adam’ın yaptıklarını da bir ağacın tepesinden 

seyrederken kimsenin onu fark etmemesi içindeki çocuğu çok sevindirmekteydi. 

Siyah Kaşkollü Adam, kendini seyredenlerden habersiz şehrin orta yerindeki 

evinden kendi gerçekliğini bulmak isteyen insanlar için neler yapabileceğini 

düşünmektedir. Günlerce, aylarca yaptığı gözlemler, sorgulamalarını derinleştirmektedir: 

“Siyah kaşkollü adam bir gün evin dış kapısının önüne bir sandalye koydu 

ve gelip geçen insanları daha yakından izlemeye başladı. Ellerine 

bakıyordu geçip gidenlerin.. Gözlerine. Yeryüzüne nasıl basıyorlar diye 

ayaklarına bakıyordu. Geçip gidiyordu insanlar, geçip gidiyordu. Kimse 

siyah kaşkollü adamın farkında değildi. Çünkü herkes telaşlıydı. Hızlı 

olmak, geç kalmamak zorundaydılar. Siyah kaşkollü adam, önünden akıp 

giden kalabalığın içindeki insanları tek tek izledi.” (Zengin, 2004: 10). 



231 

 

Siyah Kaşkollü Adam’ın uzun süren gözlemleri kendi gerçekliğini sorgulamasının 

yanında diğer insanlar için de bir şeyler yapmasını gerekli kılmaktadır. Eylemsizlik içinde 

geçirdiği zamanların, derin düşüncelerin ve dünyayı sorgulamaların sonucunda artık bir 

şeyler yapma vaktinin geldiğine karar veren Siyah Kaşkollü Adam eyleme geçer. 

Sokaktan geçen birini durdurarak telaşla nereye gittiğini sorar: 

“-İşe gidiyorum, dedi. 

- Neden, diye sordu siyah kaşkollü adam. 

- Para kazanmam lazım. 

- Neden, diye sordu yine siyah kaşkollü adam. 

- Evde çocuklarım var ve onların yaşaması lazım.”(Zengin, 2004: 10). 

Aldığı cevap karşısında irkilen Mevlana İdris’in Siyah Kaşkollü Adam’ı artık bir 

şey yapması gerektiğini düşünür ve para kazanmaya giden adama bir tomar para verir. 

Ne olduğunu anlamayan adam ise sevinç içinde işe gitmekten vazgeçer. Daha sonra Siyah 

Kaşkollü Adam birini daha durdurur ve aynı soruyu yöneltir. Aldığı cevap yine para ile 

ilgidir. Üç, beş derken yirmi kişi veya daha fazla kişi şehrin kalabalık meydanında Siyah 

Kaşkollü Adam’a hep aynı cevabı verir: Para kazanmak. 

Sessizlik içinde ve siyah atkısı ile anlamlandırılamayan adam herkese para 

dağıtmaya başlar. Para, siyah ve sessizliği anlamlandırmak kimsenin umurunda olmasa 

da kendi doğruları ile hareket eden adam eylemine devam etmektedir. Okuyucuyu para, 

yaşam ve kendi gerçekleri ile yüzleşmeye çağıran yazar da günümüz gerçeklerine ışık 

tutmaktadır. Tüm şehir bütün insanlar Siyah Kaşkollü Adam’ın önünde sıraya girip para 

almak için beklemektedir. Konuşmadan paraları dağıtan adam sadece bazen küçük 

sorularla insanların kendisini fark etmesini beklemektedir. Ama parayı alan büyük bir 

sevinç içinde uzaklaşmaktadır. Hiçbir sorgulama yapmadan, düşünmeden ve farkında 

olmadan yapılan eylemlere dikkat çekmeye çalışan Mevlana İdris, paranın gücü 

karşısında eriyen insanlık için Siyah Kaşkollü Adam’a sadece şu cümleyi söyletmektedir: 

“Her şey geçip gidiyor. Gözümüzün önünden büyük bir hayat akıyor.” (Zengin, 

2004: 14). 

Bunca telaşın ve kendini bulamamanın sorumlusu olarak parayı gören ve herkese 

onu dağıtmaya başlayan Siyah Kaşkollü Adam, insanlara hayatlarının kendi gözlerinin 

önünde akıp gittiğini anlatmak istemektedir. Çünkü herkese göre hayatın amacı para 

kazanmaktır. Oysa kendiliklerinin ve dünyanın farkına varsalar ‘yaşanılanılabilir bir 



232 

 

gökyüzü’ her tarafı ışığıyla kuşatmaya hazır beklemektedir. Zira sessizlik içindeki şehre 

bakarken yazar, meçhul bir insan olmaktan kurtulamayan Siyah Kaşkollü Adam’ın 

düşünceleri ile yoğurduğu zihinlerde bıraktığı izleri yeniden sorgulamaktadır: 

“Siyah kaşkollü adam kapının önünden sandalyesini kaldırıp yeniden 

evine çekildiğinde artık şehirde kimse kalmamıştı. İki katlı evde, beyaz 

perdelerin arkasından şehre ve sessizliğe bakıyordu siyah kaşkollü adam. 

Şehre ve sessizliğe. Kimse kalmamıştı. Siyah kaşkollü adam, derin 

sessizlikler yaşıyordu şehirde. Tek başına. Tek... Kimseyle bir şeyi 

paylaşmazdı artık. Geçmişte paylaşmış mıydı? Kimbilir. Paylaşacak 

birisini arıyor muydu? Kimbilir.”  (Zengin, 2004: 26). 

Kimse insanın içinde aradıklarını ve bulmaya çalıştıklarını bilemez. “kurulmuş ve 

çizilmiş bir hayatın içine doğan” insanların var oluş serüvenlerini eserlerinde dile 

getirmeye ve kendilik bilincinin farkındalığını oluşturmaya çalışan Mevlana İdris, 

meçhul kahramanları ile yoluna devam etmektedir. Genellikle kahramanlarına isim 

vermemesi de galiba kendilerini aramaya devam etmelerinden kaynaklanmaktadır. 

Nitekim kendini arayan insanlar da kendileri için bir ad bilmezler. “Çünkü kafamda yeni 

bir fikir doğduğu vakit, yeniden doğmuş gibi oluyorum. Ben yaptıklarımdan ve 

ürettiklerimden önce düşüncelerimle varım. Düşünen bir varlık değil de varlıklaşmış bir 

düşünce olduğum sürece, her an yeni bir insan oluyorum.” (Nuayme, 2000: 2).  

4.1.3.12 Enformatik Anne-Babalar 

Günümüz dünyasında  “değişim” kavramının etkisi altına girmeyen olgu, nesne, 

kavram hemen hemen yok gibidir. Özellikle son otuz yılda yaşanan gelişmeler “değişim” 

kavramının ne denli hızlı olabileceğini tüm insanlara kanıtlar niteliktedir. Bir kavramı tek 

bir unsurla açıklamanın yetersizliği aşikârdır. Bu yüzden değişimin bu denli hızlı 

ilerlemesini de bir tek olgu, olay ya da kavramla açıklamak mümkün görünmemektedir. 

Modernizm, teknoloji, kapitalizm, kitle iletişim araçlarındaki ilerleme/gelişme ve 

yaygınlaşma gibi birçok unsur günümüzdeki “değişim” kavramını etkilemekte ve seyrini 

belirlemektedir. Hal böyleyken her şey değişimden yana payını almaktadır. Beşerî 

unsurlardaki değişim de doğal unsurlardaki değişime neden olmakta ve her şey topyekûn 

farklılaşma kavramına dâhil olmaktadır. 

Ülkeler, şehirler, toplumlar, insanlar, aileler ve bireyler bu hızlı değişimden payını 

alırken, insanoğlunun ‘en kadim evresi’ olan çocukluğun da değişmesi kaçınılmaz 



233 

 

olmaktadır. Çocuk kavramındaki değişimin en önemli faktörü ise ailedir. Ailedeki 

değişim ise anne ve baba kavramları ile ilişkilendirilebilir. 

Modern dünyadaki değişime ve hıza karşılık günümüz insanının değerleri, 

kültürleri, kimlikleri vb. yoğun hayata temposu içinde flulaşan kavramlar ve roller olarak 

birbirine karışıyor. Modern yaşamın insanlara sunduğu kimliklerin sayısı ve işlevi 

çoğaldıkça kimlik kargaşası içine giren insanoğlu, belirsizlik ve yoğunluk içinde- kim 

olduğumuz çoğu zaman kaç kimliğimiz olduğu ile karışırken- üstlendiği rollerin hepsini 

idare etmeye çalışmanın belirsizliği ile yaşam mücadelesine devam etmektedir. Sadece 

kendimizi ilgilendiren kimlikler bir kenara, ne zaman doğup ne zaman yetişkin olduğunu 

anlayamadığımız çocuklarımızın meydana getirdiği anne-baba kimliğinin önemi 

günümüzde daha da önemli bir hâl almaktadır. Çünkü modern dünyanın koşuşturmacası 

anne-baba rollerinin değişimini ve ailedeki değişimi, ailedeki değişim de toplumdaki 

değişimi tetiklemektedir. Bu da bir neslin değişimi demektir. İşte bu yüzden anne-baba 

kimliğini taşımak çok önemlidir. Bu kimliğin unutulması, geri plana itilmesi, yanlış 

kullanımı önüne geçilemez sıkıntılar doğurmaktadır. Zira “çocuğun aslî emanetçisi 

ebeveynidir. Çocuğun üzerindeki emanetçi olma durumu devredilemez bir hak ve 

ödevdir, yoğun emek ister. Bu yüzden ebeveynlik yan gelip yatma yeri değildir” (İslam, 

2018: 86). 

Çalışan anne-baba kimliği çocuk kavramı üzerindeki değişimi hızlandırırken kitle 

iletişim araçlarının anne-baba rollerine ortak olması da değişen aile yapısını gözler önüne 

sermektedir. 1990’lı yıllardan bu yana geleneksel aile yapısının nasıl değiştiğini anlamak 

için birden çok faktörü göz önünde bulundurmak gerekmektedir. Sosyoekonomik düzey, 

gelişmişlik düzeyi, yaş, meslek,  teknolojik gelişmeler vb. Türk toplumunun aile yapısının 

değişmesinde rol alan unsurlardır. Çiğdem Kağıtçıbaşı, 1970 yılında “Çocuğun Değeri” 

adlı bir çalışma ortaya koyar. Ailelerle yüz yüze yapılan bu çalışmanın sonuçları ise 

şöyledir:  

O yıllarda çocuğun aile içindeki yeri ve çocuğa aile sistemi dâhilinde atfedilen 

değerler gerçekçi (nesnel) katkılar olarak değerlendirilmekteydi. Nitekim çocuğun aile 

ekonomisine maddi destek sağlama oranı %47, çocuğun yaşlılıkta bir güvence olarak 

görülme oranı ise %79 olarak ortaya konulmaktaydı. Bu değerler ise çocuğa faydacı bir 

yaklaşımı sergilemekte ve aile bağlarının yoğun olduğu bir toplumsal yapıyı 

oluşturmaktaydı. Böyle bir yapı içinde büyüyen çocuk, anne-babasına saygılı ve bağımlı 

yetişkin olarak yaşamına devam etmekteydi. Anne- baba ve çocuk ilişkisindeki bu 



234 

 

tutumlar bireyselliği değil, karşılıklı desteği barındıran özendirici davranışlar olarak 

değerlendirilmekteydi. Anne- babaların 1970’li ve 80’li yıllarda çocuklarının geleceğine 

dair söyledikleri en önemli cümle ise “hayırlı evlat olsunlar” idi. (Kağıtçıbaşı, 1994: 32-

33). 

Peki, toplumda neler değişti de çocuğa bakış ve anne-baba tutumları ‘hayırlı evlat’ 

anlayışından çok uzak bakış açılarına yöneldi. Oğlum kızım fenomen oldu, coşkusu ile 

yaşayan anne ve babalar yanı başında olan olaylara duyarsız doktorlar, öğretmenler, 

mühendisler yetiştirdi. Aile gelirlerindeki artış, şehirleşme oranlarındaki inanılmaz artış, 

okullaşma oranındaki artış-özellikle kadınların eğitimindeki artış oranı- ve kitle iletişim 

araçlarındaki hızlı değişim ve gelişim toplumsal yapının da değişimini hiç kuşkusuz 

hızlandırdı. Bilimsel ilerlemelerin de etkisi ile aile içindeki çocuğa bakış faydacı 

anlayıştan sıyrılarak, psikolojik gelişimin önderliğinde korumacı anlayışa doğru 

adımlarını hızlandırdı. “İlkel toplumlarda çocuk, yaşamında gerekli olacak bilgi ve 

becerileri, davranışları, aile ve toplum yaşantısı içinde kolayca öğrenebiliyordu. Çünkü 

onlar, ilkel yaşamın zorunlu kıldığı, karmaşık olmayan bilgi ve becerilerdi.” çocuklar 

bunu doğal akış içerisinde yaparak rahatlıkla öğrenebiliyorlardı. Çağdaş toplumlarda 

durumlar ve yapılar, yaşantılar değişmeye başladıkça; öğrenilmesi gereken bilgi ve 

becerilerle birlikte davranışlar da değişti, çoğaldı ve farklılaştı. (Ercan, 2000:1). 

Değişen, çoğalan ve farklılaşan anne-baba tutumları farklı kavramları da 

beraberinde getirdi. Geleneksel anne-baba yerini modern anne-babaya bıraktı. . Son 

derece karmaşık hale gelen aile, farklılaşmış ve yapı olarak da değişmiştir. Klasik ataerkil 

aile yerine anne-baba ve çocuk ilişkisinde yeni bir zihniyetin olduğu aileler oluşmuştur. 

Çalışan anne, babaların ağırlıklı olduğu ailede, çocuk da belli bir otorite (iktidar) 

konumuna gelmiş, iş bölümü ve eşitlik esas hâle gelmeye başlamıştır. Bütün bunlarla 

birlikte ailenin, toplumla kurulan bağı da her geçen gün yeniden tanımlanan farklı bir 

boyuta erişmiştir. Tanımlamaların bile hızla değiştiği son elli-altmış yılda çocuk ile 

yetişkin dünyası birbirine karışmış ve ‘yetişkin çocuklar’ ortaya çıkmıştır. Yetişkin 

çocukların ortaya çıkmasında hiç kuşkusuz birincil öneme sahip anne-babalar da artık 

modern anne-baba sıfatlarını kaybederek 21. yüzyılda enformatik anne-babalar olarak 

anılmaya başlanmışlardır. (İçin Akçalı, 2007: 2-5). 

Toplumdaki gelişim ve değişimleri eserlerine konu edinen Mevlana İdris 

toplumun en önemli birimi olan aile yapısındaki bu farklılaşmayı eserlerinde ele 

almaktadır. Yazarın, geleneksel aile yapısına olan özlemi eserlerinde hissedilirken, 



235 

 

modern aile yaşamına ve enformatik anne-babalara dair eleştirileri yoğun olarak 

gözlemlenmektedir. Enforme etmek kavramının toplum tarafından algılanışındaki 

yanlışları da eleştiren yazar, kelimenin “haber vermek, bilgi sahibi kılmak” anlamlarının 

da anne-babalar tarafından yanlış değerlendirildiğini düşünmektedir. Yazar, çocukların 

bilgi makinesi gibi görüldüğünü ve çocukluk anılarının düş dünyalarından yoksun olarak 

şekillendirildiğini savunmaktadır. Enformatik anne-babaların zihinlerinde yaşayan ve 

olmasını istedikleri çocukları için yazarın kullandığı ifadeler oldukça dikkat çekmektedir. 

Günümüz enformatik anne babalarının hayalinde canlandırdığı muhteşem çocuğu Mavi 

Çocuk adlı hikâyede Mevlana İdris şöyle betimler: 

“Atlastan başını kaldırdı çocuk. 

Kitapları kapattı. 

Bilgisayarın düğmesini kapatıp masadan kalktı. 

Laboratuvardan dışarı çıktı.” (Zengin, 2016: 6). 

Günümüz anne-babalarının en çok mutlu oldukları ve gururlandırdıkları çocuk 

profilini anlatan Mevlana İdris, yedi gün yirmi dört saat ders çalışmasını istediğimiz 

günümüz çocuklarının, çocuk gerçekliğinden yoksun bırakıldığını vurgulamaktadır. 

Yetişkinlerin çocuğu “adına toplum dediğimiz yetişkinler cehennemi”nde istedikleri 

formata sokma çalışmalarını eleştirmektedir. Mavi Çocuk adlı hikâyesinde yazar, 

kahramanın özelliklerini anlatırken anne-babalara gönderme yapmayı da ihmal etmez: 

(Zengin, 2018: 9).  

“Dünyanın verili bilgi kaynaklarının hemen hepsine ulaşabiliyor, bu 

bilgileri sistematize bir şekilde istifleyip yorumlayabiliyor, gördüğü 

herhangi bir biyolojik, siyasi, felsefi, sosyal veya ekonomik olay ya da 

davranışı tarihsel kökenlerine kadar indirgeyip birkaç açıdan analiz 

edebiliyordu.” (Zengin, 2016: 6). 

Yazar, bunları yapabilecek bir çocuğun sıradan bir çocuk olmayacağını da biliyor 

ama günümüz anne ve babalarının böyle çocuklar için savaşmalarının yersiz bir davranış 

olduğunu düşünerek enformatik anne-babaları yeriyor. Çünkü İdris’e göre çocuk, “verili 

dünyanın artık sıradanlaşan vandalizminin, diktasının, propagandasının, ideolojisinin, 

kurumsal faşizmasının, yoğun kapital dizgesinin, çok uluslu tüketim kurumlarının 

dışında” kalmalıdır. Bunu sağlayacak olan da en başta anne ve babalardır. Çocukluğun 

en güzel yıllarını doyasıya yaşaması gereken çocuklar modern anne-babaların elinde 

modern aygıtların ve bilgisayarların kullanıcısı konumuna getirilmektedirler. Modern 



236 

 

anne, uyku saati gelen çocuğun masalcısı değil de “kendi masalını küresel iletişim 

kanallarının sunduğu yüzlerce ‘masal’dan birini izlemekle meşgul.” bir kimsedir. Anne 

ve babalara serzenişlerini farklı ifadelerle dile getiren yazar, böyle giderse dünyadaki 

bütün çocukların büyük olacağını ve hiç çocuğun kalmayacağını düşünmektedir. 

Mevlana İdris bu durumla ilgili çekincelerini şöyle dile getirir (Emeksiz, 2014: 269): 

“Düşünün ne olur 

Ve bana yardım edin 

Yürüdüğüm günden beri 

Bıçak kadar yalnızım 

Gündüzleri korkarım gecelerde ağlarım 

Beni sevin yalvarırım 

Ne yaptım size”  (Zengin, 2017: 63). 

Yazar, çocukluk için derin düşüncelere dalarken çocuklar için yazan ve çocuk 

edebiyatı için farklı çalışmalara imza atan M. Ruhi Şirin de değişen aile ve toplum 

yapısını benzer bir bakış açısı ile tarihi süreç içerisinde değerlendirir. Şirin’e göre; 

Geleneksel çocuklukta kitle iletişim araçları yoktu. Sözel dünyada yaşayan çocuk, 

bebeklik evresini neredeyse 7-8 yaşlarına kadar uzatıyordu. Yetişkinlerde ise henüz 

çocuk bilinci gelişmemişti. Çocuk “minyatür yetişkin” idi. Çocuk haklarının 20. yüzyılda 

devreye girmesi ve matbaanın icadıyla önce yetişkinler çocuklardan uzaklaştı. Çocuklar 

okumaya başladıkça yetişkinler ile arasındaki fark kapanmaya başladı. Postman’a göre 

ise “yeni bir yetişkinlik türü icat edildi.” Yetişkinliğe geçişte yaşanan değişimlerin odak 

noktası da “modern çocukluk” kavramının mahiyetinin değişime sürekli açık olmasıyla 

yön değiştirdi. Bu da geleneksel çocuk ve çocukluğun değişim sürecindeki faktörlerin 

çoğalmasına neden olurken, toplumsal değişimleri de beraberinde getirdi. İçinde 

yaşadığımız yüzyıldaki teknolojik gelişmeler, bilimsel yenilikler tarihin hiçbir zamanında 

bu kadar etkin ve yaygın olmamıştı. Bu kadar büyük bir güce ve etkiye sahip olması da 

bundandır. Yetişkinleri etkisi altına alan bu değişimin anne-baba ve toplum vasıtasıyla 

çocukları da etkilemesiyle oluşan kaçınılmaz son: Enformatik anne-baba, enformatik 

çocuk. (Şirin, 2006: 17-24). 

Yaşanan bu değişimleri Behram Geri Dön, adlı hikâyesinde Mevlana İdris gözler 

önüne sermektedir. Hikâyenin kahramanı Behram, zamanda geriye doğru bir yolculuğa 

çıkar ve babasının gençliği ile karşılaşır. Tabii baba, Behram’ın kendi çocuğu olduğundan 

habersizdir. Aralarında yaşanan diyalog ise günümüz anne- babalarının nasıl çocuk 

istediklerine dair önemli ipuçlarını içermektedir: 



237 

 

“Babasını gördü. Çok gençti babası. "Büyük acılar mı çekiyorsunuz 

efendim" dedi. 

Babası Behram'ı tanımamıştı. 

"Kimsin sen, bu yaşta bu sorulan kim öğretti sana,” diye sordu babası ve 

sonra ekledi: "Senin gibi bir çocuğum olsun isterdim." 

"İsteyin," dedi Behram. "Bakarsınız olur" 

"Senin gibi bir çocuğum olursa adı Behram olacak” "İsteyin," dedi 

Behram. "Bakarsınız olur." (Zengin, 2016: 27). 

Günümüz anne babaları da böyle çocuklara hayran değil mi? Her şeyi bilen, üstün 

yetenekleri olan çocuklar, anne-babaların hayallerini süslüyor. Bu yüzden de kendi 

çocuğunun yeteneklerini göremeyen ve onu hep başka başarılı çocuklarla kıyaslayan 

enformatik anne babalar çoğalıyor.  Oysaki cevher yanı başlarında ve işlenmeye hazır 

vaziyette bekliyor. Derin düşünceler içinde olan “Tuz” hikâyesinin kahramanı Esra da 

davranışlarını anlamlandıramayan babasının öfkesinden nasibini alır. Oysaki çocuk, 

yetişkinlerin eliyle oluşan tatsızlıkları tuzluğu ile tatlandırmak için mücadele 

vermektedir. Yazar, dünyadaki tatsızlıkları tuzluğuyla gidermeye çalışan Esra’nın babası 

tarafından- yine bir yetişkin tarafından- engellenmesini ve çocuk gerçekliğine göre 

olmaması gerekenlere dur diyememesini anlatırken enformatik yetişkinlere mesajlarını 

gönderir: 

“Bir gece Esra garip bir seste uyandı. Ses, babasının yatağından geliyordu. 

Merakla yatağa yaklaşan Esra, babasının uyuduğunu ve horladığını 

görünce "işte bir tatsızlık diye mırıldandı. Sonbahar saçlı kız, babasının 

horladığını ilk kez görüyordu. 

Ve eline tuzluğu alıp bu gürültülü tatsızlığın üzerine serpmeye başladı. Ne 

ki ağzına, burnuna ve kulaklarına giren tuz tanecikleriyle uyanan babası, 

Esra'nın elinden tuzluğu aldı ve "haydi doğru yatağına! Beni çorba mı 

zannettin?" dedi. Esra babasına her şeyi anlatmak istedi ama babası hiçbir 

şey dinlemek istemiyordu. 

Ve o geceden sonra sonbahar saçlı kız gördüğü tatsızlıklar karşısında 

yalnızca “ah, keşke tuzluğum yanımda olsaydı" demekle yetindi.” 

(Zengin, 2016: 21). 

Günümüz anne-babaları çocukları sadece bilgi için yetiştirmek isterken onların 

ilgi ve yeteneklerini görmezden gelmektedirler. Çocukların nasıl bir yaşam sürmek 

istedikleri değil anne-babalarının onlar için ne istediği önemlidir. Oysaki Rousseau, 

çocukların bilgiyi kendi deneyimleri ile elde etmesinden yanadır. Çocukların en iyi 

öğrenmeyi nesnelerin kendisinden sağlayacağını belirtir. Ona göre hareket, deneyim ve 

yaşantı birer ders verme ölçütüdür. “Zira çocuklar söylediklerini ve onlara söylenenleri 



238 

 

kolayca unutabilirler. Ama yaptıkları ve kendilerine yönelik olarak yapılanları 

değil.”(Rousseau, 2000: 80). 

Hafızalarına kazınan yetişkin davranışlarını genelleyen çocuklar da Mevlana 

İdris’in kaleminden kaçamaz. Yazar, Gazoz Çeşmesi adlı eserinde, Rousseau’nun 

söylemlerini ispatlarcasına konuşur. Okulun bitmesi ile coşan çocukların sevincini ikiye 

katlayan yazar, onları bir fil ile buluşturur ve inanılmaz mutluluklar yaşatır. Ama yazar 

mutluluklarına filin annesinin gelmesi ile son vermek zorunda kalırlar. Ve çocukların 

sevinçlerini paylaşma içgüdüsünü enformatik anne-baba tutumları ile şöyle özetler: 

“Fili orada bıraktılar ve evlerine gittiler. Akşam, olup bitenleri büyüklerine 

anlattılar. Büyükler çoğu zaman yaptıkları gibi çocuklara inanmadılar. 

Çocuklar ise çoğu zaman yaptıkları gibi büyüklerin inanmamasına 

aldırmadılar. "Fil Hanım gerçek değilse, karnımızdaki gazoz ne oluyor" 

diye düşünüyorlardı.”(Zengin, 2015: 14-15).  

Gazoz Çeşmesi’nden gönüllerince gazoz içen çocukların mutluluğunu görmeyen 

ya da görmek istemeyen yetişkinler ve çocuklarının doğuştan bilimsellikle donatılmış 

olmasını temenni eden anne-babalar onların hayallerini bile dinlemek istemezler: 

“Bir anne mutfakta öğle yemeğini hazırlıyordu. Oğlu mutfağa girdi ve "anne bana 

bir havuç verir misin, uzaya gideceğim" dedi. Annesi: "Sen aklını kaçırmışsın. Al şu 

havucu ye de aklın başına gelsin" diyerek ona büyük bir havuç verdi.” (Zengin, 2016: 7). 

Ebeveynler çocuklarına inanmayadursun Mevlana İdris, havuçla uzaya giden 

çocuğun yaptıklarını tüm dünyaya ve annesine göstermek istemektedir. Çocuk gerçekliği 

ile uzayda yetiştirdiği sebzeleri gökyüzünden yağdırarak dünyadaki açlık sorununu 

bitiren kahraman yetişkinlere de gereken dersi verir. Çünkü yazara göre yaşanılabilir bir 

dünya çocukların omuzlarında yükselecektir. Uzaydaki çocuğuna ilk başta inanmayan 

anne çocuğunun insanlık adına yaptıklarına tüm dünyayla birlikte şahit olsa bile diğer 

çocuğunun isteği karşısında yine de yetişkin tavrını sergiler ve çocuğunun hayallerine yol 

vermez: 

“Bir gün anne mutfakta yine yemek hazırlarken, uzaydaki çocuğun kardeşi 

olan yedi yaşındaki küçük çocuk mutfağa geldi ve: "Anne, bana bir 

sivribiber verir misin, yeraltına gideceğim" dedi. Anne birden döndü ve 

çocuğu kollarından yakalayıp kalın bir iple sandalyeye bağladı sonra. Acı 

bir biberi çocuğun ağzına sürdü ve "otur oturduğun yerde" dedi.” (Zengin, 

2016: 23). 



239 

 

Modern aile anlayışının değişmesi beraberinde çocuk ve çocukluk kavramına 

bakış açısının değişmesine sebep olmuştur. Teknolojik gelişmeler bu kadar 

yoğunlaşmadan önce, çocuk saftı ve bilinmeyen, düşünemeyen konumundaki ehliyetsiz 

canlıydı. Günümüzde ise teknolojinin şekillendirdiği çocuk, her şeyi bilen ve yapabilen 

konumunda ehliyet sahibi olarak görülmektedir. Bunların sonucunda ise “ne de olsa 

çocuk ne anlar ki?” düşüncesi de değişerek “bilmen gerekir, nasıl bilmezsin” ne dönüşür. 

Popüler kültürün kucağına bırakılan çocukların giysileri bile yetişkinlerinkine benzer. Ve 

sonuç olarak postmodern çocuğun masalcısı -eğiticisi-  internet ve bilgisayar olur. (İçin 

Akçalı, 2007: 3; Köker, 2007: 11). 

Masal anlatmayan ve çocuklarını televizyonların, bilgisayarların kucağına atan 

ebeveynlere göndermede bulunan Mevlana İdris, eserlerinde geleneksel ailenin 

savunucusu olmaya kararlı gözükmektedir.  Nitekim yazar, her fırsatta geleneksel aile 

manzaralarına eserlerinde yer verir. İdris’in hikâyelerinde masal anlatan birileri genellikle 

vardır. Bu bir tilki bile olsa masal anlatıcısının olması yazar için çok önemlidir: 

“Üçüncü gece tilkinin masalını dinleyenlerin arasına çocukların anne ve 

babası da katılmıştı. Tilki için bunun hiçbir önemi yoktu. 

Bir hafta sonra... 

Bütün köy halkı ve hayvanlar, ormandaki bir tilkinin her gece bir 

pencerenin altına gelerek masal anlattığını biliyordu. Yalnızca bilmekle 

kalmayıp onun masallarını dinlemeye de başlamışlardı. 

Herkes tilkinin masallarına bayılıyor ve bir an önce gece olmasını 

diliyorlardı. Gece olduğunda hepsi pencerenin önüne toplanıp heyecanla 

tilkinin gelmesini bekliyor ve tilki gelip de masalını anlatmaya 

başladığında kimseden çıt çıkmıyordu. Tilki masalını bitirip ormana 

dönerken insanlar ve hayvanlar da yıldızlara baka baka uyumak için 

evlerine, yuvalarına gidiyordu.”(Zengin, 2005: 16-18). 

Çocukların okuma ve yazma ile artık daha küçük yaşlarda tanışması masal anlatan 

insan sayısını giderek azaltsa da çocuk dünyasında okunan masal ve anlatılan masal 

arasındaki farkı azaltamamıştır. Anlatılan masal ya da hikâyelerdeki zevki alan bir çocuk 

uykunun kollarına kendini bırakırken enformasyona dair şikâyetleri çocuk yazarlarının 

kulaklarında çınlamaktadır. Çocukluk için bu sese kulak verenlerin yanı sıra enformatik 

anne-babalar gibi olanlar ise çocukların çığlıklarına kulaklarını tıkamaya devam 

etmektedirler. Onları bilgi deposu yapmaya çalışmaktan başka gayesi olmayan anne-

babalar Mevlana İdris’in kaleminde nasiplerini almaktadırlar: 



240 

 

“Çocuğun her istediğini yapan zengin bir babası vardı. Çocuk, babasından 

dünyanın en süper bilgisayarını isteyince babası hiç düşünmeden bu 

bilgisayarı satın aldı. 

Çocuk daha sonra dünyanın en iyi bilgisayar uzmanlarını eve getirtip 

dünyanın bütün bilgilerini süper bilgisayara yüklemelerini istedi. 

Bilgisayar uzmanları aylarca uğraştılar ve çocuğa her şeyin tamam 

olduğunu söylediler. Dünyanın bütün bilgilerini süper bilgisayara 

yüklemişlerdi. Ve artık süper bilgisayar çocuğun kullanımına 

hazırdı.”(Zengin, 2005: 15-17). 

Çocuk bu süper bilgisayarın içindeki bilgileri köpeğinin beynine aktaracak ve 

mahalledeki tüm çocuklara hava atacaktı. Ama beklenen olmadı. Teknolojinin ve paranın 

halledemediği şeyler de vardı. Enformatik baba bunu anlayamadığı için çocuk da 

anlayamamıştı. Aslında çocuğun köpekten beklentisi anne ve babasının kendisinden 

beklentisiydi. Zira çocuk, ‘minyatür yetişkin’ değil miydi? Okumaya başlayan çocuk 

matbaanın hızlı gelişimi ile yetişkinle arasındaki farkı kapatmak için yönlendirilmiyor 

muydu? 

Okullaşma oranının artması, eğitimin yaygınlaşması modern çocukluğun 

oluşumunu hızlandırdı. Çocuğun evrelerinin farklılaşmasında ve modernleşmesinde okul 

merkez üssü görevini gördü. “Okul, ders kitabı, piyasa, reklamlar ve medya gibi 

toplumsal etmenlerin empoze ettiği bir çocuk ve çocukluk imgesi, çoğu zaman yetişkin 

dünyasının değer ve ilklerini, çocukluk dünyasına taşımakta” ve durum Mevlana İdris’i 

de fazlasıyla düşündürmektedir. Okul, ev ve şehir yaşamına hapsolan çocuk için çok 

endişeli olan yazar eserlerinde de bu durumu dile getirir. Yazarın bu yaşam tarzının 

çocukluğu yok ettiği ancak anne-babaların bundan memnun olduğu yönündeki 

düşünceleri eserlerine yansımaktadır. Nitekim çalışan anne ve baba çocuğun öğreticisi 

değil bakıcısı konumunda bir yabancı gibi durmaktadır: 

“Babalar veya anneler çalışmak için evden ayrılmasınlar. Evde otursunlar, bizimle 

ilgilensinler. Akşam bir yabancı gibi eve damlamasınlar.” (Zengin, 2016: 125). 

Okullarda gününün büyük bir kısmını geçiren çocukların duygularına tercüman 

olmaya çalışan yazar, eserlerinin bir noktasını mutlaka okullara ve enformatik anne-

babalara dayandırmaktadır. Özgür olmak isteyen çocuklardan bir tanesi de Sessizlik 

Torbası adlı hikâyedeki küçük kahramandır. Kelimelerdeki sesleri toplayıp torbasına 

koyan çocuk topladığı kelimeleri kullanımdan kaldırmaktadır. Tabii ilk olarak torbaya 

koyduğu cümlelerden biri "Niçin ders çalışmadın" cümlesidir. Bu cümle çocukların anne 

ve babalarından duymaktan bıktıkları ve kaybolmasını istedikleri cümledir. Bu yüzden 



241 

 

yazar, kahramana bu cümleye ait kelimeleri toplatır ve torbaya koydurur. Cümlenin 

kullanılamaması çocukları çok mutlu etse de günümüz anne- babalarına baktığımızda 

cümlenin kaybolmak gibi niyeti bulunmamaktadır (Zengin, 2016: 28). 

Toplumsal yapı içindeki ailede yaşanan bu değişimler, çocukla anne-baba 

arasındaki algılayış farkı çocuk edebiyatçıları için de çok önemli bir noktadır. Çocuk 

gerçekliği ve çocuğa görelik ilkesi ile yazmaya çalışan duyarlı yazarlar için durum 

günden güne içinden çıkılmaz bir hâl almaktadır. Çözüm için ise en başta anne ve babalar 

olmak üzere toplumun her kesiminin “çocuğu hiçbir zaman amaçsız ve ereksiz, yani 

herhangi bir nedenselliği olmayan ve birdenbire nerden çıktığı belli olmayan bir şey 

olarak görmemek için çocuğu hiçbir zaman ötekinin yerine koymamamız gerekir. 

“Görünenin ardındaki görünmeyen” şey olan çocuğu anlamak ve onu insan olarak 

okuyabilmemizin tek şartı bakış tarzımızı ve düşünce tarzımızı değiştirmektir.” (Ildız, 

2018: 44). 

4.2 MEVLÂNA İDRİS ZENGİN’İN ESERLERİNDEKİ DİL VE 

ANLATIM 

“Çocuk kitapları, okul öncesi dönemden başlayarak dilsel becerilerin edinilmesi 

sürecinde çocuklara ‘zenginleştirilmiş bir dil çevresi’ yaratan önemli araçlar olarak” 

değerlendirilir (Sever, 2012: 36). Dil bilinci ile yazan Mevlâna İdris’in de çocuk edebiyatı 

alanında yazdığı eserlerde dile verdiği önem göze çarpmaktadır. Çocukların ana dillerine 

önem vermesi, doğru ve güzel kullanması yazar için önemlidir. Zira çocuklara yönelik 

bir edebiyatın oluşturulmasındaki amaçlardan biri de çocuklara dil bilincini 

kazandırmaktır. Bundan dolayıdır ki yazar, eserlerinde mümkün olduğunca güzel ve akıcı 

bir Türkçe kullanmaya özen göstermiştir. 

Mevlâna İdris’in çocuk kitapları kolay okunur ve anlaşılır niteliktedir. Ancak 

çağrışım gücü yüksek kavramları da her zaman cümlelerin içine serpiştirir. Çocuk 

edebiyatı alanında verdiği ilk eserlere nazaran son olarak yazdığı “Başka Çocuklar” adlı 

seri kitaplarının dil ve anlatım özellikleri belirgin şekilde önceki kitaplarından ayrılır. 

Mevlâna İdris ilk eserlerinde daha sade bir dil kullanırken sonraki eserlerinde yoğunlaşan 

bir imge kullanımı söz konusudur. Eserlerindeki çağrışımların yoğunlaştığı kelimelerin 

ve cümlelerin sayısı artma eğilimindedir. Kahramanların kullandığı cümleler 

aforizmalarla donatılmıştır. Yazarın çocukların düşünme ve sorgulama yeteneklerini 



242 

 

geliştirmek adına yaptığı bu değişlik kitaplarının okur yaş seviyesini de yukarılara doğru 

çekmektedir: 

“Dünyanın ortasında yapayalnızdı. Ama her şey bitmiş sayılmazdı.” (Zengin, 

2005: 8) 

“Bir şeyin yapılmasını isteyen, yalnızca kendisine yaptırabilirdi.” (Zengin, 2004: 

19) 

“Dünyanın ilk zamanlarında olduğu gibiydi her şey.” (Zengin, 2004: 26) 

“- Kimse senin kadar cesur değildi. Paraları yırtmak kimsenin aklına gelmedi. 

Herkes paraların üzerine titredi ve görüyorsun artık kimse yok. Kaybettiler.” (Zengin, 

2004: 32) 

“Kelimeler hiç yağmurun sesinden daha ilginç olmadı.” (Zengin, 2016: 9) 

“Ertesi gün sokağa çıkan çocuk, binlerce insanın ağzından çıkan binlerce kelimeyi 

dinleyerek dolaştı. Kelimelerin hiçbirini atlamamaya çalışıyordu. Duyduğu her kelime 

onda farklı bir çağrışım yapıyor, düşünceleri bir kelimenin anlamına takılmış giderken, 

duyduğu yeni bir kelime ile bu düşünceleri kesiliyor, sonra, duyduğu o yeni kelimenin 

peşine düşüyor ve bu böyle devam ediyordu.” (Zengin, 2016: 11) 

“Bütün dünya büyüyen bir çaresizlik ve merakla bu işin sonunu bekliyordu.” 

(Zengin, 2016: 32). 

“…yataklarına girip uyku denilen sessiz ülkenin denizlerine daldılar.” (Zengin, 

2016: 12). 

“Gözümüzün önünden büyük bir hayat akıyor ve sizin tutup bana sorduğunuz 

soruya bakın.” (Zengin, 2004: 14). 

Yazar, okurun düşünme ve sorgulama alanını geliştirmeye çalışırken aynı 

zamanda dili çocukların sözcük dağarcığını zenginleştirmek için de ustalıkla kullanır. 

Okurun günlük konuşma dilinde kullandığı kelimelerin yanı sıra yeni kelime ve 

kavramları da eserlerinde sürekli kullanır. Ana dilimizin zenginliğini geçmişle birleştiren 

yazarın kelime çeşitliliği modern çağın kelimeleri ile birleşir. Çocukların sıkça 

kullanmaya başladığı yabancı kelimeleri de bazen bir tekerleme tarzında bazen de şarkı 

tarzında kullanır. Yazarın özellikle bilişim teknolojileri ile ilgili kelimelere de yer vermesi 

çocuk okurun ilgisini çekmektedir: 



243 

 

“…bu bilgileri sistematize bir şekilde istifleyip yorumlayabiliyor…” (Zengin, 

2016: 6) 

“…çocuğun kalbinden, vicdanından ve aklından yayılan akımların sinerjisi 

oluşturuyordu.” (Zengin, 2016: 16) 

“Tray lay lom 

Yerçekimi yerden çıkacak 

Saçlarım kafamda kalacak 

Tray lay lom.”(Zengin, 2016: 14)  

“Zap oraya zap buraya.” (Zengin, 2016: 12) 

Günümüzdeki çocuk kitaplarının bir kısmı dillimizin zenginliklerini görmezden 

gelirken sadece okunur olma gayesi ile yazılmaktadır. Bu da çocukların kelime 

hazinesinin göz ardı edilmesi anlamına gelir. Mevlâna İdris’in eserlerinde geleneksel 

sözcükleri kullanan modern çocuk kahramanlar ise kültürel unsurları yaşatmak için çaba 

göstermektedir. Kültürümüzün zengin söz varlığından bu anlamda sürekli yararlanan 

Mevlâna İdris, mazi ile ati arasındaki dil köprüsünü yaşatmak için uğraşır. Ancak 

Mevlâna İdris eserlerinde sadece dilin zenginliklerini kullanmakla kalmaz unutulmaya 

yüz tutmuş ata yadigârı kelimeleri de kullanır. Yabancı dillere ait kelime kullanımının 

çok üst seviyelere çıktığı günümüzde ana dilimize ait olan zenginlikleri sıkça kullanması 

yazarı çağdaşlarından ayırır. Anne babalarımızın ve dedelerimizin, babaanne ve 

anneannelerimiz sıkça kullandığı kelimeler yazarın eserlerinde gelecek kuşaklara 

aktarılırken bir çocuk yazarı olarak sorumluluğunu yerine getirmektedir. Kültürel 

öğelerin dil ile aktarımını sadece kelimelerle yapmayan yazar, deyimlerin ve atasözlerinin 

kullanımı da önemser. Mevlâna İdris’in eserlerinde kullanılan deyimlerin çokluğu göze 

çarpar: 

“Bir varmış bir yokmuş. Bir derede kurbağa çokmuş.” (Zengin, 2015: 7) 

“…sonra boğazlarında bir karıncalanma filan olur.” (Zengin, 2015: 6) 

“Koca ormanda çıt çıkmıyordu.” (Zengin, 2015: 8) 

“Dili damağına yapışmış gibiydi sanki.” (Zengin, 2015: 35)  

“Zaten çoğunun korkudan dizlerinin bağı çözülmüştü.” (Zengin, 2015: 36) 



244 

 

“İşte o anda Esra'nın kafasında bir şimşek çakmış…” (Zengin, 2016: 9) 

“Sırtında kırmızı bir heybe taşıyordu artık.” (Zengin, 2015: 14) 

“Yaşlı bir andız ağacının dibinde yaşayan küçük menekşe…” (Zengin,2005: 7)  

Kültürel dil unsurlarını modern üslûp özellikleri ile harmanlamaya çalışan 

Mevlâna İdris, çocuk okurun dil gelişimi için gerekli olan, benzetmeleri, alışılmamış 

bağdaştırmaları eserlerine yansıtmada oldukça başarılıdır: 

“Kelime beyninde bir kıymık gibi kalmıştı.” (Zengin, 2016: 11) 

“…gelişmenin kilometre taşlarını tek tek işaretlemiş…” (Zengin, 2016: 6) 

 “…uyurken pencere açık olmayınca kendisini bir tutsak gibi hissediyordu.” 

(Zengin, 2016: 9) 

“Bazen 'M' harflerinden oluşan bir ordu, çekirge sürüsü gibi gelip ‘Z’ ve ‘B’ lerin 

bulunduğu bölgeyi dağıtıyor.” (Zengin, 2016: 15) 

“…çocuğun içine attığı bütün kelimeleri fil gibi karnında tutuyor…” (Zengin, 

2016: 29) 

Dil meselesi üzerinde hassasiyetle duran Mevlâna İdris, kullandığı dil ile çocuk 

okura iyi bir örnek olma yolunda ilerlemektedir. Yazarın dil özelliklerinde dikkat çeken 

bir başka nokta ise eksiltili cümlelerin fazlalığıdır. Okuru düşünmeye ve devamını tahmin 

etmeye yönlendiren üç noktalı bu cümleler çocukların hayallerine bırakılmış gibidir. 

Devrik cümle yapısını da kullanan yazar, ünlem cümleleri ile de monoton bir anlatım 

yerine akıcı ve canlı bir anlatım tarzını benimsemiştir. Bu anlamda ilk kitapları ile son 

kitapları arasında yazarın dilindeki olgunlaşma hissedilir derecede kendini gösterir: 

“Geçti günler...” (Zengin, 2016: 32) 

“Olanlar olmuştu ama…” (Zengin, 2016: 39) 

“Öylesine çok para veriyordu ki...” (Zengin, 2004: 13) 

“Aman yarabbi !... 

“hey hey hey” diye mırıldandı.” (Zengin, 2016: 12) 

Yazarın eserlerinde ikilemeler de oldukça fazla dikkat çeker. Tamlamaların 

kullanımı anlatımı zenginleştirirken yansıma sözcüklerin nadir kullanımı dikkat çeker. 



245 

 

Mevlâna İdris’in eserlerinde tekerlemelerin biraz geleneksel biraz da modern kullanımı 

güzel bir ahenk oluşturmakla kalmaz çocuktaki ritim ve ahenk duygusunu da 

olgunlaştırır. 

Betimlemelerin sıklığı ve farklılığı da çocuklara dili kullanma becerisinin 

yollarını sezdirir: 

“Geniş ovaları, yüksek dağlan, derin uçurumları, sonsuz denizleri, hiç 

bitmeyecekmiş gibi gelen çölleri geçti.” (Zengin, 2005: 7) 

“Bu nedenle kendisine dik dik bakan heykeller, korkunç dumanlarla gökyüzünü 

kaplayan fabrika bacaları…” (Zengin, 2016: 14) 

“Çeşitli çeşitli sesler geliyordu sokaktan... Bir ses tiyatrodan dönüyordu. Bir ses 

yarınki yolculuktan sözediyordu. Bir ses bir an önce eve gitmek için telaşlı. Bir ses şarkı 

söylüyordu.” (Zengin, 2016: 7) 

Mevlâna İdris’in eserlerinde kahramanların dilimizi zengin bir şekilde kullanması, 

yeni kelimelere hâkim olması, karakterleri ve eğitim durumları hakkında da bilgiler 

vermektedir. Çocuk okura insanın konuşmasının bilgi ve gözlemlerle gelişebileceğini 

sezdiren yazar, çocuklara yön göstermektedir. Yazarın eserlerinde argo sözcüklerin 

kullanımını bazen yasaklanırken bazen de mizah unsuru olarak çok nadir 

kullanılmaktadır: 

“Bir kelime gelmişti çocuğun kulağına. Kötü bir kelime, bir küfür kelimesi… 

Çocuk önce kulaklarına inanmak istemedi. Bir insan nasıl olur da böyle bir kelimeyi 

kullanabilirdi. Bu kelimeyi hiç duymamış gibi yaşamaya devam etmek istedi. Ama 

yapamadı.” (Zengin, 2016: 11) 

“Eline bir maşa almıştı. Kötü kelimeleri bu maşayla tutuyor, elini dokundurmak 

istemiyordu. Torbaya koyduğu kelimelerin sayısı üçyüzyetmişsekize ulaştığı zaman 

uykusunun geldiğini farkedip uyudu.” (Zengin, 2016: 25) 

“Çocuklar yine gülmüş. Öğretmen ise yine gülmemiş ve kızgın bir sesle: 

“Yahu sen benim başıma bela mısın eşşekoğlu eşşek” demiş.” (Zengin, 2015: 15). 

Mevlâna İdris eserlerinde şiirsel dil ögelerini de sıkça kullanır. Kahramanların 

dilinde kafiye ile söylenen mısralar kulaklardaki ahengi üst perdeden okuyucuya sunar: 



246 

 

“Anne 

Kiraz ver bana 

Anne 

Uzağa gitme 

Biraz sev beni…” (Zengin, 2016: 19). 

“Bismillah, bismillah, bismillah... 

Irmaklar, müzik, rüzgar, bismillah, bismillah... 

Başka bir şey duyulmuyordu.” (Zengin, 2016: 33). 

“Merhamet, merhamet, merhamet…” (Zengin, 2016: 35). 

Mevlâna İdris, eserlerinde okuyucunun dikkatini canlı tutmak ve olayı karakterler 

üzerinden sürükleyici hâle getirmek için diyaloglara yer verir. Ancak çok yoğun bir 

diyalog kullanımı eserlerinde göze çarpmaz. Genellikle önce iç çözümlemelerle düşünen 

kahramanlar olayların gidişatına bağlı olarak başka kahramanlarla diyaloğa geçerler. İç 

monologlar ile çocukların sorgulama becerilerini harekete geçiren yazar, çevrelerinde 

yaşanan olaylara duyarsız kalmayan ve gözlemleri ile düşünceleri arasında sürekli 

mantıksal bir ağ ören çocuk kahramanları çağrışımlarla buluşturur. 

Yazarın eserlerinde dikkat çeken önemli bir anlatım özelliği ise iç çözümlemeleri 

sıklıkla kullanmasıdır. “Başka Çocuklar” adlı seri kitaplarında oldukça yoğun olarak yer 

verilen iç çözümlemeler Mevlâna İdris’in çocuk kitaplarında kullandığı dil ve anlatım 

özelliklerini yeni tekniklerle zenginleştirdiğinin göstergesidir. Yazar; kahramanların 

nesneleri, hayatı, dünyada yaşananları, etrafında gördüğü şeyleri veya kavramları nasıl 

algıladığını bir bilinç yansıması eşliğinde aktarmaya çalışmıştır: 

“Kafasında yüzlerce kelime ile eve dönüp yatağına uzandığında yüzlerce, binlerce 

yeni şey düşünmeye başladı. Düşünüyor, düşünüyordu.” (Zengin, 2016: 11) 

“…kafasının yavaş yavaş kelimelerden ve harflerden oluşan bir sisle kaplandığını 

hissetti. Bu sislerin arasında irili ufaklı kelimelerin binlerce harfi oradan oraya savrulup 

duruyordu.” (Zengin, 2016: 14) 

“Yalnızca hayvanların sesi, ırmakların, rüzgârın ve müziğin sesi duyuluyordu 

artık. Araba gürültüsü, çekiç sesi, bilgisayar tıkırtıları, iş yaparken çıkan diğer sesler... 



247 

 

Hiçbiri kalmamıştı.” (Zengin, 2016: 30) 

“Yeryüzüne nasıl basıyorlar diye ayaklarına bakıyordu.” (Zengin, 2004: 10) 

Kahramanın zihnini okura açarak eserlerinde iç çözümlemelere yer veren 

Mevlâna İdris, anlatısının gücünü arttırır. Özellikle son dönemde yazdığı kitaplarındaki 

bu ayırt edici özellik yazarın, çocuklar için yazarken aynı zamanda onların kendilik 

bilincine ulaşmalarına yardımcı olmak gayesi ile yazdığının kanıtıdır. Kahramanlar çoğu 

zaman hayatta yaşanan olayları kavramlar etrafında değerlendirir ve yaşanılabilir bir 

dünya ile yaşadığımız dünyanın mukayesesini yaparlar: 

“Ve yine bir keresinde Amerika'nın üzerine tuz serpmek istediğinde orasının çok 

uzak olduğunu öğrenince atlasını açıp Amerika’yı bulmuş ve tuzu atlastaki Amerika’ya 

serpmek zorunda kalmıştı. Tuz taneciklerinin bir kısmı başka ülkelere de sıçramıştı ama 

n'apsın? Ülkeleri birbirine bu kadar yakın kurmasalardı.” (Zengin, 2016: 18) 

“Siyasî ve idarî otorite tuz buz olmuştu. Kimse kimseyi dinlemiyordu, herkes tek 

otoritenin kendisi olduğuna inanıyordu. Haksız sayılmazlardı. Kimse hiçbir emri ya da 

isteği yerine getirmediği için herkes otorite ya da bir başka şey sayılabilirdi. Bir şeyin 

yapılmasını isteyen, yalnızca kendisine yaptırabilirdi.” (Zengin, 2004: 19) 

Kahramanın kendi sorgulamaları, dünyaya bakışı, çevresindeki olaylara bakışı iç 

çözümlemelerle gerçekleşir. Bu özellik yazarın en belirgin anlatım özelliğidir. Okurun 

empati kurmasını ve düşünmesini sağlamak yazarın anlatımını bu yöne doğru 

yönlendirmiştir: 

“Ve o geceden sonra sonbahar saçlı kız gördüğü tatsızlıklar karşısında yalnızca 

“ah,keşke tuzluğum yanımda olsaydı" demekle yetindi.” (Zengin, 2016: 21) 

“İnsanlık hep ilerlerken, değişen, kaybolan, aşınmaya uğrayan ve nihayet 

unutulan onlarca değer, alışkanlık, gelenek ve düşünme biçimlerinin yanıbaşında, 

kaybolmayan ve ilerleyen başka bir şey vardı.” ( Zengin, 2016: 7) 

“Sorun neydi? Bir insan kendi çıkarları ve istekleri dışında bir başkasına gözlerini, 

kapısını, kalbini ve herşeyini nasıl kapatabiliyordu? 

Çocuk, bütün bildiklerinin ışığında bu sorulara cevap arıyordu.” (Zengin, 2016: 

10) 



248 

 

Çocukların daha fazla düşünmesini ve sorgulamasını isteyen yazar, günümüz 

yaşamının vazgeçilmez unsurlarını da yoğun olarak eserlerinde kullanmıştır. Para, 

teknoloji, savaş ve şehir yaşamı gibi kavramlar üzerinden sezdirerek mesaj verme eğilimi 

de dikkat çekmektedir. Çocuğu ve çocukluğu dert edinen Mevlâna İdris, geleceği onların 

düşüncelerinde şekillendirebileceğinin farkında olarak yazar ve bu anlatım özelliği ile 

çoğu çocuk yazarından ayrılır. Mevlâna İdris barış, huzur ve yaşanılabilir bir dünya için 

olması gerekenleri işaret ederek yazar: 

“Bu gidişle kardeşliğin dibini bulacaklardı.” (Zengin, 2015: 18) 

“Yüzyıllardır birbirinizi öldürdüğünüz yetmiyor, bir de gelip bizi öldürmek 

istiyorsunuz, hasta mısınız siz?” (Zengin, 2015: 35) 

“… siz insanlar garip varlıklarsınız... Yapmanız gerekenleri yapmamak, 

yapmamanız gerekenleri de yapmak nedense size tuhaf bir zevk verir. Bu hep böyleydi, 

korkarım hep de böyle olacak.” (Zengin, 2015: 37) 

“Şimdiye kadar geçen ömrü hiçlerle doluydu. Artık geçmiş için bir şey yapılması 

imkânsızdı. Ama hayatının bundan sonraki kısmı için bir şeyler yapabilir, anlamsız 

eşeklik geçmişinin ruhunda meydana getirdiği acıları, anlamlı bir gelecekle 

hafifletebilirdi.” (Zengin, 2005: 4) 

“Ertesi gün sokağa çıkan çocuk, binlerce insanın ağzından çıkan binlerce kelimeyi 

dinleyerek dolaştı. Kelimelerin hiçbirini atlamamaya çalışıyordu. Duyduğu her kelime 

onda farklı bir çağrışım yapıyor, düşünceleri bir kelimenin anlamına takılmış giderken, 

duyduğu yeni bir kelime ile bu düşünceleri kesiliyor, sonra, duyduğu o yeni kelimenin 

peşine düşüyor ve bu böyle devam ediyordu.” (Zengin, 2016: 11) 

“-İşe gidiyorum, dedi. 

- Neden, diye sordu siyah kaşkollü adam. 

- Para kazanmam lazım. 

- Neden, diye sordu yine siyah kaşkollü adam. 

- Evde çocuklarım var ve onların yaşaması lazım.” (Zengin, 2004: 10) 

“Bir çocuk yeryüzünde birdenbire yalnız kaldığında, bir şehir artık 

yeryüzünden silindiğinde, bir kalp artık çarpmadığında, bir resim artık kimseler 



249 

 

bakmadan yıkılmış bir duvarda öylece asılı kaldığında, bir eve uğrayacak bir baba artık 

olmadığında... Uzatıyordu bu soruları. İçinden çıkamıyordu.” (Zengin, 2016: 8) 

“Farklı sosyal ve ekonomik katmanlardaki insanların düşünme ve hareket 

bilgilerini kodluyor, daha sonra bu kodlamalara kendi zihninde bir düşünsel ağ 

örüyordu.” (Zengin, 2016: 11) 

Yazarın anlatımında dikkat çeken bir başka husus ise tarihî olaylara ve dinî 

kavramlara yer vermesidir. Kendilik bilinci ekseninde tarihinden haberdar olması gereken 

çocuk okuru bilgilendirir. Dinî kavramları ve olayları da aynı çerçevede hikâyelerinde ve 

şiirlerinde sunar. Tarihî ve dinî olayları kuru bilgilendirme şeklinde sunmayan Mevlâna 

İdris, çocukları birebir olayların içerisine dâhil eder. Kurgunun içine dâhil olan çocuk 

okur eğlenir, düşünür ve heyecanlanır, kavramları sorgular, kendine ve dünyaya şöyle 

bakar: 

“Ve yürümeye devam ettiğinde 1996'dan 1995'e geldiğini gördü.” (Zengin, 2016: 

13) 

“Fransız İhtilalini gördü. Sokaklarda müthiş bir hareket vardı.” (Zengin, 2016: 17) 

“Ayasofya'da beraber namaz kılmıştık. Bakınız, abdest aldığım saçlarım hala 

ıslak.” (Zengin, 2016: 19) 

“Peygamberi gördü. Gülümsüyordu. Omuzlarında Hasan ve Hüseyin vardı. Onları 

okşuyor, seviyordu. Peygamberin yüzünden yayılan ışık Behram'a müthiş bir güç ve 

esenlik duygusu verdi.” (Zengin, 2016: 20) 

Mevlâna İdris’in hayal ögelerine ayrı bir önem vermesi bunu farklı kelimelerle 

çocuğa hissettirmesi, yol göstermesi ve hayal etmesi için çocuğu cesaretlendirmesi takdiri 

hak eder. Günümüzde teknoloji ile büyüyen çocukların hayal gücünü kaybetmeye 

başlaması çocukla ilgilenen herkesin derin yarasıdır. Bu anlamda üzerine düşeni yapmaya 

çalışan yazar, çocukların çocuk kalmasını istemekte ve hayalleri ile yaşamasını teşvik 

etmektedir. Mevlâna İdris dilin zenginliklerini kullanarak hayal ögelerini oyun, icat, keşif 

ve mutlulukla mükemmel bir uyum içerisinde okura sunar: 

“Çocuk, ‘0' harfinin içinden parmağını sokup, 'K' harfinin sağa doğru uzayan alt 

bacağını tutabiliyor, üstelik bunu yaparken, ‘S’ harfini de hiç düşürmeden diğer elinin 

başparmağında hızla çevirebiliyordu.” (Zengin, 2016: 13) 



250 

 

“Çocuğun eli ayağına dolaşmıştı. Ama timsah gayet sakindi. "Haydi atla" dedi. 

Çocuk timsahın sırtına atladı...” (Zengin, 2016: 11) 

“Bir yandan yürüyor, bir yandan ıslık çalıyor, bir yandan da yerçekimini 

arıyordu.” (Zengin, 2004: 13) 

Mevlâna İdris’in dil ve anlatımındaki bu belirgin özelliklerin yanında 

eserlerindeki yazım ve noktalama kurallarına uygunluk da dikkat çekmektedir. Dilin 

önemli unsurlarından olan noktalama işaretlerinin kullanımında Mevlâna İdris’in 

eserlerinde herhangi bir sıkıntı görülmemiştir. Çocuklara noktalama işaretlerinin 

kullanımının doğru biçimde sunulmasına gayret gösterilmiştir. Yazım kuralları da genel 

itibari ile doğru bir şekilde uygulanmıştır. Ancak Mevlâna İdris, eserlerinde bazı 

kelimeleri yazım kurallarının dışında kullanmaktadır. Bu kullanımları bilinçli olarak 

yaptığı ortadadır. Mesela, “şey” kelimesini her zaman bitişik yazması, rakamları yazı ile 

yazarken ayırmaması gibi örnekler tüm kitaplarında karşılaşılan bir durumdur. Kimi 

yazarlar da kendilerine özgü yazım kuralları ile yazmaktadırlar. Yazarın da yazım 

kuralları ile ilgili belli konularda farklı düşündüğü görülmektedir: 

“Şimdi onbeş avcı peşlerindeydi.” (Zengin, 2015: 29) 

“Seksenaltı kelime vardı torbada.” (Zengin, 2016: 22) 

“…üçyüzyetmişsekize ulaştığı zaman uykusunun geldiğini farkedip uyudu.” 

(Zengin, 2016: 25) 

“…herşey giderek daha komik oluyordu.” (Zengin, 2016: 29) 

“Böyle gidebilirdi herşey…” (Zengin, 2016: 37) 

Edebiyat aynı zamanda sanatsal bir alandır. Sanatın temel amacı alımlayanda 

estetik bir haz oluşturmaktır. Edebiyatın temel malzemesi de dildir. Edebiyatta estetik haz 

ise ancak dil yoluyla kurulabilir. Bu nedenle edebiyatın ve dolayısıyla çocuk edebiyatı 

eserlerinin de okura estetik bir zevk vermesi beklenir. Bu yüzden çocuk edebiyatı 

ürünlerinin çocuğa estetik bir zevk kazandırması da önemlidir. Mevlâna İdris’in 

eserlerinde kullandığı dil ve anlatım özellikleri incelendiğinde çocuk okur üzerinde 

estetik bir zevkin oluştuğu rahatlıkla söylenebilir. 



251 

 

Mevlâna İdris’in dil ve anlatım özelliklerine genel anlamda bakıldığında özgün 

bir tavır gözlemlemek mümkündür. Özellikle son eserlerinde daha da belirginleşen bu 

tavır yazarı çağdaşı olan çocuk edebiyatı yazarlarından farklı kılmaktadır. 



252 

 

V. BÖLÜM 

5 SONUÇ 

Çocuk ve çocuk edebiyatının “ne” olduğu sorusu her geçen gün yeni 

tanımlamalarla ve yeni kavramlarla genişlemektedir. Çocuk edebiyatının tarihi seyri göz 

önünde bulundurulduğunda çocuğun ve çocuk edebiyatının zamanla pek çok yeni 

anlamlar kazandığı ve bu anlamların tartışıldığı, sorgulandığı görülmektedir. Çocuğun 

değişen dünya ile önemli bir varlık haline gelmesi, farklı disiplinler aracılığıyla çocuk 

kavramının değişik boyutlarıyla derinlemesine incelenmesi çocuğa yaklaşımın 

boyutlarını arttırmıştır. 

Geleneksel çocuk anlayışındaki değişimlerin 15 ve 16. yüzyıllarda başladığı 

görülse de özellikle Fransız İhtilâli ile hızlı bir şekilde tüm dünyayı etkisi altına alan bu 

değişim ülkemize de yansır. Matbaanın icadı da edebiyatın ve çocuk edebiyatının 

gelişimini olumlu yönde etkiler. Çocuğa verilen önemin artması çocuğun eğitimi ile ilgili 

olan faaliyetlere bakış açısını da değiştirir. Çocuk edebiyatı tarihi incelendiğinde ilk 

çocuk kitaplarının dinî, ahlâkî ve görgü kuralları ile ilgili olduğu görülmektedir. Özellikle 

Batı’da çocuğun eğitimine verilen önemin artması ile çocuk, artık ailelerin ve toplumun 

gözünde farklı bir statüye ulaşır. Çocuğun eğitimi temel kodlarının oluşturulması 

bakımından artık önemli bir mesele hâline gelir.  

Disiplinlerin çocuk üzerine yaptığı araştırmaların yeni çocuk anlayışını 

şekillendirmeye başladığı 17. yüzyıldan itibaren “çocuk” kavramı ile beraber değişen ve 

gelişen çocuk edebiyatı da günümüzde modern ölçütlere göre şekillenmektedir. 

Çocuklara yönelik ilk eserlerin didaktik özellikleri dikkat çekerken günümüzdeki çocuk 

kitaplarında artık “çocuğa görelik”, “çocuk gerçekliği” gibi özellikler ön plana 

çıkmaktadır. Çünkü çocukluk dönemi alımlamaya en açık dönemdir. Çocuğa göre 

yazmak bu yüzden elzemdir. Zira çocuk kitabı yazmanın bir amacı da çocuğa belirlenen 

kodlamaları yüklemektir. 

Eğitimcilerin, aydınların, bilim insanlarının, yazarların ve kitle iletişim araçlarının 

çocuk üzerindeki etkilerinin daha da belirginleşmeye başladığı bu çağda çocuk ve 

çocukluk bilinci ile hareket etmek çocuğu dert edinen herkes için dikkate alınması 



253 

 

gereken hususlardır. Çocukluk dönemi insanın alımlamaya en açık olduğu dönem 

olduğundan çocuklar için yazmak gün geçtikçe daha karmaşık bir hâl almaktadır. Eğitim 

sisteminde, sokakta, ailede ve daha pek çok alanda kodlama çalışmaları devam eden 

çocuk, algılayamaya çalıştığı olgular dünyası içerisindedir. Çocuğun doğasına aykırı 

hâllerin fazlalığı, kendi olması gereken çocuğun engellenmesi, aşırı bilgi ile donatılmaya 

çalışılması çocuğu “çocukluk” kavramından uzaklaştırmaktadır. Bu tehlikenin farkında 

olan ve “Çocuk kimdir?” sorusuna; “Büyük olmayandır, yalanla ve dünyayla kirlenmemiş 

olandır, şaşırandır, saf olandır, yamulmamış, içine dünyanın halleri kaçmamış, henüz 

bizim eğri cetvellerimizle biçimlenmemiş olandır. Kendi gerçekliğiyle uyum içinde olan, 

bize biraz da ‘acıyarak’ bakandır.” (Emeksiz, 2014: 267) şeklinde cevap veren Mevlâna 

İdris için “çocuk” kavramı üzerine düşünmek ve çocuklar için yazmak mühimdir. 

Anadolu’nun küçük bir kasabasında doğan ve büyüyen Mevlâna İdris’e göre çocuk 

çocuktur ve öyle kalmalıdır. Mevlâna İdris, aşırı bilgi ile kodlanmaya çalışılan bir sistem 

içinde çocukları görmek istemez ve bu sisteme karşı çıkar. 

Mevlâna İdris, Andırın Postası’nda başlayan yazı serüveni zamanla farklı 

kulvarlarda devam eder. Çocuk edebiyatı alanında yazdığı son eserlerle adından söz 

ettiren Mevlâna İdris, yalnızca çocuklar için yazmaz. Eserlerinde her kesimden okur için 

çocuğa dair çıkarımlar söz konusudur. Çocuk edebiyatı alanında eserler vermenin 

yanında çocuklar için farklı çalışmalar da yapan yazar, toplumun her kesimini çocuklar 

için düşünmeye ve “çocukluk” kavramını sorgulamaya çağırır. Geleneksel çocuğun 

evrilerek modernleşmesi ve artık enformatik çocuğa geçişin hızlı bir seyir göstermesi 

Mevlâna İdris’i fazlasıyla düşündürmektedir. Çocukluğun içinde bulunduğu durumu ve 

gidişatını kaygı ile gözlemleyen yazar, ümidvâr olmakla birlikte çocukluğun yok 

olmaması için gereken tedbirlerin de alınması taraftarıdır. Yetişkinlerin çocukluğu 

körelttiğine dair yaklaşımlarının eserlerinin seyrine de yansıdığı görülmektedir. Zira 

yazarın çocukların hayal gücüne ve sorgulama yeteneklerinin gelişmesine özen 

göstermesi bundandır.   

Bu yönüyle çocuğu dert edinmesi ve aynı kuşakta yer alan diğer çocuk yazarları 

kadar eserlerinin tamamının incelenmemiş olması bu çalışmayı gerekli kılan nedenlerden 

biridir. Çalışmamız millî ve manevî değerlere gösterdiği özeni modernite ile 

bağdaştırması çocuklara farklı bakış açıları kazandıran Mevlâna İdris’in, çocukların 

kendilik bilincine yapmaya çalıştığı yatırımı yorumlama ve anlama çabası ile yazarın 

özgün yanlarını tespit gayesi gütmektedir. 



254 

 

Çocuklar için yazmaya başladığı ilk eserlerinden günümüze kadar olan süreçte 

yazarın ele aldığı temalarda büyük değişiklikler göze çarpmamaktadır. 2017 yılına kadar 

kaleme aldığı çocuk edebiyatı eserlerinin tamamında geleneksel anlayışla büyüyen 

çocuğun toplumsal ve evrensel olaylara bakış açısı vardır. Çocukluğunu yaşamak isteyen 

çocukların sesi olmaya kararlı olan yazar, modern çocuğu ve enformatik çocuğu da 

kesinlikle görmezden gelmez. Geleneksel değerlerle ve insanî bir bakış açısıyla çocuklara 

çocukluğunu yaşatan Mevlâna İdris, eserlerinde karşılaşılan sorunları ise modern 

çocukların modern çözümleri ile neticelendirir. Gelenekselin modern ve insanî olanda 

buluşması Mevlâna İdris’in eserlerinin temel dayanağıdır. Yazar, sıradan konulara 

eserlerinde yer vermez, aslında eserlerinde belirli bir konunun varlığı da tartışılır. Onun 

kitaplarında bir durum ve tespit neticesinde olaylar şekillenir ve verilmek istenen mesaj 

belirginleşir, yaşanılabilir bir dünya için çocukların hayal gücü ile çocuğa görelik ilkesi 

harekete geçer ve muhteşem çözümler dünyayı değiştirir. 

Yazarın eserlerinde ele aldığı temalar -çağdaşı olan çocuk yazarlarından- farklı 

bir üslupla anlatılır. Çocuk okurun sorgulama ve düşünme gücünü harekete geçirmeye 

çalışan yazar, vermek istediği mesajı örtülü anlamlar ve imgelerle verir. Mevlâna İdris’in 

ele aldığı temaları çocuk ya da hayvan kahramanları kullanarak oldukça sağlam ve özgün 

kurgulamalarla okuyucuya vermeyi başarır. Onun hikâyelerinde seçtiği konular 

çoğunlukla çocuk algısına göre olması gereken dünyayı ve insanları ele alır. Kahramanlar 

sıradan hayvanlar ve çocuklardır. Günlük hayatta karşılaşabileceğimiz kahramanlar hiç 

beklenmedik işler yaparlar, yaşanılabilir bir dünya ve olması gereken insanlık için yeni 

yollar keşfederler. Kahramanların sıra dışı çözümleri düşündürücü boyutlara ulaşır ve 

tüm insanlara verdikleri derslerle son bulur. Dünyadaki kelimeleri toplayıp kullanımdan 

kaldıran çocuk, siber kumandayla dünyayı gökkuşağının renkleri ile donatan ve 

yaşanılabilir bir gökyüzü çalışmaları yapan çocukların gayesi hep aynıdır. Nitekim 

ormanda hayvanların birbirini yemesini yasaklayan aslanın gayesi de kendilik bilincine 

ulaşarak barış içinde, huzurlu ve mutlu yaşamı sağlamaktır. 

Mevlâna İdris’in eserlerinde yer alan kahramanlar geleneksel çocukluk yaşamını 

özlemekte ve her buldukları fırsatta çocuk gibi davranmaktadırlar. Şehir yaşamını pek 

sevmeyen kahramanlar ormanı, gökyüzünü ve uzayı mesken tutarlar. Sorgulamalarının 

sonucunda çıkarım yapan kahramanlar çözüm yollarında teknolojiden faydalanırlar ve 

21. yüzyılı olaylar ve insanlar ekseninde sürekli düşünürler. Kahramanlarının bu özelliği 

Mevlâna İdris için çok önemlidir. Çünkü o, hayal gücünü kaybetmiş, modern dünyanın 



255 

 

modern anlayışları ile çocukluğunu yaşayamayan, yönlendirilen bir çocukluk 

istememektedir. Yazar; sorgulayan, düşünen, analiz yapan, çözüm yolları üreten, 

insanlara, canlılara ve doğaya karşı duyarlı bir çocukluk istemektedir. Tüm bu 

özelliklerinin yanında Mevlâna İdris’in çocukları gönüllerince çocukluklarını 

yaşamaktan yanadırlar. Şehrin orta yerinden uzakta kartopu oynayan, gökyüzündeki 

tahtına oturup uğurböceği ile dans eden, zamanda yolculuk yapan, pireleri kullanarak 

uçan ve daha pek çok hayali olan çocuklar, yazarın vazgeçilmez kahramanlarıdır.  

Mevlâna İdris, eserlerinde kendilik bilinci kavramını başat unsur olarak 

kullanmıştır. Hem hikâyelerinde hem de şiirlerinde kendini ve dünyayı sürekli sorgulayan 

yazar, çocuğa kazandırdığı bu farklı bakış açısı ile özgünlüğünü ortaya koymuştur. Ayrıca 

yazarın geleneksel ile modern yaşamın çocukluk algısını harmanlayarak kullanması, millî 

ve manevî unsurların kendilik bilincine yaptığı vurgular fazlasıyla dikkat çekmektedir. 

Günümüz çocukları için gelişen ve değişen yaşam koşulları düşünüldüğünde yazarın 

eserlerinde ortaya koyduğu kendilik bilincini önemli bir kavram olarak kullandığı 

görülmektedir. Bu yüzden Mevlâna İdris’in eserlerinde kendi anlamını ve dünyanın 

anlamını sorgulayan çocuk okur, kimliğini oluşturmada ve ‘kendi gerçekliğini’ inşâ 

etmede esaslı bir yol kat eder. 

Mevlâna İdris çocuk okura kendilik bilincini sezdirerek vermede mahirdir. Bunun 

yanında sorgulatmak istediği başka temaları da sezdirerek verir. Kendilik bilincinden 

sonra üzerinde çokça durduğu modernist ve kapitalist imgeler, yoğun çağrışımları 

barındırmaktadır. Mevlâna İdris, özellikle son olarak yazdığı “Başka Çocuklar” adlı seri 

kitaplarında modernizmin ve kapitalizmin dayatmalarına, yaşamımızı şekillendirmelerine 

karşı çıkmaktadır. Yazar, eserlerinde çocukların bu anlamda bir meta olarak 

görülmesine/kullanılmasına karşı eleştirilerini yoğun olarak devam ettirmektedir. Zira 

kahramanlar da bu dayatmaları yıkmak için çözüm yolları düşünmekte ve yaşanılabilir 

bir dünya için, insanî olanda birleşmek ve çocukluklarını yaşayabilmek için mücadele 

vermektedirler. 

“Savaş” temasını yazar eserlerinde bazen tek başına ana konu olarak ele alınırken 

bazen de başka konuların arasına serpiştirilerek kullanır. Hangi halde olursa olsun 

özellikle son eserlerinde “savaş” kavramı mutlaka yer alır. Dünyada yaşanan savaşları bir 

çocuk gözüyle anlatan Mevlâna İdris, yetişkinlerin savaşmasını bir türlü 

anlamlandıramaz. Yazar, çocuk duyarlılığı ile dünyadaki savaşların yok olması veya hiç 

olmaması için farkındalık oluşturmaya çalışır. Savaşlardan dolayı yaşamı tamamen 



256 

 

değişen çocukların haykırışı yazarın kaleminden acı acı dökülür. Etkileyici bir üslûpla 

savaşta yaşananlara dikkat çekmek Mevlâna İdris için ön plandadır. 

Gelişen ve ilerleyen teknoloji ile farklılaşan yaşam tarzları toplumlardaki değişimi 

de hızlandırmaktadır. Özellikle bilişim teknolojilerinde yaşanan hızlı gelişim bireylerin 

yaşam tarzlarını ve bakış açılarını değiştirmektedir. Yaşanan bu değişimler “çocuk-

çocukluk” algısını da değiştirmekte ve hızlı bir evrilme sürecine dâhil etmektedir. Bu 

bağlamda Mevlâna İdris, geleneksel toplum yapısı içinde büyüyen çocukla günümüz 

modern algısı içerisinde büyüyen çocuğu, farklı temalar kullanarak karşılaştırmakta ve 

bu karşılaştırmalara göre konumlandırmaktadır. Çocuğun ve çocukluğun gidişatı yazarı 

bazı sorgulamalara götürür. Mevlâna İdris, özellikle enformatik anne baba tutumlarını, 

kitle iletişim araçlarını ve kentleşme temalarını geleneksel bir çocuğun bakış açısı ile 

harmanlar, şehir yaşamına dair eleştirilerini, enformatik anne baba tutumlarını ve kitle 

iletişim araçlarının yanlış kullanımını güncel yaşamdan örneklerle verir. Mevlâna İdris, 

çocuğun ve çocukluğun şehirlere sıkıştırılamayacak kadar özgür olması gerektiğini, kitle 

iletişim araçlarına mahkûm edilemeyecek kadar özel olduğunu dile getirir. Yazar, bunun 

için günümüz anne babalarının yaşam koşullarına ve bakış açılarına değinir, çocuklara 

içinde bulundukları durumu sorgulatırken çözüm yollarını da beraberinde sunar.  

Mevlâna İdris’in hayalleri içerisinde gökyüzü bir mekân olarak sıkça 

kullanılmaktadır. Eserlerinde genellikle yan yana bulunan hayal gücü ve gökyüzü 

temaları çocukların sırça köşklerinin yegâne sığınağıdır. Hayal etmenin çocuklar için ne 

denli önemli olduğu yazarın hikâyelerinde açıkça ortadadır. Hayalleri ile yaşanılabilir bir 

dünya için uğraş veren çocuklar hep başarılı olur. Hayalleri ile gökyüzüne, doğaya ve 

insanlara bakan kahramanlar yazarın eserlerinde çocukluğun tadını doyasıya yaşar. 

Hayalleri çocukları düşündürür, sevindirir, heyecanlandırır, umut aşılar ve harekete 

geçirir. 

Gelenekçi bir bakış açısı ile yazan Mevlâna İdris modern yaşamın eğitim 

sistemine dair eleştirilerini eserlerinde ele alır. Eğitim, okul ve öğrenci üçgeninde yaşayan 

günümüz çocuklarının yakarışlarını konu edinir. Yazar, eğitim sistemi içerisindeki 

unsurlara farklı bir gözle bakar. Öğretmen, ödev, ders vb. kavramlar onun kitaplarında 

sorgulanmaya başlar. Yazar, okulların, öğretmenlerin dolayısıyla eğitim sisteminin 

çocuklar üzerinde olumsuz etkiye sahip olduğunu, öğrenme faaliyetlerinin çocukların 

hayal gücünü öldürdüğünü ve dört duvar arasına mahkûm ettiğini göndermelerle dile 



257 

 

getirir. Bu yüzden yazar, çocukları yarınlara hazırlamaya çalışan yetersiz okullarda 

oturtmak yerine çocukları denizin kenarına götürüp hayal kurmalarını sağlar. 

Yazarın eserlerinde yer alan önemli temalardan biri de “sevgi”dir. Sevgiyi 

çocuğun iç dünyası ile bütünleştirme çabası dikkat çeker. Yazar, çocuğun söylemlerine, 

davranışlarına ve hayatının her safhasına sirayet etmesi gereken “sevgi” yi 

somutlaştırarak verir. Çocuğun yaşamındaki her şeye sevgi ile bakması, dokunması ve 

koruması yazar için önemlidir. Çünkü sevgi ile şekillenen çocuk, dünyayı da sevgiyle 

sarıp sarmalayacaktır. “Sevgi” kavramını alt başlıklarla genişleten yazar, anne sevgisine, 

doğa ve hayvan sevgisine, patates sevgisine de sıkça değinir. Özelikle yaşanılabilir bir 

dünya için çocukların doğaya karşı olan duyarlılığını arttırma düşüncesini sevgi ile 

birleştirir. Yazar, çocuğun katışıksız sevgisini doğaya karşı duyarlı olmaları için kullanır. 

Mevlâna İdris, küresel ısınmadan, şehirleşmenin doğaya verdiği zarardan ve doğadaki 

diğer canlılardan hareketle çocukların doğayı sevme ve koruma bilincini kazanmalarına 

yardımcı olur. 

Çağdaşı olan çocuk edebiyatçıları gibi duygulara ve evrensel değerlere 

(kıskançlık, açgözlülük, korku, merhamet, açlık, mutluluk vb.) eserlerinde yer veren 

Mevlâna İdris bu duygu ve değerleri sıradan bir anlatımla okuyucuya sunmaz. Onun 

hikâyelerinin içerisinde hiç beklenmedik davranışlarla karşımıza çıkan duygular ve 

evrensel değerler çocuğun hayatta her an karşılaşabileceği bir gerçekliğe sahip değildir. 

Çocukların kendi gayretleri ile elde edebileceği evrensel değerlerin ve duyguların ortak 

varış noktası kendilik bilincine ulaşmak, insanî olan davranışları kazanmaktır. 

Millî ve manevî değerleri kültürel unsurlarla bütünleştirmek ve modern yaşam 

koşullarına uyarlamak, yazarın çocuklarda olmasını istediği temel eğilimdir. Aile 

temasını bu anlamda ele alırken yazarın amacı, kültürel unsurlarını koruyan, manevî 

değerlerini hayatla bütünleştiren çocuklar yetişmesini sağlamaktır. Yazar, gelenek 

ögelerini kullanarak modern çocukluğu kültürden haberdâr eder ve çocukların kültürel 

unsurları kendi yaşamları içerisinde kullanmalarına olanak sağlar. Yazarın hikâyelerinde 

geleneksel ögelere sahip çıkan kahramanlar ise karşılaştıkları sorunlar karşısında 

teknolojiyi kullanmaktan geri durmaz. Mevlâna İdris’e göre geleneksel ögelerle modern 

yaşamın unsurları hayatın içerisinde belli oranlarda karıştırılarak kullanılmalıdır. Çocuk 

geçmiş ile yaşadığı zamanın yaşam koşullarını harmanlama yetisine sahip olarak 

yetişmelidir. Yazar, çocuğun kişilik kazanmasında manevî ve millî değerlerin aile 

içerisinde öğretilmesinin hayatî bir öneme sahip olduğunu okuyucuya sezdirir. 



258 

 

Çocuk edebiyatının tarihi süreci içerisinde gelinen noktada piyasada milyonlarca 

çocuk kitabı bulunmasına rağmen bu kitapların niteliği ve çocuğa göreliği tartışılır. 

Sadece satış amacı güden, çocukların kişilik özelliklerine ya da değerler eğitimine 

herhangi bir katkı yapmayan, hatta çocuğa zarar veren, ancak çocuk kitabı olarak 

nitelendirilen eserlerin yanı sıra çocuğu gerçekten dert edinen eserler ayrıştırılmalıdır.  

Bu bağlamda “çocuk” kavramını dert edinen ve “çocuğa görelik”  ilkesini göz 

önünde bulunduran günümüz çocuk edebiyatçılarından Mevlâna İdris’in çocuk edebiyatı 

eserlerinin çocuk edebiyatı alanına katkı sağladığı görülmektedir. Eserlerinde çocukları 

birden fazla kavram, duygu ve değer üzerine düşünmeye sevk etmesi, sorgulatması ve 

çözüm yollarını buldurtması yazarın eserlerinin özgün yanları olarak karşımıza çıkar. 

Farklı kavram alanlarını çocuk edebiyatı içerisinde değerlendiren yazar, bu kavramları 

çocuğa göre ele alır ancak çocukları kavramlar ekseninde bir yetişkin edasıyla 

düşündürür. Kavramlar etrafında düşünen çocuklar yazarın eserlerinde harekete geçer. 

Düşüncelerin eyleme dökülmesi ve davranışların kavramlar etrafında şekillenmesi 

Mevlâna İdris’i çağdaşı olan çocuk edebiyatçılarından ayıran bir özelliktir. Sıradan 

olayların eserlerinde çok fazla yer almaması da yazarın, çocukların hayal gücü gelişimine 

yaptığı katkı olarak değerlendirilebilir. 

“Çocuk edebiyatı çocuk oyuncağı değildir” söylemi Mevlâna İdris için ana 

kâidedir. Çocuk ruhunun inceliklerini göz önünde bulundurmak yazarın özen gösterdiği 

noktadır. Yazar, çocukların çocukluklarını doyasıya yaşamasını sağlamak için 

yapabileceklerini geleneksel çocukluk anlayışı içerisinde göstermek ister. Bu bağlamda 

çocuklara eserlerinde rehberlik etmesi de bundandır. Mevlâna İdris, modern yaşamın 

çocuk algısını çoğu zaman eleştirse de teknolojinin imkânlarını kullanma ve faydalı olan 

yanlarını çocuklara göstermede çok başarılıdır.  

Mevlâna İdris’in çocuk edebiyatı alanında yazdığı hikâye ve şiirleri son yıllarda 

niteliği ve niceliği ile adından çokça söz ettirir. Yazarın incelenen çocuk edebiyatı 

eserlerinde İslamî çizginin varlığı söz konusudur. Ancak eserlerinde kullandığı kavram 

yoğunluğuna bakıldığında kendilik bilincinin ağır bastığı gözlemlenmiş ve bu yüzden de 

yazarın eserlerini İslamî çocuk edebiyatı alanında değerlendirmek pek mümkün 

olmamıştır. 

Dil ve anlatım özellikleri yazarın özgün üslûbunu da gözler önüne sermektedir. 

İmgelerin yoğun olarak kullanıldığı eserler bilinç akımı tekniği ile kendine özgü çizgisini 



259 

 

belirginleştirmiştir. Dilin zenginliklerini çok yönlü olarak kullanan yazar, millî ve manevî 

değerleri de modern üslûp özellikleriyle ustaca harmanlamayı başarmıştır. İç 

monologların yoğun kullanımı çocukların sorgulama, düşünme ve harekete geçme 

eğilimlerini tetiklerken Mevlâna İdris, özgün dil ve anlatım özellikleri ile çağdaşı olan 

çocuk edebiyatçılarından ayrılır.  

Tüm bu yönleriyle çocuk edebiyatı alanına kazandırdığı kırktan fazla eser ve 

çocukların kavramsal düşünme yetilerini geliştirme çabaları Mevlâna İdris’in alanda 

saygın bir yer kazanmasını sağlamıştır. 

5.1 Öneriler 

Bu çalışmaya başlarken karşılaştığımız en büyük sıkıntı Mevlâna İdris’in 

eserlerine dair bütüncül bir çalışmanın yapılmamış olmasıydı. Üretmeye devam eden bir 

yazar olması dolayısıyla eserlerine ve kendisi hakkındaki bilgilere ulaşamama zorluğu 

çalışma süresince karşımıza çıkan en büyük güçlük olmuştur. Yazarın bazı eserlerini 

kapsayan sadece dört akademik çalışmanın yapılmış olması çocuk edebiyatının gelişimi 

açısından olumsuz bir durumdur. Türkiye’de çocuk edebiyatı alanında bibliyografya 

sıkıntısının olması, çocuk edebiyatı ürünlerine ait bir kaynakça sınıflamasının olmaması 

ve kaynakçalarla ilgili bir arşivleme çalışmasının yapılmaması araştırmacıları olumsuz 

yönde etkilemektedir. Bu nedenle en temel önerimiz çocuk edebiyatına ait görsel ve yazılı 

ürünlerin bir arşivinin oluşturulması ve özellikle alanda araştırma yapacak olan 

akademisyenlerin, öğretmenlerin, yazarların vb. faydalanabileceği bir “Çocuk Edebiyatı 

Kütüphanesi” kurulması yönündedir. 

Çocuk edebiyatı alanındaki araştırmacıların karşılaştığı bir başka sıkıntı da yazar 

ile akademisyenlerin arasındaki iletişimsizliktir. Çocuk kavramı etrafında çalışma yapan 

yazarlar ve akademisyenler arasındaki iletişimsizlik çocuk edebiyatına zarar vermekte ve 

alandaki ilerlemeleri olumsuz etkilemektedir. Aynı dünyada değillermiş gibi davranan 

alanın en önemli iki unsuru olan bu çalışma grupları bu tavrı değiştirmelidir. Çocuğa 

yazar gözüyle ve akademisyen gözüyle bakmak muhakkak ki farklıdır. Çocuk ve çocuk 

edebiyatına ilişkin bakış açılarının ortak bir payda etrafında toplanmaya çalışılması alana 

daha fazla katkı sağlayacaktır. Bunun için akademisyenler ve çocuk edebiyatı yazarları 

bilimsel toplantılarda bir araya sıkça gelmeli ve fikir alış-verişinde bulunmalıdırlar. Milli 

Eğitim Bakanlığı da veli-öğretmen-akademisyen ve yazarlar ve en önemlisi çocuklardan 



260 

 

oluşan bir platform oluşturmalı ve çocuk edebiyatı alanındaki çalışmalara yeni boyutlar 

kazandırmalıdır. Oluşturulan platformlarda yazarların atölye çalışmaları, söyleşileri, 

imza günleri vb. çalışmalar yer almalı, akademisyenler de bu çalışmaları bilimsel bakış 

açısı ile değerlendirerek geliştirmelidir. 

 “Yazar, şair, çizer” vasıfları ile Mevlâna İdris’in edebiyat ve çocuk edebiyatı 

alanında değerlendirilmesi ve araştırılması mutlaka yapılmalıdır. Yazarın gazete 

yazılarının fazlalığı, çizer olarak yıllarca çalışması ve çocuk edebiyatı alanında verdiği 

eserlerin tamamı tasniflendirilmeli, ciddi bir çalışma ile edebî alana katkılarının 

değerlendirilmesi yapılmalıdır. Mevlâna İdris sadece yazar değil aynı zamanda bir 

yayıncıdır. Yazarın 2018 yılında çıkarmaya başladığı “Çocuk Edebiyatı Tercüme Ofisi” 

adlı dergi akademisyenlere, velilere, öğretmenlere ve toplumun her kesiminden okura 

hitap etmektedir. Çocuk edebiyatı alanına kazandırılan ÇETO dergisi bu yönüyle takdir 

edilmektedir. Çocuk edebiyatı alanındaki süreli yayınların yeterince incelenmediği 

düşünülürse dergide yer alan çocuk edebiyatı ile ilgili yazılar, şiirler alana katkıları 

bakımından daha sonraki zamanlarda incelenip araştırılabilir.  

Çocuk edebiyatı alanında yazdığı eserlerin yanı sıra Mevlâna İdris’in illüstrasyon 

çalışmaları da toparlanarak vermek istediği mesajlar modern yaklaşımlar kullanılarak 

analiz edilebilir. Çeşitli gazete ve dergilerde yazdığı çok sayıdaki deneme, köşe yazıları 

ve söyleşileri sınıflandırılarak incelenmeli ve edebiyat dünyasına kazandırılmalıdır. 

Yazarın kaleme aldığı bütün yazıları, kitapları ve illüstrasyon çalışmalarında öne çıkan 

kendilik bilinci, modernist ve kapitalist imgelerin varlığı eleştirel yöntemlerle 

incelenebilir ve değişen yaşam koşullarının toplumlar üzerindeki etkisi bağlamında 

bağımsız bir çalışma yapılabilir.  

“Mevlâna İdris Zengin’in Çocuk Edebiyatı Türündeki Eserlerinin 

Değerlendirilmesi” adını verdiğimiz bu çalışmada betimsel içerik ile eserlerin tematik 

görünümü ortaya konuldu. Bu tür yöntemlerin yerine yazarın eserlerini yapısalcılık, 

söylem analizi gibi yöntemlerle incelemek de araştırmacılar için faydalı olacaktır.  

Yazarın özellikle son dönem, imge yoğunluğu açısından zengin çocuk kitaplarının 

modern tekniklere göre, eleştirel metotlar kullanılarak ve yeni eğitim anlayışları ile 

irdelenerek incelenmesi önemli sonuçların ortaya çıkmasını sağlayacaktır. Değişik yaş 

gruplarındaki çocukların Mevlâna İdris’in kitaplarını anlama ve yorumlama farkları 

üzerine de yeni yaklaşımlar kullanılarak çalışmalar yapılabilir. Çalışmamızda genel 



261 

 

çerçevesi çizilmiş temaları veya başka temaları yeni yöntemlerle daha derinlemesine 

incelemek farklı bakış açılarını çocuk edebiyatına kazandıracaktır. 

Çocuğun farklı özelliklerinin disiplinler arası çalışmalarla daha iyi ortaya 

konabileceği bir gerçektir. Çocuk sadece edebiyatın konusu olmamalıdır. Dolayısıyla 

çocuk ve çocuk kitapları da sadece çocuk edebiyatı araştırmacılarının ilgisini değil, farklı 

disiplinlerdeki bilim insanlarının da ilgisini hak etmektedir. Psikoloji, sosyoloji, hukuk, 

tarih, iletişim bilimleri, medya okur-yazarlığı vb. bilim dallarında çalışma yapan 

araştırmacıların da çocuğu ve çocuğa yönelik eserleri çoklu multidisipliner yaklaşımlarla 

araştırmaları önemli bir eksikliği giderecektir. 

Çalışmamızda yazarın çocuk kitapları incelenirken kitapların hiçbirinde yaş 

gruplarına dair bir uyarının olmaması dikkatimizi çekmiştir. Yaş grubu uyarısı çocuk 

kitaplarında mutlaka olmalıdır. Bu anlamda yayınevlerinin daha duyarlı davranması ve 

yazarın kitaplarına da yaş grubu uyarısı koyması önerilir. Çünkü çocukların ve çocuklara 

kitap seçen velilerin, kitapların hitap ettiği yaş grupları hakkında bilgilendirilmesi 

önemlidir. 

Yazarın kitapları okullarda farklı çalışmalar kapsamında kullanılabilir, 

öğrencilerin yaklaşımları, kitapların çocuğa göreliği ve çocuk gerçekliğine uygunluğu 

deneysel olarak incelenebilir. Çıkan nicel sonuçların incelenmesi de kitapların çocuk 

edebiyatı alanına yaptığı katkıların sayısal veriler üzerinden değerlendirilmesini olanaklı 

kılacaktır. 

Bahsettiğimiz farklı çalışmaların ve daha başka çalışmaların tamamlanması ile 

çocuğu ve çocukluğu sorgulayan, anlamaya çalışan, çocuğu dert edinen Mevlâna İdris’in 

yakın dönemdeki çocuk edebiyatı içerisindeki yeri ve önemi hiç şüphesiz daha iyi 

anlaşılacak ve belirgin hâle gelecektir.



262 

 

 

KAYNAKÇA 

KİTAPLAR 

Ak, S. (2017). Babamın Gözleri Kedi Gözleri. (32.basım). İstanbul: Can Çocuk Yayınları. 

Aksan, D. (1998). Her Yönüyle Dil(Ana Çizgileriyle Dilbilim). (2.basım). Ankara: 

Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Dili Kurumu Yayınları: 439. 

Akyüz, E. (2012). Çocuk Hukuku Çocuk Hakları ve Korunması. (2.baskı). Ankara: 

Pegem Akademi. 

Arıcı, A. F. (2016). Çocuk Edebiyatı ve Kültürü. (1.baskı). Ankara: Pegem Akademi. 

Atsız, N. (2012). Türk Edebiyatı Tarihi. (6.basım). İstanbul: Ötüken. 

Baş, B. (2015). Türkçe Öğretimi Açısından Çocuk Edebiyatı. (2.baskı). Ankara: Pegem 

Akademi. 

Bayhan, P.S.; Artan, İ. (2012). Çocuk Gelişimi ve Eğitimi. İstanbul: Morpa Kültür 

Yayınları. 

Cüceloğlu, D. (1998). İçimizdeki Çocuk. (18.baskı). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Cüceloğlu, D. (2004). İçimizdeki Biz. (38.baskı). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Çınar, İ. (2006). Mankurtlaştırma Süreci. Ankara: Anı Yayıncılık. 

Dilci,T. (2014). Aile İçi Yaşamın Çocuk Resimlerindeki İzi. (2.baskı). İstanbul: İdeal 

Kültür Yayıncılık. 

Elkind, D. (1999). Çocuk ve Toplum- Gelişim ve Eğitim Üzerine Denemeler. (çev: 

Öngen,  D. ). Ankara: Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama 

Merkezi Yayınları No: 3. 

Enginün, İ.; Göknil, C.; Gönen, M.; Oğuzkan, F.; Oktay, A.; Şirin, M.R.; Oral, F.; Tuncer, 

N., (2000). 99 Soruda Çocuk Edebiyatı. (Hzr. Şirin, M.R.). (3.baskı). İstanbul: 

Çocuk Vakfı Yayınları. 

Ercan, A.R. (2000). Çocuklar Nasıl Öğrenir. (3.baskı). Ankara: Galeri Kültür Yayınevi. 



263 

 

Fidan, N. (2012). Okulda Öğrenme ve Öğretme. (3.baskı). Ankara: Pegem Akademi. 

Gander, M.J; Gandiner, H.W. (2004). Çocuk ve Ergen Gelişimi. .(çev: Dönmez, A., 

Çelen, N.;  Onur, B. ).  (5.baskı). Ankara: İmge Kitabevi. 

Gönen, M. (Editör). (2013). Çocuk Edebiyatı. Ankara: Eğiten Kitap. 

Güleryüz, H. (2002). Yaratıcı Çocuk Edebiyatı. (1.baskı). İstanbul: Pegem Yayınları 

Güleryüz, H. (2012). Yaratıcı Çocuk Edebiyatı. (1.baskı). İstanbul: Pegem Yayınları. 

Güleryüz, H. (2013). Yaratıcı Çocuk Edebiyatı. (4.baskı). Ankara: Edge Akademi. 

Güvenç, B. (2011). İnsan ve Kültür. İstanbul: Boyut Yayıncılık. 

Hamidullah, M. (2002). Aziz Kur’an. İstanbul: Beyan Yayınları. 

İçin Akçalı, S. (2007). “Tüketim toplumunda Çocukluğun Yitişi” (Ed.: Selda İçin Akçalı). 

Çocuk ve Medya. (1.baskı). Ankara: Ebabil Yayınları. 

İçin Akçalı, S. (2007). Çocuk ve Medya. (1.baskı). Ankara: Ebabil Yayınları. 

İnal, K. (2007). “Türkiye’de Çocukluk: Nereye?” (Ed.: Selda İçin Akçalı). Çocuk ve 

Medya. (1.baskı). Ankara: Ebabil Yayınları. 

Karasar, N. (2016). Bilimsel Araştırma Yöntemi. (31.basım). Ankara: Nobel Akademik 

Yayıncılık. 

Kavcar, C. (1999). Edebiyat ve Eğitim. (3.baskı). Ankara: Engin Kitabevi. 

Komisyon. (2011). Aile ve Tüketici Hakları. Çocuk Hakları ve Hukuku. Ankara: Milli 

Eğitim Bakanlığı.   

Komisyon. MEGEP(Mesleki Eğitim ve Öğretim Sisteminin Güçlendirilmesi 

Projesi).(2007). Çocuk Gelişimi ve Eğitimi- Fiziksel Gelişim. Ankara: Milli 

Eğitim Bakanlığı.  

Kür, İ. (1991). Türkiye’de Süreli Çocuk Yayınları. Ankara: Ankara Kültür, Dil ve Tarih 

Yüksek Kurumu Atatürk Kültür Merkezi Yayını- Sayı:50 

Marsall, G. (2005). Sosyoloji Sözlüğü. (çev: Akınhay, O., Kömürcü, D. ). Ankara: Bilim 

Sanat Yayınları.  



264 

 

Neydim, N. (2003). 80 Sonrası Paradigma Değişimi Açısından Çeviri Çocuk Edebiyatı. 

İstanbul: Bu Yayınevi. 

Nuayme, M. (2000). Kendini Arayan Adam Arkaş’ın Günlüğü. (çev: Yazıcı, H.). 

(2.baskı). İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Oğuzkan, F. (1987). Çocuk Edebiyatı. (4.baskı). Ankara: Emel Matbaacılık. 

Oğuzkan, F. (2001). Çocuk Edebiyatı. (7.baskı). Ankara: Anı Yayıncılık 

Özel, İ. (1994). Şiir Okuma Kılavuzu. (1.baskı). İstanbul: Oğlak Yayıncılık. 

Rousseau, J.J. (2002). Emile Ya Da Çocuk Eğitimi Üzerine. (çev: Baştürk, M., Kızılçim, 

Y. ). (2.basım). Erzurum: Babil Yayınları.  

Saint-Exupery, A. (2015). Küçük Prens. (2.baskı). Ankara: Hece Yayınları. 

Sever, S. (2012). Çocuk ve Edebiyat. (6.baskı). İzmir: Tudem. 

Sezer, Ç. (2014). Alfabeden Kaçan Harfler. Ankara: Kök Yayıncılık. 

Sun, Z. (2015). Savaş Sanatı. (çev: Otkan, P., Fidan, G. ). (3.basım). İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Şimşek, T. (2004). Çocuk Edebiyatı. (2.baskı). Konya: Suna Yayınları. 

Şimşek, T. (Editör). (2011). Kuramdan Uygulamaya Çocuk Edebiyatı. (1.baskı). Ankara: 

Grafiker Yayınları.  

Şirin, M.R. (1998). Televizyon Çocuk ve Aile. İstanbul: İz Yayıncılık.  

Şirin, M.R. (2006). Çocuğa Adanmış Konuşmalar. İstanbul: İz Yayıncılık.  

Şirin, M.R. (2006). Çocuk Edebiyatı Kültürü. Ankara: Kök Yayıncılık. 

Şirin, M.R. (2007). Çocuk Edebiyatına Eleştirel Bir Bakış. Ankara: Kök Yayıncılık. 

Şirin, M.R. (2011). Aynam Küçük Sesli Bir Deniz. İstanbul: Çocuk Vakfı Yayınları. 

Tuncer, H., Yardımcı, M. (2007). Anadolu Öğretmen Liseleri İçin Çocuk Edebiyatı. 

(1.baskı). İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları.  

Ungan, S.; Arıcı, F. A.; Şimşek, T. (2011) “Çocuk Edebiyatının Kaynakları” (Ed.: 

Tacettin Şimşek). Kuramdan Uygulamaya Çocuk Edebiyatı. (1.baskı). Ankara: 

Grafiker Yayınları.  



265 

 

Ural, K. (1996). Küçük Şey Yoktur. (2. Baskı). İstanbul: Şûle Yayınları. 

Uzuner Yurt, S. (2011). “Çocuk Yayınları” (Ed.: Tacettin Şimşek). Kuramdan 

Uygulamaya Çocuk Edebiyatı. (1.baskı). Ankara: Grafiker Yayınları.  

Yalçın, A.; Aytaş, G. (2008). Çocuk Edebiyatı. (4.basım). Ankara: Akçağ Yayınları. 

Yavuzer, H. (2014). Çocuk Psikolojisi. (37.basım). İstanbul: Remzi Kitabevi.  

Yazgan İnanç, B.; Bilgin, M.; Kılıç Atıcı, M. (2007). Gelişim Psikolojisi, Çocuk ve Ergen 

Gelişimi. (2.baskı). İstanbul: Pegem A Yayıncılık.  

Yazgan, B. (2009). Kutu Kutu Pense. İstanbul: Nar Yayınları. 

Yörükoğlu, A. (1984). Çocuk Ruh Sağlığı. (7.baskı). Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları 

Yörükoğlu, A. (2002). Çocuk Ruh Sağlığı. (25.basım). İstanbul: Özgür Yayınları. 

ÖRNEKLEMİ OLUŞTURAN KİTAPLAR 

Zengin, M.İ. (2004). Para Dağıtan Adam. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2004). Dokuz Düğmeli Adam. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2004). Kuş Adam. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2004). Saçları Dökülen Adam. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2004). Tersine Adam. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2004). Vay Canına. İstanbul: Uçurtma Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2005). Dünyanın En Uğurböceği. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2005). Filozof Köpek. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2005). Kardan Tavşan. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2005). Kuşkucu Horoz. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2005). Romantik Tilki. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2005). Uçan Eşek. Ankara: Kipat Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2015).  Öğrenci Eşek. İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş 

Yayınları. 



266 

 

Zengin, M.İ. (2015). Bakkal Kaplan. İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş 

Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2015). Baloncu Kirpi. İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş 

Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2015). Diş Hekimi Timsah. İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür 

A.Ş Yayınları.  

Zengin, M.İ. (2015). Doktor Tilki. İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş 

Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2015). Dünyayı Delen Köstebek. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2015). Gazoz Çeşmesi. İstanbul: Vakvak Yayınları.  

Zengin, M.İ. (2015). Hipnozcu Kedi. İstanbul: Vakvak Yayınları.  

Zengin, M.İ. (2015). Kasap Köpek. İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş 

Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2015). Kirpinin Bahar Konseri. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2015). Kuyruğu Dumanlı Kedi. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2015). Öğretmen Öküz. İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür 

A.Ş Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2015). Trafik Polisi Kurbağa. İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

Kültür A.Ş Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2015). Vejetaryen Aslan. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Behram Geri Dön. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Bir Çuval Gözlük. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Bulut Çocuk. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Çocuk Kırmızı. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Dünyayı Kurtaran Çocuk. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Halepli Zeynep. İstanbul: Vakvak Yayınları. 



267 

 

Zengin, M.İ. (2016). Havuç Havuç Havuç. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Hayal Dükkânı.(4.baskı). İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). İyi Geceler Bayım. İstanbul: Başka Kafa Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). İyilik Dükkânı.(4.baskı). İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Küçük Süpermen. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Mavi Çocuk. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Sarı Telefon Sokağında Rüya. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Sessizlik Torbası. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Sinir Dükkânı. (4.baskı). İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2016). Tuz. İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (2017). Dondurmalı Matematik. (3.baskı). İstanbul: Vakvak Yayınları. 

Zengin, M.İ. (Bilinmiyor). Korku Dükkânı. İstanbul: Uçurtma Yayınları Yayınları.  

MAKALELER 

Akbaş, E. Atasü Topçuoğlu, R. (2009). Modern Çocuk Paradigmasının Oluşumu- 

Eleştirel Bir Değerlendirme, Toplum ve Sosyal Hizmet, Cilt 20, Sayı 1, Nisan 

2009, 95-103. 

Alptekin, M.Y. (2015). Kapitalizmin Ortaya Çıkışı: Jeo- Kültürel Yaklaşım, KTÜ SBE 

Sosyal Bilimler Dergisi, (10): 231-241.  

Aytaçlı, B. (2012). Durum Çalışmasına Ayrıntılı Bir Bakış, Adnan Menderes Üniversitesi 

Eğitim Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi, Haziran 2012, 3(1), 1-9. 

Aytaş, G. Karakuş Aktan, E.N. (2012). Çocuk Edebiyatı ve Eğitimi Açısından Hayriyye, 

GEFAD / GUJGEF 32 (2): 537-555  

Ayverdi, S. (1987). Çocuk, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 221-223. 

Batmankaya, M. (2014). Edebiyat Çok Azların İşidir, Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi 

-Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı Özel Sayısı, 343-344. 



268 

 

Bilkan, A.F. (2005). Çocuk Edebiyatı-Kavram ve Mahiyet- , Hece Aylık Edebiyat 

Dergisi-Çocuk Edebiyatı Özel Sayısı, Yıl:9 Sayı:104-105, 7-17. 

Canatak, A. M. (2011). İbrahim Alâettin’in (Gövsa) Çocuk Şiirleri Adlı Eserinin Çocuk 

Edebiyatındaki Yeri, Turkish Studies International Periodical For the Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic Volume 6/2 Spring 2011, 287-296. 

Canatan, K. (2008). Modernizm ve Postmodernizm Perspektifinden Toplumsal 

Değişime, Hece Aylık Edebiyat Dergisi- Modernizmden Postmodernizme Özel 

Sayısı, Yıl:12 Sayı: 138-139-140, 110-119. 

Çağan, K. (2005). Çocuk Edebiyatı ve İdeoloji, Hece Aylık Edebiyat Dergisi-Çocuk 

Edebiyatı Özel Sayısı, Yıl:9 Sayı:104-105, 332-337. 

Çalışkan, A. (2001). İslami Çocuk Edebiyatı, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı:12-13, 411-436. 

Çelebioğlu, E. (2005). Cahit Zarifoğlu’nun Çocuk Şiirleri, Hece Aylık Edebiyat Dergisi-

Çocuk Edebiyatı Özel Sayısı, Yıl:9 Sayı:104-105, 420-424. 

Çokum, S. (1987). Çocuklar Şiirdir, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 230-237. 

Çokum, S. (1988). 1987’de Çocuk Edebiyatında Masal, Hikâye ve Roman, Çocuk 

Edebiyatı Yıllığı, 39-57, 39. 

Çuhadaroğlu Çetin, F. (2001). Kendilik Patolojisi Belirtisi Olarak Kimlik Kargaşası, Türk 

Psikiyatri Dergisi 2001; 12(4):309-314. 

Dayıoğlu, G. (2014). Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatımızın Sorunlarıyla Yüzleşmek, Türk 

Dili Dil ve Edebiyat Dergisi - Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı Özel Sayısı, 530- 

533. 

Denzin, N.K; Lincoln, Y.S. (1994). Handbook Of Qualitative Research, Thousand Oas, 

CA: Sage Publications. 

Efe, A. (2014). Çocuk Edebiyatında İdeoloji Üzerine Bazı Düşünceler, Türk Dili Dil ve 

Edebiyat Dergisi - Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı Özel Sayısı, 472-475. 

Enginün, İ. (1985). Çocuk Edebiyatına Toplu Bir Bakış, Türk Dili Dil ve Edebiyat 

Dergisi, C: LXIX, S:400, 186-194. 

Enginün, İ. (1987). Çocuk Edebiyatına Toplu Bir Bakış, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 37-46.  



269 

 

Erkilet, A. (2008).  Postmodernizmin Fırsatları ve Açmazları: Kime Göre, Kimin İçin, 

Hece Aylık Edebiyat Dergisi- Modernizmden Postmodernizme Özel Sayısı, Yıl:12 

Sayı: 138-139-140, 82-88. 

Evren, M.Ö. (2005). Çocuk Edebiyatında Dinî Yaklaşım, Hece Aylık Edebiyat Dergisi-

Çocuk Edebiyatı Özel Sayısı, Yıl:9 Sayı:104-105,309-318. 

Genç, S.Z. (2005). İlköğretimde Sosyal Becerilerin Gerçekleşme Düzeyinin 

Belirlenmesi, Kastamonu Eğitim Dergisi, Cilt:13, No:1, 41-54. 

Gören,Z.(1998).Çocuğun Temel Hakları, int erişimi. 

www.anayasa.gov.tr/files/pdf/anayasa_yargisi/anyarg15/zgoren. Erişim 

tarihi:18/07/2017 

Hatemi, H. (1987). Bizde Çocuk ve Çocuk Edebiyatı, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 66-71. 

Hugnes, M. (1989). Çocuklar İçin Yazmak İp Üstünde Yürümektir. Çocuk Edebiyatı 

Yıllığı, 212-219, 212(Çev:Zeynep Erk). 

Ildız, A. (2018). Postmodern Zamanlarda Çocuk Olabilmek/ Öte(Ki) Çocuk, Çocuk 

Edebiyatı Tercüme Ofisi (Çeto) Dergisi, Sayı:1, 42-44. 

İlter, T. (2006). Modernizm, Postmodernizm, Postkolonyalizm: Ben-Öteki İlişkiler ve 

Etnosantrizm, Küresel İletişim Dergisi, Sayı:1, 1-14. 

İslam, C. S. (2018). Edebiyata Vasi Aramayalım, Evebeyn Olalım Yeter, Çocuk Edebiyatı 

Tercüme Ofisi (Çeto) Dergisi, Sayı:1, 84-86. 

Kaderoğlu Bulut, Ç. (2015). “Modernizm, Post-Modernizm ya da Kapitalizm?” Üzerine 

Metodolojik Notlar, İlef Dergisi,  2015-2(2), 227-232. 

Kanter, B. (2014). Etik Ve Estetik Bağlamında Çocuk Edebiyatının Sosyolojik Boyutu, 

Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi -Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı Özel Sayısı, 

569-575. 

Karagöz, M. (2015). “Işın Çağı Çocuklarının” Bilim Kurgunun Temel Kavramları Ve 

Çocuk, Gençlik Yazını Bağlamında İncelenmesi, Ana Dili Eğitim Dergisi, 

3(2015), 41-48. 

Kaya, M. (2014). Bilişim Teknolojisi ve Çocuk Edebiyatı, Türk Dili Dil ve Edebiyat 

Dergisi -Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı Özel Sayısı, 324-325. 



270 

 

Kıbrıs, İ. (2014). Günümüz Çocuk Dergileri- 1980 Sonrası Çocuk Dergilerine Genel 

Bakış, Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi - Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı Özel 

Sayısı, 736- 748.  

Kutlu, M. (2014). Kayıp Çocuk, Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi - Çocuk ve İlk Gençlik 

Edebiyatı Özel Sayısı, 432. 

Kür,İ. (1976). Eski Çocuk Dergilerinde Dil Konusu, Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi, 

C: XXXIV, S:300, 412-415. 

Mengi, N. (2005). Bir Edebi Tür Olarak Deneme Ve Türk Edebiyatındaki Yeri, Ç.Ü. 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt 14, Sayı 2, 2005, s.353-368. 

Meriç, C. (1987). Çocuk Edebiyatı, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 3-13. 

Okay, O. (1987). Edebiyat Dünyasında Çocuk, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 61-65. 

Onur, B. (2005). Çocukluğun Dünü ve Bugünü, Kebikeç/19, 99-112. 

Öz, F.; Bahadır Yılmaz, E. (2009) Ruh Sağlığının Korunmasında Önemli Bir Kavram: 

Psikolojik Sağlamlık, Hacettepe Üniversitesi Sağlık Bilimleri Fakültesi 

Hemşirelik Dergisi, (2009) 82-89. 

Özcan, H. (2008). Halk Edebiyatı Metinlerinin Çocuk Edebiyatına Kaynak Olması ve 

Örneklem Olarak Dede Korkut Hikâyeleri, Turkish Studies International 

Periodical For the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 3/2 Spring 2008, 582-603. 

Özdemir, M. (2010). Nitel Veri Analizi: Sosyal Bilimlerde Yöntembilim Sorunsalı 

Üzerine Bir Çalışma, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

Haziran 2010, Cilt: 11, Sayı: 1, 323-343. 

Özen, Y. (2011). Kendilik Psikolojisine Bir Yapıbozumsal Girişim, Erzincan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2011(IV) 1, 201-216.  

Özer, M. (1987).  Çocuk ve Edebiyat, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 259-262. 

Sağlık, Ş. (2005). Çocuk Romanları, Hece Aylık Edebiyat Dergisi-Çocuk Edebiyatı Özel 

Sayısı, Yıl:9 Sayı:104-105, 231-255. 

Sınar, A. (2006). Türkiye’de Çocuk Edebiyatı Araştırmaları, Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, İstanbul, C.4, S.7, 175-181. 



271 

 

Sümer, N.; Gündoğdu Aktürk, E.; Helvacı, E., Anne-Baba Tutum ve Davranışlarının 

Psikolojik Etkileri: Türkiye’de Yapılan Çalışmalara Toplu Bakış, Türk Psikoloji 

Yazıları, Haziran 2010, 13 (25), 42-59. 

Şahbaz, N.K. (2008). Çocuk Edebiyatında İhmal Edilmiş Bir Edebî Tür: Deneme, İnönü 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi Cilt: 9 Sayı: 15 Bahar 2008 s:189–203. 

Şahin, V. (2008). “Ömer Seyfettin’in “Başını Vermeyen Şehit” Adlı Öyküsünde Kendilik 

Bilinci”, Türk Dili, Cilt XCVI, Sayı 680, s111–123.  

Şen, C. (2008). Gökhan Akçiçek’in Eserlerinde Bilinçdışının Telafisi Olarak Yakalanan 

Çocuksu Anlatım, Turkish Studies International Periodical For the Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic Volume 3/4 Summer 2008, 716-729. 

Şimşek, T. (2014). Çocuk Edebiyatı Tarihine Ön Söz, Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi 

- Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı Özel Sayısı, 15-58. 

Şirin, M. R. (1987). Çocuk Edebiyatına Eleştirel Bir Bakış, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 47-

55. 

Şirin,M.R. (1988). 1987’de Çocuk Edebiyatı. Çocuk Edebiyatı Yıllığı,17-26. 

Tosun, N. (2005). Çocuk Hikâyeleri, Hece Aylık Edebiyat Dergisi-Çocuk Edebiyatı Özel 

Sayısı, Yıl:9 Sayı:104-105, 231-218. 

Tunç, M.Ş. (1987). Çocuk Mantığı, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 213-220. 

Tümer, C.Ş. (2009). Edebiyata ve Çocuk Edebiyatına Bir Kaynak Olarak Bazı 

Cumhuriyet Devri Yazarlarının Çocukluk Anıları ve Çocukluk Dönemlerini 

Etkileyen Şartlar, Turkish Studies International Periodical For the Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic Volume 4 /1-I Winter 2009, 1073-

1102. 

Uludağ, E. (2009). Çocuk Edebiyatı Ve Klâsik Dönem Örneğinde Nâbî’nin Hayriyye’si, 

Turkish Studies International Periodical For the Languages, Literature and 

History of Turkish or Turkic Volume 4/7 Fall 2009, 774-795. 

Ural, Y. (2014). Bilime Dayanmayan Bilim Kurgu Romanları, , Türk Dili Dil ve Edebiyat 

Dergisi - Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı Özel Sayısı, 786-787. 

Varlık, A.B. (2013). Savaşı Tanımlamak, Avrasya Terim Dergisi, 2013(2), 114-129. 



272 

 

Yavuz, H. (1987). Okuma Alışkanlığı Üzerine, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 266-267. 

Yener, M. (2014). Umudu Geleceğe Dönüştürmek, Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi - 

Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı Özel Sayısı, 351.  

Yıldız, Z. (2012). Diyanet Çocuk Dergisinin Din Öğretimi Açısından Değerlendirilmesi, 

Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Yıl: 2012/1, 

Sayı:15, 367-390. 

Zengin, M.İ. (1988). 1988’de Çocuk Dergileri, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 234-253. 

Zengin, M.İ. (1989). 1988’de Çocuk Dergileri, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 234-253. 

SÖYLEŞİLER 

27.01.1995 tarih ve 22184 sayılı Resmi Gazete 

Andırın Postası Sanat Eki, İkindi yazıları; Beşinci Yıl Mart 1990 Sayı:91 

Emeksiz, A. (2014). Çocuklar İçin Edebiyat Vardır ve Bunu Tartışmanın Anlamı 

Kalmamıştır. Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi - Çocuk ve İlk Gençlik Edebiyatı 

Özel Sayısı. Ankara. 267-274. 

Gökhan Akçiçek ile Söyleşi (2004), “Şiir, Çocukluğumun Kısa Tarihidir”, Eğitim, MEB., 

Yıl 4, S. 47. 

http://www.cocukhizmetleri.gov.tr/ Erişim tarihi: 24.10.2017 

Sayar, K. (2018). Hepimiz Galiba Büyümüş Taklidi Yapan Çocuklarız, Çocuk Edebiyatı 

Tercüme Ofisi (Çeto) Dergisi, Sayı:1, 66-67. 

Şirin, M.R. (1988). Mevlâna İdris Zengin ile “Çocuklar İçin Şiir” Üzerine. Çocuk 

Edebiyatı Yıllığı. İstanbul. 201-210. 

TEZLER 

Alat, A. (2014). Trafik Kazalarının Çocuklar Üzerindeki Etkileri ve Trafik Polislerinin 

Çocukları Koruyucu Görevleri, Yüksek Lisans Tezi, T.C. Polis Akademisi 

Güvenlik Bilimleri Enstitüsü Ulaşım Güvenliği ve Yönetimi Anabilim Dalı, 

Ankara. 



273 

 

Baş, B. (2006). 1985-2005 Yılları Arasında Çocuk Edebiyatı Sahasında Yazılmış 

Tahkiyeli Metinlerin Söz Varlığı Üzerine Bir Araştırma, Doktora Tezi, Gazi 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü Türkçe Eğitimi Ana Bilim Dalı, Ankara. 

Neydim, N. (2000). 80 Sonrası Paradigma Değişimi Açısından Çeviri Çocuk Edebiyatı, 

Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Alman Dili Ve 

Eğitimi Anabilim Dalı, İstanbul.  

Salim, M. (2011). Geçmişten Günümüze Türkiye’de Çocuk Koruma Politikaları Ve 

Sosyal Hizmetler Ve Çocuk Esirgeme Kurumu, Yüksek Lisans Tezi, Süleyman 

Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Esntitüsü Kamu Yönetimi Anabilim Dalı, 

Isparta. 

ANSİKLOPEDİ, ANTOLOJİ, SÖZLÜK 

Akalın, Ş. H. (Hazırlayan) (2011). Türkçe Sözlük. (11. baskı). Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları. 

Ayverdi, İ. (2011). Misalli Büyük Türkçe Sözlük. (4.baskı). İstanbul: Kubbealtı Yayınları. 

Doğan, M. (1996). Büyük Türkçe Sözlük. (11.baskı). İstanbul: İz Yayıncılık 

BİLDİRİLER (SEMPOZYUM) 

Akal, A. (2007). “Çocuklar İçin Üretilen Edebiyat Kitaplarına Farklı Bakış Açılarından 

Çözümlemeci Bir Yaklaşım: Masal, Öykü ve Şiirlerle Liderlik Eğitimi”, II. Ulusal 

Çocuk Ve Gençlik Edebiyatı Sempozyumu (Gelişmeler, Sorunlar ve Çözüm 

Önerileri). 04 - 06 EKİM 2006. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi. 

Yayıma hazırlayan Prof. Dr. Sedat SEVER, Ankara, 2007. 

Alpay, M. (1999). “Türkiye’de Çocuk Yayınları”, Cumhuriyet ve Çocuk II. Ulusal Çocuk 

Kültürü Kongresi Bildirileri 4-6 Kasım 1998, Yayına Hazırlayan Prof.Dr. BEKİR 

ONUR. Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama Merkezi 

Yayınları No: 2. Ankara. 

Binyazar, A. (2007). “Çocuk Kitaplarında Yazınsallık”, II. Ulusal Çocuk Ve Gençlik 

Edebiyatı Sempozyumu (Gelişmeler, Sorunlar ve Çözüm Önerileri). 04 - 06 

EKİM 2006. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi. Yayıma hazırlayan 

Prof. Dr. Sedat SEVER, Ankara, 2007. 



274 

 

Gökler, B. (2007). “Gelişim Sürecinde Dilin Yeri ve Önemi; Dil Gelişimini Etkileyen 

Süreçler”, II. Ulusal Çocuk Ve Gençlik Edebiyatı Sempozyumu (Gelişmeler, 

Sorunlar ve Çözüm Önerileri). 04 - 06 EKİM 2006. Ankara Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Fakültesi. Yayıma hazırlayan Prof. Dr. Sedat SEVER, Ankara, 2007. 

Halman, T. (1999). “Çocuk Cumhuriyeti” Cumhuriyet ve Çocuk II. Ulusal Çocuk 

Kültürü Kongresi Bildirileri 4-6 Kasım 1998, Yayına Hazırlayan Prof.Dr. BEKİR 

ONUR. Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama Merkezi 

Yayınları No: 2. Ankara. 

İpşiroğlu, Z. (2007). “Çocuk Yazını Eleştirisi”, II. Ulusal Çocuk Ve Gençlik Edebiyatı 

Sempozyumu (Gelişmeler, Sorunlar ve Çözüm Önerileri). 04 - 06 EKİM 2006. 

Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi. Yayıma hazırlayan Prof. Dr. 

Sedat SEVER, Ankara, 2007. 

Kağıtçıbaşı, Ç. (1994). “Türkiye’de Değişen Aile ve Çocuğun Değeri”, Toplumsal 

Tarihte Çocuk Sempozyumu, 23-24 Nisan 1993, Yayıma hazırlayan: Bekir Onur, 

Türkiye Ekonomik Ve Toplumsal Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul,1994.  

Karal Akgün, S. (1999). “Cumhuriyet’in İlk On Beş Yılında Bazı Basın Organlarında 

Çocuk”, Cumhuriyet ve Çocuk II. Ulusal Çocuk Kültürü Kongresi Bildirileri 4-6 

Kasım 1998, Yayına Hazırlayan Prof.Dr. BEKİR ONUR. Ankara Üniversitesi 

Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama Merkezi Yayınları No: 2. Ankara. 

Karataş, E. Fırat, H. (2007). “Çocuk Edebiyatında Bilim Kurgunun Yeri ve Gülten 

Dayıoğlu’nun Bu Bağlamdaki Çocuk Romanları”, II. Ulusal Çocuk Ve Gençlik 

Edebiyatı Sempozyumu (Gelişmeler, Sorunlar ve Çözüm Önerileri). 04 - 06 

EKİM 2006. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi. Yayıma hazırlayan 

Prof. Dr. Sedat SEVER, Ankara, 2007. 

Kavcar, C. (1999). “Yetmiş Beş Yılda Türk Çocuk Şiiri”, Cumhuriyet ve Çocuk II. Ulusal 

Çocuk Kültürü Kongresi Bildirileri 4-6 Kasım 1998, Yayına Hazırlayan Prof.Dr. 

BEKİR ONUR. Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama 

Merkezi Yayınları No: 2. Ankara. 

Keskin, A. (2007). “Dil-Kültür İlişkisi ve Okuma Kültürü”, II. Ulusal Çocuk Ve Gençlik 

Edebiyatı Sempozyumu (Gelişmeler, Sorunlar ve Çözüm Önerileri). 04 - 06 



275 

 

EKİM 2006. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi. Yayıma hazırlayan: 

Prof. Dr. Sedat SEVER, Ankara, 2007. 

Köker, E. (2007). “Popüler Kültür Bağlamında Günümüz Toplumlarında Çocukluğa 

Verilen Yeni Biçim Ve İşlev”, V. Ulusal Çocuk Kültürü Kongresi “Popüler Kültür 

ve Çocuk”, yayıma hazırlayanlar: Nihal Ahioğlu, Neslihan Güney, Ankara 

Üniversitesi Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama Merkezi Yayınları No: 13. 

Ankara. 

Polat, O. (1999). “Tıbbı Açıdan Çocuk Hakları ve Çocuk İstismarı”, Cumhuriyet ve 

Çocuk II. Ulusal Çocuk Kültürü Kongresi Bildirileri 4-6 Kasım 1998, Yayına 

Hazırlayan Prof.Dr. BEKİR ONUR. Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü 

Araştırma ve Uygulama Merkezi Yayınları No: 2. Ankara. 

Sivri, M. (2007). “Çocuğa Şiirde Öğreticilik Sorunsalı”, II. Ulusal Çocuk Ve Gençlik 

Edebiyatı Sempozyumu (Gelişmeler, Sorunlar ve Çözüm Önerileri). 04 - 06 

EKİM 2006. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi. Yayıma hazırlayan 

Prof. Dr. Sedat SEVER, Ankara, 2007. 

Şirin, M.R. (2011). “Çocuklar İçin Hikâye Yazmak” Aynaya Gülerek Bak, Çocuk Hakları 

Hikâye Kitabı. 1.Türkiye Çocuk Hakları Kongresi, Haz: M.R.Şirin, İstanbul, 

Çocuk Vakfı Yayınları. 

Yener, M. (2007). “Çocuklar İçin Üretilen Edebiyat Kitaplarına Farklı Bakış 

Açılarından Çözümlemeci Bir Yaklaşım: Masal, Öykü ve Şiirlerle Duygu Eğitimi” 

II. Ulusal Çocuk Ve Gençlik Edebiyatı Sempozyumu (Gelişmeler, Sorunlar ve 

Çözüm Önerileri). 04 - 06 EKİM 2006. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Fakültesi. Yayıma hazırlayan Prof. Dr. Sedat SEVER, Ankara, 2007. 



276 

 

EKLER  

EK 1. MEVLÂNA İDRİS ZENGİN İLE SÖYLEŞİ3 

Zeynep Polat: Çocuk edebiyatının gelişimi hakkında neler düşünüyorsunuz? 

Mevlâna İdris Zengin: Sürekli gelişiyor:) Yeni yazarlarla çeşitleniyor, büyüyor 

ve edebiyat dünyasındaki yerini muhkemleştiriyor. Dünyada da, bizde de bu böyle. 

Zeynep Polat: Çocuk edebiyatı alanındaki kitaplarınızda niteliği ve estetiği 

“çocuğa görelik” ilkesi ile nasıl bağdaştırıyorsunuz? 

Mevlâna İdris Zengin: Zaten öyle olması gerekiyor. Ülkemizde görsel ve teknik 

anlamda ne kadar olabilirse onu yapmaya çalışıyoruz. 

Zeynep Polat: Çocuklar için yazarken önem verdiğiniz ilkeleriniz nelerdir? 

Mevlâna İdris Zengin: Çocuk mantığı, algı dili, umut ve verili dünyanın dışına 

çıkma isteği. 

Zeynep Polat: “İkindi yazıları” ile başladığınız yazma serüveninde yazılarınızın 

ve diğer sanatsal çalışmalarınızın hamurunda neler mevcut? Bir dönem Gerçek Hayat 

dergisinde devam eden illüstrasyonlarınıza çocuklar için çizerek devam etmeyi 

düşünüyor musunuz? 

Mevlâna İdris Zengin: Bir hamur varsa, bu hamurun unu okumak. Ben çizer 

değilim, sadece yazmaya çalışıyorum ama çizgiye ilgim var elbette. 

Zeynep Polat: Kendi çocukluk yıllarınızdan itibaren bu günkü gelinen noktada 

“çocuk” kavramındaki değişimleri nasıl gözlemliyorsunuz? Gelinen nokta çocuklara 

neler kazandırdı ya da çocuktan neler götürdü? 

Mevlâna İdris Zengin: Çocuk batıda olduğu gibi bizde de hızla bir özneye 

dönüştü. Ama gelinen noktada kimi yaklaşımlar için bir “çocuk tiranlığından” söz etmek 

mümkün. Çocuğu kendi gerçeklik sınırları içinde görebilmek için biraz özen, biraz da o 

sınırları bilebilmek gerekiyor. Ama sonuçta her aile çocuk için başka bir bakışa sahip ve 

bu bakışı standardize etmek mümkün değil. 

                                                 
3Mevlâna İdris ile 25.06.2018 tarihinde gerçekleştirilen söyleşi  

 



277 

 

Zeynep Polat: Geleneksel çocuktan modern çocuğa evrilen, hatta postmodern 

çocukluk çağına giriş yapan çocukların çocuklukları hakkında neler düşünüyorsunuz? 

Evrilen çocukluk kavramında anne-baba ve toplum sizce günümüzde nerede duruyor? 

Mevlâna İdris Zengin: Kitaplık çapta bir soru bu. Her dönemde bu konuya eğilen 

insanlar, yazarlar, ahlâkçılar ve tüccarlar oldu. Günümüzde çocuğun sahibi aile değildir, 

geçti o günler. Çocuğu büyük ölçüde dijital dünya ve internet biçimlendiriyor. Anne-baba 

seyircidir, ilgiliyse aktif seyircidir, o kadar. Temel değer yargıları olan iyi-kötü, güzel-

çirkin, doğru-yanlış ve adaletli-haksız kavramlarını ayırdetmeyi çocuğa aile ya da 

eğitim/toplum öğretebiliyor mu öğretemiyor mu? Soru budur. 

Zeynep Polat: Enformatik anne-baba davranışları, kitle iletişim araçları, 

modernizmin çocuk algısına etkileri, kapitalist sitemin dünya düzenindeki rolü çocuk 

edebiyatı kitaplarınıza oldukça sirayet etmiş durumda. Bu konulara değinirken çocuklar 

için neleri amaçlıyorsunuz? 

Mevlâna İdris Zengin: Yıllardır özenle kendisine edebiyatla ulaşmak istediğim 

çocuk okur, biraz düşünen okurdur. Karamela hikâyeleri yazmadım evet, çünkü öyle bir 

dünyada yaşamadığımız açık. Çocuklar için daha iyi bir dünyayı anlatma dışında ne 

amacım olabilir ki? 

Zeynep Polat: Eserlerinizdeki çocuk kahramanlar sürekli kendilerini ve dünyayı 

sorguluyorlar. Özellikle son olarak çıkardığınız “Başka Çocuklar” seri kitaplarınızdaki 

çocuklar kendilik bilincini oluşturmaya çaba sarf ediyorlar. Mavi Çocuk, Esra, Bulut 

Çocuk, Çocuk Kırmızı ve başka kahramanlarınız kendilerini ve dünyayı sorgularken neyi 

amaçlıyorlar? Günümüz çocukları için sorgulama ve devamında gelen dünyayı 

değiştirme ve yaşanabilir dünya oluşturma amacı sizin için neden bu kadar elzem? 

Mevlâna İdris Zengin: Bir önceki sorunun açılımı ile aynı şeyler. 

Zeynep Polat: Dünya size göre artık yaşanabilir olmaktan çıkıyor mu çıktı mı? 

Size göre çocuklar açısından durum ne? 

Mevlâna İdris Zengin: Dünyada yıkım ve zulüm her zaman var ve hep olacak. 

Ben içinde yaşadığım dünyaya nasıl bakabilirim, ne yapabilirim? Bu kadar. 

Zeynep Polat: İbn-i Haldun “Coğrafya kaderdir” der. Sizce çocuklukta 

yetiştiğimiz coğrafya yetişkinliğimizi nasıl etkilemektedir? Bu günkü çocukluğun, 

modern şehir yaşamı kaderleri midir? 



278 

 

Mevlâna İdris Zengin: Günümüzde çocuklar için daha çok anlam coğrafyasının 

önemli olduğunu düşünüyorum. Çünkü vaktin çoğu doğal coğrafyanın değil, dijital anlam 

coğrafyalarının içinde geçiyor; ekranın, tabletin içinde. 

Zeynep Polat: Çocuklar için yazarken geleneklerimizi, kültürümüzü ve dini 

öğretilerimizi çok önemsiyorsunuz. Milli değerlerimizi ve kültürel unsurlarımızı 

eserlerinizde koruyan kahramanlar hep çocuklar.  Televizyonu bozan, dedesinin masalını 

özleyen, annesinin yaptığı ev yemeklerine bayılan geleneksel çocuk kahramanlarınız, bu 

günkü modern çocuklar için neyi ifade ediyor ya da neyi ifade etmeli size göre? 

Mevlâna İdris Zengin: Bir anlam dünyasına inanıyorum, bir köke. Kendim için 

değerli bulduğum bir şeyi, çocuklara aktarmak istememden daha doğal ne olabilir? Tersi 

sahte olurdu. 

Zeynep Polat: Eserlerinizde çok önemli bir yere sahip olan hayal gücü ile 

gökyüzünün bağlantısı nedir? Neden Bulut Çocuk, Dünyanın En Uğur Böceği, Havuç 

Havuç Havuç, Mavi Çocuk ve daha başka çocuklar gökyüzünden ilham alıyor? 

Mevlâna İdris Zengin: Bir yeryüzü var, bir de gökyüzü. Köstebek olmadığımıza 

ve yerin altına pek nüfuz edemediğimize göre gökyüzü ile iletişime geçmeye çalışmak 

normal. 

Zeynep Polat: Şehir yaşamı içerinde çocuk kalmayı başaran çocuklar hâlâ var mı 

sizce? Eserlerinizdeki eleştirileriniz şehir yaşamı ve modernizm üzerine yoğunlaşırken, 

okulları da hiç göz ardı etmiyorsunuz aynı noktada. Çocukluğu şehir yaşamı, modernizm 

ve okul üçgeninde nasıl değerlendiriyorsunuz? 

Mevlâna İdris Zengin: Çocuk bulunduğu, içine doğduğu ortamın hem ürünü, 

hem sonucudur. Bir süre sonra da hiçbir şeyi düşünüp, sorgulayıp değiştirmeden 

yaşamayı seçerse bu defa da bir yetişkine dönüşerek sebebi olur. Ama sorular sorabiliriz 

topluma, okula, kendimize ya da ailemize. Aldığımız veya alamadığımız cevaplar bize 

yeni bir bakışın kapılarını açabilir. Bu kapılar, pencereler açılsın istiyorum. 



279 

 

EK 2. MEVLÂNA İDRİS ZENGİN’İN ÇOCUK EDEBİYATI ESERLERİNİN 

ÖZETLERİ 

ACAYİP DÜKKÂNLAR  

Hayal Dükkânı 

Acayip Dükkânlar adı ile dört seri hâlinde basılan bu eserde Mevlâna İdris, 

küçürek öykülerini toplamıştır. Hayal Dükkânı adlı eserinde ise çocukların hayallerine 

dair çok ilginç kesitler ve istekler bulunmaktadır. Doğaya, hayvanlara, savaşlara, aileye, 

gökyüzüne ve daha birçok konuya ilişkin küçürek öyküler, kısalığı ve resimleri ile ilgi 

çekmektedir.  Hayal Dükkânı, çocukların okurken kendi hayallerini de hemen sayfanın 

altına iliştirmek isteyebileceği tarzda, canlı ve çocuk kalbine hitap eden hayalleri 

içermektedir. 

İyilik Dükkânı 

Acayip Dükkânlar adı ile çıkan dört kitaptan biri de İyilik Dükkânı kitabıdır. 

Hayal Dükkânı adlı kitapta olduğu gibi bu kitapta da iyiliğe dair küçük öyküler ve istekler 

yer almaktadır. Çocukların yetişkinler gibi olmadıkları olamayacakları gerçeğini yazar 

bu kitaptaki iyilik yumağı ile ortaya koymaktadır. 

Sinir Dükkânı 

Mevlâna İdris, bir olaydan hiç anlamadığı halde, anlıyormuş gibi yapanlara 

kızdığı için bu kitabı yazmaya karar vermiş olabilir. Çağımızın moda kelimelerinden biri 

olan “sinir olmak” söz grubunu etkileyici bir üslupla ve hayattan örneklerle sunan yazar, 

adeta okuyucunun “Evet, ben de sinir oluyorum” dediğini duymaktadır. 

Kötü müzik, berber, sözünü tutmayan anne-baba, çatala gelmeyen zeytin, hiç şiir 

okumayan insanlar, bizim zamanımızda diye başlayan cümleler, çayına soğuk su katanlar, 

karaktersiz adamlar, doktor yazıları, okullar, cep telefonları, kumandalar ve daha pek çok 

olay, olgu ve nesne yazarın öfkesinden nasibini almaktadır. 

Korku Dükkânı 

Mevlâna İdris, Korku Dükkânı adlı eseri ile 1998’de Türkiye Yazarlar Birliği 

Çocuk Edebiyatı ödülüne layık görülmüştür. Kitabın ilk giriş cümlesi ise İstiklâl 

Marşı’nın şu mısrasından oluşmaktadır: 



280 

 

“Korkma! Sönmez bu şafaklarda yüzen al sancak” 

Korku kavramına ilişkin araştırmalar ve korkuların insan davranışlarına etkileri, 

insanlık var oldukça sürecek gibi gözükse de yazarımız korkuları dile getirmenin veya 

onlarla yüzleşmenin farklı bir boyutunu bu eserinde yansıtmaktadır. Mevlâna İdris, birkaç 

cümlelik kısa anlatımlarla biraz da mizahî yollarla korkulardan korkmamayı okuyucuya 

sezdirmektedir. Kitabın ilgi çekici yanlarından birisi de resimleridir. Dağıstan Çetinkaya 

tarafından resimlenen Korku Dükkânı sadece çocuklar için değil, yetişkinler için de bir 

solukta zevkle okunacak kitaplar arasında bulunmaktadır: 

“Apartmanda oturmaktan çok korkuyorum” diyen geleneksel çocuğun 

duygularına tercüman olmaya çalışan yazar, modern dünyanın çocukluk algısına yönelik 

eleştirilerini Korku Dükkânı adlı eserinde de sürdürmektedir. 

ACAYİP HAYVANLAR 

Dünyanın En Uğurböceği 

Yaşama dair sorgulamalarına bu eserinde de devam eden yazar, insanlara nazire 

yaparak, canı çok sıkılan uğurböceğinin başından geçenleri okuyucuyu da sorgulamaya 

sevk edecek şekilde ele almaktadır. Çocukların kendilerini tanıma ve soru sorma 

süreçlerine yönelik yazmaya devam eden Mevlâna İdris, bu eserinde çocukluk 

anılarımızın olmazsa olmazı uğurböceğini dolaştırıp durmaktadır. Can sıkıntısını 

gidermeye çalışan uğurböceği önce bir tilkinin sonra bir ayının üzerine konar. Ama sonuç 

hep aynıdır. Tutulan bir dilek ve kafasında dönen, önünü alamadığı sorular Dünyanın En 

Uğurböceği’ ni ziyadesiyle yormaktadır. 

Nedense eşek eşekliğini yaparak, dünyanın bütün arpalarını; tavşan ise iki milyon 

havucu ister. Filozof olma yolunda emin adımlarla kanat çırpmaya devam eden  Dünyanın 

En Uğurböceği, artık bir yere de konmak istemez. Ta ki dalgın yürüyen bir çocuğu fark 

edene kadar uçar. Çocuğun üzerine konduğunda fark edilmediğini anlayan uğurböceği 

başka bir hamle ile çocukla göz göze gelir. Dilek cümlesinin ne olacağını tahminler 

yaparak beklerken hiç ummadığı bir cümleyi zihninde ayıklamaya başlar. Çocukla 

aralarında başlayan diyalog farklı dünyaların kapılarını açarken annesiz bir çocuğun 

dünyayı ıslatan gözyaşları ile yeryüzüne bomboş bakan kırmızı beneklerin haykırışı 

sessizliğe gömülmektedir. 



281 

 

Dünyayı Delen Köstebek 

Bir uçtan bir uca neden dünyayı deliyor köstebek? Günümüzün en büyük 

sıkıntılarından olan doğal dengenin bozulmasına duyarsız kalmayan Mevlâna İdris, bu 

eserinde yine metaforlarla okuyucuyu irdelemeye, düşünmeye ve doğaya karşı duyarlı 

olmaya sevk etmektedir. Küresel ısınmanın beraberinde getirdiği değişiklikleri ve 

yeryüzünü bir köstebek gibi kazarak kendi çıkarları doğrultusunda kullanan egemen 

güçlere bir köstebeğin yaşadıkları ile gönderme yapmaktadır. 

Doğal dengenin bozulmasından en çok etkilenen canlılar hiç şüphesiz bitkiler ve 

hayvanlardır. İklimlerin değişmesi, hava kirliliği, buzulların erimesi, ormanların yok 

olması ve daha birçok olay doğanın yok olmasına sebep olmaktadır. İşte bu sebeplerden 

dolayı olsa gerek her gün büyük bir canlılıkla yeryüzüne, güneşi görmeye çıkan köstebek, 

o gün çıkamaz. Duyduğu o ağır koku her yeri kaplamıştır ve köstebek ilk defa o çok 

sevdiği havayı uzun uzun koklayamaz, güneşine bakamaz. Bir sonraki gün daha sonraki 

gün ve başka günler hep aynıdır. Köstebek kafasını dışarı çıkaramaz. Yuvasında kara kara 

düşünürken kendini ve var olma sebeplerini sorgulamaya başlar:  

“Kimim ben? Bir köstebek. Neredeyim? Yuvamda. Yuvam nerede? Dünyada. 

Bugün günlerden ne? Çarşamba. Sevdiğim yemek? Patates kızartması ve cacık. Kim 

yapacak?”(İdris,2015: 18). 

Dünyayı Delen Köstebek, varoluş sebeplerini düşünür ve karar verir. Yukarı 

çıkamıyorsa aşağıya toprağı kazarak gider. Zaten bunun için yaratılmamış mıdır? Her gün 

kazar kazar. Dünyayı Delen Köstebek, uyur tekrar kazar.  

Zaman kavramıyla ilgisi kalmayan köstebek, kazarak var oluş sebebini ararken 

beklenmedik bir şey olur. Toprağı itelediğinde bir ışık görür. Güneş önce gözünü sonra 

aklını kamaştırır. Penguenleri ve küçülen buzul dağlarını görünce nerede olduğunu anlar. 

Dünyanın bir ucundan bir ucuna geldiğini anlamış olmasına rağmen düşünceleri 

çığırından çıkmış gibi hareket etmektedir. Penguenlerle anlaşabilir miydi, kutup ayılarını 

tünele sığdırabilir miydi ya o berbat koku… Başı dönene kadar kazmaya devam eder, ta 

ki dünyanın merkezinde uyuyup kalana kadar! 

Filozof Köpek 

Mevlâna İdris’in, Acayip Hayvanlar adlı seri kitaplarının dördüncü kitabı olan 

Filozof Köpek, dâhiliği farklı bir yolla elde eden köpek ile başka bir köpeğin makûs 



282 

 

kaderini çarpıcı betimlemeler ile anlatır. Yazar, olayları anlatırken sanki günümüz 

enformatik anne ve babalara gönderme yapmaktadır. Her şeyi bilmesi gereken günümüz 

çocukları çareyi dahi köpek gibi olmada aramaktadırlar. 

İki kardeş ders çalışmaktan harap olmuşlardır. Gecenin bir vakti eve dönmek 

üzere şehrin sokaklarında yol alırlar. Beklenmedik bir saldırı ile irkilirlerken olanlara da 

bir türlü anlam veremezler. Köpeğin onlara saldırması ile ellerindeki kocaman 

ansiklopediyi köpeğin kafasında parçalamaları bir olur. Ölmesinden korktukları köpeğin 

konuşması ile ne yapacaklarını şaşıran kardeşler, köpek ve parçalanan ansiklopedi ile 

evlerine varırlar. Ansiklopedideki bilgilerin köpeğin beynine aktarıldığını anlamaları 

uzun sürmez. Devamında mahalledeki bütün çocukların ödevlerini artık Filozof Köpek’e 

yaptırmaları kaçınılmaz sondur. 

Her şey yolunda giderken mahallenin zengin çocuğu bu durumu hazmedemez ve 

kıskançlıktan çıldırır. Çözüm ise zengin babasındadır. Tüm bilişim uzmanları, tüm 

bilgileri son teknoloji bilgisayara yükler ve çocuk, tüm gücünü kullanarak kendi 

köpeğinin kafasında bilgisayarı parçalar. Dünyanın en akıllı köpeği olacakken ölen köpek 

için yüzlerce çocuk, cenaze töreninde hep birlikte ağlarken Filozof Köpek de ödevlere 

devam etmektedir. 

Gazoz Çeşmesi 

Çocuklar her zamanki gibi okuldan çıkmaktadır. Tekdüze devam eden hayatlarına 

bir renk gerekmektedir. Ve yazar onları kocaman bir fil ile okul çıkışında buluşturur. File 

yaklaşıp konuşmaya başlayan çocuklar üzerlerine su püskürtülünce kaçışmaya başlasalar 

da filin normal bir su püskürtmediğini çabuk anlarlar. Çocukların çok sevdiği gazozu 

hiçbir karşılık beklemeden dağıtan Fil Hanım için “Gazoz Çeşmesi” adını bulmuşlar ve 

onu çok sevmişlerdir. Ertesi gün hazırlıklı gelen çocukların şişelerini Fil Hanım sütlü 

kahve ile doldurur. Tam hep birlikte eğlenmeye başlayacakları zaman anne fil görünür. 

Fil Hanım mahcup bir şekilde annesine elektrik faturasının parası ile çocuklara gazoz ve 

sütlü kahve dağıttığını anlatmaya çalışır. Biçare Fil Hanım’a ve çocuklara ne anne fil ne 

de çocukların anneleri -her zaman yaptıkları gibi- inanmazlar. 

Hipnozcu Kedi 

Yazar bu eserinde, dedesinden öğrendiği hipnoz yeteneği ile bir çatı katında 

yaşamını sürdüren farklı bir kedinin hikâyesini anlatmaktadır. Hipnozcu Kedi, hipnozu 



283 

 

dedesinden öğrenmiştir ama kendi yeteneklerinin de yavaş yavaş farkına varmaktadır. 

Olaylar ilk defa aynada kedinin kendini hipnoz etmesi ile başlar. Karşılaştığı bir fareyi 

hipnoz ettiğini fark eden kedi, hipnoz yeteneğini başkaları üzerinde denemeye karar verir. 

Rüyasında bir köpek onu korkuttuğu için ilk köpeklerden başlamak ister. Bütün gün bir 

bulldog köpek arar. Hipnozcu Kedi, aradığını bulmanın ve zafere ulaşmanın sevinci ile o 

gün başka hayvanları da hipnoz eder. Bu iş çok yorucu olmaya başlasa da Hipnozcu 

Kedi’ye zevk vermektedir. Cırcır böceğinin dayanılmaz sesini yok etmek için hipnoza 

başlayan kedi başarısız olurca işler değişir. Ve kedi hırsından kendini hipnoz eder. O 

günden sonra Hipnozcu Kedi için çatı katındaki şehir manzarası, süt ve balık yeterli 

olmaktadır. 

Kardan Tavşan 

“Nereye baksanız çocuk, nereye baksanız beyaz, neye dokunsanız kardı.” o gün. 

Yaşanılası çocukluk özlemleri içindeki eşsiz mucize: Kar. Galiba bu mucizeyi iliklerine 

kadar yaşamış biri karı bu kadar güzel betimleyebilir. Mevlâna İdris, alışılagelmiş kardan 

adam hikâyelerine bir farklılık katarak bu eserinde kardan bir tavşan yapan çocukların 

mutluluklarını gözler önüne sermektedir. 

Çocuklar el birliği ile kardan tavşanı yaparlar. Ve dileklerini tutması için bir yıldız 

kaydırırlar. Çünkü kardan ormanın içinde kardan tavşanları hiç erimeyecek ve şehrin orta 

yerindekiler çocukları fark etmeyeceklerdir.  

Kirpinin Bahar Konseri 

Muhteşem bir bahar betimlemesi ile gözlerini yeni güne açan ormanın tek kirpisi 

şarkı söylemeyi çok sevmektedir. Baharla birlikte canlanan orman sakinleri için bir bahar 

konserinin mükemmel olacağını düşünmektedir. Konser için her gün provalarını 

aksatmadan yapan kirpi, afişleri ile de konserini tüm ormana duyurur ve çalışmalarına 

devam eder. Konser günü gelip çattığında kirpinin hazırlığı dünyaca ünlü şarkıcıları 

aratmaz. Her şey yolunda giderken orman sakinleri birer ikişer dağılmaya başlar. 

Şarkılarına devam eden kirpi müzik bilincinin olmadığını düşünse de aslan durumu 

anlamıştır. Kirpice dilini kimse bilmemektedir. Biraz kirpice bilen aslanın çeviri 

çalışmaları da kirpinin düşüncelerini değiştirmekte yetersiz kalmıştır. 



284 

 

Kuşkucu Horoz 

Sıra dışı bir horoz olan hikâyenin kahramanı her şeyi sorgulamaktadır. Dünyayı 

ve kendini sorgulama bilincinin oluşmasına önem veren yazar, bu hikâyesinde ise 

kuşkuları ile yaşamaya çalışan horozun başından geçenleri anlatmaktadır. Mevlâna İdris, 

çocukların uzaya olan ilgilerini bu hikâye ile harmanlayarak, farklı bir yöntemle kuşkucu 

horozu uzaya göndermekte ve çocukların ilgisini çekmeyi güldürü unsurlarını da 

kullanarak başarabilmektedir. 

Çevresindeki ve kümesindeki her şeyden kuşku duyan horozun hayatı radyoda 

duyduğu haberle farklılaşır. Uzun zamandır dünyanın döndüğünden şüphe duymaya 

başlayan horoz bulunmaz bir fırsat yakalar. Bir uzay mekiğinin fırlatılma anı ile Kuşkucu 

Horoz’un ilk horoz astronot olma anı denk düşmekte ve kahramanın başının hala döndüğü 

düşünülmektedir. 

Kuyruğu Dumanlı Kedi 

Beyaz kedinin can sıkıntısından kaynaklanan olayları ve başına gelenleri sade, 

samimi bir şekilde anlatan yazar, beyaz kedinin akıbetini de çocukların hayal gücüne 

bırakmaktadır. Can sıkıntısını gidermeye çalışan kedi mutfakta bir takım işler 

yapmaktadır. Bu işler sonucunda kuyruğunun bir kısmı yanan kedinin can sıkıntısı yine 

de geçmemektedir. Yatak odasında vakit geçirmeye çalışan kediyi gören evin hanımı 

kuyruğundan dumanlar çıkan kedisi için itfaiyeye haber verir ve olanlar olur. 

Romantik Tilki 

Romantik Tilki’nin hikâyesi büyük ve yaşlı bir andız ağacının dibinde başlar. 

Andız ağacının dibinde yaşayan küçük menekşenin kadim dostudur Romantik Tilki. Gece 

menekşeye masal anlatmadan yuvasına gitmeyen tilki yıllarca kendisine yakıştırılan 

sıfatlardan kurtulmak istercesine ormanın masalcısı, menekşenin hayat suyu olmaktadır. 

Ormanda dolaşan çocukların menekşeyi kopararak evlerine götürmeleri ile hüzne 

kapılan tilki pes etmez. Tilkilere yaraşır bir takip ile kadim dostunu camın önündeki su 

dolu bardakta bulur ve her gece masallarına burada devam eder. Bir müddet sonra herkes 

tilkinin masallarına müptela olur. İnsanlar, hayvanlar, ağaçlar ve yıldızlar masalın 

sonunda uykuya dalar. Ta ki Romantik Tilki kümesteki tavuğu görene kadar. Tahminler 

artık sadece tavuklara masal anlattığı yönünde belirginleşmektedir. 



285 

 

Uçan Eşek 

İdris, bu eserinde çoğu eserinde de olduğu gibi hayvanlardan yardım almaktadır. 

Yazar, belli kavramları özellikle de kendilik bilincini vermek için hayvanlar üzerinden 

farklı sorgulamaları çocuklara yaptırmaya çalışmaktadır. Hayatının anlamını 

sorgulamaya başlayan Eşek, ömrünün hiçlerle dolu olduğunu görüp anlamlı bir gelecek 

için çareler aramaya başlar: 

“...anlamsız eşeklik geçmişinin ruhunda meydana getirdiği acıları, anlamlı bir 

gelecekle hafifletebilirdi.” (Zengin, 2005: 4). 

Eşek, karmaşık düşüncelerin ve uzun yürüyüşlerin ardından hayatının anlamını 

uçmak olarak belirler. Ama bunu nasıl yapacağını bulamaz. Çaresiz gezinirken derdini 

anlattığı kuşlar, eşeğin haline çok acır ve çözüm bulmak için kolları sıvarlar. Sekiz yüz 

kuş, kanatlarından kopardıkları teleklerle eşeğe kanat yaparlar ve eşeği uçurmayı 

başarırlar. Hayatının anlamına kavuşan eşek özgürce uçmanın keyfini doyasıya çıkarır. 

Buraya kadar her şey yolunda giderken birden eşek farklı davranmaya başlar. Mevlâna 

İdris’in deyişiyle, “ Uçan eşek artık göklerin dehşet saçan sorumsuz eşeği” olmuştur. 

Eşeğin uçaklardaki yolcuları korkutması bir tarafa Ay’ı ısırıp yarım bırakması ve 

kopardığı parçayı fener olarak kullanması bardağı taşıran son damla olur. Kuşlar durum 

değerlendirmesi yaparak eşeğin hayatının anlamının yeryüzünde olduğuna karar verirler 

ve yaptıkları kanatları farklı bir yol kullanarak geri alırlar. O günden sonra acı içinde 

anırıp duran bir eşek görseler bile kuşlar bir daha dönüp bakmaz olurlar.  

Vejeteryan Aslan 

Bu kitap ormanlar kralı aslanın ormanda yaşayan tüm hayvanların hayatını 

değiştirecek bir karar alması ve uygulamaya koyması ile değişen hayatları anlatmaktadır. 

Aslan bir hayvanın bir diğer hayvanı yiyemeyeceğini ilan ettikten sonra heybesine 

koyduğu meyve, sebze ve kuru yemişlerle hayvanların açlığını gidermektedir: 

Değişen yaşam şartlarına uyum sağlayan orman halkı mutlu bir şekilde 

yaşamaktadır. Herkesin birbirine olan saygısı ve sevgisi artmakta, şiirler ve şarkılarla 

günlerini gün etmektedirler. Ta ki bir avcının ormana gelip hayvanların sayısını fark 

edene kadar. O gün o avcıya gereken ders verilmiştir ama onun diğer avcılara haber 

vereceğini anlamıştır akıllı kral. Orman sakinlerini büyük bir telaş almıştır, silahlardan 

da korkmaktadırlar. Ama krallarına olan güvenleri de tamdır. Kralları ne dediyse harfi 



286 

 

harfine yapıp el birliğiyle gelen diğer avcılara hayatları boyunca unutamayacakları bir 

ders verirler. 

BAŞKA ÇOCUKLAR 

Behram Geri Dön 

Eserlerinde genellikle cinsiyet ayrımı yapmayan yazar bu eserinde kahramanının 

hem adını hem cinsiyetini belirtmektedir. Bu eserde yazar, savaşın çocukla, toplumsal 

ruhla, mekânla ve geçmişle bağlantısını kurmaktadır. Savaşlar yine savaş, çocuklar yine 

acıyan ve kanayan yanlarıyla çocuktur. Behram’ın çocuk gözüyle savaş tarifi ise can 

acıtmaktadır: 

“Her yerde kan ve ölüm vardı. Böyle giderse yuvarlak olduğu söylenen dünya 

dümdüz olacaktı.” (Zengin, 2016: 25).  

Aslında her şey babasının Behram’ı ekmek almaya göndermesi ile başlar. 

Kestirme yola sapan Behram karşılaştığı yaşlı adamın “geri dön” demesiyle geçmişe 

yolculuk yapar. Yürümeye devam ettikçe zamanda geriye giden Behram, 2. Dünya 

Savaş’ında durur. Savaşan askerlerle konuşmak istese de askerlerin öldürmelerine-

ölmelerine mani olamaz. 1. Dünya Savaşı’nda da durum aynıdır. Behram tarihteki 

yolculuğunda Fransız İhtilali’nde havada uçuşan kelleleri anlamlandıramaz ve yoluna 

devam eder. 

Fatih’le Ayasofya’da namaz kılan Behram, eşsiz komutanla muhabbet eder ve 

geriye doğru yürümeye devam eder. Peygamber Efendimizi görür, ellerini öper, 

selamlaşır ve yürümeye devam eder. Âdem Aleyhisselam’ın elini öpüp geri döner. 

Geldiği yoldan artık geri dönmeli ve eve ekmek götürmelidir. Behram hiç iç açıcı 

olmayan manzaralarla geri dönüş yolunda ilerlerken babasının gençliği ile karşılaşır ve 

ilginç bir diyalogun ardından evinin yolunu tutar. Mutfaktan gelen mis gibi yemek 

kokuları ile Behram’ın getirdiği sıcak ekmek kokuları birbirine karışır. 

Bir Çuval Gözlük 

Güneş gözlükleri günümüz çocuklarının ilgisini cezbetmektedir. Modern hayatın 

getirdiği değişimler her alanda çocukları da kapsarken Mevlâna İdris, bu eserinde güneş 

gözlüğü ile başlayan bir macerayı hayal gücü ve çocukça düşünceler ile 

bütünleştirmektedir. Kendi dünyasında mutlu olan çocuk, her şeye bakmak için farklı 

farklı gözlükler yapmaya karar verir. Ama ne yazık ki her şeyin satıldığı şu dünyada 



287 

 

istediği gözlükler satılmamaktadır. Çözüm yolu ise gözlükleri çocuğun kendisinin 

yapmasıdır. Ay gözlüğü, meyve gözlüğü, matematik gözlüğü, bisiklet gözlüğü ve daha 

niceleri çocuğun gözlük koleksiyonun parçaları olmaya devam etmektedir.  

Yaptığı gözlükleri taşımakta zorlanan çocuk ona da çözüm bulur. Büyük bir çuval 

diktirerek, gözlüklerini her daim yanında taşır. Bu iş çocuğu yormaya başlar. Ve bir gün 

inanılmaz gerçeği de fark eder. Artık gözlüklerini takmadan hiçbir şey göremez. Müzik 

gözlüğünü takmadan müziği algılayamaz, pazartesi gözlüğünü takmadan pazartesi 

olduğunu idrak edemez. Çocuk, tıpkı çoğu insanın yaptığı gibi at gözlükleri ile dünyaya 

bakmak istemez. Gözlüklerin gösterebileceğinden fazlasını görebileceğini anlayan çocuk 

bütün gözlüklerini bir kenara bırakır. 

Bulut Çocuk 

Bu eser, dikkati yok olan doğaya çekmektedir. Şehirleşmenin beraberinde 

getirdiği doğa tahribatı yazarın eserlerinde yadsınamayacak ölçüde yer tutar. Ruhu 

öldüren dolayısıyla çocukluğu da öldüren şehirleri eleştirmeye devam eden yazar, Bulut 

Çocuk ile özlenen ve beklenen hayalleri gerçekleştirmek ister. Gökdelenlerin arasında 

nasıl kaldığına hayret edilen bir küçük bahçede bulutlarla hayal dansı yapan bir çocuğun, 

uğurböceği ile buluşmasını konu alan eser okuyucunun içini titretir. Bulut Çocuk’un 

istedikleri doğayla birlikte kaybolan mahalle arkadaşlıklarının, sokak oyunlarının ve en 

önemlisi insanlığın yeniden doğuşu için- hayal bile olsa-bir adımdır. 

Bulut Çocuk ister, uğurböceği yapar. Gökdelenlerin ağaca dönüşmesinin 

inanılmaz güzelliğini anlatan yazar, etkileyici bir anlatımla okuyucuyu betimlemelerin 

kucağına bırakır. Bulut Çocuk, doğanın ardından savaşların bitmesini, açlığın yok 

olmasını, trafik kazalarının olmamasını, kanser yapan yiyeceklerin imhasını ve 

kutuplardaki buzulların erimemesini ister. Uğurböceğinin eşsiz dansı ile ne savaşlar ne 

açlık ne de kutup ayılarının ölümü olur. Uğurböceği daha başka dilekleri gerçekleştire 

dursun Bulut Çocuk, kendini ve dünyayı sorgulamaya başlar. “Her şey bu kadar 

değiştiğine göre kendi de kendi olarak kalabilir miydi? Olması gerekenler bunlar değil 

miydi?” Ve daha başka sorularla boğuşurken Bulut Çocuk değişimin getirdiği mutluluğu 

şöyle ifade eder: 

“Baştan sona mor menekşelerle kaplı bir bahçede oturan çocuğun yüzünde 

görülmemiş çizgiler oluştu. Başka bir dünyada gülümsüyor olmanın başka mutluluk 

çizgileri.” (Zengin, 2016: 28). 



288 

 

İsteklerinin önünü alamayan çocuk, kendine dair hiçbir şey istemez. Çocuk saflığı 

ve masumluğu ile hareket eder. Yaşamak istediği dünya için dileklerde bulunur: 

“Yeryüzünde yaşadığımızı her nefeste hissedelim, içimiz her nefeste taze 

dokunulmamış berrak bir sevinçle dolsun.” (Zengin, 2016: 20). 

Çocuk Kırmızı 

Mevlâna İdris, acı ve çocuk kavramlarını hiçbir araya gelmemesi gereken 

kavramlar olarak değerlendirmektedir. Acı ile birlikte aniden büyüyen çocukların ruhsal 

durumlarını çoğu zaman savaşlarla resmeden yazar, aslında tüm insanlığın kanayan 

yarasına parmak basmaktadır. Acı ikliminde bulunan Çocuk Kırmızı da yüreğinin en 

derinlerindeki tarifsiz yaralarla kırmızı giymeye mahkûm edilmektedir: 

“Ve gerçekliğin parçalanmaya, öğrenilen herşeyin parçalanmaya başlaması. 

Kopanlar, havaya uçanlar, yerde açılan çukurlar, yerinden büyük bir hızla savrulan ve 

artık asla eskisi gibi olmayacak nesneler…” (Zengin, 2016: 19). 

Çocuk Kırmızı ve diğer ölen insanlar için acılardan kaçısın rotası yoktu. Çocuk 

Kırmızı’nın kedisine süt vermekten ve akşam cacıkla pilav yemekten başka mutluluğu 

olmayan bir çocukluk yaşama gayesi vardı. Ama bu olmadı ve olmayacaktı da. Çocuk 

Kırmızı, kanamayan herkesin yerine, çok iyi korunan binalardakilerin yerine, vip 

salonlarda bekleyenlerin ve hemen herkesin yerine dünyanın merkezini kırmızı ayak 

izleri ve kırmızı gözyaşlarıyla adımlayacaktır. 

Dünyayı Kurtaran Çocuk 

Güncel Türkçe sözlük “rüya” kavramını “düş, gerçekleşmesi mümkün olmayan 

durum, şey” olarak tanımlar. (TDK, 2011: 1990) Farklı bilim dalları tarafından araştırılan 

“rüya” kavramı gizemini ve cazibesini korumaya devam ededursun Dünyayı Kurtaran 

Çocuk, rüyaların yol açtığı inanılmaz olayları yine rüyası sayesinde düzeltmeyi başarır 

ve dünyayı kurtararak her çocuğun hayallerini süsleyen unvana kavuşur.  

Herkesin gördüğü rüyaların gerçekleşmeye başlaması ile dünyadaki günlük hayat 

dengeleri yok olamaya başlar. Alışılagelen hayat düzeninin bozulmasının tek sebebi 

rüyalardır. New York sokaklarında dolaşmaya başlayan Kızılderililer, uzaya gidip gelen 

çocuklar, akşam yemeğinde ekmek arası altın yiyen yoksullar ve daha açıklanamayan bir 

sürü olay yetkilileri harekete geçirir. Uzun araştırmalar İran’da yaşlı ve bilge bir adamı 

işaret eder. Yıllardır uyumayan bilge adam bilim adamlarının verdiği bu haberlerden 



289 

 

sonra uyumaya çekilir ve konuklarına şiir okumalarını söyler. Uykunun sonucunda 

çözümü söyleyen bilge, hiç yalan söylememiş bir çocuğun gördüğü rüya ile her şeyin eski 

haline döneceğini söyler. O çocuk yani Dünyayı Kurtaran Çocuk, İstanbul’da bulunur ve 

hayat normal akışına döner. 

Halepli Zeynep 

Mevlâna İdris, eserlerinin birçoğunda savaş kavramını çeşitli boyutlarıyla ele 

almaktadır. Yazar,  bu eserinde savaşların çocukların kalbinde açtığı onulmaz yaraları 

irdelemektedir. Halepli Zeynep, bir çocuğun gözünden her şey yolunda giderken savaşın 

nelere yol açtığını, acıları, yok oluşları ve hayatta kalma mücadelesini kalpleri titretecek 

özlemlerle anlatmaktadır. 

Şiddetin ve savaşların yeryüzünü bir sarmaşık gibi kaplamaya başladığı bu 

günlerde hemen yanı başımızda yaşanan olayları; sevgi, dostluk ve iş birliği ile yok 

etmeye çalışan kendi küçük ama yüreği büyük Zeynep’in hikâyesi Halep’te başlar. Daha 

yedi yaşında olan Zeynep ve tavşanı sokakta oynamayı çok sever. Ta ki o sesler 

duyulmaya başlayıncaya kadar: 

“O alçaktan uçarken midesini bulandıran korkunç jet sesleri. Ve geride kalanların 

büyük, yaralayıcı ağıtları. Keskin, daha çok bir anneden yükselen feryat.” (Zengin, 2016: 

9). 

Zeynep, avukat olan babasının kullandığı arabanın arka koltuğunda gördüğü her 

santimetreyi hafızasına kazırken nereye gittiklerini bilmeden korku içinde oturmaktadır. 

Antep’e geldiklerinde çoğu şeyi anlamaya çalışsa da anlayamamaktadır. Zeynep zaman 

akıp giderken Antep’e alışmış gibi gözükse de aklı Halep’teki arkadaşlarında ve 

yaşadıklarındadır. Çınar ağacının altında kitap okur gibi görünse de atılan bombaları ve 

arkadaşlarını düşünmektedir. Çınar ağacının kenarında bir ses duymasıyla kendine gelen 

Zeynep, karşısında konuşan bir köstebek bulur ve olayların gidişatı değişir. Antep’ten 

Halep’e bir yeraltı yolu yapan Zeynep ve arkadaşları tüm yardımları bu tünel vasıtası ile 

yapar. Öyle bir tüneldir ki hayat sularını bile içinde barındırır. Zeynep ve köstebek 

arkadaşları gece gündüz demeden çalışır. 

Zeynep bir gün köstebeklerden hiç umulmadık bir şey ister: Köstebeklerin 

sırasıyla Suriye, ABD ve Rusya devlet başkanlarını tünelden geçirmelerini ister. 



290 

 

Maharetli köstebekler bunu da başarır. Zeynep devlet başkanlarına tek soru sorar ve hiç 

biri cevap veremez: 

"Bütün bunları neden yapıyorsun, mahalleme neden bomba yağdırıyorsun, 

çocukları korkutuyorsun?" (Zengin, 2016: 26). 

Zeynep, köstebeklerden en son Türkiye’nin başkanını ister. Ve hatırlayabildiği tek 

şey uzun adamın gözlerindeki yaşı silmek için koştuğudur. 

Havuç Havuç Havuç 

Yazar, bir çocuğun hayalleri ile dünyayı değiştirebileceği gerçeğini bu eserinde 

ortaya koymaktadır. Çünkü yazar, çocukların hayallerine ulaşabileceğini göstermek 

istemektedir. Biraz bilim-kurgu tarzında yazdığı bu hikâyede Mevlâna İdris, dünyaya 

egemen olmak isteyen güçlere rağmen yaşanılabilir bir dünya isteyen ve bunu 

gerçekleştiren çocuğun başarılarını anlatmaktadır. 

Genellikle hikâyelerinde cinsiyet ayrımı yapmayan yazar, bu eserinde erkek 

çocuğu kahraman olarak kullanmıştır. Annesinden aldığı havuca binerek gözden 

kaybolan erkek çocuk tüm aramalara rağmen bulunamaz. Üç yıl boyunca süren aramalar 

sonuç vermezken Hindistan’da çok ilginç bir olay gerçekleşir. Tüm dünya bu olayla 

çalkalanır. Gökten havuç yağması eşine rastlanır bir olay değildir. Hiçbir bilim adamı 

olayı aydınlatamazken yazarın yaptığı gönderme de ilgi çekmektedir: 

“..."artık bilime inanmıyorum" diyerek bilim adamlığından ayrılıp elbise dikmeye 

başlamış ve terzi adam olmuşlardı.” (Zengin, 2016: 12). 

Terzi adamlar bir tarafa bu olayı araştıran insanlar uzaya gönderdikleri araştırma 

ekibi ile gerçeği öğrenir ve uzayda buldukları çocuğun yeryüzüne havuç gönderdiğini 

tüm dünyaya duyurur. O gün-aslında her gün olduğu gibi- herkes televizyon ekranına 

kilitlenir. Çocuk, dünyadan getirdiği havuçla uzayda tarım yaptığını ve dünyaya 

gönderdiğini anlatır. Bu olayın yankıları sürerken büyük devlet başkanları boş durmaz. 

Çocuğun havucu nasıl yetiştirdiğini öğrenmek isterler. Kendilerinin de sebze- meyve 

yetiştirmek istediklerini söylerler. Ama çocuğun verdiği cevap günümüz gerçeklerini tüm 

çıplaklığıyla gözler önüne serer: 

“Bu isteğinizi yerine getiremeyeceğim için üzgünüm. Bunun nedeni sizden 

korkmamdır. Sizden korkuyorum, gerçekten korkuyorum. Çünkü bu formülü size 



291 

 

verirsem belki de siz uydularda bombalar yetiştirip onları dünyaya atarsınız. Hiçbir 

şeyden haberi olmayan insanların ölmesini istemiyorum." (Zengin, 2016: 20). 

Çocuk saflığı ve çocuk kalbi ile uzayda yetiştirdiği tüm ürünleri gökten 

yağdırmaya devam eden kocaman kalpli çocuk,  yiyecekleri en çok da açlık çekilen 

yerlere atar. Artık çocuklar açlıktan ölmeyecek ve anneler ağlamayacaktır. 

Küçük Süpermen 

Küçük Süpermen adlı eserde Mevlâna İdris, bizim kültürümüzden olmayan ancak 

bizimmiş gibi kabul gören bir süper kahraman vasıtasıyla dünyadaki mazlumlara ve zorda 

kalanlara yardım etmeyi düşleyen bir çocuğun hikâyesini anlatır. Süpermen bizim 

değildir ama çocuğun süpermen olma yolunda kullandığı metot düşündürücüdür. Bir 

neslin hafızasına kazınan telefon kulübesi, süper kahraman kıyafeti ve uçuş… İhtiyaç 

duyduğu her şeyin var olmasına karşın tek sorunu uçamamak olan çocuk, çareyi pirelerde 

aramaktadır. Topladığı pirelerin kendisini uçuracağını hayal eden çocuk, büyük bir azim 

ve sabırla pireleri eğitmekte, uçacağı günün hayali ile yaşamaktadır. 

Uzun uğraşlar sonunda pirelere komutlar vererek belli bir yüksekliğe çıkmayı 

başaran çocuk, daha yükseklere çıkmak için gece gündüz çalışmaktadır. Bir gün pirelerin 

hatasından dolayı tam düşmek üzereyken bir el çocuğu tutar. Çocuğun gözleri fal taşı gibi 

açılır ve gördüklerine inanamaz. Çocuk gerçek süpermenin kucağında dondurmacıya 

gitmek için gökyüzünde süzülmektedirler.  

Mavi Çocuk 

Mevlâna İdris, bu hikâyesinde sıradan bir çocuk olmayan Mavi Çocuk’un 

yaptıklarını, aslında yapmak istediklerini, bilim kurgu eşliğinde okuyucuya sunmaktadır. 

Birçok eserinde yaşanılan dünya ile yaşanılması gereken dünya kavramını çocukların 

gözüyle sorgulayan ve çarpıcı bir şekilde anlatan yazar, bu eserinde dünyayı 

yaşanabilecek bir gezegen haline getirme işini zeki bir çocuk eliyle yapmaktadır.  

Mavi Çocuk, herkes tarafından çok zeki ve çalışkan olarak bilinmektedir. Herkes 

Mavi Çocuk’a geleceğin dâhisi gözüyle bakarken onun tek düşündüğü şey savaşlar, açlık 

ve dünyanın gidişatıdır: 

“Neydi insanları vahşileştiren, diğerine karşı yabancılaştıran, diğer insanın celladı 

kılan, öldürmek için ölmeyi bile göze aldıran o şey.” (Zengin, 2016: 9). 



292 

 

Her şeyi ve herkesi sürekli gözlemleyen ve analizler yapan çocuk bir şey keşfeder. 

İnsanların elinden bırakmadığı tek şey kumanda denilen cihazdır. Çoğu şeye yön veren 

de bu kumandalardır. Televizyon kumandası, bilgisayar faresi, müzik sisteminin 

kumandası ve daha niceleri evreni yönetiyor gibidir. Bu düşünceler ışığında Mavi Çocuk, 

çok çalışıp sabrederek kendi siber kumandasını yapar. Mavileştirilmiş som gümüşten 

dokuz farklı renkte düğmesi ile siber kumanda kusursuz çalışmaktadır.  

İlk mavi tuşa basan Mavi Çocuk, kumandadan tüm dünyaya yayılan frekanslarla 

öfke ve saldırı ile kodlanan insanların kodlarını yok eder. Kavgalar, savaşlar, kızgınlıklar 

bir anda yok olur. Farklı renkteki diğer tuşlar da dünyadaki farklı bir kavramı değiştirmek 

için kullanılmaktadır. Renklerin seçimi ve etki alanlarını ince eleyip sık dokuyarak bulan 

Mavi Çocuk dünyayı “Adalet, iyilik, mutluluk, barış, sevinç, başkalarının da var olduğu 

bir dünya bilinci…” ile donatmaktadır. 

Sarı Telefon Sokağında Rüya 

“Çocukların okula gitmeme hakları yoktu.” cümlesi ile başlayan hikâyede 

Mevlâna İdris, günümüz çocuklarının yaşadıklarına ışık tutarcasına Sarı Telefon 

Sokağında Rüya adlı eserinde, sürekli okula geç kalan bir çocuğun kâbuslarını,  rüyalar 

yardımıyla ve çocuklardaki ulaşılamaz hayal gücü ile mutluluğa dönüştürmeyi başarır. 

Her gün öğretmenin karşısına derse geç kalmış bir öğrenci olarak çıkan çocuk, 

çaresizce boynunu büküp sırasına geçer. Elinden bir şey gelmeyen çocuk herkesin 

kahvaltı yapıp, Sarı Telefon Sokağında otobüslere bindiği vakitlerde rüyalarını 

bırakamaz. Bir gün rüyasında kendisine göz kırpan timsahı evinin giriş kapısında 

beklerken bulur. Bunun nasıl olabileceğine akıl erdirmeye çalışırken timsah sırtına 

atlamasını söyler ve çocuğu okula yetiştirir. İlk defa derse geç kalmayan çocuk tüm gün 

boyunca öğretmenin şaşkın bakışlarına maruz kalır. Ertesi gün rüyasında gördüğü fil 

çocuğu derse yetiştirir. Bir sonraki gün rüyasındaki köpeği kapısında gören çocuk hiç 

tereddüt etmeden köpeğin sırtına atlar ve olanlar olur.  

Sessizlik Torbası 

Şehir hayatının yoğunluğunu bu eserinde bir çocuğun gözlemleri ile sunmaya 

çalışan İdris, yaşanan karmaşayı betimlerken zihinlerdeki yorgunluğu da gözler önüne 

sermektedir: 



293 

 

“Şehirde akşam olmuştu... İnsanlar nereden geldiğini bilmedikleri bir emre uyarak 

yavaş yavaş uykuya hazırlanıyor, gömlekler, pantolonlar yerini pijamalara bırakıyordu” 

(Zengin, 2016: 7).  

Camı açık olmayınca uyuyamayan çocuk, sokaktan gelen sesleri artık farklı bir 

şekilde değerlendirmektedir. Duyduğu kelimeler artık onun için vazgeçilmez bir 

maceraya dönüşmektedir. Duyduğu her kelimeyi ayıklamakta, gruplandırarak 

düşünmektedir. Yeni kelimelerin peşine düşmek için de her fırsatı değerlendirmektedir. 

Artık kelimeler çocuğun vazgeçilmezi olmuşken, hiç beklenmedik bir şey olur. 

Sokaktan geçen adamın kullandığı “hey” sözcüğü çocuk inanmasa da odasının tavanında 

asılı, ona bakmaktadır. Harfleri tek tek eline alan çocuk, ağzından çıkan her sözcüğün 

harflerini odasında bulur. Çocuk artık savrulmaya başlayan harfleri kaybetmekten korkar 

ve bir torbaya doldurur. Ertesi günde gördüğü bütün kelimeleri torbasına doldurur. Çok 

geçmeden çocuk inanılmaz gerçeği fark eder. Torbasındaki hiçbir kelime insanlar 

tarafından kullanılamamaktadır. Her gün daha çok kelime toplamaya başlayan çocuk, 

kötü kelimelerin kullanılmasını istememektedir. Sonuç olarak dünya derin bir sessizlik 

içinde sadece doğanın sesini dinlemektedir.  

Doğadaki seslerin yeterli olduğunu düşünen çocuk bir gün kendine engel olamaz 

ve torbasından yeryüzüne bir kelime çıkarıp, fırlatır. “Bismillah” yeryüzüne düşen ilk 

kelime olurken, sonra “aşk” ve “merhamet” kelimelerini de torbadan çıkaran çocuk, bir 

köpeğin merakından dolayı istemese de bir şekilde tüm kelimeleri yeniden yeryüzünde 

bulur:  

“Ve herşey, herşey büyük bir hızla karışmaya başlar. Olanlar olur.” (Zengin, 2016:  

39). 

Tuz 

Sonbahar saçlı Esra daha beş yaşında iken annesine neden yemeklere tuz attığını 

sorar. Annesi de yemeklerin tadı için yemeklere tuz attığını söyleyince kafasında 

şimşekler çakar. O günden sonra da Esra cebinde daima bir tuzluk taşımaya ve 

tatsızlıkların üzerine tuz serpmeye başlar. 

Esra kavga eden arkadaşlarının üzerine, çamur sıçratan arabalara, matematik 

problemlerine, yere tükürenlere, yalan söyleyenlere tuz serpmektedir. Hiç kimse Esra’nın 

bu davranışını garipsememekte, çok sevimli olmasından öte onun bu davranışının 



294 

 

anlamını kimse bilmemektedir. Her gün tuzluğunu ağzına kadar doldurmadan evden 

çıkmamakta, kendisi hata yaptığında da kendi üstüne tuz serpmekten kendini 

alıkoyamamaktadır. Bir gün çok ilginç bir şey olur. Şairin gömlek rengini tatsız bulan 

Esra, şairin üzerine tuz serpmek ister ama tuzluğu dolu olmasına rağmen tek bir tane bile 

tuz dökülmez. Ama Esra kendi yolunda bildiğini yapmaya devam etmektedir. Ta ki 

babasının horlama sesini duyup, babasına uyurken tuz serpene kadar. 

Sonbahar saçlı kız o günden sonra hep yakınmaktadır: “Ah, keşke tuzluğum 

yanımda olsaydı!” 

HAYVANLAR İŞ BAŞINDA 

Bakkal Kaplan 

Mevlâna İdris, bu eserinde bakkallık mesleğini kaplana uygun görür. Gücü ve 

heybeti ile etrafına korku salan kaplan mahallenin bakkalını da korkutarak bakkal 

dükkânına el koyar. Çaresizce seyre dalan mahalle bakkalı dükkânına bakar durur. Bakkal 

Kaplan ilk iş gününde çikolata almaya gelen çocukları, ekmek alan yaşlı amcayı ve diğer 

bütün müşterileri korkutarak paralarının üstlerini vermez. Bakkal Kaplan’a karşı herkes 

çaresizdir. Bir gün bıçak almaya gelen bir adam ısrarla parasının üstünü isteyince 

kaplanın kükremesi mahallede yankılanır. Yankılanmasına yankılanır ama nafile. 

Tüfeğin ucunu burnunun dibinde bulması ile kaplanın avcıyı tanıması bir olur. Dinsizin 

hakkından imânsız gelirken bakkal da rahat bir nefes alır. 

Baloncu Kirpi 

Günümüz insanının yaşam tarzına ilişkin veryansınlarını sürdüren yazar, Baloncu 

Kirpi ile farklı bir boyutta eleştirilerine devam eder. Kendi halinde yaşayan kirpi, 

dolaşmayı çok sever, yorulunca da evine gider ve uyur. Hayata dair en büyük zevki ise 

yorulunca bir bardak buz gibi limonata içmektir. Pastanede içtiği limonatayı artık kendi 

yapmaya karar verince işlerin seyri de değişir. Buz gibi limonata için buzdolabı 

gerekmektedir. Bunun için ise paraya ihtiyaç vardır. Ne iş yapacağını düşünen Baloncu 

Kirpi, çocukları çok sevdiği için balon satmaya karar verir. Baloncu Kirpi, hazırladığı 

rengârenk balonları gören hayvan arkadaşlarının tebrikleri eşliğinde yola revan olur. 

Yürürken ani bir pat sesiyle irkilir ve ne olduğunu anladığında birkaç balonun patladığını 

görür. Okları galiba balonların yaşamasına izin vermeyecektir. Tahminleri doğru çıkan 



295 

 

Baloncu Kirpi, kendisine uygun olmayan bir iş seçtiğini anladığında pastanede soluğu 

alır.  

Diş Hekimi Timsah 

“Akşam ve sabah oluyordu. Milyonlarca insan işe gidiyor ve evine dönüyor, 

arabalar çalışırken egzozlarından duman çıkıyor, musluklar açıldığı zaman su akıyordu. 

Dünya dönüyor ve görünüşte her şey normal işleyişiyle devam ediyordu…” (Zengin, 

2004: 1 

Yazarın deyişiyle bu koşuşturmaların devam edebilmesi için gerekli olan tek şey 

paraydı ve bunu kazanmanın yolu da bir meslek sahibi olmaktan geçmekteydi. Timsahın 

dişinin ağrıması ile dişçiye gitmesi de meslek sahibi olmasına etki eder. Verdiği parayı 

düşününce diş hekimi olmaya karar veren timsah çok para kazanmanın hayali ile otlardan 

bir kulübe yapar ve muayenehanesini açar. İlk müşterisi bir tavşan olunca evdeki hesap 

çarşıya uymaz.   

Doktor Tilki 

Meslekleri ilginç hayvanlarla bütünleştirmeye devam eden yazar, bu hikâyesinde 

doktor olarak tilkiyi seçer. Çok paranın kokusunu alan tilki özel bir muayenehane açar. 

Keçiye masaj yapar, aslana şifalı ot verir, geyiğe gözlük yazar ama hepsinden de parasını 

alır. Günler birbirini bu şekilde kovalar ve Doktor Tilki çok zengin olur. Zengin olur 

olmaya ama fıtratına karşı duramaz. Muayene olmaya gelen üç tavuktan sonra 

muayenehane kapanır. 

Kasap Köpek 

Mevlâna İdris, “Hayvanlar İş Başında” seri kitaplarını 2015 yılında okuyucu ile 

buluşturmuştur. Hayvanları farklı mesleklerle buluşturan yazarın meslekler için seçtiği 

hayvanlar, metaforları da içinde barındırmaktadır. Kirpinin baloncu olup da oklarının 

balonları patlatması kadar kasap olarak köpeği seçmesi de mesleklerin kişiye uygunluğu 

noktasında okuyucuyu düşünmeye sevk etmektedir. 

Kasap olmaya karar veren köpek, dükkânının tüm hazırlıklarını tamamlayarak 

kasap dükkânını açar. Bir kilo kıyma ve yarım kilo pirzola sattıktan sonra gelen giden 

olmayınca fıtratına karşı duramaz ve açılan iştahına gem vuramaz. 



296 

 

Öğrenci Eşek 

Yolda gezinen bir eşek bir önlük bulur ve giyer. Aynaya bakınca kendini çok güzel 

bulan eşek öğrenci olmaya karar verir. Çantasını ve diğer eşyalarını da alarak okulun 

yolunu tutar. Sınıfa girer ve şaşkın bakışlar altında boş bir sıraya oturur. Öğretmen ne 

sorsa "ai ai ai" diye cevap verir. 

"Yahu sen benim başıma bela mısın eşşekoğlu eşşek" diyen öğretmenine kızıp 

tahtaya çifte atmasına kimse anlam veremezken teneffüs sonrasında eşeği  bir daha gören 

olmaz. 

Öğretmen Öküz 

Öğretmen olmaya karar veren bay öküz en yakındaki okula gidip göreve başlamak 

ister. Okula gider ama kapıyı açamayınca ne yapsın boynuzları ile “dan dun” diye kapıyı 

açar ve sınıfa girer. Kendini tanıtmasıyla havada uçuşan kahkahalar sınıfta yankılanır. 

Her sorduğu soruya dalga geçerek cevap veren öğrencilerden sıkılan öğretmen 

öküz en sonunda dayanamaz ve bir öğrencinin canını boynuzları ile acıtır. Bunun üzerine 

tüm çocuklar mööö mööö, diyerek öğretmen öküzü okuldan dışarı atar. 

Trafik Polisi Kurbağa 

Çocukların ilerde yapmak istedikleri mesleklerin başında herhalde trafik polisliği 

gelir. Bu mesleğin cazibesini yakalayan yazar, bu eserinde kurbağayı trafik polisi olarak 

okuyucu ile buluşturur. Şatafatlı formalarını giyip düdüğünü eline alan kurbağa, şehre 

gider ve arabalara yön vermeye başlar. Trafik polisi kurbağayı sürücüler ve çocuklar çok 

sever. Kurbağa yemek getiren çocuklara teşekkür ederken sevinç içinde şarkılar söyleyip, 

görevini yerine getirir: 

“La la laa, la la laaa, Arabaların biri sağa biri sola...La la laaa…”(İdris, 2015: 13). 

Neşeyle yoğrulan bu zaman dilimlerini hüzne ve acıya boğan trafik terörü 

herkesin sevincini kursağında bırakır. Hızla giden sarhoş sürücü takla atarak trafik polisi 

kurbağanın üzerine düşer ve zavallı kurbağa oracıkta can verir. Tüm şehir bu olaya çok 

üzülür. Çocuklar ve sürücüler halkla birlikte kurbağaya çok güzel bir mezar hazırlayıp 

etrafını çiçeklerle süsler. Polis şapkasını, düdüğünü de mezarın başucuna koyarlar. 

Polislik yaptığı yere de anıtını dikerek onu hasretle yâd ederler. 



297 

 

TUHAF ADAMLAR 

Dokuz Düğmeli Adam 

Mevlâna İdris,  şehir yaşamının çocukluğu öldürdüğünü ve çocukların yetişkin 

olmaya zorlandığı tezini savunmaktadır. Bunu yazdığı eserlerdeki söylemlerinden ve 

kendi ağzında da duymaktayız: 

“Çocuklar, havanın güzel olduğunu görünce her zaman yaptıkları gibi parka 

gittiler.” (Zengin, 2004: 4). 

Dokuz Düğmeli Adam, sadece parkta oynayabilen çocukların yanında tişörtünde 

bulunan dokuz düğmeyi tek tek açmaya başlar ve inanılmaz şeyler olur. Parkın kasvetli 

sıradanlığını ortadan kaldıran Dokuz Düğmeli Adam, çocukların özlenen çocukluklarını 

sanal iklim serasından çıkarır. İlk düğme ile etrafta koşuşan atlar çocukları sırtında 

taşırken ikinci düğme ile yağan kar sonsuz eğlencenin tarifi olur. Düğme çoktur ve 

beklenen çocuklar da oradadır. Açılan düğme ile her yer yemeklerle dolar, çocuklar 

istedikleri kadar patates kızartması yer. Parkı kaplayan müzik ve eşsiz bir deniz manzarası 

ile her yerden fışkıran limonataları parkın her yerini kaplayan çiçekler tamamlar. Kuşlar 

olmadan olur muydu? Her çocuğun kucağında bir kuş ve açılan son düğme ile 

kaybettikleri yakınları-dedeleri, anneanneleri, babaanneleri, halaları, teyzeler- çocukların 

yanı başında yer alır.  

Çocuklar, her şey bu kadar güzel olamazdı diye düşünürken düğmeler kapanmaya 

başlar. Çocuklar kuşlara el sallar, maviliğin sonsuzluğuna uğurlarken deniz, müzik 

kaybolur. Çocuklar atlara binip beraber gitmek isterken köhne parkın orta yerine 

düşüverirler. Çocuklar, dokuzuncu düğme kapanmasın bari diye dua ederlerken 

görünmez olur kaybettikleri yakınları ve bir düdük sesi ile gelen bekçi çocukluklarını alır 

götürür.   

Kuş Adam 

Kendilik bilincini eserlerinde sıkça konu edinen Mevlâna İdris, Kuş Adam adlı 

eserinde yaşama dair kendinde gördüğü farklı benlik algılarının içinde bunalan adamın 

hikâyesine yer vermektedir. Var olmanın anlamını sorgulama eğilimlerini eserlerinde 

yansıtmaya çalışan yazar, çocukların bunu daha çok yaptıklarının ama yetişkinlere göre 

sorgulamanın mahiyetini fark etmeden daha safça yaptıklarının bilinci ile yazmakta ve bu 

olguyu kendilik bilinci ile bağdaştırmaktadır. 



298 

 

Kuş adam, günlük yaşamdaki tüm işlerden tutun da çevresindeki canlı cansız her 

şeyi gözlemlemekte ve sorgulamaktadır. Kuş Adam, uzun süre gözlemlediği kuşlar gibi 

yaşarsa bütün sıkıntısının geçeceğine karar verir ve uçmak için harekete geçer. Kuşların 

kıyafete, paraya, saate, televizyona, gözlüğe ve en önemlisi hiçbir şeye ihtiyaçları 

bulunmamaktadır. Kuş gibi yaşamaya başlayan adam bazen zorluklarla karşılaşsa da bir 

ağacın tepesinde hayatının ne kadar değiştiğini düşünürken mutluluğu yüzünden 

okunmaktadır. 

Para Dağıtan Adam 

Mevlâna İdris’in, Tuhaf Adamlar adlı seri kitaplarının ilki olan hikâye herkese 

karşılıksız para dağıtan adamın yaşadıklarını anlatmaktadır. Siyah kaşkolu ile bütünleşen 

kahraman, milyonlarca insanın günlük koşuşturmasını evinin camından izlerken derin 

düşüncelerle yoğrulmaktadır. Bir gün dayanamaz ve yoldan geçen birini durdurarak 

sorar:  

“Nereye?” 

İnsanların hepsi tabii ki işe ve para kazanmaya diyecektir. Öyle de olur. Para 

kazanması gerektiğini söyleyen adama, bir tomar para veren siyah kaşkollü adam bu 

eylemine durmaksızın devam eder. Sonunda hiç kimse çalışmaz ve siyah kaşkollü adamın 

evinin önünde kuyruğa girmeyen kalmaz. Günler hızla geçerken siyah kaşkollü adamın 

para dağıtacağı kimse de kalmaz. O eski koşuşturmalar kalmaz. Sokaklar boş, iş yerleri 

kapalı kalır. Hayat durma noktasında devam etmektedir: 

“Kimse bir şey için savaşmıyordu, kimse.” (Zengin, 2004: 24). 

Savaşmıyordu kimse çünkü paranın satın alabileceği hiçbir şey yoktu. Zamanla 

herkesin herkesten çok parası olur ve sonrasında yaşananları ise yazar şöyle özetler: 

“Dünyanın ilk zamanlarında olduğu gibiydi her şey.” (Zengin, 2004: 26). 

Hiçbir şeyden haberi olmayan sağır bir adamın, siyah kaşkollü adamın verdiği 

paraları yırtmaya başlamasıyla evinin perdelerini bir daha aralamadan köşesine çekilen 

siyah kaşkollü adam, büyük bir öfke ile ellerindeki paraları yırtan kalabalığı hiç görmez.  

Saçları Dökülen Adam 

Kafasını azıcık sallasa saçları dökülen adam soluğu doktorda alır. Günümüzün 

vazgeçilmez unsurları olan hastane ve doktorlar da yazarın kaleminden nasibini 



299 

 

almaktadır. Saçları dökülen adam doktora gider ama derdine hiçbir çare bulamaz. Bitkisel 

ilaçları denemeden olur mu? Ama nafile hiç bir yöntem işe yaramamakta her geçen gün 

adamın saçları daha çok dökülmektedir. 

Çok düşünen ve sonunda saçının dökülmesinin sebebini bulan adam yerçekiminin 

suçlu olduğuna kani olur ve peşine düşer. Saçları Dökülen Adam o kuyuya düşmeseydi 

belki bugün insanların saç dökülme gibi bir problemi olmayacak ve böylece kapitalizmin 

ekmeğine yağ sürenler de azalacaktı. 



 

300 

 

EK 3. MEVLÂNA İDRİS’İN ESERLERİNDE FARKLI KAVRAMLARIN GÖRÜNÜŞÜ 

 

D
ün

ya
yı

 S
or

gu
la

m
a

K
en

di
lik

 B
ili

nc
i

Ş
ar

kı
 -

 M
üz

ik

A
nn

e

B
ab

a

R
üy

a

S
av

aş

Ş
eh

ir

G
ök

yü
zü

P
ar

a

M
ut

lu
lu

k

T
el

ev
iz

yo
n

K
or

ku

O
ku

l

Ö
ğr

et
m

en

H
ay

al

B
ilg

is
ay

ar

Y
ar

dı
m

A
çl

ık

S
ev

gi

B
is

m
ill

ah

D
ed

e

Y
ok

su
llu

k

A
m

er
ik

a

N
am

az

P
ey

ga
m

be
r

A
çg

öz
lü

lü
k

A
lla

h

Ö
ğr

en
ci

S
ab

ır

D
ua

1 Bakkal Kaplan 1 1 3

2 Baloncu Kirpi 3 4 1 3 3 1

3 Behram Geri Dön 9 6 2 1 21 17 2 1 2 3

4 Bir Çuval Gözlük 4 3 2

5 Bulut Çocuk 22 16 9 2 2 18 2 28 5 1 4 2

6 Çocuk Kırmızı 4 3 11 5 1 1

7 Diş Hekimi Timsah 2 1

8 Doktor Tilki

9 Dokuz Düğmeli Adam 1 6 2 2 1 2 1

10 Dünyanın En Uğur Böceği 13 6 3 1 1 4 2 1

11 Dünyayı Delen Köstebek 9 11 2 1 1 1

12 Dünyayı Kurtaran Çocuk 16 7 5 4 3 25 11 1 1 1 2 1 1

13 Filozof Köpek 7 1 3 1 1 14 1 1

14 Gazoz Çeşmesi 2 1 1 4 1

15 Halepli Zeynep 4 18 4 10 11 2 2 4 3 3 5 4 1 1 1 1

16 Havuç Havuç Havuç 22 12 4 3 5 2 2 4

17 Hayal Dükkânı 4 7 3 3 4 3 6 1 25 5 2 1 1

18 Hipnozcu Kedi 2 20 4 7 2 1 3 3 1 1

19 İyilik Dükkânı 5 3 18 9 6 2 5 2 1 9 1 2 2 1 2

20 Kardan Tavşan 1 1 1 1 1 2 2 4

21 Kasap Köpek 3 3

22 Kirpinin Bahar Konseri 4 7 1 1

23 Kuş Adam 6 1 1 4 6 4 1

24 Kuşkucu Horoz 20 2 1 2 1 1

25 Kuyruğu Dumanlı Kedi 2 2

26 Küçük Süpermen 2 5 1 2 3 1

27 Mavi Çocuk 21 5 6 1 1 11 3 2 3 1 11 1 1 2 1 1 1 3 1

28 Öğrenci Eşek 2 2 2 5 2

29 Öğretmen Öküz 2 2 8

30 Para Dağıtan Adam 8 3 1 1 18 43 4 1 2 1

31 Romantik Tilki 1 1 1 1

32 Saçları Dökülen Adam 2 4 1

33 Sarı Telefon Sokağında Rüya 1 1 14 2 1 14 3

34 Sessizlik Torbası 10 7 12 7 3 1 3 1 2 1 1 9 1

35 Trafik Polisi Kurbağa 1 1 4 4

36 Tuz 2 4 6 1 1 1 3

37 Uçan Eşek 3 5 1 1 4 1 4 2 1

38 Vejeteryan Aslan 12 4 1 1 1 1 1 8 2 1

183 173 80 80 75 64 62 61 60 58 37 37 35 32 28 27 18 12 11 10 9 9 7 6 5 4 3 3 2 2 1

S
IR

A
 N

O

ESERLER

KAVRAMLAR

Toplam



 

301 

 

EK 4. MEVLÂNA İDRİS'İN ESERLERİNDEKİ KAVRAMLARIN DAĞILIMI 

 

183

173

80 80
75

64 62 61 60 58

37 37 35 32
28 27

18
12 11 10 9 9 7 6 5 4 3 3 2 2 1

0

20

40

60

80

100

120

140

160

180

200

K
A

V
R

A
M

 S
A

YI
SI

ESERLER



 

302 

 

EK 5. MEVLÂNA İDRİS'İN ESERLERİNDEKİ MESLEK GRUPLARININ DAĞILIMI 

 

Yönetici-Lider (Devlet Başkanı) 3

Bilge-Bilim Adamı 7

Öğretmen 7

Doktor 4

Gazeteci-Televizyoncu 3

Polis-Asker 4

Şoför 2

Pilot 3

Esnaf 7

Diğer 11

Mevlâna İdris'in Eserlerindeki Meslek 

Gruplarının Dağılımı

Yönetici-Lider (Devlet 
Başkanı)

6%

Bi lge-Bilim Adamı
13%

Öğretmen
14%

Doktor
8%

Gazeteci-Televizyoncu
6%Pol is-Asker

8%

Şoför
4%

Pi lot
6%

Esnaf
14%

Diğer
21%

Mevlâna İdris'in Eserlerindeki Meslek 
Gruplarının Dağılımı



 

303 

 

EK 6. MEVLÂNA İDRİS'İN ESERLERİNDEKİ MEKÂNLARIN DAĞILIMI 

 

Ev 14

Okul 7

Orman 9

Gökyüzü 5

Mahalle - Sokak 11

Çocuk Parkı 3

Şehir 12

Uzay 3

Diğer 7

Mevlâna İdris'in Eserlerindeki Mekanların 

Dağılımı

Ev

20%

Okul

10%

Orman

13%

Gökyüzü
7%

Mahalle - Sokak
15%

Çocuk Parkı

4%

Şehir

17%

Uzay
4%

Diğer

10%

Mevlâna İdris'in Eserlerindeki 
Mekanların Dağılımı



 

304 

 

EK 7. MEVLÂNA İDRİS'İN ESERLERİNDEKİ ANA KAHRAMANLARIN DAĞILIMI 

 

Çocuk 21

Aslan 3

Eşek 4

Kuş 4

Köpek 7

Fil 3

Timsah 3

Tilki 5

Anne - Baba 9

Kedi 5

Uğur Böceği 2

Adam 7

Yaşlı Bilge - Bilim Adamı 5

Öğrenci 5

Tavşan 5

Köstebek 3

Mevlâna İdris'in Eserlerindeki Ana 

Kahramanların Dağılımı

Çocuk
23%

As lan
3%

Eşek
4%

Kuş
4%

Köpek
8%

Fi l
3%

Timsah

3%

Ti lki
5%

Anne - Baba
10%

Kedi
5%

Uğur Böceği

2%

Adam
8%

Yaşl ı Bilge - Bilim 
Adamı

5%

Öğrenci
5%

Tavşan
5%

Köstebek
3%

Mevlâna İdris'in Eserlerindeki 
Ana Kahramanların Dağılımı


