
T.C. KOCAELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLETİŞİM ANABİLİM DALI 

İLETİŞİM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

TELEVİZYON TARTIŞMA PROGRAMLARINDA 

HAKİKAT OLGUSU: FOUCAULT’CU BİR DEĞERLENDİRME  

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Oktay KARA 

KOCAELİ 2019 



T.C. KOCAELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLETİŞİM ANABİLİM DALI 

İLETİŞİM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

TELEVİZYON TARTIŞMA PROGRAMLARINDA 

HAKİKAT OLGUSU: FOUCAULT’CU BİR DEĞERLENDİRME  

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Oktay KARA 

PROF. DR. EMEL KARAGÖZ 

  KOCAELİ 2019  



                           



I 

 

ÖNSÖZ 

 

Teknolojinin tarafsız bir şekilde ilerlediğini düşünenler, muhtemelen onun 

tarihinden habersiz olanlardır. Nitekim ortaya çıktığından beri sürekli gelişen, temsili 

alanı bir hayli geniş ve bir araç (medium) olarak yediden yetmişe her türlü izler 

kitleye hitap eden televizyon; günümüzde toplumsal hakikatin üretimi, yönlendirişi 

ve yeniden üretimi rolünü temsil eder. Ancak bir farkla, otuz yıl önce “televizyon 

kültürel biçimler üretir mi yoksa onu yansıtır mı” sorusuna cevap aranırken 

şimdilerde kanıksar durumumuzun ürettiği doğallıkla hemhâl olmaktayız. 

Televizyonun ürettiği hakikat biçimlerini, öylesine hızlı öylesine içten kabul 

etmekteyiz ki çelişkiler bize rahatsızlık vermemekte, uygunsuzluk ve anlamsızlık ise 

bizde uygun ve anlamlı hale gelmektedir. Elinizdeki çalışma, yukarıdaki soruyu da 

göz önüne alarak üretilen hakikat iddialarının kimin ve neyin hakikati olduğunu ifşa 

etmek amacıyla kaleme alınmıştır. 

 

Öncelikle çalışma konusu belirleme sürecinde bana özgür bir alan açan ve 

çalışmanın hazırlanma sürecinde değerli bilgilerini, tecrübelerini, zamanını 

esirgemeden bana her fırsatta yardımcı olmaya çabalayan ve en önemlisi beni, 

kendime özel hissettiren çok değerli danışman hocam Prof. Dr. Emel Karagöz’e; ders 

aşamasında mütevazı yaklaşımıyla ve yapıcı sohbetleriyle beni her konuda 

cesaretlendiren ve bilimin kutsallığını öğrenmemi sağlayan saygıdeğer hocam Dr. 

Öğr. Üyesi Özgür Velioğlu Metin’e; çalışma boyunca desteklerini hep hissettiğim 

çalışma arkadaşım Kubilay Kara’ya; değerli bilgilerini benimle her fırsatta paylaşan 

Arş. Gör. Safter Elmas’a, sevgili arkadaşlarım Gökhan Kara, Özge Akkaya, Ezgi 

Akkaya, Oğuzhan Kara’ya; ayrıca çalışmanın oluşma aşamasında kitaplarını ve 

çalışmalarını büyük bir zevkle okuduğum, bilgilerinden olabildiğince verimli bir 

şekilde yaralanmaya çalıştığım sevgili hocam Prof. Dr. Hüseyin Köse’ye ve 

üzerimde emeği olan bütün değerli hocalarıma sonsuz teşekkür ederim. 

 

Ayrıca bu çalışma; benim için büyük fedakârlıklar yapan başta Anneme olmak 

üzere Babama, ağabeyim Tanju Kara’ya ve bütün aileme armağan olsun. 

KOCAELİ 2019 



II 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... I 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... II 
ÖZET......................................................................................................................... IV 
ABSTRACT ............................................................................................................... V 
KISALTMALAR LİSTESİ ..................................................................................... VI 
RESİMLER LİSTESİ ............................................................................................ VII 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. TARİHSEL SÜREÇ İÇİNDE “HAKİKAT” TARTIŞMALARI ...................... 6 

1.1. THALES’TEN NİETZSCHE’YE “HAKİKATİN” NELİĞİ ......................... 6 

1.1.1. Doğa Filozoflarının Varlık ve Hakikat Yaklaşımları ................................ 6 
1.1.1.1. Milet Okulu ............................................................................................ 7 
1.1.1.1.1 Thales ................................................................................................... 9 
1.1.1.1.2. Anaksimandros .................................................................................. 10 

1.1.1.1.3. Anaksimenes ...................................................................................... 11 
1.1.1.2. Herakleitos ve “Varlık” Tartışmasının Diğer Tarafları ........................ 12 

1.1.2. Hakikatin “Görecilik” Yönü Sofistler ..................................................... 14 
1.1.2.1. Protagoras ............................................................................................. 15 

1.1.2.2. Gorgias ................................................................................................. 17 
1.1.3. Sokrates ve Öldüren Hakikat ................................................................... 19 
1.1.4. Mutlak Hakikat Savunucusu Platon ........................................................ 23 

1.1.5. Aristoteles ve Hakikatin Tikele İçkin Oluşu ........................................... 29 
1.1.6. Tanrısal Olanın Hakikati Orta Çağ Felsefesi ........................................... 35 

1.1.6.1. Aziz Augustinus ................................................................................... 37 
1.1.6.2. Aziz Anselmus ...................................................................................... 39 

1.1.6.3. Ockham’lı William ............................................................................... 41 
1.1.7. Rönesans’ın Doğası ve Hakikatin Bireyselliği ........................................ 43 
1.1.7.1. Montaigne ............................................................................................. 45 

1.1.7.2. Giordano Bruno .................................................................................... 47 
1.1.8. XVII. Yüzyıl Felsefesinin Epistemolojik Hakikati ................................. 49 
1.1.8.1. Francis Bacon ....................................................................................... 50 

1.1.8.2. René Descartes ..................................................................................... 52 
1.1.9. Nietzsche: Hakikat Oyunlarının Perspektifli Sanatı ................................ 57 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. FOUCAULT’DA HAKİKAT OLGUSUNUN FELSEFİ DAYANAKLARI: 

İKTİDAR/BİLGİ VE SÖYLEM/HAKİKAT İLİŞKİSİ ....................................... 61 

2.1. İKTİDARIN MUĞLAK VE TANIMLANMAMIŞ DOĞASI ...................... 61 
2.1.1. Üreten İktidar ........................................................................................... 67 

2.1.2. İktidarın Heryerdeliği .............................................................................. 72 
2.2. FOUCAULT’DA BİLGİNİN DOĞASI VE MAHİYETİNDEKİ GÜÇ ....... 76 

2.2.1. Değişen Bilgi Değişen Tarih ................................................................... 76 
2.2.2. Foucault’da Bilginin Arkeolojik, Soybilim ve Etik Hali ......................... 79 
2.2.3. Bilgi ve Bilme .......................................................................................... 81 
2.2.4. Bilgi iktidar ilişkisi .................................................................................. 84 



III 

 

2.3. FOUCAULT’ CU SÖYLEM VE SÖYLEMSEL OLUŞUMLAR ................ 89 
2.4. FOUCAULT’NUN HAKİKAT ANLAYIŞI ................................................... 94 

2.4.1. Hakikat İktidar İlişkisi ............................................................................. 95 
2.4.2. Hakikat Söylem İlişkisi ........................................................................... 98 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. FOUCAULT’NUN HAKİKAT ANLAYIŞI ÇERÇEVESİNDE TV 

TARTIŞMA PROGRAMINNDA HAKİKAT ÜRETİMİNE BİR ÖRNEK: 

GECE GÖRÜŞÜ .................................................................................................... 102 

3.1. BİR HAKİKAT SUNUŞU OLARAK “GECE GÖRÜŞÜ” PROGRAMINDA 

BİLGİ/İKTİDAR VE SÖYLEM/HAKİKAT İLİŞKİSİNİN TARAFLARI .... 105 

3.1.1. Gece Görüşü Programına Katılan Konukların Görüş Birliği ve 

Ayrılığından Doğan “Hakikat Oyunu” ........................................................... 106 
3.1.1.1. Hakikat Bakanlığı ve Memurları ........................................................ 112 

3.1.1.1.1. Hakikatin Etkili Yüzleri: Entelektüeller .......................................... 115 
3.1.1.2. Bilgi iktidar İlişkisinden Doğan Söz Hakkı Dağılımı ........................ 120 
3.1.2. Bir Dispositif Olarak Gece Görüşü Programında Söylem/Hakikat İlişkisi 

Üzerinden İşleyen “Hakikat Rejiminin” İzler Kitleye Etkisi ......................... 123 

3.1.2.1 Hazırlanmış Hakikat ............................................................................ 126 
3.1.2.2 Hızlandırılmış Hakikat ........................................................................ 130 

SONUÇ .................................................................................................................... 136 
KAYNAKÇA .......................................................................................................... 141 
ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 149 

 

 



IV 

 

ÖZET 

 

Her toplumun kendine ait, tarihsel olarak oluşturulmuş doğru ile yanlışı 

bir birinden ayırmaya yarayan, genel bir düzen üzerinden işletime sokulan 

hakikat sistemleri vardır. Foucault, bunu kendi kavramsal literatürüne 

“hakikat rejimi” olarak tanımlar. Nitekim Foucault açısından, öznel deneyimler 

böyle bir hakikat rejimi üzerinden oluşur ve özne, kendini ancak bu öznel 

deneyimlerin “öznesi” olarak kurma eğilimdedir. Ki Foucault’nun 

sorunsallaştırmaya çalıştığı şey de, öznel deneyimin, kimliğin ve bireyselliğin 

tarihin belli döneminde “hakikat oyunları” üzerinden nasıl kurulduğu 

hakkındadır. Bu noktada Foucault, mevcut öznellik biçimlerinin kurulmasını, 

söylem ve söylemsel olmayan pratiklerin üretilmesini; kurumsallaşmış yapıları 

da bünyesine barındıran dispositif nosyonuna yükler. Bu çerçevede 

çalışmamızda, bir dispositif olarak gördüğümüz televizyon tartışma 

programında söylemsel ve söylemsel olmayan pratiklerle nasıl hakikat rejimine 

katkıda bulunduğu sorusunu, Foucault’nun söylem analizini hermeneutik 

analizle destekleyerek cevaplandırmaya çalıştık.  

 

Bu bağlamda çalışmanın amacına uygun olarak ilk bölümde, hakikatin 

neliği, tarihi çağlara ve bilginlere göre değerlendirilme biçimleri, Thales’ten 

Nietzsche’ye değin anakronizm dikkate alınarak tartışılmıştır. İkinci bölümde, 

Foucault’nun böyle bir felsefi arka plan üzerinden kendine has oluşturduğu 

hakikat görüşleri, bilgi-iktidar ilişkisi ve hakikat-söylem ilişkisi göz önüne 

alınarak açıklanmıştır. Son bölüm ise Foucault’nun kavramları çerçevesinde, 

konu hakkındaki literatürü de işin içine katmak koşuluyla “Gece Görüşü” adlı 

televizyon tartışma programında “üretilen hakikat” üzerinedir. Nitekim bütün 

bir çalışma, hakikat olarak görülen şeylerin, dışa kapalı ancak temsilî alanı 

hayli geniş televizyon tartışma programında oynan “hakikat oyunlarının” 

aktörlerini de işe katarak ifşası hakkındadır. 

 

Anahtar Kelimeler: Hakikat, Hakikat Rejimi, Dispositif, Hakikat Oyunları, 

Öznel Deneyim 

 



V 

 

ABSTRACT 

Every society has its own system of truth, which is established through a 

general order to distinguish between historically established right and wrong. 

Foucault describes this in his conceptual literature as the “regime of truth”. 

Thus, for Foucault, subjective experiences are formed through such a regime of 

truth, and the subject tends to establish itself only as the “subject in of these 

subjective experiences. What Foucault is trying to problematize is about how 

subjective experience, identity and individuality are established through “games 

of truth” in certain periods of history. At this point Foucault establishes the 

concept of  “dispositivo”, which includes the establishment of existing 

subjectivity forms, the production of non-discourse and non-discourse 

applications, and the institutionalized structures. In this context, by supporting 

Foucault's hermeneutical analysis and discourse analysis, we tried to answer the 

question of how he contributed to the truth regime through non-verbal and non-

verbal practices in the television discussion program we see as dispositivo. In 

this context, in our study, we tried to answer Foucault's discourse analysis by 

supporting hermeneutical analysis with the question of how she contributed to 

the regime of truth through discursive and non-discursive practices in the 

television discussion program that we see as a dispositivo. 

       In this context, in accordance with the purpose of the study, in the first part, 

the nature of truth, the ways of evaluating it according to historical ages and 

scholars are discussed by considering anachronism from Thales to Nietzsche. In 

the second part, Foucault's own views of truth created by such a philosophical 

background are explained by considering the relationship between knowledge 

and power and the relationship between truth and discourse. The last part is 

about the fact that Foucault has been produced in the television discussion 

program “Gece Görüşü”, in the context of Foucault's concepts, as well as 

incorporating the literature on the subject into the work. Indeed, an entire 

study is about the disclosure of the things seen as truth by adding the actors of 

the “truth games” that play in the television discussion program, which is closed 

to the outside, but has a very wide representation area. 

       Key Words: Truth, Truth Regime,  Dispositivo, Truth Games, Subjective 

Experience 



VI 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

ABD: Amerika Birleşik Devletleri 

CNN: Cable News Network 

VB: Ve Benzeri 

TV: Televizyon 

 

  



VII 

 

RESİMLER LİSTESİ 

Resim 1: Hande Fırat’ın tartışma sırasındaki duruşu ............................................... 109 

Resim 2: Renê Magritte’in 1929 yapımı “La trahison des images” [İmgelerin İhaneti] 

resmi (Hitz, 2017). ................................................................................................... 126 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

 

“Hakikat” kavramı, taşıdığı anlam itibariyle “gerçek” kavramıyla sürekli olarak 

etkileşim halinde anlam kazanmaktadır. Hata bazı bilimsel veya bilim dışı 

tartışmalarda iki kavrama biçilen rol neredeyse aynı düzlemdedir. Ancak felsefi 

olarak hakikat kavramı, gerçek ve gerçeklik kavramlarından titizlikle ayrılması 

gerekir. Çünkü gerçek, nesnel ve somut olarak var olandır. Hakikat ise gerçek olan-

mayan şeylerin zihinde yansıması, tezahür etmesiyle açıklanabilir (Hançerlioğlu, 

1997: s.215; Cevizci, 1999 s.395; Timuçin 2004: s.240). Dolayısıyla her gerçek 

kendisine hakikat olarak kurma potansiyeli taşırken hiçbir hakikat tam olarak gerçek 

ve gerçeklik değeri taşımaz. Başka bir deyişle zihnin, herhangi bir somut varlığı 

anımsaması, kavram yoluyla açıklaması; gerçekliğin yansıması veya yeniden 

yorumlanması olabilir. Örneğin, bir taş sadece şekliyle, kavramsal karşılığıyla veya 

yansıttığı rengiyle her zihinde farklı bir imgeye, imaja veya izlenime sahip olabilir. 

Ancak taş gerçekte bir kayaç olarak çeşitli mineraller, taş parçacıkları içeren ve asla 

sözcüklerle tam karşılığını sağlayamadığımız somut bir nesnedir.  

 

Şu halde felsefi olarak bir hakikat tartışması yapmayı amaçladığımızda, bu 

ayrımı gözetmemiz gerekir. İnsanlık tarihi bu bakımdan aslında bir hakikat ve 

hakikati arama tarihidir. Toplumsal bireyin yaşam alanını algılama ve belli bir 

çerçevede değerlendirme deneyimi, mutlaka bir hakikat zemininde ortaya çıkar. 

Yoksa ben benim deyip kendi kendini kuramayacağına göre, mutlak olarak toplumsal 

hakikat yığınına ihtiyaç duyar. Tıpkı Foucault’nun her toplumun kendilerine ait 

hakikat rejimi, doğruları, hakikatlerinin var olduğunu ve bu hakikatler üzerinden 

öznel deneyimlerin kurulmuş olduğunu iddia etmesi gibi, her birey üyesi olduğu 

toplumsalın ürünüdür.  

 

Bu doğrultuda eğer bireyin hakikatinin, toplumsal olarak hazır edildiğini iddia 

etmeye kalkışırsak, o zaman toplumun hakikat anlayışını belirleyen etmenler 

nelerdir, bu hakikat;  kimin ve neyin hakikatidir, eşdeğeri olarak nasıl 

oluşturulmuştur? Gibi soruları irdelememiz gerekir. Bu bakımdan Foucault’nun 

önerdiği gibi, sıra dışı olanı inceleyerek işe başlamak ve içinde pratiği 



2 

 

hareketlendiren “iktidar/bilgi” işleyişinin bulunduğu toplumsal yaşama ait söylem ve 

söylemsel olmayan ögeleri (dispositif) keşfetmek (Küçük, 1994: s.234) devamlılığı 

sürdürmek adına değerli karşılanacaktır. Bu açıdan özellikle kitle iletişiminin de 

iktidar ilişkileri ağı içinde gerçekleşirken belli bir hakikat oluşumuna tekabül etmesi 

ve sıra dışı olması; bir dispositif olarak gördüğümüz kitle iletişim araçlarını da 

incelemeyi zorunlu kılar. Nitekim Marshall McLuhan, televizyon çağını kast ederek 

toplumların her daim iletişimin kendi özünden çok, bireylerin birbiri ile iletişim 

kurdukları medya-televizyon aracılığıyla şekillendiğini iddia eder. Ona göre: 

“Medyanın nasıl çalıştığın öğrenmeden, toplumdaki sosyal kültürel değişimleri 

anlamak olanaksızdır” (McLuhan’dan aktaran: Baldini, 2000: s. 5). Dolayısıyla bir 

toplumsal hakikat üreticisi-dağıtıcısı olarak gördüğümüz televizyon tartışma 

programlarını da bu düzlemde incelemek gerekir. Ki çalışmamızın ana ekseni de 

Gece Görüşü adlı televizyon tartışma programının Foucaultsal bir değerlendirme 

üzerinden onun özellikle hakikat, bilgi, iktidar, söylem anlayışlarını da işin içine 

katmak şartıyla bir sorunsal oluşturma hakkındadır. 

 

Böyle bir bakış açısıyla söz konusu televizyon tartışma programında hakikatin 

yapılanışı sorunsalı, tıpkı Teun A. van Dijk‘ın varsayımsal olarak haber 

çözümlemelerinde iddia ettiği gibi; kamusal tartışmanın yapılanışını ve gündemini 

oluşturan, aynı zamanda da kimin, neyi, hangi biçimde tarif edileceğine “karar 

verenlerin”; toplumsal olarak bilginin, anlayışın, inançların, değerlerin, ideolojilerin 

vb. gibi anlayışların üreticisi olan grupların (Küçük, 1994: s.337) ve suç ortaklarının 

incelenmesi sorunsalıdır. Bu sebepten dolayı medya aktörlerinin bilgi/iktidar ilişkisi 

ve söylem/hakikat ilişkisi bağlamında, hakikat oyunun oyuncuları olarak 

üstlendikleri rolleri incelemek kaçınılmaz gibi görünmektedir. Bourdieu’da aynı 

düzlemde özellikle kamuoyunun gündemine etki eden televizyon düşünürlerinin ve 

seçkinlerinin gücünün üzerinde önemle durulması gereken bir konu olduğunu 

vurgular ve onun için televizyon düşünürlerinin dili “sembolik kapitalin”de dilidir 

(Köse, 2004: s.14). Başka bir deyişle çığırtkanlar uzlaşmanın güvenceleridirler. 

 

Gündelik hakikat, yaşadığımız çağda, geçmişe oranla çok hızlı bir şekilde 

oluşturulmaktadır. Virilio’nun vurguladığı üzere: “(Bilim) önceden olduğu gibi 

Tarih’in ilerlemesinin öznesi değil, hakikatin hızlanmasının yarattığı baş dönmesinin 



3 

 

öznesidir”(2003: s.9). Hakikat işleyişinin kazandığı boyut, gerçeklikle girdiği ilişkisi, 

yeniden üretiminin arka planını anlamak adına felsefi hakikat tartışması yapılması 

gereklidir. 

 

Nitekim ilk bölümde hakikat tartışması, Thales’ten başlatılıp Nietzsche’ye 

değin böyle bir arka planla ilerletilmektedir. Burada ki amaç, felsefi olarak hakikat 

tanımlamalarının (anakronizm dikkate alınarak) karşılaştırılmasını yapmak ve yeri 

geldiğinde tartışmaktır. Bu bakımdan İlk Çağ filozofları hakikat tartışmalarına; 

varlığın ilk biçimini, temel yapısını, arkhe’sini aranmakla başlanmış doğayı anlama 

çabası ve varlığı biçimlendiren, var eden şeyin ne olduğu üzerine odaklanmışlardır. 

Bu bakımdan insanların hakikati anlama ve kendi yaşam alanlarını tanıma ve 

tanımlama arzusu bu arayışın en temel sebebi olarak görülmektedir. Şu halde hakikat 

olan nedir, nasıl oluşmuş-turulmuştur, varlıkla eş değer şey midir yoksa rastgele 

olarak mı vardır? Sorunsalları felsefenin ilk temel sorularındandır. Tıpkı 

Aristoteles’in, “Bütün insanlar doğal olarak bilmek isterler.” (1985: s.149) 

varsayımında olduğu gibi,  insanların kendini ve doğal çevresini anlama çabası bu 

arayışın en temel sebebidir.  

 

Böyle bir arayış Orta Çağ’a kadar felsefi olarak hakikat ne olabilirliği arayışı 

üzerine olmuşken Orta Çağ’da daha çok dinsel belirlenim yoluyla oluşturulmuş olan 

hakikat iddialarının açıklama çabasına dönüşmüştür. Nitekim Rönesans’a kadar bu 

atmosferde değerlendirilen hakikat, Rönesans ile birlikte doğayı anlama çabalarıyla 

farklı boyutlara ulaşmıştır. Böyle bir tarihsel süreç içerisinde Nietzsche’ye değin 

hakikatin temel varsayımı çeşitli temel varsayımlar üzerinden açıklanmaya 

çalışılmıştır. Örneğin Bacon, bilgi yoluyla tabiatı itaat ettirme anlayışıyla bilginin 

güçle eş değer olduğu varsayımını ön plana çıkarırken, hakikatin ancak deney 

yoluyla ulaşılabilir olduğuna tam kanaat getirmekteydi. Ancak buna karşın 

Descartes, aşırı kuşkuyla hakikatin aydınlığına varılabileceğini savunuyordu. Öyle ki 

Descartes dünyanın varlığı ve kendi varlığından bile şüphe duyacak kadar ileri 

gidecekti. Yine her iki filozofta hakikat bilgisine veya doğru bilgiye ulaşmanın temel 

prensibi olarak doğru metodu kullanmanın şart olduklarını özellikle vurgulamaktan 

da geri durmadılar. 

 



4 

 

Bu tartışma hâli içinde Nietzsche’nin perspektifli hakikat görüşleri ise 

geleneksel felsefi görüşlere nazaran radikal sayılabilir. Nitekim onun açısından 

hakikat, güç istenci ile açıklandığında ve genel hakikat görüşüyle karşılaştırıldığında 

kendinde bir tür “hakikat dışılığı” barındırır. Dolayısıyla Nietzsche’ye göre, herkesçe 

kabul edilebilir bir hakikat olağan dışıdır. Çünkü değerlerden kopuk, ön yargısız, 

tarafsız bir akıldan söz edilemeyeceğine göre hakikatin kesinliğinde de söz edilemez. 

Başka bir deyişle hakikat perspektiflidir.  

 

İkinci bölümde, çalışmamızın ana omurgasını oluşturan Foucault’cu düşünme 

biçiminin felsefi arka planı; bilgi iktidar ilişkisi ve hakikat söylem ilişkileri bağlımın 

da açıklanmaya çalışılacaktır. Burada güdülen amaç,  Foucault’nun hakikati 

tanımlarken başvurduğu temel kavramları tanımlamak ve bu kavramları olabildiğince 

açık bir şekilde çalışmamızla bağdaştırmaktır. Foucault, ana sorunun, hakikatin 

şeyleri ne şekilde etkilediği ve yine şeylere ne şekilde fark ettirmeden dâhil olduğu 

sorunsalı olduğunu vurgular (Foucault, 2015: s. 263-264). Dolayısıyla hakikat 

Foucault için iktidar ilişkileri ve iktidar mekanizmalarını göz önüne alınarak 

tartışılması gereken bir kavramdır. Çünkü ona göre, “hakikat üretilir” ancak bu 

üretim bünyesinde rastgelelik barındırmaz. Hakikati iktidar mekanizmaları mümkün 

kılar. 

 

Bu bağlamda Foucault açısından iktidar ilişkileri bir kişinin başka bir kişi 

üzerinde onun eylemini etkileyecek bir biçimde eylemede bulunması olarak kişiler 

arası bir ilişkiler ağıdır. Bu iktidar ilişkileri ancak özgür özneler üzerinde ve 

özgürlükleri sürdüğü sürece işler. Yani başka bir deyişle iktidar ilişkileri zorlamanın, 

tahakkümün, şiddetin olduğu alanda işlerlikten yoksundur (Foucault, 2014a: s.75). 

Peki, iktidar ilişkileri nasıl bir analizle ortaya çıkarılabilir? Burada Foucault’nun 

verdiği yanıt aslında çalışmamızın temel amacını yansıtır derecededir. Foucault’ya 

göre, iktidar ilişkileri sınırları dikkatli bir şekilde belirlenmiş (tıpkı dışa kapalı bir 

iktidar oyunu olan televizyon tartışma programları gibi) kurumlara eğilerek ancak 

yapılabilir. Bu şiarın takipçisi olarak televizyon tartışma programlarında işletime 

sokulan gündelik hakikatlerin iktidar ilişkilerinin bir yansıması olarak üretildiğini 

iddia ettiğimizde bir derece M. Foucault’ya sadık kalabiliriz.  

  



5 

 

Üçüncü bölümde ise Foucault’nun çizdiği felsefi taslak ile çalışmamızı 

yakından ilgilendiren bazı literatürler üzerinden “Gece Görüşü” adlı televizyon 

tartışma programında üretilen hakikatin aktörleri; bilgi/iktidar ilişkisi ve 

hakikat/söylem ilişkisi bağlamında, Foucault’nun söylem analizi hermeneutik 

analizle desteklenerek tartışılacaktır. Bu aktörler; “televizyon aydınları”, “sunucular” 

ve üretilmekte olan gündem belirleyici hakikatin etkilenen tarafı “izleyici kitledir”. 

Bourdieu, televizyon ekranına çıkan entelektüeller, uzmanlar hatta gazetecilerin 

kendilerine sorması gereken bir takım soruların olduğunu vurgular. Bu sorulardan 

biri televizyonda söylem üreticisi olarak “bu söylem herkes tarafından duyulmalı 

mıdır?” (1997: s.19) sorusudur. Bu noktada Butler’in vurguladığı gibi, Foucault 

açısından, hakikat zeminini tanımaktan başka seçeneği bulunmayan özne (izler kitle) 

için bir hakikat dayatan bilgi rejimlerinin üreticisi var gibi görünmektedir (2014: 

s.285). Bu hakikat rejimi üzerinden bilgi rejimlerini üreten dispositiflerden biri de 

televizyondur. İşte bu noktada Bourdieu’nun sorumluk yüklediği televizyon 

profesyonelleri veya çığırtkanlarına, Foucault’nun “konuşan kim?” sorusuyla da 

izleyici-dinleyici kitleye aynı sorumluluk yüklenilebilir.



6 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

1. TARİHSEL SÜREÇ İÇİNDE “HAKİKAT” TARTIŞMALARI 

 

1.1. THALES’TEN NİETZSCHE’YE “HAKİKATİN” NELİĞİ 

 

1.1.1. Doğa Filozoflarının Varlık ve Hakikat Yaklaşımları 

                                                  Yığın anlayışsızdır, her şeyin dış yönüne takılıp kalır,  

                                                                  boş inançlar içinde yuvarlanıp gider. 

Herakleitos 

         Felsefe MÖ 6. yüzyıl ile 5. yüzyıllar arasında kalan herhangi bir dönemde 

dünyanın pek çok noktasında başlamıştır. Akdeniz’in doğusunda, kuzeyinde, 

güneyinde; Çin ve Hindistan’da; bir takım bilge insanlar yaşadıkları çağa ait 

sorunları, üyesi oldukları kültürlerin yerleşik alışkanlıkları gibi kendi istekleri 

doğrultusunda gerçekleşmemiş düzenlere eleştirel yaklaşıp analiz etmeye 

başlamışlarıdır. Bu doğrultuda özellikle kendi hakikat sistemini oluşturmaya çalışan 

birçok bilge, evrensel olanı aramaya çalışmıştır. Bu bilgeler: Çin’de Konfüçyüs, Lao-

Tzu, Hindistan’da Buda, İran’da Zerdüşt olarak sayılabilir (Cevizci, 2009: s.11). 

 

Ancak çoğu kaynak bu dönemleri, felsefi gözleme, şüphenin yeterince 

olmamasına ve genel doğmalara dayanmasını neden göstererek felsefe etkinliğini 

Thales ile başlatır. Dolayısıyla felsefe etkinliğinin temeli batı felsefesiyle kurulur. A. 

Cevizci, Felsefe Sözlüğü adlı eserinde Thales’i batı felsefesinin ilk filozofu ve babası 

olarak ele alır. Thales MÖ 6. yüzyılın ilk yarısında yaşamış ve özellikle neyin var 

olduğu, neyin gerçek olduğu soruları üzerinde durmuştur (Cevizci, 1999: s.845). Bu 

sorular Thales’i, felsefe tarihinin başlangıcına yerleştirmekle kalmaz, farklı bakış 

açılarıyla ve farklı sorma biçimleriyle günümüze kadar bizim de ilgilendiğimiz 

gerçeklik, hakikat tartışmasının temeline yerleştirir. 



7 

 

Peki, gerçek nedir? Hakikat gerçek midir? Doğruluk olarak hakikat nasıl 

kurulur? Klasik olarak doğruluk, bir düşüncenin doğruluğunun, gerçekle 

uyuşmasından doğar. Böyle bir tanımlama K. Adjukiewicz göre, anca bir skolastik 

formasyon üzerinden var olabilir. Ona göre bu tanım filozoflara saçma gelebilir. 

Nedeni ise, düşünceye içkin olan doğruluğun ve hakikatin nasıl olur da kendisinden 

tamamen farklı olan bir şeyin eş değeri ya da benzeri sayılabilmesidir? Örneğin, 

düşünceyle susuzluğumuzu gidebilir miyiz ya da düşüncede bir küp nasıl olabilir? O 

zaman bir düşünce gerçekliğe benzemeyebilir ancak bu onun doğru olduğu anlamına 

gelmez (Adjukiewicz, 1994: s.17). Çünkü gerçeklik düşünceden bağımsız olarak var 

olan bir olgu veya nesnedir. Gerçeklik, “doğruluğu sağlayan” varlığın bir özelliğidir. 

Yani doğruluk; düşüncenin, ifadenin bir özelliğini temsil ederken, gerçeklik 

düşünceden, özneden bağımsız olarak var olmuşluğun bir özelliğidir (Çüçen, 2005: 

s.88). Dolayısıyla düşünürler, gerçeklik veya doğruluk olarak algılanan hakikat 

kavramını, uğraşlarımız açısından bilinçli olarak ayırmamız gerektiğini vurgularlar. 

 

Hakikat, Cevizci’ye göre en genel anlamı içinde; din, bilimsel, ahlaki gibi 

hakikatler bağlamında, bir bilgi alanı ya da disiplinin konu aldığı varlık alanı ile 

alakalı temel doğrular bütünüdür. Özel olarak ise bazen doğruluk bazen de gerçeklik 

alanında kullanılmasıyla birlikte,  gerçekte bir şeyin kendi içerisinde örtüsü açılarak 

görünmesi ve insanın bunun bilincinde olması anlamına gelmektedir (Cevizci, 1999: 

s.365). Ancak filozofların hakikat görüşleri, bu tanımda olduğu gibi sözlük anlamı 

üzerinden değerlendirilmemekte, onların kendi felsefi görüşlerine paralel olarak 

spesifik bir düzlemde karşımıza çıkmaktadır. 

 

1.1.1.1. Milet Okulu 

 

İnsanlık tarihi araştırmalarında ne kadar geriye gidersek gidelim, her zaman 

insanların kendilerini çepeçevre saran doğayı araştırma, inceleme, değerlendirme 

amacıyla çeşitli yollar aradığını görebiliriz (Arslan, 2006a: s.77). Örneğin 

kaynakların çoğunun felsefenin başlangıcı olarak değindiği İlk Çağ doğa 



8 

 

filozoflarından oluşan Milet Okulu1’nun üyeleri, kendi yaşam alanlarından 

başlayarak yaşamın ve varlığın ilk kaynağını aramaya ve çeşitli yorumlarla dünyanın 

yapısını anlamlandırmaya çalışmışlardır. 

  

Milet Okulu (İyonya okulu), felsefenin ilk Okulu olarak bilinir ve bu yüzden 

Batı Anadolu kıyılarındaki İyonya’da Antik Yunan felsefesinin başlangıç merkezi 

olarak görülür. Bu okulun felsefi geleneği: Thales, Anaksimandros ve Anaksimenes 

gibi hiçten, hiçbir şeyin çıkmayacağına inanan düşünürler tarafından 

oluşturulmuştur. Onlar “görünüş” ile “gerçeklik” ayrımını ilk olarak MÖ 6. yüzyılda 

yapmakla kalmamış, o yüzyıllarda evrenin nasıl meydana geldiği sorunsalıyla 

uğraşmıştır. 

 

Ayrıca, Cevizci’ye göre, söz konusu bu üç filozof her şeyden önce mito-poetik 

düşünceden kopmayı ve felsefi bir düşünce zeminine geçişi de simgelemektedir. 

Dolayısıyla Miletli filozoflar, daha önceki dünyayı açıklama yolu olan mitolojik 

bakış açısına, alternatif bir bakış açısı getirmiş ve felsefi bir bakış açısının temsilcisi 

olmuşlardır. Yine bu filozoflar, herhangi bir çıkar amacıyla değil, sadece ve sadece 

bilme isteklerini tatmin etmek amacıyla felsefe yapmışlardır. Dahası Thales, 

Anaksimandros ve Anaksimenes’in yaşadığı çağda bir made-ruh ayrımı yapılmamış 

olsa da onlar felsefenin ilk materyalistleri olarak görülürler (Cevizci, 2009: s.32).  

 

Milet, felsefe tarihinin ilk olarak başlatıldığı okul olarak önemlidir. Bu noktada 

özellikle Thales ile başlayan gerçekliği anlama çabası günümüze kadar tartışılmış ve 

insanlık tarihi boyunca da tartışılmaya devam edecektir. Bu nedenle bir felsefi kabul 

olarak “hakikat” tartışmasına Thales’le başlatmak, bu tartışmayı sistematik olarak 

daha anlamlı kılmaya çalışmak olacaktır. 

 

                                                 
1 Milet veya Miletos (İyonya), İzmir’in güneyinde, Söke- Milas yolunun batı tarafında bugünkü 

Balat köyünün bulunduğu mevkide yer alır. Çok eskiden deniz kıyısı olarak bilinir ve Büyük 

Menderes nehrinin yığdığı çamur birikintileriyle kara halini almıştır (Gökberk, 1961: s.20). 



9 

 

 

 

1.1.1.1.1 Thales  

 

Thales ve birçok doğa filozofu MÖ 6. yüzyılın ilk yarısında kendi düşünme 

sistemleri içerisinde gerçekliğin ne olduğu sorunsalıyla uğraşmışlardır. Bunun en 

büyük nedeni o güne kadar yapılan bütün yorumlamalara ve genel kabullere şüpheyle 

yaklaşmalarından ileri gelmektedir. Bu bağlamda onarın en önemli araştırma aracı 

ise gözlemleridir. Bu yöntem -doğa üzerine yapılan gözlem sonucunda varlık ve 

doğa hakkındaki genel çıkarım- Benzer’e göre,  Thales ile başlayıp, Sokrates ve 

Sofistlere kadar uzanan hakikat arama sürecinin belirleyici yöntemlerinden biri 

olmuştur (Benzer, 2014: s.7).  

 

Milet’li filozofların zihinlerini meşgul eden şey; doğadaki tüm varlıkların 

yapısında yer alan genel taşıyıcı veya bütün değişimlerin ardında değişmeden 

varlığını sürdüren aynı zamanda her şeye kaynaklık edebilen ana maddenin ne 

olduğu sorunsalıdır (Çelik, 2010: s.21). İşte bu sorunsalın cevabını ilk olarak Thales, 

var olmanın temelini veya “arkhe2” yi doğanın sürekli değişiminden, dönüşümünden 

kendini muhafaza etmeyi başaran şey olan “su”  olarak verir.  

 

Onun felsefesinin özünde su yer alır çünkü ona göre, her şey sudan ürer ve en 

sonunda yine nihai olarak suya döner. Düz bir tepsi gibi olan yer, sonsuz bir 

okyanusta (okeanos) yüzmektedir. Onun öğretisinin, mythos ögelerle tamamen 

ilgisiz olmadığı kolayca görülebilir. Gökberk’ e (1961: s.21) göre, Yunan 

mitolojisinde   okyanus tanrılar ve insanların babası olarak görülür. Ki bu onun suya 

tanrısallık atfetmesiyle yakından ilişkilidir. Peki, böyle mitsel özellikler taşımasına 

karşın Thales’i felsefenin babası yapan şey nedir? Onu felsefenin başına yerleştiren 

şey; doğa hakkında deneylere başvurması ve bu deneyleri de düşünce ile işlemeye ve  

sonuçlandırmaya çalışmasından ileri gelir. Örneğin, gökbilimcilere göre Thales’in, 

MÖ 585 meydana gelmiş olan bir güneş tutulmasını önceden bilmiş olması onun 

                                                 
2Arkhe, İlk çağ felsefesinde ilk olarak Anaksimandros tarafından kullanılıştır. Antik Yunan 

felsefesinde, her şeyin kendisinden oluştuğu, varlığa geldiği ilk töz olarak bilinir. Arkhe, ayrıca Yunan 

bilim ve felsefesinde bir dizide ilk olan, kaynak ya da ilke anlamın da gelmektedir (Cevizci, 1999: 

s.77). 



10 

 

doğa ile ilgili sadece mitsel ögeler ile ilgilenmediği aynı zamanda matematiksel 

problematiklere de giriştiği gösterir. 

 

Thales, diğer Milet Okullu filozoflarla kıyaslandığında hakkında çok az şey 

bilinen bir filozoftur. Ancak gene de onunla ilgili pek çok söylenti bulunmaktadır. 

Russell’e (1983: s.128) göre, bir güneş tutulmasını önceden bilebilmek Thales adına 

bir deha belirtisi değildir. Çünkü Babil’i gökbilimciler, güneş tutulmasının aşağı 

yukarı 19 yıllık bir dönem esasına göre ortaya çıktığını biliyorlardı. Fakat bir yerde 

görülüp başka bir yerde görülmemesinden dolayı bu konuda başarısız olmuşlardı. Bu 

bilgi, Lydia ile Babil arasından kültürel bağlar kurması ve Lydia’nın Miletos ile 

birleşmesiyle Thales için ulaşılabilir bir bilgidir. Ancak nereden bakılırsa bakılsın 

Thales’in böyle bir bilgiyi kendi üretmemişte olsa, sayısal veriler ile doğayı anlama 

çabası onun deneysel yönden sadece üretilen ile yetinmeyip bunu düşünce yoluyla 

işlediğinin göstergesi sayılabilir. 

  

1.1.1.1.2. Anaksimandros 

 

Milet Okulu’nun ikinci filozofu Anaksimandros’tur. Anaksimandros, Thales’in 

dostu ve öğrencisi olarak bilinir ve o öğrencisi olduğu Thales’in varlığın temeli 

saydığı, gerçekliği üreten şey olarak gördüğü su varsayımına karşı çıkar. Ona göre su 

gibi nicelikçe sınırları belli olan bir maddeden sonsuz varlık kütlesi olamaz.  

Evrendeki her şeyin kendisinden Apeiron’dan yani belirsiz, hiçbir duyusal maddeyle 

özdeş olmayan soyut bir ilkeden meydana geldiğini iddia eder.  

 

Anaksimandros, Thales’ten farklı olarak varlıkla ilgili düşüncelerini ya da 

felsefe ile ilgili kanılarını kâğıda dökmüş ve günümüze ulaşamayan “Peri Phusis” 

(Doğa Üstüne) adlı yazını kaleme almıştır. Anaksimandros’da felsefeyle bilim içi içe 

geçmiştir ve felsefenin yanında azımsanmayacak derecede bilimle de uğraşmıştır. 

Örneğin, Cevizci’ye (2009: s.34) göre Anaksimandros, düz bir taban üzerine 

yerleştirdiği dik bir çubukla günün değişik saatlerinde meydana gelen gölge yerleri 

ve uzunluklarına bakarak saati belirleyen ilk kişi olarak bilinir. Ayrıca onun hem 

güneş saatini bulan hem de ilk harita çizen bilgin olduğu söylenir. Yine Cevizci’ye 

(2009: s.35) göre, Anaksimandros, Thales’i sadece bilim alanında değil aynı 



11 

 

zamanda arkhe ya da maddi tez alanında da aşmıştı. Anaksimandros’a göre, sonsuz 

sayıda evren vardır ve su kütlesi böyle bir sonsuzluğu kapsamak konusunda oldukça 

yetersizdir. 

 

Bu bakımdan Aristoteles’e göre Anaksimandros, bilincin ana unsurlarının 

birbirine zıt olduğunu iddia etmiştir. Şöyle ki; hava soğuk, su nemli, ateş ise sıcaktır. 

Bunlardan biri eğer sonsuz olsaydı geri kalanlarının onun etkisi ile ortadan kalkması 

gerekirdi. Dolayısıyla ana töz bunlardan bağımsız olarak böyle bir kozmik çatışma 

içerisinde tarafsız olmalıdır (Russell, 1983: s. 130).  Yani tükenmez yok olmaz bir 

ana madde var olmalıdır ve ilk madde sadece sonsuz değildir aynı zamanda sonsuz 

olandır. Çünkü filozofa göre, ona yakın olan başka bir belirlenim yüklenemez. Bu 

özellikleri karşılayan şey de onun için “Apeiron” dur (Gökberk, 1961: s. 22). 

 

Ayrıca Thales’in düşündüğü gibi yer Anaksimandros’a göre düz tepsi 

biçiminde değildir. Yer tıpkı bir silindir bir yuvarlak sütun biçimindedir ve boşlukta 

serbest bir biçimde yer alır. Gök ise yerin etrafında dönendir. İlk canlılar su içinde 

balık biçimli canlılardır. Filozofa göre insanda bu tür balıksı ilk yaratıklardan 

meydana gelmiştir (Gökberk, 1961: s.23). 

 

Anaksimandros’un kendi yaşam alanından başlayarak evreni açıklama girişimi 

gerçeklik tartışmaları, canlıların nasıl oluştuğu hatta ve hatta evrimsel tartışmaların 

özel bir hâl-ı muhasebesini bünyesinde taşımaktadır. Bu açıdan günümüz varlık 

merkezli tartışmalarının Anaksimandros katkısı dikkate değerdir. 

  

1.1.1.1.3. Anaksimenes  

 

Anaksimenes ise millet okulunun son filozofu olarak felsefi ve bilimsel 

düşüncede bir anlamda geriye dönüşü temsil ettiği söylenebilir. Ona göre, varlığın 

töz’ü ya da arkhe’si havadır. Bunun nedeni ise, maddenin bütün niteliksel 

farklılıklarının bir temel maddeye dayanak olarak havada meydana gelen değişiklik, 

sıklaşma ve seyrekleşme dereceleriyle açıklamaya çalışmasından ileri gelir (Cevizci, 

1999: s.596; Cevizci, 2009: s.37).  

 



12 

 

Anaksimenes’in kaynaklarda belirtilen yönü yorumlandığında, daha çok somut 

olana ilgi duyduğu görülebilir. Çünkü o Anaksimandros’un apeiron’nun nasıl bir 

oluşum olduğunun ve neden görülmediği ya da gizemli olması noktasında yetersiz 

görür. Onda hakikat noktasında gerçekliğin varlıksal belirlenimi, kaynağının belirli 

olmasından ileri gelir görüşü hâkimdir. Çakmak’a (2015b: s.61-62) göre, 

Anaksimenes, apeiron’u gözlem ile görebilir olmadığından dolayı bir şekilde 

değiştirmek ister ve yaşamın temel oluşturucu maddesini gözlemleyebileceğimiz 

hava olarak sunar. Ardından filozof dönemin karşıtlığını, sıcaklık ve soğukluk 

durumunu havaya uygulamaya çalışır. Hava yoğunlaşıp (sıcak soğuk etki yoluyla) 

sise, suya ve soğuğun çok daha fazla olması durumda toprak ve daha sert katı 

maddelere dönüşmeye yatkındır. Hava veya aer daha az yoğun olduğu zamanlarda 

ise daha sıcak olup ateşe dönüşebilir (Guthrie, 1999: s.36). 

 

Ayrıca filozofa göre, gök ile yer arasında sürekli bir alış veriş vardır. Yağmur, 

kar, dolu, nem, sis vb. alışverişi. Bu bakımdan yer, havada duran bir tepsi 

biçimindedir. Yeri çevreleyen yıldızların bazıları (bir değirmen taşı gibi) devingen 

bazıları ise devinimsiz ve hareketsizdir. Anaksimenes ile birlikte Milet (Miletos) 

Okulu Perslerin 494’te Miletos’u eline geçmesiyle tarihe karışır. Ama bu okulun 

felsefi karakteri, deneyleri ve yazımları dalga dalga yayılır ve yeni felsefi anlayış 

biçimlerine önemli katkılar sağlar (Timuçin, 2010: s.189). 

 

Doğa filozofları, herhangi bir hakikat, gerçeklik ayrımına tutunmadan direkt 

doğayla bütünlüklü gözlem ve şüphe ile bütün varlıkların kaynağını açıklamaya 

çalışmışlardır. Daha doğrusu spekülasyonlarda bulunmuşlardır. Bu bağlamda 

çevresini açıklamaya çalışan filozofların gerçeği açıklamaya çalışırken kendilerine 

ait düşünceleri yani göreceli doğruları, hakikat olarak sunmaları, aslında bir 

gerçeklik değil hakikat arayışı olarak görülebilir. Çünkü elde edilen veriler düşünce 

kaynaklıdır ve gerçekle uyuşmamaktadır. 

 

1.1.1.2. Herakleitos ve “Varlık” Tartışmasının Diğer Tarafları 

 

Milet Okulu’ndan sonra var olanların ilk gerçek temelini, karanlık bir üslup 

kullanmasından dolayı “Karanlık Herakleitos” diye anılan Herakleitos aramıştır. 



13 

 

Onunda başlıca ilgisi gerçek varlığın, ana maddenin (arkhe) ne olduğu üzerinedir. 

Herakleitos’a göre, evrenin ilk maddesi ateş ‘tir. Ateş ona göre, bütün var olanın en 

gerçek temelidir. O bütün karşıtlıkların birliği ve bütün karşıtlıkların eğriliğine 

sahiptir. Bu bakımda onun varlık üzerine temellendirdiği savı Milet okuluna benzer 

ancak, Miletli filozoflar ana maddeyi kalıcı, kendisiyle özdeş, doğanın değişime 

uğramayan tözü sayıyorlardı. Buna karşılık Herakleitos, her şeyin daima değişim 

içerinde olduğu,  evrenin akan bir süreç ve başı sonu belli olmayan bir değişimler 

silsilesini temsil ettiğini vurgular. Ona göre, değişim içerinde olmayan hiçbir şeyden 

söz edilemez (Gökberk, 1961: s.25). Dolayısıyla gerçeklikten söz edebilmemiz için 

olaya değişimin ne olduğu üzerinden bakmamız gerekir. Bu değişim yasasına ve 

dengeye Herakleitos, logos3 adını verir. Soccio’ya (2010: s.128) göre,  

Herakleitos’un logos ile kastettiği insanlığın ve insan ruhunun temel yapısını ve onun 

evrensel ilkeler ile bütün varlıklarla görünür hale gelmelerine dair bağlantısını 

vurgular. Ona göre bu evrensel ilkeler logos olarak adlandırılır.  

 

Herakleitos’un değişim değerlendirmesine karşılık Elea Okulu üyelerinden, 

Parmenides ve Zenon rasyonel mantık açısından değişimin varlık üzerinden söz 

konusu olamayacağı savunurlar. Ancak her ne kadar mantık açısından değişimin 

olmayabileceği belirtilse de duyularımızın algıladığı kadarıyla bir değişimin 

varlığından söz edebiliriz. Bu bağlamda Parmenides, asıl güvenmemiz gerekenin akıl 

olduğunu belirtir ve duyularımızın bizi yanıltacağına vurgu yapar. Bu nedenle 

Parmenides ismi genellikle ilk akıllıcı filozof olarak öne çıkmaktadır (Benzer, 2014: 

s.8). Aslında bakıldığında Elea Okulu hakikat arayışı içerisinde duyularımızın 

yanıltıcılığına vurgu yapan ilk düşünürleri bünyesinde barındırır. Bu nokta önemlidir 

çünkü düşünme sistemimiz içerisinde, bize doğrulukları toplayıp hakikati iddialarını 

sunan duyularımızdır. Eğer duyuların edindiklerine eleştirel bakılabilirse hakikat 

iddialarının da konusu sorgulanabilir. 

 

Antik yunanda “neyin gerçek olarak var olduğu” üzerine yoğunlaşan bir başka 

okulda Demokritos ve Leukippos’un temsilcisi olduğu Atom Okulu’dur. Özellikle 

                                                 
3 Logos Antik Çağ felsefesinde en karmaşık ve en zengin kavramlardan biridir. Logos; akıl, 

mantık, hitap, söylem, düşünce, kelime, anlam gibi birleşik anlamları içerir. Sosyoloji ve psikoloji de 

olduğu gibi “log” (kayıt), “logo”  (mantık) kökü “loji”(bilim) son eki bulunur. Özellikle Herakleitos, 

bütün varlıkların yerine getirilmesinde uygun kurallar ve yasalar olarak logos’u görür (Soccio, 2010: 

s.128). 



14 

 

Demokritos (MÖ 460-340), atomcu kuramın kendisine mal olması açısından 

önemlidir. Demokritos’a göre, çokluk yani doğadaki tüm nesneler, maddeden 

meydana gelmiştir. O, birliği yani maddeyi, otonom adını verdiği küçük ve bölünmez 

parçacıklar olarak tanımlar. Dolayısıyla Demokritos gerçekliğin var oluşunu, 

değişmez töz ya da arkheler olarak atomlara bağlamış ve duyusal dünyada açıkça 

gözlemlenebilir olan varlığa geliş ve yok oluşu, atomların bir araya gelmeleri ve 

ayrılışları olarak görmüştür (Cevizci, 2009: s.59).  

  

Bu görüşlerin yanında belirtilmesi gereken diğer önemli değerlendirme de 

Pythagorasçılar’a aittir. Onlara göre bütün varlıkların ilk ilkesi (gerçekliğin temelli) 

sayılardır. Pythagorasçılar için “sayı ilkesi” bütün gerçekliğin temellidir ve her şey 

için geçerlidir. Bu yüzden onlar, Batı’daki ilk sistematik matematiğin kurucularından 

sayılırlar. Onlar rasyonalite ve hakikatin üretimini tavizsiz olarak sayıların gücünden 

bulurlar (Soccio, 2010: s130). Dolayısıyla hakikat olgusunu Pythagorasçıların 

temellendirmesi üzerinden tartışmak istiyorsak, sayı doğrularına yaslanmalıyız. 

Çünkü hakikatten söz edilmesi onlara göre, evrensel olarak aynı sonuca varma 

yoluyla gerçekleşebilir. Keskin görüşe sahip Pythagorasçılar tüm evreni, zıt 

unsurların uyumluğunu sağlayan bir bütünlük olarak görmüşlerdir. 

 

Sonuç olarak genel hatlarıyla doğa filozoflarının Arkhe tartışmaları ele 

alındığında, onların doğayı açıklama adına bir hakikat olgusuna ulaşma arzuları 

görülmektedir. Dolayısıyla varlığın temel oluşturucusu olarak, ister su, apeiron ya da 

hava, ister matematik, değişim içerisindeki ateş veya değişmeyen rasyonellik ya da 

otonom olsun, bütün görüşler hakikati bulma istenci içerisinde oluşmuştur. Bu 

nedenle doğa filozoflarını, felsefenin çağlar boyunca yapıla gelen varlık, bilgi, 

hakikat vb. tartışmalarının fitilini ateşleyenler ve yönünü tayin edenler olarak 

okuyabiliriz. 

 

1.1.2. Hakikatin “Görecilik” Yönü Sofistler 

 

Doğa filozlarının, gerçeklik üzerine yaptıkları değerlendirmelere eleştirel bir 

tavırla yaklaşan Sofistler, onların evrensel olanı, bir hakikat olarak ortaya koyma 

arzularına, hakikatin gerçekte var olup olmadıklarını göz ardı etikleri için mesafeli 



15 

 

yaklaşırlar. Gerçekten de Benzer’e göre, Doğa filozoflarının bir hakikat arayışı 

içerinde olmalarına rağmen “hakikat” olarak hakikatin varlığı üzerine bir tartışma 

yürütmedikleri için bu temel bir felsefi problem olmamıştır (Benzer, 2014: s.10). 

Dolayısıyla Sofistler, ilk kez hakikatin var olup olmadığı konusunda yaptığı 

gözlemlerle şüpheci bir tavır ortaya çıkarmışlardır.  

 

Ünlü bir tarihçi ve denemeci olan ve 4. yüzyılda yaşamış Ksenophanes’in,  

“her isteyene para karşılığında bilgelik satanlar.” Ve Platon’nun, bir oltacının suda 

balık avlaması gibi ve ondan farklı olarak karada yaşayan evcil hayvanları (insan) 

avlayan, sanat sahibi kişiler olarak tanımladığı Sofistlerin en önemli temsilcileri 

sırasıyla: Abderalı Protagoras, Leontinili Gorgias, Keoslu Prodikos, Elisli Hippias, 

Antiphon, Atinalı Thrasymakhos ve Kallikles diye sıralıyabiliriz. Varlık problemine 

son derece kayıtsız kalan Sofistler, tüm dikkatlerini insan üzerine yoğunlaştırdılar. 

Onlar rasyonel bilgiye değil de daha çok ampirik bilgi ve deneyim üzerinde durmuş 

hakikati bu bakış açısı çerçevesinde değerlendirmişleridir (Platon, 1988: s.15; 

Cevizci, 2009: s.69-70). 

  

1.1.2.1. Protagoras 

 

Sofistlik geleneğinin muhtemel başlatıcısı sayılan Protagoras, onların en ünlüsü 

sayılabilir. Arslan’a göre, Protagoras’tan bize kalmış en ünlü sözlerinden biri hiç 

şüphesiz onun Hakikat veya Keskin Kanıtlar adlı eserinde geçtiği söylenen “insan 

her şeyin ölçüsüdür” cümlesidir. Protagoras’ın bir şeyin görünürlüğünün insandan 

insana farklılık göstermesinin doğal olduğunu çünkü hakikatin göreceli olduğunu 

savunması yukardaki ünlü sözünün açıklar niteliktedir. O bu görüşünü bir örnekle 

pekiştirmeye çalışır: Üşüyen için rüzgâr soğuktur, üşümeyen için ise doğal olarak 

rüzgâr soğuk değildir (Arslan, 2006b: s.28). Bu bağlamda aslında hakikatin bireyden 

bireye değişebileceği düşüncesinin modern çağda savunulmasının temelinin Sofistler 

tarafından atıldığını iddia edebiliriz. Özellikle onların, fenomenlerin herkese göre 

farklı algılanacağı rölativizm4 görüşleri bu iddiayı perçinler niteliktedir.  

                                                 
4 Rölativizm (görecilik) Kişiden kişiye değişmeyen bir nesnel hakikatin ve herkes için nesnel 

doğruluğun bulunmadığını, hakikatin ya da doğruların kişiden kişiye, toplumdan topluma ve bireyden 

bireye göreli olduğunu savunan anlayış. Bu bakımdan evrensel hakikattin imkânsızlığını savunan ve 



16 

 

 

 Bu bağlamda özelikle varlığın nesnel ve genel geçer bilgisine sahip olmanın 

imkânsız olduğunu savunan Sofistler, bilgi söz konusu olduğunda da kuşkulu bir 

zihni devreye sokmuşlardır ve onlar Septisizmi üç şekilde anlamlandırmışlardır: 1. 

İnsan algılarının, zihin dışındaki nesneleri değil sadece fenomenleri, zihindeki ideleri 

bulabileceklerini, bu nedenle zihin dışındaki herhangi bir şey hakkında önerme 

kurmanın pek anlamlı olamayacağını savunan fenomenalizm, 2. Bilginin en önemli 

kaynağının deneyim (özelliklede duyu deneyi) olduğunu savunan ampirisizm, 3. 

Hakikatin bağımsız olmadığını bireye ve içinde bulunduğu bireysel duruma bağlı 

olduğunu belirten rölativizm (Cevizci, 2009: s.71). Onların şüpheci tavırları şey’lerin 

insanların onları gördükleri gibi oldukları yönünde tavır almalarına yöneltmiştir. 

Dolayısıyla onlara göre, nasıl ki gökyüzünde bulunan bir bulutun şeklinin binlerce 

yoruma tabi olacağı mümkünse, bilgide öyle. “Bilgi görelidir”. 

 

 Sofistlere göre, bilgi bir merakı gidermekten çok yaşamın, pratiğin bir erdemi 

olarak görülmelidir. Ve böyle bir anlayışla yapılması gereken bilgili, yararlı 

yurttaşlar yetiştirmek olmalıdır. Bu bağlamda Gökberk (1961: s.44),  Sofistlere şöyle 

bir soru sorulması gerektiğini belirtir: Eğer her şey rölatifse bilgili olmanın, yararlı 

olmanın ölçütü ne olmadır? Böyle bir soruyu Protagoras, bilgiyi doğruya değil 

yarara bağlayarak çözmeye çalışır. Yani bir sanı, başkası ile kıyaslandığında daha 

doğru olmayabilir, ancak daha yararlı olabilir. Daha iyi ve daha yararlı olan sanılara 

sahip kimse bilgilidir. Dolayısıyla başkaları daha iyi yararlı sanılara sahip kimseler 

olarak yetiştirilebilir. Bu yüzdendir ki, Sofistler daha pragmatik olarak yararlı 

kimseler yetiştirmek amacıyla felsefelerini kullanıp bunu bir ücret karşılığında 

yapabilmişleridir. Gerçekten de o dönemde bilgiyi yarar kategorisinde kullanıma 

sokmak, hakikate yeni bir yorum eklemek olarak görülebilir. Çünkü Sofistler, 

hakikati öznel sayılabilecek bilgiye indirgemiş, bilgi üretimini de hakikatlerin 

oluşturucusu olarak görmüşlerdir. 

 

Protagoras’ın görelilik anlayışı ile politik ve etik alanındaki düşünceleri 

birbiriyle uyumludur. Özellikle politik bir yaklaşım olarak Protagoras’a göre, 

                                                                                                                                          
aksini iddia eden idealleri reddeden tavır. Rölavizim anlayışına göre, bir kimsenin görüşünün, başka 

insanların görüşü kadar doğru ve değerlidir (Cevizci, 1999: s.383). 



17 

 

bireylerin yapması gereken diğer bireyleri kendi anlayışı ve hakikati doğrultusunda 

ikna etmektir. Ona göre, her söylem ikna ediciliği ve meşru kılınabildiği ölçütünde 

diğerlerine göre hakikat olarak sayılabilir (Benzer, 2014: s.12). Ancak burada dikkat 

edilmesi gereken noktalardan biri, özellikle bireyin toplum içerinde ikna kabiliyetini 

kullanabilmesi, toplumsal değerlerin ve inançların kullanımıyla doğrudan ilişkilidir. 

Hakikat, bireyin yaratıcılığından daha fazla tarihsel bağlam içerisinde demlenen 

toplumsallığına aittir.  

 

Bu bağlamda Protagoras, modern sosyal bilimlerde tartışılan konuları MÖ 5. 

yüzyıllarda etüt etmiştir. Onun özellikle bir şeyi doğru veya yanlış yapan şey nedir, 

hakikat nedir, biz onu keşfedebilir miyiz? Gibi sorulara uzun seyahatler boyunca 

yaptığı gözlemler sonucunda ulaşmaya çalışır. Ona göre değerlerimiz; ait olduğumuz 

kültür, şartlar, tecrübeler ve biyopsikoloji tarafından belirlenir. Dolayısıyla 

Protagoras göre, kültürden ve bağlamdan ayrıştırılmış bir inançtan söz etmek ve 

böyle bir inanç yaratmak imkânsızdır (Soccio, 2010: s.162-163). 

 

Aslına bakılırsa Soccio, Protagoras’ın diğer Sofistlerle mukayese edildiğinde 

daha esnek fikirli olduğuna vurgu yapar. Çünkü Protagoras, toplumsal hakikate 

başkaldırı değil, uyum sağlamamız gerektiğine vurgu yapar. Ona göre en iyi 

yapılacak şey, kendi toplumumuzun inançlarını, ananelerini kabul etmektir. Hem bu 

tavır, töreler tarafından kontrol edilmek yerine, bizim onları kontrol etmemize olanak 

sağlar (Soccio, 2010: s.165). 

 

1.1.2.2. Gorgias 

 

Sofistlerin diğer bir önemli ismi olan Gorgias’ın ise önemli görüşlerini 

açıkladığı Var Olmayan Üzerine veya Doğa Üzerine adlı yazısında varlık 

soruşturmasını yok eden üç tezi vardır. Birincisi “hiçbir şeyin var olmadığı,” ikincisi 

“herhangi bir şeyin var olmuş olsa bile bilinemeyeceği,” üçüncüsü ise “herhangi bir 

şeyin bilinmesi mümkün olsa bile başkasına iletilemeyeceği,” dir (Arslan, 2006b: 

s.46). Gorgias, gerçeklik ile ilgisi açısından bireyi yetersiz gördüğü açıktır. Daha 

doğrusu onun fikirlerini gerçeklik ve hakikat ayrımına tabi tutmak bile imkânsızdır. 



18 

 

Çünkü Gorgias, olağan şeylerin, var olduklarına şüphe ile yaklaşmaktan öte onların 

aktarılamayacağı dolayısıyla bir hakikatten söz edemeyeceğimizi iddia eder.  

 

Gorgias, bireyin yaptığı davranışlar konusunda sorumlu olmadığını iddia 

edecek kadar bireyin iradesini sınırlar. Helen’e Övgü adlı eserinde ona göre, Helen 

yaptığı eylemlerden sorumlu değildir. Çünkü o böyle davranmaya itilmişti veya 

böyle davranması tanrıların isteğiydi ya da şiddetli baskıların sonucuydu pekala ikna 

edilmenin gücüyle de hareket etmiş olabilirdi (Hadot, 2017: s.28). Dolayısıyla 

Gorgias’ın felsefi açıklamalarına göre, birey şekillendirilmiş bir varlıktır. Onun 

çevresinde algıladığı hakikat, önceden belirlenmiş veya her gözlemciye göre farklılık 

gösteren bir hakikattir. Yani kendimize ait bir hakikat rejimine sahip olamayız ancak 

ödünç alabiliriz. Ödünç aldığımız hakikat ise bizim gözlemlerimiz değişinceye kadar 

geçerli olmaktadır. Ancak bu hakikatlerin bize kim veya ne tarafından ulaştırıldığı 

belirsizdir. Çünkü ona göre, varlığın bilinemez ve aktarılamaz yönü gerçeği 

algılamamızı imkânsızlaştırmaktadır.  

 

Sofistler, aşkın evrensel bir hakikat oluşumunun mümkün olamayacağını 

özellikle vurgularlar. Bu görüşlerini de kendi politik ve gündelik yaşamına 

yansıtırlar. Onun içindir ki retorik sanatının işlevi onlar için son derece önemlidir. 

Zira dil ile aktarılan düşünce, ikna edebilirliği kadar hakikat özelliği taşır. Örneğin 

Platon’nun işlediği üzere, Sokrates’in Gorgias’a sanatının ne olduğu sorusu üzerine: 

“Benim sanatım retoriktir Sokrates,” (Platon, 1999: s.8), cevabını verir Gorgias. 

Onlara göre, yapılması gereken ortaya en güçlü politik söylemle çıkıp iradeleri ikna 

etmeye çalışmaktır. Tabii burada, gerçeklikten söz etmek mümkün değildir. Çünkü 

dil varlığın gerçekliğini yansıtacak güce sahip değildir. O ancak eğip bükerek 

düşünce aktarıcı yönüyle anılabilir. Dolayısıyla düşünce ile gerçeklik iki ayrı yönü 

temsil eder. Biri bireye ait hakikatler dünyasını, diğeri ondan tamamıyla ayrı özerk 

bir hakikati yansıtır. Sofistlerin, hakikati ve gerçekliği öncelikle ayırıp sonra genele 

yaymaktan kurtarmaları, gelecekte yapılacak hakikat tartışmaları açısından son 

derece önemlidir.  

 



19 

 

 

 

1.1.3. Sokrates ve Öldüren Hakikat  

 

Sokrates, (MÖ 469-399) bazı değerlerin tamamen arkasında duran bazılarını da 

tamamen karşı gelen biriydi. Bu yüzden talebesi Platon, onu karmaşık ama özünde 

kararlı bir kişiliğe sahip biri olarak betimlemektedir. Özellikle eski değerlerin hüküm 

sürdüğü Sofistike bir toplumsal yapıda Sokrates gibi aleni yetenekleri olan bir 

bilgenin, sade yaşamı ve sarih duruşu kafa karıştırıcı hatta öfkelendiriciydi. Hatta bu 

öfke, o kadar güçlüdür ki zamanı geldiğinde hayatına karşılık gelecektir. Soccio’ya 

göre, özellikle Sokrates’in: “Kendini bilmek”, şiarlı düsturu her dönemden, her 

coğrafyadan insanlar için meydan okuyucu bir mesaj olarak okunmalıdır. Sokrates, o 

zamanın en önemli meselelerinden “Ben kimim?”, “Nasıl bir hayata sahip 

olacağım?”, “Gerçek kimliğimi nasıl keşfedebilirim?” gibi kendini bulmayı 

amaçlayan meseleler ile yola koyulmuştur  (Soccio, 2010: s.182).   

 

Sokrates’in günümüze ulaşan herhangi bir yazılı eseri yoktur. Ancak Platon 

bazı eserlerinde Sokrates’i ele almıştır. Platon’nun “Gorgias” adlı eserinde Sokrates, 

mutluluğu; iyi ve şerefli olana bahşetmiş ve Büyük Kral bile olsa eğer adaletsiz ve 

ahlaksız ise ona doğru yoldan ayrıldığı hakikatini söyleyeceğini belirtmiştir. 

Sokrates: “—Böyle demekle gerçeği söylemiş olurum; çünkü bu kralın bilgi ve 

doğrulukla olan ilişkilerini bilmiyorum.”(Platon, 1988: s.25). Sokrates, bu bakımdan 

Sofistlerden keskin çizgilerle ayrılır. O Sofistlerin öne sürdüğü, evrensel bir hakikat 

olamayacağı, bireyin şey’leri algılamalarına göre oluşan bireysel bir hakikat 

görüşünü reddeder. 

 

Sofistlere göre, kişiden kişiye değişen ilkelerin, değerlerin Sokrates için 

evrensel olarak var olan ve toplum için ahlaki ödev teşkil eden hakikatler olarak 

algılanması gerekir. Evrensel niteliğe sahip hakikatlerin kişiden kişiye değiştiğinin 

zannedilmesinin nedeni; kişinin bedensel ihtiraslarının peşine takılarak yanlış bilgiler 

ile ikna olmasıdır (Benzer, 2014: s.15). Dolayısıyla bireyin bilgisi iyi olana yönelik 

ise irade zayıflığı söz konusu değildir. O iyi olanın hakikatine (hikmetine) bu bilgisi 

üzerinden erişebilir. İyi olandan uzaklaşması ise ruhun değil bedensel arzularının 



20 

 

peşine takılmayı ifade eder. Yani Sokrates’e göre doğru bilgi -doğruluktan kasıt 

evrensel iyiliği yansıtan erdem- mutluluğun en önemli ilacıdır. Sokrates kişisel 

görüşünü şöyle açıklar: “…her kim ki dürüsttür, o mutludur; her kim ki doğru yoldan 

ayrılmıştır ve kötüdür, o mutsuzdur bence.”(Platon, 1988: s.25). 

 

Sokrates’in en temel amaçlarından biri, insanların kendileri üzerine 

düşünmesini sağlayacak soru cevap tekniğini kullanmasıydı. Çakmak’a göre,  

Herakleitos bireyleri, “uyuyanlar ve uyanmış olanlar” diye ayırması üzerinden 

Sokrates, görevinin insanları uykusundan uyandırmak olduğunu belirtir. Uyanmayı 

sağlayabilmenin yolu ise “insanın kendini bilmesi, kendini tanıması”dır (Çakmak, 

2015a: s.108). Dolayısıyla ona göre sorgulamanın önemi; hakikati bulmak ve daha 

doğrusu yaşayabilmenin en başat özelliğidir. Çakmak’ın vurguladığı gibi Sokrates’i 

Sokrates yapan tanım ve bilgi konusunda bir sonuca ulaşmasa bile, aramaktan, 

sorgulamaktan hiçbir zaman vazgeçmemesidir (Çakmak, 2015a: s.107). Bu konuda, 

tarihi değere sahip ünlü sözü: “sorgulanmamış bir hayat yaşamaya değer değildir” 

onun hayat felsefesini açıklar niteliktedir.  

 

Sokrates, kendi yöntemiyle -sokratik yöntem, özü itibariyle bir şey bildiğimizi 

düşünürken aslında hiçbir şey bilmediğimize, kendimizi ikna etmeye çalışmaktır- 

algılayabilmelerini sağlamak koşuluyla, hakikatin bir şekilde herkesin içinde 

olduğuna inanmaktadır. Ona göre, eğitimin rolü, bilgiyi boş zihinlere doldurmak 

değil, karmaşık ve dağılan ruhun hikmetini ve hakikatini çekip çıkartmaktır. Bu bir 

ebenin çocuk doğurmaması ama annenin çocuk doğurmasına yardımcı olmasına 

benzetilebilir. Sokrates’in öğretisi de buna benzerlik gösterir. O bulunanı ortaya 

çıkartmaya ve insanların algılayabilmelerini sağlamaya yardım eder (Soccio, 2010: 

s.195). Dolayısıyla Sokrates, sorgulanmadan kabullenilmiş olanın hakikat olarak 

değil, kuruntu ve ihtiras olarak görür. Bu yüzdendir ki ruh ve beden ayrımına gider 

ve ruhun soru cevap tekniği ile doğruya ulaşmasını ister.  

 

Sokrates’e göre hayatı sorgulamak “bütün sorulara cevap bulmak anlamına 

gelemez” ancak daha fazla öğrenmek ve bilgi toplamak için adanan bir hayatın 

gelişimi, yanlış inançları ortadan kaldıran, sahtekârlığı yok eden bir hayata yol verir. 

Sorgulanmamış hayat ise en başta ruhun feda edildiği bir hayattır. Yanlış inançların 



21 

 

egemenliğinde, yığın hakikati oluşur. Geçmişten üretilene -ne kadar işlevsiz olsa da- 

güven sonsuzdur ve tapılır. Sorgulanmamış bir hayat aslında bilinçsiz ve en alt 

düzeyde yaşanan bir hayattır (Soccio, 2010: s.205). Sokrates, sorguyu bireyde saklı 

olan evrensel iyi hakikati bulmanın yolu olarak kullanmayı önerir. Gerçekten de bir 

takım menfi nemalanmalar nedeniyle saklı tutulan hakikatler ancak sorgulanarak, 

görünenin ötesine ulaşılarak varılabilir. Sokrates’in “bildiğimi zannediyorum” savı 

bu noktada son derece aydınlatıcıdır.  

 

Sokrates, öğretilerinde bireyi maddi (beden) ve manevi (ruh) boyutlara sahip 

birleşik bir varlık olarak ele alır. Ona göre insanın gerçek varlığına tekabül eden ve 

ona hakikati sağlayan onu her ne ise o yapan öge ruhtur. Ruhun özünü ise Sokrates, 

akılda arar çünkü ona göre, her varlığın yerine getirmek durumunda olduğu bir var 

oluş amacı vardır. Bunlar hareket, büyüme ve üreme gibi her canlının sahip olduğu 

temel yaşam gereksinimleri değildir. İnsanın aretesi5 (erdem) diğer canlı türlerinden 

onu keskin bir biçimde ayıran aklının işlevselliğidir (Cevizci, 2009: s.80). Sokrates, 

aklı melekelerle yaşanan hayatta, ahlaki iyi olanın keşfedilebileceği, bunu ise bireyi 

mutlu edebilecek evrensel ve nesnel hakikate eriştirebileceğini savunur. Bu noktada 

tamamen Sofistlerden ayrılır. Ancak Sokrates, her ne kadar bu nesnel ve evrensel 

hakikat olgusuna erişebileceği vurgusunu yapsa da; onun ne olduğu, nasıl bir 

yaşamda görülebileceği, neleri barındırdığı gibi soruları cevapsız bırakır.  

 

Bu noktada Sokrates’in tanımlama yapmamasına rağmen, onun yaşamı, aslında 

tüm suallerin en hakiki cevabı olabilir. Özellikle inandığı hakikat uğruna geri adım 

atmadan ölümü göze alması, onun üzerine düşünmenin zorluğunu tarif eder 

niteliktedir. Cevizci’ye göre, Sokrates’in savunduğu değerlere uyumlu davranışları, 

sergilediği kahramanca tutumları, ahlaki olarak inandığı hakikati her şeyin üzerinde 

tutması kendine veya ruhuna verdiği önemden ileri gelir (Cevizci, 2009: s.81). 

 

Sokrates, bilginin davranışları şekillendireceğinden bahseder. O bilgiyi inancın 

kaynağı olarak görür-bilgisizlikte bir tür inanca hizmet eder- dolayısıyla davranışsal 

                                                 
5 Arete, her ne veya kim olursa olsun varlığına uygun işleri yapana, kendisine ait işlevi yerine 

getirene, gerçek amacına erişene; Yunan’da aretesi olan veya erdemli bir kimse denilirdi. Örnek 

olarak makasın aretesi iyi kesmektir. Nedeni ise makasa en uygun iş ve işlev kesme işini yapmasıdır. 

Yine insan için ise insana özgü olan faaliyet türleri bu bağlamda düşünülebilir. Yani arete akılla ilgili 

olandır (Cevizci, 1999: s73). 



22 

 

sonuçların bir bilgi ürünü gibi değerlendirmemizi ister. Çünkü Sokrates’e göre 

davranışlar her zaman inançlar tarafından yönlendirilir; eğer önümdeki bardaktaki 

suyun zehirli olduğu bilgisine sahipsem onu içmem. Tabii eğer ölümün yaşamdan 

daha iyi olduğuna inanmıyorsam (Soccio, 2010: s.2014). 

 

Mutluluğun en büyük kaynağı Sokrates’e göre bilgidir. Ona en büyük engel ise 

mutluluğun ne olduğu hakkındaki bilgisizliktir. Arslan’a (2006b: s.129) göre, aslında 

Sokrates bilginin, bilgi olarak insanı mutlu ettiğini, en büyük mutluluğun bilgili 

olmaktan geçtiğini anlatmaktan öte onun derdi eylemektir. Yani hakikat için hakikat 

veya kendisi özelinde bir hakikat değildir. Ona göre doğru bilgi ya da hakikat “doğru 

eylem veya davranışın gerçekleştirilmesinin tek yolu olduğu için, iyidir.” Yani aslına 

bakılırsa bu bilgi “insan doğasının bilgisi” veya “insanın bir “ne” lik için dünya 

gelmiş ve getirilmiş olduğunun bilgisidir. Dolayısıyla hakikati aramak insan 

odağında olmalıdır. Birey kendi benliğini, doğasını, ereğini bilmiyorsa erdem (arete) 

bilgisinden yoksundur.   

 

Gerçekten de Sokrates, yaşadığı çağın ilerisine geçmekteydi. Dolayısıyla bu 

bilginlik durumunun cezasını çekti. Sokrates’in açık seçik ve inandığı hakikati 

doğrudan sunması, bütünü kendine düşman olan Sofistlerin düşüncesi ile bir tutuldu 

ve iki gerici yurttaş tarafından gençleri baştan çıkartmak, -hakikat kimi zaman acı 

verir- ve devletin tanrılarına inanmamakla suçlandı (Guthrie, 1999: s.83-84). 

Sokrates, her zaman Sofist öğretili olan göreceliğe (rölativizm) ve ahlaki gerçekliğe 

yani “güç haklıdır” görüşüne karşı durmuştur. Ayrıca karşı çıktığı bir diğer durum ise 

bilgiyi satma işidir. Ona göre, öğrettiği şeyler üzerinden para alanların hakikati asla 

öğretemeyecektir (Soccio, 2010 s.226). 

 

Sokrates’in öğrencileri Platon ve Ksenophon tanıklığına göre, o sorgulayıcı bir 

hayat yaşadı. Kendi yöntemiyle çeşitli soru cevap tekniği ile doğruluğu keşfedene 

kadar yapmış olduğu mücadele ona kendi deyimiyle evrensel ve nesnel hakikati 

sundu. Zaten bu hakikat iyiye yönelik değil miydi? Dolayısıyla Sokrates, kendi 

inandığı hakikati savunmak için hayatını ortaya koydu.  

 



23 

 

Kendi deyimiyle; “Bu yüzden, ey hâkimler, öleceğim için gayet mutluyum ve 

katiyetle biliyorum ki ne bu hayatta ne de öteki dünyada iyi bir insana hiçbir kötü şey 

olmaz. İyi kişi tanrılar tarafından görmezden gelinemez.” (Aktaran: Soccio, 2010: 

s.223). Ve “…hakkımda ister aklanma kararı verin ister vermeyin; her halde, iyice 

bilin ki, bir değil bin kere ölmem gerekse bile, yolumu asla değiştirmeyeceğim.” 

(Platon, 1998: s.65). Onun bu kararlı duruşu, kendi tarifi ile ulaştığı hakikate ne 

derece bağlı olduğunu kanıtlar niteliktedir.  

 

1.1.4. Mutlak Hakikat Savunucusu Platon 

 

Platon (MÖ 427-347), düşünce tarihinin tanıdığı, Batı dünyasının belki en 

büyük, en gösterişli ve etkileyici filozoflarından biridir. Guthrie’ye (1999: s.87) göre, 

Platon’nun her şeyden evvel temel ödevi, Sokrates’in sahiplendiği yüce ve onurlu 

görevi, onun bırakmak zorunda kaldığı noktadan itibaren başlayarak hocasının 

öğretimini pekiştirmek ve onu söylentilere karşı savunmaktı. Ve Platon bunu başardı. 

Ancak bu ödev sadece, salt bir kişisel sempati ve muhabbetten ileri gelmiyordu. 

Platon, özellikle Sokrates’in Sofistlere meydan okuyuşunun altında yatan fikirleri 

kabul edip ve geliştirileceğine inanıyordu. 

 

Bireyler ve toplumlar Platon’a göre, hakikati bulma konusunda yetersizdir. 

Ona göre “sıradan insanlar” -çoğunluk- arzularına mahkûm oldukları için doğruyu 

elde etmede muvaffak olamazlar. Onlar, birey veya toplum için gerçekten “iyi” olan 

akılcı düşüncelere değil, ihtiraslarının ve hislerinin isteyecekleri tepkiler verir. Platon 

bu düşüncesini, Soccio’ya göre, Sokrates’in yargılanması konusunda ki tepkisiyle 

açıklığa kavuşturmaya çalışır; “Hangi delil insanların yetersiz olduğunu, Sokrates’in 

gerçek mesajını fark edememiş olmalarından daha açık dile getirir ki?” (aktaran: 

Soccio, 2010: s.236). Platon, katıdır ve bilginin değişmeyen rolüne vurgu yapar. 

Bilgi, gerçeklik hakkında onu aydınlatan tek olgudur. O, Sofistlerin Yunan toplumu 

üzerinde olumsuz bir hava bıraktığı ve bunun mücadelesine haiz olduğuna inanır. 

 

Platon, hocası Sokrates gibi mutlak ve kesin bilginin var olabileceğine dair 

dogmatik bir tavır takınır. Ona göre, değişen (görecilik) bilinemeyeceği için, insan 

zihninden bağımsız değişmeyen varlık olmalıdır. Yani mutlak ve kesin bir bilgiye 



24 

 

ulaşmak ve onu bir başkasına iletmek durumundaysak o zaman dünyada değişmez 

sabit bir takım varlıklar olmalıdır. Ve bu değişmez, sabit ve kalıcı varlıklar ona göre, 

idealardır6 (Cevizci, 1999: s. 686). Dolayısıyla Platon, Sofistlerin tikel ve değişen 

bilgi/değişen hakikat derecesine karşı sert bir tavır takınmış ve tikel olanın, beş duyu 

yoluyla elde edilen deneyimsel bilgiye değil, akıl yokuyla elde edilen rasyonel 

bilginin kalıcı ve kesin olduğuna inanmıştır. 

 

Platona göre, Sofistlerin hakikati keşfedememelerinin nedeni onların 

Herakleitos’un duyulur dünyası ile daima değişim alanlarına çok fazla takılıp 

kalmalarından ileri gelir. Ancak bilgi, değişmezliği temsil eder. Hakikat olan daima 

hakikattir. Bu yüzden de her ne ile ilişiği olursa olsun, sürekli bir değişen üzerinden 

şeylerin doğruluğundan veya hakikatinden söz edilemez (Soccio, 2010: s.241). Ve 

ona göre, bilgi ve hakikat görünenin ve değişenin ötesindedir. O ancak akıl yoluyla 

keşfedilebilecek kadar gizlidir. Değişenin hakiki olduğunu söylemek hakikati göz 

ardı etmek olur. Çünkü zaten değişmiştir. 

  

Bilgi hakkında,  ilk pozitif öğretisinin izlerine rastlandığı Menon adlı 

diyalogunda Platon, ilk defa üç önemli tezini sunar. Bunlardan birincisi, ruhun yani 

akılsal ruhun ölümsüzlüğü ve tanrısallığıdır. İkincisi onun bilgisinin, nesnelerin 

duyularımızla algıladığımız bilgisinden farklı olduğu, ancak akılla algılanabilecek 

gerçek varlıklardan olan idealar olduğu. Sonuncusu ise bilginin özü, ruhta ve akılda 

bulunana şeylerin bir hatırlanması olduğu sürecidir  (Arslan, 2006b: s.305). Platon, 

Sokrates etkisi taşıyan bu öğretileri, birbirinden ayrılmaz bir şekilde sürekli farklı 

yönleriyle karşımıza çıkartır.  

 

Platon, ruh konusunda Gökberk’e göre, Sokrates’i aşan bir tavır takınmaktadır. 

Ona göre ruh ölümsüzdür ve birçok defa yeryüzüne gelmiştir. Ruhtaki doğru 

tasavvurlar, öncelikle zihinde bilinçsiz bir halde bulunurlar. Ancak bunlar uygun 

sorular, yöntemler ve araştırmalar yoluyla kalıcı bilgi haline gelebilirler. Bu açıdan 

yaklaşıldığında Platon’a göre, öğrenmek eskiden edinilmiş bir şeyin tekrardan 

                                                 
6 İdea, Antik Yunan Felsefesinde özellikle de Platon’da ezeli-ebedi doğa veya öz, doğru ve 

kesin bir bilginin nesnesi, duyularım ile algıladığımız şeylerin yetkin ilk örneği olarak görülür. Platon 

öncesi Yunan Felsefesinde ise daha çok form, şekil, tür anlamı taşmaktaydı. Bu noktada idealar 

özellikle Platon yaklaşımında, zaman ve mekân içinde bulunan somut nesnelerden ayrı olarak 

kendilerine ait bir soyut varlıklar evreninde var olurlar (Cevizci, 1999: s.44). 



25 

 

hatırlanmasından ya da anımsanmasından başka bir şey değildir. Doğru sanı da 

süreksiz ve sallantılı bir yapıya sahiptir. Bilgi ise bu noktada sağlam bir temele ve 

nedenlerin sorgusuna dayandığı için sağlam ve sürekli olur (Gökberk, 1961: s.62). 

Eğer bilgiyi öğrenme, anımsamaktan ibaretse insan doğuştan bilgili midir? 

 

Platon’un bu soruya cevabını, Sokrates diyaloglarıyla verdiği söylenebilir. 

Evet, ona göre bilgi doğuştan vardır ve öğrenmek onu tekrar hatırlanmaktan öte bir 

şey değildir. Platon bu görüşüyle Arslan’a (2006b: s.307) göre, bir taşla birden fazla 

kuş vurduğu söylenebilir. Nedeni ise bir yandan hocası Sokrates’in insanlarla 

diyaloglarında onları eğitmek ve hakikati kendisi öğretmeksizin onlara buldurmak 

yönündeki soru cevap yöntemli önermesine sağlam epistemolojik ve ontolojik temel 

atmış olur. Diğer yandan yine Sokrates’in insanların ciddi bir şekilde düşünüp 

konuştuklarında, ahlaki erdemler hususunda anlaşmaya varabilecek niteliklere sahip 

oldukları görüşünün altını doldurur. 

 

Varlık konusunda doğa felsefecilerinin maddi arkhe görüşünden tamamen 

farklı olarak idealardan yararlanan Platon, ideaların zaman ötesi özlerden ve 

tözlerden meydana geldiğini savunur. Soccio’ya (2010: s.241) göre, bu tür metafizik 

bir anlayış, kimi zaman aşkınsal olarak açıklanır. Çünkü bu tür bir düşünce, bizim 

sıradan varoluşumuzun ötesinde var olan bir varoluştan bahseder. Dolayısıyla 

herhangi bir şeyi aşmak demek, nitelik olarak olduğundan çok farklı bir seviyeye 

erişmek üzere öte tarafa geçmeyi temsil eder.  

 

Platon, soyut ve kavramsal olan gerçek idealar evreni ve somut ya da algılanır 

olan değişkenliğe sahip fakat yarı gerçek sayılan nesneler evreni olarak evreni ikiye 

ayırır. Bunlardan ilki bilgiyi karşılarken ikincisi daha çok sanıyı veya kanaatleri 

karşılar. Bu bağlamda varlık olarak bilginin düzeyi bir nevi aklın da en yüksek 

düzeyi sayılırken bilginin ait olduğu nesneler de gerçek olarak görülür. Demire göre, 

bilgi ile kanaatin ve bunları karşılayan iki ayrı evrenin oluşu, Platon tarafından 

insanlarında ikiye ayrılmasını gerekli kılmıştır. Bir tarafta diyalektiği 

anlamlandırabilen ve ideaların bilgisine sahip filozoflar, diğer yandan diyalektiği 

anlamlandıramayıp kullanamayan,  bir düş evreninde yaşama sanısına sahip ve 

ideaların bilgisinden habersiz sıradan insanlar (Demir, 2015: s.192).   



26 

 

 

O bunu Phaidon adlı eserinde Sokrates üzerinden şöyle aktarır: “Anlatayım, 

bilgiyi sevenler, bak hangi fikirle kendilerini felsefenin eline bırakmışlardır: ruhları 

tenlerine sımsıkı bağlı ve yapışıktır; nesneleri aslında ne iseler öyle değil de, tenin 

yardımiyle tıpkı bir hapis evi demirleri arasından görür gibi görürler. Mutlak bir 

bilgisizlik içine gömülmüşlerdir. Felsefe bu kapanışın korkunçluğunu iyice 

görmüştür : Bu kapanış tutkuların işidir. Mahpusun kendisi bu bağların sımsıkı 

bağlanmasına yardım eder. Bilgi sevenler bilirler ki, ruhlarını bu durumda ele alan 

felsefe, diyorum, ruhların cesaretini tatlı tatlı artırır, onları kurtarmağa çabalar, 

gözlerin öğrettiklerinin, kulakların ve öteki duyuların öğrettikleri gibi, aldatıcı 

olduğunu gösterir; ihtiyaç olmadıkça, onu bunlardan çekip ayırmağa 

uğraşır.”(Platon: 1989:s.58). 

 

Bu ayrımın üzerinde sık sık duran Platon, özellikle bilgi ve kanaat arasında 

temel ayrımı; bilginin sonsuza dek, mutlak, sabit ve doğru olmasına dayandırır. Oysa 

kanaat veya sanı dayanıksızdır her an değişme potansiyelini kedinde barındırır. Bu 

yüzden ona göre “tikele ait bilimsel bilgi imkânsızdır”. Bu yüzden “bilim” bilimin 

üzerine çalıştığı formlar veya nesneler hakkındaki evrensel hakikatlerden ibarettir. 

Platon’un metafiziğinde değişim Soccio’ya göre, gelişme ve gerileme, yaşama ve 

ölüm oluş düzeylerini temsil eder. Oluşun oluşturduğu yapı içerisinde kanaatler, 

doğru veya yanlışa doğru farklılaşabilir (Soccio, 2010: s.247). 

  

Bu bağlamda hem hakikat ve sanı hem de iki evren ayrımı noktasında 

tamamlayıcı olarak Platon’un mağara alegorisi örneği önemlidir. Benzetme, 

Platon’un en ünlü metinlerinden biri olan Devlet’in VII. kitabında yer alır. Buna 

göre: Sokrates, Glaukon’dan mağaraya çocukluğundan beri boyunlarından ve 

ayaklarından zincirlenmiş ve mağaranın ışık gelen tarafı olan ağız kısmına sırtları 

dönük, hareketsiz duran insanlar tasavvur etmesini ister. Sadece önlerini gören bu 

insanların, arkalarında yüksek bir yerde ateş yanmaktadır. Ve ateşle mağaradaki 

mahkûmlar arasındaki yolda bir duvar bulunmaktadır. Duvarın arkasında insanlar, 

elleri boş veya bir şeyler (tahta, eşya, kukla) taşıyarak ve hayvanlar geçmektedir. 

Mağaranın en dibinde olan mahkûmlar, yalnızca ateşin aydınlığı ile duvarda 

yansıyan gölgeleri görmektedirler. Bu mahkûmlar, duvara yansıyan nesnelerin 



27 

 

gölgelerini nesneden ayrı gerçeklik olarak algılamakta ve duvarın arkasından 

yankılanan seslerin doğrudan doğruya gölgeden geldiğine inanmaktadırlar (Platon, 

2013: 514a; Cevizci, 1999: s.565; Brun, 2007: s.36).  

 

Bu mahkûmlardan biri zincirlerinden kurtulup ayağa kalkar ve dışarda olan 

biteni görmeye kalkarsa elbette dönüşümü ve onun açısından inandığı hakikatlerin 

değişmesi çok sarsıcı olacaktır. Bunun nedeni ise insanların inandıkları ve belli 

mantık çerçevesiyle -ya da düşünülmeden- edindikleri alışkanlıkların - ki hakikat de 

bir alışkanlıklar bütünü olarak görülebilir- terk etmelerindeki güçlükten ileri gelir. 

Ancak dışarda olan bitenin asıl olduğunu içerdeki duvara yansıyan gölgelerin güneş 

veya ateşin aydınlığıyla sadece yansıma olduğunu anladığında ve değişime uğramış 

bir algıya sahip olarak mağaraya döndüğünde; bunları anlatmaya kalkar ve 

diğerlerinin zincirlerini çözmeye çalışırsa muhtemelen direnişle karşılaşacaktır. Belki 

de diğer mahkûmlar onu öfkelerinden öldürmeye çalışacaklardır. Çünkü bir yanda 

gördükleri gölgelerin zihinlerinde oluşturduğu hakikat, diğer yandan farklı bir 

dünyayı açıklayan -görmedikleri- ve duvardakilerin aldatıcı olduğu iddiasının 

savunucusu… 

 

Cevizci’ye göre bu benzetme bilgi açısından yorumlanacak olursa, mağaranın 

içindeki söz konusu bilgiyi, Platon’un küçümsediği ve duyusal bilgiye karşıt getirdiği 

söylenebilir. Bu bağlamda özellikle, duyusal dünyanın sürekli bir biçimde değişen 

nesnelerini konu edinen, bolca televizyon seyredip ikinci elden bilgilerle yetinen, 

gerisindeki hakikati hiçbir zaman sorgulamayan ortalama insanın hali, mağaranın 

dibinde zincire vurulmuş mahkûmların haline benzemektedir (Cevizci, 1999: s.565). 

Eş deyişle hakikat için çaba sarf etmeyen birey, kendi mağarasında mahkûmiyet 

yaşamakta ve hakikat ve görünüşler arasındaki farkı öğrenemeden rüya hayat 

sürdürmektedir. Hakikati tesadüfü olarak öğrense bile, mağaradaki mahkûmların 

tepkileriyle karşı karşıya kalmaktadır. 

 

Soccio’ya göre, Platon’a göre bu noktada her şey göründüğü gibi değildir. 

Mesela özgürlük olarak görülen şey, hakikatte bir çeşit kontrol noksanlığıdır. Aynı 

şekilde iktidar olarak görünen şey ise bir çeşit kölelikten başka bir şey değildir 

(Soccio, 2010: s. 272). Görünüş, her zaman güvenilir değil ve aslında bireyi en hızlı 



28 

 

ve en fazla inanma noktasına kolaylıkla sürükleyen, yanılgılarla dolu duyum 

dünyasında yer alır. Dolayısıyla görünenin ya da algılananın hakikat olmadığa 

inanmak çok zorlu olabilir. Çünkü hakikat olmayanın hakikatine inancımız, 

görünenin gücünün sonucudur. 

  

Günümüzdeki insanların çoğunun; görümsel (empirik) bilginin tamamen 

gerçek ve en güvenilir bilgi olduğunu ve bilginin algıya dayandığını koşulsuz kabul 

ettiğini savunan Russell’e göre, Platon ve başka okulların filozofları arasında, “bilgi” 

adı verilecek hiçbir şeyin duyularla üretilemeyecek olduğunu belirtmeleri ve hakiki 

tek bilginin kavramlarla ilgili olduğunu savunmaları bu çoğunluğa eleştiri 

niteliğindedir. Onlara göre, “2+2=4” gerçek bilgidir. “Kar beyazdır” türünden bir 

duyu yollu bilgi ise belirsizlik dolu olmasından dolayı “hakikat” öbeğiyle 

anılmamalıdır (Russell, 1983: s.263).   

    

Platon’un bu noktada dikkat çeken diğer benzetmeleri de “ayrık çizgi” ve 

“güneş benzetmesidir.” Bu benzetmelerden ayrık çizgi; bilgi ve sanı, gerçek ve 

görünüş, varlık ve oluş evrenleri arasındaki farkı anlatmak için kullanmıştır. Güneş 

benzetmesiyle ise iyiliğin mutlak formunu güneş ile karşılaştırır ve ona benzetme 

yapar. İyilik güneş gibi her şeyin varlığını mümkün kılar, iyiliğin neliğine gelince ise 

o beş duyu organı tarafından gözlenemez, sadece saf zekâ ile kavranabilir (Soccio, 

2010: s.274). 

 

Sonuç olarak Platon, ilk düşünce ve yazım yıllarında daha çok Sokrates 

öğretileri üzerinden felsefi bir hakikat arayışı içinde olmuşken daha sonra 

Sokrates’in “bilgi” ile “erdem” görüşlerini aynı kategori üzerinden incelemesine 

farklı bir boyut getirerek kimine göre onu aşmıştır. O, hakikati hem bilgi yönünden 

hem de doğru sanı yönünden ele alarak iki farklı düzleme yerleştirir. Bunu da 

özellikle iki ayrı evren üzerinden ele alır: Bir duyu yoluyla elde ettiğimiz bilgilerin 

olduğu rölatif bir evren, diğer yanda ruhun ölümsüzlüğü mantığıyla paralel olarak 

işleyen idealar evreni. Platon’a göre gerçek evrende var olan ideaları bilme 

olanağımız mevcuttur. Çünkü bu maddi evren (duyular evreni) idealar evrenine 

benzer. Çevremizdeki varlıklar bu yüzden belli yönleriyle idealara benzer. 



29 

 

Dolayısıyla ruh bunu anımsayabilir. Yani birey, kendinde mevcut olan hakikat 

oluşumunu felsefi uğraşıyla ortaya çıkartma olanağına sahiptir. 

 

Bundan dolayı filozof, Platon için önemlidir. Çünkü topluluk için “iyi” olanı 

bulma ve yönetme işini ancak filozof niteliğine sahip kişiler yapabilir. O yığını, 

erdemi ve iyi olanı bulma konusunda yetersiz görür. Gökberk’e göre, Platon, 

özellikle filozofun hayatını, ölüme ulaşmayı göz önüne alan bir yaşayış olarak görür. 

Nedeni ise ruhun ideaları özlemesinden ileri gelir. Bu özleyiş ise ancak ve ancak 

diğer dünyada giderilebilir. Dolayısıyla “Beden ruh için bir hapishanedir; bu 

hapishaneden ruh kendisini ancak bilgi ve erdem ile kurtarabilir.” (Gökberk, 1961: 

s.68).  

 

Platon, hakikatin tam olarak ne olduğunu anlamak ve aktarabilmek için sürekli 

mücadele etmiştir. Okul kurmuştur, gezilere çıkmıştır, eserler kaleme almıştır. Onun 

için hakikat bitmez tükenmez bir arayıştır. Dolayısıyla ona göre: “Bilginin gerçek 

âşığı doğal olarak, hakikat için mücadele eder ve genel yargılardan hoşnut kalmaz. 

Şeylerin asıl yapısını elde edinceye kadarda yorulmak bilmez ve coşkulu bir tutkuyla 

yükseklere tırmanır.” (Soccio, 2010: s.247). Platon’un hakikat ile ilgili şiarıyla yol 

almak sürekli mücadeleyi gerektirir ve biz ancak bitmek bilmez bir mücadelenin 

ürünü olarak gerçekliğin (ideaların) hakikatiyle mükâfatlandırılabiliriz. 

  

1.1.5. Aristoteles ve Hakikatin Tikele İçkin Oluşu  

 

Platon’un Akademi okulunda on dokuz yıl eğitim alan Aristoteles (MÖ 384-

322), damarlarında bilim kanı dolaşan bir bilgin olarak felsefe tarihine geçmiştir. 

Platon’un ölümüne kadar onun yanından ayrılmayan Aristoteles, o öldükten sonra 

Atina’dan ayrılmış ve antik dünyanın en büyük hükümdarı olan İskender’in 

hocalığını yapıp ardından tekrar Atina’ya geçip kendi okulu olan Lykeion kurmuştur. 

Daha sonra Atina’da özelikle devletin tanrılarına karşı ilgisiz duruşundan dolayı 

Atina’yı ve Lykeion’nu tekrardan terk etmiştir. MÖ 322’de Atina’nın dışında 

Khalkis kentinde hayatını kaybetmiştir.  

 



30 

 

Aristoteles’in bir filozof olarak en belirgin özelliklerinden biri Guthrie göre, 

onun bu dünyanın tümüyle gerçek olmadığına olan inanca karşı çıkan güçlü 

sağduyusuydu. Ve onun anladığı yönüyle felsefe, doğal dünyayı açıklığa 

kavuşturmaya yarayan bir tür girişim olarak görülmeliydi. Yoksa eğer bundan 

yoksun olarak doğal dünyayı özü itibariyle doğal devinim yanıyla ele almadan,  

gizemli ve aşkın özelliği barındıran bir örnek ideal dünya getirerek açıklamaya 

çalışıyorsa, o vakit felsefe başarısız olmuş demektir (Guthrie, 1999: s.128). 

Aristoteles, insan ve doğa çalışmalarını öylesine birbirine uyumlu hale getirmiş ki 

kimilerine göre bu bir araya gelişin tekrarı olmayacak kadar değerlidir.  

 

Bu konu üzerine kafa yoran Soccio’ya göre Aristoteles’ten sonra herhangi bir 

kimse, birbirinden bu kadar farklı birçok alana önemli ölçüde bu kadar katkı 

sağlayamamıştır. Aristoteles, felsefi natüralist bir ilk örnek olarak yalnız başınadır. 

Ve natüralist olmanın anlamı gerçekliğin dünyada var olduğu inancına duyulan derin 

saygı ve inançtan ileri gelir. Natüralistlerin zihnindeki evrenine göre, her şey doğanın 

kanunlarıyla uyumludurlar ve keşfedilebilir özelliğe sahiptirler (Soccio: 2010: s.284). 

Dolayısıyla Aristoteles, hakikatin bağımsız bir şekilde var olduğuna inanır. Ona göre, 

hakikat, onun üzerine konuşma yapan kişilerin anlattıklarından bağımsız bir şekilde 

vardır. Özellikle bilimde söz konusu olan kanılar değil, şeylerin gerçekliğidir. Yani 

hakikatin kaynağı ve dayanağı sözce veya kanılar değil, eşyanın kendisine ait doğası 

ve bu doğayı dile getiren yargılardan aklın çıkardığı zorunlu sonuçlardır (Arslan, 

2007:  s.108).  Bu durumda hakikatin bireyden bağımsız olarak var olduğunun bir 

savunucusu olarak Aristoteles’i görebiliriz. Nitekim o doğanın gerçekliğini her şeyin 

üzerinde görür. Birey ise bu gerçekliğin ürünü olarak bilme ereğini gerçekleştirmeye 

çalışır. Bu yüzdendir ki onun ünlü sözü “Bütün insanlar doğal olarak bilmek 

isterler” (1985: s.149) böyle bir yaklaşımı tamamlayıcı niteliktedir. 

 

Aristoteles, her bir varlığı ayrı ayrı ele alan ve bu varlık türleriyle ilgili özel 

problemler ile ilgilenen ve inceleyen “bağımsız bilimler” kavramını ilk kez ortaya 

atan ve konu, yöntem, amaçlar ile özellikle bu bilimlerin sınıflandırması yapan ilk 

filozoftur. Bu aynı zamanda bilgiyi üreten aklında bir sınıflanması olarak sayılabilir. 

Aristoteles’e göre, insanın sahip olduğu üç tür bilgi, bilim veya düşünme vardır: 

Birincisi, daha çok görmeye (teorik, nazari) dayanır. İkincisi yapmaya, üretmeye 



31 

 

(poetik) ve üçüncüsü ise daha çok herhangi bir davranışta veya fiilde bulunmaya 

(praksis) dayanır. Bunlara örnek olarak ise; bir meşe ağacı veya bir kar yağışını 

hakkında onun ne olduğunu, nasıl oluştuğunu, hareketlerini anlamak istiyorsak 

gözlemlememiz, anlamak için üzerine düşünmemiz gerekir ki bu işin teorik yönüdür. 

Buna karşılık eğer bu ağaçtan bir sandalye, kâğıt ya da bir alet yapıyorsak bu poetik 

olarak görülür. Çünkü artık ondan farklı bir şey üretmekteyiz. Ancak biz bunula da 

yetinmez bu sandalyeyi başka şeylere de yönelirsek örneğin; sahip olduğumuz bilgi 

ışığında iyi, erdemli, cömert davranışlar üzerinden sandalyeyi işlevli hale getirirsek 

işte bu da Aristoteles’in praksisi devreye girer (Arslan, 2007: s.39-40).  Bu noktada 

Aristoteles, son iki gruptakilere kıyasla gözlemlemeyi ve anlamaya çalışmayı daha 

kıymetli görür. Çünkü her şey anlamlandırmaya çalışma ile başlar. Dolayısıyla bir 

marangozun ürettiğinden ve ahlaki değerlerin davranışa yansımasından daha kıymetli 

bir şey varsa oda gözlem (teorik, nazari) ve anlamlandırmadır. 

  

Hakikati arama noktasında Aristoteles, hocası Platon’dan keskin bir biçimde 

ayrılır. Çünkü Platon’un özdeşlik ilkesine dayanan ve değişmezlik ilkesini kendinde 

barındıran varlık olarak adlandırdığı idealar kuramının, Aristoteles’e göre, değişeme 

açıklık getirmesi mümkün değildir. Özellikle Aristoteles’e göre, ideaları ayrı 

varlıklar olarak ele alma girişimi, değişimi açıklamaktan kaçmayı tercih etmek 

anlamına gelmekten ileri gidemez. Onun için açık açık idealar birer soyutlamadan 

başka bir şey değildi. Dolayısıyla Aristoteles açısından gerçeklik, aslında tek tek 

bireysel tözler veya varlıklardı. Cevizci (2009: s.127), iki filozof arasındaki bu söz 

konusu farklılığın daha derinlerde olduğunu savunur ve bu da onların mizaç olarak 

birbirinden farklı olduklarını gösterir. Nitekim Platon,  genel anlamda her zaman 

pratik siyasetin problemlerini tartışırken yetin olanın fiili dünyada 

gerçekleşmeyeceğini gördüğü için hayalî bir çözüme yönelir ki; bu onun 

mükemmeliyetçi yapıya sahip olduğunun kanıtı gibidir. Bunun karşısında Aristoteles 

ise pratik ve ampirik yaklaşımı benimseyen biri olarak karşımıza çıkar. 

  

  Aristoteles doğru öncüllerden doğru sonuçlara ulaşma bağlamında bir ispat 

yöntemi izler. Ona göre ilk zorunlu tümellerin doğruluğu, bizi doğruca hakikate 



32 

 

ulaştırır. İlk zorunlu doğrulara ise nous7 ile ulaşılır. Özer’e göre ilk zorunlu bilgi ise 

insanın doğal olarak bilmek istemesidir. Aristoteles bunu açık olarak ispata gitme 

yolunu tercih etmemektedir. Çünkü buna us ile ulaşıldığı için ispat olarak gayet açık 

olduğuna inancı tamdır (Özer, 2017: s.1529). 

 

 Aristoteles, “Nikomakhos’a Etik” adlı eserinde, hakikat ile alışkanlıkları 

birbirinden ayrı tutarak hakikati korumak uğruna alışık olduklarımızı bir kenara 

bırakmamız gerektiğini telkin eder. O, eğer filozof olarak ikisini sevme 

durumundalarsa hakikate öncelik tanımanın daha doğru olacağını özellikle vurgular 

(Aristoteles, 1997: s.6). Dolayısıyla da o aslında algılarımızın gücü yettiği kadarıyla, 

hakikate yönelmemizi ister. Nasıl ki Platon, görünen-algılanan dünyanın ideaların bir 

tasviri olarak bulunduklarını iddia edip onların hakikatine ulaşmak için idealar 

dünyasına akılla varmamız gerektiğini savunuyorsa; yine Aristoteles’te görünen 

dünyadaki tekil nesnelerin tözleri içerisinde zaten hakikati barındırdığını savunur ve 

onu yine us ile bulmamızı telkin eder. 

 

Aristoteles’e göre, nesnenin varlığı veya yokluğu, önermenin doğruluğunu ve 

yanlışlığını belirler. Şöyle ki; gerçekte insan varsa, kendiyle o insanın var olduğunu 

iddia ettiğimiz önerme doğrudur. Tersinin de haklılık payı vardır. Yani eğer insanın 

var olduğu doğru bir önermeyse o zamanda insan vardır. Ancak Aristoteles’e göre, 

hiçbir doğru önerme, herhangi bir şekilde varlığın sebebi olamaz. Dolayısıyla o 

zaman şunu savunabiliriz; önermenin veya bir görüşün hakikat olarak var olmasının 

sebebi herhangi bir şekilde onun nesne olmasıyla bağlantılıdır (Aristoteles, 1989: 

s.59-60). 

   

Yine Aristoteles’e göre, duyuların kendilerinin kendi başlarına yaşadığımız dış 

dünya ve içinde bulunan nesneler hakkında bize doğru duyumlar vermelerinin yanı 

sıra, aklın ve düşüncelerin eseri olarak sayılan kavramlar da dış dünyada gerçekte var 

                                                 
7 Nous, Aristoteles felsefesinde, insan zihninin gerçekliğin temel ögelerine ya da gerçeklik ile 

ilgili temel doğrulara ilişkin sezgisel, entelektüel akıl parçasına karşılık gelir. Aristoteles, nousu ikiye 

ayırır. Bunlardan birincisi naus pathetikos; zihin pasif bir akıl olarak duyunun deneyimleyerek verdiği 

malzemeyi anlamlandıran parçacıklara karşılık gelir. İkincisi naus poietikos ise zihnin gelip geçici 

fenomenleri konu almayıp sadece zihnin akılla kavranır, anlaşılabilir tözleri ya da formları kavrayan 

parçasına karşılık gelir. Bu noktada nous poietikos pasif akla karşılık etkin akıl olarak anlaşılabilir 

(Cevizci, 1999: s.634).  



33 

 

olan tümel şeylerin bir karşılığı olarak bize şeylerin hakikatli bilgisini verir (Arslan, 

2007: s.67). Zaten Bolay’a göre Aristo felsefesinin ana omurgası onun bir kavram 

felsefesi oluşudur. Çünkü Aristoteles’e göre mutlak olarak fikir yok, ancak kavram 

yukarıda da ifade edildiği gibi varlığın karşılığı olarak vardır. Esasında Bolay’a göre 

Aristoteles’te kavramın tarifine rastlanmaz. Ancak onda kavram, eşyanın tarifi olarak 

düşüncede nesnelerin özlerinin tarifidir. Ve yine ona göre, bir şeyin “kavramın” 

hakiki konusu olabilmesi için ilk cevher olarak var olabilmesi gerekir (Bolay, 2015: 

s.259). 

 

Aristoteles’e göre basitçe bir şeyi bütünüyle anlamak için o şey’i oluşturan 

maddelerin ne olduğunu öğrenmeliyiz (Soccio, 2010: s.292). Yine aynı şekilde eğer 

bir bireyin davranışlarını, söylemlerini, yaklaşımlarını anlamayı istiyorsak onun 

nedenini bilmeliyiz. Örneğin; bir televizyon tartışma programında, konuşmacılardan 

biri; ağaçların kesilmesinin kötü bir şey olduğunu savunan bir konuşmacıya karşı, 

ağaçların kesilmesi gerekir çünkü artan nüfusun daha iyi şartlarda yaşayabilmesi için 

yaşama alanlarına ihtiyaç vardır gibi bir önerme sunuyorsa; buna açıklık getirmek 

için nedenini sorgulamak gerekir. Muhtemel nedenlerin bir kaçı; ağaçlık alanda ev 

inşa edecek düşüncesinin olması, bundan kazanç elde edecek yakınlarının bulunması 

ve daha ötesi, yapılacak evlerin ormandan daha yararlı olacağını savunan ideolojiye 

masum gözükmesi olabilir. Dolayısıyla Aristoteles’in şey’in var oluşunu ve onu 

harekete geçiren hadiseleri neyin tetiklediğini ve bunun amacının belirtilmesinin 

önemi hakikati ortaya çıkarma noktasında önemlidir. 

 

Çoğu mistik inancın öğretilerinde, ruhun bedene göre daha kıymet verilesi 

yönleri bulur. Özelikle de ölümsüzlük üzerinden ele alınan ruh, güzelleştirilmek 

adına bedeni çeşitli aktivitelerle (ibadet, iyi davranışta bulunma, acı çekme) meşgul 

etmek gerekir. Bu yönüyle asıl hakikat ruhun gizil yönlerinde saklıdır, Onu 

tamamlamakla bunu keşfetmeye yaklaşılır. Bu noktada Aristoteles’inde belli 

noktalarda ruh dikkatini çeker. Soccio’ya göre, Aristoteles aralarında ilişki bulunan 

yani birbirini içeren üç tür ruhtan söz eder. Ruhun sürekliliğini ve hakikate 

yaklaşımını sağlayan kademeler attıkça geride kalanı içerisinde bulundurucu özelliği 

vardır. Aristoteles’e göre ruhlar hiyerarşisi, yaşamın en naif, sade kısmından 

karmaşıklığa doğru ilerler. Ruhun en düşük düzeyini bitkisel veya besleyici ruh işkâl 



34 

 

eder. Besleyici ruh Soccio’ya göre diğer varlıkların maddelerini kendine katar. 

Ruhun ikinci seviyesi duyum seviyesidir. Duyarlı ruh, algıladıklarının formlarını göz 

önüne alarak bilgiyi kaydeder. Ancak kendine katmaz. Ruhun üçüncü ve hakikati 

tadan düzeyi ise rasyonel (rational) ruhtur. Bu düzey hem besleyici hem de duyum 

halindeki ruh düzeylerini kendinde bulundurur. Bu ruh düzeyi analiz etme, ilişkilerin 

değişik yönlerini görebilme ve karar verme özellikleriyle hakikati keşfetme 

noktasında daha sorgulayıcı bir niteliğe sahiptir (Soccio, 2010: s.298). 

  

Bu bakımdan en alt düzeyde bulunan ruha sahiplik, entelektüel bir yaklaşımı 

kendinde barındıramaz. Çünkü bu ruh düzeyi en düşük gizil gücü kendinde 

barındırır. Bundandır ki daha geniş kapasiteye ve yeteneğe sahip olmazlar. 

Dolayısıyla hakikati sorgulayarak ortaya çıkarma arzuları tatminsiz kalır. Aristoteles 

Nikomakhos’a Etik adlı eserinin özellikle birinci bölümünde bu konuya değinir. 

Aristoteles, ruhun sözgelişi olarak bir yanının akıldan yoksun bir yanının ise akıl 

sahibi olduğunu açık derslerinde vurguladığını belirtir. Ruhun akıldan yoksun 

bölümünü bitkilerle ortak görür. Örneğin büyüme, gelişme, değişme gibi… Ancak 

onun akılla donatılan yanını ise hakikate yönlendirendir. “…o, (rasyonel düzeye 

sahip ruh) doğru bir şekilde en iyi şeyleri teşvik eder.” (Aristoteles, 1997: s.22; 

Durak, 2015: s.293). 

 

Sonuç olarak Aristoteles varlığı açıklarken onu doğa içerisinde kendi var 

oluşuna, kendi iç dinamiklerine tabi olmasıyla ele alır. Yani bu bir tür “iç dürtü” 

olarak var olma biçimidir. Doğa zaten her varlığa bunu bahşetmiştir ya da zaten her 

şey doğa olarak vardır. Bu yaradılış biçimi üzerinden bireyi açıklamaya 

çalıştığımızda da özellikle devreye ruh girer. Çünkü Aristoteles’e göre hakikat ile 

ilgili olan ruhun hiyerarşisiyle de ilgilidir. Ona göre, kabul edilmelidir ki ruh 

hakkında bilgimizin artması hem hakikat lehine hem de doğayı algılayış tarzımıza 

büyük katkıda bulunur. Çünkü ruh bir anlamda canlı hayatın temelini oluşturur 

(Soccio, 2010: s.319). Bu bağlamda Aristoteles’in özellikle bizim kast ettiğimiz 

toplumsal hakikatten daha fazlasını kast ettiği açıktır. Çünkü o hakikati keşfetme 

yolunu rasyonel ruh tipine verir ve ruhun hakikati keşfetmesinde beş şey üzerinde 

durur bunlar: Sanat, bilimsel bilgi, pratik bilgelik, teorik bilgelik ve anlayış yetisi 



35 

 

(Durak, 2015: s.295). Yine Aristoteles, hakikatin toplumsal olandan değil, doğal 

olanın özü çerçevesinde bulunabileceğini iddia eder.  

 

 

 

1.1.6. Tanrısal Olanın Hakikati Orta Çağ Felsefesi 

 

Buraya kadar tartışmanın ana omurgasını, filozofların genel değerlendirmeleri 

ve kişisel fikirleri oluşturmaktaydı. Ancak Orta Çağ’da daha katı bir biçimde 

toplumun genel hakikat görüşünü, geniş bir tabana hitap eden bir başka hakikat 

kaynağı oluşturmaktaydı. Bu; Tanrı’nın sözüydü. Bu sözleri topluma aktaran, kendini 

Tanrı’nın temsilci olarak gören kilise ve din adamları da tam yetkili hakikat bilginleri 

olarak görülmekteydi. Dolayısıyla böyle bir toplumsal yapı içerisinde doğan ve 

büyüyen bireyin hakikat algısı, mistik özellikler taşımaktaydı. 

 

Antik Çağ ile Orta Çağ arasına keskin bir sınır çekmek bir hayli zordur. İmdi, 

özellikle MS 4. yüzyılın son çeyreğinde Hristiyanlığın devletin resmi dini olarak 

kabulü, yeni bir çağın habercisi olmuş ve daha sonraki gelişmeler Orta Çağ’ın 

fikirsel yapısının oluşturmaya başlamıştır. Çotuksöken ve Babür’e (1993: s.11) göre, 

bu iki çağ arasında yapılan her keskin ayrım, bir saymaca olmaktan kurtulamaz. Ama 

illa bir ayrım yapılmak isteniyorsa bu; VI. yüzyılın başında yaşanan gelişmeler temel 

alınarak yapılabilir. Bu yüzyılda Platon’un Akademi’si kapatılmış ve Norcialı 

Benedictus’un belirlediği kurallara göre manastırın tekrardan düzenlenmesi olarak 

Montecassino Manastırı kurulmuştur.  

  

Yine aynı yüzyıl içerisinde Avrupa ve Akdeniz ülkelerinde, toplumsal olarak 

önemli siyasi, kültürel değişikler hâsıl olmuştur. Örneğin; 527 ile 565 yılları arasında 

imparator olan Justinyen (İustinianos), Roma imparatorluğunu tek bir dine sahip 

olarak bir araya toplanmış ve Roma hukuku sistemleştirilmiştir. (Çotuksöken ve 

Babür, 1993: s.11-12). Bu büyük gelişmeler her alanda olağanüstü değişimlere yol 

açmış ve toplumun dünyayı algılayıp yorumlama biçimi, imparatorluk kaynaklı 

olarak dönüşüme uğratılmıştır. 

 



36 

 

Bu değişimin en bariz örneklerinden biri, şüphesiz mimari yapıların ve 

tapınakların kilise biçimini alarak cemiyetin hakikat algısının yönlendirilmesi 

olmuştur. Bu dönemde özellikle kendi gücünün bir göstergesi olarak imparator 

Justinyen, otuz bin ölüyle  -ölülerin sayısını daha fazla veya daha az gösteren 

kaynaklar da vardır- sonuçlanan Nika (532)  ayaklanmasını bastırdıktan sonra, kendi 

gücünün göstergesi olarak  -Tanrı kaynaklı bir güç- eserler inşa ettirmiştir. Örneğin, 

Roth’un Mimarlığın Öyküsü adlı esrinde belirttiği üzere, Justinyen’in kendi 

dönemimde -Nika ayaklanmasının bastırılması etkisiyle- hâkimiyetinin bir anıtı 

olarak ve dinsel etkilerin doruklara ulaştığı bir yapıtın inşa emrini verir. Bu yapıt 

günümüze kadar birçok dini yapıtın mimari özelliğini de belirleyen Ayasofya’dır 

(Roth, 2015: s.349). Bu doğrultuda toplumun hakikat anlayışları, yaşam biçimleri 

mimari yapıların şekillenmesinin ve değişmesinin en genel nedenlerinden biri olarak 

sayılabilir.  

 

Antik Çağ döneminden faydalanılan görüşlerin ışığında, Orta Çağ felsefesi iki 

başlık altında toplanabilir: 1. Patristik felsefe 2. Skolastik felsefe. Bu iki felsefi 

görüşün birbirinden ayrılmasına sebep olan nedenlerin başında; bunların iman-akıl ve 

tümeller problemine ilişkin görüşlerinin birbirinden farklı oluşu gelir. Antik Yunan 

felsefi geleneğinden süre gelen evrensel hakikat anlayışı, tanrısal bir hakikat algısına 

dönüşürken bu noktada hakikatin nasıl aktarılacağı sorunu doğmaktadır. (Benzer, 

2014: s.32). Çünkü bir taraftan tamamen tanrısal olanın kabul edilip boyun eğildiği 

bir hakikat zemini, diğer taraftan insan iradesinin tezahür etmesinin uğraşçısı ve 

zorlayıcı olarak akılsal olanın hakikati…  

 

Bu minvalde özellikle Patristik felsefe, Yeni-Platoncu8 felsefeden esinlenen, 

henüz tam olarak oturmamış ve inancı (dinsel) akıl temelli açıklama yoluna giden bir 

felsefi nitelik taşır. Yani diğer bir yönüyle Patrislik felsefe, Hristiyanlığın Antik 

                                                 
8 Yeni-Platoncu Felsefe, Mısırlı Plotinos tarafından temelli atılmış ve Platon’un varlık 

anlayışına uygun bir varlık anlayışı ile geliştirilmiştir. Plotinos’a göre asıl varlık, nedenlerin ilki ve en 

iyi olan “BİR” dir. Bir (hen), ona göre akılla kavranamayan, herhangi bir niteliğe sahip olmayan, 

zaman ötesini temsil eden,  cisimsiz ve şekilsizdir. Bu bağlamda o her şeyin nedeni olarak görülür. 

Bir, hiçbir şeye yönelmez ancak her şey ona yönelme eğilimindedir. Bir, ne doğa, ne nous, ne madde, 

ne de ruhtur. Bir, ancak ve ancak sezgiyle kavranabilir. Akıl bu noktada işlevini yitirir. Çünkü ona 

ulaşmanın yolu sevgi sezisinden geçmektedir. Sezgi sevgisi ise esrimedir (duyulur dünyanın ötesine 

çıkarak kendini Tanrı ile birleşmiş olduğunu düşünme durumu). Böylesi bir esrime durumu da ancak 

yüksek erdemi istemekle olur (Çüçen, 2013: s.9).   



37 

 

Yunan felsefesi ile temellendirme girişimi olarak sayılabilir (Çüçen, 2013: s.7). 

Skolastik felsefi anlayışında ise, inancı akıl yoluyla kanıtlama uğraşına gidilmiş veya 

mistik bir hakikat ile yalnız insan aklının gücüyle ulaşılabilen hakikati birbirinden 

ayırmaya yolu tercih edilmiştir (Çotuksöken ve Babür, 1993: s.12). 

  

Bu noktada özellikle Partistik felsefe anlayışının en önemli savunucularından 

Aziz Augustinus’un Yeni-Platoncu görüşleri aydınlatıcıdır. Çünkü Çüçen’e göre, 

özellikle Orta Çağ felsefesindeki teolojik hakikati ve felsefe temalarını açık seçik 

olarak ilk kez onda görmek mümkündür. 

  

1.1.6.1. Aziz Augustinus 

 

Aziz Augustinus’a (354-430) göre, bireyin dünya üzerindeki görevi, dünyayı 

anlamalı kılan ve her şeyi yaratanla ilişkili olarak Yeni-Platoncu görüşün dikkatli 

yorumlanması sonucu ortaya çıkan Hristiyanlığa imandan başka bir şey değildir 

(Çüçen, 2013: s.23). Çünkü ona göre Platoncu öğreti, Hristiyanlık anlayışına başka 

hiçbir öğretinin yaklaşamayacağı kadar yakın düşer (Arslan, 2010: s.359).  

 

Augustinus, Antik Yunan düşünürlerinin üzerinde pek durmadığı “zaman” 

kavramına yoğunlaşarak “varlık” ve “zaman” olgularını birlikte ele alan ve 

sistemleştirmeye çalışan ilk filozoflardan biridir. Bu yönüyle, kendisinden sonra 

gelen Sartre ve Heidegger’e de öncülük ettiği söylenebilir. Ayrıca Aziz Augustinus, 

De Beate Vita (Mutlu Yaşam) adlı eserinde “Şüphe etmediğimiz şeyler 

Nelerdir?”(Çüçen, 2013: s.56), diye sorar ve bu sorunun cevabını, eğer ki biz şüphe 

etmeye başlamışsak bu bizim varlığımızın kanıtıdır diye cevaplar. Dolayısıyla o, 

böyle bir sorudan öncül elde ederek septik felsefenin şüpheci tavrına karşı 

kullanmayı dener. Ayrıca kendi şüpheciliğinden, varlığını kanıtlama yoluna gitmesi; 

Orta Çağ felsefesinin sonunu getiren öğretileri ortaya koyan, Descartes’ı önemli 

ölçüde etkiler.  

 

Günümüze kadar birçok filozofun düşüncelerinin filizlenmesine büyük katkısı 

olan Augustinus’un, özellikle bilgiye bakış açısı önemlidir. Çünkü onun hakikat 

görüşlerinin temelini bilgi oluşturur. Bu nedenle onun bilgi görüşü bir yönüyle 



38 

 

hakikat görüşlerinin de gizil bir ifadesidir. Onun bütün felsefi anlayışında olduğu 

gibi bilgi felsefesinde de mutluluğu başköşeye yerleştirdiği görülmektedir. Türkben’e 

(2015a: s.631) göre, Augustinus’un bilgi anlayışı ile mutluluk arasında bağ vardır. 

Ona göre, entelektüel mutluluk kesin bilgiye bağlıdır. Dolayısıyla mutluluk kesin 

bilgiye içkindir ve eğer zihin kesin bilgiyi elde edemezse kararsız ve boşlukta kalır. 

Bu noktada Augustinus, hakikatin veya doğrunun yalnızca akademik amaç için değil, 

aynı zamanda gerçek mutluluğa ve güzelliğe ulaşmanın bir ögesi olarak araştırılması 

gerektiğini savunur. Türkben’nin ifadeleriyle, “Yalnızca bilge insan mutlu olabilir ve 

bilgelik hakikatin bilgisini gerektirir.” (Türkben, 2015a: s.631). 

 

Augustinus’a göre, iki tür bilgiyi elde etme yolumuz vardır. Bunlardan 1. 

Ruhun duyu verileriyle ulaştığı bilgi: “Duyu bilgisi” ve 2. Ruhun kendi verileriyle 

elde ettiği bilgi türü: “Zihin-akıl bilgisi”. Ancak duyuların yanılmasının olağan 

olduğunu savunan düşünürlerden ve felsefi öğretilerinden farklı olarak Augustinus, 

yanlışlığın duyu verilerinde olmadığını savunmuştur. Ona göre, duyular doğrudur. 

Duyuların yanlışı vermesi söz konusu değildir. Çünkü onlar bize olanı olduğu gibi 

(evrende bulunan somut şeyler kastedilmektedir)  ve herhangi bir yargıda 

bulunmadan yansıtırlar. Eğer duyulardan alınan verilere yargı katılırsa o vakit, doğru 

veya yanlış bilgiden söz edilebilir. O halde doğru ve yanlış bilgi zihindedir. Ne 

zaman istenç duyularla algılanan veya algılanmayan hakkında yargıda bulunmaya 

başlarsa o zaman hakikat olan ve olmayandan söz edebiliriz (Çüçen, 2013: s.58). Söz 

konusu olan Augustinus’un algısına göre yorulama biçimidir. Dolayısıyla eğer 

görünen, duyulan ve hissedilen hakkında zihinde herhangi bir çıkarım oluşuyorsa o 

vakit hakikat ve hakikat olmayandan söz edilebilir. Farklı bir deyişle öznenin, 

verileni hangi kültürel ögelerle değerlendirdiği ve sonuçlandırdığı doğru ve yanlışın 

özeline girer.  

 

 İnanma ve inanç esasına akıldan daha fazla önem veren Augustinus, hakikate 

ulaşmak için öncelikle inanmaya ihtiyacımız olduğuna vurgu yapar. Zihnin bu 

noktada yargıyı hakikate ulaştırması için inanç esasına ihtiyacı vardır. Bu yüzdendir 

ki o, “anlamak için inanıyorum: Crede ut intelligas.”  şiarını benimser (Çüçen, 2013: 

s.61). Ancak Arslan’a (2010: s.370) göre, Augustinus inancı sadece dinsel olana ait 

olan bir olay olmadığını; gündelik hayatta ve bilimde de belli bir yere sahip olduğu, 



39 

 

belli bir çerçeve içerisinde kullanıldığı gibi, akıl da iman ile ilgili olandan 

bahsederken tamamen işlevsiz bir halde değildir. Dolayısıyla iman ve özellikle inanç 

noktasında Augustinus, aklı işlevsiz halle getirme bir yana dursun ona işlev katmayı 

savunmaktadır. Ancak yine Çüçen’e göre o, bilgi ile inancı da farklı noktalara 

oturtmaktadır. Ona göre bilgi akılla elde edilir. Ancak iman bilinmeyendir. 

Dolayısıyla da bir kişi inanıyorsa bilmiyordur. Aynı zamanda inanç ve bilgi aynı 

anda mümkün değildir (Çüçen, 2013: s.61). 

 

Yani kısaca Augustinus’a göre, Tanrı inancına akıl yoluyla değil, kutsal kitap 

ve kutsal kitabı bize getiren insanların tanıklığı üzerinden öğreniriz. Bu sonuç ona 

göre şu anlama gelmektedir: “biz aslında Tanrı'ya inandığımız için İsa'ya inanmayız, 

tersine İsa' ya inandığımız için Tanrı'ya inanırız.” (Augustinus’tan aktaran: Arslan, 

2010: s.373).  

 

Sonuç olarak Augustinus, bilgi yoluyla mutluluğa ulaşılabileceğine inanmış ve 

hakikatin de böyle bir mutluluğa içkin olduğunu düşünmüştür. Ancak onun 

düşündüğü mutluluğu elde edip hakikate ulaşmanın yolu Tanrı’ya yaklaşmadan 

geçmektedir. Gökberk’in deyişiyle Augustinus’a göre, her bilgi,  kesinliği ile ruha 

dirlik ve esenlik ya da mutluluk sağlayan doğruyu aramadır. Bu dirlik ve esenlik de 

kişinin kendisini tamamen Tanrı’ya vermesiyle elde edilebilir (Gökberk, 1961: 

s.154). Dolayısıyla bireyin hakikate yaklaşma olanağı tanrısal olan ile ilgilidir. İman 

ve inanç noktasında elde edilecek bilgiler, bireyi hakiki olana ve mutluluğa 

ulaştıracaktır. Augustinus’un hakikat anlayışı, ilahi olanda saklıdır. 

 

1.1.6.2. Aziz Anselmus 

 

Patristik felsefe anlayışının ardından Orta Çağ’ı temsil eden diğer bir 

Hristiyanlık düşünme sistemi Skolastik felsefedir. Çevizci’ye göre, bu felsefe 

öğretisinde, belli bir gelenek ve vahye dayanan ve din çerçevesinde belli bir otoriteye 

duyulan saygı esası mevcuttur. Yani aslında Skolastik dönemde felsefe, inanca, inanç 

ise vahye dönüşmek zorundadır. Bu dönemin önemli felsefi figürleri, akıl ve inanç 

arasında bir ayrım yapmaya çalışmış ve bazen de felsefenin bağımsız olmasını 

savunmuşta olsa da çözüme kavuşturulacak problemlerin kendileri ve çözümü de 



40 

 

dâhil olmak üzere hemen her şey teolojik bir anlayış doğrultusunda belirlenmiştir 

(Cevizci, 1999: s.779). Skolastik erken döneminde Aziz Anselmus, akıllıda ön plana 

çıkarmaya çalışan filozoflardan biridir. O inancın sınırlarını akılla yoluyla 

temellendirme noktasında önemlidir. 

 

Eserlerinde en çok Augustinus’un etkisi görülmesine karşın en az onun kadar 

Platon’dan da etkilenmiştir. Aziz Anselmus’un en önemli eserleri Mologion, Cur 

Deus Homo (Neden Tanrı İnsan Oldu), De Veritate (Hakikat Üzerine)’dir. Filozofun 

uğraşları içinde en çok yoğunlaştığı konular arasında Tanrı’nın varlığını ispat etme 

çabası vardır. Ki Öçal’a göre, edebi bir eser niteliğine sahip Proslogion adlı eserinde 

Tanrı’ya yakarışını belirten cümlelerden oluşmaktadır. Bu eserinde filozof Tanrı’nın 

varlığını kanıtlama peşinde olduğu ve hakikatin Tanrısal olanda olduğuna vurgu 

yapaktadır. Anselmus’un bu konudaki mantıksal ilerleyişi ise Tanrı’yı kendisinden 

daha mükemmeli olmayan en mükemmel varlık olarak görmesidir (2015: s.712-713). 

 

Anselmus, Tanrının varlığını akıl yoluyla kanıtlamaya çalışır. Ona göre bilgi 

ancak doğru yargılarla kurulup gerçekleşebilir. Yargının doğruluğu ise sonuç 

çıkarmada kavranır. Bir yargı var olana uygunsa doğrudur, hakikidir. Yani 

doğruluğun olabilmesi için, ilgili olduğu objenin de var olduğunu bilmek gerekir. 

Bunun gibi var olan şeyler de mutlak bir varlığın olduğunu varsayar. Bu mutlak 

varlık ve mutlak iyinin varlığı Tanrı’nın varlığıdır (Gökberk 1961: s.161). Aziz 

Anselmus, inancın akıl temelli olmasına önem verir. Ancak akılın süzgecinin 

kullanılmasından önce iman yani Tanrı inancının bireyde var olması gereklidir. 

Dolayısıyla hakikat,  dinsel imanı ve inancı var olan bireyin akılını da bu arayış için 

kullanmasıyla elde edilir. 

 

Bu bakımdan Anselmus aklın yerine inanç veya imana, felsefe veya bilgi 

yerine ise otoriteye daha fazla ağırlık verir. Dolayısıyla Anselmus’a göre bireyin en 

üstün derecedeki hakikati (tanrısal hakikat) bilebilmesi ve anlayabilmesi için imana 

başvurması gerekir. Yine filozofa göre, imanla öğrenilen şeyin nedenini 

soruşturmadan önce inanmak gerekir (Cevizci, 2001: s.222).  Anselmus için 

inandıktan sonra inancın öğrettiği her şey akılla kanıtlanabilme özelliği taşır. O 

zaman yapılması gereken akıl rehberliğinde herhangi bir tartışmaya girmeden önce, 



41 

 

aklın gizemlerine inanmak ve sonrasında inanılanları kavramaya çabalamaktır 

(Çotuksöken ve Babür, 1993: s.155). 

 

Filozof ayrıca insanı, ruh ve bedenden oluşan iki ayrı töze böler. Ruh tüm 

bedene yayılmıştır ve ruh-beden bütünlüklü bir yapıdadır. Ancak burada 

ölümsüzlüğe nail olan ruhtur ve ölümsüz olan doğruyu anlamaya Tanrı’ya 

bağlanmaya programlanmıştır. Bu doğrultuda Tanrı’ya en yakın canlının insan 

olduğunu belirtir ve insana, ruhunun her şeyiyle hakikatin en muhteşemine 

yükselmesini öğütler. Çünkü ruh ancak ve ancak doğruya bu şekilde ulaşabilir 

(Timuçin, 2010: s.411). 

 

1.1.6.3. Ockham’lı William  

 

Skolastik felsefenin son dönem felsefecisi ve Orta Çağ’ında en önemli 

felsefecilerinden olan Ockham’lı William’ın yaşantısı hakkında bilgiler yetersizdir. 

O muhtemel olarak 1290 yılların içinde doğmuş ve 1349 ya da 1350 yılında 

ölmüştür. Ockham’lı dönemin kilise papazını eleştiren yazılarından dolayı papa 

tarafından aforoz edilmiştir. Ona göre, Tanrı’nın bilgisi bağlamında varlığı, birliği, 

sonsuzluğu tam olarak kanıtlanamaz. Bu noktada tümel gerçeklik üzerinde duran 

William, bir tümel gerçeklik olarak insan zihninde var olan şeylerin, isim ve 

kavramdan ibaret olduğunu belirterek dönemin kiliselerinin felsefi olarak realizme 

dayandırmaya çalıştıkları temelleri sarsmıştır. Çünkü Tanrı ve kilise kavramları 

dâhil, dinin ele aldığı bütün iddialar tümel özellik taşır ( Çoban, 2015: s.616). Yani 

daha açık bir ifadeyle O. William temel gerçekliğin tek tek tekil şeylerde olduğunu 

düşünür. Şöyle ki ona göre, tüm hakikat “individual” olan tek nesnelerden, 

bireylerden oluşmuştur ve ancak tek ve birey olanın hakikatinden söz edilebilir. 

Tümel kavramlar ise bizim sonradan bu tek tek olan nesnelere verdiğimiz yapay 

adlardan başka bir şey değildir (Akyürek, 1994: s.96-97).  

 

Tümeller ona göre, ortak bir uzlaşma yoluyla, yöntem olarak bir kolaylık 

sağlamak amaçlı başvurulan kavramsal genellemenin adıdır. Yani tümeller ne şeylere 

aşkın ne de onlara içkin bir varoluşa sahiptirler. Hatta ve hatta zihin dışında bile 

herhangi bir gerçeklik değerlendirmesine indirgenemezler. Yine farklı bir deyişle 



42 

 

tümeller öznenin zihninde olan ve ancak varlığı öznenin varlığına dayanan şeylerdir 

(Benzer, 2014: s.36) Dolayısıyla tümellerin gerçekliğinden ve hakikatinden somut 

olarak var olmadıkları için bahsedilemeyeceğini düşünen William, bu yönüyle 

modern düşünceye yaklaşmaktadır. Hatta bundan dolayı çoğu felsefe tarihi yazarları, 

William’ı Skolastik felsefenin yıkılışının habercisi olarak ele alır. 

 

Bu konu üzerine duran ve Ockham’lı hakkında düşüncelerini Ernest E. 

Moody’nin “Ockham’lı William’ın Mantığı” adlı yapıtına dayandıran B. Russell ise 

Moddy’den güç alarak bunun yanlış olduğunu savunur. Modern felsefe tarihçilerinin 

ele aldığı kişileri, özellikle kendilerinden sonra gelenlerin üzerinden yorumlama 

eğiliminden dolayı böyle bir yanlışa düşüldüğünü belirtir ki, aslında Ockham’lı 

sadece Aristotelesi yorumlamaya girişmiştir (Russell, 1972: s.256).  

 

Gene de Orta Çağ XIII. yüzyıl sonrası hakkında sorulan bir soruya B. 

Çotuksöken, O. William’ın dil ve düşünce arasındaki ilişkiyi gündeme sokmasıyla 

birlikte, günümüzde felsefi, psikoloji diye adlandırılan çalışmalarda yeni bir yol 

izlendiğinden bahseder. Ki bu bakımdan İngiltere’de yapılan söz konusu alandaki 

çalışmalar yoluyla John Locke gibi bir aydının ortaya çıkmasına şaşırmamak gerekir. 

Daha ilerisi deneyci bakış açıları, mantıksal yönünü Çotuksöken’e göre Ockham’lı 

dan alacaklardır. (2005: s.193). 

  

 Sonuç olarak Orta Çağ felsefi hakikat anlayışı genel hatlarıyla 

değerlendirildiğinde ortaya insan iradesinin gerçekliği somut dünyada değil, soyut 

dünyaya yönelik arama eğilimde olması gerektiği çıkar. Çünkü bu anlayışa göre 

insan yaratılmış bir varlıktır ve yaradılış amacı vardır. O amaca yönelik çalışmalıdır. 

Hakikat ise onun yolundan sapmaması için bilgilenme yoluyla elde edilir. Bu 

bilginin kaynağı deney ve gözleme ait değil, kutsal kitaplara ve Tanrı’nın 

yeryüzündeki temsilcine aittir. Bu noktada insan, kısa süre için yaşadığı dünya 

devletine değil, asıl gerçek olarak var olan Tanrı Devletine çalışmalıdır. Orta Çağ’da 

akılın işi son derece basittir. Çünkü onun görevi Tanrı’nın varlığını bilmek için bilgi 

toplamaktır. Bilgi bu anlamıyla sadece inanca hizmet için vardır. Hakikat ise zaten 

yol gösterici İsa ve kutsal kitap tarafından sunulmuştur. Yani birey, ancak uygunluk 

koşuluyla hakikat dedektifliği yapabilir. Ancak genel hatlarından farklı olarak bu 



43 

 

düşünceden radikal bir biçimde ayrılan filozoflar da vardır ama bunların görüşleri 

Orta Çağ genel yapısını yönünü farklı yöne tayin edecek güçte değildir. 

 

1.1.7. Rönesans’ın Doğası ve Hakikatin Bireyselliği 

 

Orta Çağ ile Modern Çağ arasında bir köprü görevi üstlenen Rönesans 

(Renaissance), Fransızca bir kavram olarak “yeniden doğuş” anlamını karşılar. 

Yeniden doğuş, özelinde bir Antik Çağ felsefi özlemi olarak görülebilir. Çünkü bu 

dönem, yeniden veya tekrardan eski yunan eserlerinin incelenip yorumlandığı, 

eskinin yaşam standartlarının -Orta Çağ baskısı nedeniyle- işlevsellik kazanması 

gerekliliğinin bir göstergesi olarak ortaya çıkar. Yeniden doğuşun bir diğer yönü ise 

Avrupa’nın gerçekten kültürel yönü başta olmak üzere, her yönüyle büyük bir 

değişime, gelişime hasıl olması demektir. Bilimsel ilerlemeler, yeni felsefi 

tartışmalar, büyük sanat etkinlikleri ve sanatçılar… Yani kısaca Avrupa bu dönemde, 

tarihsel olarak birbirinden radikal biçimde farklı iki dönem arasında, kendi geleceğini 

oluşturacak yönleri seçmeye başlamıştır. 

 

Ancak Rönesans Bloch’a göre, yaygın bir şekilde yorumlandığı gibi, sadece 

geçmişe ait bir şeyin veya Antik Çağ’ın yeniden ortaya çıkışı olarak görülmemelidir. 

Bu dönem insanlığın hiçbir zaman tasarlayamayacağı bir çağın doğuşu, yeryüzünde o 

döneme dek fazlaca görülmemiş mücadeleci ve üretici kişilerin ortaya çıkışıdır. Ona 

göre Rönesans, dünya üzerinde fazlaca görülmemiş bir dönüşümü temsil eder ve bu 

anlamda biriciktir. Bir çağın devamı veya başlangıcı sayılamaz (2002: s.7). 

  

 Her yeni değişim farklılıklarıyla heyecan uyandırmıştır. Büyük gelişmeler bu 

heyecanın en somut nümayişleridir. Gökberk’e (1961: s.161) göre, tarihte yeni 

düzenlere ulaştıran geçişler eksik olmamıştır. Hatta tarih, böyle geçişlerin 

örneklerinin tarihi olarak görülebilir. Bu bakımdan geçişlerin bazıları yavaş yavaş ve 

sessiz olur. Yeni kendini pek sezdirmeden sakince gelişir; bazı geçişler ise çok canlı, 

pek gösterişli ve toplum nezdinde heyecan uyandıran boyutlarla olgunlaşırlar. 

Gönülleri sürükleyip coştururlar. İşte Rönesans bu ikinci türden bir değişimi ifade 

eder. Bu dönem fazlaca canlı bir kaynaşmayı, heyecan dolu yüreklerin coşmasını 

ayrıca çok geç bir yaratma sevgisini; yeni ye doğru cesurca atılımları temsil eder. 



44 

 

 

Rönesans, bireyin günahkâr bir kul olarak Tanrı dünyasına hizmet etmesi 

anlayışına karşılık; kendi dünyasını doğayla uyumlu bir şekilde yaşamasını vaadini 

sunan hümanizma öğretisini topluma sunmasıyla da önemliydi. Tabii ki hümanizma 

bu kadar dar bir anlama sığdırılamaz. Akyürek’e göre, Orta Çağ boyunca imanın ve 

inanışın bir parçası olarak algılanan birey, Rönesans’ın fikirsel yayılımıyla birlikte 

kendi başına kalmış ve ne olduğunu sorgulamaya başlamıştır. Bu bakımdan 

Rönesans felsefesi arzuladığı bireyi, Antik Çağ’da bulmuştur. Böyle bir birey, tek 

başına ayakta durabilen, kendi hakikatini özgürlüğü çerçevesinde bulmaya çalışan, 

kendini çok yönlü geliştirmeyi arzu eden ve doğayla uyumlu bir şekilde bu dünyada 

ki zaferine odaklanmış olarak var olmalıdır (Akyürek, 1994: s.120). Dolayısıyla 

bilinmeyen yerine algılanabilene duyulan istek doruklara ulaşmış ve birey kendi 

hayatı özelinden çevresini yorumlamaya başlamıştır. 

 

Bu dönemde Orta Çağ’a ait olan Tanrı’ya aşkın (transcendent)  hakikat görüşü 

yerini doğasal olana, somut olana, duyusal olana bırakmış ve doğayla uyumlu bir 

birey yaratma arzusu bilim, kültür ve sanat alanında geçerlilik kazanmaya 

başlamıştır. Benzer’e göre, Rönesans döneminde Orta Çağ’ın imgesel olan hakikat 

görüşünün, içkin (varlığın içinde bulunan, varlığın yapısına karışmış olan) bir 

hakikat anlayışıyla yer değiştirmesi, aşkın tanrısal hakikate sırtını yaslayan ve bunu 

yorumlayıp hakikat olgusu olarak ortaya koyan kilise politikalarına olan güveni 

sarsmıştır. Bu durum doğaya olan saygıya katkı sağlamış bu dünyaya içkin bir 

hakikat anlayışının yeşermesini sağlamıştır (2014: s.39). 

 

Rönesans öncesi Batı Avrupa’sında entelektüel bir ilerleme ancak VII. yüzyıla 

kadar yazılan küçük çaplı eserleri temsil eder. Çünkü Skolastik düşünce bütün 

entelektüel hayatı kuşatmış ve kendi başına tekrar eden doğmalara dönüşmüş 

durumdaydı. Nitekim Haçlı seferleri ve Doğu ile girilen ilişkilerden sonra hakikatin 

diğer dünyaya ait dinsel metaforlar olmayıp yaşanılan dünyanın özelinde mutluluğun 

ve insani gelişmenin bir ürünü olduğunu görüyorlardı. Dolayısıyla Coşkun’un 

vurguladığı gibi, haçlı seferleri ve Endülüs mirasıyla birlikte Yakın Doğu İslam 

tecrübesiyle kurulan ilişki, Batı Avrupa’ya büyük zenginlikler katmıştır (Çoşkun, 

2012: s.56).  



45 

 

 

Avrupa’nın Rönesans hareketlerinin, Doğu ile girişilen bu ilişkilerin sonuçları 

bakımından en büyüğü olduğu söylenebilir. Çünkü Avrupa toplumunda somut olana 

duyulan huşunet, soyut olanın ise hakikat olarak algılanması dünyevi şeylerin 

anlamsızlaşması hızlandırmaktaydı. Onlar açısından en hakiki hakikat dinsel 

metaforlar ve onu şekillendiren din insanlarının ürettikleriydi. Dolayısıyla büyük bir 

sefalet ve geri kalmışlık kaderini kabullenmiş Avrupa, Doğunun bilime, ekonomiye 

ve rasyonaliteye verdiği önemin karşılığını anladıklarında bu, onları sadece 

Rönesans’a taşımakla kalmaz aynı zamanda geleceklerini de şekillendirir. 

 

Bu dönem de antikiteye olan ilgi neredeyse bütün Rönesans düşünürlerinin 

eserlerine yansımıştır. Özellikle Platon’un ve Aristoteles’in düşüncelerini dini 

görüşlerle bütünleşik hale getirmeye, onları kaynak göstermeye çalışan Orta Çağ 

düşünürlerine karşılık, bu dönemde Antik Yunan düşünürleri tekrar yorumlanmaya 

başlanmış ve bu etki dönem eserlerinin daha şüpheci, eleştirel, yapıcı, yenilikçi 

metinler olmasına katkı sağlamıştır.  

 

Bu bağlamda Montaigne’nin, Sofistler’le başlayan şüpheci ve bilginin 

kaynağının kişiden kişiye değişebileceği yaklaşımını daha da ileri taşıması, 

Copernicus’un Güneşin evrenin merkezinde olduğu ve Dünya’nın hem kendi 

etrafında hem Güneş etrafında döndüğünü açıklayan Kopernik devrimi olarak anılan 

yaklaşımı, Bruno’nun bu ilerlemeden yararlanarak Güneşin birbirinden bağımsız ve 

sınırsız sayıdaki gökcisimlerinden sadece biri oluşu (Güneş sistemi) katkısı ve buna 

benzer hakikat değiştirici nitelikteki bilimsel yönelimler Rönesans’ın karakterini 

oluşturmuştur. 

 

1.1.7.1. Montaigne 

 

Rönesans felsefesinde yeniden canlanan Antik Çağ kuşkuculuğu, hakikat 

anlayışının değişmesi bakımdan önemli kabul edilebilir. Bu bakımdan kuşkuculuğun 

en önemli temsilcisi Montaigne (1533-1592)’dir.  Denemeler adlı ünlü eserinde, 

Antik Yunan kuşkucularının bilginin imkânsızlığıyla, özellikle duyu algılarının 

rölatif oluşuyla, aklın göreliliği aşıp mutlak hakikate ulaşabilmenin olanaksızlığıyla, 



46 

 

özne ve nesne hâllerinin sürekli değişimleriyle, değer yargıların bireylerin 

anlayışlarına göre farklı yorumlanmasıyla ilgili argümanları yeniden ortaya koydu. 

Bu bakımdan özellikle insanın hayvan karşında üstünlük algısının, beyhude ve 

temelsiz olduğu sonucuna vardı (Cevizci, 2009 s.463). Bu bakımdan genel hakikat 

görüşüne Montaigne’nin olumsuz yaklaşması doğaldır. Çünkü o, doğa kurallarına 

büyük önem verirken bireyin doğanın bir parçası olarak mükemmel bir varlık 

olmadığını, yanılmaya, değişime açık olduğu dolayısıyla mutlak hakikati elde edecek 

güçte olmadığını savunur. 

 

Relativity, kavramı hakikat tartışması açısında son derece önemlidir. Çünkü 

çoğu zaman hakikat, tümüyle gerçek olanla eş değer olmaya yatkın bir kavramdır. 

Ancak sofist Protagoras (MÖ 490-491), rölativizm tanımlanmasından sonra hakikat 

ve gerçeklik arasında bağın çokta güçlü olmadığı anlaşıldı. Rönesans’a kadar 

özellikle Orta Çağ felsefi tartışmalarında kavram olarak yeterli değeri görmedi ancak 

Montaigne’in radikal olarak aşırıya kaçan şüpheci rölativizmi Rönesans kavramı gibi 

farklı bir hava yarattı. Voget’in vurguladığı gibi Montaigne’nin rölatif düşünceleri 

Pico della Mirandola, Cusanus ve Giordano Bruno gibi dönemin yazarlarının bakış 

açılarıyla ilişkili olmasına rağmen nitelik olarak farklıydı. Çünkü onun relativismi 

yukarda ifade edildiği gibi aşırı radikal ve aynı düzeyde şüphe içeriyordu (Voget, 

1977: s. 29). 

 

Montaigne bütün yaşamı boyunca “Ne bilebilirim?” sorusunu cevaplamaya 

çalışır. Bu soru karşısında aklın yetersiz olduğunu savunan Montaigne, yapılması 

gerekenin hayatın olduğu gibi kabul edilmesi gerektiğidir. Hatta daha da ileri giderek 

insana düşen asıl şeyin, kedisini tanrısal vahye teslim etmek olduğudur. O,  doğan 

her bireye doğa yoluyla belli karakter yapıları verildiğini savunur. Ancak bireyin bu 

karakterinin, skolastik yöntemlerle şekillendirilmesi yerine, onun özgürlüğünü ve 

yaratıcılığını ortaya çıkarabilecek eğitim verilmesini tavsiye eder. Ancak gene de 

Montaigne birçok problemin açık net çözümünün olmadığını düşüncesiyle şeyleri 

gerçek doğalarının ne olduğu konusunda genel septik görüş olarak; “hiçbir görüşün 

diğerinden daha doğru olamayacağı” anlayışını benimsedi (Cevizci, 1999: s.607; 

Cevizci, 2009: s.463). Montaigne açısından kuşku; doğru diye ifade edilen hiçbir 



47 

 

şeye tam olarak bağlanmadan, her doğru olarak nakşedileni kabul etmeden ancak 

hakikati aramaktan da hiçbir zaman vazgeçmemekten geçiyordu. 

 

Montaigne insanın elde ettiği bilgiye fazla itimat edilmemesi gerektiğini 

vurgular ona göre: “…bizim varlık düzenimiz nesneleri kendine uydurur, her şeyi 

kendine göre değiştirir, aslında dünyanın ne olduğunu bilmez oluruz; çünkü her şey 

bize duygularımızla bozulmuş, aslından ayrılmış olarak gelir. Pergel, gönye, cetvel 

bozuk oldu mu onlara dayanan bütün orantılar, onlara göre yapılan bütün yapılar da 

ister istemez kusurlu, sakat olur. Duyularımız kesin olmadığı için, onların ortaya 

koyduğu hiçbir şey de kesin değildir (Montaigne, 2016: s.250-251). Sonuçta 

Montaigne, hakikat kavramını hiçbir etkiden, stereotipden, kültürden, dilden 

arındırılmış olarak düşünülemeyeceği konusunda katıdır. Dolayısıyla onun için 

hakikat birinin hakikatidir, evrensel olamaz ve rölatif yapıdadır. 

 

1.1.7.2. Giordano Bruno 

 

Rönesans döneminin en ünlü filozof, matematikçi ve astronomlarından biri 

olarak anılan Bruno, eski ile yeniyi bir araya getiren bir simge olarak anılır. Çünkü 

Cevizci’ye göre, ona ihtiyaç duyduğu terminolojiyi kendisinden önceki felsefi 

gelişmeler sağlar. Özellikle İtalyan hümanistlerin ve N. Cusanus’un birikimleriyle 

Yeni Platoncu görüşü miras alan Bruno, doğayı, ilahi birlikten gelen varlıklar 

çokluğu olarak ele alır (2009: s.474).  

 

Bruno, katı bir Aristoteles karşıtı olarak Aristoteles’in akıl yürümesini doğayı 

açıklama konusunda yetersiz olduğunu her ortamda dile getirmiştir. Ona göre, evren 

dağılması olanaksız yetkin bir bütünlüktür ve biçimle madde içi içedir. Yani başka 

bir deyişle ne biçimsiz madde ne de maddesiz biçim düşünülebilir. Ancak madde 

sürekli olarak biçim değiştirebilir ki bu onun yok olacağı anlamına gelmez. Evren 

Bruno için sonsuzdur. Bu sonsuz evren de Tanrı’dır. Doğadaki her nesne Tanrı’dan 

bir parça olarak vardır (Timuçin, 2012: s.103-104).  

 

Bruno’nun özellikle astronomi ile ilgili çoklu evren görüşü bilim insanlarının 

ve tarihçilerin dikkatini çekmiştir. Bu bağlamda Koperniçi hipotezi benimseyip 



48 

 

geliştirmeye çalışmıştır. Ona göre, dünyanın merkezi Dünya ve Güneş değildir. 

Yaşadığımız yer kürenin Güneşi sadece diğer yıldızlardan biridir ve filozofa göre 

sonsuz evrenimizde çok sayıda güneş sistemi vardır. Bruno, bu açıklamalarında 

dinsel kaynaklı Dünyanın evrenin merkezinde yer aldığı Orta Çağ hakikatine karşı 

inandığı doğruları savunmaya çalışır (Kenny, 2017: s.34). O, aynı zamana da cesur 

bir şekilde kilisenin hakikat olarak sunduğu Tanrı’nın İsa ile bütünleştiği ve 

Hristiyanlığın gerçek tanrısal bir din olduğu ana akım öğretilerine karşı durduğu için 

de Engizisyon mahkemelerince kendi hakikati uğruna ölümle cezalandırılır. 

  

Ancak Kenny’e göre, Bruno’nun çoklu evren teorisi günümüzdeki kozmologlar 

arasında çokça rağbet görmesine rağmen, Bruno’nun bir bilim kurbanı olduğunu 

düşünmek hatadır. Nedeni ise onun yaptığı akıl yürütmeler deney ve gözlemden 

ziyade geleneklere ve apriori bir felsefi çalışmaya dayanmasıdır. Hatta Bruno, 

Copernicusçu sistemi savunduğu için değil, sihirle uğraştığı için Mesih’in 

(Hristiyanlara göre İsa) kutsiyetini reddettiği için ölüm cezasına çarptırılmıştır 

(Kenny, 2017: s.34).  

 

Ancak Kenny’in iddialarının aksine birçok yazar Bruno’nun sadece bilim 

kurbanı değil aynı zamanda hakikati uğruna mücadele ettiği ve dini iktidar 

mekanizmasının tıpkı bir endüstriyel makine gibi ürettiği hakikat görüşlerine gözlem, 

deney ve akıl yürütmeleriyle karşı çıktığı için öldürüldüğünü düşünür. Bu açıdan 

bakıldığında Berggren’e göre,  Bruno, dini müstehcenlik ve bilimsel rasyonalizm 

arasındaki sonsuz mücadelenin ve hakikat kavgasının büyük bir sembolüne olarak 

görülmesi gerekir.(Berggren, 2016: s.25). 

 

Anlaşılacağı üzere Rönesans felsefesinde kendinden önce yaşanan Orta 

Çağ’dan farklı olarak dinsel ya da teosentrik merkezli bireyden bağımsız hakikat 

algısı terkedilmeye çalışılarak yerine doğayı ve bireyi öne çıkaran, akıl merkezli, 

deney ve nicel araştırmalara dayalı bilimsel bir hakikat zemini benimsenmeye 

çalışılmıştır. Bu anlayış Avrupa açısından günümüze ulaşana kadar değişik 

yönleriyle ele alınsa da genel olarak benimsenmeye devam etmiştir. Dolayısıyla 

Rönesans, öncelikle Modern Çağ ve sonrasında Aydınlanma Çağ’ına giden sürecin 

başlangıcı ve belirleyicisi açısından son derece kıymetlidir.  



49 

 

 

1.1.8. XVII. Yüzyıl Felsefesinin Epistemolojik Hakikati  

 

Modern felsefe; temeli Avrupa’da XV. yüzyılda atılıp XX. yüzyıla kadar etkisi 

devam eden ve düşünsel akıntısına katılan bütün toplumları; bilimsel, teknolojik ve 

felsefi olarak değiştirip geliştirme ivmesi kazandırmayı amaçlayan, felsefi bir 

değişimdir. Bu değişim ve gelişmeler pozitif bilimin ilerlemesine katlı sağlamış ve 

özellikle XVII yüzyıl felsefesinde ana dayanak noktası olarak matematik ve fiziği 

öne çıkarmıştır. Örneğin, Gökberk’in (1961: s. 251) vurguladığı üzere bu döneme 

damga vuran aydınların birçoğu matematik, fizik okullarından mezun olmuşlardır; 

Descartes, analitik geometri ile geometrik optiğin kâşifidir; yine aynı şekilde 

Leibniz, differential ve integral hesabının kurucularından biridir. 

 

Bu dönemin oluşumu, gerçekliğin sübjektif değerlendirmelerden öte objektif 

yönünü kanıtlamaya çalışan Rönesans bilginlerinden Nicolaus Copernicus’ın 

astronomi sisteminde görülebilir. Bu noktada Copernicus’ın üç şeyi tepetaklak ettiği 

söylenebilir: 1. Gözümüzle algıladığımız görünüşü; 2. Kilise felsefesinin dünya 

görüşünü; 3. Orta Çağ resmi felsefesi olan Aristoteles felsefesini. Bu bağlamda 

gerçekliğin aslında hiç de algılanan gibi olmadığını, sadece kişisel ve hiçbir bilimsel 

temele dayandırılmadan sunulan dağınık görüşlerden meydana geldiğini vurgulayan 

Copernicus,  aslında durduğumuz yerin ayaklarımızın altında sapasağlam olduğunu, 

güneşin, ayın ve yıldızların bizim etrafımızda dönüp dolaşmasını algılarız. Hatta her 

gün şahit olduğumuz bu gözlemden sağlam ne olabilir ki? Ancak Copernicus’ın 

öğretisi bize, her gün kendi gözlerimizle şahit olduğumuz olguların yanlış ve 

yanıltıcı olduğunu, duyularımıza ait kuruntulardan ileri geldiğini ve aslında bizim 

duruş ve bakış noktamızla ilgili sübjektif bir görünüş olduğunu gösterir (Gökberk, 

1961: s.252). Çünkü aslında ayaklarımızın altında ki küre de dönmektedir, bizde 

dönmekteyiz ve bizim gezegenimiz din bilginlerinin iddia ettiği gibi evrenin merkezi 

de değildir. 

 

Copernicus, Hristiyan kilisesinin bağlı olduğu evren tasarımını -ki bu tasarımın 

başlangıcı Âdem ile başlar ve kıyamet ile son bulur- pozitif bilimin yardımıyla 

yıkmaya çalışmıştır. Yine 17. yüzyılın neredeyse bütün filozoflarına göre, hakikat 



50 

 

dini metin ve kaynaklardan aktarılan bir şey değildir ve olamaz; hakikat, aklın 

rehberliğiyle özgür ve tarafsız bir şekilde araştırılıp keşfedilendir. Bunun anlamı 

Cevizci’ye göre filozofun bakışı doğaüstü olana yönelmek ve mistik varlık alanlarını 

sorgulamak yerine, artık yeryüzüne yönelip doğal olanı konu edinmektir. Bu modern 

dünya veya en genel anlamıyla rasyonalizm, insan aklına duyulan sınırsız imanı aynı 

zamanda gelişmenin, ilerlemenin aracı olarak bilimsel yöntemlere duyulan inancı 

ifade eder (Cevizci; 2009: s.522). 

 

XVII yüzyıl felsefesi, özellikle Rönesans ile başlayan bilimsel ilerlemenin ve 

yeni felsefe anlayışının İlgiltere’de Francis Bacon’la, Fransa’da René Descartes ile 

farklı boyutlara taşınıp pekişmesini ifade eder. Bu bağlamda konumuzla bağlantılı 

olarak bu filozofların hakikat tartışmalarını hangi boyutta ele aldıkları ve tarihsel 

olarak bilime yaptığı katkıları sunmak konunun pekişmesi ve insicam açısından 

önemlidir. 

 

1.1.8.1. Francis Bacon 

 

Doğru bilgiye ulaşmanın tartışılmaz şartı, doğru yöntemi kullanmaktır. Böyle 

bir yöntem anlayışına sahip doğru yöntemi olgusallık ile ilişkilendirerek felsefi 

araştırmanın içeriğini, çerçevesini genişleten ve bilim felsefesi denilince akla ilk 

gelen isimlerden olan XVII. yüzyılın önemli siyasi figürlerinden biri şüphesiz F. 

Bacon (1561-1626) dur.  Ona göre, hakikatin veya doğruluğun yolu deneyden geçer. 

Bacon, ilk Rönesans fikriyatında görülen doğayı kutsama fikrini; doğayı bilgi ile 

itaat ettirme özeline döndürerek doğal güce karşı, bilgilenme yolunu önerdi. 

Özdemir’in vurguladığı üzere, Bacon bilgi ile gücü eş değerde ele alırken tabiatın 

bilgiye itaat ettirilerek idare edileceğini savunur. Ayrıca ona göre doğa; akıl ve 

duyumdan fazlaca bir şeydir ve onun varlığı zihinden tamamen bağımsızdır 

(Özdemir, 2015: s.19). 

 

Bacon’un “Knowledge is power” (bilgi güçtür)  önermesi burjuvazinin 

dönemin ekonomik ve politik güce aç olanlar olarak; bu gücün bir ayrıcalıktan veya 

doğumdan gelmeyeceğini, dolayısıyla daha fazla çalışmaya ve bilgilenmeye 

yönelmenin yarar sağlayacağı noktasında bir uyarı olarak anılır. Bloch’a göre bu 



51 

 

soylu feodalitenin hakikat algısına karşı bir saldırı olarak anlaşılmalıdır. Burada 

önemli bir nokta da bilgi bir zenginlik kaynağı olarak sayıldığı gibi zenginliğin 

gücüde, gücün zenginliği karşısında diz çökmek zorunda kalır. Yani Bacon felsefesi, 

endüstri devrimini hazırlayıp destekleyen bir ideoloji olarak ortaya çıkar (Bloch, 

2002: s. 88-89). 

  

Doğaya hakim olabilmenin temel argümanın bilgi olduğunu düşünen Bacon, 

bilimsel bilgi yoluyla, doğa olaylarını daha kolay bir şekilde anlayıp çözümledikten 

sonra doğaya hakimiyetimizin artacağını belirtir. Yani başka bir deyişle olayların 

insanları yönetmesinden, insanların olayları yönetmesine ancak bilgi vasıtasıyla 

geçilebilir. Böyle bir bilgi gücü besler (Çelik, 2010: s.219). 

 

Bacon’un hakikat görüşü bir takım anlama eşiklerinin yönetimiyle 

değerlendirilebilir. Şöyle ki; ona göre, insanın anlamasını bir takım idoller ve yanlış 

kavramlar yönetmektedir. Böylece doğru ya da hakikat, bireyin zihnine girebilecek 

yol bulamamaktadır. Çünkü idoller insan zihninin stereotipleridir (ön yargı) ve birey 

bunlardan arınabildiği düzeyde hakikatle buluşabilir. İnsanı yönlendiren, basmakalıp 

düşüncelere iten idollerden birincisi; kabile ya da soy idolleridir ve bu kaynağını 

insanın doğasından alır. Bu yüzden bütün bireyler için ortaktır. Bu idol nedeniyle 

nesne ve şeyleri istediğimiz gibi görür onları kendimize benzetiriz. İkinci idol; 

mağara idolüdür ve bu bireysel insana aittir. Her bireyin kendisine ait özelliği, 

eğitimi veya başkaları ile geçtiği iletişimden doğan mağarası vardır. Çüçen’e göre, 

mağara idolünü Bacon, Platon’un mağara alegorisinden esinlenerek oluşturmuştur. 

Bu idolün önemli bir özelliği de hakikat olarak algılananın bir kabullenilmiş ve 

inanılmış otoriteden de kaynaklanabilir oluşudur. Üçüncü idol, bizim dışımızda olan 

insanlarla ilişkilerimizden doğan çarşı market idolüdür. Bu idol Bacon’a göre direkt 

olarak dille ve sözcüklerle ilgili olduğu için en kötüsüdür. Örneğin; bizim bilgimiz 

kelimelerle açıklayacağımız kadardır. Bu yüzden düşüncelerimiz bir nevi kelimelerin 

tutsağıdır. Son idol ise çeşitli felsefi dogmaları kendinde barındıran ve kanıtlama 

ilkeleriyle insan zihnine göç eden Tiyatro idolüdür (Çüçen, 2013: s. 275-276). 

 

Bacon’a göre, bu idollerden yani ön yargılardan ve hiçbir kanıtlanabilir yönü 

olmayan kanılarımızdan kurtulduğumuz an hakikati bilir ona ulaşabiliriz. Bu tür bir 



52 

 

ilerleme bize doğayı bilme ve ona egemen olma fırsatı verir. Dolayısıyla insanın 

amacı Bacon için bilgi sahasını genişletip doğaya üstünlük kurmaktır. Çüçen’in 

deyişiyle Bacon’un bilgi; bilim ve hakikate götüren tek güçtür önermesi Modern 

Çağ’ın parolası olmuştur ve bu parola aydınlanma felsefesine giden yolu açmıştır 

(2013: s.277). 

 

Hakikat olgusunun bu şekilde yorumlanıp anlaşılmasını M. Horkheimer 

pragmatik olarak görür ve faydacılar ona göre, doğa bilimlerine tapınmasının sonucu 

olarak tek geçerli yolun deneyden geçtiğine inanırlar. Bacon’nun öncülüğünü yaptığı 

bu yaklaşım düşünceyi eşya gibi ele alır ve doğa üzerindeki teknik egemenlikten elde 

edilenler hariç her türlü hakikat görüşünü tasfiye eder. (Horkheimer, 1998: s.88; 

Kahraman, 2017: s.232). Aristoteles, doğayı anlamak için bir yöntem geliştirmiş ve 

ona müdahale edilmeden tamamen dışarıdan gözlemle hakiki bilgiye 

ulaşılabileceğini savunmuştur; bunun tersi olarak Bacon ise hakiki bilgiye ulaşmanın 

yolunu doğaya doğrudan müdahalede görmüş ve doğaya egemen olunarak hakikate 

yaklaşılacağını savunmuştur.  

 

Bacon ile birlikte modern düşünme şekillenmeye başlanmıştır ancak B. 

Magee’ye göre, özellikle üniversitede “Modern felsefe” denildiği zaman bu, Modern 

felsefeyi; ilk Çağ felsefesini, Orta Çağ felsefesinden ayırmak için kullanılır. Bundan 

dolayı, Modern felsefe 20. yüzyıl felsefesi anlamına gelmez; o Reformasyondan 

itibaren gelişmeye başlayan felsefe anlamına gelir. Ki gerçekten de, genellikle 

Modern felsefenin başlatıcısı olarak anılan biri var: Descartes. (Hegel’de Modern 

felsefenin başlatıcısı olarak Descartesi görür) Öyleyse, daha açık bir şekilde ifade 

edersek; Modern felsefe Descartes’tan itibaren anlıma gelir ki buna Magee açık bir 

şekilde katılır (Magee, 2001: s.69). 

 

1.1.8.2. René Descartes 

 

Varlıklı aristokrat bir ailenin çocuğu olarak Fransa’nın Touraine şehrinin La 

Haye kasabasında dünyaya gelen René Descartes (1596-1650) bir parlamento üyesi 

olan babası tarafından dönemin üst okullarından La Fleche Cizvit okuluna vermiştir. 

Burada matematiğe ilgisi artan Descartes, fizikle de ilgilenmiş ve düşüncelerinden 



53 

 

dolayı sürekli Cizvitlerle karşı karşıya gelmiştir. Otuz yıl savaşları boyunca ordunun 

teknik işleriyle ilgilenirken boş vakitlerinde felsefe ve metot konularına yoğunlaşmış 

ve bilginin genel metodunun ilkelerini tespit etmiştir. Özden’e göre bu Descartes’in 

hayatının dönüm noktası ve düşüncesinin gelişmesi açısından son derece önemlidir. 

Descartes bir rasyonalist olarak insanlardan kaçan gizlenen biridir. Bunun hakikate 

ve güzel hayata yönlendirdiğine dem vurup “iyi saklanan iyi yaşar” şiarıyla yaşamını 

sürdürmüştür (Özden, 2015: s.32; Zelyüt, 2017: s.128).  

 

Descartes açısından bir şeyi açık seçik olarak bilmek; doğru ve sağlam olarak 

yalını bilmek anlamına gelir ki buna da öncelikle sezgi yoluyla ulaşılır. Descartes’in 

bu konudaki yöntemi şöyle işler: 1. Apaçıklık kuralı: Hakikati apaçık bilinmeyen 

hiçbir şeyi doğru olarak kabul etmemek. Başka bir deyişle hızlı ve peşin hükümler 

vermekten kaçınarak sadece şüphe edilmeyecek kadar açık olduğu bileneni kabul 

etmek. 2. Analiz kuralı: Ele alınacak yeni bir konunun mümkün olacağı en son 

unsuruna kadar parçalarına ayırmak. 3. Sentez kuralı: Öncelikle en basit ve bilinmesi 

en kolay şeylerden başlanarak en karmaşık olana yavaş yavaş yükselme yoluyla ilgili 

unsurlar arasında bir sıra belirleyip düşünceyi bu sıraya göre birleştirmek. Son olarak 

4. Kontrol kuralı: Bu kuralda ise tıpkı matematikte sağlama yöntemi olduğu gibi 

bütün işlemleri baştan sona tekrardan gözden geçirip emin olmak (Descartes, 1998: 

s.27-28). Anlaşıldığı gibi Descartes metodu; ayrıntılarına kadar açık olmayan veya 

analiz, sentez ve kontrol kurallarından geçirilmeden hiçbir düşünce, söylem ve 

önermenin hakiki olduğuna inanılmaması gerektiğini öğütler. 

 

Descartes için hakikat, ilimler yoluyla elde edilecekse bunu metotsuz yapmak 

yerine yapmamak daha yerinde olacaktır. Çünkü yöntem, hakikati bulmada başat 

göreve sahiptir. Dolayısıyla hem zaman kazanmak açısından hem de hakikate veya 

doğruya ulaşmak için metoda muhtacız. O, bu noktada hakiki bilgiyi kuşku temeline 

dayandırır ve yine onun kuşkusu, yöntemli bir kuşkudur: Hakikati elde etmek için 

kuşkulanmak zorunluluktur. Her şeyden kuşkulanabilirim ancak tek 

kuşkulanmayacağım şey kuşku duyan ben’in kendisidir.   Dolayısıyla Aziz 

Augustinus’un “kuşku duyuyorsam varım” önermesini Descartes, yine aynı yönde 

kullanarak “cogito ergo sum"a yani "düşünüyorum öyleyse varım"a ulaşır (Timuçin, 

1998: s.8).   



54 

 

 

Descartes, bilimsel doğruyu ve hakikati araştırırken o kadar kuşkuludur ki 

bunu dünyanın var olup olmadığına kadar götürebilmektedir. Nitekim kendi 

deyimiyle bu girdaptan çıkışı ise şöyle açıkar:  “…uyanıkken zihnimde bulunan bazı 

düşüncelerin, hiçbiri doğru olmamakla birlikte, uyurken de aklıma gelebildiğini 

görerek, o zamana kadar zihnime girmiş olan tüm şeylerin düşlerimdeki 

yanılsamalar kadar doğru olabileceğini varsaymaya karar verdim. Ama hemen 

sonra, böylece her şeyin yanlış olduğunu düşünmek istediğim sırada, bunu düşünen 

"ben"in zorunlu olarak herhangi bir şey olması gerektiğini gördüm. Düşünüyorum 

öyleyse varım doğrusunun kuşkucuların tüm aşırı varsayımlarıyla sarsılmayacak 

kadar sağlam ve güvenli olduğunu belirlerken, bu doğruyu, araştırdığım felsefenin 

ilk ilkesi olarak hiçbir kuşkuya düşmeden alabileceğime karar verdim.” (Descartes, 

1998: s.39). 

 

Bu dönem aydınları; özellikle Descartes, Leibniz buna Spinoza’da dâhil genel 

olarak kendi zihinleriyle açıkça düşünebildikleri şeyi, kendi zihinlerinin dışında dış 

dünyada var oldukları kabul ederler. Özellikle belli idelerin insan zihninde doğuştan 

var olduklarını ve gereken fırsatlar verildiğinde deneyimin bu doğuştan olanı ve 

hakikati kendiliğinden açık hale getireceğine kanaat getirirler. Özelinde Descartes 

göre, Orta Çağ hakikat anlayışına yaklaşırken “vahyedilen hakikatlerin” insanların 

aklının tamamen ötesinde olduğunu savunur. Böylece bu hakikatler hakkında 

düşünürken başarılı olması için bireyin yukarıdan yardım alması ve düz sıradan bir 

insandan daha fazla bir şey olması gerekir (Zelyüt, 2017: s.134). Ancak Descartes, 

böyle bir şeyin olacağına pek inanmışa benzemez, çünkü o insan aklının güçleriyle 

hakikate ulaşmak için mücadele eder bunun metodunu aramaya çıkar. 

  

Belirtmek gerekir ki Descartes insanın ulaşabileceği hakikat ile Tanrısal olanı 

ayırır ama Tanrı konusunda, her şeyin hakikati hakkında tam bilgi sahibi olan diye 

bahseder. Ve ona göre Tanrı tam bilgedir. Yine Descartes’a göre, insanlarda daha 

önemli hakikatler hakkında az veya çok bilgi sahibi oldukları ölçüde bilge sahibi 

olabilirler (Descartes, 1997: s.6). Bu noktada tartışma ortamlarında ki hakikate de 

değinen Descartes, birçok tartışmada görülen eksikliklerden birini; tartışmaya konu 

olan iki hakikat iddiasının birbirlerini çürütme girişiminde görür. Ancak ona göre, 



55 

 

her bir görüş, ötekini çürütmeye ne kadar fazla yeltenirse o oranda hakikatten 

uzaklaşılmış olur (Descartes, 1997: s.11). 

 

Modern Çağ olarak adlandırdığımız dönemde, düalizm9 ile en çok özdeşleşen 

isim Taslaman’na göre Descartes olmuştur. O, zihni maddi olmayan, mekândan 

bağımsız ve en temel özelliği düşünmek olan bir cevher olarak görür. Bu bağlamda 

Descartes, madde dışında tek bir cevhere sahip olan insan (zihin-ruh) ile hayvanı 

birbirinden ayırır ve hayvanları birer makine olarak tanımlar. (Taslaman, 2008: 

s.108). Yine düalizm ayrımın neliğini açıklamaya çalışan Lewis, Descartes’in insan 

ruhuyla bedenin gerçek biçimde ayrılmış bulunduğunu ancak yine onları tek bir 

nesneymiş gibi iç içe ele alıp birleşik olduğunu düşündüğünü savunur (Lewis, 1993: 

s.51). Bu tartışmanın hakikat araştırmasında ki önemi şüphesiz zihin yetisinden 

yoksun herhangi bir canlının doğru/hakikat olanı algılayamayacağıdır. Çünkü 

komuta edilenin hakikatinden söz edilemez. Dolayısıyla Lewis’in açıklamasına göre, 

zihin ve beden birlikteliğinde “ortaya çıkan” ancak bireyi apaçıklığa ulaştırır. 

 

Descartes özelinde Modern felsefe açısından hakikat, epistemolojik olarak 

herhangi bir şeyin varlığından emin olunacak şekilde düşünülebilir. Yani Benzer’in 

de belirttiği gibi onun bilgisine, hakikatine ulaşıp ulaşmamak onu değerlendirme 

biçimine göre değişikliğe uğrayabilir. Bu bağlamda bütün çıkarımlar ister dış 

dünyada isterse de iç dünyada olsun bütünü, öznenin kendi rasyonel faaliyetleri 

çerçevesinde değerlendirilir (Benzer, 2014: s.49-50). Ancak Descartes’ın “Felsefenin 

İlkeleri” adlı eserinin ilk bölümünü açan cümlesi: “Hakikati arayanın hayatında bir 

defa bütün şeylerden gücü yettiği kadar şüphe etmesi gerekir.” (Descartes, 1997: 

s.23), onun bu yöndeki şiarını açıklar niteliktedir. 

 

Yine Descartes hakikati arama noktasında bizim en önemli araçlarımızdan biri 

olan felsefeyi ağaca benzetir. Bu ağacın kökleri metafizik, gövdesi fizik ve gövdeden 

çıkan bütün dalları da öteki bütün ilimler olarak görür (Descartes, 1997: s.17). 

Türkben’e göre, Descartes’in felsefi ağacı göz önüne alındığında aslında mutluluğun 

                                                 
9 Düalizm (ikicilik), Genel anlamda herhangi bir alanda birbirinden farklı olarak ve birbirine 

indirgenemeyen iki ilke ya da tözü kabul etmek olarak görülebilir. Örneğin dış dünya ile zihin, 

madde-ruh veya gözle görülebilir veya akılla anlaşılabilir dünya. Yani başka bir deyişle fenomel 

gerçeklik ile numenal gerçeklik türünden birbirini içermeyen iki ayrı alandan geldiğini savunan öğreti 

(Cevizci, 1999: s. 419).   



56 

 

hakikat ile ilişkisi kendiliğinden ortaya çıkmaktadır Nitekim kök olmadan ağacın 

meyve vermesi tahayyül edilemez (Türkben, 2015b: s.56). Ancak Descartes’ın bu 

ağacı bir bütün olarak ele aldığı ve bölümlerini bir girift bir şekilde felsefeye tahsis 

ettiği bellidir. Dolayısıyla onun bakış açısıyla, doğru bilgi veya hakikat, bu girift 

ilimler ve rasyonalite çerçevesinde ortaya çıkabilir. 

 

Sonuç olarak 17. yüzyıl büyük filozoflarının genel hakikat kanısı; dini 

otoritenin bir hakikat tahsis edici olarak artık görevini tamamlamış olması ve akılın 

egemenliği bitene kadar emekliliğe ayrılması olmuştur. Dolayısıyla hakikat, bu 

yönüyle akla dayalı ve yeryüzünde keşfedilmek üzere tartışmaya açılmıştır. 

Cevizci’ye (2009: s.524) göre, 17. yüzyıl felsefecileri, insan aklının epistemolojide, 

bilimde, bilimsel bilgide somut hale gelen başarısını, felsefede de bilimdekine benzer 

hakiki ve kesin bilgiye ulaşmayı göstermek amacıyla Descartes ile başlayarak 

yöntem arayışı içine girmişlerdir. Bu doğrultuda hakikatin keşfini özneye ve öznenin 

zihin aktivitesini uyguladığı yöntem çerçevesinde bir arayış üzerinden 

keşfedileceğine inanmışlardır.  

 

Buraya kadar konumuz bağlamında ele alamadığımız birçok değerli, ufuk açıcı 

görüş vardır. Yine ge hakikat görüşlerini, tarihsel konjonktürden belli bir ilerleme 

çerçevesinde birikimli olarak aktarmaya çalıştık. Ancak bundan sonra hem hakikat 

temalı tartışmaların seyri üzerinde hem de Foucault’nun felsefi tarzı, üslubu, fikriyatı 

üzerinde derin etkiye sahip XIX. düşünürü Friedrich Nietzsche’nin hakikat görüşleri, 

tartışmanın seyri açısından faydalı olacaktır. 

 

Foucault, kendisini iktidar teorisyeni olarak görenlere, kendisinin iktidar 

teorisyenliği yapmadığını, asıl yaptığının tarih olduğunu ve “hakikat söyleminin 

oluşum tarihi” yaptığını belirtir (Foucault,2011a: s.341). Öyleyse Foucault için 

“hakikat” neyi ifade eder, nasıl ortaya çıkar, kimler tarafından oluşturulur ve evrensel 

midir? Gibi sorulara geçmeden önce, onun, pek çok yönden etkilendiği hatta 1967 

yılında P. Caruso ile yaptığı söyleşide: “Nietzsche’nin benim üzerimdeki fiili etkisine 

gelince, bunu belirtmek benim için hiç kolay değildir, çünkü bu etkinin ne kadar 

derin olduğunu ölçebiliyorum. Size şu kadarını söyleyebilirim ki, Nietzsche’yi 

okuyuncaya kadar ideolojik olarak “tarihselci” ve Hegelci olarak kaldım.” 



57 

 

(Foucault,2011a: s.96), yorumunun da desteklediği gibi Foucault’nun hakikat 

görüşünün şekillenmesinde büyük rolü olan Nietzsche’nin konu üzerine 

düşüncelerini incelememiz gerekir.  

 

1.1.9. Nietzsche: Hakikat Oyunlarının Perspektifli Sanatı 

 

Adorno’nun (2001: s.206), tüm eserleri yaşam diye adlandırıldığı şey 

üzerinden, felsefenin resmi geleneğini reddeden filozof olarak gördüğü Nietzsche’nin 

(1844-1900) hakikat görüşleri; geleneksel hakikat görüşlerine göre fazlaca radikal 

sayılabilir. Dede’ye göre, Nietzsche’nin düşünsel olarak hakikat sorunsallığı 

üzerinden özgünlüğü, onun hakikat olarak sunulan oluşumların arka planında işleyen 

“hakikat dışı’lığı” ifşa etmesinden ileri gelir. Ki onun hakikat yorumunda, hakikatin, 

mutlak ve değişmez doğruluklar sarmalı değil, sadece toplum için var edilen bir 

değerler bütünü oluşu önemlidir (Dede, 2017: s. 70). Dolayısıyla Nietzsche açısından 

hakikat nedir sorusu yerine; geçerli cevabı alma yolunda sorulması gereken soru; 

gelenekleri ve toplumsal istencin farklılığını vurgulayan “tüm hakikat istencinin 

anlamı nedir?” (Nietzsche,2011b: s.170) sorusudur.  

 

Nietzsche gibi bir düşünürü anlamak kolay değildir. Sonuçta onun 

düşüncelerini anlamak isteniyorsa, mutlaka onun çocukluğuna kadar gidilmesi 

gerekir. Tevfik’in vurguladığı gibi, Nietzsche’nin hakikati araştırma konusunda 

gösterdiği eğilimin sebeplerinden birini mutlaka ailesinden aramak gerekir. Çünkü o, 

çocuk düşünceli son derece tutucu bir aile sahipti. Bu etki altında hakikati arama 

aşamasında dini duygularına zarar vermemek adına kendine sürekli söz verdi ancak, 

din ile bilim arasındaki çatışmada bu sözü tutamayacak kadar bilim, kendi lehine onu 

etkiledi (2001: s.281). 

 

Aslında Nietzsche açısından tarafsız, değerlerden kopuk, ön yargısız bir aklın 

var olduğuna dair duyulan şüphe, onun hakikat görüşlerinin çerçevesini kurar. 

Dede’ye göre (2017: s.71), böyle bir şüpheyle Nietzsche, perspektifsizim, güç istenci 

ve oluş kavramlarıyla savunduğu aklın, tarih-üstü, tarafsız, özerk olmadığını 

göstererek “hakikatin” hakikat dışı doğasını keşfeder. Yani Nietzsche için evrensel 

doğruluk, mutlak hakikat, tartışılmaz gerçeklik gibi belirlemeler tümüyle uydurulmuş 



58 

 

şeylerdir. Hakikat üretilmiştir ve üretilmiş bu değerler tüketilme oranına göre 

değerlenir. Ayrıca değerlerin psikolojik açıdan muhasebesi yapıldığında, insansal bir 

gücün, hegemonyanın idamesi ve giderek yükseltilmesi amacıyla belirli bir 

“perspektiften” yapıldığı da zaten görülecektir (Nietzsche, 2002: s.28).  

 

Nietzsche, hakikat oluşturmanın bir tür güç istencinden kaynaklandığını 

belirtir. Becermen ’in de Nietzsche üzerinden vurguladığı gibi; hakikatin ve hakikat 

söyleminin kendisi aslında bir güç istemidir. Çünkü Nietzsche açısından hakikat 

istemi, ayrıca bir hakikat belirlenimi üzerinden iş gören, iktidar zeminini oluşturan 

söylemi de üretir. Bu tür söylemler yoluyla her şey akıllaştırılır ve salgın hastalık 

gibi etkilenen üzerinden işleyeme başlar. Dolayısıyla hayatın bütün noktalarına 

sirayet etmiş bu güç istemi -tıpkı Foucault’nun iktidar yaklaşımı gibi- toplumsal 

yaşamda bir hakikat istemi ve iktidar istemi doğurur (Becermen, 2010: s.362).  

 

Aslında Nietzsche açısından her şey güç istemine göre tarif edilebilir. 

Atbakan’a göre, Nietzsche, güç istemiyle olan biten ve gerçekleşen bütün şeyleri 

yorumlamayı dener.  Nietzsche, kimi zaman güç istemini  “yaşam” ile eş anlamda 

kullanır,  kimi zaman “varlığın özü” olarak görür ve kimi zaman “dünyanın özü, 

hatta “dünyanın kendisi” olarak da tarif eder (Atbakan, 2017: s.35). Dolayısıyla, 

Nietzsche için her belirlenim güç ile ilgilidir ve perspektivizm de böyle bir 

düşünceden ortaya çıkmıştır. Çünkü Nietzsche göre: “(…)[B]ir şekilde meydana 

gelmiş olan bir şey, kendinden üstün bir güç tarafından yeni amaçlar doğrultusunda 

sürekli olarak yeniden yorumlanır, yeniden ele geçirilir, yeni bir yarar 

doğrultusunda yeniden yapılandırılır ve yönlendirilir; canlılar dünyasında olagelen 

her şey bir boyun eğdirme, bir efendi olmadır; öte yandan tüm boyun eğdirmeler ve 

efendi olmalar da o zamana kadarki "anlam''ı ve "amaç''ı zorunlu olarak 

bulanıklaştıracak ya da bütünüyle silecek birer yeniden yorumlama, yeniden 

düzenlemedir.”(Nietzsche,2011b: s.73). 

 

İnsanın değerlendirme sınırlılığından kaynaklanan belli bir açıdan yorumlama 

çabası, perspektivismi kaçınılmaz kılar. Perspektifli yaklaşımının zorunluğu da bilgi 

ile hatanın iç içe geçmesini doğurur. Bu ise Kuçuradi’ye göre, insan sorunlarının 

sürekli yeniden ele alınabileceği ve her ele alışta da yeni “hakiki” bir şeyin 



59 

 

kavranabileceği anlamına gelir (Kuçuradi, 1967: s.165). Dolayısıyla Nietzsche’nin 

hakikate perspektifli olarak yaklaşımının sonucuna göre, hakikat var olan veya 

bulunacak bir şey değil o yaratılacak, değiştirilip dönüştürülen bir şeydir. Toplumsal 

güç dengelerinin bir yansımasıdır. Güç istencinin göstergesidir (Kuçuradi, 1967: 

s.166). Öyleyse Aruoba’göre Nietzsche anlaşılamazdır. Tek bir tutarlı, birlikli bakışa 

sahip olmamasından değil; onun her yazdığının perspektifli olmasından dolayı 

anlaşılmazdır. Çünkü o bir konuyu ele aldığı zaman çeşitli açılardan bakmayı dener, 

onun aradığı hakikat değildir. Bilir ki hakikat sayılan bakış açılarından ibarettir; 

mutlak hakikat denilen bir şey yoktur ve zaten felsefede bir hakikat arama işi değil 

yaşam sorunlarını çözme işidir (Aruoba, 2001: s.267-268).  

B. Williams ise hakikati ret edenler olarak tanımladığı bazı aydınların, 

yukarıda değinildiği gibi Nietzsche tarafından hakikatin yok sayıldığı önermesine 

karşı çıkar. Williams “Hakikat ve Hakikatlilik” adlı eserinde Nietzsche’nin “hakikat 

istencinin” koşulsuz olarak hakikate inanmamız gerektiği anlamına gelmediğini 

vurgular. Nietzsche, hakikatin asıl anlamı kim olduğumuz öğrenmek, var olan 

hataları düzeltmek ve özelikle de kendimizi kandırmaktan vazgeçmeyi öğütler. Şöyle 

ki çeşitli değer kalıpları hayatımız için vazgeçilmez olabilir ancak bu onların hakikat 

olduğu anlamına gelmez (Williams, 2006: s. 29). Vazgeçilmez değer yargıları da 

aslında hakikat olarak kendilerini bıçakla etimize kazılmadıkça derinlerde onlara 

karşı bir hor görme yargısına zaten sahibizdir. (Jaspers, 2013: s.219). Başka bir 

deyişle hakikat olarak vazgeçilmez gördüğümüz putlar bile yıkılma potansiyeline 

sahiptir. Tabii ki bakılan perspektife göre. 

 

Sonuç olarak Nietzsche felsefe tarihi boyunca eşine çokça rastlanmayan bir 

tutum sergileyerek çelişkilerden uzaklaşmak yerine çelişkilerle çalışmıştır. Onun 

eserleri incelendiğinde, yaşamın anlamlı değerinin çelişkiler üzerine var olduğu, 

bununda sürekli güç istemini harekete geçirdiği görülür. İşte perspektivizm de bu 

çelişkilerin sonucudur ve güç istemi zaten perspektifi zorunlu kılar. Dolayısıyla onun 

açısında hakikat bu perspektifle kendini dışa vurur. Her ne kadar perspektifli açı 

varsa eş değeri kadarda hakikat meydana gelir. 

  

Bu tarz bir arayış çağdaş Fransız felsefesinin en önemli düşünürlerinden 

sayılan Michel Foucault’da farklı boyutlara ulaşmıştır. İmdi onun bilgi-iktidar-



60 

 

söylem-hakikat ilişkisi üzerinden işlemeye çalıştığı ve hakikatin kodlandığı 

bölgeleri; herkesin, her an dile getirebileceği prosedürler bütünü olarak ele alması 

gerçekten dikkat çekicidir. Bu noktada, tartışma programlarında bir emtia (ticari 

ürün, piyasa ürünü) edasıyla topluma sunulan hakikat sözcelerini Foucaultsal bir 

değerlendirmeye tabi tutmadan önce; Foucault’nun düşünsel alt yapısını, konu 

bağlamında tartışmaya açmak faydalı olacaktır.  

 

Foucault, belirtmek gerekir ki; kendisini herhangi bir ideolojik veya bilimsel 

grup içerinde tanımlanmamasını özellikle ister. Hatta ve hatta o yazar olarak ürettiği 

eserlerde isminin kullanılmamasını ve bunun Fransa’daki yazarlar tarafından bir yıl 

boyunca uygulanmasını önerir. Canpolat’ın  (2005: s.76) da vurguladığı gibi 

Foucault, eserlerin önyargısız ve ideolojik saplantılardan arınmış olarak 

değerlendirilmeleri gerektiğini savunur.  Bizde onun bu önerine sadık kalarak ve onu 

dönemine ait herhangi bir akıma yerleştirmeden tartışacağız.



61 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

2. FOUCAULT’DA HAKİKAT OLGUSUNUN FELSEFİ DAYANAKLARI: 

İKTİDAR/BİLGİ VE SÖYLEM/HAKİKAT İLİŞKİSİ 

 

2.1. İKTİDARIN MUĞLAK VE TANIMLANMAMIŞ DOĞASI 

                                                                         İnsanlığı özneleştirme tarihi, aynı 

zamanda bir hakikat tarihidir. 

M. Foucault 

 

İktidar; toplumsal ilişkinin doğası gereği ortaya çıkan hukuki, siyasi, kültürel, 

ekonomik ve askeri gibi güç yayılımının tanımlayıcı kavramlarından biridir. Aslında 

açımlanması halinde özünde toplumsal hayatın şekillenmesi ve algılayış biçiminin 

oluşması açısından, doğrudan etkili bir kavramdır. Gianni Vattimo ve Santiago 

Zabala’nun (2012: s.35) vurguladığı gibi hakikat iddiaları aynı zamanda politik, 

hukuki iktidarında iddialarıdır. Yani söz konusu olan doğruluğun üretilişidir. Üretilen 

doğruluk ise iktidarın işleyişinde hayati öneme sahiptir. Dolayısıyla hangi tür 

iktidardan bahsedersek bahsedelim -krallık iktidarı, siyasi iktidar, ekonomik veya 

kişiler arası iktidar ilişkileri- hepsinde bir mücadele alanı mevcuttur.  

 

Tarihsel döngü içerisinde farklı düşünce biçimlerinin egemen olduğu çağlarda, 

elbette ki farklı iktidarlar da mevcuttur. Örneğin ilk avcı toplayıcı toplumlarda dinsel 

bir iktidar otoritesinden bahsedilemezken, Orta Çağ Hristiyan döneminde dini 

iktidarın neredeyse bütün toplumsal olgularda etkisinin görüldüğü bir çağ olmuştur. 

Yine Aydınlanma dönemi, böyle bir aşırılığa karşı rasyonaliteyle kurtulmaya 

çalışmış, ancak bu seferde aklın iktidarı aşırılığa bulanmıştır. Öyle ki Theodor W. 

Adorno ve Max Horkheimer’ın “Aydınlanmanın Diyalektiği” adlı eseri bu yöndeki 



62 

 

eleştirileri anlamada en önemli kaynaklardan biridir. Eserde aydınlanma, düşünce 

tarihi boyunca tapınmanın veya mitolojik yasağın bir gereği olarak vardır (2014: 

s.155). Ve eski iktidarların kendisini oluşturan ana hedefleri, aslında kuramsal olarak 

yanılsamadan ibaret olduğunu ibraz eder. Aydınlanma aynı zamanda bolluk 

olanakların yardımıyla eski iktidarın zeminini de yok eder (2014: s.143). Ancak 

aydınlanmanın rasyonalitesi, bu bağlamda hem tam manasıyla bir hile hem de 

kendisini kabul ettirmeye çalışan bir zorlayıcıdır (2014: s.247).  

 

Aydınlanma eleştirisinde Adorno ve Horkheimer aklın araçsallaşmasından ve 

bunun da aslında bir akıl iktidarına neden olmasından dem vurmakla kalmayıp 

Aydınlanmanın aslında kendini yok saymasına de değinir. Örneğin Kızılçeliğe 

(2013: s.200) göre, Horkheimer ve Adorno Aydınlanmanın Diyalektiği’de, 

aydınlanmanın kendi özünde kendi iktidarıyla kendini tahrip edişinin kritiğini 

yapmışlardır. 

 

          İktidar, tartışma alanın farklılığına göre birçok açıdan tanımlanabilir. Örneğin 

M. Kapani, iktidarı tanımlarken geniş anlamda başkalarının davranışlarını 

yönlendirebilme, etkileyebilme ve kontrol altına alma olarak görmektedir. Ona göre 

bir kimse, başkalarını kendi isteği doğrultusunda yönlendirebilirse orada bir iktidar 

söz konudur (Kapani, 2009: s49). Bu tür iktidar işleyişinin yapısında maruz kalanın 

kendi bilinci dışında yönlendirilişi vardır. İktidar yönlendirir, etkiler ve kontrol 

altında tutar. Makro düzeyde ele alındığında ise dini, ekonomik, siyasi, krallık vb. 

gibi iktidar sistemlerinin işleyişinin temelinde yatan müdahale mantığıyla örtüşür. 

Çünkü aslında yönetebilmenin işlemesi için öncelikle kontrollün sağlanması, 

ardından etkileme ve yönlendirmeye ihtiyaç duyulur. 

 

         Ancak bu durumun gerçekleşmesi için kimi bilim insanlarına göre, iktidar, 

sahip olduğu üretim araçlarını yani ekonomi, askeri veya siyasi güç gibi olguları 

kullanır. Kimilerine göre ise, şiddet ve güç üreten mekanizmaların iktidar üretme 

gücü 18. ve 19. yüzyıllarda yerini daha etkin bir iktidar biçimi olarak görülen 

gözetime bırakmıştır. 

 



63 

 

        Bu görüşü savunan en önemli aydınlardan biri şüphesiz M. Foucault’dur. Onun 

J. Bentham’ın hapishane tasarımından esinlenerek tüm toplumsal varyantlara 

uygulamaya çalıştığı mimari panapticon örneği ile açıklamaya çalıştığı anlamda 

iktidar işleyişi; artık toplumsalın, güç ve terbiye ile dışlanması değil; toplum 

nezdinde bireylerin yerinin belirlendiği ve gece gündüz gözetlenerek kendi isteğiyle 

boyun eğdiği bir tanrısal iktidara dönüşmüştür. 

 

Bazı bilimsel öğreti geleneklerinde ise, iktidar konusunun tamamen güce dayalı 

olduğu ve tahakküm göstergesi olarak makronun (iktidar gücü), mikro (birey, özne) 

üzerinde kurmaya çalıştığı ve etkisinin maruz kalanı tamamen pasif duruma düşürene 

kadar devam ettiği savı yıllardır savunulmaktadır. Örneğin Christopher Falzon, 

hümanist öğretide “iktidar” insanların üzerinde dış sosyal etki ve bütünüyle kendi 

mahiyetini belirleyen (kendi kendini belirleyen) aynı zamanda onlar üzerinde 

bütünüyle otonom varlıklar olmaları için çalışan bir yapı olarak anlaşıldığını vurgular 

(Falzon, 2001: s.67).  

 

Aynı şekilde iktidarı, siyasi yapılanma içerisinde çözümleyip varlığını siyasi 

erklerin isteklerine göre şekillendiği görüşleri de mevcuttur. Örneğin Güçbilmez’e 

(2005: s.4) göre J. Freund ve B. de Jouvenel gibi düşünürler iktidar yapılanmasını 

siyasetin baskıcı tarafına değinerek açıklamaya çalışırlar, dolayısıyla iktidarın siyasi 

oluşum tarafından emir-itaat ilişkisi içerisinde gerçekleştiğini iddia etmeleri bu 

bağlamda doğaldır. Benzer bir yaklaşımla Mills ise, iktidarı ekonomistler, 

siyasetçiler ve askerlerden oluştuğunu vurgulamaktadır. 

 

 Böyle bir iktidar işleyişi tanımlamasına şu soruyla karşılık verilebilir: İktidar 

sadece askeri, siyasi, ekonomik vb. gibi güçleri elinde bulunduran örgütlenmiş 

yapılardan mı gelir? Bu soruya verilebilecek en farklı cevaplardan biri şüphesiz 

Foucault’ya aittir. Foucault’nun çoğu açıklamaya çalıştığı konular gibi iktidar 

konusunda da tek bir bakış açısı ve tanımlaması yoktur.  İnsan toplumsal bir varlıktır 

ve toplumsallığın en büyük yansımalarından biri olarak diğer üyelerle anlaşabileceği 

bir dil ve kültürü benimsemek zorundadır. Böyle bir yapılanmanın içerisinde 

iktidarın oluşup oluşmaması sorusuna ise Foucault’ya göre, toplumsallık özellikleri 

göz önüne alındığında ulaşılabilir. Nitekim iktidar, insanlar arasındaki ilişkiler olarak 



64 

 

görülebilir. Bu ilişki, iletişim araçlarını kullanma zorunluğuna sahip olsanız bile 

iletişim yoluyla aynı düzene ait olamayan bir ilişkidir (Foucault, 2017: s.129). 

 

Ancak açık bir şekilde belirtmesine karşın, Foucault’nun kullandığı iktidar 

kavramı, epey yönden talihsizdir. En azından G. Kendall ve G. Wickham göre, 

İngilizce yönünden bu böyle. Onlara göre, Foucault’cu akademi dünyasında şöhret 

kazandıran kavramlarda olduğu gibi “iktidar” kavramı da bir anda her şey anlamına 

gelir oldu. O kadar ki bu kavramı kullanan çoğu kişiye göre iktidar, perde arkasında 

kirli işlerle uğraşan ve bizim göremeyeceğimiz gizli bir şeydir (Kendall ve Wickham 

2016: s.114). 

  

Aslında bu tarz iktidar görüşleri mahiyetinde muğlaklık, görünmezlik ve 

gizlilik barındırdığı için iktidar oluşumunu tanımlamak isteyenlerin daha fazla 

arzusuna dokunur olmuştur. Örneğin Frankfurt okulu aydınlarından Marcuse’un, 

Magee ile yaptığı bir söyleşisinde bireyler üzerinde işleyişini egemen konumda 

bulunan iktidarın, insanların sadece bilinçlerini değil aynı zamanda yarı bilinçli 

olarak bulunduğu alanları ve bilinçaltlarını da şekillendirip denetlemektedir (Karataş, 

2012: s.955) der. Bu bakış açısının haklılığı burada tartışılmayacaktır ancak böyle bir 

güce sahip olunması bağlamında iktidarın belli bir kurumsal örgütlenme tarafından 

insanların ruhsal sahipliklerine dahi erişebilecek güçte olunduğu, ciddi sayılabilecek 

önemdedir.  

 

Foucault yönünden de böyle bir yaklaşım yanlış değildir ancak o iktidarın 

biricikliğine ve tek yönlü (yukardan aşağıya) ilerleyişine karşı çıkar. Ama muğlaklık, 

görünmezlik bağlamında Foucault’nun iktidarı da aynı özeliklere sahiptir. Bu yüzden 

birçok eleştiriyle de karşı karşıya kalmıştır. 

 

J. Revel “Foucault Sözlüğü” adlı eserinde Foucault’nun iktidarı (Pouvoir), bir 

iktidar ilişkisi olarak hiçbir şekilde tutarlı, birlikli ya da durağan bir kendilik değil 

aksine varoluşunun karmaşık tarihsel koşullarını varsayan ve kendinde barındıran 

aynı zamanda pek çok etkiyi de içeren bir ilişkiler ağı olarak ele alır (2012: s81).  

 



65 

 

Anlaşılacağı üzere Foucault iktidar konusunda tarihsel koşulları ve karmaşık 

ilişkileri göz ardı etmez. Örneğin ona göre, iktidar ilişkilerinin yayılma yoluyla 

oluştuğu savunulamaz, ancak toplumsal bir sınıfın diğeri üzerindeki etkisini, bir 

grubun veya bir bireyin diğer grup ve birey üzerindeki tahakkümünü, bir bütün 

olarak olanaklı kılan iktidar ilişkilerinin, iç içe geçmesi savunulabilir (Foucault, 

2015: s.162). Bu yaklaşıma göre, aslında iktidar kavramının Foucault’nun açıklaması 

özelinde tek başına yetersiz olduğu anlaşılabilir. Çünkü ona göre iktidar mahiyetinde 

ilişkiler, deneyimler barındırmakta ve bu yolla ortaya çıkmaktadır. İlişkiler içerisinde 

oluşmakta ve bu ilişkilerin barındırdığı tarihsel koşulların göz önüne alınmasıyla 

anlaşılabilmektedir.  

 

Foucault’nun iktidarı, yukarıdaki tartışmadan da anlaşılabileceği gibi sadece 

siyasi, ekonomik, askeri değil aynı zamanda bireysel ilişkilerden de ortaya 

çıkabilecek bir heryerdeliğe sahiptir. Ancak Foucault’da zaman zaman iktidarı devlet 

örgütlenmesine dayandırmıştır. Örneğin, “Deliliğin Tarihi” başlıklı eserinde sık sık 

krallık iktidarı ve kilisenin kurumlar ve toplum-birey üzerindeki etkisinden 

bahsetmektedir. Foucault söz konusu eserde XVII. yüzyılda çok geniş kapatılma 

kurumlarının bulunduğu bilinmekte ancak burada Paris halkının birkaç ay boyunca 

yüzde kaçının tutulduğu pekiyi bilinmediğini belirtir. Aynı zamanda “mutlak 

iktidarın” (krallık iktidarı) keyfi olarak hapsetmelerinin bilindiğini ama bunu hangi 

hukuk bilincinin harekete geçirildiği ise fazla bilinmemektedir der (Foucault, 

1992(a): s.79). Foucault, aslında güç uygulayan ve birey nezdinde toplumu kendi 

anlayışı doğrultusunda -iktidar yapısı, kendi genel öğretilerine karşı tehdit olarak 

algıladığı hareketlenmeleri hastalık olarak nitelemesi- ıslah etmeyi amaçlayan bir 

iktidar oluşumundan bahsederek, yukarıdaki Marcus’un değerlendirmesine 

yaklaşmaktadır. 

 

Yine Marcus ve Foucault’dan farklı olarak, Weber’ya göre, genelde güç 

(iktidar) kavramının, bir veya birden fazla kişinin toplumsal eylem içinde, o eyleme 

karşı direniş olsa bile kendi eylemlerini gerçekleştirme şansı olarak anlaşılabileceğini 

belirtir (Weber, 2014: s.289). Ancak onun için güç (iktidar) sadece spesifik 

bakımdan ekonomik gücü, siyasi gücü elinde bulundurma değil o aynı zamanda 

kendi başına bir değerler ifadesi olarak da anlaşılabilir. Örneğin, getireceği sosyal 



66 

 

onur için iktidar peşinden koşulduğu olunur. Ancak Weber açısından her güç, sosyal 

onur sağlamayabilir. Yine örneğin, salt ekonomik güç ya da çıplak para gücü, sosyal 

onur için bir şey ifade etmeyebilir (2014: s.290). 

 

 Weber için iktidar, belli bir amaç için bilinçli sahip olunmaya çalışılan bir olgu 

olarak görülebilir. Yani bilinçli uygulamaya konulur. Ekonomik zenginlik yoluyla 

kullanılabileceği gibi sosyal onur sahibi olmak içinde kullanılabilir. Weber, iktidarı, 

sosyal onur veya itibar için kullanılırsa bu siyasi gücün temelindeki sosyal onuru, 

ekonomik güçle bile elde edilemeyeceği kadar farklı görür.  

 

Aslına bakılırsa iktidar özünde bir güç ilişkisidir ve güç ilişkilerinden 

bahsedildiği ortamda -mikro veya makro olsun- mücadeleden de bahsedilebilir. 

Dolayısıyla Foucault, Weber’nın iktidara karşı direniş uygulansa dahi onu işleyebilir 

kılma vurgusundan farklı olarak egemenliğin ve tahakküm mekanizmasının tam 

olarak uygulandığı bir ilişkinin ve iktidarın söz konusu olamayacağını belirtir 

(Foucault,2015: s.176). Bunun nedeni ise direniştir. Direniş bir mücadele alanı 

doğurur ve bu anlamda Foucault’ya göre, üç tür mücadele alanı mevcuttur. Bunların 

birincisi: Tahakküm biçimlerine yani etnik, toplumsal, dinsel vb. güçlere karşı 

yürütülen mücadeleler.  İkincisi: Bireyleri ürettikleri ürünlerden ayıran sömürü 

şekillerine karşı yürütülen mücadeleler ve son olarak: Bireyi kendisine bağlayan ve 

bu şekilde de diğerine tabi kılınan duruma karşı mücadelelerdir (Foucault, 2014a: 

s.63).  

 

Foucault’nun iktidarı özünde “özgürlüğe” ihtiyaç duyar. Bu nedenle iktidar 

anlayışının karakteristik özeliklerinden biri, bazı insanların başka insanların 

davranışlarını belirleyebilmesinde yatar. Ancak şiddet uygulayarak, tahakküm altında 

ki bir bireyin davranışın değişmesinde iktidar ilişkisinden bahsedilemez. Foucault 

buna örnek olarak bedeni üzerinde şiddet uygulanan biri için şöyle der: “Zincire 

vurulup dövülen bir adam kendisi üzerinde güç uygulanmasına maruz kalmaktadır. 

Ama bu iktidar değildir.” (Foucault, 2014 s.55). Çünkü aslına bakılırsa şiddet ilişkisi 

ya bir beden ya da şeyler üzerinden uygulanır. Ve Foucault’ ya göre, şiddet herhangi 

bir direniş ile karşılaştığında onu en aza indirmekten başka bir şansı olmadığından 

dolayı zorlar, işkence uygular, büker ya da tahrip eder (Foucault, 2014a: s.73). 



67 

 

 

Bu bağlamda aslında kişiler üzerinden (şiddet, baskı) uygulanmaya çalışan 

iktidar ilişkisinden değil, deneyimler, eylemler yoluyla oluşturulan iktidar 

ilişkilerinden bahsedilir. İktidar uygulaması Foucault’ya göre, eğer başkalarının 

eylemleri üzerinde eylemde bulunmak olarak tanımlanırsa ve bu eylemler insanların 

başkaları tarafından yönetilmesiyle karakterize edilirse; o zaman böyle bir 

uygulamaya “özgürlük” unsurunun dâhil olması gerekir ki bu da aslında iktidarın 

yalnız özgür özneler üzerinde ve onların özgürlüğü devam ettiği sürece uygulanabilir 

(Foucault, 2014a: s.75). 

 

Aslında günümüzde artık insanları kontrol altına almak tımarhaneleri, 

hapishaneleri, okulları çokta gerekli kılmıyor. Foucault açısından modern ruhlarımız, 

özgürlük hapishanesi yoluyla kontrol altında tutulmaktadır. Akay’a (2016: s.75) göre 

Foucault, bu yeni iktidar mekanizmasıyla bize; hapishane, hastane, okul veya dini 

kurumları belli bir tarihin gerekli kurumları olarak gösterir. Ancak bugün iktidar 

ilişkileri, halkları işletme düzenine soktuğuna göre artık televizyon gibi kitle iletişim 

araçları yoluyla onların en özel alanlarına izinsiz girebilmekte, arzularını, 

ihtiraslarını, alışkanlıklarını kalp hızlarına kadar değiştirebilmekte; reklam aralarında 

tuvalete gitme zamanını belirlemekte ve hatta elektrik kesilme anında onlara çocuk 

yaptırma iznini sağlamaya kadar açık seçik bir yolla işler. Bu yolla artık insanların 

bir yerlerde alı konmalarına gerek kalmadan deneyimlerini kontrol altına alma 

becerisini kazanmış bir iktidar ilişkileri ağı gelişmiştir.  

 

 2.1.1. Üreten İktidar 

 

Foucault, bazı eserlerinde savunduğu merkezi iktidar görüşlerini ileride 

yetersiz bulacak ve iktidarı sadece baskılayan, güç gösteren, işkence eden, öldüren 

vb. gibi olumsuz genellemelerden alıp üreten, var eden, oluşturan bir olgu olarak 

tartışacaktır. Bu bağlamda, Foucault 1970’li yıllarda geriye dönüp eski iktidar 

anlayışlarına baktığında (1960’lı yıllar) iktidara tamamen olumsuz bir kategoriden 

baktığı için çalışmalarını yetersiz bulur. Örneğin, Foucault’nun bazı yapıtlarında 

tecrit eden, kapatan, sansürleyen, bastıran, maskeleyen ve dışlayan bir iktidar vardır. 

Oysa 1970’li yıllardaki çalışmalarında iktidar anlayışını farklı bir çizgiye kaydırarak 



68 

 

olumlu bir havada işler. Öyle ki iktidar üretir; gerçekleri, hakikat ayinlerini ve nesne 

alanlarını üretip var eder. Bu düşüncesi özellikle 1975 yılında yazdığı Surveiller et 

punir: Naissance de la prison10 adlı eserinde net bir şekilde görülür (Merguior, 1986: 

s.144; Megill, 1998: s.356; Canpolat, 2005: s.99).  

 

Hapishanenin Doğuşu’da Foucault (1992(b): s.243), iktidarın etkilerinin her 

zaman kötü olarak tasvir etmekten vazgeçmemiz gerektiğini ve iktidarın sadece 

baskı, tahakküm ürettiğini düşünmenin yanlışlığını savunurken aslında eski 

Foucault’ya da bir eleştiri vardır. Ancak “üretim” kavramından kasıt, güç 

ilişkilerinde boyun eğen bir öznel deneyimin ortaya çıkarılması anlaşılmamalıdır. 

Aksine özellikle söz konusu eserde, hapishanenin suçluları egemen düşüncenin 

toplumsal yapıyı şekillendirme anlayışı doğrultusunda baskılanmış özneler yerine,  

aslında suçluluğu üreten bir yapıya dönüştürdüğünden bahseder (Foucault, 1992(b): 

s.352). 

 

Aynı şekilde Coulon’un da üzerinde durduğu gibi “etiketleme teorisi” gibi 

teorilerle sosyal dünyanın önceden verili olmadığını, aksine üretildiğini ve inşa 

edildiği vurgulanır. Örneğin, sapkınlık diye tanımlanan davranışlar, toplumsal bir 

yargılama ürünüdür. Daha da ötesi toplumsal olarak dışlanan davranışların “sapkın” 

diye etiketlendirilmesi sonucu sapkınlık oluşur. Başka bir deyişle kişi, sapkın 

etiketine yüklenen anlam sonucunda üretilir (Coulon, 2015: s.16-17). 

 

Foucault’nun iktidar ilişkilerine üretim özelliğini vermesinin nedeni, aslında 

ilişkilerin doğasında üretimin ortaya çıkmasındandır. Üretilen karşıtlık, direnme 

yaratabilir; boyun eğme ve rıza gösterme de olabilir dolayısıyla eylemsizlik söz 

konusu değildir ve “üretimsiz” bir ilişki aslında özünde mümkün değildir.  

 

Foucault Cinselliğin Tarihi adlı eserinde, iktidar ilişkilerinin, başka türlü 

ilişkilerde olduğu gibi dışsallık etkisinin olmadığına değinir. Örneğin ekonomik 

süreçler, bilgi ilişkileri ya da cinsel ilişkileri dışsal özellikli olarak görür. Ona göre, 

iktidar ilişkileri dediğimiz şey dışsallık konumunda olan ilişkilere içkindir ve bundan 

                                                 
10  Michel Foucault, “Hapishanenin Doğuşu” Çev: Mehmet Ali Kılıçbay, İmge Kitapevi, 

Ankara 1992. 



69 

 

dolayı iktidar içinde bölüşüm, eşitsizlik ve dengesizlikler oluşturur. İktidarı 

basitleştirmeye de karşı olan Foucault, sadece yasaklama ya da sürdürme rolü olan 

üstyapı konumunda olamayacak bir iktidardan bahseder ve ona göre iktidar var 

olduğu yerde doğrudan üretici rol oynar (Foucault, 2016: s.70).  

 

Böylece iktidarın üretimden bahsederken aslında iktidarın aşağıdan gelmesi söz 

konusu olmaktadır. Foucault’ya göre, iktidar ilişkilerinin kökeninde, egemen 

olanlarla, onlara bağımlı olanlar arasında ikili bir karşıtlık toplumsal olana işlemiş ve 

daha derinlere değin gitgide daha küçük gruplar üzerinde etki gösteren bir ikilik 

oluşmuştur. Yani iktidar aşağıdan gelir (Foucault, 2016: s.70), ve bu bireyler 

arasında doğan ilişkiden büyük iktidar mekanizmasına doğru işleyen bir süreçtir.  

 

İktidar eğer toplum içine sızmış bütün ilişkiler mahiyetinin bir tür özelliğiyse, o 

vakit Kraliyet iktidarı gibi güçler (siyasi, ekonomik, kurumsal) sadece grupları 

yönlendirmek için üretkenliğe başvurur. Dolayısıyla bu açıdan yaklaşıldığında 

planlanmış bir etkiden bahsedilebilir. Çünkü böyle bir teoriye göre bu oluşum 

gücünü, grupları egemen ideoloji yönünde ehlileştirmek için kullanır. Dolayısıyla 

üretimi sağlarken sadece belirlenmiş olan ile ilgilenir. Ancak Foucault’nun iktidar 

ilişkilerinden bahsediyorsak ve hayatın her alanına yayılmış bir iktidar teorisi varsa 

ortada, o zaman iktidar üretiminin belirlenmemiş yönünü en alttan başlatmalıyız. 

Çünkü orada planlanmamış bir ilişkiden de söz edilebilir. Aniden ortaya çıkan, 

değişim içerisinde olan, süreksizliğe bürünmüş bir iktidar. 

 

Üreten iktidar bireyin, grupların, toplumsalın, sınıfların hakikatine de katkı 

yapar. Akay göre, Foucault’nun bakışında iktidar sadece saf bir şiddet olmadığına 

bilgi, hakikat, söylem üreten bir makine olduğuna göre, o halde iktidar kendi 

kendisinin içerisinden sabit olmayan bir güç ilişkileriyle görünür hale gelmektedir 

(Akay, 2016: s.13). Yani iktidar, özünde zaten kendisini var eder ve varoluşunu 

değişen güç ilişkilerinin mahiyetinde aramak gerekir. Eğer ilişkiler eşitsiz 

boyunduruğa sahip ise dizginleriyle kontrol edilebilen bir iktidardan bahsetmek, 

Foucault açısından zor görünmektedir. Bu da özünde iktidarı bir güce mal etmenin 

anlamsızlığını doğurmaktadır ki Foucault’nun aslında istediği de bu tarz bir 

yaklaşımdır. İktidar anlayışının üretkenliğin nereden geldiği veya hangi dinamiğe 



70 

 

tekabül ettiği sorunsalının cevabı Megill’e (1998: s.357)  göre, Nietzsche’nin 

Zerdüşt’ünün çok iyi bildiği, en üst düzeyde Dionysoscu bir iç görüdür. Yani bir nevi 

yaratıcılıktır. 

     

Foucault’nun bilgi-iktidar sarmalı üzerinden, özneyi ve disiplinsel doğruluğu 

tartışan Hülür’e (2008: s.150) göre, bir merkezde ya da birilerinin iradesi altında 

bulunmayan iktidar; ruh, beden, düşünce gibi bireyin var olabilmesini sağlayan bütün 

ögeleri üretir ve denetler. Foucault’nun tartışılan iktidar görüşlerine şunun da 

eklenmesi gerekir ki: Foucault, eserlerinde merkezi bir iktidarı ret etmemekle birlikte 

sadece “iktidar ilişkileri” üzerinden merkezileşmenin yetersiz kalacağını vurgular. 

Nitekim Foucault ve Chomsky’nin 1971’de Technische Universiteit Eindhoven’de 

yapılan “İnsan Doğası: İktidara Karşı Adalet” konulu tartışmada, iki filozofunda 

üzerinde durduğu “iktidar” görüşü bastıran, şiddet uygulayan, şekillendiren, uygun 

hale getiren bir iktidar görüşüdür. Örneğin tartışmada Foucault’ya göre, toplumsallığı 

fiilen denetleyen, ezen, bastıran bütün siyasi iktidar ilişkilerini gizlenseler bile 

bulmamız ve gözler önüne sermemiz gerekir ve ona göre tıp gibi, bakım kurumları 

da böyle bir iktidarın işleyişine yardımcı olurlar (Chomsky, 2005: s.44).  

 

Foucault’ya (2015: s.177) göre, aslında iktidar ilişkileri özünde bir güç 

ilişkileri olarak görülebilir. Bu güç ilişkilerine, her zaman tersine dönebilen 

çatışmalar olarak yaklaşabiliriz. Çünkü ona göre tamamen başarılı olup tahakkümü 

sınırlandırılamayan bir iktidar ilişkisinden bahsetmek olanaksızdır. Dolayısıyla böyle 

bir süreklilik ilişkisinde var olan güç odağına karşı, direniş mümkündür. Foucault, 

iktidarın heryerdeliğinin söz konusu olduğunda, direnişin mevcut olamayacağı 

konusunda sert eleştirilere maruz kalır. Bu eleştirilere, iktidarın üreten bir ilişkiler ağı 

olduğu üzerinde durarak, iktidar ilişkilerinin kaçınılmaz olarak direnişi ürettiğini 

savunarak cevap verir. 

 

Ve şöyle sürdürür: “Öyle ki; benim ortaya çıkarmaya çalıştığım şey, tek 

tipleştirici bir aygıtın donuk ve istikrarlı tahakkümünden çok, sürekli ve çokbiçimli 

mücadeledir. Her yerde mücadele halindeyiz -ana babasını kızdırmak için yemek 

masasında parmağını burnuna sokan çocuğun isyanı her an vardır, bu da bir 

isyandır denebilir- ve her an, isyandan tahakküme, tahakkümden isyana gidilir ve 



71 

 

benim ortaya çıkarmak istediğim şey bu sürekli hareketliliğin tümüdür.”(Foucault, 

2015: s.177).  

 

Foucault’nun, 1978’in sonlarında Duccio Trombadori ile yaptığı ve “Remarks 

On Marx”11 adıyla yayımlanan söyleşinin ön sözünde, özelikle iktidarın açıklanması 

gereken bir sorun olarak, ilkelere, temellere ve özellikle bunların ekonomiyle ilgili 

olanlarıyla değil, oluşturucu, üretici mekanizmalarının, işleyişinin, ilişkisinin ve onu 

üreten söylemlerin kendisiyle ilgili olan olarak görülmesi gerektiği vurgulanır 

(Foucault, 2004: s.37). Bu bağlamda, özelikle iktidar mekanizmasının, belli kalıpla 

sadece tahakküm ve kontrol mekanizması üzerinden kendini var etme eğilimli görüşe 

karşılık; öznelliği üreten, bilgiyi, söylemi ve dolayısıyla hakikati üreten bir iktidar 

ilişkisi karşımıza çıkmaktadır.  

 

Foucault, söz konusu eserde, üreten iktidarın olumsuz yanına da vurgu 

yaparken kendisinin yapığı şeyin sonuç olarak belirli kurumların akıl ve normallik 

üzerinden yerleştirilmiş davranış, oluş, eyleyiş ve söylem biçimlerine göre onları; 

akıldışılık, anormallik, delilik gibi yaftalamalar ile birey grupları üzerinden iktidar 

kurmalarının izini sürmek olduğunu belirtmiştir (Foucault, 2004: s.151). Dolayısıyla 

iktidar ilişkileri ile üretilen söylem biçimleri; davranış, düşünüş ve yaşam hakikatinin 

oluşmasına yol açar ki bu da kurumlarca üretilir. Adliye, hastane, hapishane, kitle 

iletişim araçlarıyla yayılan içerikler bu bağlamda Foucaultcu yaklaşıma göre, 

endüstriyel işleve sahiplerdir.  

 

Son olarak Foucault, iktidarı olumsuz gören ve tek işlevi bastırma, 

cezalandırma; bireyi boyun eğdirene kadar törpüleme, araçsallaştırma olduğunu 

varsayarak ele alan Marksizm gibi yaklaşımların, iktidarın üretici yanını göz ardı 

ettiklerini düşünür. Foucault’ya (2015: s.42) göre, özellikle baskı kavramına abartılı 

rol biçen Markus gibi düşünürlerden uzak durmak gerekir. Çünkü ona göre iktidarın 

tek işlevi bastırmak olsaydı veya yalnızca sansür, engelleme ve negatif biçimde 

uygulanır olsaydı çok kırılgan ve dayanıksız olurdu. İktidarın güçlü olması arzu 

düzeyinde ve bilgi düzeyinde pozitif etkiler üretiminden ileri gelir. 

                                                 
11 Bkz. Michel Foucault “Marx’tan Sonra Söyleşi: Duccio Trombadori” Çev: Gökhan Aksay, 

Chiviyazıları Yayınevi, İstanbul 2004. 



72 

 

 

  2.1.2. İktidarın Heryerdeliği 

 

    İktidar ilişkileri kuşatıcıdır. Ancak onun bir ürün ya da meta gibi bir kişi 

veya kişiler tarafından sahiplenilmesi söz konusu değildir. Butler’e göre, iktidar, 

birinin sahip olduğu veya benimsediği bir şey olarak gördüğümüzde onun ayırt edici 

özelliklerini anlayamayız. O ne sahiplenilebilir ne de benimsene bilinir ve nerden 

bakarsanız bakın o öznenin bu iki özelliğinden ayrı bir şey olacaktır. Yani bir özne 

ona ne sahiptir ne de sahip değildir (Butler, 2012: s.276-277). Butler, özelikle 

iktidarın muğlaklık yönüne vurgu yapmaktadır. Nitekim sahip olunan bir şey yoksa 

ve aslında iktidara aynı anda hem sahip olunup hem de sahip olunamıyorsa onun 

varlığından ya da yokluğundan nasıl söz edebiliriz?  

 

Böyle bir soruya cevap olarak, Megill’in “Aşırılığın Peygamberleri” adlı 

eserinde,  Foucault’un iktidarını teizm tanrısına benzetmesini alabiliriz. Adı geçen 

eserde, özellikle böyle bir iktidar anlayışının, klasik metafizik incelemelerde töze 

ayrılan anonimleşme niteliğini barındırdığı görülür. Nitekim bu tür bir iktidarın; yeri, 

kimliği ve sınırları yoktur. Aynı anda hem her yerdedir hem de hiçbir yerde değildir. 

Bu her yerdeliği teizmin tanrısına benzer. Ancak bu tanrı anlayışının tersine, 

Foucault’nun  iktadarının baskın bir yönü, kalkış noktası ve bitiş noktası yoktur. Ve 

bu iktidar hepimizi ağına düşürmesi bakımından “doğulu” bir metafizik güce benzer 

(Megill, 1998: s.355-356). İktidarı bu yönü Foucault’nun bazı eleştirilere maruz 

kalmasına sebep olmuştur. Bu eleştirilerin bazıları iktidarın muğlaklık ve kurmaca 

olduğu savı üzerinde toplanmıştır.  

 

Foucault’ya eleştirel bir tavırla yaklaşan tarihçi J. Lêonard, iktidarın her 

yerdeliği konusunda Foucault’nun muğlak olduğunu savunur. Ona göre, her yerde 

karşımıza çıkan bir şey olarak resmedilen iktidar, muğlaktır ve Foucault failin ne ve 

kim olduğu sorusundan kaçmanın çeşitli yollarını bulmuştur. Mesela dönüşlü filleri, 

mastarları ve Fransızcadaki kişi belirtmeyen “on” zamirini bol bol eserlerinde 

kullanır ve aynı zamanda strateji, taktik gibi laflar eder. Ancak bunun kimin stratejisi 

veya kimin taktiği olduğunu belirtmekten kaçınır (Megill, 1998: s.356).  Bu 

bağlamda örneğin Foucault, 1978 yılında yaptığı bir söyleyişinde onun yazılarını 



73 

 

okuyanların gülerek “insan sonunda söylediklerinin (Foucault kast edilmektedir) 

kurmacadan başka bir şey ifade etmediğini anlıyor” eleştirilerine şu karşılığı 

verdiğini belirtmektedir: “Kurmacayla hiç ilgisi olmayan bir şey yazdığını düşünen 

kim?”(Foucault, 2004: s.55).  

 

Bu tarz eleştirilerin bazılarını kabul eden Foucault, aslında neyin kurmaca 

olmadığını da sorgulamamızı öğütmektedir. Aslına bakılırsa toplumsal hayatta 

Nietzsche’nin üzerinde durduğu üzere hakikatin kişilere göre değişebilir niteliği, 

kurmaca olmayan şeylerin sadece gerçekler olduğunu bize göstermektedir. Örneğin, 

somut olarak gezegenimizin varlığı bir gerçektir. Ama üretilen her türlü söylem en 

üst derece hakikat ya da doğru sayılabilir. Bir şeyin hakikatini bütün farklı görüşlere 

göre değiştiğini varsayarsak, bu insan sayısına bile denk gelebilir. Ancak gerçeklik 

tektir. Dolayısıyla hakikatin kurulumu bizi kurmacaya götürür ki, Foucault’nun neyin 

kurmaca olmadığını sorması, bu bağlamda anlamlı olarak görülebilir. 

 

Yine Foucault, L. Finans ile söyleşisinde (1977) Cinselliğin Tarihi adlı eserinin 

Bilme İstenci başlıklı ilgi bölümüyle ilgili, yazdıklarının kurmaca olduğunu kabul 

eder. Ancak bunun hakikat dışı olduğu anlamını taşamadığını özellikle vurgular. 

Çünkü ona göre, kurmacayı hakikat özelinde çalıştırmak ve bir kurmaca söylemi 

üzerinden hakikat etkileri yaratmak aynı zamanda bir hakikat söyleminin var 

olmayan bir şeyi kışkırtması, imal etmesi mümkün bir önermedir. (Foucault, 2015: 

s.115-116). 

 

Foucault’nun iktidar anlayışının bütün ilişkilerde ortaya çıktığı sahiplenilebilir. 

Örnek olarak kraliyet iktidarı gibi yukardan aşağıya bir güç üretimi insanlık tarihinde 

sık sık rastlanır. Ancak sadece iktidar mekanizması krallar ve yönetimindeki halk ile 

münasebeti ardında çalışmamaktadır. Foucaultsal bir iktidar anlayışında özellikle 

toplumun her alanında güç ilişkileri mevcuttur. Buna; danışman-öğrenci, ebeveyn-

çocuk, çocuk-çocuk, işçi-işveren veya doktor-hasta vb. gibi ilişkiler örnek olarak 

gösterilebilir. Aslında topluma ait göstergelerin var olduğu her noktada bu tarz 

ilişkilere rastlanabilir. 

 



74 

 

 Foucault, özelikle monarşi bir krallık tarzı merkezi iktidar düzenlerinin on 

sekizinci ve on dokuzuncu yıllarda değiştiğini ifade eder ve bu çağlarda artık 

gözetlemenin, cezalandırmadan daha etkili ve daha verimli olduğunu vurgular. Bu 

durum Foucault ’ya göre, iktidar mekanizmaları düşünüldüğünde iktidarın, bireyin 

bedeninden tohumuna kadar ulaştığını ve hal, tavır, söylemlerin bu şekilde 

oluştuğunu göstermeye çalışır (Foucault, 2015: s.23). Öyleyse gözetim iktidarıyla, 

bireylerin öznelliği ya da düşünme yetisinin biricikliği ortadan kalkar mı gibi bir soru 

aklı gelebilir ki; buna verilecek cevap: Foucault’nun direnç ya da direnme 

oyunlarıyla karşılıklı mücadeleyi örgütlemesi olabilir. 

 

Philip Smith’de bu perspektif üzerinden Foucault’nun iktidar ilişkilerine 

değinirken, kan damarlarının vücudun her noktasına nüfus etmesine benzetme 

yaparak, toplumsal yaşamın her yönüne işleme yolunu onda bulur. Ona göre 

Foucault, hegemonyanın, sermayenin ve genel güç odaklarının hakkındaki 

genellemeler ile iktidarı açıklamaktan çok iktidarın bireysel, kurumsal ve yerel 

anlamdaki işleyişine önem verir (Smith, 2007: s.174). Tabii ki bu ilişkiler karmaşık 

tarihsel kökenlerine inilerek açımlamaya çalışılırsa ancak Foucaultcu iktidar 

anlayışını mahiyetine yaklaşılmış olunabilir. 

 

 Foucault’ya (2014: s.147) göre, eğer iktidar analizi yapmaya çalışıyorsak, 

sadece iktidardan değil iktidarlar-dan bahsetmemiz gerekir. Tıpkı Marx’ın Kapital’in 

II. cildinde yaptığı gibi. Burada tek bir iktidardan değil birçok iktidardan bahsedilir. 

Örneğin orduda, atölyede, köleci tipteki bir mülkiyet yapılanmasında veya buna 

özelde bir ev ortamını bile ekleyebiliriz. Yine Foucault, (2014: s.235) bir 

görüşmesinde; iktidardan söz edildiği zaman, insanların aklına hemen bir siyasi 

yapılanma, güçlü bir toplumsal sınıf veya hükümet geldiğini belirtir. Ancak ona göre, 

iktidar ilişkileri insanlar arsındaki bütün ilişkilerde kendini gösterir bu ister sözlü 

iletişim olsun veya bir aşk ilişkisi ya da kurumsal, ekonomik bir ilişki hepsinde bir 

iktidar ilişkisi vardır.  

 

Daha iyi anlaşılması için ise şu örneği verir: “Benim daha yaşlı olmam ve sizin 

ilk başta bu yüzden çekingen olmanız durumu konuşma içerisinde tersine dönebilir 

ve tam da daha genç olduğu için birinin önünde çekingen durumuna düşen bu sefer 



75 

 

ben olabilirim.”(Foucault, 2014a: s.235). Aruoba  (1982: s.85) göre ise bu anlamda 

tartışıldığında Foucault’nun kastettiği anlam iktidarın heryerdeliğidir, ama bu her 

şeyi kuşattığından dolayı değil her yerden çıktığından dolayıdır. 

 

Foucault’ ya göre güç ilişkileri eşitsiz seviyede olduğundan dolayı, ortaya 

sürekli iktidar durumlarını çıkartır. Bunlar ise yerel ve dengesiz bir yapıdadır. 

Dolayısıyla iktidar her yerdedir ve bu her yerdelik iktidarın bir noktadan ötekine 

uzanan bütün ilişkilerde ortaya çıkmasından kaynaklanır. İktidar bütün ilişkilerden 

çıktığından dolayı ise ne bir kurum, ne bir yapı, ne de bahşedilmiş herhangi bir 

güçtür. İktidar toplumların doğasında bulunan bir karmaşık ilişkiler bütünüdür 

(Canpolat, 2005: s.99). 

  

Foucault’ya göre iktidar ilişkilerinin özel olarak toplandığı veya kaynağının bir 

mekân, yer ya da kişiden söz etmek yanlıştır. İktidar tüm toplumsal damarlara, 

dokuya yayılmıştır. İktidar ilişkilerinden arınmaya uğramış veya tamamen böyle bir 

etkiden yoksun bir toplumsal alanda söz edilemez (Bozdoğan, 2013: s.95). 

Dolayısıyla bir toplumsallıktan söz ediyorsak, Foucault’dan anlaşılacağı üzere, 

mutlaka iktidar ilişkilerinden de söz etmemiz gerekir.  

 

Foucault, iktidarı bir ilişkiler ağı içerisinde sadece egemen güce atfetmekten 

kaçındığı Hapishanenin Doğuşu adı esrinde, modern iktidarın toplumun en 

derinliklerine kadar sızdığını belirtir. Ancak iktidara sahip olmayanların üzerinde bu 

iktidar yalnızca bir zorunluluk ve yasaklama olarak kendini göstermemektendir, o 

aynı zamanda onları kuşatmakta ve hatta onların derinliklerine geçmektedir 

(Foucault, 1992(b): s.32-33). Bu sayede iktidar, her ilişkinin içinde yer alabilir. 

Böylece ilişkinin varlığından söz ettiğimizde iktidarın varlığına da değinme 

imkânımız ortaya çıkar.  

 

 

 

 

 



76 

 

 

 

2.2. FOUCAULT’DA BİLGİNİN DOĞASI VE MAHİYETİNDEKİ GÜÇ 

 

2.2.1. Değişen Bilgi Değişen Tarih 

 

İnsanlık tarihinin başlangıcından bu yana, insanların birbiriyle, diğer canlılarla 

ve doğayla ilişkisinde sürekli bir mücadele alanı mevcuttur. Ancak tarihsel süreç 

terazisiz olduğundan, bu güç ilişkileri süreksizlik içerisinde ilerleme göstermektedir. 

Örneğin, ilk çağlarlarda belirlenim gücü daha çok doğaya aittir. Çünkü doğa 

hakkında yeterli bilgiye sahip olmayan insanlık ancak ve ancak doğanın 

şekillendirmesine boyun eğmek zorunda kalmıştır. Bu bağlamda örneğin, Charles 

Darwin’in “The Descent Of Man” 12 adlı eserinde “insan ırklarının tükenişi” üzerine 

tartışırken, özellikle kabilelerin birbirleriyle mücadelelerinin ve daha çok “iklim 

şartlarının” (kuraklık, sel baskınları vb.) tükenmenin en büyük nedenleri arasında 

sayar. Darwin bu duruma örnek olarak, Güney Amerika’da yitip gitmiş bir kabilenin 

konuştuğu dilin sadece bir tek sözcüğünü tekrar eden bir yaratıkla karşılaşan 

Humboldt’tan bahseder. Bu yarattık ise papağandır (Darwin, 1978: s.258-259). 

Papağanın bir kavramsal ezberi seslendirişi, bizi kabilenin var olduğu bilgisine 

götürmektedir. Nitekim Foucault: “Bilgi, kavramların ortaya çıktıkları, 

tanımlandıkları, uygulandıkları ve dönüştükleri alandır” (Foucault, 1999: s.233), 

değerlendirmesiyle bilginin aktarımda kavramsal değeri özellikle vurgular. 

 

Bilgi, sadece bu türden tanımlamaya hasıl olmamalıdır. Bilgiyi elde etme 

yolları her çağda farklılık göstermiştir. Bu durum da özelikle insanlığın ilerleyişini 

bazen hızlandırmış, bazen durdurmuş, bazen de gerilemesine sebep oluştur. Kısaca 

belirtmek gerekirse; İlk Çağ’da daha çok görülen, algılanan, hissedilen dünyanın 

bilgisini benimseyen insanlık, bazı bilim insanlarının katkılarıyla değişik bakış 

açıları geliştirmiştir. Örneğin, Sofistlerin, bilgiyi karşıdakini etkilemek için 

geliştirilen söylem olarak gördüğünü ve söylemin ya da kullanılan bilginin doğru ve 

yanlışlığına bakılmadan polemiğe girilene karşı işe yarayıp yaramadığını yöndeki 

kullanımını gördük. Bu konuda karşıt bir düşünceye sahip olan Platon,  bilginin salt 

                                                 
12 Bkz. Charles Darwin, “İnsanın Türeyişi” Çev: Önder Ünalan, Onur Yayınevi, Ankara 1978. 



77 

 

tartışma yoluyla başarı kazanma aracı olarak görülemeyeceğini, onun değer olarak 

görülmesi gerektiğini savunur. Platon’un bu görüşü tarihsel olarak bilginin kullanım 

pratiğine yeni bir hareket kazandırdığı açıktır. Platon’a göre, bilginin tek ve 

değişmez kaynağı vardır oda akıldır. 

 

İlk akılcı filozoflarından Aristoteles ise bilginin duyumla başladığını ancak tek 

başına duyum olamayacağını vurgular. Ona göre, duyumun yanında akılın işe 

karışmadığı noktalarda asla bilgiden ve dolayısıyla bilimden bahsedilemez. Buna 

karşılık Platon daha sert bir yaklaşımla, bilgi duyumla doğmaz ve ona ihtiyaç 

göstermez der. Duyum bilgiyi edinme noktasında akılla yardımcı olması şöyle 

dursun, ona engeldir (Arslan, 2012; s.70). Becermen’e göre, Platon, sadece görülen, 

duyulan ilgilerin karşısına düşünülen ve değişmez dünyayı koyar. Böylece hakikatin, 

akılsal olana tabi kılmasıyla özelikle felsefe, artık kesin değişmez bilgiler peşinden 

koşmaya başlar (Becermen, 2009: s.1).  

  

Antik Çağ ilerlemesi, insanların doğaya egemen olmayı kendilerine amaç 

edinmelerinden ileri gelir. Bunun nedeni ise, rahatlığa ve mutluluğa ancak doğaya 

hükmetmekle kavuşacağını düşüncesidir. Ancak bu durum, özelikle Orta Çağ’da son 

bulmaya yüz tutmuş ve bilgi edinme yolları eskiden daha fazla dinsel öğretilerin 

egemenliği altında, metafiziksel bir yön kazanmıştır. Bu çağda bilginin yönlendirici 

gücü, teolojik bir yaklaşım ve dinsel öğretilerin belirlenimi ile her alanı açıklamaya 

girişilen bir dinsel bilgi ile tanımlanmaya çalışılmıştır (Çüçen, 2013: s.265). Ancak 

Rönesans ile birlikte bu durumun da büyüsü bozulmaya ve yeniden bir Antik Çağ 

özlemi olarak doğaya egemen olma şiarı; bilgi oluşum aşamalarına “yenilik 

getirmiştir.” Çüçen, Rönesans dönemi bilimsel çalışmalarına değinirken özelikle bu 

dönemki bilim insanlarının, “doğaya egemen olmak, onun yasalarını bilmekle 

mümkün olur” anlayışında düşünme yöntemlerini değiştirerek doğanın karşısında 

aciz ve zavallı durumdan, etkin konuma geçtiklerini savunur (Çüçen, 2013: s.269). 

 

Bu dönemin önemli düşünürlerinden ve siyasi yüzlerinden olan F. Bacon, 

doğanın insanlar tarafından dönüştürülebileceğine inanır. Bu minvalde doğaya 

egemen oluna bilindiği kadar güçlü olan insanın aynı zamanda bilgisi de artar. Çünkü 

“bilgi güçtür.” Bu bilgi de özelikle pratikle olan ilgisinde, bilimsel veya teknolojik 



78 

 

bilgidir (Becermen, 2009: s.2; Çüçen, 2013: s.269). Ona göre bilgi: “Yaratanın 

şanını ve görkemini artırmak, insanın halini düzeltmek” (Bacon, 2012: s.14), 

amacıyla aranmalıdır.  Yine modern düşüncenin babası sayılan R. Descartes, “cogito, 

ergo sum” önermesiyle insanın kendi bilgisine ulaşmanın yolunun yine kendisinde 

olduğunu vurgular. Zelyüt’e göre böyle bir yaklaşıma sahip, sırasıyla Fransız, 

Hollandalı ve Alman üç kıtalı rasyonalist, Descartes, Spinoza ve Leibniz; insan 

zihninin hem insan hem de hakikatin kaynağı olarak görürler (Zelyüt, 2017: s.123-

124). 

 

Nietzsche ise yukarıdaki açıklamaların tam tersini düşünür. Ona göre bütün 

değerlendirmeler, herhangi bir kişiyi, bir ulusu, bir toplumu, bir kültürü veya bir 

inancı korumak amacıyla bir perspektiften yapılır. Dolayısıyla akla sonsuz güven 

duymanın ve özniteliklerin ebedi hakikatlerine inanmanın aslında şeylerin 

kendilerine ait bilgi veremeyeceğini savunur. Nietzsche göre, akılsal düşünme 

şeması, kurtulamadığımız bir düzenlemeler bağlamında yorumlanmaktadır 

(Becermen, 2009: s.28). Bilginin yorum içerdiğini belirten Z. Bauman’da bu konuda 

Nietzsche’yi destekler açıklamalar yapar. Bauman’na göre, düzenli bir vizyon ve 

düzenin bir vizyonu olan her bilgi, bir bakış açısı ve dünya yorumu içerir. Genelde 

bu bilgiler dünyayı inandığımız gibi yansıtmaz. Şey’ler daha çok sahip olduğumuz 

bilgi ile anlam kazanır (Bauman, 2017: s. 278). Dolayısıyla anlam kazandıran, yön 

veren, düzenleyen, kategorileştiren ve sınıflandıran bizim bilgi edimimizdir. Ancak 

bu bilgi bize belirli bir organizasyondan verilir. Bakış açısı ve yorum bu çerçevede 

anlam kazanır. 

 

Nietzsche, bilgiye yaklaşım tarzıyla, akılcı filozofların kutsallaştırdıkları 

yaklaşıma belli bir “perspektif” önermesi ile karşı durmuştur. Onun bakış açısına 

göre, bilgi belli bir menfaat için üretilir ve şartlara göre değişkenlik gösterir. Başka 

bir değişle; bilgi ile hakikat aynı şeylerdir. Üretilen bilgi değiştirildiği an hakikat da 

değişime uğrar. Bu nedenle yorumlamanın sayısı kadar bilgi ve hakikate ulaşılabilir. 

Nietzsche’nin “Şen Bilim” adlı eserinin ön sözünde; düz bilim yoluyla hakikat 

üzerine gerçekleştireceğimiz her araştırmanın, her kuramın hakikatin bir taklidi, 

karikatürü ya da parodisi olarak görülebileceğinden dem vurulur (Nietzsche, 2011a: 

s.7). Dolayısıyla Nietzsche bağlamında “hakikati” savunmanın bilim dünyasında ne 



79 

 

kadar hakiki olduğu da ayrı bir tartışma konusudur. Çünkü Nietzsche, özelikle 

hakikatin sadece tarihsel yorumlamalara gebe olduğu ve kişiye göre değişeceğini 

şiddetle savunmaktadır.  

 

Nietzsche’de, bilgide nesneye uyumluluk veya onu kendine katma ilişkisi değil 

onda bir tahakküm ve mesafe ilişkisi vardır. Ve ona göre, bilgi oluşturma süreci 

geçici bir iktidar sürecini temsil eder (Doğan, 2014: s.58). Bu bakımdan 

Foucault’nun bilgi anlayışı da bu görüşe paralellik gösterir. Ona göre, özellikle 

insansal bir şey hakkında gerçekten bilinmek istenen varsa o vakit filozoflara değil 

siyasal aktörlere yaklaşmak, mücadele ve iktidar ilişkilerinin yapısını burada 

anlamak gerekir (Foucault, 2000: s.58). Bu öneri Foucault’nun, sık sık dile getirdiği 

Nietzsche etkisinin tezahürlerinden biridir. Megill’in de belirttiği gibi, Nietzsche’nin 

önerdiği ve Heidegger’in özellikle ikinci döneminde benimsediği perspektif, bir 

başka ifadesini Foucault’nun spekülatif, parlak ve bazen de rahatsız edici 

yazılılarında görülür (Megill, 1998: s.79). Bu bakımdan kapsayıcı ve kendine has 

bilgi görüşleriyle Foucault’nun bilgi tanımlamasını dikkatle incelemek gerekir. 

 

2.2.2. Foucault’da Bilginin Arkeolojik, Soybilim ve Etik Hali 

 

Foucault, incelemelerini, düşüncelerini belli bir sistematik bütünlük içerisinde 

oluştururken tek bir yönteme bağlı kalmamış, incelediği konu ve düşüncenin yapısına 

göre yöntemini güncellemiştir. Dolayısıyla onun bilgiyi elde etmek için izlediği yol, 

ulaşmak istediği sonuca göre zaman zaman değişik gösterir. Örneğin, Gutting’e göre, 

Foucault, Deliliğin Tarihi, Kliniğin Doğuşu, Kelimeler ve Şeyler ve Bilginin 

Arkeolojisi adlı gibi kitaplarını  “arkeoloji”, Hapishanenin Doğuşu ve Cinselliğin 

Tarih’inde “soybilim”, ayrıca Cinselliğin Tarihi’nin devam ciltleri olan, Hazların 

Kullanımı ve Kendilik Kaygısı’nda ise “etik” olmak üzere üç ayrı metot kullanmıştır 

(Gutting, 2006: s.1-2).  

 

Foucault’nun yöntemlerinden arkeoloji, söylemsel oluşumların olabilirlik 

şartlarının oluşması ve tarihsel olarak bir epistemenin13 (söylemsel pratiğin),  yerini 

                                                 
13 Episteme: Bu terime Foucault, tarihte çok belirgin olmayan kimi kavramların veya 

deneyimlerin soykütüğünü çıkarırken yaptığı arkeoloji çalışmalarıyla farklı bir anlam kazandırmıştır. 



80 

 

başka bir epistmeye bırakmasına açıklık getirmektedir. Arkeolojinin asıl sorunu bir 

tarihsel çalışma içerisinde “bilgi” sorununa eğilmektir. Bunu takip eden soybilim, 

daha çok iktidar ilişkilerinin ve bu ilişkileri izleyen siyasi araçların açıklanmasıdır. 

Yani pratiklere, kurumlara odaklanmanın sonucudur. Son olarak etik, daha çok 

iktidar ilişkilerine yer verildiği noktada özelikle özgürlük ve kendilik teknolojilerine 

ihtiyaç duyulduğu anda ortaya çıkmıştır (Foucault, 2016: s.119; Keskin, 2011: s.15-

16; Balcı, 2015: s.27;). 

 

Örneğin Foucault, cinselliği açıklarken yöntem olarak nasıl bir yol izlediğini 

şöyle açıklar: “ Cinsellik”ten, tarihsel olarak özgül bir deneyim olarak söz etmek, 

aynı zamanda, özgün karakterleri ve birbirleriyle olan bağlantıları bakımından 

cinselliği oluşturan üç ekseni de çözümleyebilecek araçlara sahip olmayı 

gerektiriyordu. Bu üç eksen, cinselliğe göndermede bulunan bilgilerin oluşumu; 

cinsellik pratiğini düzenleyen iktidar sistemleri ve kişilerin, içinde yer alarak 

kendilerini bu cinselliğin öznesi olarak görebildikleri ya da görmek zorunda 

kaldıkları biçimlerdir.” (Foucault, 2016: s.118). 

 

Ancak Foucault’nun kullandığı yöntemleri sert ve katı bir ayrıma tabi tutmak, 

oldukça zordur. Örneğin, Deleuze göre, Foucault’nun yöntemlerinde arkeolojik 

olanın, sadece söylemsel olmadığını aynı zamanda ona denk gelen söylemsel 

olmayan pratikleri de kapsadığı görülmesi gerekir. Buna örnek olarak ise 18. yüzyılın 

sonlarında klinik tıptaki söylemlerin bir formasyon olduğunu ancak bu söylemlerin 

ilişkisinin başka bir tür söylemsel formasyon olmayan kurumlara, siyasi olaylara, 

ekonomik süreçlere ihtiyaç duyduğunu onlarla ilişki içerisinde var olduklarını 

                                                                                                                                          
Foucault’nun episteme olarak gördüğü, tarihin belli bir dönemi boyunca geçerli olarak görülen ve 

kendisinden sonraki gelene kadar varlığını devam ettiren; içinde dilsel, deneyimsel, kavramsal vb. 

alabildiğince farklı ögelerin bir arada bulunduğu kendi içinde bütünlüklü bir söylem alanıdır. Bu 

bağlamda episteme; bir çağ içinde neyin düşünülebilir, neyin düşünülemez, neyin dile getirilebilir 

neyin dile getirilemez, neyin görülebilir neyin görülemez, neyin duyulabilir neyin duyulamaz 

olduğunu koşullandırıp belirleyen çok kapsamlı bir söyleme, anlama, görme, duyma çerçevesi olarak 

görülebilir (Foucault, 2004: s.111-112). Merguior, epistmenin verili bir dönemde bilgi alanını 

sınırlayan, bu alanda ortaya çıkan nesneleri tanımlayan, insanların günlük yaşamlarının kavrayışlarını 

teorik güçlerle donatan ve ayrıca hakikat olarak görülen şeyler hakkında söylem geliştirilme 

koşullarını tanımlayan “tarihsel önseller” olarak görmektedir (Merguior, 1986: s.47). Ayrıca 

Episteme, ilk Çağ Yunan felsefesinde, inanç, sanı, kanaat anlamlarına da gelmekte ve doğru bilgi 

(anakronolojik olarak hakikat), sistematik bilgi, ilk ilkelerden başlayarak kanıtlanabilir olan zorunlu 

bilgi içinde kullanılmaktadır (Cevizci, 1999: s.306).  



81 

 

gösterir (Deleuze, 2013: s.50).  Dolayısıyla bu görüşe göre arkeoloji anlayışının 

soybilimi, soybilim de arkeolojiyi tamamen dışarıda bırakmamıştır. 

 

Yukarıdaki yaklaşımların aksini savunan düşünürlerde mevcuttur. M. Barrett, 

Foucault’nun çalışmalarında yöntem olarak yer yer sert kopuklukların olduğuna 

vurgu yapar. Bu bağlamda Barrett, özelikle Foucault’nun “Cinselliğin Tarihi” gibi 

sonlara doğru kaleme aldığı eserleri, “teori karşısında pratiği kollamaya dayanır” 

vurgusunu yapar ve dolayısıyla söylemi örgütlenmiş (kurumlar) pratikler 

çerçevesinde anlar. Sonuç olarak ona göre, arkeoloji, ilkesel bir yöntem olarak 

soykütüğe yol vermiş olur (Barrett, 2004: s.186-187). 

 

2.2.3. Bilgi ve Bilme 

 

 Foucault, bilgi nesnesi olarak özneye değindiği “L’archéologie du savoir”14 

adlı eserinde özellikle belirleyici bir özellikler tablosu üzerine bakan ve zaten 

tanımlanmış bir tipi dikkate alan şeyin, özne olduğunu belirtmektedir.  Özelikle 

öznenin durumları ya da konumları, kendisine çeşitli alanlarla veya nesne gruplarıyla 

aynı şekilde meşgul olma imkânın verildiği olgular tarafından belirlendiğini 

vurgular. Bu da Foucault’ya göre belirli bir program çerçevesindeki bilgilenme 

ediminin dinlenmesidir (Foucault, 2016: s. 72). 

 

 İmdi, anlaşılacağı üzere öznenin bilgi ağları ile şekilleneceğini ima eden 

Foucault, özellikle kurumsal yapıların bu işleve bilgi üreterek hizmet edeceğini 

düşünür. Örnek olarak “delilik” kavramına yüklenen bilgi yapısının zihinlerde 

oluşturduğu imge, her bilgi değişimine paralel olarak değişecektir. Kavramlar ile 

düşündüğümüzde “bilgi ağı” içinde ne derece özgün olduğumuzda, Foucaultsal bir 

değerlendirmeyle oldukça tartışmalı görünmektedir. 

 

Foucault bilgiye vurgu yaparken özellikle güce ve iktidara yönelir. Çünkü 

iktidarın üretici yanı hem güç, hem söylem, hem zevk hem de bilgi üretir (Foucault, 

1980: s.119). Ancak Foucault’nun bilgi ile bilme için yaptığı ayrımı gözden 

                                                 
14 Bkz. Michel Foucault, “Bilginin Arkeolojisi” Çev: Veli Urhan Ayrıntı Yayınları, İstanbul 

2016 

 



82 

 

kaçırmamak gerekir. Foucault “bilgi” (Savoir) yi  “bilme” (connaissance)  den keskin 

bir biçimde ayırır. Ona göre bilme, (connaissance)   bilinebilir yargı nesnelerinin 

sınıfları üzerine söylem pratiği oluşturmaya ya da bilen özneden bağımsız bir şekilde 

nesnelerin rasyonelleşmesi, sınıflandırılması ve diğer nesnelerden ayırt edilmesi 

olarak ele alınması gerekir.  Bilgi (Savoir)  ise öznenin bilmek amacıyla 

gerçekleştirdiği iş anında değişikliğe uğradığı süreci temsil eder. Aynı zamanda 

bilme’ ye göre daha derinlikli teorik ve homojendir.  (Revel, 2012: s. 27; Urhan, 

2007: s.101-102). 

 

Yine Foucault, yaptığı bir söyleşide  “bilgi” (savoir) sözcüğünü, “bir bilme” 

den (connaissance) farklı kullandığını özellikle vurgulamaktadır. İlkini öznenin 

bildiği şey ya da bilmek üzere giriştiği çaba aracılığıyla değişime uğradığı süreç 

olarak ele alır. Yani öznenin değişimin ve nesnenin kuruluşuna olanak veren şeydir. 

“Bir bilgi” ya da bilme veya connaissance ise araştırmada rol alan özne değişmeden, 

bilinebilir nesnelerin çoğalmasına, daha fazla anlaşılır olmalarına ve onların 

rasyonalitesinin yorumlanmasının işlerliğidir (Foucault, 2004: s.87).  

 

Böyle bir ayrımdan yola çıkan Çelebi’ye göre, Foucault’nun bilgi kavramı 

iktidara karşılık gelir. Çünkü bilgi iktidar araçlarıyla -medya bunun önemli bir 

ayağını oluşturur- şekillendirilip yayılır. Bu çerçevede bilim ise aydınlanma 

düşünürlerinin savunduğu şekliyle bir özgürleştirme aracı değil, tersine iktidarın 

denetim mekanizmalarının tamamlayıcısı ve hapsedicidir (Çelebi, 2013: s.515). 

 

İktidarın (baskılayan araç olarak) olduğu yerde, bilginin bulunmasının güç 

olduğu ve ancak iktidarın bir güç mekanizması olarak kendini dışarıda bıraktığı 

durumlarda bilginin var olabileceği savına, Foucault karşı çıkar. O böyle bir iktidar 

tanımlanmasının sorunlu ve yetersiz olduğunu göstermeye çalışır. 

 

 Foucault’ ya göre, bilginin ancak iktidar ilişkilerinin askıya alınacağı ortamda 

var olabileceği geleneğinden, artık vazgeçmemiz gerektir. Böyle bir algının tersine 

iktidarın sürekli olarak bilgi ürettiğini ve öyle ki iktidar ile bilginin dolaysız olarak 

birbirlerini içerdiklerini düşünmemiz gerekir. Çünkü ne eş güdümlü bir bilgi alanı 

olmaksızın herhangi bir iktidardan söz edilebilir ne de iktidar ilişkilerini var 



83 

 

saymayan bir bilgi oluşumundan bahsedilebilir (Foucault, 1992b: s.33-34; Aruoba, 

1982: s.89-90).   

 

Bu görüşün temel argümanlarından biri, özgürlük anlayışına bağlıdır. Çünkü 

iktidar ilişkileri özgürlükten söz edildiğinde var olmaktaydı. Dolayısıyla baskı 

tahakküme veya direnişe yol açacağından Foucault’ ya göre, iktidar ilişkilerinden söz 

edilemez. Bu doğrultuda iktidar ilişkisinin olmadığı yerde, bilginin oluşumu sorunlu 

hale gelecektir. Ancak Foucault, böyle bir mantığında bilgiyi analiz etmede yetersiz 

bulur.  

  

Foucault’ ya göre, bilgi iktidar ilişkileri, iktidar sistemlerine bağlantılı olarak 

yukarıda değinildiği gibi sadece özgür olan veya olmayan bir bilgi öznesi temellinde 

analiz edilmemelidir. Tersine bilen özneye, bilinebilecek nesnelere ve bilgi 

kipliklerine iktidar/bilginin bu içerimlerine ve bu içerimlerin geçirdiği tarihsel 

değişimlere bakılmalıdır. Ona göre iktidara yararlı olan veya ona direnen bilgi 

bütününü üreten şey bilgi öznesine ait faaliyetler değildir. Bilmenin (connaissance) 

biçimlerini, alanlarını belirleyen şey iktidar/bilgidir (Megill, 1998: s.368). 

 

Foucault, 1970’li yıllarda ders vermeye başladığı College de France’ta ki 

derslerinin biri de “bilme istenci”  başlığı taşır ve burada Foucault, Aristoteles’in 

“bütün insanlar doğal olarak bilmek ister” (1985: s.149), düşüncesini sorgulamaya 

ve ayrıntılı analizini yapmaya girişir. 

 

Foucault, söz konusu derslerde Aristoteles’ten başlayarak bilme ve hakikate 

ulaşma arzusunu sarmakta olan doğallık, evrensellik, tarihdışılık yaklaşımına 

eleştirel olarak yaklaşmıştır. Bu bağlamda ona göre, insanın bilgiye yönelmesini, onu 

kendisi için değerli ve arzulanır olarak görmesi ayrıca onu nesnel bir hakikat ile 

birlikte düşünmesi, bilgiyle ilişkisini daha güvenilir bir temelle oturtmak için “doğru- 

yanlış” rejimini oluşturması ancak belli bir tarihsel süreç sonunda oluşabilir (Eksen, 

2012: s.1). Dolayısıyla bilgi, öznenin doğal isteği sebebiyle var olmaktadır 

yaklaşımı, Foucault göre yetersiz bir yaklaşımdır. Bilgi; oluşumu, değişimi, gelişimi, 

yok oluşu değişik süreçlerle var olur. Aynı zamanda bu dengeleri oluşturan tarihsel 

güç ilişkilerinin de hesaba katılması gerekir. 



84 

 

 

Hakikatin üretilmesi de belli bir tarihsel süreç için ve o tarihsel sürecin bilgiyi 

denetleyen mekanizmasının anlayışı doğrultusunda gelişir. Dolayısıyla bilgi, 

doğru/yanlış herhangi bir değerin var olabilmesi için kilit öneme sahiptir. Foucault’ 

ya göre, konvansiyonel olarak bilim, doğruluk üzerine çalışan çeşitli uzmanlık 

alanlarındaki bilgi oluşumlarına karşılık gelir. Ona göre bilgi, hakikate ulaşmak için 

üretilir. Üretilen bu bilgi,  içeriklerin gelişimsel olarak ortaya çıkışı olarak değil, 

söylemsel olan pratiklerin ürünüdür (Hülür, 2008: s.151). Dolayısıyla bilginin 

varlığından söz etmeye başladığımız andan itibaren, devreye iktidarı da sokmamız 

gerekir ki Foucault’nun bu ilişki üzerinden açıklamaya çalıştığı hakikat görüşlerine 

yakınlaşılabilsin. 

 

2.2.4. Bilgi iktidar ilişkisi 

 

Doğayı egemenlik altına almayı bilgi gücüne yükleyen düşünürler, bilginin 

gücünü en üst makamdan ele alarak değerlendirmelerini buna göre oluşturmuşlarıdır. 

Foucault, bu konuda bilginin tarihsel süreçler içerisinde hangi bağlantılarla ilişki 

kurularak, nasıl üretildiğine sadece doğa üzerinde değil, özelde özne ve genelde 

toplumsallık üzerindeki işleyişini sorunsallaştırmaya çalışır. Foucault, 1977’de S. 

Hasumi ile yaptığı söyleşide, asıl sorununun bilgi ile iktidarın ve hakikat ile iktidarın 

arasındaki bağlantıyı ve ayrımı bulmak olduğunu belirtmiştir (Foucault, 2015; s. 

173).  Bu yolla ancak bu 4’lü ilişkinin nasıl geliştiğini, nasıl yayıldığını ve 

sonucunda neleri ortaya çıkardığını keşfetme olanağı bulabiliriz. 

 

Bilgi ve iktidar Foucault’ ya göre sürekli birbirini içerirler ve biri var olmadan 

diğeri varlığını sürdüremez. Ona göre, kabul etmeliyiz ki iktidar bilgi üretir ve bilgi 

ve iktidar bir adada bulup birbirlerini kapsarlar. Foucault, bilgi ve iktidar görüşlerini 

açıklarken, iktidarın süreli bilgi ürettiğini, iktidarla bilginin dolaysız olarak 

birbirlerinin içinde var olduklarını, ne bilgi olmaksızın bir iktidarın var olabileceğini 

ne de iktidar ilişkileri olmaksızın bir bilginin var olabileceğini vurgular (Foucault 

1995: s.27; Canpolat, 2005: s. 87; Hülür, 2008: s.154). 

 



85 

 

Foucault muhatap alınarak yöneltilen: “Vicdan muhasebesinin daha genel, 

daha belirleyici, daha açık, daha cesaretli tarihini kim yapacaktır?  Çünkü ince bir 

teknik işi olan bu işin; tüm bir bilgi alanı ve tüm iktidar alanları seferber 

edilecektir.” gibi bir sorunsala o şöyle yaklaşmaktadır: Ona göre tarih boyunca 

iktidar mekanizması asla tüm inceliklerine kadar incelenmemiştir. Ancak ve ancak 

iktidarı elinde bulunduran kişilerin incelenmesi ile sınırlı kalmıştır. Aslında bu, 

krallarla, generallerle ilgili bir hikâyecilik tarihidir. Yeterince incelenmemiş bir diğer 

şey ise iktidar ile bilgi arasındaki ilişki ve birinin diğeri üzerindeki etkileridir. Bu 

doğrultuda hümanizmanın anlayışı uyarınca, iktidara ulaşıldığında bilginin sona 

erdiği kabul edilir: Bu anlayışla yalnızca iktidara mesafeli durup zorbalığa bağlı 

olmayanlar, odalarına, ocaklarına, meditasyonlarına kapananlar hakikati keşfedebilir 

(Foucault, 2015: s.35). 

 

Oysa Foucault, bunun bir iyimserlikten öte kaygılandırıcı olduğunu belli ettirir: 

“iktidarın bilgiye, bilginin iktidara sürekli eklemlendiği kanısındayım ve bunu ortaya 

çıkarmayı denedim. İktidarın falanca keşfe, filanca bilgi içeriğine ihtiyacı olduğunu 

söylemekle yetinmemeli, iktidar işleyişinin bilgi nesnesi yarattığı, bunları ortaya 

çıkardığı, enformasyon biriktirdiği ve kullandığı da söylenmelidir. (…) İktidarın 

işleyişi sürekli olarak bilgi yaratır ve aksi yönde, bilgi de iktidar etkilerine yol açar.” 

(Foucault, 2015: s.35). 

 

Ancak bilgi ve iktidar işleyişi üzerinden yapılan analizlerde Foucault, bazı 

yanlış değerlendirmelerin gülünç olduğunu belirtir. Bunlar keskin biçimde “bilgi 

iktidardır” ya da “iktidar bilgidir” yorumlarıdır. Bu yanlışın Foucault’nun iyi 

anlaşılmadığı noktasına çekebiliriz. Çünkü onun yaptığı bilgi ve iktidar arasındaki 

ilişkiyi incelemektir. Ona göre, eğer özdeş iki şey olsaydı, onların arasındaki ilişkiyi 

incelemek zorunda kalmanın anlamsızlığını ortadadır (Foucault, 2011a: s.345; 

Foucault, 2001b: s.53). Foucault bu iktidar analizlerinde, iktidar ilişkilerinin aslında 

her daim bilgi alanı oluşturduğu; bilginin ise buna karşılık iktidar ilişkilerini 

güçlendirdiği ve bu ilişkinin işleyişini mümkün kıldığını belirtir. Bu bağlamda 

bilimsel söylem olarak bilgi tarafından aktarıldığı iddia edilen hakikat, iktidarla 

döngüsel olarak ilişki halindedir. Dolayısıyla Keskin’e göre ikisi birlikte bir iktidar 

rejimi oluşturur (Keskin, 2011: s.23). 



86 

 

 

Foucault’ya (2001a: s.433-434) göre klasik çağda iktidar, söylemin iktidarıdır. 

Bu açıdan bakıldığında dilsel bir bilgi ağıyla kurulmuş iktidar oluşumundan söz 

etmekte olduğu söylenebilir. Ona göre, klasik çağda şeyleri ve düzeni anlamanın 

yolu kelimelerin hükümranlığından geçmektedir. Ama bu kelimeler Rönesans 

döneminde olduğu gibi şifreyi çözecek damgalar veya egemen olunan araçlar olarak 

görülmemelidir. Bunlar varlıkların kendilerini dışa vurdukları ve temsillerin düzene 

girdikleri görünmez şebekeyi meydana getirmektedir (Foucault, 2001a: s.434). 

Dolayısıyla yaşadığımız çağa kitle enformasyon araçları üzerinden bu analizi 

uygulamaya çalışırsak özellikle görünen ve söylenen (söylem) birlikteliğinden doğan 

bilginin yol açtığı iktidardan söz edebiliriz. Bu tartışma açıkça son bölümde 

sürdürülecektir ancak belirtmek gerekir ki bilgi üreten mekanizma aynı zamanda 

iktidarını sürdürme amacı da güder. Başka bir deyişle bu mekanizma bilgiyi iktidar 

ilişkisi içinde bilgiyi iktidarın bir bütünleyicisi, tamamlayıcısı olarak kitleye sunar.   

 

Foucault bilgi/iktidar ilişkisinin bir araya getirdiği hem söylemsel hem de 

söylemsel olmayan pratiklerin var olduğunu belirtir. Bu pratiklarin toplamına 

dispositif15adını veren Foucault, dispositiflerin deneyimler kurarak bireyleri bu 

deneyimlerin öznesi haline getirildiğinden dem vurur. Bu bağlamda bireylere 

kendileri ile ilgili hakikati dayatır ve aynı zamanda da şiddet kullanmaksızın beden 

işgal edilir. Aynı bilgi iktidar ilişkisi;  böyle bir etkiyle hemhal olan birey üzerinden 

üretilir. Yani Aksay’ın da vurguladığı gibi, iktidar kurduğu ya da oluşturduğu birey 

üzerinden işler (Aksay, 2004: s.12-13).  

 

Yine Foucault üzerinden gittiğimizde tarihin bireye sunabileceği tek bir bilgi 

ve hakikat olgusunun olmadığını; aksine birbirinden ayrı, kopuk, süreklilik 

göstermeyen hakikatlerin olduğunu, bunların da aslında bir tarafıyla bilgi ile inşa 

edildiğini görebiliriz. Foucault’nun bilgi-iktidar sarmalı üzerine düşünen Hülür’e 

                                                 
15 “Dispositif” terimi Foucault’nun teknik terimlerinden biridir. Gıorgıo Agamben’ na (2012: 

s.13-14) göre bazı düşünürler kendi düşünce eksenini oluşturan buna benzer terimleri tanımlamazlar. 

Tıpkı Platon’nun kullandığı ve en önemli terimi olan “ideayı” asla tanımlamaması gibi. Foucault, asla 

dispositif teriminin birebir tanımını vermese de 1977’de yapılan röportajda ondan bahseder; 

“[Dispositif] adı altında araştırdığım, her şeyden önce söylemler, kurumlar, mimari yapılar, tüzel 

kararlar, yasalar, idari önlemler; felsefe, ahlak ve insan severlik düsturları gibi son derece heterojen 

unsurları içeren bir bütündür. Yani hem sözel unsurları var dispositifin hem de söz dışı...” (Foucault, 

2011b: s.119;Agamben, 2012: s.14). 



87 

 

(2008: s.150) göre, bireye ait olduğu düşünülen tercih, ihtiras, niyet, irade, bilinç gibi 

yetiler aslında bireysel değil, iktidar ilişkileri kaynaklıdır. Başka bir deyişle bu ögeler 

toplumsalla yayılmış iktidar ilişkileri yoluyla belirlenip dağıtılır. Dolayısıyla birey 

üzerinden dağıtılan bilgi/iktidar sarmalından söz edilebilir. Bireyin bunu 

üstlenmesinin nedeni ise modern iktidarın baskıya değil özgürlüğe dayanmasıdır. 

Yani bir yönüyle gönüllülük esastır.  

 

Aslına bakılırsa bilgi-iktidar ilişkisi bilinçli olarak ortaya atılan bir 

birliktelikten ziyade, kendiliğinden ortaya çıkan toplumsal bir ilişkinin ürünü olarak 

ele alınabilir. Nedeni ise Foucault’nun kendi iktidar yaklaşımını ortaya koyarken 

vurguladığı “iktidar ilişkisi bilinçli bir üst merci tarafından görünmez bir elle 

oluşturulmuş değildir” anlayışında saklıdır. Bu nedenle iktidar ilişkilerinin sahipsiz 

bir ilişkiler ağı olduğunu iddia edebiliriz. Ancak gene de bu ilişkiler ağını etkileyen, 

bir bilinç oluşmasını sağlayan, bilgi üreticisi ya da aktarıcısı olarak işleyen kurumsal 

ve kurumsal olmayan dispositifler vardır. Bunlardan bizi ilgilendiren ve kurumsal 

olarak işleyen özellikle kitle iletişim araçlarının işlevleridir. Kitle iletişim araçlarının 

üretilen bilgiyi serpme, dağıtma ve yayma işlevi vardır. En basit kitleye ulaşma yolu 

olarak bilinen bu araçlar her bilgi sahibini cezbeder.  Örneğin Foucault’ya (1980: 

s.102) göre, bilginin oluşması ve yayılması sadece ideoloji ile açıklanıp sunulamaz. 

O ideoloji olandan hem daha fazla hem de az olandır. Dolayısıyla bilginin oluşumu; 

yayılımı ve birikimini sağlayan araçların üretimidir. 

 

Foucault’nun, bilginin yayılmasını bir yönünle iktidar araçlarına bağlı 

olduğunu kastettiğini savunan Çelebi’ye (2013: s.515)  göre, bilgi iktidar araçlarıyla 

şekillenerek yayılır. Bu bağlamda aslında bilimin de iktidarın bir parçası olarak nasıl 

bir bilgi üreticisi olduğu çözümlenebilir. Foucault’ya göre, bilimin aydınlanma 

filozoflarının kastettiği gibi bir özgürleştirme aracı değil aksine bilgi-iktidar ilişkisi 

bağlamında iktidar denetim mekanizmalarından biri olarak hapsedici olduğu 

görülebilir. Ancak Çelebi’nin vurguladığının ötesinde iktidar ilişkisi en küçük mikro 

ilişki içerisinde bile var olduğu için bilgi-iktidar ilişkisi de her an işleyen bilinçli bir 

üretimden daha çok bilinçsiz bir ilişki yoluyla yayılmaktadır. Ancak bu ilişki 

üzerinden üretilen hakikat vardır ki bilinçten söz edilebilir. 

 



88 

 

Zaten “hakikat siyaseti” (politics of truth) kavramıyla Foucault, var olan iktidar 

ilişkileri ve yeniden iktidar kurma pratiklerinin söylem yolu inşa edilmesini 

kastetmektedir. Hakikat söylemleri ise iktidar ve iktidar ilişkilerinin 

meşrulaştırılması açısından kullanılan “bilgiler” bütünün sadece bir parçasıdır. Yani 

başka bir yönüyle Foucault açısından hakikat söylemleri, bir hakikati kastetmekten 

çok var olan bir iktidar yapısının (ekonomik, siyasal, askeri vb.) hakikat olarak inşa 

etmeye çalıştığı bilgiler ile alakalıdır (Oranlı, 2014: s.44-45). Dolayısıyla bilgi, bir 

iktidar sürdürme ve üretme aracıdır ve bu ilişkide devingenlik esastır.  

 

Foucault’ya göre, yaşadığımız çağda iktidarın çoğu işlevinin bilgi yolları ile 

yayıldığı söylenebilir. Ayrıca bunlar karşısında bireyin direndiği de düşünülebilir. 

Ancak bu bağlamda söz konusu olan bilgibilimin bilgisi ile sınırlı değildir bu; 

teknoloji, teknokrasi gibi bilgi ağlarını içeren geniş anlamda kastedilen bilgidir. 

Foucault, iktidar mekanizmasının işleyişine karşı bireylerin direnişi üzerinden 

verdiği örneklere bakıldığı da yine bireylerin bilgi-iktidar ilişkisi yoluyla ürettikleri 

mekanizmalara rastlanır. Örneğin ona göre “…mutlak monarşi çağında, kamu görevi 

yerine getiren mültezimler vardı, bunları kral finanse ediyordu ve karşılığında da 

halktan azami vergi topluyorlardı. İnsanlar buna dayamadı ve günümüzün 

gangsterlerinkine benzer bu tavra karşı isyan ettiler.” (Foucault, 2015: s.244). 

 

Ancak Foucault’ya göre, günümüz iktidar mekanizmaları artık böyle bir 

gangster örneğine uymamaktadır. Çağımız iktidar mekanizması işleyebilmek için 

değil aynı zamanda gizlenebilmek içinde geniş çerçevede bir bilgi ağına ihtiyaç 

duymaktadır. Ve bu bilgi ağının sırlarını ortaya çıkarma görevini büyük oranda 

entelektüellere verilmiştir. Ona göre, her türden bilgi ağını iktidar mekanizmasıyla 

ilişkili olduğu ölçüde ve o zamana kadar sadece uzmanları bilgisi olarak gizli kalmış 

veya mahrem kalmış bilgileri topluma sunma görevini entelektüeller üstlenebilir. 

Yine Foucault’ya göre, bu sırları, gizlilikleri ortaya çıkartmak aslında “iktidarın 

işleyişini denetlemeyi sağlayacaktır.” (Foucault, 2015: s.244). 

 

Sonuçta bilgi ile iktidar arasında oldukça sıkı bir ilişki vardır. İktidar ilişkileri 

bilgi yoluyla anlam kazanır ve bilgi, bu ilişkiler üzerinden yayılarak iktidar üretir. 

Karakehya’nın (2017: s.114) Bacon’un bilgi kavramına yüklediği anlamından yola 



89 

 

çıkarak vurguladığı gibi; bilginin gücü iktidarı meşrulaştırır ve aynı zamanda da onu 

etkili kılar. Bu bağlamda bilgiye sahip olmak iktidara ve güce de sahip olmak 

anlamına gelir. Belirtmek gerekir ki bilgi topluma hangi yönden yayılıyorsa o yönün 

iktidarını ve gücünü temsil eder ve üretir; Orta Çağ, bu yönün teolojik kısmına katkı 

yapmaktaydı; Rönesans’tan sonra ise bu yön, aklın egemenliğine kendini teslim 

etmeye başladı. Aydınlanma ve Sanayi devrimi ise bilginin kıldığı iktidar ilişkilerini 

bambaşka boyutlara taşıdı. Nietzsche, bu boyutu çağın bilim insanlarını rahiplere 

benzeterek gösterir. Ona göre, kutsal yalanın kökeni iktidarın iradesindedir. Güç, 

rahiplikle yanlış bilgiden doğruluk çıkartarak uygulanır. Toplum bu bilginin eğrisiyle 

yönlendirilir (Nietzsche, 1968: s.92). İmdi çağımızın modern rahipliklerine bilim 

insanları soyunur (Akkuş, 2016: s.1155). Bu açıdan Foucault, hocası olarak gördüğü 

Nietzsche’den farklı olarak bilgi-iktidar ilişkisinin arka yüzünü, sırlarını ortaya 

çıkarma bakımından entelektüellere daha iyimser bir sorumluluk verir ve ona göre, 

bilginin iktidar kullanımına sadece bilim insanları değil; avukatlar, psikiyatrlar hatta 

ve hatta herkes karşı çıkıp uygulanmasını engellemeye katkı yapabilir.  (Foucault, 

2015: 245).   

 

2.3. FOUCAULT’ CU SÖYLEM VE SÖYLEMSEL OLUŞUMLAR 

 

Söylem teriminin sosyal bilimlerde kullanıma başlaması dil üzerine yapılan 

çalışmaların etkisiyle olmuştur. Geleneksel dilbilim çalışmalarında, daha çok dilin 

gündelik yaşam içindeki yeri veya toplumsal olanla ilgisi değil; sözcükler, ekler, 

kökler, noktalama işaretleri gibi ögeler üzerinde durulmuştur. Daha sonra dil üzerine 

yapılan çalışmalar; öznenin dil ile ilişkisi, dilin güncel yaşamdaki yeri; dilin tarihsel 

yansımaları, değişimi ve dinamizmi gibi konuları da kapsamaya başlamıştır. 

Dolayısıyla dil artık tarihten kültüre, siyasetten ekonomiye, tıptan teolojiye birçok 

bilim alanın araştırma nesnesi haline gelmiştir. Söylem ise bu gelişmenin etkisiyle 

popüler bir terim olarak sosyal bilimler literatürüne girmiştir. Söylemle ilgili analizin 

geçmişi Aristoteles'e kadar dayanmakla birlikte asıl ilerleyişin ilk öncüleri olarak 

Ferdinand de Sausure, Roland Barthes ve bizim üzerinde durduğumuz Michel 

Foucault sayılabilir (Özdemir, 2001: s. 110; Cevizci, 1999: s. 795).   

  



90 

 

Çağımızda “hakikat” temalı olarak yapılacak tartışmalarının içeriğini, 20. 

yüzyıl keşfi olan “söylem” ve “söylemsel pratikler” olmadan doldurmak neredeyse 

imkânsızdır. Söylemin keşfinden sonra, evrensel hakikatten bahsetmek artık 

mümkün değildir. Hakikat, söylem ve söylemsel pratiklerle inşa edilen şeyler olarak 

vardır. Sözen’in de vurguladığı gibi; her söylem ayrıca bir hakikat inşacısıdır ve 

söylemlere tekabül eden hakikatler söz konusudur (Sözen, 2017: s.9). Öte yandan 

söylem, tüm toplumsal ilişkileri; buna katılan düşünceleri, inançları, anlayışları, 

tecrübeleri düzenleyen özgül dilsel ya da göstergesel araçları kapsayan bir kavramdır 

(Purvis ve Hunt, 2014: s.12-13). Daha yıkıcı bir yönüyle söylem, hem yaşamı kuran 

ve hem de onu yıkan şey olarak görülebilir (Megill, 1998: s.342).  

 

Bu bağlamda söylemin fonksiyonları olan iktidar, bilgi, güç, hegemonya, 

hâkimiyet, otorite ve tüm bunlar dilde varlık kazanırlar. Bilginin dilde kullanımı, 

iktidarın ve retoriğin dilde kullanımı, gücün dilde kullanımı birer dilsel eylemdir ve 

ancak söylem içerisinde anlamlı kılınabilirler. Söylemi anlamlı kılan ise nerede, ne 

zaman, hangi şartlarda, nasıl ortaya çıktıkları ve beyanatı veren aktörlerin kimliğine 

bağılıdır. Dolayısıyla Sözen’e göre: “Söylemi anlaşılabilir kılan, onu kullanan 

aktörler ya da faillerdir. Tersi de doğrudur elbette, aktörlere kimliklerini veren şey, 

kullandıkları söylemdir.” (Sözen, 2017: s.10-11). Örnek vermek gerekirse, buhran 

dönemlerinde ücretsiz öğretmenler ve bu dönemlerin kitle yatıştırıcıları olarak 

görülen demagoglar; becerilerini sömüren iktidar sahiplerinin gücünü sürdürmesi 

bakımdan önemlidir (Weber, 2014: s.121-122). Bu açıdan Weber, dini söylemlerin 

kitlelere aktarıcı görevi üstlenen din adamlarının, laiklere söylem yoluyla hizmetine 

de ayrıca parantez açar.  

 

Ancak Foucault dil ile söylemin ayırt edilmesi noktasında bizi uyarır. Çünkü 

ona göre dilyetisini en küçük söylemde tüketmek gibi acı bir ihtiras vardır. Bu 

söylem ile dil arasında var olan dengesizlikten doğar. Dil, sonsuz sayıda söz ve sözce 

kurmamızı sağlar. Ancak söylem ne kadar dağınık, uzun, esnek olursa olsun her 

zaman sınırlı ve sonludur. Söylem uzunluğuyla dilin sonuna varmak imkânsızdır. Bu 

yüzden ile söylem pratiklerini birbirinden ayırmak gerekir (Foucault, 2014b: s.50).   

 



91 

 

Yine Purvis ve Hunt’a (2014: s.21) göre, söylem teorisini anlamlandırmak için 

başvurulması gereken en uygun araçlardan biri, onu türlerin toplumsal tarihinin 

birincil özellikleri içinde, toplumsal olandan ne anladığımızı temellendirmeye 

yönelik bir çaba olarak görmektir. Foucault’da özelikle bu doğrultuda söylemin 

üretimini; bütün toplumlarda onun gücünü ve tehlikelerini bertaraf etmek, belirsiz 

olagelişlerin önüne geçmek, ağır ve korkulu maddiliğini uzaklaştırmak aynı zamanda 

denetlenmiş, ayıklanmış ve örgütlendirilip yeniden paylaşılmak olarak belirler 

(Foucault, 1987: s.23). Yani bir yönüyle söylemin doğuracağı tehditler yine söylem 

yoluyla önlenmeye çalışılır. Söylem hem bilinçli hem de bilinçsiz olarak 

üretildiğinde bir etki pratiği olarak karşımıza çıkar. Adams’a göre Foucault, tarihin 

koşullandırmasıyla, bilgi ve anlam üretici sistemini tanımlamak için “söylem” 

kavramına başvurmuştur. Söylem onun zihin laboratuvarında sistematik bir şekilde 

hakkından konuşulan nesneleri kuran pratikler olarak görülür (Adams, 2017: 

pragra.2). 

 

Foucault Cinselliğin Tarihi başlıklı çalışmasında söylemin baskılama, 

denetleme veya kontrol altına alma gibi işlevlerini 17. yüzyıldan örnek vererek 

açıklamaya çalışır; Foucault’ya göre, bu yüzyıldan başlayarak cinselliği baskılamak 

isteyen burjuvazi düzeni, öncelikle cinselliğin adının kullanımını güçleştirmiştir. 

Cinselliği gerçek düzeyde denetlemek için onu dil düzeyine indirgemek ve onun 

söylem içindeki serbest dolaşımını denetlemek açısından; cinselliği aşırı derecede 

belirgin biçimde hatırlatan, belirgin kılan sözcükleri susturmak gerektirmiştir. Bu 

yönüyle ona göre: “Kendileri susa susa, sessizliği zorla kabul ettiren suskunluklardır 

bunlar. Sansür…” (Foucault, 2016: s.19). 

 

Foucault’nun dünyayı söylemlerle örülmüş bir ağ ve bireyleri de bu ağları 

kullanma potansiyeline göre etkilenen (üretilen ve düşünselliği belirlenen) varlıklar 

olarak gördüğünü iddia etmek yanlış olmasa gerek. Nitekim ona   göre, bizler 

tamamen söylemler ile çepeçevre sarılı ve söylemlerle iç içe geçmiş bir dünyada 

yaşamaktayız (Foucault, 2014b: s. 370). Yine Megill, Foucault’nun dünyayı sanki 

söylemiş gibi gördüğünü özellikle vurgular. Bu önemli vurguya göre eğer dünya 

söylemsel bir şeye denkse; o zaman mevcut ideal düzende söylemseldir. Dolayısıyla 

tamamı söylemsel düzene sahip olan dünyanın kendisi aynı zamanda söylemsel 



92 

 

saldırılara açık demektir. (Megill, 1998: s.353). Nitekim bu ağır tespitler üzerinden 

ilerlediğimizde varacağımız en önemli sonuçlardan biri; bireyin söylemsel bir ürün 

olarak görülmesidir. Nitekim Lacan’da öznenin bir söylem ürününe denk geldiğini ve 

öznenin bu noktadan başlayarak anlaşılası gerektiğini vurgular (Lacan, 1994: s.50). 

 

Söylemin, tarihsel yansımaların etkisiyle sistematik olarak hakikat olgusuna 

etkisi doğrudandır. Çünkü hakikat olgusu kavramların, göstergelerin zihinde 

oluşturacağı katı veya esnek tasavvurla kendini gösterir. Buradaki “katı” tamamen 

bir inanılmış vazgeçilmesi zor, adanınmış bir yönelişi temsil eder. “Esnek” ise her 

bilgiye, zamana, güce vb. ögelere göre değişme potansiyeli taşıyan fikriyatlarla 

ilgilidir. Dolayısıyla söylem, epistemolojik (Foucault’nun kastettiği epistemoloji) 

olarak belli bir çağın genel oluşum biçiminin, fikriyatının, ihtiraslarının, 

yasaklamalarının, kültürünün belirleniş konumunu işgal eder. Gene de her şeye 

söylemmiş gibi bakmak tehlikeli bir yorumdur. Çünkü söylem sadece “hakikat” 

üzerinde kendini gösterebilir ancak hiçbir “gerçeği” karşılayacak gücü sahip değildir.  

 

Foucault’nun söylem anlayışı, bilgi biçimlerinin somut dünya ile dilin kesiştiği 

noktalarda praksisle ortaya çıkışını anlamayı gerektirir. Dolayısıyla Young’a göre bu 

bağlamda sadece soyutlanmış metin ve metinler arası referansları okumak söylem 

analizi açısından yetersizdir. Ona göre, E. Said’in Şarkiyatçılık adlı eserinde böyle 

bir yanlışa düşmüştür. Asıl yapılması gereken söylemlerin bedenler, pratikler gibi 

maddesellik içinde ortaya çıkışına, işleyişine ve tersine çevirmelerine ya da yok olup 

gitmelerine odaklanmaktır. Böyle bir analiz pratikle işlerliği gerektirir (Young, 

2001’den aktaran: Köse, 2014: s. 465). Young’ın haklılığı Foucault’nun bazı 

eserlerinin dikkatli incelenmesi ve söylemi hangi değerlerle ele aldığı 

değerlendirildiğinde ortaya çıkacaktır. 

 

Foucault, örneğin 1835 yılında annesini, kız kardeşini ve erkek kardeşini 

budama bıçağıyla öldüren 20 yaşındaki Normandiyalı Pierre Riviére’in hatıratını, 

Collége de France’ta ekibiyle birlikte bir yıl boyunca incelemelerinin nedenini 

kitabın sunuş kısmında şöyle açıklar: “Sanırım, aramızda bütün ilgi ve yaklaşım 

farklılıklarına rağmen bizi bu çalışmaya yönelten şey bunun bir “dosya” olması 

yani, kaynakları biçimleri, örgütlenişleri ve işlevleri açısından farklı olan 



93 

 

söylemlerin –sulh yargıcının, savcının, ağır ceza mahkemesi başkanımın, adalet 

bakanının; köy hekiminin ve Esquirol’un; ve belediye başkanları ve rahipleriyle 

birlikte köylülerin; ve son olarak da katilin söylemlerinin- kesişme noktasını 

oluşturan bir vaka, bir durum, bir olay olmasıydı.” (Foucault, 2007b: s.16). Bu 

noktada Foucault, bu tür olayların söylem incelemesi yaparken birçok hareket 

noktasından yararlanmaktadır. Megill’in belirttiği üzere ilgili olay, söylemlerin 

birbiriyle veya aralarında sürdürülen garip çekişmeyi, bir iktidar ilişkisi, bir söylem 

savaşını ortaya çıkardığını söyler (Megill, 1998: s.353). 

 

Aslına bakılırsa Foucault açısından önemli olan özne kavramının tekrar 

yorumlanması, incelenmesi değildir. Yani tek başına Riviére’in öznelliği, çokta onu 

araştırmaya itecek önemde olmasa gerek. Çünkü bu tarz incelemeler günümüze kadar 

defalarca yapılmıştır. Dolayısıyla da onu asıl ilgilendiren öznel deneyimlerdir, öznel 

deneyimlerin tarihsel süreç içerisinde herhangi bir ihtiyaca cevap vermek üzere 

kurulması ve tek olmasıdır. Foucault’ya göre, öznel deneyimlerin açıklamak için 

öznenin ve bilincin iktidar ilişkisi yerine o deneyimi inşa eden söylem ve söylemin 

kaçınılmaz olarak ilişkili olduğu iktidar sistemlerinin tarihsel analizini yapmak 

gerekir (Eroğlu, 2016: s.41). Başka bir deyişle öznel deneyimin inşa süreci, tarihsel 

perspektifli olarak iktidar, bilgi ve söylem ilişkisi üzerinden analiz edilmesi gerekir. 

  

Foucault’ya göre benlik ise, denetleme süreçlerinin zorunluluklarıyla üretilen 

ve mevcut bir söylem içinde sürekli olarak yeniden tasarlanan soyut bir oluşumdur. 

Ona göre, bu tür söylemlerin soy kütüğü incelemesi yapıldığında benliğin onun 

doğasına ait teorilerden öte bir şey olmadığını anlayabiliriz. Buna örnek olarak ise 

tarihsel süreç içerisinde sürekli olarak değişen cinsellik söylemini verebiliriz 

(Foucault vd. 2001c: s.123). Genel kanıya göre 19. yüzyıl burjuvazisi tarafından 

şekillendirilmeye çalışılan üretim ilişkileri, belli bir cinsel baskı içinde oluşmuş ve 

insanların bu ilişkileri ancak emek gücü üretimi ve aile politikaları doğrultusunda 

kontrol altında alınabilmiştir. Bu yüzyılda cinsellikten bahsetmek tıpkı bir tabu gibi 

yasaklanmalarıyla ünlüdür. Söz konusu yasaklanmalar ise Freud’un ortaya çıkışına 

kadar sürmüş ve Freud ile birlikte cinsellikten söz edilmeye yavaş yavaş başlanmıştır 

(Akay, 2016: s.42). Dolayısıyla dönemin söylemlerinin değişimi, şeylere yüklenen 

anlamları, anlayışları, politikaları değiştirmiştir. Bugünün cinsellik veya beden 



94 

 

söylemleri –toplumsal anlamda- bir asır öncesinden farklıdır. Hatta birey nezdinde 

kitle iletişim araçlarından aldığı bir mesajla daha az bir zamana tekabül eder. 

 

Hangi toplumda olursa olsun Foucault’ya göre, sayısız iktidar ilişkisi toplumsal 

kitleyi belirler, onu şekillendirir, düzenler ve üretir. İktidar ilişkileri de gerçek bir 

söylemin üretimi, dolaşımı, işlemesi ve birikmesi olmaksızın ne işleyebilir, ne kalıcı 

hale gelebilir ne de ayır edilebilir. Ona göre, iktidar tarafından belli bir hakikat 

üretimine bağlanırız ve ancak bu hakikat üretimi yoluyla iktidar uygulayabiliriz 

(Foucault, 2002: s.38). Yani başka bir deyişle söylem, iktidarın aracı veya sonucu 

olabileceği gibi, aynı zamanda ona karşıt bir strateji olarak ta işleyebilir (Sözen, 

2017: s.63). 

 

Sonuçta tarihsel olarak kendi toplumları içinde şekillenen ve deneyimleri bu 

yolla oluşum gösteren öznelerin, söylem devinimleri dışında tutmak imkânsızdır. 

Güneş (2013: s.64), Foucault’nun söyleminde, aklın sessizliğinin bile söylem 

unsurlarına hizmet ettiğini iddia eder. Çünkü Foucault söylemi insanlığın yaşam 

alanlarının her noktasına yerleştirir. Bu alanların söylem yoluyla üretildiği ve 

söyleminde bu alanlarda üretildiğini savunur. Ayrıca ona göre tarihsel bağlam 

içerinde her söylem alanı epistemeye denk gelir. Dönemi açık ve seçik olarak 

yansıtır. Deneyimleri, göstergeleri tanımlar. Bilgi ve iktidar ilişkileri yoluyla dağılır, 

birikir, süreksizlik ve anlam kazanır. En önemlisi de hakikatin üretilmesine, işlerlik 

kazanmasına en basit yolla zihinlere işlemesine olanak verir. 

  

Söylemler ve söylemler oluşumlar, hakikat olarak görülen her şeyin 

yayılmasında en etkili güçtür. Bu noktada Foucault, hakikati “…sözcelerin üretimi, 

düzenlenmesi, dağılımı, dolaşımı ve işleyişi için düzenlenmiş bir prosedürler 

bütünü…” (2011b: s.52), olarak görmemiz gerektiğini vurgular.  

  

 

2.4. FOUCAULT’NUN HAKİKAT ANLAYIŞI  

 

Her toplumda genel anlamda toplumun yararına veya belli bir kültüre, 

ideolojiye, ulusa yarar sağlayan “doğruluk” olarak zihinlere kazınması gereken 



95 

 

hakikatler vardır. Bu hakikat mekanizması tarihsel olarak kurgulanabileceği gibi - 

tıpkı Foucault’nun “delilik” ve “cinsellik” kavramlarının tarihsel olarak nasıl belli 

hakikat göstergeleriyle dönüşüme uğradığını göstermeye çalıştığı gibi-  kısa süreli 

olay ve olgularda da toplumu ikna etme ve düşünme yönünü tahin etmeye çabası 

adına da kurulabilir. Yani zihinleri meşgul eden kendisini tartışmasız olarak kabul 

ettiren her doğru, bir kurgu ürünü olarak görülebilir. Foucault’a göre “Hakikat 

üretilir. Bu hakikat üretimleri iktidardan ve iktidar mekanizmalarından ayrı değildir; 

çünkü hem bu iktidar mekanizmaları bu hakikat üretimlerini mümkün kılar, bunlara 

yol açar, hem de bu hakikat üretimlerini kendinde bizi bağlayan, birleştiren iktidar 

etkileri vardır.” (Foucault, 2015: 173-174). Dolayısıyla, hakikatin kendiliğinden var 

olma potansiyeli yoktur. Bir ilişkiler ağı içinde var olur ve ilişkilerin yönünü, doğru 

veya yanlış noktasında tahin eder. Bu ilişkilerden Foucault’nun en çok üzerinde 

durduğu şüphesiz hakikat-iktidar ilişkisidir. Kendisinin vurguladığı gibi “Beni 

ilgilendiren şey, hakikat iktidar, bilgi iktidar ilişkileridir.” (2015: 174). 

 

2.4.1. Hakikat İktidar İlişkisi  

 

Her iktidar ilişkisi, kendi hakikat rejimi oluşturma bağlamında doğruluklar ağı 

kurmakla işe başlar. Bu ilişkiler temelde sürekli birbirinden farklı nitelikte işler. 

Çünkü her iktidar ilişkisinin aynı hakikat sistemi üzerinde işleme olanağı yoktur. 

Bundan dolayı bir kültürel relativizm vurgusu yapmak gerekir ve bu da her toplumun 

hakikat anlayışını, her bireyin hakikat görüşünü belli ölçülerde farklı yapar. Başka 

bir deyişle perspektifli hakikat görüşü böyle bir yaklaşımın aslında temel 

omurgasıdır.  

Aslında Foucault, kendisinin de böyle bir düşünce yapısı üzerinden yoğun 

uğraşının şey’lerin nasıl oluştuğunu anlamanın peşinde olduğunu belirtir. Onun asıl 

arayışı hakikat temellidir. Ona göre: “İktidar mekanizmasının analizi örneğin, 

ekonomik dönüşümlerin tarihlerine katılabilir. Ama benim yaptığım şey - ne 

yapacağımı kestirdiğimi söyleyemem, çünkü bunun hakkında bir şey bilmiyorum- 

tarih, sosyoloji veya ekonomi değildir. Fakat benim yaptığım bir şekilde, tamamen 

basit bir sebepten dolayı, endişelendiren bir şey olan felsefedir, başka bir deyişle 

hakikat politikasıdır, doğrusu “felsefenin” bundan başka tanımını göremiyorum.” 

(Foucault, 2007a: s.17). Foucault, neredeyse tüm eserlerinde hakikatin nasıl 



96 

 

oluştuğunu, tarihsel olarak neden değiştiğini, bunun hangi yöntemle apaçık ortaya 

çıkarılacağını soruşturmaya girişir.  

 

Foucault’nun iktidar ilişkilerine hangi açıdan bakılırsa bakılsın; tekdüze 

işleyen, yönü belli ve homojen olduğu söylenemez. Çünkü iktidar ilişkileri sürekli 

değişen bir ilişkiler bütünü içinde yer alır. Dolayısıyla hakikat/iktidar ilişkisi de bu 

yapıdadır. Bilgiler bu ilişkinin en önemli parçasıdır ve üreticilik niteliği taşırlar. 

Foucault açısından bilginin iktidara ve dolayısıyla hakikate bağlı bulunmayacağı tek 

bir an bile düşünülemez. Foucault, bu konudaki temel düşüncelerini Nietzsche’nin 

güç istenci kavramından alır (Çelik; 2012: s.63). 

 

Foucault özellikle son döneminde iktidarı bir bireyin başka birey üzerinde onun 

eylemlerini etkileyecek biçimde edimde bulunması yönünde kişiler arası ilişkiler 

olarak görmeye başlar. Bu bağlamada iktidar ilişkileri bir zorlama ve şiddet 

ilişkilerinden ayır edilmelidir. Çünkü böyle bir iktidar ilişkisi sadece özgür özneler 

üzerinde ve özgürleri oranında uygulanabilir. Yeryüzüne ait olan hakikat ise 

Foucault’ya göre iktidar ilişkilerinin düzenli etkilerini yönlendirir (Becermen, 2009: 

s.9). Bu ilişkiler bütünü içinde “neden hakikate ihtiyaç duyuyoruz?” sorusu 

önemlidir. Foucault’ya göre, hakikatsiz; nesnellik, özlük hatta öz gibi şeyleri 

belirleyen ve gizliliğini sağlayan kesinlik belirten kavramların zayıf kalacağından 

dolayı hakikate ihtiyacımız vardır (Becermen, 2009: s.139).  

 

Peki, bu kadar önem atfettiği hakikat Foucault için neyi ifade eder, ortak 

hakikatler bütünlüğünden söz edilebilir mi? Foucault için hakikati keşfetmek uğruna 

sürekli bir kavga vardır. O yukardaki soruları şöyle cevaplandırır: “Gerçekte, 

hakikatten anladığım şey, bir tür genel norm, bir dizi önerme değildir. Doğru kabul 

edilecek sözceleri her an ve herkesin dile getirmesini sağlayan prosedürler 

bütünüdür hakikatten benim anladığım. Üst merci diye bir şey kesinlikle yoktur. Bu 

hakikat etkilerinin tam anlamıyla kodlandığı bölgeler vardır; bu bölgelerde, 

hakikatleri sözcelemeyi sağlayan prosedürler önceden bilinir, kurallardır. Bunlar 

kabaca bilimsel alanlardır. …Dahası, bilimlerin dışında, enformasyon sistemlerine 

hakikat etkileri de vardır: Birisi, radyo ya da televizyon spikeri size bir şey 

duyurduğunda, ister inanın isterse inanmayın, bu binlerce insanın kafasında hakikat 



97 

 

olarak işleme başlar, tek hakikat olarak, çünkü o şekilde, o tonda, o kişi tarafından, o 

saatte sözcelenmiştir.” (Foucault, 2015: s.177). 

 

Bu bakımdan modern iktidar ilişkileri hakikati düzenler, denetim altında tutar 

ve en önemlisi kurumlaştırır. Dahası böyle ilişkiler hakikati sürekli deforme etmek 

suretiyle yıpratır ve sürekli yenilerini talep eder (Dıllon, 2014: s.507). Zira 

televizyon spikerinin yaptığı da bu talebi karşılamaya çalışmaktır. Aynı şekilde 

entelektüelin işlevlerinden biri de budur; hakikati düzenlemek, belli bir yöntemle 

sürekli yeniden üretimine yardımcı olup katkı sağlamak. Dolayısıyla bir kurumsal 

hakikat tasarlayıcı olarak sunulan televizyon, doğruluklar ağı üretip yayarken; 

entelektüellerden ve bunu yöneten açık oturum yöneticilerinden (moderator) destek 

alır. Foucault’ya göre entelektüel, toplumun yapısı ve işleyişi açısından vazgeçilmez 

bir değere sahip hakikat rejimi düzeyinde etkili olup mücadele edebilir. Bu mücadele 

kavramından anlaşılacağı gibi hakikat uğruna ve hakikat dair kavgada yer almaktır. 

Ancak Foucault böyle bir hakikati şu vurguyla açıklar: “Bir kere daha belirteyim. 

buradaki "hakikat", keşfedilecek ve kabul edilecek hakikatler bütünü değil, doğru ile 

yanlışın birbirinden ayrıldığı ve doğruya birtakım spesifik iktidar etkilerinin 

yüklendiği kurallar bütünüdür. Yani söz konusu olan, hakikat "namına" yürütülen bir 

kavga değil; hakikatin statüsü ile oynadığı siyasi ve ekonomik rolle ilgili olan bir 

kavgadır.”  (Foucault, 2011b: s.52). 

 

Hakikat/iktidar ilişkisinden doğan hakikat statüsü, pekâlâ yukarıda 

Foucault’nun vurguladığı üzere bir siyasi ve ekonomik rollerle alakalı mücadeledir. 

Bu noktada bir deneyim kümesinin içinde ya da dayatılma yoluyla belli bir öznel 

deneyimle bireyi, o öznel deyimin öznesi haline getirmek aslında kurulmuş bir 

hakikatler zemini üzerinde bir öznelleştirme hareketi olarak görülmelidir.  Bu 

noktada Keskin’e göre, Foucault için eğer kimlik, bireysellik, öznellik gibi aitlikler 

temel bir sorun oluşturuyorsa (kurulu düzen açısından), öznelliğimizle kurduğumuz 

derin bilinç ilişkinin değiştirmek gerekiyorsa o zaman geleneksel anlamlandırma, 

sınıflandırma doğruluklarını sorgulamamız veya daha da ileri gidip  “doğruluk” ve 

“hakikat”  kavramlarının kendisini sorgulamak gerekecektir (Keskin, 2015: s.19). 

Nitekim bu ilişki ve sorgulama kendini söylem içinde de var ettiğine göre hakikat ve 

söylem ilişkisini de irdelememiz gerekir. 



98 

 

 

2.4.2. Hakikat Söylem İlişkisi 

 

Foucault için hakikat olarak gördüğümüz şey aslında sözcelerin üretilmesi, 

düzenlenmesi, dağıtımı ve işleyişi için düzenlenmiş prosedürler bütünü olarak 

anlaşılabilir (Foucault, 2011b: s.52). Örneğin XVII. yüzyılda cinselliğin denetim 

altına alınması, söz dağarcığının buna uygun olarak değişime uğraması, eğitici (genel 

kural ve normlara ayak uydurma işi) toplumun ana omurgası olan kurumlarca 

şatafatlı bir dille hazların lanetlenmesi, nüfusun güvence altına alınması, iş gücünün 

yeniden ve yeniden üretilmesi, toplumsal ilişkiler biçiminin  -belli bir düzen 

üzerinden- sürdürülmesi; kısaca ekonomik olarak yararlı bir cinsellik düzeni 

kurmakla bağlantılı değil mi? Foucault’nun bu soruya verdiği cevap bilmiyorum 

olmuştur (Foucault, 2016: s.33). Ancak yukarıda değinildiği gibi; sözcelerin 

üretilmesinin hakikatle ilişkisini ve “Cinselliğin Tarihi” kitabının ilk cildinde 

Viktoryen zihniyetin cinselliği akılcı ve muhafazakâr görüşleriyle dışlamasıyla, 

cinsellik kavramının ayıplanma, dışlanma sorunlarıyla yüz yüze kalması; adeta 

sorunun cevabını niteliğindedir. 

 

Foucault, özel ve kendisine has olan iktidar etkilerinin hakikat olarak 

söylemlerin etrafında nasıl kurulduğu anlamaya çalıştığını söyler. Bu bakımdan yine 

cinselliği bastırmak isteğinde olan burjuva düzeni işe cinsellik söylemlerinin 

kullanımı güçleştirmeyle başlamıştır. Foucault’ya göre bu düzen  “Sanki cinselliği 

gerçek düzeyinde denetmek için önce onu dil düzeyine indirgemek, onun söylem 

içindeki serbest dolaşımını denetlemek, onu söylenen şeyler arasından çıkarıp 

kovmak ve aşırı derecede belirgin biçimde mevcut kılan sözcükleri susturmak 

gerekmiştir. Hatta bu yasakların bile cinselliğin adını anmaktan çekindikleri 

söylenecektir.” (Foucault, 2016: s.19). Aslında hakikat olarak algılanan her türlü 

iyimserlik ve kötümserlikler, söylem içine kazınmış bir şekilde toplumun kabulüne 

sunulmuş tüketim emtialarıdır. Bu sunum, çağımızda her türlü iletişim aracıyla –

bireyde işlevsel bir araçtır- ulaşılabilirlik açısından sürekli gündem kurma yoluyla 

kabul ettirilmeye çalışılır. Ancak bu tıpkı Foucault’nun iktidar ilişkisi üzerinden 

vurguladığı gibi; zorlama amacı gütmeden rıza yoluyla kabul ettirilmeye çalışılan 

türden bir hakikattir.   



99 

 

 

Foucault, söylemi, hakikat ile ilgisi bakımından tıpkı hocası olarak gördüğü 

Nietzsche gibi bireyden bireye farklılık göstereceğini savunmuştur. Foucault’ya göre, 

her birey farklılıklarıyla var olur ve bu farklılık hem bireyin söylemlerini hem de 

hakikatini farklı kılar. Buna ek olarak her farklı tarihsel dönemde insanlık farklı 

kendilik maskeleri kullanmıştır (Çelik ve Ekşi, 2008: s.100). Özellikle bu maskelerin 

teşhiri açısında bir söylemin, farklı tarihsel dönemlerde kullanım biçimlerini analiz 

etmek gereklidir. Bu hakikatin algılanışı içinde böyledir. Bu bakımdan Elliot’ın 

belirtiği gibi Foucault’nun söylem açıklaması; sadece söylem sınırlarında 

düşünebildiğimizi gösterir. Foucault’ya göre inşa edilen bir nesne, ifade sistemi 

içinde tanımlanır -aksi takdirde söylem ve hakikat arasındaki ilişkinin katı bir ayrıma 

tabi tutulması gerekir- kurumlarca desteklenir, iktidar ilişkileri ve ideolojik etkisiyle 

yeniden ve yeniden üretilir (Elliot, 1996: s.65). Dolayısıyla söylemin üretiminden 

tüketimine kadar geçen süre hakikatin oluşum ve işleme sürecidir. Bu hakikatin 

zihinlerdeki tasavvuru yine aynı süre aittir.  

 

Foucault’ya göre “ söylemin üretimi, her toplumda, görevleri onun gücünü ve 

tehlikelerini önlemek, bellisiz olagelişini dizginlemek, ağır, kokulu maddiliğini 

savuşturmak olan bir takım yollarla, hem denetlenmiş, hem ayıklanmış hem de 

örgütlenmiş ve yeniden paylaşılmıştır.” (Foucault, 1987: s.23). Foucaltsal yaklaşım 

açısından söylem, gücü açısından tehlike arz eder ve bu yüzdendir ki her isteyen, her 

söylemi, her alanda söyleme özgürlüğüne sahip değildir. Sadece hukuki kısıtlamalar 

ve maddi yaptırımlar nedeniyle değil; aynı zamanda kültürel, ahlaki ve insani denilen 

belli değer yargıları ya da stereotipler (basmakalıp düşünce) bu sınırlamaya alet 

edilmiş gibi görünmektedirler. Zaten “delilik” söylemini arkeolojik yöntemle 

çözümlemeye çalışan Foucault için, XVIII. yüzyıla kadar söyleme özgürlüğü 

nedeniyle delilerin toplum tarafından yadırganmadığı hatta sempati topladığı 

vurgulanmaktadır. Ancak günümüz toplumlarında söylem kısıtlanmasından nasibini 

alan “delilik” söylemi var olan özgürlüğünü çoğunlukla tımarhane çevresinde 

sürdürebilmektedir.  

 

Bu bağlamda hakikat söyleminin düzenlenmesi bakımdan söylemsel pratiklere 

de değinmemiz gerekir. Söylemsel pratikler, saf söylemin üretim yönüyle 



100 

 

açıklanamaz. Bu pratikler Foucault’ya göre, kurumlarda, davranış kalıplarında, 

iletim, yayın ve pedagojik oluşumlarda ortaya çıkıp söylemi somutlaştırır (Şahin, 

2017: s.129). Yani söylem, söylem pratikleri yoluyla bir hakikat görünümüne 

kavuşmadıkça çokta anlamlı değildir. Sonuç olarak aslında Foucault, kendisini bir 

iktidar teorisyeni olarak görülmesine karşı çıkar çünkü yaptığının söylem yoluyla 

öznel deneyimlerin işlerliğinin nasıl hakikat değeri kazandığıdır. Dolayısıyla, 

Foucault bunu şöyle açıklar: “(…)iktidar ilişkilerini inceliyorsam, iktidar teorisi 

yapıyor değilim, fakat, öznenin dönüşlülüğü ile hakikat söyleminin kendi aralarında 

nasıl ilişkide olduklarım bilmeyi sorun edindiğim ölçüde, eğer benim sorum, "özne 

kendi hakkındaki hakikati nasıl söyleyebilir?" ise, bana öyle geliyor ki, iktidar 

ilişkileri benim analiz etmeye çalıştığım bu ilişki içindeki belirleyici öğelerden 

biridir. (...) Dolayısıyla, ben asla bir iktidar teorisyeni değilim.” (Foucault, 2011a: 

s.340). Foucault, delilik, cinsellik, kapatılma, disiplin, ceza, etik, biyopolitika vb. 

konular üzerine incelemelerinde özne ve hakikat arasındaki ilişkiyi değil, öznenin ve 

hakikatin; hakikat söylemlerinin üretilme biçimleri araştırır (Öztürk, 2012: s.5).  

 

Nitekim sözcelerin üretimi ve söylem pratikleri yoluyla tüketimi en 

nihayetinde hakikatinde tüketilmesini anlamına gelir. Bu noktada bir diğer Fransız 

düşünür Jacques Ellul “The Humiliation of The Word” adlı esrinde, televizyonun bir 

imajlar dünyası ve hakikat üretmeye yeltendiğini vurgular. Ona göre “İmajlar 

ekranı, benimle dünya arasına yerleşir -bu öyle bir imajlar çemberidir ki kendi 

kendime onlardan kurtulamadığım hayatımdan çok daha hakiki bir şeye dönüşür. 

Televizyon en kuvvetli uyuşturucudur.” (Ellul, 2012: s.153). 

 

 Foucault’nun özellikle entelektüeller üzerinden hakikatin üretildiği ve 

entelektüelin spesifik her hangi bir alanda uzmanlığıyla hakikat (siyasi, ekonomik, 

kültürel) üretim rejimine hizmet edebileceğini vurgular (Foucault, 2011b: s.84). 

Bunun tersi olarak entelektüelin direnişin temsilcisi olması da doğrudur. Ancak 

televizyon tartışma programları özelinde, entelektüeller ve moderator  üzerinden 

konun hakikat rejimine uygun bir şekilde düzenlenip kitlesel yayılımı Foucault’yu 

destekler niteliktedir.   

 



101 

 

Bu bağlamda hakikat tartışmalarını felsefi kökteni ve Foucault’nun böyle bir 

felsefi kökten yararlanarak “kendisine özgü” oluşturduğu kavramsallaştırmaların 

çerçevelerini oluşturduktan sonra yine bu çerçeve içinde bir “kitle hakikat rejimi 

yayıcısı” olarak gördüğümüz televizyon tartışma programlarını Foucault’nun hakikat 

düşüncelerinden yararlanarak tartışacağız. 



102 

 

 

  

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

3. FOUCAULT’NUN HAKİKAT ANLAYIŞI ÇERÇEVESİNDE TV 

TARTIŞMA PROGRAMINNDA HAKİKAT ÜRETİMİNE BİR ÖRNEK: 

GECE GÖRÜŞÜ 

                                            

                                  Artık örtüleri çıkarıldığında hakikatin hakikat olarak                     

                                   kaldığına inanmıyoruz; inanamayacak kadar çok yaşadık 

                                                                                        F. Nietzsche (ŞenBilim) 

 

 

Foucault’nun eserlerinde çözümlemeye çalıştığı şey, her hangi bir dönemde 

yaşamış insan davranışları veya temsil ettikleri düşünce kalıpları değildir. Onun asıl 

derdi tarihsel süreç içerisinde belli şeylerin neden ve niçin “sorun” teşkil ettiğidir. 

Nitekim kendisinin “sorunsallaştırma”  olarak gördüğü bu belirlenimi şöyle açıklar: 

“Örneğin neden belli bir tarihsel anda belli davranış biçimleri “delilik” şeklinde 

nitelenir ve sınıflandırılırken, başka benzer biçimler tamamen yok sayılıyordu; aynı 

soru suç ya da suça eğilimlilik ya da cinsellik için de geçerli olabilir.” (Foucault, 

2014d: s.144). Foucault için bir toplumun hakikat anlayışını belirleyen şartlar ancak 

bu tür sorunsallaştırmalar ile yapılacak muhakemenin sonucuyla birlikte tartışılabilir. 

Kendisinin vurguladığı gibi: “Sorunsallaştırma, gerçek bir somut duruma verilen bir 

“cevap”tır.” (Foucault,2014d: s.145).  

 

Bu bağlamda özellikle televizyonda söylemi, hakikat olarak maddileşmeye 

katkı sağlayan bir tür sorunsaldır. Foucault için bir sorunlaştırma her açıdan bir 

yaratıma denk gelir ve bu süreçte düşünce ile gerçeklik arasında bir ilişki oluşturur. 

Böyle bir ilişki Poyraz göre, televizyon gibi kitle iletişim araçlarında dünyayı kendi 

söylemine çevirme girişimdir. Örneğin televizyon programları var olan hakikatleri 

farklı açılardan yeniden kurgulayarak ve hatta bozarak aktarmaktadır. Hakikate en 

yakın gibi görünen haber programları bile, yaşanmakta olan hakikatle aktarılan 



103 

 

arasında büyük bir farklılığa imza atmaktadırlar (Poyraz, 2002:  s.13). Çünkü 

televizyon belli bir ideoloji çerçevesinde kitle oluşturma görevi üstlenirken üretilen 

hakikatin buna uymasını sağlar. David Sholle ve Stan Denski bu bağlamda özellikle 

televizyonun –hakikati üretim süreci açısından- ideolojik işlevlerini 8 başlık altında 

sıralamıştır. Bunlardan, konumuzu yakından ilgilendiren beş tanesi şöyledir:  

 

1. Şeyselleşme (Reification): Televizyonun olanı doğallaştırma işlevidir. 

Nesnelerin bilinçli olarak yorumunun ve olguların belli bir algılama yaklaşımıyla 

sabitleştirildiği söylem pratikleridir. Şeyselleşme, televizyon söylemlerinde, 

pratiklerinde aşırı uçlu eleştirel yorumları ve radikal söylemleri dışlama amacı güder. 

Doğrudan bir metin yoluyla kurgulanmazken televizyon programları üretim 

sürecindeki sınırlamalar sonucunda doğar.   

 

2. Uyarlama (adaptation): Bu işlev, belli bir süre zarfında, yavaş yavaş 

gerçekleşen uyumluluğun gerçekleştirilmesidir. Televizyon görülen hakikatin, akılcı 

bir söylem alanı olarak kurgulayıp sunan bir görsel kültür üreticisidir. Var olan 

özellikle belli bir bakış açısına göre yeniden yorumlanır. Böyle bir görsel kültür, 

yaşam tecrübeleri üzerinden öznel deneyimleri klişe bir biçimde üretimine ve 

tüketimine dayanır. Bu öznel deneyim yoluyla da televizyon toplumdaki bireyler 

açısından belirlenmiş roller ve bu rolleri yapacak aktörlerin yaratılmasına katkıda 

bulunur. Dolayısıyla özne, belli bir öznel deneyim rollerini tıpkı bir eğitim 

kurumundaki uygulamaları ders gibi kendi öznel deneyimlerine uyarlayarak kabul 

eder. 

 

3. Depolitizasyon: Televizyon bu işlevi ile önemli politik sorunların kamusal 

tartışma alanlarından dışlama görevini üslenir. Belirlenen gündem kurma ögelerini 

toplumsala sunarken asıl sorunları perdeleyebilir. Söylem özellikle siyasi olanı dışlar 

ve sorunları kişisel bir alana indirger. Bu yolla asıl pratik sorunları kamusal alanın 

gündeminden kaydırır. 

 

4. Fosilleşme: İşleyen alternatif söylemlerin önünü kesme işlevidir. 

Televizyonda en etkili ideolojik işlevlerden biri olarak görülebilir. Değiştirme 

yetisinden yoksun olarak farklı yöndeki yaklaşımları dışlama ve hakikati tek yönden 



104 

 

verme uzantısı olarak işler. Köse’ye göre, böyle bir işlev yoluyla; televizyon tartışma 

programlarında söz hakkının eşitsiz biçimde dağıtımı bile bir olay veya olgunun 

farklı yönlerde görüşleri sınırlayarak hakikatin etkisinin azalmasına yol açar (Köse, 

2003: s.163). 

 

5. Ters Yönde Tartışma (Reserve Contestation): Bu işlev, çalışmamızın ana 

omurgasını oluşturan, televizyonun hakikat üretme işlevi olarak görülebilir. Çünkü 

bu işlev yoluyla genelde kitle iletişim araçları, özelde televizyon ve tartışma 

programları; aktarılan hakikati yeniden kurgulayan, yapılandıran, başka bir yön tahin 

ederek yeniden hakikat sunan bir sanayi tipi seri üretim aracı gibidir. Bu bakımdan 

tartışma programında ele alınan bir konu istenilen açıdan (perspektif) değerlendirilip 

yönlendirilebilmektedir. Hakikat, bu değerlendirme açısından işlemeye başlayıp 

tüketici olarak izleyiciye sunulmaktadır (Sholle ve Denski 1994’ten aktaran: Poyraz, 

2002: s.24).  

 

Sholle ve Denski’ye göre, mevcut toplumsal oluşum göz önüne alındığında, 

kitle iletişim mekanizmaları ağırlıklı olarak baskının çıkarları  -iktidar ilişkileri, 

bilgi/iktidar, hakikat/iktidar- doğrultusunda işlemektedir. Bu çıkar basit olarak 

görülmemeli çünkü doğasında bir ideolojik boyunduruğun işlemesini sağlayan bütün 

ögeleri barındırır. Özellikle çağdaş popüler medya ürünleri –tartışma programı gibi- 

günlük yaşamı kontrol altına almak, tarihsel koşulları bir amaç uğruna değiştirmeye 

çalışır. Marjinal ve güçsüz olarak gördüğü sosyolojik yapının ihtiyaç duyduğu bilgi 

tabanını parçalar, tehdit eder ve siler (Sholle ve Denski,1994: s.131).  

 

Aslında bu bağlamda medya ya da bir ürün olarak televizyon tartışma 

programı, sadece bozan, dağıtan, yozlaştıran özellikler içerisinde hakikat 

üretmemektedir. Aynı zamanda tıpkı Foucault’nun iktidar ilişkilerini baskılayan, 

hegemonya oluşturan bir ilişki olmadığı yönde tanımlaması gibi; tartışma programı 

özelinde aslında özne ile samimi ilişki kurma ya da istemeden eleştirel düşünmeye 

yönlendirebilme özelliğini de barındır. Çünkü her fikir dayatılma çabası, özünde bir 

dirence yol açma potansiyeli barındırır. Özellikle bu alandaki entelektüelin aracı 



105 

 

olarak olguları açıklama teşebbüsü -bir parrhesia16 edası içinde-  bir alternatif bakış 

açısını seçme girişimi olarak da işlem görebilir. 

 

3.1. BİR HAKİKAT SUNUŞU OLARAK “GECE GÖRÜŞÜ” PROGRAMINDA 

BİLGİ/İKTİDAR VE SÖYLEM/HAKİKAT İLİŞKİSİNİN TARAFLARI 

 

Gece Görüşü programı özelinde, bilgi/iktidar ve söylem/hakikat ilişkisinin 

tarafları iki bakımdan önemlidir. Bunlar: 

1. Bilgi/iktidar ilişkisi üzerinden sunucu ve konuklar arasında görüş birliği 

veya ayrılığıyla tezahür eden “hakikat oyunları”. 

2. Bir dispositif olarak programda söylem/hakikat İlişkisi üzerinden İşleyen 

“Hakikat Rejiminin” diğer yönü olan: İzleyici Kitlesi. 

Bu önemli iki başlık, Gece Görüşü ve buna benzer tartışma programlarının 

çözümlenmesinde, Foucault’nun hakikat rejimi, hakikat oyunları ve doğruyu 

söyleme yaklaşımları açısından bir somutlaştırma olarak algılanabilir. Bu bağlamda 

özellikle detaylandırdığımız hakikatin oluşum biçiminin bir yönünü, tartışma 

programının özellikle bilginin iktidar oluşturması, iktidarın sürdürülmesi açısından 

bilgi üretimi ve bu ilişkilerin sonucu olarak ortaya serilen hakikatin sunuşu; tartışma 

programının temel işlevleri arasında gösterilebilir. Nitekim Derrida’ nın çerçeve 

(resim çerçevesi) için “ … hakikat ve kurgunun yalnızca içinde ve dışında, ne içinde 

ne de dışında çalışır” (Derrida, 2013: s.22), belirlemesine benzer biçimde; televizyon 

ekranı çerçevesinde, işletilen, oluşturulan ve sunulan hakikatin; hem içinde (kendi 

aralarında) hem de dışında (izleyiciler, dinleyiciler arasında) çalışır.  

 

Bu bağlamda televizyon tartışma programlarında hakikatin dramatik 

unsurlarının kurgulanması ve sunucu başta olmak üzere, bütün katılımcıların hakikati 

oluşturma, yorumlama çabalarının;  Foucault’nun iktidar ilişkileri ve bu ilişkilerinin 

bilgi, söylem, hakikat ağı içinde; “Gece Görüşü” adlı televizyon tartışma 

programının rastgele seçilen iki art arda bölümünde gösterilecektir. Bu bağlamda 

çözümlemeye; Foucault’nun söylem analizi, hermeneutik yöntemle desteklenecek 

                                                 
16 Parrhesia, genellikle İngilizce’ ye “free speech” (özgür konuşma) Fransızca’ya “franc-

parler” (açıksözlülük), Almanca’ ya da Freimüthigkeit (açıksözlülük) şeklinde çevrilir ve hiçbir güç 

odağından çekinmeden bedel ödemek uğruna; güce karşı hakikati söyleme sanatı olarak 

tanımlanabilir. (Foucault, 2014d: s.10). 



106 

 

biçimde yaklaşılacaktır. Bunu yapmamızın nedeni Foucault’nun söylem analizinin 

yorumlamaya muhtaç oluşudur. Sözen’nin ifade ettiği gibi, Foucault’nun söylem 

analizi veya teorisi -her ne kadar kendisinin bir gruba mal edilmesini istemese de- 

postyapısalcı ve postmodern diye bilinen felsefi yaklaşımların bir parçası olarak 

görülmeli ve Foucault söylem analizi hermeneutik analiz biçimiyle desteklenmelidir 

(Sözen, 2017: s.68). 

 

Çalışmamızda, Foucault’nun sorunsallaştırmasına konu olan söz konusu 

programlarlar;  2 Ekim 2018’de İstanbul'daki Suudi Arabistan Başkonsolosluğu’nda 

kaybolan Suudi gazeteci Cemal Kaşıkçı (Jamal Khashoggi) konusunun tartışıldığı: 

- 11 Ekim 2018: “Cemal Kaşıkçı olayının aslı ne? Kaçırıldı mı, öldürüldü mü?” 

- 18 Ekim 2018: “Cemal Kaşıkçı'ya ne yaptılar? Emri kim verdi? Olayın aslı ne?” 

adlı programlardır. 

 

 Ancak belirtmek gerekir ki “Gece Görüşü” programına konu olan söz konusu 

olayın, program dışında ve çalışmamızın ötesinde bir çözümlemesi; çalışmamızın 

sınırları dışında olduğu için yapılmayacaktır.   

  

 3.1.1. Gece Görüşü Programına Katılan Konukların Görüş Birliği ve 

Ayrılığından Doğan “Hakikat Oyunu” 

 

Çalışmamızın başından itibaren irdelediğimiz hakikat olarak görülen şey’in ne 

olduğu, nasıl kurulduğu, neden ihtiyaç duyulduğu gibi sorunsalları belirli bir tarihsel 

çerçeve içerisinde tartışmaya çalıştık. Bu perspektifin sürdürülmesi yönünden; 

günümüze hakikat olarak sunulan şey’lerin oluşumuna katkı sağlayan, belli bir amaç 

doğrultusunda kitlesel olarak pazarlayan; Foucault’nun deyimiyle “hakikat üretici 

kuruluşlardan” biri olan televizyonu ele almamız gerekir. Bu bağlamdan televizyon; 

Poyrazın vurguladığı gibi hakikati kaydetmez, onu bizzat kodlar (Poyraz, 2002: s.25). 

Bu kodlama, herhangi bir konu hakkında hakikat duygusu üretir. Her hakikat, nesnel 

olarak doğru değil bir ideolojik yansımanın ürünüdür ve öznel deneyimi şekillendirir. 

Böyle bir sorunsallaştırma süreci Foucault’ya göre: “herhangi bir şeyi doğru ve 

yanlış oyununa sokan ve onu (ister ahlâki düşünce biçiminde, ister bilimsel bilgi, 



107 

 

isterse siyasi analiz, vb. biçiminde olsun) bir düşünce nesnesi olarak kuran söylemsel 

ya da söylemsel olmayan pratikler bütünüdür.”(Foucault, 2014a: s.86). 

 

“11 Ekim 2018” tarihinde yayımlanan Gece Görüşü programının “Cemal 

Kaşıkçı olayının aslı ne? Kaçırıldı mı, öldürüldü mü?”17 konulu bölümünde 

“bilgi/iktidar ilişkisi” neredeyse her dakikasına işlenmiş şekliyle sunuluyordu. 

Foucault’nun deyimiyle, -bu program- kendimizden uzaklaştırma çabasında dahi, her 

defasında üzerimize bulaşan zift gibi mutlaka bir “hakikat” lekesi bırakıyordu 

(Foucault, 2016: s.20). Programda, tartışmayı yöneten Hande Fırat ile birlikte; polis 

akademisi öğretim üyesi Mehmet Şahin, gazeteci yazar Abdülkadir Selvi, gazeteci 

yazar Gürkan Hacır ve Vatan gazetesi Ankara temsilcisi ve gazeteci Murat Çelik; 

kendi yorumlarını belli bir perspektifte hakikat gibi sunmaya çabalayan hakikat 

oyunun baş aktörleri olarak görülebilirler. 

 

Hande Fırat’ın ilk söz verdiği M. Şahin, Suudi gazeteci Cemal Kaşıkçı’nın 2 

Ekim 2018’de İstanbul'daki Suudi Arabistan Başkonsolosluğu’nda kaybolması ile 

ilgili “neden kaçırıldı”,  “ne oldu?”  gibi soruları tartışmak yerine; adeta bir 

avukatın müvekkilini savunma edası içinde Türkiye’nin bu olaydan sorumlu 

olmadığını vurgulama görevini üstlenmişti. Zaten tartışmanın başından beri sanki 

hakikat oyunu içerisinde görev paylaşımı yapılmış gibi sorunun niteliğine 

bakmaksızın, her söz hakkı aldığında, bir bireyin kaybolmasını veya ölündürülmesini 

değil; Türkiye’nin suçsuz olduğunu vurgulama çalışmıştır. Şahin, Kaşıkçı ile ilgi 

İstanbul konsolosluğu kast ederek:  

 

—  “Kapıdan giren var ama çıkan yok. Bence en çok üzerinde durulması 

gereken sorunun bu olduğunu düşünüyorum. Kapıdan içeri girene kadar sorumlu 

kim veya hangi ülkeyi daha çok ilgilendiriyor? Türkiye’yi ilgilendiriyor. Peki, 

bundan sonra kimin sorumluluğuna geçiyor? Viyana sözleşmelerine baktığınızda bu 

Suud toprağı sayılıyor… O zaman içeri girdikten sonraki süreçte bunu ispatlaması 

gereken, en azından çıktığını ispatlaması gereken… Suud yönetiminin ispatlaması 

daha doğrusu konsolosluğun bunu ortaya koyması gerekiyor” 

                                                 
17 CNN Türk, Gece Görüşü, 11 Ekim 2018 “Cemal Kaşıkçı olayının aslı ne? Kaçırıldı mı, 

öldürüldü mü?” Konulu Tartışma. 



108 

 

 

Aslında konukların olayla ilgi görüşlerinin en önemli kaynağı, Abdülkadir 

Selvi’nin programdan bir gün önce yani 10 Ekim 2018’de Hürriyet gazetesinde 

yayımlanan “Cemal Kaşıkçı olayında 5 karanlık nokta”18 adlı köşe yazısıydı. 

 

Yazıda üzerinde durulan en önemli noktalar, neredeyse program işleyiş 

planıyla bire birdi: 

 

— “Cemal Kaşıkçı’nın binaya giriş görüntüsü var. Ancak başkonsolosluk 

yetkilileri çıkış görüntüsünü sunamadı” (Selvi, 2018). 

 

—  “Kaşıkçı’nın yaşadığını ispat etme görevi artık Suudi Arabistan’ın” (Selvi, 

2018). 

 

— “Burada hem Türkiye’ye hem de rejim muhaliflerine “En çok güvendiğiniz 

ülkede sizi ortadan kaldırırız” mesajının verilmek istendiği açık. Türkiye bunun 

altında kalamaz.” (Selvi, 2018). 

 

—  “Suudi yönetimi bombanın fitilini çekip kucağımıza bıraktığını düşünüyor 

ama ellerinde patlayabilir. Çünkü soruşturma ilerledikçe önemli delillere ulaşılacağı 

kokusu alıyorum” (Selvi, 2018). 

 

Böyle bir fikir birliği, suçun ve suçlunun; ne olduğu ve kim tarafından işlendiği 

üzerinde ortak buluşma niteliği taşımaktaydı. Asıl olan Suudilerin, bilgiye dayalı 

çıkarlar noktasında doğrudan bir değer taşımaması ve milliyetçilik unsurlarıyla 

“özü” koruma yolunda uzmanlıklarını konuşturma çabalarıydı. Dolayısıyla sade bir 

vatandaşın böyle bir olayla konu olması, televizyon için çokta tartışma niteliği 

taşımayacaktı ama bu vatandaşın; bir Suudi Arabistan vatandaşı olarak Suudiler ’in 

düşmanı olması, Amerika’da adeta bir sığınmacı edasıyla en önemli gazetelerden 

The Washington Post’ta çalışması vb. gibi ögeler çıkar bağlamında “hakikat” üretimi 

için yeterliydi.   

 

                                                 
18 Abdülkadir Selvi “Cemal Kaşıkçı olayında 5 karanlık nokta”, Hürriyet, 10 Ekim 2018. 



109 

 

Aslına bakılırsa iktidar ilişkisinin böyle bir konu üzerinde işlemesinde başrol, 

sunucu Hande Fırat’ta verilmiştir. Çünkü sözcelerin denetimini sağlayan aktör olarak 

kendisi görevlendirilmiştir. Köse’ye göre, sunucu, kendini programın gidişatını 

“istenilen yöne” tayin eden ve “sunulacak hakikatin” içeriğini ve sınırlarını 

belirleyişini döngüsünde kendisine verilen ayrıcalıklı görev bazında; simgesel 

şiddetin tüm ögelerine sahiptir (Köse, 2003: s.144-145). Nitekim Şahin, yukarıdaki 

konuşmayı yaparken H. Fırat, her defasında Şahinin sözünü keserek onu onaylar 

hatta kanıtlama bazında devlet adamlarının da böyle düşündüğünü vurgulayan 

sözceler üretir: “nerede?” “o zaman içeride.” Yine H.Fırat, daha önce M.Şahin’in 

“bu olay Suudi Arabistan’ın sorumluluğundadır” kanaatini kanıtlamak amacıyla: “Ve 

bunu Cumhurbaşkanı da, Ankara’dan yapılan tüm açıklamalarda da bunu altı 

özellikle çizildi” söylemini kullanır. 

 

Zaten H. Fırat, hakikat olarak algılanacak sözcelerin onaylanması veya karşı 

çıkılması üzerine kurulan iktidar ilişkilerinin bir sembolü olarak “resim 1 de 

görüldüğü gibi sözcelerinin yanı sıra jest mimik ve vücut hareketleriyle bunu 

sürdürmeye çalışmaktadır. Sylvain Firenze’nin vurguladığı gibi, tüm toplumsal 

hareketlenmelerin itici gücü, iktidar için verilen mücadelede yatmaktadır (Sylvain 

Firenze 2001’den aktaran: Köse, 2003: s.145). 

 

Resim 1: Hande Fırat’ın tartışma sırasındaki duruşu 

Benzer biçimde H. Fırat’tan ikinci olarak sözü alan Gürkan Hacır’da, 

Kaşıkçının kaybolduğu İstanbul Suudi Arabistan Konsolosluğunun Suudilerin 

toprağı olduğunu belirtir hatta Şahin’in Viyana Sözleşmesine dayandırmasının yeterli 



110 

 

olmadığını:  “Viyana sözleşmesinden öncede bu böyledir” sözleriyle hem Şahin’ni 

onaylarken bir yanda da iktidar işlerliğini bilgi/iktidar ilişkisi üzerinden kendi lehine 

çevirir. Sözün böyle işlediği müdahalenin olmadığı, dışa kapalı bir ortamda 

söylemlerin altında gizlenmiş iktidar ilişkilerinin sürekli değiştiği açık bir şekilde 

görülür. Nitekim artık önemli bir “hakikat” kodlanmak üzeredir. Bu hakikat, olayı 

gerçekleştiren failin Suudi Arabistan yönetimi oluşu ve birey olarak Kaşıkçı’nın 

kaybolmasından öte hangi ülkenin suçlu olduğudur. 

 

Nitekim hakikat, artık olayın özünden uzaklaştıkça konunun değiştiği yöne 

kaymıştır. Tıpkı Descartes’in vurguladığı gibi, tartışma esnasında işlen konun farklı 

yönlerini ortaya çıkarmak için girişilen mücadeleyle birlikte git gide hakikatten 

uzaklaşılmaktadır (Descartes, 1997: 11). Bu bağlamda özellikle söz konusu tartışma 

programının ilk 10 dakikasında Cemal Kaşıkçı’nın kaybolması ile ilgi iddialar “birey 

bazında” sadece beş defa “giren var ama çıkan yok” gibi dolaylı olarak 

tartışılmaktadır. Ancak bu sürenin neredeyse tamamı Konsolosluğun Türkiye’nin mi 

yoksa Suudi Arabistan mı toprağı sayılacağı konusu üzerine yoğunlaşmıştır. 

Dolayısıyla hakikat olarak algılanan şey; İstanbul Suudi Arabistan konsolosluğunun 

Türkiye toprağı olmadığından öte değildir. Tıpkı John Stuart Mill’ vurguladığı gibi: 

“En büyük kötülük, hakikat parçaları arasındaki şiddetli çarpışmalarda değil, 

hakikatin yarısının sessiz sedasız yok edilmesinde yatmaktadır.” (Mill, 1986’dan 

aktaran: Chomsky, 1993: s.197). 

 

Foucault açısından “hakikat oyunları” doğru şeylerin keşfi değil; aksine bir 

öznenin herhangi bir konuda söyleyebileceği şeylerin, doğru ya da yanlış 

olabileceğini belirleyen kurallardır. “(…)bunlar doğru ya da yanlış olarak 

adlandırmaya elverişli söylemlerin, bir şeyler alanıyla eklemlenmiş biçimleridir 

(Foucault; 2011a: s.350-351). Tıpkı, sunucudan söz alan Vatan gazetesi Ankara 

temsilcisi Murat Çelik’in, söz konusu olayı daha önce izlediği 1989 yapımı “no way 

out” adlı kurmaca bir korku filmine benzetmesi gibi… Çelik: “Bu tür filmleri izlemiş 

insanlar bile buradaki konu hakkında bir fikir sahibi olur; artık herkes şunu biliyor 

kan izi mor ışıklarla, ne kadar silinirse silinsin bir şekilde bir damlası da olsa artık 

bulunabiliyor.” Çelik, olayın cinayet olduğunu ve bu hakikati kendisi olmadan bile 

herkesin fark edilmesi gerektiğini üzerinde duruyor. Ancak sonrasında bu görevin 



111 

 

kendisinde ait olduğunu düşünmüş olacak ki; kendine cevaben failin bu olayı “kansız 

bir şekilde beceremez mi de kan izi aranacak?” şeklinde düzeltmektedir. Öyle 

anlaşılıyor ki olayın aydınlatılması işine soyunmuş televizyon savcıları, farkında 

olmadan bazen profesyonelliklerini törpüleyebilmekte ve hakikat oyununu yeteri 

kadar iyi oynamamaktalar.  

 

Bu noktada tartışma programının anlatı yapısının ne’liğini açıklayan Mutlu’ya 

göre, programa katılacak konukların seçimindeki ölçüt, onların konuyla ilgili farklı 

görüşlere sahip olmamalarından geçer ve bu programın “en etkili cazibe unsuru” 

onların arasında oluşan görüş ayrılıkları ve çatışmalardan doğar (Mutlu, 1995:  

s.114). Ancak böyle bir tanımlama, Gece Görüşü programının söz konusu 

bölümünde neredeyse hiç görülmemiştir. Bu özellikle Habermas’ın deyimiyle 

“bilgiye dayalı çıkarlar” a alet edilmesiyle ilişkilidir (David Sholle ve Stan 

Denski’den aktaran;  Poyraz, 2002: s.16). Nitekim Suudi Arabistan’ın ortak bir 

düşman olarak düşünüldüğü; özellikle Türkiye’nin olay ilgili kasten seçildiği 

hakikati programın her konuğu tarafından kabul edilmiştir.  

 

Örneğin: M Çelik olayın özellikle Türkiye’de yapılmasının Suudi 

Arabistan’nın Türkiye’yi zor durumda bırakmak için: “Maksatlı işte” vurgusundan 

yaptıktan sonra “Suudi Arabistan, ihvan başlığı, Türkiye’nin o manada 

politikalarından Riyad yönetimi yani krallığın nasıl rahatsız olduğunu” gibi 

sebeplerden bunu yapabileceği vurgular 

 

 Yine M. Şahin’in aynı tonla; “ihvan’nın veya Müslüman kardeşlerin bir kısım 

üyelerinin İstanbul’da olması, Türkiye’nin 2013’ten sonraki Orta Doğu’daki 

yaklaşımları ve politikaları bunların hepsinin üst üste koyduğunuzda acaba buradan 

Türkiye’ye yönelik bir operasyon güdülmek isteniyor mu?” vurgusu, ayrıca H Fırat’ın 

sürekli böyle söylemleri araya girip onaması; aslında toplumsal olarak kabul 

edilmeye çalışılan bir hakikatin gıdıklanması gibidir. O hakikat ise “olumsuzluğun” 

hep dışarıdan geldiği hakikatidir. Nitekim yine CNN Türk kanalında 19 Ekim 

2018’de yayımlanan ve Deniz Bayramoğlu’nun sunucu, tarihçi-yazar Prof. Dr. İlber 



112 

 

Ortaylı’nın konuk olduğu “Gündem Özel”19 adlı programda “Suudiler dost mu, 

düşman mı?” temasını tartışılması tesadüf olmasa gerek.  

 

Anlaşılacağı üzere, bir sorunsallaştırma olarak hakikatin üretimi, 

kurumsallaşmıştır. Yani Foucault’nun dispositif terimi ile belirtiği üzere, hakikat 

olarak zihinlere işlenen şey, söylem ve söylemsel olmayan pratiklerle öznel deneyim 

haline getirilmeye çalışılmaktadır. Dillion’un da Foucault üzerinden vurguladığı gibi, 

modern hakikat ilişkileri, hakikati kurumsallaştırır, düzenler ve denetler. Zaten bu 

ilişkiler, hakikati doymak bilmeden yıpratır ve yenilerini sürekli olarak talep ederek 

üretir. Böyle bir talep ve yeniden üretim, bir dispositif çerçevesinde hem tartışma 

programının sunucusunun hem konukların hem de yayımlayan kuruluşun “bilgi bazlı 

çıkarlar” bağlamında yeniden üretimiyle sonuçlanır. Bu da, tıpkı George Orwell’in 

1984 adlı romanında vurguladığı gibi; medya bir tür “hakikat bakanlığı” olarak 

hakikati silip yenilerini üretir.  

 

3.1.1.1. Hakikat Bakanlığı ve Memurları 

 

George Orwell’in “bin dokuz yüz seksen dört” isimli kurmaca romanında, 

“Haberler, eğlence, eğitim ve güzel sanatlara bakan” (Orwell, 2010: s.23), bir 

“Gerçeklik Bakanlığı” kurmuştur. Bu bakanlık hakikat olarak işlenecek şeylerin 

düzenlenip yeniden sunulmasından sorumludur. Postman’ın da belirttiği gibi: Orwell, 

tarihi önceden tahmin edebilmişti. Hakikat bakanlığı gibi televizyon da, sistemli bir 

biçimde kendi açısından işe yaramayan olguları göstermeyip geçmişin kayıtlarından 

silme görevini üstlenmiştir (Postman, 2017: s.169). 

 

Bu bağlamda görüntü ve söylem gücünün etkisi üzerinden işleyen televizyon; 

kitlelere sunduğu “hizmet” ya da eleştirel teorisyenlere göre “hezimet” lerden biri de 

hakikattir. Bu hakikat öyle güçlüdür ki anlık olarak dünya üzerindeki her hangi bir 

kıtanın en ücra köşesine dahi kırıntı bırakabilmektedir. Özellikle 1991 yılında 

koalisyon güçleri ve Irak arasında ki Körfez Savaşı bunun en somut örneklerinden 

biridir. Bu olayda medyanın hakikat diye düşünülmek isteneni canlı bir şekilde 

sunumu, devasa bir kitleyi etkilemiştir. Chomsky’nin olayla ilgili belirttiği gibi: “Bu 

                                                 
19 CNN Türk, Gündem Özel, 19 Ekim 2018 “Suudiler dost mu, düşman mı” Konulu Tartışma. 



113 

 

size, iyi işleyen bir propaganda düzeninin nasıl çalıştığını anlatır.” (Chomsky, 

s.2008: s.30).  

 

Yine aynı biçimde 1997’de Galler prensesi Lady Diana Frances Spencer’ in 

bir trafik kazasında ölmesi, medya tarihinin en büyük hakikat selinin oluşmasına 

neden olmuştur. Öyle ki televizyon tarihinde bu denli geniş halk kitlesini ilgilendiren 

herhangi bir olay hiçbir biçimde bu kadar uzun işlenmemiştir. Ramonet’in iddiasına 

göre, Lady Diana’nın cenaze törenin Avrupa dışında; Nijerya’dan Sri Lanka’ya, 

Yeni Zelanda’dan Japonya’ya yüzlerce televizyon kanalı tarafından canlı olarak 

yayımlanmış ve 2,5 milyar televizyon izleyicisi tarafından canlı bir şekilde 

izlenmiştir. Hatta olayla ilgili birkaç Pakistanlı genç intihar etmiş ve New York’lu 

kadınlar dinsel anlamda “dünya ölçeğinde dinsel ayin” den söz edecek kadar işi 

ileriye taşımışlardı (Ramonet, 2000: s.10). Dolayısıyla medyada, bireylerin 

zihinlerine ve Diana olayında olduğu gibi aşırı derecede duygularına hitap edecek 

şey, etkili bir biçimde aktarılabilirse yukardaki örnekler de olduğu gibi devasa etkiler 

doğurabilir. Ki bunu sağlayan medya sözcüleri veya çığırtkanlarıdır. Bin dokuz yüz 

seksen dört romanında bunun örneği olarak: Hakikat bakanlığında çalışan Winston 

Smith, çok önemli bir görev üstlenerek hakikatin istenilen düzeyde silinip yeniden 

düzenlenişi ile uğraşan tabiri caizse hakikat bakanlığı memuru gibidir. W. Smith’in 

görevini çağımızda uzman gazeteciler ve entelektüeller üstlenmiştir.   

  

Tıpkı Kazt, B. Berelson ve P. Lazarsfeld’in “iki aşamalı akış” modelinde 

olduğu gibi; kitle iletişim araçlarının etkileri, o mesajları topluma bir hakikati temsil 

edermiş gibi sunan kanaat önderlerinin rolleri ile etkili hale gelir. Onlara göre, kanaat 

önderleri her kesimden kimseler olabilirler ve iletişimde en önemli role sahip kişiler 

olarak düşünülmelidirler (Erdoğan, 2014: s.97). İşte bu rollerin yeni sahipleri 

televizyon tartışma programlarındaki kanaat önderleri ve entelektüellerdir. Hakikat 

konusunda şüpheye kapıldığımız anda imdada yetişerek şahitlik etmeye hazırlardır. 

Kitlesel şahitlik üstlenicileridir. Böyle bir şahitlik Sözen’e göre, medyada tartışılan 

olayların yorumlanmasına katkıda bulunmanın yanında olayların, taraflı veya tarafsız 

ya da kitleleri galeyana getirme şekliyle içeriğini ve amaçlarını ortaya çıkarmaya 

yardımcı olur (Sözen, 1997: s.97). Ancak Ilgaz’ın da ifadesiyle git gide tek bir bakış 

açısını kendine şiar edinen bu medyanın; sorgulayan entelektüelleri pek az, ancak yol 



114 

 

gösteren, her an yorumlayan ve dikte eden aydın/yarı aydınları pek fazladır (Ilgaz, 

1997: s.7). 

 

P. Bourdieu, 1996’da Collége de France’ta televizyon üzerine düşüncelerini 

açıklarken, aslında “bazı koşullar sağlandığında” televizyona bir aydın olarak çıkıp 

konuşmanın önemli olduğunu vurgular. Bu koşullar tıpkı Collége de France 

kendisine sunulan koşullar gibi; konuşma zamanın kısıtlanmaması, konuşma 

konusunun dayatılmaması ve teknik adına veya izleyicinin anlamaması adına ya da 

ahlak, edep adına hizaya sokulmamış olması. Ancak televizyonda bu koşulların pek 

mümkün olmadığı ve bunun ötesinde tabi olunan sıradan koşullar vardır. Ve oraya 

çıkan gazeteci, aydın, yazar ve araştırmacıların çoğu bu tabiliğin farkında bile 

değillerdir (Bourdieu, 1997: s.17). Bu dış etkiye kapalı alanda, aydınlar kendilerini 

iktidar ilişkisi üzerinden güç oyununa o kadar kaptırırlar ki adeta maruz kalana kendi 

görüşünü kabul ettirme yarışına tutuşurlar. Bourdieu, böyle bir kapalı iktidar 

oluşumunu, programa katılan entelektüeller, gazeteciler arasındaki bir satranç 

oyununa benzetir. Bourdieu’yu desteklemek için somut bir örnekle açıklayalım: 

 

 Gece Görüşü programının 18 Ekim 2018 “Cemal Kaşıkçı'ya ne yaptılar? Emri 

kim verdi? Olayın aslı ne?”20 konulu bölümünde konuklar arasındaki söz alma 

mücadelesi adeta bir iktidar kurma oyununa dönüşmüştür. Söz konusu bölümde; 

Gürkan Hacır, Hande Fırat’tan söz alıp Kaşıkçı olayı gerçekleştikten sonra 

Türkiye’nin yavaş hareket ettiğini savunurken M. Şahin araya girerek: 

  

— “Belki bilinçli yapıldı; şu anlamda söylüyorum Kaşıkçı’nın İstanbul’a 

yönlendirilmesi Türkiye’ye yönlendirilmesi.”  

 

Sonrasında G. Hacır tekrar konuşma sırasını kullanırken yine M. Şahin söylem 

mücadelesi içinde önemli bir ifadeyi zamansız kullanır. O ifade: 

 

                                                 
20 CNN Türk, Gece Görüşü, 18 Ekim 2018 “Cemal Kaşıkçı'ya ne yaptılar? Emri kim verdi? 

Olayın aslı ne?” Konulu Tartışma. 

 



115 

 

— “Amerika Birleşik devletlerinin de daha Kaşıkçı Türkiye’ye gelmeden önce 

dinlediği yönünde yine Amerika basınının da yazanlar. Bu defa Amerika Birleşik 

Devletleri adamı bile bile cinayete gitmesine müsaade etmiş oldu” dur. 

 

Nitekim artık rolünün çalındığını düşünen Gürkan Hacır araya girerek M. 

Şahin’ne:  

— “Ya dur bir dakika, şey rol çalma hocam benden”  

 

Ancak programda, samimi bir havada hakikat oyunun sürdürmesi gerekirken 

bu kabul edilemezdi, dolayısıyla “gülüşmeler” gerginliğe son verdi ve oyun işlemeye 

devam etti. Bu noktada söz konusu tartışma programın en can alıcı özeliklerinden 

biri; olayları samimi bir havada evde müzakere edercesine işlemeleriydi. Öyle ki 

konuklar arasındaki resmiliği silercesine; “üstat” “üstadım” “abi” gibi ifadelere, H. 

Fırat’ın “geleneksel konuklarım” tanımlamasına ve tartışma ortamındaki söz 

dağılımının düzensiz dağılışına bakıldığında; her bir konuk ve sunucunun 

görünmeyen yüzleri sıcak yuvalarındaymış gibi ikna etme çabası içinde oldukları 

anlaşılmaktadır. Bu aktörlerin sadece samimi davranışlarıyla değil; inanılırlığı, 

güvenilirliği artırmak amacıyla aydın kimliklerini kullanması zorunlu olarak 

entelektüellerin medya işlevine değinmeyi gerektir.  

 

3.1.1.1.1. Hakikatin Etkili Yüzleri: Entelektüeller 

 

Çalışmamızın başından beri en önemli amacı; söylem yolu ile üretilen hakikat 

olgusunun hangi yollarla oluşturulup yayılması sorunudur. Bu doğrultuda medya 

söylemelerinin; Köse’nin de üzerinde durduğu gibi evrenselleştirilmiş ve kabul 

edilmiş kodlar olarak ve Habermas’ın deyimiyle “bilgiye dayalı çıkarlar” a alet 

edilmesiyle ilişkilidir (Köse, 2003: s.162; David Sholle ve Stan Denski ‘den aktaran: 

Poyraz, 2002: s.16). Bu noktada televizyon tartışma programlarında bu tür çıkarların 

bir hakikat öğünü olarak kitleler ile paylaşılması, bizi zorunlu olarak hem medya 

seçkinlerine hem de entelektüellere götürür. Çünkü ortada bir hakikat ürünü varsa 

bunun toplum tarafından kabul edilmesi aslında saygın birilerinin şahitliğiyle 

gerçekleşir.  

 



116 

 

Aslında Foucault, entelektüelin, toplumsal yapının kurulması ve işlemesi 

açısından vazgeçilmez bir konumda olduğu düşünür. Onun entelektüellere yüklemek 

istediği sorumluluk hakikat oluşumun ortaya serilmesi görevidir. Ona göre, 

entelektüel hakikat rejimi üzerinde etkili olabilir ve mücadelesini sürdürebilir. Yani 

“hakikat uğruna” ve “hakikat etrafında” verilen bir kavgada görev ve sorumluluk 

alabilir (Foucault, 2011b: s.83). Ancak bunun tam tersi olarak, Foucault’nun 

tanımladığı hakikatin yani ekonomik ve siyasi teşvik yoluyla üretilip eğitim ve 

enformasyon kaynaklarıyla yayılan bir işleyişin savunucusu ve üreticisi de 

olabilirler. 

 

Medya sadece hakikati yeniden üretmez aynı zamanda onu tanımlar ve kabul 

edilişine katkıda bulunur. Poyraz’a göre (2002: s.17), medya yoluyla hakikat, dilsel 

pratikler yoluyla desteklenip üretilmenin yanında hem tanımlanır hem de temsil 

edilir. Baudrillard’ta benzer bir şekilde televizyonun amacını; “dünyayı enformasyon 

olarak üretmek ve bu enformasyona bir anlam kazandırmak…” (Baudrillard, 2004: 

s.139-140) olarak tanımlar. Ancak televizyon sadece “görüntü” yoluyla hakikat 

üretmekle yetinmez, bunu kabul ettirmek ve öznel deneyimin bu yönde kurulması 

için alanında uzman kişilerden yardım alır. Bu uzmanlar, Lazarsfeld ve Katz’ın 

vurguladığı gibi iletişimi toplumun dünya görüşüne, kültürel yapısına göre 

biçimlendiren güvenilir kaynakladır (Erdoğan, 2014: s.97). 

  

Televizyon, yukarıda değinildiği gibi hakikat üreten ve pazarlayan güç olarak 

rakipsiz kitle iletişim araçlarından biridir.  Gerbner, televizyonun; sanayi öncesi 

dinden beri ilk defa din kadar etkili kültürel araç olduğunu düşünür (Erdoğan ve 

Alemdar, 2005: s.175). Ancak televizyon, sadece anlık görüntü ve ses aktarım 

yoluyla hakikat üretmede yeteri kadar başarılı sağlayamaz. O yüzdendir ki kendini 

daha etkili ve güvenilir kılmak için entelektüel, aydın, uzaman gazetecilere ihtiyaç 

duyar. Bunlar: Bourdieu’nun (2016: s.87) deyimiyle “kültürel sermaye sahibi 

bireyler” dir. Dolayısıyla, eğer televizyon üzerinden Kaşıkçı’nın olayı zihinlerde 

aydınlığa kavuşturulacaksa; Foucault’nun “sistemli olarak konuştukları nesneleri 

kuran bilgi bedenleri” (Armstrong, 2015: s.30) olarak gördüğü söylemi hakikat 

olarak kurgulayan entelektüel ve uzman gazetecilere ihtiyaç vardır. 

  



117 

 

Bu bağlamda Gece Görüşü ekibi, Cemal Kaşıkçı olayının soruşturulmasında 

kriminal bir vaka görmeye başlamasından itibaren, bir kriminolog olarak görülen 

polis akademisi öğretim üyesi Prof. Dr. Mehmet Şahin’in görüşleri hakikatin 

derecesini artıracaktır. Nitekim 18 Ekim 2018 “Cemal Kaşıkçı'ya ne yaptılar? Emri 

kim verdi? Olayın aslı ne?” konulu tartışmada ilk söz alan Abdülkadir Selvi’dir ve 

şöyle başlar: 

 

— “Artık şunu söyleyebiliriz; Cemal Kaşıkçı cinayeti ya da Suikastı. Çünkü 

bugün artık ceset araması başladı. Öldürüldüğü yönünde emareler var”  

 

A. Selvi yukardaki çıkarımları destekler nitelikte konuşmasına devam ederken, 

araya sunucu H. Fırat girerek bu hakikatin perçinlenmesini istercesine şu söylenceyi 

kullanır:  

— “Bir araya girebilir miyim? Şunun için Mehmet Şahin biliyorsunuz polis 

akademisi öğretim üyesi, bu sebepten dolayı bir es veriyorum seninle ilgili. Şimdi 

eğer ceset ya da parçası -çünkü çok değişik iddialar var, korkunç iddialar var- bir 

şekilde konsolosluktaysa her şekilde bu tespit edilebilir değil mi yanılmıyorum?” 

 

H. Fırat’ın bir kriminolog olarak gördüğü Mehmet Şahin’e, olayla ilgili 

sorduğu soruya; M Şahin, sorunun bağlamından farklı olarak: “Olay iki yolda gidiyor 

farkındaysanız oda, bir cinayet araştırması(…) bir ayağı daha var olayın; bir de 

bunun devletlerarası ilişkilere nasıl yansıyacak, onun ikisinin birlikte paralel 

gittiğini görüyorsunuz.”  

 

Ancak bu cevap H. Fırat’ı tasdikleme amacının dışında ve hakikat oyununa ait 

ilticamı bozduğu için H. Fırat yeniden araya girerek soruyu tekrarlar. Hatta ilgili 

tarafın soruyu daha iyi anlaması ve entelektüelliğini kullanması için konuklardan 

Gürkan Hacır’ da araya girerek şunu belirtir: 

 

— “İşin adli ve polisiye bölümünü önce bir…”  

 

Bu uyarılardan sonra nihayet M. Şahin söz konusu soruyla ilgili olarak:  

 



118 

 

— “Her şekilde tespit edilebilir. Çünkü Türkiye’deki emniyetin veya Adli Tıp’ın 

elinde bu imkânlarının olduğunu biliyoruz. Ki ciddi bir delil toplandı biliyorsunuz 

aynı zamanda başkonsoloslukta” 

 

Öyle anlaşılıyor ki H. Fırat, bir hakikat söylemi üzerine sözceler üretirken 

güvenilirliğini artırmak için Foucault’nun deyimiyle “spesifik bir konum işgal eden 

mutlak bilgin” (2011b: s.82) olan entelektüelden yardımına ihtiyaç duymaktadır. 

Ancak bu “hakikat” Lacan’ın vurguladığı üzere; bir kurgu yapısından fazla bir şey 

ifade etmemektedir. Ama bu kurgunun da keyfi bir şekilde imal edildiğini 

söyleyemeyiz (Zupancıc, 2005: s.81). Tıpkı şuan bizim kurgularımız gibi.  

 

Entelektüelin medya kaynaklı platformlarda yer alabilmesi ve güvenilir 

olabilmesinin koşulu; toplumun genel hakikat kabulüne uygun hareket etmesiyle 

paraleldir. Çünkü her topluma ait genel hakikat birikimleri vardır. Bu birikimler 

tarihsel bir düzlemde; dini, kültürel, siyasi, ekonomik vb. koşullanmaya tabidir. 

Foucault’ ya göre, hakikat somut dünyaya ait bir şeydir ve “Her toplumun kendi 

hakikat rejimi, kendi genel hakikat siyaseti vardır: Yani her toplumun doğru kabul 

ettiği ve doğru olarak işlerliğe soktuğu söylem türleri; doğru sözceleri yanlış 

sözcelerden ayırt etmeye yarayan mekanizmalar ve merciler ile doğru ve yanlışın 

teyit edilme yolları, hakikatin edinilmesinde tercih edilen teknikler ile prosedürler; 

doğru kabul edilenleri söylemekle yükümlü olanların statüsü.” (Foucault, 2011b: 

s.82). 

 

Ancak medya bir konu üzerinde hakikat iddialarını bir topluma mal olacak 

şekilde entelektüelin tarafsız, objektif ve mesleki kıstaslara uygun üretmesi aynı 

zamanda bunun entelektüel grup içinde desteklenmesi E. S. Herman ve N.  

Chomsky’e göre standart bir görüştür. Ki eğer –bir tv tartışma programında 

olabileceği gibi-  bir amaç doğrultusunda söylemin öncüleri belirleniyor ve sıradan 

bireylerin neler görmesine, duymasına ve düşünmesine izin verilip veya 

yasaklanıyorsa -sansür gibi- ve belirli yönde bir bilgi bombardımanına 

tutuluyorlarsa; standart görüşle hakikat arasında büyük bir fark var demektir 

(Herman ve Chomsky, 2012: s.66). Dolayısıyla Foucault’ da (2011b: s.82) 

Entelektüelin Siyasi İşlevi adlı eserinde bu konu üzerinde durarak entelektüelin, 



119 

 

aydının sorumluluğunun “ "hakikat uğruna", en azından "hakikat etrafında" verilen 

bir kavga” uğruna mücadele etmek olduğunu vurgular. Yoksa entelektüelin yanıltma, 

belli bir ideolojiye hizmet etme, kendi çıkarlarını gözetme işlevleri de vardır.  

 

Bu bağlamda “Gece Görüşü” programı aydınlarının, uzman konuklarının söz 

konusu olayla ilgili hakikat rejimi uğruna verdikleri kavgadan öte, komplo 

teorileriyle olayı bağlamından koparıp farklı bir yöne çekme peşinde olduklarını 

kendileri de itiraf etmektedirler. Nitekim 18 Ekim 2018 “Cemal Kaşıkçı'ya ne 

yaptılar? Emri kim verdi? Olayın aslı ne?” konulu programda H. Fırat’ın: “Yani 

Amerika Kaşıkçı’nın burada suikasta uğramasıyla ne elde etmeye çalışıyor?” 

Sorusuna G. Hacır şu karşılığı verir: 

 

—“Şimdi güzel komplo teorilerine uygun ortam var”  

 

Yine aynı biçimde 11 Ekim 2018 “Cemal Kaşıkçı olayının aslı ne? Kaçırıldı 

mı, öldürüldü mü?” adlı programda M. Şahin, olayın tam olarak aktörlerinin kim 

olduğu dahi bilinmezken konuyu şu şekilde açıklığa kavuşturmaya çabalamaktadır: 

 

— “Bu olayda en kârlı çıkacak Amerika birleşik devletleridir. Türkiye bir 

sorunla uğraşıyor, aslında önümüzdeki günlerde Filistin konusu içeren bir proje 

gelecek.” 

 

Dolayısıyla programının içeriğini oluşturan bu ve buna benzer çıkarımlardan 

anlaşılıyor ki; programda hakikat namına verilen mücadeleden daha fazla, hakikat 

üretme yarışı namına verilen mücadeleler söz konusu olmaktadır. Asıl amaç dikkat 

çekip daha fazla “göz” çekebilmektir. Bu dikkatin oluşabilmesi de sıradanlığın terk 

edilişi; yerine çekici kurguların sunulmasıyla mümkündür. Radford’un da 

vurguladığı üzere; televizyon izleyicileri herhangi bir polis dedektifinden daha fazla 

cinayet, bir çekici kamyon sürücüsünün gördüğünden daha fazla trafik kazası ve bir 

kaza müfettişinin görebileceği uçak kazasından daha fazla uçak görür (Radford, 

2004: s.85). Keza bu düzlemi “Gece Görüşü” televizyon tartışma programında ele 

alınan konu bağlamında sürdürürsek; seyirci, Kaşıkçı olayını araştıran savcıdan daha 

fazla komplo teorilerine maruzdur.  



120 

 

 

3.1.1.2. Bilgi iktidar İlişkisinden Doğan Söz Hakkı Dağılımı 

 

Televizyon tartışma programlarında söz hakkı dağılımı, dışa kapalı olan iktidar 

ilişkilerinin sonucu olarak ortaya çıkar. Özellikle söz almak için yapılan mücadele 

böyle bir ilişkinin en somut örneğidir. Nitekim sunucu, hem düzeni sağlamak hem de 

bu iktidar ilişkilerinin herhangi birinin lehine kaymasını önlemek amacıyla 

görevlendirilmiştir. Köse, söz hakkının özellikle TV tartışma programlarında “otorite 

sağlayıcı” özelliğinin olduğunu belirtir. Ona göre, TV tartışma programlarında 

taraflılığın ya da tam karşıtlığın bir yansıması olarak doğan söz hakkı dağılımı, hem 

tartışmanın seyrine yön verir hem de “dışarıya kuş uçurtmayan”  bir güç eylemine 

dönüşür (Köse, 2004: s.187). 

 

Gece Görüşü programında bu tür bir söz mücadelesi, yukarıda değinilen 

programın bütünsel “hem fikirliliğine” rağmen mevcuttur. Bu örneklerden biri: 

programın 18 Ekim 2018 tarihli bölümde Kaşıkçı olayıyla ilgili olarak “hedef 

Türkiye miydi?” sorusunun cevabını ararken yaşanmıştır. Söz konusu soruyu 

gazeteci G. Hacır cevaplamaya çalışırken araya sürekli olarak Polis Akademisi 

öğretim üyesi Prof. Dr. M. Şahin girmeye çalışır. Ancak bu mücadeleden sonuç 

alamayınca mücadeleyi tanımlayan dışavurumcu bir sohbet ortaya çıkar: 

 

M. Şahin — “Yine müdahale ediyorsun demezsen bir şey söyleyeceğim Gürkan 

bey.” 

G. Hacır    — “ Estağfurullah alıştım.” 

 

M. Şahin   — (Gülerek) “Alıştım diyor.” 

 

Program boyunca M. Şahin, dışa kapalı iktidar ilişkilerinin güçlü tarafı olmak 

için neredeyse her konuğunun söz hakkını gasp etmiştir. Çünkü onun ilk kozu, 

konuşmanın başından beri ona sunulan kriminolog entelektüel göreviydi. İkincisi ise 

karşısında Suudi Arabistan gibi aşağıladıkça itibar kazandıracak bir dış ülke vardı. 

Dolayısıyla milliyetçilik ve devletçilik kartlarının açılmasının tam vaktiydi. Zaten 

Şahin, programın başından itibaren sürekli bunu kullanmayı denedi. Nitekim kaşıkçı 



121 

 

ile ilgili 11 Ekim 2018 tarihinde yayımlanan Gece Görüşü programında ilk söz hakkı 

kendisine verildi, aynı şekilde 18 Ekim 2018 tarihli programda da konuyla ilgili son 

değerlendirme; “tartışmaya mahal vermeyecek şekilde tesadüfi” biçimde yine 

kendisine verildi. Nitekim Şahin, hem açılış konuşmasında, hem de kapanışta C. 

Kaşıkçı’ya ne olduğunu değil; Suudilerin suçlu olduğu ve Türkiye’nin süreci iyi 

yönetmesinden bahsetmiştir.  

 

Söz hakkı dağılımdaki iktidar ilişkilerinin gücü kendinde toplamaya çalışan 

tarafı M. Şahin olmasına rağmen, bu ilişkinin sarsılmaz aktörü Abdülkadir Selvi 

olmuştur. Çünkü Selvi, olayı hem gazete köşesinde ele alıyordu hem de sunucu 

tarafından kendisine ekstra güç veriliyordu. Sunucu H. Fırat, sözü Abdülkadir 

Selvi’ye vermeden önce en azından köşe yazısına vurgu yapmadan geçemezdi. Gece 

Görüşü programının 11 Ekim 2018 tarihli bölümünde H. Fırat Abdülkadir Selvi’ye 

ilk kez sözü verirken şöyle başlar:  

 

— “Abdülkadir Selvi, maddeler halinde de anlatın bugünkü yazında da var. Ne 

dersin, yeni bir bilgi var mı; cinayet mi, değil mi?” 

 

Yine aynı biçimde söz konusu tartışma programının 18 Ekim 2018 tarihli 

bölümde H. Fırat açılış konuşmasından sonra ilk söz hakkını Abdülkadir Selvi’ye 

yazısını işaret ederek şöyle verir: 

 

— “Tabii ki soruşturma yürütülüyor tabii ki deliller inceleniyor sende 

yazılarında kaleme alıyorsun, ne aşamada, yeni bir haber var mı?   

 

Zaten A. Selvi, hem yazılarının, hem sunucunun verdiği güçle, iktidar 

ilişkisinin en etkili tarafı olduğunu konuştuğu zaman dilimiyle de kanıtlıyordu. Selvi, 

Kaşıkçı olayını ele alan Gece Görüşü programının ilk bölümünde (11 Ekim 2018), 2 

defa söz alarak diğer konuklara fark atacak şekilde 16 dakika görüşlerini 

açıklamıştır. Onu takip eden M. Şahin ise, bu mücadele içinde 1 defa söz alarak ve 3 

defa söz hakkı gaspı ile ancak 13 dakika görüşlerini açıklayabilmiştir. Diğer 

konuklardan G. Hacır 7 dakika, M. Çelik ise sadece 6 dakika söz hakkına sahip 

olmuştur. Dolayısıyla Ramonet’in (2000: s.9) üzerinde durdurduğu, medyanın, 



122 

 

özellikle tartışma programlarının insanları uzaklardan aydınlatmak ve demokratik 

tartışma ortamlarına zengin kazandırmak olan temel görevi; programın kendi 

içindeki söz hakkı dağılımının demokratik olmayışıyla bile törpülenmektedir. 

Foucaultsal açıdan bunun anlamı ise, bilgi/iktidar ilişkisi üzerinden işleyen iktidar 

ilişkilerinin sonucu olan “eşitsizliktir”. Yani dışa kapalı bir oyun içinde konuklar, 

sürekli olarak söz hakkı dağılımından doğan bir mücadeleyle birbirine üstünlük 

kurmayla çabalamaktadırlar. Nitekim program genelinde konukların, birinden 

değişik söylem stratejileriyle bunu sürdürmeye çabalaması açık biçimde ortadır.  

 

Aslına bakılırsa tartışma programının temel yapısında var olan; birçok 

konuğunun davet edilmesi, sırayla söz hakkı verilip görüşlerinin alınması, sunucunun 

bir düzeni tutturmaya çabalaması gibi nümayişler, kamusal alanda sürekli işleyen 

iktidar ilişkilerinin kopya edilmesidir. Nasıl ki herhangi bir kamusal alanda, farklı 

taraflar arasında gerçekleşen söz düellosu, fikri olan izleyici-dinleyiciyi cezp edip 

söz hakkı arzusu doğuruyorsa televizyon ortamında aynı işleyiş söz konusu 

olmaktadır. Ancak televizyon alanı, kamusal tartışma alanı kadar masum işleyişe 

sahip değildir. Çünkü esasında söz hakkı işleyişi, bir kural koyucu tarafından 

düzenlenir. İkna kabiliyeti, güvenirliği, temsil ettiği kitlenin niceliği ve kanal 

çıkarlarına yakınlığı gibi kriterler belirleyici rol oynar. Yani kamusal alandaki gibi 

kendiliğinden gelişen bir akış söz konusu değildir. Bourdieu’da buna dikkat çekerek 

sunucu üzerinden sözün paylaşımını şu sözlerle açıklar: “Sunucu, konuşma süresini 

paylaştırır, sözün, saygılı ya da küçümseyici, dikkatli ya da sabırsız olabilen tınısını 

paylaştırır.”  (Bourdieu, 1997: s. 37). 

 

Esasında medyatik amaç eğer yukarıda Ramonet’in medyanın giymesi gereken 

“uzaktan insanları aydınlatmak” kaftanı olsaydı; o zaman Gece Görüşü programında 

yaşanan söz alma düellosu sonucunda üretilen komplo teorileri değil, olayı 

derinlemesine araştıran -en azından sınırları belli bir bilgiye sahip- savcı ve 

müfettişlerin hakikatleri olurdu.  

      



123 

 

3.1.2. Bir Dispositif Olarak Gece Görüşü Programında Söylem/Hakikat 

İlişkisi Üzerinden İşleyen “Hakikat Rejiminin” İzler Kitleye Etkisi 

 

Medya veya televizyon gibi kitle iletişim araçlarının, kitle üzerindeki etkisi 

yıllardır belli kuramsal çerçevede tartışılmaktadır ve tartışılmaya da devam edecektir. 

Ancak kısaca belirtmek gerekirse;  20. yüzyılın ilk çeyreğinden başlayıp 1950’lere 

kadar süren kitlesel medya tartışmalarının havası genellikle kitle iletişim aracının, 

insan davranışlarını ve tutumlarını belirlemesi yönünde iken 60’lı yıllardan itibaren 

mesaj metinlerinin anlaşılması üzerinden daha niceliksel çalışmalara yönelmiştir. 

Özellikle “Kullanımlar ve Doyumlar” adı verilen yaklaşımla, Yavuz’a göre klasik 

paradigmanın dışına çıkılmış medya izleyicisinin içeriği deneyimle de “aktif” olduğu 

kabul edilmiştir (2005: s.8). Bu doğrultuda son dönem medya çalışmalarında ortaya 

çıkan “gözetim toplumu” tezi ise Laughey’in belirttiği gibi,  daha korkutucu biçimde 

televizyon özelinde düşünüldüğünde; belli bir bilgi biçimini hakikat, diğerini hakikat 

dışı olarak tanımlamasıyla disiplin ve gözetim ediminde bulunma gücüyle izleyici 

üzerinde bir hayli etkilidir (Laughey, 2010: s.114). 

 

Bu tartışmalar içinde Hiojer, bizlerinde izleyici olarak bir programı 

çözümlerken -izleyici aktif mi pasif mi tartışmasında- dikkatli davranmamızı öğütler. 

Şöyle ki: İzleyicinin veya bireyin evreni, toplumsal değerlerin bir ürünüdür. 

Dolayısıyla bu izleyici, toplumsal değerlerler ağı içinde oluşturulmuş herhangi bir 

tartışma programını seyrettiğinde, hem kısa hem uzun dönem etkilerle yoğrulur. Bu 

tür programlar bir dizi toplu deneyim ve dünya bilgisini de beraberinde 

getirmektedir, ancak her birey bu programı veya tamamını izlemediğine göre 

genellemeler yapan iletişim çalışmalarının sorunlu olduğunu kabul etmemiz gerekir. 

Bu anlamda her izleyici açısından çözümleme aslında bir sosyolojik genellemeye 

sahiptir ve yanılma payını bünyesinde barındırır. Bundan dolayı kitle iletişim 

araçlarının uzun dönem etkisiyle ilgili her kuram, kısa dönemli etkileri de dikkate 

almak zorundadır (Hojer, 2005: s.106). 

 

Bu bağlamda Gece Görüşü programını bir dispositif -hem söylemsel hem de 

söylemsel olmayan pratiklerin, deneyimlerin toplamı- olarak Foucault’nun 

söylem/hakikat ilişkisi üzerinden izleyicide yaratabilecek etkileri, Hiojer’in 



124 

 

vurguladığı gibi izleyicide  “etkinin” sadece uzun dönemli değil kısa dönemlide 

olduğunu göz önüne alıp çözümlemek yerinde olacaktır. 

 

Medya’nın kitle üzerindeki etkisini Ramonet, zihin açıcı bir örnekle 

açıklamaya çalışır. Nazi dönemi Almanya’sında, toplumun aykırı çığırtkanlığı 

neredeyse hiç duyulmaz. Her enformasyon belirli bir amaç için belirli yönden verilir 

dolayısıyla hakikat ancak verilen üzerinden işletime sokulur. O dönemde yaşamış 

“Analarımıza babalarımıza Nazizme karşı ne yaptıklarını sorduğumuzda bize şu 

yanıtı veriyorlardı: “Olup bitenin farkında değildik.” Toplama kampları gerçeğini 

bir gerçek olarak ancak 1945’te Margaret Bourke-White’ın fotoğraflarıyla 

keşfettik.” (Ramonet, 2000: s.12). Dolayısıyla örnekte olduğu gibi, hakikatin kitleden 

saklanması da kitleye sunulması da medyatik hakikat ile açıklanabilir. 

 

Medyatik hakikatin Gece Görüşü programında kendini ele veren en ciddi yanı, 

Kaşıkçı olayının daha fazla çekicilik yaratacak vatanseverlik düsturuyla ele 

alınmasıydı. Neredeyse her konuk ve sunucu Türkiye’nin bu olayla ilgili olarak 

süreci iyi yönettiğini ama Suudilerin beceriksizliklerinden dolayı eline yüzüne 

bulaştırdıklarını vurguluyordu. Örneğin Gece Görüşü ’nün 11 Ekim 2018 tarihinde 

yayımlanan bölümünde Mehmet Şahin, olayla ilgili olarak şöyle bir çıkarım yapar: 

 

— (Türkiye) …ben bu konuda üzerime düşen her şeyi yapıyorum diyor. 

Aslında farkındaysanız birde uluslararası kamuoyunda masaya Türkiye yatırılması 

değil, Suudi Arabistan şuanda tartışılıyor. Dünyanın her tarafında bunu görüyoruz. 

Burada Türkiye kendi üzerine düştüğünü yaptığından dolayı olay her geçen gün 

uluslararası bir boyut kazandığını görüyoruz.  

 

Bu noktada C. Anık, televizyonun ve televizyon yoluyla kitleye hakikat 

ürünleri sunan sözcülerin ve aydınların, kendilerini cazibe merkezi haline getirme 

çabalarından bahseder (Anık, 2003: s.133). Tabii ki bu çaba, var olan toplumsal 

hakikat rejimleri21 çerçevesinde elde edilmeye çalışılır. Özellikle milliyetçilik 

                                                 
21 Hakikat rejimi, Foucault’nun önemli kavramlarından biridir. Ona göre hakikat rejimi;  

hakikat sözcerinin üretimi, yayılması, birikimi ve yeniden üretimi için düzenlenmiş prosedürler 

bütünü olarak hakikat ile iktidar ilişkilerinin döngüsel biçimden doğar. Yani toplum tarafından hakikat 

olarak kabul görülüp fonksiyonel hale getirilen “söylem türleri” olarak görülebilir. 



125 

 

duygularını kabartan, gurur verici söylemlerin ve göstergelerin kullanımı söz konusu 

çekiciliği daha belirgin kılar. Yukarıda olduğu gibi Şahin’in, Türkiye’nin olayla ilgili 

olarak son derece başarılı bir sınav verdiğini sürekli olarak vurgulaması, vatansever 

izleyici kitlesi üzerinde gurur verici etki yaratacak ve kendisi bir cazibe merkezi 

haline gelecektir.  

 



126 

 

3.1.2.1 Hazırlanmış Hakikat  

 

Hakikat olarak gördüğümüz yaşama yönelik herhangi bir düşünce, fikir ve 

söylemlerin aslında kurgudan ibaret olduğunu duyduğunuzda nasıl bir tepki 

verirdiniz? Ya da bu hakikatlerin, insanın eşsiz üretim potansiyelinin bir ürünü 

olduğunu ve tamamen keyfi veya planlı bir oluşum sürecine tabi olduğunu 

öğrendiğinizde…  Bu kuşkusuz zor bir kabul ediş olurdu. Belki de bunun tamamen 

ret edilmesi gerekirdi. Ama Foucault, Renê Magritte’in, resim 2’deki  “Bu Bir Pipo 

Değildir” adlı pipo tablosunun çözümlemesini yaptığı ve aynı isimle yayımlanan 

kitabında; tablosu yapılan bir piponun, somut bir pipoyu değil yani onun hakikati 

değil, gösterge biçimini yansıtmakta olduğuna vurgu yapar. Foucault şöyle yazar: 

“Tutarlı, denk düşen ve sistemli işaretler olarak göstergelerin, öncelikle, özgün 

olarak ve gerçek olarak varolduğuna inanmak, yorumun ölümü demektir. Buna 

karşıt olarak, yorumun yaşamı, sadece yorumların varolduğuna 

inanmaktır.”(Foucault, 2010: s.16). 

 

 

Resim 2: Renê Magritte’in 1929 yapımı “La trahison des images” [İmgelerin 

İhaneti] resmi (Hitz, 2017).  

 

Yine Foucault’ya göre, “Yukarıda bir gerçek pipo aramayın sakın, bu bir pipo 

rüyası, ama tablodaki sağlam ve şaşmaz desen, evet apaçık bir hakikat olarak kabul 

edilmesi gereken işte bu desendir” (Foucault, 2010: s. 20). Dolayısıyla hakikatin söz 



127 

 

konusu olduğu nokta; pipo değildir, asıl hakikat karatahtaya veya bir tuval üzerine 

çizilmiş zihinde belli bir imgeye karşılık gelen desenlerdir. 

 

Günümüz çağdaş enformasyon söylemi de tıpkı yukardaki “pipo rüyası” 

gibidir. Köse’nin de üzerinde durduğu gibi; bu enformasyon söylemi iki tür olayı 

varsaymaktadır. Bunlar: Toplumsal alan içinde oluşturulmakta olan somut olaylar ve 

bu olayların sunma tarzının yol açtığı “olaylar”. Yani toplumsal dünyada olayları 

aktarma/gösterme aracı (medium) olan biçimlerin, asıl olayın hakikati haline 

gelmektedir (2014:  s.190). Bu bağlamda Ernst Cassirer’de zihin açıcı bir tespit 

yapar: “Fiziksel gerçeklik, insanın sembolik faaliyetlerindeki gelişmelerle orantılı 

olarak geri çekiliyor gibidir. İnsan, şeylerin kendileriyle ilgilenmek yerine, bir 

bakıma durmadan kendi kendisiyle konuşmaktadır. İnsan dilsel biçimler, sanatsal 

imgeler, mitsel semboller ya da dinsel ayinlerle kendi etrafında öyle bir zar örmüştür 

ki, yapay aracın dolayımı olmadan hiçbir şey göremez ya da bilemez.” (Frye, 

1981’den aktaran: Postman, 2017: s. 20).  

 

Toplumsal olayları veya olguları sınırları belli bir “hakikat rejimi” bağlamında 

yeniden kurgulayıp sunan günümüz kitlesel enformasyon söylem üreticileri bu 

bakımdan, toplumsal hakikatin tanımını -en azından bir ölçüde- şekillendirir. 

Postman’ın ifadesiyle: “Araç (medium), hakikate ilişkin fikirlerimizi tanımlamada ve 

düzenleme biçimlerimizde de her zaman kendine bir yer bulur.” (2017: s.30). 

Nitekim televizyon da sunulan hakikate ilişkin kullanılan dil, sunumun biçimi, olayın 

belli çerçevelerde kurgulanışı, toplumlum tarafından nasıl algılanması gerektiğini 

noktasını belirlemektedir. Örneğin Yurdigül ve İspir’e göre, televizyon ortamında 

tartışılan veya enformatik olarak verilen konu başlıklarından olan suç, şiddet, 

hastalık, felaket, cinayet vb. konular gündelik yaşamın bir yansıması olarak, 

toplumda tepki doğurmak amacıyla daha önceden kurgulanmış içeriklerdir (2015: 

s.52).  

 

Aynı biçimde  “Gece Görüşü” programında Cemal Kaşıkçı olayıyla ilgili daha 

somut delillere ulaşılmamışken “korku film gibi”, “korkunç”, “dehşet verici”, 

“vahşet” vb. ifadeler izleyicide oluşturulacak hakikatin temel kurgulayış biçimleridir. 

Olayın bu şekliyle hikâyeleştirilme biçimi, var olan hakikatin yeniden üretilmesi ve 



128 

 

belli biçimle izleyici-dinleyici kitleye sunuşunu ifade eder. Gece Görüşü 11 Ekim 

2018 yayım tarihli bölümde bu örnek diyaloglardan biri şu biçimdedir:  

 

G. Hacır:    — (olayla ilgili olarak) “Yani bir korku filmi izler gibiyiz Hande” 

 

G. Hacır:    — (Suudi Arabistan’dan) “adli tıp uzmanı gelince…” 

 

H. Fırat:     — “Acaba delilleri mi karartılar?”  

 

G. Hacır:    — “Gerçekten insan dehşete düşüyor bir korku filmini seyreder 

gibi seyrediyoruz.”  

 

Söz konusu diyalogda geçen “korku filmi” ifadesi diğer konuklar arasında da 

özellikle vurgulanmaktadır ki, M. Şahin hariç, bütün konuklar bu ifadeyi sık sık 

tekrar etmişlerdir. Hatta söz konusu olayı M. Çelik, 1989 Hollywood yapımı “No 

Way out” filmiyle açıklama boyutuna bile taşımıştır. İzleyici üzerinde oluşturulan bu 

etki,  adeta Baudrillard’ın olmayan bir hakikati var gibi gösterme olarak tanımladığı 

“simülasyon” (Adanır, 2004: s.29) gibidir. Ramonet’de aynı biçimde izleyicinin 

televizyon karşısında, koltuğuna rahat bir biçimde yerleşip ekranda kendisine 

sunulan şiddet içeren, insanın yüreğini ağzına getiren, korku biçimlerinin kol gezdiği 

imgeler çağlayanın içinde boğulduğunu ifade eder (2000: s. 162). Böyle bir hakikat, 

izleyici-dinleyici kitlede, hem tedirginlik yaratıp daha fazla ekrana kilitlenmesini 

sağlayacak hem de sürekli ekrandan teselli edici ifadeler arayışı içerişine girecektir.  

 

Hakikatin ekranda işlerliğinin bir başka boyutu da, izleyicinin zihinsel 

aktivitesinin en aza indirilmesi için verilen çabada saklıdır. Çünkü ekranda işletilen 

“hakikat oyunu” planlı bir yapı içerisinde ilerlerken hem sorunsalın tartışılması hem 

de çözüme kavuşturulması yine ekran sınırları alanında yapılmaktadır. Bu bağlamda 

kitleye dönüşen izleyici, mantıklı bir olay akışı içerisinde ve bir sonra ki başlık 

altında tartışılacak olan “hızlı enformasyon akışı” yolu ile adeta menopoz etkisiyle 

çıkarımların hakikatini sorgulama gücünü kaybetmektedir. Gece Görüşü 

programında işlenen örnek olayda işlenecek hakikat önceden tasarlıdır ve hızlıca 

taşların yerine oturması gerekir. 



129 

 

 

Gece Görüşü programında söz konusu olay ile ilgili izleyici kitlesinde oluşacak 

kanaatlerden biri, C. Kaşıkçı’nın muhalif olduğu ülke tarafından öldürüldüğü yerine;  

bu olayın,  Amerika Birleşik Devletleri’nin, Türkiye ile Suudi Arabistan arasında bir 

anlaşmazlık çıkarmak ve bu ülkeleri krizin eşiğine getirmek için yapıldığı olacaktır. 

Bunun sonucun da ise hem Suudi Arabistan hem de Suudi Arabistan’ın dost olduğu 

ülkeler Türkiye’ye düşman olacağı düşüncesidir. Dolayısıyla hakikatin büyük 

bölümü; amiyane tabirle “hep Amerikan işiydi”. Ki Gece Görüşü programının 18 

Ekim 2018 tarihli bölümde Abdülkadir Selvi bu hakikati şöyle açıklığa kavuşturur: 

  

— “Buradan bir hedefte şuydu: Bu cinayet işlendikten sonra yani 2 Ekim 

gününden 24 saat sonra Türkiye ile Suudi Arabistan arasında büyük bir kriz patlak 

versin, biz bu olayı bırakalım bu krizi konuşalım ve bu kriz derinleşsin. Bu 

hedefleniyordu, Türkiye, bu tuzağa düşmedi. Evet, bu olay aydınlatılmayacak bir 

cinayet gözükmüyor. (…) Ama bu Türkiye Suudi Arabistan ilişkilerine zarar 

vermeden ama bu suikastı işleyenlerin hesap sorulduğu bir zeminde yürütülebilir.”   

 

Ancak A. Selvi’nin bu son sözler niteliğindeki hakikat çıkarımlarına, H. 

Fırat’ın: “İtirazın var mı Gürkan? Sorusuyla söz verdiği G. Hacır, programda ilk ve 

tek en büyük fikir ayrılığı diyaloğunu başlatır: 

 

— “Yav tamamına itiraz var. Yani o zaman diplomasiyi şöyle yapalım: Aman 

abi bulaşma bana, bak ne güzel ağzımızın tadı bozulmasın. Böyle mi yapacağız?  

 

Sonrası ise tıpkı Bourideu’nun ifadesiyle “kendiliğindenlikçi demagojiye 

geçiştir” (1997: s.53). Yani sözcüklerin anlamsız bir düzen içinde, üstünlük 

mücadelesine hizmeti dışında bir şey olmamıştır. Hakikatin emaresi bile yoktur. 

Sadece ve sadece söz kesme düellosuyla devamlılık sürdürülmüştür.  

 

Hakikatin ekrandaki üretimini daha verimli kılan bir diğer etken ise izleyici 

kitlesinin olaylara ve olgulara erişilebilecek zamandan ve mekândan yoksun 

oluşlarıdır. Örnek program ile ifade edersek Kaşıkçı vakasına hem zamansal hem 

mekânsal olarak erişemeyen kitlenin, en değerli hakikat oluşturucu gücü, medya 



130 

 

epistemolojisinin oluşturduğu mesajlar olacaktır. Hatta Gauthier’e göre, görüntünün 

zamanı, yeni bir hakikatler tanımlamasına olanak tanıyan ve bunun ile birlikte 

olayların ve birikmiş duyguların açıklanmasına işaret eden “en özel” yanımızdır 

(Gauthier, 1993’den aktaran: Köse, 2014: s. 196). 

 

Şu halde, Gece Görüşü gibi televizyon tartışma programlarında zamanın ve 

mekânın hatta uzamın “şahitliği” en üst düzeyde paylaşılmaktadır. Günlük hakikat 

algısı da bu yolla vuku bulmaktadır. Ancak bu hakikat, Kaşıkçı olayı özelinde, tam 

gerçek mekâna ve zaman erişim sağlanamadığından ve somut gerçeklikle 

desteklenemeyen sözcelerle sürdürüldüğünden, program katılımcılarından G. 

Hacır’ın: “şimdi güzel komplo teorilerine uygun bir ortam var” itirafında saklı 

olduğu gibi; hakikat dışılığın tüm unsurlarını bünyesinde taşır. Olay ile ilgili bu hızlı 

çözümleme, enformasyonu; tıpkı pişirilmemiş yumurta akı gibi sadece sözcede ak 

olarak sunar. Paul Virilio’nun sunduğu “hızlandırılmış hakikat” da tam bu noktada 

devreye girer. Hızlandırılmış hakikat olayın nitel boyutuna yönelik hakikatin, 

hızlandırılmış şekliyle bir enformasyon bombası şeklinde ifade edilmesidir. Başka 

bir deyişle, incelediğimiz söz konusu olay ile ilgili henüz netlik kazanmamış konular, 

Gece Görüşü programında hızlı enformasyon üretimi ve sunuşuyla netlik kazanmış 

ve failler güya tek tek ifşa edilmiştir. 

 

3.1.2.2 Hızlandırılmış Hakikat 

 

Egemenlik alanını hayli geniş ve ürettiği temel istençler üzerinden kendini her 

an sunabilen yeni medya ve kitle iletişim araçları, toplumsal biçimlerin veya 

hakikatlerin tanımlayıcılarından ve düzenleme biçimlerindendir. A. Sreberny ve M. 

A. Mohammadi’ye göre, televizyon gibi kitle iletişim araçları, en özel alanlarımıza 

bedelsiz bir illüzyonla sızıp çok güçlü mitolojiler ve hakikatler kurabilirler (1994: 

s.15). Özellikle Gerbner’in kültürel göstergeler ekme/yetiştirme (cultivation) kuramı, 

bu özel alanlar için tasarlanan kültürel öge ekme-yetiştirme aracı olarak 

televizyonun, seyirciyi dönüştürmesi üzerine odaklanır. Bu bağlamda niceliği bir 

hayli yoğun ve nitelik bakımından ise bir o kadar zayıf bilgi yığınlarına maruz 

kalanlar; Benjamin’in deyimiyle “imgenin okuma yazma bilmeyen toplulukları” 

(Benjamin’den aktaran: Virilio, 2003: s. 39) olarak tanımlanabilirler. Baldini ise daha 



131 

 

açık bir ifadeyle durumu: “(G)ünümüzün en belirgin niteliğinin gerçek bir medya 

patlaması” (2000: s.6), olarak görür. Dolayısıyla artık bir biçimleştirici çağın 

egemenli altında, özneye dair hakikat sınırlarının çok hızlı bir biçimde dönüştüğünü 

sınırları belirsiz, tanımlanması bir o kadar güç bir yapının parçasıyız. Virilio’nun 

“Enformasyon Bombası” adlı eserinde vurguladığı gibi “Bugün hızlanan şey artık 

Tarih değil (tarih yerel zaman ile birlikte kendi somut tabanını kaybetmiştir) 

gerçeğin kendisidir.” (2003: s.13). 

 

Şu halde “hızlandırılmış hakikat” konusu, Köse’ye göre, küresel medya çağına 

özgü bir belirlenimdir (2014: 191).  Başka bir deyişle, bu bir çağın karakterine uygun 

bir hakikat teması getirmektedir. Tıpkı Foucault’nun vurguladığı gibi, televizyon 

karşında spikerden duyduğunuza ister inanın ister inanmayın o, hakikat olarak 

işlemeye başlamıştır (2015: s.177).  Dolayısıyla Gece Görüşü gibi tartışma 

programını takip eden izleyici kitlesi içinde bu geçerlidir. 

 

Gece Görüşü programında C. Kaşıkçı olayıyla ilgili olarak oluşturulacak 

hakikatte, izleyici kitlenin merakını büyüleyecek hızda enformasyon bombardımanı 

yapılmaktadır. “Acaba” ile başlayan cümleler, diğer ülkelerin cambazlıkları ile ilgili 

komplo teorileri; adeta 1 saate sığdırılmaya çalışılmaktadır. Baş döndürücü bir 

biçimde bilgi akışı vardır. Zaten program konuklarından her biri “halk savcısı” 

rolünü üstlenmişlerdir. Tek farkla, olayı, sahada olmadan masalarının başında 

çözümlemeyi vaat eden bir sorgulama edasıyla. Her konuk programın başından beri 

kendilerine bir sorumluluk seçmişlerdir. Örneğin, M. Şahin, değişik komplo 

teorileriyle, Cemal Kaşıkçı olayının Türkiye’ye mal edilmeye çalışıldığını sürekli bir 

biçimde savunmaktadır. 18 Ekim 2018’de yayımlanan Gece Görüşü programında 

konuklardan Mehmet Şahin: 

 

M. Şahin: — (olayın) “Ben bilerek yapıldığını düşünüyorum.  

 

H. Fırat: — “Kim tarafından?” 

 



132 

 

M. Şahin: — “Bu adamı (Kral Selman), Trump’ın son konuşmalarını 

hatırlayalım: Eğer biz sizi desteklemezsek iki hafta iktidarda kalamazsınız. Şimdi ben 

bu konsolosluktaki olaydan iki amacın güdüldüğünü düşünüyorum.” 

 

1. Amaç: “Türkiye, Suudi Arabistan’a işte hızlı bir şekilde buna karşı çıkmak 

ve arkasından Suudi Arabistan ile hareket eden; Mısır, Birleşik Arap Emirlikleri… 

 

H Fırat: — “Bu iki maddeyi isteyen kim? İsrail ile Amerika mı? 

 

M. Şahin: — “Evet İsrail ile Amerika’nın ben bu işi tercih ettiklerini 

düşünüyorum.” 

 

2. Amaç:  “Adamlar (Amerikalılar) buraya gelirken bunu (C. Kaşıkçı) 

dinlemiş. Amerikalılar bunu dinlemiş. Biliyorlar. (…) Şuan Suudi Arabistan Amerika 

Birleşik Devletlerinin tam istediği kıvamda.” 

 

M. Şahin, programda, tıpkı Postman’ın yaptığı yerinde tespite uyuyordu. Bu 

tespit: “Bizim kültürümüzde avukatlar bilge olmak zorunda değillerdir, ama davayı 

iyi özetleyip yürütmek zorundadırlar.” (2017: s.32). Dolayısıyla M. Şahin de, en hızlı 

şekilde olayın gerçekleşme nedeni ve amacını izleyiciyi kitleye özetliyordu. Onu 

seyredenin düşünmesine, çıkarım yapmasına, olayla ilgili bağ kurmasına zaman 

kalmadan soru değişiyor veya reklam arası veriliyor böylece zihinlerde oluşturulan 

hakikatin aydınlığı, Ernst Jünger’in belirttiği gibi “Sanki bütün gezegeni kaplayan bir 

patlama olmuş. En küçük gizli köşe bile çiğ bir ışık tarafından gölgeden çekip 

çıkartılıyor,”du (Jürger’den aktaran: Virilio, 2003 s.17). Başka bir deyişle kitlesel 

hakikat sunumu en hızlı şekliyle “devasa boyutlarda” “en ince” noktalara rahat bir 

şekilde ulaşıyordu. Tıpkı Foucault’nun, öznel deneyimlerin, iktidar oluşumu yoluyla 

belli bir hakikat oluşumu içinde kurulduğu iddiası gibi böyle bir hakikat sunuşu da en 

nihayetinde iktidar ilişkileri ağı içinde gerçekleşiyordu. 

 

Yine aynı şekilde Gece Görüşü programında Murat Çelik’in “hakikat oyunu” 

içinde bir aktör olarak oynadığı rollerden biri, olayı mistikleştirme üzerinedir. Hem 

yukarıda değinildiği gibi olayı film örnekleriyle açıklamaya çabalaması, hem “saray 



133 

 

oyunları” “taht oyunları” gibi dikkat çekici imgelere yer vermesi olayın hakiki 

boyutundan oldukça uzak bir dramatik çerçeveleme kurma çabasıyla açıklanabilir. 

Örneğin, Gece Görüşü programının 18 Ekim 2018 tarihli bölümünün sonuna gelirken 

söz alan M. Çelik, C. Kaşıkçı olayının Suudi Arabistan tarafından yapıldığı şu 

şekilde mistikleştirip roman okuma havası katıyordu:  

 

M. Çelik —“Şimdi işin bir kere Suudi Arabistan Kraliyet ailesinin içindeki 

saray oyunlarıyla bağlantılı olduklarına hiç şüphe yok. Ama bu beni hiç 

ilgilendirmiyor. Beni bu işin Türkiye’ye yansıması ilgilendiriyor. Yani şöyle hiç 

ilgilendirmiyor; bir gazeteci olarak veya işte bölgedeki gelişmeleri takip eden 

meraklı bir insan olarak adeta bir film senaryosu ya da bir saray oyunları; modern 

çağın Arabistan çöllerindeki saray oyunları vs. başlığında bir roman malzemesi 

boyutuyla çok ilgi çekici eyvallah.” 

 

Bu bağlamda Cemal Kaşıkçı vakasının yukarıdaki gibi bir söylem biçimiyle 

izleyici karşısında çözümlemek adeta Virilio’nun deyişiyle: “her yerden akıp gelen 

imgelerle dolu bir yığına; kullanılmış, dikkatsizce bir araya getirilmiş, kötü durumda 

simgelerle dolu bir yığına dönüştü.” (2003, s.40).  Programda, olayla ilgili neredeyse 

hiçbir somut gösterge görülmemekle beraber olay o kadar hızlı, birbirinden kopuk, 

bağları da bir o kadar zayıf enformasyon bombardımanı ile süslenmişti ki;  üzerine 

düşünme fırsatı verilmeden adeta “hiçbir şey gerçekleşmemekte ama her şey 

geçmekteydi” (Virilio, 2003: s.21). Zaten, C. Kaşıkçı’nın kim olduğu, niçin 

Türkiye’ye geldiği, neden Suudi Arabistan Başkonsolosluğuna gittiği gibi ciddi 

sorunsallara, programın iki ayrı bölümünde de sadece bir kere Abdülkadir Selvi 

tarafından değinilmiştir. Programın 11 Ekim 2018 bölümü, C. Kaşıkçı vakasının 

hakikati uğruna, sadece olayla ilgili taraf ülkelerin diplomatik mücadelesine 

odaklanmışken 18 Ekim 2018 tarihli bölümünde, Abdulkadir Selvi programda C. 

Kaşıkçı’yı olaya nadirde olsa dâhil ederek şöyle söz ediyordu:  

 

A. Selvi — “Cemal Kaşıkçı Suudi Arabistan başkonsolosluğuna şunun için 

müracaat ediyor. Türkiye de nişanlanmış, Suudi Arabistan’da boşanmış, nikâh 

yapabilmek için medeni durumunu gösteren bir evrak istiyor. Bu evrak için işte 

Amerika’da müracaat etme girişiminde bulunuyor, Türkiye ye yönlendiriliyor, 



134 

 

Londra’da bir girişimde bulunuyor, Türkiye’ye yönlendiriliyor. Türkiye güvenli 

diye(…) 2 Ekim günü saat 13.14’de içeriye (Türkiye’deki Suudi Arabistan 

konsolosluğu) giriyor. 28 Eylül ile 2 Ekim arasında bir evrakla ilgili bir trafik 

yürüyor. Peki, şimdi soracağım. Bu evrak hazır mı? Şuana kadar yapılan 

incelemelerde böyle bir evrakın hazırlanmadığı ortaya çıkarılıyor…”   

 

H. Fırat— “Bu süreçte kendisi (C. Kaşıkçı) Londra’dayken Suudilerde, bu 

nasıl organize edilir, ne olur, kim gelir, nasıl deliller karartılmaya çalışılır vb. gibi 

bir organizasyonu yürütmüşler belli ki.” 

 

A. Selvi — “Onlar (Suudiler) bir organizasyon yapmışlar, o (C. Kaşıkçı) 

oraya çekilmiş ve orada belli ki bir infaz ekibi, bir sorgu ekibi ve bir temizlik 

ekibi…” 

 

Program genelinde C. Kaşıkçı’dan doğrudan bahsedilen tek uzun bölüm 

yukardaki diyalogdan ibarettir. Diğerleri ise adeta izleyici kitlenin, iktidar 

mekanizmalarının ve kanal sermayedarlarının ilgisini doyuracak nitelikte 

söylemelerdir. Tıpkı, Foucault’nun, 3 Haziran 1835 tarihinde aile fertlerinin 

neredeyse yarısını katleden, Normandiyalı Pierre Riviêre olaylarını anlatan dönemin 

kitle iletişim araçlarını: “Cinayet, iktidar ve halk arasında mutlak sadelikle bir ilişki 

kurmak” (2007b: s.51) yoluyla, olayları çok hızlı gündeme koyup aynı hızla 

gündemden düşürüp unutturması gibi; C. Kaşıkçı olayı da söz konusu programda 

aynı hıza mazhar olmuştu. 

 

Sonuçta medyatik bir alanda tartışılan ve izleyici-dinleyici kitleye hakikat 

olarak sunulan söylenceler, bir tür suç ortaklığı biçiminde “enformasyon 

bombardımanı” şekliyle gerçekleşmektedir. Bu suç ortaklıklı, medyatik ürünleri 

sunan araç (medium) ile bu araç için içerik üretenlerin (gazeteci, entelektüel, sunucu) 

suç ortaklığıdır.  Daniel Schneidermann vurguladığı gibi “Bir düşüncenin hakkını 

teslim etmek için televizyonda toplam elli iki dakikalık sürenin yirmi dakikasını söz 

alarak geçirirseniz ve bu, zorunlu olarak söz konusu çarkla suç ortaklığı yapmanızı 

gerektirir” (Daniel Schneidermann 1996’dan aktaran: Köse, 2006: s.123). Bu 

ortaklık Gerbner’in “kültürleşme”  kavramıyla belirttiği gibi, yaşamımıza ait 



135 

 

hakikatler ve içine daldığımız dünyaya ait günlük belirlenimler; televizyon 

programlarının ve haberlerinin şah eserleridir. Bakılan pencere, optiğin penceresidir. 

 

Sonuç olarak, medya yoluyla hızla işleyen hakikatin her an ve her yerde işlerlik 

kazanması, toplumsal hakikatlerimiz aynı hızla üretilip yok olmasını ifade eder, 

Başka bir deyişle, bu değişkenler arasında bir tür regresyon mevcuttur. Yani 

toplumsal hafızaya bir tür imge bombardımanı ile medyatik hafıza ile işlerlik 

kazandırılmaya çalışılmaktadır. Medya ve özelinde televizyon tartışma programında 

ele alınan her hangi konunun tartışılma biçimi; sunucu- konuk, konuk-konuk 

arasında geçen iktidar ilişkileri, bu ilişkilerin doğurduğu hakikat oyunları bir tür 

hakikat rejimiyle izleyici-dinleyici kitleye gönderme yapmaktadır. Böyle hakikat 

kurulumunu, toplumun sağlıklı işleyişi üzerine yoran C. Anık’ta bu tez için adeta bir 

itirafçıydı. Ona göre, kitle iletişim araçları ürettiği hakikati; en kısa sürede, en yaygın 

biçimde, en fazla sayında özneye ulaşarak “en etkili biçimde onların belleklerini 

tanzim edecek” (2003: s.67) kutsal aletlerdir. Dolayısıyla Foucaultcu belirlenimle 

açıklamaya kalkıştığımızda; “hakikat”, bir yönüyle “dev bir hakikat üretme 

makinasının” (2016: s.48) ürünüdür. 

  



136 

 

SONUÇ 

 

Çalışmamızda, Foucault’cu bir yaklaşımla felsefi ve sosyolojik olarak 

değerlendirilmeye çalışılan hakikat olgusunun, televizyon tartışma programlarında 

yapılandırılışı üzerinden elde edilen sonuçları özetlemeden önce, alternatif 

söylemlerin yitirilmeye başlandığı ve hakikatin karşıtıyla var olma potansiyelinin 

giderek daralmaya uğradığı “gösteri çağının” altını çizmekte yarar vardır. 

 

Tipografi çağında ki toplumlar, basılı yazının belirlenim gücüyle kendisine ait 

hakikati kurma çabası içine girmişlerdir. Bu çağ, matbaanın kullanımıyla birlikte 

modern bireyselliğin şekillenmesine ön ayak olmuş Orta Çağ’ın cemaatleşme ruhunu 

baltalamıştı. Nitekim o dönemde özellikle bilginin kitlesel yayılımı, yazılı sözlerin 

basımı ile gerçekleştirilirken N. Postman gibi düşünürler hakikatin de bu yolla daha 

yavaş ve sindirilerek yayıldığı iddia ederler. Ancak “görmek inanmaktır” şiarıyla 

şekillenen ve Benjamin’in imgelerin okumadan yazmadan mahrum toplumları olarak 

gördüğü televizyon çağında; yirmi dört saat yayın yapan kanallar, toplumsal 

enformasyonun, gündemin ve en nihayetinde hakikatin şekillendirici güçlerinden biri 

olmuştur. Ancak tipografi çağından büyük farkla; bu çağ, enformasyon yığının 

nicelik olarak devasa boyutlara ulaştığı ancak niteliğin bir o kadar bodurlaştığı bir 

dönemdir. Tıpkı S. T. Coleridge’in ünlü “her yerin su olduğu halde içecek bir damla 

suyun olmadığı” vurgulayan metaforik mısrası gibi… Bu çerçevede çalışmamızda 

sorunsallaştırma çalıştığımız hakikatin televizyon tartışma programında işleyiş 

biçimi; Foucault’nun iktidar ilişkileri anlayışıyla ve bu ilişkilerin oluşturduğu öznel 

deneyimlerle yakından ilişkidir 

 

Foucault, iktidar ilişkilerinin, öznel deyimlerin kurulmasında üretici karaktere 

büründüğünü vurgularken aslında bu yolla öznenin kendini gerçekleştirmeye 

çalıştığını kasteder. Başka bir deyişle Foucault açısından bireyin kendini toplumun 

bir üyesi olarak kurmaya çabalaması, bir tür güç ilişkisiyle alakalı iktidar ilişkilerini 

doğurur.  Bu açıdan iktidar ilişkileri her alana sirayet etmiş ilişkiler ağı olarak her an 

ortaya çıkabilme potansiyelini bünyesinde barındır. Dolayısıyla bu ilişkilerin sürekli 

olarak ortaya çıktığı, izleyici kitle ile görünmez bir bağ kurma mücadelesi içerisinde 

işletime sokulduğu, hakikatin üretildiği ve hakikatin imaja yenik düşme tehdidiyle 



137 

 

karşı karşıya kaldığı dışa kapalı bir güç oyunu olan televizyon ortamı, Foucaultsal 

açıdan bir söylemsel ve söylemsel olmayan bütün pratikleri içinde barındıran 

dispositif sayılabilir.   

 

Bu bağlamda televizyon tartışma programında işletime sokulmaya çalışılan 

hakikat işleyişini tartışmadan önce ilk bölümde felsefi olarak hakikatin ne anlama 

geldiği, nasıl algılandığı sorusunun cevaplandırmaya çalışmış olduk. Nitekim ilk 

bölümde felsefi olarak “hakikat olan şeyin” ne olduğu sorunsalı, dönemsel olarak her 

bir filozof tarafından kendinden önceki görüşlere ya bir karşı çıkış ya da destekler 

nitelikte olmuştur. Örneğin ilk çağ filozoflarının hakikati arama çabası, varlığın ilk 

kaynağını bulmaya dönüşmüşken daha sonra “insani haller” üzerinden hakikat 

tanımlanmaya başlanmıştır. Bu bakımdan Sofistlerin, hakikatin rölatif tarafına ve 

Sokrates’in hakikatin doğruyu söyleme yönüne işaret etmesi, çalışmamızda işleyen 

hakikatin ifşa edilmesi bakımdan son derece önemlidir. 

 

Sofistler, objektif anlamda herkesi aynı oranda etkileyen hakikatin 

olmadığından bahsetmişlerdir. Dolayısıyla onlar için hakikat her an değişebilen 

duyumlar ve duyumların o andaki yansımasıyla alakalıdır. Onlar için her sanı hakikat 

niteliği taşır ve insan Sofistler için her şeyin ölçüsüdür. Bütün değerlendirmeler onun 

için yapılır. Bu bakımdan hakikatin bilinçli kimselerce nitelikli üretilmesi söz konusu 

olabilir. O yüzdendir ki hakikati üretme ve retoriği iyi kullanma karşılığı olarak 

“ücret” alınması gereklidir. Bu bakımdan tıpkı televizyon profesyonellerinin 

bilgilerini belli bakış açısıyla sunarak “statü” ve “değer” kazanma mücadelesine hasıl 

olması gibidir. Bugün Sokrates, Platon, Aristoteles yaşasalardı Sofistlere yaptıkları 

eleştirinin daha katı biçimini Bourdieu’nun kavramsallaştırdığı “televizyon 

çığırtkanlarına” yaparlardı.  

 

Sofistleri ciddi olarak eleştirenlerin başında, ilk çağın en büyük 

düşünürlerinden Sokrates yer alır. O özellikle Sofistlerin savunduğu hakikatin tümel 

olarak geçerliliği bulunmayan yönüne büyük bir eleştiri yapmıştır. Sokrates 

açısından hakikat, üzerine durup düşünüldüğünde genel bir nitelik taşımaya 

yatkındır. Yoksa hakikatin hiçbir biçimde tümel nitelik taşımaması ve rölatif oluşu 

bünyesinde çok fazla risk barındırır ve olanı anlamsızlaştırma niteliği taşır. Sokrates 



138 

 

için hakikat olarak görülen şey ne pahasına olursa olsun söylenmelidir. Bu bakımdan 

Foucault’nun 1983’te Berkeley’deki California Üniversitesinde verdiği altı dersin 

kitaplaştırıldığı “Doğruyu Söylemek” adlı eserinde, Sokrates’in bir “parrhesiastes” 

örneği olduğunu belirtir. Çünkü “Parrhesia” yapmak, toplumsal yarar sağlayan açık 

seçik bir hakikati, özgürlüğünden veya canından olma pahasına, büyük güç 

odaklarına karşı söyleme dökme görevidir. Nitekim bu bakımdan hakikat, 

Sokrates’in canına mal olacak kadar büyük bir nitelik taşır ve bunu söyleyebilen 

Foucault için bir parrhesiastes’tır.  

 

Bu bakımdan çalışmanın ilk bölümünü tümel hakikatin olanaksızlığını 

savunanlar ve hakikatin hiç değilse bir yönüyle varlığına kanaat getirenler olarak iki 

ayırmamız yanlış olmasa gerek. Nitekim Nietzsche’ye kadar hakikatin çok yönlü 

olarak felsefi tartışmalardaki boyutu, Sokrates’in onun varlığına duyduğu iyimserlik 

üzerinden şekillenmiştir. Nietzsche’ye gelinceye kadar hakikatin varlığını kimi 

filozofa göre ideaya, kimi tikele içkin oluşuna, kimi Tanrı dünyasına, kimi ise bilgi 

ve şüpheyle dayandırmışlardır. Ancak Nietzsche, bu felsefi geleneğe karşılık 

hakikatin perspektifli yönünü öne çıkararak Sofistlerin geleneğine yaklaştığını 

söyleyebiliriz. Çünkü Nietzsche’de hakikat, bir anlamda hakikat dışılığın ifadesidir.  

 

Foucault ise hakikatin, iktidar mekanizmalarından ve ilişkilerinden bağımsız 

olmadığı her fırsatta dile getirmeye çalışır. Dolayısıyla çalışmamızda özellikle 

sorunsallaştırmaya çalıştığımız şey, böyle bir iktidar ilişkisi içerisinden üretilen 

hakikatin, nasıl öznel deneyim haline gelebileceği ve öznelerin ya da izler kitlenin bu 

“öznel deyimin öznesi” haline getirilme sürecini ifşa etmeye çalışmaktı. Nitekim 

Foucault için hakikat, her toplumda farklı biçimde belli bir çıkar çerçevesinde 

üretilmektedir. Televizyon programları ve profesyonelleri de toplumsal olan “hakikat 

rejiminin” belli çıkarlar çerçevesinde yeniden üretilmesine katkısı sunan “hakikat 

oyunun” oynandığı alanı ve oyuncularını temsil etmektedirler. Bu noktada özellikle 

“Gece Görüşü” adlı televizyon programda işleyişe sokulan hakikat; “hakikat dışılığı” 

ifade etmesi bakımından hayli ilgi çekicidir. Söz konusu programda “Cemal 

Kaşıkçı’nın (Jamal Khashoggi) İstanbul’da Suudi Arabistan Başkonsolosluğunda 

kaybolması ile ilgili “hakikat üretimi” David Sholle ve Stan Denski’nin “ters yönde 

tartışma” kavramsallaştırmasıyla yakından ilgilidir. Çünkü programda var olan 



139 

 

hakikatin yeniden kurgulanması koşuluyla işletime sokulması söz konusudur. 

Nitekim söz konusu programlarda konuklar ve sunucu; olaya dair çıkarımlarını ve 

söylencelerini Cemal Kaşıkçı’nın kaybolması veya öldürülmesi üzerinden değil, 

Türkiye, Suudi Arabistan, Amerika Birleşik Devletleri ve diğer ülkelerin birbiriyle 

olan ilişkileri üzerinden kurmaya çabalamaktadırlar. Dahası izleyici kitle nezdinde 

itibar görmeleri ve duygusal yakınlık kurulması uğruna, milliyetçilik metaforunu 

Suudi Arabistan ve Amerika gibi devletlere karşı sıkça kullanma yarışı içerisinde 

girmeleri sık sık görülmüştür. Sonuçta var olan hakikat dönüştürülmüş ve belli bir 

çerçevede tekrar işletime sokulmuştur. Daha açık bir ifadeyle, televizyon tartışma 

programları, gerçekte var olan hakikati başka bir tarafa çekme, öznel deneyimi kendi 

işletimi üzerinden kurma işlevi görmektedirler. 

 

Çalışma göstermiştir ki bu işlevin, ilk olarak programının dışa kapalı bir alan 

oluşuyla yakından bir ilişkisi olduğudur. Çünkü iktidar ilişkileri kapalı alanda başka 

bir etkiye maruz kalmadan sadece konu üzerinde önceden belirlenen roller 

çevresinden işletilmektedir. Dahası tartışmanın, samimi ve senli benli denecek bir 

havada ilerlemesi, sunucunun sık sık kameraya bakıp izleyiciyle göz teması kurmaya 

çabalaması güven kazanma uğruna verilen bir mücadelenin göstergesidir. 

 

İkinci olarak programda hakikatin yönlendirilişi; hem konukların birbiri 

arasında hem de konuklarla sunucu arasında doğan iktidar ilişkisi ile bilgi-iktidar 

ilişkisi üzerinden işletime sokulduğu görülmüştür. Şöyle ki bu dışa kapalı güç 

oyununda, konukların birbirine üstünlük kurma çabaları; söz dağımı eşitsizliği, 

konuşma süresi adaletsizliği, sunulacak enformasyonun dağılımı ve zamansız dile 

getirilmesi gibi ögeler, bir iktidar ilişkisine dönüşmüştür. Aynı zamanda sunucu, 

kendi egemenliğini ve programın sahibi unvanını koruma pahasına; konuşmaları 

istediği anda bölme, destekleme, karşı çıkma, yön tayin etme ve yönetici üslubu ile 

iktidar ilişkisinin hâkim tarafı rolünü üstlenmektedir. Dolayısıyla bu iktidar ilişkileri 

ağı içinde işlenen bilgi; hakikat üretme uğruna bir iktidar doğurmakta, böyle bir 

iktidar da sürekli olarak bilgiye ihtiyaç duymaktadır.   

 

Üçüncü olarak programda hakikatin yönlendirilişi ve daha güvenilir biçimde 

işletime sokulması; entelektüeller ve medya profesyonelleri vasıtasıyla 



140 

 

gerçekleştirilmiştir. Nitekim Foucault’da belli dönemde hakikat olarak işlerlik 

kazanan söylemlerin üretiminde entelektüellere çok fazla önem verir. Öyle ki 

Foucault açısından, kitlelerin bilmediği ama entelektüellerin bildiği bir şey vardır: 

Oda hakikattir.  Bu yönüyle bir tartışma programının kulisini, sıradan bir bireyin 

süslemesi pek mümkün gözükmemektedir. Televizyon gözüyle izleyici kitleye 

nitelikli bilgiyi verecek aktörler, Foucault’nun deyimiyle “spesifik entelektüellerdir”. 

Bu bağlamda söylencelerin daha güven verici ve etkili kılınması açısından medya 

entelektüellerinin ve uzmanların sık sık kullanılması tartışma programlarının 

vazgeçilmez unsuru olarak görülmektedir.  

 

Son olarak hakikatin yönlendirilişi; program yoluyla izleyici kitleye sunulan 

hızlı ve yoğun enformasyon ile yakından ilişkilidir. Bu bakımdan bir yanılsama 

olarak üretilen perspektifler, sanal dünyanın sunduğu potansiyel hakikatler olarak 

işletime sokulur. Ancak bu o kadar yoğun ve hızlıdır ki düşünmeye ve sorgulamaya 

fırsat tanınmadan ya konu değiştirilir ya da reklam işletime sokulur. Başka bir 

deyişle söz konusu programda potansiyel olarak işleyen hakikat, bünyesinde 

yüzeysellik barındırmakta ve var olan gerçekliği bağlamından koparıp altüst 

etmektedir. Bu bağlamda kitlenin, gerçekliğin hakikatine duyduğu istenç kullanılarak 

hızlı, yoğun ve bağlamından koparılmış enformasyon ile hakikat yeniden 

üretilmektedir. Ancak gerçekliğe en yakın olarak değil, gerçekliği temelde yok etmek 

üzere.   

 

Sonuç olarak televizyon tartışma programlarında, hakikatin yapılandırılışının 

izleyici kitleye etkisi pahasına yapılabilecek entometodolojik bir inceleme; hem 

çerçeveyi genişletmek adına hem de alana katkı yapmak adına faydalı olacaktır.  

 

 

 

 

 



141 

 

KAYNAKÇA 

 

1.Kitaplar 

 

Adjukiewicz, Kazimierz (1994). Felsefeye Giriş (Çev. Ahmet. Cevizci). Ankara: 

Gündoğan Yayınları. 

Agamben, Giorgıo (2012). Dispozitif Nedir? (Çev. Ekin. Dedeoğlu). İstanbul: MonoKL 

Yayınları.  

Akay, Ali (2016). Michel Foucault’da İktidar ve Direnme Odakları. Ankara: Doğu Batı 

Yayınları. 

Aksay, Gökhan (2004). Ne Olduğumuzu Olumsuzlamanın Hazzı; Marx’tan Sonra Söyleşi: 

Duccio Trombadori. İstanbul: Chiviyazıları Yayınevi.  

Akyürek, Engin (1994). Ortaçağ’dan Yeniçağ’a Felfese ve Sanat. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi. 

Anık, Cengiz (2003). Bilgi Fabrikaları ve Müşteriler. Ankara: Altınküre Yayınları. 

Aristoteles (1985). Metafizik (Çev. Ahmet. Arslan). İzmir: Ege Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları. 

Aristoteles (1989). Organon 1 (Çev. Hamdi. Ragıp Atademir). İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi. 

Aristoteles (1997). Nikomakhos’a Etik (Çev. Saffet. Bülbül). Ankara: Ayraç Yayınevi. 

Arslan, Ahmet (2006a). İlkçağ Felsefe Tarihi 1 Sokrates Öncesi Yunan Felsefesi. İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Arslan, Ahmet (2006b). İlkçağ Felsefe Tarihi 2 Sofistlerden Platon’a. İstanbul: İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Arslan, Ahmet (2007). İlkçağ Felsefe Tarihi 3 Aristoteles. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Arslan, Ahmet (2010). İlkçağ Felsefe Tarihi 5 Plotinos, Yeni Platonculuk ve Erken Dönem 

Hıristiyanlık Felsefesi. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Arslan, Ahmet (2012). Felsefeye Giriş. Ankara: Adres Yayınları. 

Bacon, Francis (2012). Sunuş; Yeni Atlantis (Çev. Şemsettin. Yeltekin). İstanbul: Oraf 

Yayınları.  

Baldini, Massimo (2000). İletişim Tarihi (Çev. Gül. Batuş). İstanbul: Avcıol Basım Yayın. 

Barrett, Michêle (2004). Marx’tan Foucault’ya İdeoloji (Çev. Ahmet. Fethi). Ankara: 

Doruk Yayımcılık. 

Baudrillard, Jean (2004). Tam Ekran (Çev. Bahadır. Gülmez). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Bauman, Zygmunt (2017). Sosyolojik Düşünmek (Çev. Abdullah. Yılmaz). İstanbul: 

Ayrıntı yayınları. 

Berggren, Lars (2016). “The Image of Giordano Bruno” (Edited by. Hilary Gatti). 

Giordano Bruno Philosopher of the Renaissance. New York: Routledge. 

Bloch, Ernst (2002). Rönesans Felsefesi Üzerine (Çev. Hüsen. Portakal). İstanbul: Cem 

Yayınevi. 

Bolay, Hayri Süleyman (2015). “Aristo ve Metafizik.” Şu kitapta: Ed. Bayram Ali 

Çetinkaya. Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni Antikçağ Yunan ve Ortaçağ 

Düşüncesi. İstanbul: İnsan Yayınları. 



142 

 

Bourdieu, Pierre (1997). Televizyon Üzerine (Çev. Turhan. Ilgaz). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Bourdieu, Pierre (2016). Sosyoloji Meseleleri (Çev. Filiz. Öztürk, Büşra Uçar, Mustafa 

Gültekin, Aslı Sümer). Ankara: Heretik Yayınları. 

Brun, Jean (2007). Platon ve Akademia (Çev. İsmail. Yerguz). Ankara: Dost Kitapevi.  

Canpolat, Nesrin (2005). “Foucault.” Şu kitapta: Ed. Nurdoğan Rigel. Kadife Karanlık. 

İstanbul: Su Yayınları. 75-130. 

Cevizci, Ahmet (1999). Paradigma Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Cevizci, Ahmet (2001). Ortaçağ Felsefesi Tarihi. İstanbul: Asa Kitapevi.  

Cevizci, Ahmet (2009). Felsefe Tarihi: Thales'ten Baudrillard'a. Bursa: Say Yayınları. 

Chomsky, Noam (1993). Medya Gerçekliği (Çev. Abdullah. Yılmaz). İstanbul: Tüm 

Zamanlar Yayıncılık. 

Chomsky, Noam (2005). İnsan Doğası: İktidara Karşı Adalet Noam Chomsky ile Michel 

Foucault Tartışıyor 1971 (Çev. Tuncay. Birkan). İstanbul: Bgst Yayınları. 

Chomsky, Noam (2008). Medya Denetimi (Çev. Elif. Baki). İstanbul: Everest Yayınları. 

Coulon, Alain (2015). Etnometodoloji (Çev. Ümit Tatlıcan). İstanbul: Küre Yayınları  

Çakmak, Cengiz (2015a). “İnsan Felsefesi: Sofistler ve Sokrates.” Şu kitapta: Ed. Bayram 

Ali Çetinkaya. Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni Antikçağ Yunan ve Ortaçağ 

Düşüncesi. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Çakmak, Cengiz (2015b). “ Mitos’tan Logos’a Geçişin Arka Planı ve Doğa Filozoflar.” Şu 

kitapta: Ed. Bayram Ali Çetinkaya. Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni 

Antikçağ Yunan ve Ortaçağ Düşüncesi. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Çoban, Zakir Bekir (2015). “Papalık ve Ortaçağ.” Şu kitapta: Ed. Bayram Ali Çetinkaya. 

Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni Antikçağ Yunan ve Ortaçağ Düşüncesi. 

İstanbul: İnsan Yayınları. 

Çotuksöken, Betül, Saffet Babür (1993). (Metinlerle) Ortaçağda Felsefe. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi.   

Çüçen, Kadir, A (2005). Felsefeye Giriş. Bursa: Asa Kitapevi. 

Çüçen, Kadir, A (2013). Orta Çağ ve Rönesans’ta Felsefe. İstanbul: Ezgi Kitapevi. 

Darwin, Charles (1978). İnsanın Türeyişi (Çev. Öner Ünalan). Ankara: Onur Yayınları. 

Descartes, René (1997). Felsefenin İlkeleri (Çev. Mehmet Karasan). İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi. 

Descartes, René (1998). Metot Üzerine Konuşma (Çev. Avşar. Timuçin). İstanbul: 

Paradigma Yayıncılık. 

Deleuze, Gilles (2013). Foucault (Çev. Burcu. Yalım ve Emre. Koyuncu). İstanbul: 

Norgunk Yayıncılık. 

Demir, Abdullah (2015). “Platon Felsefesinde Bilgi Sorunu.” Şu kitapta: Ed. BayramAli 

Çetinkaya. Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni Antikçağ Yunan Düşüncesi 

Ortaçağ Düşüncesi. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Derrida, Jacques (2013). Önemsizin Arkeolojisi Condillac Okuması (Çev. Ali. Utku ve 

Mukadder. Erkan). İstanbul: Otonom Yayıncılık. 

Durak, Nejdet (2015). “Aristoteles’in Ahlâk Anlayışı.” Şu kitapta: Ed. Bayram Ali 

Çetinkaya. Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni Antikçağ Yunan Düşüncesi 

Ortaçağ Düşüncesi. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Eksen, Kerem (2012). Önsöz; Bilme İstenci Üzerine Dersler. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniveristesi Yayınları.  

Ellul, Jacques (2012). Sözün Düşüşü (Çev. Hüsamettin. Arslan). İstanbul: Paradigma 

Yayıncılık.  

Erdoğan, İrfan, Korkmaz Alemdar (2005) Öteki Kuram. Ankara: ERK. 



143 

 

Erdoğan, İrfan (2014) Medya Teorileri ve Araştırmaları. Ankara: Erek Matbaacılık. 

Falzon, Christopher (2001). Foucault ve Sosyal Diyalog Parçalanmanın Ötesi (Çev. H. 

Arslan). İstanbul: Engin Yayıncılık. 

Foucault, Michel (1980). Power and Knowledge Selected Interviews and Other Writings 

1972-1977 (Edited by. Colin Gordon) New York: The Harvester Press. 

Foucault, Michel (1987). Söylemin Düzeni (Çev. Turhan. Ilgaz). İstanbul: Hil yayın. 

Foucault, Michel (1992a). Deliliğin Tarihi 1 (Çev. Mehmet. A. K.). Ankara: İmge Kitapevi 

Yayınları. 

Foucault, Michel (1992b). Hapishanenin Doğuşu (Çev. Mehmet. A. K.). Ankara: İmge 

Kitapevi Yayınları. 

Foucault, Michel (1995). Discipline and Punish: The Birth of the Prision (Tr. Alan. 

Sheridan). New York: Vıntage Books. 

Foucault, Michel (1999). Bilginin Arkeolojisi (Çev: Veli. Urhan). İstanbul: Birey 

Yayıncılık. 

Foucault, Michel (2000). Büyük Kapatılma (Çev. Ferda. Keskin ve Işık. Ergüden). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Foucault, Michel (2001a). Kelimeler ve Şeyler (Çev. Mehmet. Ali Kılıçbay). Ankara: İmge 

Kitapevi. 

Foucault, Michel (2001b) Yapısalcılık ve Postyapısalcılık (Çev. Ümit. Umaç ve Ali. Utku). 

İstanbul: Birey Yayıncılık. 

Foucault, Michel, Huck Gutman, Patrick H. Hutton (2001c). Kendini Bilmek (Çev. Gül. Ç. 

Güven). İstanbul: Om Yayınevi.  

Foucault, Michel (2002). Toplumu Savunmak Gerekir (Çev. Şehsuvar. Aktaş). İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları. 

Foucault, Michel (2004). Marx’tan Sonra Söyleşi: Duccio Trombadori (Çev. Gökhan 

Aksay). İstanbul: Chiviyazıları Yayınevi. 

Foucault, Michel (2007a) Security, Territory, Population Lectures At The Collége De 

France (Tr. Graham. Burchell). New York: Palgrave Macmillan. 

Foucault, Michel (2007b). Sunuş; Bir Aile Cinayeti Annemi Kız Kardeşimi ve Erkek 

Kardeşimi Katleden Ben Pierre Riviére (Çev. Erdoğan. Yıldırım ve Alev Özgüner). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Foucault, Michel (2010). Bu Bir Pipo Değildir (Çev. Selahattin. Hilav). İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

Foucault, Michel (2011a). Felsefe Sahnesi (Çev. Işık. Ergüden). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Foucault, Michel (2011b). Entelektüelin Siyasi İşlevi (Işık. Ergüden, Osman Akınhay, 

Ferda Keskin). İstanbul: Ayrıntı Yayınları 

Foucault, Michel (2014a). Özne ve İktidar (Çev. Işık. Ergüden ve Osman A.). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Foucault, Michel (2014b). Sonsuza Giden Dil (Çev. Işık. Ergüden). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Foucault, Michel (2014c). Güzel Tehlike (Çev. Savaş. Kılıç). İstanbul: Metris Yayınları. 

Foucault, Michel (2014d). Doğruyu Söylemek (Çev. Kerem. Eksen). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Foucault, Michel (2015). İktidarın Gözü (Çev. Işık. Ergüden). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Foucault, Michel (2016). Cinselliğin Tarihi (Çev. Hülya. Uğur Tanrıöver). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Foucault, Michel (2017). Hermenötiğin Kökeni (Çev. Şule. Çiltaş. Solmaz). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 



144 

 

Gökberk, Macit (1961). Felsefe Tarihi. İstanbul: Remzi Kitapevi. 

Guthrie, W.K.C. (1999). İlk Çağ Felsefe Tarihi (Çev. Ahmet. Cevizci). Ankara: Gündoğan 

Yayıncılık. 

Gutting, Gary (2006). “Introduction: Michel Foucault: A User’s Manual”, The Cambridge 

Companion to Foucault, Second Edition, Cambridge University Press, Cambridge, 

ss. 1–27. 

Hadot, Pıerre (2017). İlk Çağ Felsefesi Nedir? (Çev. Muna. Cedden). Ankara: Dost 

Kitapevi. 

Hançerlioğlu, Orhan (1997). Felsefe Ansiklopedisi Kavramlar ve Akımlar. İstanbul: Remzi 

Kitapevi 

Herman, S. Edward, Noam Chomsky (2012). Rızanın İmalatı: Kitle Medyasının Ekonomik 

Politiği. 

Hoijer, Brigitta (2005). “İzleyicinin Televizyon Programlarını Alımlayışı: Kuramsal ve 

Metodolojik Değerlendirme.” Şu kitapta: Ed. Şahinde Yavuz. Medya ve İzleyici 

Bitmeyen Tartışma. Ankara: Vadi Yayınları, 105-130. 

Horkheimer, Max (1998). Akıl Tutulması (Çev. Orhan. Koçak). İstanbul: Metis Yayınları.  

Horkheimer, Max, ve Theodor W, Adorno (2014). Aydınlanmanın Diyalektiği Felsefi 

Fragmanlar (Çev. Nihat. Ünler ve Elif. Öztarhan. Karadoğan). İstanbul: Kabalcı 

Yayıncılık. 

Ilgaz, Turhan (1997) Sunuş; Televizyon Üzerine. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Jaspers, Karl (2013). Nietzsche Nasıl Felsefe Yapılıyordu? (Çev. Murat. Batmankaya). 

İstanbul: Alfa. 

Kapani, Münci (2009). Politika Bilimine Giriş. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Kendall, Gavin, Gary Wickham (2016). Foucault’nun Yöntemlerini Kullanmak (Çev. 

Umut Yener. Kara ve Turgay. Sivrikaya). İstanbul: Islık Yayınları. 

Kenny, Anthony (2017). Batı Felsefesinin Yeni Tarihi Modern Felsefe’nin Yükselişi (Çev. 

Volkan. Uzundağ). İstanbul: Küre Yayınları. 

Keskin, Ferda (2011) Sunuş;  Seçme Yazılar 5: Felsefe Sahnesi. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Keskin, Ferda (2015) Sunuş; Seçme Yazılar 4: İktidarın Gözü. İstsanbul: Ayrıntı Yayınları.   

Kızılçelik, Sezgin (2013). Frankurt Okulu. Ankara: Anı Yayınları. 

Köse, Hüseyin (2004). Bourdieu Medyaya Karşı. İstanbul: Papirüs Yayınevi. 

Köse, Hüseyin, (2006). İletişim Sosyolojisi Temel Kavramlar Antolojisi. İstanbul: Yirmi 

Dört Yayınları.  

Köse, Hüseyin (2014). Şovenist İnşa Medya Gösterilerinin Ahlaki Kapsama Alanı Üzerine 

Eleştiriler. İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Küçük, Mehmet (1994). Medya İktidar İdeoloji. Ankara: Ark Yayınevi. 

Lacan, Jacques (1994). Fallus’un Anlamı (Çev. Saffet. Murat Tuna). İstanbul: Afa 

Yayınları. 

Laughey, Dan (2010). Medya Çalışmaları Teoriler ve Yaklaşımlar (Çev. Ali. Toprak). 

İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

Kuçuradi, İoanna (1967). Nietzsche ve İnsan. İstanbul: Yankı Yayınları.  

Lewi, Rodis Genevieve (1993). Descartes ve Rasyonalizm (Çev. Haldun. Karyol). 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Magee, Bryan (2001). Büyük Filozoflar (Çev. Ahmet. Cevizci). İstanbul: Paradigma 

Yayınları. 

Megill, Allan (1998). Aşırılığın Peygamberleri (Çev. Tuncay. Birkan). Ankara: Bilim ve 

Sanat Yayınları. 

Merguior J. G. (1986). Foucault (Çev. Nurettin. Elihüseyni). İstanbul: Alfa Yayınları. 



145 

 

Montaigne, Michel de (2016). Denemeler (Çev. Sabahattin. Eyüboğlu). İstanbul: Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları. 

Mutlu, Erol (1995). Televizyonda Program Yapımı. Ankara: Ankara Üniversitesi 

Basımevi.  

Nietzsche, Friedrich (2002). Güç İstenci Bütün Değerleri Değiştiriş Denemesi (Çev. Sedat. 

Uman). İstanbul: Birey Yayıncılık.  

Nietzsche, Friedrich (2011a). Şen Bilim (Ana Metin 1) (Çev. Ahmet. İnan). İstanbul: Say 

Yayınları. 

Nietzsche, Friedrich (1968). The Will To Power (Translation. Walter. Kaufmann-R. J. 

Hollingdale). New York: Vintage Books. 

Nietzsche, Friedrich (2011b). Ahlakın Soykütüğü (Çev. Zeynep. Alangoya). İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi. 

Oğuz, Adanır (2004). Baudrillard’ın Simülasyon Kuramı Üzerine Notlar ve Söyleşiler. 

İzmir: Dokuz Eylül Yayınları. 

Orwell, George (2010). Bin Dokuz Yüz Seksen Dört (Çev. Celâl. Üster). İstanbul: Can 

Yayınları.  

Özden, Ömer H. (2015). “René Descartes” Şu kitapta: Ed. Bayram Ali Çetinkaya. 

Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni YeniÇağ Düşüncesi. İstanbul: İnsan 

Yayınları. 

Özdemir, Muhammet (2015). “[Sır] Francis Bacon ve Bilimsel Devrim Olgusu.” Şu 

kitapta: Ed. Bayram Ali Çetinkaya. Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni YeniÇağ 

Düşüncesi. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Öçal, Şamil (2015). “Aziz Anselmus.” Şu kitapta: Ed. Bayram Ali Çetinkaya. Doğu’dan 

Batı’ya Düşüncenin Serüveni AntikÇağ Yunan ve OrtaÇağ Düşüncesi. İstanbul: 

İnsan Yayınları. 

Platon (1988). Sofist (Çev. Mehmet. Karasan). İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

Platon (1989). Phaidon (Çev. Suut. K. Yetkin ve Hamdi. R. Atademir). İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi.  

Platon (1998). Sokrates’in Savunması (Çev. Niyazi. Berkes). Çağdaş Matbaacılık 

Yayıncılık. 

Platon (1999). Gorgias ya da Retorik Üstüne (Çev. Mehmet. Rıfat ve Sema Rıfat). 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Platon (2003). Devlet (Çev. Sabahattin. Eyüpoğlu ve M. Ali Cimcoz). İstanbul: Remzi 

Kitabevi. 

Postman, Neil (2017). Televizyon: Öldüren Eğlence Gösteri Çağında Kamusal Söylem 

(Çev. Osman. Akınbay). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Poyraz, Bedriye (2002). Haber ve Haber Programlarında İdeoloji ve Gerçeklik. Ankara: 

Ütopya Yayınevi. 

Radford, Benjamin (2004). Medya Nasıl Yanıltıyor? Basının, Aktivistlerin ve 

Reklamcıların Yanlış Yönlendirmesi. İstanbul: Güncel Yayıncılık. 

Ramonet, İgnacio (2000). Medya Zorbalığı (Çev. Aykut. Derman). İstanbul: On Yayınevi. 

Revel, Judith (2012). Foucault Sözlüğü (Çev. Veli. Urhan). İstanbul: Say Yayınları. 

Roth, M. Leland (2015). Mimarlığın Öyküsü (Çev.Ergün. Akça). İstanbul: Kabalcı 

Yayıcılık. 

Russell, Bertrand (1972). Batı Felsefesi Tarihi Ortaçağ İslam Felsefesi Hıristiyan Felsefesi 

(Çev. Muammer. Sencer). Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Russell, Bertrand (1983). Batı Felsefesi Tarihi İlkçağ  (Çev. Muammer. Sencer). İstanbul: 

Say Yayınları. 



146 

 

Sholle David, Stan Denski (1994). Media Education and the (Re)Production of Culture. 

London: Bergin & Garvey. 

Sözen, Edibe (2017). Söylem- Belirsizlik, Mübadele, Bilgi/Güç ve Refleksivite. İstanbul: 

İnkılap Kitapevi.  

Sözen, Edibe (1997). Medyatik Hafıza. İstanbul: Timaş Yayınları. 

Smith, Philip (2007). Kültürel Kuram (Çev. S. Güzelsarı ve İ. Gündoğdu). İstanbul: Babil 

Yayınları. 

Soccio, j. Douglas (2010). Felsefeye Giriş Hikmetin Yapıtaşları (Çev. Kevser. Kıvanç 

Karataş). İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Taslaman, Caner (2008). Modern Bilim Felsefe ve Tanrı. İstanbul: İstanbul Yayınevi. 

Timuçin, Afşar (1998). Yöntem Üzerine Konuşma ve Descartes Üzerine Birkaç Söz; Metot 

Üzerine Konuşma. İstanbul: Paradigma Yayıncılık. 

Timuçin, Afşar (2004). Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Bulut yayınları. 

Timuçin, Afşar (2010). Düşünce Tarihi 1 Gerçekçi Düşüncenin Kaynakları. İstanbul: Bulut 

Yayınları.  

Timuçin, Afşar (2012). Düşünce Tarihi 2 Gerçekçi Düşüncenin Gelişimi. İstanbul: Bulut 

Yayınları. 

Türkben, Yaşar (2015a). “Augustinus’un Bilgi Felsefesi.” Şu kitapta: Ed. Bayram Ali 

Çetinkaya. Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni Antikçağ Yunan ve Ortaçağ 

Düşüncesi. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Türkben, Yaşar (2015b). “Descartes’in Ahlâk ve Mutluluk anlayışı.” Şu kitapta: Ed. 

Bayram Ali Çetinkaya. Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni Antikçağ Yunan ve 

Ortaçağ Düşüncesi. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Vattimo, Gianni, Santiago Zabala (2012). Hermeneutik Komünizm: Heidegger’den Marx’a 

(Çev. Erhan. Kuçlu). İstanbul: Monokl Yayınlan. 

Virilio, Paul (2003) Enformasyon Bombası (Çev. Kaya. Şahin). İstanbul: Metis Yayınları. 

Weber, Max (2014). Sosyoloji Yazıları (Çev. Taha Parla). İstanbul: Deniz Yayınları. 

Williams, Bernard (2006). Hakikat ve Hakikatlilik Soy Kütük Üzerine Bir İnceleme (Çev. 

Ertürk. Demirel). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Yavuz, Şahin (2005). “Derleyenin Sunuşu.” Şu kitapta: Ed. Şahinde Yavuz. Medya ve 

İzleyici Bitmeyen Tartışma. Ankara: Vadi Yayınları, 7-23. 

Yurdigül, Yusuf, Naci İspir (2015). “Yeni Medyada Haber.” Şu kitapta: Haz/Ed Mehmet 

Gökhan Genel. Yeni Medya. Bursa: Ekin Yayınevi, 43-64.  

Zelyüt, Solmaz (2017). Dört Adalı (Bir Kıtalı) Hobbes- Locke- Berkeley- Hume- 

(Descaetes). İstanbul: Öteki Yayınevi. 

Zupancic, Alenka (2005). Gerçeğin Etiği Kant, Lacan (Çev. Ahmet. Süreyya Özcan). 

Ankara: Epos Yayınları. 

 

2. Makaleler, Bildiriler, Diğer Basılı Yayınlar 

 

Adorno, W. Theodor (2001). “Horkheimer - Adomo - Gadamer Nietzsche ve Biz” (Çev. 

Işık. Ergüden). Cogito Nietzsche: Kayıp Bir Kıta Özel Sayı, 25, 206-212. 

Akkuş, Bülent (2016). “Yeni Dünya’nın Babil Kulesi (?): Özne-Bilgi-İktidar İlişkisi 

Bağlamında Siber Uzay ve Özgür Bilgi Sorunsalı Üzerine.” Ankara Üniversitesi 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 71 (4), 1147-1170. 

Armstrong, Peter (2015). “The discourse of Michel Foucault: A sociological encounter” 

Critical Perspectives on Accounting, 27, 29-42. 

Aruoba, Oruç (1982). “Foucault’un Kavramlarından Bilgi Ve iktidar.” Tan Dergisi, 3(4), 

84-92. 



147 

 

Aruoba, Oruç (2001). “Nietzsche’yi Anlamak” Cogito Nietzsche: Kayıp Bir Kıta Özel 

Sayı, 25, 267-270. 

Atbakan, U. Berk (2017). Nietzsche’de Güç İstemi ve Perspektivizim Kavramları 

Bağlamında Ahlak ve Yaşamın Olumlanması Sorunu. Doktora Tezi, İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Balcı, Ali (2015). “Michel Foucault’da Metod: Arkeoloji, Soybilim ve Etik.” Uluslararası 

Politik Araştırmalar Dergisi, 1,1, 26-34. 

Becermen, Metin (2009). Theodor W. Adorno ve Michel Foucault’da Hakikat ve İktidar 

İlişkisi. Doktora Tezi,  Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Becermen, Metin (2010). “Nietzsche’de “Güç İstemi” ve Hakikat İlişkisi Üzerine Bir 

İnceleme.” Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 11, 

(19), 361- 370. 

Benzer, Cemal (2014). Spinoza’da Hakikat ve Politika İlişkisi. Yüksek Lisans Tezi, Adnan 

Menderes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Aydın. 

Bozdoğan, Elif (2013). Michel Foucault’da Söylem Bilgi ve İktidar ilişkisi. Yüksek Lisans 

Tezi, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Denizli. 

Butler, Judith (2014). “Bedenler ve İktidar, Tekrar.” (Çev. Şeyda. Öztürk). Cogito Michel 

Foucault Özel Sayı, 70-71, 275-288. 

Coşkun, İsmail (2012). “Modernliğin Kaynakları: Rönesans Üzerine Bir Değerlendirme.” 

İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 3 (6), 45-69. Retrieved from 

http://dergipark.gov.tr/iusosyoloji/issue/528/4818. 

Çelebi, Vedat (2013). “Michel Foucault’da Bilgi, İktidar ve Özne İlişkisi.” Sosyal ve 

Beşeri Bilimler Dergisi, 5(1),512-523. 

Çelik, E. Ezgi (2012). Günümüz Felsefesinde “Hakikat” ve Eylem Olanakları. Doktora 

Tezi, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Çelik, Hilal, Halil Ekşi (2008). “Söylem Analizi”. Marmara Üniversitesi Atatürk Eğitim 

Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi, 27 (27): 99-117. 

Çotuksöken, Betül (2005). “Söyleşi Betül Çotuksöken’le Ortaçağ Üstüne.” Doğu Batı 

Düşünce Dergisi, 1 (33), 173-199. 

Dede, Nezihe (2017). Nietzsche ve Gadamer’de Hakikat Problemi. Doktora Tezi, 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Ankara. 

Dillon, Micheal (2014). “Olaysallık: Hakikat Siyaseti ve Sonluluğun Mantıksal 

Çözümlemesi” (Çev. Erkal, Ünal). Cogito Michel Foucault Özel Sayı, 70-71, 504-

535. 

Doğan, Mustafa (2004). Michel Foucault’da Bilgi/İktidar ilişkisi. Yüksek Lisans Tezi, 

Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. İzmir. 

Eroğlu, Ö. Hülya (2016). “Foucault’nun İktidarı.” Amme İdare Dergisi, 49 (2), 39-54. 

Elliot, Richard (1996). “Discourse analysis: exploring action, function and conflict in 

social texts”. Marketing Intelligence & Planning, 14 (6), 65. 

Güçbilmez, K. Büke (2005). İktidar ve Kadın İktidar Kavramının Kadın Araştırmaları 

Çerçevesinde Yeniden çözümlenmesi. Yüksek lisans tezi, İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Güneş, D. Cevriye (2013). “Michel Foucault’da Söylem ve İktidar.” Kaygı Uludağ 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 21, 56-69. 

Hülür, Himmet (2008). “İktidar Bilgi Sarmalı: Michel Foucault’da Disiplinsel Doğruluk ve 

Özne.” Ekev Akademik Dergisi, 35, 149-164.  

Karataş, Yücel (2012). “iktidar, Tahakküm ve Kafka’nın Şatosu.” Gaziantep Üniversitesi 

Sosyal bilimler Dergisi, 11(3), 951-963. 



148 

 

Karakehya, Hakan (2017). “İnformatıon Power and Law.” İnönü Üniversitesi Hukuk 

Dergisi- in ÜHFD, 8 (1), 113-128. 

Kahraman, Yakup (2017). “Modern Epistemolojinin Temel Refleksiyonu Olarak 

Yöntemsel Düşünmenin Zemini” Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi, 24, 223-241. 

Köse, Burak (2014).” Söylemden Yönetimselliğe Foucault ve Postkolonyal Kuram.” 

Cogito Michel Foucault Özel Sayı, 70-71, 459-478 

 Köse, Hüseyin (2003). Tv Tartışma Programlarında Kulis Sosyolojisi (Pierre Bourdieu 

Sosyolojisi Açısından Bir Yaklaşım). Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. İstanbul. 

Oranlı, İmge (2014). “Biyo-Politikanın Doğuşu ve Foucaultcu Eleştiri” Cogito Michel 

Foucault Özel Sayı, 70-71, 39-52. 

Özdemir, Cevdet (2001). “Kimlik ve Söylem.” Osmangazi Üniversitesi Sosyal bilimler 

Dergisi, (2), 107-122. 

Özer, Emir Zülfükar (2017). “Nietzsche ve Aristoteles’te “Hakikat” Meselesi.” DTCF 

Dergisi, 57(2),1528-1546. 

Öztürk, Şeyda (2012). “Michel Foucault” Cogito Michel Foucault Özel Sayı, 70-71, 5-8. 

Purvis Trevor, Alan Hunt (2014). “Dıscourse, İdeology, Dıscourse, İdeology, Dıscourse, 

İdeology…” (Çev. Simten. Coşar). Moment Dergi, 2014, 1(1), 9-36. 

Şahin, Yasin (2017). “Foucault’da Söylem Analizi”. Sosyal ve Kültürel Araştırmalar 

Dergisi, 3 (6), 119-135. 

Tevfik, Baha (2001). “Nietzsche; Hayatı ve Felfesefi” (Çev. Burhan. Şayli). Cogito 

Nietzsche: Kayıp Bir Kıta Özel Sayı, 25, 281-282. 

Urhan, Veli (2007). “M. Foucault ve Bilgi/İktidar İlişkisinin Soykütüğü.” Kaygı, Uludağ 

Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 9, 99-118. 

Voget, Antoinette (1977). “Montaigne and the Homo Mesura: A Study of Relativism in 

Montaigne” Comitatus: A Journal of Medieval and Renaissance Studies, 8(1), 26-47. 

 

3. Elektronik Kaynaklar 

 

Adams, Rachel (2017). “Michel Foucault: Discourse”. Critical Legal Thinking. 

http://criticallegalthinking.com / 08.09.2018.  

Selvi, Abdülkadir (2018). Hürriyet. http://www.hurriyet.com.tr/yazarlar/abdulkadir-

selvi/cemal-kasikci-olayinda-5-karanlik-nokta-40982031 / 18.02.2019. 

Hitz, Julia (2017). DW. https://www.dw.com/en/this-is-not-a-pipe-how-belgian-surrealist-

magritte-made-us-rethink-reality/a-37477459 / 27.04.2019 

Sreberny A. ve Mohammadi Ali Mohammadi (1994). Communication  Culture and The 

İranian Revolution [Elektronik Sürüm]. London: University of Minnesota Press. 

https://ebookcentral.proquest.com/lib/kocaeli-ebooks/reader.action?docID=310289 / 

04.21.2019.  

 

4. Radyo ve Televizyon Programı 

 

CNN. (11 10 2018). Gece Görüşü [Televizyon Tartışma Programı]. Ankara: CNN Türk.  

CNN. (18 10 2018). Gece Görüşü [Televizyon Tartışma Programı]. Ankara: CNN Türk.  

CNN. (19 10 2018). Gündem Özel [Televizyon Tartışma Programı]. CNN Türk. 

  



149 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Oktay KARA 25 Ağustos 1993’te Ardahan’ın Göle ilçesinde doğru. Orta ve 

lise öğrenimini aynı şehirde aldıktan sonra 2011’de Atatürk Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Radyo Televizyon Sinema bölümünü kazandı ve lisans eğitimini 2015 

yılında tamamladı. 2016 yılında Kocaeli Üniversitesi İletişim Fakültesinde İletişim 

Bilimleri Anabilim Dalı’nda yüksek lisans eğitimine başladı. Hâlen İletişim Bilimleri 

Anabilim Dalı’nda eğitimini sürdüren Kara’nın toplumsal cinsiyet ve medya 

üzerinden hegemonik erkek(lik) ve iktidarının heryerdeliği: Foucault’sal bir 

değerlendirme ve tüketim kültürü nesnesi olarak “beden” ve tarihsel değişimi gibi 

akademik çalışmaları bulunmaktadır. 

 


