
T.C. 

GAZİANTEP ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ORTA ÇAĞ’DA SALGIN HASTALIKLAR 

 

 

 

 

 
YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 
EMİNE CANARSLAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Fatma ÇAPAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

GAZİANTEP, EYLÜL 2024 



 

T.C. 

GAZİANTEP ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANA BİLİM DALI 

 

Tezin Başlığı: Orta Çağ‟da Salgın Hastalıklar 

Adı ve Soyadı: Emine CANARSLAN 

Tez Savunma Tarihi: 20/09/2024 
 

 

Doç.Dr. Fatma ÇAPAN danışmanlığında hazırlanan bu tez tarafımızca 

okunmuş, kapsam ve niteliği açısından oybirliği ile bir Yüksek Lisans olarak kabul 

edilmiştir. 

Jüri Üyeleri: İmza 

 

Doç.Dr. Fatma ÇAPAN (Juri Başkanı) -------------- 

 

Dr.Öğr.Üyesi Abdullah BAYINDIR -------------- 

 

Dr. Öğr. Üyesi Celal ASLAN -------------- 

 

 

 

Bu tezin gerekli şartları sağlayarak yukarıda belirtilen jüri tarafından Yüksek Lisans 

olarak kabul edildiğini onaylarım. 

Prof.Dr. Abdurahman UZUNASLAN 

Ensitü ABD Başkanı 

 

 

 

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Onayı 

 

Prof.Mehmet SOĞUKÖMEROĞULLARI 

SBE Müdürü 



 

 

 

 

 

 

 

ETİK İLKELERE UYGUNLUK BEYANI 

 

Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına 

uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

• Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

• Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

• Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, 

• Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

 

• Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda 

aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim.  

 

 

 

 

 

 

 

 

İmza: 

 

Adı ve Soyadı: Emine CANARSLAN 

Öğrenci Numarası: 210000255002 

Tezin Savunma Tarihi: 20/09/2023 



i 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÖZET 

ORTA ÇAĞ’DA SALGIN HASTALIKLAR 

CANARSLAN, Emine 

Yüksek Lisans Tezi, 

Tarih Ana Bilim Dalı 

Tez Danışmanı: Doç.Dr. Fatma Çapan 

Eylül 2024, Sayfa: 205 

Orta Çağ döneminde, hem İslam dünyasında hem de Avrupa coğrafyasında meydana 

gelen salgın hastalıklar, ortaya çıktığı toplumların sosyo ekonomik yapıları üzerinde 

belirgin etkiler yaratmıştır. Salgın hastalıklar, Cüzzam, Veba, Sıtma, Çiçek ve Frengi 

hastalığı gibi farklı biçimlerde kendini göstermekte olup, bu hastalıklar arasında en 

tehlikeli ve hızlı yayılanı veba olarak kabul edilmektedir. Bu hastalıklar Avrupa‟dan 

İslam dünyasına kadar uzanan geniş bir coğrafyada, farklı zaman dilimlerinde ortaya 

çıkmış ve benzer nedenlere dayanan büyük önlemlerin alınmasına yol açmıştır. Her 

ne kadar günümüz tıbbı ile karşılaştırıldığında etkili mücadele yöntemleri sınırlı olsa 

da, Orta Çağ boyunca bu salgın hastalıklarla başa çıkma çabaları dikkate değerdir. 

Buna bağlı olarak Avrupalı ve İslam dünyasındaki hekimlerin salgın hastalıklarla 

mücadele yöntemleri ön plana çıkmaktadır. Çalışmamızda Veba hastalığı ekseninde, 

Orta Çağ boyunca Cüzzam, Sıtma, Çiçek Hastalığı ve Frengi gibi salgın hastalıkların 

ortaya çıkışı ve tedavi yöntemleri, yapılan araştırma ve değerlendirmeler 

çerçevesinde ele alınmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Orta Çağ, Salgın Hastalıklar, Hekimler 



ii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

EPIDEMIC DISEASES IN THE MIDDLE AGES 

CANARSLAN, Emine 

Master‟s Theis, 

Departman of History 

Thesis Advisor: Assoc. Prof. Fatma Çapan 

September 2024, Pages: 205 

In the Middle Ages, epidemics that occurred both in the Islamic world and in the 

European geography had significant effects on the socio-economic structures of the 

societies in which they emerged. Epidemic diseases manifested themselves in 

different forms such as leprosy, plague, malaria, smallpox and syphilis, and the most 

dangerous and rapidly spreading of these diseases is considered to be plague. These 

diseases emerged in a wide geography from Europe to the Islamic world at different 

periods of time and led to the adoption of major measures based on similar reasons. 

Although effective methods of combating these epidemics were limited compared to 

today's medicine, the efforts to cope with these epidemics during the Middle Ages 

are remarkable. Accordingly, the methods of European and Islamic physicians to 

combat epidemics come to the fore. In our study, the emergence and treatment 

methods of epidemic diseases such as leprosy, malaria, smallpox and syphilis during 

the Middle Ages are discussed within the framework of research and evaluations. 

Keywords: Middle Ages, Epidemic Diseases, Physicians. 



iii 
 

 

 

 

 

 

 

 

ÖN SÖZ 

İnsanoğlu tarih boyunca savaşlar, göçler, doğal felaketler ve bunların sonucu 

olarak kuraklık, kıtlık, gıda krizi ve salgın hastalıklar gibi birçok siyasi ve sosyal 

etkenlere maruz kalmıştır. Tarih boyunca savaşlar, toplumsal yapıları ve devletlerin 

kaderini belirlemede önemli bir rol oynamıştır. Savaşlarla birlikte insanoğlu, başka 

bir tehlikeyle de yüzleşmek zorunda kalmıştır. Bu mikrop harbidir. Bu görünmez 

düşman, çeşitli hastalıkların yayılmasına neden olmuş ve tarihin her döneminde insan 

sağlığını tehdit eden bir unsur olmuştur. Mikroorganizmaların yol açtığı hastalıklar, 

özellikle salgınlar şeklinde ortaya çıkarak toplumlar üzerinde ciddi yıkıcı etkiler 

bırakmıştır. Orta Çağ‟da, veba, cüzzam, frengi, çiçek ve sıtma gibi salgın hastalıklar 

ortaya çıkmıştır. Bu salgın hastalıklar, bazen yerel epidemiler şeklinde sınırlı kalmış, 

bazen de kıtalararası bir yayılım göstererek küresel pandemilere dönüşmüştür. 

Yaşanan epidemi ve pandemiler, kitlesel ölümlere neden olmuş ve bireylerin 

sağlığını tehdit etmiştir. Ayrıca salgın hastalıklar, toplumsal yapıyı derinden sarsarak 

siyasi, ekonomik ve sosyo-kültürel yapılar üzerinde de önemli etkiler yaratmıştır. Bu 

çalışmada, Orta Çağ döneminde yaşanan salgın hastalıklar ve bu hastalıkların toplum 

üzerindeki etkileri, bilimsel bir çerçevede incelenmiştir. Türkçe ve İngilizce literatür 

taraması yapılarak, Avrupa ve Anadolu coğrafyasındaki örnekler üzerinden kapsamlı 

bir analiz gerçekleştirilmiştir. 

Çalışmamız, üç ana bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde, Orta Çağ tarihine 

genel bir giriş yapılarak, dönemin tıp tarihe karşı bakış açısı sunulmuştur. Bu 

çerçevede Orta Çağ İslam ve Avrupa medeniyetlerindeki tıbbi uygulamalar  ele 

alınmıştır. Ayrıca salgın hastalıkların tarihsel seyri ve bu hastalıklara karşı uygulanan 

karantina uygulaması ayrıntılı bir şekilde incelenmiştir. 

İkinci bölümde, Orta Çağ döneminde, cüzzam, sıtma, freng, çiçek hastalığı ve 

veba gibi çeşitli salgın hastalıklar kapsamlı bir şekilde incelenmiş olup, bu dönemde 

meydana gelen en büyük yıkıma neden olan veba salgını üzerine detaylı bir analiz 

gerçekleştirilmiştir. 

Üçüncü bölümde, Orta Çağ‟da salgın hastalıklarla ilgili araştırmalar yapan 

hekimler hakkında bilgi sunulmuş; bu hekimlerin biyografileri, kaleme aldıkları 

eserler ve salgın hastalıklar üzerindeki katkıları ayrıntılı bir şekilde açıklanmıştır. 

Çalışma sürecinde yardım ve desteklerini esirgemeyen danışmanım sayın 

Doç. Dr. Fatma ÇAPAN‟a, bilgi ve tecrübesiyle çalışmaya katkı sağlayan sayın Dr. 

Öğr. Üyesi Abdullah BAYINDIR‟a ve maddi manevi destekleri ile yanımda olan 

aileme şükranlarımı sunarım. 



v 
 

 

 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 

ÖZET .................................................................................................................................... İ 

 

ABSTRACT ....................................................................................................................... İİ 

 

ÖN SÖZ ............................................................................................................................. İİİ 

 

KISALTMALAR ............................................................................................................ Vİİ 

 

GİRİŞ 

A. Araştırmanın Konusu ve Problemi ................................................................................ 10 

B. Araştırmanın Amacı ve Önemi ..................................................................................... 10 

C. Araştırmanın Yöntemi ................................................................................................... 11 

D. LiteratürTaraması ........................................................................................................... 11 

I. BÖLÜM 

ORTA ÇAĞ İSLAM DÜNYASI VE AVRUPA DÜNYASI’NDA TIP ..................... 19 

1.1. Orta Çağ Tarihine Genel Bir Bakış ............................................................................. 19 

1.2. İslam Medeniyetinde Tıp ............................................................................................. 24 

1.3. Avrupa Medeniyetinde Tıp ......................................................................................... 36 

1.4. Tıbbın Modern Sağlık Üzerindeki İzleri .................................................................... 43 

1.5. Hasta ve Hastalık Nedir? ............................................................................................. 49 

1.5.1. Salgın Hastalık Nedir? ................................................................................. 51 

1.5.2. Hastalıklara Verilen İsimler ve Dinsel Anlamları ...................................... 52 

1.6. Salgın Hastalıkların Tarihsel Seyri ............................................................................. 56 

1.7. Karantina (Tecrithane) Uygulamaları: Nedir ve Nasıl Uygulanır? ........................... 64 

II. BÖLÜM 



vi 
 

ORTA ÇAĞ’DA SALGIN HASTALIKLAR 

2.1. Cüzzam .........................................................................................................................72 

2.1.1. Orta Çağ‟da Cüzzam .................................................................................... 74 

2.1.2. Orta Çağ‟da Cüzzam Salgınına Karşı Alınan Önlem ve Tedaviler ......... 80 

2.2. Sıtma ............................................................................................................................89 

2.2.1. Orta Çağ‟da Sıtma ....................................................................................... 92 

2.2.2. Orta Çağ‟da Sıtma Salgına Karşı Alınan Önlem ve Tedaviler ................ 95 

2.3. Frengi ...........................................................................................................................99 

2.3.1. Orta Çağ‟da Frengi .................................................................................... 100 

2.3.2. Frengi Salgınına Karşı Alınan Önlem ve Tedaviler ................................ 102 

2.4. Çiçek Hastalığı ......................................................................................................... 104 

2.4.1. Orta Çağ‟da Çiçek Hastalığı ...................................................................... 105 

2.4.2. Çiçek Salgınına Karşı Alınan Önem ve Tedaviler ................................... 107 

2.5. Veba ........................................................................................................................... 109 

2.5.1. Veba Kelimesinin Kökeni ve Orta Çağ‟daki Kullanımı ......................... 110 

2.5.2. Veba Salgınlarının Dinlerdeki Manevi ve Teolojik Anlamları .............. 111 

2.5.3. Veba Türleri ve Belirtileri ......................................................................... 114 

2.5.3.1. Hayvanlarda görülen veba türleri: at vebası ve tavuk vebası ................... 115 

2.5.3.1.1. At vebası ............................................................................................. 115 

2.5.3.1.2. Tavuk vebası ...................................................................................... 116 

2.6. Orta Çağ‟da Veba Hastalığının Tedavi Yöntemleri ................................................. 117 

2.7. Dünya Tarihinde Üç Büyük Veba Salgını .............................................................. 120 

2.8. Doğu Roma İmparatorluğunda Veba ...................................................................... 125 

2.9. Selçuklu Toprakları ve Çevresinde Veba ................................................................ 134 

2.10. Haçlı Seferlerinde Veba Salgını ............................................................................ 153 

2.10.1. Haçlı Seferlerinde Görülen Veba Salgınları (I.,III.,V.,VII. ve VIII. 

Seferler)  ................................................................................................................. 154 

III. BÖLÜM 

ORTA ÇAĞ’DA SALGIN HASTALIKLARLA MÜCADELE EDEN 

HEKİMLER ............................................................................................................................... 163 

3.1. İslam Dünyasındaki Salgın Hastalıklar Üzerine Çalışma Yapan Hekimler .......... 164 

3.1.1. Ebu Bekir Muhammed b. Zekeriya Razi ................................................. 164 



vii 
 

3.1.2. İbnü‟l Cezzâr .............................................................................................. 166 

3.1.3. Sâbit b.Kurre ............................................................................................. 168 

3.1.4. Ebu‟l Kasım Halaf Bin Abbas Zehravi .................................................... 169 

3.1.5. Ebu Ali El-Hüseyin Bin Abdullah İbn-i Sînâ ......................................... 171 

3.1.6. Ebu Osman Said Bin Abdurrahman İbn-i Abdirabbihi .......................... 174 

3.1.7. İbn Rüşd .................................................................................................... 175 

3.1.8. İbnü‟n Nefis .............................................................................................. 176 

3.1.9. Lisanneddin Ebu Abdullah Muhammed Bin Abdullah Bin El-Fakih El- 

Hatip Said El-Selmani El-Ğırnati .................................................................................. 177 

3.2. Avrupa Dünya‟sında Salgın Hastalıklar Üzerine Çalışma Yapan Hekimler ......... 178 

3.2.1. Paul of Aeginia ......................................................................................... 178 

3.2.2. Ugo Borgognoni de Lucca ........................................................................ 179 

3.2.3. Dino del Garbo (Gorbolu Dino)‟nun oğlu Gardolu Tommaso ................ 179 

3.2.4. Theodorico Borgognoni ............................................................................. 179 

3.2.5. Guy de Chauliac ....................................................................................... 180 

SONUÇ ........................................................................................................................... 182 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 186 

İnternet Kaynakları ......................................................................................................... 203 

EKLER ........................................................................................................................... 204 

Bulaşıcı Hastalıklarla İlgili Çeşitli Görseller ................................................................. 205 



vii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

KISALTMALAR 
 

ABD : Anabilim Dalı 

Ayr : Ayrıca 

Bil : Bilimler 

Bkz : Bakınız 

Çev : Çevirmen 

Dğr : Diğerleri 

Ed : Editör 

Ents : Ensititü 

Haz : Hazırlayan 

M.Ö. : Millatan Önce 

M.S. : Milattan Sonra 

Sos : Sosyal 

TTK : Türk Tarih Kurumu 

YL : Yüksek Lisans 

STED : Süreli Tıp Eğitim Dergisi 

OTAD : Oğuz Türkmen Araştırmaları Dergisi 

PAUİFD : Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

USBAD : Uluslararası Sosyal Bilimler Akademi Dergisi 



1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GİRİŞ 

Hastalıklar, insanoğlunun hayatı boyunca sürekli olarak karşılaştığı ve 

mücadele ettiği bir husustur. Hastalıklar bazen rutin olarak bazen de salgın şeklinde 

insanoğlunun yaşamında etkili olmuştur. Hastalıklara neden olan 

mikroorganizmaların, insanlık tarihinden daha eski olduğu düşünülmektedir. Bu 

bağlamda bakteriler, virüsler, mantarlar, algler ve protozoonlar gibi 

mikroorganizmaların, insanoğlundan önce evrende başıboş bir şekilde varlık 

gösterdiği ileri sürülmektedir. İnsanoğlunun yaşam serüveninin başlamasıyla birlikte 

mikroorganizmalar, çevre ve doğal koşullara bağlı olarak şekillenmiştir. Bu durum 

insanoğlunun yaşamını hem olumlu hem de olumsuz yönden etkilemiştir. Her ne 

kadar bu etkiler genellikle olumsuz sonuçlar doğurmuş olsa da, mikroorganizmalar 

modern tıbbın gelişimine de zemin hazırlamıştır1. 

Orta Çağ dünyası hastalıkların, özellikle de salgın hastalıkların en ağır biçimde 

yaşandığı bir dönemdir. Bu dönemde salgın hastalıklardan kaçınmak veya bu 

hastalıklara yakalanmamak adeta bir mucize olarak görülmüştür. Orta Çağ 

atmosferine genel bir çerçeveden baktığımızda savaşların, yoğun ticaret ağlarının, 

sürekli göçlerin yaşanması, temel ihtiyaçların yeterince karşılanamaması ve en 

önemlisi yetersiz hijyen koşullarının salgın hastalıkların ortaya çıkmasında etkin bir 

rol oynamıştır. Bunların yanı sıra bu dönemde tıp biliminin henüz yeterince 

gelişmemiş olması, hastalıkların doğru bir şekilde teşhis edilmesini ve etkili tedavi 

yöntemlerinin bulunması hastalıkların hızla yayılmasına neden olmuştur. Bu durum 

modern tıp anlayışı gelişinceye kadar devam etmiştir2. 

 

 

 

 
1 Orhan Kılıç, “Tarihte Küresel Salgın Hastalıklar ve Toplum Hayatına Etkileri”, Küresel Salgının 

Anatomisi İnsan ve Toplumun Geleceği, ed., Muzaffer Şeker dğr., (Ankara: TÜBA, 2020),17; 

Tolgahan, Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, (İstanbul: Selenge yayınları, 
2021), 9-15. 

2 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, 11-15. 



2 
 

yayılmasına neden olmuştur. Bu durum modern tıp anlayışı gelişinceye kadar devam 

etmiştir3. 

Modern tıp anlayışı gelişinceye kadar hastalıklar genellikle doğaüstü güçlerle 

ilişkilendirilmiştir. Bu bakımdan bireyler, tanrıların gazabına maruz kaldıklarına ve 

günahları nedeniyle büyük felaketlerle karşılaşacaklarına inanmışlardır. Orta Çağ 

Avrupası‟nda kilisede yapılan tüm açıklamalarda salgın hastalıklar ve birçok felaket 

“Tanrı‟nın Cezası” olarak kabul edilmiştir. Bu durum sadece Orta Çağ Avrupası‟na 

özgü değil çağlar boyunca bütün medeniyetler tarafından benimsenmiştir. İnsanlık 

tarihinin farklı dönemlerinde, hem tek tanrılı hem de çok tanrılı inanç sistemine sahip 

toplumlar, felaketleri çoğunlukla ilahi bir ceza olarak değerlendirmişlerdir. Zamanla 

bireyler bu görüşte bir çelişki fark etmiş ve şu soruyu gündeme getirmiştir: Bizler 

günahkâr olabiliriz, fakat azizler, kilise mensupları, peygamberler ya da Panteon‟un 

diğer figürleri de mi günahkâr? Zira salgın hastalıklar, ırk, cinsiyet, sosyal statü ve 

yaş ayrımı gözetmeksizin her kesimden insana bulaşmıştır. Bu sorgulamalar 

sonucunda insanoğlunun, salgın hastalıkların nedenleri ve tedavi yöntemleri 

hakkında daha sistematik arayışlara yöneldiği düşünülmektedir4. 

Hastalıkların nedenleri üzerine sorgulamalar yapılsa da, tanrının cezası 

anlayışı Orta Çağ boyunca geçerliliğini sürdürmüştür. Ancak dönemin hekimleri 

salgın hastalıkların kökenlerini araştırarak rasyonel açıklamalar geliştirmiştir. 

Örneğin dönemin hekimleri salgın hastalıkların yayılmasında “Miasma Teorisi5 yani 

 

 

 
3 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, 11-15. 
4 Ali Haydar, Bayat, Tıp Tarihi, (İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi, 2016), 47-110; Susan, Sontag, 

Metafor Olarak Hastalık AIDS ve Metaforları, çev., Osman Akınhay, (İstanbul: Agorakitaplığı, 

2005), 44-49; Burcu, Önder, İslam Tıbbı ve Tıbbi Tedaviler, (Tokat: Gazi Osmanpaşa Üniversitesi, 

Sos. Bil. Enst.,YL.Tezi, 2018), 37. Ayrıca salgın hastalıkların nasıl şekillendiği hakkında detaylı 

bilgi için bkz. Dorothy H. Crawford, Ölümcül Yankılar Mikroplar Tarihimizi Nasıl Şekillendirdi?, 

çev., Gürol Koca, (İstanbul: Metis Bilim, 2020); Charles Kenny, Salgın Döngüsü İnsanlığın Bulaşıcı 

Hastalıklarla Bitmeyen Savaşı, çev., Şule Ölez, (İstanbul: İletişim yayınları,2022). 
5 Miasma teorisi, hastalıkların miazma adı verilen maddeler tarafından ortaya çıktığı düşünülmektedir. 
Miazma, kokuşan leşler, çürüyen bitkiler ve mantarlardan, ayrıca konutların içindeki görünmeyen toz 

parçacıklarından yayılan zehirli sızıntıları ifade etmektedir. Miazmanın tam karşılığı olmamakla 

birlikte, kötü hava olarak tanımlanabilir. Bu teoriye göre bu kötü havanın varlığı, çeşitli hastalıkların 

yayılmasına neden olmaktadır. Miasma teorisi, ilk olarak M.Ö. 5. yüzyılda Hipokrat tarafından ortaya 

atılmış ve uzun bir süre boyunca hastalıkların nedenleri arasında kabul edilmiştir. Ancak 1880‟lerden 

itibaren, mikropların ve bakterilerin hastalıkların gerçek etkenleri olduğuna dair bilimsel kanıtların 

ortaya çıkmasıyla birlikte, miasma teorisi bilimsel çevreler tarafından terk edilmiştir. Eijk, 

P.J.,Hippocrates in Context Papers Read the Xlht International Hippocrates Colloquim, (University of 

Newcaste upon Tyne: 2002), 27-31. Erişim Tarihi: (27.04.2024) Hippocrates in Context: Papers Read 

https://books.google.com/books?id=NqSODwAAQBAJ&pg=PA17


3 
 

 

 

kirli havanın hastalıkların oluşmasında önemli bir rol oynadığını düşünmüşlerdir. Bu 

konu hakkında modern tıbbın öncülerinden biri olan Hipokrat, deney, gözlem ve 

geçmiş dönemlerin bilgi birikimleri toplamında salgın hastalıkların oluşmasında kirli 

havanın hümoral patoloji6 veya İslam dünyasındaki karşılığı olan ahlât- ı erbaa‟yı7 

bozulduğunu ileri sürmüştür. Hipokrat, kirli havanın insan vücudundaki dört sıvının 

bozulmasında önemli bir etken olduğunu savunmuş, hastalıkların sebebini bu 

dengenin bozulmasına bağlamıştır. Bu anlayışın kökeni Antik Mısır uygarlığına 

kadar uzandığı düşünülmektedir. Antik Yunan dünyasında ise Hipokrat, bu görüşünü 

M.Ö. 5 yüzyılda geliştirmiş ve bu fikir “ahlât nazariyesiyle” 19. yüzyıla kadar âmil 

olmuştur. Antik Yunan dünyasında Hipokrat‟tan sonra M.S.1. yüzyılda Galen de 

miasma teorisinin ahlât-ı erbaa‟yı etkilediği fikrini ileri sürmüştür. Yunan 

hekimlerinin yanı sıra Orta Çağ dünyasında da yaygın bir fikir olmuştur. Örneğin 

Orta Çağ İslam hekimleri klinik tecrübeleri ve bilgi birikimleri neticesinde 

açıklamalar geliştirmişlerdir. Bu gelişmeler neticesinde dönemin hekimlerinden Ebû 

Bekir er-Râzî, İbn Sînâ, Huneyn bin İshak gibi hekimler kirli havanın vücuttaki dört 

sıvıyı bozduğunu savunmuşlardır8. 

Hekimler, hastalıkların kökenlerini araştırmakla birlikte, salgın hastalıklar ın 

teşhis ve tedavisi için çeşitli yöntemler geliştirmişlerdir. Örneğin Ebu Osman Said 

Bin Abdurrahman İbn-i Abdirabbihi sıtma hastalığı konusunda özgün bir tedavi 

 

 

 

 

at the XIth International Hippocrates Colloquium (University of Newcastle upon Tyne, 27-31 August 

2002). Ayrıca bkz.Vedat Ozan, Kokular Kitabı, (İstanbul: Everest yayınları, 2014), 19-24. 
6 Antik Yunan ve Roma tıpçıları ve filozofları tarafından geliştirilen bir tıp teorisidir. Bu teoriye göre, 

insan bedeni dört ana sıvı veya “humor” ile denge içinde olmalıdır. Bu sıvılar, kan, sarı safra, siyah 

safra ve balgamdır. Hastalıkların oluşumu ve tedavisi, bu dört sıvının dengesizliğiyle ilişkilendirilir. 

Bu teori ayrıca insan bedenindeki sıvıların dengesizliğinin kişilik özellikleri ve davranışları da 

etkileyebileceğini ileri sürmektedir. Demirhan Erdemir, “Ahlât- ı Erbaa”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1998), 2/,24 
7 Hipokrat‟ın hümoral patolojisinin temelini teşkil eden Ahlât-ı Erbaa, insan vücudunun biyolojik, 

ahlâkî ve psikolojik fonksiyonlarını etkileyen dört sıvı maddeye verilen isimdir. Bu dört sıvı; Ateş, 

kuru ve sıcak olan “Sarı Safra”, Hava, nemli ve sıcak olan “Kan”, Toprak, kuru ve soğuk olan Kara 

Safra, Su, nemli ve soğuk olan “Balgam‟dır.” Demirhan Erdemir, “Ahlât- ı Erbaa”, 2/,24; Berna 

Arda, “Hastalık Olgusunun Tarihsel Açıklanışında Önemli Bir Kavram: “Etki Göçü”, Ankara 

Üniversitesi Tıp Fakültesi Mecmuası, 4/2, (1996), 108-110. 
8 Bayat, Tıp Tarihi, 126; Demirhan Erdemir, “Ahlât-ı Erbaa”, 2/24; Muhittin, Eliaçık, “Fuzûlî‟nin 

Sıhhat Maraz‟ında Ahlât-ı Erbaanın İşlenişi ve Bir Tıp Eseri Terceme-i Hulâsa-i Tıb İle 

Mukayesesi”, Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 27, (2010), 134-135. 

https://books.google.com/books?id=NqSODwAAQBAJ&pg=PA17
https://books.google.com/books?id=NqSODwAAQBAJ&pg=PA17


4 
 

yöntemi geliştirmiştir9. Zehvârî, zehirlenme, cilt hastalıkları ve humma hastalığı 

hakkında teşhis ve tedavi yöntemlerine dair araştırmalar yapmıştır10. İbn-i Sînâ veba, 

sıtma, cüzzam, verem ve menenjit hastalığı üzerine önemli çalışmalar yapmıştır11. 

Lisanneddin Ebu Abdullah Muhammed Bin Abdullah Bin El-Fakih El-Hatip Said El- 

Selmani El-Ğırnati‟nin Ğırnati, salgın hastalıkların ciddiyetini vurgulayarak vebanın 

yayılmasını engellemek için karantina uygulanması gerektiğini cesur ve ikna edici 

bir biçimde açıklamıştır12. Ebû Bekir er- Râzî Avrupa‟da 18. yüzyıla kadar tam 

olarak teşhis ve tedavi edilemeyen çiçek hastalığını teşhis etmiş ve tanımlamıştır. 

Ayrıca hekim, kızamık hastalığının ilk belirtilerini tespit etmiş ve açıklamıştır13. İbn 

Rüşd çiçek hastalığı üzerine araştırmalar yapmış, hastalıktan dolayı vücutta meydana 

gelen fiziksel ve zihinsel etkilerin nedenlerini ve sonuçlarını açıklamıştır14. İbnü‟l 

Nefis deri-zührevi hastalıkları, sıtma, cüzzam ve veba salgınları üzerine detaylı 

bilgiler vermiş, bitki özleri, perhizle tedavi metotları önermiştir15. Sâbit b. Kurre, 

Orta Çağ hekimleri arasında çiçek ve kızamık hastalıklarını ilk tanımlayan kişi 

olmuştur16. İbnü‟l Cezzâr, cüzzam salgını hakkında bilgi veren hekimler 

arasındadır17. Guy de Chauliac, Kara Ölüm‟ün Orta Çağ Avrupa dünyasını kasıp 

kavurduğu  zaman  diliminde  veba  salgını  üzerine  klinik  düzeyde  araştırma 

 

 

 
9 Mahmut, Karakaş, Müsbet İlimde Müslüman Alimler, (Ankara: Kültür Bakanlığı /1289 Bilim ve 

Teknoloji/7, 1991), 72-73. 
10 Karabaş, Müsbet İlimde Müslüman Âlimler (Sekizinci Asırdan Onsekizinci Asra Kadar, 211-13; 

Ahmet, Ağırakça, İslam Tıp Tarihi (Başlangıçtan VII./XIII. Yüzyıla Kadar), (İstanbul:Adem 

yayınları, 2004), 309. 
11 Ahmet, Ağırakça, İslam Tıp Tarihi (Başlangıçtan VII./XIII. Yüzyıla Kadar), 211-12; Karakaş, 

Müsbet İlimde Müslüman Âlimler (Sekizinci Asırdan Onsekizinci Asra Kadar), 234-35; Şaban, 
Öğen, “İbn-i Sina” Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, (İstanbul: Yeni Asya yayınları, 1987), 
179,183. 

12 Karakaş, Müsbet İlimde Müslüman Âlimler (Sekizinci Asırdan Onsekizinci Asra Kadar), 420-21. 
13 Zehra, Gençel Efe, “Tabip-Filozof Ebu Bekir Razi Ve Tıbba Kazandırdıkları”, Dicle İlahiyat 

Dergisi, 20/2, (2018), 99; Hunke, Sigrid, İslâm‟ın Güneşi Avrupa‟nın Üzerinde, ( İstanbul: Bedir 

yayınları, 1975), 169; Kahya-Demirhan Erdemir, Bilim Işığında Osmanlı‟dan Cumhuriyet‟e Tıp ve 

Sağlık Kurumları, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı yayınları, 2000), 44. 
14 Ali Bakkal, “İslam Tıp Tarihinde İbn Rüşd”, Doğu Batı İlişkisinin Entelektüel Boyutu İbn Rüşd‟ü 

Yeniden Düşünmek II, Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi Rektörlüğü ve İlahiyat Fakültesi Dekanlığı, 

(2009), 462. 
15 Öğen, “İbnünnefis”, Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 201; Tekeli, Sevim dğr. Bilim Tarihine 

Giriş, (Ankara: Nobel yayıncılık, 2009), 199-200. 
16 Öğen, “Sabit Bin Kurra (?-901)”,Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi,281; Mehmet, Göksu, 

İslâm Filozoflarının Tıp Bilmine Katkıları (İbn Sînâ Örneği). (Elazığ: Fırat Üniversitesi Sos. Bil. 

Ens. Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı İslâm Felsefesi ABD, Yüksek Lisans Tezi, 2008), 47. 
17 Göksu, İslâm Filozoflarının Tıp Bilmine Katkıları (İbn Sînâ Örneği), 55; Öğen, “İbni Cessar”, 

Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 142-143; Hasan Doğruyol, “İbnü‟l Cezzâr, Ebu Ca‟fer”, 

21/1-3. 



5 
 

 

 

yapmıştır18. Ugo Borgognoni de Lucca, Haçlı Seferlerinde ordu hekimliği yapmıştır. 

Bu bakımdan sefer esnasında yaşanan tüm salgın hastalıklara tanık olduğu, tedavi 

etmiş olduğu muhtemeldir19. Gardolu Tommaso Orta Çağ Avrupası‟nda veba salgını 

Avrupa‟yı kasıp kavurduğu dönemde toplumu bilgilendirmek ve doğru davranışlara 

teşvik etmek amacıyla bir risale yazmıştır20. Aeginalı Paul ve Teodorico Borgognoni 

Orta Çağ‟da yaygın olarak görülen cüzzam salgını hakkında bilgi veren 

hekimlerdir21. 

Hekimlerin salgın hastalıklar üzerine çalışmalarının yanı sıra salgın 

hastalıkların çevreye yayılmasını engellemek için karantina uygulanması gerektiğini 

vurgulamışlardır. Karantina, tarih boyunca çeşitli salgın hastalıkların yayılmasını 

önlemek için uygulanan bir yöntem olmuştur. İlk Çağlardan günümüze kadar birçok 

farklı kültür ve coğrafyada karantina uygulanmıştır. Tabii o dönemde uygulanan 

izolasyon, modern karantinanın net sınırlarıyla belirlenmiş olmamakla birlikte, 

salgından etkilenen bireylerin çevresinden geçici olarak uzaklaştırılmasını 

içermekteydi22. 

Karantina, salgın hastalıkların yayılmasını önlemek amacıyla uygulanmıştır. 

Bu dönemde cüzzam, sıtma, frengi, çiçek hastalığı ve veba gibi salgın hastalıklar 

toplumları derinden etkilemiştir. Bu hastalıklar, din, ırk ya da cinsiyet ayrımı 

yapmaksızın her yaştan insana bulaşarak büyük bir tehdit oluşturmuştur. Tıbbın 

henüz yeterince gelişmediği bu dönemde, hastalıkların teşhisi ve tedavisi son derece 

 

 
18 Paul, Strathern, Brief History Of Medicine: From Hippocrates To Gene Therapy, (Londra: Robinson 

Publishing, 2005), 71; Justin Bar vdğr., “Surgeons in the time of plague: Guy de Chauliac in 

fourteenth-century France.” J. Vasc. Surg. Cases Innov. Tech, 6/4, (2020), 657- 658; Karaimamoğlu, 

Kara Ölüm ve Büyük Britanya‟ya etkileri (1300-1400), (Mersin: Mersin Üniversitesi Sos. Bil. Enst. 

Doktora Tezi 2020), 229-230. 
19 Prioreschi, A History of Medicine: Medieval Medicine. 5, (Omaha. Nebraska: Horatius Press, 2003), 

463464; 

https://treccaniaccademia.it/artecultura/?utm_source=sitotreccani&utm_medium=banner&utm_campa 

ign, Erişim Tarihi: (27.04.2024). 
20 Prioreschi, A History of Medicine: Medieval Medicine 5, 390-91; Murat, Serdar, Geç Ortaçağlarda 

Batı Avrupa‟da Hastaneler ve Tıp Eğitimi. (Tokat: Gaziosmanpaşa Üniversitesi, Sos. Bil. Enst. 

Doktora Tezi, 2015), 202-203. 
21 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, 48. 
22 Erdoğan, Köycü, “Tarihten Günümüze İnsan Sağlığının Korunması Ve Tıbb-I Nebevî‟de Karantina 

Uygulamaları”, Uluslararası Tıbb-İ Nebevî Kongresi Internatıonal Congres On Prophetıc Medıcıne, 
(2014), 318-.343; Gülden, Sarıyıldız, “Karantina Meclisi‟nin Kuruluşu ve Faaliyetleri”. Belleten 

58/222, (1994), 329-376. 

https://treccaniaccademia.it/artecultura/?utm_source=sitotreccani&utm_medium=banner&utm_campaign
https://treccaniaccademia.it/artecultura/?utm_source=sitotreccani&utm_medium=banner&utm_campaign


6 
 

zor olduğundan kitlesel ölümlere yol açmıştır. Salgın hastalıklar yalnızca fiziksel 

sağlık sorunları yaratmakla kalmamış, aynı zamanda insanlık tarihinde kalıcı 

toplumsal, kültürel, dini ve ekonomik değişimlere neden olmuştur. Örneğin kara 

veba, Orta Çağ Avrupa‟sında feodalitenin çöküşünü hızlandıran en önemli 

etkenlerden biri olmuştur. Toprak sahipleri salgın nedeniyle işçi bulmakta 

zorlandıkları için işçi ücretlerini artırmak zorunda kalmışlardır. Salgın hastalıklar 

aynı zamanda sosyal ilişkilerde de derin yaralar açmıştır. İnsanlar, salgının yayılma 

korkusu nedeniyle birbirlerinden uzaklaşmış, izole bir yaşam biçimini 

benimsemişlerdir. Bu nedenle aile, akraba ve arkadaşlık bağları zayıflamış ve 

ilişkileri kopma noktasına gelmiştir. Kültürel açıdan salgın hastalıklar, dönemin 

edebiyatında ve sanatında derin izler bırakmıştır. Salgının getirdiği ölüm, çaresizlik 

ve korku duyguları, o dönemde yazılan şiirler, hikâyeler ve diğer edebi eserlerde 

sıkça işlenen konular haline gelmiştir23. 

Orta Çağ dünyasında yaygın bir şekilde görülen veba salgını, hem Doğu hem 

de Batı medeniyetlerini derinden etkileyen bir felaket olmuştur. Nitekim dünya 

tarihinde de üç büyük veba salgını yaşanmıştır. Bu üç salgın Justinianus Vebası, 

Kara Ölüm ve Bombay Vebası‟dır24. Tarih boyunca veba, sadece üç büyük salgınla 

sınırlı kalmamış; Doğu Roma İmparatorluğu, Selçuklular ve Haçlılar gibi 

medeniyetler üzerinde derin izler bırakmıştır. Bu bağlamda Doğu Roma 

İmparatorluğu‟nun başkenti Konstantinopolis, 7. ile 10. yüzyıllar arasında birçok 

 

 

 

 

 
23 Andrew Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, (İstanbul: 

İletişim yayınları,2020),78-91; Pınar Ülgen, Orta Çağ Avrupa‟sında Ölümle Dans, (İstanbul: 

Yeditepe yayınları, 2022), 41-80;ayrıca bkz. Eric Lambrecht, “How did the Bubonic Plague make 

the Italian Renaissance possible?”, Daily History, 12, (2019), 37-50; Sheila Margaret Pelizzon, 

Kadının Konumu Nasıl Değişti Feodalizmden Kapatalizme, çev., İhsan Ercan Sadi- Cem Somel, 

(Ankara:İmge yayınları, 2009), 161-233; bunların yanı sıra İtalyan yazar ve şair Giovanni 
Boccaccio, Decameron adlı eserinde 1348 yılında Avrupa‟da yaşanan büyük veba salgınının 

etkilerini ve salgın sürecinde bizzat tanık olduğu olaylar silsilesini kaleme almıştır. Eserde, 1348- 

1351 yılları arasında Floransa‟da meydana gelen Kara Veba salgını detaylı bir şekilde ele alınmıştır. 

Günümüzde ise Giovanni Boccaccio‟nun Decameron adlı eserinden esinlenen senarist Kathleen 

Jordan, bu eseri bir Amerikan Orta Çağ kara komedyası olarak yeniden kaleme almıştır. Kathleen 

Jordan, 2024 yapımı dizisinde, Boccaccio‟nun eserindeki dönemin atmosferini ve salgın sonucu 

insanların yaşadığı çaresizliği yansıtmaya çalışmıştır. 
24 Necmeddin Akyay, “Türkiye‟de Veba Salgınları ve Veba Hakkında Eski Yayınlar”, Mikrobiyoloji 

Bülteni, 8/2, (1974), 210; Genç, Özlem, “Kara Ölüm; 1348 Veba Salgını ve Orta Çağ Avrupa‟sına 
Etkiler”, Aktüel Arkeoloji Dergisi, 77, (2020), 52; Gökhan, Felaketler Çağı Orta Doğu‟da Kıtlık, 

Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-1405), 47. 



7 
 

 

 

yıkıcı veba salgını yaşanmıştır25. Örneğin imparatorlukta M.S. 541-542 yıllarında 

gerçekleşen ve tarihte Justinianus Vebası olarak bilinen salgın, İmparator Justinianus 

döneminde başlamış ve büyük yıkımlara neden olmuştur26. Yine aynı imparator 

döneminde M.S. 555 yılında veba salgını yeniden görülmeye başlamıştır27. Bunun 

yanı sıra 582-602 yıllları arasında imparator Mavrikos döneminde28, II. 

Justinianus‟un Hellas Theması Strategos Leontinus‟un tahttan indirilmesinin hemen 

ardından, 685-695 veya 705-711 yıllarında29, 711-713 yılları arasında İmparator 

Philippikos döneminde,30 717-741 yılları arasında İmparator III. Leon döneminde31, 

741-754 yılları arasında İmparator V. Kostantinos döneminde32, 959-963 yılları 

arasında İmparator II. Romanos döneminde,33 969 yılında İmparator II. Nikephoros 

Phokas döneminde34, 1047-1048 yılları arasında imparator VI. Mihail döneminde35 

veba salgınları meydana gelmiştir. 

Selçuklu topraklarında ise 1047 yılında Bağdat, Şam, Mısır, el-Cezîre, İran, 

Hicaz, Buhara ve Yemen gibi bölgelerde kuraklık, kıtlık ve salgın hastalıklar gibi 

çeşitli  doğal  felaketler  yaşanmıştır.  Bu  felaketler,  halkın  temel  ihtiyaçlarını 

 
25 Necmettin, Akyay, “Türkiye‟de Veba Salgınları ve Veba Hakkında Eski Kayıtlar”, Mikrobiyoloji 

Bülteni, 8/12, (1974), 210-211. 
26 Mevlüt Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI.-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba 

Salgınları, Tarih Okulu Dergisi, 11/35, (2018), 317-318; John, A,Withington, A Disastrous History 

of the World: Chronicles of War, Eartquakes Plague and Flood, Piatkus, (Great Britain, 2008), 107; 

Allen Pauline, “The Justinianic Plague”, Byzantion, 49, (1979), 5; Arık, “Selçuklular Zamanında 

Anadolu‟da Veba Salgınları”, Tarih Arıştırmları Dergisi, 15/26, (1991), 36-37; M. W. Dols, “Plague 

in Early İslamic History”, Jornual of the American Oriental Society, 94/3, (1974), 371; Pseudo- 

Dionysius of Tel-Mahre Chronicle (known also as the Chronicle of Zuqnin) Part III, çev., Witold 
Witakowski, (Liverpool University Press: 1996), 74. 

27 Şamil, Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 38; Mevlüt, Akdere, “Bizans 

Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 322. 
28 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

324-325; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 39. 
29 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

326; Theophanes, The Croronicle of the Theophanes Confessor, çev., Claren Press, (Oxford: 1997), 

518; Gregory, Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, (Ankara:TTK yayınları, 2019), 197. 
30 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 39. 
31 Abû‟l-Farac, Farac Tarihi 1, (Ankara: TTK yayınları, 1999), 192-196; Arık, “Selçuklular 

Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 39. 
32 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

327; Arık, Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 40. 
33 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

331. 
34 Arık, Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 40-41; Abû‟l Farac, Farac Tarihi 1, 

267. 
35 İbnü‟l Esir, el- Kâmil Fit Tarih Tercümesi 11, çev., Abdulkerim Özaydın, (İstanbul, Bahar 

yayınları, 1991), 478; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 41-42. 



8 
 

karşılamasını zorlaştırmış, ekonomik ve sosyal yapılar üzerinde de derin etkiler 

bırakmıştır. Örneğin 1047 yılında Bağdat‟ta halk su, buğday ve arpa temin etmekte 

zorlanmış ve bu durum fiyatlara yansımıştır. Musul‟da da benzer sorunlar yaşanmış 

buna ek olarak çekirge istilasıyla mücadele edilmiştir. 1047-1048 yıllarında Arap 

tarihçi İbnü‟l Verdi, Iraklıların açlıktan ölü eti yediklerini rivayet etmiştir36. 

1056-1057 yıllarında ise Sultan Tuğrul Bey döneminde Büyük Selçuklu 

Devleti‟nde veba salgını meydana gelmiştir. Bu salgın nedeniyle ticaret yollarındaki 

giriş ve çıkışlar kısıtlanmış, özellikle Bağdat‟taki önemli ticaret merkezlerinde bu 

hareketlilik tamamen durdurulmuştur. Bu durum Bağdat başta olmak üzere dördüncü 

iklimin37 tamamında kıtlık ve fiyat artışlarının yaşanmasına neden olmuştur38. Ayrıca 

veba salgınının etkisiyle, ölüm oranlarında belirgin bir artış meydana gelmiştir. Bu 

nedenle insanlar, ölüleri yıkamadan ve kefenlemeden defnetmeye başlamıştır. Büyük 

Selçuklu Hükümdarı Tuğrul Bey, bu duruma tepki göstererek insanların yıkanmadan 

ve kefenlenmeden gömülmesine izin vermemiştir.39 Tuğrul Bey döneminde yaşanan 

veba salgınından altı yıl sonra yaklaşık 1063 yılında, 1077-1078 yılları arasında40 

1099 yılında Büyük Selçuklu Devleti‟nin hükümdarı Sultan Berkyaruk döneminde41, 

 

 

 

 
36 Abûl-Farac, Farac Tarihi 1, 303-304; İbnü‟l Verdî, Bir Ortaçağ Şairinin Kaleminden Selçuklular, 

Tercüme ve Notlar, Mustafa Alican, (İstanbul: Kronik yayınları, 2019), 8. 
37 Dördüncü iklim (iklim teorisi) İslam coğrafyacılarının işledikleri konular arasındadır. Yeryüzünü 

yedi iklim olarak sınıflandıran İranlılar dünyanın enlem ölçülerini dikkate almadan İran merkez 

olacak bir şekilde Hint, Arabistan, Çin, İran, Afrika, Türk ve Rum (Bizans, Anadolu) olmak üzere 

yedi iklime (kişver) ayırmışlardır. Böylece coğrafya ilmine ışık tutmuşlardır. Bu bağlamda dönemin 

kaynaklarında birinci iklim, ikinci iklim vb. şu olaylar vuku bulmuştur şeklinde bilgiler mevcuttur. 

Böylece yedi iklim teorisi tüm âlim tarafından kabul edilen bir görüş olmuştur. Ancak 

sınıflandırmalar konusunda farklılıklar mevcuttur. Genel görüşlere göre dördüncü iklim doğudan 

başlar, Orta Asya üzerinden Horasan bölgesinden Anadolu işlerinden Suriye‟den Akdeniz 

bölgesinden geçerek Kuzey batı Afrika‟dan Atlas okyanusunda sonlanır. Mahmut, Ak, “İklim”, 

Türkiye Diyanet Vakfı, İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2000), 22/28; Murat, 
Ağarı,“İslam Coğrafyacılarında Yedi İklim Anlayışı “AÜİFD, 47, (2006), 195-215; Bünyamin, 

Tan,“İslam Kültüründe Yedi İklim Anlayışı ve Manzume-i Yedi İklim”, Karamanoğlu Mehmetbey 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 3/2, (2020), 184-198. 
38 Ömer Tokuş, “Selçuklular Dönemi‟nde Bağdat‟ta Beşerî, Biyolojik Afetler, Gök Olayları Ve Garip 

Olaylar (H.447-590/M.1055-1194)”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11/57, (2018), 164; 

İbnü‟l-Esir, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 9, 478-470. 
39 Tokuş, “Selçuklular Dönemi‟nde Bağdat‟ta Beşerî, Biyolojik Afetler, Gök Olayları Ve Garip 

Olaylar (H.447-590/M.1055-1194)”,164. 
40 Abûl Farac, Farac Tarihi 1, 327-328; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 

42-43. 
41 Arık,“Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 44-45; Urfalı Mateos, Vekayi-Nâmesi 

(952-1136) ve Papaz Grior‟un Zeyli (1136-1162), çev., Hrant D.Andreasyan, (Ankara: TTK 
yayınları, 2019), 177. 



9 
 

 

 

1092-1093 yılları arasında Sultan Kılıç Arslan döneminde42, 1152 yılında yani Sultan 

I. Mesud döneminde43, 1156-1192 yılları arasında II. Kılıç Arslan döneminde44 yine 

anı hükümdar döneminde45 1220-1237 yılları arasında Alâeddin Keykubad 

döneminde başkent Konya‟da46, 1237-1246 yılları arasında II. Gıyâseddin Keyhüsrev 

döneminde47, II. İzeddin Keykavüs döneminde veba salgını meydana gelmiştir48. 

 

Haçlı Seferleri sırasında birçok salgın hastalık meydana gelmiştir. Bu 

hastalıklar, bazen endemik olarak belirli bölgelerde görülmüş, bazen de pandemiye 

dönüşmüştür. I., II., III., V., VII. ve VIII. seferler sırasında veba hastalığı ortaya 

çıkmıştır.Ayrıca Haçlı Seferleri sırasında cüzzam, tüberküloz, çiçek ve sıtma gibi 

salgın hastalıklar da görülmüştür. Ortaya çıkan bu salgın hastalıklar, Haçlı orduları 

için önemli bir tehdit teşkil etmiş ve seferlerin gidişatını değiştirmiştir49. 

 

Orta Çağ‟da, veba salgını kadar büyük yıkımlara yol açan bir diğer salgın 

hastalık cüzzamdır. Cüzzam, deri ve sinirleri etkileyen ciltte bozulmalara neden olan 

bulaşıcı bir hastalıktır. Bu nedenle Orta Çağ‟da cüzzam hastalığına yakalanan kişiler, 

toplumdan izole bölgelerde yaşamaya mecbur bırakılmıştır50. Orta Çağ‟da sıkça 

görülen salgın hastalıklardan bir diğeri de sıtmadır. Sıtma, sivrisinek ısırıklarıyla 

bulaşan bir hastalık olarak bilinir. Ancak o dönemde hastalığın nedenleri ve bulaşma 

yolları hakkında yeterli bilgiye sahip olunmaması, parazitlerin varlığı ve hastalığın 

 

 
42 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 44; Urfalı Mateos, Vekayi-Nâmesi 

(952-1136) ve Papaz Grior‟un Zeyli (1136-1162), 177. 
43 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 390. 
44 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 403; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 49. 
45 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 425; Ayrıca bu konu hakkında detaylı bilgi için bkz. Cécıle 

Morrissson, Haçlılar, (Ankara, Dost yayınları, 2021), 56-57; Işın, Demirkent, Haçlı Seferleri, 

(İstanbul: Dünya Yayıncılık, 1997), 151-166; Stevan, Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi 3,çev., 

Fikret Işıltan, (Ankara: TTK yayınları, 1986), 12-15; Emrullah, Kaleli, Haçlı Seferleri Zamanında 
Bizans ve Batılılılar, (Ankara: Gece Kitaplığı yayınları, 2017), 428; Nadir, Karakuş, Haçlı 

Seferlerinde Tıp, (İstanbul: Hiperyayın, 2020), 105. 
46 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 52. 
47 Abû‟l Farac- İbnü‟l İbrî, Târîhu Muhtasari‟d-Düvel, (Ankara: TTK yayınları, 2011), 20-21. 
47 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 544-545; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 

53-54; Detaylı bilgi için bkz. Turan, Selçuklular Tarihi Ve Türk-İslâm Medeniyeti, 379-380; Ayönü, 

Selçuklular ve Bizans, 252-255. 
48 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 575; Abû‟l-Farac, İbn‟ül-İbri, Târîhu Muhtasari‟d- Târîhu 

Muhtasari‟d-Düvel, 41. 
49 Detaylı bilgi için bkz. Karakuş, Nadir, Haçlı Seferlerinde Tıp, (İstanbul: hiperyayın, 2020). 
50 M. Zeki, Palalı, “Cüzzam”, Türkiye Dinayet Vakfı Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1993), 

8/150-152. 



10 
 

yayılma süreçlerinin anlaşılmasını zorlaştırmıştır. Bu bilgi eksikliği sıtmayla 

mücadelede etkili tedavi yöntemleri ve koruyucu önlemlerin geliştirilmesini büyük 

ölçüde engellemiştir51. Bir diğer yaygın bulaşıcı hastalık ise frengidir. Cinsel temas 

yoluyla bulaşan bu hastalık, ciddi sağlık sorunlarına neden olmuştur. Orta Çağ 

toplumları, frengi hakkında ayrıntılı bilgiye sahip olmasalar da hastalığın 

semptomları ve etkileri konusunda genel bir bilinç geliştirmişlerdir52. Bir diğer 

yaygın salgın, çiçek hastalığıdır. Çiçek hastalığı Orta Çağ‟da sıkça karşılaşılan ve 

ciddi tehdit oluşturan bir hastalıktır. Hastalık, özellikle çocuklar ve genç yetişkinler 

arasında yüksek ölüm oranlarına yol açarak, toplum sağlığı açısından önemli bir 

tehlike teşkil etmiştir53. 

 

A. Araştırmanın Konusu ve Problemi 

Bu çalışmanın odaklandığı konu, Orta Çağ dünyasında patlak veren salgın 

hastalıklardır. Salgın hastalıklar tarihin her döneminde insanlık için büyük bir tehdit 

olmuştur. Bu hastalıkların ortaya çıkmasıyla birlikte hastalığın türü, korunma ve 

tedavi yöntemleri geliştirilmiştir. Bu durum tıp biliminin ilerlemesinde önemli bir rol 

oynamıştır. Bu çalışmada, o dönemde meydana gelen salgın hastalıklar, bu 

hastalıkların tıp ilmine katkıları, o dönemin mevcut tedavi yaklaşımları ve bu 

yaklaşımların zamanla nasıl değiştiği ve salgınların toplumsal yapı üzerindeki etkileri 

incelenmiştir. 

B. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Bu çalışma, Orta Çağ‟da meydana gelen salgın hastalıkları ayrıntılı bir 

şekilde incelemeyi hedeflemektedir. Bu doğrultuda, araştırmanın temel amaçları şu 

şekilde belirlenmiştir: 

 

 

 
51 IrwinW, Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık. çev., Emel Tümbay-Mine Anğ Küçükler, 

(İstanbul: Türkiye İş Bankası yayınları, 2020), 200; Burcu, Önder, Orta Çağ İslam Tıbbı Ve Tıbbi 

Tedaviler, (Tokat: Gaziosmanpaşa Üniversitesi Ortaçağ ABD, YL Tezi, 2017), 25; Karaimamoğlu, 
Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 24-28. 

52 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 113-119; Andrew, Nikiforuk, Mahşerin 

Dördünc Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, (İstanbul: İletişim yayınları, 2020), 121-146; 

Zeki, Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, (Ankara: Doruk yayınları, 

2022), 129-137. 
53 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 33-37; Nikiforuk, Mahşerin Dördünc 

Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 93-121; Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence 
ve Geziler Üzerine, 121-129. 



11 
 

 

 

Çalışmada ilk olarak, Orta Çağ dünyasının genel koşulları ele alınmış ve 

tarihsel arka plan detaylandırılarak dönemin sosyal, siyasi ve ekonomik yapısını 

okuyuculara sunan bir bölüm oluşturulmuştur. Bir sonraki aşamada, salgın 

hastalıkların tıbbi terminolojideki tanımları yapılmış, bu hastalıkların ne oldukları, 

nasıl yayıldıkları açıklanmış ve tarihsel kaynaklarda nasıl belgelendikleri üzerinde 

durulmuştur. Ardından salgın hastalıkların toplum üzerindeki etkileri ve sonuçları 

incelenmiştir. 

C. Araştırmanın Yöntemi 

Çalışmada bilimsel yöntem ve tekniklerden yararlanılmıştır. Öncelikle, 

konuya ilişkin kapsamlı bir literatür taraması gerçekleştirilmiş ve araştırmamız 

açısından önemli olan tetkik ve kronik eserler belirlenmiştir. Belirlenen bu eserlere 

erişim sağlanarak ilgili alanlar incelenmiştir. Konuyla ilgili taranan veriler, fişleme 

yöntemiyle titizlikle analiz edilmiştir. Kullanılan tüm kaynaklar dipnot ve 

kaynakçada açıkça belirtilmiştir. Çalışmamızda bilinmeyen kavramlar (kişi ve yer 

isimleri) soru işareti ile işaretlenmiş ya da ansiklopedi maddelerindeki bilgiler 

dikkate alınarak açıklanmıştır. Ayrıca sağlık ve tıp kavramlarının tanımlanmasında 

dönem kaynaklarındaki sınırlı bilgiler nedeniyle tıp terminolojisi ile çeşitli bilimsel 

kaynaklardan yararlanılmıştır. 

 

 

 

Anna Komnena, Alexiad54 

D. LiteratürTaraması 

 

Anna Komnena‟nın Alexiad adlı eseri, Doğu Roma İmparatorluğu tarihine 

ışık tutan önemli bir kaynaktır. Alexiad, imparator Aleksios Komnenos‟un kızı Anna 

Komnena tarafından kaleme alınmıştır. Eser, Doğu Roma İmparatorluğu‟nun siyasi 

ve sosyal hayatına dair önemli bilgiler sunmaktadır. 1081 ile 1118 yılları arasındaki 

dönemi kapsayan bu eser, bu süre zarfında Doğu Roma İmparatorluğu‟nun iç ve dış 

olaylarını ayrıntılı bir şekilde anlatmaktadır. Anna Komnena, imparatorluğun taht 

kavgalarından Haçlı Seferleri'ne kadar pek çok önemli olayı ele almıştır. Bununla 

 

 
54 Komnnena, Anna. Alexıad Anadolu‟da ve Balkan Yarımadası‟nda İmparator Alexios Komnenos 

Döneminin Tarihi Malazgirt Sonrası. çev., Bilge Umar, (İstanbul: İnkılâp yayınları, 2021). 



12 
 

birlikte, eserinde zaman zaman kronolojik hatalar bulunsa da, diğer tarihi kaynaklarla 

karşılaştırıldığında bu hatalar düzeltilebilir niteliktedir. 

Eflâkî Menâkıbü‟l-Ârifîn55 

 

Eflâkî‟nin Menâkıbü‟l-Ârifîn adlı eseri, 1318 yılında Şeyh Çelebi‟nin 

buyruğuyla kaleme alınmaya başlanmış ve 1358 yılında tamamlanmıştır. Eser, 13. ve 

14. yüzyıllarda Anadolu coğrafyasında gerçekleşen siyasi ve sosyal olaylar hakkında 

önemli bilgiler sunmaktadır. Ayrıca Mevlevi tarikatının menkıbelerine ev sahipliği 

yapan bu eser, Orta Çağ tarihine ışık tutan kaynaklar arasında yer almaktadır. Eserde, 

Mevlâna‟nın hastalıklara olan ilgisi ve felaketlerle nasıl başa çıktığına dair çarpıcı 

örnekler verilmektedir. Böylece eser, tarihi, kültürel ve dini açıdan zengin bir içeriğe 

sahip olmanın yanı sıra o dönemin düşünce yapısını anlamamıza da yardımcı 

olmaktadır. 

İbn Battuta, Seyahatname56 

 

İbn Battuta, Orta Çağın en ünlü ve gezginlerinden biri olarak bilinir. 

Seyahatname adlı eseri, o dönemin kültürü, coğrafyası ve toplumları hakkında 

önemli bilgiler sunan değerli bir kaynaktır. Seyyahın maceraları, merakı ve cesareti, 

dünya tarihine önemli bir katkı sağlamıştır. İbn Battuta yolculuğuna Kudüs‟ten 

başlamış, Orta Doğu‟nun çeşitli şehirlerini gezip görmüş ve bu bölgelerde tanık 

olduğu olayları dikkatle kaydetmiştir. Akka, Sur, Sayda, Dımaşk ve Antakya gibi 

şehirlerde yaşanan olaylar ve kültürel zenginlikler hakkında ayrıntılı bilgiler 

sunmuştur. Ayrıca Anadolu‟ya gelişi, İstanbul şehrini ziyareti ve ardından Harezm, 

Horasan, Afganistan ve Hindistan‟ı dolaşması, İslam dünyasının farklı bölgelerini 

keşfetmesine olanak sağlamıştır. İbn Battuta, yolculuğuna Kudüs‟ten başlamış, Orta 

Doğu‟nun çeşitli şehirlerini gezip görmüş ve bu bölgelerde tanık olduğu olayları 

dikkatle kaydetmiştir. Akka, Sur, Sayda, Dımaşk ve Antakya gibi şehirlerde yaşanan 

olaylar ve kültürel zenginlikler hakkında da ayrıntılı bilgiler sunmuştur. Ayrıca 

seyyahın Anadolu‟ya gelişi, İstanbul‟u ziyareti ve ardından Harezm, Horasan, 

Afganistan ve Hindistan‟ı dolaşması, farklı bölgeler keşfetmesine olanak sağlamıştır. 
 

 
55 Eflâkî. Ariflerin Menkıbeleri 1-2,çev., Tahsin Yazıcı, (İstanbul: Yelken Matbaası, 1973); Ariflerin 

Menkıbeleri, ( İstanbul: Kabalcı yayınları, 2020). 
56 İbn-i Batuta, Büyük Dünya Seyahatnamesi, çev., M. Şerif Paşa, Yenişafak Kültür Armağanı, 

(İstanbul: Yeni Şafak, 1907). 



13 
 

 

 

Bu bölgelerin yanı sıra seyyah, Delhi gibi uzak bölgelere kadar yolculuk yapmıştır. 

Yolculukları esnasında elçilik görevi de yapan seyyah, gitmiş olduğu bölgeler 

hakkında bilgi aktarmıştır. Bu bağlamda İbn Battuta‟nın Seyahatname adlı eseri, Orta 

Çağ dünyasının zenginliklerini, farklı toplumlarını ve tarihini anlamamıza yardımcı 

olan bir hazine niteliğindedir. Onun cesareti ve merakı, onu unutulmaz bir gezgin 

haline getirmiş ve eseri, tarih ve kültürle ilgilenen herkes için vazgeçilmez bir 

kaynak olmuş bizim de çalışmamız sırasında önemli bir rehber olmuştur. 

Gregory Abû‟l-Farac, Abû‟l-Farac Tarihi57 

 

Orta Çağ‟ın önemli yazarlarından birisi olan Abû‟l-Farac, 1226 yılında 

Malatya‟da dünyaya gelmiş 30 Temmuz 1286 tarihinde Meraga‟da vefat etmiştir. 

Yazar, “İbnü‟l-İbri” lakabı ile tanınmaktadır. Bu lakabın verilmesi, yazarın aslen 

Yahudi olmasından kaynaklanmaktadır. 

Abû‟l-Farac‟ın en önemli eserlerinden biri olan Abû‟l-Farac Tarihi, tarih 

yazımında büyük bir öneme sahiptir. Bu eser, insanlık tarihini ele alır ve Hz. 

Âdem‟den 1286 yılına kadar olan olayları kapsar ve siyasi ve sosyal hayatın 

derinlemesine bir analizini sunar. Bu eser, dönemin politik gelişmelerini, toplumsal 

değişimleri ve kültürel olayları ayrıntılı bir şekilde ele alır, Orta Çağ‟ın çeşitli 

yönlerini ve döneminin zengin tarihi dokusunu gözler önüne serer. Ayrıca doğal 

felaketler hakkında bilgi veren önemli bir kaynaktır. Biz de çalışmamızda dönem 

içerisinde meydana gelen doğal felaketler ve salgın hastalıklar karşısında alınan 

önlemler hakkındaki bilgilerin tespiti için bu esere başvurduk.  

Abû‟l-Farac‟ın en önemli eserlerinden biri olan Abû‟l-Farac Tarihi, tarih 

yazımında önemli bir yere sahiptir. Eser, insanlık tarihini kapsamlı bir şekilde ele 

almakta olup, Hz. Âdem‟den 1286 yılına kadar olan olayları incelemektedir. Siyasi 

ve sosyal hayatın derinlemesine bir analizini sunan eser, dönemin politik 

gelişmelerini, toplumsal değişimleri ve kültürel olayları ayrıntılı bir biçimde ele 

almaktadır. Aynı zamanda Orta Çağ‟ın çeşitli yönlerini ve dönemin zengin tarihi 

dokusunu da gözler önüne sermektedir. Doğal felaketler hakkında bilgi veren bu 

 

 
57 Abûl- Farac, Farac Tarihi 1-2. (Ankara: TTK yayınları, 1999). 



14 
 

eser, dönemin tarihsel ve sosyal dinamiklerini de yasıtmaktadır. Çalışmamızda 

dönem içerisinde meydana gelen doğal felaketler ve salgın hastalıklar karşısında 

alınan önlemlere ilişkin bilgilerin tespiti amacıyla Abû‟l-Farac Tarihi‟ne 

başvurulmuştur. 

Abû‟l-Farac, Târîhu Muhtasari‟d-Düvel58 

 

Yazarın bir diğer eseri Târîhu Muhtasari‟d-Düvel‟dir. Bu eser Moğollar ve 

Anadolu Selçukluları hakkında bilgi veren bir kaynakdır. Özellikle Anadolu 

Selçuklularının siyasi ve sosyal dokusuna dair değerli bilgiler barındırır. Bu nedenle 

bu kitap, tarihçiler ve araştırmacılar için Anadolu Selçukluları‟nın tarihini incelemek 

için önemli bir başvuru kaynağı olmuştur. 

İbnü‟l-Esîr, el-Kamil fi‟t-Tarih59 

 

Yazar, 13 Mayıs 1160 tarihinde dünyaya gelmiştir. Yazarın kaleme almış 

olduğu el-Kamil fi‟t-Tarih adlı eser Orta Çağ tarihini konu alan önemli ve güvenilir 

kaynaklardan birisidir. Eserinde 628-1230 yılları arasında yaşanan tüm olayları 

kronolojik bir sıra ile okuyucuya sunulmuştur. Ayrıca her bölüm sonunda o yıl 

içerisinde yaşanan olağanüstü olaylar ve hayatını kaybeden devlet adamları ve 

âlimlerin isimleri de zikredilmiştir. Çalışmamızda, yazarın dönem sonunda bahsettiği 

çeşitli olaylar başlığı altında, konumuzla ilgili kısımlara sıklıkla başvurulmuştur. 

Araştırmamız boyunca 9., 10., 11. ve 12. ciltler bize ışık tutmuştur. 

 

Azimî, Azimi Tarihi60 

 

Asıl ismi Muhammed b. Ali et-Tenuhi el-Azimi‟dir. 1090 yılında Halep‟te 

dünyaya gelmiştir. Yazar, kaleme aldığı bu eserde dönemin siyasi tarihi ve felaketleri 

hakkında kısa bilgiler sunmaktadır. Çalışmamızda, Selçuklular döneminde yaşanan 

felaketler kısmı taranmıştır. 

 

 

 

 
58 Abû‟l-Farac- İbn‟ül-İbri, Târîhu Muhtasari‟d-Düvel, (Ankara: TTK yayınları, 2011). 
59 İbnü‟l-Esir, El- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 9-10-11. ter., Abdulkerim Özaydın, (İstanbul: Bahar 

yayınları, 1991). 
60 Ali Sevim, Azîmî Tarihi Selçuklular Dönemiyle İlgili Bölümler (H.430-538=1038/39-1143/44), 

(Ankara: TTK yayınları, 2006). 



15 
 

 

 

İbnü‟l-Adìm, Zübdetü‟l Halebmin Târìhi Haleb‟de Selçuklular (H.447- 

521/1055-1127)Kemâlüddîn İbnü‟l-Adìm 61 

İbnü‟l-Adim, Zübdetü‟l-Halep Min Tarihi Haleb adlı eserinde Hicri 447-521/ 

Miladi 1055-1127 yılları arasında geçen olayları kaleme almıştır. Eserin orjinalı 

Arapça‟dır ve iki cilt halinde kaleme alınmıştır. Selçuklu tarihi ile ilgili bölümleri Ali 

Sevim (1928-2013) tarafından seçme, tercüme ve değerlendirme yoluyla Türkçeye 

kazandırılmıştır. Eserde her ne kadar siyasi olaylardan bahsedilmiş olsa da 

çalışmamıza ışık tutmuştur. 

İbn Haldun, Mukaddime62 

 

İbn Haldun‟un en ünlü eserlerinden biri olan Mukaddime, tarih, iktisat, 

sosyoloji ve siyaset gibi birçok alanda başvurulan önemli bir kaynaktır. Yazar bu 

eseri 1375 yılında, Beni Arif kabilesinin himayesinde bulunduğu sırada “Kal‟atu ibn 

Seleme” adlı kalede kaleme almıştır. Çalışmamızda da salgın hastalıklara dair ilgili 

kısımlar kullanılmıştır. 

Prokopius, Gizli Tarihi63 

 

Prokopios, Doğu Roma İmparatorluğu‟nun önemli kronikçilerinden birisidir. 

Ayrıca Komutan Belisarios‟un özel yazmanı ve hukuk danışmanlığınını yapmıştır. 

Bunların yanı sıra İran, Afrika ve İtalya‟daki seferlere katılmış bizzat şahit olmuştur. 

Prokopius‟un kaleme almış olduğu Gizli Tarih adlı eseri Doğu Roma 

İmparatorluğu hakkında önemli bilgiler sunmaktadır. Özellikle İmparator I. 

Justinianus dönemine dair tüm bilgiler detaylı bir biçimde aktarılmıştır. 

Çalışmamızda, I. Justinianus döneminde meydana gelen Justinianus Vebası 

hakkındaki bilgilere başvurulmuştur. 

 

 

 

 

 
61 Sevim, Zübdetü‟l Halebmin Târìhi Haleb‟de Selçuklular (H.447-521/1055-1127) Kemâlüddîn 

İbnü‟l-Adìm, (Ankara: TTK yayınları, 2014). 
62 İbn Haldun. Mukaddime 1-2. haz., Süleyman Uludağ, ( İstanbul: Dergah yayınları, 2007) 
63 Prokopios, Bizans‟ın Gizli Tarihi, çev., Orhan Duru, (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür yayınları, 

2019). 



16 
 

Prokopius, De Bellis64 

 

Yazarın bir diğer eseri Savaşlar Üzerine‟dir. Yazarın kaleme aldığı bu eserde, 

bizzat tanık olduğu savaşlar ile siyasi, ekonomik ve sosyal hayat hakkında detaylı 

bilgiler aktarılmıştır. Savaşların yanı sıra imparatorluğun inşa ettirdiği kiliseler, 

köprüler ve diğer yapılar ele alınmış; o dönemin mimarisi hakkında da bilgi 

verilmiştir. Çalışmamızda, salgın hastalıklar hakkında sunduğu bilgilerden 

faydalanılmıştır. 

Prokopius, İstanbul‟da İsyan ve Veba65 

 

Prokopius‟un bir diğer eseri olan İstanbul‟da İsyan ve Veba, Doğu Roma 

İmparatorluğu‟nun önemli olaylarına ışık tutmaktadır. Bu eserin bir bölümünde 

yazarın bir diğer eseri olan Gizli Tarih yer verilmiştir. Prokopius‟un bu eseri, Doğu 

Roma İmparatoru I. Justinianus döneminde Konstantinopolis‟te yaşanan toplumsal 

ve siyasi olayları içermektedir. Eserde özellikle 532 yılında patlak veren Nika İsyanı 

ile 541-542 yıllarındaki Justinianus Vebası gibi büyük krizler anlatılmaktadır. Bu 

bağlamda Prokopius, Nika İsyanı‟nın nasıl başladığını, hipodromdaki Mavi ve Yeşil 

fraksiyonlar arasındaki çatışmaların siyasi bir ayaklanmaya dönüşerek imparatorluğa 

karşı büyük bir tehdit oluşturduğunu detaylı bir şekilde açıklamıştır. Ayrıca yazar, 

veba salgınının İstanbul‟da yarattığı yıkıcı etkilere de geniş bir yer ayırmıştır. 

Salgının şehirde nasıl yayıldığını, toplum üzerindeki korku ve paniği, aynı zamanda 

ekonomik ve demografik sonuçlarını gözler önüne sermiştir. 

Theophanes, The Chronographia66 

 

Theophanes kroniği, “The Chronographia” veya “The Chronicle of 

Theophanes” olarak da bilinen, Theophanes tarafından yazılmış kronik bir eserdir. 

Theophanes 8. ve 9. yüzyıllarda yaşamış olan bir vakanüvis ve keşiş olan bir Doğu 

Roma asilzadesidir. Kaleme almış olduğu bu eser Doğu Roma‟nın tarihini ve diğer 

Orta Çağ devletleri ile olan etkileşimlerini, Arap Halifeliği ve erken Karolenj 

İmparatorluğu ile ilişkileri hakında barındırır. Bu eser 3. yüzyıldan 9. yüzyılın 

 

 
64 Prokopios, Savaşlar Üzerine En Öneml Anlatı, çev., Törebey Günaydın, (İstanbul: Post yayınları, 

2021). 
65 Prokopios, İstanbul‟da İsyan ve Veba, çev., Adil Calap, (İstanbul: Lir yayınevi, 2002). 
66 Theophanes, The Croronicle of the Theophanes Confessor, çev., (Claren Press, Oxford,1997). 



17 
 

 

 

başlarına kadar olan geniş bir tarihi olay yelpazesini kapsar ve dönemin siyasi, askeri 

ve kültürel gelişmelerine dair değerli bilgiler sunar. Bunun yanı sıra Arap-Doğu 

Roma Savaşları, İslam‟ın yükselişi ve çeşitli Doğu Roma imparatorlarının 

saltanatları gibi önemli olayları anlatmaktadır. 

İbnü‟l Kalânisî, The Damascus Chronicle of the Crusades67 

 

Haçlı Seferleri‟nin Şam Günlüğü, Haçlı Seferleri‟ni Arap bakış açısıyla sunan önemli 

bir tarih eseridir. Eser, Haçlı seferleri boyunca Şam ve çevresindeki olaylar hakkında 

bilgi içermektedir. Bu günlük, Haçlı Seferleri‟ni Müslüman perspektifinden anlamak 

için önemli birincil kaynaklardan biridir. Çalışmamızda, dönemi detaylı bir şekilde 

ele alan bu eserin salgın hastalıklar bölümünden yararlanılmıştır. 

 

Bu kronik eserlerin yanı sıra merhum Ali Haydar Bayat‟ın kaleme almış 

olduğu Tıp Tarihi adlı eseri, Behiç Onul‟un İnfeksiyon Hastalıkları eseri, Charles 

Kenny‟in Salgın Döngüsü İnsanlığın Bulaşıcı Hastalıklarla Bitmeyen Savaşı, 

Dorothu H.Crawford‟un Ölümcül Yankılar Miktoplar Tarihimizi Nasıl Şekillendirdi? 

Irwin W.Sherman‟ın Dünyamızı Değiştiren On İki, Hastalık, Andrew Nikiforuk‟un 

Mahşerin Dördüncü Atlısı, Nevzat Eren‟in Çağlar Boyunca Sağlık ve İnsan adlı 

eseri, Tolgahan Karaimamoğlu‟nun Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar ve 

Kara Ölüm Ortaçağ Dünyasını Yok Olma Eşiğine Getiren Veba adlı eserleri ve 

birçok makaleleri, merhum Ali Süheyl Ünver‟in, Selçuk Tababeti ve Türkiye‟de 

Cüzzam Tarihi Üzerine Araştırmalar, Feda Şamil Arık tarafından kaleme alınan 

Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları adlı makalesi, Mevlüt 

Akdere‟nin Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI.-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen 

Veba Salgınları adlı makalesi çalışmamız sırasında bizim için önemli bir rehber 

olmuştur. 

Bu çalışmaların yanı sıra Osman Turan‟ın Selçuklular Zamanında Türkiye, 

Selçuklu Tarihi Araştırmaları, Selçuklular ve İslamiyet, Selçuklular Tarihi ve Türk- 

İslam Medeniyeti, Doğu Anadolu‟da Kurulan Türk Beylikleri Tarihi gibi kaleme 

 
67 İbnü‟l Kalânisî, The Damascus Chronicle of the Crusades. çev., H.A.R.Gibb, (London: 1932); 

İbnü‟l Kalânisî, Şam Tarihinde Zeyl I. ve II. Haçlı Seferleri Dönemi, çev., Onur Özatağ, (İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür yayınları, 2020). 



18 
 

aldığı pek çok çalışması çalışmamız sırasında yeri ve değeri anlatılamayacak kadar 

büyük katkılar sağlamıştır. Yine Selçuklu sahasında önemli araştırmalara ve 

çevirilere imza atan Prof. Dr. Ali Sevim‟ in Ali Sevim‟in Anadolu‟nun Fethi 

Selçuklular Dönemi ve Anadolu Fatihi Kutalmışoğlu Süleyman Şah adlı eserleri her 

ne kadar siyasi tarih ağırlıklı olsa da çalışmamıza dolaylı olarak katkı sağlayan 

önemli kaynaklar olmuştur. Ayrıca Corci Zeydan‟ın İslam Medeniyeti Tarihi, 

Mahmut Karakaş‟ın Müsbet İlimde Müslüman Âlimler adlı eseri çalışmamıza katkı 

sağlayan kaynaklar arasındadır. 

Ülkemizde Haçlı Tarihi üzerinde pek çok çalışması bulunan Işın 

Demirkent‟in Haçlılar üzerinde yapmış olduğu eserler çalışmamıza ışık tutmuştur. 

Yine Haçlılar Tarihi üzerine üç ciltlik eseri olan Steven Runcıman‟ın Haçlı Seferleri 

Tarihi adlı eseri, H.A. Nomiku, Haçlı Seferleri, Nadir Karakuş‟un Haçlı Seferlerinde 

Tıp adlı eser, bu alanda birçok eseri bulunan Ebru Altan eserleri ile tek tek burada 

zikredemeyeğimiz ancak kaynakçada yer verdimiz birçok eser çalışmamıza katkı 

sunmuştur. 

Doğu Roma İmparatorluğu hakkında ise Georg Ostrogorsky‟in Bizans Devleti 

Tarihi, Edward Gibbons‟un Roma İmparatorluğu‟nun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi 

Bizans, Judith Herrin‟in Bizans Bir Ortaçağ İmparatorluğunun Şaşırtıcı Yaşamı, 

Timothy E. Gregory, Bizans Tarihi adlı eserden faydanılmıştır. 



19 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

I. BÖLÜM 

 

ORTA ÇAĞ İSLAM DÜNYASI VE AVRUPA DÜNYASI’NDA TIP 

 

1.1. Orta Çağ Tarihine Genel Bir Bakış 

 

Orta Çağ tarihi, yaklaşık bin yıllık bir süreyi içine alan ve tarih sahnesinde 

farklı uygarlıkların kendi hikâyelerini yazdığı bir dönemi temsil etmiştir. Bu 

dönemde tarih, sadece Doğu ve Batı medeniyetlerinin yükseliş ve düşüşlerinden 

ibaret olmadığı düşünülmektedir. Bu bağlamda bu dönem sadece Antik Yunan, Hint, 

Çin, Moğol, Türk, Avrupa medeniyetlerini değil aynı zamanda diğer birçok 

medeniyeti de içinde barındırmıştır. Bu durum Orta Çağ dönemini anlamak, 

yorumlamak tek bir kalıba sığdırılamayacak kadar çeşitli ve zengin bir çağ olarak 

görülmesine neden olmuştur. Orta Çağ‟da farklı coğrafyalarda çeşitli olaylar, kültürel 

etkileşim ve gelişmeler yaşanmıştır. Böylece dönemin kozmopolit yapısında birçok 

ulusun kimlikleri, dilleri ve dinleri bir arada barındırmıştır. Bu durum farklı 

biçimlerde ve yorumlarla ele alınabilecek bir deneyim sunmuştur. Bu çeşitlilik Orta 

Çağ tarihinin dünya tarihindeki iz bırakan bir çağ olarak öne çıkmasına neden 

olmuştur. Ancak bu çok yönlülük ve karmaşıklık, Orta Çağ tarihinin anlaşılmasını 

zorlaştırmıştır68.Tarihsel olarak Antik Çağ ile Yeni Çağ arasında bir geçiş dönemini 

temsil eden Orta Çağ, ismini din adamı Medis Ova‟dan almıştır. Orta Çağ‟ın 

başlangıç ve bitiş tarihleri hakkında farklı görüşler mevcuttur. Ancak kabul edilen 

genel görüş bu dönemin M.S. 476‟da Batı Roma İmparatorluğu‟nun çöküşüyle 

 

 

 

 

 

 
68 Detaylı bilgi için bkz.Agibalova-Donskoy, Ortaçağ Tarihi, çev., Çağdaş Sümer,(İstanbul: Yordam 

Kitap, 2017), 9-11; Thomas Bauer, Neden İslam‟ın Orta Çağı Yoktu? Antik Çağ‟ın Mirası ve Doğu, 

çev., Hülya Yavuz Akçay, (İstanbul: Runik Kitap), 11-18; John H.Arnold, Ortaçağ Tarihi Nedir? 

(İstanbul: Islık yayayınları, 2019), 135-154; Victor Duruy, Orta Çağ Tarihi, çev., İpek Kalaycıoğlu, 

(Ankara: Fa yayınları, 2022), 9-10; Pınar Ülgen ed., Orta Çağ‟dan Kesitler, (İstanbul: Yeditepe 

Akademi, 2021), 7-8. 



20 
 

başladığı ve 1453‟te Fatih Sultan Mehmet‟in İstanbul‟u fethiyle sona erdiği 

yönündedir69. yönündedir. 

Orta Çağ, birçok medeniyeti içinde barındırarak kendine özgü bir kozmopolit 

yapı oluşturmuştur. Bu nedenle topluluklar arasındaki etkileşim, kültürel alışverişe 

teşvik etmiş ve bu da kültürel çeşitliliğin artmasına ve zenginleşmesine neden 

olmuştur. Ayrıca bu durum birçok önemli olay ve olgunun ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Bu olaylar, hem Orta Çağ‟ın kendi döneminde hem de sonrasındaki 

dönemlerde derin etkiler yaratmıştır. Örneğin Hristiyanlığın doğuşu ve yayılması70, 

kıtalar arasındaki göçlerin yaşanması71 gibi büyük dini ve toplumsal değişimler hem 

Orta Çağ tarihi boyunca hemde daha sonraki dönelerin siyasi, dini ve kültürel 

yapıların temelleri bu süreçte atılmıştır. Bunların yanı sıra M.S 395‟te Roma 

İmparatorluğu‟nun Doğu ve Batı olarak ikiye ayrılması72, 476 yılında Batı Roma 

İmparatorluğu‟nun çöküşü gibi önemli tarihi olaylar Orta Çağ‟ın dönüm noktalarını 

temsil ettiği düşünülmektedir. Ayrıca Orta Çağ boyunca feodalite sistemi, 

derebeyliklerin oluşumu, kilise ve papalık, Haçlı Seferleri gibi siyasi ve toplumsal 

olguların da büyük bir etki yarattığı ileri sürülmüştür. Bunların yanı sıra savaşlar, 

kentlerin oluşumu ve büyümesi, üniversitelerin kurulması yoksulların ve hastaların 

yaşadığı zorluklar, engizisyon mahkemeleri gibi sosyal ve kültürel unsurların da bu 

dönemin önemli olayları arasında yer alamaktadır73. Orta Çağ‟ın Avrupa dünyasında 

bunlar yaşanırken doğusunda bilhassa Arabistan coğrafyasında İslam dininin 

 

 
69 Umberto Eco Ortaçağ: Barbarları, Hristiyanları, Müslümanları, çev., Leyla Tonguç Basmacı, 

(İstanbul: Alfa Tarih yayınları), 11-23; Eco, Ortaçağı Düşlemek, çev., Şadan Karadeniz,(İstanbul: 
Can yayınları, 2020), 145-159; Bauer, Neden İslam‟ın Orta Çağı Yoktu? Antik Çağ‟ın Mirası ve 
Doğu, 11-14; Arnold, Ortaçağ Tarihi Nedir?, 41-42; Muammer Gül, Ortaçağ Avrupa Tarihi, 

(İstanbul: Bilge Kültür ve Sanat yayınları, 2014), 39. 
70 Hristiyanlığın doğuşu ve gelişimi Detaylı bilgi için bkz. Ebusebios, Kilise Tarihi, çev., Furkan 

(İstanbul: Akderin Chiviyazıları yayınları, 2010); Muhammed, E., Zehre, Hristiyanlık Üzerine 

Konferasnlar, çev., Arif Nuri, (İstanbul: Fikir yayınları, 1978), 58-59; Zekiye, Sönmez, İslâm‟ın 

Ortaya Çıktığı Dönemde Yarap Yarımadası‟nda Hıristiyanlık, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

yayınları, 2012), 26-45; Donald, Matthew, “Ortaçağ Avrupası (Hıristiyanlık Hareket Halinde”,çev., 
Mehmet Ali Kılıçbay, İletişim Atlası Büyük Uygarlıklar Ansiklopedisi, 4, (İstanbul: İletişim 

yayınları, 1988), 87-89. 
71 Detaylı Bilgi için bkz. A. W. F. Blunt, Batı Uygarlığının Temelleri, çev., Müzehher Erim, (İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi yayınları, 1979), 134-141; Gül, Ortaçağ Avrupa Tarihi, 39- 

43; Ali Mahzaherî, Ortaçağda Müslümanların Yaşamı, çev., Bahriye Üçok, (İstanbul: Varlık 

yayınevi, 1972), 207-124. 
72 Detaylı bilgi için bkz. Stephen Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS.284-641, çev., Turhan 

Kaçar, (Ankara: TTK yayınları, 2020). 
73 Detaylı bilgi için bkz. Donskoy, Ortaçağ Tarihi, 77-93; Bauer, Neden İslam‟ın Orta Çağı Yoktu? 

Antik Çağ‟ın Mirası ve Doğu, 19-31; Duruy, Orta Çağ Tarihi,103-108. 



21 
 

yayılması gibi unsurlar da Orta Çağ‟ın diğer özgün özellikleri arasında yer almıştır. 

Diğer yandan Türkistan bölgesinde Türklerin genişlemeye başlaması, Orta Çağ 

dünyasında büyük bir etki yaratmıştır. Çünkü bu dönemde Türkler, bozkır 

kültüründen gelen savaşçı özellikleri ve bağımsızlık duygusuyla tanınmışlardır. Bu 

özellikler Türklerin güçlenmesine ve sınırlarını genişletmelerine olanak tanımıştır. 

Özellikle VII. yüzyılda Türklerin İslamiyet‟i kabul etmesi, İslam‟ın Türkler arasında 

yayılmasına neden olmuş ve bu İslam dünyasının bir birlik içinde ortaya çıkmasına 

neden olmuştur. Böylece İslam dininin yayılması ve bozkır kültürünün savaşçı ve 

gaza anlayışının İslam‟ın cihat anlayışıyla birleşmesi, “Cihan-Şümul”74 fikrini 

doğurmuştur. Bu fikir sayesinde Türkler, sınırlarını genişleterek birçok devlet ve 

imparatorluk kurmuşlardır75. 

Orta Çağ, sunduğu siyasi, dini ve kültürel çeşitliliklerin yanı sıra dönemin 

insanları için oldukça zorlu bir çağ olmuştur. Diğer çağlarda olduğu gibi, savaşlar, 

göçler ve doğal felaketler vb. zorluklar Orta Çağ‟daki yaşamı günümüzden daha da 

sıkıntılı ve zorlayıcı bir hale getirmiştir. Bu zorluklar sadece belirli bir sınıf ya da 

tabakayı değil, tüm toplumsal kesimleri etkilemiştir. Bu nedenle dönemin ağır 

koşulları altında teselli bulmak son derece zor hale gelmiş ve bu zorluklar, insanların 

yaşamını adeta karanlık bir örtü gibi sarmıştır. Bu nedenlerle Orta Çağ genellikle 

karanlık bir dönem olarak değerlendirilmştir. Hatta Orta Çağ‟ın karanlık bir dönem 

olarak nitelendirilmesi, günümüzde de sıkça tekrar edilen bir görüştür. Bu konu 

hakkında araştırmacılar arasında görüş farklılıkları mevcut olup, “Orta Çağ dönemi 

karanlık mı aydınlık mı?” sorusu tartışmaya açık bir mevzu olmuştur. Nitekim Orta 

 

 
74 Cihan-Şümul terimi, Farsça “Cihan” (dünya) ve Arapça “Şumūl” (kaplama) kelimelerinin 

birleşiminden türemiştir. Terim olarak dünya genelinde yayılmış, küresel ölçekte, tüm dünyayı 

kapsama, evrensel ve âlemşümul anlamlarını gelmektedir. Türk devlet ve hâkimiyet anlayışının 

temelini oluşturan bu kavram, tüm dünyayı kapsayan bir devlet idealini temsil ettiği bilinmektedir. 

Örneğin Türk devletlerinin başlıca hedeflerinden biri olan “Tört Bulung” dünyanın dört bir yanına 
Türk hâkimiyetini ve adaletini yayma amacını taşır ve bu ideal güneşin doğduğu yerden battığı yere 

kadar her yönü kapsayan bir Türk egemenliği düşüncesini ifade ettiği düşünülmektedir.Osman 

Turan, Türk Cihân Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi I-II, (İstanbul: Nakış yayınevi yayın no: 21- 

22,1979), 155-160; Erişim Tarihi: (02.O6.2024) www.lugatim.com/s/cihan. 
75 Detaylı bilgi için bkz. Ahmet, Hilmi, İslâm Târihi Hazret-i Peygamberden Zamanımıza Kadar, 

(İstanbul: Ötüken yayınları, 1974), 352-357; Zekeriya, Kitapçı, Yeni İslâm Tarihi ve Türkistan, 

(İstanbul: Boğaziçi yayınları, 1991), 35-39; Kitapçı, Türkler Nasıl Müslüman Oldu? (Konya: 

Yedikubbe yayınları; 2013),13-31; Kitapçı, Türkistan‟ın Müslüman Araplar Tarafından Fethi, 

(Konya: Yedikubbe yayınları, 2015), 80-82/88-104; Adem, Apak, Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi I 

(Hz.Muhammed (sav) Dönemi, (İstanbul: Ensar yayınları, 2013), 41-62; Ali Mahzaherî, Ortaçağda 

Müslümanların Yaşamı, 5-6/ 238-239; Donskoy, Ortaçağ Tarihi, 61-64. 

http://www.lugatim.com/s/cihan


22 
 

Çağ tarihinin başlangıç ve bitiş tarihini net bir şekilde belirleyemediğimiz gibi 

“karanlık” veya “aydınlık” terimlerini kullanarak bu dönemi kesin bir şekilde tasvir 

etmek doğru değildir. Çünkü Orta Çağ dünyasını Doğu ve Batı uygarlıkları ile 

sınırlamak doğru olmayacağı gibi bu medeniyetlerde bilim, edebiyat, kültür ve 

toplumsal koşullar elbette ki aynı olmamıştır. Dolayısıyla her bir uygarlık aynı 

zaman diliminde farklı kültür seviyesini yaşamıştır. Roma İmparatorluğu‟nun 

çöküşüyle başlayan süreçte Orta Çağ Avrupa‟sı, barbar akınları nedeniyle sürekli bir 

yıkıma uğramış, şehirler terkedilmiş, yollar eski ihtişamını kaybetmiş ve harabe 

haline gelmiştir. Roma medeniyetinin aşama aşama yok olmasıyla birlikte, bu 

medeniyetin mirası Orta Çağ Avrupa‟sına aktarılmıştır. Bu miras karşısında Orta Çağ 

Avrupası‟nın siyasi, ekonomik, dini ve sosyal yapıları, dönemin zorlu yaşam 

standartları nedeniyle insanları yoğun bir yaşam mücadelesine itmiştir. Böylece 

Roma imparatorluğunun eski görkemini kaybetmiş olması Orta Çağ Avrupa‟sının 

bitmez tükenmez dehşeti, fanatizim, hoş görüsüzlük ortamı, salgın hastalıklar, kıtlık, 

maddi ve manevi çöküş gibi unsurlar neticesinde Orta Çağ Avrupası için “Karanlık 

Çağ” terimi kullanılmıştır. Ayrıca böyle bir ortamda güvenlik nedeniyle insanların 

gruplar hâlinde hareket etmesi tüm bu zorlu süreçleri daha da zorlaştırmış kilisenin 

baskısı, skolastik düşünce, ekonomik sıkıntılar, toplumun eğitimsizliği ve yaşam 

sıkıntısı gibi etkenler göz önüne getirildiğinde dönemin Avrupası için karanlık çağ 

terimi kullanılmıştır76. 

Karanlık Çağ terimi, erken Orta Çağ Avrupa‟sı için uygun bir tanımlamadır. 

Çünkü bu dönemde skolastik düşünce yapısı baskın olmuştur. Bu bakımdan 

toplumun ilerlemesi çeşitli alanlarda önemli ölçüde kısıtlamıştır. Bu durum sosyo- 

ekonomik, kültürel ve bilimsel gelişmelerin önünde ciddi engeller oluşturmuştur. 

Nitekim skolastik düşünce, genellikle dini doktrinlerle sıkı bir şekilde bağlantılı 

olarak bilinen bilgiyi yorumlama eğiliminde olması sorgulayıcı düşünceye karşı bir 

direnç göstermiştir. Dolayısıyla bu düşünce yapısı, özellikle bilim ve felsefe alanında 

ilerlemeyi zorlaştırdığı gibi tıp alanında da büyük bir darbe vurmuştur. Bilhassa doğa 

 

 
76 Akıl ve bireyin varlığına dair izler olsa da skolastik düşünce daha ağır basmaktadır. Detaylı Bilgi 

için bkz. Zeki Özcan, “Ortaçağ Aydınlığı Ortaçağ‟da Birey ve Bireyleşme” Ortaçağ Aydınlığı: Doğu 
Batı Düşünce Dergisi, 8/33, (2021),11-36; Eco, Ortaçağ: Barbarları, Hristiyanları, 11/2313-14; 

Nazım İrem “Karanlık/Aydınlık Anlatısı Olarak Ortaçağ ve Eski/Yeni Tarih Yazımı”, Ortaçağ 

Aydınlığı, 129-154; Ayrıca Orta Çağ Avrupa Tarihi için bkz. Pınar Ülgen, Ortaçağ Avrupası‟nda 

Gündelik Yaşam, (İstanbul: Yeditepe yayınları, 2021). 



23 
 

olayları, rutin hastalıklar, salgın hastalıklar dini açıklamalara indirgendiği bir 

ortamda, bilimsel keşifler ve rasyonel düşünce geri planda kalmıştır. Diğer bir 

taraftan da sosyal hayat da bu dönemde sınırlanmıştır. Örneğin feodal sistem, 

toplumsal sınıflar arasında katı bir hiyerarşi oluşturarak sosyal hareketliliği 

kısıtlamıştır. Söz konusu bu durum özellikle eğitim ve bilim alanlarında gerilemeye 

neden olmuş ve toplumsal refah seviyesini olumsuz yönde etkileyerek ilerlemeyi 

zorlaştırmıştır. Bu bağlamda ilkel ve doğmatik düşüncelerin yoğun olduğu erken 

Orta Çağ Avrupa‟sı tıp başta olmak üzere birçok bilimsel alan dini liderlerin ve 

manastırların denetimi atında kalmıştır. Bu durum ise XII. ve XV. yüzyıllara kadar 

yani Geç Orta Çağ ve Erken Rönesans dönemine kadar devam etmiştir. Böylece Orta 

Çağ Avrupa medeniyeti karanlık bir dönemden yenilenme gelişme sürecine girmiştir. 

Orta Çağ Avrupa‟sında böyle bir evrim yaşanmasında birçok etken bulunmaktadır. 

Örneğin Avrupa‟da şehirlerin, üniversitelerin kurulması, İslam dünyasında yapılan 

çeviri faaliyetleri, Haçlı seferleri neticesinde öğrenilen bilgiler en önemlisi din 

adamlarının önemini kaybetmesi önemli bir etken olmuştur77. 

Orta Çağ Avrupa‟sında skolastik düşünce baskınken, İslam dünyası bu 

dönemde diğer medeniyetlere kıyasla bilim ve teknik alanlarında daha ileri bir 

seviyededir. Hatta İslam dünyasında bilimsel çalışmaların hızlı ve sistematik bir 

şekilde ilermesinden dolayı İslam‟ın Altın Çağı olarak tasvir edilmiştir. Bu nedenle 

Orta Çağ medeneyitleri arasında 8. yüzyıldan 12. yüzyıla kadar dört yüz yıllık bu 

süreçte Atlas Okyanusundan Kuzey Hindistan ve Türkistan bölgesine kadar uzanan 

geniş bir coğrafyada İslam dünyasının bilim ışıkları yanmıştır. Ancak bu durum 12. 

yüzyıla kadar devam etmiştir. 12. yüzyıldan itibaren İslam dünyasında bilimsel 

çalışmalar yavaşlamaya başlamıştır78. Bunun en önemli nedeni ise öncelikle 

ekonomik ve sosyal alanlardaki bozulmalar, ticaret yollarındaki değişiklikler, Moğol 

istilaları, dini düşüncenin sosyal hayat üzerinde etkisinin her geçen gün artması 

önemli bir rol oynamıştır. Örneğin bilimsel çalışmaların akli ve nakli olarak 

 

 

 
77 Karaimamoğlu, “Ortaçağ Avrupa‟sında Tıp Kültürü ve Gelişmeleri”, Tarih ve Gelecek Dergisi, 3/2, 

(2017), 44-61; Pınar, Ülgen, Doğu-Batı Arasındaki Teknoloji Transferi (Geç Ortaçağlar), (İstanbul: 
Arkeloji ve Sanat yayınları, 2016), 277-285; Yıldırım, Bilim Tarihi, 78-104; Josef, Fontana, 
Avrupa‟nın Yeniden Yorumlanması, çev., Nurettin Elhüseyni, (İstanbul: Alfa yayınları, 1995), 47- 

49. 
78 Yıldırım, Bilim Tarihi, 96. 



24 
 

sınıflandırması eğitim sisteminin zayıflamasına neden olmuş ve bilimin ilerlemesini 

engellemiştir79. 

1.2. İslam Medeniyetinde Tıp 

 

İnsanoğlunun hastalıklara karşı çare bulması, İlk Çağlardan günümüze kadar 

uzun ve zorlu bir süreçten geçmiştir. Hastalıkların tedavi yöntemlerine dair 

uygulanan metotlar çok eski tarihlere kadar uzanmıştır. Bu konu hakkında Tıp 

tarihçisi Victor Robinson, Tarih öncesi dönemlerde ormanda yankılanan ilk ağrı 

çığlığı hekime gönderilen ilk çağrıydı diyerek tıbbın başlangıç tarihini bu sözlerle 

tanımlamıştır80. Victor Robinson‟ın bu ifadesi, tarih öncesi dönemlerde ormanda 

yankılanan bir acı çığlığının, sağlık hizmetlerine duyulan ihtiyacın insanlık tarihi 

kadar eski olduğunu ortaya koymaktadır. 

İlk Çağlardan itibaren uygarlıklar, hastalıkları yaratıcının cezalandırması 

olarak görmüşlerdir. Bu bağlamda güneş, ay tutulması, yıldırım düşmesi ve şimşek 

çakması gibi doğaüstü olaylar, tanrının gazabına atfedilmiştir. Tarih boyunca tüm 

uygarlıklar tanrının gazabına uğramamak için su, ağaç, toprak vb. doğal nesnelere 

saygı göstermiş, adaklar sunmuşlardır. Bunun yanı sıra kötü ruhları uzaklaştırmak 

için muskalara, dövmelere ve totem sembolü sayılabilecek nesnelerede 

yönelmişlerdir. Tüm bunları yaparken hastalıkların tedavilerinde karar verici 

merciler; dönemin büyücüleri, şamanları, rahipleri, peygamberlerin öğretileri, kabile 

şefleri ve Orta Çağ‟ın berber cerrahları olmuştur. Bu karar mercilerinin 

söylediklerine karşı çıkmak, kötülük olarak algılanmış ve bu duruma karşı çıkan 

bireyler lanetlenmişlerdir81. Tüm bu koşulların göz önüne alındığı zaman 

uygarlıkların dini inançları, kültürel yaşamları ve coğrafi koşullar doğrultusunda 

hastalıkları tedavi etme çalıştıklarını söyleyebiliriz. Yukarıda bahsedilen ilkel 

metotların hastalıkların tedavi edilmesindeki etkinliği, tartışmaya açık bir konudur. 

Ancak insanların gelişimi ve bilimsel bakış açıları değiştikçe, tıp biliminin de bu 

 

 
79 Ülgen, Doğu-Batı Arasındaki Teknoloji Transferi (Geç Ortaçağlar), 285-287; Yıldırım, Bilim 

Tarihi, 96-98. 
80 Hafize Öztürk Türkmen “Tarihsel Olarak Kadın Şifacılık Ve Tıbbın Değerleri”, Lokman Hekim 

Journal, 1/2, (2011), 21. 
81 Öztürk Türkmen “Tarihsel Olarak Kadın Şifacılık Ve Tıbbın Değerleri”, 21-22; Bayat, 76-241, Tez, 

Tıbbın Gizemli Tarihi Semboller, Büyüler ve Ritüeller Eşliğinde Şifa, (İstanbul: Hayykitap yayınları, 
2017), 27; Karaimamoğlu, Kara Ölüm, Ortaçağ Dünyasını Yok Olmanın Eşiğine Getiren Veba, 

(İstanbul: Kronik yayınları, 2022), 11-12. 



25 
 

ilerlemelere paralel olarak gelişttiği düşünülmektedir. Örneğin İslam dünyasında 

İslam‟ın tebliğinden önce Arap toplumları, yaşadıkları coğrafyanın sunduğu imkânlar 

doğrultusunda çeşitli tedavi metotları oluşturmuşlardır. Mesela Arap toplumları her 

türlü ot ve ağaçlardan, çeşitli madenlerden, taşlardan veya hayvan uzuvlarından 

tedavi metotları geliştirmiştir. Bunların yanı sıra dua, okuma, üfleme, kurban sunma, 

kâhinlere başvurma, sihir vb. inanışlar çevresinde gelişen halk hekimliğine dair 

tedavi yöntemleri de uygulamışlardır82. Bu konu hakkında tıp tarihçisi Ali Haydar 

Bayat, İslam öncesi Arap toplumlarında iki tür tedavi uygulamasının mevcut 

olduğunu belirtmiştir: 

 Kâhin ve Arrafların Tedavileri: Kâhin ve arrafların83 tedavi 

yöntemleri genellikle hastanın bedenine giren kötü ruhun büyüsel metotlar ile (dua, 

okuma üfleme, muska, kurban vb.) kötü ruhun bedenden uzaklaştırılmaya çalışıldığı 

yöntemdir84. 

 İlaç Tedavisi: Bu tedavi yönteminde hastalıklar bitki ve ağaç 

tohumları ile hazırlanan kürler ile tedavi edilmeye çalışılmıştır. Bu tedavi 

yönteminde genellikle tohumlar ve bal yoğun bir şekilde kullanılmıştır85. Bunun yanı 

sıra hacamat tedavisi86, gözleri şaşı olan hastaları dönen değirmene baktırrarak tedavi 

etme ve organ kesiklerinde kanı durdurmak  amacıyla  dağlama87 gibi  tedavi 

 

 
82 İbrahim, Ünalan,“Araplarda Halk Hekimliğine Dair Bazı Tespitler”, Lokman Hekim, 13/2, (2023), 

246-254. 
83 Arraf kelimesi birşeyi bildirmek anlamına gelen “ırf” veya urf kelime kökünden türemiştir. Terim 

olarak gâipten haber veren kimse anlamına gelmektedir. 

Detaylı Bilgi için bkz. Ahmet Saim Kılavuz, “Arraf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 
(İstanbul: TDV yayınları, 1991), 3/393-94; http://www.lugatim.com/s/arraf Erişim 
Tarihi,(28.02.2024). 

84 Ünalan,“Araplarda Halk Hekimliğine Dair Bazı Tespitler”, 246-254; Bayat, Tıp Tarihi, 197-198. 
85 Ünalan,“Araplarda Halk Hekimliğine Dair Bazı Tespitler”,246-254;Bayat, Tıp Tarihi, 197-198. 
86 Hacamat kan alma olarak da bilinir. Bu yöntem tedavi amacıyla bir kişinin vücudundan belirli 

miktarda kan alınması işlemidir. Bu işlem geleneksel bir tedavi yöntemi olan kupa tedavisinin 

Türkçe ismidir. Kupa terapisi vücutta kan dolaşımını artırmak ve çeşitli sağlık sorunlarını tedavi 

etmek amacıyla uygulanan bir yöntemdir. Hacamat genellikle sırt, omuzlar ve bel gibi belirli 

bölgelere uygulanır. Tedavi sırasında ciltte vakum oluşturmak için özel tasarlanmış kupalardan 

yararlanılır ve cilt altındaki kanın emilerek dolaşımın artması sağlanır. Detaylı bilgi için bkz. 

Abdullah Köşe,“Hacamat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 

1996), 14/ 422; Mahmut, Rıdvanoğlu, “Hacamat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

(İstanbul: TDV yayınları, 1996), 14/423. 
87 Dağlama, Türk kültüründe geniş bir coğrafi alanda ve uzun bir süre boyunca uygulanan bir 

uygulamadır. Bu uygulama insanlar, hayvanlar ve nesneler üzerinde gerçekleştirilebilir. İnsanlara 

uygulanan dağlama genellikle bedenin güçlendirilmesi amacıyla yapıldığı gibi hastalıkların 

tedavisinde de kullanılmıştır. Dağlama genellikle geleneksel veya alternatif tıp yöntemleri arasında 

yer alır ve çeşitli teknikler ve malzemeler kullanılarak gerçekleştirilir. Örneğin Vücudun hastalıklı 

bölümünde kızgın bir nesne ile (demir parçası, iğne vb aletler ile) yapılan yakma işlemi olarak da 

http://www.lugatim.com/s/arraf


26 
 

yöntemleri de uygulanmıştır. Bu tedavi yöntemlerinin yanında hastalıkların bulaşı 

durumlarına göre karantina uygulamaları da yapılmıştır. Karantina uygulamasının 

yanı sıra bu dönemde ilkel yöntemler ile tedaviler de gerçekleştirilmiştir. İlginçtir ki 

felç ve kuduz hastalığına yakalanan kişilerin tedavisinde dönemin kabile reislerinin 

kanın sulandırılarak hastaya içirilmesi veya hastalıklı bölgeye sürülerek uygulanması 

yöntemi, her ne kadar tartışmalı olsa da bu yöntemin hastaları iyileştireceğine 

inanılmaktaydı. Diğer ilginç bir metod ise veba hastalığına yakalanmış insanların 

yanından geçerken veya onların bulunduğu alana yakşırken bulaşının önüne geçmek 

için eşek sesi çıkarmanın tuhaf olmasıdır88. Tüm bunlar tıp biliminin henüz erken bir 

aşamasında olduğunu ve sağlık sorunlarına yönelik çözümlerin genellikle bilimsel 

bilgi ve metodolojiden uzak, geleneksel ve dinsel nanışlara dayandığını 

göstermektedir. Nitekim ileryen dönemlerde bu yöntemlerin yanı sıra İslam‟ın tebliği 

ile Araplar arasında hastalıkların tedavisinde Hint, Mısır, Yunan medeniyetlerinin 

bilgi birikimlerinden faydalanılmıştır. Ayrıca “Tıbb-ı Nebevî” yani Peygamber 

Tıbbı‟da89 yaygın bir şekilde kullanılmıştır. İslam dini, insan bedeninin korunmasına 

önem vermiştir. Bu nedenle sağlığı bozacak yiyecek ve içeceklerden uzak 

durulmasını emretmiştir90. Hz. Muhammed de bu doğrultuda beden ve ruh sağlığının 

korunmasına ilişkin telkinlerde bulunmuştur. Böylece Hz. Peygamberin bu öğretileri 

bilhassa sağlık ve tedavi konusundaki tavsiyeleri Müslümanlar ve diğer bazı Arap 

kabileleri arasında sünnet olarak görülmüştür. Hz. Peygamberin bu konu üzerine 

vermiş olduğu tavsiyeleri, hadisleri bir araya getirilmiş ve Tıbbü‟n-Nebi veya et- 

Tıbbü‟n-Nebevî91 şeklinde kitaplaştırılmıştır92. Ayrıca İslam medeniyeti, tercüme 

 

 

tanımlanmaktadır. Detaylı bilgi için bkz. İlhami Durmuş, “Türk Kültür Çevresinde Dağlama 

Geleneği”, Milli Folklor, 24/95, (2012), 114,121. 
88 Ayrıca bu ilkel yöntemlerin yanı sıra dönemin şartları ve koşulları karşında tedavi metotları 

geliştiren dönemin önde gelen hekimi Hâris bin Kelede es-Sakafî ilkel metolar karşında bilimsel 

çalışmalarda bulunan önemli bir şahsiyetir. Bayat, Tıp Tarihi, 196-197; Eyyüp Tanrıverdi, “Cahiliye 

Dönemi Arap Tabibi el-hâris b. Kelede”, Şarkiyat Mecmuası, 27, (2015), 17-42. 
89 Tıbb-ı Nebevî veya Nebevî tıp, Hz. Peygamber‟in tıp ile ilgili hadislerini kaynak alan İslam ilmidir. 

İnsan sağlığının korunması, tedavi ve tedavi araçlarının nasıl uygulanacağı konusunda bilgi, tavsiye 

ve uygulamalar hakkında bilgileri içermektedir. Ayhan Tekineş, “Alternatif İslâmi Tıp”Tıbb-ı 
Nebevi”, Divan: Disiplinlerarası Çalışmaları Dergisi, (1998), 57-72. 

90 Sibel, Öztürk Güntöre, Tıp ve Felsefe, (İstanbul: Nobel Kitapevi, 2005), 57-58; Zehra Gençel Efe, 

İslam Tıp Tarihi Gelişimi ve Kaynakları, (İstanbul: Çizgi Kitapevi),15. 
91 Tıbb-ı Nebevî döneminde sağlık alanında önem verilmiş, bu konu hakkında birçok hadis-i şerif ve 

ayetler bulunmaktadır; Kur‟an‟ı Kerim‟de Biz Kur‟an‟dan öyle bir şey indiriyoruz ki, o müminler 

için bir şifa, bir rahmettir. (İsra suresi 17/82). Tedavi yöntemleri hakkında üç şeyde şifa vardır; kan 

aldırma, bal şerbeti içmek hacamat yaptırmak, ateşle dağlamaktır. Fakat dağlama işlemi son çaredir. 

Ayrıca bitkilerden yapılan merhem ve ilaç uygulamaları mevcuttur. Bunların yanı sıra Tıbb-ı Nebevî 

tıbbında normal hastalıklar ve bu dönemde meydana gelen salgın hastalıklar; veba, sıtma ve cüzzam 



27 
 

faaliyetleri sayesinde pek çok yabancı eserle tanışarak hastalıkların tedavisinde yeni 

perspektifler kazanmıştır. Bu tercüme faaliyetleri doğrultusunda Yunan hekimlerinin 

eserleri Latinceden Arapçaya çevrilmiş ve İslam dünyasında incelenmiştir. Örneğin 

başlangıçta Galenos‟un görüşleri İslam hekimleri için yeterli kabul edilmiştir. Ancak 

zamanla bilgi birikimlerinin artması ve farklı kaynakları inceleyip yeni teoriler 

geliştirmeleri sonucu bu görüşlerin yetersiz olduğu anlaşılmıştır. Örneğin Huneyn 

Bin İshak, Galenos‟un göz hastalıklarına dair görüşlerinin hatalı olduğunu öne 

sürmüştür. Ardından Ebu Bekir er-Râzî, Galenos‟un bu konudaki teorilerini bilimsel 

olarak çürütmüştür. Bu durum bize Batı ve Doğu kültürünün birbirleriyle sürekli 

alışveriş içerisinde olduklarını gösterirken diğer bir taraftan da bilim dünyasında 

Müslüman âlimlerin araştırmaları esnasında edinmiş olduğu bilgi ve tecrübeler 

neticesinde Orta Çağ tıp biliminin gelişmesine önemli katkı sağladıklarını 

göstermektedir93. Nitekim İslam coğrafyasında 8. ve 12. yüzyıllar arasında 

sürdürülen tercüme faaliyetleri başta felsefe olmak üzere tıp, eczacılık, astroloji, 

matematik ve diğer bilimlerin gelişmesine yardımcı olmuştur. Özellikle Emevîler ve 

Abbâsîler döneminde yapılan tercüme faaliyetleri İslam Rönesansı‟nı veya İslam‟ın 

Altın Çağını yaşatmıştır94. 

 

 

 

 

gibi salgınlardan bahsedilerek tedavileri hakkında bilgilere ulaşmak mümkündrür. Ayhan Tekineş, 

“Alternatif İslâmi Tıp “Tıbb-ı Nebevi”, Divan: Disiplinlerarası Çalışmaları Dergisi, (1998), 57-72; 

Ertekin, Tıbbın Öyküsü, 112-113; Mahmut Karakaş, Müsbet İlimde Müslüman Âlimler, (Ankara: 

Kültür Bakanlığı, 1991), 12-13. 
92 Ünalan, “Araplarda Halk Hekimliğine Dair Bazı Tespitler”, 246-254. 
93 Abdulkadir Bakır,“Geç Orta Çağ Avrupa‟sında Tıp Ve Tababet”, Ortaçağ Araştırmaları Dergisi, 

1/1 (2018), 103; Öztürk Güntöre, Tıp ve Felsefe, 57-58. 
94 İslam dünyasının ilk fetih faaliyetleri birçok medeniyet ile tanışmasına vesile olmuştur. Dolayısyla 

medeniyetler ile bilgi alışverişi neticesinde ekonomik ve sosyo-kültürel ilişkiler kurulmuştur. 

Fetihlerle başlayan tercüme faaliyetleri, İslam dünyasında bilim ve teknoloji alanında çağının doruk 

noktasına ulaşmasına vesile olmuştur. Bu süreçte Harran, Cündişâpur ve İskenderiye gibi şehirler, 

dönemin önde gelen ilim merkezleri olarak öne çıkmıştır. Müslümanlar, fetih hareketleriyle bu ilim 

merkezleriyle tanışarak, Antik medeniyetlerin bilgi birikimini ve kültürel mirasını keşfetme fırsatı 

bulmuşlardır. Örneğin Urfa Akademisi, Nusaybin Akademisi Antakya Akademisi ve Cündişâpur 

Akademisi bilisel çalışmaların yapıldığı önemli merkezlerdir. Urfa Akademisi, özellikle astronomi 
ve matematik alanında yaptığı çalışmalarla bilinirken, Cündişâpur Akademisi, tıp ve felsefe gibi 

disiplinlerde önemli katkılarda bulunmuştur. Antakya Akademisi ise edebiyat ve retorik alanındaki 

etkinlikleriyle dikkat çekmiştir. Bu ilim merkezlerinde gerçekleştirilen tercüme faaliyetleri, Antik 

Yunan, Roma ve Hint bilgilerini Arapça‟ya aktararak, İslam dünyasında bilimsel ve entelektüel bir 

birikim oluşturmuştur. Detaylı bilgi için bkz. Mustafa Necati Barış, “İslam Bilim Tarihi‟nde İlk 

Tercüme Faaliyetleri ve Bilgi Üretimine Katkısı”, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi-Cumhuriyet 

Theology Journal, 21/3, (2017), 1873-1904; ayrıca bkz. Meriç Güven, “İslâmî Dönem İlk Türkçe 

Tıp yazmalarının Türk Tıp Bilimi ve Deontolojisi Açısından Görüngesel “Perspektifi” Bağlamında 

Değerlendirme”, Lokman Hekim Journal,2/1,(2012),1-10. 



28 
 

İlk çeviri faaliyetleri Emevîler döneminde başlamış olup, Hâlid b. Yezîd‟in95 

ilme merakı neticesinde Arap lisanını bilen Yunan bilim insanları Mısır‟dan 

getirilerek, Yunanca ve Kıptîce96 yazılmış kimya eserleri Arapçaya tercüme 

edilmiştir. Ayrıca matematik, astronomi, tıp ve kimya alanlarında da çeviriler 

gerçekleştirilmiştir97. Bu durum halife Mervân b. Hakem (684-685) ve Ömer b. 

Abdülaziz (717-720) dönemlerinde de devam etmiştir. Örneğin tıp alanında Mervân 

b. Hakem‟in hekimi Mâserceveyh, İskenderiye Akademisi‟ne mensup hekim Ahron 

(Haron-Hârûn)‟un tıpla ilgili Künnâş adlı eserini Arapçaya tercüme etmiştir98. 

754 ve 775 yılları arasında Abbâsî halifesi Mansur‟un99 mide rahatsızlığı 

yaşaması üzerine tedavisi için Cundişapur Üniversitesi‟nin başhekimi Corcus 

Bahtiyuş getirtilmiştir. Hekimin bilgisi, donanımı ve tedavi yönteminden memnun 

kalan halife onu yanında tutmuş, Yunanca eserleri Arapçaya tercüme ettirmiştir100. 

833 yılında ise Abbâsî halifesi Me‟mun‟un Beytü‟l-Hikme‟yi101 inşa ettirmesiyle 

 

 
95 Hâlid b. Yezîd b. Muâviye Emevî emiridir. Ayrıca İslam medeniyetinde ilk tercüme hareketini 

başlatan ve kimya ilminin öncülerinden birisidir. Detaylı bilgi için bkz. Muhammed Abdülkadir 

Hureysat, “Hâlid b. Yezîd b. Muâviye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

yayınları, 1997), 15/292-293. 
96 Kıptî: Antik Yunancada Mısırlı (Egyptian) anlamına gelen Aegyptos kelimesinin değişikliğe 

uğraması sonucunda ortaya çıkan bir kelimedir. Günümüzde ise Hristiyan Mısırlıları tarif etmek için 

kullanılmaktadır. Ayrıca Kıptîce eski Mısır dilinin son gelişim evresi olarakda bilinir. Detaylı bilgi 

için bkz. İzettin Artokça, “Kıptîler”, TASAM, (Ankara: 2013),1-27; ?“Kıptîler”,Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV yayınları, 2022), 25/423-425. 
97 Kendini kimya, tıp ve astroloji gibi ilimlerle ilgilenmeye veren Hâlid b. Yezîd‟in bu alanlarda 

yazılmış olan Grekçe ve Kıptaca eserleri İskenderiyeli birer rahip olan Stephanos ve Maraianos 
aracılığıyla Arapçaya tercüme ettirmiştir. Barış, “İslam Bilim Tarihi‟nde İlk Tercüme Faaliyetleri ve 

Bilgi Üretimine Katkısı”,1884; Mehmet Bölükbaşı, “Ortaçağ‟da Arap-İslam Dünyasında Çeviri 

Faaliyetleri”, Fikriyat Siirt Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sos. Bil. Araştırma Dergisi, 1, 

(2021), 1,21; Mehmet, M. Söylemez, “Emevîlerde Eğitim-Öğretim”, İslâm Tarihi ve Medeniyeti III 

Emevîler, ed., Muhammed, A. Alioğlu, (İstanbul: Siyer yayınları, İstanbul: 2018), 3/ 391-392. 
98 Barış, “İslam Bilim Tarihi‟nde İlk Tercüme”, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi-Cumhuriyet Theology 

Journal, 1883; Thomas Bauer, Neden İslam‟ın Orta Çağı Yoktu ?, 59-60. 
99 Halife Mansûr, 754-775 yılları arasında halifelik yapmıştır. Halife siyasi faaliyetlerin yanı sıra ilmî 

ve kültürel faaliyetler sürdürmüştür. Sanskritçe, Süryânîce, Kıptîce ve klasik Yunanca‟dan çeşitli 

eserler bu dönemde tercüme edilimiştir. Nahide Bozkurt, “Mansûr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (Ankara: TDV yayınları, 2003), 28/5-6. 
100 Corci Zeydan, İslâm Medeniyeti Tarihi III, çev., Zeki Megâmiz, (İstanbul: Üçdal Neşritiyat, 1976), 

281-284; Karakaş, Müsbet İlimde Müslüman, 15; Levent Öztürk, “Abbâsîler Döneminde Yaşayan 

Hristiyan Doktorların İslâm Toplumuna Katkıları”, İstem, 2/2, (2004), 72-76. 
101 Beytü‟l-Hikme, İslam düşünce tarihinde merkezi bir rol oynamış olan bir akademik kurumdur. 9. 

yüzyılın başlarında, Abbasi Halifesi Me‟mun tarafından Bağdat‟ta kurulmuştur. “Hikmet Evi” 

anlamına gelen bu merkez, İslam dünyasında bilginin bir araya getirildiği, tercüme edildiği ve yeni 

bilimsel çalışmaların üretildiği önemli yerdir. Beytü‟l-Hikme, özellikle Yunan, Hint ve İran 

felsefelerinin önemli eserlerinin Arapça‟ya çevrilmesine öncülük ederek, bu bilgilerin İslam 

dünyasında yayılmasına ve entelektüel gelişime büyük katkı sağlamıştır. Ayrıca Beytü‟l-Hikme‟de 

gerçekleştirilen matematik, astronomi ve tıp gibi alanlardaki çalışmalar, bilim dünyasına önemli 

katkılar sağlamıştır. Bu merkezde bir araya gelen bilim insanları, antik dönem bilgilerini yeniden 



29 
 

birlikte Emevîler döneminde başlayan tercüme faaliyetleri Abbâsîler döneminde de 

sistematik bir şekilde devam etmiştir. Böylece İslam dünyasında bilim ve teknik daha 

hızlı bir şekilde gelişmiştir. Böylece hekimler Beytü‟l-Hikme‟de tercüme 

faaliyetlerinin yanı sıra kullandıkları araştırma, analiz ve sentez gibi bilimsel 

metotlar sayesinde tıp ilminin kurumsal ve pratik yönlerini geliştirmiştir. Beytü‟l- 

Hikme‟de tıp alanında çalışmaların öncüsü Huneyn b.İshak102 olmuştur. Ayrıca farklı 

din mensubuna sahip bilim insanları ve Ebû Bekir er-Râzî, İbn Sînâ, Zehravî ve 

İbnü‟n-Nefîs gibi Müslüman hekimler de ilmi faaliyetlerde bulunmuştur103. 

Hekimlerin araştırmalarına ışık tutan bir diğer faktör ise 815 tarihinde 

Bağdat‟ta kurulan bir milyon kitabı bünyesinde barındıran İskenderiye 

Kütüphanesidir. Bu kütüphanede tıp ve astroloji bilgileri içeren belgeler, cerrahi 

alanda ve ilaç tedavisi konusunda kaynaklar mevcuttur104. Bu ilim merkezlerinin 

kurulmasının yanı sıra İslam dünyasında erken dönemlerden itibaren birçok hastane 

inşaa ettirilmiştir. İnşaa ettirilen bu hastaneler Bimâristân, Mâristân, Darüşşifa veya 

Tımarhane olarak adlandırılmıştır. Bu hastanelerde hastalar din, ırk, cinsiyet fark 

etmeksizin tedavi edilmiştir105. Ayrıca hastalardan hiçbir ücret talep edilmeksizin 

hizmet verilmiş, maddi durumu iyi olmayan ve hastalığa yeni yakalanmış bireylere 

 

 

inceleyerek ve geliştirerek, yeni teoriler ve yöntemler ortaya koymuşlardır. Zamanla Beytü‟l- 

Hikme‟nin etkisi azalmış olsa da, bu merkez, İslam dünyasındaki bilimsel ve entelektüel ilerlemeler 

üzerinde kalıcı bir miras bırakmıştır. Detaylı bilgi için bkz. Mahmut, Kaya, “Beytülhikme”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1992), 6/88-90); Tekeli, Sevim dğr. 
Bilim Tarihine Giriş,124,125. 

102 Huneyn b. İshak, Antik Yunan tıbbı ve felsefesinin İslam medeniyetine intikalinde etkili olan 

önemli bir tercüman ve hekimdir. Detaylı bilgi için bkz. Hasan Katipoğlu-İhsan Kutluer “Huneyn b. 
İshak”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul; TDV yayınları, 1998), 18/337-380; 
Gençel Efe, İslam Tıp Tarihi, 34-36; Cengiz Özakıncı, İslam‟da Bilimin Yükselişi ve Çöküşü, 

(İstanbul: Otopsi yayınları, 2006), 266. 
103 Gençel Efe, İslam Tıp Tarihi Gelişimi ve Kaynakları, 11; Zeydan, İslam Tarihi III, 281-284. 
104 Ertekin, Tıbbın Öyküsü, 108. 
105 Bîmâristan kelimesi “hasta evi veya bakım yeri” anlamına gelmektedir. Kelimenin kökeni Farsça 

olup Bîmâr (hasta) istân eki ile birleşiminden oluşmaktadır. Mâristan ise kısaltılmış hali olup XI. ve 

X. yüzyıldan itibaren yazarlar tarafından kullanılmaya başlamıştır. Kelime, Müslüman İspanya‟da 

malastan-marastan, Mısır‟da murustan, Mağrib‟de morstan-mestran şekline dönüşmüştür. Türk 

İslam dünyasında ise dârülmerdâ, dârülâfiye, dârüşşifâ, dârüssıhha, dâruttıb, şifâhâne ve tımarhane 

terimleri kullanılmaktadır. 19. yüzyıldan itibaren ise Avrupalıların etkisiyle tüm dünyada hastane 

kavramı kullanılmaya başlamıştır. Tımarhane kavramı ise 17. yüzyıldan itibaren Osmanlı 
İmparatorluğunda akıl hastalarının kaldığı yer olarak kullanılmaya başlamıştır. Arslan Terzioğlu, 

“Bîmâristan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1992), 6/163- 

178; Ayşe Sarı-Sezgin Zabun, “Bimarhaneler Hakkında Alan Yazın Çalışması”, Uluslararası Sağlık 

Yönetimi Ve Stratejileri Araştırma Dergisi, (2021), 7/3 586; Öztürk, İslâm Dünyasında 

Hastahaneler, (İstanbul: Siyer yayınları, 2018), 82-83; Tülay Metin, Selçuklu Şehrinde Yaşamak 

Ortaçağda Türk Şehri, (İstanbul: Kronik yayınları, 2020), 64-65; Tekeli, Sevim dğr. Bilim Tarihine 

Giriş, 126-128. 



30 
 

bir kat elbise desteği sağlanmıştır. Bunların yanı sıra bu hastanelerde günümüz 

anlamıyla poliklinik-klinik hizmeti verilmiş, hastalar rahatsızlıklarına göre ruhsal 

hastalıklar, salgın hastalıklar, iç hastalıklar, göz hastalıkları vb. koğuşlara ayrılmıştır. 

Ayrıca kadın ve erkeklerde ayrı koğuşlarda tedavi edilmiştir. Hastaların tedavileriyle 

ilgilenen hekim ve hasta bakıcıları belli olup, hastane içerisinde hekim ve 

öğrencilerin ders çalışabileceği dinlenebileceği bir salon, konferans salonu, mutfak, 

hamam, eczane, kütüphane, cami hatta bazı hastanelerde Hristiyan hastalar için 

şapel‟de106 mevcuttur. Tüm bu olanaklara ek olarak bu hastanelerde hastaların moral 

ve motivasyonlarını kaybetmemeleri için müzisyenler hastaları ziyaret ederek mental 

sağlıklarının bozulmasını engellemek için müzik çalmışlardır107. Bu durum hastaların 

ruh halini iyileştirmek ve tedavi süreçlerine olumlu katkıda bulunması açısından 

önemli bir yere sahip olduğunu söyleyebiliriz. 

İslam coğrafyasında hastanelerin kurulmasıyla tıp bilimi gelişmiş ve bu 

alanda kurumsal yapıların sayısı her geçen gün artmıştır. Müfessir, tarihçi, muhaddis 

ve fakih Et-Taberî ile Mısırlı tarihçi el-Makrizi‟ye göre, İslam dünyasındaki ilk 

hastane, 707 yılında Emevî Halifesi el-Velid bin Abdül Melik tarafından Şam‟da 

kurulmuş olup, cüzzamlılar, kötürümler, körler, yatalaklar ve kimsesizleri 

barındırmak amacıyla hizmet vermeye başlamıştır. Aynı dönemde Kahire‟de el- 

Kanadil sokağında Abu Zubeid‟in evi de bir bîmâristan olarak kullanıma 

sunulmuştur. Ayrıca sekizinci Emevî halifesi Ömer b. Abdülaziz döneminde 

Harran‟da bir tıp okulu kurulmuştur. Tüm bu gelişmeler İslam medeniyetinin sağlık 

hizmetlerine verdiği önemi ve sosyal sorumluluk bilincini açıkça göstermektedir108. 

 

 
106 Şapel genellikle dini veya dinsel törenlerin gerçekleştirildiği, ibadet amacıyla kullanılan küçük 

kilise binalarını ifade eden bir terimdir. Şapeller, genellikle ana kilise binasının yanında veya başka 

bir yerde bulunur. Bu alanlar, özellikle manastırlarda veya büyük malikanelerde toplulukların küçük 
ibadetlere katılması için ayrılmıştır. Şapeller genellikle dekoratif öğelerle süslenir ve dini resimler, 

heykeller veya diğer sanat eserleriyle donatılmıştır. Ayrıca özel aile etkinlikleri, cenaze törenleri 

veya küçük düğünler gibi özel törenler için de kullanılmıştır. Bunun yanı sıra doğal felekatler, salgın 

hastalıkların yaşandığı dönemlerde korunma merkezleri olarak kullanıldığı bilinmektedir. Şapellerin 

tasarımı ve dekorasyonu genellikle dönemin mimari tarzına ve kilise geleneğine bağlı olarak 

değişiklik göstermiştir. Detaylı bilgi için bkz. Burcu Ceylan, Orçun Erdoğan, “Kilise İçinde Kilise: 

Lykia‟daki Geç Antik Çağ Bazilikal Planlı Kiliselerin Orta Çağ‟da İkinci Kullanımları”, Cedrus, 7, 

(2019), 663-679. 
107 Ertekin, Tıbbın Öyküsü, 109-110; Fatma Çapan,“İslam Dünyası‟nda Bimaristanlar ve Gelişme 

Süreçleri”, Gaziantep Üniversity Journal of Social Sciences, 8/3, (2019), 1208-1210; Sigrid Hunke, 

İslâm‟ın Güneşi Avrupa‟nın Üzerinde, (İstanbul: Bedir yayınları,1975), 153. 
108 Bayat,“İslâm Tarihinde Tıbbın Gelişmesi ve Silvan‟da Tıp”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 18/30, (2013), 16; Yunus, Berkli,“Dârüşşifa/Bîmaristan “İslâm Kurumları Tarihi”, ed., 



31 
 

İslam coğrafyasında hastanelerin kuruluş ve gelişim süreci, Emevîler ve 

Abbâsîler dönemlerinde önemli aşamalar kaydetmiştir. Emevîler döneminde 

hastanelerin temel işleyiş biçimleri oluşturulmuş, bu dönemde sağlık kurumları İslam 

dünyasında yaygınlaşmaya başlamıştır. Abbâsîler dönemine gelindiğinde ise 

hastaneler, İslam dünyasında bilim ve tıbbın merkezi haline gelmiş, altın çağını 

yaşamıştır. Mesela Abbasî halifesi el-Mansur, Cündîşâpûr‟dan bilim insanlarını 

getirterek tercüme faaliyetlerini başlatmış, bu hekimlerin desteği ile Bağdat‟ta el- 

Harbia mahallesinde bir bîmâristan hizmete sunulmuştur.109 Hastanelerin temel 

amacı topluma zarar verebilecek psikolojik ve fizyolojik yönden rahatsız olan 

kişilerin belli bir yerde toplanıp tedavi edilmesi, kimsesiz ve yoksullara yardım 

etmek ve sevap işlemektir. Bu fikirle daha sonra Bağdat, Dımaşk, Kahire ve İspanya 

başta olmak üzere Orta Çağ İslam Dünyası‟nda bîmâristanlar inşa edilmeye 

başlanmıştır.110 Ayrıca ilerleyen zamanlarda bîmâristanlarda akademik tıp eğitimi 

verilmiş ve ünlü doktorlar yetişmiştir. Bu konu hakkında Sigrid Hunke, o dönemde 

dünya‟nın hiçbir yerinde eczacılık ve sağlık işleri alanında Müslümanlar kadar 

gelişen bir toplum olmadığını dünyanın henüz bir benzerini görmediği hastaneler ve 

doktorlar olduğunu eserinde aktarmıştır111. Hunke‟nin bu ifadesi İslam 

medeniyetinin tıp alanında yaptığı katkıların, evrensel bilim tarihindeki önemini ve 

etkisini açıkça gözler önüne sermektedir. 

İslam Medeniyetinde hastaneler özellikle Selçuklular döneminde iyice 

yaygınlaşmıştır. Bu hastaneler mimari yapısı başta olmak üzere klinik tipi öğretim 

vermesiyle Avrupa medeniyetini etkilemiştir. Ayrıca Haçlı Seferleri esnasında 

Selçuklu devletinin kullanmış olduğu askerî sahra hastaneleri Avrupa‟ya kadar 

intikâl etmiştir112. Örneğin Büyük Selçuklular döneminde ordunun içinde devamlı 

orduyla beraber hareket eden askerlerin sağlık işlerinden sorumlu ve onlara gerekli 

 

 
Eyüp Baş, (Ankara: Grafik yayınları, 2013), 404; Terzioğlu, “ Ortaçağ Türk-İslâm Hastaneleri ve 

Avrupa‟ya Tesiri” Belleten, 34/133, (1970), 128. 
109 Terzioğlu, Ortaçağ “İslâm-Türk Hastahaneleri ve Avrupa‟ya Tesirleri (XVII levha ile birlikte)”, 

Belletten, (Ankara: TTK yayınları, 1970), XXXIV, 128; Öztürk, İslâm Dünyasında Hastahaneler, 

(İstanbul: Siyer yayınları, 2018), 109-110. 
110 Aydın Saygılı, “Ortaçağ Bilim ve Tefekküründe Türklerin Yeri”, Ortaçağ İslâm Dünyası‟nda 

Bilim ve Teknik Makaleler, ed., Yavuz Unat, (Ankara: Lotus yayınları, 2008), 55; Detaylı Bilgi için 

bkz. İbrahim Kalın, İslâm ve Batı, (İstanbul: İsam yayınları, 2021). 
111 Hunke, İslâm‟ın Güneşi, 149-153. 
112 Saygılı, “Ortaçağ Bilim ve Tefekküründe Türklerin Yeri”, Ortaçağ İslâm Dünyası‟nda Bilim ve 

Teknik Makaleler, 55. 



32 
 

acil müdahalenin yapılabilmesi için seyyar hastaneler mevcuttur. Nitekim Sultan 

Melikşâh ve torunu Sultan Mahmut zamanında orduda cerrahlar, kehhaller (göz 

doktoru), hasta bakıcıları ve cerge adı verilen seyyar hastane çadırlar mevcuttu. Bu 

seyyar hastaneler; doktorlar, müstahdemler, ilaçlar ve tüm malzemeleri yaklaşık iki 

yüz kadar deve aracılığıyla taşınmıştır. Ancak Selçuklular adına esas tedavi ve sağlık 

hizmetlerini üstlenen kurumsal müesseseler bîmâristan, dârü‟ş-şifâlar ve 

kervansaraylardı. Nitekim bîmâristanlar, hasta bakım ve tedavi merkezleri olarak 

hizmet verirken, dârü‟ş-şifâlar, daha çok büyük şehirlerde kuruluş, hem hasta bakımı 

hem de eğitim merkezi olarak işlev görmüştür. Kervansaraylar ise yolcuların ve 

tüccarların konakladığı, dinlendiği ve ihtiyaçlarını karşıladığı yerler olarak önemli 

bir sağlık hizmeti sunmuştur. Büyük Selçuklu Devleti‟nde tıp eğitimi genellikle 

medreselerde değil, bîmâristan ve dârüşşifâ gibi tesislerde verilmiştir. Bu tesislerde 

görev yapan hekimler seyyar olarak çarşı ve pazarlarda hastaları tedavi etmişlerdir. 

Örneğin Şamlı Muhaddeb adlı bir hekim, hastaları çarşılarda para karşılığında tedavi 

etmiştir. 1232‟de vefat ettikten sonra ise evini ve kitaplarını vakfederek burasının 

Müslümanlar için bir tıp mektebi olmasını vasiyet etmiştir. Şamlı Muhaddeb‟in yanı 

sıra 1170 doğumlu Muhezzibuddin Abdurrahman, Şam‟da evini tıp medresesi olarak 

vakfetmiş ve buradan birçok tabip yetişmiştir. Muhezzibuddin Abdurrahmanın 

eserlerinden bazıları İhtişâr ul-hâvî ve Makale f i‟l-istifrâğ dır. Muhezzibuddin 

Abdurrahman, Melik Âdil‟in hizmetinde 100 dinar maaş ile çalışmıştır. Hekim, 

Melik Kâmil‟i tedavi ettiği için Reis ül-etıbba (Baştabip) olarak atandı ve hükümdar 

tarafından kendisine 12.000 dinar para ve altın başlıklı 24 at hediye edilmiştir. 

Diyarbakırlı Seyfeddin Âmidî‟nin yanında mülâzemet (staj) etmiştir. XIII. yüzyılın 

ilk yarısında bir müderris, halifeye verdiği bir muhtırada (bir konuda uyarmak için 

yazılan yazı) zenginlerin evlerine giden tabiplerin çok para kazandıklarını, halktan 

hak ettiklerinden fazla ücret aldıklarını, sokak köşelerinde oturan tabip ve göz 

doktorlarının bozuk ilaç kullanarak bedenleri bozduklarını, akşam evlerine çantaları 

para dolu olarak döndüklerini anlatıp şikayet etmiştir. Buna karşılık Yahyâ bin İsa 

gibi halkı mahallelerinde ücretsiz tedavi eden ve onlara parasız ilaç gönderen tabipler 

de vardı113. Böylece Büyük Selçuklu Devleti‟nde tıp, uygulamalı yöntemlerle 

 

 
113 Muharrem Kesik, “Selçuklular‟da Sağlık, Sağlık Kurumları ve Tıp Eğitimi”, Tarih Dergisi, 71, 

(2020), 117; Süheyl, Ünver, Selçuk Tababeti, (Ankara: TTK yayınları, 2014), 11; Tülay Metin, 
Selçuklu Çağında Yaşamak Orta Çağda Türk Şehri, (İstanbul: Kronik yayınları, 2020), 64-65; 



33 
 

öğretilmiş ve sağlık hizmetlerinin yaygınlığı zamanla artış göstermiştir. Mesela 

Büyük Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey, Büveyhi emiri Adudüddevle tarafından 981 

yılında Bağdat‟ta inşa ettirilen Bîmâristân-ı Adudî‟yi 1036-1039 yılları arasında 

tamir ettirerek yeniden hizmete açılmıştır. Selçuklular döneminde “Muazzam Saray” 

olarak bilinen bu hastane, hem hastaların tedavisi hem de hekimlerin eğitimi için 

yoğun ilgi görmüştür. Bu hastahane Moğolların 1258‟deki Bağdat işgaline kadar 

aktif olarak kullanılmıştır. Özellikle tıp öğrencilerine doktora tezi düzeyinde 

çalışmalar yaptırılmıştır114. Bu durum dönemin tıp eğitiminde ileri araştırmaların ve 

akademik gelişimin önemsendiğini ve bu alanda yapılan çalışmaların bilimsel 

gelişim için kritik bir rol oynadığını göstermektedir. Aynı zamanda tıp eğitiminin 

sadece pratik bilgiyle sınırlı kalmayıp, teorik ve araştırma temelli bir yaklaşımla ele 

alındığını da ortaya koymaktadır. 

Büyük Selçuklular döneminde, Sultan Alp Arslan‟ın Veziri Nizâmü‟l-Mülk 

tarafından Nîşâbûr‟da ilk hastane inşa edilmiştir. Bunun yanı sıra Büyük Selçuklular 

döneminde Bağdat, Şîraz, Berdesir, Kâşân, Ebher, Zencân, Gence, Harran ve Mardin 

gibi birçok şehirde bîmâristanlar kurulmuş, ancak bu yapılar günümüze kadar 

varlıklarını sürdürememiştir115. 

1062-1095 yılları arasında Suriye Selçuklu Meliki Tutuş, Bağdat‟ın doğu 

yakasında “Bîmârîstân‟ı Tutuşî” adıyla bir hastane kurarak tıbbi hizmetler 

sunulmasını sağlamıştır. Ayrıca 1094 yılında Dımaşk Valisi Dukâk b. Tutuş, Bâbü‟l 

Berîd bölgesinde bir başka hastane inşa ettirilmiştir. 1085-1097 yılları arasında ise 

Kirman Selçuklularının Sultanı Melik Turan Şah, Berdesîr‟de116 Berdesîr Saray 

Hastanesini inşa ettirmiştir117. 

 

 

 

Turan, Selçuklular Tarihi Ve Türk-İslâm Medeniyeti, (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2009), 332-333; 

Terzioğlu, “Ortaçağ Türk-İslâm Hastaneleri ve Avrupa‟ya Tesiri” Belleten, 34/133, (1970), 130-131; 

Zeydan, İslam Tarihi III, 25. 
114 Çapan, “İslam Dünyası‟nda Bimaristanlar ve Gelişim Süreçleri”, 1214; Hüseyin Kayhan, 

“Selçuklular Devrinde Tıp Bilimi ve Hekimler Hakkında Notlar”, Histroy Studies, 3/11, (2011), 156; 

Terzioğlu, “Bîmâristan”, 165; Öztürk, İslâm Dünyasında Hastaneler, 210-220; Ünver, Selçuk 

Tababeti, 11. 
115 Muharrem Kesik, “Selçuklular‟da Sağlık, Sağlık Kurumları ve Tıp Eğitimi”, 117; Hüseyin Kayhan, 

“Selçuklular Devrinde Tıp Bilimi ve Hekimler Hakkında Notlar”, History Studies, 3, (2011), 156- 

157; Terzioğlu, “Bîmâristan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 6, (1992), 167. 
116 Berdesîr: Kirman bölgesinin önemli bir kentidir. Detaylı bilgi için bkz. Marcel Bazin, “Kirmân”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV yayınları, 2002), 24/62-63. 
117 Öztürk, İslâm Dünyasında Hastaneler, 232. 



34 
 

Anadolu Selçukluları döneminde ise Sultan I. Keyhüsrev‟in kız kardeşi 

Gevher Nesibe adına Kayseri‟nin Yenice Mahallesi‟nde Gevher Nesibe Hatun 

Şifahanesi inşa ettirilmiştir. Bu yapı günümüze kadar ulaşan en eski hastane ve 

dünyanın en eski tıp fakültesi olarak kabul edilmiştir. 1206 yılında hizmete açılan bu 

şifahane, 1839 yılına kadar tıbbi amaçlarla kullanılmış ve günümüzde Erciyes 

Üniversitesi Tıp Tarihi Müzesi olarak hizmet vermektedir118. Ayrıca bu dönemde 

1217 yılında Sivas‟ta Keykâvus Dârü‟ş-şifahanesi, 1217-1236 yılları arasında, 

Konya Dârü‟ş-şifahaneleri, 1228 yılında Divriği Behram Şah‟ın kızı Turan Melik‟in 

hastanesi, 1235‟te Çankırı‟da Selçuklu Emirlerinden Atabey Ferruh Dârü‟ş-şifası, 

1272‟de Kastamonu‟da Ali Pervane‟nin Dârü‟ş-şifahanesi, 1275‟te Tokat‟ta Pervane 

 

 

 

 

 

 

 
118 Gevher Nesibe Sultan Anadolu Selçuklu sultanı II. Kılıçaslan‟ın kızı I. Gıyâseddin Keyhüsrev‟in 

kız kardeşidir. Gevher Nesibe Sultan, sarayın ordu komutanına gönül vermiştir. Bu gönül 

hikâyesinden haberdar olan I. Gıyâseddin duruma karşı çıkmış bu iki gencin aşklarına mani olmak 

için ordu komutanı savaşa göndermiştir. Savaşa giden ordu komutanı şehit olmuştur. Haberi alan 

Gevher Nesibe Sultan yemeden içmeden kesilmiş kısa bir süre sonra da halk arasında ince hastalık 
olarak bilen verem hastalığına düşmüştür. Hastalık her geçen gün Gevher Nesibe sultanın vücudunu 

zayıf düşürmüş ve ölüme doğru sürüklemiştir. Bu durum karşısında vicdan azabı duyan ağabeyi 

ölüm döşeğindeki kız kardeşini ziyaret ederek özür dilemiş ve bir isteğinin olup olmadığını 

sormuştur. Gevher Nesibe Sultan ise, “Ben devası olmayan bir derde düştüm, kurtulmama imkân 

yok. Hiçbir hekim derdime çare bulamadı, ben artık ahiret yolcusuyum. Eğer dilersen benim 

servetimle benim adıma bir darüşşifa yaptır. Bu darüşşifada bir taraftan dertlilere şifa verilirken, 

diğer yandan da devası olmayan dertlere şifa aransın. Burada ünlü hekimler ve cerrahlar yetişsin. 

Kimse bir kuruş ödemesin, bu benim adıma bir vakıf olsun” diyerek son arzusunu dile getirmiştir. 

Gıyâseddin Keyhusrev kız kardeşinin vefatına çok üzülmüş ve son arzusunu yerine getirmek için 

ikinci defa tahta çıktığı zaman kendi adıyla anılan medreseyi yani (Gıyâsiyye), arkasından da 

dârüşşifâyı yaptırmıştır. Bu medresede yalnızca hastalar tedavi edilmemiş aynı zamnda da tıp 
eğitimi verilmiştir. Hatta tıp eğitimleri ihtisas kollarına göre ayrılmış ve iki temel kısımda 

incelenmiştir; 

1. Ulûm-ul ava‟il: Matematik, astronomi, fizik, dilbilgisi, felsefe, tıp. 

2. İslami İlimler: Usul, fıkıh, hadis, tefsir vb. 

Bilhassa dönemin ünlü hekimleri olan Ebû Bekir er-Râzî ve İbn-i Sînâ‟nın eserleriyle birlikte, 

Hipokrat ve Galen, eski Yunan ve Roma kaynakları üzerinden dersler verilmiştir. Darüşşifanın ilk 

kadrosu, bir başhekim, iki hekim, bir cerrah, bir göz doktoru (kehhal), bir eczacı ve bir idareciden 
oluşmuştur. Darüşşifanın ilk yıllarında Konyalı Hekim Ebubekir‟in başhekimlik yaptığı 

bilinmektedir. Ayrıca Tiflisli Hubeyş bin İbrahim‟in de medresenin ilk müderrisi olduğu iddia 

edilmiştir. Bu sağlık kurumunda devrin büyük hekimlerinin reçetelerine göre ilaçlar hazırlanırdı. 

Hastaların tedavileri sırasında eğitimler verildiği kaynaklarda belirtilmiştir. Ayrıca ilk defa akıl 

hastalıklarını müzikle tedavi etme yöntemi Selçuklular devrinde, Gevher Nesibe Hatun 

Şifahane‟sinde başlamıştır. Darüşşifa 1900‟lerin başlarına kadar görevine devam etmiştir. Ahmet 

Hulusi, Köker, “Gevher Nesibe Dârüşşifâsı ve Tıp Medresesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (Ankara: TDV yayınları, 1996), 39-42; Bayat, Tıp Tarihi, 267; Osman Oral, 

“Dünyanın İlk Tıp Fakültesinin Yapılmasına Vesile Olan Gevher Nesibe Sultan”, Uluslararası 

Rusya Araştırmaları Dergisi, 6/2 (2013), 19-30; Mustafa, Hayırlıdağ, “Gevher Nesibe Sultan 

Darüşşifası”, Kültür Araştırmaları Dergisi, 10, (2021), 219-232. 



35 
 

Bey‟in Dârü‟ş-şifahanesi, 1288‟de Turan Melik Sultan‟ın Divriği‟de inşa ettirdiği 

dârü‟ş-şifahanesi Anadolu Selçukları döneminde inşa edilen hastanelerdir119. 

Sosyal bir devlet anlayışına sahip olan Selçuklu Devleti‟nde devletin ileri 

gelenleri tarafından yapılan hayır kurumları bulunmaktaydı. Mesela Anadolu 

Selçuklu Devleti‟nin kadınları imar faaliyetlerine katılımı dikkat çekmektedir120. 

Nitekim Anadolu Selçuklu Devletinin ilk hastanesi olarak kabul edilen Gevher 

Nesibe Hatun Dârüşşifâsı121, Divriği‟de Turan Melek Dârüşşifâsı122 ve son olarak 

Amasya‟da Amber b. Abdullah Dârüşşifâsı bu konuda önemli örneklerdendir123. 

Bunların yanı sıra Yoncalı Ilıcası I. Alâeddin Keykubad zamanında saray 

mabeyincilerinden Ramazanü‟l-Hacib‟in kızı Gülsüm Hatun tarafından 1233 yılında 

yaptırılmıştır. Hatuniye Ilıcası ise Amasya şehrinde İlhanlı Sultanı Olcaytu 

Muhammed Hudabende‟nin eşi Ilduş (Yıldız) Hatun‟un adına 1308‟de inşa 

ettirilmiştir124. Adı geçen hastanelerde, hastalıkların tedavisinde hidroterapi 

yöntemi125 kullanılmıştır126. Kütahya ve Amasya şehirleri haricinde Anadolu‟nun 

 

 
119 Öztürk, İslâm Dünyasında Hastaneler, 230-234; Terzioğlu, “Yerli Yabancı Kaynaklar Işığında 

Selçuklu Hastaneleri ve Tababetinin Avrupa‟ya Tesirleri”,Türkler, haz., Hasan Celal Güzel dğr., 5, 

(2002), 728-741; Muhammet Kemaloğlu, “XI.-XIII. yüzyıl Türkiye Selçuklu Devletinde 

Dârüşşifalar”, Hikmet Yurdu Düşünce-Yorum Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi, 7/13, (2014), 3-4; 
Muharrem Kesik, Selçuklular‟da Sağlık, Sağlık Kurumları ve Tıp Eğitimi”, 71, (2020), 115-144; 

Ayrıca detaylı bilgi için bkz. Yasemin Aydınoğlu, Selçuklularda Tıp Eğitimi Ve Selçuklu 

Hastanelerinin Avrupa Kültürüne Olan Etkileri (Konya: Selçuk Üniversitesi Sos. Bil. Enst. 

İlköğretim Anabilim Dalı Sosyal Bilimler Öğretmenli ABD, YL Tezi, 2009). 
120 Anadolu Selçuklu Devletinde 71 vakfın kurucularının cinsiyetine baktığımız zaman yüzdelerine % 

91,54‟ü erkek, % 8,45‟i ise kadın baniler teşkil etmektedir. Funda Gülay Kadıoğlu- Selim Kadıoğlu, 
“Adı Darüşşifalara Ad Olan Kadınlar”, Mersin Tıp Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi ve Folklorik 

Tıp Dergisi, 1/1, (2020), 1-3; Hasan Yüksel ,“Anadolu Selçuklularında Vakıflar Anadolu 
Selçukluları ve Beylikleri Dönemi Uygarlığı”, Vakıflar Dergisi, 30, (2007), 35-50. 

121 İslam Medeniyetinde Anadolu‟da kurulan en eski hastane ve tıp mektebi, Anadolu Selçuklu 

hükümdarı I. Gıyâseddin Keyhusrev kız kardeşi Gevher Nesibe Sultan adına yaptırılmıştır. Detaylı 

Bilgi için bkz. Ahmet Hulusi Köker, “Gevher Nesibe Dârüşşifâsı Ve Tıp Medresesi”,Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1996), 14/39-42. 
122 Divride kurulan Turan Melek dârüşşifâsı Fahreddin Behramşah‟ın kızı, Mengücek Beyi Ahmed 

Şah‟ın eşi adına inşa ettirilmiştir. Ayrıca Turan Melek Şifahanesi Ahmet Şah‟ın yaptırmış olduğu 

Divriği Ulu Camii‟nin güney duvarın bitişiğinedir. Müjgân Cunbur, “Selçuklu Ve Osmanlı 

Devirlerinde Kadınların Kurdukları Şifahaneler”, Erdem, 3/8, (1987), 342-343. 
123 İhanlı Sultan Olcaytu Mehmed Han‟ın karısı İlduş (Yıldız) Hatun‟un kölesi Anber b. Abdullah ve 

Anadolu Emîri Ahmed Bey‟in inşa ettirdiği bilinmektedir. Detaylı Bilgi için bkz. Gönül Cantay, 

“Amasya Dârüşşifâsı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1991), 

3/5-6. 
124 Cunbur, “Selçuklu Ve Osmanlı Devirlerinde Kadınların Kurdukları Şifahaneler”, 343-344; Ünver, 

Selçuk Tababeti, 104. 
125 Su ile gerçekleştirilen bir tedavi yöntemidir. Bu yöntemde, sıcak ve soğuk suyun vücut üzerindeki 

etkilerinden faydalanılır. Detaylı Bilgi için bkz. Ezgi Genç- Süleyman Erhan Deveci, “Suyun Tedavi 

Amaçlı Kullanımı: Balneoterapi ve Hidroterapi” Bütünleyici ve Anadolu Tıbbı Dergisi, 4/2, (2023), 
62-86. 



36 
 

birçok şehrinde ılıcalar ile tedaviler uygulanmıştır. Anadolu Selçuklular Devleti‟nden 

sonra beylikler döneminde kurulan bazı hastaneler ise Necmettin İlgazi‟nin127 eşi 

Sitti Raziye Hatun, Anadolu‟nun bilinen ilk kadın dârüşşifâsının banisidir. Hatun 

Silvan‟da Artuklular döneminde tıp medresesi ve dârüşşifâsının da banisidir. Tıp 

medresesinin yanı sıra Mardin‟de bir medrese inşa ettirdiği de bilinmektedir128. 

Kısacası Selçuklu döneminde sağlık hizmetlerinin organizasyonu ve hastane 

inşası, dönemin sosyal devlet anlayışını ve tıp alanındaki gelişmeleri yansıtmaktadır. 

Selçuklular, hastaneler inşa ederek hem rutin hastalıkların hem de salgın hastalıkların 

tedavisi ve önlenmesi konusunda önemli adımlar atmışlardır. Ayrıca Selçuklu 

dönemindeki hastaneler sadece tedavi merkezleri değil, aynı zamanda tıp eğitimi 

veren ve hekim yetiştiren kurumlar olarak da işlev görmüştür. Bu bağlamda 

darüşşifalar, toplumun her kesiminden bireylerin sağlık ihtiyaçlarını karşılamış, 

poliklinik hizmetleri ile hastaların düzenli takibini yapmış ve reçete edilen ilaçları 

ücretsiz olarak sağlamıştır. Bu uygulamalar Selçuklu döneminde sağlık hizmetlerinin 

geniş kitlelere ulaştırılmasını ve sosyal yardımlaşmanın güçlendirilmesini 

sağlamıştır. Bu gelişmeler İslam dünyasında tıbbın ilerlemesine ve gelişimine önemli 

katkı sağlamıştır129. 

1.3. Avrupa Medeniyetinde Tıp 

 

Orta Çağ Avrupası‟nda bilimsel çalışmaların gelişmesinde siyasi, ekonomik, 

sosyal ve bilhassa dini faktörler etkili olmuştur. Bu faktörler Geç Orta Çağ dönemine 

kadar Avrupa medeniyetlerini olumsuz bir şekilde derinden etkilemiştir. Bu 

bakımdan Roma İmparatorluğu‟nun yıkılması, Avrupa toprakları başta olmak üzere 

geniş coğrafyaya yayılan barbar istilası ve ekonomik buhranlar Avrupa‟nın karanlık 

çağlar yaşanmasına neden olmuştur. Söz konusu bu durum karşısında bilimsel 

çalışmaların doğması her geçen gün zorlaşmıştır. Dolayısıyla insanlar günlük temel 

 

 
126 Cunbur, “Selçuklu Ve Osmanlı Devirlerinde Kadınların Kurdukları Şifahaneler”, 343-344. 
127 Necmettin İlgazi Mardin Artuklu Beyliğinin kurucusu Detaylı bilgi için bkz. Sevim, “İlgazi, 

Necmeddin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2000), 22/89-90. 
128 Funda Gülay Kadıoğlu- Selim Kadıoğlu, “Adı Darüşşifalara Ad Olan Kadınlar”, 3. 
129 Öztürk, İslâm Dünyasında Hastaneler, 230-31; Ünver, Selçuk Tababeti, 11; Turan, Selçuklular 

Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 342-346; Terzioğlu, “Bîmâristan”, 167; Kayhan, “Selçuklular 

Devrinde Tıp Bilimi ve Hekimler Hakkında Notlar”, 156-157; Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 65- 

66; Terzioğlu, “Yerli Yabancı Kaynaklar Işığında Selçuklu Hastaneleri ve Tababetinin Avrupa‟ya 

Tesirleri” Türkler, 5, (2002), 730; William Montgomery Watt, İslam‟ın Ortaçağ Avrupası 

Üzerindeki Etkisi, çev., Ümit H. Yolsal, (Ankara: Bilgesu yayınları, 2013), 61-65. 



37 
 

ihtiyaçlarını karşılayabilmek adına eğitimden ve bilimsel faaliyetlerden uzak 

doğmatik düşünceler ile yaşamlarını idame ettirmişlerdir. Bu düşünce biçimini 

birçok alanda gözlemlemek mümkündür. Örneğin tıp alanında düşünce ve bilimin 

yerine dini inancı esas almış, eleştirici ve tartışmacı bakış açısı yerine doğma 

fikirleri, bilgi yerine skolâstik düşünceyi, önemli tıp kitapları yerine İncil‟i, ülke 

yerine kiliseyi, hükümdar yerine papa‟yı koymuş olup, bu dünya yerine de öbür 

dünyayı esas alan bir zihniyet yerleşmiştir. Bu konu hakkında tıp tarihçisi Ali Haydar 

Bayat, Orta Çağ Avrupa döneminin karanlığını biraz kilise, biraz teoloji, biraz 

engizisyon, biraz da yanmış insan eti kokar sözü ile tasvir etmiştir130. Bunların yanı 

sıra Hristiyanlık inancına göre ruh temizliğini beden temizliği ile karıştıran Orta Çağ 

Avrupa insanları ruhlarını kurtarmak adına bedenlerini ihmal etmiş genel temizlik 

kurallarını uygulamaktan geri durmuşlardır. Dolayısıyla böyle bir toplumda hijyen 

büyük bir sorun teşkil ederek çeşitli hastalıkların oluşmasına zemin hazırlamıştır. 

Orta Çağ Avrupa medeniyetlerinin şehirleri, sokakları ve kasabaları çağdaşlarına 

göre daha kirli ve sanitasyon koşullarından131 uzak bir yaşam biçimine sahip olduğu 

ileri sürülmüştür. İnsanlar çöpleri ve dışkılarını meydanlara dökerek şehrin yapısına 

yakışmayacak davranışlarda bulunmuşlardır. Bu durum karşısında İngiltere ve 

Londra‟da yaşayan insanların dışkılarını sadece gece dökülmesi için yasa 

çıkarılmıştır. Bu nedenle Orta Çağ Avrupa dünyasında subsizarlık132 mesleği ortaya 

 

 

 

 

 
130 Bakır, “Geç Orta Çağ Avrupa‟sında Tıp ve Tababet”, Ortaçağ Araştırmaları Dergisi, 1/1, (2018), 

108; Bayat, Tıp Tarihi, 153-154; Tolgahan Karaimamoğlu, “Ortaçağ Avrupası‟nda Tıp Kültürü ve 

Gelişmeleri”, 46-47. Ayrıca Orta Çağ‟ın karanlık atmosferini yansıtan kültürel unsurlara örnek 

olarak, Umberto Eco‟nun Gülün Adı romanı verilebilir. Bu eser, Orta Çağ Avrupa‟sının olaylarını ve 

felsefesini derinlemesine inceleyerek, dönemin skolastik düşünce yapısını ve karanlık yüzünü etkili 

bir şekilde ortaya koymaktadır. Hatta bu eser, Jean-Jacques Annaud‟un yönetmenliğinde sinemaya 

uyarlanmış, İtalya, Fransa ve Almanya‟nın ortak bir çalışması olarak gerçekleştirilmiştir. Benzer 

şekilde, Orta Çağ‟ın karanlığının bilim dünyasındaki yansımaları, Alejandro Amenábar ve Mateo 

Gil‟in 2009 yapımı Agora filminde de görülebilir. Bu film, Greko-Romen çok tanrıcılığının çöküşü 

ve Roma İmparatorluğu‟nun Hristiyanlaşması sürecinde, din ile bilim arasındaki gerilimi tarihsel bir 
kurgu çerçevesinde ele alır. Sonuç olarak bu örnekler, geçmişteki olayları ve tarihin karanlık 

dönemlerindeki entelektüel ve bilimsel mücadeleleri anlamak için önemli kültürel unsurlar olarak 

değerlendirilebilir. 
131 Hijen için gerekli, koşulların oluşturulması ve korunmasıdır. Hijyen ve Sanitasyon el Kitabı, 

Türkiye Cumhuriyeti Dış İşleri Bakanlığı Erasmus, (2018), 3-4. 
132 Orta Çağ Avrupa dünyasında yoksul kişilerin belli bir ücret karşılığında dışkı, çöp dökme ve 

istenilen görevi yerine getiren bir nevi hizmetçilere verilen addır. Örneğin Isaac Newton subsizarlık 

yaparak eğitim masraflarını karşıladığı bilinmektedir. Sensei, Ezelî Şambalı Anastasiya Novih 4., 
https://docplayer.biz.tr/183581960-Sensei-ezeli-sambalali.html Erişim Tarihi: (12.05.2024). 

https://docplayer.biz.tr/183581960-Sensei-ezeli-sambalali.html


38 
 

çıkmıştır. Bu olumsuz hijyen koşulları veba, cüzzam, frengi, kolera ve tifo gibi 

hastalıkların oluşmasına zemin hazırlamıştır133. 

Orta Çağ Avrupa toplumunda, yaşanan zorluklar karşısında bilime ve tıbba 

önem verilmesi beklenirken, bunun yerine bilim dini otoritenin baskısı altında geri 

plana atılmış ve küçümsenmiştir. Tıp, XIII. yüzyıla kadar skolastik bir düşünce 

yapısı altında ilerlemiştir. Bu açıdan Orta Çağ Avrupa tıp tarihini iki kısma ayırmak 

doğru olacaktır. İlk dönem özgür düşüncenin mevcut olmadığı bunun yerine 

skolastik düşüncenin hâkim olduğu karanlık bir devir olarak tanımlanabilir. Nitekim 

bu dönemde kilise tarafından temsil edilen Hristiyanlık düşüncesi, bilime karşı 

düşman kesilmiş, din ile bilim birbiriyle mücadele eden iki unsur olup bu işler ile 

ilgilenen kişiler putperestlerle bir tutulmuştur134. Orta Çağ dünyasının en büyük 

kütüphanelerinden biri olan İskenderiye Kütüphanesi binlerce kıymetli eseri 

bünyesinde barındıran bir kütüphane olarak bilinir. Fakat dini düşünce ile bilimin 

birbiriyle çakışması neticesinde M.S. 391‟de meydana gelen ayaklanma esnasında 

kütüphanenin Piskoposu Theophilus tarafından kütüphane ateşe verilmiştir. Bu olay 

Orta Çağ Avrupa‟sında bilim dünyasının zarar görmesine ve tıp ilminin yetersiz 

kalmasına neden olmuştur. Söz konusu bu durum siyasi ve dini olayların bilim 

dünyasında yol açtığı yıkıcı etkileri açıkça göstermektedir135. 

Orta Çağ Avrupa‟sında, bilim ile otorite arasındaki çatışma giderek 

şiddetlenmiş ve kilise ile bilim insanları arasındaki ayrılık derinleşmiştir. Bu 

gerginliğin artmasıyla birlikte, bilim zayıflamış ve Avrupa‟da bilimsel gelişmelerin 

durakladığı karanlık bir dönem başlamıştır. Toplum, bilimin yerine İncil ve Kilise‟yi 

merkeze alarak, bilim dünyasında irrasyonel düşünce biçimini benimsemiştir. 

Özellikle tıp alanında, bu dogmatik yaklaşım sonucunda hastalıkların nedenleri kötü 

ruhlar, cinler ve mistik olaylarla ilişkilendirilmiştir. Hastalar tedavi için hekimlere 

başvurmuş olsalar da, şifanın esas kaynağı her zaman kilise olarak kabul edilmiştir.  

 

 
133. Ertekin, Tıbbın Öyküsü, 95; Nevzat Eren, Çağlar Boyunca Sağlık ve İnsan,(Ankara: Gelişim 

yayınları, 1996), 224; Ayrıca Orta Çağda hijen hakkında detaylı bilgiler için bkz. Georges Vigarello, 

Temiz ve Kirli Orta Çağdan Günümüze Vücut Bakımının Tarihi, çev., Zühre İlkgelen, (İstanbul: 

Kabalcı yayınevi, 1996). 
134 Ancak tüm bu dini otoritenin baskısına rağmen sayı bakımından az da olsa bilimsel faaliyetler 

yürütülmüştür. Ertekin, Tıbbın Öyküsü, 99. 
135 Apak, “İskenderiye Kütüphanesi‟nin Akıbeti Üzerine Değerlendirmeler”, İslami Araştırmaları 

Dergisi, 16/1, (2003) 179; Bayat, Tıp Tarihi, 153. 



39 
 

Örneğin hastaların iyileşmesi ve ruhsal huzura kavuşması için tanrının lütfu 

aracılığıyla azizlere, azizlerin dualarına, kutsal mekânların ziyaret edilmesine ve 

bedenlerindeki kötü ruhların kovulması amacıyla kilisenin önerdiği çeşitli ritüeller 

(kutsal suyla yıkanma vb.) yöntemler o dönemde yaygın bir tedavi biçimi olarak 

kabul edilmiştir136. Bu bağlamda halk arasında çeşitli ritüellere (sihir-büyü) vb. 

başvurulmuş, kutsal metinlere dayandırılarak hikâyeler ile anlatılmıştır. Örneğin Hz. 

İsa‟nın bazı hastaları mucizevi yollar137 ile tedavi etmesi, insanlara şefkat ve 

merhamet göstermesi, İsa‟dan sonra havarilerinden beklenmiştir. Bu çerçevede Orta 

Çağ Avrupası‟nda dine dayalı “Manastır Tıbbı” anlayışı ortaya çıkmıştır. Böylece 

batıl inançlarda şifa arayan Orta Çağ insanları kiliselerde yatmış, dualar etmiş, kutsal 

mekânları ziyaret ederek azizlerin eşyalarına dokunmuş, aziz ve azizelerin 

madalyalar içinde saklanan kişisel eşyaları (saç, sakal, diş, tırnak vb. nesneler) kutsal 

sayılmış ve hastalıklara iyi geleceği umuduyla insanlar bu nesneleri yanlarında 

taşımıştır. Ayrıca azizlere hastalıkların çeşitlerine göre vasıflar yüklenmiştir. Örneğin 

Aziz Sebastian‟a veba hastalığı, Aziz Rocus‟a frengi hastalığı, Aziz Job‟a (Yunus) 

cüzzam hastalığı, Aziz Lucie‟ye göz hastalıkları ve Aziz Artemis‟e cinsel organ 

hastalıkları için başvurulmuştur. Dolayısıyla kilise, hem maddi hem de manevi hayat 

üzerinde tek otorite olduğunu tıp üzerinden de güçlü bir şekilde göstermiştir 138. 

Orta Çağ Avrupa toplumunda halk arasında çaresiz durumlarda sıkça 

başvurulan büyü ve batıl inançlar, tıp biliminin önemli bir kısmını oluşturmuştur. Söz 

konusu bu durum ilk dönemlerde sorun teşkil etmezken ilerleyen dönemlerde sapkın 

davranışlardan rahatsız olan kilise, pozitif bilimleri reddetmiş ve insanlara tanrı 

 

 
136 Bayat, Tıp Tarihi, 143-155. 
137 Hem İslam hem de Hristiyan medeniyettin de Hz. İsa‟ya atfedilen mucizelerler mevcuttur. Örneğin 

körün gözünü açmak, cüzzamlı hastaları iyileştirilmesi, ölüyü diriltmesi gibi. Kuran-ı Kerim de Âl-i 

İmraân Suresinin 49 ayetinde Hz. İsa; “İsrailoğullarına peygamber olarak gönderir, o da onlara der 

ki: Ben, Rabbinizden delille geldim size. Balçığı yoğurur, kuş şekline sokar, ona üflerim, Allah'ın 

izniyle kuş olur. Anadan doğma körü körlükten kurtarırım, abraş illetine tutulmuşu, Allah'ın izniyle 

iyileştiririm ve Allah‟ın izniyle ölüyü diriltirim, evlerinizde yediklerinizi, sakladıklarınızı size 

bildiririm. İnanmışsanız şüphe yok ki, bunlar size delildir.” Hristiyanlık inancında ise ölüyü 
diriltmesi, körlerin gözlerini açması, hastaları iyileştirmesi Ahd-i Cedit‟te de mevcuttur. Detaylı 

bilgi için bkz. (Matyus. 9, 12, Markus, 1. 40-41, 2, 3-11, 3, 1-5, 5, 25-43, 10, 46-52); Ali Bakkal, 

“Hz. İsa‟ya Atfedilen Mucizelerin Olağanüstülük Açısından Tahlili”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 45, (2020), 66-85; Betül Avcı,“Hıristiyanlıkta ve Kur‟an 

Tefsirlerinde Hz. İsa‟nın Mucizeleri”, Divan: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, 9, (2000), 257- 

268; Ayrıca bkz. Niaz Çavgalov, İnciller‟e ve Kur‟an‟a Göre Hz. İsa‟nın Mesajı, (Bursa: Uludağ 

Üniversitesi Sos. Bil. Enst. Felsefe ve Din Bilimleri-Tarihi Bilim Dalı 2012). 
138 Bayat, Tıp Tarihi, 154-155; Karaimamoğlu, “Ortaçağ Avrupa‟sında Tıp Kültürü ve Gelişimleri”, 

45-46 ve 54. 



40 
 

dışında hiçbir şeyle ilgilenmemeleri gerektiğini hakkında telkinde bulunulmuştur139. 

Ayrıca kilise, Orta Çağ Avrupa insanlarının dini öğretilerin dışına çıktığını, tanrıya 

karşı geldiğini düşünürek büyü batıl inançlar ve rasyonel tıp uygulamalarına dayalı 

tedavi yöntemlerini engellemek istemiştir. Çünkü tıbbın kilise çevresinde gelişmesi 

uygun görülmüştür. Ancak her geçen gün tıp biliminin kilise denetiminden çıkarak 

bağımsız bir bilim dalı haline gelmeye başlamasıyla, kilise, tıp alanını falcılık, 

büyücülük ve sihir gibi uygulamalarla ilişkilendirerek bu tür davranışları kınamış ve 

bunları uygulayan kişileri ve yerleri doğrudan hedef almaya başlamıştır. Bu 

bakımdan kilise, bu tür uygulamaları sapkınlık olarak nitelendirerek, kendi otoritesini 

korumak adına sert yaptırımlar uygulamaya başlamıştır. Bu durumu sadece tıp ilmi 

ile sınırlandırmayan kilise, astronomi, anatomi, farmakaloji, fizik, felsefe vb. poz itif 

bilimlere de karşı çıkmıştır. Örneğin önceleri astroloji ilmiyle bir sonraki veba 

salgınının ne zaman olacağını açıklayan kilise, kâhinliği de Orta Çağ tıbbı içerisine 

dâhil etmiş, yasaklamıştır140. 

Orta Çağ Avrupa tıbbının gelişimini engelleyen önemli faktörlerden birisi de 

insan vücudunun Ruh-ül Kudüs‟ün Tapınağı olarak kabul edilmesidir141. Bu bakış 

açısı neticesinde insan bedeninin kesilip biçilmesini günah olarak değerlendirmiş ve 

bu tür uygulamaları yasaklamıştır. Bu durum anatomi biliminin teorik bilgilerle 

sınırlı kalmasına neden olmuştur. Nitekim makro kozmosun142 işleyişini anlamanın 

mikro kozmos143 olan insan vücudunu anlamaktan geçtiği anatomi diseksiyonunun 

Orta Çağ İslam ve Hristiyan dünyasında yasaklanması tıp ilmini zayıflatmıştır. Her  

 

 
139 Bayat, Tıp Tarihi, 143-155. 
140 Karaimamoğlu, “Ortaçağ Avrupası‟nda Tıp Kültürü ve Gelişmeleri”, 45-51; Gül, Ortaçağ Avrupa 

Tarihi, 109-112; Yıldırım, Bilim Tarihi, 75-98; Bayat, Tıp Tarihi, 153-155. 
141 Rûhulkudüs, Kur‟an-ı Kerim‟de Cebrâil Peygamber için kullanılan bir isimdir. Hristiyanlık 

inancında ise Hz. İsa‟nın doğumu ve teslisi (baba, oğul ve kutsal ruh) temsil eder. Metinde bu 

kavram, insan vücudunun yaratıcıdan bize emanet olduğunu ve bu emanete özen göstermemiz 

gerektiğini vurgulamak için kullanılmıştır. Ayrıca insan vücudunun yüce, temiz ve kutsal olduğunu 

belirtir ve ahiret inancına göre yeniden dirilmede önemli bir rol oynadığı düşünülmektedir.Detaylı 

bilgi için bkz. Bedri Ruhselman, Ruh ve Kâninat, (Basım Yeri ? Kenan Maatbası, 1946), 105-347; 

Ömer Faruk Harman, “Rûhulkudüs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul, TDV 
yayınları, 2008), 35/216-217; Ertekin, Tıbbın Öyküsü, 99. 

142 Tabiat kanunları veya sünnetullah, evrenin düzenine ve işleyişine dair değişmez prensipler olarak 

kabul edilmiştir. Bu prensipler, doğanın ve varlıkların işleyişine yön verir ve evrenin düzenli bir 

şekilde işlemesini sağlamıştır. Detaylı bilgi için bkz. https://kavrammutfagi.com Erişim Tarihi 

(29.03.2024); Gamze Güler, “Çevirmenin Çoklu Habitusu”, Tobider-Uluslararası Toplumsal 

Bilimler Dergisi, 7/ 2, (2023), 237-248. 
143 İnsan, mikrokozmos olarak kabul edilir çünkü o, kâinattaki büyük düzenle benzer bir düzen içinde 

yaratılmıştır ve aynı zamanda tanrı ile de bir ilişki kurabilir. https://kavrammutfagi.com Erişim 
Tarihi: (29.03.2024); Güler, “Çevirmenin Çoklu Habitusu”, 237-248. 

https://kavrammutfagi.com/
https://kavrammutfagi.com/


41 
 

ne kadar o dönemde İslam dünyası çağının üstünde bilimsel faaliyetler sürdürmesine 

rağmen anatomi alanında teorik bilgilerden öteye gidememiştir. Bu alanda sadece 

çeviri eserlerde aktarılan bilgiler doğrultusunda insan vücudu incelenmiştir. 

Dolayısıyla eserler kapsamında oluşturulan orijinal fikirlerin muhtemelen patolojik 

ve cerrahi vakalar ve hayvanlar üzerinde yapılan deneyler sayesinde elde edilmiştir. 

Örneğin Yuhanna İbn Maseveyh144 maymunlar üzerinde diseksiyon yapmış ve insan 

vücudunu böyle inceleyip anlamaya çalışmıştır145. Ebû Bekir er-Râzî, İbn-i Sînâ ve 

Ali bin Abbas anatomi alanında önemli çalışmalar yapmışlardır. Ancak bu 

çalışmalar, daha çok teorik bir zeminde kalmış ve pratik uygulamalardan uzak 

olmuştur. Yinede diseksiyon konusunda yaptıkları sınırlı araştırmalar ile dönemin tıp 

uzmanları ve Osmanlı hekimleri üzerinde önemli bir etkiye sahip olmuşlardır. 

Nitekim Orta Çağ İslam dünyasında gerçekleştirilen anatomik çalışmalar, sonraki 

dönemlerde Osmanlı hekimleri tarafından daha da geliştirilmiş ve özellikle 1629- 

1631 yılları arasında Şirvanlı Şemseddin-i İtakî146, bu bilgiler ışığında ayrıntılı 

anatomi çizimlerini yapmıştır. Hekimin kaleme aldığı Teşrih-i Ebdân ve Tercümân-ı 

Kıbale-i Feylusûfân adlı eser, dönemin en önemli anatomi kitaplarından biri olarak 

kabul edilmiştir147. 

Hristiyan dünyasında ise diseksiyon tamamen kilise tarafından yasaklanmış 

hatta zaman zaman bu konu hakkında bildiriler yayımlanmıştır. Örneğin 1330 yılında 

papa VII. Boniface diseksiyon‟un yasak olduğunu hatırlatan bir bildiri 

yayımlamıştır148.Diseksiyonun ne zaman başladığı tam olarak bilinmemekle beraber, 

karanlık dönemlerin bitmesiyle Orta Çağ Batı Toplumu‟nun X. yüzyıldan itibaren 

entelektüel yaşam tarzına geçmesiyle beraber başlamış olduğu düşünülmektedir. Bu 

konu hakkında ilk bilgiler tıp tarihçileri tarafından öğrenilmektedir. Tıp tarihçilerine 

göre XIII. ve XIV. yüzyıllar arasında Bologna Üniversitesi‟nde yaygın bir şekilde 

diseksiyon yapılmıştır. Ancak bu diseksiyonlar insan vücudunun genel anatomisini 

 

 
144 Abbâsiler döneminin meşhur Süryânî hekimlerinden birisidir. Detaylı bilgi için bkz. M.Cüneyt 

Kaya,“Yahannâ b. Mâsveyh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 

2013), 43/582. 
145 Kahya, “Bizde Disseksiyon Ne Zaman ve Nasıl Başladı”, Belleten, 43, (1979), 742-743. 
146 Şirvan‟lı Şemseddin-i İtakî Avrupalı hekimlerinden etkilen ilk Osmanlı hekimidir. Detaylı bilgi 

için bkz. Kahya “Şemseddîn-i Itâkī”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

yayınları, 2010), 38/519. 
147 Kahya,“Bizde Disseksiyon Ne Zaman ve Nasıl Başladı”, Belleten, 742-743. 
148 Kahya, “Bizde Disseksiyon Ne Zaman ve Nasıl Başladı”, 747. 



42 
 

öğrenmek için değil, âdli olayları çözümlemek için yapılmıştır. Kısacası bu 

çalışmalar bir diseksiyondan ziyade post morten149 çalışmalardır. Orta Çağ Avrupa 

dünyasında ilk başlarda âdli bir işlem olarak başlayan diseksiyon çalışmaları 1523 

yılından itibaren papa VII. Clement‟in yayımlamış olduğu bildiri ile tamamen 

serberst bırakılmıştır. Böylece Orta Çağ Avrupa dünyasında tıbbi çalışmaların sayısı 

zaman içerisinde artış göstermiştir150. 

Orta Çağ Avrupa dünyasında tıp bilimi önceleri katedral ve manastırlar 

çevresinde gelişirken “Putperest Dönem Fetişimi‟nin” sona ermesiyle yani erken 

Orta Çağ rönesansının başlamasıyla Avrupa toplumunda başta tıp olmak üzere 

sosyo-kültürel hayatta bir aydınlanma yüzyılı başlamıştır. Böylece başlangıçta 

karanlık bir tıp anlayışını yansıtan dönem sona ermiş ve pozitif bilimlerin özgürce 

yürütüldüğü bir dönem başlamıştır. Söz konusu bu durum ise XIII. yüzyılın 

başlarından itibaren görülmeye başlamıştır. Bu dönemde Orta Çağ Avrupa 

toplumunda şehirleşme süreçlerinin başlaması, üniversitelerin kurulması, yeni 

kurumların ortaya çıkması ve ekonomik alanda değişimlerin yaşanması, paranın 

yayılmaya başlaması ve ticaretin canlanmasıyla birlikte toplum adeta yeniden 

doğmuştur151. Bilhassa bilim dünyasında aydınlanma yaşayan bu toplum diğer 

medeniyetler ile etkileşimi neticesinde birçok bilim alanında önemli ilerlemeler kat 

ettiği düşünülmektedir. Örneğin Doğu medeniyetiyle olan etkileşimi, özellikle de 

Haçlı Seferleri sırasında birçok medeniyetle temas içinde olmasına yol açmıştır. 

Böylece Orta Çağ Avrupa toplumu doğunun bilim ve teknik uygulamalarını öğrenme 

fırsatı bulmuştur. Süryanice ve Arapça eserler Latince‟ye çevrilerek Avrupa‟da geniş 

bir kitleye ulaştırılmıştır. Çeviri faaliyetlerinin yanı sıra Avrupa uygarlıkları 

öğrenmiş oldukları bilgi birikimini pratik uygulamalara dönüştürmüş, zaman 

içerisinde bağımsız tıp kuruluşları kurulmuştur. Örneğin 1140 yılında Napoli‟de ve  

 

 
149 Post Morten: Ölümden sonra yapılan âdli tıp işlemine otopsi yani Post-Morten denir. Başka bir 

ifadeyle, kadavralar üzerine yapılan âdli incelemeye olarak da tanımlanmaktadır. Detaylı Bilgi için 

bkz. https://www.ttb.org.tr/eweb/adli/3.html . 
150 İlk kez Bologna üniversitesinde Lucca‟lı Hugh öğrencisi Theoderich Borgognoni tarafından 

yapılmış, çalışmalarını Salliceto‟lu William‟kiler devam ettirilmiştir. Padova Üniversitesi‟nde ise 

Monddino Luzzi anatomi derslere vermeye başlamıştır. Ancak Luzzi Galenos‟un etkisinde kalıp 

özgün anatomik bulgulara ulaşamamıştır. Buna rağmen öğrencileri için 1316 yılında kaleme almış 

olduğu eser batı dünyasında ilk anatomi kitabı olarak kabul görülmüştür. Kahya, “Bizde Disseksiyon 

Ne Zaman ve Nasıl Başladı”, 741-747. 
151 Detaylı bilgi için bkz. Le Goff John, Avrupa‟nın Doğuşu, çev., Timuçin Binder, (İstanbul: Literatür 

yayınları, 2008), 75-76; Tekeli, Sevim dğr. Bilim Tarihine Giriş,104-107. 

https://www.ttb.org.tr/eweb/adli/3.html


43 
 

1180 yılında Paris‟te bağımsız eczanelerin kurulması, hekimler ile farmakoloji 

uzmanları arasındaki ayrımın ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bu durum ise bizlere 

tıp biliminin zaman içerisinde gelişerek alt dallarının oluşumunu ve gelişmesini 

göstermektedir. 1076 yılında ise Salerno Tıp okulunda bu iki ana bilim dalı ayrı 

meslek grubu içerisinde ele alınmış, eğitimler için bu bağlamda müfredat 

oluşturmuştur. 1240 yılında I.Frederik‟in152 yayımladığı kararname ile Güney İtalya 

ve Sicilya‟da eczacılık ve hekimlik resmi bir şeklide iki ayrı meslek branşı olarak 

ayrılmıştır153. 1150 tarihinde Paris Üniversitesi, 1158‟de Bologna 

Üniversitesi,1167‟de Oxford Üniversitesi, 1181‟de Montpellier Tıp Merkezi ve 

1222‟de Padova Üniversitesi kurulmuştur154. Görüldüğü üzere Avrupa‟da XIII. 

yüzyıldan sonra skolastik düşünce terk edilerek yerine özgür düşünce ortamında 

yorum ve münakaşalara dayanan pozitif düşünce ortamı başlamıştır. 

1.4. Tıbbın Modern Sağlık Üzerindeki İzleri 

 

Antik Hint, Çin, Mısır ve Yunan medeniyetlerinin tıbbi bilgi ve yöntemleri, 

Tıbb-ı Nebevi uygulaması ile hastalar tedavi edilmiştir. Hint medeniyetinde 

geliştirilen tıbbi tanı ve prognoz yöntemleri155, dönemin diğer toplumları tarafından 

benimsenmiş ve günümüzde de uygulanmaya devam etmektedir. Bu durum tıp 

alanında süregelen gelişim ve dönüşüm sürecini gözler önüne sermektedir. Ayrıca 

1840‟lı yıllarda Doğu Hindistan Kumpanyası‟nda görev yapan İngiliz cerrah James 

Esdaile, Hint tıbbının hipnoz tekniklerinden etkilenmiş ve bu teknikleri kullanarak 

ağrısız ameliyatlar gerçekleştirmiştir. Bu durum Avrupa tıbbında anestezi alanında 

önemli bir etki yaratmış ve hipnozun cerrahi prosedürlerde bir anestezi yöntemi 

 

 

 

 
152 Alman İmparatoru ve Sicilya Kralı olan Büyük Frederik, Alman düşünce ve kültür tarihinde 

önemli bir figürdür. Alman filozof Wilhelm Dilthey, kaleme aldığı Alman Ruh Tarihine Dair 

Tetkikler adlı eserinde, Büyük Frederik‟e özel bir değer atfetmekdir. Eseri incelediğimiz zaman 

“Büyük Frederik ve Alman Tenvir Hareketi” başlıklı bölümde, onun Alman aydınlanmasına olan 

katkıları vurgulanmaktadır. Detaylı bilgi için bkz. Wilhelm, Dilthey, Alman Ruh Tarihine Dair 

Tetkikler, çev., Hasan Cemil, (İstanbul: Yeni Zamanlar yayınları, 2004). 
153 Hekimlik ve eczacılık ayrı birer branştır. Orta Çağ dünyasında sözlü reçete anlayışı yaygındır 

ancak 1353 tarihinden itibaren Fransa‟da yazılı reçeteler kullanılmaya başlamıştır. Daha önceki 

yıllarda böyle bir uygulama mevcut değildi. Demirhan Erdemir, Tıp Tarihi, 103-104. 
154 Ertekin, Tıbbın Öyküsü, 101; Fatih Rukancı-Hakan Anameriç, “Ortaçağda İlk Üniversiteler: 

Studium Generale”, Felsefe Dünyası, 39, (2004), 170-186. 
155 Tıp termolojisinde, hastalığın gidişatını, süresini ve iyileşme veya iyileşme olasılığını gösteren 

tahmini cevap. William Bynum, Tıp Tarihi, (İstanbul: Dost yayınları, 2020), 19. 



44 
 

olarak kullanılabileceğini göstermiştir156. Tıp tarihinin köklü uygulamalarından biri 

olan akupunktur157, kadim Çin tıbbının önemli bir tedavi yöntemi olarak hem tarihi 

süreçte hem de günümüzde yaygın bir şekilde kullanılmıştır. Bu yöntem modern tıpla 

uyumlu bir şekilde günümüzde metal iğneler veya lazer ışınları kullanılarak tedavi ve 

cerrahi müdahalelerde uygulanmaktadır. 1980 yılında Dünya Sağlık Örgütü, 

akupunkturun kırk üç farklı hastalığın tedavisinde etkili olduğunu belirten bir rapor 

yayımlamıştır.158 Mısır medeniyeti, çeşitli tıbbi yöntemlerin yanı sıra Orta Çağ ve 

Rönesans dönemlerinde etkili olan hermetizm akımının da159 temellerinin bu 

dönemlerde atıldığı düşünülmektedir. 

Antik Yunan medeniyeti ise önceki uygarlıkların bilgi birikiminden 

yararlanarak, ampirik (deney ve gözlem) ve pratik yaklaşımları rasyonel bir sistem 

haline getiren bir kültür olarak öne çıkmıştır. Bu entelektüel miras, pozitif bilimler ve 

sosyo-kültürel yaşamda sonraki yüzyılları derinden etkileyerek Batı tıbbının 

temellerinin atılmasına vesile olmuştur160. Örneğin M.Ö. 5. yüzyılda Antik Yunan 

hekimi Hipokrat tarafından oluşturulan “Hipokrat Yemini”, Antik Çağ‟ın filozof ve 

hekimlerinin etik değerlerini vurgulayan kuralları içermektedir. Bu etik kurallar Orta 

Çağ ve modern dönemde de farklı ilkelerle zenginleştirilerek tıp pratiğinde rehber 

olmuştur. Nitekim günümüzde bu etik kodlar, tıp mesleğinin temel ahlaki 

prensiplerini şekillendirmiş ve küresel çapta yaygın olarak benimsenmiştir161. Bu 

 

 
156 Tez, Tıbbın Gizemli Tarihi Semboller, Büyüler ve Ritüeller Eşliğinde Şifa, (İstanbul: Hayykitap 

yayınları, 2017), 27. 
157 Eski bir Çin tedavi yöntemi olan Akupunktur; deri altındaki meridyenlerin üzerine belli noktalara 

iğne batırmak suretiyle, bozulan enerji akışını düzeltilmesi amaçlayan bir tedavi yöntemidir. Detaylı 
bilgi için bkz. Ahmet Kavaklı “Akupunktur”, Fırat Üniversitesi Tıp Fakültesi, Anatomi AD ve Fırat 
Üniversitesi Hastanesi, Akupunktur Tedavi Birimi, 15/1, (Elazığ: 2010), 1-4. 

158 Bayat, Tıp Tarihi, 87-89; Tez, Tıbbın Gizemli Tarihi Semboller, 32. 
159 Hermetizim akımı: Antik Mısır‟da yaşamış olan bilge Hermes Trismegistus‟un öğretisidir. Bu 

öğretinin temellerinde madde karanlık ile özdeş, karanlığın zıttı ışık ruhla özdeş olup aydınlık da 

ruhta olduğu temellendirilmiştir. Sait Yılmaz, “Hermes‟in Eski Mısır ve Helen Dünyasından İslam 

Coğrafyası ve Anadolu‟ya Yolculuğu”, Lectio Socialis, 3/1, (2019), 21-46; Detaylı bilgi için bkz. 

Sibel Özbudun, Hermes‟ten İdris‟e Bir Dinsel Geleneğin Dönüşüm Dinamikleri, (Ankara: Ütopya 
yayınları, 2015). 

160 Ertekin, Tıbbın Öyküsü, 72. 
161 Antik Yunan‟ın ünlü hekimi Hipokrat, modern tıbbın babası olarak kabul edilmiştir ve geleneksel 

dini-sihri tedavi yöntemlerine karşı, akıl ve tecrübeye dayalı bir tıp anlayışını savunmuştur. Tıp 

alanında pek çok eser yazmış ve bu eserler, Orta Çağ İslam hekimleri tarafından Arapça‟ya 

çevrilmiştir. Günümüzde ise tüm dünyada kabul görülen Hipokrat Yemini, ölümünden sonra bir 

öğrencisi tarafından kaleme alındığı görüşü yaygındır. Bu metin Abbâsîler döneminde Süryaniceden 

Arap diline kazandırılmıştır. Günümüzde ise Arapça‟dan Türkçe‟ye çevrilmiştir. Detaylı bilgi için 

bkz. Kahya “Hipokrat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi”,(İstanbul; TDV yayınları, 
1998),18/119-121; İlyas Altuner, “Hipokrat Yemini”, Iğdır Üniversitesi Sos. Bil. Dergisi, 7, (2015), 



45 
 

bağlamda İlk Çağlardan itibaren kullanılan tıp bilgileri, tarih boyunca çeşitli 

medeniyetlerin katkılarıyla gelişmiş ve modern tıp uygulamalarında da önemli bir 

yer ediği düşünülmektedir. Ayrıca bu bilgi ve yöntemler zamanla sürekli bir 

dönüşüm geçirerek günümüz tıbbında etkili bir biçimde uygulanmış ve modern 

tıbbın temel prensiplerinin oluşumuna zemin hazırlamıştır. Eski tıbbi bilgilerin, 

çağdaş koşullara uygun hale getirilip geliştirilmesi ise tarihsel birikimin sürekliliğini 

ve bilimsel bilginin evrimine katkı sağladığını göstermektedir. 

Tıptaki evrimsel sürecin devamlılığına bakacak olursak simgesel değişimin 

durağan olduğu ve sadece bir objeye odaklandığı ortaya çıkacaktır. Bu minvalde 

tarih boyunca tıp sembolize edilirken yılan figürü kullanılmıştır. Yılan, önemli bir 

simge olmanın yanı sıra birçok medeniyetin mitolojilerinde, efsanelerinde ve kültürel 

yaşamlarındaki objelerinde yer aldığı bilinmektedir. Bu hayvan çağlar boyunca 

düalist yapının sembolü olarak kabul edilmiştir. Bünyesinde barındırmış olduğu bu 

düalite iyilik ve kötülüğü, aydınlık ve karanlığı, ölüm ve şifayı sembolize ettiği 

düşünülmektedir162. Bu düalist yapı insanoğlunun yılan ile ilişkisinde önemli bir rol 

oynadığı düşünülmektedir. Nitekim bu hayvan ilk zamanlarda insanlarda korku ve 

iğrenme duyguları uyandıran bir canlı olmuştur. Bu duygular yılanların zehirlerinin 

ölümcüllüğü ve korkutucu fiziksel görünümlerinin oluşturduğu tehdit algısından ileri 

gelmektedir. Yılanların tehlikeli yapısı bu algının gelişiminde belirleyici rol 

oynamıştır. Ancak zamanla insanoğlu bu hayvanın zehirlerini panzehir olarak 

kullanmayı keşfetmiş ve bu gelişme, yılanlara yönelik olumsuz algıların değişmesine 

neden olmuştur. Ayrıca bu canlıyı yakından gözlemleyen insanoğlu yılanın her yıl 

deri değiştirdiğini fark etmiş ve bu değişim ve dönüşümü yeniden doğuş yenilenme 

ve ebedi yaşamın bir sembolü olarak görülmüştür. Bu evrimsel süreç sonucunda 

yılana karşı duyulan merak ve saygı artmış, önceki olumsuz algılar yerini daha kabul 

edilebilinir görüşlere bırakmıştır. Örneğin medeniyetler arasında sağlık, bilgelik, güç 

 

 

1-7; Rabia T. Gücel Pirinç, Uygulamalı Etik Başlığı Altında Tıbbi Araştırmalarda Etiğin Rolü Ve 

Tabibin Ahlaki Değerinin Tarihi, (Denizli: Pamukkale Üniversitesi Sos. Bil. Enst Felsefe Ana Bilim 

Dalı Sistematik Felsefe ve Mantık Bilim Dalı,2019). 
162 Yılan sembolü dünyanın her yerinde birçok medeniyette farklı farklı figürlere formlara dönüşmüş 

olsa da ana fikir aynı niteliktedir. Örneğin bu hayvanı ifade etmek için lung, luu, ejder, nek, mar, 

evran, dragon, griffon gibi pek çok adlandırma mevcuttur. Ekrem Güneri dğr., “Darüşşifalardan 

Günümüz Sağlık Kurumlarına Yılan Sembolü”, Lokman Hekim Dergisi, 9/1, (2019), 98; İ.Hamit 

Hancı, “Yılan Hikâyesi” STED, 14/8 (2005), 6; Nergis Biray, “Terim Dünyamızda Yılan: Kavram, 

Anlam Ve Yapı Bakımından”, Avrasya Terim Dergisi, 1/2, (2013), 98-99. 



46 
 

ve ölümsüzlükle ilişkilendirilen yılan, tabiatın iyileştirici gücünü temsil eden bir 

varlık olarak kabul edilmiştir163. Tıp tarihinde yılan sembolü birden fazla biçimde 

karşımıza çıkmaktadır. Örneğin asa etrafına sarılan bir veya iki yılan, kadeh veya bir 

kâseye sarılmış uzanmış bir veya iki yılan, kanatlı asaya sarılı çifte yılan, birbirine 

veya dal üzerinde sarılmış çifte yılan figürleri mevcuttur164. Asa üzerinde yılan 

figürüne atfedilen anlam; şifa, bilgelik, ileri görüşlülük, yenileşme-gençleşme, 

ölümsüzlük, güç, kuvvet ve saygıyı temsil ettiği düşünülmektedir. Bu sembollün 

kökeni Yunan mitolojisinde Apollon ve Koronis‟in oğlu tıp ve sağlık tanrısı 

Asklepion Roma mitolojisinde karşılığı Eskülap‟dan gelmektedir. Asklepion 

hekimlik ilmi ile ilgilenmektedir. Asklepios‟un kutsal hayvanı olarak kabul edilen 

yılan, asasının üzerine de sembol olarak tasvir edilmiştir. Asa iyilik tanrılarını temsil 

ederken üzerindeki yılan figürü ise kötülük ilahlarını ifade etmektedir165. 

Kadeh, kâseye sarılı veya uzanan yılan sembolü, günümüzde Türk 

eczacılığının amblemi olarak kullanılmaktadır. Amblemin kökeni Yunan 

mitolojisinde tıbbın ve sağlığın tanrısı Asklepios‟un kızı Hygieia‟dan gelmektedir. 

Hygieia, sağlık ve temizlik tanrıçası olarak kabul edilmiştir. Bu sembol kadehin 

etrafına dolanan yılan motifi ile tasvir edilmiştir. Bu figüre birçok mimari eserde 

rastlamak mümkündür. Örneğin Anadolu Selçuklu Devleti tarafından 1235 yılında 

inşa edilen Çankırı Cemalettin Ferruh Darüşşifası mimarisinde mevcuttur. 

Günümüzde ise Çankırı Darüşşifası Müzesi‟nde, tarihi darüşşifalardan ilham alınarak 

tasarlanmış bir sanat eseri olarak sergilenmektedir. Bu eser, kadeh biçiminde taş 

işçiliğiyle yapılmış bir fıskiye ile bu fıskiyenin etrafını saran bir yılan figüründen 

oluşmaktadır. Yılan, kadehe zehrini boşaltırken tasvir edilmiştir166. 

 

 
163 Medine Sivri-Canan Akbaba, “Dünya Mitlerinde Yılan,” Folklor Edebiyat, 24/96, (2018), 53-64. 
164 Ilgaz Akdoğan, “Tıp Sembolünün Tarihçesi Üzerine Bir Değerlendirme”, Mersin Üniversitesi Tıp 

Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi ve Folklorik Tıp Dergisi, 12/3, (2022), 457. 
165 Ayrıca Türk toplumunda şamanların da koruyucu hayvanıdır. Akdoğan, “Tıp Sembolünün 

Tarihçesi Üzerine Bir Değerlendirme”, 458-459; Azra Erhat, Mitoloji Sözlüğü, (İstanbul: Remzi 

Kitapevi, 1996), 74-75; Orhan Hançerlioğlu, Dünya İnançlar Sözlüğü, (İstanbul: Remzi Kitapevi, 

2000), 55; Biray, “Terim Dünyamızda Yılan: Kavram, Anlam Ve Yapı Bakımından”, 97; Erdem, 

Dünya Mitlerinde Yılan, 47. 
166 Mimari eserlerde ve sağlık alanlarında birer simge olarak kullanılan yılan figürü, 1836 yılında II. 

Mahmut döneminde çıkartılan ferman ile Mekteb-i Tıbbiye öğrencilerinin kıyafetlerinin yakalarına 

Caduceus sembollü yılan işlenmiştir. Ayrıca Galatasaray Tıbbiyesi‟de 1839 tarihinden itibaren 

Caduceus figürünü amblem olarak kullanmaya başlamıştır. Akdoğan, “Tıp Sembolünün Tarihçesi 

Üzerine Bir Değerlendirme”, 461; Akdoğan, “Tıp Sembolünün Tarihçesi Üzerine Bir 

Değerlendirme”, 459; Bayat, Tıp Tarihi, 271; Canan Aldırmaz Ağartan, “Sanat eserlerinde yaşayan 



47 
 

Bir diğer figür ise kanatlı asaya sarılmış çifte yılandır. Bu sembolün kökeni 

Yunan mitolojisinde tanrı ve tanrıçaların habercisi, yolcuların hamisi ve tüccarların 

koruyucusu Zeus‟un oğlu Hermes‟e dayanır. Hermes, Caduceus (Kadüse) isimli bir 

asaya sahiptir. Asa Hermese ağabeyi Apollon tarafından hediye edilmiştir. Bu asanın 

özel bir güce sahip olduğuna inanılır. Çünkü asa bir taraftan ateş çıkartabilirken diğer 

bir taraftan ise sükûneti sağlayabilme gücüne sahiptir. Zıtlıkları bünyesinde taşıyan 

bu asa Yunan mitolojisinde şöyle anlatılır; ağabeyinin hediye ettiği asayı denemek 

isteyen Hermes, birbirlerine öfke ile tıslayarak kavga eden iki yılanın arasına asayı 

uzatır. Asanın efsunlu gücü üzerine yılanlar kavgalarını unutur ve asanın etrafına 

sarılırlar. Böylece kanatlı asa üzerinde çifte yılan figürü oluşmuştur. Bu figür Yunan 

medeniyetinden Orta Çağ dünyasına kadar intikal etmiştir ve Orta Çağın sonlarına 

doğru Rönesans döneminde de kimya, farmakoloji ve eczacılık alanlarında sembol 

olarak kullanılmaya başlamıştır167. 

Bir diğer figür ise birbirine sarılı yılan sembolüdür. Bu sembolün en eski 

kullanıcılarından biri Sümer medeniyetidir. Bu bağlamda bu sembolün kökeni 

Mezopotamya coğrafyasından başlayarak günümüze kadar ulaşmış ve çeşitli 

anlamlar kazanmıştır. Örneğin Türk toplumunda yaygın bir şekilde kullanılmış olan 

on iki hayvanlı Türk takviminde yılan figürüne yer verilmiştir. Orhun Abidelerinde 

ise birbirine sarılmış halde çifte yılan ejder motifi bulunur. Bu figür sağlık, saadet, 

mutluluk, şifa ve huzuru temsil etmiştir168. Bunların yanı sıra mimari eserlerde yer 

alan bu sembol Anadolu Selçuklu Sultanı I. Gıyaseddinin 1204 yılında kız kardeşi 

Gevher Nesibe Hatun‟un adına inşa ettirmiş olduğu Çifte Minare Medresesi‟nde de 

görmekteyiz. Ayrıca Selçuklular döneminde yapılmış olan Eminüddin Darüşşifası, 

 

 

 

 

 

bir mit: Sağlık tanrısı Asklepios ve kızı Hygieia”, Zeynep Kamil Tıp Bülteni, 40/1 (2009), 49-52; 

Erhat, Mitoloji Sözlüğü, 74-75/186; Hançerlioğlu, Dünya İnançlar Sözlüğü, 55; Ekrem Güneri 
dğr.,“Darüşşifalardan Günümüz Sağlık Kurumlarına Yılan Sembolü”, 100; Ünver, Selçuk Tababeti, 

(Ankara: TTK yayınları, 2014), 69. 
167 1902 yılında Amerika Ordusu Tıbbi Birlikleri Caduceus‟u amblem olarak kullanmaya 

başlamışlardır. Amerikan Ordusu‟nun bu seçimi üzerine dünyada birçok farklı sağlık örgütü de bu 

amblemi kullanmaya başlamıştır. Erhat, Mitoloji Sözlüğü, 177-178; Hançerlioğlu, Dünya İnançlar 
Sözlüğü, 191/234; Hancı, “Yılan Hikâyesi”, 7; Canan Erden, Dünya Mitlerinde Yılan, (Eskişehir: 

Osmangazi Üniversitesi, Sos. Bil. Ens. YL Tezi, 2016), 53-55. 
168 Biray, “Terim Dünyamızda Yılan: Kavram, Anlam Ve Yapı Bakımından”, 97; Erdem, Dünya 

Mitlerinde Yılan, 47. 



48 
 

Gevher Nesibe Darüşşifası, I. İzzeddin Keykavus Darüşşifası ve diğer şifahanelerde 

yılan sembolünü değişik formlarda görmek mümkündür169. 

Ünlü tıp tarihçisi Süheyl Ünver, Selçuklu Devleti‟nin yaptırdığı 

darüşşifahanelerin mimarisinde sıkça görülen yılan sembolünden ilham almış, Türk 

tıbbının amblemi olması için öneride bulunmuştur. Bu öneri birçok tıp fakültesi 

tarafından benimsenmiş ve uygulanmıştır. Ünver‟in vesile olduğu bu amblem 1937 

tarihinden itibaren Türkiye‟de tıbbın sembolü olarak kullanılmıştır170. Günümüzde 

dünyanın birçok yerinde yılan sembolü, başta sağlık alanı olmak üzere tıp ile 

ilişkilendirilen birçok alanda amblem olarak kullanılmıştır171. 

Kısacası yılan sembolü, tarihin çeşitli dönemlerinde medeniyetlerin 

efsanelerinde, mitolojilerinde ve günlük hayatlarında önemli bir yer işgal edinmiştir. 

Bu sembol çeşitli materyallerde ve sanat eserlerinde geniş bir şekilde ikonografik 

olarak kullanılmıştır. Yılanın çok yönlü bir metafor olarak değerlendirilmesi, onun 

sosyal hayatta ortak bir anlam ve kutsallık taşıdığını ortaya koymaktadır. Bu 

bakımdan yılan sembolü, çoğu zaman yaşamın döngüsünü, dönüşümü ve iyileşmeyi 

temsil ederken, bazen de bilgelik, gizem ve güç gibi anlamlarla da ilişkilendirilmiştir. 

Bu nedenle tarih boyunca yılan sembolü, insanların düşünce dünyasında derin bir 

etki bırakmış, ilkel dönemlerden günümüze kadar önemini korumuştur172. 

 

 

 

 

 

 
169 Ayrıca madolyanlarda, mimari eserlerde, kilimlerde kısacası günlük hayat içerisinde kullanılan 

obje ve nesnelerin içerisinde yılan figürünü görmek mümkündür. Aynı zamanda Selçuklular için 
büyük bir önem arz eden Ahilik Teşkilatının kurucusu olan Şeyh Nasiruddin Mahmud‟un “Ahi 

Evran” adının efsanelerde “kâinat, yılan ve ejder” anlamına geldiği düşünülmektedir. Bunun yanı 

sıra Ahi Evranın yılandan kırbaç ve panzehir imal eden bir hekim olduğuda düşünülmektedir. Biray, 

“Terim Dünyamızda Yılan: Kavram, Anlam Ve Yapı Bakımından”, 96; Hancı, “Yılan Hikâyesi”, 8; 

Güneri vd,“Darüşşifalardan Günümüz Sağlık Kurumlarına Yılan Sembolü”, 98. 
170 Akdoğan, “Tıp Sembolünün Tarihçesi Üzerine Bir Değerlendirme”, 460; Bayat, Tıp Tarihi, 71; 

Güneri dğr.,“Darüşşifalardan Günümüz Sağlık Kurumlarına Yılan Sembolü”, 99-100. 
171 Günümüzde Dünya Sağlık Örgütü (WHO) amblemi bu duruma bir örnektir. Aliye Tülay Baybağ, 

“Tıp Sembolü”, Fevziye Mektepleri Vakfı Işık Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Görsel Sanatlar 

Bölümü, (2010), 2. 
172 Göbeklitepe, Nevali Çori, Sümer Kralı I. Gudea'nın taş kabartmaları, Gılgamış Destanı, Antik 

Mısır‟da Thebes kentinde ayrıca Mısır mitolojisinde Apep olarak, Yunan mitolojisinde Asklepios 

(Roma‟da Eskülap) ve Hermes‟in asasında, Fars kültüründe Trita ve Hürmüz, Şahmaran, Arap 

kültüründe İdris Peygamber ve Türklerin Lokman Hekiminde yılan motiflere rastlamak mümkündür. 

Bu örneklerin sayısını daha da artırmak mümkündür. Detaylı bilgi için bkz. Aliye Tülay Baybağ, 

“Tıp Sembolü”, 1-15. 



49 
 

1.5. Hasta ve Hastalık Nedir? 

 
Salgın hastalıklarla ilgili tarihsel süreçte yaşanan olaylar, alınan tedbirler ve 

diğer gelişmeler hakkında bilgi vermeden önce, hasta ve hastalık terimlerinin 

tanımlarını yapmak uygun olacaktır. 

Hasta ve hastalık terimi gerçek dünyaya ait bir unsur olduğu 

düşünülmektedir. Ayrıca hasta ve hastalık kavramları insan zihninde eş veya yakın 

anlamlı kelimeler olduğu ileri sürülmüştür. Ancak bu kelimelerin dilimizdeki 

karşılıkları farklı anlamlar taşımaktadır. Örneğin TDK sözlüğünde, hasta kelimesi 

hastalığa yakalanmış yani sağlığı bozulmuş canlılar için kullanılmıştır. Yine TDK 

sözlüğünde hastalık kelimesi, canlı varlıkların fizyolojik ve ruhsal yapılarında oluşan 

işlevsel bozulmalar olarak tanımlanmaktadır. Bu bağlamda hastalık canlıların beden 

ve ruh sağlıklarına zarar veren bir unsurdur. Bu kelimeler dilimize Farsçadan 

geçmiştir. Farsça yaralanmış, incinmiş anlamına gelen haste kelimesinden türemiştir. 

Yine Farsça hasta anlamına gelen bir diğer kelime bimar kelimesidir. Bu kelime aynı 

zamanda hastane anlamında da kullanılmıştır173. Arapça hastalık kelimesinin karşılığı 

olan maraz, TDK sözlüğünde hasta anlamına gelmektedir. Ayrıca illet ve ileti 

kelimleride kulanılmıştır; İllet kelimesi (hasta) anlamına gelirken, illeti kelimesi 

(hasta) anlamına gelir. Divanü Lûgat-it Türk‟te ise hasta kelimesi iğ-ig174 hastalık 

kelimesi ise iğle olarak kullanılmıştır175. Halk dilinde ise hastalık yerine arz, dert, 

maraz, maraza, illet, sökellik ve sayrılık kelimeleri kullanılmıştır. Bunların yanı sıra 

ağır hastalıklar için kırgan, kırgın ve kıran kelimelerininde kullanıldığı 

bilinmektedir176. 

Yukarıda bahsettiğimiz tüm kelimelerden bir çıkarımda bulunduğumuz 

zaman Türk dilinde hasta ve hastalık terimlerinin günümüzde eş ve yakın anlamlarda 

kullanılmadığını söylemek mümkündür. Bu konu hakkında Tarihçi Mirko Dražen 

 

 
173https://www.etimolojiturkce.com/kelime/hasta Erişim Tarihi: (26.08.2024). 
174 Divanü Lûgat-it Türk I, çev., Besimi Atalay, (Ankara, TTK yayınları, 1985), 48. 
175 Divanü Lûgat-it Türk I, 287. 
176 Bahattin, Kökdemir, Yeni İjiyen I, (İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1948), 3-8; Ümran, Sevil, 

“Sağlık-Hastalık Ve Kültür Etkileşimi”, Atatürk Üniversitesi Hemşirelik Yüksekokulu Dergisi, 9/3, 

(2006), 78-80; Zahide Olgun Henzel, Hastayı Algılama ve Hasta Kavramını Oluşturma Bağlamında 

Türk ve Fransız Hekimlerin Karşılaştırılması, (Adana: Çukurova Üniversitesi Sağlık Bil. Ens. 

Deontoloji Ve Tıp Tarihi Anabilim Dalı, 2009), 3-5; ed., Mehmet Dalkılıç, Sağlık ve Hastalık, 

(Ankara: Gece Akademi, 2019), 383-84. 

https://www.etimolojiturkce.com/kelime/hasta


50 
 

Grmek, dünyada tüm diller için ortak bir hastalık kelimesinin tanımının 

yapılamadığını ve bu durumun neredeyse imkânsız olduğunu söylemiştir. Ancak 

hastalığın nedenlerinin aynı olduğunu ve dört semantik gruba ayrılacağını ifade 

etmiştir. Bu dört unsur şunlardır; 

1.Zayıflık, kuvvet eksikliği, işgücü kaybı 

2.Biçimsizlik, nefret uyandırma 

3.Rahatsızlık yaratma, huzursuzluk kaynağı 

4.Acı ve ağrı177 

Hastalıkların tarihi, insanlık tarihinden bile daha eski bir geçmişe sahip 

olduğu düşünülmektedir. Bu konu hakkında tıp tarihinin başucu kitaplarından biri 

olan Çağlar boyunca Tıp adlı eserde Yeryüzünde insanlar yokken hastalıklar vardı 

cümlesi ile başlamaktadır178. Bu konu hakkında bir diğer görüş Kelt mitolojisinin şair 

ve büyücü ozanı Taliesin‟e attir; 

Bil bakalım kim bu güçlü yaratık 

Tufandan önce yaşamış 

Etsiz ve kansız 

Kemiksiz ve damarsız 

Kafasız ve bacaksız 

Ne daha yaşlıdır ne de daha genç 

Başlangıçta olduğundan
179

 

 

Bu mısralarında hastalıkların tufandan önceki dönemlere kadar uzandığını ve 

bu hastalıkların getirdiği tehlikeleri betimlemiştir. 

Bu tanımlamalar ışığında rutin hastalıkların ve salgın hastalıkların 

insanoğlunun yeryüzünde var olmadan önce evrende serbestçe dolaştığı düşüncesi 

ortaya çıkarken, diğer yandan insanlığın tarih öncesi dönemlerden beri var olan 

mikroorganizmalarla mücadele etmek zorunda kaldığı anlaşılmaktadır. Bu 

mikroorganizmaların çevresel faktörlere göre evrim geçirmiş olması, hastalıkların 

kökeninin çok eski zamanlara kadar uzandığını göstermektedir. Nitekim 

mikroorganizmalar, insanlık tarihi boyunca hastalıkların oluşumu ve yayılması 

üzerinde önemli bir biyolojik faktör olarak rol oynamıştır. Bu durum hastalıkların 

insanlardan önce de var olduğunu ve bakteriler, virüsler, mantarlar, algler ve 

 

 
177 Haydar, Akın, “Tıp Tarihi Yazımında Yöntem:Hastalık Kavramı ve Hastalık Tanımı”, 

https://www.academia.edu/37354551/Tıp_Tarihi_Yazımında_Yöntem_Hastalık_Kavramı_ve_Hasta 

lık_Tanımı, Erişim Tarihi (17.06.2023). 
178 Albert S.Lyons- R.Joseph Petrucelli, Çağlar Boyu Tıp, çev., Nilgün Güdücü, (İstanbul: Roche 

yayınları, 1997), 19. 
179 Andrew Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, (İstanbul: 

İletişim yayınları, 2020), 19. 

http://www.academia.edu/37354551/Tıp_Tarihi_Yazımında_Yöntem_Hastalık_Kavramı_ve_Hasta


51 
 

protozoonlar gibi mikroorganizmaların çevresel koşullara bağlı olarak evrildiğini 

göstermiştir180. 

İlk Çağlardan itibaren hastalıklar, tanrı tarafından canlılara bir ceza olarak 

gönderildiğine inanılmıştır. Bu inanç doğrultusunda hastalıklar dışsal bir kötülük 

olarak kabul edilmiş, hasta kişiler ise bu kötülüğün kurbanı ve lanetlenmiş bireyler 

olarak görülmüştür. Bu nedenle hastalıklar tanrının gazabının bir göstergesi olarak 

değerlendirilmiştir181. Orta Çağ dünyasında bu inanca ek olarak, hastalıkların 

nedenine ilişkin hümoral patoloji teorisi de egemen olmuştur. Eski dönemlerden 

itibaren kabul gören bu teori, hastalıkların, dört temel sıvının dengesizliğinden 

kaynaklandığını savunmuştur. Bu dört sıvı, vücudun biyolojik, ahlaki ve psikolojik 

işleyişini etkileyen unsurlar olarak tanımlanmıştır. Orta Çağ hekimleri, vücuttaki dört 

temel sıvının (kan, balgam, sarı safra, kara safra) dengesizliğinin, hem fizyolojik hem 

de ruhsal hastalıklara yol açabileceğine inanmışlardır. Bu nedenle kronik ve salgın 

hastalıklara zemin hazırladığını düşünmüşlerdir182. 

1.5.1. Salgın Hastalık Nedir? 

 

Salgın hastalıklar, belirli dönemlerde hem insan hem de hayvan sağlığını 

etkileyen hastalıklar olarak tanımlanmıştır. Modern tıbbın ilerlemesiyle birlikte bu 

hastalıkların yayılma aşamaları ve etkileri hakkında daha detaylı tanımlamalar 

yapılmıştır. Bu tanımlamalar şu şekildedir: Salgın hastalıklar, evrendeki tüm 

canlılara bilhassa insanlara, hayvanlara ve bitkilerin büyük bir kısmına bulaşan bir 

enfeksiyon hastalığıdır183. Salgının büyüklüğünü ifade etmek için tıp 

terminolojisinde “salgının gücü” terimi kullanılmış, bu güç virüslerin mutasyon 

evresi, üreme ve bulaşma evreleri, coğrafyaya göre uygarlıkların ekonomik 

koşullarına ve insanların bağışıklık sistemlerine göre değişiklik göstermiştir. Bu 

unsurlar salgının gücünü etkileyen önemli faktörlerdir. Bu gücün çevreye yayılması 

ise şöyle ifade edilmiştir; Salgının ortaya çıktığı lokasyonlardan başlayarak çevreye  

 

 
180 Orhan Kılıç, “Tarihte Küresel Salgın Hastalıklar ve Toplum Hayatına Etkileri”, 17. 
181 Bayat, Tıp Tarihi, 47-110; Susan, Sontag, Metafor Olarak Hastalık AIDS ve Metaforları, çev., 

Osman Akınhay, (İstanbul: Agorakitaplığı, 2005), 44-49. 
182 Berna Arda, “Hastalık Olgusunun Tarihsel Açıklanışında Önemli Bir Kavram: Etki Göçü”, Ankara 

Üniversitesi Tıp Fakültesi Mecmuası, 4/2, (1996), 108-110; Demirhan Erdemir, “Ahlât- ı Erbaa”,2/ 

24. 
183 İbrahim Erol-Burcu Balaban Ökten, “Salgın Hastalıklar Sürecinde Sağlık Hizmetlerine Yönelik 

Mekansal İhtiyaçların Belirlenmesi”, Avrupa Bilim ve Teknoloji Dergisi, 51, (2023), 254-255 



52 
 

yayılmasına “Andemi” belli bir coğrafyada normalin üzerinde görülmesine 

“Epidemi” bu standardın üzerinde olduğunda “Hiper Endemi”, birden fazla ülke veya 

kıtalar arasına yayılmasına “Pandemi” denir184. 

Salgın hastalıkların ortaya çıkmasında çeşitli faktörler rol oynamaktadır. Bu 

faktörler arasında hijyen koşulları en önemli etkenlerden biridir. Ayrıca ekolojik 

dengenin bozulması, doğal felaketler, yaşam standartlarındaki değişiklikler, 

insanların bağışıklık sistemleri, nüfus artışı, göçler, ticaret, savaşlar, keşifler ve fetih 

hareketleri de salgın hastalıkların meydana gelmesinde önemli bir rol oynamıştır. Bu 

konu hakkında tıp tarihçisi Ali Haydar Bayat, salgın hastalıkların oluşmasında askeri 

seferlerin, ticari faaliyetlerin, doğal afetlerin, göçlerin, kültür ve hijyen 

alışkanlıklarının ve yaşam standartlarının birinci derece rol oynadığını vurgulamıştır. 

Bu etkenler toplulukların yetersiz yaşam koşulları nedeniyle bağışıklık sistemlerinin 

zayıflamasına yol açmış ve sonuç olarak hastalıkların hızla çevreye yayılmasına 

neden olmuştur185 Çevreye hızla yayılan salgın hastalıklar veya rutin hastalıklar 

neticesinde İlk Çağlardan itibaren insan vücudunun temel işleyiş ilkesi hem bir 

merak konusu hem de bir tabu olmaktan ileriye gidememiştir. Bu nedenle 

hastalıkların rasyonel açıklamaları geç tarihlere kadar yapılamamıştır. Bu durum 

insanoğlunun hastalıklarla karşı çözüm arayışları, tıp biliminin temellerini 

oluşturmasına vesile olmuştur186. 

1.5.2. Hastalıklara Verilen İsimler ve Dinsel Anlamları 

 

Dünya tarihinde pek çok salgın hastalık ortaya çıkmış ve her uygarlık bu 

hastalıkları kendine özgü tanımlamalar ve adlandırmalarla açıklamıştır. Modern 

tıbbın gelişimine kadar bu durum hastalıkların sistematik olarak incelenememesi ve 

doğru bir şekilde tespit edilememesi sorununu ortaya çıkarmıştır. Bu konu hakkında 

Mirko D. Gremek Eski Yunan Dünyasında Hastalıklar adlı eserinde dünyada ortak 

 

 
184 Pandemi (eski Yunanca: pan: tüm + demos: insanlar) kökünden türemiştir. Terim olarak birden 

fazla ülke veya kıtalar arasına yayılan salgın hastalıkların çevreye yayılmasına verilen genel ismidir. 

Ayşe Tekin, “Tarihten Günümüze Epidemiler, Pandemiler ve Ekonomik Sonuçları”, Süleyman 

Demirel Üniversitesi Sos. Bil. Enst. Dergisi, 2/40, (2021), 332; Karaimamoğlu, Kara Ölüm Ortaçağ 

Dünyasını Yok Olmanın Eşiğine Getiren Veba, (İstanbul: Kronik yayınları, 2022), 12. 
185 Bayat, Tıp Tarihi, 265; ayrıca detaylı bilgi için bkz. Charles Kenny, Salgın Döngüsü İnsanlığın 

Bulaşıcı Hastalıklara Karşı Bitmeyen Savaşı, (İstanbul: İletişim yayınları, 2022), 29-74; Dorthy, H. 
Crawford, Ölümcül Yankılar Mikroplar Tarihimizi Nasıl Şekillendirdi?, (İstanbul: Metis yayınları, 

2020), 87-160. 
186 Tostantin Mutusis, “Mikrop Harbi”, İstanbul Tıp Fakültesi Mecmuası, 3, (1952), 1150- 1151. 



53 
 

bir hastalık tanımı olmadığını söylemiştir. Örneğin “Henkan” Hitit Medeniyeti‟nde 

bir hastalıktır. Fakat bu hastalığın genel bir tanımı yapılamadığı gibi semptomlarının 

da tespit edilemediğinden tüm salgın hastalıklara bu isim verilmiştir. Bunun yanı sıra 

Bars (beyaz cüzzam), cudri (çiçek hastalığı), hasaba (kızamık), taun, ölet, kıran, 

hamra, plague, black death (veba) gibi birçok salgın hastalık, çeşitli uygarlıkların 

kültür ve medeniyetlerinde, dini inançlarına ve coğrafi koşullarına bağlı olarak farklı 

adlarla anılmıştır187. 

Hastalık adları ve bu hastalıklara karşı uygulanan önlemler, semavi dinlerin 

kutsal kitaplarında veya dönemin yazarları tarafından yazılmış kronik eserlerde 

bahsedilmiştir. Örneğin Yeni Ahitte ölüm, kıtlık, savaş ve salgın hastalıkları temsil 

eden “Mahşerin Dört Atlısı”188 kavramı göze çarpmaktadır. Bu kavram Hristiyanlık 

inancında kıyamet alameti olarak kabul edilmiştir. Bu dört atlının ortaya çıkacağı 

zaman insanoğluna felaketler getireceğine inanılmıştır. Bu atlıların, yeryüzünde yedi 

mührün açılmasıyla birlikte ölüm, kıtlık, savaş ve salgın hastalıklarını getireceğine 

dair inanç mevcut olup, bu felaketlerin, dünya üzerinde karanlık bir gölge gibi ortaya 

çıkacağına inanılmaktadır189. Bu felaketlerin, dünya üzerinde karanlık bir gölge gibi 

belireceği düşüncesi, toplumların kolektif korkularını ve tarihsel deneyimlerini 

yansıtmaktadır. Bu tür tasvirler, dönemin insanlarının karşılaştıkları zorluklar ve 

belirsizlikler karşısında duyduğu derin endişeyi ortaya koymaktadır. 

Semavi dinlerin kutsal kitaplarında, öğretilerinde, hadislerinde salgın 

hastalıklar hakkında önemli bilgilere mevcuttur. Örneğin salgın hastalıklarla ilgili en 

eski kayıtlardan biri Eski Ahit‟te bulunmaktadır. 

 

 

 
187 Bu dönemde henkan tüm salgın hastalıkları ifade etmek için kullanılmış olsa da veba, tifo veya 

kolera hastalıklarınıda karşıladığı muhtemeldir. Ahmet Ünal, “Hitit Tıbbının Ana Hatları”, Belleten, 

44/175, (1980), 475-496; Ali M. Dinçol, “Ağuella Ritüali (Cth 394) Ve Hititlerde Salgın 
Hastalıklara Karşı Yapılan Majık İşlemlere Toplu Bir Bakış”, Belleten, 49/193, (1985), 10; İlker 

Koç, Hititler, (Ankara: ODTÜ Geliştirme Vakfı yayınları, 2006), 52. 
188 Mahşerin dört atlısı olarak tasvir edilen ölüm, kıtlık, savaş ve salgın hastalıklar, tarih boyunca 

insanlık üzerinde büyük etkiler yaratmıştır. Kanadalı gazeteci ve yazar Nikiforuk, bu dört atlıdan 

bahsederken onların tarih seyrini nasıl değiştirdiğini açıklamıştır. Birinci atlı, tanrının dünyasını ve 

yaşamı simgeleyen beyaz renkle tasvir edilir. İkinci atlı, savaşı temsil eden büyük bir kılıç taşıyan 

kırmızı renkte görülür. Üçüncü atlı, refah ve kıtlığı ölçmek için terazi taşıyan siyah renkle 
betimlenir. Dördüncü atlı ise soluk ve kansız bir görünüme sahip olup ölümü simgelediği ileri 

sürmüştür. Nikiforuk, bu dört atlıyı filozof Jacques Ellul‟a dayanarak, insanlığın yaşamını ve tarihini 

etkileyen olaylar silsilesi olarak tasvir etmiştir. Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı, 14-17. 
189 Muhittin Şahan, Salgın ve Parazitli Hastalıklar, (İzmir: Ticaret Mat.T.A.Ş.,1964), 1-2. 



54 
 

Mûsâ ile Hârûn, Firavun‟un huzuruna çıkıp şöyle dediler: İsrail‟in Tanrısı Yehova diyor ki, 
Halkımı salıver de çölde bana bayram yapsın. Fakat Firavun “Yehova kim ki sözünü dinleyip İsrail‟i 
salıvereyim. Yehova‟yı tanımam, İsrail‟i de salıvermem” dedi. Musa ile Harun “İbranilerin Tanrısı 
bizimle konuştu”dediler. İzin ver de, çölde üç günlük yol gidip Tanrımız Yehova‟ya kurban sunalım, 

veba veya kılıç ile vurmasın
190

. 

Mısır‟dan Çıkış 5/1-3, Firavun ile İsrail halkı arasındaki anlaşmazlığın 

ardından, Firavun‟un İsrailoğullarını zor durumda bırakması ve tutuklaması 

sonucunda tanrının Mısır‟a veba salgını gönderdiğini ve ülkenin bu salgından büyük 

bir şekilde etkilendiğini ifade edilmiştir. Bu ifadeden salgın hastalıkların tanrının 

gazabının bir işareti olarak değerlendirildiği ve kutsal metinlerde bu hastalıkların 

tanrının öfkesiyle ilişkilendirildiği sonucuna varılabilir. 

Eski Ahit‟in yanı sıra İncil‟de de birçok salgın hastalığa dair referanslar 

mevcuttur. Bilhassa bu kutsal kitapta veba, cüzzam ve hummadan sıkça söz 

edilmiştir191. Ayrıca cüzzam hastalarının toplum tarafından dışlandığı bu yüzden de 

onlar için özel bir yer ayrıldığı hastalara nasıl bakılması gerektiği ile ilgili bilgiler 

aktarılmıştır. Örneğin; 

RAB Musa‟ya ve Kâhin Harun‟a şöyle dedi:“Bedeninde deri hastalığına dönüşebilecek şiş, 

kabuk ya da parlak leke bulunan kişi Harun‟a, ya da Harun‟un kâhin oğullarından birine 
götürülecek. Kâhin derideki yaraya bakacak, yarada kıl ağarması varsa ve yara derine inmişse, kişi 

deri hastalığına yakalanmış demektir. Hastaya bakan kâhin onu kirli ilan edecektir. Derideki parlak 

leke beyazsa, derine inmemişse, üzerindeki kıllar ağarmamışsa, kâhin hastayı yedi gün kapalı bir 

yerde tutacak. Yedinci gün yaraya bakacak; yara ilerlememiş, deri yüzeyine yayılmamışsa, hastayı 

yedi gün daha kapalı bir yerde tutacak. Yedinci gün hastaya bir daha bakacak; yara solmuş, deri 

yüzeyine yayılmamışsa, hastayı temiz ilan edecek. Yara yalnızca kabuktur. Hasta giysilerini yıkayıp 

temiz sayılacaktır. Ancak temiz sayılmak için kâhine muayene olduktan sonra derisindeki kabuk 

yayılırsa, yine kâhine görünmelidir. Kâhin kişiye bakacak, derisindeki kabuk yayılmışsa onu kirli ilan 

edecek. Kişi deri hastalığına yakalanmış demektir.“Deri hastalığına yakalanan kişi kâhine 

götürülecek. Kâhin ona bakacak. Derideki şiş beyazlaşmış, üzerindeki kıllar ağarmışsa, şişkin yarada 

kızıl et görünüyorsa, bu müzmin bir deri hastalığıdır. Kâhin kişiyi kirli ilan edecek, ama kapalı yerde 
tutmayacaktır. Çünkü kişi zaten kirlenmiştir.“Eğer deri hastalığı yayılıp kâhinin görebildiği kadarıyla 

tepeden tırnağa hastanın bütün bedenini kaplamışsa, kâhin hastaya bakacak ve bedenini hastalık 

saran kişiyi temiz ilan edecektir. Yaralar beyazlaşmış ve temizdir. Ama kızıl et görülüyorsa, kişi kirli 

sayılacaktır. Kâhin kızıl et görürse, kişiyi kirli ilan edecektir. Kızıl et kirlidir, deri hastalığıdır. Eğer 

kızıl et iyileşir, beyazlaşırsa, hasta yine kâhine görünmelidir. Kâhin hastaya bakacak, yara 

beyazlaşmışsa, yarayı temiz ilan edecek. Kişi temiz sayılacak…‟ der192. 

Bir diğer kutsal kitap olan Tevrat‟ta, cüzzam, kel-temriye, sıtma, verem, veba 

vb. hastalıklardan bahsedilmiştir. Bu hastalıklar arasında cüzzam üzerinde daha çok 

durulmuş ve uzun uzun anlatılmıştır. Ayrıca Tevrat‟ta bu hastalıkların teşhisi ve 

tedavisi hakkında bilgiler de mevcuttur. Ayrıca Hristiyanlık inancının temel öğretisi 

 
190 Detaylı bilgi için bkz. (Mısır‟dan Çıkış,5/1-3.); İlyas Uçar, Orta Çağ Kara Belası Amvâs Vebası 

İslâm Tarihinin İlk Salgını, (İstanbul: Siyer yayınları, 2020), 11. 
191 Albert S. Lyons - R. Joseph Petrucelli, Çağlar Boyu Tıp, 71. 
192 Levililer, 13/1-3; https://kutsalkitap.Lev.13 Erişim Tarihi (05.03.2024). 

https://kutsalkitap.lev.13/


55 
 

doğrultusunda hangi hayvanların etinin yenilmemesi gerektiği, karantina esaslarının 

nasıl düzenleneceği ve salgına yakalanan kişilere karşı alınacak tedbirler hakkında 

vaazlar verilmiştir193. 

 

Hristiyanlık ve Yahudilik dinlerinin yanı sıra İslamiyet‟te de salgın 

hastalıklara dair referanslar bulunmaktadır. İslam, hastalık ve sağlık konularını ele 

alırken, insan yaşamının her yönünü etkileyen bu olgulara önemli bir yer 

vermektedir. Mesela İslam dünyasında, vücudun bir emanet olduğu ve bu emanete 

iyi bakılması gerektiğine yönelik bir anlayış benimsenmiştir. Bu anlayış biçimi 

neticesinde sağlıklı bir hayatın insanoğluna sunulan en büyük nimetlerden biri olarak 

kabul edildiği ve sağlıklı bir yaşamın, rahatlık ve huzurun temel yolu olduğu ileri 

sürülmüştür. Bu bakımdan bedenlerin birer emanet olduğu ve bu nedenle hem beden 

hem de ruh sağlığına özen gösterilmesi gerektiği belirtilmiş, insan sağlığını korumak 

için yaratıcının belirlediği emir ve yasaklara uyulmasının gerekliliği birçok hadisde 

belirtilmiştir. Örneğin; 

Ebu‟t-Tâhir Ahmed b. Amr ile Harmele b. Yahya, İbn Vehb, Yûnus, İbn Şihâb, Âmir b. Sa„d, 

Üsâme b. Zeyd, Hz. Resûlüllah şöyle buyurmuşlar: “Şüphesiz bu ağrı veya hastalık bir azabdır. 
Onunla sizden önceki bazı ümmetler azab olunmuşlar ve ondan sonra yeryüzünde kalmıştır. Bazen 
gider, bazen gelir. Her kim tâunun bir yerde ortaya çıktığını duyarsa sakın onun/hastalığın olduğu 

bölgeye gitmesin. Ve her kim onun meydana geldiği yerde bulunursa, sakın salgından kaçmak için 

oradan çıkmasın
194

. 

Bir diğer rivayet ise; 

Yahya b. Yahya, ben Malik‟in huzurunda okudum Muhammed b. Münkedir ve Ebu‟nNadr, 

Amir, babasının Usame b. Zeyd‟e şöyle sorarken işittiğini söyledi: Sen Rasulullah‟dan tâûn hakkında 

ne duydun? Usame de şöyle dedi: Rasulullah “Tâûn bir azabtır. Yahut İsrail oğullarından bir kavme 

yahut sizden önce gelen bir ümmet üzerine gönderilmiş bir azabtır. Sizler onun bir yerde çıktığını 

işittiğiniz zaman, o taûnlu/salgınlı yere gitmeyiniz. Sizin içinde bulunduğunuz bir yerde bu hastalık 

meydana çıkarsa, ondan kaçmak için oradan çıkmayınız! buyurdu
195

. 

Bu alıntılar İslam kaynaklarında yer alan tâ‟ûn yani veba hastalığına ilişkin 

öğretileri ve tavsiyeleri ortaya koymaktadır. Bu iki hadis metni, tâûn hastalığının 

 

 
193 Hikmet Özdemir, Salgın Hastalıklarda Ölümler 1914-1918, 16; Sevim Başer, Başlangıcından 

Bugüne Kadar İstanbul'da Kurulan Lepra Hastaneleri, (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sağlık Bil. 

Ens. Deontoloji ve Tıp Tarihi Anabilim Dalı YL.Tezi, 1992), 5-6; Edip Kızıldağlı, “Tarihte Lepra 
Savaşı ve Antakya‟daki Miskinler Tekkesi”, Dirim Mec.,52/10, (1977), 473-476. 

194 Ali Erbaş, “Tâûn İle İlgili Hadisler Bağlamında İslâm‟ın Karantinaya Bakışı Ve Günümüz Sağlık 

Örgütlerinin Görüşleriyle Karşılaştırılması”, İslam‟da Sağlık ve Koruyucu Hekimlik, ed., Adem 

Yerinde dğr., (Ağrı: Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi yayınları, 2021), 223-224. 
195 Erbaş, “Tâûn İle İlgili Hadisler Bağlamında İslâm‟ın Karantinaya Bakışı Ve Günümüz Sağlık 

Örgütlerinin Görüşleriyle Karşılaştırılması”, İslam‟da Sağlık ve Koruyucu Hekimlik, 223,224; Erbaş, 
“İslâmi Açıdan Sağlık Ve İnsan Hayatındaki Önemi”, İslam‟da Sağlık ve Koruyucu Hekimlik, ed., 
Adem Yerinde dğr., (Ağrı: Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi yayınları ,2021), 11-12. 



56 
 

İslam‟daki teolojik ve pratik boyutlarına dair önemli bilgiler sunmuştur. Birinci 

hadiste, tâûn hastalığının bir azab olarak değerlendirildiği ve bu tür salgınların 

geçmiş ümmetlere yönelik bir azap olarak gönderildiği ifade edilmektedir. Hadiste, 

tâ‟un hastalığı belirli bir bölgede ortaya çıktığında, bu bölgeye seyahat edilmemesi 

gerektiği önerilmektedir. Ayrıca hastalığın mevcut olduğu bölgelerde yaşayan 

kişilerin, salgından kaçınmak amacıyla bölgeden ayrılmamaları gerektiği de ifade 

edilmiştir. Bu tavsiye hem hastalığın yayılmasını önlemeye yönelik bir korunma 

stratejisi hem de toplumsal sorumluluk anlayışını da yansıtmaktadır. İkinci hadiste 

ise aynı şekilde tâûn hastalığının bir azap olarak değerlendirildiği, İsrail oğullarından 

bir kavme veya önceki ümmetlere yönelik bir azap olarak gönderildiği 

vurgulanmıştır. Usame b. Zeyd‟in aktardığı bu hadiste, tâûn hastalığının olduğu yere 

gitmeme ve hastalığın meydana geldiği yerden kaçmama tavsiyeleri yinelenmiştir. 

Son peygamber Hz. Muhammed (sav), salgın hastalıklarla ilgili yaklaşımını 

net bir şekilde ortaya koymuştur. Hz. Muhammed, hastalığın bir yerde olduğunu 

duyarsanız oraya girmeyin. Eğer bulunduğunuz yerde zuhur ederse kaçmak için 

oradan çıkmayın, diyerek salgın hastalıklarla başa çıkmada izole bir yaşamı yani 

karantina uygulamasının önemini vurgulamıştır. Ayrıca Hz. Muhammd bir diğer 

hadis-i şerifinde de Bulaşıcı hastalık taşıyanın sağlam olanlarla aynı ortamda 

bulunmasını engelleyiniz196 diyerek daha önceki hadislerinde belirttiği koruyucu 

sağlık önlemlerini desteklemiştir. Bu ifadeler salgın hastalıkların yayılmasını 

önlemek amacıyla hastalığı taşıyan bireylerin sağlıklı bireylerle aynı ortamda 

bulunmaları gerektiği açık bir şekilde belirtilmiştir. Bu durum İslam dünyasının da 

salgın hastalıklara karşı tedbirli ve ihtiyatlı bir yaklaşım benimsediğini 

göstermektedir. 

1.6. Salgın Hastalıkların Tarihsel Seyri 

 
İlk Çağlarda hastalıklar ve ölüm nedenleri genellikle avcılık ve toplayıcılıkla 

geçinen  toplulukların  avladıkları  hayvanlardan  kaynaklanan  parazitler  ve 

 

 
196 Bayat, Tıp Tarihi, 265; Veli, Atmaca, “Hadisler Çerçevesinde Tıbb-ı Nebevî‟nin İnanç Boyutu 

Üzerine Hz. Peygamber‟in Hastalıklara Karşı Tutumu”, Fırat Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 9/2, 

(2011), 41; Mahmut Dündar, “İslâm Medeniyet Tarihinde Sağlık Kurumları Ve Hastaneler”, 
İslam‟da Sağlık ve Koruyucu Hekimlik, 288-289; Ümit, Özdemir, Tıp ve Din Tıbbi Sorulara Dini 

Cevaplar, (İstanbul: Hayykitap, 2021), 28; Erbaş, “İslâmi Açıdan Sağlık Ve İnsan Hayatındaki 

Önemi”, 13. 



57 
 

enfeksiyonel bakterilerle ilişkilendirilmiştir. Dolayısıyla bu dönemde avcı-toplayıcı 

toplumların hastalıklara yakalanma riski daha düşük olduğu ileri sürülmüştür. Bunun 

nedeni bu toplumların sürekli hareket halinde olmaları ve büyük nüfus 

yoğunluklarına sahip olmamalarıdır. Nitekim salgın hastalıkların geniş bir 

coğrafyada yayılabilmesi için büyük insan gruplarına ihtiyaç duymuştur. Avcı- 

toplayıcı toplumlar bu şartları sağlamadıkları için hastalıkların yayılımı genellikle 

sınırlı kalmıştır. Ancak savaşlar, göç hareketleri ve benzeri olaylar sonucunda çeşitli 

salgın hastalıkların daha geniş bir coğrafyaya yayıldığı gözlemlenmiştir. Örneğin 

Yunan tarihçi ve coğrafyacı Herodot, M.Ö. 380 yılında İran ordusunun dizanteri 

nedeniyle mağlup olduğunu belirtmiştir. Ayrıca tarihsel kayıtlar Moğolların veba 

salgınını biyolojik bir silah olarak kullanarak hastalığın kıtalar arasında yayılmasını 

sağladığını, Arapların Haçlı ordusunu sıtma salgını sayesinde mağlup ettiğini ve 

Rusların Napolyon‟un ordusunu tifo salgını ile geri püskürttükleri kaydedilmiştir. Bu 

durum savaşların salgın hastalıkların yayılmasında önemli bir etken olduğunu ortaya 

koymaktadır197. 

Salgın hastalıkların yayılmasında savaşların yanı sıra iklim koşulları da 

önemli bir etken olarak değerlendirilmektedir. İklim değişiklikleri, hastalık 

etkenlerinin gelişimini, yayılmasını ve bulaşma yollarını etkileyebilir. Özellikle 

sıcaklık, nem ve yağış miktarı gibi iklim faktörleri, patojenlerin ve taşıyıcıların 

yaşam döngülerini doğrudan etkileyerek, salgınların ortaya çıkma riskini artırabilir. 

Bu bakımdan İlk Çağ‟dan Orta Çağ dünyasına geçiş döneminde, değişen iklim 

koşulları, yaşam biçimi ve yaşam standartları hastalıkların yayılmasında önemli bir 

rol oynamıştır. İnsanlar, yaklaşık bir milyon yıl boyunca yiyecek ihtiyaçlarını doğal 

ortamlardan karşılayarak gezgin gruplar halinde yaşamışlardır. Bu durum bir tercih 

olmaktan ziyade dönemin şartlarına uyum sağlama gerekliliğinden kaynaklanmıştır. 

Özellikle buzul çağında, iklim koşullarının elverişsiz olması nedeniyle tarım yapmak 

mümkün olmamış, bu nedenle ilkel toplumlar yaşamlarını önce toplayıcılık, 

sonrasında ise avcılık yaparak sürdürmüşlerdir198. Özellikle buzul çağında, iklim 

koşullarının elverişsiz olması nedeniyle tarım faaliyetleri gerçekleştirilememiştir. Bu 

 
197 Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı, 30; Hikmet Özdemir, Salgın Hastalıklarda Ölümler 1914- 

1918, (Ankara: TTK yayınları, 2005), 5-16; ayrıca İlk Çağ‟da salgın hastalıklar için bkz. Gülgüney 

Masalcı Şahin- Özlem Sir Gavaz, Eski Çağda Salgın ve Hastalıklar, (İstanbul: Ege yayınları, 2021). 
198 Clive Ponting, Yeni Bir Bakış Açısıyla Dünya Tarihi, çev.,Eşref Bengi Özbilen, (İstanbul: Alfa 

Tarihi yayınları, 2022), 39-41. 



58 
 

durum, ilkel toplumların yaşamlarını toplayıcılık ve avcılık yaparak sürdürmelerine  

neden olmuştur. Bu durum son buzul çağının sona ermesi ve Holosen Devri‟nin 199 

başlamasıyla birlikte değişmeye başlamıştır. Nitekim değişen iklim koşullarının 

etkisiyle yaşam biçimlerinin de değişmiştir. Mesela havaların ısınmasıyla tarım devri 

başlamış, kara saban icat edilmiştir. Böylece insanlar toprağın işlemeye 

başlamışlardır. Bunların yanı sıra yabani hayvanları da evcilleştirmeye 

başlamışlardır. Tüm bu yenilikler yeni mikroorganizmaların doğmasına neden 

olmuştur. Tüm bu değişen bu koşullar sonucunda insanoğlu, doğayla olan 

mücadelesini azaltmış ve doğa üzerinde daha fazla hâkimiyet kurmak istemiştir. Bu 

değişim uygarlıkların ilerlemesi açısından olumlu etkiler yaratmış olsa da, aynı 

zamanda yaşam biçimleri ve diğer birçok alanda köklü değişim ve gelişmelere neden 

olmuştur. Örneğin yerleşim yerlerinin araziler üzerinde kurulması, toprağın işlenmesi 

gibi unsurlar toprağın horizonlarının değişmesine yol açmıştır. Bu durum 

yeraltındaki bakterilerin yüzeye çıkmasına ve haşeratların hem yüzeye çıkmasına 

hem de nüfuslarının artmasına neden olmuştur. Bu bakımdan tarihsel süreçte 

toprakların hatalı bir şekilde ekilip biçilmesi, sıtmanın ortaya çıkmasına neden 

olurken, insanların ineklerinden difteri ve tüberküloz, köpeklerinden ise kızamık 

hastalığını kapmasına yol açmıştır. Aynı zamanda bu tarihsel süreçteki değişimler 

yaşam döngüsünün bir parçası olarak hastalıkların mutasyon geçirmesine ve çeşitli 

salgın hastalıkların ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bu nedenle salgın hastalıkların 

mobilitesinde200 bir artış yaşanmış ve bu durum ölümcül tehditler haline gelmiştir201. 

Tarih boyunca İlk Çağlardan itibaren salgın hastalıkların izlerine rastlanmış, 

bu hastalıklar hakkında bilgiler kaydedilmiştir. Antik Mısır medeniyeti, veba dâhil 

 

 

 

 

 
199 Holsen Devri, günümüzden yaklaşık yirmi bin yıl önce son buzul çağının sona erip günümüzden on 

on iki bin yıl önce yağışların artması ve sıcak dönemin başladığı döneme verilen addır. İbrahim 

Atalay, “Leistosen Sonu Ve Holosen Başlarında Anadolu‟nun Paleocoğrafya Şartlarına Genel Bir 

Bakış”, Avrasya Beşeri Bilim Araştırmaları Dergisi, 2/1, (2022),8; Nizamettin Kazancı, “Holosen‟in 

Katları”, Türkiye Jeoloji Bülteni, 6, (2018), 359-361; Karaimamoğlu, “Ortaçağ‟da Kuzey Avrupa‟da 

Meydana Gelen İklim Değişikliği Ve Etkileri: 950- 1300”, TAD, 41/71,(2022), 176. 
200 Tıp terminolojisinde hareket yeteneği, serbestliği ve hareketlilik anlamına gelmektedir. Orkun 

Tahir dğr., “Toplumsal Mobilite Ve Sürücü Rehabilitasyonu”, Toplumsal Katılım ve Ergoterapi, 

(Ankara: Türkiye Klinikleri, 2019), 8-13. 
201 Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı, 27; Karaimamoğlu, “Ortaçağ‟da Kuzey Avrupa‟da Meydana 

Gelen İklim Değişikliği Ve Etkileri: 950- 1300”, 176. 



59 
 

birçok salgın hastalığı kaydetmiştir202. Antik Mısır‟ın yanı sıra M.Ö. 2000‟lerde 

Sümer medeniyetinde kil tabletler üzerinde salgın hakkında bilgiler mevcuttur. 

Örneğin Gılgamış destanında Senin yaptığın bu tufan yerine, Veba Tanrısı kalkıp 

insanlara bulaşsaydı daha iyiydi. Gılgamış Destanı‟ndaki bu ifade Sümer 

medeniyetinde salgın hastalıkların izlerini gösteren önemli bir belge niteliği 

taşımaktadır203. Ayrıca bu döneme ait salgın hastalıklarla ilgili başlıca belgeler 

arasında Hammurabi Kanunnamesi, Kral Kronikleri ve Asurbanipal 

Kütüphanesi‟ndeki kayıtlar yer almaktadır. Asurbanipal Kütüphanesi‟nden elde 

edilen tabletlerin yaklaşık 1000 tanesinde hastalıklarla ilgili bilgiler mevcuttur204. 

Ayrıca M.Ö.1122 yılında Çin medeniyetinde çiçek salgınının tüm halkı kasıp 

kavurduğu kayıt edilmiş ve birçok hastalıktan bahsedilmiştir205. M.Ö. 380 yılında 

Herodot ise İran ordusunun dizanteri salgına yakalandığını ve ordunun salgın 

neticesinde kasıp kavurduğunu vurgulamıştır. Yaşanan bu salgın üzerine Hipokrat, 

hastalığın tanısı ve etkileri hakkında çeşitli deneyler yapmıştır. Dönemin bilim 

insanlarından doğa bilimci Empedokles, salgın hastalıkların güney rüzgârları 

aracılığıyla ülke sınırlarına girdiğini öne sürmüş ve bu rüzgârların etkisini azaltmak 

amacıyla iki dağ arasındaki geçidi kapatmıştır. Böylece bilgi birikimleri ve deneme 

yayılma yoluyla yeni metotlar geliştirilmiştir206. M.Ö. 5. yüzyılda da ise Atina‟da 

“Büyük Atina Salgını” ortaya çıkmıştır. Bu salgın hakkında Antik Yunan tarihçisi 

Thukydies, salgının gücünü, Hiçbir yerde yaşanmadığı kadar can kaybı yaşandı 

sözleriyle ifade etmiştir207. Salgın, Etiyopya‟da başlamış ve hızla Mısır, Libya ve 

İran‟a kadar yayılmıştır. Thukydides, bu salgının Yunan uygarlığına, Atina ile Sparta 

 

 
202 Ali İbn Ridwan, Medival İslamic İbn Ridwan‟s Treatise “On the Prevention of Bodily Ills in 

Egypt”, çev., Micheal Dols-Adil Gamal, (Berkeley: Comporative Studies of Health Systems and 

Medical Care University of California Press, 1984), 53. 
203 Ayrıca Mısır Tanrısı Sekhmet veba salgınlarının müsebbibi olarak bilinmektedir. Bayat, Tıp Tarihi, 

59; Gılgamış Destanı, çev., Muzaffer Ramazanoğlu, (Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı, 2001), 86-87. 
204 Bülent Diri, “Çivi Yazılı Tıbbi Kaynaklara Göre Eski Mezopotamya Toplumlarında Enfeksiyon 

Hastalıkları”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İnsan Bilimleri Dergisi, 2/2, (2021), 159; Gülseren 

Mutlu, “Antikçağ Bulaşıcı Enfeksiyon Hastalıklarında Semptomlar ve Tedavi Yaklaşımları”, 

OANNES, 3/1, (2021), 157; Bayat, Tıp Tarihi, 75; Meltem Alparslan, II. Murşili ve Dönemi, 

(İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sos. Bil. Enst. Eskiçağ Dilleri ve Kültürleri ABD Hititoloji Bilim 
Dalı, Doktora Tezi, 2006), 127-129; Sedat Alp, Hitit Çağında Anadolu, (Ankara: TÜBİTAK, 2000), 

128-133. 
205 Behiç, Onul, İnfeksiyon Hastalıkları, (Ankara: Ankara Tıp Fakültesi, 1971), 141. 
206 Plutarakhos, Gezeveler ve Meraklılar, çev.,Güzin Aker, (Mersin: Kırmızı Kedi yayınları, 2016), 

59. 
207 Arus Yumul, “Yine Bir Salgın, Yeni Bir Salgın”, İnsan ve İnsan Bilim Kültür Sanat ve Düşüncesi 

Dergisi, 8/28, (2021), 14. 



60 
 

arasında otuz yıl süren Peloponez Savaşı sırasında Peloponezliler tarafından su 

kaynaklarının zehirlenmesi sonucu ulaştığını ileri sürmüştür208. Aynı zamanda 

Thukydides Atina ve Sparta arasında otuz yıl süren Peloponness Savaşı‟nı anlatırken 

veba salgınının vuku bulduğunu ve kendisinin de salgına yakalandığını, binlerce 

kişinin ölüm sessizliğine büründüğünü yazmıştır209. Salgın neticesinde Atina‟da 

dönemin aydınlarından Perikles ve önemli birçok devlet adamı hayatını kaybetmiş bu 

durum şehrin eski gücünü kaybetmesine ve zayıflamasına neden olmuştur210. 

İlk Çağlardan itibaren salgın hastalıkların bir şekilde kayıt altına alındığı 

görülmektedir. Bu kayıtlar, hastalıklar ve tedavi yöntemleri hakkında toplanan 

bilgilerin, tıp biliminin gelişiminde önemli bir rol oynamış olduğu düşünülmektedir. 

Nitekim dönemin bilirkişileri tarafından mevcut tezler ve antitezler üretilmiş, bu 

veriler üzerinde değişiklikler yaparak veya yeni yöntemler geliştirerek tıp alanında 

ilerleme kaydetmişlerdir. Bu süreç bilimsel bilgi birikiminin artmasına ve 

hastalıklarla mücadelede daha etkili yaklaşımlar geliştirilmesine katkı sağlamıştır. 

Örneğin modern tıbbın öncülerinden biri olan Hipokrat deney, gözlem ve geçmiş 

dönemlerin bilgi birikimleri toplamında salgın hastalıkların oluşmasında kirli 

havanın etkisini yani “Miasma Teorisi‟nin etkili olduğunu ileri sürmüştür. Aynı 

zamamanda Hipokrat, kirli havanın insan vücudundaki dört sıvının yani “Ahlât-ı 

Erbaa‟nın” bozulmasında bir etken olduğunu savunmuş, hastalıkların sebebini bu 

dengenin bozulmasına bağlamıştır. Miasma Teorisi‟nin kökeni Antik Mısır 

uygarlığına kadar uzandığı düşünülmektedir. Kadim zamanlardan beri dönemin 

aydınları, hastalıkların nedenini bu teoriye dayandırmışlardır. Mesela Yunan 

dünyasında Hipokrat‟tan sonra M.S.1. yüzyılda Galen de Miasma teorisinin Ahlât-ı 

Erbaa‟yı etkilediği fikrini ileri sürmüştür. Bu fikir Yunan hekimlerinden sonra İslam 

dünyasında benimsenmiş ve hekimler klinik tecrübeleri ve bilgi birikimleri 

neticesinde açıklamalar getirmişlerdir. Nitekim bu gelişmeler neticesinde İslam 

 

 

 

 
208 Haydar Akın, “Felaket Geliyorum Demişti: Ortaçağ‟da Yaşanan Büyük Veba Salgını ve Toplumsal 

Yaşamdaki Sonuçları Üzerine Bir Değerlendirme”, Kebikeç, 46, (2018), 250. 
209 Thukydides, Paleponnes Savaşı, çev.,Tanju Gökçöl, (İstanbul: Hürriyet yayınları, 1976), 115-116. 
210 Perikles: M.Ö. 495-429 yılları arasında yaşayan Atina şehrini bir deniz imparatorluğu haline 

getiren kişidir. Ayşen Sina, Atinalı Periklas Yaşamı ve Dönemi, (Ankara: Tiydem yayınları, 2021); 
Arif Müfid Mansel, Ege ve Yunan Tarihi, (Ankara: TTK yayınları, 1995), 321; Oğuz Tekin, Eski 

Yunan Tarihi, (İstanbul: İletişim yayınları, 1998), 82-84. 



61 
 

dünyasının önde gelen hekimleri Ebû Bekir er-Râzî, İbn Sînâ, Huneyn bin İshak gibi 

hekimler, Orta Çağ hümoral patolojisinin gözde temsilcileri olmuştur211. 

Miasma teorisinin Ahlât-ı Erbaa üzerindeki etkisi yalnızca tıp alanında değil 

aynı zamanda dönemin edebi ve düşünsel eserlerinde de bahsedilmiştir. Örneğin Orta 

Çağ yazarlarından İbn Haldun, Mukaddime adlı eserinde, salgın hastalıkların başlıca 

sebepleri arasında nüfusun fazla olması sebebiyle havanın kirlendiğini bu nedenle 

bozulan hava içerisinde rutubet ve kokmuş maddeler ile temas eden insanoğlunun 

mizacının bozduğunu ileri sürmüştür. İbn Haldun, mizaçların bozulmasının özellikle 

yoğunlaştığı durumlarda ciğerlerde hastalıklara yol açtığını ve bu bozulmanın salgın 

hastalıklara zemin hazırladığını da ileri sürmüştür212. 

Bulaşıcı hastalıkların oluşmasında etkili olan kirli hava özelikle de Orta Çağ 

Avrupası açısından tehlike arz etmiştir. Çünkü Avrupa toplumu hem kişisel hem de 

çevre temizliği açısından geç aydınlanan bir toplum olmuştur. 11. yüzyıldan itibaren 

köylerden kentlere doğru yoğun göç hareketleri, nüfusun artışı, ticari faaliyetlerin 

kolaylaşması adına büyük kentlerin nehir ve kıyı şeritlerine yakın inşa edilmesi, 

tuvalet ve atık yönetimindeki eksiklikler hastalıkların ortaya çıkmasında etkili 

olmuştur. Orta Çağ Avrupa toplumu böyle bir sorun yaşarken bu dönemde İslam 

dünyasında hijyen koşullarına büyük önem verilmiş, hıfzıssıhhanın ilk şartı olarak 

belirtilmiştir. Kur‟an-ı Kerim ayetlerinde, hadis-i şeriflerde beden ve ruh temizliği 

üzerine durulması da bu konudaki hassasiyetleri gösterir niteliktedir213. Buna karşın 

İslam dünyası da salgın hastalıklardan etkilenmekten kurtulamamıştı. Bu bağlamda 

hem İslam dünyası hem de Orta Çağ Avrupa ve Grek dünyası, salgın hastalıklarla 

mücadele etmek zorunda kalmıştır. Orta Çağ‟da meydana gelen siyasi, sosyal ve 

 
211 Bayat, Tıp Tarihi, 126; Demirhan Erdemir, “Ahlât-ı Erbaa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1989), 2/24, 24; Muhittin, Eliaçık, “Fuzûlî'nin Sıhhat u 

Maraz‟ında Ahlât-ı Erbaanın İşlenişi ve Bir Tıp Eseri Terceme-i Hulâsa-i Tıb İle Mukayesesi”, 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 27, (2010), 134-135. 
212 İbn Haldun göre bu görüşlerinin temelli dört suyuk sisteminden gelir. Bu dört suyuk: kan, sarı 

safra, kara safra ve balgamdır. Bu dört unsur insanların mizaç kuramını ifade etmektedir. Ayrıca 

hastalıkların tanısını koymakta yardımcı olmuştur. Yunan suyuk öğretisi antik Mısır tabiplerinin 

düşüncelerini baz alınmış olup XIX yüzyıla kadar hekimlerin ve hekim olmayanların açıklayıcı 

unsurudur. İbn Haldun, Mukaddime I., haz., Süleyman Uludağ, (İstanbul: Dergah yayınları, 2007), 

570; William Bynum, Tıp Tarihi,( İstanbul: Dost yayınları, 2020), 23-29; Fuzûlî‟nin Sıhhat u 

Maraz‟ında Ahlât-ı Erbaanın İşlenişi ve Bir Tıp Eseri Terceme-i Hulâsa-i Tıb İle Mukayesesi”,134- 

135. 
213 Ebru Emine, Oğuz, “Orta Çağ Avrupa‟sında Temizlik ve Hijyen” OTAD, 6/1, (2022), 163-189; 

Nebi, Bozkurt, “Hıfzıssıhha”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 
1998), 17/316-319. 



62 
 

ekonomik krizler ile doğal felaketler, hem Batı‟da hem de Doğu‟da salgın 

hastalıkların yayılmasına katkıda bulunmuştur. Bu bağlamda Orta Çağ‟da yaşamış 

olup hiçbir salgına yakalanmamak mümkün değildir. Çünkü bu dönemde modern 

tıbbın gelişim içerisinde olması hastalıklara karşı yeterli bilgi ve tedavi metotlarının 

olmaması hastalıkların hızla yayılmasına neden olmuştur. Böylece bu dönemde 

meydana gelen salgın hastalıklar tüm dünyayı etkisi altına almıştır. Örneğin Orta Çağ 

dünyasını kasıp kavuran salgınlardan biri vebadır. Tarihi süreçte, dünya tarihinde üç 

büyük veba salgını yaşanmıştır. Birinci pandemi Justinianus Vebası olarak 

bilinmektedir. Bu salgın ihtişamlı Roma İmparatorluğu‟nu kasıp kavurmuştur. First 

plague pandemic olarak bilinen Justinianus Vebası, 541-750 yılları arasında olup 

yaklaşık üç yüz yıllık bir süreyi kapsamıştır. Second plague pandemic yani ikinci 

salgın, 1347-1353 yılları arasında sirayet eden (Black Death) Kara Ölüm ile başlamış 

yaklaşık beş yüzyıl boyunca devam etmiş, Doğu Roma ve Akdeniz liman kentlerinde 

milyonlarca insanın ölümüne neden olmuştur. Son olarak third plague pandemic, 

XIX yüzyılın sonlarında Hindistan‟ın Bomby kentinde meydana gelmiş, birçok 

ülkeye sirayet etmiştir214. 

Orta Çağ dünyasında en fazla zarar veren second plague pandemic yani kara 

ölüm, Kıta Avrupa‟sı başta olmak üzere tüm dünyayı kasıp kavurmuştur. Bu 

dönemde İslam dünyasında da veba, cüzzam, çiçek ve sıtma gibi salgın hastalıklar da 

yaygın olarak görülmüştür. Nitekim İslam dünyasında bu hastalıklar 7. ve 8. 

yüzyıllardan itibaren kayıt altına alınmıştır. Örneğin ilk bulaşıcı hastalık Hz. Ömer 

döneminde vuku bulan Amvâs vebası kayıt altında alınmıştır. Ancak bu hastalıktan 

önce Hz. Muhammed döneminde iki bulaşıcı hastalık yaşanmıştır. İlk bulaşıcı 

hastalık, Hz. Muhammed‟in Medine‟ye ilk geldiği zaman vuku bulan hummadır. Bu 

salgından Hz. Âişe, Hz. Ebû Bekir ve Bilâl-i Habeşî‟nin de aralarında bulunduğu 

bazı sahabilerin humma yani sıtmaya yakalandığını ve zor günler geçirmiş olduğu 

kaydedilmiştir. İkinci salgın, hicretten altı yıl sonra Irak hududundaki Şîraveyh veya 

Şîrûye salgınıdır. Bu salgın hakkında detaylı bilgi mevcut değildir. Bu iki salgın 

 

 

 

 
214 Özdemir, Tıp ve Din Tıbbi Sorular Dini Cevaplar, 27; İlyas, Gökhan, Felaketler Çağı Orta 

Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-1405), (İstanbul: Timaş Akademi, 2022), 

46-48; Uçar, Orta Çağ Kara Belası Amvâsı İslâm Tarihi‟nde İlk Salgın, 30. 



63 
 

diğer büyük salgınlar kadar yaygın veya ölümcül olmadığı için tarihte nadiren 

bahsedilmiştir215. 

Hz. Ömer döneminde Arap Yarımadası‟nda birçok bulaşıcı hastalık 

yaşanmıştır. Ancak Amvâs vebası hakkında detaylı bilgiler mevcuttur. Diğer 

salgınlar hakkında yeterli bilgi bulunmamaktadır. Amvâs Vebası, 639 yılında 

Filistin‟de ortaya çıkmış Şam ve Basra‟ya sıçramıştır. Mekke ve Medine şehirleri bu 

salgından etkilenmemiştir. Salgın Filisti‟in Amvâs şehrinde ortaya çıktığından dolayı 

Amvâs Vebası olarak anılmıştır. Batı kaynaklarında ise Bilâdu‟ş-Şam Vebası olarak 

anılmıştır. Yaşanan bu salgın neticesinde otuz bin müslüman hayatını kaybetmiştir. 

Bu kişiler arasında dönemin ileri gelenleri Ebu Ubeyde bin Cerrah, Muaz bin Cebel, 

Anebe b. Süheyl, Ğam b. Sa‟d, Muâz b. Cebel, Nasır b. Ğanm, Utbe b.Süheyl, 

Süheyl b.Amr, gibi birçok kişi salgından hayatını kaybetmiştir. Amvâs Vebası‟nın ne 

zaman sona erdiği konusunda kesin bir bilgi yoktur. Salgının büyük yıkımlara neden 

olduğu ve ardından kıtlık, sıtma ve çiçek hastalığı gibi diğer hastalıkların ortaya 

çıktığı bilinmektedir216. 

Amvâs Vebası‟ndan sonra Arap Yarımadası‟nın birçok şehrinde bulaşıcı 

hastalık ortaya çıkmıştır. Örneğin 688, 706 ve 749 yıllarında Basra ve çevresinde, 

764 yılında Mısır‟da salgın hastalıklar meydana gelmiştir217. Ayrıca Emevîler, 

Abbâsiler ve Fatimiler gibi birçok toplumda bulaşıcı hastalık yaşanmıştır. Mesela 

Emevî Devleti‟nin yıkılma nedenlerinden biri de veba salgınının devleti zor durumda 

bırakmasıdır. Emevîlerin yanı sıra Abbasîler döneminde halife Mutî döneminde 

Bağdat şehri büyük bir ekonomik krizle karşılaşmıştır. Bu kriz nedeniyle halk gıda 

bulmakta zorlanmış, açlıktan ne yapacaklarını bilemez hale gelmiştir. Bu nedenle 

insanlar, ölü eti, köpek ve kedi eti gibi yiyeceklerle karınlarını doyurmuşlardır. Bu 

 

 
215 Bu dönemde arasında Mekke şehrinde alınan kayıtlara göre sık karşılaşılan salgın hastalıkların 

kızamık, çiçek ve cüzzam olduğu bilinmektedir. Cengiz Altun, Hicri Birinci yüzyılda Mekke Şehri, 

(Elazığ: Fırat Üniversitesi Sos. Bil. Ens. YL Tezi), 140-141; Hüseyin Elmhemıt, “İslâm Tarihi 
Boyunca Görülen Salgın Hastalıklar Ve Alınan Önlemler”, Siyer Araştırmaları Dergisi,8 (2020), 

126; Abdulkerim Öner, “Hz. Ömer Döneminde Yaşanan Amvâs Vebası”, İstem, 18/35, (2020), 147; 

Adnan Demircan, “Amvâs Taunu Bağlamında Müslümanların Salgınlara Karşı Tutumu”, 

Koronavirüs Pandemisi ve Geçmişten Günümüze Salgın Hastalıklar, (Kilis: Kilis 7 Aralık 

Üniversitesi Matbaası, 2020), 157-168. 
216 Detaylı bilgi için bkz. Uçar, Orta Çağ Kara Belası Amvâs Vebası İslâm Tarihi‟nde İlk Salgın,61- 

78; Abdulkerim Öner, “Hz. Ömer Döneminde Yaşanan Amvâs Vebası”, İstem, 18/35, (2020), 148- 
154; Özdemir, Tıp ve Din Tıbbi Sorulara Dini Cevaplar, 27. 

217 Özdemir, Tıp ve Din Tıbbi Sorulara Dini Cevaplar, 27. 



64 
 

durum çeşitli salgın hastalıkların ortaya çıkmasına neden olmuştur218. Abbasîlerin 

yanı sıra İhşîdîler döneminde Mısır‟da veba salgını yaşanmıştır. Salgın neticesinde 

ülkede 940-963 yılları arasında kıtlık yaşanmıştır. Bu nedenle İhşîdîler, kıtlık, salgın 

hastalıklar karşısında toplanan vergilerin askerlere ödenmemesi ve iç çalkantılar gibi 

çeşitli zorluklarla karşı karşıya kalmıştır. Bu olumsuz koşulların etkisiyle ve dâîlerin 

teşvikleriyle, Fâtımî Halifesi Muiz-Lidînillâh toplumun birçok kesiminde bir 

kurtarıcı olarak kabul edilmeye başlanmıştır. Bu unsurlar devletin zayıflamasına ve 

yıkılmasına neden olmuştur219. Verilen örnekler çoğaltılabilir; burada sadece belli 

başlı olanlar ele alınmıştır. Nitekim Emevîler, Abbâsiler, Fatimiler ve İhşidîler‟in 

yanı sıra Selçuklular, Doğu Roma İmparatorluğu ve Orta Çağ Avrupa Dünyası da 

salgın hastalıklardan etkilenmiştir. Bu konunun detayları tezin ilerleyen bölümlerinde 

kapsamlı bir şekilde incelenmiştir. 

1.7. Karantina (Tecrithane) Uygulamaları: Nedir ve Nasıl Uygulanır? 

 

Salgın hastalıklar neticesinde çeşitli önlemlerin alınması ve hastalığa 

yakalanmış kişilerin özgürlüklerinin geçici bir süre kısıtlanmasına dair yapılan tüm 

sıhhî önlemlere, “Karantina” veya “Tecrit Uygulaması” denir. Karantina kelimesinin 

kökeni İtalyanca kırk anlamına gelen quarantena‟dan türemiştir. İngiliz dilinde 

isalate (isolation) kelimesinin karşılığıdır. Arapçada ise; Quaratine Karantina (ين 

 أرب ع ين  مدة  )  Müddetun  Erbeîne  Yevmen  kırk  günlük  müddet  ,(ك واران ت

 Hacrun Sıhhî Sıhhî ,( ةإل زام عزل ة ) Uzletun İlzâmiyyetun Gerekli Uzaklaştırma,( و م̋ 

Kısıtlama   (  ̊   ́   '   ̧ ) ve Mahcerun Sıhhî Sıhhî Kısıtlama Yeri  (   م     ) 

kelimeleri kullanılmıştır. Farsça‟da ise Çilenişîn (چ ي ل ن ي شی) kelimesi kullanımıştır. 

Çilenişîn, çile kelimesinden türemiştir. Kırk anlamına gelen bu kelime Çileye girmek, 

yani kırk gün boyunca kendini çevreden izole etmek için kullanılan bir terimdir220. 

 

 

 

 
218 Emine Eroğlu, Abbasiler Dönemi Sağlık Hizmetleri ve Tıbbî Gelişmeler, (Bartın: Bartın 

Üniversitesi Sos. Bil. Enst, Tarih ABD, Yüksek Lisans Tezi, 2023), 28. 
219 Ahmet Ağırakça “İhşîdîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 

2000), 21/552; İlyas, Gökhan, “ Ihşîdîler Devletinin Yıkılışına Sebep Olan İktisadi Buhranlar ve 

Salgın Hastalıklar”, Selçuk Ünivesitesi Sos. Bil. Enst. Dergisi, (2017), 255-269; Kılıç, Eskiçağ‟dan 

Yakınçağ‟a Genel Hatlarıyla Dünya‟da ve Osmanlı Devleti‟nde Salgın Hastalıklar, (Elazığ: Fırat 

Üniversitesi Rektörlüğü, Ortadoğu Araştırmaları Merkezi yayınları, 2004), 102. 
220 Köycü, “Tarihten Günümüze İnsan Sağlığının Korunması Ve Tıbb-ı Nebevî‟de Karantina 

Uygulamaları”, 325; Meltem Kırlı, “Karantina: Tıbbın Kara İncisi,”III. Tıpta İnsan Bilimleri 
Kongresi, (Ankara: Hacettepe yayınları, 2007), 19; Rukiye Aylaz-Fatma Karasu, “Pandemilerde 



65 
 

Karantina, tarih boyunca salgın hastalıkların yayılmasını önlemek amacıyla 

kullanılan bir yöntemdir. İlk Çağlardan günümüze kadar birçok kültürde karantina 

uygulanmıştır. O dönemlerde uygulanan izolasyon modern karantina kadar kesin 

sınırlarla belirlenmemiş olsa da salgın hastalıklardan etkilenen bireylerin geçici 

olarak toplumdan uzaklaştırılması şeklinde uygulanmıştır221. 

İlk Çağlardan itibaren uygulanan karantina önlemleri hakkında, Semavi 

dinlerin kutsal kitaplarında ve dönemin diğer eserlerinde bu sistemin nasıl 

değerlendirildiğine ve hangi tedbirlerin alındığına dair çeşitli bilgiler mevcuttur. 

Yahudilik, Hristiyanlık ve İslamiyette karantina uygulamalarıyla ilgili çeşitli dini 

emir ve tavsiyelerde bulunmuştur. Örneğin Eski Ahitte savaşlardan sonra orduda 

ortaya çıkan salgın hastalıkların önlenmesi için askerlerin yedi gün boyunca ordugâh 

dışında izole edildiği anlatılır. Bu süre boyunca askerlerin vücutları, elbiseleri ve 

eşyaları suyla temizlenmeli ve dayanıklı olan eşyaları ateşten geçirilmeliydi. Bütün 

bu işlemlerin ardından askerler, tekrar ordugâha girebilmek için hazır hâle 

gelirlerdi222. 

İslam dünyasında, Hz. Muhammed: “Bir yerde veba çıktığını duyarsanız 

oraya girmeyin, bulunduğunuz yerde veba çıkarsa o bölgeden ayrılmayınız , 

demiştir.223 Ayrıca Hz. Muhammed karantina uygulamasını sadece insanlar için değil 

hayvanlar için de uygulanması gerektiğini de vurgulamıştır224. İslam dünyasında Hz. 

Ömer döneminde 693 yılında Suriye bölgesinde Şam üzerine bir sefer başlatmak 

üzereyken veba salgını haberleri alınınca bu seferi iptal edilmiştir. Halifenin salgın 

neticesinde seferi bazı çevreler tarafından olumsuz eleştirilere maruz kalmasına 

neden olmuştur. Bu bağlamda dönemin önde gelen saygın sahabelerinden Ebû 

Ubeyde b. Cerrâh225 tarafından; 

 

 

Halk Sağlığı ve Etik”, Koronavirüs Pandemisi ve Geçmişten Günümüze Kadar Salgın Hastalıklar 

Tarihi, ed., Mehmet Ali Yıldrım, (Kilis: Kilis Aralık Üniversitesi Matbaası, 2020), 76-77. 
221 Apak, Ana Hatlarıyla İslam Öncesi Arap Tarihi ve Kültürü, (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2012), 225. 
222 Karaimamoğlu, “Batılı Kaynaklara Göre XIV. Yüzyıl Salgınlarıyla Birlikte Karantina 

Uygulamasının Ortaya Çıkış Süreci”, Vakanüvis-Uluslararası Tarih Araştırmaları Dergisi, 5/2, 

(2020), 725; Ayrıca detaylı bilgi için bkz. Levililer, 13/2-5. 
223 Uçar, “Hz. Peygamber Zamanında Medîne‟de Ortaya Çıkan Hastalıklar Ve Tedavi Yöntemleri”, 

Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4/.8, (2017), 199. 
224 Sarıyıldız, “Karantina”, 24/463. 
225 Ebû Ubeyde Âmir b. Abdillâh b. el-Cerrâh el-Fihrî el-Kureşî, Aşere-i mübeşşere arasında yer alan 

sahabe ve önemli bir komutandır. Detaylı bilgi için bkz. Ahmed Önkal, “Ebû Ubeyde b. Cerrâh”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi,( İstanbul: TDV yayınları, 1994), 10/249-250. 



66 
 

Allah‟ın kaderinden mi kaçıyorsun? diye ağır bir eleştiriye maruz kalan Hz Ömer; Keşke 

bunu senin dışında bir başkası söylemiş olsaydı ey Ebû Ubeyde! Evet, Allah‟ın kaderinden, yine 

Allah‟ın kaderine kaçıyoruz. Sana ait develer bir tarafı verimli, diğer tarafı çorak bir vadiye inseler 

ve sen verimli yerde onları otlatsan Allah‟ın kaderiyle otlatmış; çorak yerde otlatsan yine Allah‟ın 

kaderiyle otlatmış olmaz mıydın? sözleriyle karşılık vermiştir226. 

Ayrıca Hz. Ömer Hz.Muhammed‟in Bir yerde veba çıktığını duyarsanız 

oraya girmeyin, bulunduğunuz yerde veba çıkarsa o bölgeden ayrılmayınız 227 

sözlerine atıfta bulunarak salgının ne kadar ciddi bir tehdit olduğunu ve salgına 

maruz kalmamış insanların riske atılmaması gerektiğini vurgulamıştır. 

Semavi dinlerin karantina sistemine yönelik yaklaşımlarına ek olarak Orta 

Çağ medeniyetleri de salgın hastalıklara karşı çeşitli karantina uygulamaları 

geliştirmiştir. Örneğin Emevîler dönemine ait kayıtlara göre, 669 yılında 

gerçekleştirilen İstanbul seferi sırasında askerler arasında sıtma ve çiçek hastalığı 

meydana gelmiştir. Ayrıca farklı zamanlarda cüzzam ve veba salgınları da 

yaşanmıştır. Bu salgın hastalıklar karşısında bazı önlemler alınmıştır. Mesela Emevî 

halifesi I. Velid, 707 yılında Şam‟da inşa ettirmiş olduğu hastanede cüzzam hastaları 

için ayrı bir yer tahsis etmiştir. Emevî halifesi I. Velid, cüzzam hastalarını izole 

ederek hastalığın yayılma oranını azaltmayı hedeflemiştir. Ayrıca salgınların hızla 

yayıldığı dönemlerde Emevîler, çöl veya dağlık bölgelerde ayrı gruplar halinde 

yaşamayı tercih etmişlerdir228. Emevîlerin yanı sıra Abbâsîler döneminde birçok 

salgın hastalık ortaya çıkmıştır. Bu salgın hastalıklar karşısında karantina 

uygulandığı düşünülmektedir. Dönemin hekimlerimleri, bu hastalıkların genellikle 

temas ve solunum yoluyla bulaştığını ve çevreye yayıldığını öngörmüşlerdir. Bu 

bakımdan salgın hastalıklar esnasında halkın izole bir yaşam sürmeye teşvik ettikleri 

muhtemeldir229. Selçuklular ve Doğu Roma İmparatorluğu da salgın hastalıklar 

karşısında karantina uygulamalamışlardır. Örneğin Doğu Roma İmaparatorluğunda 

veba salgının yaşandığı dönemlerde salgından korunmak amacıyla şehir dışından 
 

 
226 Rıdvan Özdinç, “Allah‟ın Kaderine Kaçmak: Veba ve Kolera Etrafında Tedbir Düşüncesi”, Kelam 

Araştırmaları, 12/1, (2014), 297-307; Murat Polat, “İslâm Hukukunda Karantina Ahkâmı,” 

PAUİFD, 7/1, (2020), 94. 
227 Uçar, “Hz. Peygamber Zamanında Medîne‟de Ortaya Çıkan Hastalıklar Ve Tedavi Yöntemleri”, 

Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4/8, (2017), 199. 
228 Detaylı bilgi için bkz. Bayram Arif, Köse, “İslâm Coğrafyasında Salgın Hastalıklar: Emevîler 

Dönemi”, Histroy Studies, 13/3, (2021), 927-935; Bayat, Tıp Tarihi, 207; İbnü‟t Tıktaka, El Fahrî: 

Devlet İdaresi, Halifeler, Vezirler Tarihi (632-1258), çev., Ramazan Şeşen, (İstanbul: Bilge Kültür 
Sanat yayınları, 2016), 100; Sevil Aslan-Ramazan Erdem, “Hastanelerin Tarihsel Gelişimi”, 

Süleyman Demirel Üniversitesi Sos. Bil. Enst. Dergisi, 27, (2017), 15; Serdar-Hanar,“Avrupa‟daki 

Cüzzam Evleri”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 86. 
229 Emine Eroğlu, Abbasiler Dönemi Sağlık Hizmetleri ve Tıbbî Gelişmeler, 28. 



67 
 

gelenler yedi gün boyunca Yedikule‟de bekletilmiştir230. Selçuklu döneminde de 

salgın hastalıklar karşısında karantina uygulanmıştır. Örneğin Azmi Tarihi‟nde 1058- 

1059 yılları arasında sahra çöllerini kemirgen hayvanların istila ettiği ve çöllerin yanı 

sıra cadde ve sokakların farelerle dolduğu anlatılmaktadır. Bu durum karşısında halk, 

evlerine kapanarak izole bir yaşam sürmek zorunda kaldığı aktarılmıştır231. Bu olay 

veba salgını başlamadan önce farelerin sokakları istila ettiğini ve halkın olası 

zararları minimize etmek için evlerinde izole bir yaşam tarzını tercih ettiklerini 

ortaya koymaktadır. Karantina uygulamasına dair bir diğer örneği dördüncü iklim 

bölgesinden verebiliriz. Dördüncü iklimde 1070-1071 yılları arasında Mısır‟da kıtlık 

ve ardından veba salgını meydana gelmiştir232. Veba salgının çevreye yayılmasını 

engellemek adına Nasrüddevle233, salgının yayılmasını önlemek amacıyla Mısır‟a 

kara ve deniz yollarından giriş ve çıkışları kapatmıştır234. Tüm bu örnekler, dönemin 

devletlerinin salgın hastalıkların yayılmasını engellemek için karantina tedbirlerine 

başvurarak hem toplumsal sağlığı korumayı hem de devletlerin sürekliliğini 

sağlamayı amaçladığını göstermektedir. 

Orta Çağ devletlerinin yanı sıra dönemin hekimleri ve yazarları da karantina 

uygulamasının önemini vurgulayarak, eserlerinde bu konu hakkında yazılar kaleme 

almışlardır. Örneğin Orta Çağ yazarlarından Halepli Tarihçi İbnü‟l Verdi, veba 

salgınıyla ilgili kapsamlı bilgiler sunduğu en-Nebe‟l „ani‟l-veba adlı eserinde salgın 

sırasında yaşanan olayları kaydetmiştir. Ayrıca veba salgınından korunmak amacıyla 

Hz. Muhammed‟in hadis-i şerifini hatırlatarak karantina uygulamasını şu beyitler ile 

ifade etmiştir; 

Bizi buradan kaçmaktan alıkoyan 

Sadece Rasulüllah‟ın hadisine olan bağlılığımızdır 

Haydi birlikte sığınalım Yüce Allah‟a ki 

Bizden belayı kaldırsın, O en hayırlı sığınağımızdır
235

. 
 

 
230 Necmettin, Akyay, “Türkiye‟de Veba Salgınları ve Veba Hakkında Eski Kayıtlar”, Mikrobiyoloji 

Bülteni, 8/12, (1974), 209-219. 
231 Sevim, Azîmî Tarihi Selçuklular Dönemiyle İlgili Bölümler(H.430-538=1038/39-1143/44), 

(Ankara: TTK yayınları, 2006),17. 
232 İbnü‟l-Esîr, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 10, 83-89. 
233 Ebû Nasr Nasrü‟d-devle Ahmed, Mervânî hanedanına mensup bir emirdir. 1011 ile 1061 yılları 

arasında hüküm sürmüştür. Detaylı bilgi için bkz. Abdurrahim Tufantoz, “Nasrüddevle”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2006), 32/425-426. 
234 İbnü‟l Esir, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 10, 87-89. 
235 İbnü‟l Verdi, veba salgınma yakalanmış en-Nebe‟l „ani‟l-veba adlı esrini bu yüzden 

tamamlayamamıştır. Detaylı bilgi için bkz. Esra Atmaca, Kara Veba Memlükler‟de Salgın ve 
Toplum (749-1348-1349), (Ankara: Sakarya Üniversitesi yayınları, 2021), 117-223. 



68 
 

Halepli Tarihçi İbnü‟l Verdi‟nin yanı sıra dönemin hekimleri de salgın 

hastalıklar karşısında izole bir yaşam biçimini önermiştir. İbn-i Sînâ tüberküloz başta 

olmak üzere tüm salgın hastalıklar karşısında karantina uygulanması gerektiğini ileri 

sürmüştür. İbn-i Sînâ‟nın yanı sıra Lisanneddin Ebu Abdullah Muhammed Bin 

Abdullah Bin El-Fakih El- Hatip Said El-Selmani El-Ğırnati de salgın hastalıkların 

bulaşıcı olduğunu ve karantina uygulaması gerektiğini cesur ve ikna edici bir dil 

kullanarak bir risale kaleme almıştır. El-Ğırnati‟ye ek olarak, İspanya‟nın Meria 

bölgesinde yaşayan tarihçi, şair ve tabip İbn-i Hatime (1323-1369) de aynı dönemde 

bir risale kaleme almıştır. İbn-i Hatime‟nin risalesinde, hastaların birbirine temas 

etmemesi gerektiği aksi takdirde salgına yakalanacaklarını belirtmiştir236. 

İslam Dünyasındaki karantina önlemlerinin yanı sıra Orta Çağ Avrupa 

dünyasında da salgın hastalıklara karşı benzer tedbirler uygulanmıştır. Orta Çağ 

Avrupası‟nda salgın hastalıklar, genellikle ticaret ağları aracılığıyla yayıldığı için 

hastalıkların ilk görüldüğü limanlarda karantina uygulanması başlanmıştır. Ayrıca 

gemilerde salgın hastalık olup olmadığını anlamak için bayrak kullanılmıştır. 

Örneğin veba salgını gösteren gemilerde ilk dönemlerde düz sarı veya siyah bayrak 

kullanılmıştır. Bunun yanı sıra veba salgınına yakalanan kişilerin evleri ise sarı renk 

ile işaretlenmiştir. İlerleyen dönemlerde bu durum zamanla gemi filolarında da 

kullanılmaya başlamıştır. Böylece sarı ve siyah renkler veba salgınının sembolleri 

haline gelmiştir; sarı renk hastalığı temsil ederken, siyah renk birçok kişinin hayatını 

kaybetmesi nedeniyle ölümü ve matemi simgelemiştir237. 

Orta Çağ Avrupası‟nda resmi olarak belgelenen ilk karantina, 1377 yılında 

Dubrovnik‟te veba salgınını önlemek amacıyla otuz gün uygulanmıştır. Bu tarihten 

itibaren karantina uygulamaları giderek yaygınlaşmış ve dünyanın çeşitli 

bölgelerinde benzer önlemler alınmaya başlanmıştır. Örneğin 1423 yılında Venedik 

 

 
236 İbn-i Sina, Avıcenna İbn-i Sina‟nın Şifa Kitabı, (İstanbul: e Kitap yayıncılık, 2020), 63; Karakaş, 

Mahmut, Müsbet İlimde Müslüman Alimler. Ankara: Kültür Bakanlığı /1289 Bilim ve Teknoloji/7, 
1991, 420-421. 

237 Günümüzde ise sarı ve siyah renkli bayrakların birleşimi ve damalı (L) bayrağı gemi filolarında 

karantina uygulandığını bildirmek için kullanır. Fakat daha önce düz sarı renkli (Q) bayrağı gemi 

filolarında veba salgını taşıdığını belirtirken günümüzde gemilerin temiz olduğunu bildirmektedir. 

Gemilerde uygulanan karantina uygulamasından günümüze kadar gelen bazı gelenekler mevcuttur. 
Örneğin gemilerin gümrük işlemlerinin bitene kadar gemilerin tokada bırakılması eski karantina 

günlerinden kalma denizcilik geleneğinin bir izlidir. https://www.denizcilikbilgileri.com/karantina- 

uygulamasi-ve-quebec-flamasi/Erişim Tarihi:(11.03.2023). 

https://www.denizcilikbilgileri.com/karantina-uygulamasi-ve-quebec-flamasi/
https://www.denizcilikbilgileri.com/karantina-uygulamasi-ve-quebec-flamasi/


69 
 

yakınlarındaki Santa Maria di Nazareth adasında Lazaratto Vecchio adıyla bilinen ilk 

karantina yapısı olan lazaretto kurulmuştur238. 

Daha öncede bahsettiğimiz gibi Orta Çağ dünyasında salgın hastalıkların 

hızla yayılmasında ticaret etkin bir rol oynamıştır. Bu nedenle Orta Çağ 

Avrupası‟nda ticaretin gelişmesiyle beraber salgın hastalıklarda artış görülmüştür. 

Örneğin bu dönemde önemli ticaret merkezlerinden biri olan Orta İtalya‟da bulunan 

Pisto şehrine 1348 tarihinde gemi filolarından kara veba bulaşmıştır. Veba 

salgınından önce şehrin nüfusu yirmi dört bin iken yaşanan salgın neticesinde nüfus 

yarıya düşmüştür. Pistoia şehrinden sonra 1350 yılında Ovieto‟ya239 sıçrayan kara 

veba hızla yayılım göstermiş, salgını durdurmak amacıyla karantina uygulanmıştır240. 

Bu şehirlerin yanı sıra bir deniz imparatorluğu olan Venedik, stratejik yapısı gereği 

birçok ülke ile bağlantısından dolayı salgın hastalıklara maruz kalmıştır. Venedikliler 

diğer Avrupa şehirlerine kıyasla karantina uygulamasını geç başlatmışlardır. 

Venedikli tarihçi F. C. Lane‟nin aktardığına göre 1348 yılında Venedik filolarıyla 

şehre giren veba salgını her gün yaklaşık altı yüz kişinin ölümüne neden olmuştur.  

Bu durum karşısında yöneticiler giriş ve çıkışları yasaklamış, karantina uygulamasını 

başlatmışlardır. Limanda bulunan gemi mürettebatı ve gemi içerisindeki mallar otuz 

gün boyunca karaya inmeden izole edilmesi gerektiği kararı verilmiştir. Bu karara 

uymayan kişilerin ise ölüm cezası ile cezalandırılacağı bildirilmiştir. Ayrıca tüm 

doktorlar hastalığın tedavisi için görevlendirilmiştir241. Venedikliler karantina 

sisteminin önemini geç fark etmişler ancak bu alanda kayda değer çalışmalar 

yürütmüşlerdir. Bu bağlamda 1377 yılında Ragusa Konseyi‟nde, Venedik halkı 

tarafından belirlenen otuz günlük karantina süresi kesin olarak onaylanmıştır. Bu 

yasanın dört temel ilkesi şunlardır: 

 

 
238 1423 yılında lazaretto” olarak isimlendirilen ilk karantina yapısı “Lazaratto Vecchio” Venedik 

yakınlarında Santa Maria di Nazareth adasında kurulmuştur. Sarıyıldız,“Karantina Meclislerinin 

Kuruluşu ve Faaliyetleri”, Belletten, 329. 
239 Ovieto: Orta Çağ Avrupa‟sında İtalyan şehirleri arasında en gelişmiş şehirlerden birisidir. Ayrıca 

bu dönemde sağlık alt yapısına sahip kentlerden birisidir. Karaimamoğlu, Batılı Kaynaklara Göre 

XIV. Yüzyıl Salgınlarıyla Birlikte Karantina Uygulamasının Ortaya Çıkış Süreci,” Vakanüvis- 

Uluslararası Tarih Araştırmaları Dergisi, 5/2, (2020), 728. 
240 Pistoia şehrinin yöneticileri salgının bulaşıcı olduğunu anlayınca giriş ve çıkışları yasaklamıştır. 

Ayrıca hastalıktan hayatını kaybedenlerin yalnızca ailesinin cenaze törenine katılmasına izin 

verildiği bilinmektedir. Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 107-108. 
241 Detaylı bilgi için bkz. Karaimamoğlu, “Batılı Kaynaklara Göre XIV. Yüzyıl Salgınlarıyla Birlikte 

Karantina Uygulamasının Ortaya Çıkış Süreci”, 723-735. 



70 
 

1. Vebalı bölgelerden gelenlerin 30 gün boyunca kendi başlarına yalnız kalarak izole edilmeden 

önce Ragusa‟ya alınmaması, 

2. Ragusa‟dan hiç kimsenin 30 gün boyunca tecrit altına alanların yanına gitmesine izin 

verilmeyeceği, 

3. Büyük Konsey tarafından karantinaya alınanlara bakmak için görevlendirilmeyen kişilerin, bir 

ay boyunca izole altına alınan kişilere yiyecek getirmelerine izin verilmeyeceği, 

4. Bu yönetmeliklere uymayanların 30 gün boyunca para cezasına çarptırılacağı ve onlarında 

tecrit edileceği242 

Nitekim 1377 yılında Ragusa‟da kabul edilen karantina yasasının dört temel 

ilkesi, veba salgınının yayılmasını önlemek ve halk sağlığını korumak amacıyla, sıkı 

izolasyon tedbirleri ve caydırıcı cezalar içermektedir. Bu yasa, sağlık politikası 

açısından bir dönüm noktası olup dönemin şartlarına göre oldukça yenilikçi ve 

radikal bir değişimi temsil etmiştir. Salgın hastalıklarla sık sık karşılaşan İtalyan 

liman kentleri ve Akdeniz‟e kıyısı olan bazı Avrupa ülkelerinde de benzer karantina 

uygulamaları başlatılmıştır. 1397 yılından itibaren bu süre kırk güne çıkarılmış ve 

böylece İtalyanca‟da kırk anlamına gelen quaranta kelimesinden türeyen karantina 

terimi kullanılmaya başlanmıştır. Bu sürenin otuz günden kırk güne çıkarılma nedeni 

sürenin yetersiz olduğu veya Hristiyanlık inancında çeşitli olayların kırk günde 

gerçekleşitiği gibi farklı teoriler öne sürülmüş olsa da, bu değişikliğin kesin sebebi 

net olarak bilinmemektedir243. 

İlk Çağlardan günümüze kadar çeşitli salgın hastalıklar ortaya çıkmış ve bu 

durum karşısında medeniyetler izole bir yaşam biçimini benimsemiştir. Bu yaşam 

biçimi tıbbın ilerlemesiyle birlikte sistematik ve bilimsel bir nitelik kazanmıştır. 

Mesela Orta Çağ‟dan Yakın Çağ‟a geçiş sürecinde, salgın hastalıkların yönetiminde 

kaydedilen ilerlemeler bu durumu açıkça göstermektedir. Bu bakımdan Osmanlı 

döneminde salgın hastalıkların yayılmasını kontrol altına almak amacıyla uygulanan 

karantina uygulamasının katkı sağladığı düşünülmektedir. Osmanlı Devleti‟nde 

“Usûl-i Tehaffuz” olarak bilinen bu uygulama, hastalıkların yayılmasını önlemek 

için kullanılan “Lazaret” veya “Lazaretto” terimleriyle ilişkilidir ve bu kavramlar 

Orta Çağ Avrupa‟sındaki karantina uygulamalarıyla benzerlik göstermektedir. Bu 

terimler hastalıklı bireylerin belirli bölgelerden veya mekânlardan izole edilmesini ve 

 

 
242 Karaimamoğlu, “Batılı Kaynaklara Göre XIV. Yüzyıl Salgınlarıyla Birlikte Karantina 

Uygulamasının Ortaya Çıkış Süreci,” 731-732; Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın 

Hastalıklar, 110; Susan Mosher Stuard, A State Of Deference: Ragusa/Dubrovnik In The Medieval 

Centuries, (University of Pennsylvania Press, Philadelphia, 1992), 239-240. 
243Frederic Lane, Venice: A Maritime Republic, (Baltimor: Johns Hopkins University, 1973), 19-20; 

Karaimamoğlu, “Batılı Kaynaklara Göre XIV. yüzyıl Salgınlarıyla Birlikte Karantina 
Uygulamasının Ortaya Çıkış Süreci,” 731-732. 



71 
 

bu bölgelerle bağlantılarının kesilmesini ifade etmektedir. Bu bakımdan karantina 

uygulaması tarih boyunca benzer biçimlerde uygulanarak ortak bir amaca hizmet 

ettiğini söyleyebiliriz. Ayrıca Cumhuriyet dönemlerinde karantina uygulaması çeşitli 

projeler ve yasal düzenlemelerle devam etmiştir. Mesela 1930 yılında yürürlüğe 

giren Umumi Hıfzıssıhha Kanunu ile Sağlık Bakanlığı‟na salgın hastalıkların 

bildirilmesi ve yönetilmesi yetkisi tanınmıştır. Bu yetki sayesinde 2004 yılında salgın 

hastalıklar bildirim ve ihbar sistemi yeniden düzenlenmiş, “Salgın Hastalıkların 

İhbarı ve Bildirim Sistemi, Standart Tanı, Sürveyans ve Laboratuvar Rehberi” 

hazırlanmıştır. Böylece bu kurumlar sayesinde salgının gücü denetim altına alınmış, 

hastalıkların yayılımasının engellenmesi hedeflenmiştir244. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
244 Abdullah Köşe,“Devlet-i Aliyye- Osmaniye‟de Karantina Yani Usûl-i Tahaffuzun Tarihçesi”. 

Osmanlı Bilimi Araştırmaları, 5/1, (2003), 89-119; Didem İşler, “Dünyanın En Eski Karantina 

Adası: Lazzaretto Vecchıo”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 10/2, (2019), 97-107; 

Sarıyıldız, “Karantina”, 24/463; Osman Günay, “Bulaşıcı Hastalıkların Bildirimi”, Halk Sağlığı 

Genel Bilgiler, ed., Yusuf Öztürk-Osman Günay, (Kayseri: Erciyes Üniversitesi yayınları, 2011), 

865-866. 



72 
 

 

 

 

 

 

II. BÖLÜM 

 

ORTA ÇAĞ’DA SALGIN HASTALIKLAR 

 

2.1. Cüzzam 

 

Hansen hastalığı, miskinler teknesi, lepra, lepef, leper, leprosy gibi isimlerle 

adlandıran cüzzam, diğer salgın hastalıklardan farklı olarak psikolojik travmaların 

dâhil olduğu kalıcı cilt lezyonlarına ve ölüme sebep olan bir hastalıktır. Cüzzam, 

yüksek bulaşıcılığı ve hızla yayılma özelliği nedeniyle toplumda büyük bir korku 

yaratmıştır. Hastalığın yaratmış olduğu korku ve endişe, bireyler arasındaki ilişkileri 

zayıflatmış, toplumsal dışlanma ve ayrımcılığın artmasına yol açmıştır245. 

Tıp terminolojisinde cüzzam, kronik seyirli bir enfeksiyon hastalığıdır246. 

Hastalığın kesin teşhisi 1873 yılında Norveçli Doktor Gerhard Armauer Hansen 

tarafından yapılmıştır. Gerhard Armauer Hansen cüzzamın Mycobacterium Leprae 

basilinden oluştuğunu, bulaşıcı ve müzmin bir hastalık olarak tanımlamıştır. Ancak 

Gerhard Armauer Hansen hastalığı tanınlanmasına rağmen hastalığın nasıl 

bulaştığına dair kesin bir bilgi bulamamıştır. Ancak temas yolu ile bulaştığını öne 

sürmüştür. Gerhard Armauer görüşü ve İlk Çağlardan bu yana edinilen tıbbi bilgiler 

doğrultusunda, cüzzam salgınının ortak kullanılan materyaller; giysi, yatak, mutfak 

araç ve gereçleri gibi eşyaların kullanılması yani hava ve temas yolu ile hastalığın 

bulaşdığını ileri sürülmüştür247. 

Cüzzam vücudu sinirleri ve dokuları etkileyen bir hastalıktır. Tıp 

literatüründe üç  cüzzam türünden bahsedilmiştir.  Bunlar;  Leproma,  Sinir  ve 

 

 

 
245 Jacques Le Goff, Ortaçağ Batı Uygarlığı, çev., Hanife Güven –Uğur Güven, (Ankara: Alfa 

yayınları, 2021), 21, 354-355/,360-361/,399. 
246 Detaylı bilgi için bkz. “Cüzzam Nedir Nasıl Önlenir”, Cüzzam Savaş ve Araştırma Dergisi, 

(Ankara: İstiklâl Matbaası, 1963). 
247 Günümüzde, hastalığın teşhisi kolayca yapılabilmektedir. 1941 yılında bulunan ilaç sayesinde 

tedavisi ise mümkün ve kesindir. Fişek, “Cüzzamlıların Babası Etem Utku”, Tarihsel Süreçte 
Anadolu‟da Cüzzam, 11-12; Suzan Akkuş Mutlu, “Eskiçağ‟ın Korkulu Rüyası: Cüzzam”, Tarihsel 

Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 53-54. 



73 
 

Tüberkülozumsu cüzzamdır248. Lepromalı Cüzzam diğer iki türe göre en yaygın 

olarak görülen ve tehlikeli olandır. Bu türün ilk belirtileri; deride özellikle burun içi, 

el üstü, yüz ve eklem bölgelerindeki kırmızı şişkinliklerdir. Bu semptomların yanı 

sıra salgının ilerlemesiyle beraber burun tıkanıklığı, burun kanaması, kol ve bacak 

derilerinin kalınlaşmaya başlaması, kafatasındaki kılların ve kaşların dökülmesi, 

burun tabakasında çökme, diz ve dirseklerde lezyonlar oluşmasıdır. İkinci tür Sinir 

Cüzzamıdır. Bu tür Leproma Cüzzamına oranla daha az bulaşıcı bir özelliğe sahiptir. 

Sinirsel hücreleri etkilemesinden dolayı adını buradan almıştır. Bu salgın türünün 

göstermiş olduğu semptomlar neticesinde diğer türlerden kolaylıkla ayırt edilmiştir. 

Rengini kaybetmiş deri, pembe veya koyu lekeler, kabarcıklar bu türün ilk 

semptomlarıdır. Bunların yanı sıra salgına yakalanan kişilerde sinir sisteminde 

meydana gelen hasar nedeniyle doku, duyu ve his kaybı yaşanmış, felçlikler 

görülmüştür. Üçüncü tür Tüberkülozonsu Cüzzamdır. Tüberküloz mikrobuna 

benzediği için bu adı almıştır. Diğer türlere kıyasla tanı koyması daha zor olan bu 

cüzzam türü, vücutta oluşan şişlikler, lekeler ve sızıntı şeklindeki kabarcıklar gibi 

semptomlar gösterir. Bu semptomları gösteren kişiler tedavi edilmezse el ve 

ayaklarda doku kaybı, yürüme güçlüğü, felç, körlük, vücut ülserleri gibi ciddi 

komplikasyonlar ortaya çıkabilir. Ülserler, bir iki yıl içinde el ve ayaklarda erimeye 

yol açar. Ayrıca saç, kaş, diş ve kirpiklerde dökülmeler gözlemlenebilir249. 

Cüzzam hastalığının yayılmasında yetersiz beslenme ve barınma koşulları, 

artan nüfus yoğunluğu ve hijyen kurallarının ihmal edilmesi gibi etkenler önemli rol 

oynamıştır. Cüzzam hastalığı İlk Çağlardan bu yana varlığını sürdürmüştür. 

Günümüzde hijyen koşullarının yetersiz olduğu bazı ülkelerde hala bu salgın 

görülmektedir. Dünya Sağlık Örgütü‟nün 2016 yılında yayımladığı rapora göre 

dünya genelinde iki yüz on altı binden fazla kişi cüzzam salgınına yakalanmıştır. Bu 

vakaların yarısından fazlasının Hindistan‟da olduğu belirtilmiştir. Türkiye‟de Dr. 

 

 

 

 
248 Palalı, “Cüzzam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1993), 

8/150-152. 
249 Nazum Beratlı, Kıbrıs Miskinlerhanesi, (İstanbul: Kalkedon yayınları, 2013), 16-18; Onul, 

İnfeksiyon Hastalıkları, 637-641; Palalı, “Cüzzam”, 8/150; Serdar-Hanar, “İslâm Toplumunda 
Cüzzam ve Cüzamâneler”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 81-82; Hanar, “Ortaçağ 

Avrupası‟nda Tanrının Laneti Cüzzam ve Cüzzam Evleri”, Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 
9/2, (2014), 101; Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, 47. 



74 
 

İbrahim Etem Tutku250 ve Dr. Türkan Saylan‟ın251 2017 yılında yapmış oldukları 

araştırma neticesinde altı yüz yedi cüzzam vakası tespit edilmiştir. Cüzzam hastalığı 

İlk Çağlardan günümüze kadar insanların korkulu rüyası olmuş ve salgından 

kurtulmak bir mucize veya lütuf olarak görülmüştür. Dünya genelinde uzun yıllar 

boyunca cüzzam hastalığına karşı hem fiziki hem de mental mücadeleler verilmiştir. 

Bu nedenle salgının etkilerini anmak amacıyla Ocak ayının son haftasındaki pazar 

günü “Dünya Cüzzam Haftası” olarak kutlanmaktadır252. Bu bağlamda cüzzam 

hastalığı, tarih boyunca süreklilik göstermiş ve hastalığa yakalanan bireylerde hem 

fiziksel hem de zihinsel hasarlara neden olmuştur. Ayrıca veba salgınından sonra 

toplumsal yaşam üzerinde derin etkiler bırakan bir bulaşıcı hastalık olarak da 

bilinmektedir253. 

2.1.1. Orta Çağ’da Cüzzam 

 

Cüzzam hastalığının ilk olarak nerede nasıl ortaya çıktığı kesin olarak 

bilinmemekle beraber salgının kökenleri İlk Çağlara kadar uzanmaktadır254. Cüzzam 

salgınına dair ilk kayıtlar, Çin‟de M.Ö. 5000‟lere kadar uzanan yazılı kaynaklarında 

bu hastalığa dair bilgiler mevcuttur. M.Ö.1130 yılında Çin‟de kaleme alınan Su-Ven 

adlı tıp kitabında cüzzamın klinik tanımı yapılmıştır. M.Ö.1550‟de Antik Mısır‟da 

Ebers Papirüsünde cüzzama benzeyen bir hastalıktan bahsedilmiş ve hastalık 

kaydedilmiştir. Bir başka kayıt ise Hintlilere aittir. Hintliler tarafından yazılan 

eserlerde cüzzam salgınına dair bilgiler günümüze kadar ulaşmıştır. Bu konu 

 

 
250 Prof. Dr. Gay Prieto, İbrahim Etem Utku‟yu “Cüzzamlıların Babası” olarak nitelendirmektedir. 

Nitekim İbrahim Etem Utku, Türkiye‟de cüzzam hastalığı üzerine ilk monografi yazan kişidir.1957 

yılında “Cüzzam Savaş ve Araştırma Derneğini”, 1962 de “Lepra Eğitim ve Araştırma Enstitüsünü” 

kurmuştur. A. Gürhan Fişek, “Cüzzamlıların Babası Etem Utku”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da 

Cüzzam, 11-24. 
251 Hayatını cüzzam hastalarını iyileştirmek üstüne adamış bir bilim insanıdır. 1976 yılında cüzzam 

çalışmalarına başlatmış ve “Cüzzamla Savaş Derneği‟ni” kurmuştur. 1978 yılında ise “Lepra 

Araştırma ve Uygulama Merkezi” vasıtasıyla Doğu Anadolu bölgesinde cüzzam taramaları 

yapmıştır. Türkiye ve dünyada bu hastalığı silmek için çalışan Türkan Saylan göstermiş olduğu 

başarıdan dolayı 1986 yılında Hindistan„da “Uluslararası Gandhi Ödülü” layık görülmüştür. Detaylı 

bilgi için bkz. Fevzi Çakmak, “Hayatını Cüzzam Hastalığına Adamış Bir bilim İnsanı: Prof. Dr. 

Türkan Saylan”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 25-35; Türkan Saylan, “ Cüzzam Kolay 

Bulaşmaz”, Bilim Dergisi, 2/2, (1983), 36. 
252 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 46; Serdar-Hanar, “İslâm Toplumunda 

Cüzzam ve Cüzamâneler”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 82-83. 
253 Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgın İşkence ve Geziler Üzerine, 115. 
254 Onul, İnfeksiyon Hastalıkları, 634; Karaiamamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, 47; 

Palalı, “Cüzzam”, 8/151; Suzan Akkuş Mutlu, “ Eski Çağ‟ın Korkulu Rüyası:Cüzzam”, Tarihsel 

Süreçte Anadolu‟da Cüzzam,53. 



75 
 

hakkında Dr. İbrhim Etem Utku, hintlilerin kutsal kitapları olan Rig Veda, Atarv 

Veda ve Manu Smriti‟de cüzzam hastalığından bahsedildiğini ve hastalığın kuşta 

olarak anıldığını ifade etmiştir. Şuanda Hint dilinde cüzzam, kosta ya da kasta olarak 

ifade edilmektedir. M.Ö.2500 yıllarında Hintli bir ozanın mısralarında hastalığa dair 

izlere rastlanmaktadır. Lepralılar saklansın ve uyuz köpeklerle çöplüklerde yaşasın, 

onları şehirden taşlarla kovalamak lazımdır. Vücutları pislikle kaplanmalı, Allah‟ın 

nehirleri kadavralarını kusmalıdır diyerek hastalığa yakalanmış kişilerin toplum 

tarafından dışlandığı yaşayan bir ölüye dönüştüğünü bu mısralarda açıkça 

görmekteyiz255. Antik Yunan dünyasında ise M.Ö. 600‟lerden itibaren salgın 

hakkında bilgilere rastlanmaktadır. Ayrıca dönemin hekimleri başta olmak üzere 

birçok bilim insanı bu salgından bahsetmiştir. Örneğin Hipokrat cüzzam hastalığını 

leuce kelimesiyle ifade etmiştir. Ayrıca Hipokrat, salgını ilkbaharda deride sıklıkla 

oluşan ve iyileşmesi kolay olan pullanma olarak tarif etmiştir256. Hipokrat‟ın yanı 

sıra Aristo, Gallen ve Cicero‟da cüzzam salgınından bahsetmiş ve hastalığı 

tanımlamışlardır. Hatta Roma İmparatorluğunda cüzzam salgınını ilk tanımlayan kişi 

Cicero olduğu düşünülmektedir257. 

İlk Çağlardan itibaren varlığını sürdüren cüzzam hastalığı, M.Ö. 1200‟lerden 

itibaren Batı kaynaklarında da hastalığa dair bilgiler kaydedilmeye başlanmıştır. Orta 

Çağ Avrupası‟nda, 6. yüzyıldan itibaren tarihçi Gregory of Tours ve Avrenches 

Piskoposu Marius‟un cüzzam salgınlarına dair kayıtlar tutmuş oldukları 

bilinmektedir. Ayrıca 12. ve 13. yüzyıllarda hekim Gilbertus Anglicus, cüzzam 

salgını hakkında yazılar yazmıştır. Gilbertus Anglicus‟un yanı sıra dönemin diğer 

hekimleri de salgın hakkında bilgiler kaydetmişlerdir. Örneğin cüzzam salgınını 

tanımlayan en eski Avrupa kaynakları arasında Aulus Cornelius Celsus, Paul of 

Aeginia ve Theodorico Borgognoni gibi hekimlerin cerrahi metinlerinde salgınına 

 

 

 

 
255 Karaiamamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, 47; Palalı, “Cüzzam”, 8/151; Serdar- 

Hanar, “Avrupa‟daki Cüzzam Evleri”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 67; Suzan Akkuş 

Mutlu, “Eskiçağ‟ın Korkulu Rüyası: Cüzzam”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 53-54; Beratlı, 

Kıbrıs Miskinlerhanesi, 23; ayrıca bkz. Etem, Lepra ve Modern Anlamı, (Ankara: Sant Mat.,1961). 
256 Leuce kelimesi Yunanca “Lepra” yani kepekli, kabuklu anlamına gelmektedir. Beratlı, Kıbrıs 

Miskinlerhanesi, 24-25; Etem, Lepra ve Modern Anlamı,14; Karaiamamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında 
Salgın Hastalıklar,47; Serap Sarıbaş,“Hansen‟in Evlatları: Avrupa‟nın Son Cüzzam Hastanesi 

Sakinlerinin Hikayesi”, Molesto: Edebiyat Araştırma Dergisi, 3/1, (2020), 230. 
257 Karaiamamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 47. 



76 
 

dair atıflar mevcut olup, salgının yayılış aşamaları hakkında kısmi bilgiler 

verilmiştir258. 

Orta Çağ Avrupası‟nda cüzzam salgını 11. ve 13. yüzyıllarda Haçlı Seferleri 

esnasında yaygınlaşmıştır. Bilhassa bu dönemde salgın Kıta Avrupası başta olmak 

üzere komşu ülkeleri kasıp kavurmuştur259. Bu konu hakkında tıp tarihçisi Maria 

Conforti 11. yüzyılın sonlarına doğru Haçlı Seferleri fikrinin ortaya çıkmaya 

başladığı döneme kadar Avrupa‟da cüzzam hastalığının olmadığını belirtmiştir. 

Ayrıca Haçlı Seferleri ile beraber salgının hızla çevreye yayıldığını hatta Kıta 

Avrupasını etkisi altına aldığını ifade etmiştir260. Salgın, 11. ve 13. yüzyıllarda doruk 

noktasına ulaşarak büyük yıkımlara neden olmuş ve yaklaşık beş yıl boyunca etkileri 

hissedilmiştir. 14. ve 15. yüzyıldan itibaren hastalığın yayılımının gerilediği 

gözlemlenmiştir261. Maria Conforti‟nin yanı sıra Orta Çağ tarihi hakkında birçok 

mühim eser kaleme alan Jacques Le Goff‟da cüzzam salgınının salgın hastalıklar 

içerisinde en yaygın ve en öldürücü ikinci bulaşıcı hastalık olduğunu söylemiştir. 

Ayrıca Le Goff, cüzzam salgınını “korkunç” bir hastalık olarak nitelendirmiştir262. 

 

 

 
258 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar,48. 
259 Haçlı seferleri ve cüzzam salgını denildiği zamanla akla ilk Kudüs kralı IV Bauoidin gelmektedir. 

Kral çocuk yaşta sinsi ve yavaş ilerleyen cüzzam salgınına yakalamış, uzun süre bu hastalık ile 
mücadele etmiştir. IV. Bauodin bir taraftan ilerleyen hastalığı ile mücadele ederken bir taraftan da 

Selabattin Eyyübi ile III. Haçlı Seferlerinde mücadele ettiği bilinmektedir. Bu bağlamda kral hem 

savaş stresini, rekabetini ve entrikalarını hasta vücudu kaldıramadığı düşünülmektedir. Dolayısıyla 

1185 yılında uzun zamandır mücadele ettiği cüzzam salgınından hayatını kaybettiği bilinmektedir. 

Bu süreç içerisinde sadece kral değil aynı zamanda halk da hastalıktan nasinini almıştır. Nitekim III. 

Haçlı Seferi boyunca cüzzam salgın o kadar artmıştı ki salgın “Tanrının Kırbacı” olarak 

nitelendirilmiş, tanrı tarafından cezalandırıldıklarına inanmışlardır. Sefer esnasında hastalığa 

yakalananlar önceleri bulundukları yerlerdeki hastaneleri kullanılırken Hospitailer Şövalye Tarikatı 

cüzzam hastanelerinin kurulmasına öncülük etmiş ve salgının yayılmasını engellemek için tıbbı 

hizmet verilmiştir. Şövalyelerin yanı sıra Fransız Kralı Aziz Louis, Haçlı seferlerine katılan 

şövalyeler başta olmak üzere kutsal topraklarda savaşan tüm askerler cüzzama yakalandıklarında 

savaşçı itibarlarını kutsayarak moral vermiştir. Her ne kadar cüzzama yakalanan kişiler Hristiyan 
merhameti ile bakımı karşılanmış olsa da cüzzam hastalığı ahlaki bozukluğun simgesi olarak 

görüldüğü için hastalığa yakalananlar günâhkar kabul edilerek tedavi etmek adı altında aforoz 

edilmiştir. Barbara Frate,“Şövalye Tarikatlarının Doğuşu,” Katedraller Şövalyeler Şehirler, 62-63; 

Conforti, “XI ile XII. yüzyıl Arasında Batıda Tıp ve Hastalıklar”, 344-345; Franco Cardini, “Kudüs 

Krallığı ve Küçük Derebeylikler”, Katedraller Şövalyeler Şehirler, 149-150; Nadir Karakuş, Haçlı 

Seferlerinde Tıp, 116-117. Ayrıca Orta Çağ dünyasında cüzzamın etkilerini daha iyi anlayabilmek 

için IV. Baudouin‟in bu hastalığa yakalandığını anlatan; yönetmenliğini Ridley Scott‟ın yaptığı 2005 

yapımı “Cennetin Krallığı” filmi, cüzzamın etkilerini gözler önüne sermektedir. Bu durum 

hastalıkların günümüzde filmlere kadar konu edildiğini göstermektedir. 
260 Conforti, “XI ve XII. yüzyıl Arasında Batıda Tıp ve Hastalıklar”, Ortaçağ: Katedraller, Şövalyeler 

Şehirler, 344; Palalı, “Cüzzam”,2/151. 
261 Le Goff, Ortaçağ Batı Uygarlığı, 360. 
262 Le Goff, Avrupa‟nın Doğuşu, 96-106. 



77 
 

Bu nitelendirme muhtemelen insanlarda ciddi cilt problemlerinin yaşanmasından 

dolayı kullanmıştır. 

Orta Çağ dünyasında yaygın olarak görülen hastalıklardan biri olan cüzzam, 

ciltte ciddi hasarlara yol açan bir hastalık olarak görülmüştür. Bu nedenle cüzzama 

yakalanan kişiler toplumdan dışlanmış ve ötekileştirilmiştir. Nitekim Orta Çağ 

Avrupa‟sında cüzzam hastaları Tanrı‟nın Laneti olarak görülmüştür263. Orta Çağ 

İslam dünyasında cüzzam, elin kesilmesi, parmakların düşmesi anlamına gelen cezem 

kelimesi kullanılmıştır. Ayrıca aynı kökten türeyen meczûm kelimesi ise cüzzamlı, 

kötürüm hâle gelmiş parmakları ve burnu düşmüş kişiler için kullanılmıştır. Bunlara 

ek olarak cüzam hastalığı için aslan hastalığı (dâü‟l-esed) ve fil hastalığı (dâü‟l-fîl) 

gibi terimler de kullanılmıştır. Bu terimler hastalığın ciddi cilt bozukluklarına neden 

olmasından dolayı kullanılmıştır264. Bu hastalığa dair adlandırmanın izlerine, bilinen 

en eski Türkçe sözlük olan Divan-i Lügat-i Türk‟te rastlanmaktadır. Divan-i Lügat-i 

Türk‟te cüzzam hastalığı için iki farklı kelime kullanılmıştır. Birincisi anumi265 

kelimesi cüzzamı belirtmek için kullanılmıştır. Diğeri ise yaman ig kelimesi olup, 

yaman hastalık veya miskinlik hastalığı anlamına gelmektedir266. Bu kelimeler, Türk 

dilinde cüzzam hastalığının çeşitli tarihsel ve kültürel bağlamlarda nasıl 

adlandırıldığını anlamak için önemlidir. Tüm bu tanımlamalar karşısında Orta Çağ 

Avrupa‟sı ve İslam dünyasında cüzzam hastalığının algılanışı arasında belirgin 

farklılıklar gözlemlenmektedir. Avrupa‟da, cüzzamlı bireyler genellikle tanrının 

laneti olarak görülmüş ve toplumsal dışlanmışlardır. Buna karşın İslam dünyasında 

hastalık çeşitli terimlerle anılmış ve bu terimler genellikle ciltte meydana gelen ciddi 

bozuklukları tanımlamak için fil hastalığı ve aslan hastalığı olarak adlandırılmıştır. 

Bu adlandırmalar cüzzamın her iki medeniyette kültürel, dilsel ve dini 

perspektiflerden nasıl algılandığını göstermektedir. 

 

 

 

 

 
263 Karaimamoğlu, Orta Çağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, 49. 
264 Emine Uyumaz, “XI. yüzyılın Sonlarından XIV. yüzyılın Başlarına Kadar Anadolu‟da Bilinen 

Hastalıklar ve Uygulanan Tedavi Yöntemlerine Dair”, Erdoğan Merçil‟e Armağan, ed., Emine 

Uyumaz dğr., (İstanbul: Bilge Kültür Sanat yayınları, 2013), 212; Palalı, “Cüzzam”, 8/151; Murat 
Serdar-Murat Hanar, “İslâm Toplumunda Cüzzam ve Cüzamâneler”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da 

Cüzzam, 81. 
265 Divanü Lûgat-it Türk I.,137. 
266 Divanü Lûgat-it Türk III.,30. 



78 
 

Dini metinlerde cüzzam salgını hakkında bilgilere ulaşmak mümkündür. 

Örneğin Yahudilik inancında Hz. Musa cüzzama yakalanmış bireyleri yedi gün 

boyunca tecrit altında tutmuştur. Bunun yanı sıra Levhiler 13/1-46‟da hastalığın 

belirtileri, teşhis işlemlerinin kimler tarafından nasıl uygulandığı ayrıntılı bir şekilde 

şöyle bahsedilmiştir; 

RAB Musa‟ya ve Kâhin Harun‟a şöyle dedi:“Bedeninde deri hastalığına dönüşebilecek şiş, 

kabuk ya da parlak leke bulunan kişi Harun'a, ya da Harun'un kâhin oğullarından birine götürülecek. 

Kâhin derideki yaraya bakacak, yarada kıl ağarması varsa ve yara derine inmişse, kişi deri 

hastalığına yakalanmış demektir. Hastaya bakan kâhin onu kirli ilan edecektir. Derideki parlak leke 

beyazsa, derine inmemişse, üzerindeki kıllar ağarmamışsa, kâhin hastayı yedi gün kapalı bir yerde 

tutacak. Yedinci gün yaraya bakacak; yara ilerlememiş, deri yüzeyine yayılmamışsa, hastayı yedi gün 

daha kapalı bir yerde tutacak. Yedinci gün hastaya bir daha bakacak; yara solmuş, deri yüzeyine 
yayılmamışsa, hastayı temiz ilan edecek. Yara yalnızca kabuktur. Hasta giysilerini yıkayıp temiz 

sayılacaktır. Ancak temiz sayılmak için kâhine muayene olduktan sonra derisindeki kabuk yayılırsa, 

yine kâhine görünmelidir. Kâhin kişiye bakacak, derisindeki kabuk yayılmışsa onu kirli ilan edecek. 

Kişi deri hastalığına yakalanmış demektir.“Deri hastalığına yakalanan kişi kâhine götürülecek. Kâhin 

ona bakacak. Derideki şiş beyazlaşmış, üzerindeki kıllar ağarmışsa, şişkin yarada kızıl et 

görünüyorsa, bu müzmin bir deri hastalığıdır. Kâhin kişiyi kirli ilan edecek, ama kapalı yerde 

tutmayacaktır. Çünkü kişi zaten kirlenmiştir.“Eğer deri hastalığı yayılıp kâhinin görebildiği kadarıyla 

tepeden tırnağa hastanın bütün bedenini kaplamışsa, kâhin hastaya bakacak ve bedenini hastalık 

saran kişiyi temiz ilan edecektir. Yaralar beyazlaşmış ve temizdir. Ama kızıl et görülüyorsa, kişi kirli 

sayılacaktır. Kâhin kızıl et görürse, kişiyi kirli ilan edecektir. Kızıl et kirlidir, deri hastalığıdır. Eğer 

kızıl et iyileşir, beyazlaşırsa, hasta yine kâhine görünmelidir. Kâhin hastaya bakacak, yara 

beyazlaşmışsa, yarayı temiz ilan edecek. Kişi temiz sayılacak. “Derideki çıban iyileşmiş ama bir süre 
sonra çıbanın yerinde beyaz bir şiş, ya da kırmızımsı-beyaz parlak bir leke oluşmuşsa, kâhine 

göstermelidir. Kâhin hastaya bakacak, görünen yara derine inmiş, üzerindeki kıllar ağarmışsa, kişiyi 

kirli ilan edecektir. Çıbanda baş gösteren bir deri hastalığıdır bu. Ama kâhin hastaya baktığında 

yarada beyaz kıl yoksa yara derine inmemiş ve yara solmuşsa, kişiyi yedi gün kapalı bir yerde 

tutacaktır Eğer derideki yara yayılıyorsa, kâhin kişiyi kirli ilan edecektir; çünkü kişi hastalığa 

yakalanmış demektir. Parlak leke geçmemiş ama yayılmamışsa, bu çıban kabuğudur. Kâhin kişiyi 

temiz ilan edecektir. “Deride ateş yanığı varsa ve et kırmızımsı-beyaz ya da beyaz, parlak bir leke 

haline gelmişse, kâhin yaraya bakmalı. Parlak lekenin üzerindeki kıllar ağarmış, leke derine inmişse, 

yanıkta deri hastalığı var demektir. Kâhin kişiyi kirli ilan edecektir, çünkü kişi deri hastalığına 

yakalanmıştır. Ama parlak lekede kıl ağarması yoksa leke derine inmemiş ve solmuşsa, kâhin hastayı 

yedi gün kapalı bir yerde tutacaktır. Yedinci gün kişiye yine bakacak, eğer leke deriye yayılmışsa, onu 
kirli ilan edecek. Çünkü kişi deri hastalığına yakalanmıştır. Eğer derideki parlak leke geçmemiş, ama 

yayılmamış ve solmuşsa, yanıktan doğan bir şişliktir. Kâhin kişiyi temiz ilan edecektir. Çünkü yanık 

yarasının kabuğudur bu. “Bir erkeğin ya da kadının başında ya da çenesinde yara varsa, kâhin 

yaraya bakmalı. Yara derine inmişse ve üzerinde ince sarı tüyler varsa, hastayı kirli ilan edecektir. 

Çünkü hasta uyuzdur. Baş ya da çenede görülen bir deri hastalığıdır. Ancak kâhin bu tür bir yaraya 

baktığı zaman, yara derine inmemişse, üzerinde siyah kıl yoksa hastayı yedi gün kapalı bir yerde 

tutacak. Yedinci gün yaraya yine bakacak; uyuz deriye yayılmamışsa, üzerinde sarı kıl yoksa, uyuz 

derine inmemişse, hasta tıraş olacak, ama uyuz olan yerlere dokunmayacaktır. Kâhin hastayı yedi gün 

daha kapalı bir yerde tutacak. Yedinci gün uyuza yine bakacak; uyuz deriye yayılmamışsa, derine 

inmemişse, hastayı temiz ilan edecektir. Hasta giysilerini yıkayacak ve temiz sayılacaktır. Ama hasta 

temiz ilan edildikten sonra uyuz derisine yayılırsa, kâhin ona yeniden bakmalı. Uyuz yayılmışsa, 

yarada sarı kıl olup olmamasına bakılmaksızın kişi kirli sayılacaktır. Ama kâhine göre uyuz 
ilerlememiş, üzerinde siyah kıl bitmişse, hastalık geçmiş demektir. Kişi temizdir. Kâhin onu temiz ilan 

edecektir.“Bir erkeğin ya da kadının derisinde beyaz parlak lekeler varsa, kâhin ona bakmalı. 

Derideki lekeler beyaz ve solgunsa, sadece deride çıkan kırmızı lekelerdir. Kişi temizdir.“Eğer 

adamın saçı dökülmüşse, sadece keldir. Temiz sayılır. Saçının önü dökülmüşse alnı açılmış demektir. 

Temiz sayılır. Ama saçı dökülmüş ya da alnı açılmış adamın başında veya alnında kırmızımsı-beyaz 

yaralar çıkmışsa, adam deri hastalığına yakalanmış demektir. Kâhin adama bakacak. Saçı dökülmüş 

baş ya da alındaki şişler deri hastalığının yol açtığı yaralar gibi kırmızımsı-beyazsa, adam deri 

hastalığına yakalanmıştır. Kirlidir. Başındaki yaradan ötürü kâhin kesinlikle onu kirli ilan 

edecektir.“Böyle bir hastalığa yakalanan kişinin giysileri yırtık, saçları dağınık olmalı; kişi ağzını 



79 
 

örtüp, „Kirliyim! Kirliyim!‟ diye bağırmalı. Hastalığı devam ettiği sürece kirli sayılacaktır, çünkü 

kirlenmiştir. Halktan uzak, ordugâhın dışında yaşamalıdır267. 

Yuhanna İncili‟nde ise Aziz Lazatus‟un, cüzzam hastalarının koruyucusu 

olduğundan bahsedilmiştir. Ayrıca 1120 yılından itibaren “Aziz Lazarus Şövalyeleri” 

tarikatı cüzzam hastalarına bakmaya başlamıştır268. Hristiyanlık inancındaki tüm 

kutsal kitaplarda (Matta 8/1-4, Markos 1/40-45 ve Luka 5/12-16) cüzzam 

hastalığından bahsedilmektedir. Örneğin bu metinlerde Hz. İsa‟nın cüzzamlı hastaları 

iyileştirdiği şu şekilde anlatılmıştır: Hz. İsa dağdan indikten sonra büyük bir 

kalabalık onun arkasından gitmiştir. Bu esnada cüzzamlı kişi Ya Rab, istersen beni 

temiz kılabilirsin diyerek Hz. İsa‟nın ayağına kapanmıştır. Hz. İsa elini uzatıp 

cüzzamlı hastaya dokunarak, İsterim temiz ol! demiş ve cüzzamlı kişi anında 

temizlenmiştir. İyileşen kişiye Hz. İsa “sakın kimseye bir şey söyleme!” demiştir. 

“Git Kâhine görün ve hastalıktan temizlendiğini kanıtlamak için Musa‟nın sunduğu 

sunuyu sun” demiştir269. Hristiyanlık inancında Hz. İsa‟nın mucizeleri arasında 

cüzzamlı hastaları iyileştirmesi önemli bir yer tutarken, İslamiyet‟te de Hz. İsa‟nın 

cüzzamlıları iyileştirdiği vurgulanmaktadır. İslamiyette cüzzam, alacalı anlamında 

ebras terimi ile ifade edilmiş ve İslam tefekkürü ile yansıtılmıştır. Örneğin El-Mâide 

suresinin 5/110 ayetinde Benim iznimle anadan doğma körü ve teni alacalıyı 

iyileştiriyor, yine benim iznimle ölüleri diriltiyordun270. 

İslam dünyasına Hz. Muhammed cüzzam salgınından bahsetmiştir. Örneğin 

Hz. Muhammed‟in “aslandan kaçar gibi cüzzamdan kaçın” hadisinde salgına 

yakalanan kişilerden uzak durulması gerektiğini vurgulamış, yayılmasını engellemek 

için de tecrit uygulanması gerektiğini söylemiştir271. Bunun yanı sıra bir duasında da 

Allah‟ım! Delilikten, cüzzamdan, barastan (deri hastalığı) ve kötü hastalıklardan 

sana sığınırım şeklinde dua ettiği rivayet edilmektedir272. Ayrıca Hz.Muhammed, 

biat etmek üzere Medine‟ye gelmekte olan Sakīf kabilesinden bir heyetin içerisinde 

cüzzamlı birinin bulunduğu haberini alınca, Geri dön, biz senin biatını kabul ettik 

 

 
267 Detaylı bilgi için bkz. Leviler 13/1-46. 
268 Karaimamoğlu, Ortaçağ‟da Salgın Hastalıklar Tarihi, 49. 
269 Matta 8/1-4,ayrıca bkz. Markos 1/40-45 ve Luka 5/12-16. 
270 Detaylı bilgi için bkz. el-Mâide 5/110; Âl-i İmrân 3/49. 
271 Salih Kesgin, “(Hastalıkta) Bulaşıcılık Yoktur Hadisinin İsnad Ve Metin Açısından Tahlili”, Hitit 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 13/26, (2014), 87; Serdar-Hanar, “İslâm Toplumunda 
Cüzzam ve Cüzzamhâneler”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 84. 

272 Serdar-Hanar, “İslâm Toplumunda Cüzzam ve Cüzzamhâneler”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da 

Cüzzam, 84; Dualar, ed.,İsmail Karagöz, (Ankara: Diyanet İşleri Bakanlığı, 2019), 31/326/441-444. 



80 
 

diye haber göndermiştir. Yine bir hadisinde, Cüzzamlıların yüzüne uzun uzadıya 

bakmayınız, demiştir. Hz. Muhammed hastalığa yakalanan insanlara karşı hem korku 

ve tiksintiyle yaklaşmanın doğru olmadığını, hem de onların görüntüsünden 

etkilenerek karamsarlık duygusuna kapılmasını istemediği için bu sözü 

söylemiştir273. Ayrıca bu örnekler Hz. Muhammed‟in cüzzamlı bireylere yönelik 

tutumunun toplumsal dışlanma ve ayrımcılıktan ziyade, sağlık önlemleri için nazik 

bir üslupla yaklaşılması gerektiğini göstermektedir. 

2.1.2. Orta Çağ’da Cüzzam Salgınına Karşı Alınan Önlem ve Tedaviler 

 

İlk Çağlardan itibaren hastalıkların tanrı tarafından bir ceza olarak 

algılanması, ahlaki bir çöküş olarak kabul edilmiştir. Bu anlayış doğrultusunda, 

hastalıklara yakalanan bireyler sadece fiziksel olarak hasta değil, aynı zamanda 

ahlaki açıdan da bozulmuş, günâhkar kişiler olarak değerlendirilmiştir. Bu bakımdan 

Orta Çağ Avrupa dünyasın‟da cüzzamlı bireyler tanrının laneti olarak görülmüş, 

devlet tarafından oluşturulan kararname ile yasal bir şekilde toplumdan dışlanmıştır. 

Bu dışlanma karşısında hastalığa yakalanan kişiler mallarından ve vatandaşlık 

haklarından yoksun bırakılmıştır. Örneğin cüzzamlı bireylerin mirası genellikle 

dağıtılmış, ilişkiye girmeleri yasaklanmış ve eşlerinin talebi doğrultusunda 

boşanmalarına izin verilmiştir274.Bu bağlamda cüzzam salgınına yakalanan bireylerin 

fiziksel bozulmalar yaşamaları, toplum tarafından dışlanmalarına ve 

ötekileştirilmelerine neden olmuştur. Bu durum, salgına yakalanan kişilerin mental 

sağlıkları üzerinde olumsuz etkiler yarattığını göstermektedir. 

Vatandaşlık hakları konusunda Orta Çağ İslam dünyasında da Orta Çağ 

Avrupasına benzer bir yaklaşım benimsenmiş ve hastalıklı kişiler için bazı kurallar 

koyulmuştur; 

1. Bir kadın eğer eşi cüzzam hastalığına yakalanmışsa ondan boşanabilir. 

2. Cüzzamlı bir kişi eşiyle ilişkye giremez. 

3. Cüzzama yakalanan biri mirastan pay alamaz veya mirastaki pay hakkı sınırlanabilir. 

4. Cüzzama tutulan kişi eğer köleyse onun azad edilmesi ve cüzzamhanelere teslim edilmesi 

gerekir275. 

 

 
273 Palalı, “Cüzzam”, 8/151. 
274 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 51; Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık 

Salgın İşkence ve Geziler Üzerine, 119. 
275 Serdar Murat-Murat Hanar, “İslâm Toplumunda Cüzzam ve Cüzzamhâneler”, Tarihsel Süreçte 

Cüzzam, 85. 



81 
 

Orta Çağ Avrupası‟nda 1179 yılında Lateran Konsilinde cüzzam salgınına 

yakalanan kişilere nasıl davranılacağı konusunda bir karar verilmiştir. Bu konsil 

sonucunda cüzzamlı kişiler toplumdan dışlanmış deyim yerindeyse yaşayan birer 

ölüye dönüştürülmüştür. Örneğin cüzzam teşhisi konulan bireylere bir tören 

hazırlanmıştır. Bu törende cüzzamlı birey açık bir mezar içerisinde ayakta 

bekletilerek rahip, ölüler için okunan duayı okumaya başlar ve sembolik olarak 

cüzzamlı bireyin başından aşağıya doğru bir tutam toprak serpeler, bu ritüellin 

aradından töreni bitirir. Böylece tören neticesinde cüzzamlı birey resmi olarak 

toplumdan dışlanır. Ayrıca papaz cüzzam salgınına yakalanan bireylerin kiliseye ve 

pazara gitmemesini, eşyalarını akarsu ve dere yataklarında yıkamamasını, hasta 

olmayan kişilerle yemek yememesini ve içmemesini kısacası topluluk içerisinde 

bulunmasını yasaklar276. Bunların yanı sıra cüzzam salgınına yakalanan bireylerin 

özel kıyafet giydikleri bilinmektedir. Örneğin cüzzamlı bireylerin elbiselerinin 

üzerinde sarı renkte bir işaret bulunmalı veya “L” harfi işlenmelidir. Ayrıca cüzzamlı 

bireylerin eldiven yüzük takmaları istenmiştir. Bunlar yetmez gibi bireylerin çevreyi 

sesli bir şekilde uyarmak için zil, çan ya da borazan taşıdıkları çevreye temas 

etmemek için yanlarında sopa, su mataraları ve sadaka çanağı taşıdıkları 

bilinmektedir. Ayrıca rüzgârın yönüne bağlı olarak yürüme güzergâhı oluşturulup o 

yönde yürümeleri istenmiştir277. Bu gurur kırıcı önlemlerin yanı sıra 11. yüzyıldan 

itibaren lazaretto ismi verilen cüzzam evleri kurulmaya başlanmıştır. Avrupalılar bu 

evlerin inşasında 4. yüzyılda Konstantinopolis‟te Zodicus isimli bir cüzzamlı 

tarafından inşa ettirilen cüzzam hastanesinin mimarisinden esinlenmiştir. Bu evler 

genellikle şehir merkezinden uzak yerlere ormanlık arazilere inşa edilmiştir. Evlerin 

inşasında dikkat edilmesi gereken bir diğer unsur hastalığın hava yoluyla bulaştığı 

düşüncesinden dolayı cüzzam evleri rüzgârın esiş yönüne doğru inşa edilmiştir278. 

İnşaa edilen bu cüzzam evleri genellikle 6 ilâ 12 kişinin barınacağı şeklinde 

 

 
276 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 50-51; Le Goff, Ortaçağ Batı Uygarlığı, 

360-361; Serdar-Hanar, “Avrupa‟daki Cüzzam Evleri”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 71. 
277 Ognjen Spohic, Hansen‟in Evlatları, çev., Tugay Kaban, (İstanbul: Dedalus yayınları, 2018), 77; 

Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgın İşkence ve Geziler Üzerine, 118-119; Ülgen, Ortaçağ 

Avrupası‟nda Ölümle Dans, 31; Serdar, “Ortaçağ Avrupası‟nda Tanrının Laneti Cüzzam ve Cüzzam 

Evleri”, 104. 
278 Zodicus‟dan sonra M.S. 285-337 tarihleri arasında İmparator Constantinus‟da cüzzam hastanesi 

açtığı bilinmektedir. Guiliana Boccadamo, “Yoksullar, Hacılar ve Yardım Sistemi”, Ortaçağ: 
Barbarlar Hristiyanlar Müslümanlar, 306; Karaimamoğlu, Orta Çağ Avrupası‟nda Salgın 

Hastalıklar, 53;Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgın İşkence ve Geziler Üzerine, 116-117. 



82 
 

tasarlanmıştır. Fakat tek kişilik cüzzam evleride inşaa edilmiştir. Bu evler genelikle 

ahşaptan yapılmıştır. Evlerin içerisinde genellikle küçük bir bahçe, bir şapel ve bir 

mezarlık inşa edilmiştir. Evlerin içerisinde mezarlık olmasının nedeni cüzzamlı 

kişilerin diğer insanların mezarlıklarına defin edilmesinin yasak olmasındandır. 

Evlerin inşasının finansal teminatı tarikatlar, krallar ve cüzzam salgınına yakalanan 

hayırsever kişiler tarafından karşılandığı bilinmektedir. Cüzzam evleri Avrupa‟da en 

çok İngiltere, İtalya ve Fransa‟da inşa ettirilmiştir279. Bu ülkelerin yanı sıra 1316 

tarihinde cüzzamlı kişiler için Aziz Katherine ve Aziz Nicholas cüzzam hastanesi, 

Lincoln‟da kutsal Innocent hastanesi, Londra‟da Aziz Gilles hastanesi, Oxforda Aziz 

Bartholomew hastanesinde cüzzamlı hastalar tedavi edilmiş, Aziz Lazarus 

Manastırı‟nda ise sadece cüzzamlı kadınların tedavi edildiği bilinmektedir280. 

Orta Çağ Avrupası‟nda cüzzam hastalığı o kadar yayılmıştır ki yukarıdaki 

hastaneler hizmet vermekte zorlanmış, krallar tarafından hastanelerin sayılarının 

artırılması gerektiği düşünülmüştür. Bu nedenle I. Henry John, I.Edward, II. Edward 

ve II. Richard cüzzam evlerinin inşaatı için gerekli finansal yardımda 

bulunmuşlardır. Kralların yanı sıra tüccar ve asillerde cüzzam hastanelerin inşa 

edilmesi için gerekli finansal destekte bulunmuşlardır. Örneğin 1160 yılında 

dönemin asilzadelerinden Mannasseh Bysset‟in kızı II. Henry tarafından açılan 

kanala düşmesi neticesinde cüzzam hastalığına yakalanmıştır. Bunun üzerine 

Mannasseh Bysset, Meryem Ana ruhuna ithafen cüzzam hastanesi inşaa etirmiş ve 

hastanede cüzzamlı fakir kadınlar tedavi edilmiştir. Doncaster şehrinde kurulmuş 

olan cüzzam evi de Aziz James‟in ruhu ile onurlandırılmıştır281. 

 

 
279 Fransa ve Almanya‟da cüzzam salgını “yanma hastalığı” olarak bilinmektedir. Karaimamoğlu, 

Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 53-54; Silivana Musella, “Gündelik Yaşam”, Ortaçağ: 

Barbarlar Hristiyanlar Müslümanlar, 325. 
280 Adriana Valerio,“Kadınların İktidarı”, Ortaçağ: Katedraller, Şövalyeler, Şehirler, 251; Giuliana 

Boccadamo,“Yoksullar, Hacılar ve Yardım Sistemi”, 202; Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında 

Salgın Hastalıklar, 53-54; Le Goff, Avrupa‟nın Doğuşu, 106; Serdar, “Ortaçağ Avrupa‟sında 

Tanrının Laneti Cüzzam ve Cüzzam Evleri”, 105-106; Ülgen, Ortaçağ Avrupası‟nda Ölümle Dans, 
32. 

281 Yukarıdaki cüzzam evlerinin yanı sıra M.S. 820-830 yılları arasında Sankt Gallen‟deki Benediktin 

Manastırı‟nda görev yapan hekimler, farmakoloji ve botanik alanında yaptıkları çalışmalarla 

cüzzamlı hastaları tedavi ettikleri bilinmektedir. Ayrıca salgının tedavisinde hijyenin önemli bir rol 

oynadığını vurgulamışlar ve hamam kültürü yöntemini kullanarak hastalar tedavi etmişlerdir. 

Conforti, “XI. ve XII. yüzyıl arasında Batıda Tıp ve Hastalıklar”, Ortaçağ: Katedraller, Şövalyeler, 

Şehirler, 344; Serdar, “Ortaçağ Avrupa‟sında Tanrının Laneti Cüzzam ve Cüzzam Evleri”, 106; 
Serdar-Hanar, “Avrupa‟daki Cüzzam Evleri”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 74; 

Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 55. 



83 
 

Bu bağlamda sosyal bir devlet anlayışı doğrultusunda kurulmuş olan 

hastanelerin yanı sıra diğer taraftanda cüzzam salgınına yakalan kişiler ölüm ile 

cezalandırılmışlardır. Örneğin İngiltere Kralı I. Edward cüzzam salgınına 

yakalananları diri diri yaktırmıştır. II. Edward ise cüzzam salgını ile temas kuranları 

ölüm ve sürgün cezası vermiştir. III. Edward ise 1346, 1348, 1367, 1372 ve 1375 

yıllarında cüzzam salgınına yakalananların toplum içerisinde gezmesinin önüne 

geçmek için yasal mevzuatlar oluşturmuştur282. Söz konu bu durum cüzzam salgınına 

yakalanan kişilere nasıl davranılacağı konusunda kafa karışıklığı yaşandığını 

göstermektedir. Çünkü yukarıda bu kralların cüzzamlı bireyler için cüzzam 

evlerinden bahsettik. 

Orta Çağ Avrupa‟sında cüzzam salgınıyla ilgili korku ve ayrımcılık hâkimken 

İslam dünyasında daha ılımlı bir yaklaşım sergilenmiş ve hastalığın yayılmasını 

önlemek için tedbirler alınmıştır. Örneğin İslam dünyasında peygamberlerden 

sonra283 ilk defa cüzzam salgınına yakalanan bireyler ile ilgilenen kişi Emevî halifesi 

I. Velid284 olmuştur. I. Velid 707 yılında Şam‟da cüzzamlı bireylerin hastalıklarından 

dolayı kendilerini kötü hissedip dışlanmalarını engellemek adına ilk cüzzam 

hastanesi veya cüzzamhane inşâ ettirmiştir. İnşaa edilen bu cüzzam evinde kalan 

kişilere cep harçlığı, yataklara özel birer hizmetçi, görme engelli kişilere ise rehber 

tahsil edilerek kimseye muhtaç bırakılmamıştır285. Emevîler döneminde cüzzam 

evleriyle ilgili olarak araştırmacı yazar Yunus Berkli‟nin eserinde, İbn Dokmak‟tan 

aktarılan bilgilere göre Mısır‟daki Fustat‟ın Kanadil Sokağı'nda bulunan Ebu Zübeyd 

evi bimaristana dönüştürülmüş ve burada cüzzamlı hastalarla görme engelli bireylere 

 

 

 
282 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 55. 
283 Burada kast edilen peygamberler Hz.Muhammed‟in cüzzam hastalarına karşı söylemiş olduğu 

hadis-i şerifler ve hastalık karşısında tecritin uygulanması gerektiği konusundaki hususlardır. Ayrıca 

benzer şekilde Hz.Ömer‟in cüzzam hastalığına yakalanan bireylerin toplumdan izole bir şekilde 

yaşamaları gerektiğini önermesi kast edilmektedir. Serdar Murat-Murat Hanar, “İslâm Toplumunda 
Cüzzam ve Cüzzamhâneler”, Tarihsel Süreçte Cüzzam, 84. 

284 Emevîlerin altıncı halifesi I. Velid, sağlık alanına büyük önem vererek İslam dünyasında tıp ve 

sağlık hizmetlerinin gelişmesine öncülük etmiştir. Detaylı bilgi için bkz. Mevlüt, Koyuncu, “Velîd 

I”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları), (2018), 43/30-31. 
285 Cüzzamlı hastalar için kurulan bu cüzzam evi, İslam Dünyası‟nın ilk hastanesi olarak kabul 

edilebilecek bir yapıdır. Bayat, Tıp Tarihi, 207; İbnü‟t Tıktaka, El Fahrî: Devlet İdaresi, Halifeler, 

Vezirler Tarihi (632-1258), çev., Ramazan Şeşen, (İstanbul: Bilge Kültür Sanat yayınları, 2016), 

100; Sevil Aslan-Ramazan Erdem, “Hastanelerin Tarihsel Gelişimi”, Süleyman Demirel Üniversitesi 

Sos. Bil. Enst. Dergisi, 27, (2017), 15; Serdar-Hanar, “İslâm Toplumunda Cüzzam ve 

Cüzzamhâneler”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 85-86. 



84 
 

yardım sağlandığından bahsedilmiştir286. Bu bağlamda İslam dünyasında önde gelen 

şehirlerine bîmaristanlar kurulmuş hastalar tedavi edilmiştir. İnşaa edilen bu 

hastanlerin bazılarında cüzzam salgınına yakalananlar için ayrı bir kısım ayrılmış bu 

kısımlar cüzzamhâneler veya miskinhâneler olarak adlandırılmıştır287. Emevîler 

haricinde Kahire‟de Ahmet b. Tolun, Halife el- Mütevekkil‟in annesi 830 ve 981 

yılında Bağdat‟ta, 957 yılında Mısır‟da Kâfur, Kahire‟de Sultan Kalavun, Şam‟da 

Nureddin Şehid-i Türkî Hastanesi, Kudüs‟te Selahattin Eyyubi, Selçuklular 

döneminde Sivas, Tokat, Amasya, Kastamonu, Kayseri, Konya ve Adana gibi 

şehirlerde meczû-min zaviyesi adı verilen cüzzamhaneler açılmıştır. Ayrıca Doğu 

Roma İmaratorluğu döneminde Anadolu coğrafyasında Kapadokya bölgesinde 

cüzzamlı hastalar için bir hastane inşa edilmiştir288. Bununların yanı sıra XIV. 

yüzyılda Sivas Rahatoğulları Darürrahası; fakirler, dul kadınlar, yetimler ve 

cüzzamlılar için fayda sağlaması amacıyla 1320 yılın da kurulmuştur. Sivas 

Rahatoğulları Darürrahası‟nın vakfiyesinde; Vakfettiği yerler işbu ev ve bostanı vakıf 

bütün hukuk ve hududu, dâhil ve hariç müştemilatı ile hastalık ve benzeri insanın 

hâli olamayacağı olaylar sebebi ile ihtiyaç ve zaruret içinde bulunan Müslüman 

fakirler ve miskinler, yetimler ve dul bayanların geçimleri için vakıf ve tahsis 

edilmiştir aktarılmıştır289. Bu bağlamda vakfiyesinde belirtilen hükümler 

doğrultusunda bu vakıf, bu grupların geçimlerini sağlamak ve ihtiyaçlarını 

karşılamak için özel olarak tahsis edilmiştir. Bu tür vakıflar İslam toplumlarında 

sosyal destek ve koruma ağlarının temel unsurları olarak işlev görmüş ve toplumsal 

dayanışmanın kuvvetlendirilmesine önemli bir rol oynamıştır. 

 

 
286 Serdar-Hanar, “İslâm Toplumunda Cüzzam ve Cüzzamhâneler”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da 

Cüzzam, 86; Yunus Berkli, “Dârüşşifa/Bîmaristan”, İslâm Kurumları Tarihi, ed., Eyüp Baş, 
(Ankara: Grafik yayınları, 2013), 404. 

287 Beratlı, Kıbrıs Miskinlerhanesi; Hüseyin Gazi Topdemir, “İslam Dünyasında Tıp”, Bilim ve Teknik, 

(2012), 90; Salim Bostancıoğlu Üsküdar Dergahları, haz., Ahmet Yüksel Özemre, (İstanbul: 

Üsküdar Belediyesi yayınları, 2003), 75. 
288 İnşa edilen darüşşifalarda normal hastalar başta olmak üzere salgın hastalıklara yakalan kişiler için 

ayrı bir bölüm tahsis edilmiştir. Ayrılan bu bölüme “meczûmîn zâviyesi” olarak adlandırılmış, 

idaricilerine şeyh denilmiştir. Terzioğlu, “Bimaristan”, 6/167; Refik Turan-Güray Kırpık, Selçuklu 
Döneminde Türklerde Sosyal ve Ekonomik Hayat Selçuklu Tarihi el Kitabı, ed., Refik Turan, 

(Ankara: Grafiker yayınları, 2016), 497; Palalı, Cüzzam”, 8/150; Kılıç, “Cüzzam Hastalığının 

Osmanlı Sosyal Hayatındaki Yansımaları Üzerine Bir Değerlendirme”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da 

Cüzzam, 98-99; ayrıca detaylı bilgi için bkz. Ünver-Şehsuvaroğlu, Türkiyede Cüzzam Tarihi Üzerine 

Araştırmaları, (İstanbul: İsmail Akgün Matbası, 1961). 
289 Müjgân Uçar, “Sivas‟ta Rahatoğulları Darürrahası”, 38. Uluslararası TıpTarihi Kongresi Bildiri 

Kitabı (1–6 Eylül 2002), (Ankara; 2005), 407. Ayrıca detaylı bilgi için bkz. Sadi S., Kucur, 
“Râhatoğulları”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2007), 

34/410-411. 



85 
 

Cüzzam salgınının önlenmesi amacıyla inşa edilen hastanelerin yanı sıra 

dönemin hekimleri de salgını durdurmak için çeşitli tedavi ve önleyici yöntemler 

geliştirmişlerdir. Geliştirdikleri yöntemleri kaleme almış oldukları eserlerinde 

derleyerek diğer hekimlerin ve toplumun bu bilgilerden yararlanmasını 

sağlamışlardır. Ayrıca dönemin filozof ve yazarları eserlerinde, dönemin rutin 

hastalıkları ve salgınları hakkında önemli bilgiler sunmuşlardır. Örneğin Taberi‟nin 

Firdevsü‟l Hikme adlı eserinde cüzzam salgını hakkında bilgiler mevcuttur290. 

Taberi‟nin yanı sıra İbn-i Sina‟nın “El –Kanun fi‟t Tarihi”, Yuhannâ b. Mâseveyh‟in 

“Kitâb Fi‟l-Cüẕâmı”, Ya„kūb b. İshak el-Kindî‟nin “Risâle Fî İlleti‟l- Cüẕâm ve 

Eşfiyetih”, Ebû Bekir er-Râzî‟nin “el-Ḥâvî”, Ali b. Abbas el-Mecûsî‟nin “Kâmilü‟ṣ - 

Şınâ Ati‟ṭ- Tıbbiyye” cüzzam salgını hakkında bilgi veren eserler aradındadır. 

“Kâmilü‟ṣ-Şınâ Ati‟ṭ-Tıbbiyye” Latince‟ye tercüme edilen ilk İslam tıp eserlerinden 

birisidir. Eser Kostantinus el-İfrîkī tarafından tercüme edilmiştir. Böylece cüzzam 

salgını ile ilgili birçok terim Batı tıp literatürüne kazandırılmıştır291. Buna rağmen 

Orta Çağ Avrupa toplumunda cüzzam salgını hakkında bilgiler doğru 

anlaşılmamıştır. Ancak Ebu‟l–Kasım ez–Zehrâvî Et–Tasrîf li–men „Aceze „Ani‟t– 

Te‟lîf 292 adlı eseri ile Avrupa dünyasında ilk defa cüzzam salgını hakkında doğru 

bilgi elde etme imkânı bulmuştur. Bu nedenle eser, Latince‟ye çevrilmiş ve Orta Çağ 

Batı tıbbının tıbbının bilgi birikimine dâhil edilmiştir293. Cüzzam hastalığı hakkında 

bilgi veren İbn Sînâ “el-Ḳānûn Fi‟ṭ- Tıbb” adlı eserinin “gıdalar arasındaki 

uyumsuzluk” adlı bölümünde hastalığına değinmiştir. Bu bölümünde hastalığın 

beşeri ve biyolojik etkenlerin yanı sıra yeme ve içmenin büyük rol oynadığını 

düşünmüş cüzzam salgınına yakalanan bireylerin bazı yiyecek ve içeceklerden uzak 

 

 
290 “Firdevsü‟l Hikme (Hikmet Cenneti)” bir diğer ismiyle “El-Künnaşu‟l-Hadra” Taberî tarafından 

kaleme alınmıştır. Eser, İslam dünyasının ilk tıp ansiklopedisidir. Ayrıca eser o döneme kadar 
yazılmış olan Süryanice, Yunanca ve Hint dillerindeki tıp eserlerinde mevcut olan bilgileri ihtiva 

eder ve bu alandaki bilinen tüm yazılı bilgileri tek bir ciltte özetlediği bilinmektedir. Detaylı bilgi 

için bkz. Salim Aydüz, “İslâm Dünyasının İlk Tıp Ansiklopedisi Firdevsü‟l-Hikme ve Müellifi Alî 

b. Sehl Rabbân Ṭaberî: Hayatı ve Eserleri”, Çanakkale Araştırmaları Türk Yıllığı, 11/15, (2013), 17- 

33; Kaya, “Firdevsü‟l Hikme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 
1996), 13/131-132. 

291 Palalı, “Cüzzam”, 8/150-151. 
292 Ebu‟l–Kasım ez–Zehrâvî Endülüslü tıp âlimî olan Zehrâvî cerrahi alana getirmiş olduğu yenilikler 

ve eserleri ile ün kazanmıştır. Günümüze kadar ulaşan tek eseri Et–Tasrîf li–men „Aceze „Ani‟t– 

Te‟lîfdir. Eser gerçek bir tıp ansiklopedisi niteliğindedir. Detaylı bilgi için bkz. Esin Kahya, “Et- 

Tasrîf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2011), 132-133; 

Kahya, “Zehrâvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV yayınları, 2013), 189- 
191. 

293 Palalı, “Cüzzam”, 8/150-151. 



86 
 

durması gerektiğini vurgulamıştır. Hekim, bu fikrin temellerini, Hintli gözlemciler ve 

diğer uzmanların bazı gıdaların birlikte tüketilmemesi gerektiğini şu şekilde 

sıralamıştır: 

1. Süt, ekşi yiyeceklerle beraber alınmamalı. 

2. Balıklar süt ile alınmamalıdır; bu durumla cüzzam gibi kronik rahatsızlıklara yakalanıbilinir. 

3. Bakliyat, peynir veya turp ya da uçan kuşun eti ile alınmamalı. 

4. Bir Mısır ekmeği, ekşi sütle yapılan bir pilavın üzerine sürmemelidir. 

5. Yiyeceklere yağ ilave edilmemeli veya bir pirinç kabında yağ bekletilmemelidir. 

6. Taze et,(bazı otlar ile) yanan kömürün üzerinde kavrulduktan sonra yenmemelidir294. 

İlk Çağlardan itibaren cüzzam salgınının tedavisinde sarımsağın tedavi edici 

özelliğe sahip olduğunu düşünülmüştür. Ayrıca dönemin hekimleri cüzzamlı 

bireylerin sarımsak kokusundan rahatsız olduğunu tespit etmiş ve bunu kayıt altına 

almışlardır. Örneğin Herhangi bir şey yememesine rağmen derisi sürekli kaşınıyor, 

sarımsak kokusu onu rahatsız ediyor, el ve ayak parmaklarının uçlarını eriyorsa... 

Bu kayıttan hastalığın semptomları ve cüzzamlı kişilerin sarımsak rahatsız olduğunu 

açıkça görmekteyiz. Bu sebeple dönemin hekimleri sarımsağın hastalığın tedavisinde 

etkili olacağını düşünmüş ve kullanmışlardır. Bu bilginin Antik Yunan ve Roma 

dönemlerinde, Akdeniz coğrafyasında ve Orta Çağ‟da cüzzam hastalığının 

tedavisinde uygulandığı bilinmektedir295. Sarımsağın yanı sıra XIV. yüzyılda Türkçe 

olarak kaleme alınmış olan tıp eserlerinde anne sütü, koyun sütü ve eşek sütünün 

cüzzam hastalığına iyi geldiği ileri sürülmüştür. Anne sütünün yanı sıra eşek sütünün 

de hastalığın tedavisinde kullanılmıştır. Örneğin: 

Avrat südi, dükeli sütlerden ol yegrekdür ve adam mizâcına ol muvâfıkrakdur. Ma‟deden tez 

iner ve gevdeyi berkidür ve kuru sayrulıklara yarar. Cüzâm ve sil ve dıkk sıtmaları gibi296. 

Eşek südi, yavuz șayruklıklara sil gibi dıķķ gibi cüzâm gibi dahı bunlara benzer sayrulıklara 
içürseler yayar297. 

 

 

 

 

 
294 Serdar-Hanar, “İslâm Toplumunda Cüzzam ve Cüzzamhâneler”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da 

Cüzzam, 82; İbn-i Sînâ, yiyeceklerin yalnızca genel sağlığı değil, aynı zamanda çeşitli hastalıkların 

seyrini de etkilediğini düşünür. Detaylı bilgi için bkz. İbn-i Sînâ, El-Kânûn Fi‟t-Tıbb 1, çev., Esin 

Kâhya, (Ankara: AKM yayınları, 1995), 137-142 
295 Gökhan Kağnıcı, “M.Ö.II. ve Binyıllarda Eski Mezopotamya‟da Cüzzamla İlgili Kaynaklar”, 

Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Cüzzam, 39 
296 Detaylı bilgi için bkz. Celâlüddin Hızır (Hacı Paşa), Müntahab-ı Şifâ I. Giriş-Metin, haz., Zafer 

Önler, ( Ankara: TDK yayınları, 1990), 141; İshâk Bin Murâd, Edviye-i Müfrede, haz., Mustafa 

Canpolat- Zafer Önler, (Ankara: TDK yayınları, 2016), 33-37; Tokaç, İlk Dönem XVI. XV 

yüzyıllarında Türkçe Tıp Yazmalarında Cilt Hastalıkları ve Tedavi Yöntemleri, 64-65. 
297 Celâlüddin Hızır (Hacı Paşa), Müntahab-ı Şifâ I. Giriş-Metin, 141; İshâk Bin Murâd, Edviye-i 

Müfrede, 33; Tokaç, İlk Dönem XVI. XV yüzyıllarında Türkçe Tıp Yazmalarında Cilt Hastalıkları ve 

Tedavi Yöntemleri, 64-65. 



87 
 

Bu sütlerinin yanı sıra eşek eti ve tilki etinin de iyi geldiği düşünülmüştür. 

Örneğin: 

 
…diğer eşek etini cüzzama yidüreseler hoş ola biz-iznillahi te‟ala”, eşek südî yavuz 

sayrulıklara sil gibi dik gibi cüzzam gibi dahı bunlara benzer sayruluklara içürseler yarar298. 

Bunların yanı sıra kan aldırmanın cüzzamlı bireyi rahatlatacağı kanısına 

varılmıştır. Mesela Hekim Hacı Paşa, cüzzam hastalığının tedavisinin zor olduğunu 

belirtmiş, cüzzam salgınına yaklanan kişinin vücudunun dört bir tarafından kan 

aldırmasını ve hafif gıdalar tüketmesini önermiştir. 

Cüzzam rencindedür cemi enbiya ve ulema ittifak etdiler ki bu renc hazyun. Zira değme 

kişiler hazdan sakınmazlar muharremdür ve mekruhdur ilacı kolaysızdur ve müşkildur ve ekseri hasıl 

olmaz andan ırak olup sakınmak gerekdür… 

Rencdür ilacı ihtisarıla budur ki bedenün dört tarafından alalar ve latif gıdalar yedüler ve 

takatını ve yaşına göre ve marazun eskisine göre dört hıltan tenkiye ederler…
299

 

Hacı Paşa‟nın yanı sıra hekim İshak b. Murad‟da cüzzam salgının tedavisinde 

kan aldırmak, perhiz uygulamak (iyileştirici gıdalardan kepeksiz ekmek ve hafif 

gıdalar), susam yağı ve mum ile yapılmış merhemlerin iyi geleceğini “Edviye-i 

Müfrede” adlı eserinde kaleme almıştır300. Bu hekimlerin yanı sıra İbn-i Sînâ‟da kan 

aldırmanın hastalığa iyi geldiğini ileri sürmüştür. Kan aldırmanın yanı sıra istifra 

etme, kükürtlü banyonun, gemi gezintilerinin de hastalığa iyi geldiğini 

vurgulamıştır301. 

Orta Çağ İslam hekimlerinin yanı sıra Orta Çağ‟ın önemli yazarlarından 

Eflâki, Ariflerin Menkıbeleri adlı eserinde cüzzam salgınından bahsetmiş ve tedavi 

yöntemi hakkında bilgiler aktarmıştır. Örneğin Eflâki, Mevlânâ için hazırlanan 

hamama, cüzzamlıların girmesi üzerine hamamda çalışan görevlilere uyarıda 

 

 

 
298Celâlüddin Hızır (Hacı Paşa), Müntahab-ı Şifâ I. Giriş-Metin, 141; İshâk Bin Murâd, Edviye-i 

Müfrede, 33-34; Tokaç, İlk Dönem XVI. XV yüzyıllarında Türkçe Tıp Yazmalarında Cilt Hastalıkları 
ve Tedavi Yöntemleri, 64-65. 

299 Celâlüddin Hızır (Hacı Paşa), Müntahab-ı Şifâ I. Giriş-Metin, 142; Tokaç, İlk Dönem XVI. XV 

yüzyıllarında Türkçe Tıp Yazmalarında Cilt Hastalıkları ve Tedavi Yöntemleri, 62-63. 
300 Tokaç, İlk Dönem XVI. XV yüzyıllarında Türkçe Tıp Yazmalarında Cilt Hastalıkları ve Tedavi 

Yöntemleri, 62-63. Ayrıca İlk Türkçe yazma tıp kitabı için bkz. Mustafa Canpolat, “XVI. yüzyılda 
Yazılmış Değerli Bir Tıp Eseri Edviye-i Müfrede”, Türkoloji Dergisi, 5/1, (1970), 21-48; Özgür 

Kıran-. Selim Kadıoğlu, “Türkçe Kaleme Alınmış İlk Basit İlaçlar Kitabı ve Yazarı: Edviye-i 

Müfrede ve İshak B.Murad”, Mersin Üniversitesi Tıp Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarih ve 

Folklorik Tıp Dergisi, 12/1, (2022), 3-17. 
301 Tokaç, İlk Dönem (XIV–XV. yüzyıllar) Türkçe Tıp Yazmalarında Cilt Hastalıkları ve Tedavileri, 

62-67; Ayrıca İbn-i Sînâ, hem rutin hem de salgın hastalıkların tedavisinde kan almanın ve 
hamamların faydalı olduğunu ileri sürmüştür. Detaylı bilgi için bkz. İbn-i Sînâ, El-Kânûn Fi‟t- 
Tıbb1, çev., Esin Kâhya, (Ankara: AKM yayınları, 1995), 149-152/319-329. 



88 
 

bulunmuş ve cüzzamlı kişilerin çıkartılmasını istemiştir. Mevlana ise bu duruma 

itiraz etmiş ve cüzzamlılarla beraber suya girmiştir302. 

Mevlana, Selçuklular döneminde Anadolu‟da yaşayan bir âlimdir. Bu 

bağlamda bu hikâyeden yola çıkarak Anadolu Selçukluları döneminde cüzzam 

salgınının var olduğu söylenebilir. Hikâyeye dönecek olursak cüzzam salgınının 

temas yoluyla bulaştığı düşünülmektedir. Mevlana‟nın bu duruma rağmen cüzzamlı 

kişilerle havuza girmek istemesi hakkında iki farklı görüş ileri sürülmüştür. Birinci 

görüş, Mevlana‟nın cüzzamlı kişilerle havuza girmesinin onun hikmeti dâhilinde 

olduğudur. Diğer görüş ise eğer bu durum hikmeti dâhilinde değilse bile müritleri 

tarafından abartılmış bir mesele olduğu yönündedir. Çünkü cüzzam salgınının 

bulaşıcı bir hastalık olduğu biliniyordu. Bu nedenle Mevlana‟nın bu durumu bile bile 

cüzzamlı kişilerle aynı havuza girmesi, abartılmış bir durum olarak 

değerlendirilmiştir303. 

 

Cüzzam salgınının bulaşıcı bir hastalık olduğu olduğu divan şairi 

Ahmedî‟nin, Tervihü‟l–Ervah adlı eserinde de bahsedilmiştir. Eserde cüzzam salgını 

hakkında detaylı bilgiler verilmiş, cüzzam salgının bulaşıcı bir illet (maraz bir 

hastalık) olduğunu Ahmedî, şöyle “ider ayruğa bu‟illet sirayer” ifade etmiştir304. Bu 

örnekler dönemin hekimleri ve yazarlarının kaleme aldıkları eserlerde hastalık 

hakkında bilgi verdiklerini ve tedavi yöntemlerini ele aldıklarını ortaya koymaktadır. 

Cüzzam hastalığına karşı alınan önlemler ve tedavi yöntemleri incelendiğimiz zaman 

Orta Çağ Avrupası ile İslam dünyası arasında belirgin benzerlikler ve farklılıklar 

olduğunu söyleyebiliriz. Cüzzamlı bireylerin her iki uygarlıkta sosyal, hukuki ve 

sağlık boyutlarıyla nasıl ele alındığını ve her iki kültürün toplumsal normları ve dini 

öğretileri ile nasıl bağlantı kurulduğunu anlamamıza katkı sağlamıştır. Böylece İslam 

dünyasında cüzzamlı bireylere, Orta Çağ Avrupası‟ndaki kadar sert ve katı kurallar 

uygulanmamış, bunun yerine hastalığın yayılmasını engellemek amacıyla önleyici 

tedbirlerin alındığı söylenebilinir. 

 

 

 
302 Detaylı bilgi için bkz. Eflâki, Ariflerin Menkıbeleri 1, 339-340. 
303 Seyhan Atak, “Tedavi Yöntemleri Açısından Selçuklu Bizans Pratikleri”, Sosyal ve Kültürel 

Araştırmalar Dergisi, 5/11, (2019), 331. 
304 Tokaç, İlk Dönem (XIV–XV. yüzyıllar) Türkçe Tıp Yazmalarında Cilt Hastalıkları ve Tedavileri, 

62. 



89 
 

2.2. Sıtma 

 

Sıtma, insanlık tarihi boyunca en çok can kaybına neden olan, ölümün en 

sessiz ve ağır habercisi olan bir salgın hastalık olarak bilinmektedir. Bu konu 

hakkında gazeteci yazar Andrew Nikiforuk, sıtma hastalığının çok sinsi bir illet 

olduğunu geçmişten günümüze kadar milyarlarca insanın bu salgından hayatını 

kaybettiği söylemiştir305. 

Sıtma hastalığı tıp terminolojisinde genellikle malaria olarak adlandırılmıştır. 

Bu terim ilk kez İtalyan hekim Francesco Torti tarafından kullanılmıştır. Torti, 

hastalığın kötü hava koşullarından kaynaklandığını düşündüğü için İtalyanca mal 

(kötü) ve aria (hava) kelimelerini birleştirerek malaria adını vermiştir. Bu ad, 

günümüzde de Avrupa‟da yaygın bir şekilde kullanılmaya devam etmektedir. 

Malaria adının yanı sıra sıtma hastalığı farklı kültürlerde çeşitli adlandırmalara 

sahiptir. Örneğin Türkçede bu hastalık için kara hastalık kelimesi kulanılırken 

Arapçada humma kelimesi kullanılmıştır306. Divan-ü Lûgati‟t-Türk‟te sıtma ile ilgili 

birçok kelime bulunmaktadır. Örneğin bezgek (bezi) titreme ve titretici sıtma 

anlamına gelmektedir307. Kezik kelimesi ise insanı titreten sıtma ve nöbet anlamına 

gelirken, yılıttı kelimesi sıtma tutması anlamındadır; er yılıttı ifadesi adamı sıtma 

tuttu, vücudu sıtmadan ısındı anlamın kullanılmıştır308. Sıtma hastalığının bir hastayı 

zayıflatması durumuna ise sızgurdı kelimesi kulanılmıştır309. Bu kelimeler sıtma 

hastalığının tarih boyunca toplumlar tarafından nasıl adlandırıldığını ve nasıl 

algılandığını ortaya koymaktadır. Sıtma hastalığı, çeşitli kültürlerde farklı isimlerle 

anılsa da görüldüğü bölgeler de genellikle benzer özellikler göstermiştir. Bu 

bakımdan sıtma, tarih boyunca genellikle yağışın fazla olduğu kesimlerde, alçak 

rakımlı yerlerde ve tarıma açık olan alanlarda görülmüştür. Bunun yanı sıra tropikal 

 
305 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 23;Nikiforuk, Mahşerin 

Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 36. 
306 Elçin, Balcı, “Seçilmiş Bulaşıcı Hastalıkların Epidemiyolojisi”, Halk Sağlığı Genel Bilgiler, ed., 

Yusuf Öztürk- Osman Günnay, Kayseri: Erciyes Üniversitesi yayınları, (2011), 947; Murat, Kara, 

XI. ve XVI yüzyıllarda Anadolu ve Civâr Bölgelerde Hastalıklar, (İstanbul: Marmara Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enst. Türk Tarihi ABD., Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), 50; 

Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 23; Kılıç, “Eskiçağdan Yakınçağa 

Sıtma ve Tarihe Etkileri”, Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Sıtma, ed., Şükran Köse dğr., (Ankara: Gece 

yayınları, 2018), 120; Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 139-140; 

Recep, Akdur, “Sıtma ve Sıtma Salgını Tarihi”, Bilim Tarihi Araştırmları, 2, (2006), 1. 
307 Divanü Lûgat-it Türk II., 289 ayrıca bkz. 305. 
308 Divanü Lûgat-it Türk I., 391. 
309 Divanü Lûgat-it Türk II., 316-317. 



90 
 

ve ılıman iklimlerde de görülme oranı oldukça yüksek olduğu ileri sürülmektedir. 

İklim koşullarının yanı sıra yaşam standartları, yetersiz beslenme, kıtlık, vb. faktörler 

sıtma salgının ortaya çıkmasında önemli rol oynadığı bilinmektedir310. 

Hastalığın ortaya çıkmasında bu koşullar etkili olsa da, sıtmanın kesin olarak 

nasıl ortaya çıktığına dair farklı görüşler mevcuttur. Genel olarak kabul edilen görüş, 

insanoğlunun yaşam standartlarının değişmesiyle yeni mikroplarla karşılaşılmaya 

başlandığı dönemde salgının yoğun bir şekilde ortaya çıkmış olduğu düşüncesidir. 

Bu değişimin avcı-toplayıcı yaşam tarzından tarıma dayalı yerleşik yaşama geçiş 

dönemini kapsadığı düşünülmektedir. Bu bağlamda, insanoğlu yerleşik hayata geçiş 

sürecinde yeni mikroplarla tanışmıştır. Yerleşik yaşamın başlamasıyla birlikte tarım 

dönemi de ivme kazanmış ve insanlar toprağı işlemeye başlamıştır. Nitekim ormanlık 

arazilerin tarım alanlarına dönüştürülmesi ve toprağın sürekli olarak işlenmesi, 

toprağın derinliklerinde bulunan patojenlerin yüzeye çıkmasına yol açmış ve bu 

durum sıtma salgınlarının görülmesine sebep olmuştur. Örneğin Afrika bölgesinde 

çiftçilerin nişastalı ürünler ekmeye başlamasıyla ormanlık alanlar tarıma açılmıştır. 

Bu nedenle tarıma açılan arazilerde su birikintileri ve sivrisineklerin üremeleri için 

harikulade bir ortam sağlanmış ve sıtma basilinin hızla üremesine neden olmuştur. 

Bu durum Afrika kıtası haricinde Asya, Ortadoğu, Anadolu ve Avrupa Kıtası‟nda da 

geçerli olmuştur. Böylece sıtma hastalığı tarih boyunca geniş bir coğrafyada 

yaygınlaşarak günümüze kadar etkisini sürdüren önemli bir sağlık sorunu haline 

gelmiştir. Dünya Sağlık Örgütü (WHO) raporlarına göre hastalığın var olduğu 

günden bu yana altı yüz milyondan fazla insanı etkilediğini ve bir milyondan fazla 

bağışıklığı düşük olan çocukların, gençlerin, hamile kadınların ve yaşlıların ölümüne 

neden olduğunu bildirilmiştir311. 

 

 

 

 

 
310 Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 200. 
311 Günümüzde yaklaşık yüz yetmiş sıtma türü mevcuttur. Bu yüz yetmiş sıtma türünden ancak sadece 

dört türünün insanlara (Plasmodium Falciparum, P.Vivax, P.Ovale ve P.Malariae) bulaştığı 

düşünülmektedir. Bu türler arasında en tehlikeli ve öldürücü olanı “Plasmodium Falciparum‟dur”. 

Bu türler bünyelerinde taşımış oldukları plazmidler‟den insanlar hastalığa yakalanmışlardır. 

Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 24; Nikifforuk, Mahşerin 

Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi,34-36; Cihan Özgün, “Anofeller”, Tarihsel 

Süreçte Anadoluda Sıtma, ed., Şükran Köse dğr., (Ankara:Gece yayınları 2017), 2-5; Burcu, Önder, 

Orta Çağ İslam Tıbbı Ve Tıbbi Tedaviler, (Tokat: Gaziosmanpaşa Üniversitesi Ortaçağ ABD, YL 

Tezi,2017), 25. 



91 
 

Sıtma hastalığı tarih boyunca insan sağlığını büyük ölçüde tehdit etmiş ve 

kitlesel ölümlere yol açmıştır. İlk dönemlerde hastalığın doğru bir şekilde 

tanımlanması, tıbbi bilgisizlik nedeniyle oldukça zor olmuştur. Bu nedenle 1880 

yılına kadar sıtmanın esas nedeninin kötü hava koşulları olduğu düşünülmüştür. 

Ancak 1845-1922 yılları arasında askeri hekim Alphonse Laveran‟ın araştırmaları 

sonucunda bu anlayış değişmiştir. Laveran, sıtma hastalarının kanındaki parazitleri 

inceleyerek bu mikroorganizmaların canlı olduğunu ve bakteri veya mantar 

olmadığını öne sürmüş, hastalığın hayvansal bir parazit ile bulaştığını tespit etmiştir. 

Fakat Laveran, hastalığın yayılma mekanizmasını tanımlamış olmasına rağmen, 

hastalığı kesin olarak teşhis edememiştir. Bu konuda kesin bir kanıya ulaşan Binbaşı 

Ronald Ross olmuştur. Ross, sıtma salgınının “Anopheles” türü sivrisineğin 

ısırmasıyla bulaştığını ileri sürmüştür. Böylece Binbaşı Ronald Ross‟un bu keşifiyle 

sıtma hastalığının kontrol altına alınmasında ve tedavisinde önemli bir adım 

atılmıştır312. 

 

Sıtma salgınının, anofel türü sivrisinekler aracılığıyla taşınan parazitlerin 

insan kan dolaşımına girmesiyle başladığı ve bu parazitlerin akciğerlere doğru 

ilerlemesiyle hastalığın geliştiği düşünülmektedir. Sıtma parazitine maruz kalan 

bireylerde genellikle yüksek ateş (40 dereceye kadar), dalak büyümesi, baş ağrısı, 

sersemlik, yüksek sesler ve ağır kokulara karşı hassasiyet gibi semptomlar 

görülmüştür313. Bu semptomlar tarihi seyir içersinde neredeyse fark etmeksizin tüm 

medeniyetlerde kendini göstermiştir. Bu semptomları ilk fark eden medeniyetlerden 

birisi Antik Mısır medeniyetidir. Tıp iliminin gelişmekte olduğu bu dönemde, 

günümüz anlamında kesin ve net bir tanı konulmasa da, yaşanan semptomlar 

üzerinden bir teşhis yapıldığı düşünülmektedir. Antik Mısır Medeniyetinin yanı sıra 

salgın hakkında en eski kaynaklar arasında M.Ö. 1500 yılında Ebers Pappirüsünde, 

M.Ö. 668-667 yılları arasında Asurbanipal Kütüphanesi‟ndeki kil tabletlerde ve M.S. 
 

 
312 Binbaşı Ronald Ross, 1902‟de “Sıtma Parazitinin Kuşlardaki Yaşam Döngüsü” çalışmasıyla 

hastalığın kesin tanısını kanıtlamış ve Nobel Ödülüne layık görülmüştür. Sherman, Dünyamızı 

Değiştiren On İki Hastalık, 187-194; Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar 

Tarihi, 24; Cihan Özgün, “Anofeller”, Tarihsel Süreçte Anadoluda Sıtma, ed., Şükran Köse dğr., 

(Ankara:Gece yayınları 2017), 2-5; Burcu, Önder, Orta Çağ İslam Tıbbı Ve Tıbbi Tedaviler, (Tokat: 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi Ortaçağ ABD, YL Tezi,2017), 25;Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı 

Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 33-34. 
313 Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 188-191; Balcı, “Seçilmiş Bulaşıcı Hastalıkların 

Epidemiyolojisi”, 947-948; ayrıca Anefol sivrisinekleri için bkz. Cihan Özgün, “Anofeller”,Tarihsel 

Süreçte Anadolu‟da Sıtma, ed., Şükran Köse ve dğr., (Ankara:Gece kitaplığı,2017),1-78. 



92 
 

100 yılında klasik Çin tıp metni olan Nei Jing‟deki kayıtlarda hastalığın tipik 

semptomlarından bahsedilmiştir314. Bu konu hakkında tarihçi Tolgahan 

Karaimamoğlu, Orta Çağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar adlı eserinde sıtma 

salgınını tarihte ilk defa fark eden Mısırlılar olduğunu ancak hastalığın ağır yükünü 

çekenin Antik Yunan medeniyeti olduğunu vurgulamıştır. Antik Yunan ve Roma 

İmparatorluğu‟nu savaşlar kadar etkileyen sıtma salgını, uygarlığın çöküşünde ve 

yozlaşmasında önemli bir etken olarak görülmüştür. Bu durumdan kurtulmak 

amacıyla, Ateş Tanrıçası Febris‟e dualar edilmiştir315. Antik Yunan‟dan sonra Roma 

İmparatorluğu‟na sirayet eden salgın, Avrupa Kıtası‟nı da etkisi altına almış ve tüm 

dünyaya yayılmıştır. Özellikle kalabalık medeniyetleri ve orduları hedef alan sıtma, 

hızla çevreye yayılarak Orta Çağ boyunca kıtaların kaderini belirleyen bir hastalık 

olmuştur316. 

2.2.1. Orta Çağ’da Sıtma 

 

Orta Çağ dünyasında yaygın olarak görülen salgın hastalıklardan birisi de 

sıtmadır. Sıtma, Orta Çağ Avrupası‟nda 950-1300 yılları arasında artış göstermiştir. 

Bu dönemde 950-1300 yılları arasında Ortaçağ İklim Anomalisi317 yaşanmıştır. Bu 

durum Kuzey Avrupa ülkelerinin ikliminde belirgin bir ısınmaya yol açmıştır. 

Havanın ısınmasıyla insanların doğayla mücadelesi azalmış ve yaklaşık elli 

milyonluk kıta nüfusu, 1300 yılına kadar neredeyse seksen milyona ulaşmıştır. Bu 

nüfus oranı, Avrupa‟nın kaynakları için yüksek bir seviyeyi temsil etmektedir. Bu 

nedenle insanlar barınmak ve geçimlerini sağlamak amacıyla ormanlık alanları 

kullanıma açmışlardır. Bu durum kısa sürede yaygınlaşarak orman katliamına neden 

olmuştur. Ormanlık alanların tahribatı, ılık su birikintileri ve obrukların ortaya 

çıkmasına neden olmuş ve bu bölgelerde anofel sivrisineklerinin sayısının artmasına 

 
314 Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 186. 
315 Ayrıca Büyük İskender ve General Westmoreland, Friedrich Barbarossa‟ın orduları sıtma salgınına 

karşı büyük bir savaş verdiği bilinmektedir. Mehmet Gazi Kobaner, Roma Dönemi Çukurova‟sında 

Sıtma, (Adana: Çukurova Üniversitesi Sağlık Bil. Enst. Deotoloji ve Tıp Tarih ABD, Doktora Tezi, 

2007), 3-24; Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 24; Nikiforuk, 

Mahşerin Dördüncü Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 36-39; Sherman, 
Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 186-199. 

316 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 26. 
317 Orta Çağ‟ın Sıcak Dönemi (950-1300) ve ardından gelen Küçük Buzul Çağı (1300-1850), iklimin 

medeniyetler üzerindeki etkilerini açıkça göstermektedir. Detaylı Bilgi için bkz. Karaimamoğlu, 
“Orta Çağ‟da Kuzey Avrupa‟da Meydana Gelen İklim Değişikliği Ve Etkileri: 950- 1300”, Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 41/71, (2022), 174-190; Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın 
Hastalıklar, 28. 



93 
 

yol açmıştır. Anofel sayısındaki artış, sıtma salgınının hızla yayılmasına ve ciddi bir 

sıtma felaketine dönüşmesine sebep olmuştur. Bu bakımdan yaklaşık 12. yüzyıl 

sonlarından 18. yüzyıla kadar Avrupa'da görülen Küçük Buzul Çağı döneminde, 

neredeyse her beş insandan ikisi sıtma salgınına yakalanmıştır. Bu oranı düşürmek 

amacıyla Fransa ve İngiltere'deki yöneticilerin orman kesimini ve yeni tarım 

arazilerinin açılmasını yasakladığı düşünülmektedir318. 

Orta Çağ Avrupa‟sında hızla yayılan sıtma salgını, toplumun her kesiminden 

insanın hayatını kaybetmesine neden olmuştur. Ancak salgından en çok etkilenen 

grubun tarım işçileri ve mevsimlik işçiler olduğu düşünülmektedir. Çünkü bu işçiler, 

bataklık alanlarda ve kırsal bölgelerde yaşamak zorunda olduklarından, sıtma 

hastalığına daha fazla maruz kalmışlardır. Özellikle hasat zamanında bu bölgelerde 

çalışmak zorunda kalmaları, sıtma salgınına yakalanma risklerini artırmıştır. Tarım 

ve mevsimlik işçilerin yanı sıra aristokratları da bu salgın etkilemiştir. Örneğin, 

İtalya‟da Mecidi ailesinin dört üyesi salgın sonucunda hayatını kaybetmiştir. İtalyan 

şehirleri salgından ciddi şekilde etkilenmiş, tüccarlar salgın nedeniyle kentlere 

giremez olmuştur. Salgın, Vatikan‟da da yaygın şekilde görülmüş ve ölümün 

merkezi olarak anılmıştır. Salgının yarattığı korku nedeniyle bölgeye atanan din 

adamları, işlerini kaybetme pahasına Roma‟ya gitmeyi reddetmişlerdir319. 

Orta Çağ Avrupa dünyasında sıtma olarak bilinen hastalık, İslam dünyasında 

genellikle yüksek ateşli hastalıklar ile ilişkilendirilmiştir. Bu nedenle sıtma ve 

hummâ hastalıkları bazen tek bir hastalık olarak kabul edilmiş, bazen de bu iki 

hastalık ayrı olarak değerlendirilmiştir. Örneğin İbnül Esir‟in el-Kâmil Fi‟t- 

Tarihinde, İbn Haldun‟un Mukaddimesi‟nde320 ve Ebû‟l Farac‟ın Farac Tarihi‟ nde 

hummâ ve nöbetlerinden bahsedilirken, Ahmedî‟nin Ariflerin Menkıbeleri adlı 

eserinde ve dönemin hekimleri sıtma ve hummâ terimlerini kullanmıştır. Dönemin 

hekimlerinden İbn-î Sinâ “El-Kanun” adlı eserinde genellikle sıtmadan ateşli bir 

 

 
318 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 28. 
319 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 29-30; Nikiforuk, Mahşerin 

Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 40-42. 
320 İbn Haldun Mukaddeme adlı eserinde sıtma salgınının kirlili hava yani “miasma teorisi‟nin” etkili 

olduğunu savunmuş hatta bazı İslam şehirlerinin bozuk havaya sahip olduğunu ve kötü bir ün ile 

anıldıklarını söylemiştir. Örneğin İfrikiye‟de Cevid şehirleri, Mağrip‟de Kabis beldesi sıtma 
salgından ünlenmiş bölgeler arasındadır. Özellikle burada yaşayan insanların sıtma-hummâ‟dan 

kolay kolay kurtulamadıklarını rivayet etmiştir. Detaylı bilgi için bkz. İbn Haldun, Mukaddime II, 

635-636. 



94 
 

hastalık olarak bahsetmiş, “Hastalık Nakli” bölümünde salgını bulaşıcı hummâlar 

olarak tanımlamış ve genellikle gece nöbetleri ile kendini gösterdiğini, güney 

ülkelerinde yaygın olduğunu ifade etmiştir321. Hastalığın güney ülkelerinin yanı sıra 

Yemen, Şam, Arabistan şehirlerinde de yaygın olduğunu öne sürmüştür322. Sinâ‟nın 

yanı sıra Endülüslü hekim Ebü Mervan bin Zuhr, eserlerinde sıtma kelimesini 

kullanmış, ateş türlerinden bahsetmiştir. Hacı Paşa, Müntehab-ı Şifa adlı eserinde 

sıtma ve hummâ salgınını birbirinden ayırmamış, hastalığın kaynağının kalpten 

geldiğini sonrasın da bütün vücudu sararak organların ateşlenmesine neden olduğunu 

ileri sürmüş ve hastalığın çeşitleri hakkında detaylı bilgiler vermiştir. Hacı Paşa yine 

aynı eserinde hummayat rencindedür humma ya‟ni sıtma hararetdür ki yürekden 

kopar dükeli a‟zâyı kızdurur diyerek sıtma ve hummâ hastalığını birbirinden 

ayırmadan bölüm boyunca hastalığı anlatmıştır323. Kısacası İslam dünyasında sıtma 

ve hummâ hastalıkları bazen birbirinden ayrılmış, bazen de tek bir hastalık olarak 

kabul edilmiştir. Bu durum salgın hakkında kesin ve net bir adlandırma 

yapılmadığını göstermektedir. Ancak metinlerde hastalığın semptomları üzerinde 

yoğun bir şekilde durulduğu açıktır. 

Orta Çağ boyunca İtalya kıtsında hızla yayılan sıtma salgını, Po Nehri 

boyunca kuzeydoğuya kadar yayılmıştır. Böylece Avrupa kıtasında geniş bir bölgeyi 

etkisi altına alan sıtma salgını, Venedik ve Ceneviz kolonicilerinin yoğun temasları 

neticesinde İstanbul‟a ulaşmış ve buradan Anadolu içlerine kadar yayıldığı 

düşünülmektedir324.Avrupa‟dan Anadolu coğrafyasına kadar yayılan salgın, İslam 

coğrafyasındaki güçlü devletlerden biri olan Selçuklularda da yaygın olarak rastlanan 

bir hastalıktır. Örneğin Büyük Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey‟in aralıklarla sıtma 

nöbetleri geçirdiği bilinmektedir325. Tuğrul Bey‟in yanı sıra Sultan Melikşah‟ın 

hummaya yakalandığı ve bu hastalıktan vefat ettiği rivayet edilmektedir. Fakat bu 

konu hakkında birden fazla görüş mevcuttur. Abû‟l Farac‟ın Farac Tarihi‟nde 

 

 
321 İbn–i Sînâ, el–Kânûn fi‟t–Tıbb 1,112-134; ayrıca bu eserin 322 ve 323. sayfalarında, hastalığın 

tedavisinde kan almanın önemine değinilmekte ve kan alma işleminin gerekliliği ayrıntılı olarak 

açıklanmıştır. 
322 Humma salgını özellikle Medine şehrinde en çok görülen bulaşıcı hastalıktır. Veli Atmaca, Tarih 

Boyunca Hastalık Algılanmasında Dua Şifa İlişkisi, (İstanbul: Gereklikitap yayınları, 2011), 126. 
323 Eflâkî, Âriflerin Menkıbeleri 1, 408-409; Celâlüddin Hızır, Müntahab-ı Şifâ, 135-141; İbn Haldun, 

Mukaddime 2, 741/ 910; İshâk bin Murâd, Edviye-i Müfrede, 141-142. 
324 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 28. 
325 Erdoğan Merçil, Selçuklular‟da Saraylar ve Saray Teşkilatı, (İstanbul: Bilge Kültür Sanat 

yayınları, 2011), 283 284; İbnül Esir, el-Kâmil Fi‟t- Tarih 10, 496. 



95 
 

sultanın hummaya yakalanması hakkında iki türlü rivayet mevcuttur. Birinci rivayete 

göre Sultan Melikşah, kölesi Hurdik tarafından zehir içirilmesi neticesinde 

öldürülmesidir. İkinci rivayet, sultanın av eti neticesinde zehirlenip hummaya 

yakalanıp öldüğüdür326. Bu konu hakkında bir diğer görüş dönemin yazarlarından 

İbnü‟l Esir‟e aittir. Esir, sultanın av etinden zehirlenerek hummaya yakalandığını ve 

hastalıktan kurtulmak amacıyla uygulanan hacamat sırasında yeterli miktarda kanın 

atılamaması nedeniyle 1092 yılında vefat ettiğini ileri sürmüştür327. Sıtmaya 

yakalanan bir başka sultan ise Sultan Melikşah‟ın oğlu I. Mahmud‟dur. Sultan, yedi 

yaşında ateşli hastalıklar grubuna giren bu salgına yakalanmış ve şiddetli hummâ 

nöbeti sonucunda 1096 yılında hayatını kaybetmiştir328. I. Mahmud‟un yanı sıra Irak 

Selçuklu Sultanı Mes‟ûd b. Muhammed Tapar‟ın da 1152 yılında hummâya 

yakalandığı ve bir hafta sonra hastalıktan hayatını kaybettiği bilinmektedir329. 1465 

yılında ise Sultan Mesut ve ordusu Kilikya bölgesinde Til Hamdun‟u kuşatırken 

sıtma salgınına yakalandığı rivayet edilmiştir. Bu konu hakında Abû‟l Farac‟ın Farac 

Tarihinde ve Urfalı Mateos‟un Vekayi-namesin‟de detaylı bilgiler mevcuttur330. 

2.2.2. Orta Çağ’da Sıtma Salgına Karşı Alınan Önlem ve Tedaviler 

 

Sıtma salgını, Orta Çağ dünyasında hem Doğu hem de Batı toplumlarında 

ağır yıkımlara neden olmuş, toplumsal ve ekonomik hayatı derinden etkilemiştir. Bu 

yıkıcı etkiler karşısında çeşitli önlem ve tedavi yöntemleri geliştirilmiştir. Örneğin 

bataklık ve kırsal yerleşkelerden uzak bir yaşam tercih edilmiştir. Ancak bu yaşam 

tarzı, hastalığın yayılmasını engelleme ve etkisini azaltma bakımından sınırlı bir 

etkiye sahip olmuştur. Bu nedenle dönemin hekimleri sıtma semptomlarıyla başa 

çıkmakta zorlanmışlardır. Hekimlerin yanı sıra salgına yakalanan bireyler de ne 

yapacaklarını bilmedikleri için hurafelere başvurmuşlardır. Örneğin Orta Çağ Avrupa 

toplumunda salgından kurtulmak için yaygın olarak kullanılan bir tılsım şuydu: 

 

 

 
326 Abûl- Farac, Farac Tarihi 1, 334. 
327 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 1, 335; İbnül Esir, el-Kâmil Fi‟t- Tarih 10, 182. 
328 İbnül Esir, el-Kâmil Fi‟t- Tarih 10, 335. 
329 İbnül Esir, el-Kâmil Fi‟t Tarihi 11, 141-142. 
330 Bu eserlerde Sultan Mesut‟un ordusu, Kilikya bölgesinde Til Hamdun‟u kuşatırken Allah‟ın onu on 

binlerce sinek ve eşek arısının saldırısıyla bozguna uğrattığı aktarılmıştır. bkz.Urfalı Mateos 
Vekayi-Nâmesi (952-1136) ve Papaz Gigor‟un Zeyli (1136-1162), çev., Hrant D. Anderasyan, 

(Ankara: TTK yayınları, 2019), 308-309; Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 392; Cihan. “Anofeller”, 
Tarihsel Süreçte Anadoluda Sıtma, 7. 



96 
 

Bir kağıt parçası üzerine birkaç kez „ABRAKADABRA‟ yazın. Kelimeyi aşağıdaki 

satırlar ile tekrarlayın, ama her satırda, kelimeden bir harf çıkartın. Yazı ucu dar bir koni 

şeklini alana kadar tekrarlayın. Bunu ketenle bağlayın ve boynunuza asın331. 

Bu tılsımı salgına yakalanan hastaların dokuz gün boyunca taşıdıkları 

bilinmektedir. Dokuzuncu günün sonunda hasta, omuz hizasının üzerinden doğuya 

doğru akan bir ırmağa tılsımı atması gerektiği belirtilmiştir332. Bu bağlamda bu 

tılsımın kullanımı, dönemin tıbbi bilgisinin sınırlılığı ve alternatif tedavi 

yöntemlerine duyulan gereksinimi açıkça yansıtmaktadır. Ayrıca 

“ABRAKADABRA” kelimesinin kullanımı, bir tür büyüsel koruma veya iyileştirme 

yöntemi olarak değerlendirilmiş olabilir. Tılsımın kağıt üzerine yazılması ve her 

satırda bir harf eksilterek tekrarlanması, ritüelin bir süreç olarak hastalığa karşı 

korunma veya iyileşme arzusunu ifade ettiğini göstermektedir. Tılsımın belirli bir 

süre taşınması ve ardından belirli bir ritüelle atılması, Orta Çağ Avrupa‟sında 

hastalıkların algılanışını ve tedavi yöntemlerini yansıtıyor olabilir. Dokuz gün 

süresince tılsımın taşınması, bu sürenin hastanın hastalıktan kurtulması veya 

korunması açısından anlamlı bir dönem olarak kabul edildiğini ve sayının özel bir 

anlam taşıdığını düşündürmektedir. Ritüelin son aşamasında tılsımın doğuya akan bir 

ırmağa atılması, hastalığın sembolik olarak su ile temizlenmesi veya doğanın 

iyileştirici güçlerinden yardım alınması şeklinde yorumlanabilir. 

Orta Çağ‟da, büyüsel uygulamaların yanı sıra hastalığın tedavisi için 

bitkilerden ilaçlar üretilmiştir. Örneğin sıtma hastalığının tedavisinde kınakına 

(quina) bitkisinin kullanıldığı bilinmektedir333. Ek olarak Antik Mısır‟dan itibaren 

tüm uygarlıkların sivrisinekler ve zehirli böceklerden korunmak için cib inlik 

kullandığı da bilinmektedir334. Orta Çağ İslam dünyasında da salgının tedavisinde 

bitki özleri kullanılmıştır. Bitki özleri ilaçlar, merhemler ve macunlar haline 

getirilerek salgının tedavisinde önemli bir rol oynamıştır. Dönemin yazarları ve 

hekimlerinin eserlerinde bu konuya dair detaylı bilgiler sunmuşlardır. Örneğin 14. 

yüzyılda Eflâkî Ariflerin Menkıbeleri adlı eserinde Mevlânânın sıtma salgınının 

tedavisinde sarımsağın ve bademin iyi geldiğinden şöyle bahsetmiştir: 

 

 
331 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 30. 
332 Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 40; Karaimamoğlu, 

Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 30. 
333 Kınakına bitkkisi sıtmanın tedavisinde ve sıtmadan korunmada sıkça kullanılan bir ateş 

düşürücüdür. Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgın İşkenceler ve Geziler Üzerine, 140-142. 
334 Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgın İşkenceler ve Geziler Üzerine, 139. 



97 
 

Üç diş sarımsağın ve bunu yiyemeyince de üç bademin üzerine yazdı ve sıtmalıya 

verdi, üç günde iyi oldu. Sarımsağın veya bademin üzerine yazdığı şudur: ezan, izin, 

besîn(?)335. 

Bir diğer örnek ise: 

Ey Ümmü‟l – Mildem! Eğer sen Yüce Tanrı‟ya İman ettinse başı ağrıtma, ağzı bozma, eti 
yeme, kanı içme. Beni veya filân kimseyi bırakıp Tanrı‟ya şirk koşan kimseye git; çünkü ben: 

“Tanrı‟dan başka Tanrı yoktur, Muhammed Tanrı‟nın kulu ve elçisidir “diyorum. Sıtmalı bu 
sudan içince Tanrının yardımı ile iyi oldu336. 

Bu iki örnekte hastalığın hastalığın tedavisinde bitkisel çözümler ve ilahȋ 

güçlerden şifa beklendiği anlaşılmaktadır. Buna benzer bir yaklaşım Hacı Paşa‟nın 

Müntehab–ı Şifa adlı eserde de görmekteyiz. 

…sıtmayiçün üç bâdâm yazalar her birisin bir günde yedüreler evvel gün adın ikinci gün 

adın üçüncü gün yâsin…337 

İslam dünyasının bitkilerin yanı sıra hastanın yabani kurbağanın sağ ayağını 

boynunda taşınmasının hastalığa iyi geldiği düşünülmüştür. Ayrıca salgının 

semptomları arasında yer alan nöbetlerin kolay geçirilmesi için ise şerbetler 

yapılmıştır. Örneğin yarım bardak sert şarap, ince bir şekilde doğranmış üç tane 

karaturp, bir dirhem biber, yarım dirhem ezilmiş karanfil ve kabukları soyulmuş ince 

bir şekilde doğranmış iki tatlı elma kaynatılarak şerbet yapılmıştır. Bu şerbet sıtma 

nöbetlerinin tutulacağı vakitlerde hastaya bir kadeh içirilmiştir338. 

Tedavi metotları, her iki medeniyette hastalıkların tedavisinde kullanılan 

yöntemleri gösterirken, aynı zamanda dönemin tıbbi bilgi ve uygulama sınırlarını 

yansıttığını, kültürel ve dini inançların da hastalıkların tedavisinde etkili olduğu 

söyleyebiliriz. Bu nedenle, bu ve benzeri tedavi metotlarının birer kültürel yansıma 

olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. 

Sıtma salgını sağlık alanının yanı sıra dönemin kültürel yaşamında da etkili 

olmuştur. Salgının neden olduğu yıkımlar, edebi eserlerde kendini göstermiştir. 

Örneğin Orta Çağ‟ın ünlü şairlerinden Geoffery Chaucer‟in Canter bury 

Hikâyelerinde salgın şu şekilde ifade edilmiştir: 

Güneşte kalmamaya n‟olur dikkat et. 

Güneş seni sıcak salgılarla yakacak olursa zira, 

 

 
335 Eflâkî, Âriflerin Menkıbeleri 1, 293 
336 Eflâkî, Âriflerin Menkıbeleri 1, 293. 
337 Detaylı bilgi için bkz. Celâlüddin Hızır, Müntahab-ı Şifâ, 139-141. 
338 Celâlüddin Hızır, Müntahab-ı Şifâ, 140-141. 



98 
 

Kalıbımı basarım ki- işte sana koca gümüş lira 

Sıtma olursun, öyle yükselir ki ateşin, 

İflah olmazsın bu dertten, serilir şuraya leşin339. 

Chaucer bu dizelerinde sıtma hastalığının belirtilerini ve hastalığın ölümcül 

sonuçlarını edebi bir dille ifade etmiştir. Geoffery Chaucer‟in yanı sıra William 

Shakespeare de sıtma salgınının toplum üzerindeki etkisinden sekiz oyununda 

bahsetmiştir. Ayrıca 1321 tarihinde sıtma salgınından hayatını kaybeden ünlü şair 

Dante Aligheri sıtma salgınından hayatını kaybetmeden önce Chiana Nehri Vadisi, 

Maremma ve Sardunya‟da yaşayan insanların sıtma hastalığı karşısınaki durumunu 

şöyle ifade etmiştir: 

… sıtma nöbetinin ilk ürpertisi gelince 
tırnakları ağaran, gölge bir yer görünce 
titremeye başlayan birine döndüm ben de340. 

Bu dizeler, sıtma nöbetinin semptomlarına dair duygusal bir betimleme 

sunmaktadır. İlk ürpertisi gelince ifadesi, sıtmanın belirtilerinin başlangıcını ve 

hastanın yaşadığı ilk titreme hissini vurgulamaktadır. Tırnakları ağaran ve gölge bir 

yer görünce titremeye başlayan birine döndüm ben de şeklindeki betimlemeler ise 

hastalığın getirdiği fiziksel ve duygusal etkileri anlatılmış olduğu muhtemeldir. 

Ayrıca hastanın çevresindeki karanlık veya gölge yerlerden kaçınma isteği, sıtmanın 

getirdiği ürperti ve rahatsızlık hissini yansıtmak istenmiş olabilir.  

İslam Çoğrafyasında ise 10. yüzyılda yaşamış Arap şiirinin en önemli 

isimlerinden biri kabul edilen şair Ahmet İbn-i Hüseyin el-Mütenebbi salgından 

şöyle bahsetmiştir: 

Ve sanki tevazu gösterir ziyaretime gelen 

Çünkü karanlığın perdesi olmadan gelmez 

Ona çarşafımı ve yastıklarımı sunarım 

Ama o reddeder ve geceyi kemikleriminde geçirir. 

Tenim, onun ve benim nefesimi bir arada 

Barındıracak kadar kasılır 

Türlü sayrılarla gevşetir tenimi 

Benden ayrılırken, yıkar beni (Ter‟le) 

Sanki yasak bir eylemi sona erdirmişizdir341. 

Ahmet İbn-i Hüseyin el-Mütenebbi‟nin bu mısralarında, sıtma karşısında 

bireyin yaşadığı içsel mücadele ve ölümle olan ilişkisi derin semboller ve metaforlar 

aracılığıyla işlenmiştir. 

 

 
339 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 28-29. 
340 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 29 
341 Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın Hastalıklar Tarihi,33. 



99 
 

2.3. Frengi 

 

Frengi bir diğer ismiyle siflis, Treponema Pallidum, Spirolet basilinden 

üreyen genellikle cinsel temas yolu ile bulaşan zührevi bir hastalıktır342. Salgın 

hakkında hakkında kesin ve net bir açıklama 1905 yılında Alman Zoolog Fritiz 

Richard Schauddin ve Alman Dermatolog Erich Holfmann‟ın tarafın 

gerçekleştirilmiş ve araştırmacılar frengi salgınına sebep olan basilin“Treponema 

Pallidum” olduğunu keşfetmişlerdir343. 

Frengi, cinsel temas yolu ile bulaşan zührevi bir hastalık olarak algılandığı 

için güzellik, aşk, erotizm, içki ve aldatma gibi kavramlarla ilişkilendirilmiştir. Bu 

nedenle Roma mitolojisinde Venüs ve Yunan mitolojisinde Afrodit ile bağlantılı hale 

gelmiş ve adını bu mitolojik figürlerden aldığı düşünülmektedir344. Frengi hastalığı, 

diğer hastalıklardan farklı olarak pek çok farklı adlandırmaya sahiptir. İtalyan hekim 

ve şair Girolamo Fracastoru 1530 yılında çoban Sypihilis adına şiir yazana kadar 

kimse hastalığa bu adı kullanmadığı bilinmektedir. Bu nedenle Fransızlar Napoli 

hastalığı, İtalyanlar Fransız hastalığı, Portekizliler Kastilya hastalığı, Polonyalılar 

Alman hastalığı, Almanlar Polonyalı hastalığı veya Türk hastalığı, İranlılar Türk 

vebası, Türkler Hristiyan hastalığı, Ruslar Leh hastalığı, Japonlar Çin hastalığı olarak 

adlandırmıştır345. Uygarlıklar arasında böyle bir adlandırma yapılmasının temelinde 

çağdaşlarına karşı beslemiş oldukları kinleri başta olmak üzere kendilerine böyle bir 

salgını yakıştıramamış olmalarıdır. 

 

 
342 Treponema Pallidum: Yunaca trep (döndürmek) ve nema (iplik) kelimelerin birleşimi ve Latince 

Pallidus (solgun) kelimesiyle oluşturulmuştur. Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 116; 

Balcı, “Seçilmiş Bulaşıcı Hastalıkların Epidemiyolojisi,” 914-915. 
343 Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence Ve Geziler Üzerine, 132-133; Sherman, 

Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 118; Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın 

Hastalıklar, 113. 
344 Nermin Karaosmanoğlu dğr., “Dermatoloji Kliniğine Son İki Yılda Başvuran Sifiliz Olgularının 

Değerlendirilmesi”, Ankara Eğitim Araştırma Hastanesi Dergisi, 52, (2019), 70; Karaimamoğlu, 

Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 114; Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence Ve 

Geziler Üzerine, 135; Sevil Alkan dğr., “Eski Ama Eskimeyen Hastalık Sifiliz :Olgu Serisi”, YOBU 

Sağlık Bilimleri Dergisi, 3/1, (2022), 54; Atasoy,“Frenginin Kısa Tarihi Politik ve Sosyal İnşası”, 

37. 
345 Conforti, “Yeni Bir Hastalık Modeli: Frengi ve Yayılması Girolamo Fracastoro”, Ortaçağ 4 

Keşifler Ticaret Ütopyalar, 403; Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 116-117; 

Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 114; Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık 
Salgını İşkence Ve Geziler Üzerine, 132; Nikiforuk Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı 

Hastalıklar Tarihi, 123-124; Tolga, Ersoy, Türkiye Tıp Tarihi İçin Materyalist Notlar, (İstanbul: 

Sorun yayınları, 1998), 121; Zehra Betül, Atasoy, “Frenginin Kısa Tarihi, Politik ve Sosyal İnşası”, 

Aktüel Arkeoloji Dergisi, (2020), 38. 



100 
 

Salgının ilk belirtileri genital bölgede çıkan yaralardır. Bu yaraların yanı sıra 

deride kızarıklık, dökülme (pullanma), ülser ve çıbanlarında da ortaya çıktığı 

gözlemlenmiştir. Bu salgın cinsel yolla bulaştığı ve vücudun en mahrem bölgelerini 

etkilediği için tarih boyunca medeniyetler tarafından utanç verici bir hastalık olarak 

algılanmıştır346. 

Orta Çağ‟da yaygın olarak görülen salgın hastalıklardan biri olan frengi 

salgını, tüm dünyayı etkisi altına almıştır. Bu durum salgının nedenleri hakkında 

çeşitli görüşlerin ortaya atılmasına yol açmıştır. Modern tıbbın henüz gelişim 

aşamasında olduğu bu dönemde, pek çok teori üretilmiştir. Mesela Orta Çağ 

Avrupa‟sında 1484 yılın da astrolojik bir açıklamada Mars, Jüpiter ve Satürn 

gezegenleri cinsellikle ilişkilendirilmiş, Akrep burcu gezegenler arasındaki retro 

etkisine dayandırılmıştır. Arap hekimler ve bazı diğer hekimler de bu duruma benzer 

bir teori öne sürmüşlerdir. Bir diğer görüş ise din bilimcileri tarafından yapılmıştır. 

Din bilimcilere göre insanların cinsel hayatlarındaki aşırılıktan dolayı tanrının 

gazabına uğradıkları ileri sürülmüştür. Tüm bu görüşlerin yanı sıra bütün 

hastalıkların genel sebebi olarak kabul edilen bozuk hava teorisi frengi salgını için de 

geçerli olmuştur. Bu nedenle bazı hekimler suçu halk hamamlarına yüklemiş, sıcak 

suyun derinin gözeneklerini genişletmesi ve genişleyen gözeneklerden bozuk 

havanın içeriye girmiş olduğu düşünmüşlerdir. Bu nedenle halka açık umumi 

hamamlar kapatılmış ve hastalığın yayılmasını durdurmak amacıyla bazı önlemler 

alınmıştır347. 

2.3.1. Orta Çağ’da Frengi 

 

Frengi salgınının kökeni dair kesin bir bilgi olmamakla birlikte arkeolojik 

bulgular bu hastalığın Amerika kökenli olduğunu ileri sürmektedir. Orta Çağ‟da 

frengi salgınının, Kristof Kolomb ve mürettebatının Espanola (Haiti) adasına 

geldikleri dönemde ortaya çıktığı düşünülmektedir. Buna göre gemicilerin bu 

bölgede bir gece boyunca beş ila altı misafirperver Arawak kadınıyla birlikte 

olmaları sonucunda Spirochete basili ile enfekte oldukları yaygın bir düşüncedir. 

 
346 Sevil, Alkan dğr.,“Eski Ama Eskimeyen Hastalık Sifiliz: Olgu Serisi”, 115; Nikiforuk, Mahşerin 

Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 127. 
347 Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 117; Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını 

İşkence Ve Geziler Üzerine, 130-131; A. Lütfi. Tat, “Frengi”, Dermatoloji, Türkiye Klinikleri, 3/2, 
(1983), 275. 



101 
 

Ayrıca İspanyol askerlerinin bazıları da Kristof Kolomb ve mürettebatıyla yolculuk 

yapmış ve bu döküntü hastalığının kaynağının Amerika olduğunu savunmuşlardır. 

Bu konu hakkında bir diğer görüş Klomb‟un oğlu Ferdinad‟a aittir. Ferdinad, Haiti 

Adası‟nda yaygın olan bu hastalığın babası ve gemicilerinde de görüldüğünü ifade 

etmiştir. Ferdinad‟ın yanı sıra İspanyol Hekim Ruy Diaz da Isla‟da Kristof Klomb ve 

mürettebatının tüm yolculukları boyunca salgını çevreye yaymış olduğu 

düşüncesindedir. Bu bağlamda Kristof Kolomb ve mürettebatının 1451-1506 yılları 

arasındaki Amerika yolculukları sırasında yerli halktan frengi basiline yakalandıkları 

ve bu basili yolculukları süresince farklı bölgelere taşıyarak salgının yayılmasına yol 

açmışlardır348. 

Kristof Kolomb ve mürettebatından çevreye yayılan frengi salgını, 1493‟te 

Napoli‟ye Fransız Kralı VIII. Charles‟in ordusuna bulaşmıştır. Bu dönemde Kral, 

Napoli‟yi topraklarına dâhil etmek istemiş ve İsviçre, Almanya, Rusya ve Fransa'dan 

kiraladığı 50.000 askerle şehri kuşatmıştır. Kuşatma sırasında frengi salgını patlak 

vermiş ve savaş sona erdikten sonra askerlerin terhis edilmesiyle birlikte salgın 

korkunç bir şekilde yayılmaya devam etmiştir. Böylece İtalyanlardan Fransızlara 

Fransızlardan da tüm Avrupa‟ya yayılan salgın kısa bir süre içerisinde Kıta 

Avrupasına kadar yayılmış, salgına yakalanan bireyler; suçlu, günahkâr ve küçük 

görülmüştür349. 

Orta Çağ Avrupası‟nda hızla yayılan frengi salgını, Kıta Avrupası‟ndan 

Macaristan‟a, oradan Afrika‟ya doğru ilerleyerek Ortadoğu‟ya ulaşmış buradan Ümit 

Burnu üzerinden Hindistan‟a, ardından Çin‟e, Japonya‟ya ve nihayetinde 

Avusturya‟ya kadar yayılmıştır. Bu süreçte salgın Antarktika Bölgesi hariç tüm 

kıtalara ulaşmıştır. Bu bağlamda Kristof Kolomb ve mürettebatının vesile olduğu 

frengi, sadece Orta Çağ Avrupa dünyasını değil, tüm dünyayı etkisi altına almıştır350. 

Durum böyle olunca Orta Çağ Avrupası‟nda salgının sirayet etmediği hiçbir sosyal 

 

 
348 Espanolo Adası‟nda bu salgın “Yılan Hastalığı” olarak adlandırılmıştır. Karaimamoğlu, Ortaçağ 

Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 114-115; Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı 

Hastalıklar Tarihi, 122-125; Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence Ve Geziler Üzerine, 

129; Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık,119-123. 
349 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 115; Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık 

Salgını İşkence Ve Geziler Üzerine, 129-130; Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve 

Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 125. 
350 Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 116-117; Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı 

Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 122-126. 



102 
 

sınıf kalmamıştır. Öyle ki, Orta Çağ insanları arasında “Frengi olasın!” ifadesi 

yaygın bir beddua haline gelmiştir351. 

2.3.2. Frengi Salgınına Karşı Alınan Önlem ve Tedaviler 

 

Frengi salgını, sosyal sınıf ayrımı gözetmeksizin, ruhban sınıfından rahipler, 

rahibeler ve papalar ile üst düzey yöneticilerden köylülere kadar toplumun her 

kesiminden insanlara bulaşmıştı.352. Bu nedenle Orta Çağ dünyasında frengi 

salgınının yayılmasını önlemek amacıyla çeşitli önlemler alınmıştır. Bu önlemler 

arasında izole bir yaşam biçimi, cinsel temasın kısıtlanması, kamu sağlığı önlemleri, 

tıbbi tedaviler, seyahat kısıtlamaları ve yasal düzenlemeler yer almaktadır. Bunlara 

ek olarak salgının yayılmasında etkin rol oynayan genelevler, umumi hamamlar, 

eğlence merkezleri kapatılmıştır. Ayrıca Orta Çağ Avrupa dünyasında Alman Kralı 

1495 yılında bir ferman çıkartmıştır. Çıkardığı bu fermanla, tanrının frengi salgınına 

yakalanan kişileri cezalandırdığını ve bu kişilerin lanetli ve günahkâr bireyler 

olduğunu ileri sürmüştür. Alman Kralı‟nın yanı sıra İskoçya Kralı, Edinburgh‟da 

salgına yakalanan bireylerin günahkâr olduğunu düşünmüş ve bu nedenle bu kişilerin 

şehri terk ederek tanrıdan af ve sağlık dilemeleri gerektiğini vurgulamıştır; aksi 

takdirde inzivaya çekilip dua etmediklerinde yüzlerinin dağlanarak işaretleneceğini 

belirtmiştir. Bunlara ek olarak Pariste, frengi salgınına yakalanan kişiler veya şüpheli 

kişilere devlet görevlileri tarafından bir miktar para verilerek bulundukları yeri terk 

etmeleri istenmiş aksi taktirde idam cezasına çaptırılacakları duyurulmuştur. Frengi 

salgınını önlemek isteyen Orta Çağ toplumları, tüm bu önlemlerin yanı sıra cinsel 

ilişkilerden uzak durulması, temizliğe önem verilmesi ve iyi beslenilmesi gerektiği 

konusunda uyarılarda bulunmuşlardır353. Ayrıca hastalığın bulaşmaması için 

koruyucu  torbalar,  yani  prezervatifler  icat  edilmiştir.  Orta  Çağ  dünyasında 

 

 

 

 

 

 

 
351 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 113. 
352 Papa II. Julius, frengi salgınına yakalanmıştır ve bu durum çevresinde dedikodulara yol açmıştır. 

Özellikle çürüyen parmağını öpme konusundaki söylentilerin yayılması üzerine, Papa öpüşme 

seremonisi yerine el sıkışma ile yetinmiştirler. Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve 

Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 136. 
353 Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 130-131; 

Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 116-117. 



103 
 

prezervatifin icadı, güvenli bir ortam sağlamış olsa da dini açıdan tartışmalara yol 

açmıştır354. 

Orta Çağ dünyasında frengi salgınının yayılımını yavaşlatmak için alınan 

önlemlere ek olarak dönemin koşullarına uygun tedavi yöntemleri de geliştirilmiştir. 

Mesela salgını tedavi etmek için etrafta cerrah berberler, cerrahlar ve şifacıların 

sayısı her geçen gün artmıştır. Bu kişiler frengi salgınını tedavi ettiklerine dair 

insanları inandırmış, alternatif tıp adı altında her bir hekim farklı bir reçete 

uygulamıştır. Örneğin bir hekim cıva, domuz yağı, sirke, sakız ve sülfürü demir bir 

kabın içerisinde dövelerek merhem yapmıştır. Yapmış olduğu bu merhemi vücutta 

oluşan yaraların üzerine sürerek tedavi ettiği bilinmektedir. Diğer bir hekim ise canlı 

kurbağayı, tavuk kanı, yılan zehri ve insan etinden bir merhem hazırlamıştır. 

Hazırlamış olduğu bu merhemi vücutta oluşan yaraların üzerine sürerek tedavi ettiği 

bilinmektedir. Bu hekimlerin reçetelerinin yanı sıra berber cerrahlar da salgına 

yakalanan kişileri cıva maddesiyle tedavi ettiği bilinmektedir. Cıva hem ağız yoluyla 

hem de temas yoluyla salgınına yaklanan bireylerin tedavisinde kullanılmıştır355. 

Özellikle civa maddesinin Orta Çağ dünyasında salgının tedavisinde iyileştirici bir 

unsur olduğu düşünülmüş ancak bu durum tam tersine olmuştur. Çünkü cıvanın 

içerisindeki kimyasal maddeler vücuda hasarlar vermiştir. Bu bağlamda saç sakal ve 

dişlerde dökülmeler, ağızda pis koku ve salya akması, kusma, bunalım, böbrek ve 

ciğerlerin iflas etmesine neden olmuştur356. 

Orta Çağ insanları bir taraftan civa maddesi ile hastalığı tedavi ederken diğer 

tarafdan da oluşan tahribatları gizlemek için bazı metotlar geliştirmişlerdir. Örneğin 

düzensiz bir şekilde dökülen saçlar için gece takkesi, saçlı şapkalar ve bereler 

takılmıştır. Bu nedenle 15. yüzyılın sonları ile 16. yüzyılın başlarından itibaren 

yaygın bir şeklide peruklar kullanılmaya başlanmış ve moda olmuştur357. Peruklar 

 

 

 
354 Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 139-145; Tez, Savaş 

Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 135-136. 
355 Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 131-132; Atasoy, 

“Frenginin Kısa Tarihi Politik ve Sosyal İnşası”, 38; Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın 

Hastalıklar, 117-118. 
356 Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 123-127. 
357Peruklar, frengi salgınının neden olduğu saç dökülmesi semptomlarını gizlemek için 

kullanılanılmıştır. Perukların uzun süre kullanımı ve yetersiz hava alması, saçlarda bitlenme ve 
pirelenme gibi hijyen sorunlarına yol açmıştır. Buna rağmen perukların kullanımı azalmamış ve hala 



104 
 

salgına yakalananların özellikle de aristokrasi kesminin hastalığını saklamasında 

önemli bir etken olmuştur. Bu bağlamda peruklar veya diğer saç aksesuarlarının asıl 

kullanım sebebi salgının yaratmış olduğu semptomları gizlemek olsa da amacından 

saptırılmış ve moda olduğu için kullanıldığı imajı verilmiştir. Durum böyle olunca 

renk renk, çeşit çeşit peruklar üretilerek seri üretim başlamıştır358. Böylece salgınla 

birlikte moda haline gelen peruklar, Avrupa‟da salgından bağımsız bir şekilde 

kullanılmaya başlanmış ve bu sayede hastalığın belirtilerini gizlemeyi başarmışlardır. 

2.4. Çiçek Hastalığı 

 

Çiçek salgını solunum yolu ile bulaşan bir hastalıktır. Salgına neden olan 

basil Variolae‟dır359. Salgının rezarvuarı insan ve maymunlardır360. Variolae 

basilinin kuluçka dönemi bir veya iki haftadır. Bu süre içinde vücuda giren basil, 

solunum veya sindirim yoluyla lenf dokularında ürer ve ardından kana geçer. 

Hastalığın ilk semptomları, ortalama on veya on beş günlük kuluçka döneminin 

ardından yüksek ateş, üşüme, şiddetli baş ağrısı, eklem ağrıları ve halsizlik şeklinde 

ortaya çıkar. İkinci evrede ise yüz kol ve bacaklarda kaşıntı eşliğinde kırmızı 

lezyonlar oluşmaya başlar. Üçüncü ve dördüncü evrede oluşan lezyonlar enfeksiyon 

(irin) dolu kabarcıklar şeklinde kendini gösterir. Bu aşamada oluşan kabarcıklar 

ikincil bir enfeksiyon oluşturmadığı taktirde patlar ve yaklaşık dokuz gün içerisinde 

kurumaya başlar. Hastalık, cilt lezyonları olarak ortaya çıksada ölümcül bir seyir 

izleyebileceği bilinmektedir. Ayrıca çiçek hastalığına yakalanıp iyileşen bireylerde 

vücutlarında kalıcı izler bıraktığı da bilinmektedir361. 

 

 

 

 

 

 

 

yaygın bir şekilde tercih edilmiştir. Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 117- 

118; Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 132-133/138-139. 
358 Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 129; Nikiforuk, Mahşerin 

Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 138-139. 
359 Variolae: Latince sivilce anlamına gelen varus kelimesinden türetilmiştir. Türkçe de Cüderî 

döküntü hastalığı olarak adlandırılmıştır. Onul, İnfeksiyon Hastalıkları, 144-151; Sherman, 

Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 75-77. 
360 Onul, İnfeksiyon Hastalıkları, 142. 
361 Murat Kara, XI. ve XIV. yüzyıllarda Anadolu ve Civâr Bölgelerde Hastalıklar, 40; Karaimamoğlu, 

Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 33-34; Onul, İnfeksiyon Hastalıkları, 144-151; 

Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 75-76; Uyar-Akçalı, “Biyolojik Silah Olarak Viral 
Ajanlar”, Türk Hijyen ve Deneysel Biyoloji Dergisi 63/1, (2006), 69-70. 



105 
 

2.4.1. Orta Çağ’da Çiçek Hastalığı 

 

Çiçek hastalığı ilk olarak M.Ö. 10.000‟lerde Kuzeydoğu Afrika‟nın tarım 

bölgelerinde ortaya çıktığı tahmin edilmektedir. Maymunlarda ve ineklerde görülen 

döküntülü kovpoks hastalığı ile ilişkili olan çiçek hastalığının, binlerce yıl önce Orta 

Doğu‟da insanların hayvanları evcilleştirmeye başlamasıyla insan parazitine 

dönüştüğü öne sürülmektedir. Bu bağlamda çiçek salgınının Orta Doğu‟dan sonra 

muhtemelen Mısırlı tüccarlar aracılığıyla Hindistan‟a, oradan da Çin vadilerine ve 

buradan tüm dünyaya yayıldığı düşünülmektedir362. 

M.S. 100 yılında, çiçek hastalığı şüphesiyle ortaya çıkan ve “Antoninus 

Salgını” olarak adlandırılan şiddetli bir salgın meydana gelmiştir. Bu salgın, 

Mezopotamya‟da başlamış ve dönemin askerleri aracılığıyla İtalya‟ya taşınmıştır. 

Salgın on beş yıl sürmüş olup, bu süre zarfında günde ortalama iki bin kişinin 

hayatını kaybettiği kaydedilmiştir363. M.S. 1000 yılında çiçek hastalığı İspanya‟dan 

Japonya‟ya kadar Avrasya‟nın içlerine doğru ilerlemiş, Akdeniz sahillerine kadar 

yayılmıştır. Akdeniz kıyılarına ulaştıktan sonra ticaret yoluyla pek çok şehre hızla 

yayılmıştır. Böylece fetih hareketleri, göçler ve ticaret faaliyetlerinin sonucunda 

salgının yayılım hızı her geçen gün artmıştır. M.S. 1000 yılında çiçek hastalığı,  

İspanya‟dan Japonya‟ya kadar Avrasya‟nın iç bölgelerine doğru ilerlemiş ve Akdeniz 

sahillerine kadar yayılmıştır. Akdeniz kıyılarına ulaştıktan sonra, ticaret yolları 

aracılığıyla birçok şehre hızla dağıldığı düşünülmektedir. Bu bakımdan fetihler, 

göçler ve ticaret faaliyetleri, salgının yayılma hızının giderek artmasına olanak 

tanımıştır. Çiçek hastalığı, 8. ve 9. yüzyıllarda Kuzey Afrika‟daki İslam fetihleri 

neticesinde hastalık, Batı dünyasına hızla yayılmıştır. Müslümanların Afrika 

üzerinden İspanya ve Portekiz‟e ilerlemeleri, hastalığın Batı Avrasya‟ya ulaşmasında 

önemli bir rol oynamıştır. Aynı zamanda çiçek hastalığı Orta Asya‟ya yayılarak İran 

ve Hindistan‟da yaşayan Hunlar arasında da etkili olmuştur. Bu nedenle Hunların 5. 

 

 
362 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 34; Raika Durusoy, “Çiçek: Bir 

Eradikasyon Öyküsü (Mü?)”, Toplum ve Hekim, 18/5, (2003), 367; Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü 

Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 96; Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 71. 
363 Antoninus Salgını aslında Atina ve Spartalılar arasındaki Peloponessos Savaşı sırasında veba 

salgını meydana gelmiştir. Muhtemelen veba salgının yanı sıra çiçek salgını da yaşanmış veya çiçek 

salgını ile veba salgını karıştırılmıştır. Mustafa Hamdi Sayar, “Marcus Aurelius ve Lucius Verus 
Dönemlerinde M.S. 165-180 yılları Arasında Görülen Büyük Salgın”, Tarih Dergisi, 71, (2020), 15- 
28; Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 71-72. 



106 
 

yüzyılda Avrupa‟ya yaptıkları göçlerle birlikte çiçek hastalığını da Avrupa‟ya taşımış 

olabilecekleri düşünülmüştür. 11.,12. ve 13. yüzyıllarda Haçlı Seferleri esnasında 

yaşanan nüfus hareketliliği hastalığın Avrupa‟yı tekrar etkisi altına almasına ve 

kıtalar arası yayılımına yol açmıştır. Bu bakımdan hastalık, 15. yüzyıla kadar 

nerdeyse tüm İskadinavya‟ya, 16. yüzyılda Rusya hariç tüm Avrupa ülkelerine kadar 

yayılmıştır364. Salgının yayılım hızını İngiliz tarihçi Macaulay şöyle ifade etmiştir: 

Çiçek, ölüm meleklerinin en korkuncu idi. Veba afeti son derece hızlı yayılıyordu fakat bu 
hastalık bir insan ömründe kıyılarımıza yalnızca bir ya da iki kere geliyordu. Çiçek ise her an vardı. 

Bu afet, mezarlıkları dolduruyor, henüz vurmadıklarını da dehşetten titretiyordu
365

. 

Macaulay, çiçek hastalığının tarih boyunca insanlarda derin korku ve 

endişelere yol açtığını vurgulamıştır. Veba salgınının belirli dönemlerde etkili 

olduğunu çiçek hastalığının ise sürekli bir tehdit olarak varlığını sürdürdüğünü ileri 

sürmüştür. Böylece bu sürekli tehdit toplumların hastalığı günlük yaşamın her anında 

karşılaşılabilecek bir tehlike olarak görmelerine neden olmuştur. Bu nedenle çiçek 

hastalığı yalnızca fiziksel sağlığı değil, aynı zamanda toplumsal ve psikolojik yapıları 

da derinden etkilediği sonucuna varılmıştır. 

16. yüzyıldan itibaren “Yeni Dünya Hastalığı” olarak bilinen çiçek hastalığı, 

ayrıca biyolojik bir silah olarak da tanımlanmıştır. Çiçek hastalığını ilk kez biylojik 

bir silah olarak İngilizler kullanmıştır. İngilizler Quebec‟teki Kızılderiler i kasıtlı 

olarak çiçek basiline maruz bırakmak için hastalıklı kişilerin battaniyelerini 

Quebec‟teki Kızılderilere hediye etmişlerdir366. 

Çiçek hastalığı, Orta Çağ Avrupası‟nda hızla yayıldığı gibi Anadolu 

coğrafyasında da ağır yıkımlara yol açmıştır. Özellikle dördüncü iklimde, 1104-1105 

yılları arasında Irak başta olmak üzere birçok bölgede çiçek hastalığı ortaya 

çıkmıştır. Salgın, başta çocuklar olmak üzere çeşitli sosyal sınıflardan bireylere 

bulaşmış ve yüksek oranda ölümlere neden olmuştur367. 1104 tarihinde Irak ve İran 

bölgelerinde çiçek salgını nedeniyle birçok çocuk hayatını kaybetmiştir. Bu 
 

 
364 Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 71-72; Karaimamoğlu, Orta Çağ Avrupası‟nda 

Salgın Hastalıklar,34-35. 
365 Demirhan, Tıp Tarihi, 43. 
366 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 34; Yavuz Uyar-Alper Akçalı, 

“Biyolojik Silah Olarak Viral Ajanlar”, 67; Mucize Ünlü-Zarife Albayrak, “Osmanlı Devleti‟nde 
Çiçek Hastalığı Üzerine Bir Değerlendirme”, On Dokuz Mayıs Üniversitesi İnsan Bilimleri Dergisi, 

2/2, (2021), 303; Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 35. 
367 İbnü‟l Esîr, el Kâmil Fi‟t –Tarih Tercümesi 10, 320. 



107 
 

bölgelerin yanı sıra 1141 tarihinde Malatya‟da veba salgını meydana gelmiş, vebanın 

hemen ardından da çiçek hastalığı ortaya çıkmıştır. Çiçek hastalığı neticesinde 

şehirdeki çocuklar hayatını kaybettiği bilinmektedir368. 

1157-1186 yılları arasında Selçuklu Sultanı Sencer‟in çocukluk döneminde 

çiçek hastalığına yakalandığına dair kayıtlar bulunmaktadır. Bu kayıtlarda Sultan 

Sencer‟in hastalık öncesinde oldukça güzel bir yüze sahip olduğu ancak hastalık 

sonucunda yüzünde kalıcı izlerin kaldığı aktarılmaktadır. Sultan‟ın yüzündeki izleri 

tedavi etmek için Ömer Hayyam büyük çaba gösterdiği, ancak tüm uğraşlarına 

rağmen izleri tamamen yok edemediği bilinmektedir369. Bu olay, dönemin tıbbi 

bilgisinin hastalığın tedavisinde başarılı olduğunu, ancak hastalık sonucunda oluşan 

izlerin tamamen yok edilemediğini göstermektedir. Çiçek salgınına yakalanan bir 

diğer Selçuklu sultanı Sultan Berkyaruk ve kardeşi Mahmut‟dur. Sultan Berkyaruk 

çiçek salgınını atlatmış ancak kardeşi Sultan Mahmut çiçek hastalığından hayatını 

kaybettiği bilinmektedir370. Selçuklu sultanlarının yanı sıra dönemin aydınlarından 

Ebû Sehl Muhammed b. Hibetullah, görevi gittiği Selh yolunda çiçek hastalığına 

yakalanarak vefat etmiştir. Benzer şekilde 1092-1093 tarihlerinde Emîr Turşek Hicaz 

ve Yemen‟e doğru göreve gittiği zaman diliminde çiçek hastalığına yakalanmış ve 

hastalığa yenik düşmüştür371. Orta Çağ İslam dünyasında olduğu gibi Avrupa‟da da 

çiçek hastalığı yaygın olarak görülmüştür. Tarihsel kayıtlara göre Roma İmparatoru 

Marcus Aurelius M.S. 180‟de, Siam Kralı IV. Boranarja 1534‟te ve İngiltere 

Kraliçesi II. Mary 1694‟te çiçek salgınına yakalandığı bilinmektedir372. 

2.4.2. Çiçek Salgınına Karşı Alınan Önem ve Tedaviler 

Tarih boyunca insanoğlu çiçek hastalığı ile mücadele etmiş ve erken 

dönemlerden itibaren bu hastalığa karşı tedavi metotları geliştirmişlerdir. Hastalık 

hakkında ilk kayıtlar M.Ö. 1122 yılında Çin‟de kaydedilmiş ve M.Ö. 1157‟de V. 

Ramses‟in mumyasında hastalığa dair izlere rastlanmıştır. Bu durum hastalığın eski 

çağlardan beri var olduğunu göstermektedir. Antik Mısır medeniyetinin yanı sıra 

 

 
368 Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 142. 
369 Özaydın, “Sencer”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV yayınları, 2009), 

36/507; Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 143. 
370 İbnü‟l Esîr, el Kâmil Fi‟t –Tarih Tercümesi 10, 199-209; Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 143; 

Kesik, “Selçuklular‟da Sağlık, Sağlık Kurumları ve Tıp Eğitimi”, 125. 
371 İbnü‟l Esîr, el Kâmil Fi‟t –Tarih Tercümesi 10, 47/176. 
372 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 37. 



108 
 

çiçek hastalığını hakkında diğer medeniyetlerin arşivlerinde de bilgiler 

bulunmaktadır. Örneğin hastalığın ilk klinik tanımları; M.Ö.340‟da Çin‟de Ko Hung 

Hanedanlığı tarafından, M.S.622‟de İskenderiye‟de Ahrun tarafından, yaklaşık 

M.S.650 yılında Hindistan‟da Vagbhata tarafından yapıldığı düşünülmektdir. Ancak 

bu medeniyetlerde modern tıp anlayışı kapsamında bir teşhis ve tanımı 

yapılmamıştır. Orta Çağ dünyasında ise çiçek hastalığı, Ebu Bekir er-Razi tarafından 

910 yılında klinik bir şekilde açıklanmıştır373. Ayrıca er-Râzî, Kitabü‟l Cüderi ve‟l 

Hasbe374 adlı eserinde çiçek hastalığı ile kızamık hastalığını birbirinden ayırmış ve 

bu hastalıkların ilk tıbbi tanımlarını detaylı bir biçimde yapmıştır. Er-Râzî‟nin bu 

eseri başta Latince olmak üzere Fransızca, İngilizce ve Almanca dillerine tercüme 

edilmiştir. Böylece er-Râzî‟nin çalışmaları tıp alanında önemli bir yapı taşı 

olmuştur375. Avrupa‟da çiçek hastalığının yarattığı korku salgın hastalıkların 

araştırılmasına zemin hazırlamıştır. Örneğin Girolamo Fracastoro‟nun 1546 yılında 

yazdığı De Contagione et Contagious Morbis adlı eseri, salgın hastalıklar konusunda 

kaleme alınan önemli bir araştırmadır376. 1624-1689 yılları arasında er-Râzî‟den yedi 

yüz yıl sonra Râzî‟nin görüşleri üzerinden İngiliz Doktor Thomas Sydenham çiçek 

hastalığı ve kızamık hastalığını birbirinden farklı olduğunu tanımlamıştır. Ayrıca 

hekim farklı çiçek döküntüleri olan pronognozlarıda gözlemlemiştir. Orta Çağ‟da 

çiçek hastalığı üzerine önemli çalışmalar yapılmasına rağmen, bu dönemde hastalığın 

tamamen ortadan kaldırılması mümkün olmamıştır. Tıp biliminin her geçen gün 

gelişimiyle birlikte, hastalıklara karşı aşı ve tedavi yöntemleri geliştirilmiştir. 

Örneğin, dünyayı etkisi altına alan çiçek hastalığına karşı 1749-1823 yılları arasında 

aşı denemeleri başlatılmıştır. İngiliz hekim Edward Jenner‟in geliştirdiği aşı 

sayesinde hastalığın yayılım oranı düşmüştür. 1964-1978 yılları arasında 

gerçekleştirilen küresel aşılama kampanyaları sonucunda çiçek hastalığı büyük 

 
373 Raika Durusoy, “Çiçek: Bir Eradikasyon Öyküsü (Mü?)”, 367; Karaimamoğlu, Ortaçağ 

Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 34; Onul, İnfeksiyon Hastalıkları, 141. 
374 Çiçek, kızamık salgınlarından bahseden ilk kitaptır. Sadi Tuna Tunagöz-İsmail Hakkı İzmirli, 

“Tabiplerin Üstadı: Ebû Bekir Muhammed b. Zekeriyyâ er-Râzî”,Çukurova Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 13/1, (2013),252. 
375 Eser, ilk olarak 1498‟de Venedik‟te De Variolis et-Morbillis adıyla Latinceye, 1556‟da Collin 

tarafından Fransızcaya Traite de la Petite Verole et de la Rougeole adıyla tercüme edilmiştir. 

1848‟de William Greenhill tarafından A Treatise On Smallpox and Measles adıyla İngilizceye ve 

1911‟de ise Almancaya çevrilmiştir. Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, 35; 

Lenn Evan Goodman, “Muhammad Ibn Zakariyya al-Râzî”, History of Islamic Philosophy I, ed., 

Seyyet Holssein Nasr and Oliver Leaman, (London: Routledge, 2001), 199; Sadi Tuna Tunagöz- 
İsmail Hakkı İzmirli, “Tabiplerin Üstadı: Ebû Bekir Muhammed b. Zekeriyyâ er-Râzî”, 252. 

376 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 35. 



109 
 

ölçüde kontrol altına alınmış, 1978‟den itibaren yeni vakalar görülmemiştir. 1979 

yılında Dünya Sağlık Örgütü (WHO) tarafından yapılan açıklamada, salgının 

yeryüzünde sona erdiği duyurulmuştur377. 

2.5. Veba 

Veba bulaşıcı bir enfeksiyon hastalığıdır. Hastalığa sebep olan basil Yersinia 

Pestis veya Pasteurella Pestis‟ dir. Hastalığın kesin tanısı 1894 tarihinde Fransız 

bilim insanı Alexandre Yersin tarafından yapılmıştır. Yersin, Hong Kong‟daki 

Pasteur Enstitüsü‟nde veba epidemisi çalışmalarını yürütürken veba basilini 

keşfettiği bilinmektedir378. Böylece Alexandre Yersin veba salgınının fare ve tüm 

kemirgenlerde bulunan “Ksenopsilla Keopis” basilinden bulaştığını ileri sürmüştür. 

Ayrıca bu kemirgenlerin üzerinde taşımış oldukları basillerin güneş ışığında kolayca 

ölebildiği fakat balgam ve pire dışkıları arasında uzun bir süre oda sıcaklığında 

canlılığını koruyabildiğini, dondurulduğu zaman ise yirmi beş yıl boyunca canlılığını 

koruduğunu keşfetmiştir379. 

Veba salgını, insanlığı derinden etkileyen ve tarihe yön veren bir felakettir. 

Bu salgın, milyonlarca insanın can ve mal kaybı yaşamasına, göç etmesine ve sosyo- 

ekonomik krizlere neden olmuştur. Salgının oluşmasında yetersiz beslenme, uygun 

olmayan barınma koşulları, nüfus yoğunluğu, hijyen eksikliği ve kötü hava koşulları 

önemli rol oynamıştır. İlk Çağlardan günümüze kadar varlığını sürdüren salgın 

 

 

 

 

 

 

 
377 Ünlü-Albayrak “Osmanlı Devleti‟nde Çiçek Hastalığı Üzerine Bir Değerlendirme”, On Dokuz 

Mayıs Üniversitesi İnsan Bilimleri Dergisi, 305-306; Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın 

Hastalıklar Tarihi, 35; Bayat, Tıp Tarihi, 332, Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 79; 
Ünlü-Albayrak, “Osmanlı Devleti‟nde Çiçek Hastalığı Üzerine Bir Değerlendirme”, 304. Ayrıca 

detaylı bilgi için bkz. Ünver, Türkiye‟de Çiçek Aşısı ve Tarihi, (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Tıp 

Tarihi Enstitüsü, 1948). 
378 Onul, İnfeksiyon Hatsalıkları, 614; Sean Martin, Kara Ölüm Orta Çağ‟da Veba, (İstanbul: 

Kalkedon yayınları, 2011), 16. 
379 Tez, Savaş Nufüs Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 147; Onul, İnfeksiyon Hatsalıkları, 

615; Sherman, Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık, 97-98; John Theilmann- Frances Cate, “A 

Plague of Plagues: The Problem of Plague Diagnosis in Medieval England”, The Journal of 

Interdisicip Histroy, 37/3, (2007), 371; Varık, “Tâûn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 
(İstanbul: TDV yayınları, 2011), 175; Varık, “İstanbul‟da Veba Salgınları, Büyük İstanbul Tarihi”, 

Antik Çağ‟dan XXI yy. Büyük İstanbul Tarihi Toplum, çev., Ahmet Aydoğan, (İstanbul: İSAM, 

2015), 146; Tez, Savaş Nüfus Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine,147; Ülgen, Ortaçağ 

Avrupası‟nda Ölümle Dans, 34-35. 



110 
 

günümüzde nadir de olsa gelişmekte olan bazı bölgelerde epidemik veya pandemik 

olarak görülmektedir380. 

2.5.1. Veba Kelimesinin Kökeni ve Orta Çağ’daki Kullanımı 

 

Veba ölümcül bulaşıcı hastalık anlamına gelmektedir. Sözlükte batmak, 

batırmak, tesir etmek, delmek, yaralamak anlamına gelmektedir. Arapçada bu 

hastalık Tâ„ûn olarak adlandırılmıştır Sözlükte batmak, batırmak, tesir etmek, 

delmek, yaralamak anlamına gelmektedir381. Arapların tâ„ûn adını verdikleri hastalık, 

Arapçada veba‟dan farklı bir hastalık olmasına rağmen, mecazi olarak veba hastalığı 

için genel bir adlandırma yapılmıştır. Bu konu hakkında XIV. yüzyılda İslam bilgini 

İbn Kayyim el Cevziyye, Her taun vebadır ancak her veba bir taun değildir ifadesini 

kullanarak, bu kabulü değiştirmiştir382. Bu ifade tâ„ûn ve veba kelimelerinin aynı 

anlamda kullanılmasının doğru olmadığını göstermektedir. Kazak sözlük bilimci 

Cevheri tâ‟un‟u veba hastalığının içinde değerlendirmiş, tâ‟ûn ile vebanın farklı 

anlamlar taşıdığını tâ‟ûnun, vebanın bir çeşidi olduğunu vurgulamıştır. Bir başka 

sözlük bilimci İbn Manzur ise Veba taundur ve bütün bulaşıcı hastalıklara veba 

denir ifadesini kullanmıştır. Ayrıca veba kelimesinin “bulaşma”, tâ‟ûn kelimesinin 

ise “yaralama ve yaralanma” anlamlarına geldiğini vurgulamıştır383. Hekim İbn-i 

Sînâ‟ da tâ‟unun salgın hastalıklar arasında bazı coğrafyalarda veba olarak 

adlandırılmasının yanıltıcı olduğunu şöyle ifade etmiştir: Tâ„ûn, bulaşıcı 

hastalıkların yaygın olduğu beldelerde çokça görüldüğünden dolayı tâ„ûna vebâ adı 

verilmiştir. Ancak bu yanlış bir adlandırmadır diyerek tâ„ûn ve vebâ kelimelerinin 

farklı anlamlara geldiğini söylemiştir. Ayrıca hekim, hastalığın zehirli bir madde 

olduğunu, öldürücü şişlikler oluşturduğunu ve bu şişlikleri vücudun yumuşak dokulu 

bölgelerinde, kulak arkasında, kasıkta ve koltuk altlarında görüldüğünü ifade ederek 

hastalığın semptonları hakkında da bilgiler vermiştir. Tâ„ûn ve vebâ hakkında çeşitli 

âlimlerin görüşlerini aktaran hadis ve tefsir bilimcisi İbn Hacer‟de her tâ„ûn 

 

 
380 Onul, İnfeksiyon Hastalıkları, 614-618; Tostantin Mutusis, “Mikrop Harbi”, İstanbul Tıp Fakültesi 

Mecmuası, 3, (1952), 1150- 1151. 
381 Varık, “Tâun”, 40/175; Kurt, Hadislerde Veba ve Korunma Yolları Bezlü‟l-Ma‟un Adlı Eser 

Çevirisinde, (Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sos. Bil. Enst, YL Tezi, 2006), 12. 
382 Nuran Yıldırım, Salgın Afetlerinde İstanbul “Afetlerin Gölgesinde” İstanbul, ed., Said Öztürk, 

(İstanbul: Kültür AŞ yayınları, 2010), 111-112; Varık, Tâûn”, 40/175. 
383 İsmail, Kurt, Hadislerde Veba ve Korunma Yolları Bezlü‟l-Ma‟un Adlı Eser Çevirisinde, (Sakarya: 

Sakarya Üniversitesi Sos. Bil. Enst, YL Tezi, 2006), 12. 



111 
 

vakasının veba katogorisine girdiğini ancak her vebanın tâ‟ûn olmadığını belirterek 

dil uzmanlarının ve hekimlerin ayrımlarını esas almıştır384. Orta Çağ yazarlarından 

İbn-i Haldun ise eserinde veba kelimesini kullanmıştır. Ayrıca veba salgınını Veba 

öyle bir illet ki ocak söndürür diyerek salgın için ocak söndüren ifadesini 

kullanmıştır385. Yazarın bu ifadesi vebanın toplumsal yapı üzerindeki yıkıcı etkilerini 

betimleyen bir tasvir olarak anlaşılabilir. Bu bağlamda ocak terimi muhtemelen aileyi 

veya evi sembolize etmektedir. Dolayısıyla bu ifade vebanın yalnızca bireyleri değil, 

aynı zamanda aileleri ve toplulukları da derinden etkilediğini, sosyal yapıyı 

bozduğunu ve yaşamları ciddi şekilde tehdit ettiğini vurgulamak istenmiş olabilir. 

İbn-i Haldun‟un yanı sıra dönemin yazarlarından Abû‟l Farac, İbnü‟l Esir ve Urfalı 

Mateos eserlerinde genelikle veba kelimesini kullanmıştır. Ayrıca Orta Çağ İslam 

dünyasında hastalık karahumma ve el-tâun el-esved (kara veba) gibi adlarla da 

anılmıştır. Türk toplumunda ise hastalığa yumcak, yumrucak, oymaca, ölet ve kıran 

gibi çeşitli terimlerin kullanıldığı bilinmektedir. Avrupa‟da ise hastalık plague, pest, 

pestis ve black death (kara ölüm) olarak adlandırılmıştır386. Bu çeşitlilik, hastalığın 

farklı coğrafi ve kültürel bağlamlarda algılanışının ve adlandırılmasının ne denli 

farklılıklar gösterdiğini ortaya koymaktadır. 

2.5.2. Veba Salgınlarının Dinlerdeki Manevi ve Teolojik Anlamları 

 

Tarih boyunca farklı kültürlere ve dini inançlara sahip toplumlar, salgın 

hastalıklar karşısında benzerlikler ve farklılıklar gösteren çeşitli bakış açıları 

 

 
384 Kurt, Hadislerde Veba ve Korunma Yolları Bezlü‟l-Ma‟un Adlı Eser Çevirisinde, 13. 
385 İbn Haldun, 1348 yılında Endülüs‟te meydana gelen büyük veba salgınına tanık olmuş ve bu olay, 

onun hayatında derin bir etki bırakmıştır. Bu dönemde Endülüs‟te yaşayan İbn Haldun, salgının 

yıkıcılığını kaydetmiş, Tunus‟ta günde 1.200, Tilemsan‟da ise 700 kişinin veba nedeniyle hayatını 

kaybettiğini rivayet etmiştir. Salgın, İbn Haldun‟un ailesini ve eğitim aldığı hocalarını da 

kaybetmesine yol açmış, bu nedenle bu trajediyi “ocak söndüren” olarak tanımlamıştır. Dunnadan 

sonsuz bir arzu ile ilim tahsil etmek ve faziletler edinmek için didiniyor, ilim öğretilen yerlere ve 

ders halkalarına gidip geliyordum. “Ocak söndüren” veba çıkana kadar hayatım böyle devam etti. 

Veba sebebi ile ayan, eşraf ve bütün üstadar dünyadan göçüp gitti. Anam babam da vefat etti. Allah 
hepsine rahmet etsin” der. Bu ifade, veba salgınının aileler üzerindeki yok edici etkisini ve İbn 

Haldun‟un yaşadığı derin kayıpları ifade etmektedir. İbn Haldun, veba öncesinde ilim öğrenme ve 

erdem kazanma çabalarıyla dolu bir hayat sürdüğünü, ancak salgının bu süreci kesintiye uğrattığını 

dile getirmiştir. Detaylı bilgi için bkz. İbn Haldun, Mukaddime 1, haz., Süleyman Uludağ, (İstanbul: 

Dergah yayınları, 2007), 24. 
386 Nuran Yıldırım, İstanbul‟un Sağlık Tarihi: Sağlık Teşkilatı-Salgınlar Bulaşıcı Hastalıklar ve 

Mücadele Koruyucu Sağlık Kurumları Hastaneler-Tıp Eğitimi, 54; Ülgen, Ortaçağ Avrupası‟nda 
Ölümle Dans, 34-35; Tez, Savaş Nufüs Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 145; Varlık, 

“Tâun”,40/175; Karaimamoğlu, Kara Ölüm, 21-23; Kılıç, Eskiçağdan Yakınçağa Genel Hatlarıyla 

Dünyada ve Osmanlı Devleti‟nde Salgın Hastalıklar, (Elâzığ: Fırat Üniversitesi Basımevi, 2004), 

17; Ünver,“Taun Nedir? Veba Nedir?”, LIII/11, (Dirim, 1978), 363-366. 



112 
 

geliştirmişlerdir. Nitekim salgın hastalıklar birçok kültürde tanrının cezası olarak 

algılanmıştır. Örneğin Eski Ahit‟in çeşitli bölümlerinde İsrailoğulları‟nın isyankâr 

davranışları sonucunda Allah‟ın gazabına uğradıkları ve veba salgını ile 

cezalandırıldıkları belirtilmektedir387. Bunun yanı sıra Yahudiler bütün kötülüklerin 

kaynağı olarak görülmüştür. Yahudilerin Avrupa‟nın birçok yerinde zulme uğradığı 

bilinmektedir. Bu zulmün başlıca nedeni, Hristiyan Kilisesi‟nin Yahudilere ve 

Yahudiliğe karşı beslediği düşmanlık olduğu düşünülmektedir. Yahudilerin İsa‟nın 

Tanrı‟nın oğlu olduğunu reddetmeleri, Hristiyanlar tarafından küstahça bir tutum 

olarak değerlendirilmiş ve bu nedenle İsa‟nın ölümünden sorumlu tutulmuşlardır. 

Böylece Yahudi toplumu bu bağlamda sıkça hedef gösterilmiştir. Ayrıca Yahudiler, 

Hıristiyan çocukları öldürmekle ve doğal felaketlere neden olmakla da 

suçlanmışlardır. Bunlar yetmez gibi 1348‟de Avrupa‟da veba salgını (kara ölüm) 

başladığında Yahudiler, bu salgından sorumlu tutulmuştur. Yahudilerin kasıtlı olarak 

su kuyularını zehirledikleri dedikodusu yayılmış ve bu dedikodular sonucunda birçok 

Yahudi cemaati şiddet olaylarında yok edilmiştir388. 

Yahudiler, salgın hastalıkları tanrının bir cezası olarak değerlendirmişlerdir. 

Bu nedenle veba salgını ortaya çıktığında ilahi emirlere isyan ettikleri için bu 

hastalığın başlarına geldiğine inanmışlardır389. 

İslam dünyasında veba terimi, İslam‟ın kutsal kitabı Kur‟an-ı Kerim ve 

hadislerde hastalığa ilişkin referanslarla yer almaktadır. Örneğin Kur‟an‟da “veba” 

kelimesi doğrudan geçmese de, bu hastalığı işaret eden “ricz” kelimesinin 

kullanıldığı bilinmektedir. 

Fakat onlardan yaratılış amacına aykırı davrananlar, kendilerine söylenen sözü başka bir 

sözle değiştirdiler ve bu yüzden biz de, yaptıkları tüm kötülüklerin karşılığı olarak, üzerlerine gökten 

bir bela ve afet (ricz) gönderdik390 

Sonunda, onların içindeki zalimler, kendilerine söylenen sözü değiştirdiler. Biz de haktan 

sapmaları nedeniyle, o zalimlere gökten bir azap (ricz) indirdik391. 

 

 

 
387 Varık, “Tâun”,40/175; Hasan, Bulut, “Salgın Bir Hastalık Olarak Vebânın Dinî Açıdan 

Yorumlanması, Academic Knowledge, 3/1,(2020), 1-19. 
388 Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 150-151; Nikiforuk, Mahşerin 

Dördüncü Atlısı, 72-74. 
389 Gökhan, Felaketler Çağı Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-1405), 56- 

57. 
390 Araf 7/162. 
391 Bakara 2/59. 



113 
 

Bu ayetlerde geçen “ricz” kelimesi, ilahi emri kasten değiştiren inkârcılara 

verilen bir ceza veya azap anlamında yorumlanmıştır. Buna göre inkârcıların “hitta- 

bizi affet” ifadesini “hinta-buğday” şeklinde değiştirerek Allah‟ın kelamıyla alay 

ettikleri aktarılmaktadır. İsyankâr davranışları nedeniyle Allah‟ın, onları 

cezalandırmak amacıyla gökten bir azap olarak veba salgınını gönderdiğine 

inanılmaktadır392. Bu nedenle Hz. Peygamber, tâ‟ûn hastalığının önceki milletlerden 

bir grup ve İsrailoğulları için bir ceza (ricz) olarak gönderildiğini belirtmiştir. Ayrıca 

veba salgını yaşanan bir bölgeye gitmemelerini ve bulundukları yerde veba ortaya 

çıktığında oradan ayrılmamalarını tavsiye etmiştir. Bir rivayete göre, Resûl-i 

Ekrem‟in, Kur‟an‟da kıssaları anlatılan bazı peygamberlerin ümmetleri gibi topluca 

helâk edilmek yerine, kendi ümmetinin Allah yolunda savaşarak yaralanmasını ve 

tâunla ölümünü dilediği aktarılmaktadır. Ayrıca tâ‟unun Allah‟ın bazı kimseleri 

cezalandırmak için gönderdiği bir azap türü olduğu, müminler için ise bir rahmet 

olduğuna da vurgu yapıldığı bilinmektedir. Ek olarak tâ‟ûna yakalanan bir kişinin 

sabredip ecrini Allah‟tan bekleyerek bulunduğu yerde kalması, bunun Allah‟ın 

takdiri olduğuna inanması ve başına Allah‟ın yazdıklarının dışında hiçbir şeyin 

gelmeyeceğine güvenmesi durumunda şehit sevabı alacağını belirtmiştir: 

Şüphesiz taun öyle bir azaptır ki, Allah onu dileyeceği kimseler üzerine gönderir. Neticede 

Allah taunu müminler için bir rahmet kılmıştır. Bir yerde taun meydana çıkar da orada bulunan her 

hangi bir kul sabrederek, sevap umarak ve bu taun yalnız Allah‟ın takdir edip yazdığı kimselere isabet 

eder olduğunu bilir ve bu kanaati besleyerek bulunduğu beldede eğlenirse, muhakkak Allah ona şehit 

ecrine benzer sevap takdir buyurur393 

Üç büyük ilahi din olan Yahudilik, Hristiyanlık ve İslam‟da salgın hastalıklar 

genellikle tanrının insanlara yönelik bir cezası ya da uyarısı olarak yorumlanmıştır. 

Bu dinlerde, salgınların toplumsal günahlar veya ahlaki sapmaların bir sonucu olarak 

ilahi bir ceza şeklinde ortaya çıktığına inanılmaktadır. Dolayısıyla salgın hastalıklar 

yalnızca fiziksel bir tehdit değil, aynı zamanda manevi bir sınav ve toplumsal arınma 

süreci olarak da değerlendirilmiştir394. 

 

 

 

 

 

 
392 Varık, “Tâun”,40/175. 
393 Rifai, Erten, “Hıristiyanlık‟ta, İslamiyet‟te Şifa Ve Bu Dine İnananların Sağlık Konusuna 

Bakışları”, Kalemname, 5/10, 419-420; Varlık, “Tâun”,40/175. 
394 Gökhan, Felaketler Çağı Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-1405), 56- 

57. 



114 
 

2.5.3. Veba Türleri ve Belirtileri 

 

Veba salgını, tarih boyunca insanlık üzerinde önemli etkiler yaratmış olan bir 

enfeksiyon hastalığıdır. Vebanın bilinen üç ana türü bulunmaktadır: Hıyarcıklı Veba 

(Bubon Vebası), Vahşi Veba (Veba Septisemisi) ve Akciğer Vebası (Pnömonisi)395. 

En yaygın veba türü Hıyarcıklı Veba‟dır. Bu hastalık, pirelerden insan vücuduna 

geçiş yapan Yersinia pestis bakterisi ile başlar. Enfeksiyon, genellikle iki ila beş gün 

içinde ilk semptomlarını gösterir. Bu semptomlar; baş ve sırt ağrıları, şiddetli ateş, 

kusma, nefes darlığı, soluk ten, iştahsızlık, halsizlik, deri üzerinde lekeler, burun 

kanaması, kan tükürme, kasık bölgelerinde ağrılar ve dikkat bozukluğudur. Bunların 

yanı sıra koltuk altı, kulak arkası ve yumuşak etlerde siyah lekeler, koltuk altı ve 

kasık bölgelerinde hıyarcıklar (şişkinlikler) oluşur396. Bu nedenle bu türün adını 

hıyarcıklardan aldığı düşünülmektedir. Bu semptomlara ek olarak, hastalarda ağız, 

nefes ve idrarda kötü kokuların ortaya çıktığı bilinmektedir. Bu durum çevredekilerin 

hastaların yanına yaklaşmak istememesine neden olmaktadır. Bu türe yakalanan 

kişilerin yüzde yetmiş beşi bir hafta içinde hayatını kaybettiği bilinmektedir397. 

Vahşi Veba (Veba Septisemisi), diğer iki veba türünün aksine akciğer veya 

lenf bezlerine yerleşmez, bunun yerine kan dolaşımı yoluyla vücuda yayılır. 

Başlangıç semptomları hıyarcıklı veba ile benzerdir ancak lenf bezlerinin şişmesine 

fırsat vermeden doğrudan kana karışarak septisemiye neden olur. Bu özellik bu türün 

hıyarcıklı vebadan farklı olduğunu göstermektedir. Vahşi Veba‟nın belirtileri; 

halsizlik, dalgınlık, sinirsel bozukluklar ve nefes darlığıdır. Bu semptomlardan kısa 

bir süre sonra hastalar komaya girer, iki veya üç gün içinde hayatlarını kaybettiği 

bilinmektedir. Bu nedenle diğer iki tür arasında en tehlikeli ve korkutucu olarak 

kabul edilir, çünkü o kadar hızlı yayılır ki hıyarcıkların oluşmasına fırsat kalmaz. 

Bunun yerine el ve ayaklarda kararma ve sertleşme meydana gelir. Dolayısıyla 

 

 
395 Snowden F. M.,Epidemics and Society: From the Black Death to the Present, (Yale University 

Press, 2019), 48-49; Genç, “Kara Ölüm: 1348 Veba Salgını ve Ortaçağ Avrupa‟sına Etkileri”, Aktüel 

Arkeoloji Dergisi, 77, (2020), 52; Varlık, “Yok Olmayan Veba Covıd-19 Zamanında Osmanlı ve 

Türkiye Tarihinde Vebanın Rolünü Sorgulamak” Aktüel Arkeoloji Dergisi, 64. 
396 Marrin, Kara Ölüm, 31; Onul, İnfeksiyon Hatsalıkları, 619-621; Savaş Nufüs Hastalık Salgını 

İşkence ve Geziler Üzerine, 145; Boccacio, Decameron, çev., Rekin Teksoy, (İstanbul: Oğlak 

yayınları, 2009), 10. 
397 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 89; Varlık,“Osmanlılarda Veba 

Salgınları”, 30; Martin, Kara Ölüm, 17-18; Arık, Feda Şamil. “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da 

Veba Salgınları”. 29. 



115 
 

hastalar, vücutlarındaki bu değişikliklere uyum sağlayamaz ve belirtilerin 

başlamasından bir gün sonra hayatlarını kaybederler. Vahşi Veba, diğer veba 

türlerine kıyasla daha yüksek bir ölüm oranına sahiptir ve tedavi edilmezse ölüm 

oranı yüzde yüzdür398. 

Akciğer Vebası, hıyarcıklı veba ve vahşi veba seyri esnasında meydana 

gelirse, zehirli tabloya şiddetli akciğer belirtileri de eklenir. Ayrıca bu tür kontakt 

enfeksiyon sonucu solunum yollarından giren veba basili ile oluşmuştur. Bu türün 

semptomları ateş, şiddetli öksürük, göğüs ağrıları, halsizlik ve şuur kaybıdır. Bu 

semptomlar kısa süre içerisinde hastayı komaya sürükler ve ölümüne neden olur. Bu 

türe yakalanan hastaların yaklaşık yüzde doksan sekiz‟i üç gün içerisinde hayatlarını 

kaybettikleri bilinir399. 

2.5.3.1. Hayvanlarda görülen veba türleri: at vebası ve tavuk vebası 

 

Salgın hastalıkların sadece insanlar üzerinde etkili olmadığını düşünen Orta 

Çağ insanları aslında modern tıbbın gelişmesiyle bu düşüncelerinde ne kadar 

yanıldıklarını göstermişlerdir. Bu cümleden hareketle salgın hastalıkların insanlarda 

ve hayvanlarda farklı şekillerde olduğu ve ne hayvandan insana ne de insandan 

hayvana bulaşma durumunun olmadığı görülmüştür. Nitekim adını hayvanlardan 

alan bazı hastalıkların sadece hayvanlar üzerinde etkili olduğu bilinmektedir. Bu 

hastalıklardan at vebası ve tavuk vebası bu meseleye güzel bir örnektir. 

2.5.3.1.1. At vebası 

Petis Equorum olarak bilinen at vebası katır, eşek gibi tek tırnaklı 

hayvanlarda görülen ateşli, subakut (akut ve kronik) ile oluşan bir hastalıktır. 

Salgının kökeni İlk Çağlara kadar uzanmaktadır. Bu hastalık, 1569 yılında Afrika 

bölgesinde meydana gelen bir salgın sonucunda at vebası olarak kesin bir şekilde 

tanımlanmıştır. Hastalığı açıklayan kişi Father Monclaro olmuştur. Father Monclaro, 

tek tırnaklı hayvanlar arasında yayılan salgının temas yoluyla bulaşmadığını 

genellikle haşaratların artışı, iklim değişiklikleri, yetersiz beslenme ve barınma 

 
398 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar Tarihi, 89; Gökhan, Felaketler Çağı 

Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-140), 45; Martin, Kara Ölüm, 18; 

Onul, İnfeksiyon Hatsalıkları, 621; Arık,“Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 29. 
399 Ayrıca salgının oranı soğuk havalarda artış göstermektedir. Martin, Kara Ölüm, 18; Gökhan, 

Felaketler Çağı Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-140), 45; Onul, 
İnfeksiyon Hatsalıkları, 621-624; Arık“Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 29. 



116 
 

koşulları ile yetersiz hijyen koşullarının salgının yayılmasında önemli bir etken 

olduğunu ileri sürmüştür. Bu nedenle at vebasının sıcak, kurak ve nemli bölgelerde 

görülme oranı oldukça yüksektir. Sıcak havalarda salgının görülme oranı artarken, 

havaların soğumaya başlamasıyla bu oranda düşüş gözlemlenmiştir. Bu nedenle 

mevsimlik hastalık olarak da adlandırılmıştır400. 

At vebası genellikle Afrika, Arabistan, İran, Afganistan, Pakistan, Hindistan 

ve Mezopotamya bölgelerinde yaygın olarak görülen bir bulaşıcı hastalıktır. Ayrıca 

epidemiyoloji dalının401 incelemeleri doğrultusunda at vebasının tüm coğrafyalarda 

yaygın bir şekilde görülen bir bulaşıcı hastalık olduğu ileri sürülmüştür. At vebası, 

farklı kültürlerde çeşitli adlarla anılmıştır: İngilizler bu hastalığa Horse Sickness, 

Almanlar Pferderster, İtalyanlar Pestarequina, Araplar Marazülnecme, Güney 

Afrikalılar Dunkop-Dikkop, ve Türkler At Vebası demektedir402. Bu farklı 

adlandırmalar, hastalığın geniş bir coğrafi yayılımı ve tarihsel etkisi olduğunu ortaya 

koyar ve epidemiyoloji biliminin tezini destekler niteliktedir. 

2.5.3.1.2. Tavuk vebası 

Avian influenza, birçok kanatlı ve kuş türünde solunum, sindirim ve sinir 

sistemlerini etkileyen viral bir enfeksiyondur. Hastalığın en ciddi formu tavuk vebası 

olarak bilinir ve akut, egzotik bir kanatlı hastalığıdır. Bu virüs, Ortomyxoviridae 

ailesine ait bir influenza A virüsüdür. Yedinci Virüs Sınıflandırma Komitesine göre 

orthomyxovirüs ailesi dört tür virüs içerir: influenza A, B, C ve bazen influenza D 

olarak adlandırılan thogavirus. İnfluenza A virüsleri insanları, kuşları, domuzları, 

atları, fokları, balinaları ve diğer hayvanları enfekte edebilir, ancak yabani kuşlar bu 

virüslerin doğal konaklarıdır. İnfluenza A virüsünün alt tipleri, virüs yüzeyindeki 

hemaglutinin (HA) ve neuraminidaz (NA veya N) proteinlerine göre sınıflandırılır ve 

16 farklı HA ve 9 farklı NA alt tipi tanımlanmıştır. Bu proteinlerin birçok farklı 

kombinasyonu mümkündür. Ancak günümüzde, sadece üç ana influenza A virüsü alt 

 

 
400 At vebasının dört türü vardır: Humamalı şekil, akciğer şekli, ödemli veya kalbi şekli ve karışık 

şeklil. Detaylı bilgi için bkz. Erdoğan Ertük, “At Vebası Hakkında Kısa ve Genel Bilgiler Salgının 

Yurdumuz Atıarına Bulaşıncaya Kadar Geçirdiği Tarihi Merhaleler”, Etik Veteriner Mikrobiyoloji 

Dergisi, 1/3, (1963), 48-57; Nevzettin Yalçın, “At Vebası (Petis Equorum)”, Etik Veteriner 

Mikrobiyoloji Dergisi, 2, (1961), 232-235; Zeynelabidin Erdöl, At vebası ve Koyunlarda Mavi Dil 

(Bluetongue) Hastalığı, (İstanbul: Osmanbey Matbaası, 1945), 1-10. 
401 Bu bilim dalı hastalıkların sıklık oranı, dağılımını ve bu durumlara karşı alınan tedbir önlem ve 

yöntemleri inceler. 
402 Yalçın, “At Vebası (Petis Equorum)”, 232. 



117 
 

tipi (H1N1, H1N2 ve H3N2) insanlarda etkili olmaktadır. Virüsün zar proteinleri 

(HA, NA, M2), konakçı antikorlarının veya oseltamivir ve rimantadin gibi antiviral 

ilaçların hedefidir. Bilinen tüm yüksek patojeniteye sahip salgınlar, influenza A 

virüsünün H5 ve H7 tiplerinden kaynaklanmaktadır. H5N1 genellikle solunum 

yoluna tutunurken nadiren göz konjunktivasına yerleşir. H7 ve H9 ise konjunktivayı 

etkileme eğilimindedir. Virüs hava yoluyla sadece birkaç kilometre taşınabilir. 

Hastalık, böcekler, kan emici sinekler ve kemiriciler aracılığıyla enfekte 

hayvanlardan hassas olanlara mekanik olarak bulaşır. Kuluçka süresi birkaç saat ile 

2-3 gün arasında değişebilir ve hastalık on dört gün içinde tüm sürüye yayılır. 

Enfekte olmuş ve hayatta kalan kuşlar, dışkı ve ağız salgılarıyla en az on gün 

boyunca virüsü yayarlar. İnsanlarda kuluçka süresi iki ve on gün arasında değişir. Bu 

durum, hayvan satışları ve göçmen kuşlar aracılığıyla virüsün yayılmasına neden 

olur. Hastalığın doğal konakçıları göçmen su kuşları, özellikle yabani ördeklerdir. Bu 

kuşlar enfeksiyona dirençliyken, diğer kuş türleri hastalığa hassastır. Evcil 

hayvanlardan tavuklar ve hindiler hastalığa oldukça duyarlıdır ve bu hayvanlarda 

hızlı ölümlerle sonuçlanan salgınlar görülür403. 

2.6. Orta Çağ’da Veba Hastalığının Tedavi Yöntemleri 

 
Orta Çağ, tıp alanında bazı gelişmelerin yaşandığı bir dönem olmasına 

rağmen sağlık hizmetleri modern tıbbın standartlarıyla karşılaştırıldığında oldukça 

yetersiz kalmıştır. Hastalıkların nedenleri hakkında bilgi eksikliği, etkili tedavi 

yöntemlerinin geliştirilmesini engellemiştir. Dönemin sınırlı imkânları doğrultusunda 

çeşitli sağlık önlemleri alınmış olsa da, salgın hastalıkların önlenmesi ve etkili bir 

şekilde tedavi edilmesi mümkün olmamıştır. Bu nedenle Orta Çağ insanları salgın 

hastalıklarla başa çıkmada çaresiz kalmış ve farklı tedavi yöntemlerini denemek 

zorunda kalmıştır. Bu dönemde en yaygın ve ağır yıkımlara yol açan veba salgınının 

tedavisinde, dönemin koşullarına uygun çeşitli yöntemler geliştirilmiştir. Bu tedavi 

yöntemleri genellikle salgının nedenlerini ve yayılma mekanizmalarını anlamaya 

yönelik olmuştur. İnsanlar çeşitli geleneksel ilaçlar, dua ve büyü vb. yöntemlerle 

hastalığı tedavi etmeye çalışmışlardır. Veba salgının tedavisinde hastalığa neden olan 

 

 
403 Detaylı bilgi için bkz. H.Dayıoğlu dğr., “Türkiye‟de Tavuk Vebası (Kuş Gribi)”, Dumlupınar 

Üniversitesi Fen Bil.Enst. Dergisi,101, (2006), 1-14; Stefan, Riedel, “Crossing the species barrier: 
the threat of an avian influenza pandemic”, Proc. (Bayl Univ Med Cent), 19, (2006),16-20. 



118 
 

faktörler temel alınarak tedavi yöntemleri geliştirilmiştir. Mesela veba salgınının 

temel çıkış noktasının kötü hava koşullarından kaynaklandığı düşünülmüş ve 

tedavisinin de hava yolu ile sağlanabileceği görüşü benimsenmiştir. Salgının 

yayılmasında önemli bir rol oynayan kötü kokuları gidermek amacıyla tütsü 

kullanımı yaygınlaşmıştır. Bu bağlamda amber, misk, biberiye, zerdeçal, karanfil, 

lavanta ve hindistan cevizi gibi yoğun aromalara sahip tütsüler tercih ed ilmiştir. Bu 

durum tütsü, parfüm, kolonya gibi aromatik koku recimlerinin üretiminin artmasına 

yol açmıştır. İnsanlar, bu kokuları sadece etrafa veya üzerlerine sıkmakla 

yetinmemiş, aynı zamanda bitki köklerini ve özlerini demetler halinde veya küçük 

parçacıklar şeklinde yanlarında taşımışlardır404. Hekimler de salgından korunmak 

için kuş gagasını andıran, içi kokulu maddelerle dolu maskeler kullanmışlardır. 

Bunun yanı sıra salgın süresince kendilerini korumak amacıyla özel olarak tasarlanan 

veba kıyafetlerini giymişlerdir. Bu kıyafet, tüm vücudu kaplayan bir manto şeklinde 

tasarlanmıştır. Manto, koruyucu yağlarla yağlanmış ve balmumu ile muşamba 

benzeri bir malzeme kullanılarak üretilmiştir405. Ayrıca bu dönemde sağlık heyetleri, 

veba evleri, karantina komitesi vb. uygulamalar ile veba salgınına karşı önlemler 

alınmıştır406. Örneğin Floransa‟nın Toksana bölgesinin Pistotia şehrinde halkı salgına 

karşı korumak için on beş maddelik önlem listesi hazırlanmıştır: 

1. İnsanların Pistoia‟yı ehliyetsiz terk etmeleri yasaktı. Ehliyetsiz ayrılanlar para cezasına 

çarptırılabilirdi. 

2. Giysi veya yatak örtüsü yapımında kullanılacak kullanılmış kumaş, keten veya yünlü kumaşları 
getirenlere ağır para cezaları uygulandı. Kapılardan maksimum 30 pound bagajın getirilmesine 
izin verilirdi; bagajın 3 gün içinde geri ihraç edilmesi gerekecekti. 

3. Cesetlerin, mezarlığa gitmeden önce bir örtü veya kanopi ile kapatılmış çivili bir tabutta 

sabitlenmesi gerekiyordu. Şehir yetkilileri yasanın uygulandığını görmek için yeri görmesi 
gerekiyordu. Bu yasaya uyulmaması durumunda para cezası verilebilir; ancak yoksullar, bundan 

muaf tutulurdu. 

4. Cesetlerin belirli bir derinliğe gömülmesi gerekiyordu. 

5. İnsanların şehir kapılarından ceset getirmelerine izin verilmezdi. 

6. İnsanların sadece kiliseye geçiş sırasında bir ceset huzurun da bulunmalarına izin verilirdi. 

Başka herhangi bir noktada bulunan kişilerin cesedin, hayatta kalan aile üyelerinin veya 

mağdurun ikametgahının huzurunda bulunmalarına izin verilmezdi. 

7. Ölen kişinin yakın akrabaları dışında, meskenine hediye verilmesi yasaklanmıştır. 

8. Sonuçsuz harcamalara karşı, yas tutanların 8 gün boyunca yeni kıyafet almaları yasaklanmıştı. 

Eşler kuralın istisnasıydı ve herhangi bir ceza olmadan satın almalarına izin verilirdi. 
 

 
404 Tez, Savaş Nufüs Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 150-153; Genç, “Kara Ölüm; 1348 

Veba Salgını ve Orta Çağ Avrupa‟sına Etkiler”, 54-55. 
405 Veba için özel kıyafet Fransız hekim Charles de Lorme tarafından tasarlanmıştır. Kıyafetin asıl 

amacı salgına yakalan kişileri tedavi etmek değil, hekime bulaşmasını engellemek amacıyla 

tasarlanmıştır. Tez, Savaş Nüfus, Kıtlık, Hastalık Salgını, İşkence ve Geziler Üzerine, 151; 
Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı, 84. 

406 Nikiforuk, Mahşerin Dörtdüncü Atlısı, 84-85. 



119 
 

9. Ölen kişinin ailelerinin, şehri cenaze konusunda uyarmak için bir ağlayıcı, davulcu, eş sesli 

oyuncu veya yas tutan kişi tutmasına izin verilmezdi. 

10. Cenaze törenlerinin yapıldığı kiliselerde çanların sadece bir kez çalmasına izin verilirdi. 

11. Dulların kan bağı olan dört kadın tarafından refakat edilmedikçe çıkmalarına izin verilmezdi. 

12. Hekim, avukat, hâkim asker gibi önemli kişilerin aileleri bu hükümlerin birçoğundan muaf 

tutulmuştur. 

13. Et satıcılarının kötü koku nedeniyle mallarını halka açık yerlerde satmalarına veya 

kasaplıklarına izin verilmiyordu. 

14. Benzer nedenlerle, tabakhanelerin şehir surları içinde çalışmasına izin verilmezdi. 
15. Kanun görevlilerine, yukarıdaki düzenlemelerden herhangi birini ihlal eden biri için uygun para 

cezaları vermeleri emredilirdi. İnsanlara ayrıca uymayanları teslim etmeleri talimatı verilirdi. 

Karşılığında bu insanlar para cezasının ¼‟ü ile ödüllendirileceklerdi407. 

Bu önlemlerin yanı sıra birçok yerde resmi talimatlar ve önlemler alınmıştır. 

Örneğin salgına yaklanan kişilerin evleri tütsücü olarak adlandırılan kişiler tarafından 

kükürtle dezenfekte edilmiştir. Bu işlemden sonra, ev sahibi evin iyice 

temizlenmediğini düşünürse, kendisinden önce evde birinin yaşaması için yoksul bir 

insana belli bir ücret ödeyerek onun evde kalmasını talep ettiği bilinmektedir. Eğer 

bu kişi evde hastalığa yakalanırsa, eve uzun bir süre girilmeme kararı alınmıştır. Evin 

dezenfekte edilmesinin yanı sıra hastalığa yakalanan kişilerin özel eşyaları başta 

olmak üzere yatak, halı, perde gibi ev eşyalarının yakıldığı bilinmektedir408. Ayrıca 

insanlar sağlıklarını korumak ve hastalıklardan korunmak için beslenme 

alışkanlıklarında önemli değişiklikler yapmışlardır. Bu nedenle hastalığın 

yayılmasını engellemeye veya tedavi etmeye yardımcı olduğuna inanılan gıdaların ve 

içeceklerin kullanımı artmıştır. Bu konu hakkında Burgundyli John‟un Treatise of 

Epidemic ( SalgınTezi) adlı eserinde salgına karşı alınacak önlemlerden bahsetmiştir. 

Bu dönemde veba salgınına karşı fındık, incir, mürver ağacının suyu, sarımsak, et 

ürünleri, şarap, sirke, maden suyu ve su tüketiminin hastalığa iyi geldiği düşüncesini 

ileri sürmüştür. Ayrıca hangi besinlerin tüketilmesi gerektiği ile sınırlı kalınmamış; 

insanların yemek yeme şekilleri ve psikolojik durumlarının da hastalıklar üzerinde 

etkili olduğu öne sürülmüştür. Örneğin beslenme alışkanlıklarıyla ilgili olarak, bal ve 

marul gibi yiyeceklerden uzak durulması önerilmiştir. Ayrıca meyve, sebze ve 

yemeklerin yavaş bir şekilde sindirilerek tüketilmesi, masadan yarı doymuş bir 

şekilde kalkılması önerilmiştir. Bu yaklaşım, sağlıklı beslenmenin sindirim sistemi 

üzerindeki etkilerini ve genel sağlık üzerindeki önemini vurgulamaktadır. Ayrıca 

 

 
407 Bu on beş önerme özetlenmiş halidir. Detaylı bilgi için bkz.Internet History Sourcebooks Project; 

Ordinanes for Sanitation in a Time of Mortalitl, https://www2.iath.virginia.edu/osheim/pistoia.html 

Erişim Tarihi:(20.05.2024); Ülgen, Ölümle Dans, 49-50. 
408 Ülgen, Orta Çağ Avrupa‟sında Ölümle Dans, 50; Tez, Savaş Nufüs Hastalık Salgını İşkence ve 

Geziler Üzerine, 153. 

https://www2.iath.virginia.edu/osheim/pistoia.html


120 
 

dengeli beslenme alışkanlıklarının bireylerin fiziksel ve psikolojik sağlığını nasıl 

etkilediğine dair bir anlayış geliştirmektedir. Bu dönemde hastalıkların psikolojik 

faktörlerden etkilendiği inancı da dönemin sağlık öğretileri arasında yer almıştır. Bu 

nedenle insanlara üzülme, ağlama veya korkma gibi ani psikolojik tepkilerden 

kaçınmaları tavsiye edilmiş ve sakin bir yaşam tarzı benimsemeleri teşvik edilmiştir. 

Bu ruh halinin fiziksel sağlık üzerindeki etkileri belirginleşmiş ve zamanla insanların 

zihinsel ve duygusal sağlıklarına daha fazla önem verilmeye başlanmıştır. Bu konu 

bir Alman atasözünde şu şekilde ifade edilmiştir: Ne sarhoş ol ne de çok ayık, vebalı 

günlerde budur tek çıkış409. Bu atasözü aşırılıklardan kaçınmanın ve orta yolu 

bulmanın önemini vurgulayan bir öğüt olarak yorumlanabilir. 

Yukarıda bahsettiğimiz önlemlerin yanı sıra veba salgının tedavisinde kan 

alma ve akıtma, hacamat, mesir macunları, muska ve tılsımlar vb. tedavi metotları da 

uygulanmıştır. Örneğin kan alma ve akıtma uygulamaları, vücuttaki kötü kanı 

temizlemek amacıyla uygulanmıştır. Bu yöntemler vücudun dengesini yeniden 

sağlamak ve hastalıkları tedavi etmek için kulanılmıştır. Ancak bu tedavi yöntemleri 

çoğu zaman ciddi kan kayıplarına yol açmış ve hastaların durumunu daha da 

kötüleşmesine neden olmuştur. Hacamat ise cilt üzerinde yapılan küçük kesiklerle 

kanın emilmesini içeren geleneksel bir tedavi yöntemidir. Bu nedenle hacamatın 

hastalıkların tedavisine yardımcı olduğuna inanılmıştır. Bu yöntemlerin yanı sıra 

hastalığın tedavisinde, bitkisel içeriklerden elde edilen mesir macunları da 

hazırlandığı bilinmektedir. Ayrıca dini ve geleneksel inanlara dayanan muskalar ve 

tılsımlar, salgının tedavisinde yaygın bir şekilde başvurulan yöntemler arasındadır410. 

2.7. Dünya Tarihinde Üç Büyük Veba Salgını 

 
Dünya tarihinde üç büyük veba salgını yaşanmıştır. Bu üç salgın; Justinianus 

Vebası, Kara Ölüm ve Bombay Vebası‟dır411. İlk salgın M.S. 541-542 yılları 

 

 
409 Faith Wallis, Medieval Mecdine A Reader, ( Newyork: University of Toronto yayınları, 2010), 

422-424; Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 84; Tez, Savaş 
Nufüs Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 148; Ülgen, Orta Çağ Avrupası‟nda Ölümle 

Dans, 48. 
410 Ayrıca tavuk, yılan ve tek boynuzlu at vb hayvanlar ile vücutta oluşan bezeler tedavi edilmektedir. 

Detaylı bilgi için bkz. Mark, Joshua J., “Kara Ölüm İçin Ortaçağ Tedavileri”, çev., Sena Berra 

Çalışkan, World History Encyclopedia, (“Kara Ölüm için Ortaçağ Tedavileri”). 
411 Necmeddin Akyay, “Türkiye‟de Veba Salgınları ve Veba Hakkında Eski Yayınlar”, Mikrobiyoloji 

Bülteni, 8/2, (1974), 210; Genç, “Kara Ölüm; 1348 Veba Salgını ve Orta Çağ Avrupa‟sına Etkiler”, 

52; Gökhan, Felaketler Çağı Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-1405),47. 

https://www.worldhistory.org/trans/tr/2-1540/kara-olum-icin-ortacag-tedavileri/


121 
 

arasında ortaya çıkan Justinianus Vebası‟dır. Salgın Akdeniz havzasından başlamış, 

Etiyopya, Mısır, Libya, Tunus, Cezayir, Filistin, Suriye, Mezopotamya, Anadolu, 

Balkanlar ve Avrupa‟ya kadar yayılmıştır. Avrupa‟dan sonra Doğu Roma 

İmparatorluğu‟nun başkenti Kontantinopolis‟e kadar yayılmıştır. Konstantinopolis‟e 

ulaşan salgın, imparatorlukta siyasi, ekonomik, sosyal ve kültürel krizlere yol 

açmıştır. Salgın, imparatorluk topraklarında bir yıl boyunca etkisini sürdürmüş ve 

günde yaklaşık on bin ile on altı bin kişi veba nedeniyle hayatını kaybetmiştir. Bu 

durum Doğu Roma İmparatorluğu‟nun zayıflamasını hızlandıran önemli etkenlerden 

biri olarak değerlendirilmiştir412. 

Kara Ölüm olarak bilinen ikinci salgın, hıyarcıklı veba türü ile ortaya 

çıkmıştır. Salgın, 1331-1332 yılları arasında başlamış 1665 yılına doğru Londra‟da 

meydana gelen veba salgını ile son bulduğu düşünülmektedir413. Kara Ölüm, 1347- 

1352 yılları arasında doruk noktasını yaşamış ve Asya, Orta Doğu, Küçük Asya, 

Kuzey Afrika ve Avrupa başta olmak üzere dünyanın dört bir tarafına yayılmış, 

milyonlarca insanın hayatını kaybetmesine neden olmuştur. Milyonlarca insanın 

ölümüne neden olan bu salgına Kara Ölüm, denilmesinin sebebi salgına yakalanan 

hastaların son saatlerde vücutlarının çeşitli yerlerinde kararmalar ve şişkinlikler 

ortaya çıkmasından dolayı böyle bir adlandırma yapılmıştır414. 

Kara Ölüm‟ün Orta Çağ‟daki kökeni ve yayılması hakkında farklı görüşler 

mevcuttur. Mesela Moğolistan ve Çin‟i işaret eden iki farklı görüş mevcuttur. Bu 

konu hakkında İbn Batuta, Çin merkezli olduğu düşüncesindedir. İbn Batuta, 1342 

yılında Muhammed Tuğlak Şah‟ın resmi elçiliği sıfatıyla Çin‟e yapmış olduğu 

seyahat sırasında veba salgınlarının yaşandığı yerleri incelerken notlar almış, 

gözlemleri neticesinde salgının kökeninin Çin merkezli olduğunu savunmuştur. 

Halepli İbnü‟l Verdi ise Risala Al-naba‟an Al- waka adlı eserinde hastalığın 

 

 
412 Nüfusun yaklaşık 4/1 salgın sonucunda vefat etmiştir. John, A,Withington, A Disastrous History of 

the World: Chronicles of War, Eartquakes Plague and Flood, Piatkus, (Great Britain, 2008), 107; 

Allen Pauline, “The Justinianic Plague”, Byzantion, 49, (1979), 5; Arık, “Selçuklular Zamanında 

Anadolu‟da Veba Salgınları”, 36-37; Abû‟l-Farac, Farac Tarihi 1, 153-54; Bayat, Tıp Tarihi, 263; 

Gökhan, Felaketler Çağı Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-1405),47; 

Tez, Savaş Nufüs Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine,146. 
413. Crawford, Ölümcül Yakınlıklar&Mikroplar Tarihimizi Nasıl Şekillendirdi?, 84-86; Savaş Nufüs 

Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 146; Bayat, Tıp Tarihi, 263; Gökhan, Felaketler Çağı 

Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-1405), 47-48. 
414 Karaimamoğlu, Orta Çağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 84; Genç, “Kara Ölüm; 1348 Veba 

Salgını ve Orta Çağ Avrupa‟sına Etkiler”, 52. 



122 
 

kökeninin Kuzey Asya, Çin, Hindistan, Özbekistan bölgesi olduğunu işaret etmiştir. 

Arap yazar El-Makrizi ise Moğolistan ve Çin sahasında ortaya çıktığı ve Hindistan‟ın 

belli bölgelerine kadar yayıldığını buradan da Avrupa‟ya kadar sirayet ettiğini ileri 

sürmüştür415. Dönemin Batılı yazarlar ise salgının kökeninin Çin merkezli olduğu 

düşüncesindedirler. Flamanlı bir din adamı veba salgınının korkunç günlerini 

kaydetmiş, Avignon‟daki arkadaşı Louis Sanctus‟a mektubunda salgının Doğu‟da, 

Büyük Hindistan ve Çin‟in belli bölgelerinde insanları yıktığını, gün içerisinde 

binlerce kişinin hayatını kaybettğini ve salgın neticesinde yaşanan ağır yıkımları 

arkadaşına anlattığı bilinmektedir. Keşiş Henry Knioghton ise Kara Ölüm‟ün Asya 

coğrafyasında ortaya çıktığı Hindistan‟dan Tatarlara, Müslümanlara, Yahudilere ve 

Hristiyanlara hızlıca yayıldığı düşüncesindedir. Bu bağlamda salgın hem Batı hem de 

Doğu dünyasındaki yayılımı tüm dünya genelinde büyük bir etki yaratmış, salgının 

kökenleri hakkında bir dizi teoriler ortaya atılmıştır. Genel kanı olarak birçok tarihçi 

ve uzman salgının Çin kökenli olduğunu ileri sürmüşlerdir416. 

1331-1332 yılları arasında başlayan Kara Ölüm kısa bir süre içerisinde 

dünyanın dört bir tarafına yayılmıştır. Salgının yayılmasında Moğolların Kefe‟ye 

doğru seyahati etkin rol oynamıştır. 1345 yılında Kırım‟daki Ceneviz kolonisini 

muhasara eden Moğol orduları İpek ve Baharat Yolu üzerinden dört bir tarafa 

hastalığı kasıtlı olarak bulaştırdıkları düşünülmektedir. Bu durum Moğolların veba 

salgınını biyolojik olarak kullandıkları görüşünün doğmasına neden olmuştur417. 

Kırım‟ın Liman kentine yayılan salgın, seksen beş bin insanının ölümüne neden 

 

 
 

 

 
415 Ayrıca İbnü‟l Verdi‟nin veba salgınına yakalandığı ve bu hastalık sonucunda hayatını kaybettiği 

bilinmektedir. Halep‟te meydana gelen bu salgın, dönemin en yıkıcı epidemilerinden biri olarak 

kaydedildiği ve İbnü‟l Verdi‟nin bu felaketin ilk tanıklarından biri olduğu düşünülmektedir. 

Altunay, Gizemlerle Dolu Salgın Hastalıklar Tarihi, 98; Martın, Kara Ölüm Orta Çağ‟da Veba, 19- 

22; Karaimamoğlu, Kara Ölüm Orta Çağ Dünyasını Yok olmanın Eşiğine Getiren Veba, 33-36; İbn- 

i Batuta, Büyük Dünya Seyahatnamesi, çev., M. Şerif Paşa, Yenişafak Kültür Armağanı, (İstanbul: 

Yeni Şafak, 1907), 239. 
416 Karaimamoğlu, Kara Ölüm, Ortaçağ Dünyasını Yok Olmanın Eşiğine Getiren Veba, 36-37; Paper, 

Ziegler, The Black Death, (Gloucestershire:Sutton Pub.Ltd.1993), 4-5. 
417 Ceneviz kolonisi içerisinde Kefe‟yi kuşatan Altınorda askerleri arasında veba salgını meydana 

gelmiştir. Tatar Canıbeg Han, salgından ölenleri mancık ile kaleden içeri attırmıştır. Bu olay, 

vebanın biyolojik silah olarak kullanıldığına dair bir yorumla ilişkilendirilmiştir. Aydın Ayhan; 

“Dünyada ve Türkiye‟de Veba Salgınları”, Tıp Tarihi Araştırmaları Tarihi, 16, (2009), 144;Tez, 

Savaş Nufüs Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 147; Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı, 

71; Le Goff, Avrupa‟nın Doğuşu, 185. 



123 
 

olmuştur. Bu dönemde Kırım‟ı yöneten Canibeg Han418 Cenevizler ile yapmış 

olduğu mücadelede veba salgınının bulaşıcı olduğunu anlamış ve mancınık ile vebalı 

cesetleri Cenevizlerin üzerine attırarak ağır bir darbe vurmuştur. Böylece Canibeg 

vebalı kişileri biyolojik silah olarak kullanan ilk kişi olmuştur. Cenevizliler ise 

Canibeg‟in çıldırdığını düşünmüş, Avrupa‟ya doğru yelken açmıştır. Cenevizlilerin 

yol güzergahları neticesinde salgın Doğu Roma İmparatorluğu ve Osmanlı 

topraklarına kadar yayılmıştır419. Bu bağlamda Moğollardan Cenevizlere ve buradan 

tüm kıtaya kısa bir süre içerisinde yayılan salgın ağır tahribatlara neden olmuştur. 

Dünyayı kasıp kavuran salgın kış mevsiminin gelmesi ile yayılım hızı azalmıştır. 

Fakat 1349 tarihinde baharın gelmesiyle yeniden Avrupa Kıtasında artış göstermiş, 

Norveç, Danimarka, Avusturya ve Macaristan‟a kadar yayılmıştır. 1350 yılında yaz 

mevsiminin gelmesiyle beraber salgın Almanya‟nın Lübeck kentinden İsveç, Baltık 

ve liman kentlerine, Kuzey Polanya‟ya kadar yayılmıştır. 1351 tarihinde günümüz  

Litvanya sınırları içerisinde olan Courland ve Belarus‟a, 1352 tarihinde Rusya‟ya 

kadar yayıldığı bilinmektedir. Veba‟nın tek görülmediği yer, Grönland ve çevresi 

olmuştur. Bu durum veba salgınının yayılımının iklimsel değişkenliklere bağlı olarak 

şekillendiğini ortaya koymaktadır. Sıcaklık, nem oranları ve diğer iklimsel faktörler, 

bakterinin çevreye yayılmasında kritik bir rol oynamıştır. Bu etkenler, veba etkeninin 

yaşam koşullarını ve dolayısıyla salgının seyrini belirlemiştir420. 

Avrupa kıtasından dört bir yana yayılan salgın, 1492 yılından itibaren 

Anadolu topraklarında görülmeye başlanmıştır. Salgın, Arap Yarımadası‟nda 

özellikle Şam, Halep ve Mısır gibi bölgelerde etkili olmuştur. Mısır ve Suriye‟de, 

salgın nedeniyle gün içinde yüz bin kişinin hayatını kaybettiği, hatta Mısır‟da 

salgının şiddeti nedeniyle üç gün içinde altı yüz kişinin öldüğü rivayet edilmiştir. 

Aynı dönemde salgın Konstantinopolis‟e hızla yayılmış, etkisini giderek artırmış ve 

 

 

 

 
 

 

 
418 Canibeg Han ya da Canıbeg Han, 1341/1342-1357 yılları arasında Altınordu Devleti‟nin hanıdır. 

Detaylı bilgi için bkz. Mehmet, Saray, “Altın Orda Hanlığı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1989), 2/538-540. 
419 Karaimamoğlu, Orta Çağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar, 85; Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü 

Atlısı, 70-71; Tez, Şavaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 146-147. 
420 Tez, Savaş Nufüs Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine,147-148. 



124 
 

şehirde yaklaşık elli altı bin kişinin salgın nedeniyle hayatını kaybettiği 

kaydedilmiştir421. 

Üçüncü büyük salgın, XIX. yüzyılın sonlarında Güneydoğu Asya‟da başlayan 

Bombay Vebası‟dır. Bu salgın, birçok ülkeye yayılarak binlerce kişinin ölümüne 

neden olmuştur422. Ancak bu salgın, Kara Ölüm kadar yüksek bir ölüm oranına sahip 

değildir. Bu dönemde gerçekleştirilen araştırmalar ve incelemeler, salgının yayılma 

hızının azalmasına katkıda bulunmuş, ölüm oranında belirgin bir düşüş 

gözlemlenmiştir. Bu bağlamda 1971 yılından itibaren veba salgınına neden olan 

Yersinia Pestis bakterisi keşfedilmiş ve hastalığın lenf bezleri üzerinden geliştiği 

belirlenmiştir. Bu bulgular, tıp literatürüne önemli bir katkı sağlamıştır423. Ayrıca 

salgına karşı bağışıklık sağlayacak serumlar geliştirilmiş ve 1937‟den sonra 

antibiyotik tedavilerinin kullanılması hastalığın kontrol altına alınmasına büyük katkı 

sağlamıştır424. Ancak bu gelişmeler salgının tamamen ortadan kaldırılmasını ve 

yayılmasını engelleyememiştir. Bu nedenle üçüncü büyük veba salgını, bilimsel 

çalışmalara rağmen İkinci Dünya Savaşı‟na kadar etkisini sürdürmüştür. 1920 yılında 

Paris‟te, 1924 yılında California‟da ve 1930 yılında Cezayir‟de görülen veba 

salgınları, tarihteki son büyük veba salgınları olarak literatüre kaydedilmiştir. Bu 

bakımdan Bombay Vebası, 1898‟den 1948‟e kadar etkili olmuş, birinci ve özellikle 

ikinci salgına kıyasla daha az yıkıma yol açmış, yaklaşık on üç milyon insanın 

hayatını kaybetmesine neden olmuştur425. 

 

 

 

 
421 Kılıç, Eskiçağdan Yakınçağa Genel Hatlarıyla Dünyada ve Osmanlı Devleti‟nde Salgın 

Hastalıklar, (Elazığ: Orta-Doğu Araştırmaları Merkezi yayınları, 2004), 30. 
422 Genç, “Kara Ölüm; 1348 Veba Salgını ve Orta Çağ Avrupa‟sına Etkiler”, 53; Varlık, Hastalık ve 

İmparatorluk: Erken Modern Osmanlı‟da Veba Salgınlarının Tarihi İmparatorluk (1453-1600), 

(Yakın Chicago Üniversitesi Doğu Bil.Böl. ve Medeniyetleri), 11; Yıldırım,“Salgınlar,” Dünden 

Bugüne İstanbul Ansiklopedisi 6, (İstanbul: Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı 1995), 

423; Kemal Özden-Mustafa Özmat,“Salgın ve Kent: 1347 Veba Salgınının Avrupa‟da Sosyal, 

Politik ve Ekonomik Sonuçları” İdaelKent, 5/12, (2014), 64-66; Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü 

Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, 70-80; Tez, Savaş Nufüs Hastalık Salgını İşkence ve 

Geziler Üzerine, 150-151; Karaimamoğlu, Kara Ölüm, 36-40. 
423 Mesut, Ayar-Yunus, Kılıç, “Osmanlı‟da Veba‟nın Sona Erişine Dair Bir Değerlendirme”, 165; 

Erah İstek, “Avrupa‟da Veba Salgını ve Salgında Din Faktörü (Viyana Örneği)”, Tarih 
Araştırmaları Dergisi, 36/62, (2017), 175. 

424 Aysel Kömürcü, Hitit Krallığında Veba Salgını ve Etkileri (M.Ö. II. Binyılın İlk Yarısı), (Afyon: 

Afyon Kocatepe Üniversitesi, Sos. Bil. Ens, Tarih Anabilim Dalı, 2019), 9-10. 
425 Erol, Yıldız, “Salgını Hatırlamak: Veba Üzerine Tarihsel ve Sosyolojik Bir Analiz”, Selçuk 

Üniversitesi Sos. Bil. Enst. Dergisi, 48, (2022), 269-270; Gökhan, Felaketler Çağı Orta Doğu‟da 

Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-1405), 47-48. 



125 
 

2.8. Doğu Roma İmparatorluğunda Veba 

 
Doğu Roma İmparatorluğu‟nda M.S. 541-542 yıllarında meydana gelen veba 

salgını dünya tarihinde “Justinianus Vebası” olarak adlandırılmıştır. İmparator 

Justinianus döneminde başlayan ve büyük bir felakete yol açan bu salgın, dünya 

tarihindeki üç büyük veba pandemisinden biridir426. 

Salgın, Doğu Roma İmparatorluğu‟nun siyasi açıdan en kritik döneminde 

patlak vermiştir. Bu dönemde İmparator Justinianus, geçmişte kaybedilen toprakları 

geri alma amacıyla büyük bir mücadele verirken salgın patlak vermiş, başkent 

Kostantinopolis‟i kasıp kavurmuştur. Salgın, başkentin çevresini ve Anadolu 

topraklarında büyük yıkıma neden olmuş, imparatorluğun iç siyasetini ve askeri 

gücünü önemli ölçüde zayıflatmıştır427. 

 

Doğu Roma topraklarında büyük korku ve endişe yaratan bu salgın, 

Mısır‟dan tahıl yüklü gemilerle başkente ulaşmıştır. Kısa sürede hem başkentte hem 

de çevresinde hızla yayılarak yüksek ölüm oranlarına neden olmuştur428. Bu konu 

hakkında dönemin tarihçilerinden Prokopius, Savaşlar adlı eserinde imparatorluğun 

Doğu ve Batı topraklarında askeri bir mücadele yürüttüğü bu dönemde veba 

salgınının meydana geldiğini şu sözler ile aktarmıştır: Bu olaylar devam ederken 

 

 

 

 
426 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI.-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları, 

Tarih Okulu Dergisi, 11/35, (2018), 317-318; John, A,Withington, A Disastrous History of the 

World: Chronicles of War, Eartquakes Plague and Flood, Piatkus, (Great Britain,2008), 107; Allen 

Pauline, “The Justinianic Plague”, Byzantion, 49, (1979), 5; Arık, “Selçuklular Zamanında 
Anadolu‟da Veba Salgınları”, 36-37; M.W. Dols, “Plague in Early İslamic History”, Jornual of the 

American Oriental Society, 94/3, (1974), 371; Pseudo-Dionysius of Tel-Mahre Chronicle (known 

also as the Chronicle of Zuqnin) Part III, çev., Witold Witakowski, (Liverpool University Press: 

1996), 74; Dönemin müelliflerinden Prokopius İstanbul‟da İsyan ve Veba adlı eserinde Justeinyen 

vebası hakkında bilgiler akttarmıştır. Bkz. Prokopius, İstanbul‟da İsyan ve Veba, (İstanbul: Lir 

yayınevi, 2002), 237-247. 
427 Withington, Disastrous History of the World: Chronicles of War, Eartquakes, Plague and Flood , 

107; Timothy, E. Gregory, Bizans Tarihi, çev., Esra Ermert, (İstanbul: Yapı Kredi yayınları, 2020), 

158-159; Pseudo-Dionysius of Tel-Mahre Chronicle (known also as the Chronicle of Zuqnin) Part 

III, 74-76. 
428 Mısır, tarih boyunca birçok devletin tahıl kaynağı olmuştur. Bu dönemde Doğu Roma 

İmparatorluğu da Mısır‟dan tahıl ithal etmiştir. Ancak Mısır‟dan gelen tahıllarla birlikte veba taşıyan 
fareler de imparatorluğun sınırlarına girmiş ve bu durum, Justinianus Vebası‟nın ortaya çıkmasına 

neden olmuştur. Judiht Herrin, Bizans Bir Ortaçağ İmparatorluğunun Şaşırtıcı Yaşamı, (İstanbul: 

İletişim yayınları, 2020), 58-59; Peter, Saris, Economy and Society in the Age of Justinyen, 

(Cambridge University Press, Newyork, 2006), 10-11; Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre 

VI.-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları, 319. 



126 
 

insanoğlunun neredeyse yok olma eşiğine getiren büyük bir veba salgını yaşandı429 

diyerek salgının Doğu Roma İmparatorluğu üzerindeki etkisini vurgulamıştır. Ayrıca 

yazarın diğer kayıtlarında salgının ilk olarak Dimyat şehrinin doğu kesiminde yer 

alan Pelussium‟da Mısırlılar arasında ortaya çıktığını ve buradan İskenderiye ve 

çevresindeki şehirlere yayıldığını aktarmış, salgının tüm dünyaya yayılmasında 

İskenderiye liman şehrinin büyük bir rol oynadığını vurgulamıştır430. Bu konu 

hakkında Orta Çağ yazarlarından Abû‟l Farac, Farac Tarihi‟nde Prokopius‟un 

düşüncelerine benzer bir görüş aktarmıştır. Farac Tarihi‟nde veba salgınının Mısır 

sınırları içerisinde yer alan Kuş (Habeşiştan) ülkelerinin salgına yakalandığı ve 

buradanda Mısır‟ın diğer bölgeleri başta olmak üzere İskendirye‟ye kadar yayıldığı, 

İskendirye liman şehrinin aktif ticari faaliyetleri neticesinde salgının Libya, Filistin, 

Fenike, Arabistan ve Afrika‟ya yayıldığı aktarılmıştır. Bunun yanı sıra yazar 

Anadolu topraklarına salgının ilk olarak Galatia, Kapadokya, Ermenistan ve 

Antalya‟ya ilerlediğini buradan da hızlı bir şekilde tüm şark ve şimaldeki milletlere 

yayıldığını belirtmiştir431. Bu konu hakkında dönemin bir diğer tarihçisi Ioannis 

Malalas, Mısır‟da yaşanan veba salgınına dair söylentilerin başkent 

Konstantinopolis‟e kadar ulaştığını rivayet etmiştir. Bu söylentilere karşı önlem 

almak amacıyla dönemin İmparatoru I. Justinianus, Cubicularius Narses‟i 432 

bölgedeki gelişmeleri izlemekle görevlendirmiştir. Bu durum imparatorun salgına 

karşı tedbir aldığını göstermektedir. Ancak alınan önlemler başkente veba salgınının 

yayılmasını engelleyememiştir433. Böylece VI. yüzyılda Mısır merkezli ortaya çıkan 

bu salgın kısa süre içerisinde tüm dünyaya hızla yayılmıştır. Anadolu kıyıları ve 

başkent Kostantinopolis‟de meydana gelen bu salgın hakkında bilgiler aktaran 

 

 
429 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI.-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları, 

318. 
430 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI.-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları, 

318-320; Evagrius Scholasticus, The Ecclesiastical History of Evagrius Scholasticus, çev., Michael 

Whitby (Liverpool: 2000), 229. 
431 Abû‟l-Farac, Farac Tarihi 1, 153; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 36; 

Ayrıca detaylı bilgi için bkz. Pseudo-Dionysius of Tel-Mahre Chronicle (known also as the 
Chronicle of Zuqnin) Part III, 80. 

432 Ermeni kökenli olan Cubicularius Narses, Doğu Roma İmparatorluğu‟nun önemli generallerinden 

biridir. “Narses” adı, kendisine verilen bir unvandır. Detaylı bilgi için bkz. Michael E.Stewart, “The 

Andreios Eunuch-Commander Narses: Sign of a Decoupling of Martial Virtues and Masculinity in 

the Early Byzantine Empire?”, Cerae: An Australasian Journal of Medieval and Early Modern 
Studies, 2, (2015), 1-25. 

433 Elizabet Jeffresy- Michael Jeffresy dğr. The Chrocnicle of John Malalas, (Melbourne, 1986), 286; 

Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI.- X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları, 
319. 



127 
 

Procipius, salgına bizzat şahit olduğunu söyleyerek şehir ve nüfus üzerindeki etkisini 

vurgulamıştır. Procipius salgının Kostantinopolis ve çevresinde yaklaşık dört ay 

kadar etkili olduğunu, ilk zamanlarda günde beş bin kişinin hayatını kaybettiğini 

ilerleyen zamanlarda ise bu rakamın on binlere kadar yükseldiğini vurgulamıştır. Bu 

konu hakkında bilgi veren bir diğer kişi ise Süryani Mihail‟dir. Yazar salgının yoksul 

halk tebaası içerisinde başladığını ardından tüccarlara sirayet ettiğini ve tüccarlar 

vasıtasıyla da saray ahalisini etkilemiş olduğuna dair bilgiler aktarmıştır434. Bu konu 

hakkında bir diğer görüş Abû‟l Farac‟ın Farac Tarihinde de ele anılmıştır. Farac 

Tarihi‟nde 544 yılında meydana gelen salgınına dair ölen kişilerin sayısının oldukça 

çok olduğunu belirtmek için Tarlalar ekinler ile dolu idi ve bunları biçecek kimse 

yoktu. Bağların bozum devri gelmiş geçmiş, fakat üzümleri toplayan olmamıştı, 

çünkü insan kalmamış, binde bir kişi bile kurtulamamıştı435. ifadelerini kullanmıştır. 

Yazar bu ifadesiyle veba salgınının toplumsal yıkımını çarpıcı bir biçimde tasvir 

ederek, olayın dramatik etkilerini vurgulamıştır. Bu konu hakkında dönemin bir 

başka yazarı olan Ephesoslu Ioannes tarafından da salgının boyutları ve yarattığı 

yıkımlar ele alınmıştır. Ioannes, imparatorun doğrudan emriyle Galata sahilinde 

hendekler kazılmaya başlanmış ve cesetler bu hendeklere rastgele gömüldüğünü, 

başkentin sokak ve caddelerinin cesetlerle dolup taştığını, mezarlıkların kapasitesinin 

aşıldığını ve bu nedenle cesetlerin açıkta kaldığını hatta bazı cesetlerin yakılmak 

üzere kıyı kenarlarına istiflendiği bir kısmının da denize atıldığını aktarmıştır436. 

Dönemin yazarlarının aktardığına göre, Doğu Roma İmparatorluğu salgın sürecinde 

birçok sorunla karşılaşmıştır. Salgının etkisiyle insanlar temel ihtiyaçlarını 

karşılamakta zorlanmış ve bu durum günlük yaşamlarını önemli ölçüde aksatmıştır. 

Ayrıca salgının sadece insanları değil, aynı zamanda hayvanları da etkilediği ve 

önemli kayıplara neden olduğu bilinmektedir. Hayvanların telef olması sonucunda, 

hayvan sayısında kayda değer bir azalma yaşanmıştır. Bu durum hayvancılıkla 

geçinen topluluklar için büyük bir tehdit oluşturmuştur. Aynı zamanda salgın, tarım 

 

 
434 Mevlüt Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba 

Salgınları”, 320; Timothy Gregory, Bizans Tarihi, çev., Esra Ermert, (İstanbul: Yapı Kredi yayınları, 

2020), 158-159. 
435 Abû‟l-Farac, Farac Tarihi 1, 153-154. 
436 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

321; Crawford, Ölümcül Yakınlıklar&Mikroplar Tarihimizi Nasıl Şekillendirdi?, 80-84; Savaş Nufüs 
Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 146; Bayat, Tıp Tarihi, 263; Arık,“Selçuklular 
Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 37; Abû‟l-Farac, Farac Tarihi 1, 153-154. 



128 
 

faaliyetlerini de kesintiye uğratmış ve üretimde önemli düşüşler meydana getirmiştir. 

Tüm bu olumsuz hayat koşulları neticesinde imparatorlukta kıtlık, açlık ve enflasyon 

gibi ekonomik ve toplumsal sorunlar ortaya çıkmıştır. Bu olumsuz koşullara karşı, 

İmparator Justinianus‟un salgından etkilenen insanlara yardım etmek amacıyla 

devletin imkânlarını seferber ettiği bilinmektedir437. 

 

İmparatorluk topraklarında meydana gelen ilk salgından yaklaşık on üç yıl 

sonra yine İmparator Justinianus döneminde M.S. 555 yılının Aralık ayında veba 

salgını tekrar birçok şehirde görülmeye başlanmıştır438. Meydana gelen ikinci salgın 

sırasında başkentte ciddi bir kıtlık yaşandığı bilinmektedir. Bu zorlayıcı dönemde 

arpa ve buğday kıtlığı her geçen gün artmış, Mayıs ayının başlarından itibaren ekmek 

bulma sorunu ortaya çıkmıştır. Halk, hipodromda Sasani elçileriyle yapılan bir 

yarışma sırasında bir lokma ekmek diye imparatorluğa karşı protesto etmiştir. Bu 

protesto karşısında sinirlenen İmparator Justinianus, protestocuların derhal tespit 

edilip cezalandırılması emrini vermiştir439. Bu olay, başkentte salgın ve tahıl 

kıtlığıyla mücadele edilirken sarayda sosyal yaşamın sürdüğünü ancak halkın bu 

zorluklar karşısında çaresizlik içinde isyankâr bir tutum sergilediğini göstermektedir. 

Başkentte yaşanan kıtlığın yanı sıra birçok felaket birbirini takip etmiştir. 

Örneğin, 560 yılının Aralık ayında Julian Limanı'nda meydana gelen bir yangın, 

çevredeki mimari yapılarla birlikte ev ve iş yerlerini de küle çevirmiştir. Bu olay, 

halkın barınaklarını ve iş yerlerini kaybetmesine sebep olmuştur. Bu zorlu koşulların 

art arda yaşanması, insanların yaşam standartlarının daha da kötüleşmesine yol 

açmıştır440. 

İkinci salgının yartmış olduğu yıkımlar döneminin şairi ve tarihçisi Agathias 

tarafından şu sözlerle aktarılmıştır: 

 

 
437 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

322. 
438 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 38; Akdere, “Bizans Tarihi 

Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 322 
439 Theophanes, The Croronicle of the Theophanes Confessor, çev.,Claren Press, (Oxford: 1997), 337; 

Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

322; Judıhıth Herrin, Bizans Bir OrtaÇağ İmpratorluğunun Şaşırtıcı Yaşamı, (İstanbul: İletişim 

yayınları, 2020), 58-59. 
440 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

324. 



129 
 

O yıl bahar başlarında İstanbul‟da ikinci bir veba salgını yayıldı ve çok sayıda insanı yok 

etti. İmparator Justinianus‟un hükümdarlığının 15. yılında başlayan veba, bizim taraftan 

(İstanbul‟dan) başka yerede sıçramıştı. Veba, bu felaketi yaşayıp sağ kalanlara nefes alacak kadar 

vakit tanıdıktan sonra, sanki çok erken gidip de pişman olmuş gibi yeniden İstanbul‟a döndü. İnsanlar 

sürüler halinde ölüyordu. Hastalığa karşı direnenler ancak 5 gün dayanabiliyorlardı. Hastalığın 

belirtisi birinci salgından farklı değildi; kasıklarda şişme ve öldürünceye kadar hastayı bırakmayan 

yüksek ateş! Fakat bazıları hiç sancı ve ateş olmadığı halde hiçbir belirti yokken ev işlerini yaparken 

ya da sokakta yürürken aniden düşüp ölüyorlardı. Her yaştan insan bu illetin kurbanı oluyordu
441

. 

Şair ve tarihçi Agathias‟ın bu açıklamaları, onun hem birinci hem de ikinci 

veba salgınına tanıklık ettiğini, her iki salgının da benzer belirtiler gösterdiğini ve her 

iki olayın da büyük yıkımlara yol açtığını ortaya koymaktadır.  

Doğu Roma İmparatorluğu‟nda meydana gelen bir diğer veba salgını, 582- 

602 yılları arasında, İmparator Mavrikos‟un442 saltanatının on yedinci yılında 

hıyarcıklı ve tümörlü veba biçiminde görülmüştür. Salgın, Konstantinopolis başta 

olmak üzere Anadolu, Britanya ve Asya'nın birçok bölgesinde hızla yayılmıştır. 

Hızla yayılan bu salgın sonucunda, bazı kaynaklarda başkentte yaklaşık üç milyon 

yüz seksen bin kişinin, bazı kaynaklarda ise dört yüz bin kişinin salgından etkilendiği 

belirtilmiştir443. Bu rakamlar arasındaki büyük farklılıklar, kesin bir ölüm oranının 

belirlenmesini zorlaştırmıştır. 

Bir diğer veba salgını II. Justinianus‟un Hellas Theması Strategos 

Leontinus‟un tahttan indirilmesinin hemen ardından, 685-695 veya 705-711 yılları 

arasında patlak vermiştir444. Salgın başkent başta olmak üzere Anadolu topraklarına 

kadar yayılmış, çok fazla can kaybına neden olmuştur. Meydana gelen bu salgın 

hakında bilgiler oldukça kısırdır445. 

Doğu Roma İmparatorluğu‟nda yaşanan bir diğer veba salgını, 711-713 yılları 

arasında İmparator Philippikos döneminde medana gelmiştir. Meydana gelen salgın 

hakkında kaç kişinin hayatını kaybettiği, hangi bölgeleri etkilediği konusunda 

 

 
441 Altunay, Gizemlerle Dolu Salgınlar Tarihi, 72; Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X. 

yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 323-324. 
442 İmparator Mavrikos, Doğu Roma İmparatorluğu‟nda 582-602 yılları arasında hüküm sürmüştür. 

Saltanatı boyunca imparatorluğun Doğu sınırlarında ve Batı Balkanlar‟da sürekli çatışmalar 

yaşanmıştır. Detaylı bilgi için bkz. Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, 74-75; Timothy Gregory, 

Bizans Tarihi, 168-172. 
443 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

325; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 39. 
444 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

326; Theophanes, The Croronicle of the Theophanes Confessor, 518; Gregory, Bizans Tarihi, 197. 
445 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 39. 



130 
 

bilgiler oldukça kısıtlıdır. Bu nedenle salgın hakkında detaylı bilgiler mevcut 

değildir446. 

Philippikos dönemindeki veba salgınından sonra 717-741 yılları arasında 

İmparator III. Leon döneminde447 Abû‟l Farac‟ın Farac Tarihi‟nde, Fırat ve Dicle 

nehirleri arasında yer alan Bet Nahrin bölgesinde bir veba salgınının meydana geldiği 

belirtilmiştir448. Eserde, bu dönemde Araplar ve Doğu Roma İmparatorluğu 

arasındaki mücadelenin yanı sıra birçok zorluk yaşandığı ve salgının bu karmaşık 

ortamda ortaya çıktığı şöyle aktarılmıştır: 

Yunanlıların M. 721 yılında kuyulardaki sular o kadar azaldı ki köylüler su çekmek için yedi 

mil mesafe yürümeğe mecbur kalıyorlardı. Mahsül de kıtlığa uğramıştır. Bir yıl sonra çekirgeler 

geldiler ve mahsülü tahrip ettiler. İki yıl sonra bilhassa Bet Nahrin de veba oldu449. 
 

 

Abû‟l Farac‟ın bu ifadesinden şu çıkarımı yapabiliriz: Su, tüm canlılar için 

temel bir ihtiyaçtır ve hijyen koşullarının korunmasında kritik bir rol oynamaktadır. 

Bu bağlamda suyun temin edilmesi ve kullanımı, halk sağlığını doğrudan etkileyen 

önemli bir faktördür. Su kıtlığı, insanların günlük yaşamlarını olumsuz yönde 

etkilemekle kalmayıp, aynı zamanda salgın hastalıkların yayılmasında da etkili 

olmuştur. 

 

Bir diğer veba salgını, 741-754 yılları arasında İmparator V. Konstantinos450 

döneminde meydana gelmiştir. Bu salgın, Sicilya topraklarının Kalabria bölgesinde 

ortaya çıkmış ve hızla çevre bölgelere yayılmıştır. Salgının, Sicilya ve Kalabria 

üzerinden Monemvasia ve Hellas bölgelerine sıçradığı, buradan da Konstantinopolis 

ve çevresine yayıldığı düşünülmektedir. Salgının Doğu Roma topraklarına yayılması, 

Konstantinopolis ve çevresinde yüksek ölüm oranlarına yol açmış ve bu durum 

 

 
446 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 39. 
447 İmparator III. Leon, 717-741 yılları arasında Doğu Roma İmparatorluğunu yönetmiştir. Doğu 

Roma İmparatorluğunda Ekloga kanunun yapıcısı ve İkonakırıcı olarak tanınmıştır. Detaylı bilgi için 

bkz. Gregory, Bizans Tarihi, 203-214; Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, 145-153. 
448 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 40; Abû‟l-Farac, Farac Tarihi 1, 195. 
449 Abû‟l-Farac, Farac Tarihi 1, 192-196. 
450 741 ile 775 yılları arasında Doğu Roma İmparatorluğu‟nu yöneten İmparator V. Konstantinos, 

Araplar ve Bulgarlar‟a karşı düzenlediği başarılı askeri seferlerle tarihe geçmiştir. Aynı zamanda 

ikonoklazm hareketinin en katı savunucularından biri olarak bilinir ve bu süreçte gösterdiği acımasız 
tutumları ile de tanınmıştır. Detaylı bilgi için bkz. Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, 153-162; 

Gregory, Bizans Tarihi, 214-216; Judiht Herrin, Bizans Bir Ortaçağ İmparatorluğunun Şaşırtıcı 

Yaşamı, 159-174. 



131 
 

önemli bir nüfus azalmasına neden olmuştur451. Muhtemelen yüksek ölüm oranları, 

yalnızca demografik yapıyı değil, aynı zamanda ekonomik ve sosyal dinamikleri de 

derinden etkilemiştir. Yaşanan bu salgın hakkında Doğu Roma imparatorluğunun 

generali, devlet adamı ve tarihçisi Nikephoros, yaşanan bu felaketin Konstantinopolis 

üzerindeki yıkıcı etkileri hakkında ayrıntılı bilgiler sunulmuştur: 

Şimdi büyük ve ölümcül bir hastalık imparatorluk şehrine ve etraf topraklara musallat oldu. 

Bu yıkıcı hastalık her nereye yayıldıysa tüm beşeri tüketip bütünüyle yok etti. Yalnızca bu alanlardan 

mümkün olduğu kadar uzağa kaçabilenler tabi ki Tanrının izniyle kurtulabildiler. Salgın hastalık 

özellikle Bizans‟ta (İstanbul) çok şiddetliydi. Birden korkunç alametler ortaya çıktı. Haç işaretleri 
insanların giysilerinde, kutsal kumaşlarda, kapıların ve kapı sövelerinin üzerinde görülmeye başladı 

ve bu olaylar sanki onlar ani bir yıkımın önceden habercisiymiş gibi büyük bir korku ve dehşet yarattı. 

Dehşetle akıllarını kaçıran ve sanılara tutulan insanlar yolda bazı gudubet yabancıların kendilerine 

eşlik ettiği hayalini görüyor ve onlarla sanki [önceden] tanışıyorlarmış gibi selamlaşıyor ve sonra da 

başkalarına yolda [bu kişilerle] neler konuştuklarını anlatıyorlardı. Bazıları da garip bir şekilde 

kılıçlarıyla birbirine vuran kimi insanların hayalini gördüklerini söylüyorlardı. Ve gerçekten de böyle 

şeyler oldu. Çok sayıdaki defin işlemini gerçekleştirmek için öyle çok az sayıda insan kaldı ki; hayatta 

kalanların cenaze törenlerini yapıp cesetleri defnetmeleri mümkün olmayınca bir alet icat ettiler. 

Şöyle ki; koşum takılmış yük hayvanlarının üzerine kalaslar seriyorlar ve bu yapıyı iyicene 

genişlettikten sonra bunun üzerine cesetleri adaba uygun olmayan ve gelişigüzel bir şekilde tepeleme 

yığıyorlardı. Ve yük hayvanları yetmediğinde, ölü yığınlarını taşımak için elle taşınan yük arabalarını 
kullanıyorlardı. Kabirler bütünüyle dolduğundan boş sarnıçlar ölülerin bedenleri ile dolduruldu. 

Ayrıca çok sayıdaki cesedi gömme amacına hizmet etmesi için tarlalar sürüldü, bağ ve bahçeler 

kazıldı. Sonuç olarak evlerin birçoğu tamamıyla kapatıldı. Bu kıran bir yıl kadar sürdü ve bu 

zamandan sonra nasıl başlangıçta hızla yayıldıysa şimdi de aynı şekilde tedrici bir biçimde azalarak 

ekseriyetle son buldu...
452

 

Yukarıdaki bilgiler ışığında salgın sonucunda çok sayıda insanın hayatını 

kaybettiği, Kostantinopolis‟te mezarlıkların dolduğu ve insanların defin sorunları 

yaşamaya başladığı anlaşılmaktadır. Kostantinopolis‟te mezarlık alanlarının 

dolmasıyla birlikte sarnıçlar, tarlalar ve bahçe alanlarının cesetlerle dolması, veba 

salgınlarının yıkıcı etkilerini açıkça ortaya koymaktadır. İmparatorluk tarihinde, 

Justinianus Vebası‟nın ardından en yüksek ölüm oranı İmparator V. Kostantinos 

döneminde yaşanmış olduğunu düşünülmektedir. Bu durum halk arasında 

imparatorun, ikonolara karşı yürüttüğü politikalarının bir sonucu olarak ülkenin 

tanrının gazabına uğradığı şeklinde algılanmıştır. Bu algı, toplumsal inançların ve 

değerlerin, siyasi olaylarla nasıl etkileşime girdiğini göstermektedir. 

İmparator V. Konstantinos‟un hüküm sürdüğü dönemde meydana gelen 

salgın, toplumun ruhsal durumunu olumsuz etkilemiş ve halkın karamsar bir yaşam 

 

 
451 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI.-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba 

Salgınları”, 327; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 40. 
452 Altunay, Gizemlerle Dolu Salgınlar Tarihi, 72-73; Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI- 

X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 327-328. 



132 
 

sürmesine yol açmıştır. V. Konstantinos, yaşanan yıkımın etkilerini ortadan 

kaldırmak amacıyla çeşitli politikalar geliştirmiştir. Bu politikalar arasında, kaybolan 

nüfus oranını dengelemeyi hedefleyen iskân stratejisi önemli bir yer tutmaktadır. Bu 

kapsamda binlerce insan başkent ve çevresine yerleştirilmiş; boş kalan tarım alanları 

yeniden canlandırılarak, ekonomik faaliyetlerin artırılması amaçlanmıştır. Ayrıca 

745-755 yılları arasında Ege adaları, Yunanistan ve Doğu Roma İmparatorluğu‟nun 

güney bölgelerinden insanlar Kostantinopolis‟e tehcir ettirilmiştir. Böylece şehrin 

nüfusu artırılarak sosyal hayatın yeniden canlandırılması hedeflenmiştir453. 

Bir diğer veba salgını İmparator II. Romanos döneminde 959-963 yılları 

arasında meydana gelmiştir. Bu kez imparatorluk topraklarında salgın, hayvanlar 

arasında sığır vebası şeklinde görülmüştür. Yaşanan bu sığır vebası birçok hayvanın 

telef olmasına neden olmuştur. Bu salgının insanlar arasında yaşandığına dair 

herhangi bir bilgi bulunmamaktadır454. 

Bir diğer veba salgını 963-969 yılları arasında imparator II. Nikephoros 

Phokas döneminde meydana gelmiştir. Salgın Kilikya seferi esnasında orduda 

görülmeye başlamış ve ordunun hareket kabiliyetini zayıflattığı düşünülmektedir. Bu 

konu hakkında Abû‟l Farac‟ın Farac Tarihi‟nde şöyle bahsetmiştir: 

Kilikya‟da büyük bir kıtlık kopmuş ve Arapların çoğu burasını terkederek Şam‟a kaçmışlardı. 
Halep Harran ve Edesse‟de de şiddetli kıtlıklar olmuştu. Bir yıl sonra da Domasticus Kilikya‟ya 
tekrar geldi ve 3 ay açık çölde kaldı ise de şehri zaptedemiyerek vergi tarh etmekle kaldı; askerleri 

içinde hastalık ve veba salgını başladığı için geri dönmeye mecbur olmuştu
455

. 

Yaşanan olumsuz durumlar karşısında geri dönen İmparator II. Nikephorus ve 

ordusu, bir yıl sonra aynı bölgeye yeniden sefer düzenleyip Kayseri‟ye kadar 

ilerlemiştir. Doğu Roma İmparatorluğu‟nun ilerlediği haberinin Tarsus‟a ulaşmasının 

ardından, Tarsuslular imparatorluğa bağlılıklarını ifade eden bir mektup yazmış ve 

bir vali gönderilmesi talebinde bulunmuşlardır. Bu talebin alt zemininde şehir 

sınırları içerisindeki kıtlık, veba salgınının baş göstermesi ve Araplar tarafından 

 

 

 
453 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba 

Salgınları”, 328-330; Alexander Vasiliev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, 1, çev., Arif Müfit Mansel, 

(Ankara: Maarif Charanis, “The Transfer of Polulation as a Policy in the Byzantine Empire”, 

Comparative Studies in Society and Histroy,3/2,(1961),144. 
454 Akdere, “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI-X.yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen Veba Salgınları”, 

331. 
455 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 1, 264. 



133 
 

hiçbir yardım gönderilmemesi etkili olmuştur. İmparator, kendisine iletilen mektuba 

karşılık olarak çeşitli konuları değerlendirip şu açıklamaları yapmıştır: 

,,siz Araplardan yardım görmekten ümidi kesmiş, kıtlık yüzünden ölü köpek etlerini yemiş, 
veba yüzünden kökü kırılacak hale gelmiş olduğunuz için, bana isyân edebilecek derecede 

kuvvetleninceye kadar benim tâbiyetime girmek istiyorsunuz. Benden göreceğiniz bir mukabele varsa, 
kılıçtan ibarettir,, 

diyerek mektuba olumsuz bir cevap vermiştir. Ayrıca Nikephoros, mektubu 

getiren elçinin başı üzerinde yakmış, elçinin sakallarını tıraş ettirmiş, ardından 

kovmuştur456. 

Diğer bir salgın, İmparator II. Nikephoros Phokas‟ın 969 yılında Antakya ve 

Halep şehirlerine gerçekleştirdiği sefer sırasında meydana gelmiştir. Salgının yayılım 

hızından dolayı imparator seferden geri dönme kararı almıştır457. Söz konusu bu 

durum bizlere salgın hastalıkların askeri alandaki olumsuz etkilerini göstermektedir. 

İmparatorlukta yaşanan bir diğer veba salgını, 1047-1048 yılları arasında 

imparator VI. Mihail döneminde meydana gelmiştir. Bu salgın hakkında detaylı 

bilgiler mevcut olmamakla beraber imparatorluk sınırları dışında dördüncü iklimde 

etkili olduğu düşünülmektedir458. 

Kısacası Doğu Roma imparatorluğunun başkenti Kostantinopolis de 7.-11. 

yüzyıllarda birçok veba salgını meydana gelmiştir. Bu salgınlar, imparatorluk 

toprakları başta olmak üzere çevre bölgelere de yayılmıştır. Hızla yayılan hastalığın 

kontrol altına alınması için şehir dışından gelen kişilerin Yedikule‟de yedi gün 

boyunca bekletildiği bilinmektedir. Bu durum bizlere salgın neticesinde karantina 

uygulandığını göstermektedir459. 

 

 
 

 

 

 

 
456 Meydana gelen bu salgın neticesinde bölgede üç yüz kişinin salgın neticesinde hayatını 

kaybetmiştir. Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 41; Abû‟l Farac, Farac 

Tarihi 1, 263-264. 
457 Arık, Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları” 40-41; Abû‟l Farac, Farac Tarihi 1, 

267. 
458 İbnü‟l Esir, el- Kâmil Fit Tarih Tercümesi 11, 478; Arık, Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba 

Salgınları”, 41-42. 
459 Doğu Roma imparatorluğunun başkenti Kostantinopolis de 1539-1920 yılları arasında yirmi beş 

veba salgını meydana gelmiştir. Detaylı bilgi için bkz. Necmettin, Akyay, “Türkiye‟de Veba 
Salgınları ve Veba Hakkında Eski Kayıtlar”, Mikrobiyoloji Bülteni, 8/12, (1974), 209-219. 



134 
 

2.9. Selçuklu Toprakları ve Çevresinde Veba 

 
1047-1048 yılından itibaren dördüncü iklimde arka arkaya kuraklık, kıtlık ve 

salgın hastalıklar gibi çeşitli doğal felaketler meydana gelmiştir. Bu konu hakkında 

Abû‟l Farac‟ın Farac Tarihi‟nde şöyle bahsedilmiştir: 

Bu yıl içerisinde bütün dördüncü iklimde hastalıklar arttı, veba yahut, (taun)o kadar 

şiddetlendi ki, herşey müthiş bir surette pahalaştı. Bağdat‟ta bir su zambağı bir zuze‟ye bir küçük 

güvercin iki beyaz zuze‟ye satılıyordu. Bağdat‟ta buğday ve arpadan eser görülmemekte idi. Musul‟da 

hastalık ve vebadan başka çekirgelerin sebebiyet verdiği kıtlık ta vardı. Buğdaydan bir kora, 60 

dinara satılıyordu
460

. 

 

Bağdat ve Musul‟un yanı sıra Irakta‟da 1047-1048 yıllarında çeşitli doğal 

felaketler yaşandığı bilinmektedir. Yaşanan olumsuz koşullar neticesinde Arap 

tarihçi İbnü‟l Verdi Iraklıların açlıktan ölü eti yediklerini rivayet etmiştir461. Yaşanan 

bu olumsuz olaylar, insanların temel ihtiyaçlarını karşılamasını zorlaştırmış ve bu 

durum satış fiyatlarına yansıdığı görülmüştür. Ayrıca bu olumsuz gelişmeler başta 

ekonomi olmak üzere sosyo-kültürel hayatı da derinden etkilediği ve halkın günlük 

yaşamını sürdürmesinin neredeyse imkânsız hale getirdiği söylenebilir.  

 

Dördüncü iklim bölgesinde bu felaketler yaşanırken, dönemin önemli 

devletlerinden biri olan Büyük Selçuklu İmparatorluğu‟nda 1056-1057 yıllarında 

Sultan Tuğrul Bey döneminde veba salgını ortaya çıkmıştır. Salgın nedeniyle  ticaret 

yollarında giriş ve çıkışların kısıtlandığı bilinmektedir. Bu kısıtlama nedeni ile 

dönemin en önemli ticaret merkezlerinden biri olan Bağdat şehrinde tüm giriş ve 

çıkışlar durdurulmuştur. Bu durum başta Bağdat olmak üzere dördüncü iklim 

bölgesinin tamamında kıtlık ve fiyat artışlarına neden olmuştur. Örneğin bir ölçek et 

bir kırata,462 dört tane tavuğu bir dinara463, iki ölçek (rıtl)464, meşrubat bir dinara, bir 

 

 
460 Abû‟l-Farac, Farac Tarihi I, 303-304. 
461 İbnü‟l Verdî, Bir Ortaçağ Şairinin Kaleminden Selçuklular, Tercüme ve Notlar, Mustafa Alican, 

(İstanbul: Kronik yayınları, 2019), 8. 
462 Kırat: Para, ecza malzemleri ve değerli taşların ölçümünde kullanılan en eski ölçüm birimidir. 

Detaylı bilgi için bkz. Cengiz, Kallek, “Kırat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: 

TDV yayınları, 2022), 25/437-38. 
463 Dinar: kökeni Yunanca ve Latince dillerine dayanan bir kelime olup, Arapça‟ya geçmiş ve İslam 

dünyasında uzun yıllar boyunca altın paranın temel birimi olarak kullanılmış. Detaylı bilgi için bkz. 
Halil Sahillioğlu, “Dinar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 

1994), 9/352-355. 
464 Rıtıl: Bir ölçüm birimidir. Bu ölçüm birimi genellikle Arap medeniyetinde yaygın olarak 

kullanılmaktadır. Detaylı bilgi için bkz. Cengiz Kallek, “Rıtl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, (İstanbul, TDV yayınları, 2008), 35/52-55. 



135 
 

tane nar bir dinara satılmıştır. Bunların yanı sıra diğer gıda maddelerininde fiyat 

artışı yaşanmış, olağanüstü bu durum karşısında yağma olayları da meydana 

gelmiştir465. Bu konu hakkında dönemin yazarlarından Abû‟l Farac‟ın Farac 

Tarihi‟nde şöyle ifade edilmiştir: 

 
Arapların 448 (M. 1056) yılında Bağdat‟ta hastalık ve büyük bir kıtlık baş gösterdi. Bir tek 

nar bir dinara satılıyor ve (ilaç için kullanılan) otlar bulunmuyordu. Yığın yığın haşerat havayı telvis 
ettiğinden ahalinin üçte birinden fazlası mahvolmuştu. Suriye ve Mısır‟da, bilhassa İran‟da vaziyet 

aynı merkezde idi. Buhara‟da bir tek gün içinde şehirden çıkan tabutların sayısı 18.000 i bulmuştu. 

Üç ay gibi kısa bir müddet içinde ölenlerin sayısı 1.650.000 i aşmıştı. Semerkand‟da iki ay içinde 

236.000 insan öldü. Dünyanın yaradıldığından beri böyle bir veba görülmediği söyleniyor
466

. 

 

Abû‟l Farac‟ın aktardığı bu bilgi, veba salgınının toplumsal yapıyı ciddi 

şekilde tahrip ettiğini ve demografik yapıda önemli değişimlere yol açtığını ortaya 

koymaktadır. Bunun yanı sıra kıtlık sonucunda gıda fiyatlarında yaşanan ani artış, 

gıda sıkıntısını ve ekonomik sorunların meydana geldiğini de göstermektedir. Bu 

durumun hem sosyoekonomik dengelerin bozulmasına hem de toplumun genel refah 

düzeyinin düşmesine yol açttığını söyleyebiliriz. 

 

1056-1057 yıllarında Sultan Tuğrul Bey döneminde meydana gelen veba 

salgını, yaş, cinsiyet ve sosyal statü ayrımı gözetmeksizin tüm bireyleri etkileyerek 

yüksek ölüm oranlarına yol açmıştır. Bu yüksek ölüm oranları neticesinde ölenlerin 

cesetlerinin gömülmesi, yıkanması, kefenlenmesi ve tabutlara yerleştirilmesi gibi 

cenaze işlemlerinin yönetimiyle ilgili çeşitli sorunlar yaşandığı bilinmektedir. Mesela 

cesetler ile baş edemeyen halk, cesetleri yıkanmadan ve kefenlenmeden doğrudan 

gömmek zorunda kalmıştır. Bu durum karşısında Sultan Tuğrul Bey, tepki göstermiş 

kişisel hazinesinden on sekiz bin kişinin yıkanması ve kefenlenmesi için gerekli tüm 

masrafları karşılamıştır. Ancak buna rağmen cenaze işlemlerinde hâlâ ciddi zorluklar 

yaşanmış; öyle ki, bir tabutun içerisine dört kişinin kefenlenerek defnedildiği 

bilinmektedir467. Bu olay neticesinde şu yorumu yapabiliriz; veba salgını sonucunda 

binlerce kişinin hayatını kaybetmesi, cenaze işlemlerinin dini kurallara uygun bir 

 

 
465 İbnü‟l-Esir, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 9, çev., Abdulkerim Özaydın, (İstanbul: Bahar 

yayınları, 1991), 478-470; Ömer Tokuş, “Selçuklular Dönemi‟nde Bağdat‟ta Beşerî, Biyolojik 

Afetler, Gök Olayları Ve Garip Olaylar (H.447-590/M.1055-1194)”, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 11/57, (2018), 164-165 
466 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 1, 308. 
467 Ömer Tokuş, “Selçuklular Dönemi‟nde Bağdat‟ta Beşerî, Biyolojik Afetler, Gök Olayları Ve Garip 

Olaylar (H.447-590/M.1055-1194)”,164. 



136 
 

şekilde gerçekleştirilememesine yol açmıştır. Bu durum sağlık sisteminin 

yetersizliğini ve tıbbın henüz gelişmekte olduğunu gösterirken, hastalığın tedavi 

edilememesi nedeniyle yüksek ölüm oranları neticesinde cesetlerin toplumsal 

normların ihlaline neden olmuş ve bu durum toplum üzerinde travma yaratmış 

olabilir. 

 

1058-1059 yılları arasında dördüncü iklimde yaşanan olumsuz yaşam 

koşulları hakkında bilgi veren dönemin bir diğer yazarı Suriyeli tarihçi Ebû Abdullah 

Muhammed el-Azîmî‟nin AzîmîTarihi‟nde şöyle aktarılmıştır: Sahrada (çöl) fareler 

zuhur etti. İnsanlar onları görünce evlerine çekilip saklandılar. Farelerin çokluğu 

sebebiyle kediler de kaçıştılar468. Bu durum dördüncü iklimde yaşanan olayların 

dönemin yazarları tarafından nasıl yorumlandığını gözler önüne sermektedir. Azîmî 

Tarihi‟nde Sahra Çölü‟ne farelerin akın ettiği aktarmıştır. Aslında bu durum veba 

salgını açısından dikkate değer bir risk faktörü teşkil etmektedir. Daha önce de 

belirttiğimiz gibi veba, fareler üzerindeki pirelerdeki “Yersinia Pestis” basili 

aracılığıyla yayılmaktadır. Bu bakımdan yazarın aktardığı ifadeler, Sahra Çölü‟nde 

veba salgınının meydana gelme olasılığını düşündürmektedir. Ancak yazar, bu 

felaketin bir salgına dönüşüp dönüşmediği konusunda herhangi bir vurgu 

yapmamıştır. Bunun yerine, insanların farelerden korkarak izole bir yaşam tarzı 

benimsemiş olduklarını belirtmiştir. Bu durum bireylerin kendilerini koruma 

içgüdüsünün bir sonucu olarak değerlendirilebilir. Ek olarak yazarın, farelerin 

sayısının artışı sebebiyle kedilerin kaçtığını ifade etmesi de ilginçtir. Zira farelerin 

çokluğu, kediler için bir ziyafet niteliğindedir. Bu durum kedilerin beslenme 

alışkanlıkları açısından her zaman geçerli bir olgu olmasına rağmen, yazarın 

görüşleriyle çelişki göstermektedir. 

 

Tuğrul Bey döneminden sonra Selçuklu topraklarında 1063 yılında bir başka 

veba salgını yaşanmıştır469. Salgının Bağdat başta olmak üzere dördüncü iklim 

bölgesine hızla yayıldığı düşünülmektedir. Bu hızlı yayılmanın temel nedenlerinden 

birinin bölgedeki aşırı sıcak hava koşulları olduğu öne sürülmektedir. Nitekim 

 

 
468 Sevim, Azîmî Tarihi Selçuklular Dönemiyle İlgili Bölümler (H.430-538=1038/39-1143/44), 

(Ankara: TTK yayınları, 2006), 17. 
469 Ömer Tokuş, “Selçuklular Dönemi‟nde Bağdat‟ta Beşerî, Biyolojik Afetler, Gök Olayları Ve Garip 

Olaylar (H.447-590/M.1055-1194)”, 164-165. 



137 
 

bölgede ekim ayının başından aralık ayına kadar hüküm süren yüksek sıcaklıklar, 

vebanın hızlı yayılmasına elverişli bir ortam oluşturmuştur. Bu olumsuz iklim 

koşulları bölgede kıtlığa ve fiyat artışlarına yol açarak, bölgedeki sosyoekonomik 

dengeyi olumsuz yönde etkilemiştir. Örneğin bir temrihindi manyası470 dört altın 

dinara satılmıştır. Sıcak hava koşullarının ardından ocak ayında gerçekleşen şiddetli 

soğuk hava dalgası, Dicle Nehri‟nin donmasına ve Bağdat‟ın karlarla kaplanmasına 

yol açmıştır. Bu iklim değişikliği, salgının yayılmasını kısmen sınırlandırmış olsa da, 

bölgedeki ekonomik sıkıntıların ve olumsuz koşulların devam ettiği bilinmektedir471. 

Bu dönemde Selçuklu topraklarında olumsuz olayların ardı arkası kesilmeden devam 

etmiştir. Bu konu hakkında dönemin yazarlarından Abû‟l Farac‟ın Farac Tarihi‟nde 

1069 yılında Türkler ile Romalılar arasında siyasi bir mücadele yaşandığı esnada 

Türklerin şiddetli bir kıtlıkla karşı karşıya kaldığını aktarılmıştır. Bir kilo ekmek bir 

dinara, altı avuç arpa bir dinar mukabilinde satılmıştır. Benzer bir şekilde Araplar da 

Mısır‟da kıtlık yaşadığı aktarılmıştır. Bu kıtlık öylesine şiddetli olmuştur ki, 

insanların birbirlerini yediği aktarılmıştır. Bunun yanı sıra halifeye ait yalnızca üç 

atın kaldığı, diğer tüm atların, katırların ve eşeklerin sahipleri tarafından tüketildiği 

belirtilmiştir. Bu durum kıtlık döneminde insanların farklı hayvan türlerini besin 

kaynağı olarak kullanmak zorunda kaldığını göstermektedir. Bu koşullar altında, 

hayvan fiyatlarında belirgin bir artış yaşanmıştır. Örneğin bir köpeğin beş dinara 

veya on zuzeye, bir miskal soğanın ise bir gümüş zuze karşılığında satıldığı 

kaydedilmiştir. Yazar eserinde bu durumu detaylı bir şekilde şöyle ele almıştır: 

Bir gün vezir, Halifenin yanına girmek üzere katırından indiği zaman üç adam gelerek katırı 

seyisin elinden aldılar ve derhal boğazlayarak etini yedilar. Halife bu hadiseden haber alınca üç 

adamın kazıklanmasını emretti. Geceleyin birçok kimseler geldiler. Kazıklanan adamları alıp 

götürdüler ve kaba etlerini kesip gittiler. Sabah olunca herkes siyasetgâhta bu adamların yalnız 

kemiklerini gördüler. Kıtlık yalnız fakir halk arasında değil, sarayda da tesirini gösterdi. Nihayet 

saraydaki şahane elbiseler ve süsler bir bedel mukabilinde satıldı. 10 miskal ağırlığında472 10 inci 

 

 

 
470 Demirhindi, Arapça da “hint hurması” anlamına gelen “tamr-i hind” kelimesinden adını almıştır. 

Bu ağaçlar, genellikle 10 ila 25 metre boyunda büyüyebilen ve meyveler 7 ila 20 cm uzunluğunda 

ve 2,5 ila 3,5 cm dayanıklı olan, koyu kestane renginde yetişen meyvelerdir. Bu meyveler, 

keçiboynuzu meyvelerine benzemeleriyle çeşitli ve çeşitli yemeklerde, tatlılarda veya sağlıklı 

atıştırmalıklarda kullanılmıştır. Muhtemelen Orta Çağ dünyasında da birçok alanda kullanılmıştır. 

Mesela saray mutfağında olduça yaygın bir şekilde kullanıldığı bilinmektedir. Detaylı bilgi için 

bkz.Ceyhun Sezgin, Pınar Durmaz, “Osmanlı Mutfak Kültüründe Şerbetlerin Yeri ve Tüketimi”, 
Turizm Dergisi ve Gastronomi Çalışması, 7/2, (2019), 1499-1518. 

471 Abû‟l-Farac, Farac Tarihi 1, 316-317. 
472 Miskal ağırlığı: ağırlık ölçüsü veya para birimi olarak kullanılmaktadır. Örneğin altın, gümüş, ilâç 

ve gülyağı gibi değerli ürünlerin tartılmasında kullanılan bir ağırlık ölçüsü birimini ifade etmektedir. 



138 
 

danesi 400 dinara satılmıştı. Mısır‟ın Tannis ( San, yani kitabı mukaddesteki Zoan) adlı şehrinde 
kıtlıktan evvel 300.000 kişi vergi verdikleri halde kıtlıktan sonra bunların sayısı yüzden aşağıya 

inmişti
473

. 

 

Yazarın belirttiğine göre bölgede ciddi bir kıtlık yaşanmıştır. Bu kıtlık 

nedeniyle halk gıda temininde güçlük çekmiş, hayvan leşlerini tüketmek zorunda 

kalmış ve zaman zaman yağma eylemlerine yönelmiştir. Bu durum kıtlığın şiddetini 

açıkça ortaya koymaktadır. 

 

Bir diğer veba salgını 1070-1071 yılları arasında Mısır‟da, kıtlığın hemen 

ardından ortaya çıkmıştır474. Dönemin yazarlarından İbnü‟l-Esîr, eserinde 1070-1071 

yılları arasında siyasi olayların devam ettiği bir dönemde veba salgınının ortaya 

çıktığını aktarmıştır. Yaşanan bu veba salgını karşısında dönemin Mervânî emîri 

Nasrüddevle‟nin salgının yayılmasını önlemek amacıyla Mısır‟a kara ve deniz 

yollarından giriş ve çıkışları kapattırdığı bilinmektedir. Bu tutum Mısır‟a giriş ve 

çıkışların yasaklanmasıyla erzak tedarikinin kesilmesine ve fiyatlar ın artmasına yol 

açmıştır. Bu yaşam koşulları sonucunda, insanların yeterli gıda tüketememesi 

bağışıklık sistemlerinin zayıflamasına neden olmuş ve dolayısıyla salgına yakalanma 

oranlarının artmış yaşanması olasıdır. Örneğin, bir ailenin tüm üyeleri bir gece içinde 

salgın nedeniyle yaşamını yitirmiştir. Vebanın yanı sıra açlık ile mücadele eden halk, 

bir ekmeği yedi dinara aldığı rivayet edilmiştir475. Bir başka rivayete göre bir kadın 

bin dinara bir ekmek satın almışken, bir diğer kadın ise değeri bin dinar olan altın ve 

gümüşü üç yüz dinara satarak buğday almış ve karnını doyurmaya çalışmıştır. Ancak 

bu kadın, eve dönüş yolunda aç bir hamal tarafından saldırıya uğramış ve yalnızca 

bir ekmeklik buğdayı kalmıştır476. Bu olaylar Mısır halkının salgın ve kıtlık 

neticesinde yaşadığı zorlukları açık bir şekilde ortaya koymaktadır. Nasrüddevle‟nin 

Mısır‟a kara ve deniz yollarını kapatma kararına yeniden baktığımızda, bu tedbirin 

salgının yayılmasını önlemeye yönelik olduğu görülmektedir. Ancak erzak 

tedarikinin kesilmesi, özellikle bölge halkı üzerinde derin bir etki yaratmış ve 

çevredeki yerleşimlerde gıda krizine yol açmıştır. Örneğin Abbasi halifesi el- 

 

 
Detaylı bilgi için bkz. Cengiz Kallek, “Miskal” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: 

TDV yayınları, 2020), 30/182-183. 
473 Abû‟l-Farac, Farac Tarihi 1, 319. 
474 İbnü‟l-Esîr, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 10, 83-89. 
475 İbnü‟l Esir, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 10, 87. 
476 İbnü‟l Esir, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 10, 88. 



139 
 

Müstansır‟ın477 adamlarının bir kısmının açlıktan ve salgından dolayı hayatını 

kaybettiği rivayet edilmektedir478. Bu gidişata bir dur demek isteyen Türkler, 

Kahire‟den Nasrüddevle‟ye elçi göndermiş, barış teklifinde bulunmuşlardır. Barış 

teklifi karşısında durumu değerlendiren Nasrüddevle, Tâçü‟l-Mülûk Şâzî‟nin 

Kahire‟den vekâlet etmesi üzerine kendisine erzak göndermesine ve onun dışında 

kimsenin idarede söz sahibi olmaması şartıyla anlaşmayı kabul ettiği bilinmektedir. 

Böylece 1071-1072 yıllarında başlayan kıtlık, 1072-1073 yıllarında yapılan anlaşma 

sonucunda sona ermiştir. Bu anlaşmanın ardından gıda fiyatlarında düşüş 

gözlemlenmiş ve açlık seviyesinde azalma yaşanmıştır. Salgının yayılma hızında 

düşüşle ilgili veriler sınırlı olmakla birlikte, kıtlığın azalmasıyla beraber veba 

salgınının da belirgin bir şekilde gerilemiş olma ihtimali oldukça yüksek olduğu 

düşünülmektedir479. 1070-1071 yılları arasında kıtlık ve veba salgını sadece Mısır 

şehriyle sınırlı kalmamış aynı zamanda yakın bölgelere de yayılmış ve her kesimden 

insana bulaştığı bilinmektedir. Bilhassa Kahire‟de salgın ve kıtlık o kadar şiddetli 

hissedilmiştir ki insanlar yağma olaylarına başlamıştır. Mesela askerler açlıktan 

dolayı halkın yiyeceklerini yağmalayarak birçok insanı öldürmüşlerdir480. Kahire‟de 

bunlar yaşanırken 1074-1075 yıllarında Bağdat şehrinde şiddetli bir sel felaketi 

meydana gelmiştir. Bu felaket sonucunda neredeyse şehirdeki tüm evler yıkılmış ve 

sel sularıyla harap olmuştur. Yöre halkı, canlarını kurtarabilmek için çevredeki 

yüksek tepelere sığınmak zorunda kalmıştır. Sel felaketinin hemen ardından şehirde 

bir veba salgını başlamıştır. İnsanlar, sel felaketi sırasında olduğu gibi, eşleri ve 

çocuklarıyla birlikte bulundukları yeri terk etmişlerdir481. Nehrü‟l-Melik‟ten482 

Vasıt483 ve Nehrevân484 gibi bölgelere kaçmak zorunda kalmışlardır. Bağdat‟ın 

 

 
477 Ebû Ca„fer el-Müstansır-Billâh Muhammed, Abbâsî halifesi olarak 1226-1242 yılları arasında 

görev yapmıştır. Detaylı bilgi için bkz. İsmail Yiğit, “Müstansır-Billâh” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2006), 32,118. 

478 İbnü‟l-Esîr, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 10, 88. 
479 Ayrıntılı bilgi için bkz. İbnü‟l-Esîr, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 10, 83-89. 
480 İbnü‟l –Esir, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 10, 87. 
481 Ömer Tokuş, “Selçuklular Dönemi‟nde Bağdat‟ta Beşerî, Biyolojik Afetler, Gök Olayları Ve Garip 

Olaylar (H.447-590/M.1055-1194)”, 165. 
482 Nehrü‟l Melik: fırat nehrinin kollarından birisidir. İbrahim Gök, “XIII ve XVI Yüzyıla Ait Bir 

Coğrafya Sözlüğü: Merâsidü‟l-Ittılâ„ ve Anadolu‟ya Dair Kayıtları”, Kırıkkale Üniversitesi Sos. Bil. 

Dergisi, 4/1, (2014), 154. 
483 Vasıt: günümüzde aynı adı taşıyan ve muhafazanın merkezi olan Irak‟ın 80 km. güneybatısında 

Bağdat‟a 180 km. uzaklıktadır. Detaylı bilgi için bkz. Mehmet Mahfus, Söylemez, “Vâsıt” Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2012), 42/541. 
484 Nehrevan: Dicle‟nin doğu kıyıları ve Diyala Nehri‟nin aşağı kesimi boyunca orta Irak bökgesini 

kapsayan bölgenin genel adı. 



140 
 

dışında Basra, Vasıt, Rahbe ve Horasan gibi yerlerde de salgın yaşanmış ve salgın 

neticesinde birçok kişi hayatını kaybetmiştir. Yaşanan olumsuz olayların hemen 

ardından 1076 yılında, ekinlerin yok olmasına neden olan çekirge istilası yaşanmış 

ve hemen ardından bir veba salgını ortaya çıktığı belirtilmiştir. Salgının etkilerine 

dair ayrıntılı kayıtlar bulunmamakla birlikte bir yıl sonra 1077 yılında, el-Cezîre, 

Suriye ve Bağdat‟ın da dâhil olduğu Irak topraklarında salgın hastalıklar meydana 

geldiği bilinmektedir. Bu salgınlar neticesinde yüksek ölüm oranları görülmüş, 

günlük yaşamın ciddi şekilde kesintiye uğramış, tarlalardaki mahsuller toplanamamış 

ve bu durum kıtanın ekonomik durumunu olumsuz yönde etkilemiştir485. Dönemin 

yazarlarından Abû‟l Farac‟ın Farac Tarihi‟nde 1076 yılında Suriye ve çevresinde 

kıtlık yaşandığı aktarılmıştır. Bu kıtlığın Şam‟da şiddetli bir ekonomik buhrana 

neden olduğunu, kıtlık sonucunda da gıda fiyatlarının artması, temel ihtiyaçlara 

erişimde yaşanan zorluklar ve halkın yetersiz beslenmesi belirtilmiştir. Gıda 

takviyesinde bulunamayan insanlarda bağışıklık sistemi zayıfladığı ve dolayısıyla 

veba salgına yakalanma oranları oldukça yüksek olduğu aşikardır. Uzun bir süre 

boyunca yeterli gıda temin edemeyen Şam halkının büyük bir kısmı, ortaya çıkan 

veba salgınından ciddi şekilde etkilenmiştir. Bu durum hem gıda yetersizliğinden 

kaynaklanan zayıflama hem de hastalığın yayılma hızı ile doğrudan ilişkilidir. Yöre 

halkının, kıtlık ve veba salgını öncesinde üç yüz bin kişilik bir nüfusa sahip olduğu, 

bu felaketlerin ardından ise nüfusun üç bine düştüğü bilinmektedir. Bölgedeki 

yaşanan felaketin boyutunu anlayabilmek için şehirdeki fırıncı esnafının sayıları ele 

alınmıştır. Bu dönemde fırıncılık mesleği ile uğraşan iki yüz kırk kişi bulunurken 

felaketten sonra bu sayı yalnızca iki kişiye düşmüştür. Ayrıca felaket öncesinde evler 

üç bin dinara satılabilirken, felaket sonrası bu evlerin bir dinara bile alıcı 

bulamamıştır. Bunların yanı sıra yazar farelerin neden olduğu çeşitli zararları da 

açıklamıştır. Örneğin farelerin yol açtığı hasar nedeniyle bir ev sahibi evini yalnızca 

yedi zuzeye satabilmiş ve bu parayla sadece bir kedi edindiğini aktarmıştır486. Yazar 

veba salgını neticesinde yöre halkının yaşamış olduğu sıkıntıları detaylı bir şekilde 

aktarmıştır. Bunun yanı sıra yazarın fareler ve kedilerle ilgili bilgi vermesinin 

 

 

 
485 Tokuş, “Selçuklular Dönemi‟nde Bağdat‟ta Beşerî, Biyolojik Afetler, Gök Olayları Ve Garip 

Olaylar (H.447-590/M.1055-1194)”, 165. 
486 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 1, 327. 



141 
 

muhtemel nedeni, farelerin veba salgınının yayılmasındaki etkisi ve insanların 

farelerden korunmak için kedilere olan talebinin artmış olmasıdır.  

 

Dördüncü iklimdeki kıtlık ve salgın hastalıkların yaşandığı dönemde, 

Selçuklu toprakları hem iç hem de dış problemlerle karşı karşıya kalmıştır. Bu 

dönemde Büyük Selçuklu Sultanı Alparslan hayatını kaybetmiştir. Alparslan‟ın 

vefatının ardından, ülke hanedanın ortak malı anlayışı nedeniyle taht kavgaları 

başlamıştır. Büyük Selçuklu tahtına Alparslan‟ın oğlu Melikşah geçmiştir. Ancak 

Melikşah‟ın tahta geçişi ile birlikte ülke içinde birtakım karışıklıklar yaşanmıştır. Bu 

karışıklıklar sırasında Arslan Yabgu‟nun torunları Anadolu içlerine doğru 

ilerlemiştir487. Bu gelişmeler sonucunda Anadolu‟ya yönelik göç hareketleri başlamış 

ve siyasi olaylar neticesinde Kutalmışoğlu I. Süleymanşah, 1073 yılında ağabeyi ve 

kardeşleriyle birlikte Fırat Nehri çevresindeki Birecik ve Urfa bölgesine sürülmüş 

veya kaçarak Orta Anadolu toprakları üzerinden Marmara Denizi‟ne kadar 

ilerlemiştir. Böylece Kutalmışoğlu Süleyman, Doğu Roma İmparatorluğu‟nun 

sınırlarına girip 1075 yılında İznik‟i fethetmiş, 1075-1086 yılları arasında Anadolu 

Selçuklu Devleti‟ni kurmuştur488. İznik‟in fethinden kısa bir süre sonra yaklaşık 

1077-1078 yıllarında Konstantinopolis‟te büyük bir veba salgını ortaya çıkmıştır. Bu 

konu hakkında dönemin yazarlarından Abû‟l-Farac‟ın Farac Tarihi‟nde, 

Kutalmışoğlu Süleymanşah‟ın Konstantinopolis‟i dört ay boyunca kuşattığı sırada 

şiddetli bir kıtlığın başladığı ve altı ay sürdüğü aktarılmıştır. Kıtlık neticesinde iki 

çörek, bir horoz veya on beş yumurta bir dinara satılmıştır. Kuşatma sürecinde ortaya 

çıkan olumsuz yaşam koşulları, kıtlık, beslenme yetersizliği, veba salgınının patlak 

vermesine neden olmuştur489. Veba salgını, kısa bir süre içinde hızla çevreye 

yayılmış ve toplumsal yaşamı derinden sarsan bir felakete dönüşmüştür. Bu süreçte 

 

 
487 Detaylı bilgi için bkz. Sevim, Anadolu Fatihi Kutalmışoğlu Süleymanşah, (Ankara: Atatürk Kültür, 

Dil ve Tarih Kurumu 24/13, 1990); Sevim, Anadolu‟nun Fethi Selçuklular Dönemi, (Ankara: TTK 

yayınları, 2020), 103-105; Öngöl, Anadolu Selçukluları, 1-6; Kafesoğlu, Selçuklular ve Selçuklu 
Tarihi Üzerine Araştırmalar, 57-66; Abdullah Bayındır, “Türkiye Selçukluları Kuruluş Dönemi 

Kutalmışoğlu Süleyman-Şah (1075-1308)”, Akademik MATBUAT, 2/2, (2018), 19-30; Bayındır, 

Selçuklularda Saltanat Mücadeleleri, 206-214. 
488 Merçil, Müslüman-Türk Devletleri Tarihi, (Ankara: TTK yayınları, 1991), 104-105; Sevim, 

Anadolu‟nun Fethi Selçuklular Dönemi (Başlangıçtan 1086‟ya kadar), (Ankara: TTK yayınları, 

1987), 104-105; Yusuf, Ayönü, Selçuklular ve Bizans, (Ankara: TDK yayınları, 2014), 62-64; 

Bayındır,“Türkiye Selçukluları Kuruluş Dönemi Kutalmışoğlu Süleyman-Şah (1075-1308)”, 20-21. 
489 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 1, 327-328; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 

42-43. 



142 
 

kiliseler ve caddeler cesetlerle dolup taşarken, din adamları, ölenlerin cesetlerini 

yönetmekte büyük zorluklar yaşamıştır. Rivayete göre, din adamları, cesetleri 

kiliselerin denize açılan kapılarından atmak zorunda kalmışlardır. Bu durum hem 

sağlık sisteminin yetersizliğini hem de halkın yaşadığı korku ve paniği gözler önüne 

sermektedir. Salgının etkileri oldukça yıkıcı olmuş, dört ay içinde ölen kişi sayısının 

yüz altmış bine ulaştığı düşünülmektedir490. 

 

1077-1078 tarihleri arasında Konstantinopolis‟te kıtlık ve veba salgını 

yaşanırken dördüncü iklimde ise 1076-1077 yılları arasında başta el-Cezîre, Irak ve 

Suriye bölgesinde veba salgını meydana gelmiştir. Bu salgın sonucunda birçok insan 

hayatını kaybetmiş ve tarlalardaki mahsuller toplanamamıştır491. 1079-1080 yılları 

arasında Fellûce bölgesinde492 toprakta yarıklar ve çatlaklar oluşmuş, yeraltından 

sular fışkırdığı rivayet edilmiştir. Aynı dönemde Dübeys b. Mezyed‟in493 

yönetimindeki şehirlerde de kuraklık yaşanmıştır. Bu durum karşısında yöre halkı 

evlerini, yurtlarını terk etmeye başlamıştır. Bu doğal felaketlerin hemen ardından ise 

veba salgını meydana gelmiştir. Salgının nereye kadar yayıldığı, kaç kişiyi etkilediği 

konusunda detaylı bilgiler mevcut değildir. Sadece Fellûce bölgesindeki arazilerde 

açılan topraklarda Amîdüddevle b. Cüleyr494 tarafından kapatılana kadar devam ettiği 

rivayet edilmiştir495. 

1084 yılında İran, Senar ve Suriye şehirlerinde veba salgını yaşanmıştır. 

Salgın, şehirlerdeki köylülerin neredeyse tamamını yok etmiş ve bebek, çocuk, 

yetişkin demeden herkesi etkilemiştir. Salgın çevreye öyle yayılmış ki insanlar 

ayakta durdukları sırada birden yere düşüp hemen oracıkta hayatlarını kaybettiği, 

 

 
490 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 1, 328. 
491 İbnü‟l Esir, el Kâmil-fi‟t Tarih Tercümesi 10, 102. 
492 Fellûce: Günümüz Bağdat‟ın 70 km batısında yer alan Fırat Nehri kenarındaki Irak‟ın El-Anbar 

iline bağlı bağlı bir kasaba. 
493 Melikü‟l-Arab Nûrü‟d-devle Ebü‟l-Eaz (Egar) Dübeys b. Seyfiddevle Sadaka el-Mezyedî el-Esedî, 

maceraperest bir Arap emîridir. Detaylı bilgi için bkz. Özaydın, “Dübeys b. Sadaka”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1994), 10/14. 
494 Cehîr ailesinden gelen bu kişi ve ailesi, dönemin önde gelen devletleri olan Ukaylî, Mirdâsî, 

Mervânî, Abbâsî ve Selçuklu devletlerine hizmet etmiştir. Özellikle Selçuklu Devleti‟nin İslam 

dünyasında kendini kabul ettirdiği dönemde, bu kişi önemli bir rol oynamış ve adından sıkça söz 

ettirmiştir. Detatlı bilgi için bkz. Abdulkerim, Özaydın,“Benî Cehîr”,Türkiye Dinayet Vakfı 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1992), 5/477-449; Arafat, Yaz, “Fahrüddevle Muhammed 

b. Cehîr‟in Ailesi”, Anemon Muş Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 10/1, (2022), 175- 
195. 

495 İbnü‟l Esir, el Kâmil-fi‟t Tarih Tercümesi 10, 99. 



143 
 

dönemin eserinde yer alan bir Türk atlısının hikâyesi aracılığıyla salgının yıkıcı etkisi 

şöyle aktarılmıştır: 

Türk atlılarından biri şu hikâyeyi anlattı: “Bağdat ciyarındaki Muhavel koyunden 

geciyordum. Bir kapının onunde dir kız çoçuğu ağlıyor ve şu sözleri söylüyordu:“Kim beni olumden 

kurtarırda alır? Çünkü ölüm evimize girerek babamı, anamı, kardeşlerimi ve hemşirelerimi mahvetti, 

Evinin içine girince dokuz ölü saydım ve korkarak kaçtım, fakat kıza acımıştım. Geri dönerek onu da 

alıp götürmek istedim. Fakat onun da anasının göğsü ,üzerine düşerek olmuş olduğunu gördüm 
496.

 

Bu hikâye salgının ne denli yaygın olduğunu ve insanların yaşadığı derin 

acıyı çarpıcı bir şekilde gözler önüne sermektedir. Ayrıca salgın hastalıkların 

toplumsal ve psikolojik etkilerini incelemek açısından değerli bir tarihsel belge 

niteliğindedir. 

 

1099 yılında Büyük Selçuklu Devleti Sultanı Berkyaruk döneminde, Horsan 

bölgesinde şiddetli bir kıtlık başlamıştır. Yaklaşık iki yıl süren kötü hava koşulları, 

ekinlerin mahvolmasına ve kıtlığın şiddetlenmesine neden olmuştur. Bu kıtlık, 

yetersiz beslenme ve zor yaşam koşulları nedeniyle insanların bağışıklık sistemlerini 

zayıflatmış ve veba salgınının ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Kıtlığın neden 

olduğu olumsuz yaşam koşulları sonucunda ortaya çıkan veba salgını binlerce 

insanın hayatını kaybetmesine neden olmuştur. Salgın sonucunda ölenlerin sayısı o 

denli yüksek olmuştu ki, sokaklar ölü bedenlerle dolmuş ve cesetler, yıkanmadan ve 

kefenlenmeden topluca gömüldüğü bilinmektedir497. 

 

Bir diğer veba salgını 1092-1093 yılları arasında Sultan Kılıç Arslan 

döneminde meydana gelmiştir. Bu konu hakkında dönemin yazarı Urfalı Mateaos‟un 

eserinde kısıtlıda olsa bilgiler mevcuttur. Eserde, salgının başlangıç noktası ve 

yayıldığı bölgeler hakkında net bilgiler bulunmamaktadır. Ancak Urfalı Mateaos, 

salgının yaşadığı Urfa şehri dâhil olmak üzere Anadolu da geniş bir coğrafyayı 

etkilediği ve pek çok yeri içine aldığını rivayet etmiştir. Ayrıca yazar, salgının hızla 

yayılmasının etkilerini açıklamış ve salgının yaşandığı bölgelerde nüfusun büyük bir 

kısmının kısa sürede yaşamını yitirdiğini belirtmiştir. Din adamlarının ani ölümler 

 

 

 

 
496 Abû‟l-Farac, Farac Tarihi 1, 332. 
497 Arık,“Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 44-45; Urfalı Mateos, Vekayi-Nâmesi 

(952-1136) ve Papaz Grior‟un Zeyli (1136-1162), çev., Hrant D.Andreasyan, (Ankara: TTK 
yayınları, 2019), 177. 



144 
 

nedeniyle ölüleri gömmekte zorlandığını ve insanların sevdikleri için ağıtlar yaktığını 

aktarmıştır498. 

 

Bir diğer veba salgını yine Sultan Kılıç Arslan döneminde 1098 yılında 

meydana gelmiştir499. Bu dönemde Kılıç Arslan, Ermeni Gabriel‟in kontrolündeki 

Malatya şehrini ele geçirmek amacıyla sefere çıkmıştır. Ancak Doğu Roma 

imparatoru Aleksios‟un yardım çağrısına yanıt veren Haçlı birlikleri, Anadolu‟nun iç 

bölgelerine kadar ilerlemiştir. Buna rağmen Kılıç Arslan, Haçlı birliklerini 

küçümseyerek Malatya seferini ertelememiştir. Çünkü Kılıç Arslan, Pierre l‟Ermit‟in 

liderliğindeki Haçlı ordusunu rahatlıkla mağlup edebileceğini ve İznik‟in sağlam 

surlarının Haçlıların ilerlemesini durduracağını düşünmüştür. Nitekim Haçlı 

tehlikesinin ciddiyetini kavrayamayan sultan, Anadolu Selçuklu Devleti‟nin başkenti 

İznik‟in düşmesine neden olmuştur500. İznik şehrini kuşattıktan sonra Haçlı birlikleri, 

Antakya‟ya doğru ilerlemeyi planlamış ve bu amaçla Anadolu‟nun kapısı olan 

Eskişehir‟deki eski Doğu Roma Kalesi Dorylaion‟a doğru harekete geçmişlerdir. Bu 

yolculuk sırasında coğrafyayı tanımamaları, alışkın olmadıkları hava koşullarıyla 

karşılaşmaları ve Türk garnizonlarının yollardaki yiyecek ve su kuyularını kapatması 

nedeniyle aç, susuz ve yorgun düşmüşlerdir. Bunların yanı sıra yetersiz hijyen 

koşulları da eklenince veba salgının oluşmasına elverişli bir ortam hazırlanmıştır. 

Böylece Haçlı birliklerinin Kilikya‟ya inişleri esanasında ve Antakya Kuşatması 

sırasında veba salgını yaşanmıştır501. 

Bir diğer veba salgını haçlıların Anadolu coğrafyasında ilerlerken 1116-1155 

yılları arasında Malatya şehrinde meydana gelmiştir. Salgın, hem kümes 

hayvanlarında hem de insanlarda görülmüş özellikle de küçük çocukları kırıp 

 

 
498 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 44; Urfalı Mateos, Vekayi-Nâmesi 

(952-1136) ve Papaz Grior‟un Zeyli (1136-1162), 177. 
499 Arık,“Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 44. 
500 Demirkent, Türkiye Selçuklu Hükümdarı Sultan Kılınç Arslan, (Ankara. TTK yayınları,2020), 28- 

31; Demirkent, Haçlı Seferleri, 36; Emrullah, Kaleli, Haçlı Seferleri Zamanında Bizans ve Batılılar, 

(Ankara: Gece Kitaplığı yayınları, 2017), 228-234; Öngül, Büyük Selçuklular, 214-220; Sevim, 

Anadolu‟nun Fethi Selçuklular Dönemi, 114-115; Ayönü, Selçuklular ve Bizans, 91-101. 
501 Dorlaion Savaşı sırasında, haçlı ordusundan binlerce asker, açlık, yorgunluk ve hijyen yetersizliği 

nedeniyle hastalanarak hayatını kaybetmiştir. Bu salgın yalnızca askerleri değil aynı zamanda binek 

hayvanlarını da ciddi şekilde etkileyip büyük kayıplara yol açmıştır. Ayönü, Selçuklular ve Bizans, 

94-98; Demirkent, Haçlı Seferleri, 36-43; Kaleli, Haçlı Seferleri Zamanında Bizans ve Batılılar, 

240-241; Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi 1, 170-171; Arda, Deniz-Koray Kamacı, Orta Doğu ve 

Avrupa‟nın Haçlı Seferleri, 194-203; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 

44. 



145 
 

geçmiştiği aktarılmıştır502. Bu tarihlerde şehrin yönetimi I. Mesud‟un Kayınbiraderi 

Melik Muhammed‟in elinde olduğu bilinmektedir. Dönemin kaynaklarında salgın 

hakkında sınırlı bilgiler bulunmaktadır503. 

Bir diğer veba salgını I. Mesud döneminde, Meyat yerlileri arasında ortaya 

çıktığı bilinmektedir504. Bu konu hakında dönemin yazarlarından Abû‟l Farac‟ın 

Farac Tarihi‟nde şöyle bahsedilmiştir: 

Aynı yıl şiddetli yağmurlar yağdı büyük kayaları, tepeleri sikip süpürdü ve dağın bir parçası 

Tarşana köyünün kalesi olan Bet Abdahar vadisine kaydı. Bu yüzden Fırat nehrinin akışı üç saat 

kadar durakladı ve Prosidon köyüne kadar yükseldi. Daha sonra Claudia dağının eteğindeki manialar 

parçalandı, sular aktı ve buyüzden Suriye‟de büyük tahribat hasıl oldu. Aynı yıl Meyat yerlileri 

vebaya tutuldular, 12.000 kişi öldü ve birçok manastır boş kaldı505. 

Yazar, aşırı yağışlar neticesinde yaşanan toprak kaymasının bölgeyi nasıl 

tahrip ettiğini ve bu olayla eşzamanlı olarak yaşanan veba salgınının toplum 

üzerindeki yıkıcı etkilerini betimlemiştir. Fakat Meyat yerlilerinin kimlikleri 

hakkında net bir bilgi vermemiştir. Ancak salgın sonrası manastırların boş kalması 

Meyat halkının Gayrimüslim olabileceğine işaret edilmiş olabilir. Bu konu hakkında 

Doç. Dr. Feda Şamil Arık Selçuklular zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları adlı 

makalesinde Meyat yerlileri hakkında (?) imlayı kullanmıştır506. 

 

Başka bir veba salgını, 1153-1154 yılları arasında I. Mesud döneminde 

Anadolu Selçuklu Devleti‟nin başkenti Konya ve Kilikya bölgesinde ortaya 

çıkmıştır507. Bu dönemde I. Mesud, Haçlılara ve Doğu Roma İmparatorluğu‟na karşı 

Anadolu topraklarını yeniden güvenli hale getirmek amacıyla yeni bir siyasi politika 

hazırlığına başladığı bilinmektedir508. Bu politika doğrultusunda Sultan I. Mesud, 

 

 
502 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 46;Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk 

İslâm Medeniyeti, 291-292. 
503 Dânişmendliler Beyliği, Anadolu‟nun Türkler tarafından fethedilmesi ve yurt edinilmesinde önemli 

rol oynayan beyliklerden biridir. Beyliğin kurucusu Dânişmend Gazi‟nin torunu olan Melik 

Muhammed‟in dönemi, Türkiye Selçuklu Devleti, Bizans İmparatorluğu, Ermeniler ve Haçlılarla 
olan ilişkiler açısından büyük bir öneme sahiptir. Detaylı bilgi için bkz. Özaydın, “Danışmendliler”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1993), 469-474; Turan, 

Selçuklular Tarihi ve Türk İslâm Medeniyeti, 288-296; Kesik, “Melik Muhammed (1134-1142)”, 

Selçuklu Üniversitesi Selçuklu Araştırmaları Dergisi, 12, (2020), 11-34; Ayönü, Selçuklular ve 

Bizans, 120-122. 
504 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 46. 
505 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 390. 
506 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 46-47. 
507 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 390-392. 
508 Anadolu, Sultan Mesud dönemine gelinceye kadar Romania (Romalılar ülkesi) olarak anılıyordu. 

Onun zamanında, Batılılar Anadolu‟yu Turchia (Türkiye) adıyla anmaya başladılar. Ayrıca 



146 
 

1149-1150 yıllarında Haçlılara karşı sefer hazırlıklarına girişmiş ve bu çatışmada 

Haçlıları yenilgiye uğratmıştır. Böylece Maraş, Ayıntap, Rabân ve Delûk şehirlerini 

fethetmiş ve Frankları bu bölgeden çıkarmıştır. Ayrıca sultan aynı dönemde 

emirlerinden Danişmedli Yağıbasan, Karadeniz sahillerine doğru ilerleyerek Bafra‟yı 

Selçuklu topraklarına kazandırmıştır. Dânişmendlilerin egemenliği altındaki Sivas, 

Malatya şehirleri ve Kilikya bölgesi de istila edilmeye başlamıştır. I. Mesud‟un 

Kilikya bölgesine yönelik hareketinin ana nedeni bölgede aktif olan Ermeni prensi II. 

Thoros‟un etkinliği ve Doğu Roma İmparatorluğu‟nun kontrolündeki Tarsus, Adana, 

Masisa ve Anazarbos şehirlerini ele geçirmek istemesidir. Ayrıca Andronikos 

Komnenos‟un ordusunun Türk topraklarına karşın saldırılarına son vermek istemiştir. 

Bu nedenler doğrultusunda harekete geçen sultan, öncelikle Ermeni prensi II. Thoros 

ile mücadeleye girişmiştir. Bu gelişmeler karşısında Ermeniler, dağlık bölgelere 

çekilerek stratejik geçitleri kapatmış ve böylece sultanın ordusunun ilerleyişini 

durdurmayı başarmışlardır. Her ne kadar bu direnişlerine devam etmiş olsalar da, 

sonunda I. Mesud‟un egemenliğini kabul etmek durumunda kalmışlardır. Ancak 

Selçuklu ordusu, bölgede hüküm süren olumsuz koşullar nedeniyle geri çekilmek 

zorunda kalmıştır. Sultan I. Mesud, bir yıl sonra Kilikya'ya ikinci bir sefer 

düzenlemiş, ancak bu sefer de başarıya ulaşamamıştır. Ordu içerisinde patlak veren 

veba salgını, askeri gücü büyük ölçüde zayıflatmış ve bu durum, seferin 

başarısızlıkla sonuçlanmasına neden olmuştur. Salgının ordu üzerinde yarattığı yıkıcı 

etki nedeniyle, geri çekilme kararı alınmak zorunda kalınmıştır509. Bu konu hakkında 

dönemin yazarlarından Süryani Mikhail, 1154 yılında Sultan I. Mesud‟un büyük bir 

ordu ile Ermenilere karşı bir sefer düzenlediğini aktarmıştır. Mikhail‟e göre, 

Selçuklu ordusu Tell Hamdun510 yakınlarında karargâh kurmuş ancak savaş 

esnasında sivrisinek istilasına maruz kalmışlardır. Bu istila ordunun gücünü ve savaş 

 

 

Ermeniler‟in de Anadolu‟nun Türkler‟in kontrolü altındaki büyük kesimine Türkistan adını 

verdikleri görülmektedir. Detaylı bilgi için bkz.Sümer, “Mesud I”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, (Ankara: TDV yayınları, 2004), 29/ 339-342; Turan, Turan, Selçuklular Tarihi ve 

Türk İslâm Medeniyeti, 290-291. 
509 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 47; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk 

İslâm Medeniyeti, 287-292; Öngül, Anadolu Selçukluları, 61-68; Erdoğan, Müslüman-Türk 

Devletleri Tarihi, 113-117; Kesik, Türkiye Selçuklu Devleti Tarihi Sultan I.Mesud Dönemi (1116- 

1155), (Ankara: TTK yayınları,2003), 112-113; Ayönü, Selçuklular ve Bizans, 143-145. 
510 Tell Hamdun: I.Mesud‟un Kilikya seferi esnasında yol güzergâhlarından birisidir. Arapça ve 

Süryani kaynaklarında‟da Hamdun Höyüğü olarak geçmektedir. Bu yerleşim yeri günümüzde ise 

Osmaniye şehrinin toprakale sınırlarını kapsamaktadır. (İndex Anatolicus nisanyanmap. Erişim 
Tarihi: (28.07.2023). 



147 
 

kabiliyetini ciddi şekilde zayıflatmış, seferin başarısızlıkla sonuçlanmasına yol 

açmıştır. Yazar, benzer bir durumun Hz. Musa döneminde Mısırlılar tarafından 

yaşandığını belirterek, “Tanrı‟nın Gazabı” şimdi de Selçuklu ordusunu da etkisi 

altına aldığını ifade etmiştir. Yazarın böyle bir benzetme yapmasının arka planında, 

Selçuklu ordusunu kısa bir süre içerisinde etkisi altına alan sivrisinekler ve 

haşeratların, bölgede basillerin yayılmasına neden olduğu ve bu durumun veba 

salgınının ortaya çıkmasına zemin hazırladığı yatmaktadır. Nitekim sivrisinekler ve 

haşeratlar tarafından yayılan kötü hava, üç gün boyunca etkili olmuştur. Bu olumsuz 

koku sonucunda, hem insanlarda hem de hayvanlarda veba salgını baş göstermiş ve 

kısa sürede çevreye yayılmıştır511. Bu durum bölgedeki sağlık koşullarını ciddi 

şekilde tehdit ederek hem askeri gücü hem de yerel nüfusu olumsuz etkilemiştir. 

Salgının hızla yayılması, doğal etkenlerin savaş ortamında nasıl belirleyici bir rol 

oynadığını gözler önüne sermektedir. Bu konu dönemin bir diğer yazarı olan Abû‟l 

Farac‟ın Farac Tarihi‟nde de bahsedilmiştir. Eserde, Süryani Mihael‟in yazdıklarıyla 

uyumlu bilgiler aktarılmış ve ordunun kehle ve bit vebasına yakalandığını ayrıca 

salgının havada oluşan kötü, çürümüş kokular yüzünden hızla yayıldığı rivayet 

edilmiştir512. Bu konuya ilişkin bir diğer rivayet Papaz Grigor‟a aittir. Papaz Grigor, 

salgının hayvanlar aracılığıyla orduya sirayet ettiğini ileri sürmektedir. Nitekim 

yazar, Sultan I. Mesud‟un Kilikya seferi sırasında Tell-Hamdun bölgesine doğru 

ilerlerken Allah‟ın Hristiyanlara gösterdiği lütûfu sayesinde binek hayvanları 

arasında Dabakh Hastalığı‟nın513 meydana geldiğini belirtmektedir. Bu hastalık kısa 

bir süre içinde binek hayvanlarının telef olmasına ve orduda hastalığın hızla 

yayılmasına neden olduğunu aktarmıştır. Yaşanan hastalık nedeniyle Selçuklu ordusu 

geri çekilme kararı almak zorunda kalmıştır. Dönüş sırasında, hayvanlardaki 

rahatsızlık nedeniyle askerler, binek hayvanlarının dizlerini kesmek zorunda 

 

 

 
 

 

 
511 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 47. 
512 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 392. 
513 Büyük baş ve tek tırnaklı hayvanlarda görülen bir hastalık türüdür. Burada kast edilen hastalık ise 

muhtemelen at vebasıdır. Detaylı bilgi için bkz. Ertük, “At Vebası Hakkında Kısa ve Genel Bilgiler 
Salgının Yurdumuz Atıarına Bulaşıncaya Kadar Geçirdiği Tarihi Merhaleler”, Etik Veteriner 

Mikrobiyoloji Dergisi, 1/3, (1963), 48-57; Nevzettin Yalçın, “At Vebası (Petis Equorum)”, Etik 

Veteriner Mikrobiyoloji Dergisi, 2, (1961), 232-246; Zeynelabidin Erdöl, At vebası ve Koyunlarda 

Mavi Dil (Bluetongue) Hastalığı, (İstanbul: Osmanbey Matbaası, 1945). 



148 
 

kalmışlardır514. Bu zorunlu eylem, ordunun seferdeki hareket kabiliyetini önemli 

ölçüde sınırlamış ve savaşta kullanılabilecek hayvanların kaybına yol açtığı 

muhtemeldir. Askerlerin böyle bir karar alması, sefer koşullarının ne denli çetin 

olduğunu ve ordunun karşılaştığı zorlukları açıkça ortaya koymaktadır. Ayrıca bu 

durum, hastalığın askeri disiplin ve organizasyon üzerindeki olumsuz etkilerini de 

gözler önüne sermektedir. Ek olarak tüm rivayetlerden Selçuklu ordusunun sefer 

esnasında veba salgınının ortaya çıkması sonucu geri çekilmek zorunda kaldığını 

ortaya koymaktadır. Bunun yanı sıra salgının binek hayvanları aracılığıyla orduya 

bulaşmış olduğu görüşü de yaygındır. Ancak bu durum mümkün değildir. Çünkü 

hayvanlarda oluşan veba salgını yani at vebası insanlara bulaşmamaktadır. Bu 

nedenle bu dönemde hayvanlar arasında bir veba salgının yaşanmış olması 

muhtemeldir. Çünkü Çukurova bölgesinin iklim özelliklerine baktığımız zaman at 

vebasının görülmesi oldukça yüksektir. Dolayısıyla hayvanlarda bir salgın meydana 

gelirken, insanlarda da ayrı bir salgın yaşanmış olabilir. Bu bağlamda Selçuklu 

ordusunun bölgede yaygın olan haşaratlardan kaynaklanan sıtma gibi başka bir 

hastalığa yakalanmış olması muhtemeldir515. 

Selçuklu topraklarında bu olaylar yaşanırken dördüncü iklimde 1142-1143 

yıllarında veba salgını meydana gelmiştir. Bu konu hakkında dönemin yazarlarından 

İbnü‟l Esir, 1142-1143 yıllarında İfrîkiyye bölgesinde516 kıtlık yaşandığını kıtlık 

nedeniyle yöre halkının evlerinde ve ambarlarında tüm yiyecek stoklarının 

tükendiğini ve insanların açlıkla mücadele ettiğini aktarmıştır. Hatta kıtlık nedeniyle 

insanların yeterince beslenemediği ve hayatta kalabilmek için birbirlerini yediklerine 

dair bazı bilgiler bulunmaktadır. Bu durum muhtemelen yazar tarafından abartılmış 

olup, kıtlığın ne denli ciddi olduğunu vurgulamak amacıyla dile getirilmiştir. 

Meydana gelen veba salgını neticesinde kırsalda yaşayan halk, evlerini terk ederek 

 

 
514 Urfalı Mateos, Vekayi-Nâmesi (952-1136) ve Papaz Grior‟un Zeyli (1136-1162), 308-310; 

Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 144; Turan, Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslâm Medeniyeti, 

291; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 47-48. 
515 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 48-49; Detaylı bilgi için bkz. Ertük, 

“At Vebası Hakkında Kısa ve Genel Bilgiler Salgının Yurdumuz Atıarına Bulaşıncaya Kadar 

Geçirdiği Tarihi Merhaleler”, 48-57; Nevzettin Yalçın, “At Vebası (Petis Equorum)”, 232-246; 

Zeynelabidin Erdöl, At vebası ve Koyunlarda Mavi Dil (Bluetongue) Hastalığı, (İstanbul: Osmanbey 

Matbaası, 1945). 
516 Orta Çağ‟da Arapların Kuzey Afrika‟nın doğusundaki bölge günümüz Tunus ve civarına verdikleri 

isimdir. Detaylı bilgi için bkz. Nadir, Özkuyumcu, “İfrîkiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (TDV yayınları, İstanbul: 2000), 21/515-516. 



149 
 

şehirlere doğru göç etmeye başlamıştır. Ancak kırsalda yaşanan veba salgın ı 

hakkında bilgi alan şehirdeki yerel halk, kapılarını kapatarak salgından etkilenenleri 

kabul etmek istememiştir. Bu tedbirler, salgının yayılmasını önlemekte etkili 

olamamıştır. Nitekim salgın sonucunda İfrîkiyye bölgesinde ciddi bir nüfus kaybı 

meydana gelmiş ve neredeyse felaketten sağ kurtulan kimse kalmamıştır. Felaketten 

kurtulanlar ise yiyecek bulabilmek amacıyla Sicilya‟ya göç etmiştir. Ayrıca yazar 

aynı yıl içinde Mısır‟da da bir veba salgınının meydana geldiğini ve bu salgının 

nüfusun büyük bir kısmını yok ettiğini rivayet etmektedir. Ancak bu konu hakkında 

detaylı bilgi mevcut değildir517. 

 

Dördüncü iklimden Anadolu topraklarına geri döndüğümüzde 1156-1192 

yılları arasında Anadolu Selçuklu Sultanı II. Kılıç Arslan döneminde Grupia‟ da (?) 

veba salgını meydana gelmiştir. Salgın dört ay boyunca şiddetli bir şekilde 

hissedilmiş, Grupia‟yı kasıp kavurmuştur. Abû‟l Farac‟ın Farac Tarihi‟nde bu 

durum şöyle aktarılmıştır: 

Yunanlıların 1476 (M.1165) yılında Alinas şehrinin çocuklarından şu garip hikayeyi işittik: 
bu yıl içerisinde Grupia‟da veba kopmuştu ve burada bulunan bir Türk ahaliye şu suali sormuştu: 
vebadan ölen ilk ölen şahıs kimdi?,, Bunlar da bu adamın kim olduğunu tesbit ettikten sonra mezarını 
açtılar ve ölümünden dört ay geçmiş olduğu halde cesedinin tefessüf etmediğini gördüler. Gözleri 
kapanmamıştı, ağzı açıktı, kafasını ve göğsünü saran kumaş yıpranmamıştı, sağ kolu yanına doğru 
uzanmıştı. Bunun üzerine mezarı açtıran Türk ağzını kapattı, ince bir kazık ile tıkadı ve o günden 

başlayarak vebadan kimse ölmedi
518

. 

Yazarın ifadelerinden hareketle, salgının hızla yayılmasını durdurmak 

amacıyla ilk ölen kişinin üzerinden salgının ana kaynağına ulaşılmaya çalışıldığı 

yorumu yapılabilir. İlk ölen kişinin seçilmesi sorgulanabilir ancak bu durum alınan 

önlemi göstermektedir. Her ne kadar cesedin ağzına kazık çakılmasının hastalığın 

sona ermesini sağlayacağı düşünülmüşse de, bu görüş doğru olmayacaktır. Zira 

salgının dört ay boyunca basilin çevreye yayılmış olması muhtemeldir. Ancak bu tür 

bir önlemin, salgının etkilerini zayıflatmış olabileceği düşünülmektedir.  

Dönemin bir diğer yazarı olan İbnü‟l Esir, Selçuklu Sultanı II. Kılıç Arslan 

döneminde Suriye, el-Cezîre, Irak, Diyarbekir, Musul, el-Cibâl, Ahlat ve diğer 

bölgelerde şiddetli bir kuraklık yaşandığını aktarmıştır. Bu kuraklık sonucunda halk 

 

 
517 İbnü‟l Esir, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 11, 89-115. 
518 Grupia: şehrinin neresi olduğu konusunda bir bilgi mevcut değildir. Ancak burada yaşayan halkın 

gayri Müslim olduğu muhtemeldir. Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 403; Arık, “Selçuklular Zamanında 
Anadolu‟da Veba Salgınları”, 49. 



150 
 

su ve yiyecek bulmakta büyük zorluklar çektiğini rivayet etmiştir. Yaşanan bu 

olumsuz koşullar neticesinde fiyat artışları yaşandığını belirtmiştir. Mesela Dımaş‟ta 

bir çuval buğday yirmi dînâr-ı sûrîye satılırken Musul‟da arpa üç mekkûkü bir dînâr-ı 

emîrîye satılmıştır. Bu yüksek fiyatlar neticesinde insanlar, temel besin maddelerine 

ulaşmakta zorlanmış ve günlük ihtiyaçları karşılayamaz duruma gelmiştir.  Bu 

olumsuz durum bireyleri açlıklarını gidermek amacıyla leş ve benzeri türleri gıda 

tüketimine yöneltmiştir. Bu sağlıksız beslenme biçimide veba hastalığının ortaya 

çıktığı zemin hazırlamıştır. Bu olumsuz koşullar sonucu ortaya çıkan salgın, kısa bir 

süre içerisinde çevreye yayılmış, hem insanları hem de hayvanları etkileyerek birçok 

can kaybına yol açmıştır. Yaşanan salgın neticesinde ölüm oranlarının oldukça 

yüksek olduğu, halkın cenazeleri gömmekte ciddi zorluklar yaşadığı bilinmektedir. 

Veba salgınına ek olarak neredeyse tüm yöre halkı menenjit hastalığına da 

yakalandığı aktarılmıştır. Bu olumsuz yaşam koşulları neticesinde Mekke, Suriye, el- 

Cezîre, Irak, el-Cibâl ve diğer bölgelerde yeniden kıtlık ve yüksek fiyat artışlarının 

yaşanmasına neden olmuştur. Salgın, dördüncü iklimin yanı sıra Anadolu‟da, 

özellikle Diyarbekir ve Ahlat bölgelerinde de görülmüş ve 27 Mayıs 1180 yılına 

kadar devam etmiştir. Bu süreçte Anadolu coğrafyasında ve dördüncü iklimde art 

arda meydana gelen felaketlerin, Allah Teâlâ‟nın insanlara ve hayvanlara merhamet 

göstererek yağmur yağdırmasıyla son bulduğu belirtilmiştir.  

Şubat 1180 yılında Ramazan ayında el-Cezîre‟ye hadis tahsili için gittiğimde, şehirdeki 

halkın yaşanan felaketler nedeniyle umutsuzluğa kapıldığını ve yağmurun artık yağmayacağına 

inanarak karamsar bir şekilde yaşadıklarını gördüm. Kış mevsiminin başında geldiğim bu şehirde, 

ilkbahar mevsimine kadar hiç yağmur yağmamıştı. Bir grup insanla hocanın gelmesini beklerken, 

felaketler karşısında bitkin düşen bir Türkmen, feryat ederek odaya girdi. Türkmen‟in bu feryadı 

odadaki herkesi duygulandırdı ve hepimiz Allah‟a yalvarmaya başladık. Bunun üzerine gökyüzü 

bulutlarla kaplandı ve yağmur yağmaya başladı519. 

Bu olay, salgın hastalıklar ve diğer doğal felaketler karşısında insanların 

çaresizlik hissine kapıldığını ve bu tür kriz anlarında dini inançlarına sığınarak dua 

ettiklerini göstermektedir. 

II. Kılıç Arslan döneminde bir diğer veba salgını Haçlıların Çukurova‟ya 

ilerlediği sırada patlak vermiştir. Abû‟l Farac‟ın  FaracTarihi‟nde 1180 yılında 

 

 

 

 

 
519 İbnü‟l Esir, el- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 11, 361-362; Arık,“Selçuklular Zamanında Anadolu‟da 

Veba Salgınları”, 49-50. 



151 
 

meydana gelen büyük kıtlığın hemen ardından veba salgını başlamış ve bu felaketin 

dünya genelinde geniş bir etki yarattığı aktarılmıştır520. 

Bir diğer veba salgını I. Alâeddin Keykubad döneminde 1220-1237 yılları 

arasında başkent Konya‟da ortaya çıkmıştır521. Bu konuda dönemin yazarlarından 

biri olan Eflakî detaylı bilgiler aktarmıştır. Yazar, salgın neticesinde dönemin önemli 

devlet adamlarından Kadı Bahaeddin ile tüm kavminin hayatını kaybettiğini rivayet 

etmiştir. Ayrıca Kadı Bahaeddin‟in sergilediği davranışlar ve kötü niyeti nedeniyle 

Allah‟ın gazabına uğradığı düşünülmüştür. Yazar bu durumu şöyle ifade etmiştir: 

Kadı, kıskançlık ve garezi nedeniyle Bahâeddin Veled‟i sultana şikâyet etmiştir. 

Aynı gün, tesadüfen kadı da Sultan‟ın meclisinde bulunmaktadır. Veled: 

Ey Taberistan‟lı kadı bizim hakkımızda diline bir sus de ve bize iş çıkarma çünkü birkaç 

günlük ömrün vardır, sonra sen öleceksin ve senin hiçbir halefin de kalmayacatır. Haleflerin hakkında 

Tanrının hükmü şöyledir: Onların hepsi ölecek ve senin rüşvetinin zulmünden de bütün mazlumlar 

kurtulacaktır. Fakat bizim çocuk ve torunlarımız, haleflerimiz ve dostlarımız kıyamete kadar daima 

devam edecek ve kalacaktır! dedi Bâha Veled hazretleri. Derler ki: Birkaç gün sonra veba geldi, 

Taberistanlı Kadı Bâeddin ve onun bütün soyu sopu öldü. Yine Derler ki Taberistanlı Kadı Bâeddin 

yedi gün burnundan kan gelerek öldü522. 

Bu olaydan, kadının devlet otoritesinde söz sahibi olup iltizam ve nizama 

göre hareket etmemesi nedeniyle Allah tarafından cezalandırıldığı düşüncesi 

çıkarılmaktadır. Ayrıca kadının yedi gün boyunca burnundan kan gelmesi, onun 

eziyet çektiğini vurgulamak için belirtilmiş olsa da salgının semtomları olarak da 

yorumlanabiliriz. 

Konya şehrini kasıp kavuran salgın hakkında bilgiler kısıtlı olmakla beraber 

Eflaki‟nin aktardıklarına göre salgının 1221 tarihinde Anadolu Selçukluları‟nın 

şehrin burçlarının ve kale duvarlarının yapıldığı zaman diliminde yaşandığını rivayet 

edilmiştir. Ayrıca Tabersitan‟lı Kadı Baheaddin ve soyunun dışında kaç kişi vefat 

ettiği hakkında bilgi mevcut değildir523. 

 

 

 
520 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 425; Detaylı bilgi için bkz. Cécıle Morrissson, Haçlılar, 56-57; 

Demirkent, Haçlı Seferleri, 151-166; Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi 3, 12-15; Kaleli, Haçlı 

Seferleri Zamanında Bizans ve Batılılılar, 428; Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 105; Raşid Erer, 

Türklere Karşı Haçlı Seferleri, (İstanbul, 2002), 94-95. 
521 Arık,“Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 52. 
522 Eflâkî, Ariflerin Menkıbeleri, (İstanbul: Kabalcı yayınları, 2020), 80; Aydın, Taneri, Türkiye 

Selçukları Kültür Hayatı(Menâkıbü‟l Arifîn‟in Değerlendirilmesi), (Ankara: TTK yayınları, 2021), 
56. 

523 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”,53. 



152 
 

Bir diğer veba salgını II. Gıyâseddin Keyhüsrev döneminde 1237-1246 yılları 

arasında Kösedağ Savaşı‟ndan hemen sonra Malatya şehrinde ortaya çıkmıştır. 

Salgının Moğol ordusundan yayıldığı düşünülmektedir. Çünkü Kösedağ 

bozgunundan kısa bir süre sonra Yasavur Noyan Reisi Maiperkati524 komutasındaki 

Moğollar‟ın Meyyafarikin, Mardin ve Urfa üzerinden Halep‟e ilerledikleri ve seyahat 

sırasında hastalığı yaymış olabilecekleri ihtimali oldukça yüksektir. Bu konu 

hakkında dönemin yazarlarından Abû‟l Farac ve İbnü‟l İbrî, Târîhu Muhtasari‟d- 

Düvel adlı eserinde şöyle bahsetmiştir: 

(641H.) Yesaver-Nesaver-Besaver Noyen, Şam kıt‟asma yürüdü. Halep kapısının üzerindeki 
Haylan denilen yere kadar ilerledise deatlarının ayaklarında çıkan bir hastalıktan dolayı buradan 

geri dönmeğe mecbur oldu. Dönüşünde Malatya‟dan geçerek bu şehri yıktı ve bağ ve bahçeleri ve 

ekinleri hayvanlara yedirtti. Ve kadınların ziynetlerine ve kiliselerdeki altın ve gümüşten olan 

mukaddes kaplara ve İncil kaplarına ve haçlara varıncaya kadar her ne buldularsa aldılar. 

Kumandanları Yesaver Noyen barsaklarındaki bir hastalığın tedavisi için bir hekim istedi. Kendisini 

Atam tedaviye başladı ve kendisiile Harput‟a kadar beraber gitti ve hastalığı iyi etti. Atam Harput‟tan 

Malatya‟ya döndise de burada oturmamız uzamadı. Antakya‟ya gidip orada yerleştik. Tatarlar 

çekildikten sonra kıtlık ve hastalık çıktı, birçok kimseler öldüler. İnsanlar bir çöreğe çocuklarını satar 

oldular. (642 H.)de Tatarlar Bağdat üzerine yürüdülerse de şehre girememiş idiler525. 

Bu konu hakkında Abû‟l Farac‟ın Farac Tarihi‟nde: 

Yunanlıların 1555 (M.1244) yılında ismi Yasavur (Nasavur) Navin olan Tatar reisi 

Maiperkati, Mardin ve Edessa havalisine indi ve Fırat‟ı geçerek Halep kapısı civarındaki Hailan 
isimli yere geldi. Fakat şehre yaklaşmadı. Çünkü başın da bulunduğu ordunun atları, yerin kuruluğu 

ve muhitin sıcaklığı yüzünden bacakları aksamıştı. Bunlar, yaz mevsiminde indiler. Nasavur bu 

havaliyi aldıktan sonra Halep emirine haber göndererek altın istedi. Bu emir onun istediği herşeyi 

verdikten sonra Nasavur buradan ayrıldı ve Malatya‟ya karşı hareker ederek ordugâhını burada 

kurdu ve Malatya‟nın ekinlerini ve bağlarını ve arılarını imha ettikten başka şehrin dışında 

bulunduğu herkimseyi öldürdü. Tatarlar şehrin hâkimi olan ve Halepten geri dönen Reşidüddin‟i 

tehdit ettikleri için bu adam altın, gümüş birçok paralar, mücevherler, altın ve gümüşten kaplar 

topladı. Bütün bunlar 40.000 dinar değerinde idi. Kendisi mabetlerin içindeki kapıları da çalarak 

şamdanları, buhurdanlıkları evliyaların tabutlarını büyük kiliseden çıkarttı ve bunları Tatarlara 

verdi. Onlar da bunları alarak İran‟a gittiler. Tatarların gitmeleri üzerine Malatya ile etrafında 

şiddetli birkıtlık oldu, veba başgösterdi ve memleket çarşılarında ölen, hayvanlardan farksız, sefil 
kimselerle doldu. Birçok kimseler oğullarını ve kızlarını köle ve cariye olarak satmak istedilerse de 

alıcı bulamadılar 
526

. 

Selçuklu topraklarında bir diğer veba salgını hakkında Abû‟l Farac‟ın Farac 

Tarihi‟nde 1258-1259 yılları arasında Senar, Asur, Bet Nahrin, Suriye ve Roma 

bölgelerinde kıtlık ve veba salgınının yaşandığı aktarılmıştır. Bu dönemde Anadolu 

Selçuklu Devleti, Sultan II. İzeddin Keykavüs ve kardeşi V. Kılıç Arslan‟ın ortak 

 

 
524 Moğol Hükümdarı Hülâgû Han döneminde Anadolu‟da görev yapan Moğol Komutanı Detaylı bilgi 

için bkz. Büşra, Bağcı, Anadolu‟daki Moğol Vali ve Komutanları,(Konya: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Ana Bilim Dalı Yüksek Lisans Tezi, 2019). 
525 Abû‟l Farac- İbnü‟l İbrî, Târîhu Muhtasari‟d-Düvel, (Ankara: TTK yayınları, 2011), 20-21. 
526 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 544-545; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 

53-54; Detaylı bilgi için bkz. Turan, Selçuklular Tarihi Ve Türk-İslâm Medeniyeti, 379-380; Ayönü, 
Selçuklular ve Bizans, 252-255. 



153 
 

yönetimi altında olduğu bilinmektedir527. Yaşanan salgın hakkında detaylı bilgiler 

mevcut değildir528. 

Bu bölümde, Selçuklu topraklarında 11. yüzyıldan 12. yüzyıla kadar meydana 

gelen veba salgınları incelenmiştir. Bu süreçte dönemin yazarlarının eserlerinden 

yararlanılarak, veba salgınlarının etkileri ve toplum üzerindeki yansımaları 

aktarılmaya çalışılmıştır. Daha önce Doğu Roma İmparatorluğu‟nda veba konusuna 

dair bazı bilgilere yer verilmişt, bu bölümde ise Selçuklu dönemine ait detaylı 

bilgilere odaklanılmıştır. Bir sonraki bölümde, Haçlı Seferleri sonucunda ortaya 

çıkan veba salgınları detaylı bir şekilde ele alınacaktır. Bu çerçevede Selçuklu ve 

Doğu Roma İmparatorluğu‟ndaki veba salgınları ile Haçlı Seferleri arasındaki 

ilişkiler ön plana çıkacaktır. 

2.10. Haçlı Seferlerinde Veba Salgını 

 
Haçlı Seferleri‟nin başlamasında dini sebepler ön planda tutulmuştur. Ancak 

arka planda Avrupa‟daki uzun süreli açlık, yoksulluk, savaşlar, kıtlık ve salgın 

hastalıkların yol açtığı psikolojik ve ekonomik krizler oldukça önemli bir etken 

olmuştur529. Avrupa toplumları, zorlu koşullarla mücadele ederken, Doğu Roma 

İmparatorluğu da benzer siyasi, ekonomik ve dini sorunlarla karşı karşıya kalmıştır. 

Bu nedenle imparatorluk, Papalık‟tan ücretli asker talep etme yoluna gitmiştir. 

Papalık ise Avrupa‟daki mevcut krizlere çözüm bulma amacıyla Doğu‟nun 

zenginliklerine erişim sağlama ve Konstantinopolis üzerinde güç elde etme hedefi 

doğrultusunda kutsal hac uğruna savaş hazırlıkları başlatmıştır. Böylece Haçlı 

Seferleri 1096 yılında başlayarak 1270 yılına kadar sekiz ana sefer şeklinde 

düzenlenmiştir. Ancak bazı tarihsel kaynaklar dokuzuncu seferden de 

bahsetmektedir.  Bu  sefer,  aslında  sekizinci  seferin  bir  uzantısı  olarak 

 

 
527 Detaylı bilgi için bkz. Sümer, “KılıçArslan IV”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

(Ankara: TDV yayınları, 2022), 25/403-405; Sümer, “Keykâvus II”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (Ankara: TDV yayınları, 2022), 25,/354-356. 
528 Abû‟l Farac, Farac Tarihi 2, 575; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 53. 
529 Anonim, Haçlı Tarihi (Gesta Francorum et Aliorum Hierosolymitanorum), çev., Engin Ayan, 

(İstanbul: Selenge yayınları, 2019), 31; Cécile Cécile Morrısson, Haçlılar, (Ankara: Dost yayınları, 

2021), 10-27; Demirkent, Haçlı Seferleri,1; Jacques G.Ruelland, Kutsal Savaşlar Tarihi, (İstanbul: 

İletişim yayınları, 2004), 68-71; Claude Cahen, Haçlı Seferleri Zamanında Doğu ve Batı, 55-57; 

H.N. Nomiku, Haçlı Seferleri, 21; Arda, Deniz-Koray Kamacı, Orta Doğu ve Avrupa‟nın Haçlı 
Seferleri, 69-86/135-141; Tez, Savaş Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 18- 

29; Öngül, Anadolu Selçukluları, 30-35. 



154 
 

değerlendirilmekte ve genel olarak Haçlı Seferleri‟nin kapsamına dâhil 

edilmektedir530. 

 

İlk Haçlı Seferi, 1096 yılında Avrupa‟dan Doğu Roma İmparatorluğu‟na 

doğru Keşiş Pierre l‟Eremite önderliğinde başlamıştır. Bu sefer, toplumun her 

kesiminden bireyleri bünyesinde barındıran kalabalık bir Haçlı ordusuyla 

gerçekleştirilmiştir. Anna Komnena, bu birliklerin sayısının kum tanelerinden ve 

yıldızlardan daha çok sayıda, silahsız insan omuzlarında palmiye dalları, haç taşırak 

yürüdüklerini ifade etmiştir531. Bu kalabalık Haçlı kitlesinin aynı anda aynı yöne 

doğru hareket etmesi, çeşitli salgın hastalıkların yayılmasına zemin hazırlamıştır. 

Savaşın getirdiği yetersiz beslenme, barınma ve hijyen koşulları, Haçlıların 

bağışıklık sisteminin zayıflamasına yol açmıştır. Bu bağlamda Haçlı Seferleri 

sırasında birçok salgın hastalığın ortaya çıktığı düşünülmektedir. Bu salgınlar, bazen 

endemik bir şekilde görülmüş, bazen de pandemik boyutlara ulaşmıştır. I., II., III., 

V., VII. ve VIII. Haçlı Seferleri sırasında veba salgını yaşanmıştır. Bunun yanı sıra 

cüzzam, tüberküloz, çiçek ve sıtma gibi diğer salgın hastalıklar da sıkça görülmüştür. 

2.10.1. Haçlı Seferlerinde Görülen Veba Salgınları (I.,III.,V.,VII. ve VIII. 

Seferler) 

 

I. Haçlı Seferi sırasında Haçlı ordusunun Antakya şehrini kuşatması 

esnasında veba salgını patlak vermiştir. Salgının 1098 yılında başladığı ve yaklaşık 

üç veya dört ay kadar etkili olduğu bilinmektedir532. Bu salgının ortaya çıkış 

nedenleri arasında ordunun yetersiz beslenmesi ve savaş ortamının getirdiği olumsuz 

koşullar öne çıkmaktadır. Ayrıca kuşatmanın çetrefilli geçmesi, iç kalede bulunan 

Musul Atabegi Kürboğa‟nın533 ordusu ile sıkışan Haçlı birliklerinin yiyecek temin 

etmesini zorlaştırmıştır. Bu nedenle Haçlı birlikleri ellerine ne geçtiyse tüketmeye 

başlamıştır. Örneğin Haçlı askerlerinin çürümüş deri parçaları, binek hayvanları, 

 

 
530 Demirkent, Haçlı Seferleri, 8. 
531 Anna Komnena, Alexiad Anadolu‟da ve Balkan Yarımadası‟nda İmparator Alexios Komnenos 

Döneminin Tarihi Malazgirit‟in Sonrası, (İstanbul: İnlılâp yayınları, 2021), 304. 
532 Arık,“Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 44; Urfalı Mateos, Vakayinamesi, 192- 

193; Raşid Erer, Türklere Karşı Haçlı Seferleri, (İstanbul: 2002), 47-52. 
533 Kürboğa tam adıyla Ebû Saîd Kıvâmüddevle Kürboğa, Büyük Selçuklu Devleti‟nin Musul atabeyi 

ve tecrübeli bir kumandanıdır. Bazı kaynaklarda ismi Kerboğa, Kurboğa ya da Gürboğa olarak da 
geçmektedir. Detaylı bilgi için bkz. Demirkent, “Kürboğa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi, (Ankara: TDV yayınları, 2002), 26/562-563. 



155 
 

köpekler, fareler vb. çeşitli hayvanları tükettiği ve açlık derecesinin arttığı 

dönemlerde ise insan eti yemeye başladıkları kaydedilmiştir. Bu konu hakkında 

dönemin kronik yazarı ve görgü tanığı olan Raimundus534, kuşatma esnasında hayatta 

kalabilmek için insan eti yenildiğini ve kanı içildiğini rivayet etmiştir535. 

Raimundus‟un yanı sıra Guillaume Try536 ve Urfalı Mateos Haçlı ordusunun yiyecek 

sıkıntısı çektiğini ve bu durumun veba salgınına yakalanmalarına neden olduğu 

aktarmıştır. Yaşanan salgın neticesinde ordu içinde açlık ve hastalıktan ölenlerin 

sayısının yaklaşık 500 bin kişi olduğunu ve bu rakamın neredeyse Haçlı ordusunun 

5/1 veya 7/1‟i kadar hayatını kaybettiği bilinmektedir. Haçlı ordusu, çeşitli olumsuz 

koşullara rağmen Büyük Selçuklu Devleti‟nin Valisi Emir Yağısayan‟ın537 yönetimi 

altındaki Antakya şehrini kuşatmayı başarmıştır. Kuşatma sürecinde Haçlılar şehirde 

terör estirmiş ve cadde ile sokakları ceset yığınlarıyla doldurmuştur. Bu durum 

yalnızca şehirdeki yaşamı olumsuz etkilemekle kalmamış, aynı zamanda çevreye de 

kötü bir hava yayılmasına sebep olmuştur. Şehirde meydana gelen bu tür olaylar, 

salgın hastalıkların yayılmasında önemli bir rol oynamış, halk sağlığını tehdit eden 

ciddi koşullar oluşturmuştur538. Bu durumu fark eden Haçlı birlikleri, vebanın 

yayılmasını engellemek ve uygun barınma koşullarını sağlamak amacıyla yağma 

faaliyetlerini durdurmuş ve şehri temizlemeye başlamışlardır. İlk olarak bozulmuş 

cesetlerin defnedilmesi ve imhasına yönelik işlemler gerçekleştirilmiştir539. Tüm bu 

 

 
534 Raimundus, Raymond d‟Aguilers, Birinci Haçlı Seferi'nin vakanüvisi olarak bilinir. Sefer sırasında 

Provençal Haçlı ordusu lideri olan Toulouse Kontu Raymond de Saint-Gilles‟in din görevlisi olarak 

görev yapmıştır. Kaleme almış olduğu Historia Francorum qui ceperunt Iherusalem adlı vakainame, 
Kudüs‟ün alınması ve hemen sonrasında yaşanan konuları içerir. Detaylı bilgi için bkz. Raimundus 

Aguilers, Haçlılar Kudüs‟te Bir Papazın Gözünden İlk Haçlı Seferleri, çev., Süleyman Genç, 

(İstanbul: Yeditepe yayınları, 2023). 
535 Arık,“Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 44; Urfalı Mateos, Vakayinamesi, 192- 

193; Erer, Türklere Karşı Haçlı Seferleri, 47-52. 
536 Guillaume de Try, 1130 yılında doğmuş ve 1185 yılında ölmüştür. Lübnan‟da Sur Piskoposu 

olarak görev yapmıştır. Ayrıca Haçlı ve Orta Çağ tarihçisi olarak tanınmaktadır. Detaylı bilgi için 

bkz. William of Tyre, A History of Deeds Done Beyond the Sea, çev., E.A. Babcock ve A.C. Krey, 

(Columbia University Press,1943). 
537 Melikşah döneminde Büyük Selçuklu İmparatorluğu‟nda önemli askeri ve idari görevler üstlenen 

bu komutan, devletin güçlenmesine ve topraklarının genişlemesine önemli katkılarda bulunmuştur. 
Sultan Melikşah‟ın güvenini kazanan bu lider, ordunun başında birçok başarılı sefere imza atmıştır. 

Detaylı Bilgi için bkz. Altan, “Yağısıyan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: 

TDV yayınları, 2013), 43/177-179. 
538 Urfalı Mateos, Vakayi-nâmesi, 192-193; Ruciman, Haçlı Seferleri Tarihi 1, 170-197; Tez, Savaş 

Nüfus Kıtlık Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine, 29-35; ayrıca I.Haçlı seferi için bkz. 

Morrısson, Haçlılar, 28-34;Nomiku, Haçlı Seferleri, 27-38; Demirkent, Haçlı Seferleri, 21-61; Daid 
Nicola, Birinci Haçlı Seferleri 1096-99, çev., L.Ece Sakar, (İstanbul: Türkiye İş Bankası yayınları, 
2013), 59-61; Ostorogorsky, Bizans Devleti Tarihi, 335-338; Ayönü, Selçuklular ve Bizans, 91-101; 

539 Ruciaman, Haçlı Seferleri Tarihi 1, 180-201. 



156 
 

temizlik çabalarına rağmen, temmuz ayındaki sıcaklıkların etkisiyle salgının yayılma 

hızı artmıştır. Antakya, deyim yerindeyse salgın yüzünden kor bir ateş gibi yanıp 

kavrulmuştur. Bu ateşten nasibini alan ilk kişi Haçlı komutanlarından Ramundus 

Aguilers kendi deyimiyle Le Puy Adgemar‟dır. Le Puy dönemin kronik 

yazarlarından ve görgü tanıklarından birisidir. Sefer esnasında kaleme aldığı Historia 

Francorum Gui Ceperuni Iherusalem adlı eserinde Antakya kuşatmasında yaşanan 

kıtlık, doğal felaketler ve salgın hastalıklar hakkında deyalı bilgiler aktarmıştır540. 

Haziran ayının başlarında başlayan veba salgını, ağustos ayına gelindiğinde tüm şehri 

etkisi altına aldığı bilinmektedir. Tüm bu olumsuz koşullara rağmen kuşatma devam 

etmiştir. Kuşatma sona erdiğinde, şehre giren diğer Haçlı birlikleri karşılaştıkları 

manzara nedeniyle geri çekilmek zorunda kalmışlardır. Bu durum salgının ne kadar 

yıkıcı olduğunu açıkça göstermektedir. Salgın, ancak eylül ayında havaların 

soğumasıyla etkisini kaybetmiştir. Üç ila dört ay süren bu salgında, ölüm oranları 

kesin olarak belirlenememekle birlikte, binlerce kişinin hayatını kaybettiği tahmin 

edilmektedir541. 

I. Haçlı seferi sırasında ordu, sadece askeri çatışmalarda değil aynı zamanda 

veba salgınıyla da mücadele etmiştir. Tüm bu zorlu sürece rağmen Anadolu 

coğrafyasında 1098‟de Urfa‟da ve Antakya‟da, 1099‟da Kudüs‟te ve 1109 yılında 

Trablus‟ta Haçlı kontlukları kurulmuştur542. Doğu Roma İmparatorluğu her ne kadar 

 

 
540 Bu dönemde birçok salgın aynı anda yaşanmıştır. Le Puy‟un veba salgınından mı yoksa tifodan mı 

öldüğü konusunda kesin bir bilgi yoktur. Ruciaman, Haçlı Seferleri Tarihi 1, 194; Küçüksipahioğlu, 

“Birinci Haçlı Seferleri‟nin Bir Görgü Tanığı: Ramundus Aguilers”, Tarih Dergisi, 41, (2005), 17- 
24; Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 96; Demirkent, Haçlı Seferleri, 46. 

541 Ruciaman, Haçlı Seferleri Tarihi 1,196-201. 
542 Sevtap Gölgesiz Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı Siyasî Tarihi (1099-1187), (Ankara: TTK yayınları, 

2020), 11; Urfa Kontluğu (Edessa Kontluğu), I. Haçlı seferi sonucu Urfa şehri ve civarında Haçlılar 

tarafından kurulmuş bir devlettir. Detaylı bilgi için bkz. Demirkent, Urfa Haçlı Kontluğu Tarihi ( 

1148-1146), (Ankara: TTK yayınları, 1994); Antakya Prensliği, Birinci Haçlı Seferi‟nin ardından 
1098 yılında Haçlılar Antakya kenti tarafından kurulmuştur. Prenslik, 1268 yılında Memlük Sultanı 

Baybars tarafından yıkılmıştır. bkz. Altan, Antakya Haçlı Prinkepsliği Tarihi ve Kuruluş Devri, 

(Ankara: TTK yayınları, 2023); Kudüs Latin Krallığı, 1099 yılında I. Haçlı Seferi sonrasında 

Katolikler tarafından Kenan bölgesinde kurulmuştur. Bu krallık, Batı Avrupa krallıklarıyla güçlü 

bağlantılara sahip olmasına rağmen, küçük bir devlet olarak kalmış ve yeterli finansal ve askeri 

destekten yoksun olduğu bilinmektedir. En geniş sınırlarına ulaştığında Lübnan‟dan Sina 

Yarımadası‟na kadar uzanmıştır. İlk başlarda Müslümanlar arasında korku uyandırsa da, sonrasında 

“Cihad” kavramının ortaya çıkmasıyla birlikte topraklarını kaybetmeye başlamıştır. 1187 yılında 

Selahaddin Eyyubi‟nin Kudüs‟ü fethetmesiyle krallığın toprakları Akdeniz kıyısında dar bir alana 

sıkışmıştır ve 1291‟de Memlükler‟in Akka‟yı almasıyla tarihe karışmıştır. bkz. Sevtap Gölgesiz 

Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı Siyasî Tarihi (1099-1187), (Ankara: TTK yayınları, 2020); Trablus 

Kontluğu, I. Haçlı Seferi sonrasında Haçlılar tarafından Trablusşam kenti civarında kurulmuş bir 
devletti. 1102 yılında Fransız Haçlı komutanı Toulouse Kontu IV. Raymond tarafından kurulan bu 



157 
 

emellerine yaklaşmış olsa da Haçlı birliklerinin yağma ve barbar hareketleri 

imparatorluğa zarar verdiği bilinmektedir. Haçlıların sürekli hareket halinde 

olmaları, salgının yayılmasında önemli bir rol oynamıştır. Veba salgınına rağmen 

Haçlılar seferlerine devam etmiş ve Anadolu‟nun iç kesimlerinden Kudüs‟e doğru 

ilerleyişlerini sürdürmüşlerdir. Bu ilerleyişleri sırasında Haçlılar, uğradıkları her 

şehri yağmalayarak ciddi tahribata yol açmış, bu da şehirlerde kıtlık ve salgın 

hastalıkların yayılmasına neden olmuştur. Tarihçi, edip, şair ve devlet adamı İbn-i 

Kalânisî, Haçlıların 1099-1100 yıllarında Antakya kuşatmasının ardından Kudüs‟e 

doğru ilerlerken kuzey bölgelerdeki bazı yerleşim yerleri ve kalelerde su kuyularının 

kuruduğunu belirtmiştir. Ayrıca nehir ve göl kenarlarında yapılan savaşlar su 

kaynaklarının kirlenmesine neden olmuş, bu durum uzun süre susuzluk ve hijyen 

sorunlarına yol açarak salgınların yayılmasında önemli bir etken olduğunu 

aktarmıştır543. 

Haçlı Seferleri sırasında ortaya çıkan bir diğer veba salgını, III. Haçlı Seferi 

esnasında yaşanmıştır544. 1189 yılında Salahaddin Eyyubi‟nin Kudüs‟ü ele 

geçirmesiyle III. Haçlı Seferi‟ne hazırlıklar başlamıştır. Haçlı birlikleri, Anadolu‟nun 

iç bölgelerinden en kısa güzergahı takip ederek Kudüs‟e ulaşmayı amaçlamışlardır. 

Bu nedenle Haçlılar üç ayrı kola ayrılmıştır. Bu kollar arasında, Alman İmparatoru 

Friedrich Barbarossa‟nın komutasındaki birlik öne çıkmaktadır. Bu birliğin yaklaşık 

iki yüz bin ile altı yüz bin kişilik bir orduyla hareket ettiği bilinmektedir. Bu 

kalabalık Haçlı birliklerini yönetmek son derece zor bir hâl almıştır. Üstüne güzergâh 

boyunca karşılaşılan olumsuz hava koşulları, beslenme ve barınma sorunları 

eklenince sefer daha da güçleşmiştir. Bu nedenle en kısa yolu izlemek isteyen Haçlı 

birlikleri, Edirne üzerinden Manisa‟ya, buradan da Denizli‟yi geçerek Selçuklu 

topraklarına girmişlerdir. Bu dönemde Selçuklu saltanatında II. Kılıç Arslan 

bulunmakaydı. II. Kılıç Arslan, Haçlı birliklerinin Selçuklu topraklarına kadar 

 

 

devlet, 1289 yılında Memlük Sultanı Kalavun tarafından yıkılmıştır. bkz. Küçüksipahioğlu, Trablus 

Haçlı Kontluğu Tarihi, (İstanbul: Arkeloji ve Sanat yayınları, 2007). 
543 Bu durum çeşitli salgın hastalıkların oluşmasına neden olmuştur. Veba salgınının yanı sıra cüzzam 

ve sıtma gibi çeşitli salgın hastalıklar da yaşanmıştır. Örneğin kirli suyun içilmesi veya kükürtlü ve 

tuzlu suyun tüketimi, orduda kanlı ishal vakalarının artmasına neden olmuştur. Demirkent, Haçlı 

Seferleri, 50-60; Gölgesiz Karaca, Kudüs Haçlı Krallığı Siyasî Tarihi (1099-1187), 46, İbnü‟l 

Kalânisî, The Damascus Chronicle of the Crusades, çev., H.A.R.Gibb, (London, 1932), 45-48; 

Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 96-141. 
544 Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 52. 



158 
 

ilerlemesini engellemek amacıyla iki oğlu ve yönetimindeki Türk kuvvetleriyle 

birlikte Haçlıları durdurmak için mücadele etmiştir. Selçuklular, Haçlıları 

durdurmaya çalışmış ve onlara önemli kayıplar verdirmiş olsalar da, Haçlılar 

Konya‟ya kadar ilerlemeyi başarmışlardır. Bu durum üzerine Selçuklular, Haçlı 

birlikleriyle bir anlaşma teklifinde bulunmuş ve iki taraf arasında bir uzlaşma 

sağlanmıştır. Bu uzlaşmanın ardından Haçlılar Konya‟dan ayrılmışlardır. Konya‟dan 

ayrılan Haçlı birlikleri, kötü hava koşulları nedeniyle açlık ve susuzlukla karşılaşmış 

ve zorlu bir yolculuğun ardından Silifke‟ye ulaşmayı başarmışlardır. Ancak Silifke 

Çayı‟nı geçerken ordu komutanlarından Friedrich‟in nehirde boğularak hayatını 

kaybetmesi, ordunun moralinin bozulmasına neden olmuştur. 

Haçlı birliklerinin ordu komutanlarını kaybetmesi, olumsuz savaş koşulları ve 

hastalıklar, ordunun moral ve motivasyonunu olumsuz etkilemiştir. Kısa bir süre 

sonra, Friedrich‟in yerine oğlu ordunun başına geçmiştir. Bu değişiklik Haçlı 

birliklerinin yeni bir liderle biraz olsun rahatlamasını sağlasa da, açlık, susuzluk ve 

sıcak hava koşulları nedeniyle birlik giderek zayıflamaya devam etmiştir. Tüm bu 

zorluklara rağmen yolculuğa devam eden Haçlı birliği, Silifke‟den Kilikya‟nın iç 

bölgelerine doğru ilerlemiştir. Ancak Kilikya‟nın yaz sıcağı ve nemi, Haçlıların 

durumunu daha da kötüleştirmiş ve orduda bir veba salgını baş göstermiştir545. 

Meydana gelen veba salgını neticesinde birçok kişi hayatını kaybetmiştir. Tüm bu 

olumsuz koşullara rağmen kutsal hac uğruna savaşmak için can atan Haçlı birlikleri 

yola devam etmiş, 21 Haziran‟da tüm zorluklara rağmen Antakya şehrine 

ulaşmışlardır546. Meydana gelen bu salgın hakkında dönemin Arap tarihçi İbnü‟l 

Adim, Allah‟ın Franklara (Haçlılara) büyük bir sıcaklık ve açlık yanı sıra „müthiş 

bir veba gönderdiğini rivayet etmiştir. Ayrıca salgın neticesinde Haçlıların yük 

hayvanlarını ve yük arabalarını çeken öküzlerini öldürmek zorunda kaldıklarını, 

 

 

 

 

 

 

 
545 Abû‟l Farac, Farac Tarihi II, 425; Cécıle Morrissson, Haçlılar, 56-57; Demirkent, Haçlı Seferleri, 

151-153/164-166; Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi 3, 12-15; Kaleli, Haçlı Seferleri Zamanında 

Bizans ve Batılılılar, 428; Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 105; Erer, Türklere Karşı Haçlı Seferleri, 

94-95. 
546 Demirkent, Haçlı Seferleri, 145-148; Kaleli, Haçlı Seferleri Zamanında Bizans ve Batılılılar, 412- 

443. 



159 
 

salgın neticesinde günde 1000 kişinin hayatını kaybettiğini ve Antakya‟ya 

ulaştıklarında ordunun nerdeyse 10/1‟nin yok olduğunu aktarmıştır547. 

Bir diğer veba salgını, V. Haçlı Seferi sırasında ortaya çıkmıştır. Bu sefer 

boyunca çeşitli salgın hastalıkların yaşandığı ve bu hastalıklar sonucunda Haçlı 

ordularının önemli kayıplar verdiği düşünülmektedir. Ayrıca sefer sırasında 

Fransisken keşişlerinin orduyu tedavi etmek için büyük bir özveriyle mücadele ettiği 

bilinmektedir. Keşişler, çadır çadır dolaşarak askerlerin tedavisiyle yakından 

ilgilenmişlerdir. Fakat bu tedavi biçimi tıbbi bir uygulama değil, manevi telkinlerle 

gerçekleştirilmiştir. Keşişlerin bu çabaları, hem askerlerin moralini artırmak hem de 

hastalıkla mücadelede destek sağlamak amacıyla kritik bir rol oynadığı 

düşünülmektedir548. 

Sefere genel olarak bakıldığında, 1218 yılında V. Haçlı Seferi esnasında 

Haçlı birliklerinin Dimyat kuşatmasını diğer kuvvetlerin katılımını beklemek 

amacıyla geçici olarak durdurduğu bilinmektedir. Bu bekleyiş sırasında olağanüstü 

sert geçen kış koşulları, ordu içinde büyük zorluklara yol açtığı bilinmektedir. Ayrıca 

zorlu hava şartlarının yarattığı baskı nedeniyle Haçlıların Dimyat‟a ilerleyişleri 

sırasında Taberi bölgesinde yağma faaliyetlerine giriştikleri kaydedilmektedir. Bu 

durum karşısında yerel halkın Dımaşk ve Lübnan dağlarına kaçması, Haçlıların 

yeterince erzak temin edememelerine neden olmuştur. Bu durum ordunun yetersiz 

beslenmesine, bitkin ve yorgun düşmesine neden olmuş ve Haçlı birlikleri arasında 

iskorbüt hastalığı549 ortaya çıkmıştır. Bu hastalık, askerlerin diş etlerinin çürümesine 

ve yiyecekleri çiğneyemez hale gelmelerine neden olmuştur. İyice zayıf düşen 

askerler, adeta uykuya dalar gibi komaya girmiş ve kısa bir süre sonra hayatlarını 

kaybetmişlerdir. Bu hastalıktan kurtulan Haçlı birlikleri 5 Kasım 1219 yılında 

Dimyat önlerine geldiği zaman şehirde etten kümeler ile karşı karşıya kalmışlardır. 

Çünkü uzun zamandır kuşatma altında kalan şehirde, kıtlığın hemen ardından veba 

 

 

 

 
547 Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 105; Arık, “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”, 

51-52. 
548 Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 97. 
549 C vitamini eksikliği, iskorbüt hastalığının ortaya çıkmasına neden olur ve bu hastalık, vücutta 

çeşitli doku hasarlarına yol açar. Serap Torun dğr., “Kırm Savaşında İskorbüt İlleti”, Lokman Hekim 

Journal, 2/2, (2012),10-20. 



160 
 

salgını yaşanmıştır550. Bu sefer esnasında ortaya çıkan veba salgını hem yöre halkını 

hemde Haçlı birliklerine ağır tahribatlar yaşattığı düşünülmektedir. Bu konu 

hakkında Mısırlı tarihçi Makrîzî, bu dönemde kentte şekerin neredeyse hiç 

bulunamadığını, bulunan az miktardaki şekerin ise yakut değerinde olduğunu, 

hayvan stoklarının tükenmesi nedeniyle etin fiyatının bile belirlenemez hale 

geldiğini, buğday ve arpa gibi temel tahıl ürünlerinin ve diğer yiyeceklerin tamamen 

tükendiğini aktarmıştır. Makrîzî‟nin yanı sıra Memlük devletinin tarihçilerinden İbn 

Aybek, yaşan bu salgın hastalığın veba olduğunu ve yaşanan kıtlık yeticesinde 

başaladığını söylemiştir. Yine Memlük Devleti'nin tarihçilerinden ve devlet 

adamlarından biri olan Nüveyrî, sefer esnasında yaşanan salgın ve kıtlık hakkında 

kapsamlı bilgiler sunmuştur. Ayrıca İslam kaynaklarında kuşatma esnasında 

Müslüman halkın çok sıkıntı çektiği ve askerlerin atlarını ve ağaç yapraklarını 

yiyerek ayakta durmaya çalıştıkları aktarılmıştır551. 

Bir diğer salgın, VII. Haçlı Seferi esnasında meydana gelmiştir. Bu sefer, 

1248-1254 yılları arasında gerçekleşmiş olup, asıl amacı Mısır‟ı ele geçirmektir. 

Seferin başlaması, Fransa Kralı IX. Louis'in 1244 yılında sıtma hastalığına 

yakalanmasıyla başlamıştır. Kral Louis, eğer bu hastalıktan kurtulursa kutsal hac 

ruhunu yeniden canlandıracağına dair yemin etmiştir. Kısa bir süre sonra sıtma 

hastalığından kurtulan kral, 1248 tarihinde VII. Haçlı Seferi‟ni ilan etmiş ve Mayıs 

1249‟da gemiyle Mısır‟a doğru yol alarak yeminini yerine getirmiştir552. Seferi 

başlatan IX. Louis ve ordusu, yaklaşık bir ay süren deniz yolculuğunun ardından 4 

Haziran günü Dimyat‟a varmıştır. Dimyat‟a varan Haçlılar, Dimyat‟tan kara yolu ile 

Mısır‟a doğru yolculuk etmeye başlamışlardır. Haçlıların bu yolculuğu, Selçuklu 

topraklarında duyulmuş ve Haçlı birliklerinin ülke sınırlarına girdiği haberi hızla 

yayılmıştır. Bu gelişme üzerine derhal taarruza geçilmiş, ancak Haçlıların çıkışları 

 

 

 

 

 
550 Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi 3, 142; Demirkent, Haçlı Seferleri, 188-192; Nomiko, Haçlı 

Seferleri, 59; Gökhan, Felaketler Çağı Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200- 

1405), 79-81. 
551 Gökhan, Felaketler Çağı Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar (1200-1405), 80. 

Ayrıca kuşatma esnasındaki zorlu yaşam koşulları için detaylı bilgi için bkz. Erer, Türklere Karşı 

Haçlı Seferleri, 128-129; Demirkent, Haçlı Seferleri, 189-192; Karakuş, Haçlı Seferlerinde Tıp, 97; 
Haçlı Seferleri Tarihi 3.142. 

552 Morrısson, Haçlılar, 79-80; Demirkent, Haçlı Seferleri, 212-214; Nomiku, Haçlı Seferleri, 65-73. 



161 
 

engellenememiştir. Bununla birlikte Turanşah553, Haçlı ordusunun Dimyat‟tan erzak 

ve savaş teçhizatı temin etmesini engellemeye yönelik tedbirler aldığı bilinmektedir. 

Haçlı ordusu, yeterli erzak ve teçhizat sağlayamaması nedeniyle kısa sürede iç 

disiplin ve düzenini kaybetmiştir. Ayrıca yetersiz beslenme ve hijen koşullarının 

sağlanamaması ordunun bağışıklık sistemlerini zayıflatmış, dizanteri ve tifüs gibi 

hastalıklara yakalanmalarına neden olmuştur554. Bu hastalıkların hemen ardından 

veba salgını başlamıştır. Salgın neredeyse ordunun tamamını etkisi altına almış, Nil 

Nehri cesetlerle dolmuştur. 

Vebadan ölenlerin cesetleriyle dolu olan nehir, sıcak hava koşullarının 

etkisiyle çevreye yoğun kötü kokular yaymış ve bu durum hastalığın hızla 

yayılmasına neden olmuştur. Bu olumsuz şartlar karşısında, Fransa Kralı IX. 

Louis‟in, belli bir ücret karşılığında nehirdeki Haçlı cesetlerinin toplanması ve toplu 

defin işlemlerinin gerçekleştirilmesi için emir verdiği bilinmektedir. IX. Louis‟in bu 

emri, hastalığın yayılmasını önlemeyi amaçlamış olsa da başarılı olamamıştır. Çünkü 

nehirdeki şişmiş hastalıklı cesetler temas yoluyla çevreye hızla yaymış, önlemlere 

rağmen durdurulamamıştır. Bu gelişmelerin ardından kral, zafer umutlarının 

azaldığını ve kazanamayacaklarını fark etmiş, Turanşah‟a karşı direnişi sona 

erdirerek VII. Haçlı seferini büyük kayıplarla sonlandırmıştır. Fakat IX. Louis, VII. 

Haçlı seferindeki başarısızlığının intikamını almak amacıyla yeni bir askeri harekât 

başlatmaya karar vermiştir. Kralın sağlık durumu yeni bir sefere katılmaya elverişli 

olmamasına rağmen, intikam duygusu ağır basmış ve 1270 yılında VIII. Haçlı 

Seferini başlatmıştır. Seferin başlamasıyla Tunus üzerine doğru hareket eden Haçlı 

birlikleri güçlükle Tunus‟a ulaşmış, Müslümanlarla mücadele ederken orduda veba 

salgını ortaya çıkmıştır. Salgın hızlı bir şekilde etrafa yayılmış ordunun neredeyse 

 
553 Bu dönemde, Eyyûbî hükümdarı Melikü‟s-Sâlih, Mısır‟ın yönetimini elinde bulundurduğu 

bilinmektedir. Verem hastalığına yakalanan sultan, bu hastalık nedeniyle hayatını kaybetmiştir. 

Ölümünün ardından, Eyyûbî tahtına oğlu Turanşah geçmiştir. El-Melikü‟l-Muazzam Şemsüddevle 

Fahrüddîn Tûrân Şâh b. Necmiddîn Eyyûb b. Şâdî, Eyyûbîler‟in Yemen kolunun kurucusu ve ilk 

hükümdarıydı. Selâhaddin-i Eyyûbî‟nin ağabeyi olan Tûrân Şâh, kaynaklarda ilk kez, Haçlılar‟ın 

1151 yılında Türkmenler‟e saldırması vesilesiyle anılmaktadır. Demirkent, Haçlı Seferleri, 214; 

Detaylı bilgi için bkz. Bahattin, Kök, “el-MELİKÜ‟s-SÂLİH, Eyyûb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi, (Ankara: TDV yayınları, 2004), 29/80-82; Cengiz, Tomar, “Turan Şah”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2012), 41/412-413. 
554 Dizanteriye yakalananlar arasında Kral IX. Louis de bulunmaktadır. Ancak Kral IX. Louis 

dizanteri hastalığını yenmeyi başarmıştır. Gökhan, Felaketler Çağı Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba 
ve Salgın Hastalıklar (1200-1405), 89-90; Demirkent, Haçlı Seferleri, 216; Karakuş, Haçlı 

Seferlerinde Tıp, 97-98; Musa Demir, “VII. Haçlı Seferleri ve Salgın Hastalıklar”, Darüşşifa İslam 
Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi, 2/1, (2023), 18-31. 



162 
 

tamamı salgından kasıp kavrulmuştur. Hatta kralın oğlu Tristan‟da vebaya 

yakalanmış ve babasından evvel salgın neticesinde hayatını kaybettiği 

bilinmektedir555. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
555 Nomiku, Haçlı Seferleri, 65-66; Karakuş Haçlı Seferlerinde Tıp, 109-110; Demirkent, Haçlı 

Seferleri, 238. 



163 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

III. BÖLÜM 

 

ORTA ÇAĞ’DA SALGIN HASTALIKLARLA MÜCADELE EDEN 

HEKİMLER 

İnsanlık tarihinin çeşitli dönemleri ve bölgelerinde, sağlık sorunlarıyla 

ilgilenen uzmanların her zaman var olduğu gözlemlenmiştir. İlk Çağlarda 

hastalıklara şifa dağıtan kişi genellikle bir tanrı veya tanrıça olarak kabul edilirken, 

bu ilahi varlıklara yardım eden sihirbaz hekimler de önemli rol oynadığı 

düşünülmektedir. Türk toplumunda ise şamanlar, otağcılar ve halk hekimleri bu 

görevi üstlendiği bilinmektedir. Orta Çağ Avrupası‟nda ise berber cerrahlar, kilise 

adamları, cadılar, ebeler ve halk hekimleri hastalara şifa dağıttığı bilinmektedir556. 

Tarihsel süreç içerisinde, hastalara şifa dağıtan kişilerin farklı isimlerle anıldığı 

görülmektedir. İlk dönemlerde şifacı, sihirbaz hekim, şaman gibi çeşitli unvanlarla 

anılan bu kişiler, kültürden kültüre değişen terimlerle tanımlanmıştır. Ancak zamanla 

tıp biliminin gelişmesi ve kurumsallaşmasıyla birlikte, dilimizde en yaygın kullanılan 

terimler hekim ve doktor olmuştur. Hekim ve hekimlik kavramlarının kökeni 

Arapça‟daki tabib ve tıp kelimelerine dayandığı ileri sürülmektedir. Bu kelimelerin 

kökü tabbe‟dir. Tabbe işinin ehli olma, bir alanda uzmanlaşma, işinde iyi olan âlim 

kişi anlamına gelir. Bunun yanı sıra Arapçada kullanılan hâkim kelimesi de yine 

hekim anlamında kullanıldığı bilinmektedir. Hâkim kelimesi bilge kişi, filozof 

anlamına gelir. Hint-Avrupa dillerinde hekim kelimesinin karşılığı olarak medicina- 

medicus veya medicine kelimeleri kullanılmıştır. Bu kelimeler ölçmek, ölçülü olmak 

anlamlarına gelir. Fransızcada doctuer, İngilizcede doctor kelimeleri kullanılmıştır. 

Günümüzde ise Latin dilinden türemiş olan doktor kelimesi yaygın olarak 

kullanılmaktadır. Tüm medeniyetlerde hastalara şifa veren kişilere çeşitli adlarla 

hitap 

 

 
556 Müge Demir, “Şamanizm‟de Hastalık Kavramı Ve Tedavi Yaklaşımları”, Lokman Hekim Dergisi, 

6/1, (2016), 19-24; Nilüfer, Gökçe, “Tarih Öncesinden Günümüze Hekim ve Hekimlik”, Balkan 
Medical Journal, 2000/2, (2000), 117. 



164 
 

edilmesine rağmen, bu hekimlerden beklenen davranışlar genellikle benzer 

niteliklerdir557. Tabib, hâkim, hekim veya doktor olarak adlandırılan kişiler, 

alanlarında uzmanlaşmış ve titizlikle çalışarak hastalara şifa dağıtmışlardır. Bu 

nedenle hekimlik mesleği insan hayatını ve sağlığını doğrudan ilgilendiren önemli 

bir meslek olarak kabul edilmiştir558. 

3.1. İslam Dünyasındaki Salgın Hastalıklar Üzerine Çalışma Yapan 

Hekimler 

Salgın hastalıkların tedavisinde rol oynayan hekimlerin ve uyguladıkları 

yöntemlerin etkisi hastalıktan ölen insan sayısını azaltmada oldukça etkili olmuştur. 

Bunların yanı sıra hekimlerin hasatalığın teşhisinde ve tedavisinde uyguladıkları 

yöntemler takdire şayandır. Öte yandan İslam coğrafyasında ortaya çıkan salgın 

hastalıklarla mücadele eden hekimlerin Avrupaya da ilham olduğunu söylemeden 

geçmemeliyiz. Kaynakların el verdiği ölçüde ulaşabildiğimiz İslam dünyasındaki tıp 

hekimleriyle ilgili detaylı bilgileri bu bölümde ele alınmıştır. 

3.1.1. Ebu Bekir Muhammed b. Zekeriya Razi 

Ebu Bekir er-Razi yaklaşık 865 yılında Rey şehrinde dünyaya geldiği, 925 

yılında vefat ettiği düşünülmektedir. Hayatı ile ilgili bilgiler kısıtlıdır. Er-Razi 

gençlik döneminde geçimini kuyumculuk mesleği ile sağlamıştır. Kuyumculuk 

mesleği kimya alanına merak sarmasına neden olmuştur. Tıp, mantık, eczacılık, 

matematik, felsefe, psikoloji ve ahlak gibi alanlarda kendini geliştirmiştir. Bunların 

yanı sıra edebiyata ilgi duyan, şiir yazan, ud çalıp şarkı söyleyen birisidir. Hatta iyi 

bir şair olmasından dolayı çağdaşları tarafından yaşadığı döneme Razi Asrı adı 

verilmiştir. Sakalı ve bıyığı çıktıktan sonra, Artık mûsiki ile uğraşmak yakışık” almaz 

diyerek bu tutkusundan vazgeçmiştir. Bu bağlamda birçok alanda ismini duyuran er- 

 

 

 

 

 

 
557 Ahmet Murat Balanlı, “Tabip mi, Doktor mu; O Halde Hekim Kim? ”, Sağlık Düşüncesi ve Tıp 

Kültürü Dergisi, 22, (2012), 24-25; Bayat, Tıp Tarihi, 18; Elif Akkaş-Ramazan Erdem, “Hekimlik 

Meslek Kültürününü Belirleyen Olguların Değerlendirilmesi”, Süleyman Demirel Üniversitesi 

Vizyoner Dergisi, 8/7, (2017), 48-49; Gökçe, “Tarih Öncesinden Günümüze Hekim ve Hekimlik”,117. 
558 Balanlı, “Tabip mi, Doktor mu; O Halde Hekim Kim?”, Sağlık Düşüncesi ve Tıp Kültürü Dergisi, 

24-25; Akkaş-Ramazan, “Hekimlik Meslek Kültürününü Belirleyen Olguların Değerlendirilmesi”, 

Süleyman Demirel Üniversitesi Vizyoner Dergisi,53. 



165 
 

Razi hem çağdaşları tarafından hem de Avrupalılar tarafından tanınan bir bilim 

insanı olmuştur. Avrupa dünyasında ise Rhazes veya Albubator olarak tanınmıştır559. 

Er-Râzî, kimya ilmine merakı neticesinde birçok deney yapmıştır. Bu 

deneyler sırasında ortaya çıkan gaz ve buharlar nedeniyle gözleri rahatsızlanmıştır. 

Bu rahatsızlık, hayatı boyunca devam etmiştir. Bîrûnî‟ye göre, er- Râzî‟nin kimyadan 

sonra tıp alanına yönelmesinin asıl sebebi gözlerindeki bu rahatsızlıktır. Tıp alanına 

yönelen er-Razi, bu alanda kendini geliştirmiş ve İslam dünyasının en büyük 

hekimlerinden birisi olmuştur. Er-Razi, kendi deneyimlerinden yola çıkarak elde 

ettiği bilgilerin yanı sıra eski tıp klasiklerini de incelemiştir. Hippokrates ve 

Galenos‟un kuramları üzerinde çalışmış, tıp alanında önemli çalışmalar yapmıştır. Bu 

çalışmaları nedeniyle İslam dünyasında İslam‟ın Calinos‟u veya Arapların Galeni 

olarak anılmıştır. Er-Râzî, Galen çağından itibaren ulaşılamamış tıp bilgisine erişmiş 

ve bilgisini sürekli genişletmiştir. Tıp alanında uzmanlaşan hekimin bilgi birikimi ve 

tecrübelerinden yararlanmak isteyen öğrenciler, onun derslerini ve muayenelerini 

yakından takip etmiştir. Er-Râzî, çok sayıda öğrenci yetiştirmiş ve dersleri 

öğrencileriyle birlikte her geçen gün daha da kalabalıklaşmıştır. Bunun yanı sıra er- 

Râzî, geniş bir klinik deneyime sahip olduğundan ve şüpheli vakalarda ona 

danışılmıştır. Kendi geliştirdiği ilaçlarla hastalarını tedavi etmiş ve koyduğu tanılar 

çoğu zaman doğru olduğunu kanıtlamıştır. Örneğin hekimlik yapmış olduğu Adudi 

hastanesinin inşasında büyük bir rol oynamıştır. Sultan Adûduddevle Bağdat‟ta yeni 

bir hastane yaptırmaya karar vermiştir. Ancak hastanenin konumu konusunda karasız 

kalmıştır. Bu kararsızlığını gidermek için dönemin ünlü hekimlerinden er-Razi‟nin 

görüş ve tecrübelerini istemiştir. Bunun üzerine er-Razi hastanenin konumu için aynı 

yaş ve aynı cinsten birkaç koyun kestirmiştir. Kesilen koyunları parçalara ayırttıran 

er-Razi, et parçalarını şehrin çeşitli kısımlarına astırmıştır. Yirmi dört saatin sonunda 

et parçalarının en taze ve en az bozulmuş olan konuma hastanenin yapılmasını 

 

 
559 Çağının önde gelen hekimlerinden biri olarak bilinen Ebû Bekir er-Razi, ve yardımseverliği ile 

tanınan bir tıp uzmanıdır. Er-Razi, ihtiyaç sahiplerinin ilaçlarını temin etme konusunda kendini zora 

sokmaktan çekinmeyen bir hekim olarak anılmaktadır. Prof. Dr. Philip Hitti, er-Razi, bütün 

tabiblerin en orjinali düşünürlerinden ve en büyük klinikçilerinden biri olarak şöhret ve itibar 

bulmuştur diyerek tüm hekimler arasında en orijinal düşünürlerden biri ve en büyük klinikçilerden 

biri olarak tanımlamıştır. Öğen, “Râzî”, Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 275; Ahmet, 

Ağırakça, İslam Tıp Tarihi (Başlangıçtan VII./XIII. Yüzyıla Kadar),154; Mahmut, Kaya,“Râzî Ebû 

Bekir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2007), 34/479; Hunke, 

Avrupa‟nın Üzerine Doğan İslâm Güneşi, çev., Servet Sezgin, (İstanbul: Bedir yayınları, 1995), 163. 



166 
 

önermiştir. Adudi hastanesinin yanı sıra Nasirî hastanesinin yapımında da er- 

Razi‟nin görüş ve tecrübeleri alınarak inşa edilmiştir560. 

Er-Razi rutin hastalıklar başta olmak üzere salgın hastalıklar üzerine teşhis ve 

tedavi metotları geliştirmiştir. Örneğin Avrupa‟da 18. yüzyıla kadar tam olarak teşhis 

ve tedavi edilemeyen çiçek hastalığını teşhis etmiş ve tanımlamıştır. Ayrıca kızamık 

hastalığının ilk belirtilerini de tespit etmiş ve açıklamıştır. Bu hastalıklar üzerine 

yaptığı teşhis ve birikimleri Kitab el-Cüderi vel-Hasbe adlı eserinde detaylı olarak 

açıklamıştır561. Er-Razi ayrıca çiçek ve kızamık hastalıklarını iyileştirmek için 

farmokoloji alanına önem vermiş ve yeni ilaçlar üretmiştir. Dolayısıyla farmokoloji 

alanında çalışmalar yürüten hekim bilgi birimleri ve tecrübelerini teknik bilgi ile 

birleştirerek ilaçlar yapmaya başlamıştır562. 

Tıp alanında yazmış olduğu bazı eserleri şunlardır; Kitâbü‟ş-Şükûk‟ün, el- 

Ḥâvî (el-Câmiʿu‟l-kebîr), el-Cüderî ve‟l-ḥasbe ve Aḫlâḳu‟ṭ-ṭabîb‟dir563. 

3.1.2. İbnü’l Cezzâr 

 

Tunuslu İbnü‟l Cezzâr, Tunus‟un Kayrevan şehrinde bir hekim ailesinin 

çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. Doğum tarihi net olarak bilinmemekle beraber bazı 

modern kaynaklarda 898 yılında doğduğu düşünülmektedir. İbnü‟l Cezzâr sekseni 

geçkin bir yaşta Kayrevan‟da vefat etmiştir. Ancak ölüm tarihine (979-1005-1010) 

dair verilen bilgiler birbirinden oldukça farklıdır564. 

 

 

 

 

 
560 Öğen, “Râzî”, Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 275-276; Gençel Efe, “Tabip-Filozof Ebu 

Bekir Razi Ve Tıbba Kazandırdıkları”, Dicle İlahiyat Dergisi, 20/2, (2018), 92;Eco, Orta Çağ 

Barbarlar, Hristiyanlar, Müslümanlar, 503; Ünver, Tıb Tarihi, Tarihten Önceki Zamandan İslam 

Tababetine ve İslam Tababetinden XX. Asra Kadar, (İstanbul: İstanbul Ünivrsitesi, 1943), 78; 

Göksu, İslâm Filozoflarının Tıp Bilmine Katkıları (İbn Sînâ Örneği),50. 
561 Gençel Efe, “Tabip-Filozof Ebu Bekir Razi Ve Tıbba Kazandırdıkları”, 99; Hunke, Avrupa‟nın 

Üzerine Doğan İslâm Güneşi, 169; Kahya-Demirhan Erdemir, Bilim Işığında Osmanlı‟dan 

Cumhuriyet‟e Tıp ve Sağlık Kurumları, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı yayınları, 2000), 44. 
562 Ebû Bekir er-Razi, ilaç üretimi sırasında gerçekleştirdiği deneyler ve gözlemler sonucunda sülfat 

asidini, yani halk arasında bilinen adıyla hamız-ı kibriti keşfetmiştir. Ünver, Tıb Tarihi, Tarihten 

Önceki Zamandan İslam Tababetine ve İslam Tababetinden XX.,81; Öğen, “Râzî”,Müslüman İlim 

Öncüleri Ansiklopedisi, 276; Tekeli, Sevim vd,. Bilim Tarihine Giriş, 151-152. 
563 Gençel Efe, “Tabip-Filozof Ebu Bekir Razi Ve Tıbba Kazandırdıkları”, 96-97; Mahmut Kaya, 

“Râzî Ebû Bekir”,Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2007), 
34/484. 

564 Hasan Doğruyol, “İbnü‟l Cezzâr, Ebu Ca‟fer”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

(İstanbul: TDV yayınları, 2000), 21/1-3. 



167 
 

İlk tıp eğitimini babası İbrâhim b. Ebû Hâlid, amcası Ebû Bekir ve 

Ağlebîler565 döneminin önde gelen hekimlerinden İshak b. Süleyman el-İsrâîlî ve 

Ziyâd b. Halfûn‟dan dersler almıştır. Dönemin en iyi hocalarından dersler alan İbnü‟l 

Cezzâr, büyük bir kitap tutkunuydu. Hekim vefat ettiğinde her birini ancak birkaç 

kişinin güçlükle taşıyabileceği altı yüz sandık kitap bırakmıştır. Bu sandıklar 

içerisinde almış olduğu ve yazdığı ceylan derilerinden yapılmış on iki buçuk ton 

ağırlığında parşömen tomarı mevcuttur. İbnü‟l Cezzâr‟ın kütüphanesinde çeşitli 

bilimlere ait eserleri mevcuttur. Söz konusu bu durum hekimin kütüphanesinin 

zenginliğini ve öğrenme merakını göstermektedir. Bunun yanı sıra İbnü‟l Cezzâr‟ın 

kitaplara olan tutkusu o kadar büyüktü ki bu durum bazen yolculuk yapmasını 

engellemiştir. Örneğin bir gün Buhara Sultanı İbnü‟l Cezzâr, saraya davet edilmiştir. 

Özel eşyalarıyla birlikte taşınması gereken kütüphanesi o kadar büyüktü ki, ancak 

dört yüz deve tarafından taşınacağından dolayı daveti reddetmiştir566. 

İbnü‟l Cezzâr, iyi bir okur, seyahat etmeyi seven ve yardımsever bir hekim 

olarak tanınmıştır. Boş zamanlarını fakir ve muhtaçlara ayırmış ve onlarla yakından 

ilgilenmiştir. Ayrıca hastalarını evinde muayene etmiş, yoksul hastaların ücretsiz 

muayene etmiş, Reşîḳ adında bir eczacı aracılığıyla hazırladığı ilaçları ücretsiz olarak 

dağıtmıştır. İslam dünyasında cüzzam hastalığını ayrıntılı bir şekilde açıklayan 

yardımsever bir hekim olarak tanınan Cezzâr, Batı literatüründe Aburafar, Ybnezizar 

ve Abincali isimleriyle bilinmektedir. Bu bağlamda hekimin tıbbi bilgi ve becerilerini 

yalnızca kendi toplumuyla sınırlı kalmayıp, Batı dünyasında da büyük saygı 

görmüştür. İslam tıbbının önemli bir temsilcisi olan bu hekim, cüzzamın tanısı ve 

tedavisi konusunda kayda değer çalışmalar yapmıştır. Cüzzam salgını ile ilgili bilgi 

birikimlerini Fakirler İçin Seyahat Kitabı adlı eserinde bir araya getirmiştir. Fakirler 

İçin Seyahat Kitabı‟nda İbnü‟l Cezzâr, yapmış olduğu seyahetler esanasında sık sık 

karşılaşttığı hastalıkların isimleri, tanıları ve tedavileri hakkında bilgileri kısa ancak 

açık bir şekilde anlatılmıştır. Eserde yalnızca cüzzam hastalığıyla sınırlı kalmayıp 

birçok hastalığın adı, teşhisi ve tedavisi hakkında detaylı bilgiler bulunması kitabın 

 

 
565 Ağlebîler: Fatimi Devlerinden önce Kuzey Afrika bölgesinde 800-909 yılları arasında hüküm süren 

İslam hanedanı. Detaylı bilgi için bkz. Özaydın, “Ağlebîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 1988), 1/475-478. 
566 Göksu, İslâm Filozoflarının Tıp Bilmine Katkıları (İbn Sînâ Örneği), 55; Öğen, “İbni Cessar”, 

Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 142-143; Hasan Doğruyol, “İbnü‟l Cezzâr, Ebu Ca‟fer”, 
21/1-3. 



168 
 

diğer hekimler tarafından merak edilmesine ve sıkça başvurulan bir kaynak olmasına 

neden olmuştur. Eser, Latince, Yunanca ve İbranice dillerine çevrilmiştir567. 

3.1.3. Sâbit b.Kurre 

Ebü‟l-Hasen Sâbit b. Kurre b. Zehrûn (Mervân) es-Sâbî el-Harrânî, 836 

yılında Harran‟da dünyaya gelmiş, 901 yılında Bağdat‟da vefat etmiştir. Kurre, 

astronomi, mekanik, felsefe, tercümanlık, tıp ve matematik alanlarında uzmanlaşmış 

önemli çalışmalar yapmıştır. İslam matematiğinin oluşumuna katkı sağlayan Harranlı 

matematikçilerden birisidir. Çağının en iyi astronomi bilginlerinden biri olan Kurre 

ölçüm ve keşifleri ile çağına damgasını vurmuştur. Halife Mem‟mun tarafından 

dünyanın yarıçapını ölçmek için görevlendirilmiştir. Astronomi ilminde birçok keşif 

ve buluşlara imza atan Kurra tıp ilmi başta olmak üzere diğer pozif bilimlerde de 

çalışmalar yürütmüştür. Çalışmalarını son derece geniş ve hoşgörüyle yürüttüğünden 

dolayı Halife Mutasım tarafından “Ebû-l Hasan” lakabı verilmiştir. Sâbit b. Kurre, 

felsefe, matematik, astronomi, tıp ve tabiat üzerine tercüme ve telif eserler ile de 

katkıda bulunmuştur. Bilim tarihçisi, astronom ve matematikçi Sâlih Zeki‟e göre, 

Kurre‟nin bu alanlarda yaklaşık yüz elliye yakın eseri mevcuttur. Ayrıca Huneyn b. 

İshak ile birlikte İslam medeniyetinde en iyi iki tercüman olarak kabul edilmiştir. 

Hatta Kâtib Çelebi, Sâbit b. Kurre‟nin tercüme etmiş olduğu eserler olmasaydı hiç 

kimsenin hikmete dair Yunanca eserlerden yararlanamayacağını söylendiği ve onun 

tercüme etmediği kitapların öylece kalacağını ifade etmiştir. Bu ifadeler Sâbit b. 

Kurre‟nin çevirilerinin ne kadar önemli ve etkili olduğunu vurgulamaktadır. 

Amerikalı araştırmacı WilI Durant ise Kurra‟yı, tıp ve astronomi alanlarında uzman 

olduğu ve çağının en büyük bilim insanlarından biri olarak görmüştür568. 

Sâbit b. Kurre, tıp alanında önemli çalışmalar yapmış, tıp ilmine birçok 

yenilik kazandırmıştır. Örneğin çiçek ve kızamık hastalıklarını ilk tanımlayan kişidir. 

Ebû Bekir er-Razi‟ye ait olduğu bilinen kızıl ve kızamıkla ile ilgili ilk bilgileri Sabit 

bin Kurra‟ya borçluyuz. Er-Râzî Kurra‟nın kızıl ve kızamık ile ilgili birikimlerinden 

 

 
567 Kuzey Afrika Denizi Filosuna hekim olarak katılmış, Güney Fransa, Kuzey İspanya, Orta-Kuzey 

İtalya ve St. Petere‟ye kadar uzanan seyahatler yapmıştır. Göksu, İslâm Filozoflarının Tıp Bilmine 

Katkıları (İbn Sînâ Örneği),55;Öğen, “İbni Cessar”,Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi,142-143; 
Hasan Doğruyol, “İbnü‟l Cezzâr, Ebu Ca‟fer”,21/1-3. 

568 Öğen, “Sabit Bin Kurra (?-901)”, Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 281; Göksu, İslâm 
Filozoflarının Tıp Bilmine Katkıları (İbn Sînâ Örneği), 47; Tekeli, Sevim dğr. Bilim Tarihine Giriş, 

133. 



169 
 

faydalanarak bu hastalıkları birbirinden ayırt etmiştir. Bu bağlamda kızıl ve kızamığı 

ilk keşfeden Sabit bin Kurra‟dır. Hatta Kitabü‟z-Zahire fi İlmi‟t-Tıbb adlı eserinde: 

Ateş şiddetlenir ve süreklilik kazanır. Nabızlar dolar, yüzde atmaya başlar. Kılcal damarlar 

şişer, yemek borusunda şişkinlik, ağızda tatlılık görülür. Burun akar, mafsallar ve sırt sertleşir. 

Hastalık mor, kara, yeşil ve sarı renkte olursa tehlikeli, kırmızı ve yuvarlak olursa tehlikesizdir. 

Genellikle üç gün içerisinde ortaya çıkar ve ateş düşmeye başlar. ifadeleriyle bu iki hastalığın 

belirtilerini ayrıntılı bir şekilde açıkladığı görülmektedir  569. 

3.1.4. Ebu’l Kasım Halaf Bin Abbas Zehravi 

Ebu‟l Kasım Halaf bin Abbas Zehravi, Endülüs Devleti‟nin ve İslam 

dünyasının en meşhur hekimlerinden birisidir. Hekim‟in doğum tarihi kesin olarak 

bilinmemekle beraber yaklaşık 939 yılında doğduğu ve 1013 yılında vefat ettiği 

bilinmektedir. Hekim, doğduğu yer olan ez-Zehravi kasabasından dolayı Zehravi 

lakabını almıştır. Dolayısıyla asıl ismi Ebu‟l Kasım Halaf Bin Abbas olmasına 

rağmen, genellikle Zehravi olarak bilinir. Dönemine damgasını vuran önemli bilim 

insanlarından biri olan Zehravi, bilgi birikimi ve başarıları çevre medeniyetler ile 

sınırlı kalmamış ismini Avrupa‟da da duyurmuştur. Avrupa dünyasında ise 

Abbulcasis veya Albucasis olarak bilinir570. 

Zehravi, döneminin en meşhur âlimimlerinden biri olan el-Mecruti‟den 

dersler almıştır. Almış olduğu dersler neticesinde ameliyatlarda üstün başarılar 

göstermiştir. Nitekim İslam ve Avrupa dünyasında döneminin önemli cerrahlarından 

biri olmuş, Orta Çağ tıp dünyasına yeni görüş ve yöntemler kazandırmıştır. Örneğin 

Zehravi kedi bağırsağını ilk defa ameliyat ipliği olarak kullanmıştır. Bu yöntem, 

günümüze kadar gelmiş ve cerrahlar tarafından kullanılmıştır571. 

Zehravi, tıp alanında birçok eser kaleme almıştır. Kaleme almış olduğu 

eserlerinde ameliyatlar hakkında detaylı bilgiler aktarmıştır. Ayrıca ameliyatlarda 

kullanılan alet ve edavatları hem anlatmış hem de resimler ile tanıtmıştır. Zehravi‟nin 

en önemli tıp eserlerinden birisi olan Kitâbü‟t-Taṣrîf li-men ʿaceze ʿani‟t-teʾlîf 

 

 
569 Öğen, “Sabit Bin Kurra (?-901)”, Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 281; Göksu, İslâm 

Filozoflarının Tıp Bilmine Katkıları (İbn Sînâ Örneği), 47. 
570 Kahya,“ Zehrâvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 2013), 

44/189; Karakaş, Müsbet İlimde Müslüman Âlimler (Sekizinci Asırdan Onsekizinci Asra Kadar),172- 

73; Şaban Öğen, “Zehrâvi”, Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, (İstanbul: Yeni Asya yayınları, 

1987), 306. 
571 Kahya,“Zehrâvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 189-190; Tekeli, Sevim dğr-Bilim 

Tarihine Giriş, (Ankara: Nobel yayıncılık, 2009), 166; Ağırakça, Ahmet, İslam Tıp Tarihi 
(Başlangıçtan VII./XIII. Yüzyıla Kadar), (İstanbul: Akdem yayınları, 2004), 308-309. 



170 
 

(teʾâlîf) bir tıp ansiklopedisi niteliğindedir. Eser, tıbbın genel prensiplerinden 

cerrahiye kadar geniş bir yelpazede bilgi sunmaktadır. Eser otuz kısımdan 

(makaleden) oluşur. İlk makalede temel tıp bilgilerini kapsarken, ikinci makalede üç 

yüz yirmi beş hastalığın belirtileri ve tedavileri hakkında detaylı bilgiler verilmiştir. 

Üçüncü makaleden yirmi beşinci makaleye kadar olan kısımlarda ilaçların 

hazırlanması, kullanımı ve faydaları üzerine bilgilere yer verilmiştir. Yirmi altıncı 

makalede hastalıklara uygun gelen besin maddeleri hakkında bilgiler verilmiştir. 

Yirmi yedinci makalede bitki ve hayvansal gıdalardan elde edilen ilaçlardan, yirmi 

sekizinci makalede bu ilaç tabletlerinin yapımı ile ilgili detaylı bilgiler verilimiştir. 

Yirmi dokuzuncu makalede yapılan ilaçların isimleri ve muadilleri, kullanımları ve 

ilaçların gramları hakkında bilgiler sunulmuştur. Son makalede cerrahlık ve cerrahi 

unsurlar hakkında bilgilere yer verilmiştir572. 

Kitâbü‟t-Taṣrîf, İslam dünyasından çok Batı‟da etkili olmuştur. Bu yüzden de 

farklı dillere çevrilmiştir. Örneğin eserin otuzuncu bölümünde yer alan cerrahi alanı 

ile ilgili bilgiler Cremonalı Gerard tarafından Chirurgia adıyla Latinceye tercüme 

edilmiştir. Latince tercümeden hemen sonra yazma nüshalar ise İspanya, İtalya ve 

Fransa‟ya yayılmış XV.- XVI. yüzyıllarda defalarca basılmıştır. Eserin ilk iki 

bölümü ise XIII. yüzyılın ortalarında İbrânîceye çevrilmiş hemen ardından da 

Latinceye çevrilerek yeniden yayımlanmıştır. Yine aynı yüzyılın sonlarına doğru 

eserin eczacılığa dair bölümü Cenovalı Simon ve Turtuşalı Abraham Judaeus 

tarafından Latinceye tercüme edilmiştir. Latince versiyonu Marianne Engeser 

tarafından Almancaya tercüme edilmiş ve açıklamalarla birlikte yeniden 

yayımlanmıştır. Bu çeviriler haricinde birçok dile çevirilen eserin bazı el yazma 

nüshaları İstanbul, Bağdat, Kahire, Şam, Rabat, Londra, Paris, Oxford, Vatikan, 

Venedik ve Bolonya kütüphanelerinde sergilenmektedir573. 

Zehravi, ortopedi, nöroloji, göğüs ve kardiyoloji, kulak-burun-boğaz, göz 

hastalıkları, kanser vb. birçok hastalıkları tedavi etme konusunda uzmanlaşmıştır. 

 
 

 

 
572 İbrahim Sarıçam- Seyfettin Erşahin, İslam Medeniyeti Tarihi, (Ankara: TDV yayınları, 2013),178; 

Kahya,“Zehrâvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 189-190; Tekeli, Sevim dğr. Bilim 

Tarihine Giriş,166. 
573 Detaylı bilgi için bkz. Kahya, “ Zehrâvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 189-191; 

Şaban Öğen, “Zehrâvi”, Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi,309. 



171 
 

Ayrıca kadın hastalıkları, zehirlenme, cilt hastalıkları ve humma hastalığı hakkında 

teşhis ve tedavi yöntemlerine dair bilgilerden de bahsetmiştir574. 

3.1.5. Ebu Ali El-Hüseyin Bin Abdullah İbn-i Sînâ 

İbn-i Sina, yaklaşık 370 (980-81) yılında Buhara yakınlarındaki Efşene 

köyünde doğan İbn-i Sînâ, Haziran 1037‟de elli yedi yaşında hayata veda etmiştir. 

Mezarı, günümüzde İran sınırları içinde yer alan Hamedan‟da bulunmaktadır575. 

Ebu Ali el-Hüseyin bin Abdullah İbn-i Sînâ, hekim filozof ve şairdir. 

Dönemin önemli bilim insanlarından birisi olan İbn-i Sînâ aynı zamanda Türk-İslam 

dünyasının düşünce ve bilim tarihinin en seçkin âlimlerinden birisidir. Türk-İslam 

dünyasının yanı sıra Batı dünyasının yakından takip ettiği ve tanıdığı bir isim olan 

İbn-i Sînâ, batıda Avicenna olarak bilinir ve erken modern tıbbın babası olarak 

nitelendirilmiştir576. 

Büyük bir Türk bilgini olan İbn-i Sînâ, olağanüstü bir zekaya sahiptir. Henüz 

on yaşındayken Kur‟an-ı Kerim‟i ezberlemiş, on sekiz yaşında ise çağının bütün 

ilimlerini öğrenmiştir. Elli yedi yaşında vefat eden İbn-i Sina, Hemedan‟da yüz elli 

den fazla eser bırakmıştır. Eserleri Latinceye ve Almancaya tercüme edilmiştir. Elli 

yedi yıllık yaşamına sayısız başarılar sığdıran hekim döneminin tanınmış bilim 

insanlarından birisi olarak Samanoğulları başta olmak üzere birçok Orta Çağ 

devletlerinde farklı farklı kademelerde görev yapmıştır. Ayrıca Orta Çağ tıp 

dünyasında, ürettiği yeni yöntem ve teorilerle dikkat çeken İbn-i Sînâ, kaleme aldığı 

eserlerle de döneminin önde gelen hekimlerinden biri olmuştur. Yazmış olduğu 

 

 
574 Karabaş, Müsbet İlimde Müslüman Âlimler (Sekizinci Asırdan Onsekizinci Asra Kadar,211-13; 

Ağırakça, Ahmet, İslam Tıp Tarihi (Başlangıçtan VII./XIII. Yüzyıla Kadar), 309. 
575 Detaylı bilgi için bkz. Ömer Mahir Alper, “İbn-i Sina Tıp”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, ( İstanbul: TDV yayınları, 1999), 20/ 319-322; Nihat Keklik, “Türk İslam Filozofu 

İbn Sina (980-1037) Hayatı ve Eserleri”, Felsefe Arkivi, 22/23, (2012), 1-53; Hilmi Özden, “Büyük 

Türk Bilgini İbn-i Sînâ,” OsmanGazi Tıp Dergisi Türk Tıbbına Hizmet Vern Bilim İnsanları Özel 

Sayısı, (2023), 4-22. 
576 Amerika‟lı araştırmacı Will Durant İbn Sina‟yı İslam ilim ve tefekkürünün beş büyük dâhisinden 

birisi olduğunu şöyle ifade etmiştir; “Ortaçağ da İbni Sînâ tıp yazarlarının en büyüğü. Beyrûnî en 

büyük astronom. İbni Heysem en büyük optik âlimi. Câbir herhalde en büyük kimyâger idi. Bugün 

batı‟da pek az kişinin bildiği nu beş isim, o zamanki bilinen dünyanın en meşhurlarıydı. Bundan da 

Batı tarihçiliğinin ne derecede kendi içine kapanık, “köylü” kaldığını anlayabiliriz.” Öğen, “İbni 

Sina”, Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 176; Keklik, “Türk İslam Filozofu İbn Sina (980- 
1037) Hayatı ve Eserleri”, Felsefe Arkivi, 1-2; Maria Conforti, “Uygulamalı Metne: Arap Tıbbının 

Hocaları”, Orta Çağ Barbarlar, Hristiyanlar, Müslümanlar, 504; Murad Ahmad Khan vdr., “Ibn 

Sina And The Roots Of The Seven Doctrınes Of Preservatıon Of Helth”, Acta Med Hist Adriat, 

13/2, (2015),88. 



172 
 

eserler hem İslam dünyasında hem de Avrupalılar tarafından ders kitabı olarak 

okutulmuştur. İbn-i Sînâ sadece tıp alanında uzmanlaşmamış aynı zamanda felsefe, 

matematik, astronomi, fizik, kimya ve müzik alanlarında da bilgi ve becerileriyle de 

tanınmıştır577. Fakat her ne kadar farklı alanlarda da ün yapmış olsa da tıp alanında 

yapmış olduğu çalışmaları diğerlerinden hep ayrı tutulmuş ve ön plana çıkmıştır. 

Örneğin tıp alanında tüm dünyada tanınan eseri el-Kanun fi‟t-tıb da hekimin tıbbı 

tecrübeleri ve hastalıklara dair bilgiler detaylı bir biçimde kaleme almıştır. Eser Batı 

dünyasında Canon Medicina (el-Kanun fi‟t-tıb) olarak tercüme edilmiş ve altı yüzyıl 

boyunca Batılı hekimlerin pusulası olmuştur. Bu bağlamda Avrupalı hekimler, İbn-i 

Sînâ‟nın eserlerinden ilham alarak çalışmalarını sürdürmüştür. Ancak özgün katkılar 

yapma konusunda yetersiz kalmışlardır. Bu nedenle İbn-i Sînâ‟nın yazmış olduğu 

eserler hem döneminin tıp dünyasına hemde günümüz tıp dünyasına önemli bir miras 

olarak kabul edilmiş, İbranice, Latince, Farsça, Türkçe ve farklı Batı dillerine birçok 

kez çevrilmiştir578. 

İbn-i Sînâ‟nın kaleme almış olduğu başlıca eserleri ele aldığımızda; Eş-Şifâ, 

İbn-i Sînâ‟nın en büyük ve en sistemli eseridir. Eser on sekiz ciltlik bir 

ansiklopedidir. Eser adına rağmen tıptan çok matematik, fizik, metafizik, teoloji, 

ekonomi,  siyaset  ve  musiki  konularını  kapsamaktadır.  En-Necât,  El-İşârat 
 

 
577 İbn-i Sînâ, çocukluğundan itibaren çeşitli disiplinlerde dersler almaya başlamış ve özellikle on altı 

yaşından itibaren tıp ilmiyle yakından ilgilenmiştir. On yedi yaşında ise tıp alanında kendini 

geliştirerek adını duyurmayı başarmıştır. Mesela Samani Devleti Sultanı Nûh b. Mansûr 

hastalandığında, dönemin en iyi hekimleri sultanı iyileştirememiştir. Henüz yeni yeni ün kazanan 

İbn-i Sînâ, sultanı tedavi etmek üzere saraya çağrılmış ve başarılı bir şekilde tedavisini 

gerçekleştirmiştir. Bu olay İbn-i Sînâ‟nın kariyerinde bir dönüm noktası olmuş, Samani Sarayı‟nın 

doktoru olarak atanmasını sağlamıştır. Böylece sarayın özel kütüphanesindeki eserleri inceleme 

fırsatı bulmuş ve tıp ilminde büyük ilerlemeler kaydetmiştir. On altı yaşından yirmi iki yaşına kadar 

tıp alanında hızla ilerleyen İbn-i Sînâ, babasının vefatıyla üç yıl süren buhranlı bir döneme girmiştir. 

Bu dönemde, hem babasının kaybı hem de Samani Devleti‟nin zayıflayıp yıkılması sonucunda, 

düşük dereceli memuriyetlerde çalışmıştır. Ancak bu zorlu süreçte tıp ilminden vazgeçmemiş, 

çalışmalarına devam etmiş ve tıp üzerine derinleşerek eserler yazmaya başlamıştır. Bu üç yıllık 
buhran döneminin ardından yirmi beş ila otuz iki yaşları arasında Buhara dışına çıkarak Özbekistan 

ve Türkmenistan şehirlerini ziyaret etmiştir. Bu seyahatler, İbn-i Sînâ‟nın bilgi birikiminin 

derinleşmesine ve zihinsel olarak beslenmesine önemli katkılar sağlamıştır. Seyahatlerinin ardından, 

otuz iki yaşına geldiğinde hem felsefe hem de tıp alanlarında olgunluk dönemine ulaştığı 

düşünülmektedir. Diğer bilim dallarıyla da ilgilenen İbn-i Sînâ, filozofluk ve bilginlik sınırlarını 

aşmış, politika alanında da dolaylı görevler üstlenmiştir. Politika işleriyle yakından ilgilenen İbn-i 

Sînâ, vezirlik gibi yüksek devlet kademelerinde görev yapmıştır. Buna rağmen pozitif ilimden 

uzaklaşmamış, gündüzleri siyasetle, akşamları ise ilimle uğraşarak önemli eserler kaleme almıştır. 

Keklik, “Türk İslam Filozofu İbn Sina (980-1037) Hayatı ve Eserleri”, Felsefe Arkivi, 1-29; Ömer 

Mahir Alper, “İbn-i Sina Tıp”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

yayınları,1999), 20/ 319-322. 
578 Eserin orijinal dili Arapça‟dır. Ayrıca eser Türkçeye 18. yüzyılda hekim Tokatlı Mustafa Efendi 

tarafından çevrilmiştir. Ağırakça, İslam Tıp Tarihi (Başlangıçtan VII./XIII. Yüzyıla Kadar),201. 



173 
 

ve‟tTenbîhât, İbn-i Sînâ‟nın hayatının sonlarına doğru felsefe sistemini gözden 

geçirdiği ve düzeltmeler yaptığı bir eserdir. Danışnâme-i Âlâi El-Mebde ve‟l-Me‟âd, 

felsefe üzerine kaleme almış olduğu bu eser varlık felsefesini konu edinmiştir. El- 

Hikmetü‟l-Arûziyye, felsefe ve bilim tarihi üzerine görüşlerini kaleme almıştır. 

Ahvâlü‟n-nefs, felsefe tarihinde klasik psikoloji üzerine yazılmış en uzun 

makalelerden birisidir. Esbâbu Râd ve‟l-Berk, mantık, tabiat ve ilahiyat olmak üzere 

üç bölümden oluşur. Ed-Düstûru‟t-Tıbbî, Esraru‟sSalât, En-Nebât ve‟l-Hayevân, 

Kitabü‟l-Necat (Kurtuluş Kitabı),Risale fi-İlmü‟l-Ahlak, Kitâbü‟l-İnsâf, Esbâbu 

Hudûsi‟l-Hurûf, Hay b. Yakzân, El- İnşâf, El-Hidaye, El-Kulunç, El-Hikmetü‟l- 

Arûziyye, Ahvâlü‟n-nefs, Lisanü‟l-Arab, Esraru‟s-Salât, En-Nebât ve‟l-Hayevâ, 

Esbâbu, Râd ve‟l-Berk,Ed-Düstûru‟t-Tıbbî, Aksamu‟l-Ulumi‟l-Akliyye, Risale fi‟l- 

Hudud, İsbatu‟n, Nubavve, Risale fi‟l-Kader, Kitab fi‟s-Siyaset, Risale fi‟l-Âşk, el- 

Ahd, el-İsaretu ila, Ilmi‟l-Mantık, el-Hidaye ve tıp dünyasını damgasını vuran el- 

Kanun fi‟t-Tıbb adlı eserleri mevcuttur. İbn-i Sînâ bu eserinde fizyoloji, hijyen, 

tedavi ve farmakoloji konularını üzerine yoğunlaşmıştır579. Ansiklopedik bir eser 

niteliğinde olan el-Kanun fi‟t-tıb beş ciltten oluşmaktadır. Birinci cildinde anatomi ve 

koruyucu hekimlik, ikinci cildinde basit ilaçlar, üçüncü cildinde patolojik bilgiler, 

dördüncü cildinde ilaç ve cerrahi metotlar üzerinde durmuş son cildinde ise ilaç 

terkipleri hakkında detaylı bilgiler aktarmıştır580. 

İbn-i Sînâ, tıp alanında birçok hastalığın tedavisi için yeni metotlar 

geliştirmiştir. Ayrıca hastalıkları ilk defa sınıflara ayırarak ayrıntılı bir şekilde 

açıklamıştır. Bu araştırmalarının yanı sıra salgın hastalıklar üzerine de önemli 

çalışmalar yapmıştır. İbn-i Sînâ, dönemin salgın hastalıkların önlenmesinde ve 

tedavisinde önemli bir rol oynamış, salgın hastalıkların gözle görülmeyen en küçük 

mikroorganizmalar tarafından oluşturulduğunu ve nasıl yayıldığını tespit etmiştir. 

Örneğin veba salgınının fareler tarafından çevreye yayıldığını gözlemlemiş ve 

hastalığın bulaşıcı bir özellik taşıdığını hatta fareler üzerindeki basiller tarafından 

 

 

 
579 Göksu, İslâmFilozoflarınınTıp Bilmine Katkıları (İbn Sînâ Örneği), 68; 

https://www.eskieserler.com/Eski/Eserler/Yazar/4242/ibni-Sina,-Huseyin-b.-Abdullah-b.-Sina-. 
580 Demirhan, “İbn Sina ve Afyon Hakkındaki Fikirleri”, I.Uluslararası İbn SinaSempozyumu, Ankara 

Başbakanlık Basımevi Toplantı Bildirileri Dizisi, (1983), 367; Murad Ahmad Khan vdr. “Ibn Sina 
And The Roots Of The Seven Doctrınes Of Preservatıon Of Helth”, Acta Med Hist Adriat, 13/2, 
(2015), 88-90; Tekeli, Sevim dğr., Bilim Tarihine Giriş, 198; Terzioğlu, “İbn Sînâ”,Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 332-33. 

https://www.eskieserler.com/Eski/Eserler/Yazar/4242/ibni-Sina%2C-Huseyin-b.-Abdullah-b.-Sina-


174 
 

çevreye yayıldığını keşfetmiştir581. Veba salgının yanı sıra sıtma salgını üzerine de 

gözlemlerde bulunan hekim, çevresel koşulların hastalık üzerindeki etkisine dikkat 

çekmiş ve bu hastalığın genellikle bataklık, sazlık gibi alanlarda daha sık 

görüldüğünü gözlemlemiştir. Ayrıca İbn-i Sînâ, bataklık ve sazlık gibi alanlarda 

sivrisineklerin yoğun olduğunu tespit etmiş ve bu bölgelerin sıtma hastalığının 

yayılmasında kritik bir rol oynadığını gözlemlemiştir. Veba ve sıtma salgınının yanı 

sıra cüzzam hastalığı üzerine de çalışmalar yürüten hekim bu salgını zührevi bir 

hastalık olarak tanımlamış, hatta cilt lezyonları olarak sınıflara ayırmıştır. Ayrıca 

hastalığın yavaş ilerleyen ve zamanla ciddi hasarlara yol açabilen bir enfeksiyon 

hastalığı olarak tanımlamıştır. İbni Sina, hastalığın genellikle temas ve solunum 

yoluyla bulaşabileceğini belirtmiş ve tedavi edilmediği durumlarda ciddi sakatlıklara, 

organ hasarına neden olabileceğini ifade etmiştir. Bu hastalıkların yanı sıra verem 

hastalığı üzerine de çalışmalar yürüten hekim ilk defa verem hastalığının bulaşıcı bir 

hastalık olduğunu teşhis etmiştir. Ayrıca menenjit hastalığı hakkında bilgiler de yine 

hekim İbn-i Sina tarafından teşhis edilmiştir. Hekim İbn-i Sînâ sadece hastalıklara 

tanı koymakla yetinmemiş aynı zamanda bu hastalıkların nasıl tedavi edilmesine dair 

de detaylı bilgiler aktarmıştır582. 

3.1.6. Ebu Osman Said Bin Abdurrahman İbn-i Abdirabbihi 

Ebu Osman Said Bin Abdurrahman İbn-i Abdirabbihi, 10. yüzyılda 

Endülüs‟te yaşamış ünlü bir bilim insanıdır. Hayatıyla ilgili detaylı bilgiler sınırlı 

olsa da, çalışmaları hakkında bilgiler günümüze kadar ulaşmıştır. İbn-i Abdirabbihi 

hekimlik, astronomi ve şairlik alanlarında çalışmalar yapmıştır. Bilhassa tıp alanında 

önemli çalışmalar yapan hekim sıtma hastalığı konusunda özgün bir tedavi yöntemi 

geliştirmiş, meslektaşları tarafından iyileştirilemeyen sıtma hastalarını tedavi 

etmesinden dolayı bu alanda ün kazanmıştır. Hekim‟in tıp alanında Kitab el- 

 

 
581 Karakaş, Müsbet İlimde Müslüman Âlimler, 235; Avıcenna İbn-i Sina‟nın Şifa Kitabı, 60-63; 

Tekeli, Sevim dğr., Bilim Tarihine Giriş,198-199. Ayrıca hekimin veba salgını karşı tutumunu 

anlatan bir flimde çekilmiştir. Veba salgınının yayılışını betimleyen bir yapım olan Hekim: İbn-i 

Sînâ filmi, Noah Gordon‟un The Physician-İbni Sînâ‟nın Talebesi Hekim adlı eserinden uyarlanarak 

2013 yılında Alman yapımı olarak çekilmiştir. Bu film, İbn-i Sînâ‟nın yaşadığı dönemin sosyo- 

kültürel atmosferini ve veba salgınına karşı uyguladığı tıbbi yöntemleri detaylı bir şekilde 

incelemektedir. Aynı zamanda böyle yapımlar geçmiş ile günümüz arasında bir köprü kurarak, 

tarihsel olayların sanatsal yansımalarını görsel bir şekilde sunmaktadır. 
582 Ağırakça, İslam Tıp Tarihi (Başlangıçtan VII./XIII. Yüzyıla Kadar),211-12; Karakaş, Müsbet 

İlimde Müslüman Âlimler (Sekizinci Asırdan Onsekizinci Asra Kadar), 234-35; Öğen, “İbn-i Sina”, 

Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 179,183. 



175 
 

Akrıbadin: Tıbba dair, Tealik ve mücerrebat fi‟l-tıb: Tıbba dair, Ürcuzettün fi‟l-tıb: 

Tıbba dair adlı eserleri mevcuttur583. 

3.1.7. İbn Rüşd 

İbn Rüşd, 1126 yılında Kurtuba şehrinde dünyaya gelmiş, 1198 yılında 

hayatını kaybetmiştir. İbn Rüşd Marakeş‟e defin edildiği ancak definin Marakeş‟de 

kalmadığı vefatından üç ay sonra doğum yeri olan Kurtuba‟ya defnedildiği 

düşünülmektedir584. 

İbn Rüşd, filozof ve hekim kimliğiyle tanınan bir düşünürdür. Din, tabiat, 

mantık ve psikoloji ile yakından ilgilenmiş önemli eserler kaleme almıştır. Ayrıca 

çeşitli devlet işlerinde ve saray hekimliği görevinde bulunmuştur. Birçok devlet 

kademesinde görev almasına rağmen hiçbir zaman ilim ile uğraşmayı bırakmayan 

İbn Rüşd, kaleme aldığı eserleriyle hem çağdaşları arasında hem de Batı dünyasında 

ün kazanmıştır. Kazanmış olduğu bu ün Kıta Avrupasına kadar ulaşmış ve 

Avrupalılar tarafından Averoes olarak tanınmıştır585. 

İbn Rüşd, tıp alanında yenilikçi yöntem ve teknikler geliştirmiş, rutin 

hastalıklar başta olmak üzere salgın hastalıkların tedavisiyle ilgilenmiştir. Bilhassa 

çiçek hastalığı üzerine araştırmalar yapmış, hastalıktan dolayı vücutta meydana gelen 

fiziksel ve zihinsel etkilerin nedenlerini ve sonuçlarını açıklamıştır. Ayrıca, 

zehirlenme konusunda da kendini geliştirmiş ve farmakoloji alanına ilgi göstermiştir. 

Bu ilgi ve merakı sonucunda farmakoloji üzerine eserler yazmış, zehirlenmelere karşı 

panzehiri üretmiştir. Bu bağlamda tıp alanında saygınlık kazanmıştır. Eserleri, başta 

Latince olmak üzere birçok Avrupa diline çevrilmiştir586. 

 

 

 

 
583 Karakaş, Müsbet İlimde Müslüman Âlimler (Sekizinci Asırdan Onsekizinci Asra Kadar),72-73. 
584 İbn Rüşd‟ün ismi, Endülüslü Yahudiler tarafından Aben Roşd olarak telaffuz edilmiştir. Bu isim 

İspanyollar tarafından Aven Roşd olarak değiştirilmiş ve bu formdan Latince‟ye Averroes veya 
Latince dilbilgisi kurallarına uyarlanarak Averroys şeklinde aktarılmıştır. Bakkal, “İslam Tıp 

Tarihinde İbn Rüşd”, Doğu Batı İlişkisinin Entelektüel Boyutu İbn Rüşd‟ü Yeniden Düşünmek II, 

(Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi Rektörlüğü ve İlahiyat Fakültesi Dekanlığı, 2009), 457-468; H. 

Bekir, Varlığa, “İbn Rüşt”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV yayınları, 

1999), 20/257; Ağırakça, İslam Tıp Tarihi (Başlangıçtan VII./XIII. Yüzyıla Kadar),344; Detaylı bilgi 

için bkz. Hüseyin Sarıoğlu, İbn Rüşd, (İstanbul: İsam yayınları, 2019). 
585 Bakkal, “İslam Tıp Tarihinde İbn Rüşd” Doğu Batı İlişkisinin Entelektüel Boyutu İbn Rüşd‟ü 

Yeniden Düşünmek, 458-459; Öğen, “İbni Rüşt”, Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 173. 
586 Bakkal, “İslam Tıp Tarihinde İbn Rüşd”, Doğu Batı İlişkisinin Entelektüel Boyutu İbn Rüşd‟ü 

Yeniden Düşünmek, 462. 



176 
 

İbn Rüşd, tıp alanında yirmi üç eser kaleme almıştır. Ancak bu eserlerden 

sadece on dördü günümüze ulaşmıştır. Bu eserler arasında en tanınmış olanı el- 

Külliyat fi‟t-Tıp‟tır. El-Külliyat fı‟t-Tıp, bir ansiklopedi niteliğinde olup yedi temel 

bölümden oluşmaktadır. Bu bölümlerde anatomi, sağlık, hastalık, semptomlar, ilâç 

ve besinler, koruyucu hekimlik ve tedavi konularını açıklamıştır. Böylece İbn Rüşd, 

tıbbın teorik yönleri ve genel konularını kitabında işlemiştir. Bunun yanı sıra 

hastalıklarla ilgili ayrıntılı görüşlerini ayrı bir eserde ele almaya planlamış 

muhtemelen vakit bulamamıştır. Nitekim eserinin sonunda belirtildiğine göre 

meslektaşı Endülüslü Ebû Mervân İbn Zühr‟e işi devretmiş ve ondan kendi el- 

Külliyyât‟ında kullandığı yöntemi kullanarak her organın hastalıklarını tedavi 

yöntemlerini açıklayan bir eser yazmasını istemiştir587. 

3.1.8. İbnü’n Nefis 

İbnü‟n Nefis, 1210 yılında Dımaşk yakınındaki Kareşiye‟de dünyaya gelmiş, 

1288 yılında hayatını kaybetmiştir. Kareşiye‟de doğduğundan Kareşî, Dımaşk‟ta 

okuyup şöhretini kazandığı için de Dımaşkî, lakabı ile tanınmıştır588. 

İbnü‟n Nefis, tıp, gramer, mantık ve hukuk alanlarında eğitim almış, kendini 

geliştirmiştir. Çağının ünlü cerrahlarından birisi olmuştur. Birçok hastanede hekimlik 

yapan Nefis, ilk çalışma yeri Nureddin Zengi hastanesidir. Daha sonra Kalavun 

hastanesinde hekimlik yapmıştır. Hekimlik görevi boyunca hastaları ile yakından 

ilgilenmiştir. Örneğin hastalara ameliyat öncesi ve sonrasında başta hekimler olmak 

üzere hemşerilerin, hasta bakıcıların ve hastanın dikkat etmesi gereken tüm hususları 

detaylı bir biçimde açıklamıştır589. 

 

 

 

 
587 Külliyat fi‟t-Tıp‟ın, Arapça olarak Arapça kaleme alınmış bir eserdir. Tıp alanında önemli bir 

referans kaynağı olarak kabul edilen bu eser, Latince‟ye çevrilmiş ve Batı üniversitelerinde yüzyıllar 

boyunca ders kitabı olarak kullanılmıştır. Eserin içeriği, tıp biliminin çeşitli yönlerini kapsamakta 

olup, dönemin tıbbi bilgilerini sistematik bir şekilde sunmaktadır. Bu özellikleriyle hem İslam 
dünyasında hem de Avrupa‟da tıbbın gelişimine katkıda bulunmuştur. Karlığa, “el-Külliyyât fi‟ṭ- 

ṭıb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV yayınları, 2002), 26/545-546; Göksu, 

İslâm Filozoflarının Tıp Bilmine Katkıları (İbn Sînâ Örneği),60-61; Öğen, “İbni Rüşt”, Müslüman 

İlim Öncüleri Ansiklopedisi,174. 
588 Kahya,“İbnü‟n Nefîs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 175-76; Öğen, “İbnünnefis”, 

Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi, 198. 
589 Kahya, Ortaçağ İslâm Dünyasında Bilim, “İbn Nefis ve Eserleri Mucez”,ed.,Yavuz Unat, (Ankara: 

Lotos yayınları, 2008), 349; İbrahim Sarıçam-Seyfettin Erşahin, İslam Medeniyeti Tarihi, 
(Ankara:Türkiye Diyanet Vakfı, 2013),177. 



177 
 

İbnü‟n Nefis, küçük kan dolaşımı sistemini keşfetmiş, tıp tarihine damgasını 

vurmuştur. Ayrıca salgın hastalıkların çevreye yayılımını yakından incelemiş ve o 

güne kadar teşhis edilemeyen hastalıkları teşhis etmiş ve tedavileri hakkında yeni 

metotlar geliştirmiştir. Örneğin deri-zührevi hastalıkları, sıtma, cüzzam ve veba 

salgınları üzerine detaylı bilgiler vermiş, bitki özleri, perhizle tedaviler metotları 

önermiştir590. İbnü‟n Nefis‟in Tıp alanındaki eserleri; el-Mûcez fi‟ṭ-ṭıb, Şerḥu 

Teşrîḥi‟l-Ḳânûn, el-Mûcez fi‟ṭ-ṭıb (Mûcezü‟l-Ḳânûn), el-Mühezzeb fi‟l-kuḥli‟l- 

mücerreb, Şerḥu Fuṣûli Buḳrâṭ, Risâletü‟l-aʿżâ, el-Muhtâr mine‟l-aġziy, Şerḥu 

Mesâʾili Ḥuneyn, Şerḥu Taḳdimeti‟l-maʿrife, Bugyetü‟ṭ-ṭâlibîn ve nüzhetü‟l- 

müteṭabbibîn, Şerḥu‟l-Ḳânûn‟dur591. 

3.1.9. Lisanneddin Ebu Abdullah Muhammed Bin Abdullah Bin El-Fakih El- 

Hatip Said El-Selmani El-Ğırnati 

Lisanneddin Ebu Abdullah Muhammed Bin Abdullah Bin El-Fakih El-Hatip 

Said El-Selmani El-Ğırnati‟nin hayatı ile ilgili bilgiler oldukça kısıtlıdır. Buna 

rağmen El-Ğırnati‟nin 1313 yılında doğduğu, 1374 yılında vefat ettiği 

düşünülmektedir. Din âlimi, hekim ve vezirlik görevlerinde bulunmuştur. Din 

alanındaki çalışmaları neticesinde İbni Hatip adıyla ün kazanmıştır. Din ilminin yanı 

sıra tıp ilmi ile de ilgilenen El-Ğırnati, çağının ünlü hekimlerinden birisidir. El- 

Ğırnati, din, tarih, siyaset ve tıp alanlarında birçok eser kaleme almıştır. Tıp alanında 

kaleme almış olduğu eserler; Amel min tıb li‟men habbe fi sanaati‟l tıbbiye, el- 

Mesaili tıbbiye, el-Mu‟temid fi‟l ağziya el-müfrede, el-Vusul li hıfz el-sıhha fi‟l-fusul, 

el- yuseffi fi sanaati‟l- tıb‟dır. El-Ğırnati‟nin tıp alanındaki eserleri arasında, veba 

hastalığı üzerine kaleme almış olduğu kitabı çağına ışık tutan bir eser olmuştur. 

Ğırnati‟nin böyle bir eseri kaleme almasındaki en önemli etkenlerden biri 14. 

yüzyılda tüm dünyayı kasıp kavuran veba salgını olduğu düşünülmektedir. Ğırnati, 

eserinde salgın hastalıkların ciddiyetini vurgulayarak vebanın yayılmasını 

engellemek için karantina uygulanması gerektiğini cesur ve ikna edici bir biçimde 

 

 

 

 

 

 
590 Tekeli, Sevim dğr., Bilim Tarihine Giriş, 200; Öğen, “İbnünnefis”, Müslüman İlim Öncüleri 

Ansiklopedisi, 201. 
591 Kahya, “İbnü‟n Nefîs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 175-76. 



178 
 

açıklamıştır. Günümüzde eserin adı bilinmese de, veba salgını hakkında bilgiler 

içeren bir risale olduğu bilinir592. 

3.2. Avrupa Dünya’sında Salgın Hastalıklar Üzerine Çalışma Yapan Hekimler 

Orta Çağ Avrupa‟sında tıp biliminin gelişmi, ağırlıklı olarak 11. yüzyıl 

sonrasına kendini göstermiştir. Bu dönemde tıp çalışmaları belirgin bir şekilde hız 

kazanmış ve önemli ilerlemeler kaydedilmiştir. Yine Avrupa kökenli hekimlerin bu 

çalışmalara önemli katkılar sağladığı görülmektedir. 

3.2.1. Paul of Aeginia 

 

Aeginalı Paul veya Paulus Aegineta 625 yılında dünyaya gelmiş, 690 yılında 

vefat etmiştir. İskenderiyeli Paul of Aeginia, Doğu Roma imparatorluğunda uzun 

yıllar hekimlik yapmıştır. Antik Yunan tıbbının son büyük temsilcisi olan Paul, 

çağının en ünlü hekimlerinden birisidir. Çalışmaları Huneyn bin İshak tarafından 9. 

yüzyılda Arapçaya daha sonra Latinceye tercüme edilmiştir. Tıp ansiklopedisi 

niteliğinde olan Opus magnum Epitome of Medicine‟yi kaleme almıştır. Eser, yedi 

cilt beş yüz on dokuz bölümden oluşmaktadır. Eserde hijyen uygulamaları, beslenme 

sorunları, hastaların özel beslenme ihtiyaçları, çeşitli ateş türleri ve bunlarla ilişkili 

durumlar, hastalıkların nedenleri, vücut sıvılarının akıntıları, kritik dönemler ve 

ateşle ilişkili diğer durumlar detaylı bir şekilde açıklanmıştır. Ayrıca hekim, 

Epitomae medicae libri septem (Yedi Kitaptaki Tıp Özeti) adlı eseri de kaleme 

almıştır. Bunu yanı sıra Orta Çağ‟da yaygın olarak görülen cüzzam salgını hakkında 

bilgi veren en eski Avrupa kaynakları arasında hekimin atıfları bulunmaktadır. 

Örneğin salgın hakkında iki bin kelime atıfta bulunmuştur. Bu durum cilt hastalıkları 

bölümünün yüzde on ikisini temsil etmiştir593. 

 

 

 

 

 

 
592 El-Ğırnati‟den sonra İspanya‟nın Meria bölgesinde yaşayan tarihçi, şair ve Tabib İbni Hatime‟de 

bu konu üzerine bir risale kaleme almış ve veba salgınının bulaşıcı olduğuna dair insanları 

aydınlatmıştır. Karakaş, Müsbet İlimde Müslüman Âlimler (Sekizinci Asırdan Onsekizinci Asra 
Kadar), 420-21. 

593 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, 48; Detaylı bilgi için bkz.Konstantinos 

Markatos dğr.,“Paul of Aegina (625-690): His Work and His Contribution to Neurologic Surgery: 
Trephinations and Laminectomies in the Dark Ages”, World Neurosurgery,109,(2017), 338-341; 
Berrin, Okka, “Aeginalı Paul: Bizans Döneminde Ünlü Bir Cerrah Ve Tıp Doktoru”, Genel Tıp 

Dergisi, 25/1, (2015), 33-39. 



179 
 

3.2.2. Ugo Borgognoni de Lucca 

1160 ile 1259 yılları arasında yaşamış olan Ugo Borgognoni de Lucca, Orta 

Çağ Avrupa‟sının saygın cerrahlarından birisidir. Bologna Üniversitesi‟nde tıp 

eğitimi almıştır. Haçlı Seferleri sırasında askeri cerrah olarak görev yapmış ve savaş 

alanında yaralıları tedavi etmiştir. Sefer sırasında kafatasındaki yaraları tedavi 

ederken, yarayı iyileştirmek için enfeksiyonun önlenmesi gerektiğini keşfetmiştir. V. 

Haçlı seferi sırasında Brienne Kralı John Bolognese‟nin saha çavuşu olarak 

kuşatmaya katılmıştır. Bu seferler sırasında orduda veba salgını yaşanmıştır. 

Muhtemelen Ugo Borgognoni de Lucca salgınana tanık olmuş, tedavisi için 

çalışmalar yapmıştır594. 

3.2.3. Dino del Garbo (Gorbolu Dino)’nun oğlu Gardolu Tommaso 

Gardolu Tommaso, aristokrat bir aileye mensuptur. Ailesi tıp alanında 

uzmanlaşmış ve cerrahlık yapmıştır. Tommaso hakkında çok fazla bilgi 

bulunmamakla birlikte, babası gibi tıp eğitimi aldığı ve bu alanda çalışmalar yaptığı 

düşünülmektedir. Hekim, Bologna‟da ve Floransa‟da dersler vermiştir. Bunun yanı 

sıra Tractatus süper ordinem regiminis preservationis a pestilentia servans per 

homines in sanitate vigentes veya Consilio contro alla peste (veba zamanında 

sağlıklı insanların takip edeceği kurallar ve emirler veya vebaya karşı öneriler) adlı 

eseri kaleme almıştır. Muhtemelen Tommaso, Orta Çağ Avrıpa‟sında veba salgını 

Avrupa‟yı kasıp kavurduğu dönemde toplumu bilgilendirmek ve doğru davranışlara 

teşvik etmek amacıyla yazmıştır. Ayrıca hekim‟in Summa Medicinalis adlı eseri de 

vardır595. 

3.2.4. Theodorico Borgognoni 

Teodorico Borgognoni 1205 yılında İtalya‟nın kuzeyindeki Lucca şehrinde 

dünyaya gelmiş, 1296 yılında vefat etmiştir. İyi bir eğitim alan Borgognoni 1262- 

1270 yıllarında Bitonto ve Cervia piskoposu olarak görev yapmıştır. Bunun yanı sıra 

tıp alanında kendini geliştirmiş, çağının ünlü hekimlerden biri olmuştur. Cyrurgia 

 
594 Prioreschi, A History of Medicine: Medieval Medicine. 5.(Omaha. Nebraska: Horatius Press, 2003), 

463-464; 

https://treccaniaccademia.it/artecultura/?utm_source=sitotreccani&utm_medium=banner&utm_cam 

paign, (Erişim Tarihi:27.04.2024). 

595 Prioreschi, A History of Medicine: Medieval Medicine, 390-91; Serdar, Geç Ortaçağlarda Batı 

Avrupa‟da Hastaneler ve Tıp Eğitimi, 202-203. 

https://treccaniaccademia.it/artecultura/?utm_source=sitotreccani&utm_medium=banner&utm_campaign
https://treccaniaccademia.it/artecultura/?utm_source=sitotreccani&utm_medium=banner&utm_campaign


180 
 

seu filia principis adlı eseriyle tıp alanına yeni bir bakış açısı sunmuştur. Özellikle de 

anestezi alanında metodlar geliştirmiş, modern anestezinin öncülerinden biri olarak 

kabul edilmiştir. Ayrıca Borgognoni, Orta Çağ‟da yaygın olarak görülen cüzzam 

salgını hakkında bilgi veren en eski Avrupa kaynakları arasında Teodorico 

Borgognoni‟ın atıfları bulunmaktadır. Örneğin salgın hakkında beş bin iki yüz seksen 

kelime atıfta bulunmuştur. Bu durum cilt hastalıkları bölümünün yüzde otuz 

dokuzunu temsil etmiştir596. 

3.2.5. Guy de Chauliac 

Orta Çağ Avrupa dünyasının en tanınmış cerrahlarından birisi olan Guy de 

Chauliac‟ın, hayatının ilk dönemi hakkında bilgiler oldukça sınırlıdır. Fransa‟da 

Auvergne bölgesinde yoksul bir ailenin çoçoğu olarak 1300 yılında doğmuş, 1368 

yılında doğduğu şehirde hayatını kaybetmiştir. İlk tıp eğitimini Fransa‟nın 

güneybatısında yer alan Toulouse şehrinde tamamlamıştır. Chauliac, Toulouse‟de 

göstermiş olduğu üstün başarıdan dolayı Avrupa‟nın en iyi üniversitelerinden 

Montpellier ve Bologna‟da kilise bursu ile eğitimini sürdürmüştür. Montpellier 

üniversitesinin ünlü cerahları Bernard, Gordon ve diğer hekimlerden ders almıştır. 

Ayrıca anatomi üzerine basılmış ilk modern kitabın yazarı Nicola Bertuccio ve Paris 

üniversitesinde cerrahlık yapan Henri de Mondeville‟den dersler almıştır. Bu dersler 

neticesinde Chauliac, cerrahlık alanında uzmanlaşmış, anatominin cerrahlık için 

temel bir bilim dalı olduğunu öğrenmiş, anatomi bilmeyen bir cerrah kütüğü oyan 

kör bir adamdır benzetmesini yapmıştır597. 

Tıp alanında iyi bir eğitim alan Chauliac‟ın kariyeri Fransa‟nın 

güneydoğusundaki Lyon şehrinde başlamıştır. Fakat Lyon‟da yaşanan siyasi 

olaylardan dolayı buradan ayrılma kararı almıştır. Lyon‟dan ayrılan Chauliac, 

Avignon‟da göreve başlamış ve burada üç papanın hekimliğini yapmıştır598. Guy de 

 

 
596 Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupası‟nda Salgın Hastalıklar, 48; Detaylı bilgi için bkz. Valeria 

Cavalloro, “Theodorico Borgognoni‟s Formulary For Thirteenth Centruy Anesthetic Prepations”, 

Life,13/1913, (2020), 1-16. 
597 David A.K.Watters, “Guy de Chauliac: pre-eminent surgeon of the Middle Ages”, Royal 

Australasian College of Surgeons, 83, (2013),731,734; Mellick, “The Montpellier school and the 

Guy de Chauliac” ANZ J. Surg, 69, (1999), 297- 301; Karaimamoğlu, “Ortaçağ Avrupa‟sının Üç 

Seçkin Cerrahı ve Yenilikçi Teknikleri: Henri de Mondeville, Guy de Chauliac ve John of Arderne”, 

Karadeniz Sos. Bil. Dergisi, 13/25, (2021), 820. 
598 Papa VI. Clement (1342-1352), VI. Innocent (1352–1362), V. Urban (1362–1370) hizmet etmiştir. 

Detaylı bigi için bkz. Karaimamoğlu, “Ortaçağ Avrupa‟sının Üç Seçkin Cerrahı ve Yenilikçi 

Teknikleri: Henri de Mondeville, Guy de Chauliac ve John of Arderne”,820; Watters, “Guy de 



181 
 

Chauliac, Orta Çağ Avrupa‟sında meydana gelen “Kara Ölüm” sırasında kariyerinde 

önemli bir dönüm noktası yaşamıştır. Veba salgını üzerine klinik düzeyde araştırma 

yapmıştır. Araştırmaları neticesinde vebanın bulaşıcı salgın bir hastalık olduğunu 

mevcut tedaviler ile hastalığı tedavi edemeyeceği kanatına varmıştır. Kara Ölüm 

salgını, tüm Kıta Avrupası‟nı etkisi altına almış ve birçok hekim ya ölüm korkusuyla 

mesleği bırakıp kaçmış ya da zengin yoksul demeden muayene ücretlerini 

arttırmıştır. Bunun yanı sıra faydasız reçeteler yazılmış halk veba salgını karşısında 

çaresiz bırakılmıştır. Meslektaşları salgından kaçarken veya faydasız reçeteler 

yazarken Chauliac, şu reçeteyi dillendirmiştir; fugo cito, vade longe, rede tarde 

(çabuk kaç, uzağa git, hemen dönme). Muhtemelen bu reçete ile hastaların 

kendilerini izole etmelerini, hastalığın çevreye yayılma oranının düşmesini ve 

kitlesel ölümlerin azalmasını amaçlamış olabilir. Dolayısıyla hekim başta hastaları 

olmak üzere tüm yakın çevresine bu reçeteyi önermiştir. Reçetesini Avignon‟da 

bulunan papa VI. Clement‟e de önermiş ve papa kendini bir dağ evine kapayarak 

izole etmiştir599. 

Guy de Chauliac Fransa‟da, hastalarını tedavi ederken salgına yakalanmış 

ancak salgından kurtulmayı başarmıştır. Hekim, yaşadığı tüm zorluklara rağmen 

mesleğinden bir an olsun vazgeçmemiş aksine meslektaşlarının tutumundan 

rahatsızlık duymuştur600 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Chauliac: pre-eminent surgeon of the Middle Ages”, Royal Australasian College of Surgeons,732- 

33. 
599 Paul, Strathern, Brief History Of Medicine: From Hippocrates To Gene Therapy,71; Justin Bar 

dğr.,“Surgeons in the time of plague: Guy de Chauliac in fourteenth-century France”, J. Vasc. Surg. 

Cases Innov. Tech, 657-658; Karaimamoğlu, Kara Ölüm ve Büyük Britanya‟ya etkileri (1300-1400), 

229-230. 
600 Bu dönemde Fransa‟da salgına yakalananların oranı oldukça yüksektir. Detaylı bilgi için bkz. 

Karaimamoğlu, Kara Ölüm ve Büyük Britanya‟ya etkileri (1300-1400), 229-230. 



182 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

SONUÇ 

Orta Çağ, yaklaşık bin yıllık bir zaman dilimini kapsamış ve farklı 

uygarlıkların kendi tarihlerini yazdığı bir dönemi temsil etmiştir. Bu dönem sadece 

Doğu ve Batı medeniyetlerinin yükseliş ve düşüşlerini değil, dünyanın dört bir 

yanındaki çeşitli kültürlerin izlerini de taşımıştır. Nitekim Orta Çağ boyunca, 

devletlerarası siyasi ve askeri faaliyetlerin yanı sıra toplumsal yapılar, bilimsel 

ilerlemeler ve kültürel dinamiklerde dikkate değer değişimler meydana gelmiştir. 

Dönemin medeniyetleri, dünya tarihinde alegorik ve simgesel bir perspektifle 

incelendiğinde, kozmopolit ve düalist yapılarının birbirleriyle derin bir etkileşim 

içinde olduğunu ortaya koymuştur. Bu bağlamda Orta Çağ‟da gece, gündüz, yargılar, 

bağışlar, korku, eğlence, aşk, öfke, hastalıklar, savaşlar, barışlar ve göçler gibi olay 

ve olgular, belirli anlam ve sembollere karşılık gelerek, kendine özgü bir dil 

geliştirmiştir. Bu sembolik dil, özellikle siyasi alanda olmak üzere sosyo-kültürel 

yaşamın tüm alanlarına derinlemesine sirayet etmiştir. Örneğin Orta Çağ Avrupa 

medeniyeti, özellikle Geç Orta Çağ dönemine kadar genellikle “Karanlık Çağ” olarak 

adlandırılmıştır. Bu adlandırma Batı Roma İmparatorluğu‟nun çöküşü sonrasında 

Avrupa‟da bilimsel ve kültürel faaliyetlerde yaşanan duraklamayı ifade etmiştir. Öte 

yandan İslam medeniyetinde, 8. yüzyıldan 12. yüzyıla kadar olan dönem, “Altın 

Çağ” olarak anılmıştır. Bu dönemde İslam dünyası bilim, felsefe, tıp, matematik ve 

sanat alanlarında büyük ilerlemeler kaydetmiş, bu gelişmeler hem kendi 

medeniyetine hem de sonraki Batı medeniyetlerine derin etkilerde bulunmuştur. 

Dolayısıyla her iki medeniyetin tarihsel süreçleri farklı dönemlerde farklı niteliklerle 

anılmış ve bu süreçler, medeniyetlerin kendi iç dinamikleri ve dış etkileşimleri ile 

şekillenmiştir. Bu çalışmada pozitif bilimlerin bir alt dalı olan tıp ele alınarak, Orta 

Çağ‟daki tıp anlayışı ve salgın hastalıklar detaylı bir şekilde incelenmişt ir. Ayrıca 

döneme ait kaynaklar ve inceleme eserleri doğrultusunda, salgın hastalıkların ortaya 

çıkış nedenleri kapsamlı bir şekilde analiz edilmiştir. 



183 
 

Orta Çağ tıbbı, Antik Hint, Mısır ve Yunan medeniyetlerinin miras bıraktığı 

bilgi ve deneyimlerin yanı sıra İslam dünyasında meydana gelen bilimsel ilerlemeler 

ve dönüşüm süreçlerinin etkisi altında şekillenmiştir. Bu dönemde özellikle İslam 

dünyasında gerçekleştirilen bilimsel yenilikler tıp alanında belirgin bir etki yaratmış 

ve zengin bir bilgi birikimi ortaya koymuştur. Ayrıca Hz. Muhammed‟in tıbbi 

uygulama ve tavsiyeleri olarak bilinen Tıbb-ı Nebevi, İslam dünyasında tıbbi 

uygulamalara rehberlik etmiştir. Orta Çağ Avrupa‟sında ise tıp, genellikle kilisenin 

etkisi altında gelişmiştir. Kilise, tıp alanında önemli bir otorite olmuş ve sağlık 

hizmetleri büyük ölçüde kilise kontrolünde yürütülmüştür. Bu yapı Geç Orta Çağ‟a 

kadar devam etmiştir. Bu nedenle bu zaman dilimine kadar hastaları kilise 

mensupları ve berber cerrahlar tedavi etmiştir. 

Her iki medeniyette de salgın hastalıklar, doğal olayların ötesinde, tanrının bir 

cezası olarak algılanmıştır. Bu bakış açısına göre hastalıklar hem ahlaki bozulmanın 

hem de fiziksel bir cezalandırmanın belirtisi olarak yorumlamıştır. Hastalıkların 

tedavi yöntemleri ise dönemin sınırlı tıp bilgisiyle uygulanmış ve bu süreçte batıl 

inançlar ve hurafeler belirleyici olmuştur. Ayrıca hastalıkların tedavisinde bitki 

kökleri ve çeşitli macunlar da yaygın bir şekilde kullanılmıştır. Dolayısıyla bu tedavi 

biçimleri genellikle irrasyonel yöntemlere dayanmıştır. Tüm bunlara rağmen hem 

Doğu hem de Batı dünyasında rasyonel düşünceye dayalı tıbbi uygulamalar geliştiren 

hekimler de mevcuttur. Bu hekimler, tıp biliminin ilerlemesine katkıda bulunmuş ve 

tıbbi anlayışın zamanla dönüşmesine zemin hazırlamışlardır. Bu çeşitli tıbbi 

yaklaşımlar ve uygulamalar sayesinde Orta Çağ‟da tıp anlayışı önemli ölçüde 

gelişmiş ve modern tıbbın temellerinin atılmasına katkı sağlamış ve günümüz tıp 

anlayışının oluşmasına ve daha rasyonel ve bilimsel temelli bir sağlık sisteminin 

kurulmasına vesile olmuştur. 

Tıp alanındaki ilerlemeler ve dönüşümler, hastalıkların algılanışında önemli 

bir değişim yaratmış ve tedavi yöntemlerinin araştırılması ve geliştirilmesi sürecinde 

önemli katkılar sağlamıştır. Böylece tıp alanındaki ilerlemeler, hem hastalıkların 

anlaşılmasında hem de etkili tedavi yöntemlerinin geliştirilmesinde yeni ufuklar 

açmıştır. Orta Çağ boyunca cüzzam, sıtma, frengi, çiçek hastalığı ve veba gibi salgın 

hastalıklar yaygın olarak görülmüş, insanlar bu hastalıklarla mücadele etmek zorunda 

kalmışlardır. Nitekim salgın hastalıklar, din, ırk veya cinsiyet fark etmeksizin her yaş 

grubundan insana bulaşmıştır. Bu dönemde tıbbın henüz gelişmekte olması nedeniyle 



184 
 

hastalıkların teşhis ve tedavi süreçleri oldukça güç olmuş ve bu durum kitlesel 

ölümlere neden olmuştur. Böylece salgınlar yalnızca fiziksel sağlık sorunları olarak 

değil, aynı zamanda toplumsal ve manevi bir tehdit olarak ortaya çıkmıştır. Bu 

bakımdan salgın hastalıklar tarih boyunca insanlık üzerinde derin korku, endişe 

yaratmış ve tarihte önemli olaylar olarak kaydedilmiştir. Nitekim salgın hastalıklar 

geçmişten günümüze kadar varlığını sürdürmüş ve toplumları derinden etkilemiştir. 

Örneğin yakın zaman da tecrübe ettiğimiz COVID-19 salgını sosyal ve kültürel 

yaşamdan ekonomiye, eğitimden sağlık sistemine kadar geniş bir yelpazede derin 

izler bırakmıştır. Covid-19 salgınının yanı sıra şimdilerde gündemde olan Maymun 

Çiçeği hastalığının çiçek hastalığına benzer semptomlar göstermesi ve cüzzam 

hastalığı gibi zührevi özellikler taşıması, salgın hastalıkların tarih boyunca var 

olduğunu ve gelecekte de çeşitli biçimlerde ortaya çıkacağını göstermektedir. Bu 

durum aynı zamanda salgın hastalıklara karşı her dönemde çeşitli tedavi 

yöntemlerinin geliştirilmesinin gerektiğini de ortaya koymaktadır. Örneğin Orta 

Çağ‟da Ebu Bekir er-Râzî‟nin çiçek ve kızıl hastalıklarını teşhis etmesi, ileride çiçek 

aşısının geliştirilmesine zemin hazırlamıştır. Ayrıca İbn-i Sînâ‟nın veba salgınının 

fareler aracılığıyla yayıldığına dair öngörüsü, 1894 yılında Hong Kong‟da meydana 

gelen hıyarcıklı veba salgını sırasında Alexandre Yersin tarafından farelerdeki 

bakteriyel patojenlerin keşfi ile doğrulanmıştır. Tüm bu örnekler tarihsel tıp bilgisi 

ve keşiflerin modern tıp biliminin gelişimindeki önemini ortaya koymaktadır. Bunun 

yanı sıra salgın hastalıkların yayılmasında hijyen koşulları, beslenme alışkanlıkları, 

göç hareketleri, savaşlar vb. unsurlar önemli rol oynamıştır. Dolayısıyla bu faktörler 

hem geçmişte hem de günümüzde salgınların yayılma dinamiklerini ve toplumsal 

etkilerini belirleyerek, çeşitli önlemlerin ve düzenlemelerin alınmasına neden 

olmuştur. Orta Çağ‟da, İbn-i Sînâ, özellikle tüberküloz vb. salgın hastalıkların 

yayılmasını önlemek için karantina uygulamalarının önemini vurgulamıştır. Benzer 

şekilde 14. yüzyılda el-Ğırnati, dünya genelinde büyük yıkıma yol açan veba 

salgınının bulaşıcı niteliğini vurgulayan bir risale yazarak halkı bu konuda 

bilinçlendirmeye çalışmıştır. Salgın hastalıkların yayılmasını önleme çabaları, 

yalnızca hekimler tarafından değil, aynı zamanda dönemin yazarları ve devlet 

yetkilileri tarafından da desteklenmiştir. Bu durum Orta Çağ Avrupa‟sında da benzer 

bir şekilde gözlemlenmiştir. Öyle ki Avrupa‟da veba salgınına karşı alınan ilk resmi 

karantina tedbiri, 1337 yılında Dubrovnik‟te uygulanmaya başlanmıştır. Bu 

bağlamda tarih boyunca İlk Çağlardan itibaren, salgın hastalıklara karşı izole bir 



185 
 

yaşam tarzı benimsenmiş ve bu uygulama, modern karantina sistemlerinden farklı 

olmakla birlikte, hastalıkların yayılmasını engellemeye yönelik bir yöntem olarak 

kullanılmıştır. Böylece salgın hastalıkların yayılmasını önlemek amacıyla çeşitli 

karantina ve sağlık düzenlemeleri getirilmiştir. 



186 
 

KAYNAKÇA 

Abdulkadiroğlu, Abdulkerim.“Meslek Pîrleri ve Testerecilerin Piri”. Milli Folklor 13, 

(1992), 4-6. 

Abdurrahim Tufantoz, “Nasrüddevle”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/425- 

426, İstanbul: TDV yayınları, 2006. 

Abû‟l-Farac-İbn‟ül-İbri. Târîhu Muhtasari‟d-Düvel. Ankara: TTK yayınları, 2011. 

Abû‟l-Farac. Farac Tarihi 1-2. Ankara: TTK yayınları, 1999. 

Addgene. Plazmidler 101. Çev., Ku İstanbul, İstanbul: Koç Üniversitesi, 1-46. 

Ağır, Sevda. Osmanlı‟da Karantina Uygulama Süreçleri Ve Tepkiler (1865-1914). Ankara: 

Hacettepe Üniversitesi Sos. Bil. Enst. Tarih ABD, YL Tezi, 2020. 

Ağırakça, Ahmet. İslam Tıp Tarihi (Başlangıçtan VII./XIII. Yüzyıla Kadar). İstanbul: Adem 

yayınları, 2004. 

Ağrı, Murat. “İslam Coğrafyacılarında Yedi İklim Anlayışı”. AÜİFD, 47/195, (2006), 195- 

214. 

Ahmed Önkal, “Ebû Ubeyde b. Cerrâh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/249- 

250, İstanbul: TDV yayınları, 1994. 

Ak, Mahmut. “İklim”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/28-30. İstanbul: TDV 

yayınları, 2000. 

Akdere, Mevlüt. “Bizans Tarihi Kaynaklarına Göre VI.-X. yüzyıllarda İstanbul‟da Görülen 

Veba Salgınları”. TOD. 11/35, (2018), 314-343. 

Akdoğan, Ilgaz. “Tıp Sembolünün Tarihçesi Üzerine Bir Değerlendirme”. Mersin 

Üniversitesi Tıp Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi ve Folklorik Tıp Dergisi. 12/3, 

(2022), 456-463. 

Akdur, Recep. “Sıtma ve Sıtma Salgını Tarihi” Bilim Tarihi Araştırmları. 2, (2006), 1-11. 

Akın, Haydar. “Felaket Geliyorum Demişti: Ortaçağ‟da Yaşanan Büyük Veba Salgını ve 

Toplumsal Yaşamdaki Sonuçları Üzerine Bir Değerlendirme”. Kebikeç 46, (2018), 

247-296. 

Akın, Haydar.“Tıp Tarihi Yazımında Yöntem: Hastalık Kavramı ve Hastalık Tanımı” 

https://www.academia.edu/37354551/T%C4%B1p_Tarihi, Erişim Tarihi: 

(17.06.2023). 

Akkaş, Elif - Ramazan, Erdem. “Hekimlik Meslek Kültürünü Belirleyen Olguların 

Değerlendirilmesi”, Süleyman Demirel Üniversitesi Vizyoner Dergisi. 8/7, (2017), 

45-57. 

Akkuşlu Mutlu, Suzan. “Eski Ön Asya Toplumlarından Sıtma Hastalığı ve Tedavi 

Yöntemleri”. Tarihsel Süreçte Anadolu‟da Sıtma. Ed., Şükran Köse dğr., Ankara: 

Gece yayınları, (2017), 79-98. 

Akpınar, Cemil. “Hacı Paşa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 14/492-496, 

İstanbul: TDV yayınları, 1996. 

Akyay, Necmeddin. “Türkiye‟de Veba Salgınları ve Veba Hakkında Eski Yayınlar”. 

Mikrobiyoloji Bülteni. 8/2, (1974), 209-219. 

Aldırmaz Ağartan, Canan. “Sanat Eserlerinde Yaşayan Bir Mit: Sağlık Tanrısı Asklepios ve 

kızı Hygieia”.Zeynep Kamil Tıp Bülteni. 40/1, (2009), 49-52. 

Alexander, Vasiliev. Bizans İmparatorluğu Tarihi 1, Çev., Arif Müfit Mansel. Ankara: 

Maarif Matbası, 1943. 

Alp, Sedat. Hitit Çağında Anadolu. Ankara: TÜBİTAK, 2000. 

Alparslan, Meltem. II. Murşili ve Dönemi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sos. Bil. Enst. 

Eskiçağ Dilleri ve Kültürleri ABD Hititoloji Bilim Dalı, Doktora Tezi, 2006. 

Alper, Ömer Mahir. “İbn-i Sina Tıp”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/319- 

322, İstanbul: TDV yayınları, 1999. 

https://www.academia.edu/37354551/T%C4%B1p_Tarihi


187 
 

Alptekin, Ali Berat. “Türk Halk Hikâyelerinde Halk Hekimliği”. Milli Folklor. 22/86, 

(2010), 5-19. 

Altan, Ebru. “Yağısıyan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/177-179, İstanbul: 

TDV yayınları, 2013. 

Altuner, İlyas. “Hipokrat Yemini”. Iğdır Üniversitesi Sos. Bil. Dergisi. 7, (2015) 1-7. 

Andrew, Nikıforuk. Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi. 

İstanbul: İletişim yayınları, 2020. 

Anna Komnnena. Alexıad Anadolu‟da ve Balkan Yarımadası‟nda İmparator Alexios 

Komnenos Döneminin Tarihi Malazgirt Sonrası. Çev., Bilge Umar, İstanbul: İnkılâp 

yayınları, 2021. 

Anoim.“Sıtma”. Sağlık Ansiklopedisi 4. Ankara: Güneş Tıp Kitapevleri, (2008), 1281–1282. 

Anonim. Haçlı Tarihi (Gesta Francorum et Aliorum Hierosolymitanorum). Çev., Engin 

Ayan, İstanbul Selenge yayınları 2019. 
Apak, Adem. Ana Hatlarıyla İslam Öncesi Arap Tarihi ve Kültürü. İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2012. 

Apak, Adem.“İskenderiye Kütüphanesi‟nin Akıbeti Üzerine Değerlendirmeler”. İslami 

Araştırmaları Dergisi. 16/1, (2003), 176-183. 

Aran Orkun Tahir-Hülya Kayıhan, “Toplumsal Mobilite Ve Sürücü Rehabilitasyonu”. 

Toplumsal Katılım ve Ergoterapi. Ankara: Türkiye Klinikleri, (2019), 8-13. 

Arda, Berna. “Hastalık Olgusunun Tarihsel Açıklanışında Önemli Bir Kavram: “Etki Göçü”. 

Ankara Üniversitesi Tıp Fakültesi Mecmuası. 4/2, (1996),108-112. 

Arık,  Feda Şamil. “Selçuklular Zamanında Anadolu‟da Veba Salgınları”. Tarih 

Araştırmaları Dergisi. 15, (1991), 27-57. 

Arnold, John H. Ortaçağ Tarihi Nedir?. İstanbul: Islık yayınları, 2019. 

Artokça, İzzettin. “Kıptîler”. TASAM. Ankara: Stratejik Rapor No: 51, 2013, 3-26. 

Artun, Erman. Türk Halkbilimi. İstanbul: Kitabevi yayınları, 2008. 

Aslan Sevil-Ramazan Erdem. “Hastanelerin Tarihsel Gelişimi”. Süleyman Demirel 

Üniversitesi Sos. Bil. Enst. Dergisi. 27, (2017), 7-21. 

Atak, Seyhan. “Tedavi Yöntemleri Açısından Selçuklu Bizans Pratikleri”. Sosyal ve Kültürel 

Araştırmalar Dergisi. 5/11, (2019), 325-345. 

Atalay, İbrahim. “Leistosen Sonu Ve Holosen Başlarında Anadolu‟nun Paleocoğrafya 

Şartlarına Genel Bir Bakış”. Avrasya Beşeri Bilim Araştırmaları Dergisi. 2/1, (2022), 

1-31. 

Atasoy, Zehra Betül. “Frenginin Kısa Tarihi Politik ve Sosyal İnşası”. Aktüel Arkeoloji 

Dergisi. 77, (2020), 36-43. 

Atmaca, Veli. Tarih Boyunca Hastalık Algılanmasında Dua Şifa İlişkisi. İstanbul: Gerekli 

Kitap yayınları, 2011. 

Atmaca. Veli, “Hadisler Çerçevesinde Tıbb-ı Nebevî‟nin İnanç Boyutu Üzerine, Hz. 

Peygamber‟in Hastalıklara Karşı Tutumu”. Fırat Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi. 9/2, 

(2011), 36-53. 

Avcı, Betül. “Hıristiyanlıkta ve Kur‟an Tefsirlerinde Hz. İsa‟nın Mucizeleri”. Divan: 

Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi. 9, (2000), 257-268. 

Ayar Mesut-Kılıç Yunus. “Osmanlı‟da Veba‟nın Sona Erişine Dair Bir Değerlendirme”. 

Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi. 17/2, (2017), 163-181. 

Aydın, Taneri. Türkiye Selçukları Kültür Hayatı (Menâkıbü‟l Arifîn‟in Değerlendirilmesi). 

Ankara: TTK yayınları, 2021. 

Aydüz, Selim. “İslâm Dünyasının İlk Tıp Ansiklopedisi Firdevsü‟l-Hikme ve Müellifi Alî b. 

Sehl Rabbân Taberî: Hayatı ve Eserleri”. Çanakkale Araştırmaları Türk Yıllığı. 

11/15, (2013), 17-33. 

Ayönü, Yusuf. Selçuklular ve Bizans. Ankara: TTK yayınları, 2014. 



188 
 

Baar Justin dğr., “Surgeons in the time of plague: Guy de Chauliac in fourteenth-century 

France.” J. Vasc. Surg. Cases Innov. Tech. 6/4, (2020), 657- 658. 

Bağcı, Büşra. Anadolu‟daki Moğol Vali ve Komutanları. Konya: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi, Sos. Bil. Enst. Tarih ABD, YL Tezi, 2019. 

Bakır, “Geç Ortaçağ Avrupa‟sında Tıp ve Tababet”. Ortaçağ Araştırmaları Dergisi. 1/1, 

(2018), 101,118. 

Bakır, Abdülkadir. “Ortaçağ İslam Dünyasının Olgunluk Çağında Tıp Kültürü Ve 

Çalışmaları”. Tarih İncelemeleri Dergisi. 31/1, (2016), 35-76. 

Bakkal, Ali. “Hz. İsa‟ya Atfedilen Mucizelerin Olağanüstülük Açısından Tahlili”. Süleyman 

Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 45, (2020), 66-85. 

Bakkal, Ali. “İslam Tıp Tarihinde İbn Rüşd”. Doğu Batı İlişkisinin Entelektüel Boyutu İbn 

Rüşd‟ü Yeniden Düşünmek II, Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi Rektörlüğü ve İlahiyat 

Fakültesi Dekanlığı, (2009), 440-468. 

Balaban Ökten Burcu-Erol İbrahim. “Salgın Hastalıklar Sürecinde Sağlık 

Hizmetlerine Yönelik Mekansal İhtiyaçların Belirlenmesi”. Avrupa Bilim ve 

Teknoloji Dergisi. 51,(2023), 254-271. 

Balanlı, Ahmet Murat. “Tabip mi, Doktor mu; O Halde Hekim Kim?”. Sağlık Düşüncesi ve 

Tıp Kültürü Dergisi. 22, (2012), 24-25. 

Balcı, Elçin. “Seçilmiş Bulaşıcı Hastalıkların Epidemiyolojisi”. Halk Sağlığı Genel Bilgiler. 

Ed., Yusuf Öztürk-Osman Günnay, Kayseri: Erciyes Üniversitesi yayınları, (2011), 

899-962. 

Barış, Mustafa Necati. “İslam Bilim Tarihi‟nde İlk Tercüme Faaliyetleri ve Bilgi Üretimine 

Katkısı”. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi-Cumhuriyet Theology Journal. 21/3, (2017), 

1873-1904. 

Başer, Sevim. Başlangıcından Bugüne Kadar İstanbul‟da Kurulan Lepra Hastaneleri . 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sağlık Bil. Enst. Deontoloji ve Tıp Tarihi Anabilim 

Dalı YL. Tezi, 1992. 

Bauer, Thomas. Antik Dünya. Çev., Mehmet Moralı, İstanbul: Alfa yayınları, 2013. 
Bauer, Thomas. Neden İslam‟ın Orta Çağı Yoktu? Antik Çağ‟ın Mirası ve Doğu . Çev., 

Hülya Yavuz, İstanbul: Akçay Runik Kitap, 2021. 

Bayat Ali Haydar. “Türk Dünyasında Özellikle Anadolu Tıbbi Folklorunda Akıl 

Hastalıklarının Tedavi Yolları ve Kaynakları”. Türk Halk Hekimliği Sempozyumu 

Bildirileri. (1988), 59,82. 

Bayat, Ali Haydar. “Biblilografyalar Işığında Lokman Hakim mi, Hekim mi?”. Tıp Tarihi 

Araştırmaları. 10, (2001), 144-155. 

Bayat, Ali Haydar. Tıp Tarihi. Zeytinburnu Belediyesi, İstanbul: 2016. 

Bayındır, Abdullah. “Türkiye Selçukluları Kuruluş Dönemi Kutalmışoğlu Süleyman-Şah 

(1075-1308)”. Akademik MATBUAT. (2018), 19-30. 

Bayındır, Abdullah. Selçuklularda Saltanat Mücadeleleri. İstanbul: Hiper yayınları, 2000. 

Bayrak Ramazan-Bilgin Mehmet. “Malatya Tarihi Sürecinde Şûre-ili Nâhiyesinin Teşkili”. 

Dünya Araştırmaları. 125/246, (2020), 129-148. 
Bayram,  Arif.  Köse.  “İslâm  Coğrafyasında  Salgın  Hastalıklar:  Emevîler  Dönemi”. 

International Journal of History. 13/3, (2011), 927-938. 

Bedirhan, Yaşar. Orta Çağ Tarihi. Ankara: Nobel yayınları, 2012. 

Behiç, Onul. İnfeksiyon Hastalıkları. Ankara: Ankara Tıp Fakültesi, 1971. 

Beratlı. Nazum. Kıbrıs Miskinlerhanesi. İstanbul: Kakdedon yayınları, 2013. 

Biray, Nergis. “Terim Dünyamızda Yılan: Kavram, Anlam Ve Yapı Bakımından”. Avrasya 

Terim Dergisi. 1/2, (2013), 95-113. 

Bloch, March. Feodal Toplum. Çev., Mehmet. A. Kılıçbay, Ankara: Savaş yayınları, 1983. 



189 
 

Blunt, A. W. F. Batı Uygarlığının Temelleri. Çev., Müzehher Erim, İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi yayınları, 1979. 

Boccacio. Decameron. Çev., Rekin Teksoy, İstanbul: Oğlak yayınları, 2009. 

Boratav, Pertec Naili. 100 Soruda Türk Folkloru (İnanışlar, Töre, Oyunlar). İstanbul: 

Gerçek yayınları, 1984. 

Bostancıoğlu, Salim. Üsküdar Dergahları. Haz., Ahmet Yüksel Özemre, İstanbul: Üsküdar 

Belediyesi yayınları, 2003. 

Bozkurt, Nahide. “Mansûr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/5-6, Ankara: 

TDV yayınları, 2003. 

Bozkurt, Nebi. “Hıfzıssıhha”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 17/316-319, 

İstanbul: TDV yayınları, 1998. 

Bölükbaşı, Mehmet. “Orta Çağ‟da Arap-İslam Dünyasında Çeviri Faaliyetleri”. Fikriyat 

Siirt Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sos. Bil. Araştırma Dergisi. 1/1, (2021), 

18-26. 

Bynum, William. Tıp Tarihi. İstanbul: Dost yayınları, 2020. 

Cahen, Claude. Haçlı Seferleri Zamanında Doğu ve Batı. İstanbul: Yeditepe yayınları, 2018. 

Canpolat, Mustafa. “XVI. yüzyılda Yazılmış Değerli Bir Tıp Eseri Edviye-i Müfrede”. 

Türkoloji Dergisi. 5/1, (1970), 21-48. 

Cantay, Gönül. “Amasya Dârüşşifâsı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 3/5-6, 

İstanbul. TDV yayınları, 1991. 

Cècıle, Morrisson. Haçlılar. Ankara: Dost yayınları, 2021. 

Celâlüddin Hızır Hacı Paşa. Müntahab-ı Şifâ I. Giriş –Metin. Haz., Zafer Önler, Ankara: 

TDK yayınları, 1990. 

Charanis, Peter. “The Transfer of Polulation as a Policy in the Byzantine Empire”, 

Comparative Studies in Society and Histroy, 3/2, (1961), 140-154. 

Conforti, Maria. “XI ve XII. yüzyıl arasında Batıda Tıp ve Hastalıklar”. Ortaçağ: 

Katedraller, Şövalyeler, Şehirler. Ed., Umberto Eco, Çev., Leyla Tonguç Basmacı, 

İstanbul: Alfa yayınları, (2014), 343-345. 

Crawford, Dorothy. Ölümcül Yakınlıklar Mikroplar Tarihimizi Nasıl Şekillendirdi?. Çev., 

Gürol Koca, İstanbul: Metis yayınları, 2020. 

Cumbur, Meltem. “Selçuklu Ve Osmanlı Devirlerinde Kadınların Kurdukları Şifahaneler”. 
Erdem. 3/8, (1987), 341-348. 

Çapan, Fatma. “Doğu Roma İmparatoru I.Manuel Komnenos‟un (1143-1148) Büyük Roma 

İmparatorluğunu Yeniden Kurma Hedefleri Doğrultusunda Batı Politikası ve 

Sonuçları”. Gaziantep University Journal of Socıal Scıences. (2022), 2503-2516. 

Çapan, Fatma. “İslam Dünyası‟nda Bimaristanlar ve Gelişme Süreçleri”. Gaziantep 

Üniversity Journal of Social Sciences. 18/3, (2019), 1208. 

Çavgalov, Niaz. İnciller‟e ve Kur‟an‟a Göre Hz. İsa‟nın Mesajı. Bursa:Uludağ Üniversitesi 

Sos. Bil. Enst. Felsefe ve Din Bilimleri&Tarihi Bilim Dalı, 2012.  

Çelikal, Şehmus. Jacob Isıdor Mombert‟in“Haçlılarım Kısa Tarihi” Adlı eserindeki Sonraki 

Haçlı Seferlerinin Değerlendirilmesi (Çeviri Tanıtım ve Değerlendirme) . Batman: 

Batman Üniversitesi Sos. Bil. Ens. Tarih ABD, YL Tezi, 2019. 

Davies, Norman. Avrupa Tarihi. Ankara: İmge Kitap yayınları, 2006. 

Dayıoğlu,H. dğr., “Türkiye‟de Tavuk Vebası (Kuş Gribi)”. Dumlupınar Üniversitesi Fen 

Bil.Enst. Dergisi. 101, (2006), 1-14. 

Demir, Musa. “VII. Haçlı Seferleri ve Salgın Hastalıklar”. Darüşşifa İslam Tıp Tarihi 

Araştırmaları Dergisi. 2/1, (2023), 18-31. 

Demir, Müge. “Şamanizm‟de Hastalık Kavramı Ve Tedavi Yaklaşımları”. Lokman Hekim 

Dergisi. 6/1, (2016), 19-24. 



190 
 

Demircan, Adnan. “Amvâs Taunu Bağlamında Müslümanların Salgınlara Karşı 

Tutumu”, Koronavirüs Pandemisi ve Geçmişten Günümüze Salgın Hastalıklar, Kilis: 

Kilis 7 Aralık Üniversitesi Matbaası, 2020, 157-168. 

Demirhan Erdemir Ayşegül- Esin Kahya. Bilim Işığında Osmanlı‟dan Cumhuriyet‟e Tıp ve 

Sağlık Kurumları. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı yayınları, 2000. 

Demirhan Erdemir Ayşegül. “İbn Sina ve Afyon Hakkındaki Fikirleri”. I. Uluslararası İbn 

Sina Sempozyumu, Ankara Başbakanlık Basımevi Toplantı Bildirileri Dizisi. (1983), 

365-71. 

Demirhan Erdemir Ayşegül. Tıp Tarihi. İstanbul. Nobel Tıp Kitapevi,2014. 

Demirhan Erdemir, Ayşegül. “Ahlât-ı Erbaa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

2/24, İstanbul: TDV yayınları,1989. 

Demirkent, Işın, Urfa Haçlı Kontluğu Tarihi (1148-1146). Ankara. TTK yayınları, 1994. 

Demirkent, Işın. “Haçlılar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.14/525-546, TDV 

yayınları,1996. 

Demirkent, Işın. “Kürboğa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/562-563, 

Ankara: TDV yayınları, 2002. 

Demirkent, Işın. Haçlı Seferleri. İstanbul: Dünya yayıncılık, 1997. 

Demirkent, Işın. Türkiye Selçuklu Hükümdarı Sultan Kılıç Arslan. Ankara. TTK yayınları, 

2020. 

Didem, İşler. “Dünyanın En Eski Karantina Adası: “Lazzaretto Vecchıo”. Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 10/2, (2019), 97-107. 

Dilthey, Wilhelm. Alman Ruh Tarihine Dair Tetkikler. Çev., Hasan Cemil, İstanbul: Yeni 

Zamanlar yayınları, 2004. 

Dinçol, Ali M. “Ağuella Ritüali (Cth 394) Ve Hititlerde Salgın Hastalıklara Karşı Yapılan 

Majık İşlemlere Toplu Bir Bakış”. Belleten. 49/193, (1985), 1-40. 

Diri, Bülent. “Çivi Yazılı Tıbbi Kaynaklara Göre Eski Mezopotamya Toplumlarında 

Enfeksiyon Hastalıkları”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İnsan Bilimleri Dergisi. 2/2, 

(2021), 157-186. 

Doğruyol, Hasan. “İbnü‟l Cezzâr, Ebu Ca‟fer”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

21/1-3, İstanbul: TDV yayınları, 2000. 

Durmuş, İlhami. “Türk Kültür Çevresinde Dağlama Geleneği”. Milli Folklor. 24/95, (2012), 

114,121. 

Durusoy, Raika. “Çiçek: Bir Eradikasyon Öyküsü (Mü?)”. Toplum ve Hekim. 18/5, (2003), 

367-372. 

Dündar, Mahmut. “İslâm Medeniyet Tarihinde Sağlık Kurumları Ve Hastaneler”. İslam‟da 

Sağlık ve Koruyucu Hekimlik. Ed., Adem Yerinde dğr., Ağrı: Ağrı İbrahim Çeçen 

Üniversitesi yayınları, (2021), 285-297. 

Ebusebios, Kilise Tarihi. Çev., Furkan Akderin, İstanbul. Chiviyazıları yayınları, 2010. 

Ece, Yüksel. “Konstantinapol‟ün Fethi Ve Veba”. USBAD. 2/3, (2020), 442-459. 

Eco, Umberto. On Ugliness. Londra: Harvill Secker, 2007. 

Eflâkî. Ariflerin Menkıbeleri 1-2. Çev.,Tahsin Yazıcı İstanbul: Yelken Matbaası, 1973. 

Eflâkî. Ariflerin Menkıbeleri. İstanbul: Kabalcı yayınları, 2020. 

Ehrenreich, Barbara –English, Deirdre. Cadılar, Ebeler ve Hemşireler Kadın Şifacıların 

Tarihi. Çev., Gökçen İleri, İstanbul: Pinhan yayınları, 2023. 

Elizabet Jeffresy- Michael Jeffresy dğr., The Chrocnicle of John Malalas. Melbourne, 1986. 

Elmhemıt, Hüseyin. “İslâm Tarihi Boyunca Görülen Salgın Hastalıklar Ve Alınan 

Önlemler”. Siyer Araştırmaları Dergisi. 8 (2020), 123-138. 

Erbaş, Ali. “İslâmi Açıdan Sağlık Ve İnsan Hayatındaki Önemi”. İslam‟da Sağlık ve 

Koruyucu Hekimlik. Ed., Adem Yerinde dğr. Ağrı: Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi 

yayınları, 2021, 11-14. 



191 
 

Erden, Canan. Dünya Mitlerinde Yılan. Eskişehir: Osmangazi Üniversitesi, Sos. Bil. Enst. 

YL Tezi, 2016. 

Erdoğan Orçun- Ceylan Burcu Duggan. “Kilise İçinde Kilise: Lykia‟daki Geç Antik Çağ 

Bazilikal Planlı Kiliselerin Orta Çağ‟da İkinci Kullanımları”. Cedrus. 7, (2019), 663- 

679. 

Erdoğan, Ertük. “At Vebası Hakkında Kısa ve Genel Bilgiler Salgının Yurdumuz Atıarına 

Bulaşıncaya Kadar Geçirdiği Tarihi Merhaleler”. Etik Veteriner Mikrobiyoloji 

Dergisi.1/3, (1963), 48-57. 

Erdöl, Zeynelabidin. At vebası ve Koyunlarda Mavi Dil (Bluetongue) Hastalığı. İstanbul: 

Osmanbey Matbaası, 1945. 

Erhat, Azra. Mitoloji Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitapevi,1996. 

Eric Lambrecht, “How did the Bubonic Plague make the Italian Renaissance possible?”. 

Daily History. 39-40; 

Ertekin, Cumhur. Tıbbın Öyküsü. İstanbul: Türkiye İş Bankası yayınları, 2022. 

Erten, Rifai. “Hıristiyanlık‟ta, İslamiyet‟te Şifa Ve Bu Dine İnananların Sağlık Konusuna 

Bakışları”. Kalemname. 5/10, (2020), 387-443 

Ertürk Atiye-Hülya. “Osmanlı Devleti‟nin Son Dönemlerinden 2020‟li Yıllara Pandemiyle 

Mücadele‟nin Sağlık Politikaları Bağlamında Mukayeseli İncelenmesi”. Mersin 

Üniversitesi Tıp Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi ve Folklorik Tıp Dergisi.11/3, 

(2021), 512-526. 

Etem, Utku. Lepra ve Modern Anlamı. Ankara, Sant Mat,1961. 

Eutropius, Roma Tarihinin Özeti. Çev., Çiğdem Menzilcioğlu, İstanbul: Kabalcı yayınları, 

2007. 

Evans, James Allan. The Empeor Justinian and Byzantine Empire. Greenwood Press, 

London, 2005 

Ez-Zerka, Mustafa Ahmet. “İslâm Hukukunda Hata Kavramı”. Çev., Servet Armağan, 

İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası LII/1-4, (1988-1990), 213-222. 

Fontana, Josef. Avrupa‟nın Yeniden Yorumlanması. Çev., Nurettin Elhüseyni, İstanbul: Alfa 

yayınları, 1995. 

Freeman, Charles. Mısır Yunan ve Roma Antik Akdeniz Uygarlıkları. Çev., Suat Kemal 

Angı, Ankara: Dost Kitapevi yayınları, 2003. 

Genç Ezgi-Süleyman Erhan Deveci. “Suyun Tedavi Amaçlı Kullanımı: Balneoterapi ve 

Hidroterapi”. Bütünleyici ve Anadolu Tıbbı Dergisi.4/2, (2023), 62-86. 

Genç, Özlem. “Kara Ölüm; 1348 Veba Salgını ve Orta Çağ Avrupa‟sına Etkiler”. Aktüel 

Arkeoloji Dergisi.77, (2020), 52-64. 

Gençel Efe, Zehra. “Tabip-Filozof Ebu Bekir Razi Ve Tıbba Kazandırdıkları”. Dicle İlahiyat 

Dergisi.20/2, (2018), 90-103. 

Gençel Efe, Zehra. İslam Tıp Tarihi Gelişimi ve Kaynakları. İstanbul: Çizgi Kitapevi, 2019. 
Gılgamış Destanı. Çev., Muzaffer Ramazanoğlu. Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı, 2001. 

Gibbons, Edward. Roma İmparatorluğu‟nun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi Bizans. Çev., Asım 

Baltacıgil. İstanbul: Arkeloji ve Sanat yayınları, 1994. 
Goldsworthy, Adrian. Roma Nasıl Çöktü? Bir Süpergücün Ölümü. Çev., Samet Özgüler. 

İstanbul: Kronik yayınları, 2021. 

Goodman, Lenn Evan. “Muhammad Ibn Zakariyya al-Râzî”. History of Islamic Philosophy 

I, ed. Seyyet Holssein Nasr and Oliver Leaman, London: Routledge, (2001),198-215. 

Gök, İbrahim “XIII ve XVI yüzyıla Ait Bir Coğrafya Sözlüğü: Merâsidü‟l-Ittılâ„ ve 

Anadolu‟ya Dair Kayıtları”. Kırıkkale Üniversitesi Sos. Bil. Dergisi. 4/1, (2014), 

123-160. 

Gökçe, Nilüfer. “Tarih Öncesinden Günümüze Hekim ve Hekimlik”. Balkan Medical 

Journal. 17/2, (2020), 117-121. 



192 
 

Gökhan, İlyas. “ Ihşîdîler Devletinin Yıkılışına Sebep Olan İktisadi Buhranlar ve Salgın 

Hastalıklar”. Selçuk Ünivesitesi Sos. Bil. Enst. Dergisi. (2017), 255-269. 

Gökhan, İlyas. Felaketler Çağı Orta Doğu‟da Kıtlık, Kara Veba ve Salgın Hastalıklar 

(1200-1405). İstanbul: Timaş Akademi, 2022. 

Göksu, Mehmet. İslâm Filozoflarının Tıp Bilmine Katkıları (İbn Sînâ Örneği). Elazığ: Fırat 

Üniversitesi Sos. Bil. Enst. Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı İslâm Felsefesi 

ABD, Yüksek Lisans Tezi, 2008. 

Gölgesiz Karaca, Sevtap. “Birinci Haçlı Seferi‟nin Türk-Haçlı İlişkileriyle İlgili Batılı 

Kaynakları”. Cühannüma Tarih ve Coğrafya Araştırmaları Dergisi. 4/1, (2018), 61- 

92. 

Gölgesiz Karaca, Sevtap. Kudüs Haçlı Krallığı Siyasî Tarihi (1099-1187). Ankara: TTK 

yayınları, 2020. 

Gül, Muammer. Ortaçağ Avrupa Tarihi. İstanbul: Bilge Kültür Sanat yayınları, 2014. 
Gülçel Pirinç, Rabia Tuba. Uygulamalı Etik Başlığı Altında Tıbbi Araştırmalarda Etiğin 

Rolü Ve Tabibin Ahlaki Değerinin Tarihi. Denizli: Pamukkale Üniversitesi Sos. Bil. 

Enst. Felsefe Ana Bilim Dalı Sistematik Felsefe ve Mantık Bilim Dalı, YL. Tezi, 

2019. 

Güler, Gamze. “Çevirmenin Çoklu Habitusu”. Tobider - Uluslararası Toplumsal Bilimler 

Dergisi. 7/ 2, (2023), 237-248. 

Günay, Osman. “Bulaşıcı Hastalıkların Bildirimi”. Halk Sağlığı Genel Bilgiler. Ed., Yusuf 

Öztürk-Osman Günay, Kayseri: Erciyes Üniversitesi yayınları, (2011), 865-867. 

Güneri, Ekrem dğr., “Darüşşifalardan Günümüz Sağlık Kurumlarına Yılan Sembolü”. 

Lokman Hekim Dergisi. 9/1, (2019), 97-104. 

Güneş, Mustafa. Emeviler ve Abbasiler Döneminde Doğal Afetler ve Salgın Hastalıklar. 

Tokat: Gaziosmanpaşa Üniversitesi Sos. Bil. Enst. Tarih ABD, YL Tezi, 2018. 

Güven, Meriç. “İslâmî Dönem İlk Türkçe Tıp yazmalarının Türk Tıp Bilimi ve Deontolojisi 

Açısından Görüngesel “Perspektifi” Bağlamında Değerlendirme”. Lokman Hekim 

Journal. 2/1,(2012),1-10. 

Hakkı İzmirli İsmail-Sadi Tuna Tunagöz. “Tabiplerin Üstadı: Ebû Bekir Muhammed b. 

Zekeriyyâ er-Râzî”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 13/1 (2013), 

247-265. 

Hancı, İ. Hamit. “Yılan Hikayesi”. STED. 14/8, (2005), 6-9. 

Hançerlioğlu, Orhan. Dünya İnançlar Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitapevi, 2000. 

Harman, Ömer Faruk. “Rûhulkudüs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 35/ 216- 

217, İstanbul: TDV yayınları, 2008. 

Hasan, Yüksel. “Anadolu Selçuklularında Vakıflar. Anadolu Selçukluları ve Beylikleri 

Dönemi Uygarlığı”. Vakıflar Dergisi. 30,(2007), 35-50. 

Hayırlıdağ, Mustafa. “Gevher Nesibe Sultan Darüşşifası”. Kültür Araştırmaları Dergisi. 10, 

(2021), 219-232. 

Herrin, Judiht. Bizans Bir Ortaçağ İmparatorluğunun Şaşırtıcı Yaşamı. İstanbul: İletişim 

yayınları, 2020. 

Hijyen ve Sanitasyon el Kitabı, Türkiye Cumhuriyeti Dış İşleri Bakanlığı Erasmus, (2018), 

3-4. 

Hilmi, Ahmet. İslâm Târihi Hazret-i Peygamberden Zamanımıza Kadar. İstanbul: Ötüken 

yayınları, 1974. 

Hitti, Philip K. Siyâsî ve Kültürel İslam Tarihi 4. Çev., Salim Tuğ, İstanbul: Boğaziçi 

yayınları, 1981. 

Huızinga, Johan. Ortaçağın Sonbaharı. Çev., Orhan Düz, İstanbul: Alfa yayınları, 2019. 

Hunke, Sigrid. İslâm‟ın Güneşi Avrupa‟nın Üzerinde. İstanbul: Bedir yayınları,1975. 



193 
 

Hureysât, Muhammed Abdülkadir. “Hâlid b. Yezîd b. Muâviye”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. 15,/292-293, TDV yayınları, 1997. 

İbn Haldun. Mukaddime 1-2. Haz., Süleyman Uludağ, İstanbul: Dergah yayınları, 2007. 

İbn Mace. Sünen-i İbn Mace Tercümesi ve Şerhi. Çev., Haydar Hatipoğlu, İstanbul: 

Kahraman yayınları, 2012. 

İbn-i Batuta. Büyük Dünya Seyahatnamesi, Çev., M. Şerif Paşa, Yenişafak Kültür Armağanı, 

(İstanbul: Yeni Şafak, 1907). 

İbn-i Sînâ. Avıcenna İbn-i Sina‟nın Şifa Kitabı. İstanbul: e Kitap yayıncılık, 2020. 

İbn-i Sînâ. El-Kânûn Fi‟t- Tıbb 1.Çev., Esin Kâhya, Ankara: AKM yayınları, 1995. 

İbnü‟l-Esir. El- Kâmil Fi‟t Tarih Tercümesi 9-10-11-12. Çev., Abdulkerim Özaydın, 

İstanbul: Bahar yayınları, 1991. 

İbnü‟l Kalânisî. Şam Tarihinde Zeyl I. ve II. Haçlı Seferleri Dönemi. Çev., Onur Özatağ, 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür yayınları, 2020. 

İbnü‟l Kalânisî. The Damascus Chronicle of the Crusades. Çev., H.A.R.Gibb, London, 

1932. 

İbnü‟l-Adìm. Zübdetü‟l Halebmin Târìhi Haleb‟de Selçuklular (H.447-521=1055-1127). 
Şeç. Ter. Değer: Ali Sevim, Ankara: TTK yayınları, 2014. 

İshâk Bin Murâd. Edviye-i Müfrede. Haz., Mustafa Canpolat-Zafer Önler, Ankara: TDK 

yayınları, 2016. 

İstek, Emrah. “Avrupa‟da Veba Salgını ve Salgında Din Faktörü (Viyana Örneği)”. Tarih 

Araştırmaları Dergisi.36/62, (2017), 173-204. 

Kadıoğlu Gülay Funda-Selim Kadıoğlu. “Adı Darüşşifalara Ad Olan Kadınlar”. Mersin Tıp 

Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi ve Folklorik Tıp Dergisi. (2011), 1-7. 

Kağnıcı, Gökhan. “Eski Mezopotamya‟da Sıtma Hastalığı”. Tarihsel Süreçte Anadolu‟da 

Sıtma. Ed., Şükran Köse dğr., Ankara: Gece yayınları, (2017),99-116. 

Kahya, Esin. “Bizde Disseksiyon Ne Zaman ve Nasıl Başladı”. Belleten. 43, (1979), 739- 

760. 

Kahya, Esin. “Et-Tasrîf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/132-133, İstanbul: 

TDV yayınları, 2011. 

Kahya, Esin. “Hipokrat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.18/119-121, İstanbul: 

TDV yayınları, 2018. 

Kahya, Esin. “İbnü‟n Nefîs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 21/173-76, İstanbul: 

2000. 

Kahya, Esin. “Zehrâvî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/189-191, İstanbul: 

TDV yayınları, 2013. 

Kahya, Esin. Ortaçağ İslâm Dünyasında Bilim. “İbn Nefis ve Eserleri Mucez”. Ed., Yavuz 

Unat, Ankara: Lotos yayınları, (2008), 349-360. 

Kaleli, Emrullah. Haçlı Seferleri Zamanında Bizans ve Batılılar. Ankara: Gece Kitaplığı 

yayınları, 2017. 

Kalın, İbrahim. İslâm ve Batı. İstanbul: İsam yayınları, 2021. 

Kallek, Cengiz. “Kırat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 25/437-38, Ankara: 

TDV yayınları, 2022. 

Kallek, Cengiz. “Miskal”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 30/182-183 Ankara: 

TDV yayınları, 2020. 

Kallek, Cengiz. “Rıtl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/52-55, İstanbul: TDV 

yayınları, 2008. 

Kara, Murat. XI. ve XVI yüzyıllarda Anadolu ve Civâr Bölgelerde Hastalıklar. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Ens. Türk Tarihi ABD, YL Tezi, 2008. 



194 
 

Karaimamoğlu, Tolgahan. “Batılı Kaynaklara Göre XIV. Yüzyıl Salgınlarıyla Birlikte 

Karantina Uygulamasının Ortaya Çıkış Süreci”. Vakanüvis- Uluslararası Tarih 

Araştırmaları Dergisi.5/2, (2020), 723-735. 

Karaimamoğlu, Tolgahan. “Ortaçağ Avrupa‟sının Üç Seçkin Cerrahı ve Yenilikçi 

Teknikleri: Henri de Mondeville, Guy de Chauliac ve John of Arderne”. Karadeniz 

Sos. Bil. Dergisi. 13/25, (2021), 815-828. 

Karaimamoğlu, Tolgahan. “Ortaçağ Avrupası‟nda Tıp Kültürü ve Gelişmeleri”. Tarih ve 

Gelecek Dergisi. 3/2, (2017), 44-61. 

Karaimamoğlu, Tolgahan. “Ortaçağ‟da Kuzey Avrupa‟da Meydana Gelen İklim Değişikliği 

Ve Etkileri: 950- 1300”. TAD. 41/71, (2022), 174-190. 

Karaimamoğlu, Tolgahan. Kara Ölüm ve Büyük Britanya‟ya etkileri (1300-1400), Mersin: 

Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020. 

Karaimamoğlu, Tolgahan. Kara Ölüm, Ortaçağ Dünyasını Yok Olmanın Eşiğine Getiren 

Veba. İstanbul: Kronik yayınları, 2022. 

Karaimamoğlu, Tolgahan. Ortaçağ Avrupa‟sında Salgın Hastalıklar. İstanbul: Selenge 

yayınları, 2021. 

Karakaş, Mahmut. Müsbet İlimde Müslüman Alimler. Ankara: Kültür Bakanlığı /1289 Bilim 

ve Teknoloji/ 7, 1991. 

Karakuş, Nadir. Haçlı Seferlerinde Tıp. İstanbul: Hiperyayın, 2020. 

Karaosmanoğlu Nermin dğr., “Dermatoloji Kliniğine Son İki Yılda Başvuran Sifiliz 

Olgularının Değerlendirilmesi”. Ankara Eğitim. Araştırma. Hastanesi. Dergisi. 52, 

(2019), 69-73. 

Kaşgarlı Mahmut. Divanü Lûgat-it-Türk Terçümesi. Çev., Besimi Atalay, Ankara: TDK 

yayınları, 1985. 

Kaşgarlı Mahmut. Divanü Lûgat-it-Türk Terçümesi. Çev., Besimi Atalay, Ankara: TDK 

yayınları, 1986. 

Katipoğlu, Hasan-İhsan Kutluer. “Huneyn b. İshak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 18/ 337-380, TDV yayınları, 1998. 

Kavaklı, Ahmet. “Akupunktur”. Fırat Üniversitesi Tıp Fakültesi Anatomi AD ve Fırat 

Üniversitesi Hastanesi Akupunktur Tedavi Birimi.15/1, (2010), 1-4. 

Kaya, M. Cüneyt.“Yahannâ. b. Mâsveyh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43, 

(2013), 582. 

Kaya, Mahmut. “Beytülhikme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/88-90, 

İstanbul: TDV yayınları, 1992. 

Kaya, Mahmut. “Firdevsü‟l Hikme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/131- 

132, İstanbul: TDV yayınları, 1996. 

Kaya, Mahmut. “Râzî Ebû Bekir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 34/479-485, 

İstanbul: TDV yayınları, 2007. 

Kayhan, Hüseyin. “Selçuklular Devrinde Tıp Bilimi ve Hekimler Hakkında Notlar”. Histroy 

Studies. 3/11, (2011), 155-163. 

Kazancı, Nizamettin. “Holosen‟ in Katları”. Türkiye Jeoloji Bülteni.61, (2018), 359-361. 

Keklik, Nihat. “Türk İslam Filozofu İbn Sina (980-1037) Hayatı ve Eserleri”. Felsefe Arkivi. 

22/23, (2012), 1-53. 

Kemaloğlu, Muhammed. “XI.-XIII. Yüzyıl Türkiye Selçuklu Devletinde Dârüşşifalar”. 

Hikmet Yurdu Düşünce-Yorum Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi. 7/13, (2014), 1- 

15. 

Kenny, Charles. Salgın Döngüsü İnsanlığın Bulaşıcı Hastalıklarla Bitmeyen Savaş . Çev., 

Şule Ölez, İstanbul: İletişim yayınları, 2022. 

Kesgin, Salih. “(Hastalıkta) Bulaşıcılık Yoktur” Hadisinin İsnad Ve Metin Açısından 

Tahlili”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi.13/26, (2014), 83-120. 



195 
 

Kesik, Muharrem. “Selçuklular‟da Sağlık, Sağlık Kurumları ve Tıp Eğitimi”. Tarih Dergisi. 

71, (2020), 115-144 

Khan Murad Ahmad dğr., “Ibn Sina And The Roots Of The Seven Doctrınes Of 

Preservatıon Of Helth”. Acta Med Hist Adriat. 13/2, (2015), 87-102. 

Kılavuz, Ahmet Saim.“Arraf”.Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 3/393-394, 

İstanbul: TDV yayınları 1991. 

Kılıç, Orhan. “Tarihte Küresel Salgın Hastalıklar ve Toplum Hayatına Etkileri”. Küresel 

Salgının Anatomisi İnsan ve Toplumun Geleceği. Ed., Muzaffer Şeker dğr. Ankara: 

TÜBA, 2020,13-55. 

Kılıç, Orhan. Eskiçağdan Yakınçağa Genel Hatlarıyla Dünyada ve Osmanlı Devleti‟nde 

Salgın Hastalıklar. Elazığ: Orta-Doğu Araştırmaları Merkezi yayınları, 2004. 

Kılıç, Orhan.“Eskiçağdan Yakınçağa Sıtma ve Tarihe Etkileri”. Tarihsel Süreçte Anadolu‟da 

Sıtma. Ed., Şükran Köse dğr. Ankara: Gece yayınları, (2017), 117-159. 

Kıran Özgür-Selim Kadıoğlu. “Türkçe Kaleme Alınmış İlk Basit İlaçlar Kitabı ve Yazarı: 

Edviye-i Müfrede ve İshak B.Murad”. Mersin Üniversitesi Tıp Fakültesi Lokman 

Hekim Tıp Tarih ve Folklorik Tıp Dergisi.12/1, (2022), 3-17. 

Kırlı, Meltem dğr., “Karantina: Tıbbın Kara İncisi”. III. Tıpta İnsan Bilimleri Kongresi. 

Ankara. Hacettepe yayınları. (2007), 19. 

Kızıldağlı, Edip. “Tarihte Lepra Savaşı ve Antakya‟daki Miskinler Tekkesi”. Dirim 

Mecmuası. 52/10, (1977), 473-476. 

Kitapçı, Zekeriya Türkler Nasıl Müslüman Oldu?. Konya: Yedikubbe yayınları, 2012. 

Kitapçı, Zekeriya. Türkistan‟ın Müslüman Araplar Tarafından Fethi. Konya: Yedikkube 

yayınları, 2015. 

Kitapçı, Zekeriya. Yeni İslâm Tarihi ve Türkler: I İslâmi Türk Tarihine Giriş. Konya: 

Yedikubbe yayınları, 2015. 

Kobaner, Mehmet Gazi. Roma Dönemi Çukurova‟sında Sıtma. Adana: Çukurova 

Üniversitesi Sağlık Bil. Ens. Deotoloji ve Tıp Tarih ABD, Doktora Tezi, 2007. 

Koca, Salim. Türkiye Selçukluları Tarihi. Ankara: Berikan yayınları, 2016. 

Koç, İlker. Hititler. Ankara: ODTÜ Geliştirme Vakfı yayınları, 2006. 

Konstantinos Markatos dğr., “Paul of Aegina (625-690): His Work and His Contribution to 

Neurologic Surgery: Trephinations and Laminectomies in the Dark Ages”. World 

Neurosurgery. 109, (2017), 338-341. 

Koyuncu, Mevlüt. “Velîd I”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/30-31, İstanbul, 

TDV yayınları, 2013. 

Kök, Bahattin. “el-MELİKÜ‟s-SÂLİH, Eyyûb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

29/ 80-82, Ankara: TDV yayınları, 2004. 

Kökdemir, Bahattin. Yeni İjiyen I. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1948. 

Köker, Ahmet Hulusi. “Gevher Nesibe Dârüşşifâsı ve Tıp Medresesi”. Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 14/39-42, Ankara: TDV yayınları, 1996. 

Kömürcü, Aysel. Hitit Krallığında Veba Salgını ve Etkileri (M.Ö. II. Binyılın İlk 

Yarısı).Afyon: Afyon Kocatepe Üniversitesi Sos. Bil. Ens, Tarih Anabilim Dalı, YL 

Tezi, 2019. 

Köşe, Abdullah. “Devlet-i Aliyye Osmaniye‟de Karantina Yani Usûl-i Tahaffuzun 

Tarihçesi”. Osmanlı Bilimi Araştırmaları, 5/1, (2003), 89-119. 

Köşe, Abdullah. “Hacamat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi.14/422, İstanbul: 

TDV yayınları, 1996. 

Köycü, Erdoğan. “Tarihten Günümüze İnsan Sağlığının Korunması Ve Tıbb-ı Nebevî‟de 

Karantina Uygulamaları”. Uluslararası Tıbb-İ Nebevî Kongresi Internatıonal 

Congres On Prophetıc Medıcıne. (2014), 318-.343. 



196 
 

Kucur, Sadi S. “Râhatoğulları”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 34/410- 

411, İstanbul: TDV yayınları, 2007. 

Kurt, İsmail. “Bezlü‟l-mâʿûn fî fadli‟t-tâʿûn Adlı Eser Çerçevesinde Veba Hastalığı”. Artvin 

Çoruh Üniversitesi İlahiyat Araştırmaları Dergisi. 1, (2020), 103-114. 

Kurt, İsmail. Hadislerde Veba ve Korunma Yolları Bezlü‟l-Ma‟un Adlı Eser Çevirisinde. 

Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sos. Bil. Enst, YL Tezi, 2006. 

Küçüksipahioğlu, Birsel. “Birinci Haçlı Seferleri‟nin Bir Görgü Tanığı: Ramundus 

Aguilers”. Tarih Dergisi. 41, (2005), 17-24. 

Küçüksipahioğlu, Birsel. Haçlılar ve İstanbul (1096-1261).İstanbul: Pozitif yayınları, 2021. 

Lambrecht, Eric. “How did the Bubonic Plague make the Italian Renaissance possible?”. 

Daily History, 12, (2019), 37-50. 

Frederic Lane, Venice: A Maritime Republic. Baltimor: Johns Hopkins University, 1973. 

Le Goff, Jacques. Avrupa‟nın Doğuşu. Çev., Timıçin Binder, İstanbul: Literary yayınları, 

2017. 

Le Goff, Jacques. Ortaçağ Batı Uygarlığı. Çev., Hanife Güven-Uğur Güven, Ankara: Doğu 

Batı yayınları, 2015. 

M.W.Dols, “Plague in Early İslamic History”. Jornual of the American Oriental Society. 

94/3, (1974), 371-383. 

Mahzaherî, Ali. Ortaçağda Müslümanların Yaşamı. Çev., Bahriye Üçok, İstanbul: Varlık 

yayınevi, 1972. 

Mansel, Arif Müfid. Ege ve Yunan Tarihi. Ankara: TTK yayınları 1995. 

Marcel Bazin, “Kirmân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/,62-63, Ankara: 

TDV yayınları, 2002. 

Mark, Joshua J., “Kara Ölüm İçin Ortaçağ Tedavileri”. Çev., Sena Berra Çalışkan, World 

History Encyclopedia. (“Kara Ölüm için Ortaçağ Tedavileri”). 

Masalcı Şahin Gülgüney-Sir Gavaz Özlem. Eski Çağda Salgın ve Hastalıklar. İstanbul: Ege 

yayınları, 2021. 

Mason, Stephen F. Bilimler Tarihi. Çev., Umur Daybelge, Ankara: TTK yayınları, 2013. 

Mass, Michael. John Lydus and the Roman Past. New York: Routledge, 1992. 

(https://doi.org/10.4324/9780203975527 ) 

Matthew, Donald. “Ortaçağ Avrupası (Hıristiyanlık Hareket Halinde”. İletişim Atlası Büyük 

Uygarlıklar Ansiklopedisi 4, Çev., Mehmet Ali Kılıçbay, İstanbul: İletişim yayınları, 

(1988), 87-89. 

Mellick, S.A. “The Montpellier School and the Guy de Chauliac”. ANZ J. Surg. 69, (1999), 

297- 301. 

Merçil, Erdoğan. Müslüman-Türk Devletleri Tarihi. Ankara: TTK yayınları, 1991. 

Merçil, Erdoğan. Müslüman-Türk Devletleri Tarihi. Ankara: TTK yayınları, 2000. 

Merçil, Erdoğan. Selçuklular‟da Saraylar ve Saray Teşkilatı. İstanbul: Bilge Kültür Sanat 

yayınları, 2011. 

Metin, Sevtap. “Osmanlı Devleti‟nden Lozan‟a Karantina Teşkilatlanması: Yeni Bir 

Kapitülasyon muydu?”. Dokuz Eylül Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 23/2, 

(2022), 905-957. 

Metin, Tülay. Selçuklu Şehrinde Yaşamak Ortaçağda Türk Şehri. İstanbul: Kronik yayınları, 

2020. 

Mıtchell, Stephen. Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS.284-641. Çev., Turhan Kaçar, 

Ankara. TTK yayınları, 2020. 

Mıyat, Ali. “Malazgirt Savaşı Sonrası Selçuklular Ve Bizans Arasında Üç Ermeni Figür: 

Philaratos Brachamios, Gabriel (Khoril) Ve Theodore Hetum (Toros)”. Selçuk 

Üniversitesi Selçuklu Araştırmaları Dergisi Selçuk Üniversitesi Selçuklu 

Araştırmaları Dergisi Prof. Dr. Ramazan Şeşen Özel Sayısı (2020), 317-336. 

https://www.worldhistory.org/trans/tr/2-1540/kara-olum-icin-ortacag-tedavileri/
https://doi.org/10.4324/9780203975527


197 
 

Morrissson, Cécıle. Haçlılar. Ankara: Dost yayınları, 2021. 

Muhittin, Eliaçık. “Fuzûlî‟nin Sıhhat u Maraz‟ında Ahlât-ı Erbaanın İşlenişi ve Bir Tıp Eseri 

Terceme-i Hulâsa-i Tıb İle Mukayesesi”. Türkiyat Araştırmaları Dergisi.27, (2010), 

131-147. 

Mutlu, Gülseren. “Antikçağ Bulaşıcı Enfeksiyon Hastalıklarında Semptomlar ve Tedavi 

Yaklaşımları”. OANNES. 3/1, (2021), 149-175. 

Mutusis, Tostantin. “Mikrop Harbi”. İstanbul Tıp Fakültesi Mecmuası 3, (1952), 1150-1160. 

Nemlioğlu, Faruk. “Deri Hastalıkları ve Frengi Arşivi”. Deri ve Zührevi Hastalıklar 

Derneğinin Yayın Organıdır. 3/9, (1966), 530-582. 

Nicola, Daid. Birinci Haçlı Seferleri 1096-99. Çev., L.Ece Sakar, İstanbul: Türkiye İş 

Bankası yayınları, 2013. 

Nomiko, H.A. Haçlı Seferleri. Çev., Kriton Dinçmen, İstanbul: İletişim yayınları, 1997. 

Oğuz, Ebru Emine. “Orta Çağ Avrupa‟sında Temizlik ve Hijyen”. OTAD. 6/1, (2022), 163- 

189. 

Okka, Berrin. “Aeginalı Paul: Bizans Döneminde Ünlü Bir Cerrah Ve Tıp Doktoru”. Genel 

Tıp Dergisi. 25/1, (2015), 33-39. 

Oral, Osman. “Dünyanın İlk Tıp Fakültesinin Yapılmasına Vesile Olan Gevher Nesibe 

Sultan”. Uluslararası Rusya Araştırmaları Dergisi.6/2, (2013), 19-30. 

Ostrogorsky, Gregory. Bizans Devleti Tarihi. Ankara: TTK yayınları, 2019. 

Ozan, Vedat. Kokular Kitabı. İstanbul: Everest yayınları, 2014. 

Öğen, Şaban. Müslüman İlim Öncüleri Ansiklopedisi. İstanbul: Yeni Asya yayınları, 1987. 

Önder, Burcu. İslam Tıbbı ve Tıbbi Tedaviler. Tokat:Gazi Osmanpaşa Üniversitesi, 

Sos.Bil.Enst.,YL.Tezi, 2018. 

Öner, Abdulkerim. “Hz. Ömer Döneminde Yaşanan Amvâs Vebası”. İstem. 18/35, (2020), 

145-168. 

Özaydın, Abdülkerim. “Ağlebîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/475-478, 

İstanbul: TDV yayınları, 1988. 

Özaydın, Abdülkerim. “Benî Cehîr”. Türkiye Dinayet Vakfı Ansiklopedisi. 5/477-449, 

İstanbul: TDV yayınları, 1992. 

Özaydın, Abdülkerim. “Dübeys b. Sadaka”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

10/14, İstanbul: TDV yayınları, 1994. 

Özaydın, Abdülkerim.“Sencer”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/507-511, 

İstanbul: TDV yayınları, 2009. 

Özbudun, Sibel. Hermes‟ten İdris‟e Bir Dinsel Geleneğin Dönüşüm Dinamikleri. Ankara: 

Ütopya yayınları, 2015. 

Özdemir, Hikmet. Salgın Hastalıklarda Ölümler 1914- 1918. Ankara: TTK yayınları, 2005. 

Özden Kemal-Mustafa Özmat. “Salgın Ve Kent: 1347 Veba Salgınının Avrupa‟da Sosyal,  

Politik Ve Ekonomik Sonuçları”. İdealkent. 5/12, (2011), 60-87. 
Özden, Hilmi. “Büyük Türk Bilgini İbn-i Sînâ”. OsmanGazi Tıp Dergisi Türk Tıbbına 

Hizmet Vern Bilim İnsanları Özel Sayısı. (2023), 4-22. 

Özdinç, Rıdvan. “Allah‟ın Kaderine Kaçmak: Veba ve Kolera Etrafında Tedbir Düşüncesi”. 

Kelam Araştırmaları.12/1, (2014), 295-318. 

Özgün, Cihan. “Anofeller”. Tarihsel Süreçte Anadoluda Sıtma. Ed., Şükran Köse dğr., 

(Ankara: Gece yayınları, 2017), 1-78. 

Özkul, Kifayet. “Anadolu‟da İlk Tıp Medresesi “Gevher Nesibe Hatun Darüşşifası”. 

Uluslararası Göbeklitepe Sosyal Ve Beşeri Bilimler Kongresi. (2020), 19-39. 

Özkuyumcu, Nadir. “İfrîkiye”. Türkiye Dinayet Vakfı Ansiklopedisi. 21/515-516, İstanbul: 

TDV yayınları, 2000. 

Öztürk Güntöre, Sibel. Tıp ve Felsefe. İstanbul: Nobel Kitapevi, 2005. 



198 
 

Öztürk Türkmen, Hafize. “Tarihsel Olarak Kadın Şifacılık Ve Tıbbın Değerleri”. Lokman 

Hekim Journal. 1/2, (2011), 21-27. 

Öztürk, Levent. “Abbâsîler Döneminde Yaşayan Hristiyan Doktorların İslâm Toplumuna 

Katkıları”. İstem. 2/2, (2004), 71-79. 

Öztürk, Levent. İslâm Dünyasında Hastaneler. İstanbul: Siyer yayınları, 2018. 

Palalı, M. Zeki. “Cüzzam”. Türkiye Dinayet Vakfı Ansiklopedisi. 8/150-152, İstanbul: TDV 

yayınları, 1993. 

Paraskevas George- Alexandra Mavrodi. “Mondino de Luzzi: a luminous figure in the 

darkness of the Middle Ages”. Hıstory Of Medıcıne. (2014), 50-53. 

Parıldar Hülya-Mustafa Fevzi Dikici. “Pandemiler Tarihi”. Klinik Tıp Aile Hekimliği, 12, 

(2020), 1-8. 

Parıldar, Hülya. “Tarihte Bulaşıcı Hastalık Salgınları”. Tepecik Eğit. ve Araştırma. 

Hastanesi. Dergisi. (2020), 19-26. 

Patriach of the Syrinans, The Chronicle of the Great, Çev., Robert Bedrosian, Mikheal, R. 

City, Long Branch., 2013. 

Pauline, Allen. “The Justinianic Plague”. Byzantion. 49, (1979), 5-20. 

Pekdoğan, Tuncay. Hekimbaşı Mustafa Behçet Efendi‟nin Tıp Tarihindeki Yeri, Tertîb-İ 

Eczâ, Kolera Risalesi, Çiçek Aşısı Risalesi, Ruhiye Risalesi Adlı Eserlerinin 

Transkripsiyon Ve Değerlendirmesi. Tokat:Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi Sos. 

Bil. Ens. Tarih ABD, YL Tezi, 2019. 

Pelizzon, Sheila Margaret. Kadının Konumu Nasıl Değişti Feodalizmden Kapatalizme. Çev., 

İhsan Ercan Sadi-Cem Somel, Ankara: İmge yayınları, 2009. 

Plutarakhos. Gezeveler ve Meraklılar. Çev., Güzin Aker, Mersin: Kırmızı Kedi yayınları, 

2016. 

Polat, Murat. “İslâm Hukukunda Karantina Ahkâmı”. PAUİFD. 7/1, (2020), 88-111. 

Ponting, Clive. Yeni Bir Bakış Açısıyla Dünya Tarihi. Çev., Eşref Bengi Özbilen, İstanbul: 

Alfa Tarih yayınları, 2022. 

Prioreschi, Plinio. A History of Medicine: Medieval Medicine 5. Omaha. Nebraska: Horatius 

Press, 2003. 

Procopius. Savaşlar Üzerine En Öneml Anlatı. Çev., Törebey Günaydın, İstanbul: Post 

yayınları, 2021. 

Prokopios, Bizans‟ın Gizli Tarihi. Çev., Orhan Duru, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

yayınları, 2019. 

Prokopios, İstanbul‟da İsyan ve Veba. Çev., Adil Calap, İstanbul: Lir yayınevi, 2002. 

Raimundus Aguilers. Haçlılar Kudüs‟te Bir Papazın Gözünden İlk Haçlı Seferleri, Çev., 

Süleyman Genç, İstanbul: Yeditepe yayınları, 2023. 

Rıdvanoğlu, Mahmut. “Hacamat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi.14/423, 

İstanbul: TDV yayınları, 1996. 

Ribart, Andre. İnsanlığın Tarihi 1, Çev., Erdoğan Başar-Şiar Yalçın, İstanbul: May 

yayınları, 1974. 

Ridwan, Ali İbn. Medival İslamic İbn Ridwan‟s Treatise “On the Prevention of Bodily Ills in 

Egypt. Çev., Micheal Dols-Adil Gamal, Berkeley: Comporative Studies of Health 

Systems and Medical Care University of California Press, 1984. 

Riedel, Stefan. “Crossing the species barrier: the threat of an avian influenza pandemic”. 
Proc. (Bayl Univ Med Cent).19, (2006), 16-20. 

Ruciman, Steven. Haçlı Seferleri Tarihi 1-2-3. Çev., Fikret Işıltan, Ankara: TTK yayınları, 

1986. 

Ruelland, Jacques G. Kutsal Savaşlar Tarihi. İstanbul: İletişim yayınları, 2004. 

Ruhselman, Bedri. Ruh ve Kâninat. Basım Yeri? Kenan Maatbası, 1946. 



199 
 

Rukiye Aylaz-Fatma Karasu. “Pandemilerde Halk Sağlığı ve Etik”. Koronavirüs Pandemisi 

ve Geçmişten Günümüze Kadar Salgın Hastalıklar Tarihi. Ed., Mehmet Ali Yıldırım, 

Kilis: Kilis Aralık Üniversitesi Matbaası, (2020), 73-93. 

Sahillioğlu, Halil. “Dinar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopeidisi. 9/352-355, İstanbul: 

TDV yayınları, 1994. 

Saray, Mehmet. “Altın Orda Hanlığı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/538- 

540, İstanbul: TDV yayınları, 1989. 

Sarı Ayşe-Sezgin Zabun. “Bimarhaneler Hakkında Alan Yazın Çalışması”. Uluslararası 

Sağlık Yönetimi Ve Stratejileri Araştırma Dergisi. 7/3, (2021), 585-599. 

Sarıbaş, Serap .“Hansen‟in Evlatları: Avrupa‟nın Son Cüzzam Hastanesi Sakinlerinin 

Hikayesi”. Molesto: Edebiyat Araştırma Dergisi. 3/1, (2020), 229-240. 

Sarıçam, İbrahim- Seyfettin Erşahin. İslam Medeniyeti Tarihi. Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2013. 

Sarıoğlu, Hüseyin. İbn Rüşd. İstanbul: İsam yayınları, 2019. 

Sarıyıldız, Gülden. “Karantina Meclisi‟nin Kuruluşu ve Faaliyetleri”. Belleten 58/222, 

(1994), 329-376. 

Sarıyıldız, Gülden. “Karantina”. Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi.24/463-465, İstanbul: 

TDV yayınları, 2001. 

Sayar, Mustafa Hamdi. “Marcus Aurelius ve Lucius Verus Dönemlerinde M.S. 165-180 

Yılları Arasında Görülen Büyük Salgın”. Tarih Dergisi. 71, (2020), 15-28. 

Saygılı, Aydın. “Ortaçağ Bilim ve Tefekküründe Türklerin Yeri”. Ortaçağ İslâm 

Dünyası‟nda Bilim ve Teknik Makaleler. Ed., Yavuz Unat, Ankara: Lotus yayınları, 

(2008), 42-60. 

Saylan, Türkan. “ Cüzzam Kolay Bulaşmaz”. Bilim Dergisi. 2/2, (1983), 36. 

Scholasticus, Evagrius. The Ecclesiastical History of Evagrius Scholasticus . Çev., Michael 

Whitby, Liverpool: Liverpool Universty Press, 2000. 

Serdar Murat-Hanar Hüseyin. “İslâm Toplumunda Cüzzam ve Cüzzamhâneler”. Tarihsel 

Süreçte Anadolu‟da Cüzzam. Ed., Fevzi,Çakmak dğr., Ankara: Gece Akademi 

yayınları, (2018), 67-79. 

Serdar, Murat. “Ortaçağ Avrupası‟nda Tanrının Laneti Cüzzam ve Cüzzam Evleri”. Sosyal 

Bilimler Araştırmaları Dergisi. 9/2, (2014), 100-110. 

Serdar, Murat. Geç Ortaçağlarda Batı Avrupa‟da Hastaneler ve Tıp Eğitimi . Tokat: 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi, Sos. Bil. Enst. Doktora Tezi, 2015. 

Sevim, Ali. “İlgazi Necmeddin”. Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi.22/89-90, İstanbul: 

TDV yayınları, 2000. 

Sevim, Ali. “Süleymanşah I”. Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi.38/103-105, İstanbul, 

TDV yayınları, 2010. 

Sevim, Ali. Anadolu Fatihi Kutalmışoğlu Süleymanşah. Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve 

Tarih Kurumu 24/13, TTK yayınları, 1990. 

Sevim, Ali. Anadolu‟nun Fethi Selçuklular Dönemi (Başlangıçtan 1086‟ya kadar). Ankara: 

TTK yayınları, 1987. 

Sevim, Ali. Azîmî Tarihi Selçuklular Dönemiyle İlgili Bölümler (H.430-538=1038/39- 

1143/44). Ankara: TTK yayınları, 2006. 

Sevin, Veli. Anadolu‟nun Tarihi Coğrafyası. Ankara: TTK yayınları, 2001. 

Sezgin Ceyhun-Pınar Durmaz. “Osmanlı Mutfak Kültüründe Şerbetlerin Yeri ve Tüketimi”. 

Turizm Dergisi ve Gastronomi Çalışması. 7/2, (2019), 1499-1518. 

Sherman, Irwin.W. Dünyamızı Değiştiren On İki Hastalık. Çev., Emel Tümbay-Mine Anğ 

Küçükler. İstanbul: Türkiye İş Bankası yayınları, 2020. 

Sina, Ayşen. Atinalı Periklas Yaşamı ve Dönemi. Ankara: Tiydem yayınları, 2021. 



200 
 

Sivri Medine-Canan Akbaba.“Dünya Mitlerinde Yılan”. Folklor Edebiyat 24/96, (2018), 53- 

64. 

Snowden F. M. Epidemics and Society: From the Black Death to the Present. Yale 

University Press, 2019. 

Sontag, Susan. Metafor Olarak Hastalık AIDS ve Metaforları. Çev., Osman Akınhay, 

İstanbul: Agorakitaplığı, 2005. 

Sönmez Zekiye. İslâm‟ın Ortaya Çıktığı Dönemde Yarap Yarımadası‟nda Hıristiyanlık. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı yayınları, 2012. 

Söylemez, Mehmet Mahfus. “Emevîlerde Eğitim-Öğretim”. İslâm Tarihi ve Medeniyeti III, 

Emevîler. Ed., Muhammed, A. Alioğlu, İstanbul: Siyer yayınları, (2018), 391-392 

Söylemez, Mehmet Mahfus. “Vâsıt”.Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 42/541, 

İstanbul: TDV yayınları, 2012. 

Spohic, Ognjen. Hansen‟in Evlatları. Çev., Tugay Kaban, İstanbul: Dedalus yayınları, 2018. 

Stewart, Michael. “The Andreios Eunuch-Commander Narses: Sign of a Decoupling of 

Martial Virtues and Masculinity in the Early Byzantine Empire?”. Ceræ: An 

Australasian Journal of Medieval and Early Modern Studies. 2, (2015), 1-25. 
Strathern, Paul. Brief History Of Medicine: From Hippocrates To Gene Therapy. Londra: 

Robinson Publishing, 2005. 

Sturad, Susan Mosher. A State of Deference Ragusa/ Dubrovnik in the Medieval Centuries. 

University of Pennsylvania Press, Philadelphia,1992. 

Sümer, Faruk. “Kılıç Arslan IV”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/403-405, 

Ankara: TDV yayınları, 2022. 

Sümer, Faruk. “Mesud I”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi.29/339-342, Ankara: 

TDV yayınları, 2004. 

Sümer, Faruk.“Keykâvus II”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/354-356, 

Ankara: TDV yayınları, 2022. 

Şahan, Mühittin. Salgın ve Parazitli Hastalıklar. İzmir: Ticaret Mat.T.A.Ş.,1964. 

Şakıroğlu, Mahmut H. “Haç”. Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi 14/522-524, İstanbul: 

TDV yayınları, 1996. 

Şehsuvaroğlu Bedi dğr., Türk Tıp Tarihi. Bursa: Taş Kitapçılık yayınları, 1984. 

Tan, Bünyamin. “İslam Kültüründe Yedi İklim Anlayışı ve Manzume-i Yedi İklim”. 

Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi. 3/2, (2020), 184- 

198. 

Taneri, Aydın. Türkiye Selçukları Kültür Hayatı (Menâkıbü‟l Arifîn‟ in Değerlendirilmesi). 

Haz., Mehmet Akif, Erdoğru, Ankara: TTK yayınları, Ankara, 2021. 

Tanrıverdi, Eyyüp.“Cahiliye Dönemi Arap Tabibi el-hâris b. Kelede”. Şarkiyat Mecmuası. 

27, (2015), 17-42. 

Tat, A. Lütfü. “Frengi”. Dermatoloji, Türkiye Klinikleri.3/3, (1983), 275-277. 

Tekeli, Sevim dğr., Bilim Tarihine Giriş. Ankara: Nobel yayıncılık, 2009. 

Tekin, Ayşe “Tarihten Günümüze Epidemiler, Pandemiler ve Ekonomik Sonuçları”. 

Süleyman Demirel Üniversitesi Sos. Bil. Ens. Dergisi. 2/40, (2021), 330-355. 

Tekin, Oğuz. Eski Yunan Tarihi. İstanbul: İletişim yayınları, 1998. 

Tekineş, Ayhan. Alternatif İslâmi Tıp “Tıbb-ı Nebevi”. Divan :Disiplinlerarası Çalışmaları 

Dergisi. 1, (1998), 57-72. 

Terzioğlu, Arslan. “İbn Sînâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/331-36, 

İstanbul: TDV yayınları, 1999. 

Terzioğlu, Arslan. “Yerli Yabancı Kaynaklar Işığında Selçuklu Hastaneleri ve Tababetinin 

Avrupa‟ya Tesirleri”. Türkler. Haz., Hasan Celal Güzel dğr., 5, (2002), 728-741. 

Terzioğlu, Arslan.“Bîmâristan”. Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi. 6/168-178, İstanbul: 

TDV yayınları, 1992. 



201 
 

Terzioğlu, Arslan.“Ortaçağ “İslâm-Türk Hastahaneleri ve Avrupa‟ya Tesirleri (XVII levha 

ile birlikte)”. Belletten. 34, (1970), 121-149. 

Tez, Zeki. Savaş Nüfus Hastalık Salgını İşkence ve Geziler Üzerine. Ankara: Druk yayınları, 

2022. 

Tez, Zeki. Tıbbın Gizemli Tarihi Semboller, Büyüler Ve Ritüeller Eşliğinde Şifa. İstanbul: 

Hayykitap yayınları, 2017. 

Theilmann, John – Cate Frances, “A Plague of Plagues: The Problem of Plague Diagnosis in 

Medieval England”. The Journal of Interdisicip Histroy. 37/3, (2007), 371-393. 

Theophanes, The Croronicle of the Theophanes Confessor. Çev., Claren Press, Oxford, 

1997. 

Thucydides. Paleponnes Savaşı. Çev., Tanju Gökçöl, İstanbul: Hürriyet yayınları, 1976. 

Thucydides. The History of the Peloponessian War. Çev., Henry Dale, New York: Harper- 

Brothers, 1878. 

Tokaç, Mahmut. İlk Dönem XVI. XV yüzyıllarında Türkçe Tıp Yazmalarında Cilt 

Hastalıkları ve Tedavi Yöntemleri. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sağlık Bil. Ens. 

Deontoloji ve Tıp Tarihi ABD, Doktora Tezi, 2000. 

Tokuş, Ömer. “Selçuklular Dönemi‟nde Bağdat‟ta Beşerî, Biyolojik Afetler, Gök Olayları 

Ve Garip Olaylar (H.447-590/M.1055-1194)”. Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi. 11/57, (2018), 156-170. 

Tomar, Cengiz. “Turan Şah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 41/412-413, 

İstanbul: TDV yayınları, 2012. 

Topdemir, Hüseyin Gazi. “İslam Dünyasında Tıp”. Bilim ve Teknik. (2012), 90-93. 
Torun Serap dğr., “Kırm Savaşında İskorbüt İlleti”. Lokman Hekim Journal. 2/2, 

(2012), 10-20. 

Turan Refik-Güray Kırpık. Selçuklu Döneminde Türklerde Sosyal ve Ekonomik Hayat 

Selçuklu Tarihi El Kitabı. Ed., Refik Turan, Ankara: Grafik yayınları, 2016. 

Turan, Osman. Selçuklular Tarihi Ve Türk-İslâm Medeniyeti. İstanbul: Ötüken 

Neşriyat, 2009. 

Turan, Osman. Türk Cihân Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi I-II. İstanbul: Nakış yayınevi yayın 

no: 21-22,1979. 

Turan, Osman. Türkiye Selçukluları Hakkında Resmî Vesikalar Metin Tercüme ve 

Araştırmalar. Ankara: TTK yayınları, 2014. 

Uçar, İlyas. “Hz. Peygamber Zamanında Medîne‟de Ortaya Çıkan Hastalıklar Ve Tedavi 

Yöntemleri”. Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 4/8, (2017), 196- 

218. 

Uçar, Müjgân. “Sivas‟ta Rahatoğulları Darürrahası”, 38. Uluslararası TıpTarihi Kongresi 

Bildiri Kitabı (1–6 Eylül 2002), Ankara, 2005, 403-420. 

Uçar, Müjgân. Orta Çağ Kara Belası Amvâs Vebası İslâm Tarihi‟nde İlk Salgın . İstanbul: 

Siyer yayınları, 2020. 

Urfalı Mateos. Urfalı Mateos Vekayi-Nâmesi (952-1136) ve Papaz Grior‟un Zeyli (1136- 

1162). Çev., Hrant D.Andreasyan, Ankara: TTK yayınları, 2019. 

Usta, Aydın. Müslüman-Haçlı Siyasî İttifakları Çıkarların Gölgesinde Haçlı Seferleri. 

İstanbul: 2008. 

Uyar Yavuz-Akçalı Alper, “Biyolojik Silah Olarak Viral Ajanlar”. Türk Hijyen ve Deneysel 

Biyoloji Dergisi.63/1, (2006), 67-78. 

Uyumaz, Emine. “XI. yüzyılın Sonlarından XIV. yüzyılın Başlarına Kadar Anadolu‟da 

Bilinen Hastalıklar ve Uygulanan Tedavi Yöntemlerine Dair”. Erdoğan Merçil‟e 

Armağan. Ed., Emine Uyumaz dğr., Bilge Kültür Sanat yayınları, (2013), 211-225. 



202 
 

Uzel, İlter. Anadolu Tıp Tarihine Giriş. İstanbul: Türk Eskiçağ Bilimleri Enstitüsü yayınları, 

2008. 

Ülgen Pınar (ed)., Orta Çağ‟dan Kesitler. İstanbul: Yeditepe Akademi, 2021. 

Ülgen, Pınar. Ortaçağ Avrupası‟nda Gündelik Yaşam. İstanbul: Yeditepe yayınları, 

2021. 

Ülgen, Pınar. Ortaçağ Avrupası‟nda Ölümle Dans. İstanbul: Yeditepe yayınları, 2022. 

Ümran, Sevil. “Sağlık-Hastalık Ve Kültür Etkileşimi”. Atatürk Üniversitesi Hemşirelik 

Yüksekokulu Dergisi.9/3, (2006), 78-87. 

Ünal, Ahmet. “Hitit Tıbbının Ana Hatları”. Belleten. 44/175, (1980), 475-496. 

Ünalan, İbrahim. “Araplarda Halk Hekimliğine Dair Bazı Tespitler”. Lokman 

HekimJournal. 13/2, (2023), 246-254. 

Ünlü Mucize-Zarife Albayrak. “Osmanlı Devleti‟nde Çiçek Hastalığı Üzerine Bir 

Değerlendirme”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İnsan Bilimleri Dergisi. 2/2, (2021), 

301-324. 

Ünver, Ahmet Süheyl. “Taun Nedir? Veba Nedir?”. Dirim. 3/4, (1978), 363-366. 

Ünver, Ahmet Süheyl. Selçuk Tababeti. Ankara: TTK yayınları, 2014. 

Ünver, Ahmet Süheyl. Tıb Tarihi Tarihten Önceki Zamandan İslam Tababetine ve İslam 

Tababetinden XX., İstanbul: İstanbul Ünivrsitesi, 1943. 

Ünver, Ahmet Süheyl. Türkiye‟de Çiçek Aşısı ve Tarihi. İstanbul Üniversitesi Tıp Tarihi 

Enst, İstanbul: 1948. 

Valeria Cavalloro, “Theodorico Borgognoni‟s Formulary For Thirteenth Centruy Anesthetic 

Prepations”. Life. 13/1913, (2020), 1-16. 

Varlığa, H. Bekir. “İbn Rüşd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/257-288, 

İstanbul: TDV yayınları, 1999. 

Varlık, Nukhet. “İstanbul‟ da Veba Salgınları”. Büyük İstanbul Tarihi. Çev., Ahmet 

Aydoğan, (2015), 151. 2015. 

Varlık, Nukhet. Hastalık ve İmparatorluk: Erken Modern Osmanlı‟da Veba Salgınlarının 

Tarihi İmparatorluk (1453-1600). Chicago: Chicago Üniversitesi Yakın Doğu Bil. 

Böl.ve Medeniyetleri Doktora Tezi, 2008. 

Varlık, Nukhet. Tâun”. Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi. 40/175-177, İstanbul: TDV 

yayınları, 2011. 

Varlık, Nukhet.“Osmanlılarda Veba Salgınları”. Toplumsal Tarih. 296, (2018), 30-36. 

Virgarello, Georges. Temiz ve Kirli Orta Çağ‟dan Günümüze Vücut Bakımının Tarihi. 

(İstanbul: Kabalçı yayınevi,1996). 

Wallis, Faith. Medieval Mecdine A Reader. Newyork: University of Toronto yayınları, 2010. 

Watt, W.Montgomery. İslam‟ın Ortaçağ Avrupası Üzerindeki Etkisi. Çev., Ümit. H.Yolsal, 

İstanbul: Bilgesu yayınları, 2013. 

Watters, David A.K. “Guy de Chauliac: pre-eminent surgeon of the Middle Ages”. Royal 

Australasian College of Surgeons, 83, (2013), 730-734. 

William of Tyre, A History of Deeds Done Beyond the Sea. Çev., E.A. Babcock ve A.C. 

Krey, Columbia University Press, 1943. 

Withington, John, A, A Disastrous History of the World: Chronicles of War, Eartquakes 

Plague and Flood. Piatkus, Great Britain, 2008. 

Yalçın, Nevzettin. “At Vebası (Petis Equorum)”. Etik Veteriner Mikrobiyoloji Dergisi.1/3, 

(1961), 232-246. 

Yasemin, Aydınoğlu. Selçuklularda Tıp Eğitimi Ve Selçuklu Hastanelerinin Avrupa 

Kültürüne Olan Etkileri. Konya: Selçuk Üniversitesi Sos. Bil. Enst. İlköğretim 

Anabilim Dalı Sosyal Bilimler Öğretmenli ABD, YL. Tezi, 2009. 

Yaz, Arafat. “Fahrüddevle Muhammed b. Cehîr‟in Ailesi”. Anemon Muş Alparslan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 10/1, (2022), 175-195. 



203 
 

Yazarı yok (?). “Kıptîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/ 423-425. Ankara: 

TDV yayınları, 2020. 

Yıldırım, Nuran. “Salgın Afetlerinde İstanbul”. “Afetlerin Gölgesinde İstanbul. Ed., Said 

Öztürk, İstanbul: Kültür AŞ yayınları (2010), 109-184. 

Yıldırım, Nuran. İstanbul‟un Sağlık Tarihi: Sağlık Teşkilatı-Salgınlar Bulaşıcı Hastalıklar 

ve Mücadele Koruyucu Sağlık Kurumları-Hastaneler-Tıp Eğitimi. Kültür Başkenti 

Ajansı, İstanbul, 2010. 

Yıldız, Erol. “Salgını Hatırlamak: Veba Üzerine Tarihsel ve Sosyolojik Bir Analiz”. Selçuk 

Üniversitesi Sos. Bil. Enst.Dergisi. 48, (2022), 264-277. 

Yılmaz, Sait. “Hermes‟in Eski Mısır ve Helen Dünyasından İslam Coğrafyası ve 

Anadolu‟ya Yolculuğu”. Lectio Socialis. 3/1, (2018), 21-46 

Yiğit, İsmail.“Müstansır-Billâh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/119, 

İstanbul: TDV yayınları, 2006 , 

Yumul, Arus. “Yine Bir Salgın, Yeni Bir Salgın”. İnsan ve İnsan Bilim Kültür Sanat ve 

Düşüncesi Dergisi.8/28, (2021), 13-31. 

Yunus, Berkli. “Dârüşşifa/ Bîmaristan “İslâm Kurumları Tarihi”. Ed., Eyüp Baş, Ankara: 

Grafik yayınları, 2013 

Zahide, Olgun Henzel. Hastayı Algılama ve Hasta Kavramını Oluşturma Bağlamında Türk 

ve Fransız Hekimlerin Karşılaştırılması. Adana: Çukurova Üniversitesi Sağlık Bil. 

Ens. Deontoloji Ve Tıp Tarihi Anabilim Dalı, 2009. 

Zalewska, Zuzanna Gabriela. Franciszek Meninski‟nin Thesaurus‟unda Geçen Tıbbi 

Terimler. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sos. Bil. Enst. Türkiyat Araştırmaları ABD, 

YL Tezi, 2018. 

Zehre, Ebu Muhommed. Hristiyanlık üzerine Konferasnlar. Çev., Arif Nuri, İstanbul: Fikir 

yayınları, 1978. 

Zeydan, Corci. İslâm Medeniyeti Tarihi III. Çev., Zeki Megâmiz, İstanbul: Üçdal Neşritiyat, 

1976. 

Ziegler, Paper. The Black Death. Gloucestershire: Sutton Pub.Ltd.1993. 

İnternet Kaynakları 

https://collections.nlm.nih.gov/bookviewer Erişim Tarihi:(03.11.2021). 

https://www.denizcilikbilgileri.com/karantina-uygulamasi-ve-quebec-flamasi/ Erişim 

Tarihi:(11.03.2023). 

www.lugatim.com/s/cihan Erişim Tarihi:(5.12.2023). 

http://www.lugatim.com/s/arraf Erişim Tarihi:(28.02.2024). 

https://kavrammutfagi.com Erişim Tarihi:(29.03.2024). 

https://kutsalkitap.info.Lev.13 Erişim Tarihi:(04.03.2024). 

https://oyc.yale.edu/sites/default/files/lecture2texts_ Erişim Tarihi:(18.04.2024). 

https://www.eskieserler.com/Eski/Eserler/Yazar/4242/ibni-Sina,-Huseyin-b. 

Abdullah-b.-Sina (Erişim Tarihi:18.04.2024) 

https://treccaniaccademia.it/artecultura/?utm_source=sitotreccani&utm_medium=ban  

ner&utm_campaign, Erişim Tarihi:27.04.2024. 

History Sourcebooks Project; Ordinanes for Sanitation in a Time of Mortalitl, 

https://www2.iath.virginia.edu/osheim/pistoia.html Erişim Tarihi:20.05.2024 

https://www.rehbernamedarussifa-nedir-anadolunun-darussifalari    Erişim  Tarihi: 

(12.06.2024). 

https://arkeofili.com/veba-salginlar Erişim Tarihi:(24.06.2024). 

https://www.tipdunyasi.dr. Erişim Tarihi: (24.06.2024). 

https://www.etimolojiturkce.com/kelime/hasta Erişim Tarihi: (26.08.2024). 

https://collections.nlm.nih.gov/bookviewer
https://www.denizcilikbilgileri.com/karantina-uygulamasi-ve-quebec-flamasi/
http://www.lugatim.com/s/cihan
http://www.lugatim.com/s/arraf
https://kavrammutfagi.com/
https://kutsalkitap.info.lev.13/
https://oyc.yale.edu/sites/default/files/lecture2texts_
https://www.eskieserler.com/Eski/Eserler/Yazar/4242/ibni-Sina%2C-Huseyin-b.Abdullah-b.-Sina
https://www.eskieserler.com/Eski/Eserler/Yazar/4242/ibni-Sina%2C-Huseyin-b.Abdullah-b.-Sina
https://treccaniaccademia.it/artecultura/?utm_source=sitotreccani&utm_medium=banner&utm_campaign
https://treccaniaccademia.it/artecultura/?utm_source=sitotreccani&utm_medium=banner&utm_campaign
https://www2.iath.virginia.edu/osheim/pistoia.html
https://arkeofili.com/veba-salginlar
https://www.tipdunyasi.dr/
https://www.etimolojiturkce.com/kelime/hasta


204 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EKLER 



205 
 

Bulaşıcı Hastalıklarla İlgili Çeşitli Görseller 

 
Ek.1: Mahşerin Dördüncü Atlısı. 

Kaynak:https://www.e-skop.com/skopbulten/mahserin-dorduncu-atlisi/5738. 

(Erişim Tarihi:12.01.2023) 

 

 

Ek.2:Felix Jenewen‟in eseri olan bu eser Ortaçağ ve erken modern dönemin de yaşanan hıyarcıklı 

(bubonik) veba „nın toplum üzerindeki yaratmış olduğu keder ve paniği tasvir etmektedir. 

Kaynak:https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Felix_Jenewein_-_Mor.jpg 

(Erişim Tarihi:12.01.2023) 

http://www.e-skop.com/skopbulten/mahserin-dorduncu-atlisi/5738


206 
 

Ek.3: Salgını insan ve hayvanlara bakterileri taşıyan pire. 

Kaynak: https://arkeofili.com/veba-salginlar Erişim Tarihi:24.06.2024. 

 

Ek. 5: Elinde zili, belinde su matarası ve dilenci çanağını taşıyan cüzzamlı bir kişi. 

Kaynak:http://www.agorapostasi.com/ortacag-avrupasinda-cuzzam/ 03.04.2023 

https://arkeofili.com/veba-salginlar
http://www.agorapostasi.com/ortacag-avrupasinda-cuzzam/


207 
 

 

Ek.6: Hz İsa‟nın cüzzamlı kişiyi iyileştirmesini tasvir eden bir görsel. 

Kaynak: https://twitter.com/serkan_hizli/status/1192161680870051841 03.04.2023. 

 

 

 

Ek.7: 1497 tarihli gravürde, bir doktor, ilk frengi salgınına yakalanan hastanın idrarını inceliyor. 

Kaynak: Özgecan Ocakcı, “Arupadaki Frengi Salgını Kolob Tetiklemedi”,Arkeofili,(2020). 

https://twitter.com/serkan_hizli/status/1192161680870051841%2003.04.2023


208 
 

Ek.8: Edward Jenner‟ın Inguify into the Causes and Effects of the Varioiae Vaccinae adlı eserinden 

çiçek aşısı uygulaması. 

 

Kaynak: https://collections.nlm.nih.gov/bookviewer?PID=nlm:nlmuid-2559001R-bk Erişim Tarihi: 

03.11.2021). 

https://collections.nlm.nih.gov/bookviewer?PID=nlm%3Anlmuid-2559001R-bk


209 
 

Ek.9: 1528 tarihli bir Venedik haritasında Lazzaretto Vecchio ve Nuovo‟nun konumu. 

Kayanak: Benedetto Bordone “Vinegia” 1528 The Morgan Library & Museum, Benedetto Bordone 
Renaissance Venice:Drawings from the Morgan | The Morgan Library & Museum Online Exhibitions 

Erişim Tarihi: (12.06.2024). 

 

 

 

 

Ek.10: Kayseri Gevher Nesibe Darüşşifâsı ve Medresesi'nin (M.S. 1206) girişinde yer alan rölyef, 

birbirine bakan çift yılan motifi. 

Kaynak: https://www.rehbernamedarussifa-nedir-anadolunun-darussifalari Erişim Tarihi: (12.06.2024) 

https://www.themorgan.org/collection/renaissance-venice/benedetto-bordone
https://www.themorgan.org/collection/renaissance-venice/benedetto-bordone


210 
 

Ek.4: Veba salgını neticesinde doktorların giymiş oldukları özel kıyafet. 

Kaynak: https://www.tipdunyasi.dr. Erişim Tarihi:24.06.20

https://www.tipdunyasi.dr/


viii 
 

 


	YÜKSEK LİSANS TEZİ
	ETİK İLKELERE UYGUNLUK BEYANI
	ÖZET
	ABSTRACT
	ÖN SÖZ
	A. Araştırmanın Konusu ve Problemi
	B. Araştırmanın Amacı ve Önemi
	C. Araştırmanın Yöntemi
	D.  LiteratürTaraması

	I. BÖLÜM
	ORTA ÇAĞ İSLAM DÜNYASI VE AVRUPA DÜNYASI’NDA TIP
	1.1. Orta Çağ Tarihine Genel Bir Bakış
	1.2. İslam Medeniyetinde Tıp
	1.3. Avrupa Medeniyetinde Tıp
	1.4. Tıbbın Modern Sağlık Üzerindeki İzleri


	1.5. Hasta ve Hastalık Nedir?
	1.5.1. Salgın Hastalık Nedir?
	1.5.2. Hastalıklara Verilen İsimler ve Dinsel Anlamları

	1.6. Salgın Hastalıkların Tarihsel Seyri
	1.7. Karantina (Tecrithane) Uygulamaları: Nedir ve Nasıl Uygulanır?
	II. BÖLÜM
	ORTA ÇAĞ’DA SALGIN HASTALIKLAR
	2.1. Cüzzam
	2.1.1. Orta Çağ’da Cüzzam
	2.1.2. Orta Çağ’da Cüzzam Salgınına Karşı Alınan Önlem ve Tedaviler
	2.2. Sıtma
	2.2.1. Orta Çağ’da Sıtma
	2.2.2. Orta Çağ’da Sıtma Salgına Karşı Alınan Önlem ve Tedaviler
	2.3. Frengi
	2.3.1. Orta Çağ’da Frengi
	2.3.2. Frengi Salgınına Karşı Alınan Önlem ve Tedaviler
	2.4. Çiçek Hastalığı
	2.4.1. Orta Çağ’da Çiçek Hastalığı
	2.4.2. Çiçek Salgınına Karşı Alınan Önem ve Tedaviler
	2.5. Veba
	2.5.1. Veba Kelimesinin Kökeni ve Orta Çağ’daki Kullanımı
	2.5.2. Veba Salgınlarının Dinlerdeki Manevi ve Teolojik Anlamları
	2.5.3. Veba Türleri ve Belirtileri
	2.5.3.1. Hayvanlarda görülen veba türleri: at vebası ve tavuk vebası

	2.5.3.1.1. At vebası
	2.5.3.1.2. Tavuk vebası


	2.6. Orta Çağ’da Veba Hastalığının Tedavi Yöntemleri
	2.7. Dünya Tarihinde Üç Büyük Veba Salgını
	2.8. Doğu Roma İmparatorluğunda Veba
	2.9. Selçuklu Toprakları ve Çevresinde Veba
	2.10. Haçlı Seferlerinde Veba Salgını
	2.10.1. Haçlı Seferlerinde Görülen Veba Salgınları (I.,III.,V.,VII. ve VIII. Seferler)
	III. BÖLÜM
	3.1. İslam Dünyasındaki Salgın Hastalıklar Üzerine Çalışma Yapan
	Hekimler
	3.1.1. Ebu Bekir Muhammed b. Zekeriya Razi
	3.1.2. İbnü’l Cezzâr
	3.1.3. Sâbit b.Kurre
	3.1.4. Ebu’l Kasım Halaf Bin Abbas Zehravi
	3.1.5. Ebu Ali El-Hüseyin Bin Abdullah İbn-i Sînâ
	3.1.6. Ebu Osman Said Bin Abdurrahman İbn-i Abdirabbihi
	3.1.7. İbn Rüşd
	3.1.8. İbnü’n Nefis
	3.1.9. Lisanneddin Ebu Abdullah Muhammed Bin Abdullah Bin El-Fakih El- Hatip Said El-Selmani El-Ğırnati
	3.2. Avrupa Dünya’sında Salgın Hastalıklar Üzerine Çalışma Yapan Hekimler
	3.2.1. Paul of Aeginia
	3.2.2. Ugo Borgognoni de Lucca
	3.2.3. Dino del Garbo (Gorbolu Dino)’nun oğlu Gardolu Tommaso
	3.2.4. Theodorico Borgognoni
	3.2.5. Guy de Chauliac

	SONUÇ
	KAYNAKÇA
	İnternet Kaynakları

	EKLER
	Bulaşıcı Hastalıklarla İlgili Çeşitli Görseller



