
 

 

 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI  

TASAVVUF TEZLİ YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

ALİ B. HİCÂZÎ EL-BEYYÛMÎ: BİYOGRAFİ, 

TARİKAT, LİTERATÜR 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

MUSA KAHRAMAN 

 

İstanbul, 2024 

 



 

 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI  

TASAVVUF TEZLİ YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

 

ALİ B. HİCÂZÎ EL-BEYYÛMÎ: BİYOGRAFİ, 

TARİKAT, LİTERATÜR 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

MUSA KAHRAMAN 

 

Tez Savunma Jürisi 

1. Tez Danışmanı: Prof. Dr. Semih Ceyhan  

2. Üye: Doç. Dr. Ercan Alkan 

3. Üye: Doç. Dr. Nurullah Koltaş 

 

İstanbul, 2024



i 

ÖZET 

ALİ B. HİCÂZÎ EL-BEYYÛMÎ: BİYOGRAFİ, TARİKAT, LİTERATÜR 

Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî 1696-1769 yılları arasında Mısır’da yaşamış bir sûfidir. Başta 

tasavvuf olmak üzere fıkıh, hadis ve ilm-i havas alanında günümüze ulaşan bir kısmı matbu bir kısmı 

yazma 20’den fazla eseri mevcuttur. Eserleri, daha çok vahdet-i vücud merkezli Ekberî-Şazelî 

geleneğin metinleri üzerine yapılmış şerhlerin derlemesi mahiyetindedir. Seyrüsülûkuna Halvetî-

Demirtâşî şeyhi Hüseyin el-Âdilî ed-Demirtâşî’nin (ö. 1178/1766) yanında başlamış daha sonra 

Bedevî-Halebî şeyhi Abdurrahman el-Halebî’ye (ö. ?) intisap ederek sülûkunu tamamlamıştır. 

Abdurrahman el-Halebî’nin halifesi olarak irşad faaliyetlerine başlayan Beyyûmî, mensubu olduğu 

Bedevî tarikatının adâp ve erkânında yaptığı birtakım değişikler neticesinde kendi ismiyle anılan 

Beyyûmiyye’nin pîri olarak kabul edilmiştir. Beyyûmî, irşad faaliyetleri esnasında Mısır’ın yanı sıra 

Hicaz bölgesine yapmış olduğu seyahatlerle tarikatın etki alanını genişletmiş, Ezher uleması ve 

Osmanlı Devleti tarafından atanan yerel yöneticilerle sıkı ilişkiler tesis etmiştir. Süreç içerisinde 

tarikatın şöhreti İstanbul’a kadar ulaşmış, İstanbul’daki birçok tekkede Bedevî tarikatındaki hafif 

tempolu zikrin çok daha tempolu hâle getirilmesiyle ortaya çıkan Beyyûmî zikri icra edilmiştir. 

Bununla birlikte pir figürünün ön planda olduğu Beyyûmiyye’deki şeyhlik müessesesi pir Ali el-

Beyyûmî’nin vefatının ardından istikrarsız bir şekilde devam etmiştir. Öyle ki XX. Yüzyılın 

sonlarında, Beyyûmî şeyhlerinden Muhammed Ebû Halîl’in (ö. 1920) torunları tarafından 

Beyyûmiyye’den bağımsız olarak dedelerine nispet edilen Haliliyye isimli müstakil bir tarikat tesis 

edilmiştir. Bu çalışma Türkçe literatürde hakkında kapsamlı bilgiler bulunmayan Ali b. Hicâzî el-

Beyyûmî’nin; biyografisini, tesis ettiği tarikatı, telif ettiği eserleri ve tasavvufî düşüncesini ele alarak 

ilgili literatürde var olan boşluğu doldurmaya katkı sağlamayı amaçlamaktadır. Giriş ve üç bölümden 

oluşan tezimizin birinci bölümünde Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî’nin hayatını birincil ve ikincil 

kaynakların verdiği bilgiler ışığında; kimliği ve tahsili, sûfi çevre, ilmî ve siyasi muhit, vefatı ve 

türbesi, mevlid merasimi, kerametleri başlıkları altında, tesis ettiği tarikatı; tarikatın kökeni, âdâb ve 

erkânı, pirin vefatının ardından tarikatın durumu, Beyyûmiyye’den neş’et eden müstakil bir tarikat 

olan Halîliyye, Hicaz’da Beyyûmîlik, Sivil sağlık kuruluşları olarak Hicaz’daki Beyyûmî tekkeleri, 

İstanbul’da Beyyûmîlik  başlıkları altında, eserlerini ise Beyyûmî’nin eserlerinin tanıtımı ve 

Beyyûmî’ye atfedilen eserler başlıkları altında ele alınmıştır. İkinci bölümde, telif ettiği eserler 

merkeze alınarak tasavvufî düşüncesi ortaya konmuştur. Üçüncü bölümde ise Beyyûmî’ye ait Risâle fî 

ma’rifeti ale’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye isimli eserin tenkitli neşri yapılmıştır. Hazırladığımız tezin 

sonucunda Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî’nin biyografisi, tasavvufî düşüncesi, tarikatı ve eserlerinin detaylı 

bir portresi tasvir edilmeye çalışılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Beyyûmî, Beyyûmiyye, Halvetiyye, Demirtâşiyye, Bedeviyye, . 



ii 

ABSTRACT 

ALİ B. HİJĀZĪ AL-BAYYŪMĪ: BİOGRAPHY, SUFİ ORDER, LİTERATURE 

Ali b. Hijāzī al-Bayyūmī was a Sufi who lived in Egypt between 1696-1769. He is the author 

of more than 20 works, some printed and some manuscripts, mainly in the fields of Sufism, fiqh, 

hadith and ilm al-hawas. His works are mostly compilations of commentaries on the texts of the 

Akbarī-Shazali tradition centered on wahdat al-wujud. He started his Sufism under the Khalwatī 

sheikh Hussein al-Adilī al-Damirtāshī and then completed his Sufism under the Bedoui sheikh 

Abdurrahman al-Khalabī. Bayyūmī, who started his activities as the caliph of 'Abd al-Rahman al-

Khalabī, was accepted as the pīr of the Bayyūmiyya, which is known by his own name, as a result of 

some changes he made in the etiquette and manners of the Bedouin order. Bayyūmī expanded the 

sect's sphere of influence with his travels to the Hijaz region as well as Egypt, and established close 

relations with the scholars of al-Azhar and local administrators appointed by the Ottoman Empire. In 

the process, the fame of the order reached Istanbul, and in many tekkes in Istanbul, the Bayyūmī dhikr, 

which emerged by making the light-paced dhikr of the Bedouin order more brisk, was practiced. 

However, the institution of sheikhship in the Beyyūmiyya, in which the figure of the pir was at the 

center, continued in an unstable manner after the death of the pir. As a matter of fact, at the end of the 

twentieth century, the descendants of Muhammad Abū Khalīl (d. 1920), one of the Bayyūmī sheikhs, 

established a sect independent of the Bayyūmiyya and named Khalīliyya after their grandfather. In the 

first part of our thesis, which consists of an introduction and three chapters, al-Bayyūmī's life, his 

works and the sect he founded are analyzed. In the second chapter, his Sufi thought is presented by 

focusing on his works. In the third part, two of his works, Risāla fī ma'rifat al-Tarīqat al-

Damirtāshiyya have been edited according to the principles of ISAM Guidelines for Edited Editions. 

Keywords: Bayyūmī, Bayyūmiyya, Khalwatiyya, Demirtāshiyya, Bedawiyya. 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

ÖNSÖZ 

Bu çalışma yerli ve yabancı tasavvuf tarihi araştırmalarında hakkında kapsamlı bilgiler 

bulunmayan 18. Yüzyıl Mısır’ında yaşamış, tasavvuf başta olmak üzere hadis, fıkıh ve ilm-i havas 

alanında yirmi civarında eser telif etmiş velûd bir sûfi müellif olan Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî’nin 

biyografisini, telif ettiği eserleri, tesis ettiği tarikatı incelemeye almakta; tasavvuf ve tarikat anlayışını 

seçili kavram tahlili yöntemine tâbi olarak tespit etmeye çalışmaktadır.  

Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî ismi Türk tasavvuf kültürüne kendi yoluna nispetle anılan ve 

İstanbul tekke hayatında icra edilen Beyyûmî zikri aracılığıyla intikal etmektedir. Bedevî, Cerrâhî ve 

bazı Halvetî şubelerine ait tekkelerde bir tarikat ritüeli olarak uygulanan Beyyûmî zikrinin Ali el-

Beyyûmî ile organik ilişkisi ve kökeni kaynaklarda kaydedilmemişse de; genelde Arap özelde Mısır 

tarikatlarında bu zikir türünün farklı formlarına da rastlanmaktadır.  

Bu çerçevede tez konusu tespit sürecinde zikrin kendisine nispet edildiği Ali el-Beyyûmî’nin 

tarihsel ve sufi kimliği üzerine araştırma sürecine başladık. İlgi konusu tematik figüre yoğunlaştıkça 

hayatı, eserleri ve yolunun esasları hakkında bakışı genişleten ve derinleştiren malumat yığınıyla 

yüzleştik. Böylelikle süreç içerisinde Beyyûmî ve Beyyûmilik üzerine bağımsız bir çalışma yapmanın 

alana katkı sunmaktan uzak olamayacağı kanaatine ulaştık.  

Tez çalışmasının ana omurgası ve bileşenleri tarihsel-sosyolojik bağlamın belirleyiciliğini 

dikkate almaktan uzak bir anlatıda şekillendi. Birincil ve ikincil kaynaklarda sistematik ve objektif 

bilgilerin kısıtlılığına ve sınırlılığına rağmen ansiklopedik üsluba riayet ederek kendisini açığa 

çıkarmayı amaçladı. Tez incelemesi, bir yandan Arap diğer yandan Türk tasavvuf kültüründe yer 

edinen bu tarikat pirini ortaya çıkarmayı kendisine başat hedef olarak tayin etti.  

Halvetî-Demirtâşî ve Bedeviyye silsilelerine eklemlenen Ali el-Beyyûmî, 18. Asrın sonundan 

günümüze değin etki alanını muhafaza etmiş bir şahsiyettir ve ömrünün büyük bir kısmını Ezher ve 

Hüseyniyye gibi dönemin ilim merkezlerine ev sahipliği yapan Kâhire’de geçirmiştir.  

Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî’nin Ekberî-Şâzelî metinlere yer yer referanslarla akışkanlık kazanan 

yaklaşık on adet civarındaki tasavvuf külliyatı sûfi terminolojinin öne çıkan kavramlarına dair orijinal 

yaklaşımlar sunar. Ürettiği metinlerin sûfi tefekkürün pek çok mesele ve temasına yönelik mutlak 

vahdet perspektifinden açılımlar sergilemesi, rıza ve fenâ fillah halini yolun anlaşılmasında esas ittihaz 

etmesi onun risâlelerinde bakışımızı yoğunlaştırmamızı icap ettiren hususlardır. 

Mısır tasavvuf geleneğinde Arap Halvetiyyesi ile Bedeviyye tarikatlarının bir sentezi olarak 

tarih sahnesinde yerini alan Beyyûmiyye, tesis edildiği coğrafyanın sınırlarını aşarak Hicâz ve İstanbul 



iv 

gibi İslâm dünyasının ana merkezlerinde bilinirlik ve görünürlük kazanmış bir tarikattır. Beyyûmiyye 

tesis edildiği vasatta her ne kadar toplumun alt tabakası tarafından rağbet gören bir yol olsa da zaman 

içerisinde Hicâz gibi kozmopolit bir bölgede -ana tarikat olan- Bedeviyye mensuplarını kendine 

bağlayacak kadar iktidar alanını genişletmiş, İstanbul gibi entelektüel tasavvuf anlayışının yoğun 

olarak yaşandığı bir muhîtte zikir usulü vâsıtasıyla birçok tekkeyi zımnen etkilemiştir. 

Bu çerçevede ilk olarak; tez konusu seçiminden tezin hazırlanma ve yazım sürecinde bilgi ve 

tecrübesiyle değerli katkılarda bulunan danışmanım Prof. Dr. Semih CEYHAN’a teşekkürlerimi arz 

ederim. Savunma jürisine katılarak çeşitli tavsiye, eleştiri ve değerlendirmelerde bulunan kıymetli 

hocalarım Doç. Dr. Ercan ALKAN’a ve Doç. Dr. Nurullah KOLTAŞ’a, tenkitli neşir konusunda bilgi 

ve emeğiyle yardımcı olan Arş. Gör. Veysel Cuşgun’a müteşekkirim.    

Tez çalışması sürecinde her türlü maddi ve manevi destekte bulunan değerli eşim Beyza Nur 

KAHRAMAN’a, kardeşim Zeynep Naz KAHRAMAN’a ve babam İsmail Hakkı KAHRAMAN’a 

teşekkür ediyorum.  

Bu tez araştırması vesilesiyle yüksek lisans ders dönemine başladığım esnada hayatını 

kaybeden anneciğim Keriman KAHRAMAN’ı rahmetle yâd ederim. 

Musa KAHRAMAN 

Eyüp Sultan-2024  

 

.  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



v  

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ........................................................................................................................................................................ i 

ABSTRACT ............................................................................................................................................................ ii 

ÖNSÖZ ................................................................................................................................................................... iii 

KISALTMALAR .................................................................................................................................................. vii 

 

1. GİRİŞ .................................................................................................................................................................. 1 

1.1. Konu, Yöntem ve Kapsam ......................................................................................................................... 1 

1.2. Kaynakların Değerlendirilmesi ................................................................................................................... 2 

2. ALİ b. HİCÂZÎ el-BEYYÛMÎ: BİYOGRAFİ, TARİKAT, ESERLER ........................................................ 8 

2.1. Biyografi .................................................................................................................................................... 8 

2.1.1. Kimliği ve Tahsili ................................................................................................................. 8 

2.1.2. Sufi Çevre ............................................................................................................................ 9 

2.1.3. İlmî ve Siyasî İlişkiler ........................................................................................................ 10 

2.1.4. Vefatı ve Türbesi ................................................................................................................ 11 

2.1.5. Mevlid Merasimi ................................................................................................................ 14 

2.1.6. Kerametleri ......................................................................................................................... 14 

2.2. Tarîkatı ..................................................................................................................................................... 16 

2.2.1. Köken, Kurumsallaşma ve Silsile ....................................................................................... 16 

2.2.2. Âdâb ve Erkân .................................................................................................................... 20 

2.2.3. Halîliyye: Bir Beyyûmiyye Kolu ........................................................................................ 27 

2.2.4. Tarikat Coğrafyası: Hicaz’da Beyyûmîlik .......................................................................... 29 

2.2.5. İstanbul’da Beyyûmîlik ...................................................................................................... 30 

2.3. Eserleri ..................................................................................................................................................... 32 

2.3.1. Risâletü’l-fazl ve’l-minne ................................................................................................... 33 

2.3.2. Risâle fî ma’rifeti ale’t-tarîkati’d-Demirtâşiyye ................................................................. 38 

2.3.3. Havâssu’l-esmâi’l-erbaîne’l-İdrîsiyye................................................................................. 38 

2.3.4. el-Esrârü’l-hafiyye el-mûsıl ile’l-hadrati’l-aliyye .............................................................. 42 

2.3.5. el-Fevz ve’l-intibâh fî beyâni men lâ yeltefitu ilâ mâ sivâhu teâlâ ...................................... 51 

2.3.6. Risâletü’l-beyân fî ma’rifeti ma’deni’l-İnsân ..................................................................... 52 

2.3.7. en-Nûru’s-sâti’ fi’l-ismi’l-Câmi‘ ........................................................................................ 53 

2.3.8. Şerhu’l-Hikemi’l-Atâiyye el-müsemmâ el-Hüde’l-insân ile’l-Kerîmi’l-Mennân ................ 54 

2.3.9. Risâletü’l-Edeb mea ehli’t-tarîka ....................................................................................... 55 

2.3.10. Hizbu’l-Beyyûmî ................................................................................................................. 56 

2.3.11. Manzûmetu Esmâi’l-Hüsnâ ................................................................................................. 57 

2.3.12. Hidâyâtü’l-Bâri’ alâ sülâsiyyâti’l-Buhârî .......................................................................... 57 



vi  

2.3.13. en-Nûru’l-mübîn alâ metni’l-erbain ................................................................................... 58 

2.3.14. el-Müntehab ale’l-mezâhibi’l-erbaa ................................................................................... 59 

2.4. Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî’ye Nispet Edilen Eserler .................................................................................. 60 

3. TARİKAT ANLAYIŞI: KAVRAMSAL SEÇKİ ....................................................................................... 62 

3.1. Âdâbu’s-sûfiyye: Şeyh, Mürid, İhvân ....................................................................................................... 62 

3.2. Zikir ve Salât-ı Hakîkî .............................................................................................................................. 71 

3.3. Velâyet ..................................................................................................................................................... 75 

3.4. Rıza, Fakr, Murâkabe, Havf ..................................................................................................................... 77 

3.5. Cem, Fark, Fenâ-Bekā .............................................................................................................................. 85 

3.6. Tevhid, Vahdet-i Vücûd, Yakîn ............................................................................................................... 87 

4. RİSÂLE fî MA’RİFETİ ale’t-TARÎKATİ’d-DEMİRTÂŞİYYE’NİN TANITIMI ve  

TENKİTLİ NEŞRİ ...................................................................................................................................... 95 

4.1. Eser Tanıtımı ............................................................................................................................................ 95 

4.2. Nüshaların Tanıtımı .................................................................................................................................. 101 

4.3. Tenkitli Neşirde Takip Edilen Metod ....................................................................................................... 106 

4.4. Tenkitli Neşir Metni ................................................................................................................................. 108 

SONUÇ ................................................................................................................................................. 136 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................................ 140 



vii  

KISALTMALAR 
 

 

 

 

bk. Bakınız 

b.y Baskı yeri yok 

çev. Çeviren 

ed. Editör 

haz. Hazırlayan 

s. Sayfa 

thk. Tahkik eden 

t.s. Tarihsiz 

ö. Ölüm tarihi 

y.y. Yayıncı yok 

zrf no. Zarf Numarası 

 Harîrîzâde, Tibyânü vesâili’l-hakâik fî beyâni selâsili’t-tarâik, Süleymaniye .ت 

Kütüphanesi, İbrahim Efendi Kolleksiyonu, c.2, v. 28b- 36a. 

 Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Kolleksiyonu Demirbaş .س 

 No: 02386-001, 1b-14a. 

 .Darü’l-Kütübi’l-Katariyye 1130. 1b-25b .ق 



viii  

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1. Beyyûmî’nin, külliye içerisinde bulunan türbesindeki sandukası.  

(Fotoğraf: Arş. Gör. Kâzım Berkay Özkardaş- Ağustos 2024) ................................................. 12 

Şekil 2. Osman Ağa el-Vekîl nezâretinde Sadrazam Mustafa Paşa tarafından inşâ ettirilen  

Beyyûmî Külliyesi’nin dıştan görünümü. (Fotoğraf: Arş. Gör. Kâzım Berkay Özkardaş- 

Ağustos 2024) .......................................................................................................................... 13 

Şekil 3. Beyyûmî Külliyesi’nin içinde yer alan Hasan el-Kuveysinî’nin türbesi.  

(Fotoğraf: Arş. Gör. Kâzım Berkay Özkardaş-Ağustos 2024) .................................................. 13 

Şekil 4. Beyyûmiyye’de icrâ edilen etvâr-ı seb’a yönteminin çember  

diyagramı ile gösterimi. .................................................................................................................. 22 

Şekil 5. On iki esmâdan oluşan Beyyûmî sülûk sistemini ayrıntılı bir şekilde gösteren  

çember diyagramı ...................................................................................................................... 24 

Şekil 6. Tibyân nüshasının başlangıcı: v. 28b.............................................................................................................................................. 102 

Şekil 7. Seyr-i sülûka dâir meselelerin yer aldığı kısımlardan biri: v. 34b ......................................................................... 102 

Şekil 8. Nüshanın başlangıcı: v. 1b ....................................................................................................................................................................... 103 

Şekil 9. Nüshanın sonu: v. 14a ................................................................................................................................................................................. 104 

Şekil 10. Nüshanın zahriye kısmında, eser adının ve Beyyûmî’yi öven  

bir şiirin yer aldığı kısım ....................................................................................................... 105 

Şekil 11.Muhammed Yûsuf el-Kürdî eş-Şeyhânî’nin silsile kısmına  

kendi adını dâhil ettiği kısım ................................................................................................. 106 

Şekil 12. Müellifin ferağ kaydının ve tanıtımda değindiğimiz eserin aslında yer almayan, 

Büceyrimî’ye ait pasajın bulunduğu kısım: v. 25a ............................................................................................................ 106 



1  

1. GİRİŞ 

 

1.1. Konu, Yöntem ve Kapsam 

 

Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî’nin sûfi kimliğini, yazdığı risâleler setini, açtığı yolun tarihsel 

gelişim ve niteliğini, ürettiği metinler evrenindeki kavramsal vurguyu ve kaynaklarını inceleme 

kapsamına alan bu çalışma bir giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. 

Girişin ikinci kısmında çalışmada faydalanılan kaynaklar tanıtılıp çalışmamızda ne şekilde 

kullanılacağı zikredilecektir. Bu kaynakların en önemlileri, Beyyûmî’nin kendi telifâtı ile birlikte; 

Cebertî’nin Acâibu’l-âsâr’ı, Derya Baş’ın Seyyid Ahmed el-Bedevî: Tarikatı ve İstanbul’da 

Bedevîlik’i, Mücâhid Zekî’nin Menâkıbu’l-Beyyûmî: Müessisu’t-Tarîkati’l-Beyyûmiyye’sidir. 

Çalışmanın birinci bölümünde Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî’nin hayatını birincil ve ikincil 

kaynakların verdiği bilgiler ışığında; kimliği ve tahsili, sûfi çevre, ilmî ve siyasi ilişkiler, vefatı ve 

türbesi, mevlid merasimi, kerametleri başlıkları altında inceleyecek, pîri olduğu Beyyûmiyye’yi; 

Köken, Kurumsallaşma ve Silsile, Âdâb ve Erkân, Halîliyye: Bir Beyyûmiyye Kolu, Tarikat 

Coğrafyası: Hicaz’da Beyyûmîlik ve İstanbul’da Beyyûmîlik başlıkları altında ele alacağız. Te’lifâtına 

ise eserlerinin tanıtımı ve Beyyûmî’ye nispet edilen eserler başlıkları bağlamında değinilmiştir. 

Birinci bölümün odaklandığı hususları daha belirgin hâle getirmek için başlıklarda işlenecek 

temalar hakkında bilgi vermek yerinde olacaktır. Buna göre; ilk olarak Beyyûmî’nin doğum tarihi, 

nesebi, eğitimi ve tasavvufa intisabı gibi hususları gündeme getirecek daha sonra da onun Kahire’deki 

irşad faaliyetleri sırasında dönemin tanınmış figürleri ile olan ilişkisi sorgulanmıştır. 

Ardından vefâtı ve türbesi başlığı altında Beyyûmî Külliyesi’nin güncel fotoğraflarını 

okuyucuyla paylaşılmıştır. Bununla birlikte adına düzenlenen mevlid merasimi hakkında bilgi 

verilmiştir. Bu kısımda Menâkıbu’l-Beyyûmî’den iktibasta bulunarak 20. Yüzyıl Kahiresi’nde 

tertiplenen Beyyûmî mevlidini dönemin şâhidi Mücâhid Zekî’nin kaleminden aktarılmıştır. 

Birinci bölümün ikinci kısmında ise Beyyûmiyye’nin kökeni, kurumsallaşma süreci ve bize 

intikal eden silsilelerini kritik ederek tarikatın detaylı bir portresini tasvir etmeye çalışılmıştır. Daha 

sonra tarikatın âdâb-erkânı hakkında Menâkıbu’l-Beyyûmî’de verilen bilgileri merkeze alarak tarikatın 

sülûk sistemini tespit etmeye çalışılmıştır. Daha sonra odağımız Beyyûmiyye’den neş’et eden müstakil 

bir tarikat olarak kabul eden Halîliyye’ye çevrilmiş, tarikat hakkında genel bilgiler verilmiştir. 

Ardından odak noktamız olan Beyyûmiyye’nin, intişâr ettiği Hicâz ve İstanbul’daki faaliyetleri 

tartışılmıştır. 



2  

Bu bölümdeki son kısımda ise Beyyûmî’nin telif ettiği eserlerin künye bilgileri tespit edilip, 

tasavvufla ilgili olan teliflerinin muhtevâsını tanıtılmıştır. Bu kısım ikinci bölümde tartışacağımız, 

Beyyûmî’nin tarikat anlayışının kaynaklarını barındırmasından dolayı ayrıntılı bir şekilde 

incelenecektir. 

İkinci Bölümde ise eserlerini merkeze alarak tarikat anlayışı kavramsal seçkilerle -ki bu 

seçkiler onun eserlerindeki kavramsal ve tematik odaklanmayla biçimlenmiştir- analiz edilerek ortaya 

konulmaya çalışılmıştır. Bununla birlikte, Beyyûmî’nin tarikat anlayışının daha iyi ortaya çıkarılması 

ve beslendiği kaynakların saptanması amacıyla Ekberî ve Şazelî literatürel geleneğin temel 

eserlerinden -alıntı yapmak suretiyle- faydalanılmıştır. 

Üçüncü bölümde ise telif ettiği Risâle fî Ma’rifeti’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye isimli eseri 

muhtevâ ve nüsha bakımından değerlendirilmiş, ilgili eserin Beyyûmiyye’deki konumu belirlenmiştir. 

Ardından ilgili metin, elimizdeki üç nüshanın karşılaştırılması sûretiyle İSAM TAHKİKLİ NEŞİR 

KLAVUZU esaslarına uygun olarak neşredilmiştir. Bu risâlenin neşrini tercih sebebimiz, diğer 

eserlerin yayınlanmış olmasının yanı sıra, içeriğinin tasavvuf ve tarikat mesâiliyle biçimlenmesi ve 

Demirtâşiyye-i Beyyûmiyye olarak nitelendirebileceğimiz bu tarikatın adâb ve erkânı hakkında bilgi 

veren yegâne kaynak hüviyetinde olmasıdır. 

 

1.2. Kaynakların Değerlendirilmesi 

 

Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî ve tarikatı hakkında özgün bilgiler içeren ulaşabildiğimiz en erken 

birincil kaynak Abdurrahmân el-Cebertî’nin (ö. 1240/1825) telif ettiği Acâibu’l-âsâr fi’t-terâcim ve’l- 

ahbâr1 isimli ansiklopedik eserdir. Eserde 1688’den 1821 yılına kadar Mısır’da meydana gelen önemli 

hadiseler sosyal tarihçilik bakış açısıyla kronolojik bir şekilde ele alınmıştır. Acâibu’l-âsâr’daki Ali b. 

Hicâzî el-Beyyûmî ile ilgili bölüm, 1776 yılına kadar meydana gelen olayları kapsayan ve yazımı 

1805 yılında tamamlanan I. ciltte yer almaktadır. Cebertî -Beyyûmî ile ilgili bölümün de yer aldığı- I. 

cildin sonunda, 1757-1776 arasında yaşanan olaylara bizzat şahit olduğunu ancak aradan uzun zaman 

geçmesi sebebiyle bazı hadiseleri tam olarak hatırlayamadığını ve bu kısımları hafızasını zorlayarak 

yazdığını belirtir.2 Müellif, Beyyûmî’nin biyografisine “1769 yılında vefat eden âlim ve yöneticiler” 

başlığı altında yer vermiştir. Bu kısımda Beyyûmî’nin; doğum tarihi, tahsili, intisap ettiği şeyhler, 

eserleri, menkıbeleri ve kerametleri ele alınmış ve kendisinden övgüyle bahsedilmiştir.3 Beyyûmî’nin 

biyografisinden kesitler sunan Cebertî dışındaki müelliflerin büyük bir kısmı anlatılarını Acâibu’l- 

 

 

1 Abdurrahman el-Cebertî, Tarîhu’l-Cebertî el-müsemmâ Acâibu’l-âsâr fi’t-terâcim ve’l-ahbâr, thk. İbrahim Şemseddin, 

(Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2010). 
2 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1. 
3 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 293-294. 



3 

âsâr’daki bilgileri merkeze alarak kurgulamış, yer yer ilave bilgiler vererek Acâibu’l-âsâr’daki 

muhtevayı zenginleştirmişlerdir. 

Tezimiz hakkında özgün bilgiler ihtiva eden bir diğer kaynak Ali Paşa Mübârek’in (ö. 

1311/1893) telif ettiği yirmi ciltlik el-Hıtatü’t-Tevfîkıyyetü’l-cedîde4 isimli hacimli ansiklopedik 

coğrafî kültür eseridir. Ali Paşa Mübarek eserinin ilk altı cildinde Kahire’yi, 7. cildinde 

İskenderiye’yi, 8-17. ciltlerinde Mısır’daki diğer şehirleri, 18. cildinde Nil ölçeklerini (mekâyîs), 19. 

cildinde Mısır’daki barajları, 20. cildinde de ölçü-tartı ve paraları ele almış, şehirlerle ilgili bilgi 

verirken o şehirde yetişmiş veya vefat etmiş önemli şahsiyetlerin biyografilerini de eserine dâhil 

etmiştir. Eserdeki biyografik bilgiler Cebertî, Suyûtî (ö. 911/1505), Şa’rânî (ö. 973/1565), 

Abdurrahman es- Sehâvî (ö. 902/1497) gibi müelliflerin eserlerinden alıntılanmıştır.5 Ali Paşa 

Mübarek Beyyûmî ile ilgili bilgileri, Kahire’deki caddeleri ele aldığı “Beyyûmî Caddesi” başlığı 

altında zikreder.6 Müellif bu kısımda ilk olarak Beyyûmî Caddesi’ne neden bu ismin verildiğini 

açıklar. Ardından Sadrazam Köse Mustafa Paşa (ö. 1178/1765) tarafından inşa edilen Beyyûmî 

Mescidi hakkında bilgi verir. Son olarak Beyyûmî’nin biyografisi Cebertî’den alıntı yapılarak 

okuyucuyla paylaşılır. 

Beyyûmî ve yolu hakkında bilgiler içeren ansiklopedik tarzda telif edilen eserlerin sonuncusu 

Harîrîzâde Mehmet Kemaleddîn Efendi’nin (ö. 1299/1882) Tibyânü vesâili’l-hakâik fî beyâni 

selâsili’t-tarâik 7 isimli eseridir. Harîrîzâde tasavvuf ve İslami ilimlere dair 240 adet eseri inceleyerek 

birçok tarikatın; piri, adab-erkânı, virdi, silsilesi, şubeleri vb. hakkında bilgiler verdiği Tibyân’ı 

vücuda getirmiştir. Eserde ele alınan tarikatlardan biri de Beyyûmiyye’dir. Tibyân’da Beyyûmî ve 

tarikatından iki farklı yerde bahsedilmiştir. Bunlardan ilki, birinci ciltte yer alan “Beyyûmiyye” 

başlığıdır. Harîrîzâde bu başlık altında Beyyûmiyye’yi Bedeviyye’nin şubesi olarak kategorize ettikten 

sonra Ali el-Beyyûmî’nin şeyhleri, eserleri, kerametleri hakkında malumat vererek tertip ettiği hizbin 

metnini verir. Ardından Beyyûmiyye’den icazetli olduğunu söyleyerek kendisinden Beyyûmî’ye kadar 

ulaşan tarikat senedini zikreder.8 İkincisi ise “Demirtaşiyye” başlığıdır. Harîrîzâde bu başlıkta ilk 

olarak Demirtaşiyye piri Seyyid Muhammed Demirtaş ve tarikatı hakkında bilgi verir ve kendisinin 

Beyyûmiyye’den dolayısıyla da Demirtâşiyye’den icazetli olduğunu vurgular. Daha sonra Beyyûmî 

tarafından telif edilen ve Risâle fî ma’rifeti ale’’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye olarak bilinen eserin 

metnini okuyucuyla paylaşır.9 Tibyân, Beyyûmî’nin şeyhlerinin isimlerini ayrıntılı bir şekilde vermesi 

 
4 Ali Paşa Mübarek, el-Hıtatü’t-Tevfîkiyyetü’l-cedîde, (Kahire: Matbaatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 1888). 
5 Kâzım Yaşar Koparman, “Ali Paşa Mübarek”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2/ 433-434. 
6 Mübarek, el-Hıtatü’t-Tevfîkiyye, 2/6. 
7 Harîrizâde, Tibyânü vesâili’l-hakâik fî beyâni selâsili’t-tarâik, (İstanbul: Süleymaniye Ktp., İbrahim Efendi, nr. 430). 
8 Harîrizâde, Tibyân, v. 195a. 
9 Harîrizâde, Tibyân, nr.430, vr. 28b-36a. 



4 

ve vefatından sonra devam eden silsileyi ihtiva etmesi bakımından tezimiz açısından önemli bir 

kaynak olarak karşımıza çıkmaktadır.   

Acâibu’l-âsâr, et-Tibyân ve el-Hıtatü’t-Tevfîkıyyetü’l-cedîde tezimizin konusu hakkında özgün 

bilgi veren eserlerin başında gelir. Bunlar dışında konumuzla ilgili telif edilen terâcim türündeki 

kitapların ana kaynağı da bu iki eserdir. Bağdatlı İsmail Paşa’nın (ö. 1338/1920) iki ciltten oluşup 

9000 civarında kişinin hal tercümelerini ve teliflerini derlediği Hediyyetü’l-ârifîn esmâ’ü’l-müellifîn ve 

âsârü’l-muṣannifîn10 isimli biyo-bibliyografik eseri, Yusuf İlyân Serkîs’in (ö. 1932) Arap coğrafyasına 

matbaanın gelmesinden 1920’ye kadar geçen sürede telif edilen eserleri topladığı Muʿcemü’l-

matbûʿâti’l-ʿArabiyye ve’l-muʿarrebe11 isimli eseri, Hayreddin Ziriklî’nin (ö. 1976) İslam dünyasında 

tanınmış birçok şahsiyetin biyografilerine yer verdiği el-A’lâm: Kāmûsü terâcim li-eşheri’r-ricâl ve’n-

nisâ mine’l-ʿArab ve’l-müstaʿrebîn ve’l-müsteşrikīn12 isimli hacimli ansiklopedisi, Beyyûmî ve tarikatı 

hakkında Acâibu’l-âsâr ve el-Hıtatü’t-Tevfîkıyyetü’l-cedîde’deki bilgileri derleyen ansiklopedik tarzda 

telif edilen eserlerdir. 

21. yüzyılın başından günümüze kadar devam eden zaman zarfında ilmî ve akademik 

çevrelerde Beyyûmî’nin eserlerine dair meydana gelen bir ilginin varlığından söz edilebilir. Nitekim 

Beyyûmî’ye ait el-Esrâru’l-hafiyye el-mûsıle ile’l-hadrati’l-aliyye13 isimli eser Muhammed İbrahim 

Muhammed Sâlim tarafından 2004 yılında neşredilmiş, 2005’te aynı kitap içinde el-Müntehab fi’l-fıkh 

ale’l-mezâhibi’l-erbaa’14 ve Risâletü’l-fazl ve’l-minne,15 2019’da Şerhu Hikemi’l-Atâiyye16 ve el-Fevz 

ve’l-intibâh fî beyâni men lâ yeltefitü ilâ mâ sivâhu17 Ahmed Ferîd el-Mezîdî tarafından tahkik 

edilmiştir. Bununla birlikte 2021 yılında Beyyûmî’nin Hidâyâtü’l-Bârî alâ sülâsiyyâti’l-Buhârî18 

isimli eseri ve 2022 yılında da en-Nûru’l-mübîn alâ metni’l-erbaîn19 isimli eseri Muhammed Sa’d 

Abdulma’bûd tarafından tahkik edilmiştir. Tahkik edilen her eserin girişinde Beyyûmî’nin 

 
10 Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn esmâü’l-müellifîn ve âsârü’l-musannifîn, (Beyrut: Daru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 

1993). 
11 Yusuf İlyân Serkîs, Muʿcemü’l-maṭbûʿâti’l-ʿArabiyye ve’l-muʿarrebe, (Kahire, Matbûat-ı Serkîs, 1928).  
12 Hayreddin Ziriklî, el-A’lâm: Ḳāmûsü terâcim li-eşheri’r-ricâl ve’n-nisâ mine’l-ʿArab ve’l-müstaʿrebîn ve’l-müsteşriḳīn, 

(Beyrut: Daru’l-İlm li’l-Melâyîn, 1997) 
13 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Şerhu Hikem-i Seyyidî Ebî Medyen el-müsemmâ el-Esrârü’l-hafiyye el-mûsile ile’l-hadrati’l-

aliyye, thk. Muhammed İbrahim Muhammed Sâlim (Silsiletü tecdîdi’t-türâs, 2004).  
14 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, el-Müntehab ale’l-mezâhibi’l-erbaa ve yelîhi Risâletü’l-fazl ve’l-minne limen veffakahumullâhu 

ve hedâhu, thk: Ahmed Ferîd el-Mezîdî, (Beyrût, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 10-202.  
15 Beyyûmî, el-Müntehab, 203-253. 
16 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Şerhu’l-hikemi’l-Atâiyye el-müsemmâ el-Hüde’l-insân ile’l-Kerîmi’l-Mennân ve fî 

mukaddimetihî el-Fevz ve’l-intibâh fî beyâni men lâ yeltefitu ilâ mâ sivâhu teâlâ, thk. Ahmed Ferîd el-Mezîdî, (Beyrût, 

Kitâb Nâşirûn, 2019). 35-245. 
17 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, el-Fevz ve’l-intibâh fî beyâni men lâ yeltefitu ilâ mâ sivâhu teâlâ, thk. Ahmed Ferîd el-Mezîdî, 

Şerhu’l-hikemi’l-Atâiyye el-müsemmâ el-Hüde’l-insân ile’l-Kerîmi’l-Mennân (içinde) (Beyrût, Kitâb Nâşirûn, 2019), 21-

34. 
18 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Hidâyâtü’l-Bârî alâ sülâsiyyâti’l-Buhârî, thk. Muhammed Sa’d Abdulma’bûd, (Kahire: Daru’l-

İhsân, 2021). 133. 
19 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, en-Nûru’l-mübîn alâ metni’l-Erbaîn, thk. Muhammed Sa’d Abdulma’bûd, (Kahire: Daru’l-

İhsân, 2021). 174. 



5 

biyografisine yer verilmiştir. Verilen biyografiler yukarıda zikrettiğimiz ansiklopedik eserlerin 

kaynaklığında hazırlanmıştır. Tezimizde de bu biyografilerden sıkça faydalanılmıştır.   

Beyyûmî hakkında bilgi veren terâcim türündeki ansiklopedik eserlerin dışında Nisan 2020’de 

al-Qanatır International Journal Of Islamic Studies’in 18. sayısında Ahmed Mohammed Abdo, Abdul 

Karim Ali ve Luqman Abdullah tarafından “al-Bayumi: His Academic Endeavours and Authorship 

Method”20 isimli müstakil bir makale yayınlanmıştır. Üç bölümden oluşan makalenin birinci 

bölümünde Beyyûmî’nin; nesebi, gençliği, şeyhleri ve vefatı Acâibu’l-âsâr’daki bilgiler merkeze 

alınarak zikredilmiş ardından ikinci bölüme geçilmiştir. İkinci bölümde eserlerinin muhtevası ve yayın 

bilgisi el-Hıtatu’t-Tevfîkıyyetu’l-cedîde, Hediyyetü’l-ârîfîn, el-A’lâm, Mu’cemu’l-müellifîn gibi 

kaynaklar ışığında okuyucuyla paylaşılmıştır. Üçüncü bölümde ise Beyyûmî’nin telif metodu; te’lif 

ettiği eserlerin esasında öğrencileri tarafından yazıldığı ve yeni teoriler içermediği gibi birkaç argüman 

öne sürülerek yüzeysel bir şekilde ele alınmıştır. Bu makale Beyyûmî ve eserleri hakkında yapılan ilk 

müstakil akademik çalışma olması bakımından dikkate değer bir konuma sahip olmakla birlikte 

başlıkta zikredilen Beyyûmî’nin te’lif metodu hakkında kayda değer analizler içermemesi sebebiyle 

eleştirilebilir.21 

Tezimizde kullandığımız kaynak türlerinden biri de ansiklopedi maddeleridir. Beyyûmî ve 

tarikatı hakkında başta TDV İslam Ansiklopedisi olmak üzere Dünden Bugüne İstanbul 

Ansiklopedisi,22 Encyclopedia of Islam23, Concise Encyclopedia of Arabic Civilization24 gibi 

ansiklopedilerde bilgilere rastlamak mümkündür. Bu kaynaklardan en ayrıntılısı Hasan Kâmil Yılmaz 

tarafından kaleme alınan TDV İslam Ansiklopedisi’ndeki “Beyyûmî” maddesidir.25 Bu maddede 

Beyyûmî’nin biyografisi, birincil ve ikincil kaynaklardan faydalanılarak oluşturulmuş, 

Beyyûmiyye’nin Hicaz’daki yayılışı hakkında bilgiler verilmiş ve tarikatın İstanbul’daki etkileri 

incelenmiştir. Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi’nde26 ise Osmanlı İstanbul’unda icra edilen 

Beyyûmî zikri ele alınmıştır. Encyclopedia of Islam’ın ikinci edisyonunda W. Khalidi tarafından “al-

Bayyumi” maddesi27 yazılmış, üçüncü edisyonda ise Eric Geoffroy tarafından “al-Bayyumi” ve 

“Bayyumiyah” maddesi yer almıştır. Concise Encyclopedia of Arabic Civilization’da “Baiyûmîyah” 

maddesinde ise Beyyûmî zikri tanıtılmıştır.  

 
20 Ahmed Mohammed Abdo vd., “al-Bayumi: His Academic Endeavours and Authorship Method”, al-Qanatır International 

Journal of Islamic Studies, 18/1 (Nisan 2020), 29-40. 
21 Ahmed Mohammed Abdo vd., al-Bayumi, 38. 
22 Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı [TTV], Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, (İstanbul: Ana Basım A.Ş., 

1993), 1-8. 
23 Eric Geoffroy, “al-Bayyumî, Alî b. Hijâzî”, Encyclopedia of Islam, ed. Kate Fleet, Gudrun Kramer, Denis Matringe, John 

Nawas, Devin J. Stewart, 3. 
24 Stephan-N. Ronart, “Baiyûmîyah” Concise Encyclopaedia of Arabic Civilisation, (Amsterdam: 1959), 81-82. 
25 Hasan Kâmil Yılmaz, “Beyyûmî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/99. 
26 Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı [TTV], Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, (İstanbul: Ana Basım A.Ş., 

1993), 2/121. 
27 W.A.S Khalidi, “Bayyûmiyya”, The Encyclopaedia of Islam (new edition), I-XI, (Leiden: 1954-2002), I/1151-1152.   



6 

Derya Çakır Baş tarafından kaleme alınan Seyyid Ahmed el-Bedevî: Tarikatı ve İstanbul’da 

Bedevîlik28 isimli doktora tezinden derlenmiş kitap Türkçe literatürde Beyyûmî ve tarikatından 

bahseden en ayrıntılı akademik çalışmadır. Bu kitapta Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî’nin biyografisi birincil 

ve ikincil kaynaklar kullanılarak kaleme alınmış, Bedeviyye’nin bir şubesi olarak Beyyûmiyye’nin 

kuruluşu, esasları, çeşitli coğrafyalara yayılışı, İstanbul’daki durumu ve Beyyûmî zikri konuları 

ayrıntılı bir şekilde akademik bakış açısıyla incelenmiştir. 

Beyyûmî gerek geliştirdiği zikir usulü gerek reformcu karakteri sebebiyle oryantalistlerin de 

ilgisini çekmiştir. Friedrich De Jong Turuq And Turuq Linked Institutions In Nineteenth Century 

Egypt: A Historical Study in Organisational Dimensions of Islamic Mysticism29 isimli eserinde 

Beyyûmiyye’yi Mısır tasavvufunun önemli bir kurumsal ögesi olarak ayrıntılı bir şekilde incelemiş, 

Beyyûmî’nin vefatından sonraki dönemde tarikatın izlediği seyir hakkında önemli bilgiler vermiştir. 

J. Spencer Trimingham The Sufi Orders in Islam30 isimli eserinde Beyyûmiyye’yi 

Bedeviyye’nin önemli şubelerinden biri olarak ele almış ve anlatısını Beyyûmiyye’nin Bedeviyye 

üzerindeki tesiri üzerinden kurgulamıştır. Yazar, reformcu bir sufî olarak nitelediği Beyyûmî’nin 

biyografisini aktardıktan sonra Bedeviyye’nin kendini diğer tarikatlardan ayırıcı herhangi bir 

özelliğinin bulunmadığını ancak Beyyûmiyye ile birlikte Bedeviyye’nin de kendine has 

karakteristiğinin oluşmaya başladığı yorumunda bulunmuş ve Beyyûmiyye’nin Bedeviyye üzerindeki 

etkilerini analiz etmiştir. The Sufî Orders in Islam, Beyyûmiyye hakkında salt bilgi vermekten ziyade 

tarikatın konumu hakkında ayrıntılı analizlere odaklanması nedeniyle değerli bir çalışma olarak 

karşımıza çıkmaktadır.31  

Beyyûmî ve tarikatından bahseden Avrupa menşeli akademik çalışmalardan biri de Alfred Le 

Chatelier tarafından 1887 yılında Paris’te yayınlanan Les confréries musulmanes du Hedjaz32 isimli 

Hicaz bölgesinde faaliyet gösteren tarikatların tarihi ve güncel durumu hakkında bilgi veren eserdir. 

Eserde Beyyûmî’nin hayatı Bedeviyye’de yetişen reformcu bir sufi olarak zikredilmiş ardından pirin 

vefatından sonra tarikatın Hicaz’ın yanı sıra Yemen, Hadramut, Fırat, İndus ve Hindistan gibi 

coğrafyalarda yayıldığı kaynak gösterilmeden iddia edilmiştir.33 Bununla birlikte eserde 1800’lü 

 
28 Derya Baş, Seyyid Ahmed el-Bedevî: Tarikatı ve İstanbul’da Bedevîlik (İstanbul: Kitabevi, 2008). 
29 Friedrich De Jong, Turuq And Turuq Linked Institutions In Nineteenth Century Egypt: A Historical Study in 

Organisational Dimensions of Islamic Mysticism, (Leiden: E.J Brill, 1978). 
30 J. Spencer Trimingham, The Sufi Orders in Islam, (Oxford: Oxford University Press, 1971). 
31 Bedeviyye’nin Beyyûmiyye ile birlikte kendine has karakteristiğinin ortaya çıkmasını Beyyûmiyye-Demirtâşiyye ilişkisini 

inceleyeceğimiz kısımda ayrıntılı olarak ele alacağız. 
32 Alfred Le Chatelier, Les confréries musulmanes du Hedjaz, Paris: Ernest Leroux Editeur, 1887. 
33 TDV İslam Ansiklopedisi’nde yer alan “Beyyûmî” maddesinde bu bilgi zikredilmiş, Derya Baş da yukarıda tanıtımını 

yaptığımız doktora tezinde ilgili ansiklopedi maddesine atıf yapmıştır. Bk. Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 361.;  Yaptığımız 

araştırmalar neticesinde Beyyûmiyye’nin yalnızca Mısır ve Hicaz bölgesinde etkili olduğunu söyleyebiliriz. Alfred Le 

Chatelier’in iddia ettiği gibi tarikatın Yemen, Hadramut, Fırat, İndus ve Hindistan’da etkili olduğuna dair herhangi bir 

bulguya rastlayamadığımızı ve bu bilgiye ihtiyatla yaklaşılması gerektiği kanaatini taşımaktayız.    



7 

yılların son çeyreğinde Mekke, Medine, Cidde, Taif ve Yanbu’da faaliyet gösteren Beyyûmî 

tekkelerinin üstlendiği sağlık kuruluşu olma vasfından bahsedilmiştir. 

Beyyûmî ve Beyyûmilik ile ilgili ulaşabildiğimiz en sistematik ve otantik kaynak Zekî 

Muhammed Mücâhid tarafından kaleme alınan Menâkıbu’l-Beyyûmî: Müessisu’t-Tarîkati’l-

Beyyûmiyye isimli eserdir.34 Bu eserde Beyyûmîlik hakkında diğer eserlerde yer almayan birçok bilgi 

mevcuttur. Menâkıbu’l-Beyyûmî Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî’nin hayatı ve eserlerinin yanı sıra tarikat 

âdabı ve seyrüsülûk hakkında zengin bilgiler içermektedir. Bununla birlikte eserde Beyyûmî’nin 

vefatından sonra neşrin yayınlandığı 1964 yılına kadar geçen süreç içerisindeki Beyyûmiyye 

meşâyıhının isimleri yer almaktadır. Bu da tarikatın XX. Yüzyıl’daki durumuna bir nebze ışık 

tutmaktadır. 

 
34  Zekî Muhammed Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî: Müessisu’t-Tarîkati’l-Beyyûmiyye, (Kahire: Mektebetu’l-Kahire, 1964), 

31. 



8 

2. ALİ B. HİCÂZÎ EL-BEYYÛMÎ: BİYOGRAFİ, TARİKAT, ESERLER 

2.1. Biyografi 

2.1.1. Kimliği ve Tahsili 

Beyyûmî, 1108/1696 yılında Mısır’ın Menûfiye bölgesinde yer alan Dekahliye vilayetinin 

Beyyûm kasabasında dünyaya gelmiştir.35   

Kaynaklarda tam adı Ali Nûreddîn b. Hicâzî b. Muhammed el- Beyyûmî olarak geçer. 

Beyyûmî’ye; Nûreddîn lakabının yanı sıra, telif ettiği tasavvufî eserlerin hemen hepsinde vahdet-i 

vücut doktrininin öngördüğü tevhid anlayışını vurgulaması ve tertip ettiği hizbe de Kur’ân ayetlerinde 

geçen kelime-i tevhid lafızlarının tamamını dâhil etmesi sebebiyle tevhid ehlinin sultanı anlamına 

gelen Sultânu’l-muvahhidîn lakabı verilmiştir. Bunun yanı sıra Nakşibendiyye, Kadiriyye, Halvetiyye 

ve Bedeviyye gibi birçok tarikattan icazetli olduğu için ikincil literatürde kendisi hakkında Câmiu’t-

turuk lakabının kullanımına da rastlanır.36 

Soyu İdrisî Devleti’nin kurucusu İdris b. Abdullah (ö. 177/ 793)37 üzerinden Hz. Hasan’a 

(r.a.), ondan da Hz. Peygamber’e (a.s.) ulaşır. Beyyûmî’nin nesebi şu şekildedir: 

Ali Nûreddin b. Hicâzi b. Nûreddîn b. Süleymân b. Ali el-Misbâh b. Kâsım b. Dâvûd b. 

Misbâh Ömer b. Hureyfş b. Abdurrahîm b. Hasan b. Hammâd b. Osmân b. Atıyye b. Ma’bed b. İsâ 

b. Türkî b. Karaşlı b. Ahmed b. Ali b. Musâ b. Yûnus b. Abdullâh b. İdrîs el-Asğar b. İdrîs el-

Ekber b. Abdullah el-Mahz b. Hasan el-Müsennâ b. Hasan es-Sıbt (r.a), İmam Ali b. Ebî Tâlib 

(r.a) b. Fâtımatü’z-zehra (r.anhâ) bint. Hz. Muhammed (s.a.v).38  

Küçük yaşlardan itibaren medresede ilim tahsil etmeye başlayan Beyyûmî’nin hadis ve fıkıh 

alanında iyi bir eğitim aldığı söylenebilir. Nitekim Beyyûmî’nin, zahiri ilimlerde en fazla istifade ettiği 

hocası Ömer b. Abdisselâm el- Mağribî et- Tıttvânî’dir (ö. 1149/1736).39 O, Sahîh-i Buhârî’deki üç 

râvîli âlî isnadlı hadisleri ve müselsel bi’l-evleviyye40 türündeki rivayetleri Ömer b. Abdisselâm el- 

 
35 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 8.; a.mlf., el-Müntehab, 5.; a.mlf.; Hidâyâtü’l-Bârî, 17.; a.mlf., en-Nûru’l-mübîn, 15.; Abdo vd., 

“al-Bayumi”, 30., 
36 Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99. 
37 Hayatı hakkında çocukluk ve gençlik yıllarına çok fazla bilgi olmamakla birlikte babası Abdullah b. Hasan’ın (ö.?) 

Medîne’deki ehl-i beyt mensuplarının reîsi olduğu bilinmektedir. İdrîs b. Abdullah Abbâsî hilâfetini tanımayıp Mağrib’e 

yerleşerek oradaki Berberîler tarafından Hz. Peygamber’in soyundan gelmesinin de etkisiyle hilâfetini ilân etti ve 

kendisinden sonra devam edecek olan İdrîsîler Hanedânı’nın kurucusu oldu. Bk. Muhammed Rezuk “İdrîs I”, (İstanbul: 

TDV İslam Ansiklopedisi, 2000), 21/480-481.   
38 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/393., Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768., Abdo vd., “al-Bayumi”, 30., 
39 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/393., Harîrîzâde, Tibyân, v. 195a. 
40 Bir hadîsin senedinde yer alan bütün râvîlerin, hocalarından işittiği ilk hadîsi yeni gelen talebesine de ilk olarak rivâyet 

etmesine verilen isim. Bk. Mehmet Efendioğlu, “Müselsel”, (İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 2006), 32/85. 



9 

Mağribî et- Tıttavnî’den işitmiştir.41 Aynı zamanda İsâ et- Taylûnî/Tolonî’den (ö. ?) de müselsel bi’l-

musâhafa42 türünde hadis rivayet etmiştir.43 Beyyûmî’nin eserleri incelendiğinde hadis ve fıkhın yanı 

sıra; tefsir, kelâm, edebiyat ve ilm-i havas alanında da azımsanamayacak bir bilgi birikimine sahip 

olduğu ve bu bilgi birikimini eserlerine yansıttığı görülür. 

2.1.2. Sufi Çevre 

Erken yaşlardan itibaren zahirî ilimleri tahsil etmeye başlayan Beyyûmî, eğitim süreci 

içerisinde tasavvufa ilgi duymaya başlamıştır. Hadis ilmindeki üstadları, İsâ et-Taylûnî’nin 

Nakşibendiyye44 ve Ömer b. Abdüsselâm et-Tıttavnî’nin de Kadiriyye’den icazetli birer sûfi olması, 

onun tasavvufa ilgi duymasında hocalarının payı olabileceği ihtimalini akla getirmektedir. 

Beyyûmî’nin icazet aldığı şeyhler ve tarikatlar hakkında bilgi veren en kapsamlı kaynak 

Harîrîzâde’nin Tibyân isimli eseridir. Harîrîzâde; Beyyûmî’nin icazet aldığı şeyhleri şöyle sıralamıştır. 

“…İsâ et-Taylûnî’den Nakşibendiyye, Ömer b. Abdüsselâm et-Tıttavnî’den Kadiriyye, 

İbn Abbâd eş-Şâzelî’den Şazeliyye, Hüseyin ed-Demirtâşî el-Âdilî’den Demirtâşiyye, 

Abdurrahman el-Halebî’den Ahmediyye tarikatlarını aldı…”45 

Tüm kaynaklar Beyyûmî’nin Halvetî-Demirtâşî şeyhi Hüseyin ed-Demirtâşî el-Âdilî ve 

Bedevî-Halebî şeyhi Abdurrahmân el-Halebî’nin (ö. ?) elinden seyr ü sülûk gördüğü hususunda ittifak 

eder. Harîrîzâde de buna muvafık olarak Beyyûmî’nin Halvetiyye ve Ahmediyye/Bedeviyye silsilesini 

eksiksiz bir şekilde aktarır.46 Kaynakların bu iki tarikat üzerinde ittifak etmesi ve Harîrîzâde’nin de iki 

silsileyi detaylıca anlatması Beyyûmî’nin sahip olduğu Nakşibendiyye, Kadiriyye ve Şazeliyye 

icazetlerinin teberrük icâzeti olabileceğini düşündürmektedir. 

Uzun yıllar irşad faaliyetlerini sürdüren Beyyûmî; Taceddîn Ahmed el- Gazzâlî el- Mısrî’ye 

(ö. 1208/1793)47 ve Şeyh Abdükerîm b. Muhammed b. İbrâhim b. Ahmed el-Halebî el- Hîrî el-

Hanbelî’ye (ö.  1206/1792) 48 hırka giydirmiş, Ahmed b. Ahmed b. Cum’a el- Büceyrîmî’ye (ö. 

1197/1782)49 de el-Esmâü’l- İdrîsiyye icazeti vermiştir.50 

 
41 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/393. Harîrîzâde, Tibyân, vr. 195a. 
42 Bu kavram, Enes b. Mâlik’in Hz. Peygamber (a.s) ile musâfaha edip onun elinden daha yumuşak bir el görmediğini rivâyet 

edip de ondan bu hadîsi işiten Ebû Hürmüz’ün (ö. ?) “Hz. Peygamber ile musâfaha ettiğin gibi benimle de musâfaha eder 

misiniz?” demesi üzerine Enes b. Mâlik’in Ebû Hürmüz ile musâfaha etmesi sonucunda terim olarak kullanılmaya 

başlanmış ve bu hadîsi rivâyet edenler birbiri ile musâfaha etmiştir. Bk. Emine Tankuş, “Müselsel Hadis”, İstanbul: 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010, 17. 
43 Beyyûmî, en-Nûru’l-mübîn, 17. 
44 Harîrîzâde, Tibyân, v.195a. 
45 Harîrîzâde, Tibyân, v.195a. 
46 Harîrîzâde, Tibyân, v.195a. 
47 en-Nefehâtü’r-rabbâniyye ve’l- füyûzatü’l- ilâhiyyeti’s-samedâniyye isimli eserinin varlığı dışında hakkında detaylı bilgiye 

ulaşamadık. Bk. Kehhâle, Mu’cem, 2/39. 
48 1123/1711 yılında dünyaya gelen Abdülkerîm el-Hîrî; hadis, fıkıh, Arapça ilimleri tahsil etmiş, Halep, Kahire, Kudüs ve 

İstanbul’da bulunmuş, Beyyûmî’nin yanı sıra Mustafa Kemâleddîn el-Bekrî (ö.1162/1749), Abdülganî en-Nablûsî 



10 

Beyyûmî, gençlik yıllarından itibaren Kahire’deki Hüseyniye bölgesinde ikamet etmiş,51 irşad 

vazifesinin ilk yıllarında münzevi bir hayat yaşamış,52 defalarca halvete girmiş ve bir dönem sadece 

haftanın bir günü Hüseyniye Mescidi’nde zikir halkası kurmak için evinden çıkmıştır.53 Gençlik 

yıllarında uzleti benimseyen Beyyûmî daha sonraları bu tavrını yumuşatarak Hicaz bölgesine birçok 

kez seyahat etmiş, oradaki yerel göçebe kabileler üzerinde nüfuz sahibi olarak tarikatının etki alanını 

genişletmiştir.54 

2.1.3. İlmî ve Siyasî İlişkiler 

Hüseyniye gibi Ezher’e komşu ve Kahire’deki ilmî hayatın kalbi sayılabilecek bir bölgede 

yaşayan Beyyûmî, devrinin önde gelen âlim ve yöneticileriyle ilişkiler geliştirmiştir. Beyyûmî’nin 

dostluk kurduğu en önemli âlim Ezher şeyhi eş-Şebrâvî’dir (ö. 1171/1758)55. Beyyûmî’nin Hüseyniye 

Camii’nde zikir halkası kurmasından56 ve dervişlerinin mescide yalınayak girip gürültü yapmasından 

rahatsız olan bazı âlimler devrin valisine57 Beyyûmî’yi şikâyet ederek o ve dervişlerinin 

Hüseyniye’den uzaklaştırılmasını talep etmiştir.58 O dönemde Ezher şeyhi olan Şebrâvî ise valiye 

ricacı olarak Beyyûmî hakkında peşin hüküm vermeyip, ona İslâmî ilimlerdeki yetkinliğini kanıtlama 

şansı verilmesini istemiştir. Bunun üzerine Beyyûmî Tabersiyye Mescidi’nde, kendisine muhalif olan 

âlimlerin huzurunda Nevevî’nin kırk hadis59 eserini şerh ederek ulema nezdinde İslâmî ilimlerdeki 

yetkinliğini kanıtlamıştır.60 

 
(ö.1143/1731) gibi sûfîlerden icâzet almıştır. Bk. Muhammed Cemil eş-Şattî, Muhtasaru Tabakâti’l-Hanâbile, nşr. Fevvâz 

ez-Zemerlî, Beyrut: Daru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1982, 169. 
49 Muhkemü’l- ihkâm ve menhelü’l- ahkâm isimli eseriyle tanınan Mısırlı âlim. Bkz. Abdülhay b. Abdilkebîr el-Kettânî, 

Fihrisu’l-fehâris ve’l-isbât ve mu’cemu’l-meâcim ve’l-müselselât, thk. İhsan Abbas (Beyrût: Daru’l-garbi’l-İslâmî, 1982), 

1/213. bkz. Beyyûmî, en-Nûru’l-Mübîn, 17. 
50 Beyyûmî, en-Nûru’l-mübîn, 17. 
51 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 9.; a.mlf., el-Müntehab, 6.; a.mlf., Hidâyâtü’l-Bârî, 18.  
52 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/394., Waugh, Visionaries, 37., Beyyûmî, el-Müntehab, 6.; a.mlf., Hidâyâtü’l-Bârî, 18. 
53 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/394.; Waugh Visionaries, 37.; Beyyûmî, el-Müntehab, 6.; a.mlf., Şerhu’l-Hikem, 9.; a.mlf., en-

Nûru’l-mübîn, 16. 
54 Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99.; Le Chatelier, Les confréries, 185.  
55 Tam adı Abdullah b. Muhammed b. Âmir eş-Şebrâvî el-Ezherî’dir. 1725 yılında, vefat eden İbrâhim b. Mûsâ el-

Feyyûmî’nin yerine Ezher şeyhliğine getirilmiştir. Daha fazla bilgi için bk. Orhan İyişenyürek, Abdullah eş-Şebrâvî ve 

Şiiri, Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri ABD, Doktora Tezi, 

2019, 376.; Mustafa Çağrıcı, “Şebrâvî”, İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 2010, 38/396-397. 
56 Beyyûmî, bir dönem her salı, evinden çıkarak bir katırın üzerine biner, onu korumak amacıyla elinde kılıçlarla etrafını 

kuşatıp yüksek sesle zikrederen dervişleri eşliğinde seremonik bir şekilde Hüseyniye Mescidi’ne zikir halkası kurmak için 

giderdi. Bkz. Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 369.; Beyyûmî, el-Müntehab, 6.; a.mlf., Şerhu’l-Hikem, 10.; a.mlf., 

Hidâyâtü’l-Bârî, 18. Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/393. 
57 Kaynaklarda eş- Şebrâvî’nin özellikle Mısır valisi Köprülü Abdullah Paşa (ö. ?) ile olan dostluğundan, hoca-talebe 

ilişkisinden ve Köprülü Abdullah Paşa’nın üzerinde sahip olduğu nüfuzunun öneminden sıkça söz edilmiştir. Kanaatimize 

göre Beyyûmî’ye muhalif olan alimlerin şikâyette bulunduğu yönetici, Köprülü Abdullah Paşa’dır.  
58 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/393.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 360.; Waugh, Visionaries, 38.; Beyyûmî, el-Müntehab, 8. 
59 Beyyûmî’nin, Nevevî’ye ait el-Erba`ûne’n-Neveviyye isimli eserin muhtasarı hüviyetindeki en-Nûru’l-mübîn alâ metni’l-

erbaîn’i bir sonraki bölümde detaylıca incelenecektir. 
60  Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99.; Le Chatelier, Les confréries, 183.; Beyyûmî, Hidâyâtü’l-Bârî, 18.; Waugh, Visionaries, 38; eş-

Şebrâvî 1725 yılında Ezher şeyhi olup Abdullah Paşa da 1729-1731 yılları arasında Mısır valiliği yaptığına göre bu olay 

yaşandığında Beyyûmî otuzlu yaşlarının ortasında olmalıdır.  



11 

Beyyûmî’nin Osmanlı sadrazamı Köse Bâhir Mustafa Paşa (ö.1178/1765)61 ile dostluğu, onun 

yöneticilerle olan sıkı ilişkisinin en güzel örneğidir. Sadâret vazifesinden ikinci defa azledilip Mısır 

valiliğine atanan Mustafa Paşa, burada Beyyûmî ile tanışmış ve ona dâima hürmetkâr davranmıştır. 

Öyle ki Beyyûmî, Mustafa Paşa’ya üçüncü defa sadrazamlık vazifesine getirileceğini keramet yoluyla 

önceden haber vermiş ve bir süre sonra da Mustafa Paşa tekrardan sadrazam olarak payitahta 

çağırılmıştır.62 Bunun üzerine hayırseverliğiyle bilinen63 Mustafa Paşa da 1766 yılında Beyyûmi’ye 

şükran nişanesi olarak dönemin Mısır valisi Vekil Osman Ağa   (ö. 1215/1800) aracılığıyla Hüseyniye 

bölgesinde; mescid, zaviye, türbe, çeşme ve kitabenin yer aldığı bir külliye inşa ettirmiştir.64 Ayrıca 

aynı yıl içerisinde Beyyûmî’ye Osmanlı Devleti tarafından günlük 40 para maaş bağlanmıştır.65 Bütün 

bu örnekler Beyyûmî’nin, Osmanlı yönetiminin atadığı yerel yöneticilerle arasının iyi olduğunun 

kanıtı sayılabilir.  

2.1.4. Vefatı ve Türbesi 

1183/1769 yılında 73 yaşında vefat eden Beyyûmî, kalabalık bir cemaat eşliğinde Ezher 

Camii’nde kılınan cenaze namazının ardından, Sadrazam Köse Bâhir Mustafa Paşa’nın emriyle dâru’s-

saâde ağası Vekîl Osman Ağa (ö.1215/1800) tarafından 1766 yılında kendisi için yaptırılan külliyeye 

defnedilmiştir.66 Külliye içerisinde Beyyûmî’nin türbesinin yanı sıra; hanımı Sitt Âmine (ö. ?)67, Ezher 

şeyhlerinden Hasan el- Kuveysinî (ö. 1253/1838)68 ve Beyyûmî şeyhlerinden Muhammed Nâfî el- 

Harîrî’nin de (ö. ?)69 kabirleri bulunmaktadır.70 

 
61 Çorlulu Köse Bâhir Mustafa Paşa ilk defa 1 Temmuz 1752’de I. Mahmud tarafından sadrazam olarak atanmış ancak I. 

Mahmud’un vefat edip yerine III. Osman’ın tahta çıkmasıyla 16 Şubat 1755 tarihinde sadaret vazifesinden azledilerek 

yaklaşık on üç ay boyunca Midilli ve Mora gibi merkezden uzak bölgelerde görev yapmıştır. Mustafa Paşa’nın azlinin 

ardından kısa süre içinde dört sadrazam değiştirmesine rağmen istikrar sağlayamayan III. Osman, devlet ricali ve ahalinin 

talebi doğrultusunda 1 Nisan 1756’da Mustafa Paşa’yı ikinci defa sadrazamlık vazifesine getirmiştir. Mustafa Paşa, ikinci 

defa atandığı sadrazamlık vazifesinden de Şehzade Mehmed’in zehirlenerek öldürülmesinde dahli olduğu yönündeki 

iddialar neticesinde 12 Ocak 1757’de azledilmiş ve Rodos’a sürülmüştür. Yaklaşık altı ay Rodos’ta sürgünde kalan 

Mustafa Paşa, padişah tarafından affedilerek önce Midilli’ye ardından Eğriboz ve Kar-ili Sancağına gönderilmiştir. Daha 

fazla bilgi için bk. Mücteba İlgürel, “Mustafa Paşa, Köse”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara, TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi, 2020, 31/345-346.; Yasin Sağır, “Köse Mustafa Paşa’nın Vakıf Eserleri”, Vakıflar Dergisi 40, Aralık 2013. 
62 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 393., Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768, Ziriklî, el-A’lâm, 268., Beyyûmî, el-

Müntehab, 8. Beyaz, Osmanlı Mısır’ında Ulema-Siyaset İlişkisi, 216., Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 360. Yılmaz, 

“Beyyûmî”, 6/99. 
63 Sağır, “Köse Mustafa Paşa’nın Vakıf Eserleri”, Vakıflar Dergisi, 55. 
64 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/394.; Ali Mübarek Paşa, el-Hıtatü’t-Tevfîkiyye, 4/6.; Abdo vd., “al-Bayumi”, 32.; Beyyûmî, en-

Nûru’l-mübîn, 18.; a.mlf., Hidâyâtü’l-Bârî, 20; a.mlf., el-Müntehab, 8; a.mlf., Şerhü’l-Hikem, 12.; Yılmaz, “Beyyûmî”, 

6/99. 
65 BOA, C..DRB., 32/1585. 19N. 1179. 
66 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/394.; Ali Mübarek Paşa, el-Hıtatü’t-Tevfîkiyye, 4/6.; Beyyûmî, Şerhü’l-Hikem, 12.; a.mlf., el-

Müntehab, 8. 
67 Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadık. 
68 Tam adı Burhânu’d-dîn Hasan b. Dervîş b. Abdillâh el-Kuveysinî’dir. Mısır’ın Menûfiye Bölgesi’nde yer alan 

Kuveysinâ’da doğmuştur. Ezher’in 17. Şeyhidir. Abdurrahman el-Ahdarî (ö. 983/1575) tarafından te’lif edilen es-

Süllemü’l-münevrak isimli Mantık kitabına yazdığı şerh ile bilinir. Bk. Hasan Dervîş el-Kuveysinî, Şerhu’l-Kuveysinî alâ 

metni’s-Süllem fi’l-mantık, thk. Muhammed el-İzârî, Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2016, 144, 27-30. 
69 Hayatı hakkında ayrıntılı bilgi olmamakla beraber Beyyûmî’nin halifesi olduğu bilinmektedir. Bkz. Yılmaz, Beyyûmî, 6/99. 



12 

Klasik Osmanlı mimarisine uygun olarak inşa edilen Beyyûmî Külliyesi’nin mimari 

özelliklerini Ahmet Ali Bayhan şöyle anlatır:  

Hüseyniyye Mahallesindeki bu eser iki cepheye sahiptir. Doğu cephesi Beyyûmî 

Caddesi’ne bakmaktadır. Burada kapı ile hayvanların su içmesi için bir havuz vardır. Bu havuz iki 

kemerlidir. Ortasında bir tane mermer sütun yer almaktadır. İkinci cephe güney yönde olup es-

Seb’ Caddesi’ne bakmaktadır. Burada da bir kapı ile minare ve türbe mevcuttur. Caminin iç 

mekânı mihrab duvarına paralel üç neften müteşekkildir. Batı yönünde müezzin mahfili yer 

almaktadır. Arkasında Beyyûmî tarîki meşayihinden Şeyh Muhammed Nâfî’nin ahşap maksureli 

mezarı mevcuttur.71 

 

Şekil 1. Beyyûmî’nin, külliye içerisinde bulunan türbesindeki sandukası. (Fotoğraf: Arş. Gör. Kâzım 

Berkay Özkardaş- Ağustos 2024). 

 

 
70 Ahmet Ali Bayhan, Mısır’da Osmanlı Devri Mimarisi, Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 1997, 106.; Ali Mübarek Paşa, el-Hıtatü’t-Tevfîkiyye, 4/6.; Beyyûmî, Hidâyâtü’l-Bârî, 7. 
71 Bayhan, Mısır’da Osmanlı Devri Mimarisi, 106. 



13 

 

 

Şekil 2. Osman Ağa el-Vekîl nezâretinde Sadrazam Mustafa Paşa tarafından inşâ ettirilen 

Beyyûmî Külliyesi’nin dıştan görünümü. (Fotoğraf: Arş. Gör. Kâzım Berkay Özkardaş- Ağustos 2024). 

 

Şekil 3. Beyyûmî Külliyesi’nin içinde yer alan Hasan el-Kuveysinî’nin türbesi. (Fotoğraf: Arş. Gör. 

Kâzım Berkay Özkardaş-Ağustos 2024). 



14 

2.1.5. Mevlid Merasimi 

Bilinen yaygın anlamının yanı sıra, bazı İslam ülkelerinde velilerin doğum veya ölüm 

günlerinde tertip edilen merasimlere de mevlid ismi verilir. Mısır bu türden mevlid merasimlerinin en 

çok tertip edildiği yerlerin başında gelir.72 Mısır’ın önemli velilerinden biri olarak kabul edilen 

Beyyûmî adına -günümüzde de devam eden- mevlid merasimleri düzenlenmektedir. Beyyûmî’nin 

mevlid merasimi Mısır’da tertip edilen en önemli merasimler arasında zikredilmektedir.73 Beyyûmî 

mevlidi şöyle tasvir edilir: 

Beyyûmî’nin mevlid merasimi zamanı Hüseyniye esnafı sevinçle dükkânlarını süsler, mevlid 

sebebiyle gelen ziyaretçiler o dükkânlardan alışveriş yapar ve Beyyûmî’nin kabri birçok kişi 

tarafından ziyaret edilir. Sekiz gün süren mevlid merasiminin son gününde pirinç ve et ile 

doldurulmuş beyaz patlıcan dolması pişirilir.74 Eğer adak adayan kişinin duası kabul olmuşsa 

Beyyûmî’nin ruhuna hediye etmek üzere davetlilere keşkek ve mercimek yemeği dağıtır.75 

2.1.6. Kerametleri 

Beyyûmî’nin biyografi anlatısında kerametler öne çıkan bir kaynaklığa sahiptir. İlgili literatür 

Beyyûmî’nin yol kesen azılı eşkiyalara tevbe ettirip kendine mürid yaptığından, ıslah olmayan 

eşkıyaları ise ayaklarından ve boyunlarından Kahire’deki Hüseyniye bölgesinde yer alan Zahir 

Mescidi’nin revaklarına zincirlediğini aktarır.76 

Bunun yanı sıra Beyyûmî, halvete girdiği zamanlarda yaşadığı olağanüstü halleri bizzat 

kaleme aldığı Risâle fî ma’rifeti ale’t- tarîkati’d-Demirtâşiyye’de şöyle anlatır:77 

Allah’ın bana bahşettiği lütuflardan biri de şudur: Ben bir keresinde Şeyh Demirtâş’ı semada 

gördüm. Bana: “Dünyada da ahirette de korkma” dedi.78  

Bir keresinde de mevlid gecesinde halvette olduğum sırada Hz. Peygamber’i (a.s.) gördüm. O da 

bana: “Dünyada da ahirette de korkma” dedi. Ardından da Hz. Ebû Bekir’e “haydi hızlı ol Şeyh 

Demirtâş’ın zaviyesine gidip orada kalalım” dedi ve benim halvethâneme kadar girip önümde 

durdu.  Ben sadece hayret içinde “Allah Allah”” diyebildim ve gördüğüm kişinin Hz. Peygamber 

 
72 Mısır’da Memlükler devrinde başlayan Ahmed el- Bedevî ve İbrâhim ed- Desûkî gibi birçok sufi adına mevlid merasimi 

düzenleme âdeti günümüzde de devam etmektedir.  Mısır’da mevlid merasimlerinini tarihsel kökeni ve uygulamaları 

hakkında ayrıntılı bilgi için: Bk. Katz, Marion Holmes, Mevlid: İslam Dünyasında İbadetler ve Dindarlık, trc. Firdevs 

Bulut, (İstanbul: Açılım Yayınları, 2014). 
73 Manar Farag Mahmoud Eissa, Çağdaş Mısır’da Tasavvuf Araştırmaları ve Ebü’l-Alâ el-Afîfî’nin Katkıları, (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020), 19. 
74 Yemeğin orijinal adı şu şekildedir: ".الباذنجان الأبيض المحشو بالأرز واللحم" Bk. Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 13.  
75 Beyyûmî, el-Müntehab, 8; a.mlf., Şerhü’l-Hikem, 12-13. 
76 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/393.; Abdo vd., “al-Bayumi”, 32.; Beyyûmî, el-Müntehab, 6.; a.mlf., Şerhü’l-Hikem, 10.; Yılmaz, 

“Beyyûmî”, 6/99.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 361. 
77 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâle fî ma’rifeti ale’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye, Süleymaniye Ktp, Hacı Mahmud Efendi 

Koleksiyonu, nr.  02386-001, Harîrîzâde, Tibyân, 2/28b-36.a., Daru’l-Kütübi’l-Katariyye, 1130. Beyyûmî, el-Müntehab, 

7., Beyyûmî, Şerhü’l-Hikem, 10-11. 
78 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 7; a.mlf., Şerhu’l-Hikem, 10; a.mlf. Demirtâşiyye, 35b. 



15 

olup olmadığı hususunda vehme kapıldım. O esnada Şeyh Muhammed Demirtâş el-Kebîr’i kendi 

türbesinde gördüm ve oradan bana seslendi: “Hz. Peygamber’e elini uzat, o şu anda benim 

yanımda.”79 

Bir başka sefer de halvet esnasında oturmuş vaziyette uyku ile uyanıklık arasındayken 

Hüseyniye’de medfûn Şeyh Şerefüddîn el-Kürdî’yi80 gördüm. Şeyhi gördüğümde uyandım ve 

halvethânemin tamamı nurlar ile kaplanmıştı. Hayretle hemen halvethânemden dışarı çıktım ancak 

oradaki bazı insanlar benim halvetten çıkmamı engellemeye çalıştılar, ben de Şeyh Kürdî’nin 

türbesinin yanında durdum ve yaşadığım bu olayın heybetinden gecenin sonuna kadar 

halvethâneme giremedim. Benim halvethaneye giremeyişimden dolayı Şeyh Kürdî tebessüm etti 

ve bana bir mühür verip şöyle dedi: “Allah’a yemin olsun ki, yarın bende olan da sende olan da 

ortaya çıkacak.” Ardından beni alıp bir anda Mekke’ye götürdü ve Mekke’yi ayan beyan 

müşahede ettim.81 

Seyyid Ahmed el- Bedevî, biri hacta biri de türbesini ziyaretimde olmak üzere bana iki defa 

kırmızı hırka giydirdi.82  

Bir defasında kendimi Medine’nin dışında gördüm ve Allah’ın beni kulu olarak kabul edip benden 

râzı olduğunu bilinceye kadar Medine’ye girmeyeceğim diye kendi kendime söz verdim. Ardından 

elinde yelpaze olan ve beni serinletmek için yelpazeyi yukarı aşağı sallayan bir kişi geldi. Bana: 

“İsteğin kabul edildi.” Dedi. Ardından benimle konuşmaktan memnuniyet duyduğunu söyleyip 

önümde durdu ve şöyle dedi: “Allah’ın verdiği hükme itiraz mı ediyorsun?”83  

1157 senesinin Ramazan ayının son pazartesi günü (26 Ramazan 1157/ 2 Kasım 1744) rüyamda 

Hz. Peygamber’i gördüm. Ben Ezher’deki revakların yanındayken Hz. Peygamber hızlı bir şekilde 

yürüyordu ben de onun arkasından yürüyordum. Hz. Peygamber hızlıca yürüdüğü için ben geride 

kaldım ve Hz. Peygamber’e seslenerek “Beni bekler misiniz Yâ Rasûlallâh” dedim. Hz. 

Peygamber boş ve geniş bir alanda durdu ve ona yetişip yanında durdum. Ardından orada olan 

tanımadığım birine “Hz. Peygamber’in mübarek sakalına bak ve sakalındaki beyazları say’ 

dedim.”84 

Beyyûmî’nin kerâmetleri yalnızca kendi anlatısı ile sınırlı değildir. Mürîdlerinden Ahmed el-

Büceyrimî bîat etmeden önce Beyyûmî’yi rüyada şu şekilde gördüğünü anlatır: 

Ben her ne kadar Şeyh Ali el-Beyyûmî’ye bâtınen muhabbet beslesem de bu muhabbeti insanlar 

arasında ızhar etmiyor, şeyh ile yan yana gelmekten kaçınıyordum. Çok çetin bir hastalığa tutulup 

 
79 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 7; a.mlf., Şerhu’l-Hikem, 10., a.mlf., Demirtâşiyye, 35b. 
80 Hayatı hakkında; Kâhire’nin Hüseyniye Semti’nde türbesinin bulunduğu, yüce makamlara ulaşmış bir sufî olduğu ve Şeyh 

Hızır el-Kürdî (ö. ?) ile aynı tarikata intisap ettiği dışında ilave bilgilere rastlayamadık. Bk. Abdülvehhâb b. Ahmed b. Ali 

el-Ensârî eş-Şa’rânî, et-Tabakâtü’l-kübrâ (Mısır: y.y., t.s, 2 cilt) 2/3. 
81 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 7.; a. mlf., Şerhu’l-Hikem, 10.; a.mlf., Demirtâşiyye, 35b. 
82 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 7.; a.mlf., Şerhu’l-Hikem, 10., a.mlf, Demirtâşiyye, 35b. 
83 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 7.; a.mlf., Şerhu’l-Hikem, 10.; a.mlf., Demirtâşiyye, 35b. 
84 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 7.; a.mlf., Şerhu’l-Hikem, 10.; a.mlf., Demirtâşiyye, 35b. 



16 

şiddetli ağrılar çektiğim bir gece Şeyh Ali el-Beyyûmî’yi rüyamda gördüm. Şeyh için yer ile gök 

arasına bir merdiven kurulmuştu. Şeyh hızlıca bu merdivenlerden çıkıp semâya vardı ve semânın 

kapıları ona açılıverdi. Ben şaşkınlıkla olanları izlerken hâtiften bir ses bana şöyle nidâ etti: 

“Hastalığına karşı gösterdiğin sabır sebebiyle Allah seni Şeyh Ali el-Beyyûmî’nin etbâına dâhil 

etti.” Bu rüyayı herkesten gizledim ve derhâl şeyhe bîat ettim. Şeyhe bîat ettikten sonra yine 

hâtiften “Şeyh Ali el-Beyyûmî’ye, devrinde yaşayan insanlara ma’rifet bilgisini öğretmesi için izin 

verildi.” Şeklinde bir ses duydum.85     

Beyyûmî’nin yaşadığı manevi olayların Mekke-Medine ile Ezher-Hüseyniye muhitinde 

cereyan etmesi ve tayy-ı mekânın vurgulanması dikkat çekici bir durumdur. Beyyûmî’nin keramet 

anlatısındaki tayy-i mekân teması, Bedeviyye pîri Seyyid Ahmed el-Bedevî’nin kerâmet anlatısında da 

karşımıza çıkmaktadır. Seyyid Ahmed el-Bedevî’nin Mekke’den Tanta’ya on bir adımda gelmesi ve 

Irak’ın kuzeyinden güneyine on yedi adımda göz açıp kapayıncaya kadar gitmesi86 ile Beyyûmî’nin 

Şerefüddîn el-Kürdî tarafından bir anda Mekke’ye götürülmesi arasında bu türden bir benzerlik vardır. 

Bununla birlikte Beyyûmî’nin kerâmetlerinde hâkim tema, icâzetli olduğu Demirtâşiyye ve 

Bedeviyye pîrleriyle olan manevi iletişimi ve pîrlerin ona gösterdiği teveccühtür. Şeyh Demirtâş’ın 

söylediği sözün Hz. Peygamber (a.s) tarafından da Beyyûmî’ye söylenmesini, Şeyh Demirtâş’ın -

dolayısıyla da Beyyûmî’nin- Hz. Peygamber (a.s)’in vârisi olması ve şeyhlik vazifesinin bu iki mercî 

tarafından tasdik edilmesi şeklinde yorumlamak mümkündür. Aynı şekilde Seyyid Ahmed el-

Bedevî’nin Beyyûmî’ye, tarîkatın şiârı olan kırmızı hırkayı iki defa giydirmesi de verâset ve tasdik 

kapsamında değerlendirilebilir.    

2.2. Tarîkatı 

2.2.1. Köken, Kurumsallaşma ve Silsile 

Tasavvuf hayatına Halvetî şeyhi Hüseyin el-Âdilî ed-Demirtâşî’ye (ö. 1178/1764) biat ederek 

başlayan Beyyûmî,87 bir süre Sîdî Demirtâş Zaviyesi’nde88 Hüseyin el-Âdilî ed-Demirtâşî’den 

seyrüsülûk görüp icazet aldıktan sonra 30 yaşındayken Bedevî şeyhi Abdurrahmân el- Halebî’ye 

intisap etmiştir.89 Abdurrahmân el- Halebî’nin yanında birkaç sene zarfında sülûkunu tamamlayıp 

Bedevî- Halebî şeyhi olan Beyyûmî’nin şöhreti kısa süre içerisinde Kahire geneline yayılmış ve birçok 

derviş kendisine intisap etmiştir.  

 
85 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletü ma’rifeti’l-Hakk celle ve alâ, Katar: Daru’l-Kütübi’l-Katariyye, 1130, 24b. 
86 Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 240-241. 
87 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/393,; Harîrîzâde, Tibyân, v. 195a,; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 360.; Waugh, Visionaries, 37.; 

Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99.; Chatelier, Les Confreries, 182.   
88 Arapça kaynaklarda “Sîdî Demirtâş Zâviyesi” olarak zikredilen mekân bugün Aynişems Üniversitesi bünyesinde hastane 

olarak hizmet veren Demirtâşî Âsitânesidir. Ayrıntılı bilgi için bk. Türkiye’de tarikatlar: tarih ve kültür, ed. Semih 

Ceyhan, (İstanbul: İSAM Yayınları, 2015) 712. 
89 Harîrîzâde, Tibyân, v. 195a,; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 360.; Waugh, Visionaries, 38., 



17 

İrşad vazifesine Bedevî- Halebî şeyhi olarak başlayan Beyyûmî, Bedeviyye usûl ve erkânında 

yaptığı bazı değişiklikler vasıtasıyla Bedeviyye’ye müstakil bir tarikat görüntüsü kazandırmayı ve 

tarikatı aslî hüviyetine döndürmeyi amaçlamıştır. Bu sebeple de takipçileri tarafından, kendi adıyla 

anılan Beyyûmiyye’nin piri olarak kabul edilmiştir.90  

Tesis edilen bu yeni tarikatın üzerinde Demirtâşiyye ve Bedeviyye’nin izleri çok net biçimde 

görülecektir. Öyle ki Beyyûmiyye, Halvetiyye ve Bedeviyye’nin güçlü bir sentezi olarak kabul 

edilebilir.  

Beyyûmî’nin intisap ettiği ilk tarikat olan ve Halvetiyye’nin Mısır’daki ilk alt kolu olma 

özelliği ile bilinen Demirtâşiyye’nin piri Kütahya’nın Demirtaş köyünde dünyaya gelen Muhammed 

Demirtaş lakaplı Abdurrahman b. Ece Beg’tir (ö. 929/1523).91 Muhammed Demirtaş Mısır’da kadılık 

vazifesi yaptığı esnada tasavvufa ilgi duymuş ve Dede Ömer Rûşenî’nin (ö. 893/1487) halifesi 

Hüseyin Ayntâbî’ye (ö. ?) biat etmiştir. Ardından Tebriz’e giden Demirtaş, Dede Ömer Rûşenî’nin 

yanında sülûkunu tamamlamıştır. Dede Ömer Rûşenî’nin kendisine hilafet vermesinin ardından 

Kahire’ye dönmüş, kendi adıyla anılan tekkesinde irşada başlamış ve süreç içerisinde tarikat piri 

olarak kabul edilmiştir.92 

 Kaynaklar Muhammed Demirtâş’ın hayatı boyunca geceleri uyumayarak Kur’ân-ı Kerîm 

tilâveti ve zikirle meşgul olduğunu ve sık sık halvete girdiğini kaydeder.93 Bununla birlikte Mısır’da 

çiftçilik yapan Muhammed Demirtâş’ın, mahsulünün tamamını ihtiyaç sahiplerine dağıttığı 

bilinmektedir.94 Vefâtının ardından sahip olduğu arazilerden elde edilen gelirlerin de üçe bölünerek; 

arazilerin bakımı, ailesinin nafakası ve âsitânede kalan dervişlerin geçimi için kullanılmasını vasiyet 

etmiştir. Ayrıca onun İbn Arabî takipçisi olduğu belirtilir.95 Bu anlatılar Muhammed Demirtâş’ın 

vahdet-i vücûd görüşünü benimseyip hayatını fütüvvet ve halvet kavramları etrafında 

şekillendirdiğinin bir göstergesi olarak kabul edilebilir. 

Celyend, Bursalı Mehmed Tâhir’in (ö. 1344/1925) Cem’ul-esrâr ve keşfu’l-estâr isimli eseri 

Muhammed Demirtâş’a atfettiğini söylemesine rağmen böyle bir esere ulaşamadığını belirtir.96  

Muhammed Demirtâş’ın ulaşabildiğimiz tek eseri Tibyân’da yer alan Teveccühât-ı esmâ’dır.97 

 
90 Trimingham, The Sufi Orders, 79. 
91 Ceyhan, Türkiye’de Tarikatlar, 711-712; Waugh, Visionaries, 81., Ernest Bannerth, “Demirdashiya-Sufis in Kairo”, 

62/1969, 124.; Muhammed es-Seyyid Celyend, “Muhammed Demirtâşî”, İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 2020, 

30/516. 
92 Ceyhan, Türkiye’de Tarikatlar, 711-712.; Waugh, Visionaries, 81., Ernest Bannerth, “Demirdashiya-Sufis in Kairo”, 

62/1969, 124.; Celyend, “Muhammed Demirtâş”, 30/516. 
93 Harîrîzâde, Tibyân, 2/27b.; Celyend, “Muhammed Demirtâş”, 30/516. 
94 Harîrîzâde, Tibyân, 2/28a.; Celyend, “Muhammed Demirtâş”, 30/516. 
95 Harîrîzâde, Tibyân, 2/27b. 
96 Celyend, “Muhammed Demirtâş”, 30/516. 
97 Harîrîzâde, Tibyân, 2/36b-43a. 



18 

Teveccühât-ı esmâ’da 15 isim yer alır. Bunlar sırasıyla şöyledir: Lâ ilâhe illallah, Allah, Hu, 

Hak, Hay, Kayyûm, Kahhâr, Vehhâb, Fettâh, Vâhid, Ehad, Samed, Hay-Kayyûm, Rahmân, Latîf.98 

Eser, Cenâb-ı Hakk’ın isimlerini vahdet-i vücûd nazarından şiirsel bir tarzda açıklayan kısa bir 

mukaddime ile başlar. Mukaddimenin ardından isimlerin ihtiva ettiği manaya muvafık olacak şekilde 

Cenâb-ı Hakk’a yöneliş ve yakarış içeren dualar zikredilir. Bu dualar hacmine göre teveccüh-i sağîr ve 

teveccüh-i kebîr olmak üzere ikiye ayrılır. 

Muhammed Demirtâş’ın Teveccühât’da zikrettiği esmâ tertibi ile Beyyûmiyye seyrüsülûkünde 

yer alan isimler arasında bir ilişkinin varlığından söz edilebilir. Nitekim Beyyûmî sülûkü Muhammed 

Demirtâş’ın zikrettiği ilk 12 esmadan müteşekkildir. Ayrıca Beyyûmî sülûkünda Latîf ismi her ne 

kadar 12 esmâ arasında yer almasa müridlerin günlük vazifeleri arasında yer almaktadır.99 

Demirtâşiyye ile Beyyûmiyye arasındaki ilişki yalnızca seyrüsülûk sistemindeki benzerlikten 

ibaret değildir. Öyle ki Celyend Risâle fî Ma’rifeti ale’t-t-tarîkati’d-Demirtâşiyye isimli eseri 

Beyyûmiyye’den bağımsız olarak Demirtâşiyye’ye ait bir adab kitabı olarak kabul eder.100 Dolayısıyla 

Beyyûmî’yi Demirtâşiyye âdâb literatürünün önemli bir temsilcisi olarak nitelemek mümkündür. 

Beyyûmî bu eserde başta halvet olmak üzere çeşitli tasavvufî kavramları, şeyh-mürîd ilişkisini, ihvân 

ile olan münasebetin sınırlarını ve 12 esmâdan müteşekkil seyrüsülûk sistemini ele almıştır. Bununla 

birlikte -daha önce zikrettiğimiz gibi- eserin sonunda Muhammed Demirtâş ile yaşadığı olağanüstü 

olayları anlatmıştır.  

Sonuç olarak; Demirtâşiyye ile Beyyûmiyye arasında ciddi bir ilişkinin varlığından söz etmek 

mümkündür. Dolayısıyla bu iki tarikatı birbirinden bağımsız olarak ele almak hatalı bir yaklaşım 

olacaktır. 

Beyyûmî’nin seyrüsülûk gördüğü diğer tarikat Bedeviyye’nin bir kolu olan Halebiyye’dir.101 

Halebiyye Bedeviyye’nin küçük şubelerini nitelemek için kullanılan “beytü’s-sağîr” kategorisine dâhil 

edilir.102 Tarikatın pîri İmam Abbâs Ahmed el-Ahmedî el-Halebî’dir (ö. ?). Ahmed el-Halebî, 

Bedeviyye’nin ana kolları arasında Seyyid Ahmed el-Bedevî’nin vefâtından sonra doğan tek pîr olma 

vasfını taşımaktadır.103  

Araştırmalarımız sonucunda Beyyûmiyye’ye ait birbirinden farklı dört silsileye ulaşabildik. 

 
98 Harîrîzâde, Tibyân, 2/.36b. 
99 Bu konuyu bir sonraki kısımda ele alacağımız için ayrıntılı bir şekilde incelemedik. 
100 Celyend, “Muhammed Demirtâşî”, 30/516. 
101 Bedeviyye’nin Mısır’da Halebiyye ve Beyyûmiyye dışında; Hamûdiyye, Kennâsiyye, Zâhidiyye, İnbâbiyye, Münâviyye, 

Selâmiyye, Fergâliyye, Sâibiyye, Merâzıkiyye, Şinnâviyye ve Sütûhiyye gibi kolları bulunmaktadır.  Bk. Mustafa Kara, 

“Bedeviyye”, (İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 1992), 5/318.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 407. 
102 Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 354.  
103 Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 356. 



19 

İlk silsile Tibyân’da yer almaktadır. Beyyûmî’den Harîrîzâde’ye ulaşan silsile şu şekildedir: 

− Harîrîzâde Mehmed Kemâleddîn 

− Abdülganî el-Mâlikî el-Ezherî (ö. ?) 

− Sâlim el-Mezînü'l-Müzeyyen el-Mısrî (ö. ?) 

− Hüseyin Feyzüddîn el-Mısrî (ö. ?) 

− Muhammed Ahmed b. Ahmed b. Yûsuf el-Bahâ el-Mâliki el-Mısrî (ö. ?) 

− Ahmed b. Abdünnaîm ed-Demenhûrî (ö. ?) 

− Ali Nûreddin el-Beyyûmî”104 

Ulaşabildiğimiz ikinci silsile Menâkıbu’l-Beyyûmî’de yer almaktadır. Silsile şu şekildedir: 

− Mahmûd b. Fadl (ö. ?) 

− Muhammed Buhayt (ö. ?) 

− Ömer el-Hattâb (ö. ?) 

− Mahmûd Ali el-Uşmâvî (ö. ?) 

− Muhammed b. Abdülganî el-Mellevânî (ö. ?) 

− Abdülganî el-Mellevânî (ö. ?) 

− Muhammed Nâfi’ (ö. ?) 

− İbrahîm ed-Demenhûrî (ö. ?) 

− Ali Nureddîn el-Beyyûmî 

Ulaşabildiğimiz üçüncü silsile Derya Baş tarafından hazırlanan doktora tezinde zikredilen 

İstanbul Istavroz Bedevî Tekkesi şeyhi Seyyid Mehmet Saîd Efendi’nin (ö. 1335/1916) silsilesidir.105 

İlgili kısımda Şeyh Seyyid Mehmet Saîd Efendi’nin Seyyid Ahmed el-Bedevî’ye kadar uzanan silsilesi 

zikredilirken silsilede yer alan zâtlardan birinin de Ali el-Beyyûmî olduğunu tespit ettik. Bu sebeple 

dolaylı yoldan da olsa mezkûr silsilenin bir bakıma Beyyûmiyye silsilesi olarak değerlendirileceği 

kanaatindeyiz.  

Baş’ın eserinde ilgili silsile şu şekilde iktibas edilmiştir:106 

 
104 Harîrîzâde, Tibyân, vr.196a., Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 359. 
105 Baş, Seyyit Ahmed el-Bedevî, 512. 
106 Bu kısımda yalnızca silsileyi zikretmekle iktifa edecek, “İstanbul’da Beyyûmîlik” kısmında ise bu silsileyı ayrıntılı bir 

şekilde tahlil edeceğiz. 



20 

Şeyhim müşârun ileyh (Hüseyin Hıfzı Efendi), şeyhi Muhammed Hilmî ve Niyâzî 

efendiler ve bunlar İbrâhim Edhem’den o da Mustafa…Selâmî’den, o da Ali er-Rûmî’den, o da 

Zeynelâbidîn Abdülvehhâb’dan, o babası Ahmed’den, o dedesi Salih Hamûde’den, o babası 

Abdülkerîm’den, o da Zeyneddîn Abdülmecîd’den, o Abdülkerîm’den, o Abdülvehhâb’dan, o 

Sâlim’den, o Abdülkerîm’den, o Ahmed’den, o Şemseddîn’den, o Nûreddîn’den107, o 

Abdurrahmân’dan108, o da Abdülmüteâl’den, o da Seyyid Ahmed el-Bedevî’den…”109 

Dördüncü ve son silsile ise bir sonraki kısımda inceleyeceğimiz Halîliyye’nin pîri Muhammed 

Ebû Halîl’in (ö.1338/ 1920) silsilesidir. 

Silsile şu şekildedir: 

− eş-Şeyh Muhammed Ebû Halîl 

− eş-Şeyh Şinnâvî Yûsuf (ö. ?) 

− eş-Şeyh es-Senbâvî (ö. ?)  

− eş-Şeyh Ali Ebû Kîle (ö. ?) 

− eş-Şeyh Abd es-Sağîr (ö. ?) 

− eş-Şeyh Muhammed es-Sağîr (ö. ?) 

− eş-Şeyh Yusuf el-Vakkâd (ö. ?) 

− eş-Şeyh Bedevî el-Müneccid (ö. ?) 

− eş-Şeyh Ali el-Beyyûmî el-Halebî ed-Demirtâşî…”.110  

2.2.2. Âdâb ve Erkân 

Beyyûmiyye’de dervişin seyr sülûku Halvetiyye ile özdeşleşen etvâr-ı seb’a usulüne göre icrâ 

edilmektedir.111 Esma sayısı yedisi asıl beşi fer’ olmak üzere toplam 12 dir. 

Tarikata yeni bîat etmiş Beyyûmî dervişinin zikrettiği ilk isim “Lâ ilâhe illâllah” tır. Kelime-i 

tevhîde devam eden derviş nefs-i emmâre ile mücadele ederse zikrin bereketiyle Allah ile arasında var 

olan zulmânî perdelerden ilki kalkar.112 

 
107 Beyyûmî’nin lakaplarından birinin Nureddîn olduğunu çalışmamızın başında zikretmiştik. 
108 Ali el-Beyyûmî’nin lakabının Nûreddîn, şeyhinin adının da Abdurrahmân el-Halebî olması bu silsilenin aynı zamanda 

Beyyûmiyye silsilesi olarak kabul edilmesini zorunlu kılmaktadır.  
109 Derya Baş’ın zikrettiği evraka ulaşamadığımızdan dolayı çalışmada yer alan ibareleri aynen iktibas ettik. Bk. Baş, Seyyid 

Ahmed el-Bedevî, 512.  
110 Abdullah, Siratu ve Menâkıbu’ş-Şeyh, 121. 
111 Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 362., Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99. 
112 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 21. 



21 

İkinci isim “Allah” tır. Nefs-i levvâme mertebesindeki derviş lafza-i celâle devam ettikçe 

Allah ile arasındaki zulmâni perdeler kesîf olmayan nûrânî perdelere dönüşür.113 

Üçüncü isim “Hu” dur. İsm-i zâtı zikrederek nefs-i mülhime sahibi olan dervişte vecd, hüzün 

ve tevâzu gibi haller baskın olarak bulunur.114  

Kemâlin başlangıcı olarak kabul edilen dördüncü mertebede ise “Hak” ismi zikredilir. 

Telkînu’l-esmâi’s-seb’a’da115 bu mertebe Zâriyât sûresindeki  ﴾أفَلَاَ  تبُْصِرُون أنَْفسُِكُمْ   Ve kendi“   ﴿وَفيِ 

nefislerinizde de (ayetler vardır). Yine de görmüyor musunuz?”116 ayetine telmîhen “nefs-i 

mutmainne-i mubsıra” olarak isimlendilmiştir. Derviş bu mertebede telvîn hâlinden temkîn hâline 

geçiş yapar ve hakiki anlamda “ehl-i tarîk” olarak nitelenir.117  

Beşinci isim “Hay”dır. Nefs-i râziye mertebesindeki derviş vuslat, fenâ ve cem’ makamında 

seyrüsülûkuna devam eder.118 

Altıncı isim “Kayyûm”dur. Nefs-i mardiyye sahibi olan derviş fiil tecellisine nâil olur.119  

Yedinci isim “Kahhâr”dır. Nefs-i kâmiledeki derviş bu mertebede esmâ ve sıfât tecellisine 

mazhar olur.120 

Sülûk sisteminin daha iyi anlaşılması için mertebeleri, isimleri ve isimlerin icrâ ettiği vazifeyi 

iç içe geçmiş çember diyagramı vasıtasıyla şematize edelim. 

 
113 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 21. 
114 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 21. 
115 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 21. 
116 ez-Zâriyât, 52/21. 
117 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 21. 
118 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 21. 
119 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 21. 
120 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 21. 



22 

 

Şekil 4. Beyyûmiyye’de icrâ edilen etvâr-ı seb’a yönteminin çember diyagramı ile gösterimi. 

Beyyûmî Risâle fî Ma’rifeti ale’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye’de seyrü sülûkun başka formlarını 

da okuyucuya aktarır. Bu eserde sülûk mertebeleri yedi kısma ayrılır. Bu kısımlardan her biri “daire” 

olarak isimlendirilir. Beyyûmî’nin tasnifi şöyledir: 

Birinci daire: Nefs dairesidir. Mürîd bu dâireye “Lâ ilâhe illallah” zikri ile girer. Bu mertebede 

zikir ses veya harfle değil his ve bâtınî hareketle işitilir. 

İkinci daire: Kalp dairesidir. Mürîd bu daireye ikinci isim olan “Allah” ve üçüncü isim olan 

“Hu” zikirleri ile girebilir. Burada Cenâb-ı Hakk’ın cemâl ve celâli mülâhaza edilir.  

1: Lâ ilâhe illallâh: Nefs-i Emmâre 
(Zulmânî perdelerin kalkmaya 

başlaması)

2: Allâh: Nefs-i Levvâme (Zulmânî 
perdelerin nûrânî perdelere 

dönüşmesi)

3: Hû: Nefs-i Mülhime (Vecd, Hüzün 
ve Tevâzu gibi hallerin galebe 

çalması)

4: Hak: Nefs-i Mutmainne-i 
Mubsıra (Kemâlin başlangıcı, 
telvîn hâlinden temkîn hâline 
geçiş ve hakîkî anlamda ehl-i 

tarîk sayılma)

5: Hay: Nefs-i Râziye 
(Vuslat, fenâ ve cem 
makamının galebe 

çalması)

6: Kayyûm: 
Nefs-i 

Mardiyye (Fiil 
tecellîsine 

mazhariyet)

7: Kahhâr: 
Nefs-i 
Kâmile 

(Esmâ ve 
sıfât 

tecellîsine 
mazhariyet)



23 

Üçüncü daire: Ruh dairesidir. Mürîd bu daireye dördüncü isim olan “Hak” ve beşinci isim 

olan “Hay” isimlerini zikrederek girebilir. Bu dairede sıfât tecellilerinin nûrları müşâhede edilir. 

Dördüncü daire: Sır dairesidir. Mürîd bu daireye altıncı isim olan “Kayyûm” ve yedinci isim 

olan “Kahhâr” ismini zikrederek girebilir. Bu dairede esrâr-ı ilâhî keşfolunur. Aynı zamanda bu daire 

murakabe makamıdır. 

Beşinci daire: Sırru’s-sır dairesidir. Mürîd bu daireye sekizinci isim olan “Vehhâb” ve 

dokuzuncu isim olan “Fettâh” isimlerini zikrederek girer. Bu daire zikredilen Hakk’ın heybeti 

karşısında yok olmayı ifade eder. 

Altıncı daire: Hafâ dairesidir: Mürîd bu daireye onuncu isim olan “Vâhid” ismini zikrederek 

girer. Bu dairede zât-ı ehadın cemal nurları idrak edilir. 

Yedinci daire: Hafâu’l-hafâ dairesidir. Mürîd bu daireye on birinci isim olan “Ehad” ile on 

ikinci ve son isim olan “Samed” ismini zikrederek girer. Bu dairede hakka’l-yakîn mertebesinin 

hakikatine nazar edilir.121 

Beyyûmî tarafından tasnif edilen sülûk mertebelerini ve bu mertebelerde zikredilmesi gereken 

esmayı, daha iyi anlaşılabilmesi açısından iç içe geçmiş çember diyagramı vasıtasıyla şematize edelim.  

 
121 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 33b-34a. 



24 

 

Şekil 5. On iki esmâdan oluşan Beyyûmî sülûk sistemini ayrıntılı bir şekilde gösteren çember diyagramı. 

Beyyûmî dervişinin gün içerisinde ifâ etmesi gereken vazifeleri ise şunlardır:  

Sabah namazından sonra Hizbu’l-Beyyûmî ve Kur’ân-ı Kerîm kıraatiyle meşgul olmak. Öğle, 

ikindi ve yatsı namazından sonra şeyhin tayin ettiği belli adetlerde “Ya Allâh” ismini zikretmek. 

Akşam namazından sonra Hizbu’l-Beyyûmî’yi okumak. Teheccüd vaktinde ise gücü nispetince şeyhin 

kendisine telkîn ettiği esmâyı sürmek. 

1: NEFS: Lâ ilâhe illallâh (Zikrin ses 
veya harfler yerine his ve bâtınî 

hareketle işitilmesi)

2: KALP: Allâh-Hû (Cemâl ve Celâlin 
mülâhaza edilmesi)

3: RÛH: HAK-HAY (Sıfât 
tecellîlerinin nûrlarının müşâhede 

edilmesi)

4: SIR: Kayyûm-Kahhâr (Esrâr-ı ilâhînin 
keşfolunması, murâkabe makâmı)

5: SIRRU'S-SIR: Vehhâb-Fettâh (Hakk'ın 
heybeti karşısında yok olmak)

6: HAFÂ: Vâhid 
(Ehâdiyyet nûrunun 

idrâki)

7: HAFÂU'L-HAFÂ: Samed 
(Hakka'l-yakîn mertebesinin 
hakîkatine nazar edilmesi)



25 

Bu  vazifelere ilave olarak mürîd her namazın ardından belli adetlerde Salât-ı Münciye olarak 

bilinen şu salavâtı okur: 

ناََّ عَلَىَّ صَل  َّ  اللَّهُمََّّ د َّ سَي  د  َّ لَمْحَة َّ كُل  َّ ف ي  مُحَمَّ عهَُ مَاَّ عَدَدََّ وَنَفسَ  لْمَُّ وَس  نَّْ ب هَاَّ نَاَّيتنُْجَّ صَلََة َّ  الله ، ع  يع َّ م  ،َّ الْْحَْوَال َّ جَم  ي وَالْْفََات    ب هَا لنَاََّ  وَتقَْض 
يعََّ ،َّ  جَم  رُناََّ  الْحَاجَات  نَّْ  ب هَا  وَتطَُه   يع َّ  م  ،َّ  جَم  ،  أعَْلَى  ب هَاَّ  وَترَْفَعنُاَ  السَّي  ئاَت  نَّْ  الْغاَيَات َّ  أقَْصَىَّ  ب هَا  وَتبُلَ  غنَُا  الدَّرَجَات  يع َّ  م    ف ي  الْخَيْرَات َّ  جَم 

 .الْمَمَات َّ وَبَعْدََّ الْحَياَة َّ

Ardından “Ya Latîf” ismini bulunduğu esma mertebesine göre belli adetlerde zikreder. 

Beyyûmî dervişi kendisine telkin edilen ismi, istiğfarı ve sîğatu’s-saâde ismi verilen salâvâtı122 

günlere bölerek kendisine telkin edilen adetler uyarınca zikretmekle mükelleftir. 

Beyyûmiyye’de esma telkini farklı bir metodla icra edilir. Şeyh ilk altı dersin esmasını 

müridin sağ kulağına fısıldar. Mürîd yedinci derse geldiğinde ise bu sefer sol kulağına fısıldayarak 

telkinde bulunur. 

Tarikatta derviş bir üst mertebeye ancak şeyhini veya pîri Ali el-Beyyûmî’yi rüyada görerek 

terakkî edebilir. Beyyûmî’nin rüyada nasıl görüleceği Telkînu’l-esmâi’s-seb’a’da şu şekilde anlatılır: 

Ali el-Beyyûmî rüyada beyaz elbise giymiş ve kırmızı sarık sarmış vaziyette görülür. Mürid ona 

kim olduğunu sorar ve o ‘Ben Beyyûmî’yim’ der. Böylece müride yeni esmâsı telkîn edilir. 

Beyyûmî, Bedevî zikir usulünü daha tempolu hale getirerek kendi adıyla anılan yeni bir zikir 

usulü geliştirmiştir.123 Bedeviyye mensupları zikir esnasında vücutlarını bellerine kadar büküp 

kollarını serbest bırakır, Beyyûmî zikrinde ise dervişler vücutlarını büktükten sonra kollarını 

göğüslerine çapraz olarak koyar ve başlarını yukarıya kaldırırken ellerini çırpar.124  

Beyyûmiyye mensupları Bedeviyye’de olduğu gibi kırmızı ağırlıklı bir giyim tarzını 

benimsemiştir.125Kaynaklar Beyyûmî’nin, yaz kış demeden beyaz gömlek giydiğinden, başına da 

beyaz takke üzerine sarılmış kırmızı kumaştan şemle126 taktığından bahseder.127 Günümüzde de 

Beyyûmî şeyhleri özellikle mevlid merasimleri sırasında kırmızı ağırlıklı giyinir. Beyyûmî’nin 

sandukası üzerinde bulunan tâcın destarı da kırmızı kumaştandır. 

 
122 Salavâtın metni şu şekildedir:  "ِدٍ عَدَدَ مَا فِي عِلْمِ اللهِ، صَلََةً دَائِمَةً بِدَوَامِ مُلْكِ الله دِنَا  مُحَمَّ ِ عَلَى سَي ِ  "اَللََهُمَّ صَل 
123 Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 362.; Waugh, Visionaries, 39. 
124 Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 363.; Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99.; Trimingham, The Sufi Orders, 80.  
125 Hz. Peygamber’in (a.s) çeşitli vesilelerle kırmızı renkli elbiseler giymesini örnek alan pîr Seyyid Ahmed el-Bedevî bu 

rengi tarîkatın şiârı olarak kabul etmiştir. Pîrin vefâtının ardından da bu gelenek halîfeleri tarafından tarikat esası hâline 

getirilmiştir. Tarîkat mensupları arasında bu renk fütüvveti temsil etmektedir. Bedeviyye’de kırmızı rengin tarihsel kökeni 

ve sembolizmi için bkz. Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 331. 
126 Bedeviyye’ye mahsus, ikiye katlanarak kullanılan şedd gibi ince yünlü kumaştan yapılmış olan sarık. Bk. Baş, Seyyid 

Ahmet el-Bedevî, 460. 
127 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/393.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 362.; Abdo vd. “al-Bayumi”, 32.; Beyyûmî, el-Müntehab, 6,; 

a.mlf., Şerhü’l-Hikem, 9-10.; a.mlf., Hidâyâtü’l-Bârî, 18,; a.mlf., en-Nûru’l-mübîn, 16. 



26 

Beyyûmî, Risâle fî ma’rifeti ale’t- tarîkati’d- demirtâşiyye isimli eserinde Seyyid Muhammed 

Demirtâş’ın vaz’ ettiği halvet adâbını 20 maddede saymaktadır. Bu maddeler şunlardır: 

1. Mürîd, nefsini az yemeye ve uykusuzluğa alıştırmalı. 

2. Şeyhinin izni ile halvete girmeli. 

3. Mâlâyâniden uzaklaşmak kasdıyla halvete girme amacını taşımalı. 

4. Eûzu besmele ile halvete girmeli. 

5. Şeyh, halvetgâha girerek iki rekât namaz kılıp ardından müridi için hayır duada bulunarak 

mürîde halvette neler okuyacağını öğretmeli. 

6. Mürid, Allah’ın hiçbir misli olmadığına itikat etmeli. 

7. Himmetini zuhura gelen kerametlere yoğunlaştırmamalı. 

8. Halvetgâhta herhangi bir şeye dayanmamalı. 

9. Kendisine telkin edilen zikri mülahaza ve tefekkür etmeli. 

10. İmsak ve iftar arasında oruçlu olup bu vakitler haricinde de kendisine verilen yiyecekleri 

az az tüketmeli. 

11. Halvetgâhın karanlık olması. 

12. Mürîd dâima abdestli bulunmalı. 

13. Zikir dışında konuşmamalı. 

14. İnsanların sesinin işitilmeyeceği yerde halvete girmeli. 

15. Abdest namaz ve tuvalet gibi zorunlu haller dışında halvetgâhtan çıkmamalı. 

16. Cemaatle namaza devam edip yeme ve içme hususunda mutedil davranmalı. 

17. Ilık su dışında başka bir su içmemeli. 

18. Yana doğru yatarak uyumamalı. 

19. Gelen havâtırla ilgilenmemeli. 

20. Halvetgâhın kapısını kilitli tutmalı ve gördüğü rüyayı sadece şeyhine anlatmalıdır.128  

Beyyûmiyye’nin müstakil bir tarikat olarak kabul edilmesinin en önemli nedenlerinden birisi 

kendine mahsus evradının olmasıdır. Beyyûmî, içinde kelime-i tevhid lafzı bulunan tüm ayetleri içeren 

bir vird tertip etmiştir.129  

Sonuç olarak, Beyyûmiyye pirinin Halvetiyye ve Bedeviyye’den sülûk görmüş olması, 

teşekkül eden yeni tarikatın bu iki ekolün sentezi olarak kabul edilmesine imkân vermektedir. Bununla 

birlikte Beyyûmiyye’nin usûl ve erkân bakımından Halvetiyye’ye nazaran Bedeviyye ile daha fazla 

benzerlik gösterdiğini söyleyebiliriz. 

 
128 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 34a. 
129 Hizbu’l-Beyyûmî olarak bilinen bu vird tertibi bir sonraki bölümde detaylıca ele alınacaktır. 



27 

2.2.3. Halîliyye: Bir Beyyûmiyye Kolu 

Bedeviyye’nin bir şubesi olarak kabul edilen Beyyûmiyye’den Muhammed Ebû Halîl’e nispet 

edilen Halîliyye isimli müstakil bir tarikat ortaya çıkmıştır. Halîliyye’nin piri Muhammed Ebû Halîl 

1829 yılında dünyaya gelmiştir. Büyük dedesinin Osmanlı Devleti’nin Mısır’daki sancak beylerinden 

biri olduğu rivayet edilen Ebû Halîl’in soyu, baba tarafından Mısır’a göç etmiş Yemenli bir aileye 

dayanır.130 Seyrüsülûkunu Beyyûmî şeyhi ve amcası Şinnâvî Yusuf’un yanında tamamlamış ve 1898 

yılında mürşidi tarafından kendisine hilafet verilmiştir.131 Muhammed Ebû Halîl bu tarihten itibaren 

Beyyûmî şeyhi olarak birçok mürid yetiştirmiştir. 

Şeyh Muhammed Ebû Halîl’in 1920 yılında vefat etmesi üzerine çocukları İbrahim Ebû Halîl 

(ö. 1956), Muhammed Ebû Halîl el-Kebîr (ö. 1955), Muhammed Ebû Halîl es-Sağîr (ö. 1982), Seyyid 

Ebû Halîl (ö. ?) ve Recep Ebû Halîl (ö. ?) arasında posta kimin geçeceği konusunda anlaşmazlık 

çıkmıştır. Tarikat mensuplarından bir kısmı yeni şeyh olarak 15 yaşındaki Muhammed Ebû Halîl es-

Sağîr’i bir kısmı da kardeşlerin en büyüğü olan İbrahim Ebû Halîl’i benimseme yoluna gitmiştir.132 

Tarikat mensupları bu anlaşmazlığın, Hz. Hüseyin ve Seyyide Zeynep’in hazır bulunduğu manevî bir 

mecliste sonuca bağlandığına inanır. Rivayete göre Hz. Hüseyin tarikatı idare etme konusunda yetkin 

gördüğü İbrahim Ebû Halîl’in şeyh olmasını istemiş, Seyyide Zeynep de buna itiraz ederek 

Muhammed Ebû Halîl es-Sağîr’in şeyh olması gerektiğini söylemiştir. Hz. Hüseyin ise Muhammed 

Ebû Halîl es-Sağîr’in henüz 15 yaşında olduğunu ve tarikatı idare edemeyeceğini öne sürerek Seyyide 

Zeynep’in bu önerisini kabul etmemiştir. Bunun üzerine Seyyide Zeynep Muhammed Ebû Halîl es-

Sağîr büyüyene dek tarikatı kendisinin himaye edeceğini söylemiştir. En nihayetinde Hz. Hüseyin ve 

Seyyide Zeynep, İbrahîm Ebû Halîl’i tarikatın zahirdeki şeyhi, Muhammed Ebû Halîl es-Sağîr’i ise 

manevî halifesi ilan ederek anlaşmazlığı çözmüştür. Bu hadise neticesinde ihvanın büyük bir kısmı 

İbrahim Ebû Halîl’e bir kısmı da manevî halife Muhammed Ebû Halîl es-Sağîr’e bağlanmıştır. Bu olay 

üzerine şeyhin evlatlarından yalnızca Seyyid Ebû Halîl, kardeşi Muhammed Ebû Halîl es-Sağîr’i 

desteklemiştir. Şeyhin diğer iki oğlu Muhammed Ebû Halîl el-Kebîr ve Recep Ebû Halîl de şeyhlik 

ilan etme girişiminde bulunmuş, böylece posta aday olanların sayısı dörde yükselmiştir.133 Bu dört 

halife hayatları boyunca kendilerini Beyyûmiyye’ye nispet etmişlerdir. Ammar Ali Hasan’a göre 

tarikat mensuplarının büyük bir kısmının kendisine bağlandığı İbrahim Ebû Halîl’in vefatının ardından 

posta geçen oğlu Mahmud İbrahim Ebû Halîl (ö. 1988) Beyyûmiyye’den bağımsız Halîliyye isimli 

yeni bir tarikat kurmada başarılı olmuştur. Haliliyye olarak anılan bu tarikata Ebu Halîl’in beş 

 
130 Abdulhakîm Abdullah, Sîratu ve Menâkıbu’ş-Şeyh Muhammed Ebû Halîl, b.y., 1996, 21. 
131 Abdüsselâm el-Hulvânî, es-Siratü’l-Halîliyye, (Kahire: el-Matbaatu’l-vataniyye, 1921), 54. 
132 Ammâr Ali Hasan, et-Tenşietü’s-siyâsiyyetü li’t-turuki’s-sûfiyye fî Mısr, Kahire, Daru’l-ayn li’n-neşr, 2009, 227. 
133 Hasan, et-Tenşietü’s-siyâsiyye 228. 



28 

evladından biri olan ve kendisini Beyyûmiyye’ye nispet eden Muhammed el-Kebîr’in oğlu Ahmed eş-

Şafîi (ö. 1976)134 de katılmış ve Beyyûmî nisbesi yerine Halîlî nisbesini kullanmayı tercih etmiştir. 

Ahmed eş-Şâfîi telif ettiği en-Nefahâtü’l-Halîliyye ve Virdü’l-istiğfâr fî tevbeti’l-ebrâr isimli 

iki eserde tarikatın seyrüsülûk sistemi hakkında bilgi vermiştir. Ahmed eş-Şâfîi’nin bildirdiğine göre; 

Mürîd sabah ve akşam namazlarının ardından Halîliyye mensuplarına özgü hizb tertibini kıraat 

eder ve her namazın ardından belli adetlerde şu salâtı okur:135 

دٍ وَعلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ عَدَدَ حُرُوفِ القُرْآنِ حَرْفًا حَرْ  دِنَا مُحَمَّ ِ وَسَل ِمْ وَبَارِكْ عَلَى سَي ِ ِ حَرْفٍ  اَلَّهُمَّ صَل  فًا وَعَدَدَ كُل 

ةً ذَ  ِ صَف ٍ ألَْفًا ألَْفًا وَعَدَدَ الرِمَالِ ذَرَّ ةٍ  ألَْفًا ألَْفًا وَعَدَدَ صُفُوفِ المَلََئِكَةِ صَفًا صَفًا وَعَدَدَ كُل  ةٍ ألَْفًا ألَْفَ مَرَّ ِ ذَرَّ ةً وَعَدَدَ كُل  رَّ

كَ وَبَحْرِكَ وَسَائِرِ خَلْقِكَ عَدَدَ مَا أَ   عَدَدَ  حَاطَ بِهِ عِلْمُكَ القَدِيمِ  مَا أحََاطَ بِهِ عِلْمُكَ وَجَرَى بِهِ قَلَمُكَ وَنَفَذَ بِهِ حُكْمُكَ فِي بَر ِ

دٍ وَعَ  دِنَا وَمَوْلََنَا مُحَمَّ ِ وَسَل ِمْ وَبَارِكْ عَلَى سَي ِ لَى آلِهِ وَصَحْبِهِ مِثْلُ ذَلِكَ.  مِنَ الوَاجِبِ وَالجَائِزِ وَالمُسْتَحِيلِ. اَلَّهُمَّ صَل   

Bununla birlikte hususen sabah vaktinden ikindi vaktine kadar da güç yetirebildiği kadar 

sîğatü’s-saâde ile meşgul olur.136  

İkindi vaktinden akşam vaktine kadar ise şu istiğfarı okur: 

حِيمُ. الله العَظِيمِ وَ   اَسْتَغْفِرُ  ابُ الرَّ هُوَالتَّوَّ  

Akşam vaktinden sabah vaktine kadar da şeyhin kendisine telkin ettiği esmâ ile meşgul olur ve 

böylece 24 saati tamamlar.137 

Halîliyye’de seyrüsülûk 7’si asıl 6’sı ziyadât olmak üzere toplam 13 esmadan oluşmaktadır. 

Bunlar; Lâ ilâhe illallah, Allah, Hû, Hay, Vâhid, Azîz, Vedûd, Hak, Kahhâr, Kayyûm, Vehhâb, 

Müheymin ve Bâsit’tir.138 Mürîd bu isimleri belli adetlerde zikretmeden bir sonraki esmaya geçemez. 

Halîlî müridi zikre başlamadan önce ilk olarak Hz. Peygamber (a.s)’e, ardından Hz. Ali, İmam 

Hüseyin, Hz. Hasan, Hz. Fâtıma, Seyyide Zeynep, İmam Zeynelâbidîn, Seyyide Nefîse başta olmak 

üzere tüm ehl-i beyt-i Mustafa’nın (r.anhum) ve ashab-ı kirâmın ruhuna fatiha hediye eder. Daha sonra 

ise Ahmed el-Bedevî, Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî ve Muhammed Ebû Halîl için fâtiha okur. Son olarak 

ise şeyhi ve ihvanı hakkında hayır duada bulunur.139  

 
134 1936 yılında Zekazik’de doğmuş, 1955 yılında babası Şeyh Muhammed el-Kebîr’in vefat etmesinin ardından posta 

oturmuştur. Nefahâtü’l-Halîliyye, Tarîkullâhi fi’t-tasavvuf ve Virdü’l-istiğfâr isimli eserleriyle bilinir. Bk. Hasan, et-

Tenşietü’s-siyâsiyye, 228.; Ahmed eş-Şâfiî Muhammed Muhammed Ebû Halîl el-Kebîr, en-Nefehâtu’l-Halîliyye min’el-

atââti’l-ledünniyye, Kahire: Matbaatu’ş-Şemerlî, 1979, 48. 
135 Ahmed eş-Şâfii, Virdü’l-istiğfar, 40-41. 
136 Sîğatü’s-saâde’nin metnini “Adâb ve Erkânı” kısmında zikrettiğimiz için burada ayrıca zikretmeyeceğiz. 
137 Ahmed eş-Şâfii, Virdü’l-istiğfar, 41-42. 
138 Abdullah, Sîratu ve Menâkıbu’ş-Şeyh, 70. 
139 Ahmed eş-Şâfii, Virdü’l-istiğfar, 43-44. 



29 

Bu bilgiler ışığında Beyyûmiyye ile Halîliyye’nin sülûk metodu arasında bazı benzerlik ve 

farklılıkların olduğunu söyleyebiliriz. Söz gelimi Beyyûmiyye’de kıraat olunan hizbin merkezinde 

kelime-i tevhîd içeren ayetlerin tekrarı yer alırken Halîliyye hizbinde daha çok münâcât ve 

kötülüklerden korunma duaları ön plandadır. 

Halîliyye’nin etvâr-ı seb’a sistemi Beyyûmiyye’deki etvâr-ı seb’a sisteminin sıralamasından 

farklıdır. Beyyûmiyye’de esmâ sıralaması; Lâ ilâhe illallah, Allah, Hu, Hak, Hay, Kayyûm, Kahhâr 

şeklindedir. Halîliyye’de ise; Hak yerine Hay, Hay yerine Vâhid, Kayyûm yerine Azîz, Kahhâr yerine 

ise Vedûd esması ikâme edilmiştir. Etvâr-ı seb’a metodunun asıl isimleri olarak kabul edilen Hak, 

Kayyûm ve Kahhâr ise ziyâdât kategorisinde yer almaktadır. Bununla birlikte; Azîz, Vedûd, 

Müheymin ve Bâsit isimleri Beyyûmiyye’de yer almamasına rağmen sülûka dâhil edilmiştir. 

Beyyûmiyye’den neş’et eden bir tarikat olan Halîliyye bugün Mısır ve Libya gibi ülkelerde 

müstakil bir tarikat olarak faaliyetlerine devam etmektedir. 

2.2.4. Tarikat Coğrafyası: Hicaz’da Beyyûmîlik 

Mısır’da ortaya çıkan bir tarikat olan Beyyûmiye’nin sınırları, Ali el-Beyyûmî’nin henüz 

hayattayken Mekke gibi çeşitli İslam ülkelerinden gelen birçok ziyaretçiye ev sahipliği yapan 

kozmopolit bir bölgeye yaptığı sık seyahatlerde yerel göçebe topluluklara verdiği etkili vaazlar ve 

gönderdiği halifeler vasıtasıyla kısa sürede Mısır’dan Hicaz’a kadar ulaşmıştır.140 Beyyûmî’nin Mısır 

dışındaki irşad faaliyetlerinin odağında Hicaz bölgesinin olması, vefatından sonra yerine geçen 

halifelerinin de bu bölgeye özel ilgi göstermesine sebep olmuştur. Tarikat pirinin yerel göçebe 

topluluklar arasında bir süredir tanınıyor olması ve halifelerin faaliyetleri neticesinde süreç içerisinde 

Mekke ve Medine’deki Bedeviyye mensupları da Beyyûmiye’ye bağlanmıştır.141 Hicaz’daki 

Bedeviyye mensuplarının Beyyûmiye’ye bağlanması, tarikatın Hicaz bölgesindeki etki alanını 

pekiştirip genişletmiştir. Ne var ki Ali el-Beyyûmî’nin halifelerinden Şeyh Muhammed Nâfi’ el-

Harîrî’nin vefatından sonra ortaya çıkan anlaşmazlıklar tarikatın hem Mısır’da hem de Hicaz’da 

gücünü zayıflatmış ve Hicaz’daki Beyyûmîler Mısır’daki Beyyûmîler’den bağımsız hareket etmeye 

başlamıştır.142 Hicaz Beyyûmîleri’nden bahseden kaynaklar; XIX. Yüzyılda Hicaz Beyyûmîleri’nin 

Bedeviyye’den tevarüs ettikleri fütüvvet ilkesi doğrultusunda çeşitli ülkelerden gelen hacılara 

 
140 Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 361.; Chatelier, Les Confreries, 185. 
141 Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 361.; Chatelier, Les Confreries, 186. 
142 Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 361. 



30 

tekkelerinde sağlık hizmeti verdiğini kaydeder.143 XIX. Yüzyılın sonlarında Mekke’de sekiz, Cidde’de 

altı, Medine, Taif ve Yambu’da da birkaç tane Beyyûmî tekkesinin faal olduğu zikredilmiştir.144 

2.2.5. İstanbul’da Beyyûmîlik 

Beyyumiyye’nin İstanbul’daki mevcudiyeti, henüz tam anlamıyla vuzuha kavuşturulamamış 

bir problem olarak karşımıza çıkmaktadır. Kanaatimize göre bu problemin asıl nedeni konuyla ilgili 

var olan kaynakların sayıca azlığı ve detaylı bilgiden yoksunluktur. Nitekim İstanbul’daki Beyyûmî 

tekkelerinin mevcudiyeti hakkında bilgi veren tek kaynak olan Cemaleddin Server Revnakoğlu (ö. 

1967), bu konuyu detaylandırmamış, Kocamustafapaşa Ağaçkakan tekkesinin yanı sıra Eyüp İslambey 

Bedevi tekkesinin de Beyyûmî olduğunu ve İslambey tekkesinde Osmanlı’nın son döneminden 

Cumhuriyet’in ilk yıllarına kadar Beyyûmî zikri yapıldığını bildirmekle yetinmiştir.145 

Bunun yanı sıra Derya Baş’ın çalışmasında Istavroz Bedevî Dergâhı şeyhi Seyyid Mehmed 

Saîd Efendi’nin silsilesinin Beyyûmî tarikiyle Seyyid Ahmed el-Bedevî’ye ulaştığı bir silsile 

zikredilmektedir. Her ne kadar Derya Baş silsilenin Beyyûmî ile olan bağlantısına değinmemişse de 

silsilenin içeriği bizim çalışmamız için değerlidir çünkü bu silsile Seyyid Mehmed Saîd Efendi’nin ve 

hulefâsının Beyyûmiyye ile olan bağını göstermektedir. Ayrıca Derya Baş, Mehmed Saîd Efendi’nin 

hulefâsından Mahmud Bey ve Enver Bey’in, şeyhlerinin tensibiyle Arapzâde Tekkesi’nde şeyhlik 

vazifesi icra ettiğine çalışmasında yer vermiştir.146 Tüm bu bağlantılar Ağaçkakan ve İslambey 

Tekkesi’ne ilave olarak Istavroz Dergâhı ve Arapzâde Tekkesi’nin de Beyyûmiyye ile olan iltisakına 

işaret etmektedir. 

Her ne var ki yukarıda zikrettiğimiz hususlar İstanbul’da Beyyûmiyye’nin tanındığı 

konusunda şüphe bırakmasa da İstanbul’da müesses ve müstakil bir Beyyûmî tekkesinin varlığını 

kesin olarak bildirme konusunda yetersizdir.    

Bu iddiamızı destekler nitelikte, Revnakoğlu Kolleksiyonu’nunda yer alan ve Salim Selek 

imzasını taşıyan Mısır ve Arabistan’da Yayılan Beyyûmîlik Türk Hudutlarına Sızamamıştı başlıklı 

tarihsiz bir köşe yazısında şu ifadeler yer alır: 

…Çok şükür, yüz elli senelik bir maziye sahip olan Beyyûmîlik, her nedense Osmanlı 

hudutlarından içeri sızamamış, bu yüzden topraklarımıza onlar da bir tekke kuramamışlardır.”147 

 
143 Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99.; Chatelier, Les Confreries, 188-189. 
144 Yılmaz, “Beyyûmî”, 6/99.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 361-362.; Chatelier, Les Confreries, 189.; Trimingham, The Sufî 

Orders, 79-80. 
145 Cemaleddin Server Revnakoğlu, İstanbul Tekkeleri Notları, Divan Edebiyatı Müzesi, Arşiv B, Zrf no: 36., Yılmaz, 

“Beyyûmî”, 6/99. 
146 Baş, Seyyid Ahmed el-Bedevî, 512-513. 
147 Salim Selek, “Mısır ve Arabistan’da Yayılan Beyyûmîlik Türk Hudutlarına Sızamamıştı”, Cemaleddin Server Revnakoğlu 

Arşivi, Zrf no: 142/160. 



31 

Bu ifadelerden, Osmanlı topraklarında müesses ve müstakil bir Beyyûmî tekkesinin mevcut 

olmadığı sonucu çıkarılabilir. 

Beyyûmî’nin eserlerinin İstanbul ve Anadolu’da ne zaman dolaşıma sokulduğu da önemli bir 

sorudur. Diyanet İşleri Başkanlığı Yazma Eserler Kolleksiyonu’nda yer alan tarihsiz bir mecmuada 

Risâletü’l-Fazl ve’l-minne ve en-Nûru’s-sâtı’’nin istinsah edildiği görülür. Her ne kadar mecmua 

tarihsiz olarak kaydedilse de Fazl ve’l-minne’nin yer aldığı bölümde: 

Bin iki yüz otuz sekiz senesi mâh-ı Receb-i şerîfin yirmi ikinci günü vakt-i seherde oğlum 

Mehmed Muhyiddîn dünyaya gelmiştir. Hakk Teâlâ hazretleri tûl-i ömür ve amel-i sâlih ihsân 

eyleye. Amin.148  

Şeklinde tevellüd kaydı yer almaktadır. Bu kayıtta zikredilen tarih miladi 4 Nisan 1823’e denk 

gelmektedir. Tevellüd kaydının 1823 yılına tarihlendiği göz önüne alındığıında ilgili mecmuanın da bu 

tarihte veya bu tarihten önce istinsah edildiği söylenebilir. Sonuç olarak Beyyûmî’nin eserlerinin pîrin 

vefatından yaklaşık yarım asır sonra İstanbul ve Anadolu coğrafyasına giriş yaptığını söyleyebiliriz. 

Anadolu coğrafyasındaki Beyyûmiyye literatürü konusunda zikretmeye değer bir diğer husus 

1285/1868 yılında yayınlanan, Delâilu’l-hayrât ve Hizbu’n-nasr gibi İslam dünyasında şöhret bulmuş 

çeşitli hizblerin yer aldığı isimsiz duâ mecmuasının içinde Hizbu’l-Beyyûmî’ye de yer verilmesidir.149 

Mecmuada yer alan tertip, Hizbu’l-Beyyûmî’nin elimizdeki diğer nüshaları ile uyumludur. Bu da 

mezkûr hizbin hiçbir değişikliğe uğramadan Anadolu coğrafyasına intikal ettiğinin bir göstergesidir.  

İstanbul’da Beyyûmîlik hakkında değinilmesi gereken bir diğer konu da biri de -

ulaşabildiğimiz kaynaklar dâhilinde- İstanbul’da Beyyûmiyye ile iltisaklı ilk sûfînin, Şeyh Ahmed b. 

Süleyman el-Ervâdî (ö. 1275/1858) olduğudur.150 Aslen Trablusşamlı olan Ervâdî, Trablusşam, 

Dımeşk ve Kahire gibi şehirlerde eğitim almış daha sonra Dımeşk’te müderrislik yaptığı esnada Hâlid 

el-Bağdâdî’ye (ö. 1242/1827) intisap etmiştir.151 Hâlid el-Bağdâdî, Ervâdî’yi İstanbul’a irşad 

vazifesini yerine getirmek üzere halife olarak tayin etmiştir. 1845 yılında İstanbul’a gelen Ervâdî, 

burada kaldığı birkaç sene zarfında Ahmed Ziyâeddin Gümüşhânevî’yi (ö. 1311/1894) 

yetiştirmiştir.152 Ervâdî, sebet türünde telif ettiği el-’İkdü’l-ferîd fî uluvvi’l-esânîd153 isimli eserinde 

 
148 T.C Cumhurbaşkanlığı Diyanet İşleri Başkanlığı Yazma Eserler Kolleksiyonu, Demirbaş No: 004146-II, v.62b. 
149 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Hizbu’l-Beyyûmî, İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Düğümlü Baba Koleksiyonu 00500M-

01-013, 1285, 201-208. 
150 Nazım Çınar, “Ahmed b. Süleyman el-Ervâdî’nin Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, Kayseri: Erciyes Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019, 51. 
151 Çınar, Ahmed b. Süleyman el-Ervâdî, 22. 
152 Çınar, Tasavvufta İcazetnâme Geleneği, 72. 
153 Ahmed b. Süleyman el-Ervâdî, el-’İkdü’l-ferîd fî uluvvi’l-esânîd, (İstanbul: Süleymaniye Ktp., Bağdatlı Vehbi), nr. 731 



32 

halifesi Ahmed Ziyâeddin Gümüşhânevî’ye icazetli olduğu diğer tarikatlarla birlikte Beyyûmiyye 

tarikatından da icazet verdiğini belirtmiştir.154  

Beyyûmiyye’yi İstanbul’da icazet tarikiyle temsil eden bir diğer kişi de Tibyân müellifi 

Harîrîzâde Mehmed Kemâleddin’dir.155 Beyyûmiyye icazetini 1874 yılında Mısır’a yaptığı seyahat 

sırasında alan Harîrîzâde, Tibyân’da Beyyûmiyye hakkında ayrıntılı bilgiler vererek Osmanlı 

Anadolusu’nda Beyyûmiyye’nin tanınmasında rol oynamıştır.   

Beyyûmî tekkelerinin İstanbul’daki mevcudiyeti her ne kadar tartışmalı olsa da Beyyûmî 

zikrinin İstanbul’da tanınıp icra edildiği hem yazılı hem de sözlü kaynakların üzerinde ittifak ettiği bir 

gerçektir. Ali el-Beyyûmî’nin Bedevî zikir usulünü şiddetlendirerek daha hareketli bir zikir türü ortaya 

çıkardığını zikretmiştik. Tanman’a göre Beyyûmî zikrinin tempolu olmasının sebebi Ali el-

Beyyûmî’nin mensup olduğu Demirtâşiyye’nin pirinin Kafkas kökenli olmasıdır.156 İstanbul’da icra 

edilen Beyyûmî zikri, Mısır’da icra edilen zikir türünden birkaç noktada ayrışmaktadır. Örneğin; Mısır 

Beyyûmîleri zikir esnasında yalnızca ‘Yâ Allah’ esmasını zikrederken İstanbul’daki Beyyûmî 

usulünde ‘Ya Allah’ esması ile birlikte ‘Ya Kayyum’, ‘Allah Hay’, ‘Allah Ya Dâim’ gibi esmalar da 

zikredilebilir.157 Ayrıca İstanbul’daki Beyyûmî usulünde zikir esnasında ayakların yerden 

kaldırılmamasına da özen gösterilmiştir. 

Sonuç olarak; ulaşabildiğimiz kaynaklar göz önünde bulundurulduğunda Beyyûmiyye’nin 

İstanbul’da daha çok zikir usulü, evrad ve silsile yönüyle ön plana çıktığını düşünmekteyiz. 

İstanbul’da müstakil ve müesses bir Beyyûmî tekkesinin mevcut olduğu yönündeki bilgilere de 

ihtiyatla yaklaşılması gerektiği kanaatini taşımaktayız. Bunun sebebi Beyyûmiyye ile bağlantısı 

bulunan dergâhların Beyyûmîlik’e vurgu yapmaması ve kendilerini Beyyûmî olarak tanımladıkları 

herhangi bir belgeye henüz ulaşamamızdır.  

2.3. Eserleri     

İrşad faaliyetlerinin yanı sıra İslamî ilimlere dair çok sayıda eser telif eden Beyyûmî, velûd bir 

müellif olarak karşımıza çıkar. Yaptığımız kaynak ve kütüphane araştırmalarında Beyyûmî’nin; fıkıhta 

el-Müntehab ale’l mezâhibi’l-erbaa,158 Risâle fî ibâhati’s-semâ’159 ve Risâle fi’l-hudûd160; hadiste, 

 
154 Çınar, Ahmed b. Süleyman el-Ervâdî, 27. 
155 Yakup Çiçek, Harîrîzâde Mehmed Kemâleddîn Hayatı Eserleri ve Tibyânu vesâili'l-hakâyık fî beyâni selâsili't-tarâik 

Muhtevası Kaynakları, İstanbul: Yüksek İslam Enstitüsü, Öğretim Üyeliği Tezi, 1982, 143-144. 
156 Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 467.; M. Baha Tanman, İstanbul Tekkelerinin Mimari ve Süsleme Özellikleri Tipoloji 

Denemeleri, İstanbul, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1990, 1/88.  
157 Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 467.; Tanman, İstanbul Tekkeleri, 1/89.  
158 Beyyûmî, el-Müntehab, 10. 
159Birincil kaynakların hiçbirinde zikredilmeyen eserin bilinen tek nüshası için bk: Daru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1785, 

Mikrofilm: 43438. 
160 Herhangi bir kütüphanede eserin nüshasına ulaşamadık. Eseri Beyyûmî’ye atfeden kaynaklar şunlardır: Cebertî, Acâibü’l-

âsâr, 1/393.; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768. 



33 

Hidâyâtü’l-Bârî alâ sülâsiyyâti’l-Buhârî, Şerhu’l-erbaîne’n-Neveviyye161 ve Şerhu Câmii’s-sağîr162, 

ilm-i havas alanında Şerhu Esmâi’l-İdrîsiyye163, tasavvufta da Şerhu Hikemi’l-Atâiyye164, Şerhu’l-

İnsâni’l-Kâmil165, Risâletü’l-Halvetiyyeti’d-Demirtâşiyye166, Şerh alâ sîğati’l-Ahmediyye167, Şerh alâ 

sîğati’l-mutalseme168, el-Esrâru’l-hafiyye el-mûsile ile’l-hadratil’l-aliyye169, Câmiu’l-esrâr fî tarîki’s-

sâdeti’l-Beyyûmiyye ve mâ lehâ mine’l-ezkâr,170 Risâle fî telkîni’l-esmâi’s-seb’a171, Risâletü’l-fevz 

ve’l-intibâh fî beyâni men lâ yültefetü ilâ sivâhu172, Risâletü’l-fazl ve’l-minne,173 , Feyzu’r-Rahmân alâ 

risâleti Şeyh Raslân174, Risâletu ma’rifeti ma’dini’l-insân,175 Risâle fî beyâni edeb mea men 

ehabbehumullâh, Şevâriku’l-envâr,176 Risâle fî tenzîhi’l-mutlak177, Risâletü garîki’n-nûr178, 

Manzûmetü’l-esmâi’l-hüsnâ179 Hizbu’l-Beyyûmî180 olmak üzere 20’den fazla eserinin olduğunu tespit 

ettik. Bu eserlerden büyük bir kısmı günümüze ulaşmakla birlikte bir kısmının mevcudiyeti hakkında 

henüz bilgiye sahip değiliz. 

2.3.1. Risâletü’l-fazl ve’l minne  

Beyyûmî’nin bazı tasavvufî kavramları şerh ettiği eserin tam adı Risâletü’l- fazl ve’l minne 

limen veffakahumullâhu ve hedâhu’dur. Eser, her bölümde bir tasavvufi kavramın ele alındığı toplam 

on dokuz bâbdan müteşekkildir. Bu bâblar ve içerikleri şunlardır:  

• Birinci Bab: Evliyaya Hürmet181 

Kişinin bir velîye bağlanmasının öneminden bahsedilmiş ve mürîdlerin mürşidlerine karşı 

takınması gereken edeplere temas edilmiştir. Bununla birlikte yaşayan veya vefat etmiş Allah 

dostlarına hürmet etmeyenlerin dünya ve ahirette kurtuluşa ermelerinin imkânsız olduğu vurgulanarak 

 
161 Ziriklî, el-A’lâm, 4/280.; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768.; Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, 7/56.  
162 Ziriklî, el-A’lâm, 4/280. 
163 Ziriklî, el-A’lâm, 4/280.; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768.; Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, 7/56.; 

Harîrîzâde, Tibyân, v. 196a. 
164 Ziriklî, el-A’lâm, 4/280.; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768.; Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, 7/56.; 

Harîrîzâde, Tibyân, v. 196a.  
165 Ziriklî, el-A’lâm, 4/280.; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768.; Harîrîzâde, Tibyân, 196a. 
166 Cebertî, Acâibu’l-âsâr, 1/393.; Waugh, Visionaries, 38.; Beyyûmî, el-Müntehab 6.; a.mlf., Şerhü’l-Hikem, 11.; Harîrîzâde, 

Tibyân, 28b-30a. 
167 Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768. 
168 Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768. 
169 Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768.; Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, 7/56.; Harîrîzâde, Tibyân, 196a. 
170 Serkîs, Mu’cemu’l-matbûâti’l-Arabiyye ve’l-muarrebe, 1/622. 
171 Eser Câmiu’l-esrâr içinde basılmıştır. Bk. Abdo vd. “al-Bayumi”, 36.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 362. 
172 Ziriklî, el-A’lâm, 4/280.; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768.; Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, 7/56. 
173 Harîrîzâde, Tibyân, v. 196a.; Beyyûmî, Şerhü’l-Hikem, 11.; a.mlf., el-Müntehab, 208-252.; a.mlf., Hidâyâtü’l-Bârî, 19., 

a.mlf., en-Nûru’l-mübîn, 18.; Abdo, vd. “al-Bayumi”, 35. 
174 Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/768.; Beyyûmî, en-Nûru’l-mübîn, 18.; a.mlf., Hidâyâtü’l-Bârî, 20.,  
175 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletu ma’rifeti ma’dini’l-insân, Süleymaniye Ktp. Hacı Mahmud Efendi, nr.02386-003. 
176 Harîrîzâde, Tibyân, v. 196a.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 362. 
177 Harîrîzâde, Tibyân, v. 196a.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 362.; Abdo, vd. “al-Bayumi”, 35. 
178 Harîrîzâde, Tibyân, v. 196a.; Baş, Seyyid Ahmet el-Bedevî, 362.; Abdo, vd. “al-Bayumi”, 35. 
179 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 19. 
180 Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Hizbu’l-Beyyûmî, Süleymaniye Ktp., Şazeli Tekkesi, 00107-010.; Harîrîzâde, Tibyân, 196a.   
181 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 208-210. 



34 

âdabu’l-mürîd literatürünün genel bir portresi Sehl et-Tüsterî, Ebu’l-Abbâs el-Mürsî ve Abdülkerîm 

el-Cîlî’den yapılan iktibasların kaynaklığında çizilmeye çalışılmıştır. 

• İkinci Bab: İtirazdan Yüz Çevirme182 

Rıza ve fakr kavramları vahdet-i vücûd anlayışı çerçevesinde ele alınmış, bu iki kavrama işaret 

eden ayet ve hadisler üzerinde durulmuştur. Bununla birlikte mürîdler kendini beğenme, amelini üstün 

görme gibi rıza ve fakra uygun olmayan davranışlara karşı uyarılmıştır. Beyyûmî’nin vücûd bahisleri 

bağlamında ele aldığı kâfirlerin ahiretteki durumu konusu da bu bâbta yer almaktadır.183 

• Üçüncü Bab: İhvanın Haklarına Riayet184 

Bâbda dervişin ihvanıyla olan münasebeti ele alınmış, kişinin ihvanının kusurunu görmemesi 

gerektiği belirtilmiştir. Bununla birlikte ihvan da olsa insanlarla kifayet miktarı samimi olmak 

öğütlenmiş, zamanın kötülüğünden dem vurularak elden geldiğince uzlete çekilmek tavsiye edilmiştir. 

• Dördüncü Bab: En Faydalı İlim185 

Bu kısımda en faydalı ilimden maksadın ilm-i tevhid olduğu vurgulanmış, insanın 

yaratılmışlara olan üstünlüğünün ve vahdet-i vücûdu çağrıştıran tevhid anlayışının ele alındığı Hz. 

Ali’ye atfedilen bir şiir zikredilmiştir. 

• Beşinci Bab: Fakr186 

Bu bâbta “İtirazdan Yüz Çevirmek” kısmında ele alınan fakr kavramı ayrıntılı bir biçimde 

işlenmiştir. 

• Altıncı Bab: Hakiki Salât187 

Bu bâb Abdülkerîm el-Cîlî’nin el-İnsânu’l-Kâmil isimli eserinden aynen iktibas edilerek 

oluşturulmuştur. Namazın; niyet, istikbâl-i kıble, iftitâh tekbiri, Fâtiha kıraâtı, rükû’, sücûd ve tahiyyat 

gibi rükünleri vahdet-i vücûd bağlamında ele alınmıştır.188  

• Yedinci Bab: Ariflerle Oturma Âdâbı189 

Beyyûmî bu bâbta müridin mâsivâdan temizlenmiş bir şekilde tam bir teslimiyetle velîlerin 

huzuruna çıkması gerektiğinden bahseder ve onlara nasıl hürmet edilmesi gerektiğinin üzerinde durur.  

 
182 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 210-226. 
183 Tartışmaya açık olan bu konuyu bir sonraki bölümde detaylıca inceleyeceğimiz için bu kısımda ayrıntılara girmedik. 
184 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 226-228. 
185 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 228-229. 
186 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 229-231. 
187 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 231. 
188 Abdülkerîm el-Cîlî, el-İnsanu’l-kâmil fî ma’rifeti’l-evâhir ve’l-evâil, thk. Dr. Asım el-Keyyâli, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

ilmiyye, 2016, 337. 
189 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 232. 



35 

• Sekizinci Bab: Tevhid190 

Tevhîd kavramı; tevhîd-i âmme, tevhîd-i hâssa ve tevhîd-i hâssati’l-hâssa olmak üzere üç 

derecede ele alınır. 

• Dokuzuncu Bab: (Mâsivadan) Ayrıldığında Vuslata Erersin191 

Bu bâbın ana konusu İbn Arabî’nin ıstılah hâline getirdiği, Allah’ın bilinmekliği sevmesi 

neticesinde gaybı temsil eden lâ taayyün ile zuhuru temsil taayyün-i evvel mertebelerinin birleşmesi 

olarak tanımlayabileceğimiz nikâh-ı sârî kavramıdır. 

• Onuncu Bab: İlhâm ve Tenezzülât192 

İlk olarak ilhâm ve tenezzül kavramlarının lügat ve ıstılah kavramları üzerinde durulur. 

Ardından vahdet-i vücud bahislerinden tenezzülât-ı hamse konusu şerh edilir. 

• On Birinci Bab: Cem’ ve Fark193 

Cem’ ve fark halleri birbiri ile mukayese edilerek müşâhede, sahv, sekr, fenâ, bekâ gibi 

kavramlar bağlamında ele alınmıştır. 

• On İkinci Bab: Zikir194 

Bu bâbta ilk olarak zikrin tasavvufî tanımı yapılmıştır. Ardından zikrin yedi mertebesinden 

bahsedilerek Allah’a vuslat için zikrin şart olduğu vurgulanmıştır. 

• On Üçüncü Bab: Murâkabe195 

İlk olarak murâkabe kavramının tanımı yapılmış ardından Allah’a vuslat için murâkabe, 

sohbet ve zikrin şart olduğu belirtilmiştir. 

• On Dördüncü Bab: Tarikat Âdâbı196 

Bu bâb içerik bakımından Fazl ve’l-minne’nin en zengin bahislerini ihtiva etmesi sebebiyle 

önemlidir. Bölümde tarîkatın şartı olan muhabbet, üns, hüsn-ü zan, fenâ, zikir, yakîn, müşâhede, 

murâkabe, vârid gibi kavramlara temas edilir. 

• On Beşinci Bab: Allâh’a Yakınlık197 

 
190 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 232. 
191 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 233. 
192 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 233-234. 
193 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 234-235. 
194 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 235-236. 
195 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 236. 
196 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 236-241. 
197 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 241-245. 



36 

Bu bâbta kurbiyet bağlamında fakr anlatısı yapılarak müridin kendisini Allah’a teslim edip 

hiçbir şey irâde etmemesi öğütlenir. 

• On Altıncı Bab: Rıza198 

Beyyûmî, tasavvuf düşüncesinin anahtar kavramı olan rızayı çeşitli sûfilerden yaptığı 

iktibaslar ile tafsilâtlı bir şekilde incelemiştir. 

• On Yedinci Bab: Rahmet199 

Bu bâbda doğrudan rahmet kavramına temas edilmemiş, yalnızca rahmeti konu edinen bir 

beyit iktibas edilmiştir. Bâbın odaklandığı ana kavram yakîndir. Yakînin; tevbe, zühd, fakr, havf, recâ, 

tevekkül, muhabbet, rıza olmak üzere dokuz bölüme ayrıldığı belirtilmiş ve bâb nihayete erdirilmiştir. 

• On Sekizinci Bab: Kalbi Dünya İlgisinden Sakındırma200 

Bu bâbta dünyayı ve dünya sevgisini zemmeden ayet ve hadislere yer verilmiş. Nefse dünya 

sevgisi sebebiyle esir olunduğu vurgulanmıştır. 

• On Dokuzuncu Bab: Havf201 

Havf; havf-ı âmme, havf-ı erbâbi’l-murâkabe ve havf-ı hâssa olmak üzere üçe ayrılarak 

incelenmiştir. 

Risâle, Hakk’a vasıl olmak isteyenler için gerekli olan kaideleri ortaya koyması bakımından 

âdâbü’l-mürid literatürü bağlamında değerlendirilebilir. Eserde didaktik bir üslup hâkim olup yer yer 

ikinci tekil şahıs eki kullanılarak okuyucuya tavsiyelerde bulunulmuştur. Kitaptaki soyut kavramlar 

şerh edilmeye başlanmadan önce ilgili kavramın lügat ve terim anlamı basit ifadelerle okuyucuya 

aktarılmış, nadir de olsa geçmiş kavimlerin kıssaları zikredilmiş, benzetmelere ve mecazlı anlatımlara 

başvurularak kavramın daha iyi anlaşılması hedeflenmiştir. Ayrıca, anlatımı zenginleştirip 

kuvvetlendirmek için metnin içine sorulması muhtemel sorular eklenip detaylıca cevaplanmıştır. 

Bununla birlikte Tevrat, İncîl ve Zebûr’dan yer yer alıntılar yapılmıştır. Ayrıca eserde, bir kısmı 

anonim bir kısmı da İbn Arabî, Abdülkerîm el-Cîlî ve Gazzâlî gibi tanınmış sûfîlerin şiirleri 

zikredilmiştir. 

Bu minvalde eserde yer alan şiirlerin bazılarını zikredelim. 

لٍ قْ ا عَ ذَ   تَ نْ كُ   نْ إِ   قِ لْ الخَ   نُ يْ عَ   ق ِ ي الحَ فِ وَ   /  نٍ يْ ا عَ تَ ذَ نْ كُ   نْ إِ   ق ِ الحَ   نُ يْ عَ   قِ لْ ي الخَ فِ فَ   

 
198 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 245-250. 
199 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 250-251. 
200 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 251-252. 
201 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 252-253. 



37 

Eğer basîretin varsa (bil ki) mahlûkâtta Hakk gizlidir. 

Eğer aklın varsa (bil ki) Hakk’ta mahlûkât gizlidir.202 

Muhyiddîn İbn Arabî 

 

رْ وَلُذْ بِ  عُ ائِ قَ الوَ   كَ لْ تِ   ق ِ الحَ   ابِ تَ كِ   نْ مِ   مْ هُ لَ     /  مْ هُ إنَّ فَ   اءِ يَ لِ الأوْ فَشَم ِ  

Öyleyse haydi hazırlan ve Allah dostlarının (feyzinden) lezzet almaya bak. 

Çünkü onlar hakikatleri Hakk kitabından alırlar.203 

Abdülkerîm el-Cîlî 

رْ القَ قَ  /  ولُ قُ ا أَ ي مَ ن ِ عَ   مُ هَ فْ يَ   نْ مَ لِ   لْ قُ  ولُ طُ يَ   حٍ رْ ا شَ ذَ لَ فَ وْ ص ِ  

Dediklerimi beni anlayanlara söyle 

Sözü kısalt çünkü şerh uzun gider.204 

Gazzâlî 

Eserde şerh edilen her kavram mutlaka ilgili ayet ve hadislerin ışığında delillendirilmeye 

çalışılmıştır. Beyyûmî, müttefekun aleyh hadisler dışında, kullandığı hadislerin kaynağını 

belirtmemiştir. Ahmed Ferîd el-Mezîdî’nin yaptığı tahriçlere bakıldığında ise eserde hemen hemen 

bütün sıhhat derecelerindeki hadislere yer verildiği görülmektedir. 

Yazma ve Yayın Bilgisi: 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletü’l-Fazl ve’l-minne, (Timbuktu: Ahmed Baba Kültür ve 

Tarih Araştırmaları Merkezi, Tasavvuf/5696).205 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletü’l-Fazl ve’l-minne, (İstanbul: Süleymaniye 

Kütüphanesi, Hacı Mahmud Efendi, 02386-007), 82a-131b. 

Mecmûatu’l-Beyyûmî içerisinde yer alan nüshadaki ferâğ kaydına göre eser Beyyûmî 

tarafından 13 Muharrem 1156/9 Mart 1743 tarihinde tamamlanmış, 13 Cemâziye’l-âhir 1279/6 Aralık 

1862 tarihinde Ömer Ahmed ed-Demhûcî eş-Şâfîi es-Sâvî206 tarafından müellif nüshası esas alınarak 

istinsah edilmiş, Tâhir en-Nakşî el-Harpûtî tarafından da tebyîz edilmiştir. Nüshada tebyîz tarihi yer 

almamaktadır. 

 
202 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 225. 
203 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 208. 
204 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 241. 
205 Bu nüshanın künyesine dijital portallar aracılığıyla ulaşmakla birlikte görüntülerini elde edemedik. 
206 Nüshadaki asıl ibâre “Ömer Ahmed ed-Demhûcî beleden eş-Şâfîî mezheben es-Sâvî tarîkaten” şeklindedir. 



38 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletü’l-Fazl ve’l-minne (Ankara: T.C Cumhurbaşkanlığı 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yazma Eserler Kolleksiyonu, 004146-II.), 14a-62b. 

Diyânet İşleri Başkanlığı Kolleksiyonu’nda yer alan bu nüshada, istinsah tarihi ve müstensihe 

dâir herhangi bir sarih bilgiye rastlayamadık. Bununla birlikte nüshanın son sayfasındaki Türkçe 

tevellüt kaydında 22 Receb 1238/4 Nisan 1823 ibaresi yer almaktadır. Dolayısıyla eserin istinsahının 

bu tarihten önce tamamlandığı kuvvetle muhtemeldir. 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletü’l- Fazl ve’l minne limen veffakahumullâhu ve hedâhu, 

thk. Ahmed Ferîd el- Mezîdî, (Beyrût, Dâru’l- Kütübi’l- İlmiyye, 2005). 

Eser el-Müntehab ale’l-mezâhibi’l-erbaa’ ile birlikte tek kitap halinde basılmıştır. Metinde yer 

alan kelimelerin okunuşunda metni anlamsız hale getiren çok fazla hata göze çarpmaktadır. Bundan 

dolayı tahkikin nitelikli bir çalışma olarak tavsif edilmesi mümkün görünmemektedir.  

2.3.2. Risâle fî ma’rifeti ale’t- tarîkati’d-Demirtâşiyye.207 

2.3.3. Havâssu’l- esmâi’l-erbaîne’l-İdrîsiyye   

Havâssu’l- esmâi’l- erbaînü’l- İdrîsiyye, daha çok Avârifu’l-maârif isimli eseriyle tanınan Ebû 

Hafs Ömer Şihabüddin es-Sühreverdî’ye208 ait; el- Esmâü’l- Erbaîn, el- Esmâü’s- Sühreverdiyye, el- 

Erbaînü’l- İdrîsiyye, el- Esmâü’l- İdrîsiyye olarak adlandırılan,  Hz. İdrîs’e vahyedilmiş Cenâb-ı 

Hakk’ın çeşitli isimlerinden mürekkep kırk bir zikrin havâssının yer aldığı kitabın şerhi niteliğindedir.  

Bu isimler şöyledir: 

   شَیْءٍ وَوَارِثَهُ  لََ إِلَهَ إِلََّ أنَْتَ یاَ رَبَّ کلُ    كَ سُبْحَانَ  .1

فِیعَ جَلََلهُُ   .2 یاَ إِلَهَ الْْلِهَهِ الرَّ  

ِ فِعَالِهِ  .3 ُ الْمَحْمُودُ فِی کلُ   یاَ اللهَّ

ِ شَیْءٍ وَرَاحِمَهُ   نَ یاَ رَحْمَ  .4 کلُ   

هِ وَبَقَائِهِ كِ یاَ حَیُّ حِینَ لََ حَیَّ فِی دَیمُْومِیَّهِ مُلْ  .5  

 یاَ قَیُّومُ فَلََ شَیْءَ یفَُوتُ عِلْمَهُ وَلََ یئَوُدُهُ  .6

ِ شَیْءٍ وَآخِرَهُ  .7 لَ کلُ   یاَ وَاحِدُ الْبَاقِی أوََّ

 یاَ دَائِمُ بِلََ فَنَاءٍ وَلََ زَوَالٍ لِمُلْکِهِ  .8

 
207  Bu eseri 3. Bölümde müstakil olarak ele alacağız. 
208 Adem Apak, “Şihâbeddîn Sühreverdî, Hayatı, Eserleri ve Tasavvuf Anlayışı”,(Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2007, 27. 



39 

کَمِثْلِهِ یاَ صَمَدُ مِنْ غَیْرِ شَبِیهٍ وَلََ شَیْءَ   .9  

 یاَ بَارِئُ فَلََ شَیْءَ کفُْوُهُ وَلََ مَکَانَ لِوَصْفِهِ  .10

 یاَ کبَِیرُ أنَْتَ الَّذِی لََ تَهْتَدِی الْقُلُوبُ لوَِصْفِ عَظَمَتِهِ  .11

 یاَ بَارِئَ النُّفُوسِ بِلََ مِثَالٍ خَلََ مِنْ غَیْرِهِ  .12

ِ آفَهٍ بِقُدْسِهِ  .13  یاَ زَاکِی الطَّاهِرُ مِنْ کلُ 

یاَ کَافِی الْمُوسِعُ لِمَا خَلَقَ مِنْ عَطَایاَ فَضْلِهِ    .14  

ِ جَوْرٍ لمَْ یرَْضَهُ وَلمَْ یخَُالِطْهُ فَعَالُهُ    .15 یاَ نَقِیُّ مِنْ کلُ   

یاَ حَنَّانُ أنَْتَ الَّذِی وَسِعَتْ کلَُّ شَیْءٍ رَحْمَتُهُ    .16  

حْسَانِ قَدْ عَمَّ الْخَلََئِقَ مَنُّهُ    .17 یاَ مَنَّانُ ذَا الِْْ  

َّانَ الْعِبَادِ کلٌُّ یقَُومُ خَاضِعاً لِرَهْبَتِهِ    .18 یاَ دَی  

مَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَکلٌُّ إِلیَْهِ مَعَادُهُ    .19 یاَ خَالِقَ مَنْ فِی السَّ  

ِ صَرِیخٍ وَمَکْرُوبٍ وَغِیَاثهَُ وَمَعَاذَهُ    .20 یاَ رَحِیمَ کلُ   

هِ    .21 یاَ تَامُّ فَلََ تَصِفُ الْأَلْسُنُ کنُْهَ جَلََلِهِ وَمُلْکِهِ وَعِز ِ  

یاَ مُبْدِئَ الْبَدَائِعِ لمَْ یبَْغِ فِی إِنْشَائِهَا عَوْناً مِنْ خَلْقِهِ    .22  

مَ الْغیُُوبِ فَلََ یَ    .23 هُ شَیْءٌ مِنْ حِفْظِهِ فُوتیاَ عَلََّ  

یاَ حَلِیمُ ذَا الْأنََاهِ فَلََ یعَْدِلُهُ شَیْءٌ مِنْ خَلْقِهِ    .24  

یاَ مُعِیدَ مَا أفَْنَاهُ إِذَا بَرَزَ الْخَلََئِقُ لِدَعْوَتِهِ مِنْ مَخَافَتِهِ    .25  

یاَ حَمِیدَ الْفِعَالِ ذَا الْمَن ِ عَلَی جَمِیعِ خَلْقِهِ بِلُطْفِهِ    .26  

یاَ عَزِیزُ الْمَنِیعُ الْغَالِبُ عَلَی أمَْرِهِ فَلََ شَیْءَ یعَُادِلهُُ    .27  

دِیدِ أنَْتَ الَّذِی لََ یطَُاقُ انْتِقَامُهُ  .28  یاَ قَاهِرُ ذَا الْبَطْشِ الشَّ

ِ شَیْءٍ عُلُوُّ ارْتِفَاعِهِ  .29  یاَ قَرِیبُ الْمُتَعَالِی فَوْقَ کلُ 

ارٍ بِقَهْرِ عَزِیزِ سُلْطَانِهِ  .30 ِ جَبَّ  یاَ مُذِلَّ کلُ 

ِ شَیْءٍ وَهُدَاهُ أنَْتَ الَّذِی فَلَقَ الظُّلُمَاتِ نوُرُهُ  .31  یاَ نوُرَ کلُ 

هُ مِنْ خَلْقِهِ  .32 ِ سُوءٍ فَلََ شَیْءَ یعَُازُّ وسُ الطَّاهِرُ مِنْ کلُ   یاَ قُدُّ

ِ شَیْءٍ عُلُوُّ ارْتِفَاعِهِ  .33 امِخُ فَوْقَ کلُ   یاَ عَالِی الشَّ



40 

 یاَ مُبْدِئَ الْبَدَایاَ وَمُعِیدَهَا بَعْدَ فَنَائِهَا بِقُدْرَتِهِ  .34

دْقُ وَعْدُهُ كَب ِ یاَ جَلِیلُ الْمُتَ  .35 ِ شَیْءٍ فَالْعَدْلُ أمَْرُهُ وَالص ِ رُ عَلَی کلُ   

 یاَ مَحْمُودُ فَلََ تَسْتَطِیعُ الْأَوْهَامُ کلَُّ شَأْنِهِ وَمَجْدِهِ  .36

 یاَ کَرِیمَ الْعَفْوِ ذَا الْعَدْلِ أنَْتَ الَّذِی مَلَََ کلَُّ شَیْءٍ عَدْلهُُ  .37

هُ كِ یاَ عَظِیمُ ذَا الثَّنَاءِ الْفَاخِرِ وَذَا الْعِز ِ وَالْمَجْدِ وَالْ  .38 بْرِیاَءِ فَلََ یذَِلُّ عِزُّ  

ِ آلََئِهِ وَثنََائِهِ  .39  یاَ عَجِیبُ فَلََ تَنْطِقُ الْأَلْسِنَهُ بِکُل 

شَيْءٍ يَا قَرِيبَ المُجِيبُ المُدَانِي كُلَّ   .40  

ِ دَعْوَ  .41 ِ کُرْبَهٍ وَیاَ مُجِیبِی عِنْدَ کلُ  ةٍ یاَ غِیَاثِی عِنْدَ کلُ   

Sühreverdî’nin el- Esmâü’l- erbaînü’l- İdrîsiyye’si muhtevâ itibariyle, esmâ-i hüsnâ ile bazı 

sûre ve ayetlerin dileklerin kabulündeki tesirini konu edinen havâssü’l-Kur’ân literatürü bağlamında 

değerlendirilebilir. Eserin mukaddimesi incelendiğinde bu isimlerin vahiy kaynaklı olduğu ve Hz. 

Peygamber vasıtasıyla vârislerine silsile yoluyla telkîn edildiği anlaşılır. Beyyûmî de bu isimleri telkîn 

yoluyla almış ve silsilesini esere dercetmiştir.  

Beyyûmî’nin el- Esmâü’l- erbaînü’l- İdrîsiyye silsilesi şöyledir:209  

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî. 

• Ömer el-Mağribî el-Tıttavnî.  

• Muhammed ibnü’l- Alem es-Sadr el-Hâfız (ö. ?). 

• Abdurrahmân (ö. ?). 

• Abdülkâdir el-Fâsî (1091/1680). 

• Abdullâh es-Sabbâğ (ö. ?) 

• Ebu’l- Mevâhib Ahmed b. Ali eş- Şinnâvî (ö. 1028/1619)210 

• Sıfatullâh b. Rûhullâh (ö. ?) 

• Vecîhü’d-dîn el-Alevî (ö. ?). 

• Sâhibu’l-Cevâhir211 Muhammed el- Gavs 

• Zuhûru’l-Hak el-Hâcı Huzûr 

 
209 Beyyûmî, Havâssu esmâi’l-erbaîn, 229. 
210 Havas alanında te’lif ettiği Şerhu’l-Cevâhiri’l-hams isimli eser ile bilinen müellif. Eserin tam künyesi şöyledir: Ebu’l-

Mevâhib Ahmed b. Ali eş-Şinnâvî, Şerhu’l-Cevâhiri’l-hams el-müsemmâ damâiru’s-serâiri’l-ilâhiyye fî bevâhiri âyâti’l-

cevâhiri’l-gavsiyye, thk. Dr. Asım el-Keyyâlî Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2 cilt, 2010. 
211 El-Cevâhir olarak tanınan eserin künyesi şöyledir: Muhammed b. Hatîriddîn el-Attâr, el-Cevâhiru’l-hamse; kitâbun 

yebhasu fî esrâri’l-ibâdeti ve’t-talâsîmi ve’l-ahvâli ve’l-makâmâti ve ma’rifetillâhi teâlâ thk. Dr. Asım el-Keyyâlî, Beyrut: 

Dâru’l- Kütübi’l-İlmiyye, 2010. 



41 

• Hediyetullâh Sermest 

• Kâdî eş-Şinnâvî (ö. ?). 

• Rüknü’d-dîn (ö. ?). 

• Tacü’d-dîn (ö. ?). 

• Celâlü’d-dîn en-Neccâr (ö. ?). 

• Rüknü’d-dîn ez-Zekeriyyâ (ö. ?) 

• Ebu’l-berekât es-Sühreverdî  

• Cemâlü’d-dîn es-Sühreverdî (ö. ?) 

• Muhammed Ammûye (ö. ?). 

• Mimşâd ed-Dîneverî (299/912). 

• Ebu’l-Kâsım Cüneyd el-Bağdâdî (297/909). 

• Serîyyü’s-Sakatî (233/848). 

• Ma’ruf el-Kerhî (200/815). 

• Dâvûd et-Tâî (165/782). 

• Habîb el-Acemî (130/748). 

• Hasan el-Basrî (ö. 106/725). 

• Ali b. Ebî Tâlib (k.v) 

• Hz. Peygamber (sav)      

Silsile incelendiğinde eserin, Bağdat merkezli Sühreverdiyye tarikatının Hindistan’daki 

kollarından biri olan Muhammed b. Hatîriddîn el-Gavs’a (ö. 970/1563) nispet edilen Gavsiyye 

tarafından Mağrib’e oradan da Mısır’a intikal süreci açık bir şekilde izlenebilmektedir. 

Müellif, silsilesini zikrettikten sonra İbn Arabî ve takipçilerinin de üzerinde durduğu kişinin 

ilâhî isimlerle olan ilişkisini ele alır. Kişi ilâhî isimlerle üç mertebede ilişki kurar. Bunlar; taalluk, 

tahalluk ve tahakkuk mertebesidir. Kişinin; ilâhî ismin akla gelen ilk manasıyla ilişki kurduğu mertebe 

taalluk mertebesi, ilâhî ismin hakîkî anlamını ve icrâ ettiği vazifenin mahiyetin idrak etmesi tahalluk 

mertebesi ve ismin manasında yok olması da tahakkuk mertebesidir.212  

Beyyûmî isimlerin mertebelerini açıkladıktan sonra isimlerin havâssını elde etme yollarını da 

şu şekilde izah eder: 

İsimlerin havâssına peygamberler vahiy ile evliyalar ise ilham ile veya uyku halinde muttali olur. 

Bu iki zümre dışında isimlerin havâssına tecrübe yoluyla ulaşmak isteyenlerin durumu 

umutsuzdur. Bir de isimlerin havâssını şeyhlerin derslerini veya kitaplarını takip ederek elde 

 
212 Beyyûmî, Havâssu esmâi’l-erbaîn, 229. 



42 

etmek isteyenler vardır ki onlar -istisnaları olmakla birlikte- çoğu zaman maksatlarına ulaşamazlar. 

İsimlerin havâssına muttali’ olup yüce maksatlara ulaşmak için en hızlı ve güvenilir yol ise bir 

mürşide tabi olup bu sırları ondan bizzat almaktır. Bazı arifler, “tek bir kapıda durursa sana bütün 

kapılar açılır, tek bir efendiye köle olursan herkes sana köle olur.’ Demiştir. 213 

Beyyûmî bu izahların ardından Hz. İdrîs’e vahyedilen esmâ terkiplerini ve havâssını maddeler 

halinde şerh etmeye başlar. Eserde, esma terkibini okuyucuya aktardıktan sonra bu esma terkibinin; 

günü, burcu, gezegeni, ulvi ve süflî hâdimi, meleği ve kokusu gibi özelliklerini sayar. Ardından 

terkibin ne niyetle, hangi vakitte kaç defa zikredilmesi gerektiğini açıklar.  

Eserde yer alan terkiplerden bir tanesini örnek teşkil etmesi amacıyla burada zikretmek uygun 

olacaktır.  

Zikredilecek isim: “ يَ لَا فَ   وبِ يُ الغُ   مَ لَا عَ ا  يَ  هِ ظِ فْ حِ   نْ مِ   ئ  يْ شَ   هُ وتُ فُ   ”, harf sayısı: 37, burcu: Kova, gezegeni: 

Satürn, günü: Cumartesi, buhuru: Ladin. 

Havâssı: Kişi bu ismi günlük belli adetlerde zikrederse dünyevî birçok saadete nâil olur, ezber 

kâbiliyeti güçlenir, düşmanları Allah’ın izniyle helâk olur.214 

Yazma ve Yayın Bilgisi: 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risaletu havâssi esmâi’l-erbaîn, (İstanbul: Süleymaniye 

Kütüphanesi, Hacı Mahmud Efendi Kolleksiyonu, 02386-002), 15a-40b. 

Mecmuatu’l-Beyyûmî içerisinde yer alan eser siyah mürekkeple istinsah edilmiş olup rik’a 

hattıyla yazılmıştır. 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletu Havâssi esmâi’l-erbaîn, (Kâhire: Daru’l-Kütübi’l-

Mısrıyye, 54/Mecâmi). 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletu Havâssi esmâi’l-erbaîn, thk. İbrâhîm Hasan el-İnbâbî, 

(Kahire: Gıdâu’l- Ervâh Matbaası, 1932), 229-247. Mustafa Yusuf Selâm eş-Şâzeli, 

Cevâhiru’l- ıttılâ’ ve dürerü’l- intifâ’ alâ metni’l- Isfahânî Ebî Şücâ’ (içinde). 

2.3.4. El- Esrârü’l- hafiyye el- mûsıl (el-muvassıl?) ile’l- hadrati’l- aliyye 

Beyyûmî’nin, Ebû Medyen Şuayb el- Mağribî’nin (ö. 594/1198) Ünsü’l-vahîd ve nüzhetü’l- 

mürîd isimli eserine yazdığı şerhtir. 

Ünsü’l- vahîd; başta rıza ve müşâhede olmak üzere murâkabe, takvâ, ihlâs, cem’, fark, fenâ, 

edep, tevâzu’ gibi kavramları ele alan tasavvufî hikmetlerden oluşmaktadır. Eser, yazıldığı dönem ve 

 
213 Beyyûmî, Havâssu esmâi’l-erbaîn, 230. 
214 Beyyûmî, Havâssu esmâi’l-erbaîn, 241. 



43 

zengin muhtevası sebebiyle tasavvuf literatüründeki hikmet geleneğinin öncülerinden biri olarak kabul 

edilebilir. Ünsü’l- vahîd kendisinden yaklaşık bir asır sonra telif edilen el- Hikemü’l- Atâiyye’nin 

şöhretinin gölgesinde kalmış ve hakkında görece az sayıda şerh çalışması yapılmıştır. Esere 

Beyyûmî’nin şerhi dışında yazılan şerhler şunlardır: 

• Şihâbü’d-dîn Ahmed b. Abdilkâdir Bâişen (ö. 1052/1642) El- Beyân ve’l- mezîd el- 

Müştemilu alâ meâni’t- tenzîh ve hakâiki’t- tevhîd alâ ünsü’l- vahîd ve nüzhetü’l- mürîd.215 

• Muhammed b. Ali b. Muhammed Allân el- Bekrî es- Sıddîkî b. Allân (ö. 1057/1647). 

Şerhü’l- hikemi’l- gavsiyye li-Şeyhi’ş- Şuyûh Seyyidî Ebî Medyen et- Tilimsânî el- 

Mağribî.216  

• Ahmed b. Mustafâ el- Alevî (ö. 1934). El- Mevâddü’l- Gaysiyye en-nâşie ani’l- Hikemi’l- 

gavsiyye.217  

Şerhte son derecede anlaşılır bir dil kullanılmış, hikmetler birkaç satırda kısaca şerh edilmiş, 

tartışmalı konulara girmekten dâima kaçınılmıştır. Eser hikmet türünde telif edildiği için müridin ahlak 

ve ameline taalluk eden bahisler üzerinde durulmuştur. Eserde 154 hikmet yer alır. 

el-Esrâru’l-hafiyye’ye kaynaklık eden Ünsü’l-vahîd’de yer alan hikmetlerin Ulupınar’ın 

çalışmasında yer alan Türkçe tercümeleri aşağıdaki gibidir: 

1. Kur’ân-ı Kerîm’in (nüzulü)  bitmişşe de tenezzülü devam etmektedir. Nüzûl geçmişte 

kalmıştır, tenezzül ise kıyamete kadar devam edecektir. 

2. Hak Teâlâ varlığın tek hâkimidir. Varlık onunla kâimdir. Madde varlığın kaynağıdır. 

Madde (kaynak) yok olursa varlık da yok olur. 

3. Tasavvuf ilmini sadece dinlemek yeterli değildir. Bir kimsenin şu dört hususa sahip 

olması gerekir ki bu ilim ona nasip olsun. Bu ilimler şunlardır: zühd, ilim, tevekkül ve 

yakîn. 

4. Hak Teâlâ her kimse ve her haldeki açık, gizli her şeyi bilir. 

5. Her şeyin tek müessirinin Hakk olduğunu bilen kalbi, Allah her türlü musibetten ve 

yoldan çıkaran fitneden korur. 

6. Hakk Teâlâ ulemânın lisanı üzerinedir. Ulemâ halkına layık olduğu müddetçe bu 

mazhariyeti devam eder. 

7. Hakk zuhur ettiğinde onunla birlikte hiçbir şey kalmaz. 

 
215 Şihâbü’d-dîn Ahmed b. Abdilkâdir Bâişen, el- Beyân ve’l- mezîd el-Müştemilu alâ meâni’t- tenzîh ve hakâiki’t- tevhîd alâ 

ünsü’l- vahîd ve nüzhetü’l- mürîd, İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Hacı Mahmud Efendi, 02801, 1306/1888, 64. 
216 Muhammed b. Ali b. Muhammed Allân el- Bekrî es- Sıddîkî b. Allân, Şerhü’l- hikemi’l- gavsiyye li-Şeyhi’ş- Şuyûh 

Seyyidî Ebî Medyen et- Tilimsânî el- Mağribî, thk. Ahmed Ferîd el-Mezîdî, Kahire: Dâru’l-âfâki’l-Arabiyye, 2008, 303. 
217 Eserin bir bölümü 1912 yılında neşredilmiştir. İlave bilgi için bk. Hamide Ulupınar, Ebû Medyen el-Mağribî, Hayâtı, 

Eserleri, Tasavvufî Görüşleri ve Medyeniyye Tarikatı, Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2012, 67.  



44 

8. Bir kimse özünde kulluk ederse; amellerine riya gözü ile, hallerine iddia gözü ile, 

sözlerine iftira gözü ile bakar. 

9. Ömrün tek bir nefestir. O yüzden nefesinin başkası için değil kendin için olmasına 

dikkat et. 

10. Kalbin yöneleceği tek bir yön vardır, kalp hangisine yönelirse diğerlerinden perdelenir.  

11. Eğer Allah’tan başkasına meyl edersen münâcâtın lezzetinden mahrum kalırsın. 

12. Basiret faydalı olana yönelmeyi gerektirir. 

13. En zararlı şey; gâfil âlim, câhil sûfi ve yağcı vâizle sohbet etmektir. 

14. Hâl ehli olduğunu iddia edip zahiri bunu desteklemeyen kimseden uzak durmak 

lazımdır. 

15. Halkı hakîkate davet edip kendisi hakîkate ulaşamayan kimse fitne çukuruna düşmüştür. 

16. Bir kimsede nefsâniyet varsa o kişi hürriyetine kavuşamaz. 

17. Kim Allah’ı bilirse hem uyurken hem de uyanıkken ondan istifade eder. 

18. Kim münâcâtın tatlılığı ile rızıklandırılırsa o kişi uyuyamaz. 

19. Kim Allah ile arasındaki vaktin hükmünü zâyi ederse câhildir. Onu elde edemezse 

câhildir. 

20. Sabır azığın, rıza lezzetin, Hak ise maksadın olsun. 

21. Allah’ın va’dine bağlı kalan ondan bir an dahi ayrılamaz. Sâlik Allah’a ulaşmak için 

çabalar, ârif ise Allah’ın yolundan gider. 

22. Ölüm halktan ayrılmak, vaktin boşa geçmesi de Hakk’tan ayrılmaktır. 

23. Teslimiyet, kişinin nefsini ilâhî hükümlerin gerçekleştirilmesine çalışması, felaket ve 

elemlerde ona şefkat göstermemesidir. 

24. Müslüman ve mü’min olarak sabahlayıp akşamlamaya gayret et. Belki Allah yüzüne 

bakar ve sana merhamet eder. 

25. Dünyalık arzularla meşgul olan kimse zillete müptelâ olur. 

26. Nefsinin eksikliklerine gözlerini kaparsan nefsin daha da azar. 

27. Geçici şeylerle süslenen kimse aldanmıştır. 

28. Bedenin perhizi organlara muhalefeti terk etmek, kalbin perhizi başkalarına güvenmeyi 

terk etmek, nefsin perhizi iddia sahibi olmayı terk etmektir. 

29. En faydalı ilim fıkıh, en yüce ilim ise tevhiddir. 

30. Allah dünya ehlinin kalplerini gaflet ve vesvese, âriflerin kalplerini ise zikir ve ünsiyet 

mahalli kılmıştır. 

31. Havf (korku) ibadete teşvik edip günahı engelleyen bir kırbaçtır. 

32. Kibirle yapılan amel fayda vermez, tevazu sahibinin tembelliği ona zarar vermez.  



45 

33. Allah’ın yükselttiği kişiyi kimse düşüremez, nefsine dayanan kimseyi kimse 

kaldıramaz, düşer. 

34. Allah’ım! Bize kendini anlat. Seni ancak seninle anlayabiliriz. 

35. Aczin zilleti giydirilen kimse fakrın izzeti giydirilmiş kimse gibi değildir. 

36. Kim nefsine hal ya da makam nisbet ederse, o mârifet yollarından uzaktır. 

37. Saîd kul sadece Rabb’inin yanında ferah, huzur içindedir.  

38. Kaybolan vakit geri gelmez, çünkü ikinci vakit ilkinden farklıdır. 

39. En faziletli ibadet, vakti murâkabe ile değerlendirmektir. 

40. Fütüvvet Hakk’ı bırakıp halkla meşgul olmamaktır. Fütüvvet, kulun iyiliklerini görmek, 

kötülüklerini görmemektir.  

41. Kim amellerinde Allah’a karşı ihlaslı, samimi olursa yalan yanlış iddialardan kurtulur.  

42. Sâlihler içinde sâdıklar azdır.  

43. Fakr gizlendiğin müddetçe nurdur. Açığa çıkardığında nuru gider.  

44. Cem, (Hakk’tan) ayrılmanı engelleyen ve benliğine işaret eden her şeyi yok eden şeydir.  

45. Cem, sıfatlarının kaybolması; vasıflarının yok olmasıdır. 

46. İddia sahibi nefsine işaret eder. 

47. Ârifler ilâhî kanunlara uymayı terk ederler ve hevâlarına uyarlarda Hakk’a vuslattan 

mahrum kalırlar. 

48. Tevekkül Hakk’ın garanti ettiğine güvenmem, kalbinin, Mevla’nın vaadiyle sükûna 

ermesidir. 

49. İnsanlara insaflı olur, senden daha aşağıda olan birinin nasihatini hoş karşılarsan 

makamların en şereflisine ulaşırsın. 

50. Kalbinde engelleme bulunmayan kimse (kontrol edememe) harap olmuştur. 

51. Sâlik, zikrine Hak hâkim olana kadar Allah’a tevekkül etmeli, halkın kendisine hiçbir 

fayda sağlayamayacağının bilincinde olmalıdır. 

52. Kul murakabe derecesine nefis muhasebesi ile ulaşır.  

53. Sülûk makamında üzüntü ve ağlamanın kaybolması gazab alametlerinden bir alamettir.  

54. Kalbinden şehvetlerini silen kimse affedilir. 

55. Kim nefsine karşı Allah’tan yardım dilemezse, nefsi onu yerden yere vurur.  

56. Bidâyet ehli (seyr-i sülûkta başlangıçta olanlar) nin edepleriyle edeplenmeyen kimse 

nihayet ehli (seyr-i sülûkun sonuna ulaşanlar) nin makamına nasıl ulaşır.  

57. Dünyayı, isteyene bırak, sen Mevlâna gel. Kim dünyayla meşgul olmayı bırakırsa Allah 

dünyayı onun hizmetine görevlendirir.  



46 

58. Tüm dikkatini cennete ve hurilere veren kimse ile perdelerin kaldırılması ve ilahi 

huzurda bulunmaya çalışan kimse arasında ne kadar büyük fark var. 

59. Kul, arzularından vazgeçmiş ve mevlâsına yönelmiş kimsedir.  

60. Korunmuş insanlar çeşitli kısımlara ayrılır: Küfür ve şirkten hidayetle korunanlar, 

büyük ve küçük günahlardan inayetle korunanlar, kötü düşünce ve gafletlerden riâyetle 

korunanlar.  

61. Edep gereği itiraz etmekten sakınan kimse hakîm bir şahsiyettir. 

62. Muhabbet Allah’a yakınlık ve iştiyak duymaktır.  

63. Onun müşahadesini kendine şahit yap, ama kendi müşahadeni ona şahit yapma. Hayâ 

perdesi yırtılmış kimseye perdeler açılmaz.  

64. Esirler; nefsine esir olanlar, şehvetine esir olanlar ve hevâsına esir olanlar şeklinde 

bölümlere ayrılır.  

65. Zenginleri zengini o kimsedir ki Hak ona hakkından bir hakikat nasip etmiştir. 

Fakirlerin fakiri o kimsedir ki Hak, ondan hakikatini gizlemiştir.  

66. Şevksiz olan ertelenir, ümitsiz olan muhabbeti kaybeder.  

67. Ruhlar hakîkati isterse kıymetlenir, bedenler riyazet, perhiz yaptıkça korunur.  

68. Câhil, ateşi ile seni yakmasa bile kıvılcımı ile sana eziyet eder. Ârif sana ıtır ve vermese 

bile kokusundan mütemetti’ olursun. 

69. Farzları ihmal eden kendisini (nefsini) zayi etmiştir.  

70. Mevlâsının sohbetine sabredemeyen kimse kulların sohbetine mübtela olur.  

71. Nefsini bilen kimse insanların onu övmesiyle gururlanmaz. Nefsin zırvalarıyla iddia 

sahibi olan kimse rubûbiyyete engel olur.  

72. Farkındalık, uyanıklıktan kaynaklanan endişeli bir kalbe sahip olmak insanların ve 

cinlerin amellerinden daha üstündür.  

73. Dünya çocuklarına köleler ve cariyeler, ahiret çocuklarına hürler ve asiller hizmet eder. 

74. Muamelelerdeki riyazat; amele iltifat etmemek, ameli amel edileni düşünmekten 

korumaktır. Amel edilen düşünülürse bu sebeple ameli idrak etmekten uzak kalınmış 

olur.  

75. Güzel söz; yerinde konuşulan sözdür, maksada ulaştırır. Boş konuşmak ise seni yerinde 

konuşmaktan alıkoyar. 

76. Haset (kıskançlık) ne tanıman ne de Allah tarafından tanınmandandır. 

77. Bir kimse ölmedikçe Hakk’ı göremez. 

78. İsyankârın yaptıklarından vazgeçmesi, itaatkârın hamlesinden daha hayırlıdır. İnsanlara 

üstün olma sevgisi yoldan çıkma sebebidir. 



47 

79. Ârifin zineti haşyet ve heybettir (korku ve saygı duymaktır). 

80. Halkı (yaratılmışı) arzulamak; Hâlık (yaratıcı) hakkında şüphe duymaktır.  

81. Halkın bozulması, zâlim yöneticilerin zuhur etmesine; havâssın bozulması, dinden 

saptıran deccâllerin ortaya çıkmasına yol açar. 

82. Dinini korumak için bidat ehliyle sohbet etmekten, kalbini korumak için kadınlarla 

sohbetten sakının.  

83. Şeyhinde bir eksiklik gören kimse, ondan yararlanamaz. 

84. Zikir zikredileni müşahade etmek ve devamlı huzurunda bulunmaktır. 

85. Seni zikretmekten gafil olmayanı sen de zikretmekten gafil olma. Sana teşekkür edene 

teşekkür et. 

86. Zikredenlerle oturan kimse gafletten uyanır, salihlere hizmet eden onlara hizmet ettiği 

için derecesi yükselir.  

87. Verâ lisanı, felaketleri terk etmeye; ibadet lisanı, içtihadın devamına; muhabbet lisanı, 

aşka; mârifet lisanı, fenâ, mahv, sebat ve sahva davet eder. 

88. Mürüvvet; bilgisi olmadığı hususlarda kardeşlere muvâfakat etmektir. 

89. Ârifin azığı ma’rifeti ve irfânı, zenginin azığı ise gönlünün sevdiği ile yakınlık 

duyduğudur. 

90. Halkın âfeti kötü düşünceler beslemek sûfînin âfeti ise hevâya uymaktır. 

91. Âriflerin himmetleri ma’rifetlerinin dışına meyletmemeleridir. 

92. Allah, evliyaya hürmeti haram sayan kimseyi halk arasında menfur göstermek suretiyle 

onu imtihan eder. 

93. Kim safâyı istiyorsa vefâdan ayrılmamalıdır. 

94. Mukarreb, yakınlığıyla mutludur. Muhib, sevgisiyle tatlı bir azap içindedir. 

95. Bu bina azim, çaba, sevilenleri bırakma ve alışkanlıkları terk etme temelleri üzerine 

kurulmuştur. 

96. Belâdan zevk almak; rızâ makamının gereğini yapmakla mümkündür. 

97. Fakr, tevhidin alâmeti, tefrîdin delilidir ve ondan başkasını görmemektir. 

98. İbâdet ilmin kibrinden kurtarır. 

99. İnsanlara öğretmek için ilim öğrenen kimseye Allah, insanları onunla eğiteceği bir 

anlayış ihsan eder. Hakk’ı tanımak için ilim öğrenen kişiye ise nefsini tanıyacak bir 

anlayış bahşeder. 

100. Kim Hakk’a vasıl olan kimseden ayrılırsa yalnızlığa mahkumdur. Kim de Rabbi ile 

meşgul olan birini oyalarsa o onda menfur olarak algılanır. 

101. Nefis! Eğer dinlersen bu sana bir nasihattir. 



48 

102. Kim yüreğiyle Allah’tan başkasına dayanırsa Allah rahmetini onların kalplerinden 

mahrum eder ve yerine tamah elbisesi giydirir. 

103. İhlâsın alâmeti; Hakk’ı müşâhede ederken halkın yok olmasıdır. 

104. Bekânın devamlı olması senin senden yok olmana ve nefsinden fânî olmana bağlıdır. 

105. Tasavvufun meyvesi her şeyinle ona teslim olmandır. 

106. Almayı vermekten daha çok seven kimse fakir olamaz. 

107. Havf kalbe yerleşirse murâkabeyi miras bırakır. 

108. Halleri ve amelleri ihmal eden kimse Hak yaygısına layık değildir. 

109. Haller bidayet ehline mâliktir ve onlar üzerinde serbestçe tasarrufta bulunurlar. Nihayet 

ehli ise hallere mâliktir, istedikleri gibi kullanırlar. 

110. Kulluk izlerini alametlerini yok eden hiçbir hakikat, hakikat değildir. 

111. Ayakların sebâtı Hz. Peygamber (a.s)’e uymak, yoluna sülûk etmekle mümkündür. 

112. Kul sadece ihlâs ve murâkabe ile kâmil olur. 

113. Kim Hakk’ı fazilet cihetinden talep ederse ona kavuşur. 

114. Ta’zim kalbin Allah’ın celâliyle dolmasıdır. 

115. Âriflerin himmetleri mevlâlarına işarettir. 

116. Onunla her şeyi bileceğin bir kimse olmaya gayret et. 

117. Bir’le olmayan bir olamaz. 

118. Senin deliliğinin delili; delilerle sohbet etmen, tembel olmanın delili tembellerle 

yakınlık kurman, yalnızlığının delili ise kimsesizlerle ünsiyet kurmandır. 

119. Zühd dünyadan uzaklaşmak, alçaklığı nedeniyle ondan yüz çevirmek, küçüklüğünden 

dolayı onu terk etmek, değersizliğini görmektir. 

120. İhvanın haklarını umursamayan Allah’ın haklarını hiçe saymıştır. 

121. Nefsini verâ zinciriyle bağla, senden başkasına ilimle muamele et. 

122. Senin mürüvvetin başkalarının kusurlarına göz yummandır. 

123. Allah için hareket etmeyen Hakk’ı tanıyamaz, ona şükretmeyen Hakk’a itaat etmiş 

olmaz. 

124. Tedbiri ve ihtiyarı terk eden kimsenin hayatı güzel olur. 

125. İhlas odur ki; nefis onu göremez, melek onu yazamaz, şeytan onu saptıramaz, heva onu 

kaydıramaz. 

126. Allah’ın kelâmına vâkıf olmak kulun nefsinin kurbanı olmamasıyla mümkündür. 

127. Kulun ilâhî huzuru müşahede etmesi, zikrolunanın görülmesinin galebesiyle kalbin 

zikirde kaybolmasıdır. 



49 

128. Evliyanın dünyada yaşaması, cennet ehlinin dünyada yaşaması gibidir. Onların 

bedenleri O’nun emrinin zevkine varır, ruhları O’nu görmek ve O’na bakmakla huzur 

bulur. 

129. Fakirlik şeref, ilim ganimet, susmak kurtuluş, halktan bir şey ummamak rahatlık, zühd 

afiyet, bir an Hakk’ı unutmak ise ihanettir. 

130. Tevbeyi tashihten önce irade talep etmek gaflettir. 

131. Humûl (hareketten kesilip sükûna ermek) şükrünü bilirse kulun üzerinde ni’mettir. 

132. Merasimden kaçınıp kuru bilgiden kurtulmak bilinmesi gereken şeyi elde etmenin 

yoludur. 

133. Şehvet ve arzu gözüyle halka bakan kimse onlardan ibret almaktan mahrum bırakılır. 

134. En faydalı söz; ilâhi huzurda müşahede ve ilâhi huzurdan haber vermedir. 

135. Zikir onun varlığında kaybolman ve müşahedesinde seni senden almasıdır. 

136. Zikir hakikatin müşahedesi, halkın kaybolmasıdır. 

137. Çok yemek, çok konuşmak, çok uyumak kalbi katılaştırır. 

138. Sende Hakk varsa başkasına kul olmazsın. 

139. Hiçbir şey Allah’ın parçası değildir. Hiçbir şey onunla birleşemez. Zâtı bakımından 

hiçbir şey onun parçası değildir. 

140. Bedenler, kalemler, ruhlar, levhalar birer kaptır. 

141. Tarikatın hükmünü kabul etmeden önce kendinizi muhakeme ediniz, başkalarının 

haklarını ödeyiniz, hallerinizi kontrol ediniz ki onlar sizin hakkınızda karar vermesin. 

142. Dünyayı terk etmek kıyametten daha kolaydır. 

143. Sünnete uymaktan daha çabuk Hakk’a ulaştıran bir tarikat yoktur. 

144. Allah kulu için iyilik isterse onu zikrine yaklaştırır, şükründe muvaffak kılar. 

145. Kim halka yaklaşırsa Hakk’tan uzaklaşır. 

146. Gafletle şehvetin esiri olma. 

147. Bidat ehliyle dostluk kurmak kalbi öldürür. 

148. Bir kimse içinde bulunduğu şeyde bidate daha yakınsa uğursuzluğu size dönmesin diye 

onun meclisinden sakınınız. 

149. Keramet gösterenlere, emir ve nehiylerine olan ittibaına bakmadan itibar etmeyiniz. 

150. Terbiyen edenlerden edep öğrenmeyen kimse kendisine tabi olanları da bozar. 

151. Şeyh kendinden önde olduğunu onayladığın, sırrının özünün hürmet ve saygı gösterdiği, 

ahlâkıyla seni arındıran, sınırlarıyla terbiye eden, ışığıyla özünü aydınlatan kimsedir. 

152. Şeyh, huzurunda seni toplayan, yokluğunda nurunun tesiriyle seni koruyandır. 



50 

153. Fakirlerle ünsiyet ve inbisat, sûfilerle edep ve bağlılık, şeyhlerle hizmet ve rıza, âriflerle 

tevazu ve alçalma üzere olunuz. 

154. Güzel ahlak; insanın tanıdığı tanımadığı herkesle yakınlık kurmandır. Bununla birlikte 

âlimleri güzelce dinlemen ve onlara ihtiyaç duyman, ma’rifet ehlini sessizce ve umutla 

beklemen, makam ehliyle de tevhid ve inkisar halinde olmandır.218 

Beyyûmî’nin üslûbunun daha iyi anlaşılması için bir hikmetin şerhini örnek mahiyetinde 

zikredelim: 

Hikmet: Günahkârın mahcubiyeti itaatkârın böbürlenmesinden daha hayırlıdır. 

( انكسار العاصي خير من صولة المطيع.)   

Şerh: Günahkârın günah sebebiyle meydana gelen mahcubiyeti onun günahlarının affına ve 

Cenâb-ı Hakk tarafından kabulüne vesile olabilir. Ancak itaatkârın böbürlenip kibirlenmesi de işlemiş 

olduğu sevapların silinmesine ve Cenâb-ı Hakk’tan uzaklaşmasına sebep olabilir. Öyleyse büyüklük 

taslamaya ve böbürlenmeye asla meyletme!219 

Araştırmalarımızın neticesinde el- Esrârü’l- hafiyye’nin kaynaklarının, kendisinden önce telif 

edilen el- Beyân ve’l- mezîd ve Şerhü’l- hikemi’l- gavsiyye isimli iki eser olduğu kanaatine vardık. 

Sonuç olarak Beyyûmî, diğer birçok eserinde olduğu gibi el- Esrârü’l- hafiyye’de de 

okuyucuyu eserin ana gayesinden uzaklaştıracak ayrıntıların üzerinde durmayarak veciz sözlerden 

oluşan hikmetleri yine veciz bir şekilde şerh etmiş, hemen hemen her hikmeti vahdet düşüncesiyle 

irtibatlandırmıştır. 

Yazma ve Yayın Bilgisi: 

• “al-asrar. al-khafiya”,  “https://archive.org/details/Al-asrar.Al-khafiya/page/n7/mode/2up.” 

Nüshada Ebû Medyen’e ait olan hikmetler kırmızı mürekkeple, Beyyûmî’nin şerhleri ise siyah 

mürekkeple yazılmıştır. Ayrıca bu nüsha elimizdeki en eski tarihli nüshadır. İstinsah tarihi Safer 1194 

/ Şubat 1780’dir.  

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye el-mûsıle ile’l-hadrati’l-aliyye, (İstanbul: 

Süleymaniye Kütüphanesi, Hacı Mahmud Efendi, 02386-003) 40a-62b.  

Süleymaniye Yazma Eserler Kütüphanesi’ndeki nüshada eser adı el- Esrâru’l- hafiyye fî şerhi 

hikemi’l- Medyeniyye olarak kayıtlanmıştır. Eserin istinsah tarihi 12 Ramazan 1291/ 23 Ekim 

1874’tür.  

 
218 Ulupınar, Ebû Medyen, 194-202. 
219 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 21. 

https://archive.org/details/Al-asrar.Al-khafiya/page/n7/mode/2up


51 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Şerhu Hikemi Seyyidî Ebî Medyen et- Tilimsânî li-Seyyidî Ali el- 

Beyyûmî el- müsemmâ bi’l- esrâri’l- hafiyye el- mûsile ile’l- hadrati’l- aliyye. Nşr. 

Muhammed İbrâhim Muhammed Sâlim. (Kahire: Silsiletü Tecdîdi’t- türâs, 2004). 48.  

2.3.5. el- Fevz ve’l intibâh fî beyâni men lâ yeltefitu ilâ mâ sivâhu teâlâ. 

Beyyûmî’nin, vahdet-i vücûd düşüncesi bağlamında âdâb-ı tarîk konusunu sistematik bir 

şekilde işlediği eseridir. Risâletü’l-Ferdâniyye olarak da isimlendirilir. el- Fevz ve’l- intibâh’da 

vahdet-i vücûd merkezinde; insan-ı kâmil, ferdiyyet, ma’rifet, fenâ, rızâ, tevekkül gibi kavramlar ele 

alınmıştır. Eserde didaktik bir anlatım tarzı benimsenmiş, mecazlı anlatımlara ve konuyla ilgili ayet, 

hadis ve şiirlere yer verilmiştir. el- Fevz ve’l- intibâh ile Risâletü’l-fazl ve’l- minne arasında bazı ortak 

noktalardan söz edilebilir. Eserin bir kısmının Risâletü’l- fazl ve’l- minne’den ayniyle iktibas edilmesi 

ve işlenen konuların Risâletü’l- fazl ve’l- minne ile paralellik göstermesi iki eser arasındaki benzeşen 

hususlardan biridir. Bunun yanı sıra el- Fevz ve’l- intibâh’ın kaynakları, ağırlıklı olarak İbn Arabî, 

Sadreddîn Konevî, Abdülkerîm el- Cîlî, Ahmed Gazzâlî gibi doğrudan ya da dolaylı olarak Ekberiyye 

geleneğinin temsilcilerine dayanmasına karşın Risâletü’l- fazl ve’l- minne’de Ebu’l- Hasan eş- Şazelî 

(ö. 656/1258), Ebu’l- Abbâs el- Mürsî (ö. 685/1287), İbrâhim et- Tâzî (ö. 866/1462) ve Ahmed Zerrûk 

(ö. 899/1493) gibi Şazeliyye geleneğinin temsilcileri daha ön plandadır.    

Yazma ve Yayın Bilgisi: 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletü’l-Ferdâniyye, thk. Ahmed Ferîd el-Mezîdî, (Kahire: 

Daru’l-hakîka li’l-bahsi’l-ilmî, 2009), 48. 

Mezîdî bu eseri Risâletü’l-Ferdâniyye adıyla müstakil olarak kitaplaştırmıştır. 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Şerhu’l- Hikemi’l- Atâiyye el- müsemmâ: el- Hüde’l- insân ile’l- 

Kerîmi’l- Mennân ve fî mukaddimetihî el-Fevz ve’l-intibâh fî beyâni men lâ yeltefitu ilâ mâ 

sivâhu, thk. Ahmed Ferîd el- Mezîdî, (Beyrût: Kitâb Nâşirûn, 2019), 21-34. 

Eser, Mezîdî tarafından Hüde’l-insân ile’l Kerîmi’l-Mennân isimli Hikem-i Atâiyye şerhinin içinde 

yeniden tahkik edilmiştir. Mezîdî’nin Fazl ve’l-minne tahkikinde çok sayıda okuma yanlışı olmasına 

rağmen bu tahkiki daha dikkatlidir.   

• “Fadail al- Ramadan”, “https://archive.org/details/fadailalramadan00unse.” 

El-Fevz ve’l-intibâh’ın ulaşabildiğimiz tek el yazması nüshasıdır. Eserin nüshası, çeşitli el 

yazmalarının yer aldığı mecmuanın içerisinde 18a-39a varaklar arasında istinsah edilmiştir. Siyah ve 

kırmızı mürekkeple yazılmıştır. Yazı stili Mağribîdir. 

https://archive.org/details/fadailalramadan00unse


52 

2.3.6. Risâletü’l- beyân fî ma’rifeti ma’deni’l- İnsân   

Beyyûmî’nin, insan nefsinin tabiatını doğada bulunan yedi tür maden ile ilişkilendirerek 

açıkladığı küçük hacimli risâlesidir. Eserin tek kaynağı Ahmed Zerrûk’un Uddetü’l- mürîdi’s- sâdık220 

isimli eserinin “Mağriblilere Göre Nefs Çeşitleri ve Terbiye Metodları”221 bölümüdür. Beyyûmî 

Uddetü’l- mürîdi’s- sâdık’taki ilgili bölümü bazı ekleme ve çıkarmalarla müstakil bir eser haline 

getirmiştir. 

Eser, ‘İnsanlar altın ve gümüş madenleri gibidir…’222 hadisiyle başlar. Ardından; yedi nefs 

çeşidi sırasıyla açıklanır. 

 Birinci nefs, altın tabiatlı nefstir vevelilere aittir. Hem altın hem de velî; berraklığında, 

sâfiyetinde ve özünde taşıdığı hususiyetler açısından çok değerlidir. Bu tabiata sahip olanlar 

istediğinde sıkıntıları giderir ve kişiye nazar ettiğinde de fayda sağlar. 

İkinci nefs, gümüş tabiatlı nefstir. Gümüş, temizliği ve saflığı sebebiyle değerli olsa da 

hafifliği ve üzerinde işlem yapıldığında özelliğinin değişmesinden dolayı altına nazaran daha aşağı bir 

mertebededir. Bu nefs çeşidi ariflerin nefsine benzetilmiştir. 

 Üçüncü nefs, demir tabiatlı nefstir. Demir, kişiye fayda sağlamakla birlikte şehvet, kibir ve 

kalp kararmasına sebep olabilir. Bundan dolayı saflaşıncaya kadar temizlenmesi ve yumuşatılması 

gerekir.223  

Dördüncü nefs, bakır tabiatlı nefstir. Bakırın özellikleri demirin özellikleriyle aynıdır ancak 

bakır demirden daha kötü kokar. Bu nefs tabiatına sahip olanların nefsini takva ile tezkiye etmesi 

gerekir. Takva ile tezkiye edilen nefs tevazu ile yumuşatıldığında istidadına göre gümüş veya altın 

mertebesine terfi edebilir. 

 Beşinci nefs, kurşun tabiatlı nefstir. Kurşunun tabiatında kararma, kötü kokma ve yumuşama 

vardır. Kurşundaki kararma onun kusurundan, yumuşama ise işlenmeye elverişli olmasından 

kaynaklanır. Kötü kokmasının sebebi de diğer madenlerde olduğu gibi temizlenmeye muhtaç 

olmasıdır. Eğer bu nefs işlenip temizlenirse altın ve gümüş tabiatına dönüşebilir.224 

Altıncı nefs, kalay tabiatlı nefstir. Bu nefsin zahirde yedi batında yedi olmak üzere 14 illeti 

bulunur. Zahir illetlerden kasıt; göz, kulak, karın ve tenasül uzvu gibi günah işlenen organlardır. Batın 

 
220 Ahmed Zerrûk, Uddetü’l-mürîdi’s-sâdık, thk. Sâdık b. Abdirrahmân el-Giryânî, Beyrut: Daru İbn Hazm, 2006, 313. 
221 Bâbın orijinal ismi şöyledir: "في أنواع النفوس عند المغاربة وكيفية المعاملة فيها" ,bkz. Zerrûk, Uddetü’l-mürîd, 188. 
222 Müslim, Birr, 160; Buhârî, Enbiyâ, 2. 
223 Uddetü’l- mürîdi’s- sâdık’ta “Bu nefs Mağrib’deki Masmûde Kabilesi’ne mensup olanların nefsidir” ibaresi yer alırken 

Beyyûmî bu kısmı eserine dahil etmemiştir. Bk. Zerrûk, Uddetü’l-mürîd, 189. 
224 Uddetü’l- mürîdi’s- sâdık’ta “Bu nefs Cend bölgesindeki dervişlerin nefsidir” ibaresi yer alırken Beyyûmî bu kısmı 

eserine dahil etmemiştir. Bk. Zerrûk, Uddetü’l-mürîd, 189. 

https://shamela.ws/book/123663/187


53 

illetlerden kasıt ise; kibir, cimrilik, haset, tamahkârlık gibi kötü hasletlerdir. Eğer kalay tabiatına sahip 

olan kişi kendini bu kötü hasletlerden muhafaza ederse zahiren ve batınen temizlenmiş olur ve gümüş 

tabiatlı nefs mertebesine yükselir. 

 Yedinci nefs, cıva tabiatlı nefstir. Cıvanın dışı beyaz içi ise siyahtır. Akışkanlığından dolayı 

bir arada durmayıp dağılır. Cıvanın, tabiatı gereği içinin ve dışının farklı olması, derviş kisvesi altında 

münafıklık ve riyakârlık yapanların nefsine benzetilmiştir.  

Yazma Bilgisi: 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletu’l-beyân fî ma’rifeti ma’dini’l-insân, (İstanbul: 

Süleymaniye Kütüphanesi, Hacı Mahmud Efendi 02386-003), 79b-82a. 

Mecmuatu’l-Beyyûmî içerisinde yer alan eser siyah mürekkeple istinsah edilmiş olup rik’a hattıyla 

yazılmıştır. 

2.3.7. En- Nûru’s- sâti’ fi’l- ismi’l- Câmi’. 

Beyyûmî’nin, Allâh lafzının mahiyeti ve havâssına dâir kaleme aldığı risalesidir. Beyyûmî, 

eserinin tertibinde- diğer birçok eserinde olduğu gibi- Abdülkerîm el- Cîlî’nin el-İnsânu’l-kâmil ve İbn 

Arabî’nin el-Futuhâtu’l-Mekkiyye-Fusûsu’l-hikem gibi Ekberî geleneğe mensup sûfilerin eserleriyle 

birlikte İbn Atâullâh el- İskenderî’nin el-Hikemü’l-Atâiyye ve Abdülvehhâb eş- Şa’rânî’nin Letâifu’l-

minen gibi Şazeliyye geleneğinin temsilcilerinin eserlerini kaynak olarak kullanmıştır. 

Eserin ana teması; ism-i a’zam ve ism-i câmi’ olarak kabul edilen Allâh lafzının ve onun 

medlûlü olan zat-ı ilâhînin; varlık alemi ve insân üzerindeki fonksiyonudur. Beyyûmî ilk olarak, 

varlığın sebebinin zât-ı ilâhî olup her şeyin onunla kaim olduğunu vahdet-i vücûd penceresinden izah 

etmiştir.225 Ardından fakr kavramı etrafında kişinin kalbinde Allah’tan gayrısının bulunmaması 

gerektiğini vurgulamıştır.226 Bu minvalde, Cenâb-ı Hakk’a vâsıl olmak isteyen kişilerin hakiki tevhide 

ancak ism-i a’zam olan Allâh lafzına müdavemet ile ve zât-ı ilâhîye yönelip ondan gayrısını yok farz 

etmek suretiyle ulaşabileceğini haber vermiştir.227 

Risalenin son kısmını Allâh lafzının havâssına ayıran Beyyûmî, lafza-i celâl ile oluşturulan 

çeşitli vefkleri ve zikir terkiplerini okuyucuya aktarmıştır.228 

Yazma ve Yayın Bilgisi: 

 
225 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâtî’, 219-220. 
226 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâtî’, 221. 
227 Eserin muhtevasını 2. Bölümde ayrıntılı bir şekilde ele alacağımız için tekrara düşme endişesi sebebiyle yalnızca eserde 

yer alan temalara değinmekle iktifa ettik.  
228 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâtî’, 225-228. 



54 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, en-Nûru’s-sâtı’ fi’l-ismi’l-câmî’, (İstanbul: Süleymaniye 

Kütüphanesi, Hacı Mahmud Efendi Kolleksiyonu, 02386-005), 65a-79a. 

Mecmuatu’l-Beyyûmî içerisinde yer alan eser siyah mürekkeple istinsah edilmiş olup rik’a hattıyla 

yazılmıştır. 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, en-Nûru’s-sâtı’ fi’l-ismi’l-câmî’, (Ankara: T.C Cumhurbaşkanlığı 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yazma Eserler Kütüphanesi, 004146-I), 

Nüsha Risâletu’l-Fazl ve’l-minne ile birlikte tarihsiz mecmua içerisinde yer almaktadır. 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, en-Nûru’s-sâtı’ fi’l-ismi’l-câmî’, (İstanbul: Süleymaniye 

Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi, 0361). 1a-20b. 

Nüsha 27 Cemaziye’l-evvel 1190/14 Temmuz 1776 tarihinde Hasan b. Şahin tarafından istinsah 

edilmiştir. 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, en-Nûru’s-sâti’ fi’l-ismi’l-câmî, thk. İbrâhîm Hasan el-İnbâbî, 

(Kahire: Gıdâu’l- Ervâh Matbaası, 1932), 219-228. Mustafa Yusuf Selâm eş-Şâzeli, 

Cevâhiru’l- ıttılâ’ ve dürerü’l- İntifâ’ alâ metni’l- Isfahânî Ebî Şücâ’ (içinde). 

Bu nüsha Cevâhiru’l-ıttıla’ içerisinde çeşitli risâleler ile birlikte basılmıştır. 

2.3.8. Şerhu’l Hikemi’l- Atâiyye el- müsemmâ el- Hüde’l- insân ile’l- Kerîmi’l- Mennân. 

İbn Atâullâh el- İskenderî’nin el- Hikemü’l- Atâiyye’sine yazılan şerhtir. Çeşitli 

kütüphanelerde yazma nüshalarını tespit ettiğimiz eser el- Hüde’l- insân ile’l- Kerîmi’l- Mennân ve 

Hidâyetü’l- insân ile’l- Kerîmi’l- Mennân olmak üzere iki farklı şekilde isimlendirilmiştir. Beyyûmî, 

eseri telif ederken İbn Abbâd er- Rundî’nin (ö.792/1390) Gaysü’l- mevâhibi’l- aliyye fî şerhi’l- 

Hikemi’l- Atâiyye,229 Ahmed Zerrûk’un Şerh-i Hikem-i Atâiyye230 ve Muhammed Abdürraûf el-

Münâvî’ninََّّ(ö. 1031/1621) ed- Dürerü’l- cevheriyye fî şerhi’l- Hikemi’l- Atâiyye231 isimli şerhlerini 

esas almıştır. Müellif, el- Hüde’l- insân’ı bu üç şerhten derlediği alıntılarla kompoze ederek muhtasar 

bir eser vücuda getirmiştir. 

Beyyûmî bu eserde tıpkı el-Esrârü’l-hafiyye’de olduğu gibi vahdet-i vücûd düşüncesi 

kaynaklığında başta rıza ve müşâhede olmak üzere fakr, cem, fark, fenâ, bekâ, vuslat gibi kavramları 

 
229 İbn Abbâd er- Rundî, Gaysü’l- mevâhibi’l- aliyye fî şerhi’l- Hikemi’l- Atâiyye, thk. Abdullah Selim el-Muhtâr Beyrut: 

Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2007, 364. 
230 Zerrûk, Şerhu Hikemi’l-Atâiyye, thk. Abdülhalîm Mahmûd, Kahire, Daru’ş-şuab, 1980, 336. 
231 Abdurraûf el-Münâvî, ed- Dürerü’l- cevheriyye fî şerhi’l- Hikemi’l- Atâiyye, thk. Âsım İbrahim el-Keyyâlî, Beyrut: Kitâb 

Nâşirûn, 2021, 376. 



55 

ele almış, hikmet literatürünün üslûbuna uygun olarak sade bir dil kullanmıştır. Bu eserde el-Esrâru’l-

hafiyye’nin aksine işlenen konular genişçe ele alınmıştır.   

Yazma ve Yayın Bilgisi: 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Şerhu’l- Hikemi’l- Atâiyye el- müsemmâ: el- Hüde’l- insân ile’l- 

Kerîmi’l- Mennân ve fî mukaddimetihî el-Fevz ve’l-intibâh fî beyâni men lâ yeltefitu ilâ mâ 

sivâhu, thk. Ahmed Ferîd el- Mezîdî, (Beyrût: Kitâb Nâşirûn, 2019), 35-254. 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, el- Hüde’l- insân ile’l- Kerîmi’l- Mennân, (Kahire: Daru’l- 

Kütübi’l- Mısrıyye, 1/374 A’lâm 5:77). 

2.3.9. Risâletü’l-Edeb mea ehli’t-tarîka 

Beyyûmî’nin bu eserine -ulaşabildiğimiz hiçbir kaynakta zikredilmemesine karşın- kütüphane 

araştırmalarında rastladık. Eserin ismi kütüphane kayıtlarında Risâle fî beyâni’l-edeb mea men 

ehabbehumullâh olarak geçmekle birlikte yazma nüshanın başında Risâletü’l-edeb mea ehli’t-tarîka 

şeklindedir. Eser iki bölümden oluşur. Birinci bölüm İbn Arabî’nin el-Emru’l-muhkem’inin 

kaynaklığında müridlerin ve mürşidlerin uyması gereken edeplerin vecîz bir şekilde ele alınmasından 

müteşekkildir. Bu bölümde ilk olarak, mürşidlerde bulunması gereken vasıflar açıklanmış ve mürşidin 

müridine nasıl davranması gerektiği ayrıntılı bir şekilde anlatılmıştır. Ardından müridin mürşidine 

karşı davranışlarının nasıl olması gerektiği ele alınmış ve müritlere çeşitli tavsiyelerde bulunulmuştur. 

Eserin ikinci bölümünü ise Eş’arî kelamcılarından Muhammed b. Yûsuf es-Senûsî (ö. 895/1490) 

tarafından te’lîf edilen, kısaca es-Senûsiyye olarak adlandırılan, tam adı Akîdetü ehli’t-tevhîd es-suğrâ 

olan esere İbrâhim b. Muhammed el-Bâcûrî (ö. ?) tarafından yazılan hâşiye türündeki Hâşiyetü’l-

Bâcûrî alâ metni’s-Senûsiyye isimli eserin aynen iktibası oluşturur. Eserin muhtevası Eş’arî kelâmının 

temel umdelerinin açıklanmasından ibaret olup herhangi bir tasavvufî meseleye temas edilmemiştir.  

Sonuç olarak, bu eser Beyyûmî’nin âdâbu’s-sûfiyye teması hakkındaki görüşlerini ve bu 

görüşlerinin kaynaklarını göstermesi bakımından değerlidir. 

Yazma Bilgisi:   

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Risâletü’l-Edeb mea ehli’t-tarîka, (Riyad: Kral Suud Üniversitesi 

El Yazmaları Kütüphanesi, İslam Ahlâkı Kolleksiyonu, 3518), v. 8b-32a. 

Eserin müstensihi Mansûr b. Süleymân eş-Şâfi’i el-Kenânî olup istinsah tarihi belli değildir.   



56 

2.3.10. Hizbu’l- Beyyûmî     

Beyyûmî’nin, Hizbu’l- Beyyûmî veya Virdu’l- Beyyûmî olarak adlandırılan, kendisine intisap 

eden dervişlerin okuması için tertip ettiği çeşitli ayet, zikir ve dualardan oluşan eseridir. Bu hizb el-

Hizbu’l-kebîr ve el-Hizbu’s-sağîr olarak adlandırılan iki farklı vird tertibini ihtiva etmektedir. 

Beyyûmî dervişleri bu iki tertibi her gün sabah ve akşam namazlarının ardından olmak üzere 

okumaktadır. 232  

Hizbu’l-kebîr’de Fâtiha, İhlâs, Felak, Nâs ve Ayete’l-kürsî üçer defa okunur. Ardından 

Kur’ân-ı Kerîm’de yer alan ve içerisinde “Lâ ilâhe illallah” ibâresi geçen bütün ayetler kırâat edilir. 

Bu ayetlerin ardından; nefsten, insanlardan, şeytandan, belâ ve musibetlerden korunma gayesiyle 

Cenâb-ı Hakk’tan himâye talep etme amaçlı tertip edilmiş “Latîf” ism-i şerîfiyle tevessülü merkeze 

alan dualar tekrar edilir. Bu duaların içerik ve edebî üslûbu Şazelî gelenekte önemli bir yere sahip olan 

Hizbu’l-bahr isimli vird tertibini hatırlatır niteliktedir. Hizbu’l-kebîr kırâatı salât-ı münciye başta 

olmak üzere çeşitli salâvât-ı şerîfelerin zikredilmesi suretiyle tamamlanır. Ardından okunan virdin 

kabul olması için Cenâb-ı Allah’a esmâ-i hüsnâsı ile münâcât edilen vird sonu duâsı okunur. 

Hizbu’s-sağîr, isminden de anlaşılacağı üzere Hizbu’l-kebîr’e göre daha kısa bir tertiptir. Bu 

tertipte, Fatiha, Nâs ve Felak sureleri birer defa, İhlâs suresi ise üç defa okunur. Daha sonra tıpkı 

Hizbu’l-kebîr’de olduğu gibi Kur’ân-ı Kerîm’de yer alan tevhîd lafzının bulunduğu bütün ayetler 

kıraat edilir ve virdin kırâatı tamamlanmış olur. Tertibin tamamlanmasının ardından yine Hizbu’l-

kebîr’de yer alan vird sonu duâsı okunur. Bu duânın muhtevâsı, “Yâ Latîf” ve “Yâ Allâh” isminin de 

belli adetlerde okunması gibi ilâvelerle zenginleştirilmiştir.      

Sonuç olarak; Hizbu’l- Beyyûmî’yi diğer vird tertiplerinden ayıran en önemli özelliğinin; 

Kur’ân-ı Kerîm’de içinde “Lâ ilâhe illallah” ibaresi geçen tüm ayetleri ihtiva etmesi olduğu 

söylenebilir. 

Hizbu’l-Beyyûmî’nin, başta Türkiye’deki kütüphaneler olmak üzere Avrupa’daki 

kütüphanelerde de nüshaları ile karşılaşmak mümkündür.  

Yazma ve Yayın Bilgisi: 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Hizbu’l-Beyyûmî, (İstanbul: Süleymaniye Yazma Eserler 

Kütüphanesi, Düğümlü Baba, 00500M-02-013), 201-208. 

Matbu halde basılan eserin içinde birçok hizb yer almaktadır. Hizbu’l-Beyyûmî kitabın sayfa 

kenarlarında verilmiştir. 

 
232 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 29.; Eserde Hizbu’l-Beyyûmî’nin sabah ve akşam okunacağı bilgisi yer alırken hizbte yer 

alan hangi tertibin okunacağı net bir biçimde belirtilmemiştir. 



57 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Hizbu’l-Beyyûmî, (Paris: Bibliotheque Imperiale), No: 1983, 

Arabe 1207. 

Bu nüshada Hizbu’l-Beyyûmî’nin havâssının Osmanlı alfabesi kullanılarak Çağatay Türkçesi 

lehçesinde yazıldığını tespit ettik. 

2.3.11. Manzûmetu Esmâi’l-Hüsnâ 

Beyyûmî’nin kaleme aldığı Cenâb-ı Hakk’ın isimlerinden 99 tanesinin vahdet-i vücûd 

penceresinden ele alındığı ve Cenâb-ı Hakk’a yakarış içeren 60 beyitten oluşan manzum eserdir. Bu 

eser ulaşabildiğimiz kaynaklardan yalnızca Menâkıbu’l-Beyyûmî’de zikredilmektir.233 Beyyûmî’nin 

edebî yönünü ve vahdet-i vücûd düşüncesini yansıtması bakımından önemli bir eser olarak 

nitelendirilebilir. Örnek olması açısından eserde yer alan bazı beyitleri burada zikredeceğiz. 

اونَ قُ   دِ شْ الرُ بِ ى وَ وَ قْ ى التَ لَ ا عَ نَ مْ قِ أَ   /  اطَ العَ مَ ائِ ا دَ يَ   ا اللهُ يَ   تَ كْ ارَ بَ تَ   

انَ بُ رَ   اكَ نَ وْ عَ ى دَ نَ سْ الحُ   كَ ائِ مَ سْ أَ بِ   /  ىوَ ا حَ مَ بِ   ونِ صُ المَ   ر ِ السِ بِ   كَ اتِ ذَ بِ   

انَ الدُ   قَ لُ خْ تَ   نْ أَ   لَ بْ قَ   زٍ نْ ي كَ فِ خْ مَ بِ   /  اءِ قَ البَ بِ وَ   اءِ نَ الفَ بِ   لٍ صْ أَ   ةِ طَ قْ نُ بِ   

ا نَ المُ وَ   دَ اصِ قَ المَ   يُّ اعِ ا الدَ هَ بِ   الُ نَ يَ   /  يتِ ا الَّ هَ ارِ رَ سْ أَ ا وَ يَ لْ العُ   كَ افِ صَ وْ أَ بِ   

ا  نَ لَّ وَ ا تَ يمً حِ رَ   انً مَ حْ رَ هًا وَ لَ إِ   /  هُ رُ يْ غَ  سَ يْ ي لَ ذِ الَّ   اللهُ وَ هُ   نْ ا مَ يَ فَ   

Ne yücesin ey Allah'ım, ey sürekli bağışlayan! / Bizi takva ve rüşd üzerinde üzerinde sabit kıl 

ve güçlendir. 

Zatınla, gizli sırla ve onun kapsadığı manalarla / Güzel isimlerinle sana yalvardık Rabbimiz. 

Başlangıç noktasında, fenâda ve bekâda / Dünyalar yaratılmadan önce gizli hazine ile. 

Yüce sıfatlarınla ve onların sırlarıyla / Ki onlarla dua eden kişi arzularına ve dileklerine ulaşır. 

Ey Allah ki senden başka ilah yoktur / Merhamet et bize ve rahmetinle bizi sahiplen. 

2.3.12. Hidâyâtü’l- Bâri’ alâ sülâsiyyâti’l- Buhârî 

Beyyûmî’nin hadis ilmine dair, Buhârî’nin (ö. 256/870) el- Câmiuʿs- sahîh’inde yer alan âlî 

isnadlı234 hadisleri şerh ettiği avâlî235 türündeki eseridir. Hadis literatüründe âlî isnadlı hadislerdeki 

ravi sayısını belirtmek için; sünâiyyât, sülâsiyyât, rubâiyyat, humâsiyyât gibi isimlendirmelere 

 
233 Mücâhid, Menâkıbu’l-Beyyûmî, 19-21. 
234 Bir hadisin râvisi ile Hz. Peygamber arasındaki isnad zincirini meydana getiren güvenilir râvi sayısının en az olmasını 

ifade eden terim.  
235 Âlî isnadla rivayet edilen hadisleri toplayan kitap türü. 



58 

başvurulmuş Beyyûmî de eserine bu sebeple Hidâyâtü’l- Bari’ alâ sülâsiyyâti’l- Buhârî ismini 

vermiştir. Beyyûmî bu eserde, Hz. Peygamber ile Buhârî arasındaki isnad zincirinde üç ravinin yer 

aldığı hadisleri şerh etmiştir. Eserde Buhârî’nin âlî isnadla rivayet ettiği toplam yirmi iki hadis ele 

alınmıştır, mükerrer hadisler çıkarıldığında bu sayı on altıya düşmektedir.  

Beyyûmî eserin girişinde, “Allah bana hadis ilminde faziletli şeyhlerin talebesi olma nimetini 

bahşetti ve bende âlî isnadlı hadisleri şerh etme hususunda bir istek hâsıl oldu.” Diyerek telif sebebini 

beyan eder ve Buhârî’nin biyografisini anlatır. Ardından Ehl-i sünnet ulemanın hadis ilmine verdiği 

değeri vurgulayarak kendisinden Buhârî’ye kadar olan ravi zincirini zikreder. Beyyûmî’nin silsilesi 

şöyledir:236 

Ömer et- Tıttavnî, Muhammed b. Abdurrahmân el- Fâsî, Muhammed b. Ahmed b. Yûsuf el- Fâsî, 

Muhammed b. Kâsım el- Kassâr, Muhammed b. Ebi’l- Fazl et- Tûnusî, Kâzerûnî, Ebu’l- Feth Ahmed b. 

Abdillâh et- Tâvûsî, Muammer Baba Yûsuf el- Herevî, Muhammed b. Şâzbaht el- Fergânî, Ebî Lokmân Yahyâ 

b. Ammâr el- Hıtlânî, Firebrî, Buhârî. 

Beyyûmî eserinde, farklı anlamlarda anlaşılabilecek hadisler söz konusu olduğunda o 

konudaki çeşitli âlimlerin görüşlerini sıralamış ve hangi görüşün daha isabetli olduğu hususunda kendi 

fikrini beyan etmiştir. Ayrıca hadislerin doğru bir şekilde okunmasını önemsemiş, farklı şekillerde 

okunma ihtimali olan kelimelerin harekelerini belirterek anlam karmaşasına mahal vermemiştir.  

Yayın Bilgisi: 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Hidâyâtü'l-bâri alâ sülâsiyati’l-Buhârî, thk. Muhammed Sa’d 

Abdülma’bûd, (Kahire: Darü’l-İhsân, 2021), 133. 

• Nuriyye Mahmûd Hilaf vd., Hidâyâtü’l- bârî alâ sülâsiyyâti’l- Buhârî lil- Beyyûmî (h. 1108-

1183) tahkik ve dirâse (el- hadîsi’s- sâlis aşar ilâ nihâyeti’- mahtûta), Journal of Al- Qalam 

University College/ Kerkük, Sayı: 5, No: 10, 2021.  

2.3.13. en- Nûru’l- mübîn alâ metni’l- erbain 

Beyyûmî’nin Nevevî’nin el- erbaûn isimli kırk hadis metnine yazdığı şerhtir. Nevevî, İbnü’s- 

Salâh’ın (ö. 643/1245) el- Ehâdîsü’l-külliyye elletî aleyhâ medârü’d-dîn isimli yirmi altı hadis içeren 

kitabına on altı daha hadis ekleyerek kırk iki hadisten müteşekkil yeni bir eser vücuda getirmiştir. 

Eserde yer alan hadisler dinin temel konularını içermektedir. Beyyûmî, başta İbn Hacer el-

Heytemî’nin el-Fethu’l-mübîn bi şerhi’l-erbaîn isimli kitabı olmak üzere el-Erbaûn hakkında yazılan 

çeşitli şerhleri bir araya getirerek muhtasar bir derleme eser meydana getirmiştir.  

 
236 Beyyûmî, Hidâyâtü’l-Bârî, 30. 



59 

Yazma ve Yayın Bilgisi: 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Şerhu’l-erbaîne’n- Neveviyye el-müsemmâ en- Nûru’l-mübîn alâ 

metni’l-erbaîn, thk. Muhammed Sa’d Abdulma’bûd, (Kahire: Daru’l-İhsân, 2022). 174. 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Şerhu’l-erbaîne’n- Neveviyye el-müsemmâ en- Nûru’l-mübîn alâ 

metni’l-erbaîn (Mekke: Mekke-i Mükerreme Kütüphanesi, Hadis/99). 

Bu nüsha 15 Rebiulevvel 1262 tarihinde Abdurrahman b. Şeyh Yusuf es- Sünbülâvînî tarafından 

istinsah edilmiştir.  

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, Şerhu’l-erbaîne’n- Neveviyye el-müsemmâ en- Nûru’l-mübîn alâ 

metni’l-erbaîn, (Kahire: Daru’l- Kütübi’l- Kavmiyye, Hadis/1312, Mikrofilm 5395). 

2.3.14. el- Müntehab ale’l- mezâhibi’l- erbaa. 

Beyyûmî’nin füru’ fıkha dair dört mezhebin görüşlerini mukayeseli bir şekilde ele aldığı 

eseridir. el-Müntehab klasik füru’ fıkıh kitaplarının bir çoğunda tercih edilen kitap ve bab başlığı 

sistemine göre tasnif edilmiştir.238 Eser tahâret kitabı ile başlayıp ferâiz kitabı ile son bulur ve 

toplamda 33 kitap 40 babtan oluşur. Beyyûmî eseri, İbn Şühbe’nin (ö. 874/1470) mezhep imamlarının 

ihtilaflarına dair naklettiği bilgilerden bir kısmını özetlemek amacıyla telif ettiğini belirtir. Müellif, her 

bâbta ilk olarak mezhep imamlarının ittifak ettiği noktaları vurgular ardından ihtilaf ettikleri hususları 

bir bir ele alır. Bunun yanı sıra mezhep imamlarından aynı konuda birden fazla görüş rivayet edilmişse 

onları da zikreder. Şâfi’ mezhebinden olmasına rağmen mezhep taassubu göstermez ve meseleler 

hakkında fikir beyan etmekten sakınarak yalnızca mezhep imamlarının görüşlerini açıklar.  

Kanaatimize göre el- Müntehab, fıkıh literatüründe görece az sayıda telife konu olan müstakil 

mukayeseli füru’ fıkıh türü eserler arasında tasnif sistemi, hacminin küçük olması ve objektifliği 

bakımından önemli bir konuma sahiptir.  

Yayın Bilgisi: 

• Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî, el-Müntehab fi’l-fıkh ale’l-mezâhibi’l-erba’a ve yelîhi Risâletu’l- 

fazl ve’l- minne limen veffakahumullâhu teâlâ, thk. Ahmed Ferîd el-Mezîdî, (Beyrût: Daru’l-

Kütübi’l- İlmiyye, 2005), 10-202. 

 
238 Kitap ve bab başlığı sisteminde; taharet, namaz, oruç gibi ana konular ‘kitap’ olarak; abdest, cenaze namazı, itikaf gibi ana 

başlığın detay konuları da ‘bab’ olarak isimlendirilir.  



60 

2.4. Ali b. Hicâzî el- Beyyûmî’ye Nispet Edilen Eserler 

Yaptığımız araştırmalar neticesinde Ali. Hicâzî el- Beyyûmî’ye ait olmadığı halde ona nispet 

edilen iki eser tespit edebildik. 

2.4.1.1. Şakku’l- cuyûb an meâni’l- guyûb ve tecelli’l- mahbûb fî ufuki semâi’l- kulûb 

Dr. Asım İbrâhîm el- Keyyâlî’nin tahkik edip derlediği sekiz adet tasavvufi risale ihtiva eden 

Resâilu Sûfiyye fi’l- hakâiki ve’t- tecelliyâti’l- ilâhiyyeti’l-enfüsiyye ve’l-âfâkıyye isimli eserin içinde 

neşredilen Şakku’l- cuyûb muhakkik tarafından zühul eseri olarak Beyyûmî’ye atfedilmiştir.  

Bu kanaate varmamızın esas sebebi şudur:ََّّKeyyâlî’nin tahkikli neşirde kullandığı yazma 

nüshanın zahriye kısmında şu ibare yer almaktadır: 

  الهمام   الْمام  للشيخ   القلوب  سماء  أفق  في  المحبوب  وتجلي  الغيوب  معاني  عن  الجيوب  شق  تسمى  لطيفة  رسالة  هذه"

 " يالخلوت  الجيزي  حجازي  لشيخ   الحقائق  ومعدن  الدقائق  كنز  تعالى  بالله  العارف

Muhakkik zahriyede yazan Hicâzî ve el- Halvetî nisbelerini Beyyûmî’ye hamletse de eserin diğer 

kütüphanelerdeki nüshaları incelendiğinde risalenin Ebu’s- Suûd Muhammed Hicâzî el- Cîzî el- 

Halvetî el- Mâlikî (ö. 1006/1597-1598) adına kayıtlandığı görülecektir. 

Şakku’l-cuyûb ma’rifet kavramına odaklanır. Bu minvalde ma’rifetullâh ve ma’rifetu’n-nefs konusu 

vahdet-i vücûd kaynaklığında ele alınır. Bununla birlikte Allah lafzının hususiyetleri -en-Nûru’s-

sâtî’’ye paralel olarak- işlenir.239 

Yazma ve Yayın Bilgisi: 

• Ebu’s- Suûd Muhammed Hicâzî el- Cîzî el- Halvetî el- Mâlikî, Şakku’l- cuyûb an maâni’l-

ğuyûb ve tecelli’l-mahbûb fî ufuki semâi’l- kulûb, (Milano: Ambrosiana Kütüphanesi, Sufism- 

80, Mikrofilm 6066).240 

• Ebu’s- Suûd Muhammed Hicâzî el- Cîzî el- Halvetî el- Mâlikî, Şakku’l- cuyûb an maâni’l-

ğuyûb ve tecelli’l-mahbûb fî ufuki semâi’l- kulûb, thk. Dr. Âsım el-Keyyâlî, Resâilu’s-sûfiyye 

fi’l-hakâik ve’t-tecelliyâti’l-ilâhiyyeti’l-enfüsiyye ve’l-âfâkıyye (içinde) (Beyrut: Kitâb Nâşirûn 

2013), 86-111. 

 
239 Ebu’s- Suûd Muhammed Hicâzî el- Cîzî el- Halvetî el- Mâlikî, Şakku’l- cuyûb an maâni’l-ğuyûb ve tecelli’l-mahbûb fî 

ufuki semâi’l- kulûb, thk. Dr. Âsım el-Keyyâlî, (Beyrut: Kitâb Nâşirûn 2013), 91-92. 
240 Künyesini verdiğimiz Ambrosiana Kütüphanesi’ndeki eserin bilgilerine 

“http://library1.kuniv.edu.kw/manuscript/Scriptsview.asp?ID=26073.” Adresinden ulaştık. 

http://library1.kuniv.edu.kw/manuscript/Scriptsview.asp?ID=26073.


61 

2.4.1.2. Risâletü’l- iksîr fi’l- bast ve’t- teksîr. 

Ulaşabildiğimiz tek nüshası Bursa İnebey Kütüphanesi Ulucami Kolleksiyonu 1623/8 

numarada yer alan Risâletü’l- iksîr fi’l- bast ve’t- teksîr, müstensih tarafından hatalı bir şekilde 

Beyyûmî’ye241 nispet edilmiştir. Risalenin muhtevası incelendiğinde eserin Muhyiddîn İbnü’l- 

Arabî’ye ait Kitâbü’l- celâle isimli risale olduğu anlaşılmıştır. 

Eserin konusu isminden de anlaşılacağı üzere lafza-i celâlin mahiyeti ve havâssı üzerinedir. 

İbn Arabî bu eserde Allah lafzını vahdet-i vücûd ekseninde ele aldıktan sonra lafzın harflerinin yerini 

değiştirmek suretiyle tertip edilecek çeşitli vefkleri eserine dâhil etmiştir. 

Yazma Bilgisi:  

• Muhyiddin Muhammed b. Ali b. Muhammed İbnü’l-Arabî, Kitâbü’l-celâle, (İstanbul: 

Süleymaniye Kütüphanesi, Ayasofya, 04248-005). 121b-125a. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
241 2021 yılında esere ilk defa ulaştığımızda risalenin müellifi kataloğa hatalı okuma sonucunda Ali b. Hicâzî el- Beyyûmî 

yerine Ali. b. Hicâzî el-Buyûnî olarak kayıtlanmıştı ancak 20.04.2024 tarihli son erişimimizde bu hatanın düzeltildiğini 

gördük.  



62 

3. TARİKAT ANLAYIŞI: KAVRAMSAL SEÇKİ 

Beyyûmî’nin metinlerindeki içeriğe odaklandığımızda onun tasavvuf düşüncesini oluşturan 

ana temanın tarikat ve onunla irtibatlı seyrusülûk terminolojisi olduğu ileri sürülebilir. Eserlerinin 

hemen hemen hepsinde ahval ve makâmât türünden tasavvufun hiyerarşik kavramsal birikimine 

dayanan ve onlara süreklilik kazandıran bir telif tavrındadır ancak Beyyûmî’yi tarikat kavramlarını 

sistematik bir şekilde tasnif eden teorisyen bir sûfî olarak görmek doğru bir yaklaşım olmayacaktır. 

Nitekim eserleri -her ne kadar müellif Fazl ve’l-minne’yi bâblara ayırmış olmasına rağmen- sistematik 

bir kavram anlatısından yoksundur. O, eserlerinde temalar arasındaki geçişkenliği ve bağlantılarla 

genişlemeyi öngören bir anlatı üslubuna sahip olarak birçok hususa değinmişse de tarikata bakışını 

özetleyen ve sülûk anlayışının merkezinde yer alan âdâbu’l-mürîd, zikir, salât-ı hakîkî, velâyet, rıza, 

fenâ, tevhîd, murakabe, yakîn, havf gibi belli başlı terimler vardır. Beyyûmî’nin tasavvuf düşüncesinin 

temelini amel merkezli (pratik) sûfiliğin oluşturduğu söylenebilir. O, tarikat ve seyrusülûk anlatısını 

kurgularken metafizik bahisleri olabildiğince spekülatif tartışmadan uzak, özlü ve muhtasar bir şekilde 

ele almış, birlik ilkesini ön plana çıkarmayı kendisine başat hedef belirleyen ve bunu hikmetlerle 

biçimlendiren bir metin inşası maksadı gütmüştür.  

Bir tarikat piri olarak Beyyûmî tasavvuf eserlerinde Ekberî gelenek tarafından sistematize 

edilen ve Şazeliyye mensupları tarafından geliştirilen vahdet-i vücut doktrini teması dervişin 

seyrusülûkun neticesinde ulaştığı bir hal olarak varlık ve birlik şuurunun açımlanması bağlamındadır. 

Bu sebeple bölüm kurgusunda tarikat adabının unsurlarına öncelik tanındıktan sonra bu adaba riayet 

edenlerin kat edecekleri temel mertebe ve haller –ki bunlar Beyyûmî’nin eserlerinde odaklandığı ana 

temalardır- bir seçki formunda incelenmiştir. 

3.1. Âdâbu’s-sûfiyye: Şeyh, Mürid, İhvân 

Beyyûmî’nin âdâbu’s-sûfiyye anlatısının odağında şeyh, mürid ve ihvân kavramları vardır. 

Müellif, müridlerin nefsini terbiye edip fenâ haline erme ve Hakk’a vuslat yolunda onların yardımcısı 

ve rehberi olma vazifesini üstlenen şeyhlerin haiz olması gereken vasıfları eserlerinde ayrıntılı bir 

biçimde işlemiş, Hakk’a ulaşmayı dileyen müridlerin vuslatını kolaylaştıracak teorik ve pratik 

prensipler üzerinde durmuş, müridin ihvânı başta olmak üzere diğer insanlarla münasebetinin nasıl 

olması gerektiği hakkında çeşitli tavsiyelerde bulunmuştur.  

Yaptığımız literatür taramasının ardından Beyyûmî’nin bu kavramlar hakkında kurguladığı 

anlatının ana kaynaklarının İbn Arabî’nin el-Emru’l-muhkem’i ve el-Futûhâtu’l-Mekkiyye’si ile 

birlikte, mensubu olduğu Bedeviyye-i Halebiyye meşâyıhinden Nureddîn el-Halebî tarafından telif 



63 

edilen -ki bu eser Bedeviyye’nin âdâb literatürünün en bilinen eserlerindendir- en-Nasîhatü’l-

Aleviyye242 olduğu sonucuna ulaştık.243  

Beyyûmî’nin risâlelerinde şeyh kavramı, Cenâb-ı Hak ile münasebeti ve mürîdlerle olan 

ilişkisi olmak üzere iki taraflı bir şekilde ele alınmıştır. Şeyh Hak ile münasebeti bakımından ârifler 

zümresinin bir unsuru olarak karşımıza çıkmaktadır. Dolayısıyla âriflere nispet edilen sıfatlar ve 

onlarda bulunan hususiyetler şeyh için de geçerlidir. Beyyûmî’nin üzerinde durduğu konu ise şeyhin 

mürîdlerle olan ilişkisidir. Şeyhin âriften farkı bu noktada ortaya çıkmaktadır. Ârifin mürîd yetiştirme 

gibi bir vazifesi yokken şeyhin asıl vazifesi insanları ma’rifet-i ilâhîyyeye davet etmek ve mürîdlerin 

sülûku ile ilgilenmektir. Bundan dolayı şeyh kavramı mürîd nokta-i nazarından ele alınmıştır. 

Beyyûmî’ye göre şeyh kendi zamanında irşad ve davet makamının sahibidir.244 Bu makâmın asıl 

sahibi Hz. Peygamber’dir (a.s.). Dolayısıyla onlar Hz. Peygamber’in kâim-i makâmıdır (nüvvâb-ı 

Mustafâ). 

Şeyhlerin Hz. Peygamber’in kâim-i makâmı olması el-Emru’l-muhkem245 ve el-Futûhâtu’l-

Mekkiyye’deki anlatı ile hemen hemen aynıdır. İbn Arabî’nin bu iki eserde yer alan ifadeleri şu 

şekildedir: 

…Hz. Peygamber, kendi zamanında Hakk’ın kâim-i makamı olduğu gibi -verâset yoluyla- şeyhler 

de yaşadığı zamanlarda Hakk’ın kâim-i makamıdır (nüvvâbü’l-Hakk). Bununla birlikte, 

peygamberler şerîat vaz etme yetkisine sahipken şeyhlerin böyle bir vazifesi yoktur. Onlar bunun 

yerine ölü kalpleri tamir edip insanları irşad eder…246  

…Bil ki davet makamı şeyhlik makamıdır. Bu da nübüvvet ve verâset-i kâmile makamı olarak 

adlandırılır.247 

Beyyûmî, şeyhi ile aklî veya şer’i bir konuda tartışan ve tartışmada ısrar eden müridin 

sülûkuna ihanet etmesinden ve ihvâna kötü bir örneklik sergilemesinden dolayı dergâhtan kovulmasını 

 
242 Seyyid Ahmed el-Bedevî tarafından tesis edilen Bedeviyye Tarikatı’nın âdâb ve erkânı hakkında ayrıntılı bilgi veren 

sistematik bir esere ulaşamadık. Bununla birlikte yazılış amacı tarikat pîrinin ve halifelerinin hayatı hakkında bilgi vermek 

olan birkaç temel eserin satır aralarında âdâb literatürü bağlamında değerlendirilebilecek bazı bilgilere ulaşmak mümkündür. 

Bu türden eserler için bk. Nûreddîn el-Halebî, en-Nasîhatü’l-Aleviyye fî beyâni hüsni Tarîkati’s-Sâdeti’l-Ahmediyye, 

(İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Yahya Tevfik Kolleksiyonu, No: 192-0001).; Zeynüddîn Abdussamed, Menâkıbu 

Seyyidî Ahmed el-Bedevî el-müsemmât bi’l-Cevâhiri’s-seniyye ve’l-kerâmâti’l-Ahmediyye, thk. Ahmed Abdurrahîm es-Sâih, 

Tevfîk Ali Vehbe, (Kahire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 2007). 
243 Müellifin faydalandığı bu kaynaklara yeri geldikçe dipnotlarda atıf yapacağız. 
244 Beyyûmî, el-Edeb, v. 9a. 
245 el-Emru’l-muhkem’in yazma nüshalarındaki farklılıktan dolayı iki farklı çalışmayı esas aldık. Bunlardan birincisi, Kübra 

Betül Baydar tarafından yayınlanan yüksek lisans tezi içinde yapılan tahkik çalışması, ikincisi ise Ahmed Ferîd Mezîdî 

tarafından yapılan tahkik çalışmasıdır. İlgili kısım Kübra Betül Baydar tarafından yazılan yüksek lisans tezi içerisinde yer 

alan Mustafa Şerif nüshasında yer almaktadır. Bk. Kübra Betül Baydar, Âdâbu’s-Sûfiyye Literatürü Açısından İbnü’l-

Arabî’nin el-Emru’l-muhkem’i, (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017), 79.; 

el-Emru’l-muhkem’in Ahmed Ferîd Mezîdî tarafından yapılan tahkiki için bk. İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem el-merbût fî mâ 

yelzemu ehli tarîkillâhi mine’ş-şurût, thk. Ahmed Ferîd Mezîdî, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2010). 
246 İbn Arabî el-Futuhâtü’l-Mekkiyye, 2/365. 
247 İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem, nşr. Baydar, 79. 



64 

tavsiye eder.248Aynı şekilde, müridinin gözünde saygınlığını kaybettiğini anlarsa da o müridi 

dergâhtan uzaklaştırmalıdır çünkü şeyhine hürmet etmeyen mürîdler zaman içerisinde şeyhine düşman 

hale gelebilir. Bu minvalde şu şiir zikredilmiştir.249 

ةً!  ةً وَاحِدَةً / وَاحْذَرْ صَدِيقَكَ ألَْف مَرَّ كَ مَرَّ  اِحْذَرْ عَدُوَّ

Düşmanına bir kere dikkat et / Dostuna ise bin kere! 

ةِ  دِيقُ / فَكَانَ أعَْرَفُ بِالمَضَرَّ  فَلَرُبَّمَا انْقَلَبَ الصَّ

Dostun, sana düşman olursa sana nasıl zarar vereceğini de daha iyi bilir. 

Yaptığımız literatür taramasının ardından müellifin -yukarıda aktardığımız- edepsizlik yapan 

müridin dergâhtan kovulması ile ilgili bölümü İbn Arabî’nin el-Emru’l-muhkem’inden aynen iktibas 

ettiği sonucuna ulaştık.250 İlgili tema İbn Arabî’den iktibas edilmiş olmakla birlikte en-Nasîhatü’l-

Aleviyye’de de işlenmiştir. en-Nasîha müellifi Nureddîn el-Halebî Bedevî müridlerinin, günah işleyen 

veya âdâba uygun davranmayan tarikat mensuplarıyla konuşmayı kesmeleri gerektiğini vurgular. 

Bununla birlikte -gerekli görürlerse- şeyhlerin de bu tarz davranışlarda bulunanları dergâhtan 

uzaklaştırması gerektiğini belirtir.251     

Beyyûmî, mürşid olmadıkları halde insanlara kendilerini mürşid olarak gösteren yol kesicilere 

karşı mürîdlerini şiddetle uyarır. Sahte mürşidin özellikleri şunlardır:252 

•  Çokça uyuması. 

•  Faydasız ve çok konuşması. 

•  Emâneti ehil olmayanlara vermesi. 

•  İddia sahibi olması (müddei). 

•  Sözü ile davranışının birbirine ters düşmesi.  

•  Dünya ve dünyalığı sevmesi. 

•  Baş olma sevdasına düşüp sürekli övülmek istemesi. 

•  Zahirini gösterişli elbiseler ile süsleyip batınını kirli halde bırakması. 

•  Fakîrlerden yüz çevirip zenginlerin ayağına kadar gitmesi. 

•  Hevâ ve hevesine tâbi olması. 

•  Hakk yerine halk ile meşgul olması.253 

 
248 Beyyûmî, el-Edeb, v. 9a. 
249 Beyyûmî, el-Edeb, v. 9b.; Şiirin Mansûr b. İsmâil el-Fakîh’e olan âidiyeti için bk. Abdülmuhsin Ferrâc el-Kahtânî, Mansûr 

b. İsmâîl el-Fakîh: Hayâtuhû ve şi’ruhû, (Beyrut: Daru’l-Kalem, 1981),165.; Ayrıca bu şiir Şiî literatürde de kendine yer 

bulmaktadır. Bk. İbn Ebi’l-Hadîd, Şerhu Nehci’l-belâğa, thk. Muhammed İbrahim, (Bağdad: Dâru’l-Garbî, 2007), 19/39. 
250 İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem, nşr. Mezîdî, 267.  
251 Halebî, en-Nasîha, 163. 
252 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 34a. 



65 

Beyyûmî’nin âdâbu’s-sûfiyye konusunda en çok faydalandığı kaynak olan İbn Arabî’nin el-

Emru’l-muhkem’inde bu konu farklı bir bakış açısıyla incelenmiştir. Beyyûmî bu temayı sahte 

mürşidlerin özelliklerini sayarak ele alırken İbn Arabî –bunun mefhûm-u muhâlifi olarak- hakîkî 

mürşidlerin özelliklerini sayarak ele alır. el-Emru’l-muhkem’deki ilgili kısım şu şekildedir: 

Ehl-i irşâd bir şeyh olmanın şartları şunlardır: 

• Nefsânî, şeytânî, melekî ve rabbânî havâtırı bilip birbirinden ayırma yetisine sahip olması. 

• Müridi vuslattan alıkoyacak tehlikeleri bilip bunlara karşı müridi uyarması. 

• Mizâç ilmine vâkıf olup müridleri mizâçlarına göre irşad etmesi. 

• Müridin manevi sıkıntılarını, sahte doktorların tıp kitabı okuyarak hastayı tedavi etmeye 

kalkışmaları gibi değil de tıp ilmini tahsil eden hakîkî doktorların tedavi ettikleri gibi tedavi 

etmesi. 

• Müridin işleyeceği ağır suçları cezalandırması.254 

Beyyûmî bir mürşide bağlanmanın gerekliliğini “Kendisine yaşama nimeti bahşedilip ömrü 

boyunca kâmil bir velinin elinden terbiye görmeyen kişi dünyadan pis olarak ayrılır.” sözü ile 

vurgulamış255 ve müridin uyması gereken edepleri sıralamıştır. 

Mürîd evvelâ mensubu olduğu tarîkata kendisini ulaştırdığı için Cenâb-ı Hakk’a hamd etmeli, 

silsile büyüklerine tâbi olup bu yolda ömrünü tamamlamak için O’na yakarmalıdır.256 Biat ettiği yolu 

en şerefli tarîk olarak görmeli, başka tarikatlara meyletmemelidir.257 Tarîkatın usûl ve erkânına ihlas 

ve muhabbetle tâbi olmalıdır. Tarîkatın usûl ve erkânına tâbi olanlar silsilenin bereketinden istifade 

eder. Mensubu olduğu tarikatta kusur görenler ise mâna âleminde o tarikatın ehlinden sayılmaz ve ne 

dünyada ne de ahirette asla necat bulamaz.258 

Beyyûmî, tarîkata mensup olmanın bereketi meselesini açıklarken Kıtmîr ile mürid arasında 

benzerlik ilişkisi kurar. Kıtmîr her ne kadar insan olmasa da Ashab-ı Kehf’e olan ittibâsından dolayı 

Cenâb-ı Hak tarafından mağara ehlinden sayılmıştır. Mürîdin silsile büyüklerinin yanındaki konumu 

Ashab-ı Kehf’in yanında Kıtmîr’in konumu mesabesindedir. Her ne kadar tarikata hakîkî anlamda 

nispeti bulunan kişiler silsile büyükleri olsa da mürîd de bu zâtlara olan ittibâsından dolayı zımnen 

tarikata nispet edilir.259 Beyyûmî bu minvalde İbn Arabî’ye nispet edilen şu beyti zikreder:260 

 بِ جُ ي النُ فِ   هِ بِ   ودٌ دُ عْ مَ   وَ هُ   /  مْ هِ ارِ ى آثَ لَ ي عَ شِ مْ ي يَ ذِ الَّ فَ 

 
253 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 13. 
254 İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem, nşr. Baydar, 80. 
255 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 208. 
256 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 29a-, 34b. 
257 Beyyûmî, el-Edeb, v. 9a. 
258 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 34b. 
259 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 34b. 
260 Şiirin âidiyeti için bk. İbn Arabî, el-Futûhâtü’l-Mekkiyye, 4/58. 



66 

(O büyüklerin) izinden giden kişi / seçkinlik bakımından da onlardan sayılır 

بِ صُ النُ  لُ ثْ مِ   اهُ رَ تَ فَ   /مْ هُ عُ ابِ تَ   مِ هِ بِ   اسِ النَّ   دُ عَ سْ أَ   

İnsanların en mutlusu o velîlelere tâbî olanlardır. / Öyleyse onları bir âbide gibi gör. 

     Mürîd evvelâ şeyhini Allah’ın kendisine bir ikramı ve velînimeti olarak görmeli, şeyhine 

dâima ta’zimkâr davranmalı, ona muhabbetle yaklaşmalı ve ondaki beşerî sıfatları görmezden 

gelmelidir. Mürîd manevi ebeveyn addettiği şeyhini maddi anne-babasından üstün 

görmelidir.261Allah’a vuslatın yegâne yolu şeyhe ittiba etmektir.262 Velîler Allah’a vuslatın kapısı, 

onların kıymetini bilmek vuslat kapısının anahtarı, hürmet göstermek de o anahtarın dişleridir.263 

     Mürîd şeyhinin huzuruna ona zâhiren ve bâtınen teslim olmuş bir vaziyette çıkmalı, 

dünyevî veya uhrevî herhangi bir gaye için onun huzuruna çıkmamalı,264 huzurunda çok durup 

konuşmaktan sakınmalı, nefsini dışarıda bırakmalı, ilmini böbürlenme vesilesi saymamalı, onun 

yanında âdeta başkalarının elinden tutup yönlendirdiği a’mâlar gibi olmalıdır. Ona dilinden ve 

kalbinden muhalefet etmemeli, emir ve nehiylerine mutlak suretle uymalı, gassâlın elindeki meyyit 

gibi ona itaat etmelidir. Şeyhi ile bir meselede ters düşen kişi hemen tartışmayı bitirmeli ve şeyhinin 

dediğine tâbi olmalıdır. Şeyhiyle tartışmaya giren kişi (münâzaa) ondaki ilahî sırlardan ve füyûzâttan 

mahrum kalır. Ayrıca velîlere karşı yapılacak en ufak bir hata da velinin nispetinin Cenâb-ı Hakk’a 

ulaşmasından dolayı kişinin sû-i hâtimesine sebep olabilir.265 

     Mürîde düşen; kelâmı terk etmek, sükûtu şiâr edinmek, boş düşüncelere dalmayı kendisine 

haram kılmak ve nazarî deliller vasıtasıyla istidlâlde bulunmaktan kaçınmaktır.266 Bu söylenenlerin 

aksi şekilde davranan mürîd kendi helâkini hazırlamış, şeyh tarafından terk edilmeye müstehak hale 

gelmiştir. Mürîd şeyhinin hiçbir emrini geri çevirmediği gibi davetlerini de geri çevirmeyip mutlaka 

icabet etmelidir.267 

Şeyh müridin Allah’a olan seyrinde yardımcı konumunda olduğu için mürîd, sülûk esnasında 

karşılaştığı durumları ve gördüğü her rüyayı sülûkunun sıhhatli bir şekilde devam etmesi için şeyhine 

arz etmeli ve onun emirleri doğrultusunda hareket etmelidir.268 Şeyhinin duasının müstecâb olduğuna 

itikat ederek onun huzurunda bâtınen Cenâb-ı Hakk’a teveccüh edip doğru yolda sâbitkadem olmaklığı 

için niyazda bulunmalıdır. 

 
261 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 31b. 
262 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 33. 
263 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 162. 
264 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 232. 
265 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 31b.; a.mlf., Fazl ve’l-minne, 207.; a.mlf., Fevz ve’l-intibâh, 21-22. 
266 Beyyûmî, el-Edeb, v. 9a. 
267 Beyyûmî, el-Edeb, v. 9a. 
268 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 31b. 



67 

Mürîd tarikata girdiğinde ilk olarak gönlünü mâsivâdan tamamen temizlemeye azmetmeli, 

kalbini zikrullâha alıştırmalı, az yemeli, az uyumalı, az konuşmalı ve kanaâtkâr olmayı 

öğrenmelidir.269 Mal ve makâm sevdasına düşmemelidir. Mürîdin ilmi şeyhinin ilminden fazla olabilir. 

Şayet böyle bir durum varsa mürîd asla ilmine tâbi olarak şeyhinin emirlerini sorgulamamalıdır. 

Mürîde düşen şeyhinin her emrine boyun eğmektir.270 Mürîdin edebi iki dünyada da Alllah’tan 

gayrısına nazar etmemektir.271 Mürîd Allah’a yakınlaşmayı hedef edinmelidir çünkü kendi nefsine 

yakınlaşanı Allah kendisinden uzaklaştırır.272 

Beyyûmî’nin müridin şeyhine karşı takınması gereken edepleri işlediği Risâletü’l-edeb’teki 

anlatı, el-Emru’l-muhkem ile benzerlikler arz etmektedir. Bu tema el-Emru’l-muhkem’in çeşitli 

kısımlarında şu şekilde izah edilmiştir: 

Mürid şeyhini ziyaret edeceğinde her türlü düşünceyi kalbinden silmeli yalnızca şeyhini 

düşünmelidir. Şeyhiyle görüşme esnasında onun her dediğini kabul etmeli, asla ona hata sıfatı 

nispet etmemelidir. Şeyhi ona kabul etmesi zor bir söz söylediğinde ise “benim nefsim henüz bu 

sözün hakikatini anlayacak makama erişmedi” demelidir…   

…Mürid geçerli bir sebep olmadıkça şeyhini meşgul etmemelidir. Şeyhinin huzuruna çıkması îcâb 

ederse de mutlaka zâhirini ve bâtınını temizlemiş bir vaziyette olmalıdır…  

…Mürid kendisine ârız olan her havâtırı şeyhine arz etmelidir. Hasta doktora kendi hâlinden haber 

vermezse doktor ona uygun bir reçete hazırlayamaz.273 

 Mürîd vesvese ve kötü düşünceden sakınmalıdır. Şayet böyle bir hal zuhur ederse bu hali zikir ve Hz. 

Peygamber’i hatıra getirmek suretiyle def etmeye çalışmalıdır.274 Nitekim Cenâb-ı Hak ehl-i dünyanın 

kalbini vesvese ve gafletin, ehl-i Hakk’ın kalbini ise zikir ve ünsün mahalli kılmıştır.275 

Mürîd her hâlükârda doğruluktan yana olmalı kendisine zarar gelse bile doğruyu söylemekten 

geri durmamalıdır.276 Kendisine zulmedenleri affetmeli, hakkını yiyenlere bile ihsanda bulunmaktan 

kaçınmamalıdır.277 

Mürîd mertebesi yükselse de edebi elden bırakmamalı, sülûkunun başlangıcında riâyet ettiği 

edeplere sonraki mertebelerde daha sıkı bir şekilde sarılmalıdır.278 Bununla birlikte, mertebesi 

 
269 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 216. 
270 Beyyûmî, el-Edeb, v. 9b.; a.mlf. Fazl ve’l-minne, 218. 
271 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 218. 
272 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 241. 
273 Baydar, el-Emru’l-muhkem, nşr. Baydar, 80. 
274 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 31b. 
275 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 11. 
276 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 13. 
277 Beyyûmî, el-Esrârul’-hafiyye, 15. 
278 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 16. 



68 

yükselen mürîdler mübtedî dervişler ile henüz temkîn makamına ulaşamamaları sebebiyle ihtilat 

hâlinde olmamalıdır.279  

Vakti mümine yaraşır bir şekilde kullanmak mürîdin vazifesidir. Mürîd vaktinin çoğunu 

muhâsebe ile geçirmelidir. Şayet buna güç yetiremezse en azından ikindi namazının ardından bir 

müddet muhâsebe ile meşgul olmalıdır. Muhâsebe ile meşgul olmanın neticesi murâkabe makamına 

ulaşmaktır.280  

Beyyûmî müridlerin hürmet göstermesi gereken zevâtın faziletini anlatırken sâlihlerin 

meclisinin bizâtihi rahmet olduğunu vurgular ve “Salihlerin zikredildiği yere rahmet iner”281 hadîs-i 

şerifini nakleder. Sâlihlerin anılmasının bile rahmet vesilesi sayılmasından dolayı mürîdin -ne kadar 

günahkâr olsa da- bu meclislere iştirak edip sâlihlerin sohbetine devam etmesini tavsiye eder.282 

Beyyûmî bu minvalde; “Sufi tâifesinin meclisleri dünya ve ahiret saadetinin anahtarıdır.”, “Âriflerle 

oturmak kalbi nurlandırır.”, “Sâlihlerle oturmak çürük kalpleri imar eder.”, “İnsanın kalbi için 

sâlihlerle hemhâl olmak kadar faydalı bir iş yoktur.”, “Müminin sâlihlerin bulunduğu meclise bir kere 

iştirak etmesi binlerce fısk meclisine iştirak etmesine kefârettir.” gibi vecizeleri arka arkaya zikreder283 

ve sâlihleri ziyaret etmenin faydalarını konu edinen İbrahim et-Tâzî’ye ait şu beyti okuyucuyla 

paylaşır.284  

يرِ بْ يُ   مٌ هَ رْ مَ   ىقَ التُّ   ابِ بَ رْ أَ   ةُ ارَ يَ زِ   

رِ يْ الخَ وَ   ةِ ايَ دَ الهِ   ابِ وَ بْ أَ   احُ تَ فْ مِ وَ   

Takva ehlini ziyaret şifa verici bir merhemdir / Hayrın ve hidayet kapılarının anahtarıdır. 

Müellifin, müridin şeyhine karşı takınması gereken edepleri işlediği bölüm el-Emru’l-muhkem’in 

anlatısı ile benzerlikler arz etmektedir. Bu tema el-Emru’l-muhkem’in çeşitli kısımlarında şu şekilde 

izah edilmiştir: 

Mürid şeyhini ziyaret edeceğinde her türlü düşünceyi kalbinden silmeli yalnızca şeyhini 

düşünmelidir. Şeyhiyle görüşme esnasında onun her dediğini kabul etmeli, asla ona hata sıfatı 

nispet etmemelidir. Şeyhi ona kabul etmesi zor bir söz söylediğinde ise “benim nefsim henüz bu 

sözün hakikatini anlayacak makama erişmedi” demelidir…285 

 
279 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 23. 
280 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 15. 
281 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 1/23. 
282 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 222. 
283 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 222. 
284 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 222.; Şiirin İbrâhîm et-Tâzî’ye olan âidiyeti için bk. Mehdî La’rac, Dîvânu İbrâhîm et-Tâzî, 

Beyrut: Kitâb Nâşirûn, 2013 76. 
285 İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem, nşr. Baydar, 81.  



69 

… Mürid şeyhinin fiillerine -eleştirmek için- bakmamalıdır. Şeyhi ona bir şey emrettiğinde derhâl 

yerine getirmelidir.287 

…Mürid geçerli bir sebep olmadıkça şeyhini meşgul etmemelidir. Şeyhinin huzuruna çıkması îcâb 

ederse de mutlaka zâhirini ve bâtınını temizlemiş bir vaziyette olmalıdır…289 

… Hakîkî müridler şeyhinden herhangi bir şeyi gizlemez.291 

… Mürid, hiçbir durumda şeyhinin sözünü kesmemelidir. Haklı olduğunu düşünse dahî asla 

onunla tartışmaya girmemelidir çünkü şeyhin söylediğinde her halükârda mürid için maslahat 

vardır. Bu sebeple onunla tartışmada ısrar etmek müridin aleyhinedir. Şeyhi ile tartışan mürîd 

şeytan tarafından ayartılmış ve feyiz kapısından mahrum bırakılmıştır. Şeyh -zahiren- şeriata 

muhalif bir söz söyler veya davranışta bulunursa mürid asla ulemânın sözleriyle şeyhini 

yargılamamalıdır. Böyle yapan mürîd asla felah bulamaz ve şeyhi tarafından dergâhtan kovulmayı 

hak eder duruma gelir.293 

Beyyûmî’nin âdâbu’l-mürîd kategorisinde ele aldığı konulardan biri de müridin ihvanıyla ve 

diğer kişilerle olan münasebetidir. Şeyhine karşı edepsizlik etmek nasıl Allah’ın gazabını üzerine 

çekmeye sebep olursa ihvanına karşı edepsizce davranmak aynı tehdite muhatap olmayı gerektirir. 

Müridin, ihvanıyla olan münasebetinde itidalli olması beklenir. Ne ondan tam anlamıyla yüz çevirmeli 

ne de bütünüyle samimi olmalıdır. Mürîd, tarikat kardeşinin kendisiyle dünyevi dünyevî menfaatler 

için yakınlık kurduğunu anladığında onu derhal uyarmalıdır. Ayrıca müridi, ihvanıyla olan dostluğu 

gaflete yöneltip Cenab-ı Hakk’tan uzaklaştırıyorsa bu dostluk bitirilmelidir.296  

Mürîd kendini ihvanından üstün görmemeli, ihvanın bir hatası olduğunda bunu ifşa etmek 

yerine gizlemeli ve hatası yüzünden onu ayıplamamalıdır çünkü ihvanını ayıplayana cümle mevcudat 

lanet eder. Bununla birlikte mürid, ihvanı hakkında ortaya çıkan dedikodulara aldırış etmemeli, ara 

bozmak için söz taşıyanlara fırsat vermemelidir.   

İhvanı uyarma vazifesi müridin değil şeyhindir. Nitekim şeyhin nefsi terbiye edilmiş ve kemâl 

sıfatlarla donanmıştır. Mürîd ise henüz nefsini terbiye edememiştir. Nefsini terbiye edemeyen kişinin 

başkalarını uyarması doğru değildir. 

Beyyûmî her ne kadar nefsini terbiye etmeyen mürîdlerin birbirini uyarmasını hoş karşılamasa 

da ihvanın birbirine -üstünlük gayesi gütmeksizin- tavsiye ve nasihatlerde bulunmasını faydalı görür. 

Nitekim kardeşlikten gaye şefkat, beraberlik ve nasihattir. 

 
287 İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem, nşr. Baydar, 81. 
289 İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem, nşr. Baydar, 80. 
291 İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem, nşr. Baydar, 84. 
293 İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem, nşr. Baydar, 81. 
296 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 226. 



70 

Beyyûmî kıdemli dervişlerin mübtedi dervişlerle ilişkisini Hz. Peygamber ile ashâbın 

ilişkisine benzetmiş ve bu ilişkinin nasıl olması gerektiği hususuna değinmiştir. Buna göre, kıdemli 

derviş mübtedi dervişe ilim yoluyla değil şefkat yoluyla yaklaşmalıdır çünkü ilim uzaklaştırır şefkat 

ise yakınlaştırır. Nitekim Hz. Peygamber de ashâbına şefkatle yaklaşmış ve onların gönlünü 

kazanmıştır. 

Tarikat yolunda kişinin azmi ve şevki zaman zaman zayıflayabilir. Böyle bir durum meydana 

geldiğinde müridin ihvanıyla vakit geçirmesi azminin ve şevkinin yeniden artmasına vesile olur. 

Beyyûmî bu minvalde şu sözü zikretmiştir: “İrade de (müritlik) elbisenin eskiyip yıprandığı gibi 

eskiyip yıpranır. İhvanın ile görüşerek iradeni yenile.”297 

Müellifin bu anlatısı İbn Arabî’nin el-Emru’l-muhkem’i ile tematik benzerlikler içermektedir. 

Müridin ihvanı ile olan münasebeti el-Emru’l-muhkem’de şu sözlerle ele alınmıştır: 

Yakınlık (karâbet) bağı şu iki şey ile kurulur: Neseb yoluyla yakınlık ve din kardeşliği yoluyla 

yakınlık. “Müminler ancak kardeştir…”298 Ayetinde din kardeşliğine işâret vardır. Bu ayete göre 

imanın gerçekleşmesi kardeşliğin gerçekleşmesini gerektirir. Kardeşlik ise şefkat ve merhametten 

ibarettir. [Peki şefkat ve merhamet nedir?] Şefkat ve merhamet; kardeşini ateşten kurtarıp cennete 

taşıman, cehaletten kurtarıp ilme sevk etmen, noksandan kemâle yükseltmendir. Eğer böyle 

yaparsan Allah’ın razı olduğu şekilde iman etmiş olursun. İyi bil ki! Bu ayet çerçevesinde senin 

mümin kardeşine nasihat etmen, onu gaflete düşmekten kurtarman, cehalet uykusundan 

uyandırman gerekir.299 

…İhvanından -kendi kapasitesinin yetmeyeceği- bir söz işiten mürid, ona karşı hüsn-ü zanda 

bulunmalı ve “onun müşâhedesi benim müşâhedemden daha üstündür” diyerek onu itham 

etmekten kaçınmalıdır.300 

Bu konu en-Nasîhatu’l-Aleviyye’de daha çok fütüvvet teması bağlamında ele alınır:301 

…Yolumuzun müridleri, ihvanına karşı son derece şefkatli ve vefâlıdır…302 

…Bedeviyye yolunda kardeşinin ayıbını ızhâr etmek büyük günahlardan sayılır.303 

Beyyûmî, yaşadığı dönem ve toplumla ilgili olarak yer yer olumsuz bir bakış açısına sahiptir. 

Bu durum eserlerinde açıkça görülmektedir. Mesela, Fazl ve’l-minne’de ashabın, Beyyûmî’nin 

yaşadığı dönem gibi dönemlerde yaşamaktan Allah’a sığındığını ancak çağdaşı insanların bu durumu 

dert edinmemesinden yakınmıştır. Bu sebeple mürîd elinden geldiğince uzlet esaslı bir yaşam tarzını 

 
297 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 226. 
298 el-Hucurât, 10/49. 
299 İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem, nşr. Baydar, 78.  
300 İbn Arabî, el-Emru’l-muhkem, nşr. Baydar, 93. 
301 Baş, Seyyid Ahmed el-Bedevî, 370. 
302 Halebî, en-Nasîha, 37. 
303 Halebî, en-Nasîha, 38. 



71 

benimsemeli, insanlarla kifayet miktarınca ihtilat halinde bulunmalı, herkese güvenmemelidir. 

Kurtuluş ancak insanlardan uzaklaşmakla mümkündür.304 Beyyûmî bu minvalde -ismini 

belirtmeksizin- İbnü’r-Rûmî’ye (ö. 283/896) âit şu beyti zikretmiştir:305 

حَابِ  كَ مِنْ صَدِيقِكَ مُسْتَفَادٌ/ فَلََ تَسْتَكْثِرَنَّ مِنَ الص ِ  عَدُوُّ

Düşmanın (sana düşmanlık yapma konusunda) dostundan faydalanır. 

Bu yüzden dostlarının sayısını artırmaya çalışma! 

Beyyûmî genel olarak toplumda özel olarak ise tasavvuf ehli arasında meydana gelen 

yozlaşmayı ve edep eksikliğini Zerrûk’tan alıntıladığı şu şiir ile dile getirir:306 

؟ بُ لُ طْ أَ   بٍ سْ كَ   يُّ أَ فَ   امُ رَ الحَ   ىشَ فَ وَ   ؟ /بُ رَ هْ المَ   نَ يْ أَ فَ   انُ مَ الزَّ   دَ سَ فَ   

. بُ ج ِ عَ تَ المُ   بُ ج ِ عَ يُ لْ ا فَ ذَ   لِ ثْ مِ لِ فَ /    اهَ اتِ هَ بُ شُ   نْ عَ   اءُ مَ لَ العُ   تْ امَ عَ تَ وَ     

؟بُ د ِ ؤَ مُ   انِ مَ ا الزَّ ي ذَ ا فِ نَ لَ   نْ مَ   وْ أَ   ؟ /انَ ينِ دِ   اةِ اعَ رَ ي مُ فِ   رُ اوِ شَ ا نُ ذَ   نْ مَ     

Zaman bozuldu nereye kaçayım? Haram yaygınlaştı hangi kazancı talep edeyim? 

Alimler haram ve şüpheli şeylere karşı kör-sağır kesildi. Böyle bir şey karşısında hayrete 

düşmeyenler bile hayret etmeli. 

Biz dinimizi gözetmek için kime danışacağız? Bu zamanda bizi terbiye edip edeplendirecek 

kim var? 

3.2. Zikir ve Salât-ı Hakîkî 

Tarikat edeplerini yerine getirmeye başlayan müridin, seyrusülûkunda hızlıca mesafe kat 

edebilmesi için zikrin kendisinde tahakkuk etmeye başlaması gerekli bir durumdur.  

Zikir, “Allah’ın kişiye kendi müşâhedesini unutturmaması.” olarak tanımlanır.307 Zikir paslı 

kalplerin cilâsı, bütün saadetlerin aslıdır.308 Zikir vesilesiyle günahlar affolur ve sülûk mertebeleri 

 
304 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 227-228. 
305 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 9b.; Sâmî Ebû Zeyd v.d., İbnur-Rûmî; kırâe nakdiyye fî şi’rihî, (Amman: Daru Âlemi’s-sekâfe 

li’n-neşr ve’t-tevzi’, 2015), 463. 
306 Beyyûmî Fazl ve’l-minne’de bu şiiri, “Şeyh Zerrûk: ‘Şeyhim Ebû Abdullâh el-Kureşî’nin huzuruna ne zaman girsem bu 

şiiri okuduğunu görürdüm” diyerek nakleder. Araştırmalarımız neticesinde Zerrûk’un böyle bir ifâdesine ulaşamadık. 

Bununla birlikte şiir, Uddetu’l-mürîdi’s-sâdık’ta anonim olarak zikredilir. Bkz. Zerrûk, Uddetu’l-mürîdi’s-sâdık, 232-233.   
307 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 235. 
308 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 15. 



72 

hızlıca kat edilir.309 Buna göre yolun âdâbına riâyet eden mürîdin şeyhin kendisine telkin edeceği zikir 

ile Hakk’a vuslat mertebelerinde yükselmesi olağan bir durumdur. 

Beyyûmî -zikir bağlamında- müridin ilâhî isimlerle ilişkisini 3 mertebede ele alır. 

• Taalluk: Aklın ilâhî ismin ilk manasıyla ilişki kurduğu mertebedir. Avâm-ı nâsın ilâhi 

isimlerle ilişkisi taalluk mertebesindedir. 

• Tahalluk: Kişinin ilâhî ismin hakîkî anlamını ve icrâ ettiği vazifenin mahiyetini idrak 

etmesidir. 

• Tahakkuk: Kişinin ilâhî ismin manasında yok olmasıdır.310 

Beyyûmî, buna ilave olarak zikir kavramını 7 makâma ayırır. Bu makâmlar şunlardır:311 

• Dil Zikri: Bu makâmda zikir, harf ve seslerden oluşur ve kulak ile duyulabilir. Kalp dilin zikri 

vesilesiyle Allah’ı hatırlar. 

• Nefs Zikri: Bu makâmda zikir, harf ve seslerden oluşmadığı için kulak vasıtasıyla değil his ve 

batında meydana gelen hareket vesilesiyle işitilebilir. 

• Kalp Zikri: Bu makâmda Cenâb-ı Hakk’ın cemâl ve celâli mülâhaza edilir.  

• Ruh Zikri: Bu makâmda sıfât tecellilerinin nûrları müşâhede edilir. 

• Murâkabe Zikri: Bu makâmda esrâr-ı ilâhî keşfolunur. 

• Hafâ Zikri: Doğruluk makâmında (mak’ad-ı sıdk) zât-ı ehadiyyetin nûrları müşâhede edilir. 

• Hafâü’l-hafâ: Bu makâmda hiçbir kulun tam anlamıyla ihâta edemeyeceği hakka’l yakîn 

mertebesinin hakikatine nazar edilir.312 

Beyyûmî, zikri “şâhid” olarak niteler. Bu nitelemenin sebebi, Allah’ın insanın kalbinde dâimi 

olarak hâzır bulunmasıdır. Şayet kişi zikrin hakikatine erip zikri kalbine indirirse orada Cenâb-ı 

Hakk’ın hâzır bulunduğuna şahit olacaktır.313 Dünyada zikri kalbine indirme nimetine erişemeyenler 

ahirette rü’yetullâh nimetinden mahrum kalacaklardır.314 

Beyyûmî zikir temasını işlerken Hikem-i Atâiyye’de yer alan hikmetlerden de faydalanmıştır. 

Zikir esnasında Allah ile beraberlik huzurunu yaşayamadığın için sakın zikri terk etme! 

Gönlündeki bu vesvelerle zikre yönelmen Allah’a karşı edepsizlik olur. Hem Allah’ı zikrettiğini 

söylüyorsun hem de ondan gayrısına nazar ediyorsun. Böyle bir zikir seni yükseltmek yerine sana 

zarar verir. Allah’ı zikretmekten gâfil olman onun zikrinde gâfil olmandan daha büyük bir 

 
309 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 31a. 
310 Beyyûmî, Şerhu Esmâi’s-Sühreverdiyye, 229. 
311 Bu yedi makam Demirtâşiyye’de daire olarak nitelendirilmiş ve bazı ilavelerle zenginleştirilmiştir. Bk. Beyyûmî, 

Demirtâşiyye, v. 34a-34b. 
312 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 235.; a.mlf. Demirtâşiyye, v. 34a-34b. 
313 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 235. 
314 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 219. 



73 

musibettir. Umulur ki Hakk Teâlâ seni gaflet içinde yaptığın zikirden yakaza halindeki zikir 

makamına yükseltir. Hatta ve hatta seni bu makamdan da yükseltir de mezkûrun zâtında fânî 

olursun.315 

Beyyûmî bu hikmet bağlamında gafletle de olsa müridin zikre devam etmesini ancak en kısa 

sürede bu gaflet hâlini def ederek huzûr-u ilâhîde olduğunun şuuruna varması gerektiğini belirtir. 

Gaflet müridin vuslat yolundaki en büyük engellerden biridir. Mürid -gafletle de olsa- lisanı ile zikre 

devam ederse, zikrin medlûlünün hakikatine vâkıf olur ve kalbi onun nuruyla dolar. Bu durumun 

alâmetlerinden biri müridin bâtının harâretle kaynamasıdır. Bâtın harâretle kaynayınca kalpte zikrin 

manası belirmeye başlar. Gaflet durumunda ise kalpte yalnızca mâsivâ bulunur. 

Beyyûmî gaflet ve yakaza bağlamında zikri derecelere ayırmıştır: 

…Lisan ile zikredenler ehl-i gaflettir ki bu avâmın makamıdır. Kalbi uyanık vaziyette lisanı ile 

zikredenlerin makamı sülûk ehlinin makamıdır. Mezkûrun huzurunda zikredenler havâs 

makamıdır. Mezkûrda kaybolmak ise fenâlarından fânî olan havâss-ı havâssın makamıdır. Bu 

makam kibrit-i ahmerden daha yücedir.316 

Zikr-i hakîkî, himmetin zikredilene yoğunlaştırılması ve zikredilenden başka bir şeyin 

düşünülmemesi ile husûle gelir. Böylece ibadet kemâl bulur ve kalbe gelen havâtır def edilir. Bu 

mertebede zâkir sıfatı zikredene mecâzen iliştirilir ancak hakikatte bu sıfat mezkûra aittir. Sonuç 

olarak zâkir, zikr ve mezkûr tanımlamalarının tamamı Cenâb-ı Allah’a nispet edilir.317  

Beyyûmî zikr-i hakîkîye erişmek isteyen taliplere; güneş 50 derecelik açıda iken ya da sabah 

veya ikindi namazının ardından “Allah” lafzını, lafzın yazılışını hayalinde canlandırmak sûretiyle 

günde alınan nefes sayısına denk olan 24.000 defa zikretmelerini tavsiye eder.318 

Beyyûmî ism-i câmî olmaklığı açısından lafza-i celâl zikrini zikirlerin en yücesi olarak görür 

ve onu zikredenlerin; gizli ilimlere muttalî olacaklarını, her türlü bela ve musibetten korunacaklarını, 

fakirlikten emîn olacaklarını ve maddî ve manevî hastalıklardan şifa bulacaklarını bildirir.319 

Allah lafzınının yüceliği ve diğer lafızlara olan üstünlüğü el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye’de şöyle 

açıklanır: 

…Eğer, “Allah dostlarının çoğu ‘Allah Allah” ya da “Hû” diyerek zikretmeyi -sıfat bildiren sâir 

isimlere nazaran- neden daha çok tercih ediyor diye soracak olursan sana cevabım şudur: Bu iki 

zikir herhangi bir takyid içermez. Örneğin ‘La ilahe illallah’ veya ‘Allahu Ekber’ zikirleri, 

lafızlarının delâlet ettiği anlam ile mukayyettir. İşte lafza-i celâlin ya da zamirin (Hu) zikrinin 

 
315 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 84. 
316 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 84. 
317 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 235. 
318 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 235. 
319 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâtî, 224. 



74 

yüceliği, bu zikirlerin lafızlarının delâletini takyid eden muayyen bir sıfat ya da mana 

olmadığından kaynaklanmaktadır.320   

Beyyûmî Allah zikrini âriflerin ve müvellehlerin321 zikri olarak niteler ve bu zikre ait bazı 

hâssaları zikreder. Kim halvet esnasında bu isme devam ederse “kün fe-yekûn” sırrına erer ve istediği 

her şey tastamam kendisine ihsan edilir. Sessiz bir mekânda 70.000 defa lafza-i celâl zikredilirse Allah 

zikreden kişiyi yüce makamlara ulaştırır. Kim sabah namazından sonra 77 defa “Hüvallâh” zikrini vird 

edinirse dünya ve ahireti bereketlenir.322 

Cenâb-ı Hakk’ın, zikir nimetini ancak sâlih kullara bahşedeceğini belirten Beyyûmî bu hususu 

İncil’de yer alan “Ağaçlar meyvelerinden bilinir. Dikenli bitkilerden incir toplanmaz. Çalılardan üzüm 

hasat edilmez.”323 Sözü ile ve “Sâlih haber salih kişiden gelir, kötü haber kötü kişiden gelir.”324 Hadis-

i şerîfi ile delillendirir. 

Beyyûmî’nin değindiği bir başka konu da tevhidin hakikatine eren âriflere mahsus “salât-ı 

hakîkî” kavramıdır. Namazın hakîkati olarak Türkçeye tercüme edebileceğimiz bu kavram, bedensel 

bir ibadet olarak algılanan namazın, taşıdığı soyut bâtınî mânalara işaret etmesi bakımından önemlidir.  

Tevhîd ehlinin namazının rükunları ve bu rükunların hikmetleri şöyledir:325 

1. Taharet: Mâsivâ kirinden soyutlanmak (et- tenezzüh an nakâisi’l-kevniyye). 

2. İstikbâl-i Kıble: Tüm benliğiyle Hakk’ı talep etmeye yönelme (et-teveccühü’l-küllî fî talebi’l-

Hak). Kul namaza durduğunda zâhiren Ka’be’ye yönelse hakîkatte Allah’a yönelmiştir. Bu 

yönelişin farkında olup namazda Allah ile beraber olma şuuruna erenlerin her fiili birer namaz 

hükmündedir. 

3. Niyet: Kalbi bu teveccühe bağlamaktır. (İn’ıkâdu’l-kalb fî zâlike’t-teveccüh). 

4. İftitâh Tekbîri (Tekbîratu’l-ihrâm): Cenâb-ı Allah’ın kibriyâsının şuuruna varmaktır.  

5. Fâtiha Sûresi’ni Kıraât Etmek: Cenâb-ı Hakk’ın vücudunun en kâmil şekilde insanda tecelli 

ettiğinin şuuruna varmaktır. Nitekim varlığın (vücûd) fâtihası esrâr-ı rabbâniyyenin insan 

perdesi altından zuhur etmesidir. 

6. Rükû’: Mâsivânın hakîkatte mevcût olmadığını müşâhede etmektir (şühûdu in’ıdâmi’l-

mevcûdâti’l-kevniyye). 

7. Kıyâm: Bekâ makâmına işârettir.326  

 
320 İbn Arabî, el-Futûhâtü’l-Mekkiyye, 2/228. 
321 Bu kavram “Velâyet”. Alt başlığında kısaca izah edilecektir. 
322 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâtî’, 224.; Müellif, eserlerinde “Allah” lafzının birçok havâssıyla birlikte bu lafızla ilgili mücerreb 

vefkler tarif etmiştir. Vefk bahsi gizli ilimler kategorisine girdiği için çalışmamızda bu bilgileri işlememeyi uygun gördük.  
323 Luka, 6:43-45, Kutsal Kitap Yeni Çeviri, 2001.; Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 236. 
324 Kenzü’l-Ummâl, 44108. 
325 Beyyûmî bu kısmı Abdülkerîm el-Cîlî’nin el-İnsânu’l-kâmil isimli eserinden muhtasaran iktibas etmiştir. Bk. Cîlî, el-

İnsânu’l-Kâmil, 337. 



75 

8. Sücûd: Zat-ı ilâhinin zuhuru karşısunda beşerî özelliklerin silinmesine işârettir. 

9. Ka’de: Esmâ ve sıfâtın hakikatinin kişide tahakkuk etmesine işârettir (tahkik bi-hakâiki’l-esmâ 

ve’s-sıfât). 

10. İkinci Secde: Kulluk makamıdır. Hakk’tan halka dönüşün işâretidir. 

11. Tahiyyât: Hz. Peygamber ve Cenâb-ı Hakk’ın kemâline işârettir.327    

Beyyûmî’nin salât-ı hakîkî tarifi, tasavvuf literatüründe kendisine sıkça yer bulan salât-ı dâimûn 

temasının bir dışa vurumu olarak karşımıza çıkmaktadır. Beyyûmî bu anlatım şekli vasıtasıyla, 

âriflerin her hâlükârda Cenâb-ı Hakk ile olan maiyyeti hususunu vurgulamaktadır.   

3.3. Velâyet 

Zikrin ve salât-ı hakîkî kavramının kendisinde tahakkuk ettiği mürid, artık velâyet mertebesine 

ulaşmıştır. Bu minvalde Beyyûmî’nin velâyet konusundaki görüşlerini tahlil etmek isabetli olacaktır. 

Beyyûmî’nin tarikat anlayışında velâyet meselesi önemli bir konumdadır. Velâyet Allah’ın 

kullarından az bir kısmına bahşettiği vehbî bir sıfattır. Bununla birlikte bu sıfatı haiz kişiler kendi 

kesbleriyle yolun âdâbını gözeterek nefsini terbiye edip i’tibarî varlığından soyutlanmış, Cenâb-ı 

Hakk’ın rızası uğruna dünya ve ahiret talebinden vaz geçmiş ve mâsivâdan yüz çevirerek bütün 

himmetini Allah’a yöneltmiştir. 

Beyyûmî’ye göre velâyetin tam anlamıyla tahakkuk etmesi ancak Cenâb-ı Allah’ın zâtı 

hakkında bilgi sahibi olmakla (ma’rifet-i zât) ve müşâhede ile mümkündür.328 Beyyûmî’nin tasavvuf 

düşüncesinde bu kişiler “ârifler” olarak nitelendirilir. Ma’rifet bilgisinden ve müşâhededen yoksun bir 

şekilde Allah’a kulluk etmek ise “ârif” olmak için yeterli değildir. Bu sebeple zâhid ve âbidler velâyet 

nokta-i nazarından nâkıs olarak görülür. Zâhid ve âbidlere karşı olan bu tutum Beyyûmî’nin tasavvuf 

anlatısına da yansımıştır. Şerhu’l-Hikem’deki zâhid ve ârif tipolojisinin karşılaştırılması bu durumun 

en net dışa vurumudur. Beyyûmî bu eserde zâhidlerin halkın kendilerini övmesinden rahatsız olduğu 

âriflerin ise bu durumdan memnuniyet duyduğu örneği üzerinden zâhidin övgü fiilini halka ârifin ise 

Hakk’a nispet ettiğini anlatmış, ârifin görüşünün isâbetli olduğunu belirtmiştir.329  

Beyyûmî, Hakîm et-Tirmizî’nin (ö. 320/932) velâyet teorisine paralel olarak velâyeti Hz. 

Peygamber başta olmak üzere diğer peygamber ve velilerin eriştikleri en yüce mertebe olarak 

tanımlar.330 Velâyetin en üst mertebesinde Cenâb-ı Hakk’ın zâtı istiğrak halinde müşâhede edilir ve 

 
326 El-İnsânu’l-Kâmil’de “Makâmu’l-bekâ” olarak yer alan bu ibâre Fazl ve’l-minne’nin Mezîdî tarafından yapılan tahkikinde 

hatalı bir biçimde “Mukâvemetu’l-bekâ” olarak yer almaktadır. Bk. Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 232.; Cîlî, el-İnsânu’l-

Kâmil, 337.    
327 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 231. 
328 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâti’, 227. 
329 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 155-156. 
330 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâti’, 227. 



76 

mâsivâ ile olan bağ tamamen kesilir. Beyyûmî bu makamdaki velîlere -İbn Arabî’den iktibasla-331 

Müheyyemûn/Müvellehûn ismini verir. Velîlere bu isimlendirmenin verilmesinin sebebi, Allah’ın 

izzetini ve celâlini müşahede etmekten mest olmuş bir şekilde secde eden ve bu hallerinden dolayı 

“Adem’e secde edin” emrinden muaf tutulan Müheyyemûn ve Müvellehûn denilen melek grubu332 ile 

velîler arasında benzerlik ilişkisi kurmaktır. Beyyûmî Fazl ve’l-minne’de bu konuyu şöyle ele alır: 

Hâdis varlıkların hepsi Allah’ın otoritesini tanırlar. Kimileri O’na zorla kulluk 

ederken kimileri de gönül hoşnutluğu ile kulluk eder. Bu zümrenin yücelerine 

müheyyemûn denir. Müheyyem ve müvelleh, Allah’ın Adem’e secde etmekten muâf 

tuttuğu meleklere verilen isimdir. Bu muâfiyetin sebebi, o meleklerin Allah’a 

secdelerinde istiğrak hâlinde bulunmalarıdır. İşte bu yüzden müşâhede hâlinde bulunan 

velîlere de müheyyem ve müvelleh denilmiştir.333  

Beyyûmî’nin tasavvuf anlayışında velîler Hz. Peygamber’in vârisi konumundadır.334 Kur’ân-ı 

Kerîm’in nüzulü esnasında inen ayetlerin üstlendiği insanlığı hidayete eriştirme misyonunun yerini 

vahyin tamamlanmamasın ardından velîlerin kalbine irsâl edilen ilhâmât almıştır. Velîler kalplerine 

inen ilhâmât ile insanları Hakk’a davet eder. Beyyûmî bu ifadelerinin delili sadedinde Ebû Medyen’in 

“Kur’an-ı Kerîm’in nüzulü bitmişşe de tenezzülü kıyamete kadar devam edecektir.” Hikmetini 

zikreder.335  

Velâyet mertebesindeki zât, Hz. Peygamber ile insanlar arasında bir nevi köprü vazifesi 

görerek Allah’tan Hz. Peygamber’e gelen nur ve feyzi tâkatleri nispetinde insanlara pay eder. 

Beyyûmî bu minvalde “Allah’ın vechinin heybeti mahlukâta vasıtasız olarak ulaşsaydı her şeyi 

yakardı.” mealindeki sözü zikreder. Ardından Hz. Peygamber’i güneşe velîleri de aya benzetir ve ayın 

güneşten aldığı ışığı yansıtması ile velilerin feyzi Hz. Peygamber’den alarak insanlara pay etmesi 

arasında benzerlik ilişkisi kurar.336 Bunu takiben Velîlerin kalbini güneşe benzeterek gökteki güneşin 

nurunun onların yanında sönük kaldığını söyler ve Hallâc’ın şu şiirini nakleder:337 

يبُ غِ تَ   تْ سَ يْ لَ   وبِ لُ القُ   سَ مْ شَ وَ /    لِ يْ الَّ بِ   بُ رُ غْ تَ   ارِ هَ النَّ   سَ مْ شَ   نَّ ِِإ  

Gündüz güneşi gece batar / Ancak kalplerin güneşi asla batmaz. 

 
331 Muhyiddin İbnü’l-Arabi, Fususu’l-Hikem tercüme ve şerhi (tıpkıbasım); tercüme ve şerh Ahmed Avni Konuk; haz. M. 

Nedim Tan, Ercan Alkan, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2. Cilt, 2017) 2/933. 
332 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 214. 
333 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 214. 
334 Beyyûmî, el-Fevz ve’l-intibâh, 21. 
335 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, v.2a.  
336 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâtî’, 227.   
337 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâtî’, 227.; Şiirin Hallâc’a âidiyeti için bk. Mustafa Kâmil eş-Şeybî, Şerhu Dîvâni’l-Hallâc: Ebi’l-

Muğîs el-Hasen b. Mansûr, (Beyrut: Mektebetü’n-Nahda,1974), 160. 



77 

3.4. Rıza, Fakr, Murâkabe, Havf 

Müridin, iradesinden soyutlanıp rıza, fakr, murâkabe ve havf makamlarına ulaşması, velâyetinin 

sıhhati açısından zaruridir. Bu kısımda velâyet mertebelerinin en önemlilerinden sayılan bu üç 

kavramı ele alacağız.  

Rıza, Beyyûmî’nin tasavvuf ve tarikat anlayışının merkezini teşkil eden kavramların başında 

gelmektedir. Mürid velayet yolunda rıza makamına ulaşana kadar gayret etmelidir. Birçok eserinde 

rıza konusuna sık sık atıf yapan Beyyûmî, Fazl ve’l-minne’de bu kavramı müstakil bir başlık hâlinde 

ayrıntılı bir şekilde ele almıştır. Onun rıza anlatısının Abdürrezzâk el-Kâşânî’nin Letâifu’l-a’lâm fî 

işârâti ehli’l-ilhâm’ı338 başta olmak üzere Abdülkerîm el-Cîlî’nin el-İnsânü’l-kâmil’i ve İbn Atâullah 

el-İskenderî’nin Hikem-i Atâiyye’si gibi eserlerden yapılan iktibaslar ile kurgulandığı görülecektir. 

Beyyûmî rızayı âyetle şekillenen (Beyyine, 98/8) Kâşânî’nin taksimine paralel olarak; 

Allah’ın kuldan razı olması ve kulun Allah’tan razı olması şeklinde iki kategoride ele almıştır.339 

Allah’ın kuldan razı olması, kulun Allah’ın emir ve nehiylerine ittiba etmesi, kulun Allah’tan razı 

olması ise kulun murâd-ı ilâhî dışında herhangi bir şey ile taallukunun bulunmaması ile gerçekleşir.340  

Beyyûmî rıza ile ahdi bozmak ve ahde vefa kavramları arasında irtibat kurmuş ve bu kavram 

çiftini rıza başlığı altında Kâşânî’nin tasnifinden iktibasla ele almıştır. Kulun Allah ile olan ahdini 

bozmasını; şeriat, tarikat, hakikat ve tasarruf (fiil) şeklinde tasnif etmiştir. 

Buna göre; kul şeriat ahdini Allah’ın emrettiklerini yapmayıp nehyettiklerini yaparak, tarikat 

ahdini cennet arzusu veya cehennem korkusu sebebiyle ibadet ederek, hakikat ahdini olmayan şeyi 

irade ederek, tasarruf ahdini ise kendisinden sâdır olan güzellik veya kerâmetleri kendisinden bilerek 

bozar.341 

Ahde vefâyı ise; ubudiyyet, rububiyyet, tasavvuf, hâssa, hâssatü’l-hâssa başlıkları altında ele 

almıştır. 

Buna göre; ubudiyyet her türlü eksikliğin kendisinden kaynaklandığını bilmek, rububiyet 

kulluk ve acziyetinin farkında olmak, tasavvuf ise geçmiş ve geleceği nazar-ı itibara almayarak 

şimdiki zaman ile meşgul olmaktır. Hâssa (havâs) olarak tanımlanan kişilerin vefası kendisine 

emredileni herhangi bir menfaat gözetmeksizin yalnızca emreden için yapmak, hâssatü’l-hâssanın 

(havâssu’l-havâs) vefası ise kuvvet ve kudretten soyutlanmak suretiyle Cenab-ı Allah’ın meşietine 

 
338 Abdürrezzâk el-Kâşânî, Letâifu’l-a’lâm fî işârâti ehli’l-ilhâm,  Abdürrezzâk el-Kâşânî’nin 1785 adet tasavvuf terimini 

izah ettiği eser. Daha geniş bilgi için bk. Süleyman Uludağ, “Kâşânî, Abdürrezzâk.”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2022), 25/5-6. 
339 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 245-246. 
340 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 246. 
341 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 246. 



78 

teslim olmaktır.342  Beyyûmî bu minvalde Ebû Medyen et-Tilimsânî’ye nispet edilen şu şiiri 

nakleder:343 

رِ المُتَعَالِ   وَالعَارِفُونَ فَنوُا لمَْ يشَْهَدُوا / شَيْئًا سِوَى المُتَكَب ِ

عَلَى الحَقِيقَةِ هَالِكًا / فِي الحَالِ وَالمَاضِي وَالَِسْتِقْبالِ وَرَأوَْ سِوَاهُ    

Arifler vasıflarından fenâ bularak Hakk’tan başkasını müşâhede etmez. 

Hakîkatte ondan başkasını şimdide, geçmişte ve gelecekte helâk olmuş olarak görürler. 

Allah’ın meşietine teslim olmak konusuna Şerhu’l-Hikem’de de değinen Beyyûmî, “Nefsini 

tedbirden rahat tut…” hikmetini şerh ederken kendisinde tedbir kudreti olduğunu zannedenleri 

hayatlarının sürekli sıkıntı içinde geçeceği, Allah’a şirk koştukları ve farkında olmadan Allah ile 

çekişmeye girdikleri konusunda uyarır. Kendinde tedbir kuvveti gören kişinin ahkâm-ı ilâhiyyeye ters 

düşerek kulluğunda noksan bulunduğunu belirtir ve o kişiye Allah’ın tedbirine boyun eğmesini tavsiye 

eder.344 

Öyle ki kişi kendi irâdesiyle Allah’a yakınlaşamaz ancak Allah onu kendine yaklaştırır.345 

Allah kendi çabasıyla vuslata ermeye çalışanlardan kendisini perdelemiştir. Vuslata ancak Allah’ın 

kerem ve inâyeti ile erilir. Âriflerin ahlakı talip değil matlub olmaktır.346  

Buna ilave olarak Abdülkerîm el-Cîlî’ye ait: “Bana kendimi bir âlet olarak gösterdi hâlbuki 

asıl muharrik odur / Ben bir kalemim ancak muktedir olan parmaklardır.”347 Mealindeki şiiri aktaran 

Beyyûmî rıza ile iradeden soyutlanmak arasındaki güçlü ilişkiye dikkat çekmiş, Allah’ın ihtiyar ettiği 

şeyin haricinde bir şeyi ihtiyar etmenin gerçekte şirk olduğunu belirtmiştir.348  

Konunun daha iyi anlaşılabilmesi için Ebu’l-Abbâs el-Mürsî’nin Müslümanlarda bulunan 

hallere dâir üçlü tasnifine eserinde yer vermiştir. Bu tasnife göre Müslümanlarda şu üç hâl bulunur:349 

• Kendisinden Allah’ı müşâhede edenler ki bu ibâdet ehlinin hâlidir.  

• Allah’tan kendisini müşâhede edenler ki bunlar inâyet ehlinin hâlidir.  

• Allah’tan Allah’ı müşâhede edenler ki bu hâl zât tecellisine mazhar olup rızaya ulaşmış seçkin 

kişilerin hâlidir. 

 
342 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 246. 
343 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâti’, 222.; Abdülkâdir Suûd-Süleyman el-Kureyşî, Dîvânu Ebî Medyen Şuayb el-Gavs, (Beyrut: 

Kitâb Nâşirûn, 2011), 30. 
344 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 39. 
345 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 241. 
346 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 241. 
347 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 246. 
348 Beyyûmî, Fevz ve’l-intibâh, 23.; a.mlf. Şerhu’l-Hikem, 39. 
349 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 247. 



79 

Beyyûmî bu tanımlarla birlikte Hikem-i Atâiyye’de yer alan “İsyan ettiğinden ziyade itaat 

ettiğinde Allah’ın hilmine muhtaçsın.”350 Mealindeki hikmeti zikreder ve amele güvenip kendinde güç 

görmek ile rızanın bir araya gelmeyeceğini vurgular.351  

Ardından Ebu’l-Abbâs el-Mürsî’den iktibasla “Allah geceyi gündüze, gündüzü de geceye 

katar”352 ayetinin işârî yorumuna yer verir. Ayette kastedilen mâna: “Allah tâat içinde ma’siyeti, 

ma’siyet içinde de tâati gizler” şeklindedir. Nitekim kul Allah’a ibadet ederken kendisinde ucb hâli 

zuhur edebilir, yaptığı amele güvenebilir, o amelin karşılığını bekleyebilir veya o ameli terk edenleri 

küçümseyebilir. İşte bu; dışarıdan güzellik olarak görülen bir kötülüktür. Ancak bir kul, günah 

işlediğinde Allah’a iltica ederek yalvarıp tövbe edebilir, işlediği günah sebebiyle nefsini zemmedebilir 

veya o günahı işlemeyenleri kendisinden yüce görebilir. Bu ise dışarıdan kötülük olarak görülen güzel 

bir durumdur.353 

Beyyûmî Mutarrif b. Abdillâh’a (ö. 95/713) nispet edilen “Benim nazarımda, isyankâr olarak 

geceleyip tevbekâr olarak sabahlayanlar ibadet ederek geceleyip kendini beğenmiş olarak 

sabahlayanlardan daha hayırlıdır.” Sözünü aktarır.354 Bununla birlikte, kişinin acziyetini hissettiği az 

amel, nefsini azdıran çok amelden hayırlıdır.355 Mürid ne kadar günah işlese de Cenab-ı Hakk’a olan 

hüsnüzannından vazgeçmemeli dâima onun rahmetini ummalıdır. Allah kişiye anne-babasından daha 

merhametlidir.356 Günahlarının Allah’ın bağışlayıcılığından daha büyük olmadığının farkına 

varmalıdır. Kim Allah’ı bilirse onun kereminin yanında günahları küçük görür.  

Beyyûmî zâhid ve âbidlerin manevi olarak terakki edememelerinin en önemli sebebi olarak 

amel azlığından ve Allah korkusundan dolayı dâima hüzün halinde bulunmalarını görür. Oysa rızaya 

erenler fiilerini kendilerine değil Cenâb-ı Hakk’a nispet ettikleri için recâ ve sürur hâlindedir. Bundan 

dolayı onlar dâima ferah ve sevinç içindedir. Müridin ferah ve sevinç içinde olması hüzünlü 

olmasından çok daha yüce bir makamda olduğunun işaretidir.357  

Hüzün ve ferah hâlinin kıyası sadedinde Hz. İsa ile Hz. Yahya arasında geçen hadiseyi örnek 

olarak veren Beyyûmî, Hz. İsa’nın sürekli tebessüm etmesine hayret eden Hz. Yahya’ya Allah’ın 

“Sizden en çok tebessüm edeni severim.”358 Şeklinde vahyetmesini ferah halinin hüzün haline olan 

üstünlüğünün bir ispatı sayar. 

 
350 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 146.  
351 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 146. 
352 el-Hâc 22/61. 
353 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 246. 
354 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 246. 
355 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 247. 
356 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 16. 
357 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 247. 
358 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 247. 



80 

Rızayı elde etmenin en önemli yolunun nefse muhalefet olduğunu vurgulayan Beyyûmî, nefse 

şefkatli davranıp heva ve hevesine tabi olanların Allah yerine nefislerinden razı olacaklarını belirtir. 

Allah’ın rızasına nail olmanın şartı ise nefse tabi olmayıp onun afetlerine karşı kendini korumaktan 

geçer. Böyle yapan kişiler rıza ehlinden sayılır ve salihlerin derecesine nail olur.359 Beyyûmî salihlerin 

sahip olduğunu sıfatları kapı metaforu kullanarak 6 maddede özetlemiştir.360 Bu sıfatlar şunlardır: 

• Nefse nimet kapısını kapayıp şiddet kapısını açmak. 

• İzzet kapısını kapayıp zillet kapısını açmak. 

• Rahat kapısını kapayıp eziyet kapısını açmak. 

• Uyku kapısını kapayıp uykusuzluk kapısını açmak. 

• Zenginlik kapısını kapayıp fakr kapısını açmak. 

• Tûl-i emel kapısını kapayıp ölüme hazırlık kapısını açmak. 

Sâlih kimseler ile vakit geçirmenin rızayı elde etme yollarından biri olduğunu vurgulayan 

Beyyûmî, sâlih kimselerle beraber olan kimselerin Allah’ın rızasına daha kolay ulaşacağını belirtir. 

Bununla birlikte şerli kimselerle vakit geçiren kimselerin zamanla nefsinden razı olmaya başlayarak 

rızâ-yı ilâhîden uzaklaşacakları konusunda da okuyucularını uyarır.361 Bu minvalde vaktini kötü 

kişilerle geçirenlerin boşa geçen ömürlerine bakıp ağlamaları gerektiğini söyler.362 

Sonuç olarak; Beyyûmî rıza kavramını Allah’ın rızası ve nefsin rızası olmak üzere iki 

vecheden ele aldığını söyleyebiliriz. O, irâdesinden soyutlanmak suretiyle yarın için endişelenmeyip 

kendinde kudret görmeyenlerin razı olmuş ve razı olunmuşlar zümresine dâhil olurken kendisinde 

irâde görüp amellerine güvenen ve gelecek kaygısı taşıyanların nefsinden razı olanlar zümresine dâhil 

olacaklarını haber vermiş ve okuyucularını bu konuda uyarmıştır. 

İbn Arabî rıza konusunu Beyyûmî’ye nazaran daha tafsilâtlı bir şekilde ele alır. O, 

Beyyûmî’den farklı olarak rızanın hâl mi yoksa makam mı olduğu hususunu tartışır.363 Bununla 

birlikte -Beyyûmî’ye paralel olarak- rızanın hem Allah’a hem de kula nispet edilebilecek bir sıfat 

olduğu kanaatini taşır. Buna göre; Allah’ın kuldan razı olması, kulun Allah’a itaat etmesi ile 

gerçekleşir, kul ise kendisine verilene razı olduğunda Allah’tan razı olmuş sayılır.364 Rıza kavramını 

ele alma hususunda İbn Arabî’nin Beyyûmî’den bir farkı da rızanın terki konusunu işlemesidir. İbn 

Arabî, mertebesi düşük kişilerin rızanın terk edilmesini kerih gördüğünü ancak bunun yanlış olduğunu 

 
359 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 249. 
360 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 249. 
361 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 249. 
362 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 15. 
363 İbn Arabî, el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2008), 7/302-303.  
364 İbn Arabi, el-Futûhât, çev. Ekrem Demirli, 7/303-304.  



81 

belirtir. Doğru olan, kulun Allah’ı tanıma yolunda kendisine verilen ile yetinmeyip seyrine devam 

etmesidir. Dolayısıyla marifet nokta-i nazarından rızanın terki bir gerekliliktir.365 

Beyyûmî’nin fakr anlatısı ile rıza anlatısı doğrudan ilintilidir. Bu iki kavramın odağında 

kişinin irâdesinden soyutlanarak ilâhi meşiete tâbi olması fikri vardır.    

Beyyûmî fakr kavramını “Allah’tan başka kimseye muhtaç olmamak.”366 Olarak tanımlar. 

Fakrın hakîkati ise mâsivâdan soyutlanmaktır (et-tecerrüd ani’s-sivâ).367 

Fakir, mâlik-i hakîkî ve mürîd-i hakîkî olarak yalnızca Cenâb-ı Hakk’ı bilir. Bundan dolayı 

kendisinde temlîk ve irâde kudreti görmez. Allah’ın emir ve nehiylerine uymayı seçme haricinde 

başka hiçbir konuda tercih yetisine sahip değildir.368 Fakr makâmına ulaşıp temlîk ve irâde 

kudretinden soyutlananlar için sorgu ve sual yoktur.369 Beyyûmî bu önermeyi şöyle delillendirir: 

Hiçbir şeyi olmayan bir kimse nasıl hesaba çekilir? Kendisinde fiil kudreti olmayan kişiden nasıl 

o fiili yapıp yapmadığı sorulur? Sorgu ve sual ancak fiil ve temlîk kudretini kendisinde gören 

müddei ve gafiller için söz konusudur.”370  

Gerçek anlamda fakra erişen kimsede tam bir sükûn hâli meydana gelir. Olaylara iyi-kötü 

penceresinden bakmayı bırakır. Fakirin nazarında safa ve keder birdir.371 Kendisinde cennet arzusu ve 

yahut cehennem korkusu meydana gelen kimse fakir olarak nitelendirilemez. Beyyûmî bu minvalde 

Hallâc’ın şu şiirini nakleder:372 

ابِ قَ عِ لْ لِ   كَ يدُ رِ أُ   ين ِ كِ لَ وَ   /  ابِ وَ لثَّ لِ   كَ يدُ رِ أُ   لََ   كَ يدُ رِ أُ   

Seni istiyorum! Mükâfât beklentisi için değil! 

Hayır! Seni bana azap etmen için istiyorum! 

ابِ ذَ عَ الْ بِ   يدِ جْ وُ   وذذُ لْ مَ   ىوَ سِ   /  اهَ نْ مِ   تُ لْ نِ   دْ قَ   يبِ آرِ مَ   لُّ كُ وَ     

Ben arzuladığım her şeye ulaştım 

Azap ile keyiflenen kalbim dışında!  

 
365 İbn Arabi, el-Futûhât, çev. Ekrem Demirli, 7/304-305. 
366 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 229. 
367 Beyyûmî, el-Esrârul’-hafiyye, 14. 
368 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 229. 
369 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 229. İbârenin asıl metni şöyledir: “.رفع الله عنك المحاسبة والسؤال” 

370 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 229. 
371 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 229. 
372 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 241.; Şiiriin Hallâc’a âidiyeti için bk. Abdülhafîz Hâşim, Ahbâru’l-Hallâc ve’t-Tavâsîn ve 

mecmua min şi’rihî, (Cîze: Vekâletü’s-sahâfeti’l-Arabiyye, 2021), 110. 



82 

Allah’tan herhangi bir şeyi talep eden kimse vasıflarından henüz fenâ bulmamıştır.373 Cenâb-ı 

Hak ile vechi dışında -velev ki hakîkate erme talebi olsun- irtibat kuran kimse hakîkatte kendisinde 

temlik hakkı gören bir müşriktir (müşrikun mâlikun fi’l-hakika).374 Derviş, ef’âlini Cenâb-ı Hak yerine 

kendisine nispet ederse derhal tevbe etmelidir.375  

Beyyûmî fakr temasını işlerken el-Hikemü’l-Ataiyye’den faydalanır. Müellif Hikem’de yer 

alan “Eğer sana vâridâtın gelmesini istiyorsan fakr sahibi ol…”376 hikmetini şu sözlerle şerh eder: 

Fakr sahibi olmak ancak yokluğunun tahakkuk etmesiyle gerçekleşir (ademuke). Kendini yok 

olarak nitelemek büyük zâtların edeplerindendir. Her kimin fakrı tam olursa vâridâtları almaya 

müstehak olur, yüce mertebelere erişir. Fakrı tam olanın sıdkı da tam olur. Kim kendini Allah’a 

muhtaç olarak görmezse (gınâ) her şeye muhtaç olur.377 

Vasıflarını tahakkuk ettir ki Allah’ın vasıfları sana gelsin, zelîl olduğunun farkına var ki Allah’ın 

izzeti sana gelsin, aciz olduğunun farkına var ki Allah’ın kudreti sana gelsin, zayıf olduğunun 

farkına var ki Allah’ın kuvveti sana gelsin.378 

Vasıflarını tahakkuk ettir sözünden maksat kulluğundan kaynaklanan acz, fakr ve zillet gibi 

mefhumların farkına var demektir. Allah’ın vasıfları ise bunların tam zıttıdır. Zelîl olduğunun 

farkına varırsan Allah seni azîz kılar. Acziyetinin farkına vardığında ise Allah’ın himayesine 

girersin böylece herhangi bir şey asla sana güç yetiremez. Aynı şekilde zayıf olduğunun farkına 

vardığında hiçbir varlık senin kuvvetinle boy ölçüşemez.379 

Beyyûmî’nin fakr kavramını ele alışı ile İbn Arabî’nin fakr anlatısını ele alışı arasında büyük 

benzerlikler söz konusudur. İbn Arabî fakr temasını el-Futûhâtu’l-Mekkiyye’de şu şekilde ele almıştır: 

…Her şey zâtı itibariyle fakîr sıfatını almak zorundadır. Çünkü fakr ihtiyaç sahibi olmak 

demektir… Fakîr hakîkatte varlığını yok etmiştir… Fakr makamındaki kişiye nasıl sorgu-suâl 

olabilir?...380 

Görüleceği üzere iki müellif de fakr anlatısının merkezinde yer alan iradeden soyutlanmak 

mefhumunu mükellefiyet bağlamında ele almıştır. Bununla birlikte metinlerde kullanılan ifadelerden 

dolayı, fakr makamına ulaşıldığında mükellefiyetin sâkıt olacağı gibi ibâhî bir anlam çıkarmak iki 

müellifin de eserlerini bütüncül bir şekilde inceleyenler için imkânsız bir durumdur. Nitekim iki 

müellifin de kulun her hâlükârda mükellef olacağına inanması hususu açıktır. Kanaatimize göre bu 

 
373 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 241. 
374 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 230.; a.mlf., el-Esrâru’l-hafiyye, 14.  
375 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 242. 
376 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 172. 
377 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 172. 
378 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 173. 
379 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 173. 
380 İbn Arabî, el-Futûhât, 2/263. 



83 

anlatılar mükellefiyet bahsinden ziyade irade hürriyeti bağlamında kulun vuslat yolunda yalnızca 

Allah’a güvenip dayanması gerektiğine odaklanmaktadır.   

Beyyûmî’nin tarikat anlayışında murâkabe terimi önemli bir konumdadır. Murâkabe, Fazl 

ve’l-minne’de müstakil bir başlık olarak ele alınmıştır. O, ilgili bölümde murâkabe kavramının 

tanımını yapmamakla birlikte odaklandığı nokta, murâkabenin mahiyeti ve tahakkuk ettiğinde 

ulaşılacak makamlardır. Buna göre murakabe; nefy ve isbât yolunun en yücesidir.381 İlâhî cezbeye 

ulaşma konusunda diğer yöntemlerden daha etkilidir. Murâkabe ehli, mülk ve melekût âleminde 

tasarruf sahibidir. Murâkabe makâmına ulaşmış kimse, vehbî bir meleke ile gayb âlemine nazar eder, 

bâtınını nurlandırır ve cem’ hâlini sürekli kılar. Kişide murâkabe tahakkuk ettiğinde kalbi, Cenâb-ı 

Hakk’ın huzurunda bulunma hâline ulaşır. Öyle ki kalp kendini sanki -ondan gayrısını mülâhaza 

etmeksizin- Hak Teâlâ ile saatlerce oturmuş gibi hisseder. Bu hâlin neticesinde de vecd hâli zuhur 

eder. Kişi, murâkabe neticesinde müşâhede hâline ulaştığında, görüşü vasıtasıyla (ru’yetuhu) tıpkı 

zikir ve sohbetten hâsıl olan faydayı elde eder. Hakk’a yalnızca zikir, sohbet veya murâkabe ile vasıl 

olunur.382  

Beyyûmî Hikem-i Atâiyye’de yer alan “Ağyârdan kurtulmayı gözetleme (lâ teterakkab) çünkü 

bu bulunduğun makamda Allah’ı murâkabe etmene mânî olur.” Hikmetinin şerhi bağlamında da 

murakabe kavramına değinir. Müellif bu hikmeti şu şekilde şerh eder: 

Allah’ın sana karar kıldırdığı makamda, amellerin vesilesiyle ağyârdan kurtulma ve içinde 

bulunduğun vakit dışında başka bir vaktin içinde olma beklentisi içine girme. Her vakitte o vakte 

yaraşır bir şekilde davran. Sana düşen vaktin edebini yerine getirerek belâ ve musibetlerden 

kurtulmaktır. Bu vesile ile sana her hâlde bereket ve ihsan ulaşır.383 

İbn Arabî el-Futûhâtu’l-Mekkiyye’de bu kavramı Beyyûmî’ye nazaran çok daha farklı 

açılardan ve tafsilatlı bir şekilde ele almıştır. İbn Arabî’ye göre insan, Cenâb-ı Hakk’a özgü bir nitelik 

olan murâkabeden kendi kapasitesi miktarınca pay alabilir. Cenâb-ı Hakk, ulvî-süflî âlemlerdeki 

cevher ve arazların kevn ü fesadını gözetler. Hakk’ın murakabesinin bir başka dışa vurumu da kulları 

emir ve nehiy bakımından gözetlemesidir.384 

 İbn Arabî insanın murakabesini ise şu şekilde açıklar:   

 
381 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 236.; İlk sûfîlerden Ebû Hüseyin en-Nûrî -nefy ve isbat konusunda- Allah’ın yüce 

mertebelerdeki kullarını kendisine çektiğini, böylece onların bütün davranışlarının kendilerinden değil Hakk’tan olduğunu 

gördüklerini söyler. Bu seçkin kulların; davranışlarını kendilerinden görmemelerine nefy/mahv, Hakk’tan görmelerine ise 

isbat denir. Ayrıntılı bilgi için bk. Süleyman Uludağ, “Mahv ve İsbat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: 

TDV Yayınları, 2003), 27/395-396. 
382 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 236. 
383 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 59.  
384 İbn Arabî, el-Futûhât, 2/208. 



84 

İnsanın murakabesi üç farklı şekilde olabilir. Bu üç şekilden birincisi, kulun Allah’ın zâtını 

murakabe etmesidir ki -bazılarına göre bu tarz bir murakabe- sahîh değildir. Bunun sebebi kulun 

Allah’ın zâtı hakkında mutlak bilgiye ulaşmasının imkânsızlığıdır… Bazıları da bu durumu, 

Allah’ın kendisini kutsal kitaplar vâsıtasıyla kula gerekli olacak ölçüde tanıtması sebebiyle sahîh 

görmüşlerdir… İkincisi ise hayâ murakabesidir. Hayâ murakabesinin delili “Allah’ın onu 

gördüğünü bilmez mi?”385 ayetidir. Kul bu murakabe türünde Allah’ın kendisini murakabe ettiğini 

murakabe eder ki bu sahîh bir murakabedir. Üçüncüsü ise kulun, kalbi ile birlikte nefsinin zahirini 

ve batınını murakabe etmesidir. Bundan gaye Hakk Teâlâ’nın bu ikisi üzerindeki eserlerini görerek 

amelde bulunmaktır. Bu da ikinci murakabe de olduğu gibi sahîh bir murakabedir.386       

Beyyûmî’nin tarikat anlayışında havf kavramı ile murâkabe kavramı arasında bağlantıdan söz 

edilebilir. Bu sebeple müellifin havf kavramını ele alış yöntemini irdelemek yerinde olacaktır.  

Müellif, Fazl ve’l-minne’de bu kavramı müstakil bir başlık olarak ele alır.  

Fazl ve’l-minne’de havf kavramı; avâmın havfı, murâkabe erbâbının havfı ve havâssın havfı 

olmak üzere üç mertebede işlenir. Avâmın havfı, Cenâb-ı Hakk’ın, kendilerine amellerinin karşılığı 

olarak vereceği azap ve cezadan korkmaktır. Erbâb-ı murâkabenin havfı, nefsin tuzaklarından 

korkmaktır. Havâssın havfı ise -yukarıda zikredilen herhangi bir illete bağlı olmaksızın- celâl 

müşahedesinin zorunlu bir neticesi olarak vehbî bir zuhur hüviyetindedir.387 

Beyyûmî, yukarıda zikrettiği üçlü havf taksîmini Abdürrezzâk el-Kâşânî’nin Letâifu’l-

A’lâm’ından aynen iktibas etmiştir. Kâşânî’nin eserinde havf kavramı şöyle açıklanır: 

Havf üç kısımdır: Avâmın havfı, erbâb-ı murâkabenin havfı ve havâssın havfı. Avâmın 

havfı, Cenâb-ı Hakk’ın, kendilerine amellerinin karşılığı olarak vereceği azap ve cezadan 

korkmaktır. Erbâb-ı murâkabenin havfı, nefsin tuzaklarından korkmaktır. Havâssın havfı ise -

yukarıda zikredilen herhangi bir illete bağlı olmaksızın- celâl müşahedesinin zorunlu bir neticesi 

olarak vehbî bir zuhur hüviyetindedir.388 

Beyyûmî Şerhu’l-Hikem’de havfı recâ kavramı bağlamında ele alır. Hikem-i Atâiyye’de yer 

alan “Sana recâ kapısının açılmasını istiyorsan Hakk’tan sana gelen nimetlere bak, havf kapısının 

açılmasını istiyorsan da Hakk’a ettiğin isyanları hatırla!” hikmetini şu şekilde şerh eder: 

“Sana recâ kapısının açılmasını istiyorsan Hakk’tan sana gelen nimetlere bak.” Yani Allah’ın sana 

sebepsiz olarak -haketmediğin halde- verdiği nimetlere bak. “Havf kapısının açılmasını istiyorsan 

 
385 el-Alak, 96/14. 
386 İbn Arabî, el-Futûhât, 2/208-209. 
387 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 202. 
388 Kâşânî Letâifu’l-A’lâm,128. 



85 

da Hakk’a ettiğin isyanları hatırla!” Yani çirkin davranışlarını, zilletini ve edepsizliklerini 

hatırla.389 

Beyyûmî’nin Fazl ve’l-minne’deki anlatısının kavram tahlili yapma amacını taşıdığı 

kanaatindeyiz. Bununla birlikte Şerhu’l-Hikem’de havf, seyrusülûk sisteminin bir unsuru 

olarak recâ kavramı ile birlikte ele alınmıştır.  

3.5. Cem, Fark, Fena-Beka 

Başlangıçta kendisinde kuvvet ve kudret gören mübtedî mürid fark makâmındadır. Ancak, 

kendisinde rıza, fakr ve murâkabe tahakkuk ettiğinde, iradesinden soyutlanmak suretiyle varlığını 

Hakk’ın varlığında eriterek cem’ ve fenâ fillâh hâline bürünür.  

Beyyûmî cem ve fark kavramlarını Fazl ve’l-minne’de karşılaştırmalı olarak ele almış, 

tasavvuf literatüründe sıkça temas edilen, bu iki kavramın hâl mi yoksa makâm mı olduğu ve bu iki 

kavramın birbirine olan üstünlüğü tartışmalarına eserinde yer vermemiştir. Beyyûmî’ye göre cem 

Hakk’ı müşâhede etmek, fark ise halkı (yaratılmışlar) müşâhede etmek içindir.390 Hakk’a ibâdet 

etmenin mahalli fark makamıdır.391 Kişi cem makamında müşâhede sebebiyle duyularından fâni 

olurken fark makamında ibâdetle meşgul olduğu için nefsinden fâni olur. Cem makamında kişinin fiili 

Cenâb-ı Hakk’ın fiilinde, sıfatı Cenâb-ı Hakk’ın sıfatında, zâtı ise Cenâb-ı Hakk’ın zâtında 

kaybolur.392 Kişi, sülûkunda seyr-i ilâllâh mertebesini tamamlayana kadar fark tecellisi altında seyr 

eder. Bu mertebeyi tamamlayıp seyr-i fillâh mertebesine ulaştığında ise cem tecellîsi galebe çalarak 

istiğrâk hâlinde Cenâb-ı Hakk’ın tevhidini müşahede etmeye başlar.393  

Cem’ Kâşânî’nin Letâifu’l-A’lâm’ında şu şekilde ele alınır: 

…Cem’, Allah’tan gayrısını müşâhede etmemek olarak tanımlanmıştır…Bir başka 

tanımda ise Allah’ta vasıflarının helâk olması denmiştir… Cem’ kesrette vahdeti görmektir. Yani, 

bütün isim ve hakîkatlerde zât-ı ilâhînin kuşatıcı vâhidiyetini müşâhede etmendir.394 

Fark ise şöyle izah edilir: 

Fark, Allah’ı müşâhede etmeksizin yaratılmışları müşâhede etmendir. Bir başka tanımda 

ise kulluğun müşâhedesi denmiştir.395 

 
389 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 158. 
390 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 234. 
391 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 234. 
392 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 14. 
393 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 234. 
394 Kâşânî, Letâifu’l-A’lâm, 324-325. 
395 Kâşânî, Letâifu’l-A’lâm, 561. 



86 

Görüldüğü üzere müellif bu kavram çiftini izah ederken Kâşânî’den faydalanmış, 

Ekberî geleneğe eklemlenmiştir. 

Beyyûmî’nin seyrusülukun gayesi bağlamında ele alınacak bir başka kavramı da “fena”dır.   

Fenâ “Ondan gayrısını görmemendir.” Olarak tanımlanır.   Fenâ makamının üç mertebesi vardır. 

Bunlar: 

• Fiillerde fenâ ki bu mertebede “Lâ fâile illallah” sözü tahakkuk eder. 

• Sıfatlarda fenâ ki bu mertebede “Lâ hayye illallah” sözü tahakkuk eder. 

• Zât-ı ilâhîde fenâ ki bu mertebede de “Lâ mevcûde illallah” sözü tahakkuk eder.396 

Müellif bu minvalde şu sözü zikreder: 

Yaratılmışlarda fiil kuvveti görmeyenler kurtuluşa erer. Onlardan hayat sıfatını 

nefyedenlere Cenâb-ı Hakk tarafından ihsanda bulunulur. Mevcûdâta yokluk gözüyle bakan da 

vuslata erer.397 

Kâşânî, fenâ kavramını Letâifu’l-A’lâm’da şöyle ele alır: 

Varlığından fânî olanlar Hakk’ın vücudunda kendi vücudunu eritmiş, varlık namına 

yalnızca O’nu görenlerdir. Bu fenâ mertebesinin ilk basamağı, kulun fiillerini görmemesidir. Kul, 

fiillerinin fâili olarak yalnız Cenâb-ı Hakk’ı görür. İkinci basamak ise kişinin zâtını Cenâb-ı 

Hakk’ın zâtında eritmesi, zât olarak yalnızca O’nu görmesidir.398 

…Fenâdan fânî olmaktan kasıt ise bekâ-i sânî olarak isimlendirilenrilen durumdur. 

Nitekim fenadan sonra bekâ gelmektedir.399 

Beyyûmî’nin eserlerini incelediğimizde bekâ kavramına doğrudan atıflara 

rastlayamadıysak da o eserlerinin satır aralarında bu kavrama atıf yapmıştır. Örneğin salât-ı 

hakîkî konusunda namazın rükünlerinden olan “kıyam” Cenâb-ı Hakk’ın kayyûmiyyeti ile 

özdeşleştirilerek bekâ makâmının bir sembolü olarak gösterilmiştir. Nitekim kul, Cenâb-ı 

Hakk’ta bâkî olduğunda onun kayyûmiyyeti altında olduğunu idrak eder. Kuldan sâdır olan fiil 

ve sözlerin kaynağı, Cenâb-ı Hakk’tır. 

Bekâ kavramı Letâifu’l-A’lâm’da şu şekilde ele alınır: 

Beka kavramından murad, kulun her şeyde Allah’ın kayyûmiyyetini görmesidir. Bu 

kavram, nihâyet ehlinin ulaştığı on makamdan biri olarak kabul edilir. Bekâ, erbâb-ı temkinin 

makamıdır. Kişide temkîn meydana geldiğinde onda ne isim ne ibâre ne de işâret kalır.400 

 
396 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 31a. 
397 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 31a-31b. 
398 Kâşânî, Letâifu’l-A’lâm, 562. 
399 Kâşânî, Letâifu’l-A’lâm, 563. 



87 

Müellifin, ilgili kavram çiftini ele alışı ile Kâşânî’nin anlatısının birbirine paralel 

olduğu açık bir şekilde görülmektedir. 

3.6. Tevhid, Vahdet-i Vücûd, Yakîn 

Beyyûmî’ye göre velâyet yolunun başlangıcı ve sonu fenâ ve cem hali olmakla birlikte bu 

halin hedefi müridin tevhid ve vahdete ermesidir. Böylelikle mürîd bekâ ve fark hallerini bir süreklilik 

zemininde tevhid şuuruyla tecrübe eder.  

Beyyûmî tevhîdi genel hatlarıyla “Allah’ın vahdâniyetine itikat etmek.”401 Olarak 

tanımlamakla birlikte bu kavramı çeşitli katmanlara ayırarak ele alır. Buna göre tevhîd; tevhîd-i âmme, 

tevhîd-i hâssa ve tevhîd-i hâssati’l-hâssa olarak üçe ayrılır.402 Müslümanların genelinin inandığı 

şekliyle, Allah’tan başka ilâh olmayıp Hz. Muhammed’in onun kulu ve elçisi olduğuna itikat etmek 

tevhîd-i âmme, Allah ile birlikte herhangi bir şeyi görmemek tevhîd-i hâssa, tek bir zât dışında hiçbir 

şeye varlık izâfe etmemek ise tevhîd-i hâssati’l-hâssa olarak tanımlanır. Tevhîd-i hâssati’l-hâssa 

Allah’ın seçkin kullarına bahşedilen büyük bir nimet olmanın yanı sıra Cenâb-ı Hakk katında da 

hakîki tevhid olarak kabul edilir.403  

İlm-i tevhid ilimlerin en yücesi, ilm-i fıkıh (el-ilm bi-ahkâmi’l-abîd) ise en faydalısıdır.404 Bu 

iki ilim birbirini tamamlar. Fıkıh, sâlikin zahirdeki kulluk vazifelerini bilip o doğrultuda davranmasını 

sağlar ve onun zahirini ıslah eder. İlm-i tevhid ise sâlikin batınını ıslah ederek onu şirk ve riya gibi 

manevî necâsetten temizler. Bu iki ilmin kendisinde tahakkuk ettiği kimse tevhid ehlinin ikâme ettiği 

gerçek namazı (es-salâtu’l-hakîkiyye) kılmış olur.405 

Beyyûmî’nin eserlerinde tevhidin doktriner açılımı noktasında mutlak birlik (vahdet-i 

mutlaka) anlayışı tanrı, varlık ve insan olmak üzere birbirine bağımlı üç tümel kavram etrafında 

şekillenir. Yegâne amaç olan hakikate ulaşabilmek iç içe girmiş bu üç kavramın birbiriyle olan 

ilişkisini anlamlandırmakla mümkündür.     

Beyyûmî’ye göre var olan her şeyin hakikati teşbih, tekyîf, hulûl, ittihâd ve tecsim olmaksızın 

Allah’tır.406 Mevcûdât yaratıcısının varlığında kaybolmuştur dolayısıyla ona bizâtihi varlık sıfatı 

iliştirilemez.407 Yegâne varlık O’dur.408  O’nun dışındakilere varlık sıfatı mecazen iliştirilebilir çünkü 

o varlığı zâtından dolayı zorunlu olandır (vâcibu’l-vücûd li-zâtihi), mevcûdâtın ise varlığı Cenâb-ı 

 
400 Kâşânî, Letâifu’l-A’lâm, 237. 
401 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 232. 
402 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 232. 
403 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 232. 
404 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, 11. 
405 Salât-ı Hakîkî kavramına değinmiştik. 
406 Beyyûmî, el-Fevz ve’l-intibâh, 23. 
407 Beyyûmî, el-Fevz ve’l-intibâh, 24.; a.mlf., Fazl ve’l-minne, 251. 
408 Beyyûmî, Şerhu’l-hikem, 52. 



88 

Hakk’a bağlıdır (vâcib li-gayrihî). Varlık, hakîkati olan Allah’ın inayeti ile ayakta durabilir. İnayet 

kesildiğinde ise mevcûdât namına bir şey kalmaz.409 Hakk zuhur ettiğinde onun zuhurunun 

heybetinden her şey yok olur.410 Bununla birlikte var olan her şey hakikatinin Allah olmaklığı 

itibariyle tam ve kâmildir. Allah mahlûkâta ilim ve hikmete muvafık olacak şekilde kemâl sıfatlarıyla 

zuhur etmiştir.411 Varlık ne tam O’dur ne de O’ndan başka bir şeydir. Bu sebeple varlıkta noksan 

görmek dolaylı yoldan Cenâb-ı Allah’ta noksan görmek olacağından edebe aykırı sayılmıştır. 412 

Beyyûmî eserlerinde vücûd bahislerinden olan varlığın zuhura geliş süreci hakkında bazı 

noktalara kısa da olsa değinmiştir. Beyyûmî’ye göre varlığın zuhura geliş sebebi, “Ben gizli bir hazine 

idim bilinmeyi sevdim…”413 hadis-i kudsîsinde de işaret edildiği üzere sevgidir. Bir başka ifade ile 

varlık, birbirine zıt olan çeşitli unsurların sevgi vasıtası ile birbirine yönelip birleşmesi (en-nikâhu’s-

sârî) neticesinde zuhura gelmiştir. Taayyün-i evvel olarak da adlandırılan bu ilk birleşme, lâ taayyün 

mertebesindeki gayb unsuru ile zuhur arasında olmuştur. Bu birleşmenin muharriki olan sevgi lâ 

taayyünden sudur eden diğer mertebelere de sirâyet etmiş (en-nikâhu’s-sârî fî cemîi’z-zerârî) 

dolayısıyla cümle mevcudat sevgi ile zuhura gelmiştir. Bundan dolayı sevgi; genelde varlığın özelde 

ise taayyünâtın, mertebelerin ve makâmların aslı olarak nitelenir.414 

Bu husus el-Futûhâtü’l-Mekkiyye’de şu şekilde açıklanır: 

İlk ulvî babalar “bilinenlerdir” (ma’lûm), ilk süflî anneler yokluğun ve imkânın şey’iyyetidir 

(şey’iyyetü’l-ma’dum ve’l-mümkin). İlk nikâh yaratmaya yöneliştir (el-kasdu bi’l-emri). İlk 

çocuklar ise bu şey’iyyetlerin varlığının aynıdır (vücûdu ayni tilke’ş-şey’iyye)… İşte bu her şeyin 

zuhurunda cereyân eden hâdisedir. Buna bizim ıstılâhımızda nikâh-ı sârî ismi verilir…415 

Beyyûmî varlığın zuhura geliş sürecini tenezzül kavramı ile de açıklar. Tenezzül mertebeleri 

şunlardır:416 

1. İlk Tenezzül: Zâtın a’yân-ı sâbitenin suretlerine tecelli etmesi. Bu âlem “âlem-i meânî” olarak 

isimlendirilir. 

2. İkinci Tenezzül: Âlem-i meânîden taayyünât-ı rûhiyye mertebesine iniş. Bu âlem “âlem-i 

ervâh-ı mücerrede” olarak da isimlendirilir. 

3. Üçüncü Tenezzül: Taayyünât-ı rûhiyyeden taayyünât-ı nefsiyye mertebesine iniş. Bu âlem 

“âlem-i nefs-i nâtıka” olarak da isimlendirilir. 

 
409 Beyyûmî, el-Fevz ve’l-intibâh, 24; a.mlf., Fazl ve’l-minne, 251. 
410 Beyyûmî, el-Esrâru’l-hafiyye, v.2b. 
411 Beyyûmî, Şerhu’l-hikem, 52. 
412 Beyyûmî, el-Fevz ve’l-intibâh, 33; a.mlf., Fazl ve’l-minne, 252. 
413 Aclûnî, Keşfu’l-hafâ, 2/132. 
414 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 233. 
415 İbn Arabî, el-Futûhât, 1/139. 
416 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 233-234. 



89 

4. Dördüncü Tenezzül: Taayyünât-ı nefsiyye mertebesinden âlem-i misâl mertebesine iniş. 

5. Beşinci Tenezzül: Âlem-i misâlden âlem-i ecsâd olarak adlandırılan şehâdet âlemine iniş. 

Bu anlatılar göz önüne alındığında Beyyûmî’nin, İbn  Arabî  ve takipçileri tarafından hazerât-ı 

hamse veya tenezzülât-ı seb’a olarak isimlendirip sistematize ettikleri varlık mertebelerini benimsediği 

söylenebilir.417 

Beyyûmî’nin ulûhiyyet düşüncesinde lafza-i celâl (Allah) zikri ve manası önemli bir 

konumdadır. Nitekim en-Nûru’s-sâti’’de yalnızca bu konu işlenmiştir. Beyyûmî Allah lafzını zâta 

işaret edip diğer tüm esmâ ve sıfâtı hâvi olduğu için ism-i câmî olarak niteler ve zâta ulaşmanın 

yegâne yolunun bu isimle amel etmek olduğunu vurgular. Ayrıca Allah lafzının tüm harflerinin 

vahdet-i vücûd kaynaklığında delaletlerini ortaya koyar.  

Buna göre Allah lafzındaki; elif harfi Cenâb-ı Hakk’ın zâtına, evleviyyetine, ferdiyyetine, 

vahdâniyyetine ve kesret mefhumunun zıttı olan ehadiyyetine işarettir. Birinci lâm harfi, ezelî 

sıfatlarına ve en yüce zât tecellisi olarak nitelendirilen celâl tecellisine işarettir. İkinci lâm harfi, cemâl 

tecellisine işarettir. Hâ harfi ise el-Evvel ve el-Âhir esması zımnında mevcudatın, varlığını ondan 

aldığına ve yine ona döneceğine işarettir.418 

Bu durum Cîlî’nin el-İnsânu’l-Kâmil’inde şöyle anlatılır: 

İyi bil ki bu isim (Allah) beş harften oluşur (humâsî). Hâ harfinden önceki elif (harf-i med) her ne 

kadar yazılmasa da lafızda mevcuttur. Lafız yazıya üstündür. Allah lafzındaki birinci elif harfi, 

kendisinde kesretin yok olduğu ehadiyyete işarettir. Ehadiyyetin zuhurunda varlıkta herhangi bir 

şey kalmaz. İşte bu “Allah’ın vechi dışında her şey helâk olucudur”419 ayetinin hakikatidir… 

Allah lafzındaki ikinci harfe gelince o da lâm harfidir. Lâm harfi celâl tecellisinin işaretidir. 

Nitekim celâl, zât tecellisinin en yücesidir… 

Allah lafzındaki ikinci lâm harfi, mazharlardaki mutlak cemâle işarettir. Cemâl iki sıfata râcîdir. 

Bunlar ilim ve lütuftur… 

Dördüncü harf -yazılmayıp ancak seste ortaya çıkan- elif harfidir. Bu harf, sonu olmayan kemâlâta 

işarettir. Bu harfin yazıda görünmemesi Cenâb-ı Hakk’ın zâtının tam anlamıyla idrak 

edilememesine işarettir. Seste ortaya çıkması ise Cenâb-ı Hakk’ın, mazharları vasıtasıyla idrak 

edilmesine işarettir… 

 
417 İbn Arabî’nin sistematize ettiği varlık mertebeleri hakkında ayrıntılı bilgi için bk. İsa Çelik, “Tasavvufî Gelenekte 

Hazerât-ı Hams veya Tenezzülât-ı Seb’a Anlayışı”, Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2003, 4/10, 159-184.  
418 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâti’, 220. 
419 El-Kasas, 28/88.  



90 

Son harf ise hâ harfidir. Bu harf Hakk’ın hüviyyetine işârettir. Hakk’ın hüviyyetinden maksat ise 

insandır…420 

Allah lafzını oluşturan harflerin delâlet ettikleri mana konusunda, Beyyûmî’nin ana 

kaynaklarından olan İbn Atâullâh el-İskenderî şöyle demiştir: 

Birinci elif zâta, birinci lâm zâtın sıfatlarına, ikinci lâm fiillerin isimlerine (esmâu’l-ef’âl), ikinci 

elif sıfatların isimleri ile kâim olan manaların isimlerine (el-esmâu’l-meânî el-kâime bi-esmâi’s-

sıfât), hâ harfi ise isimlerin bâtınlarında gizli olan işaretlere delâlet eder.421 

Görülüyor ki Beyyûmî, lafza-i celâlin delâlet ettiği manalar konusunda Abdülkerîm el-Cîlî’nin 

el-İnsânu’l-Kâmil’inden faydalanmış, anlatısını bu minval üzere kurgulamıştır. 

Doğadaki dört elementin (et-tabâiu’l-erbaa) icra ettiği fonksiyon Allah lafzında mündemiç 

olan gizli manaların madde âlemine yansımasıdır. Ateş elementi Cenâb-ı Hakk’ın azametinin, su 

elementi ilminin, hava elementi kuvvetinin, toprak elementi ise hikmetinin bir yansımasıdır.422 

Beyyûmî’nin varlık anlayışında insan merkezî bir konumdadır. İnsan Cenâb-ı Hakk’ın sırrıdır. 

Hakîkat onda mündemiçtir. Varlığın bir parçası olarak görünse de esasında varlığı kuşatan bir 

mahiyete sahiptir. Aşkın olan Tanrıyı tanımanın yolu insanı tanımaktan geçer. Kâinatta zât tecellisine 

ancak insan mazhar olabilir.423 

Beyyûmî, insanın varlıkla olan ontolojik ilişkisini -Hz. Ali’ye (r.a) nispet edilen- şu şiir ile 

özetlemiştir:424 

رُ بَ الأكَ   المَُ العَ  ىوَ طَ انْ   يهِ فِ فَ   /  ايرً غِ صَ   ءًازْ جُ   كَ مُ سْ جِ   انَ كَ   لَْنْ   

Senin cismin küçük bir parça gibi görünse de cümle varlığı içinde barındırır. 

رُ ثَ كْ أَ   لْ بَ   نِ وْ الكَ   نَ زْ وَ   /  اهَ بِ   تْ دَّ غَ   لََّ إِ   كَ نْ مِ   ةً رَّ ذَ   لََ فَ   

Kâinatın ağırlığını veya ondan daha fazlasını taşıyamayacak tek bir zerren bile yoktur. 

 
420 Abdülkerîm el-Cîlî, el-İnsânu’l-Kâmil, 35-36.  
421 İbn Atâullâh el-İskenderî, Miftâhu’l-felâh ve Misbâhu’l-ervâh fî zikrillâhi’l-Kerîmi’l-Fettâh, thk. Muhammed Abdüsselâm 

İbrâhim, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001), 73.  
422 Beyyûmî, en-Nûru’s-sâti’, 220. 
423 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 228-229. 
424 Beyyûmî bu şiiri anonim olarak zikretse de literatür taramasının ardından ilgili şiirin hem sûfi hem de Şiî literatürde 

kullanıldığını ve yer yer anonim olarak yer yer de Hz. Ali’ye (r.a) nispet edildiğini tespit ettik. Şiirin sûfi literatürdeki 

örnek kullanımları için bk. Abdurrahman el-Câmî, Nakdu’n-nusûs fî şerhi Nakşi’n-fusûs li’ş-Şeyhi’l-Ekber Muhyiddîn İbn 

Arabî el-Hatemî, thk. Asım İbrahim el-Keyyâlî, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 73.; Dâvûd el-Kayserî, Matla’u 

husûsi’l-kilem fî meânî’l-Fusûsi’l-Hikem, thk. Asım İbrahim el-Keyyâlî, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2012), 74.; 

Mustafa Kemâleddîn el-Bekrî, Tesliyetü’l-ahzân ve tasliyetü’l-eşcân, thk. Asım İbrahim el-Keyyâlî, (Beyrut: Kitâb 

Nâşirûn, 2013), 21.; Şiirin Şiî literatürde örnek kullanımları için bk. Feyz-i Kâşânî, Tefsîru’s-sâfî fî tefsîri’l-Kur’ân, thk. 

Muhsin el-Hüseynî el-Emînî, (Tahran, Dâru’l-Kütübi’l-İslâmiyye, 1998, c.7), 1/112.; Saîd el-Kûmî, et-Ta’lîka ale’l-

fevâidi’r-Rıdaviyye, nşr. Müessesetü Tanzîm ve Neşr Âsâri’l-İmâmi’l-Humeynî, (Tahran: Matbaatü Müesseseti’l-

Urûc,1955), 159.    



91 

رُ حَ بْ أَ   اهَ ارِ رَ سْ أَ   يعَ ابِ نَ يَ   يفِ فَ   /  لََّ إِ   كَ نْ مِ   ةً رَ طْ قَ   لََ وَ   

Senden bir damla bile yoktur ki onun esrâr pınarlarında deniz olmasın. 

رُ غَ صْ الأَ   وَ هُ   اكَ ذَ فَ   /  كَ يْ لَ إِ   هُ تَ سْ قِ  اذَ إِ   ودِ جُ الوُ   لُّ كُ وَ   

Cümle mevcûdâtı kendinle kıyaslayacak olsan senin yanında küçük kalır. 

رُ هَ وْ جَ   هُ لَ   تَ نْ أَ وَ   ولُ زُ يَ   /  رٌ اضِ حَ   ضٌ رَ عَ   يهِ فِ   امَ وَ   

Ondaki şeyler geçicidir ama sen onun özüsün. 

رُ قَ يحُْ  لََ   ودٌ جُ وْ مَ   يهِ فِ   امَ وَ   /  ودِ جُ الوُ   لُّ كُ وَ   ودُ جُ الوُ   تَ نْ أَ فَ   

Sen varlığın ta kendisisin. Varlık ve onun içindekiler asla hakîr görülemez. 

رُ وَ نْ أَ   هِ ورِ نُ   يفِ   رِ دْ البَ   نَ مِ   /  هُوتِهِ لََ   ةُ عَّ شِ أَ   يهِ فِ وَ   

Varlıkta dolunaydan daha parlak ilâhi şuâlar vardır. 

رُ صِ بْ تُ   امَ وَ   كَ نْ مِ   كَ اؤُ دَ وَ   /  رُ عُ شْ تَ   امَ وَ   يكَ فِ   كَ اؤُ وَ دَ   

Derdin sende ancak görmüyorsun, dermanın da sende ancak farketmiyorsun. 

رُ مَ ضْ المُ   رُ هَ ظْ يَ   هِ فِ رُ حْ أَ بِ   /يالذِ   ينُ بِ المُ   ابُ تَ الكِ   تَ نْ أَ وَ   

Sen apaçık bir kitapsın ki harflerinde gizli olan açığa çıkar.425 

Beyyûmî’nin Hz. Ali’ye (r.a) atfedilen bu şiir ile anlattığı kavramlar, İbn Arabî düşüncesinin 

temel umdelerinden biri olarak kabul edilen insan-âlem ilişkisi temasını özetler mahiyettedir. Nitekim 

İbn Arabî insanın, özünde cümle mevcudatı barındırdığını vurgulamakta, insanın hakikati ile vücûdun 

-Tanrı’nın- hakikati arasındaki bağlantıya dikkat çeker.426 

Kâfir veya mü’min farketmeksizin bütün mahlûkât “Yerde ve gökte her ne var ise Allah’a 

secde eder”427 ayeti iktizasınca zorunlu olarak Allah’a ibadet etmektedir. Aynı şekilde ister kâfir ister 

mü’min olsun bütün hâdis varlıklar Cenâb-ı Hakk’ın mazharlarıdır. Kim mazharları –zuhur eden Zâhir 

ismi yönünden- bilirse Allah’ı bilir. Dolayısıyla mevcûdâtın varlığını kabul edip onun hakkında 

herhangi bir bilgiye sahip olan kâfirler de Allah’ın varlığını kabul etmiş olur. Kâfirler yalnızca Cenâb-

ı Hakk’ın kemâl sıfatlarını inkâr eder. Dolayısıyla mü’min ile kâfir arasındaki fark Cenâb-ı Hakk’ın 

 
425 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 228-229. 
426 Fevzi Yiğit, “İbn Arabî’de Ontolojik Açıdan İnsan”, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2016/1 

(Temmuz), 212.  
427 Ra’d 13/9. 



92 

varlığının kabulü noktasında değil kemâl sıfatlarının kabulü noktasında belirginleşir. Beyyûmî 

kâfirlerin Allah’ın varlığını kabul ettikleri önermesinden yola çıkarak onların da mağfirete nâil olup 

mutluluğa erişebileceği sonucuna varır.428 Beyyûmî bu sonuca varırken “Her doğan çocuk İslam fıtratı 

üzerine doğar. Daha sonra aileleri onları Hıristiyan, Yahudi veya Mecûsîleştirir.”429 hadîs-i şerifinden 

yararlanır. Buradaki anahtar kavram fıtrattır. Doğan her çocuğun İslam fıtratı üzerine doğması Tanrı 

bilgisinin insanda ontolojik bağlamda apriorik olarak bulunması anlamına gelir. 

Seyrusülûk gören mürid bütün bu kavrayışların neticesi olarak yakîn mertebesine ulaşır. 

Müellif yakîn kavramını birçok eserinde işlemiştir.  

O Risâle-i Demirtâşiyye’de yakîn kavramını, “kuvvet ve kudretten soyutlanmak” olarak 

tanımlar.430  Bu tanım hiç şüphesiz yakînin, rıza ve fakr kavramları ile bağlantısını ortaya 

koymaktadır. 

Fazl ve’l-minne’de ise yakîni; tevbe, zühd, sabır, şükür, havf, recâ,431 tevekkül, muhabbet, rızâ 

olmak üzere dokuz bölüme ayırır. Bu dokuz husustan biri eksik olduğunda kişide yakînin tahakkuk 

etmesinin imkânsız olduğunu belirtir.432 

Bunlara ilave olarak o, el-Fevz ve’l-intibâh ve Şerhu’l-Hikem’de bu kavramı -Risâle-i 

Demirtâşiyye’deki tanımı da kapsayacak şekilde- bilgi değeri açısından ele alır ve hakka’l-yakîni 

“mâsivâyı mülâhaza etmemek” olarak tanımlayıp mahallînin kalp olduğunu belirtir433. Aynı şekilde 

hüsn-i zan yakînin makamlarından biridir.434 Müellif, Şerhu’l-Hikem’de bu kavramı -bilgi değeri 

açısından- şekkin zıddı olarak niteler. O, bu minvalde “Kişide şekk meydana geldiğinde yakîn 

kaybolur, yakîn kaybolduğunda ise hakikat idrak edilemez.” Der.435 Bununla birlikte, Hikem-i 

Atâiyye’de yer alan; 

Cümle mevcûdât karanlık içindedir. Ancak Hakk Teâlâ’nın onda zuhur etmesiyle aydınlanır. Kim 

mevcûdâta bakıp Hakk Teâlâ’yı müşâhede etmezse varlığın nurundan mahrum kalır ve varlığı 

ışıtan marifet güneşinden perdelenir.436 

 Hikmetinin şerhinde metaforik bir üslup kullanarak marifet güneşini yakîne benzetir. 

Yine Hikem-i Atâiyye’de yer alan 

 
428 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 214-215. 
429 Buhârî, Cenâiz, 92. 
430 Beyyûmî, Demirtâşiyye, v. 32a. 
431 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 251,; a.mlf. Şerhu’l-Hikem, 110. 
432 Beyyûmî, Fazl ve’l-minne, 251. 
433 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 66.; a.mlf. el-Fevz, 23. 
434 Beyyûmî, el-Fevz, 23. 
435 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 42. 
436 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 50. 



93 

Şayet sende yakîn nuru parlarsa, Âhiretin sana, senin ona gidişinden çok daha hızlı bir şekilde 

gelmekte olduğunu görürsün…437 

Hikmetinin şerhinde yakîn nuru tamlamasına, “hakikati, olduğu hal üzere görmek” 

anlamı verir.438 

 İbn Arabî yakîni, bilgi değeri bağlamında ele alır ve yakînin; ilme’l-yakîn, ayne’l-

yakîn, ve hakka’l-yakîn olmak üzere üç derecesinin bulunduğunu söyler. Bu dereceleri açıklamak için 

Ka’be metaforunu kullanır. Buna göre; Ka’be’nin varlığını bilmek ilme’l-yakîn, Mekke’ye gidip onu 

görmek ayne’l-yakîn, Ka’be’yi gördükten sonra nefiste -daha önce olmayan- zevk veya tecrübenin 

husûle gelmesi ise hakka’l-yakîndir. Müellif tanımlamaların ardından bu derecelendirmenin zât-ı ilâhî 

hakkında kullanılmasının imkânını tartışır. Bu minvalde kul, Allah’ın zâtının bilgi nesnesi olmaması 

dolayısıyla onun hakkında ilme’l-yakîn derecesine sahip olamaz. Aynı şekilde, Allah’ı göremediği için 

onun hakkında ayne’l-yakîn derecesini elde edemez. Cenâb-ı Hakk bilinmesi yalnızca hakka’l-yakîn 

derecesinde söz konusu olabilir.439    

Beyyûmî’nin bu kavramı ele alış biçimi Ekberî ve Şazelî gelenek ile paralellik gösterse de, 

eserlerinin tamamı incelendiğinde, yakînin elde edilmesinin bir bakıma marifetin elde edilmesi 

anlamına geldiği anlaşılır. Mürid bu mertebeye ulaştığında -yegâne gâye olan- marifete ulaşmış olur. 

Marifete ulaştığında ise tüm vasıflarından fânî olmuş, varlığını Cenâb-ı Hakk’ın varlığında eritmiş, 

dâima onu müşâhede eden bir ârif hâline gelir. Bu minvalde seyrusülûk mertebelerinin hülâsası olan 

marifet, yakînin elde edilmesine bağlıdır diyebiliriz.    

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
437 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 149. 
438 Beyyûmî, Şerhu’l-Hikem, 150. 
439 İbn Arabî, el-Futûhât, 2/570. 



94 

 



95 

4. RİSÂLE FÎ MA’RİFETİ ALE’T-TARÎKATİ’D-DEMİRTÂŞİYYE’NİN TANITIMI 

VE TENKİTLİ NEŞRİ 

4.1. Eser Tanıtımı 

Beyyûmî’nin, kendisine kadar ulaşan Halvetiyye-i Demirtâşiyye silsilesini, Halvetiyye 

evradının faziletlerini, mürîdlere tavsiyelerini ve geçmişte yaşamış evliyalar ile manevi âlemde 

yaşadığı olağandışı halleri anlattığı eserin ismi çeşitli yazma nüshalarda; Risâle fi’s- sülûk, Risâletü’t-

Tarîkati’d-Demirtâşiyye, Risâle fî ma’rifeti’l- Hakk celle ve alâ olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Müellif eseri her ne kadar başlıklandırmayıp bölümlere ayırmasa da muhtevânın daha iyi 

anlaşılabilmesi için eserin başlıklandırılıp bölümlere ayrılması bir gereklilik olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Biz de bu sebeple eseri üç bölüme ve çeşitli alt başlıklara ayırmayı uygun gördük. Eserin 

birinci bölümünü silsile ve evrada dâir hususların beyanı oluşturur. İkinci bölümde tarikatla ilgili 

çeşitli kavramlar ele alınarak Demirtâşiyye âdâbı hakkında bilgiler verilir. Üçüncü bölümde ise 

müellifin, yaşantısında karşılaştığı olağanüstü haller kendi kaleminden okuyucuyla paylaşılır.458 İkinci 

bölümde Beyyûmî’nin tasavvuf düşüncesini işlerken bu esere çokça atıf yaptığımızdan dolayı tekrara 

düşme endişesi sebebiyle bu bölümde eserin ana konularına değinmekle yetinecek, uzun iktibaslar 

yapmaktan kaçınacağız. 

Beyyûmî’nin eseri telif ettiği tarih net olarak belli değildir. Bununla birlikte eserin sonunda 

1157/1744 senesinin Ramazan ayının son pazartesi gecesinde Hz. Peygamber’i rüyada gördüğünü 

söylemesi eserin 1157/144 tarihinden sonra telif edildiğine dair açık bir karinedir.459         

Müellif, esere şeyhi Hüseyin el- Âdilî ed-Demirtâşî’den Cenâb-ı Allah’a kadar ulaşan 

Demirtâşiyye silsilesini sayarak başlar. Eserde Halvetiyye-i Demirtâşiyye silsilesi şu şekilde 

kaydedilir: 

• Hüseyin Âdilî ed-Demirtâşî  

• Muhammed Ebû Abdurrahîm (ö. ?). 

• Osmân Abdullâh Şemseddîn Muhammed ed-Demirtâşî (ö. 1075/1664). 

• Abdurrahîm ed-Demirtâşî (ö. ?). 

• Şemseddîn Muhammed ed-Demirtâşî (ö. 936/1530). 

 
458 Bu olayları 1. Bölümde “Kerametleri” başlığı altında incelediğimiz için bu kısımda ayrıca zikretmeyeceğiz. 
459 H. 1157 Senesi Ramazan ayının son pazartesi gecesi Ramazan ayının 26. Gecesine denk gelmektedir. Bu tarihin milâdi 

takvimde karşılığı ise 2 Kasım 1744’tür. Beyyûmî bu tarihte yaklaşık 48 yaşındadır. 



96 

• Hasan el-Çerkeşî (ö. ?). 

• Muhammed ed-Demirtâş el-Kebîr  

• Dede Ömer Rûşenî (ö. 893/1487). 

• Yahyâ eş-Şirvânî  (ö. 870/1466). 

• Sadreddîn el-Hıyâvî (ö. 860/1455).  

• El-Hâc İzzeddîn (ö. 825/1425). 

• Ahî Mîrem (ö. 812/1409). 

• Ömer el-Halvetî (ö. 800/1397). 

• Ahî Muhammed (ö. 780/1378). 

• İbrâhîm Zâhid el-Geylânî (ö. 700/1301). 

• Cemâleddîn et-Tebrîzî (ö. 760/1359) 

• Rüknüddîn (ö. 638/1231). 

• Kutbuddîn el-Ebherî (ö. 622/1226). 

• Kâdı Ömer (ö. ?) 

• Ebû’n-Necîb es-Sühreverdî (598/1202). 

• Muhammed es-Sıddîkî (ö.?) 

• Muhammed ed-Dîneverî (370/981). 

• Mimşâd ed-Dîneverî  

• Ebu’l-Kâsım Cüneyd el-Bağdâdî  

• Serîyyü’s-Sakatî  

• Ma’ruf el-Kerhî  

• Dâvûd et-Tâî  

• Habîb el-Acemî  

• Hasan el-Basrî  

• Ali b. Ebî Tâlib 

• Hz. Muhammed (sav) 



97 

• Cebrâîl 

• Allah (c.c.) 

Beyyûmî bu silsilenin Allah’a ve Hz. Peygamber’e en yakın yakın silsile olduğunu söyler ve 

nispeti bu silsileye ulaşanların Allah’a hamd etmesini salık verir. Beyyûmî, Demirtâşî dervişinin diğer 

tarikatlara ait virdleri okumasını hoş karşılamamıştır. Derviş yalnızca sabah ve akşam olmak üzere 

günde iki kere kendisine telkîn edilen virdi okumalıdır.460 Bu virdlere ihlâslı bir şekilde devam eden 

mürid mutlaka maksadına ulaşacak, Allah’a vâsıl olacaktır.  

Beyyûmî, silsilesini ve tarikatın evradının hususiyetlerini saydıktan sonra virdde yer alan 

surelerin faziletlerini anlatır. Eserde değinilen konular incelendiğinde Demirtâşiyye virdinin; Fâtiha, 

İhlâs, salavât-ı şerîfe, istiğfâr ve kelime-i tevhid gibi bölümlerden oluştuğu anlaşılacaktır.  

Demirtâşiyye virdi Fâtiha suresi ile başlar. Cenâb-ı Allah, indirdiği bütün kitaplardaki manâyı 

Fâtiha suresinde toplamıştır. Fâtiha Kur’ân-ı Kerîm’in üçte birine denk sayılmıştır. Aynı zamanda 

Kur’ân-ı Kerîm’in esasıdır. Beyyûmî bu minvalde Fâtiha suresinin hususiyetlerini bildiren hadis-i 

şerîfleri zikreder. Fâtiha suresini okuyan kimseye Allah Kur’ân-ı Kerîm’nin tamamını okumuş ve 

bütün mü’minlere tasaddukta bulunmuş gibi ihsanda bulunur. 

Fâtiha hem kalbe hem de bedene şifâ olarak indirilmiştir. Fâtihanın zehre karşı deva olduğu, 

akrep sokan kişiye Fâtiha suresi ile rukye yapılıp bu kişinin şifâ bulduğu, içinde Fâtiha ve İhlâs suresi 

okunan evin bereketinin artacağı hadis-i şeriflerde bildirilen hususlardandır. 

Beyyûmî, Fâtiha sûresinde yer alan bazı ayetlerin üç temel ilme delâlet ettiğini belirtmiştir. 

Buna göre; 

• “Hamd âlemlerin rabbi olan Allah’a mahsustur.” Ayetinden “Din gününün mâliki.” Ayetine 

kadar olan kısım usûlü’d-dîne 

• “Yalnız sana ibadet eder yalnız senden yardım isteriz.” Ayeti ibadet hükümlerini konu edinen 

fıkıh ilmine  

• “Bizi doğru yola ilet.” Ayetinden Fâtihanın nihayetine kadar olan kısım tasavvuf ilmine   

• Ayette geçen ﴾أنعمت﴿ ifadesi nübüvvet bilgisine ﴾مالك﴿ ifadesi ise meâd bilgisine delâlet eder. 

Risâlede faziletine değinilen bir diğer konu ise salâvât-ı şerîfedir. Beyyûmî, bu kısımda 

salavât-ı şerîfe ile ilgili üç hadîs zikretmiş ve istiğfâr kısmına geçiş yapmıştır. İstiğfâr hakkında da dört 

hadîs-i şerîfi eserine almıştır. Beyyûmî bu bahisleri ele alırken klasik tefsir kitaplarında yer alan 

rivayetleri zikretmekle yetinir ve herhangi bir özgün yorumda bulunmaz. Risâle fî Demirtâşiyye’nin 

 
460 Sabah virdi ve Akşam virdi olarak isimlendirilen virdlerin muhtevâsı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadık. 



98 

birinci kısmı konuya dair nakiller derlemesi mahiyetinden olup özgün görüş ve yorumlar ikinci 

bölümden itibaren başlamaktadır. Müellif bu kısımda rivayetlere olabildiğince az yer vermeye 

çalışmıştır. 

Eserde; halvet, zikir,  hukuk-u ihvân,  fenâ ve fakr gibi konular sade bir dille ve didaktik bir 

üslupla açıklanır. Eserin ana omurgasını bu bahisler oluşturmaktadır. Müellif bu kavramları şu şekilde 

ele alır: 

1. Halvet: Müellif halvet kavramını; müridlerin halveti ve muhakkiklerin halveti olmak üzere 

ikiye ayırır. Müridlerin halveti, bedenlerini insanlardan soyutlamak suretiyle gerçekleşirken 

muhakkiklerin halveti, kalplerini Allah’tan gayrısından soyutlamak suretiyle gerçekleşir. 

Halvet vesilesiyle maksat hâsıl olur, perdeler kalkar. Halvetin süresi en az üç gündür. 

Halvetten fayda görmek isteyen mürîd; üç günün bir gününde tefekkür etmeli, bir gününde 

kendini manevi necâsetten temizlemeli ve bir gününde de gönlünü nurlandırmalıdır. Bununla 

birlikte Muhammed Demirtâş ile tevessülde bulunmalı ve onun himmetini talep etmekten asla 

vazgeçmemelidir. Eserde bu durum şu şekilde izah edilir: 

 ]الخلوة[ على قسمين:   وهي”

 . الأغيار  مخالطة  عن  بالأجساد  المريدين  خلوة

 وخلوة المحققين بالقلوب عن الأكوان.  

لْ .  أيام  ثلَثة  الخلوة  وأقلُّ !  بها  فعليك  والحُجب،  غطاء  لها  وينَْكَشِفُ   مُناه  نال  بشروطها  دخلها  فمَنْ    ما  وتأمََّ

لْ بسيدي محمد دمرداش فإنه حصن ثابت شديد، فعنه لَ    ،والتطهير  ،التفكير  من  مثلث  كل  في  للثلَثة والتنوير، ويتوسَّ

 “ تحيَّدْ!

2. Zikir: Müellif bu kısımda zikir kavramı ile ilgili hadîs-i şerîfleri eserine almış ve zikirden yüz 

çeviren müridin maddî-manevî rızıklardan mahrum kalacağını belirtmiştir.  

شُ   عنه  الْعراض  فإنَّ   الله،   ذكر  في  يجتهد  أن  للعاقل  فينبغي  .المعيشة  ويضَُي ِعُ   الرزق  على  يشَُو ِ

3. Hukuk-u ihvân: Mürid, ihvanına ünsiyet duygusu beslemeli, kendisi için istediğini onun için 

de istemelidir. 

  لهم   وترجو  لنفسك،  ترجوه  ما  مثل   الخير  من  لهم  وترجو  به،  يُعاملوك  أن  تحُِبُّ   بما  إخوانك  تعامل  نْ إ...و

  .فيها  وقعتَ   إذا  لنفسك  ترجوه  ما  فعلوا  ما  فعلوا  ولو  الذنوب، من  التوبة قبول



99 

4. Fena: Kul kendisinin mahluk olduğunu ve her mahlukun da fânî olduğunu idrak ettiğinde fenâ 

makamına erişir. Asıl maksat fenâdan da fenâ bulmaktır. Bu da müridin fenaya eriştiğini 

görmemesiyle tahakkuk eder. Fenâ; fiillerde, sıfatlarda ve zatta fânî olmak üzere üç mertebeye 

ayrılır. Fiil, sıfat ve zatın hakikatini yaratılmışlarda değil de yaratanda gören kimse vuslata 

erer.  

 .فناك  ترى  لَ  أنْ   الفناء  وفناء.  فَانٌ   أنه  ببصيرة  شاهدَ   فَانٌ   مخلوق  كل  وأنَّ   مخلوق  أنه  علم  إذا...العبد           

 : ثلَثة  الفناء  لأنَّ 

 ". الله  إلَ  فاعلَ : "لَ  كقولهم   الأفعال  في  فناء •

 ". الله  إلَ  حيَّ : "لَ  كقولهم   الصفات  في  فناء •

 ". الله  إلَ  موجودَ : "لَ  كقولهم  الذات  في  فناء •

     .وَصَلَ   فقد“ العدم  عين  شهدهم  ومَن  حازَ،   فقد  لهم  حياةَ   لَ  شهدهم  ومَن  فاز،  فقد  لهم  فعلَ   لَ  الخلق  شهد  فمَن

5. Rıza: İrade hürriyeti bakımından ele alır ve müride -dünyevî veya uhrevî- herhangi bir şeyi 

irade etmemesini öğütler. Mürid Allah’ın kaderine teslim olur ve onun verdiği ile yetinir. 

Amellerinin karşığında mükâfat beklentisi içinde olmaz. 

ي   فإن ه  والمال؛  كالجاه،  الدنيوية   الأمور   من  لغيرك  الله   أعطاه  ما  تتمنى  ولَ...     بما   الرضى  وعدم  والتباغض،  التحاسد،  إلى  يؤَُد ِ

م رْ   لم  ما تمني  لأن    الله؛  قسَّ رَ   ما  والتمني  القدر،  لحكمة  معارضةً   لك  يُقَدَّ رَ   ما  وتمني  الحظ،  وتضْييع  بطالة  بكسب  لك  قُد ِ  كسب  بغير  لك  قُد ِ

 . محالة   لَ  ضائع

Risâlenin üçüncü bölümünde ise müellif -kendi kaleminden- Hz. Peygamber, Muhammed 

Demirtâş, Seyyid Ahmed el-Bedevî ve Şerefüddîn el-Kürdî ile yaşadığı keramet cinsinden olayları 

aktarmış, telif ettiği eserin değerini vurgulamıştır. 

Konular ve kullanılan ibareler incelendiğinde Risâle fî Ma’rifeti’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye’nin 

Fazl ve’l-minne  ve el-Fevz ve’l-intibâh kaynaklığında derlendiği görülecektir. Bu durum söz konusu 

üç eserin de müellife olan âidiyeti hakkında kesin bir karîne olarak değerlendirebilir. Bununla birlikte 

Fazl ve’l-minne ile el-Fevz ve’l-intibâh’ın ağırlıklı olarak Ekberî ve Şazelî geleneğin kaynaklarından 

faydalandığı göz önüne alındığında bu iki geleneğin Demirtâşiyye’nin -ve doğal olarak 

Beyyûmiyye’nin- âdâb literatürünü şekillendirdiği yönünde bir yorum yapılması mümkün hale 

gelecektir. Bu iddiamızın delili sadedinde Risâle-i Demirtâşiyye ile bu iki eser arasındaki bazı 

benzerlikleri zikredelim: 



100 

• el-Fevz ve’l-intibâh’ta, iddia sahibi olmanın Cenâb-ı Hakk’tan perdelenmeye sebep 

olacağı şu sözlerle ele alınmıştır.  

 شهود  عن  بدعواه  محجوب  مدع  كل  لأنَّ   ربك؛  إلى  شيء  كل  من  وفِرْ   متعلقًا،  بالعبادة  أو   مدعيًا  للمعرفة  تكون  أن  فإياك...

.الحق   

Marifet bilgisine sahip olma iddiasından ve (Allah’ın rahmeti olmaksızın) ibâdetin 

sebebiyle kurtuluşa ereceğini zannetmekten sakın. Her şeyden Allah’ firar et. Çünkü dava sahipleri 

(iddialarından dolayı) Allah’ı müşâhede etmekten perdelenir. 

Aynı hususa Risâle-i Demirtâşiyye’de hemen hemen aynı kelimelerle değinilmiştir. 

عٍ  مُدَّ كل  الذات؛ لأن  عن  حُجْبه  العبد  به  تَعَلَّقَ  شيء  فكل  مقترنان.  والعناية  الَفتقار  لأن   ربك؛  إلى  شيء  كل  من   ...وفِرْ 

   محجوب بدعواه عن شهود الحق.

Her şeyden Allah’a firar et. Çünkü fakr ve inâyet birbirine bağımlıdır. Kulun bağlandığı 

her şey onun için zât ile arasında bir perdedir. Çünkü dava sahipleri (iddialarından dolayı) Allah’ı 

müşâhede etmekten perdelenir. 

• Fazl ve’l-minne’de zikrin yedi mertebesi şu şekilde ele alınmıştır:461 

 .. الأول: ذكر اللسان، يذكر القلب ما نسي من ذكر الله..

 الثاني: ذكر النفس غير مسموع بالحرف والصوت، بل هو مسموع بالحس والحركة في الباطن. 

 . ملَحظة في ضميره من جمال وجلَل الثالث: ذكر القلب فهو  

 مشاهدة أنوار تجليات الصفات. الرابع: ذكر الروح فهو  

 الخامس: المراقبة لِمكاشفات الأسرار إلهية. 

 السادس: ذكر الخفاء فهو المعاينة أنوار جمال الذات الأحدية. 

 .السابع: ذكر خفاء الخفاء فهو النظر إلى حقيقة حق اليقين

Risâle-i Demirtâşiyye’de ise bu husus daha ayrıntılı olarak sülûk mertebeleri olarak 

işlenmiştir. 

ها: والشيخ لَ ينُْقِلُ المريدَ من دائرة من الدوائر مع اسمها إلَ  ...  إذا استحقَّ

 
461 İlgili bölümlerin çevirisini önceki bölümlerde zikrettiğimiz için tekrara düşme endişesinden dolayı bir kez daha tercüme 

etmeyeceğiz. 



101 

فيها   والدخول  الباطن،  في  والحركة  بالحس  مسموع  هو  بل  والصوت،  بالحرف  غير مسموع  وذكرها  النفسية،  الدائرة  أولها 

 بالَسم الأول وهو "لََ إلهََ إلََّ اللهُ". 

ثانيها الدائرة القلبية، وذكرها ملَحظة في ضميره من جمال وجلَل، والدخول فيها بالَسم الأول المتقدم، والثاني وهو "اللهُ"،  

 والثالث وهو "هُوَ".  

"، والخامس   ثالثها الدائرة الروحية، وذكرها مشاهدة أنوار تجليات الصفات، والدخول فيها بالَسم الرابع وهو "حَقٌّ

 ."  وهو "حَيٌّ

هو  السابع  والَسم  "قَيُّومٌ"،  وهو  السادس  بالَسم  فيها  والدخول  إلهية،  الأسرار  لِمكاشفات  المراقبة  وذكرها  السر،  رابعها 

ارٌ".   "قَهَّ

ابٌ" والتاسع وهو "فَتَّاحٌ".   الخامسة سر السر، وذكرها الغيبة عن الحضور في المذكور، والدخول فيها بالَسم الثامن وهو "وَهَّ

 السادسة الخفاء، وذكرها المعاينة أنوار جمال الذات الأحدية، والدخول فيها بالَسم العاشر وهو "وَاحِدٌ". 

السابعة خفاء الخفاء، وذكرها النظر إلى حقيقة حق اليقين، والدخول فيها بالَسم الحادي عشر وهو "أحَدٌ"، والثاني عشر وهو 

 "صَمَدٌ". 

4.2. Nüshaların Tanıtımı 

Araştırmalarımız neticesinde Risâle fî Ma’rifeti ale’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye’nin ikisi 

Türkiye’de biri de Katar’da olmak üzere üç nüshasına ulaşabildik. Nüshaların künyesi ve özellikleri 

şöyledir: 

1. Harîrîzâde, Tibyânü vesâili’l-hakâik fî beyâni selâsili’t-tarâik, Süleymaniye Kütüphanesi, 

İbrahim Efendi Kolleksiyonu, c.2, v. 28b- 36a. (ت) 

Yazmadaki Eser İsmi: Harîrîzâde eseri Risâletü’ş-Şeyh Seyyidî Alî el-Beyyûmî fî beyâni 

sülûki hâzihi’t-tarîka olarak isimlendirmiştir. Eser Tibyân’da yer alan “Demirtâşiyye” bölümünün bir 

parçası olarak istinsah edildiği için isim kısmında yer alan “hâzihi’t-tarîka” ifadesi Demirtâşiyye 

yerine kullanılmıştır.  

Yazmanın özellikleri: Eser siyah ve kırmızı mürekkep kullanılarak ta’lik hattıyla kaleme 

alınmış; “ الرحيم“ ,”اعلم“  ,”قال الرحمن  الله   .gibi kelimelerin tamamı kırmızı mürekkeple yazılmıştır ”بسم 

Ayrıca metinde yer alan sayma sayıları ve madde sıralamalarının üzerine kırmızı mürekkeple çizgi 

çekilmiştir. Bunun dışındaki yerlerde siyah mürekkep kullanılmıştır. Yanlış yazılan ibarelerin üzeri 



102 

siyah mürekkeple çizilerek yanına kırmızı mürekkeple işaret koyulmuş, ibarelerin “sah kayıtları” 

derkenârda belirtilmiştir. Sayfa sırasını takip etme amacıyla payende kullanılmıştır. Varaklarda 

herhangi bir deforme olmayıp hattı son derece okunaklıdır. 

İstinsah Tarihi ve Müstensihi: Eser 1297/1880 yılında Şeyh Bekir Sıddîkî tarafından istinsah 

edilmiştir. 

Varak Sayısı: Nüsha toplam 8 varaktan oluşmaktadır. Varakların her bir yüzünde 21 satır 

bulunmaktadır.  

Değerlendirme: Kanaatimize göre bu nüsha mevcut üç nüsha arasında yukarıda zikredilen 

hususiyetleri taşıması sebebiyle asıl nüsha olma vasfını taşımaktadır.  

Nüsha Görüntüleri: 

 

Şekil 6. Tibyân nüshasının başlangıcı: v. 28b. 

 

Şekil 7. Seyr-i sülûka dâir meselelerin yer aldığı kısımlardan biri: v. 34b 



103 

2. Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Kolleksiyonu Demirbaş No: 02386-001, 1b-

14a. (س) 

Yazmadaki Eser İsmi: Eser bu nüshada Risâle fî Ma’rifeti ale’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye 

olarak isimlendirilmiştir. 

Yazmanın Özellikleri: Eser rik’a hattı ile kalın kalem kullanılarak siyah mürekkeple istinsah 

edilmiştir. Allah lafzı “اه” şeklinde kısaltılarak yazılmıştır. Eserde payende kullanılmamış, sayfalar sol 

üst köşeye rakamlar yazılmak suretiyle numaralandırılmıştır. Varaklarda herhangi bir deforme mevcut 

olmayıp hattı okunaklıdır. 

İstinsah Tarihi ve Müntensihi: Mecmûatü’l-Beyyûmî içinde yer alan eserde müstakil olarak 

istinsah tarihi ve müstensih ismi belirtilmemiştir. Mecmua 1313/1895 yılında istinsah edildiğine göre 

bu eserin de eş zamanlı olarak istinsah edildiği söylenebilir. 

Varak Sayısı: Mecmuanın 1b-14a varakları arasında istinsah edilen eser 14 varaktan 

oluşmaktadır. Varakların her bir yüzünde ortalama olarak 15 satır bulunmaktadır. 

Değerlendirme: Süleymaniye nüshası ulaşabildiğimiz en geç tarihli nüsha olma vasfına 

sahiptir. 

Nüshanın Görüntüleri: 

 

Şekil 8. Nüshanın başlangıcı: v. 1b. 



104 

 

 

Şekil 9. Nüshanın sonu: v. 14a. 

3. Darü’l-Kütübi’l-Katariyye 1130. 1b-25b. 

Yazmadaki Eser İsmi: Nüshanın zahriye kısmında Risâle fî Ma’rifeti’l-Hakk celle ve alâ ve 

teştemilu alâ senedi tarîkati Seyyidî Muhammed Demirtâş ve alâ fevâidin âhar li-Mevlânâ ve Üstâzinâ 

eş-Şeyh Alî el-Beyyûmî yazmaktadır. Kütüphane kayıtlarında ise eser “Risâle fî Ma’rifeti’l-Hakk celle 

ve alâ” şeklinde isimlendirilmiştir. 

Yazmanın Özellikleri: Eserin zahriye kısmında Beyyûmî’yi öven bir şiir nakledilmektedir. 

Siyah ve kırmızı mürekkep kullanılarak istinsah edilmiştir. “قال” ve  “اعلم” gibi lafızlar siyah 

mürekkeple yazılmış ancak üzerine kırmızı mürekkeple çizgi çekilerek belirginleştirilmiştir. Hadîs-i 

şerîflerden önce kırmızı mürekkeple “hadîs” yazılmıştır. Bazı cümlelerin sonuna, anlamın değişme 

ihtimali olan yerlere, beyitlerin ve sıralamaların arasına kırmızı mürekkeple nokta koyulmuştur. Hatalı 

yazılan yerlerin üzeri siyah mürekkeple çizilerek doğrusu derkenârda gösterilmiştir. Eser 

tamamlandıktan sonra yatay bir çizgi çekilerek Ahmed el-Büceyrimî’nin kendi dilinden Beyyûmî’nin 

ona gösterdiği kerametler anlatılmıştır. Varaklarda herhangi bir deforme olmayıp hattı gayet 

okunaklıdır. 

Varak Sayısı: Eser müstakil olarak istinsah edilmiştir. 1b- 25b arasında 25 varaktan 

müteşekkildir. Varakların her bir yüzünde 12 satır vardır. 

İstinsah Tarihi ve Müstensihi: Ferağ kaydında eserin Beyyûmî tarafından 1157/1744 yılında 

tamamlandığını bildirilmektedir. Müstensih kaydına bakıldığında ise bu nüshanın 9 Cemâziye’l-âhir 

1239/10 Şubat 1824 Pazartesi Muhammed Enes isimli müstensih tarafından istinsah edildiği 

kaydedilmiştir. 



105 

Değerlendirme: Ulaşabildiğimiz en erken tarihli nüsha olmakla birlikte Beyyûmî’nin mürîdi 

Muhammed Yusuf el-Kürdî eş-Şeyhânî, eserin müellifi olarak kendisini göstermiş, silsile kısmında 

“Ben bu tarîkatı şeyhim üstâdım Alî el-Beyyûmî’den aldım. O da Hüseyn’den aldı” diyerek metne 

doğrudan ilavelerde bulunarak kendi ismini silsileye derç etmiştir. Bu ilaveden dolayı nüshanın 

otantikliği tartışmaya açılmış, en erken tarihli nüsha olmasına ve Beyyûmî’nin müridi tarafından 

kaleme alınmasına rağmen asıl nüsha olarak kabul edilme kriterlerinden yoksun hale gelmiştir. 

Nüsha Görüntüleri: 

  

Şekil 10. Nüshanın zahriye kısmında, eser adının ve Beyyûmî’yi öven bir şiirin yer aldığı kısım. 



106 

 

Şekil 11.Muhammed Yûsuf el-Kürdî eş-Şeyhânî’nin silsile kısmına kendi adını dâhil ettiği kısım. 

  

Şekil 12. Müellifin ferağ kaydının ve tanıtımda değindiğimiz eserin aslında yer almayan, Büceyrimî’ye 

ait pasajın bulunduğu kısım: v. 25a. 

4.3. Tenkitli Neşirde Takip Edilen Metod 

1. Metin İSAM Tahkikli Neşir Esasları’na (İTNES) riâyet edilerek hazırlanmıştır. 



107 

2. Nüshalar çeşitli rumuzlar kullanılmak suretiyle birbirinden ayrılıp kısaltılmıştır. Katar nüshası 

 Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi ,”ت“ Tibyân’ın içinde yer alan nüsha ,”ق“

Kolleksiyonu’nda yer alan nüsha ise “ س” olarak sembolize edilmiştir. 

3. Üç nüsha birbiri ile karşılaştırıldığında metnin orijinalliğini ve anlam bütünlüğünü muhafaza 

etme yönünden Tibyân nüshasının asıl nüsha olarak tercih edilmeye diğerlerine nazaran daha 

elverişli olduğu kanaatine varılmıştır. 

4. Müellife ait olmayıp tarafmızca belirlenen bölüm isimleri ve başlıklandırmalar köşeli parantez 

“[]” içinde gösterilmiştir. 

5. Metnin tertibini ve anlam bütünlüğü korumak amacıyla noktalama işaretleri kullanılmış ve 

paragraflandırmalar yapılmıştır. Bununla birlikte imlâ konusunda modern Arapça’da kabul 

edilen ilkeler esas alınmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 

 

4.4. Tenkitli Neşir Metni 

     ﷽ 

 

سليم على  تأتم الولا عدوان إلا على الظالمين. وأفضل الصلاة  ورب العالمين والعاقبة للمتقين    لل   الحمد 

 1: آله وصحبه أجمعين. وبعدونا محمد دسي

 ر  الك    ،ايومي الشافعي مذهب  بعلي ال 2فيقول الفقير إلى ربه  
 . الدمرداشي طريقة   ،ي محلا  د 

 ]في بيان سلسلة الطريقة وخصائص أورادها[

حيم وهو أخذ عن جده  رعن سيدي محمد أبي عبد ال  ذأخ  هوحمد الل أخذت على السيد حسين وبفإني   

وهو أخذ عن    3الجركسي   خذ عن سيدي حسنأحيم وهو أخذ عن سيدي محمد وهو  رعن الشيخ عبد ال  ذ خأوهو  

 4أخذ عن سيدي يحيى الشرواني  وي وه روشن  ال  عمر  بير المحمدي وهو أخذ عن سيديسيدي محمد دمرداش الك  

وهو أخذ عن الشيخ    5أخي   رامم    ي وهو أخذ عن الحاج عزالدين وهو أخذ عنوالدين الخيا ر وهو أخذ عن الشيخ صد

خذ عن الشيخ إبراهيم الزاهد الكيلاني وهو أخذ عن سيدي جمال  أ  وهو عمر الخلوتي وهو أخذ عن أخي محمد  

اضي عمر  الق    بهري وهو أخذ عنو أخذ عن سيدي قطب الدين الأهو أخذ عن سيدي ركن الدين و وه ريزي  بالدين الت

وهو أخذ عن سيدي محمد الصديقي وهو أخذ عن    هرورديأبو النجيب الس  [ب28]/  أخذ عن سيدي  هوي والباكو  

  ناسم الجنيد وهو أخذ عذ عن سيدي أبي الق  خأ   هوي ور ونمشاد الديسيدي محمد الدينوري وهو أخذ عن سيدي م  

د الطائي وهو أخذ عن سيدي  وسيدي سري السقطي وهو أخذ عن سيدي معروف الكرخي وهو أخذ عن سيدي دا 

 

يَّة وسلسلت ها.  1 داش  ر  م   وفي هامش ق: في سند الطريقة الد 

ذت  على شيخي وأستاذي الشيخ. محمد يوسف الكردي الشيخاني   + ق 2 ون ه  أخ   فإن  ي ب حمد  الل وع 
 . الجركسي  ق ـ 3
 الشرواني.  -ق 4

 ت: الشيخ ميرم أخي. |  .  رق: مرم  5



109 

 

  عن كل الصحابة أجمعينوضي الل عنه  رحسن البصري وهو أخذ عن سيدنا علي    حبيب العجمي وهو أخذ عن سيدي

 . أخذ عن الل تعالى  ووهو أخذ عن سيدنا محمد صلى الل عليه وسلم وهو أخذ عن سيدنا جبريل وه

 شرفها.  وق بفضلها  لنا بعض ما يتعجمع   ة لا اتصل سندنا بهذه السلسلمَّ ف

  عليه   المؤمن بالغيب أنه هذه السلسلة أقرب الطرق إلى رسول الل صلى الل  ، الإيمان  أيها الصادق في  اعلم  

قال  يعلى الورد الذي    م  ز  ال  د الل على ذلك و  ماح  ل سندك أيها المريد بهذه السلسلة ف  فإذا اتص    .وسلم وإلى الل تعالى

 . ص  ل  خ  أجميع المقاصدات   هب ل  غ   ت  ش  للم    ل  ص  ح  وي   . هارغيولأنه يكفي عن غيره من أحزابه    ؛"اوصباح    ء  مسا"

 [وما ورد عنها في الأحاديث الشريفة الفاتحة فضائل  ]في بيان 

 . الصحف في الفاتحةو من الكتب  ن الل جمع جميع ما أنزللأ

  م  و  ق    ر  صَّ ن  ا ت  م  ل    يل  ج  ي الإن  ف    ت  ان  ك    و  ل  ى و  وس  م    م  و  ق    د  وَّ ه  ا ت  م  ل    اة  ر  و  ي الت  ف    ت  ان  ك    [ة  ح  ات  ]الف    و  ل  «وقال صلى الل عليه و سلم:  

خ  ا م  م  ل    ور  ب  ي الز  ف    ت  ان  ك    و  ل  ى و  يس  ع   ا أي  و    ،د  او  د    م  و  ق    سَّ ما  أن  ك  و    ه  لَّ ك    آن  ر  الق    أ  ر  ا ق  م  أن  ك    ر  الأج    ن  م    الل    اه  ط  أع    ن  م  ؤ  ا م  أه  ر  ق    م 

. ن  م  ؤ  م  و    ن  م  ؤ  م   ل   ى ك  ل  ع   ق  دَّ ص  ت     6»ة 

 عنه أبوابها السبعة.  ت  ق  ل  غ  ة من قرأها أ  وهو سبع آيات وأبواب جهنم سبع  

 ر  الخاص    ع  ج  و    ه  ي  ل  إ ى ك  ش  ف   ي   ب  ع  ى الشَّ إل   ل  ج  ر    اء  ج  «و
ي بها  قَّ ر  و 7»ى.ف  ش  ه ف  ي  ل  ا ع  أه  ر  ق  ف   آن  ر  الق    اس  س  أ  ب   ك  ي  ل  ع    ه  ل   قال  ف   ة 

  8 ».ه  ل    ت  ئ  ر  ا ق  م  ل   ة  ح  ات  الف  «: رالخب  رد فيو  و    .وغ  د  ل  ى الم  ف  ش  ف   بر  ق  الع    ة  غ  د  أبو سعيد ل  

 

 . 1/35للصفوري، نزهة المجالس ومنتخب النفائس  6
 .  1/55ي، للثعلب الكشف والبيان  7

 . 127  ،للعلي القارئ المصنوع في معرفة الحديث الموضوع 8



110 

 

   ير  ض  والن    ة  ظ  ي  ر  ي ق  ن  ب    ود  ه  ي  ل    ل  اف  و  ق    ع  ب  س    عات  ر  ذ  أ  ي ب  اف  و    م  لا  السَّ   ه  ي  ل  ع    ه  نَّ أ  «  : ويور  
  ر  ائ  س  و    ر  اه  و  الج  و    يب  الط   و    ز   الب    اع  و  ن  ا أ  يه  ف 

  م  يت  ط  ع  أ    د  ق  ل  ": م  ه  ل   ال  ق  ف   "الل    يل  ب  ي س  ا ف  اه  ن  ق  ف  ن  أ  ا و  ه  ا ب  ن  ي ت  و  ق  ت  ا ل  ن  ل   [أ29]/ ال  و  م  الأ   ه  ذ  ه   ت  ان  ك   و  ل  " : ون  م  ل  س  الم   ال  ق  ف   ة  ع  ت  الأم  

  ر  ي  خ   ي  ه    ات  آي   ع  ب  س  
  9»". ع  ب  الس   ل  اف  و  ق   ن  م 

َّ    د  م  ح  ال    ال  ق    ن  م  «:  "قال رسول الل صلى الل عليه وسلم"عن عائشة فقالت:     ة  س  ام  الخ    ال  ق    مَّ ث    ات  رَّ م    ع  ب  ر  أ    ين  م  ال  الع    ب   ر    لل 

  10 ». ت  ئ  ا ش  م   ل  أ   ف اس  ك  ي  ل  ع   ل  ب  ق  أ   د  ق   الل   نَّ أ  "  ـ ه  ت  و  ص    ع  م  س  ي   لا    ث  ي  ح   ن  م  ـ  ك  ل  م   اه  اد  ن  

 ي  ب    ر  ي  خ    ر  ثَّ ك  و    ر  ق  الف    ه  ن  ع    ى الل  ف  ن    ص  لا  الإخ    ة  ور  س  و    د  م  ح  ل  ا  ة  ور  س    أ  ر  ق  ف    ه  ل  ز  ن  ى م  ت  أ    ن  م  «  م ه وسليقال صلى الل علو 
 .ه  ت 

«11    

  ع  ف  ر  ف    ، ه  ق  و  ف    ن  ا م  يض  ق  ن    ع  م  س    م  لَّ س  و    ه  ي  ل  ع    ى الل  لَّ ص    يَّ ب  النَّ   ه  ن  ع    د  اع  ق    يل  ر  ب  ا ج  م  ن  ي  ب  «  :وفي صحيح مسلم عن ابن عباس قال

  ض  ر  ى الأ  ل  إ    ل  ز  ن    ك  ل  ا م  ذ  ه  "   : ال  ق  ف    ك  ل  م    ه  ن  م    ل  ز  ن  ف    ، م  و  الي    إلاَّ   ط  ق    ح  ت  ف  ي    م  ل  و    م  و  الي    ح  ت  ف    اء  م  السَّ   ن  م    اب  ا ب  ذ  ه  "   : ال  ق  ف    ه  س  أ  ر  

 إ   ط  ق    ل  ز  ن  ي    م  ل  
 ر  ق  الب    ة  ور  س    يم  ات  و  خ  و   اب  ت  الك    ة  ح  ات  ف    ك  ل  ب  ق    ي  ب  ا ن  م  ه  ت  ؤ  ي    م  ا ل  م  ه  يت  وت  أ    ن  ي  ور  ن  ب    ر  ش  ب  أ  ":  ال  ق  و   م  لَّ س  ف   "م  و  الي   لا  

  ن  ل    ة 

ط ي  أ   لاَّ ا إ  ه  ن  م   ف  ر  ح  ب   أ  ر  ق  ت       12». ه  ت  ع 

    13».م   السَّ  ن  م   اء  ف  ش   اب  ت  الك   ة  ح  ات  ف  « م  لَّ س  و    ه  ي  ل  ع   ى الل  لَّ ص   الل    ول  س  ر   ال  ق   :الوي عن أبي سعيد أنه ق  ر  

    14».ء  ا د   ل   ك   ن  م   اء  ف  ش   اب  ت  الك   ة  ح  ات  ف  «  :ى الل عليه وسلملوقال ص

   15».آن  ر  الق   ي  ث  ل  ث  ل   اب  ت  الك    ة  ح  ات  ف  «:  وسلميه  لى الل علول الل صسوقال ر 

 

 . 5/ 102 ، للثعلبي الكشف والبيان  9
 . 165/ 3 ،لابن الجوزي الموضوعات  10

 . 75/ 3 ،لابن الجوزي الموضوعات  11

 . 254  ،صلاة المسافرين وقصرها   ،صحيح مسلم 12
 . 535/ 2 ،سنن سعيد بن منصورال ؛ 1816عجلوني  لل  كشف الخفاء 13

 . 2122/ 4 ،الدارمي مسند  14

   . 222/ 2 ،ملقنبن لا  الإعلام بفوائد عمدة الأحكام 15



111 

 

    16».ش  ر  الع    ت  ح  ت   ز  ن  ك    ن  م   ت  ل  ز  ن  أ   اب  ت  الك   ة  ح  ات  ف  «  :وقال صلى الل عليه وسلم

 ر  الك    ة  آي  و   اب  ت  الك    ة  ح  ات  ف  « :وقال صلى الل عليه وسلم
  و  أ    س  ن  إ    ن  ي  ع    م  و  الي    ك  ل  ي ذ  ف    م  ه  يب  ص  ي  ف    ار  ي د  ف    د  ب  ا ع  م  ه  أ  ر  ق  ي    لا    ي   س 

   17 ».ن   ج  

   ء  ي  ش    ىز  ج  ي    ا لا  م  ب    ىز  ج  ت    اب  ت  الك    ة  ح  ات  ف  «  :وقال صلى الل عليه وسلم
ع    اب  ت  الك    ة  ح  ات  ف    نَّ أ    و  ل  و    آن  ر  الق    ن  م  ي  ف    ت  ل  ج 

ع  و    ان  يز  الم    ف   ك      18».ات  رَّ م   ع  ب  س   آن  ر  الق  ى  ل  ع   اب  ت  الك    ة  ح  ات  ف   ت  ل  ض  ف  ى ل  ر  خ  الأ   ة  فَّ ي ك  ف   آن  ر  الق   ل  ج 

  :علومهي مشتملة على ثلاث و

َّ   د  م  الح  ﴿أصول الدين: وهو    الأول    .﴾ين  الد    م  و  ي   ك  ال  م  ﴿ إلى  ﴾لل 

 . ﴾ين  ع  ت  س  ن   اك  يَّ إ  و   د  ب  ع  ن   اك  يَّ إ  ﴿ والثاني علم الفروع: وهو 

. إلى آخرها ﴾ يم  ق  ت  س  الم   اط  ر  ا الص   ن  د  اه  ﴿ والثالث علم التصوف: وهو    

 .معرفة المعاد وفيها علوم كثيرة لا يعلمها إلا الل تعالى ﴾ ك  ال  م  ﴿معرفة النبوة وفي  ﴾ت  م  ع  ن  أ  ﴿وفي 

 قال ابن العربي: 

َّ   د  م  ح  ل  ا  ﴿  ب   ﴾ يم  ح  الر    ن  م  ح  الر   الل   م  س  ب  ﴿ ل  ص  الفاتحة ف    إذا قرأت    ! واحد من غير قطع    س  ف  في ن   ﴾لل 

لقد حدثني أبو الحسن علي بن أبي الفتح الكفاري الطبيب بمدينة  ،  بالل العظيم  :أقول  [ب29]/  فإني

  " لقد سمعت المبارك ابن أحمد المقرئ النيسابوري،  بالل العظيم: "وقال  "الموصل سنة أحد وستمائة

  ، بالل العظيم"وقال:    "لقد سمعت من لفظ أبي بكر الفضل بن محمد الكاتب الهروي  ،بالل العظيم"يقول:  

لفظه من  الشافعي  الشاشي  محمد  بن  بكر  أبو  حدثنا  العظيم"وقال:    " لقد  الل    ،بالل  عبد  حدثني  لقد 

 

 . 5811  ،للسيوطي الجامع الصغير 16
 . 5812  ،للسيوطي الجامع الصغير 17

 . 21/ 1  ،للسيوطي الدر المنثور 18



112 

 

  ،بالل العظيم "  :وقال  " لقد حدثنا محمد بن الفضل  ،بالل العظيم"  : وقال  "المعروف بأبي نصر السرخسي 

لقد حدثني محمد بن الحسن    ، بالل العظيم"وقال:    " لقد حدثنا محمد بن علي بن يحيى الوراق الفقيه

لقد حدثني أبو    ،بالل العظيم"  :وقال  "لقد حدثني موسى بن عيسى  ،بالل العظيم"  :وقال  "العلوي الزاهد

لقد حدثني    ، بالل العظيم"  : وقال  " لقد حدثني عمار بن موسى البرمكي  ،بالل العظيم"  : وقال  "بكر الراجعي 

بالل  "وقال:    " لقد حدثني محمد المصطفى صلى الل عليه وسلم  ،بالل العظيم"  :وقال  " أنس بن مالك

 : وقال  "لقد حدثني إسرافيل ، بالل العظيم"وقال:    "لقد حدثني جبريل ، العظيم

ب  «قال الل تعالى:  "«  ر  ك  ي و  ود  ج  ي و  ل  لا  ج  ي و  ت  زَّ ع  يا إسرافيل! 
  ﴾ يم  ح  الرَّ   ن  م  ح  الر    الل    م  س  ب  ﴿  أ  ر  ق    ن  ي م  م 

 أ    ىَّ ل  ع    د  ه  ش  ا    ،ة  د  اح  و    ة  رَّ م    اب  ت  الك    ة  ح  ات  ف  ب    ة  ل  ص  تَّ م  
  ه  ن  ع    ت  ز  او  ج  ت  و    ات  ن  س  الح    ه  ن  م    ت  ل  ب  ق  و    ه  ل    ت  ر  ف  غ    د  ي ق  ن  

أ  لا  و    ات  ئ  ي   الس      ق  ر  ح   
النَّ ف    ه  ان  س  ل     ه  ير  ج  أ  و    ار  ي 

ق  ان  لقَّ وي    ر  ب  الأك    ع  ز  الف  و    ار  النَّ   اب  ذ  ع  و    ر  ب  الق    اب  ذ  ع    ن  م    ل  ب  ي 

 ي  ب  الأن  
 ي  ل  الأو  و   اء 

  19». اء 

  مة من الملائكة مكتوب  ه سبعون ألف جناح على كل جناح أ  ل    ،ي   م  الآد    س  أ  ر  ك    ه  س  أ  ا تحت العرش ر  ك  ل  م    وخلق الل   

هته الفاتحة وبين  بوعلى ج  ، الآية  20[ 18]آل عمران:    ﴾ لل  ا    د  ه  ش  ﴿  الأيمن سورة الإخلاص وعلى الأيسر  ه  د   على خ  

الملائكة من  ألف صف  سبعون  جوقرؤي    ،يديه  من  الفاتحة  قالوا:  بن  فإذا  ن ع ﴿"هته.  يَّاك   يَّاك    ب د  ۡ  إ  إ  ين  ۡ  ن س  و  "  ﴾ت ع 

ض  "فيقولون:    !"م  ك  ن  ع    يت  ض  ر    د  ق  ف    م  ك  وس  ؤ  وا ر  ع  ف  ر  ا  "فيقول الل:    ،واد  ج  س    [5]الفاتحة:     ن  م    ة  ح  ات  الف    أ  ر  ق    ن  مَّ ع    ربنا فار 

 " .عنهم [أ30]/ وا إني قد رضيت  د  ه  ش  ا  فيقول: "  " .د  مَّ ح  م   ة  مَّ أ  

ا ب  يم  يمات كالطيور  فإذا قرأها العبد خرجت    ميم أمين.وفيها خمسة عشر م  على الحملة    ل  ق  ث  ي  بالعرش ف    ق  لَّ عَّ ت  ت  ف    ،الم 

يمات:    "هذا ثواب سورة قرأها عبدي"  :فيقول   "ربنا ما هذا؟"فيقولون:   الم  فيقول:    "ربنا ما جزاء من قرأها؟ "فتقول 

 

 . 8/304،  لابن العربي  الفتوحات المكية 19

ا  ﴿ 20 م  ق ائ م  ل  أ ل و ال ع  ل ئ ك ة  و  ال م  و  و  ل ه  إ لاَّ ه  د  ا للَّ  أنَّه  لا  إ  ه  ك يم  ش  يز  ال ح  ز  و  ال ع  ل ه  إ لاَّ ه  ط  لا  إ  س  ق   . ﴾ب ال 



113 

 

د  ربنا  "  : فيقولونوا عشر سيئات.  ح  م  وكل ميم ت    "وا إلى ديوانيق  ل  ط  ن  ا" د  "  : فيقولون  "عشرين"  :فيقول  "ناز  فيزيدهم    " ناز 

 21ثلاثة وعشرين لكل ميم. 

 الصلاة على النبي وما ورد عنها في الأحاديث الشريفة[  ئل ]في بيان فضا

منها ما ورد عن ابن مسعود    ،فقد ورد في فضلها أحاديث كثيرة  ؛ وأما الصلاة على النبي صلى الل عليه وسلم

ا  ي   ك  ي  ل  ى ع  لَّ ص    ن  م  «عن النبي صلى الل عليه وسلم عن جيريل عن ميكائيل عن إسرافيل عن الل سبحانه وتعالى قال:  

 ر  م   ة  ئ  م   ة  ل  ي  ل  و   م  و  ي ي  د ف  مَّ ح  م  
  22».ار  النَّ  ن  م    ق  ت  ا الع  ه  ر  س  ي  أ    ة  اج  ح   ف  ل  أ   ه  ل   ى الل  ض  ق  و    ة  لا  ص    ف  ل  أ   ه  ي  ل  ع   ت  ي  لَّ ص    ة 

 .ة  ام  ي  الق    م  و  ي ي  ت  اع  ف  ش    ه  ت  ال  ن    ه  ر  آخ    ن  ا م  ر  ش  ع  و    ار  ه  ن    ل  وَّ ي أ  ف    ات  رَّ م    ة  ر  ش  ع    يَّ ل  ى ع  لَّ ص    ن  م  «  : وقال صلى الل عليه وسلم 

«23 

الل تعالى    ن  أ    ي  ه  و    "ك  ل  ب  دا  ق  ح  ا أ  ه  ب    آت    م  ل    ة  ار  ش  ب    ك  ت  ئ  ج    د  د ق  مَّ ح  ا م  ي  ":  ال  ق  ف    يل  ر  ب  ي ج  ان  ت  أ  «وقال صلى الل عليه وسلم:     

   ـ"  .وم  ق  ي    ن  أ    ل  ب  ق    اد  اع  ق    ان  ك    إن  و    د  ع  ق  ي    أن    ل  ب  ما  ق  ائ  ق    ان  ك    ، إن  ه  ل    الل    ر  ف  غ    ات  رَّ م    ث  لا  ث    ك  ت  أمَّ   ن  م    ك  ي  ل  ى ع  لَّ ص    ن  م  ":  ول  ق  ي  

  24». ـ ى ال  ع  ت   الل   ر  ك  دا  ش  اج  س   م  لَّ س  و    ه  ي  ل  ع   ى الل  لَّ ص   رَّ ا خ  ه  د  ن  ع  ف  

   ]في بيان الاستغفار وما ورد عنه في الأحاديث الشريفة[

رد في الاستغفار عن عائشة رضي الل عنها قالت: قال رسول الل صلى الل عليه وسلم:   وو 

ل  ف    الل    ر  ف  غ  ت  اس    ن  م  و    ين  ب  اذ  الك    ن  م    ب  ت  ي ك    م  ل    ة  رَّ م    ين  ع  ب  س    م  و  ي    ل   ي ك  ف    الل    ر  ف  غ  ت  اس    ن  م  «   ن  م    ب  ت  ي ك    م  ل    ة  رَّ م    ين  ع  ب  س    ة  ل  ي  ي 

  25».ين  ل  اف  الغ  

 

 . 1/35للصفوري، نزهة المجالس ومنتخب النفائس  21

 لم أجد مصدره. 22
 . 128 ، للسخاوي القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع23
 لم أجد مصدره. 24

 . 527/  8  ،للسيوطي جمع الجوامع المعروف بـالجامع الكبير  25



114 

 

  ر  ث  أك   م  و  ي الي  ف   ه  ي  إل   وب  ت  أ  و   الل    ر  ف  غ  ت  س  لا   د  ي ق  إن    لل  و  «وقال صلى الل عليه وسلم:  
 26».ة  رَّ م   ين  ع  ب  س   ن  م 

 ( رواه البخاري عن أبي هريرة)

  27».مئة مرة«وفي رواية:   

 28   ».ارر  الإص   ع  م   ة  ير  غ   ص  لا  و    ار  ف  غ  ت  الاس    ع  م   ة  ير  ب   ك  لا  « : : قال رسول الل صلى الل عليه وسلمقال عن ابن عباس

   ر  ث  ك  أ    ن  م  «عن ابن عباس قال: قال رسول الل صلى الل عليه وسلم:  
  م   ه    ل   ك    ن  م    ه  ل    الل    ل  ع  ج  ي    [ب30]/  ار  ف  غ  ت  الاس    ن  م 

  29 ».ب  س  ت  ح   ي  لا    ث  ي  ح   ن  م   ق  ز  ر  ا و  ج  ر  خ  م   يق  ض   ل   ك   ن  م  ا و  ج  ر  ف  

 ]في بيان فضائل كلمة التوحيد وما ورد عنها في الأحاديث الشريفة[

 . أحاديث كثيرةما الكلمة المشرفة ورد فيها أو  

  ال  ق    ن  م    ة  ام  ي  الق    م  و  ي ي  ت  اع  ف  ش  ب    اس  الن    د  ع  س  ا  « :ما رواه البخاري عن أبي هريرة قال: قال رسول الل صلى الل عليه وسلم 

  30».ه  ب  ل  ق   ن  ا م  ص  ل  خ  ا م  ص  ال  خ    "لا اله إلا الل"

    31».ة  نَّ الج   ل  خ  ا د  ص  ل  خ  م    الل  لاَّ إ   ه   إل  لا   ال  ق   ن  م  «وعن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الل صلى الل عليه وسلم:  

  الل    لاَّ إ    ه   إل  لا  "   الل    ول  ق  : ي  ال  ق  ف    يل  ر  ب  ي ج  ن  ث  دَّ ح  «وعن علي رضي الل عنه قال: قال رسول الل صلى الل عليه و سلم:  

  32»".ياب  ذ  ع   ن  م    ن  م  ي أ  ن  ص  ح    ل  خ  د   ن  م  ي ف  ن  ص  ح  

 

 . 3  ،الدعوات ،يلبخاراصحيح  26
 . 225/  30  ،مسند أحمد 27

 . 586/  11  للسيوطي، جمع الجوامع المعروف بـالجامع الكبير  28

 . 104/  4 ،مسند أحمد ؛.57  ،دبالأ ،ابن ماجهسنن  29
 . 33  ،العلم، بخاريالصحيح  30
 . 56/ 2  ،للطبراني المعجم الأوسط 31

 . 5/  1  ،للمتقي الهنديفي سنن الأقوال والأفعال  كنز العمال 32



115 

 

بلسانه عن جميع ذاته    ق  ط  ن  في فؤاده كل جارحته وي    ر  ض  ح  وي    إلى قلبه  ه  اس   و  ح    يع  م  ج    ع  م  ج  ي  ذلك ف    ك  ر  د  ن أ  فم    

 ضو منه قطعة . أخذ كل ع  حتى ي  

  33 ». الل    م  ك  ب  ح  ي    ه  اد  ب  ى ع  إل   وا الل  ب  ب   ح  « : وقال صلى الل عليه وسلم 

ئ    م  وه  ر  ك   ذ  : أي لا  وه  ب  ح  ي  ل   عليهم  ه  لآ 
  .م  ك  بَّ ح  أ    ذلك م  ت  ل  ع  ف   أنه لأنكم  عليهم، مزيده ف  ع  اض  ي  ف   وه  ر  ك  ش  ي  ف   34

ت ى  «:  وسلم  عليه   الل   صلى  وقال ل    ي ؤ  ج  ل ى   ب الر  ان    إ  يز  ت ى   الم  ي ؤ  ة    و  ع  ين    ب ت س  ع  ت س  ،   و  لاَّ ج  ا   ك ل    س  ن ه  د    م  ،  م  ر  ا   الب ص  يه  ط اي اه    ف    خ 

ن وب ه   ذ  ع    و  ة    ف ي  ف ت وض  ان    ك فَّ يز  ج    ث مَّ   الم  ر  ر    ب ط اق ة    ت خ  ل ة    ق د  ا  الأ ن م  يه  ة    ف  اد  ه  ل ه    لا    أن    ش  د    الل  إ لاَّ   إ  مَّ ح  ول    م  س  ع    الل    ر    ف ي   ف ت وض 

ة   ى الك فَّ ر  ح  ف   الأ خ  جَّ ط اي اه   ت ر  ن وب ه    ب خ  ذ    35».و 

  36». ار  النَّ   ن  م   الل   ه  ص  لَّ خ     الل  إلاَّ  ه   إل  لا  ب   ر  ب  الق    ل  ص  ن و  م  « : وقال صلى الل عليه وسلم 

  37»ا. ب  ن  ذ   ك  ر  ت   ت  لا  و    ل  م  ا ع  ه  ق  ب  س   ي  لا     الل  إلاَّ  ه   إل  لا  « وي أنه صلى الل عليه وسلم قال: ور   

 38 ».الل   ه  ج  و    ك  ل  ذ  ي ب  غ  ت  ب  ي    الل  إلاَّ  ه   إل  لا    ال  ق   ن  م   ار  ى النَّ ل  ع   م  رَّ ح   الل   إنَّ «وقال صلى الل عليه وسلم:  

    وما ورد عنه في الأحاديث الشريفة[  ذكر الله خصائص ]في بيان 

ب  في   يش  الم   ق  ي   على الرزق وي ض   ش  و   الإعراض عنه ي ش   ي للعاقل أن يجتهد في ذكر الل فإنَّ غ  ن   . ة  ع 

 

 . 91/  8  ،للطبراني المعجم الكبير 33

 ق+ بما أنعم عليهم.  34

ر  عل يه  ت   إنَّ «لم أجد بهذا اللفظ. لعله يشير هذا الحديث:  35 تي على رؤوس  الخلائق  يوم  القيامة  فينش  ل  ص  رجلا  من أمَّ ،  ج  ين  س  ع  س  ت  ة  و  ع  س  اللَّ  سي خ  لا 
: ق  مَّ ي  ر  ث  ص  د   الب  ل  م  ث  ل   م  ج  ل  س  ك   ك  ك  ل  ا شيئ ا؟ أظ  ذ  ه    ن  ر  م  ك  ن  ت  أ  "ول  ؟اف ظ  ي الح  ت  ب  ت  م  : ق  ي  " ون  : ق  ي  ف   " ب   ا ر   ي  لا  "ول  ؟أف  "ول  : ق  ي  ف   "ل ك  عذر  ، ا ر   ي  لا  "ول  :  ق  ي  ف   ب   ول 
ن  ، بل ى" نا حسنة ، وإنَّه  لا  إنَّ ل ك  ع  ا ع  ح  د  أنَّ م  ه  ش  أ   إل ه  إلاَّ اللَّ  و  لا   ن  د  أ  ه  ش  ا أ  يه  ة  ف  اق  ط  ج  ب  ر  خ  ي  ، ف  "م  و  ك  الي  ي  ل  م  ع   ظ ل  د  د  ه  و  ب  مَّ : ق  ي  ول ه ، ف  س  ر  د  ر  اح  "ول    "ن ك  ز  و   ض 
، م  ا ر  ي  " :ول  ق  ي  ف   ه  الب  ب   ؟ه   ع  ة  م  اق  ط  ا هذ  ت  جلاَّ ه  الس   :  ق  ف   " ذ  :  ، ق  " ت ظل م  فإنَّك  لا  "ال  ت  ف  ت  ف  "ال  جلاَّ ع  الس   ة  و  وض  ة  ي ك  ة  ف  اق  ط  الب  ي كفَّ ت   اش  ط  ف  " فَّ جلاَّ ت  الس  

لت  الب    . 2639 ،ترمذيالسنن » .ء  ي  ع  اسم  اللَّ  ش  ل  م  ثق   ي  لا  ة ، و  اق  ط  وثق 
 لم أجد مصدره. 36
 . 54،  ماجه ابنسنن  37

 . 14، مساجد،  بخاريالصحيح  38



116 

 

 39 ».ين  ار   ي الف  ف   ر  اب  الصَّ  ة  ل  ز  ن  م  ب   ين  ل  اف  ي الغ  ف   الل   ر  اك  ذ  «:  عن ابن مسعود: قال رسول الل صلى الل عليه وسلم

  40»ا.ي  ال  خ   [أ31]/ وف  ف  الص   ن  ي  ب   ن  م   ار  ى الك فَّ إل   ز  ار  ب  م  ا ك  ي  ال  خ   الل   ر  اك  ذ  «  وقال صلى الل عليه وسلم:

   41». ب  ل  ط  ا ت  ى م  ل  ع   ك  ل    ن  و  ع   ه  إنَّ ف   الل   ر  ك  اذ  « : وقال صلى الل عليه وسلم 

ن د   «  رسول الل صلى الل عليه وسلم قال:ا عن  وى الشيخان وغيرهما مرفوع  ور   ا ع  ك اه  أ ز  ، و  ال ك م  م  ر  أ ع  ي  ئ ك م  ب خ  أ لا  أ ن ب  

ت   أ ن   ن   م  ل ك م   ر   ي  خ  و   ، ق  ر  الو  و  ب   ه  الذ  ط اء   ع  إ  ن   م  ل ك م   ر   ي  خ  و   ، ات ك م  ج  ر  د  ف ي  ا  ه  ف ع  أ ر  و   ، ل يك ك م  ب وا  م  ر  ت ض  ف   ، ك م  وَّ د  ع  ا  و  ق  ل 

ن   ب وا أ ع  ر  ي ض  م  و  ن اق ه  ."أ ع  لَّ ج  زَّ و  ر  الل  ع  ك 
: "ذ  ول  الل ؟" ق ال  س  و  ي ا ر  ا ه  ل ك  م  ذ  ؟ ق ال وا: "و    42»اق ك م 

ك ر  «وقال صلى الل عليه وسلم:   ي ي ذ 
ث ل  الَّذ  ي لا    الل   م  الَّذ  ك ر  و  ي  ت    الل    ي ذ  الم  ي   و  ث ل  الح    43».م 

 ي  ش   ل   ك  ل   إنَّ «وقال صلى الل عليه وسلم:  
  44». الل    ر  ك  ذ   وب  ل  الق   ة  ال  ق  ص    إنَّ و   ة  ال  ق  ص   ء 

 ر  ك  ا ذ  إذ    ه  ع  ا م  ن  أ  ي و  ب   د  ب  ع   ن   ظ   د  ن  ا ع  ن  "أ   :لَّ ج  و   زَّ ع   الل    ول  ق  ي  «: الل عليه وسلملى  وقال ص 
  45»ي. ن 

 ر  ك  ا ذ  ي إذ  د  ب  ع   ع  ا م  ن  أ«وفي رواية:   
  46». اه  ت  ف  ي ش  ب   ت  ك  رَّ ح  ت  ي و  ن 

ك ر  وا ي  ع  ت م  م  اج  و  ق   ن  ا م  م  «: لى الل عليه وسلموقال ص  ه  إلاَّ ن  ون  ب  يد  ر   ي  ون  اللَّ  لا  ذ  ه  م  اد  ذل ك  إلاَّ وج  م  اد  م  ن  م   اه  :  اء  ن  السَّ

ل  ب   د  ، ق  م  ور  ل ك  ف  غ  وا م  وم  ق   أن  " ئات ك  س   ت  د       47». ات  ن  س  ح   م  ي  

 

 . 16/  10  ،المعجم الكبير للطبراني 39
 . 43/  5  ،للسيوطي جمع الجوامع المعروف بـالجامع الكبير  40

 . 560/  1  ،للسيوطي جمع الجوامع المعروف بـالجامع الكبير  41
 . 6، الدعوات سنن الترمذي.؛ 53، الأدب،  سنن ابن ماجه  42

 . 66  ،الدعوات ،بخاريالصحيح  43

 . 1/80  ،للبيهقي الدعوات الكبير 44
 . 15  ،التوحيد ،بخاريالصحيح  45
 . 319/ 2  ،للطبراني مسند الشاميين 46

 . 437/  19  ،مسند أحمد 47



117 

 

  48».ك  ر  كَّ ذ   يت  س  ن   إن  و   ك  ان  ع  أ    الل   ت  ر  ك  ا ذ  إذ   ب  اح  ص    اب  ح  الأص   ر  ي  خ  «:  لى الل عليه وسلمصوقال  

 ]في بيان آداب المريد[

في       ، وعزم  ،وأن تتوجه إلى الل تعالى بصدق  ،وعائ ق  ،في حقك أن تترك كل شاغل  ط  ر  ت  ش  فإذا علمت ذلك 

 ي  ش    لَّ ك    ت  ق  ل  خ  ي و  س  ف  ن  ل    ك  ت  ق  ل  خ   م  آد    ن  ب  ا  «رد في الخبر الإلهي:  لأنه و  ؛  غيره  ترىوالفناء عما سواه بأن لا  ،وهمة
  ك  ل    ء 

ق   ف     ك  ق  ز  ر  ب    ت  ل  فَّ ك  ت  و    ب  ع  ل   ت  لا  ي ف  س  ف  ن  ل    ك  ت  ق  ل  خ  «  :آخر  ثرأوفي   49»له.   ك  ت  ق  ل  ا خ  مَّ ع    ك  ل    ت  ق  ل  ا خ  م  ب    ل  غ  ت  ش   ت  لا    ك  ي  ل  ي ع  ب ح 

  50». ب  ع  ت   ت  لا  ف  

  في   ه  ر  ك  وذ    ،نة العارف مولاهلأن ج    .لأنهما لا يفترقان  ؛فتقار إلى الل تعالى صحت العناية  الا  مرتبة    ت  حَّ فإن  ص  

وفناء    .ان  شاهد  ببصيرة أنه ف    ان  العبد إذا علم أنه مخلوق وأنَّ كل مخلوق ف    لأنَّ   . وهو الدواء النافع  ، هئ  ومسا  ه صباح

   .فناك ترى لاَّ الفناء أ  

 لأنَّ الفناء ثلاثة: 

 . "لا فاعل  إلا الل"فناء في الأفعال كقولهم: 

 . "لا حيَّ إلا الل "فناء في الصفات كقولهم: 

 . " لا موجود  إلا الل" فناء في الذات كقولهم: 

 

 . 42 ، لابن أبي الدنيا  كتاب الإخوان 48
 . 526/ 2 ،لابن قيم الجوزية طريق الهجرتين وباب السعادتين 49

 . 95/ 1 ،لابن قيم الجوزية طريق الهجرتين وباب السعادتين 50



118 

 

ن شهدهم ن شهد الخلق لا فعل  لهم فقد فاز، وم  ن شهدهم عين   51، لا حياة  لهم فقد حاز    [ب31]/  فم  وم 

ل  العدم فقد و   ف ربه جه    ، ص  ف ربه ومن عر  ف نفسه عر  ن عر  ر  أ  «ففي الخبر:   ل نفسه.فم   ف  ن  ب    م  ك  ف  ع 
 ب   ر  ب    م  ك  ف  ر  ع  أ    ه  س 

 .ه 

«52 

ا مع الل لا ي قاس به ذنب قين شهدوا   ؛ إذ من الذنوب عندهم أن  ترى لك وجود    ،الأشياء بالل   53لأنَّ الصد  

.  ه  ود  ج  و  تعالى و    ه  ت  وَّ ل شهود ق    ك  ود  ج  و  و    ، ك  ت  وَّ ق  و    ، ك  ل  و  الأشياء بالأشياء. فاليقين خروجك عن ح  54والصالحين شهدوا 

إقبال   سيئةلأن  معه  يضر  الل حسنة لا  على  واح    ،القلب  معه حسنة.  تنفع  سيئة لا  عنه  الفكرةوالإعراض  من    ،ذر 

ر  الهادي صلى الل عليه وسلم عن يمين،  في الذكر  ك  س  ف  ن    س  ب  ح  ب  والوسواس  
تحض  لأنَّ الإمدادات كلها منه. فلا    ؛واس 

ل  أحد إلى الل تعالى وإلى مقصوده إلا بمحبته ب الا  ،وملاحظته   ، يص  لأنَّ ذلك    ؛ ستطاعةومتابعته ما جاء به على حس 

 . سبب لمحبة الل

ك م  الله ﴾  ق ل  ﴿ قال الل تعالى:  ب  ب  ون۪ي ي ح  ع  ب ون  الله  ف اتَّب  ت م  ت ح  لأنَّه   ؛ ساروتجعل الشيخ عن الي   55[.3/31 ]آل عمران  ا ن  ك ن 

ر وكل ما تراه أ   د لك في السي  ه  ر  ع  مساع  . ب  اخ  عليه و   ض  ر 
56  

ضوء  ، ولازم الغسل   ، والكرم  ،والصدق  ، والرياء. وعليك بالصفاء  ،والحسد   ،والع جب   ، والتوبة من الكبر  ،والو 

ود. م  الأدب معه ومع الفقراء ترتقي وتز  ال  و   ،وترى فضل شيخك على أبويك  . وحب النصيحة  ،وكتمان السر  س 

 

 . ق: جاز 51

ن  «لم أجد بهذا اللفظ، لعله يشير هذا الحديث:  52 بَّه   م  ف  ر  ر  د  ع  ه  ف ق  س  ف  ن ف  ر   . 337 ،لملا علي القاري الأسرار المرفوعة ؛ . »ع 

 . ق س: يشهدون 53
 .شهدوا -| س ق: يشهدون 54
ور  ﴿ق  55 ف  الل  غ  ن وب ك م  و  ر  ل ك م  ذ  ف  ي غ  ك م  ا للَّ  و  ب  ب  ون ي ي ح  ع  اتَّب  ب ون  ا للَّ  ف  ت م  ت ح  ن  ك ن  يم  ل  إ  ح   .﴾ر 

 . ر  ب  ق: واص   56



119 

 

ن جالس هذه الطائفة ولم ي     عدم احترام الأولياء سبب ل مقت    لأنَّ   ؛الل منه نور الإيمان  ب  ل  معهم س    ب  دَّ أ  ت  فم 

لأنَّ الخير كله  لأنَّ الل يغضب ل غضبهم.   ؛ سوء الخاتمة ب  وج  ومنازعتهم في شيء يتحققون به في أنفسهم ي   ،الل تعالى

 لأن ه حرمان وهو أصل النفاق.  ؛ والشر كله في الإنكارصيغة،   ه عتقاد لأنَّ في الا

  .ه بالرفقأ  د  اب  و    ،فوائدهم. فإذا رأيت  الفقير لا تبدأ ه بالعلم  م  ر  فما للعاقل إلا التسليم لهم وإلا فاتوه وفات هم وح    

ش   ح   ن  سه  ،هفإنَّ العلم ي و  ن  تعامل إخوانك بما  أو  ،إلا باقتدائهم واحترامهم   ل  ص  ح  لا ي    أ[32]/  لأنَّ الوصول  ؛والرفق ي ؤ 

ولو فعلوا ما    ،وترجو لهم قبول التوبة من الذنوب ،وترجو لهم من الخير مثل ما ترجوه لنفسك  ،به أن ي عاملوك ب  ح  ت  

 فيها.  فعلوا ما ترجوه لنفسك إذا وقعت  

ترهوإذا رأيت  أحد     ه كما كان  س  ف  ى به من ن  ل  و  أ    ن  وك    .ا بهاما لم يكن متجاهر    ،ا من إخوانك على معصية فاس 

ل يصفح بعضكم عن    الناقل    ب  ذ   ك  ذلك عنه ف    ك  غ  ل  ب  وي    اى بالمؤمنين من أنفسهم. وإن  لم تر شيئ  ل  و  صلى الل عليه وسلم أ  

  ،والانكسار  ،والذلة  ،لأن الفقير شأنه التسليم  ؛ا في حال غيظهعلى أخيه كلام    57يمد  أن  لا لأن ه ينبغي للفقير    ؛بعض

ن رأى نفسه على إخوانه صار الوجود كله يلعنه  ن رأى نفسه دون إخوانه صار الوجود كله يمده.   ، والتواضع. فم   وم 

ن لم يردد بعلمه وعمله احتقار    بليسإكيف وقع    ،انظر يا أخي ا رأى نفسه على آدم؟ فم    خلقه ا ل  وتواضع    58، المَّ

 فهو هالك مع الهالكين. 

ر الأمل  ،والكلام  ، والنوم ،وعليك بتقليل الأكل قامت نفسك بالمجاهدة، ا  وفراغ القلب من محبة الدني  ، وقص 

 ه يدعوا إلى الضلالة. نَّ لأ ؛ ومخالفة الشيطان  ،وهي كل ما أشغلك عن ربك

 

 ق: يمسك.  57

 ق س+ لنفسه. 58



120 

 

ل  بأغياث المستغيثين "اغثني" والنفس تطلب الحظوظ والفرار من الحقوق. فإذا أردت الخلاص من ذلك     ؛ فق 

ر لا تر  وتكون بمنزلة الغريق  ،مثل الاضطرار وهو أخص  أوصاف العبوديةلأن ه ما طلب العبد   ف  ى  أو الضال   بت يه  الأق 

ا سواه.   ولا ترجو  ، إلا مولاك  ك  ت  اث  ي  غ  ل    لنجاتك أحد 

ن  وت   ت ع  ل  بالنبي صلى الل عليه وسلمو  واس  ع    ؛ سَّ   فكل قلب    .والأسرار منه ظهرت    ، الل    ات  ذ    ار  ر  الأس    ب  ر   لأن ه الم 

ه    وروح   بَّ بالمحبة على حبه. فكان أمير    من جميع الخلائق  أ ح  ه   ئ ت ل ف 
  على محبته   ت  ع  م  ت  واج    .كلها وسيدها  الأرواح    ا 

ا ه  ب  وس  ع  ى ي  ل  ع    ل  ح  النَّ  اع  م  ت  ج  ك ا  
  وفي   ، ، الداعي إلى التوحيد في الأولية لجميع الأرواحلها  الأرواح الجامع   ك  ل  وهو م    59

جميع العوالم. فيجب    د  م  ت  س  لأن  منه ي    ؛ه صلى الل عليه وسلمبشيء إلا بواسطة روح    ل  أ  س  كل زمان. إذ لا ي    [ب32]/

ا لا يمكنه إلا الانفكاك  انطباع    ع  ب  ط  ن  ذلك بروحه وي    ج  ز  ت  م  ا في ذاته حتى ي  ك  ا في محبته، مستهل  على الإنسان أن يكون غائب  

ل  إلى هذ المقام و    ك  ل  ص  و  فتكون حقيقته محمدية. فإذا أ    ، الحياة بالحي  فيها اشتباك   ك  ب  ت  ش  ي  عنه. ف   ك  إلى الحضور مع  صَّ

ه بالل  ل  شيئ ا إلا بها. فيكون فع    ك  ر  د  للذات حتى لا ي    60اربك بقلبك أو روحك أو سرك كل بحسب حاله فيكون مشاهد  

ت  ل  غ  وش   مَّ  . ه الل  ه لل وه 

بشهود وصف    فهص  شهود و    عن  يب  غ  ن ساعده التوفيق عن شهود ف عله بشهود ف عل مشهوده، وي  إ  عبد  للي  غ  ب  ن  ي  ف    

الل على    ك  ع  ل  ط  ي  وعلامة ذلك أن   . ويكون المحض العبودية  ،عن شهود ذاته بشهود وصف معبوده  يب  غ  ي  معبوده، و  

قلبك وأنت لا تريد من الدنيا والآخرة غيره، ولم يكن لك شعور بشيء من الأغيار المحبوبة من المقامات والأحوال  

من كل شيء إلى    ر  وف    ، عليه  د  م  ت  ع  ولا ت    ، من ذلك  61فلا تركن بشيء   ك  ل  ص  إن  أراد و    لأنَّ   ؛ الوصول بشيء  ب  ل  ط  ولا ت  

 

وب ها"  معنى 59 س  ها؛   :"النحل ب ي ع  م  دَّ ق   .  232/ 2 ،لمرتضى الزبيدي  تاج العروس من جواهر القاموسهو سيدها وم 
 ا. ق: شاهد   60

 ق س: لشيء.  61



121 

 

به عن الذات  ق  لَّ ع  فكل شيء ت    62.اننالافتقار والعناية مقترلأن ه  ؛  ربك ج  ع    ؛به العبد ح  دَّ لأن كل م 
محجوب بدعواه    63

بَّ  نم   عن شهود الحق. فإنَّ  اا كان له عبد  شيئ   أ ح     .ا وهو لا ي حب أن تكون لغيره عبد 

ت  ]قال الل تعالى[   عليك، وإن  ركنت  إلى    اه  ن  د  د  عليك، وإن  ركنت  إلى العمل ر    اه  ن  ع  بَّ ت  فإن  ركنت  إلى العلم 

ا!  اك  ض  ر  ا حتى ن  لك رب   64ا ن  ض  ر  ا. فأي  حيلة لك وأي  قوة لك ف  ناك إليهمل  ك  و   ق  ل  الخ    لنا عبد 

د بخلق الأعمال واختراعها. فكيف يطلب العبد  ؛ اولا تطلب  على عملك عوض     على عمل    الجزاء  لأنه المنفر 

فيها.    ق  د  بالص     ال ب  ط  لأنك م    ؛ح عن تقصيرهاف  والصَّ   ،والعفو عنها  ،فاطلب  ميراث فضله  لا مدخل له فيه على الحقيقة؟

ف  "ذلك، وإن  قلت     [أ33]/  لك  الل    ر  ك  ، ش  "حسانهإبفضله و"ا وقلت   ت  خير  ل  م  فإذا ع   وإن     ،عنك  الل    ض  ر  ع  أ    " ت ه  ل  ع  أنا 

ب  غ    "ت  م  ك  ح    ت  ن  أ  و    ت  ي  ض  ق    ت  أن  و    ت  ر  دَّ ق    ت  ن  أ    ب   ا ر  ي  "أسأت  وقلت      ت  أ  ا أس  أن  و    ت  م  ل  ا ظ  أن  "وإن  قلت     ، ى عليكل  و  الم    ض 

بك مع ربك.   ى عليكل  و  أقب ل  الم    "ت  ل  ه  ج   ا أن  و   د   لأ 

وعدم    ،والتباغض  ، ي إلى التحاسدد   ؤ  فإن ه ي    ؛ والمال  ، ولا تتمنى ما أعطاه الل لغيرك من الأمور الدنيوية كالجاه

م الل ييع    ر  د   ، والتمني ما ق  65لك معارضة  لحكمة القدر   ر  دَّ ق  ما لم ي    ي لأن  تمن   ؛ الرضى بما قسَّ لك بكسب بطالة وتض 

 ضائع لا محالة.  لك بغير كسب   ر  د   ما ق   ي الحظ، وتمن

ل ى أ ن   «وذلك داخل في قوله صلى الل عليه وسلم لابن عباس في الحديث:   ت  ع  ع  ت م  ة  ل و  اج  ل م  أ نَّ الأ  مَّ اع  و 

وك  ب ش   ر  ل ى أ ن  ي ض  وا ع  ع  ت م  ل و  اج  ه  اللَّ  ل ك  و  ت ب   ق د  ك 
ء  ي  وك  إ لاَّ ب ش  ع  ف   ل م  ي ن 

ء  ي  وك  ب ش  ع  ف  ه   ي ن  ت ب   ق د  ك 
ء  ي  لاَّ ب ش  وك  إ  ر   ل م  ي ض 

ء  ي 

ت   ف ع  ل ي ك  ر  ف  اللَّ  ع  ح  ت  الص  فَّ ج  م  و  لا    66».  الأ  ق 

ن ت  له  ،ك  ل  ذ  فإذا هداك الل ل   ع  ق ت  به كان سبب   ،وأذ   الدنيا والآخرة.ا لكل خير في وصدَّ

 

 ق: لا يفترقان.  62

ي   63 ع  دَّ  . ق: م 
ان ا.  64 ض   ق: فار 
 ق: القدرة.  65

 . 2516سنن الترمذي،  66



122 

 

 فعن زيد ابن الثابت عن النبي صلى الل عليه وسلم: 

ن   ن  م  « م  ة . و  م  اغ  ي  ر 
ه  ي ا و  ن  ه  الد  أ ت ت  ه  و  ب  ل  ن اه  ف ي ق  ل  غ  ع  ج  ل ه  و  م  ع  ا لل ش  م  ة  ج  ر 

ه  الآخ  م  ق  الل   ك ان ت  ه  ي ا ف رَّ ن  ه  الد  م  ك ان ت  ه 
ا ك ت   ي ا إلاَّ م  ن  ن  الد  ل م  ي أ ت ه  م  ه  و  ن ي  ي  ن  ع  ه  ب ي  ر  ل  ف ق  ع  ج  ه  و  ر    67». ب  ل ه  أ م 

 [في بيان الخلوة وشروطها ]

ف عليك، وناظر إليك.   ا؛ لأن ه رحيم بك، ومتعط   ا كان أو نفع  د  عليك ضر  ض  على الل في كل ما ي ر  ت ر  فلا ت ع 
ل  لهذا كله في الخلوة؛ لأنَّ خير الدنيا والآخرة في الخلوة عن الناس. لأن ه صلى الل عليه وسلم   ص   و   الم 

والسبب 68
اء حتى جاءه الحق. وهي على قسمين ر 

ت ل ى في ح  : ا خ   

. خلوة المريدين بالأجساد عن مخالطة الأغيار، وخلوة المحققين بالقلوب عن الأكوان  

جب، فعليك بها ف  لها غطاء والح  ناه، وي ن ك ش  ن دخلها بشروطها نال م  ! فم   

ب[ وي قصد بها التقرب امتثالا  لل مع فراغ القلب، والانقطاع عن  33فهي سبب السعادة الدنيوية، والأخروية. /] 
ا بها لمشاهدة   ال به محمد  الخلق بأن يخلو  عن غيره وعن نفسه بربه. فيصير قلبه محلا  ل واردات علوم الغيب وق 

. مكونها  

ل  بسيدي محمد      ويتوسَّ
ل  ما للثلاثة في كل مثل من التفكير، والتطهير، والتنوير.69 وأقل  الخلوة ثلاثة أيام. وتأ مَّ

! 70  فشروطها عشرين:  دمرداش؛ فإنه حصن ثابت شديد، فعنه لا تحيَّد 

هر قبل الدخول د  نفسه تقليل الأكل والس  . الأول: أن  ي عو   

. الثاني: أن  يكون بإذن الشيخ  

. الثالث: أن  ي قصد بالدخول كف الأذى  

لا   م  ب س  ا م  ذ  و   ت ع  .الرابع: أن  يدخل م   

ف ه ما يقول فيها بعد صلاة ركعتين .الخامس: دخول الشيخ والصلاة ركعتين والدعاء للمريد بالرشد وي عر     

. السادس: أن  يعتقد أنَّ الل ليس كمثله شيء   

 

 . 35/467  مسند أحمد، 67

 س: إليك.  68
 بأمر إلاّ يعتقد أنها كالقبر فيودع الدنيا وأهلها ولا يحدث نفسه بالخروج منها حتى يأتي الله لهم ذلك، فضل الله يأتيه من يشاء.    ق+ أن دخلها 69
 في هامش ق: في شروط الخلوة.  70



123 

 

لالسابع: أن  لا  ص  ل  ق  الهمة بكرامة ت ح  . ي ع   

 . الثامن: ترك الاستناد

 ملاحظة معنى الذكر.التاسع: 

 . ة  لَّ ق  الصوم إذا أتاه الزاد يأكل ب  العاشر: 

 الحادي عشر: الظلام الخلوة. 

 ا. الثاني عشر: الوضوء فور  

كر الل.   الثالث عشر: الصمت إلا عن ذ 

 بحيث لم يسمع كلام الخلق.  الرابع عشر: أن  تكون بعيدة 

 الخامسة عشر: عدم الخروج إلا الوضوء والصلاة وقضاء الحاجة. 

شرب.  ة السادس عشر: محافظ طعم والم   على صلاة الجماعة والتوسط في الم 

 ا. السابع عشر: أن  لا يشرب الماء إلا ممزوج  

 . ه  ي  ب  ن   الثامن عشر: لا ينام بج 

 التاسع عشر: نفي الخواطر. 

ها إلا على شيخه ولا يزيد ولا ينقص ولا يطلب لها ت أ ويلا   ص  م  رؤيته ولا ي ق  ق  الباب وك ت  ل  ولا   ،ولا يفرح  ،العشرون: غ 

 ا بهمة وحضور، ولا ينتظر مدة الخروج. ويلازم على الذكر دائم   .يحزن

 ]في بيان مراتب سلوك الطريقة[

ل  ن  والشيخ لا ي   ها ق   : المريد  من دائرة من الدوائر مع اسمها إلا إذا استحقَّ



124 

 

النفسية الدائرة  والصوت  ،أولها  بالحرف  مسموع  غير  الباطن  ،وذكرها  في  والحركة  بالحس  مسموع  هو    ، بل 

 . " الل  إلاَّ  ه   إل  لا  " والدخول فيها بالاسم الأول وهو 

  ، والدخول فيها بالاسم الأول المتقدم  ،وذكرها ملاحظة في ضميره من جمال وجلال  ،الدائرة القلبية  [أ34]/  ثانيها

   ."و  والثالث وهو "ه    "،الل  "والثاني وهو 

والخامس    "، ق  والدخول فيها بالاسم الرابع وهو "ح    ،وذكرها مشاهدة أنوار تجليات الصفات   ، ثالثها الدائرة الروحية

 ". ي  وهو "ح  

السر ل    ، رابعها  المراقبة  إلهيةوذكرها  "ق    ، مكاشفات الأسرار  السادس وهو  بالاسم  فيها  "، والاسم  وم  ي  والدخول 

 . "ار  هَّ السابع هو "ق  

" والتاسع  اب  هَّ والدخول فيها بالاسم الثامن وهو "و   ، وذكرها الغيبة عن الحضور في المذكور  ،السر الخامسة سر

 . "اح  تَّ وهو "ف  

 . "د  اح  والدخول فيها بالاسم العاشر وهو "و    ، وذكرها المعاينة أنوار جمال الذات الأحدية  ،السادسة الخفاء

الخفاء اليقين  ، السابعة خفاء  إلى حقيقة حق  النظر  "أح    ، وذكرها  الحادي عشر وهو  بالاسم  فيها  "،  د  والدخول 

 . "د  م  والثاني عشر وهو "ص  

 ]في بيان أوصاف المشايخ[

ل ه  ن  ي   ل  لا  إ و ، همته بغيره  ق  ل   ع  لا ي   ن كان باطنه قابلا بشرط أنإ  لا  بهمة علية إلى المقامات الع   ق   بين  ن يكون متذ 

ام ، ولا تأخذ  الطريق من مدعي  .ث ل الوالدلأن ه م   ؛ا يديه متأدب   يعطي   ن  ولا م    ،قوله مخالف لفعله ،مكث  ر للكلام ،نو 

ي  ن ظاهره بالملبس تارك   ن  ولا م    ،يريد الفخر والرئاسة ن  ولا م   ،الدنيا على الآخرة ر  ث  ؤ  ي   ن  ولا م   ، الحق لغير أهله ا  ي ز 

 وذلك من هوى النفس المذموم!   ، الأغنياء  م  د   ق  عن الفقراء وي   ض  ر  ع  ي    ن  للباطن، ولا م  



125 

 

يات  « لأنه صلى الل عليه وسلم قال:   نج  ، لا  ث  و    ثلاث  م  هل كات  ي ات  ث  م  ن ج  ر   و  ة  الل  ف  ي  ش  خ   ؛ ف الم 
،يَّ ن  لا  الع  ي الس     ة 

ال ن ى. و  الغ  ر  و  ق  اد  ف ي الف  ت ص  الاق  ، و  ب  الغ ض  ى و  ض  ل  ف ي الر  د  م  ب الع  ك  الح  ط   ؛ ات  ل ك  ه  م  و  ح  م  ،ش  تَّب ع  ى م  و  ، وه  ع  و    اع  اب   ج  إ 

ء  ب  الم   أ ي ه  ر   )رواه البزاز عن أنس(. 71 ». ر 

ا«قال صلى الل عليه وسلم:  اء  إ    م  م  ل   الس  ت  ظ  ن  د ون  الل  ل  ت ح  ب د  م  ن  ن  م  ع  ظ  ع  أ  ه  ي ع  ى م  ه   د  اللَّ  م   72». ع  تَّب  و 

 )رواه الطبراني عن أبي أمامة(. 

ن  ي ؤ   لا  «وقال صلى الل عليه وسلم:   ك م ح  أ   م  اتَّ م   اه  و  ه   ون  ك  ي   تَّى ح   د  ع   73 ». ت  به  ئ  ا ج  م  ل   [ب34] ب 

ن   عقله على هواه فقد نجا.  لا  افتضح، وإن  ع   غلب هواه المذموم على عقلهفم 

 ]في بيان أهمية ملازمة الطريقة الدمرداشية[ 

ن لم يدخل في طريقهم فهو   74،عليك بركة ود  ع  والمحبة ل ت    ،أيها المريد هذه الطريقة بالإخلاص  ع  ب  فاتَّ  فم 

ك غير معدود منهم ا إذا حر  ، ولا ي جيبه أحد 
م  «إذ ورد في الحديث:  السلسلة.  75 ن ه  و  م  م  ف ه  و  بَّه  ب ق  ن  ت ش   76 ». م 

 

ك  «لعله يشير هذا الحديث:   - :71 هل  ، و  ثلاث  م  ي  لا  ث  ات  نج  ، و  ث  م  ، و  ث  ك  لا  ث  ات  ات  ار  ج  لا  ث  فَّ ر  . ف  ث  د  : ف  ل ك  ه  ا الم  مَّ أ  ات  ط  ات  ح  م  ، و  ش  ، و  اع  تَّب ع  ى م  و  ع  ه  اب   ج  إ 
ء  ب  الم   . و  ن  ر  ه  س  : ف  ي  ن ج  ا الم  مَّ أ  ف  ل  ف  ع  ال  ات  ب  و  ي الغ  د  ض  ض  د  ف  الق  ا، و  الر   ر  و  ي الف  ص  ن  ق  ر   و  ال ى ف  ع  ة  الل  ت  ي  ش  خ  ى، و  الغ  . و  يَّ ن  لا  الع  ي الس   ار  ا الك  مَّ أ  ة  : ف  فَّ ت  ات  ة   لا  ار  الصَّ ظ  ان 
، و  لا  د  الصَّ ع  ب   ب  ة  ض  إس  ، و  ي  وء  ف  اغ  الو  ات  ر  ب  . و  اع  م  ى الج  ل  ام  إ  د  ق  ل  الأ  ق  ن  السَّ ر  مَّ أ  ات  : ف  ج  ا الدَّ ، و  ع  ام  الط  إط ع  ات  ش  إ  ام  ، و  لا  اء  السَّ ف   .ام  اس  ن ي  النَّ و    يل  ل  الَّ ة  ب  لا  الصَّ م 

 . 5754  ،للطبراني المعجم الأوسط ؛»

 .103/  8  ،للطبراني المعجم الكبير 72

 . 12/  1 ، ابن أبي عاصم نسن 73
 ق س+ أهلها.  74
 س: أحرق.  75

 . 5لباس   ،سنن أبي داود 76



126 

 

  بدخول الجنة وذكره في القرآن العظيم؟ م  ه  ع  ب  ا ت  مَّ وان ظ ر  يا أخي كيف عادت  بركة أهل الكهف على كلبهم ل  

وقد قال صلى الل عليه وسلم:   ؟لهؤلاء القوم وهم تابعون لسيد الأولين والآخرين عمره وهو تابع  عاش  ن  م  فكيف ب  

». م  ه  ع  ر  م 
ش  ا ح  م  بَّ ق و  ن  ح    77»م 

 . والموت على ذلك  ذلك بحسن الخاتمة  م  م   ت  ونسأل الل أن ي   م  ه  اع  ب  ت   ا  فلله الحمد والمنة على  

  الله سره[]في بيان كرامات الشيخ علي البيومي قدس 

 .م  ه  اع  ب  ت   كرمه وبركة ا   ىَّ ل  ع   الل   ن  نَّ م   ن  فم  

أرى النبي   وكنت    "!لا تخف في الدنيا ولا في الآخرة"  :الشيـخ دمـرداش فـي السمـاء وقـال لـي أيـت  رنـي أ  

 " !فـي الدنيـا ولا فـي الآخـرة ـف  خ  لا ت  "  :صلى اللـه عليـه وسلـم فـي الخلـوة فـي المولـد فقـال لـي فـي بعـض السنيـن

وجـاءا حتـى دخـلا فـي    ".على زاوية الشيـخ دمـرداش 78ل ظبنا ن ى ع  اس  "  :ورأيتـه يقـول لأبـي بكـر رضـي اللـه عنه 

  ،في رؤيـة النبـي صلـى اللـه عليـه وسلـم  م  ه  وحصـل لـي فـي الخلوة و  "  .الل الل " الخلـوة ووقفـا عنـدي وأنـا أقـول 

   " .يـدك إلـى النبي صلى الل عليه وسلم فهو حاضر عندي د  م  " : فرأيـت الشيـخ الكبيـر يقـول لـي عنـد ضريحـه

  ، وأنا جالس بين اليقظة والنوم   ـيعني الشيخ شرف الدين المدفون بالحسينيةـ في خلوة الكردي  ورأيت  

ا فحاشني بعـض مـن كـان فـي المحـل ، النـور قـد مـلأ المحـل فرأيـت   فانتبهـت   فوقفـت عنـد   ،فخرجت منها هائم 

مـ ا وقـال  وتبسـم فـي وجهـي مـرة وأعطانـي خات    ،إلـى الخلـوة مـن الهيبـة إلـى آخـر الليـل  ة  د  ـو  الشيـخ ولـم أقـدر علـى الع  

 ".والـذي نفسـي بيـده فـي غد يظهر ما كان مني وما كان منك" : لـي

صلى   وأنا أستغيث بالنبي  يَّ ف   م  ك  فح   ،صلى الل عليه وسلم على السيد أحمد البدوي وعنده النبي  ودخلت    

  . صلى الل عليه وسلم فأغاثني الل بعد ذلك ببركة النبي  .، وكان سبب ذلك التردد في نزول مولدهالل عليه وسلم

 

 . 39/ 4294  ،للحاكم على الصحيحين  المستدرك 77

 ل. ط  ق: ن   78



127 

 

في مقامه داخل الضريح   ومرة   ، في بركة الحج مرة   ؛نالأحمر مرتي   ي  قبل ألبسني بيده الزَّ  [أ35]/ وكان 

 .ي" اذهب إلى الكرد" وقال: 

 ح  و  ر  فأرسل لي إنسان ا بم   " .رضاه عني والقبول  م  ل  لا أدخل حتى أع  "وقلت:  ." خارج المدينة نفسي مرة   ورأيت  "قال:  
  ة 

 " .القبول حاصل" : بها عليَّ ويقول ح  و   ر  ي  

ن   وقد قال صلى الل عليه وسلم:   ي    ،قَّ ى الح  أ  ر   د  ق  ام  ف  ن  ي الم  ي ف  آن  ر   »م  ثَّل  ت   ي  ان  لا  ط  إنَّ الشَّ ر   و    يب   م  أ ى أب ا ب ك  ن  ر  م 

ط ان  لا   ي  إنَّ الش  آه ، ف  د  ر  ن ام  ف ق  يق  ف ي الم  د   . الص   ثَّل  ب ه  وعنه عليه   80)رواه الخطيب والديلمي عن الحذيفة.( 79«  ي ت م 

.»الصلاة والسلام:  ل  الن ار  خ  ن ام  لا  ي د  آن ي ف ي الم  ن  ر   رواه ابن عساكر.(  ) 81« م 

 ؟"ى حكم الربوبيةل  ع   ض  ر  ت  ع  أت  "ه وقال لي: يوأوقفني بين يد ".أنا أحب محادثتك"ورأيته يقول لي: 

 " .أجد أثر ذلك ولم أعرف السبب   لا  وأنا فاستيقظت  

ه وكرمه، وأزال الل كربه وغمه ـ وذلك بعد تصحيح  ن   ري وسأل الل  بحاجته قضاها الل له بم  بومن وقف بق

 النية واليقين ـ. 

ة وألف في الطبقة التي  ئالإثنين سنة سبعة وخمسين وم ة في آخر رمضان ليلصلى الل عليه وسلم  ورأيته 

واسع    ءفوقف في فضا " .ي يا رسول اللن  ت  ف  لا ت  " خلفه وقلت:  ت  ي  ع  س  ف   ،في المشي ع  ر  س  الرواق، وهو م  بجانب  

 " .ما فيها من الشعرات البيض  د  إلى لحيته الشريفة وع   ر  ظ  ن  ا  "  :اكان حاضر   ن  م  فأدركته ووقفت بجانبه وقلت ل  

 [اتمة]خ

   [ الآية. 37] ق:  82﴾يد  ه  ش    و  ه  و    ع  م  السَّ  ى ق  ل  أ   و  أ   ب  ل  ق   ه  ل   ان  ك    ن  م  ل  ﴿كفاية  ر  د  وفي هذا الق  

 

 . 163/ 8،  كنز العمال 79
 .  163/ 8، كنز العمال ؛ انظر، المؤلف ها لم أجد مصدر هذا الحديث في المصادر التي ذكر 80
 . 23/385لابن عساكر،  تاريخ مدينة دمشق  81

يد  ﴿يشير هذه الآية:  82 ه  و  ش  ه  ع  و  م  ى السَّ ق  ن  ك ان  ل ه  ق ل ب  أ و  أ ل  ى ل م  ر  ك  ل ك  ل ذ  نَّ ف ي ذ   . ﴾إ 



128 

 

فإنها تكفيك عن جميع الكتب. فلقد جمعت فيها ـ بفضل الل ـ ما تحتوي كبار   ؛أيها الناظر في هذه الرسالة  د  ه  ت  فاج  

و  ال  ين وهذا كله من باب النصيحة.  او  د 

َّ  ": ال  ؟ ق  الل   ول  س  ا ر  ي   ن  م  ا ل  ن  ل  ، ق  ة  يح  ص  النَّ  ين  الد   » لقوله صلى الل عليه وسلم:  ر  و    ه  اب  ت  ل ك  و   لل 
  ين  م  ل  س  الم   ة  مَّ ئ  لأ   و   ه  ول  س  ل 

« .م  ه  ت  امَّ ع  و  
83   

ن  »وقال صلى الل عليه وسلم:  س  ع   م  ن   ن  ن فَّ ب ة  م  ن  ك ر 
م  ؤ  س  اللَّ  ع   م  ي ا، ن فَّ ن  ب  الد  ه  ك ر  ن   ن  ب ة  م  ب  ي و   ك ر  ن  ك ر  م  ، و  ة  ي ام  م  الق 

ر  اللَّ  ع   ، ي سَّ ر 
س  ع  ر  عل ى م  ،ف   ه  ي  ل  ي سَّ ة  ر 

الآخ  ي ا و  ن  ه  اللَّ  ف   [ب35]/ ي الد  ت ر  ا، س  م 
ل  س  ت ر  م  ن س  م  اللَّ  ف  و  ، و  ة  ر 

الآخ  ي ا و  ن  ي  ي الد 

د  م   ب  ن  الع  و  د  ف  ا ك  ع  ب  ن  ان  الع  م  ، و  يه  ن  أ خ  و  س  ف   ي ع  ت م  ا ي ل  يق  ل ك  ط ر  ل  اللَّ  ل   يه  س  هَّ ا، س  م  ل  ا إ   ه  ب   ه  ع  يق  م  ل  ط ر  ، و  نَّة  ا  ى الج 

ت م   م  ف   ع  اج  ن  ق و  م  الرَّ  ي ب ي ت  م  ه  ت  ي 
غ ش  ين ة ، و  ك  ل ت  عليهم  السَّ لاَّ ن ز  ؛ إ  م  ن ه  ون ه  بي  س  ار  ي ت د  ، و 

ت اب  الل  ل ون  ك  ة ،  ب ي وت  الل ، ي ت  م  ح 

ن ب طَّأ  ب   م  ه ، و  ن د  ن ع  م  اللَّ  ف يم  ه  ك ر  ذ  ك ة ، و 
ئ  لا  م  الم  ه  ت  فَّ ح  ع  ب   ه  و  ر  ل ه ، ل م  ي س  م  ب ه . ه  ع    84«ن س 

 فإذا خطر لك خاطر فإن  وافق الشرع فهو خير وإلا فهو شر.

  85ا إلى يوم الدين والحمد لل رب العالمين. ا دائم  ا كثير  وصلى الل على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليم  

 [ أ36]/

 

 

 

 . 55،  صحيح مسلم 83

 . 2699  ،صحيح مسلم 84
الفراغ من تأليفها يوم الأحد المبارك سنة ألف ومئة وأربعة وأربعين من الهجرة  ـ كان  قال المؤلف ـ نفعنا الل به}ق+  ؛.{الل وعونه تمت بحمد}س+  85

ـ  قال الفقير إلى مولاه أحمد بن الشيخ أحمد البجيرمي ـ من كرامات سيدي علي البيومي  }| وفي هامش ق:  . {على صاحبها أفضل الصلاة  ،النبوية
وقد كان أصابني    ـ  يا ؤالمؤلف التي وقفت لي منه ـ "إني كنت أتمنَّع من الاجتماع عليه في الظاهر مع كتم محبته في الباطن حتى رأيت في عالم الر  

ل م من الأرض إلى السماء فعرج عليه حتى وصل إلى السماء م    ـ  ضعف شديد في بدني ب  له س  ف  ع  ر  س  أنه ن ص  ح  له باب من السماء  ت  ا في العروج. فان 
فاستيقظت ثم كتمت    ،".وصار يغدو أو يروح في السماء. وناداني منادي عند ذلك: "يا فلان على صبرك جعلناك من جماعة الشيخ علي البيومي

له في أن   ن  ذ  ما معناه: "أن الشيخ علي البيومي أ   ا في المنام، يقولثم أخذت عنه ]العهد[ بعد ذلك. والحمد لل على هذه الحالة. وسمعت هاتف   ،ذلك
نفعنا الل بأحبابه وأوليائه وصلى الل على سيدنا محمد خاتم النبيين والمرسلين وعلى آله وصحبه    يدعو أهل عصره إلى معرفة الحق سبحانه وتعالى". 

     {.وسلام على المرسلين والحمد لل رب العالمين أجمعين. سبحان ربك رب العزة عما يصفون



129 

 

 المصادر والمراجع 

 ؛ اجتاز بنواحيها من وارديها وأهلهاوذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل أو  تاريخ مدينة دمشق، 

 . هـ( 571م/ 1175ت. أبو القاسم علي بن الحسن ابن هبة الل بن عبد الل الشافعي المعروف بابن عساكر )

  - هـ   1415، بيروت،  دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع،  حب الدين أبو سعيد عمر بن غرامة العمرويتحقيق: م

 . للفهارس( 6و  74) 80عدد الأجزاء:  ،م 1995

 جمع الجوامع المعروف بـ »الجامع الكبير«؛ 

 . هـ(  911 م/ 1505ت. ) جلال الدين السيوطي 

الأزهر الشريف، القاهرة، الطبعة:    حسن عيسى عبد الظاهر، -عبد الحميد محمد ندا    -   : مختار إبراهيم الهائج تحقيق

 . 25الأجزاء: م، عدد  2005 -هـ  1426الثانية، 

 الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير؛ 

 .هـ( 911 م/  1505ت. ) جلال الدين بن أبي بكر السيوطي ت 

 . م 2003 ه/  1423، : محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية ـ بيروت، الطبعة الثانيةنشر 

 الدر المنثور في التفسير بالمأثور؛

   .هـ(  911 م/ 1505ت. ) جلال الدين السيوطي 

 . 8عدد الأجزاء:  م، 2003ه/  1423الطبعة الأولى  بيروت، ،دار الفكرتحقيق: د. عبد الل بن عبد المحسن التركي، 

 الدعوات الكبير؛ 

ردي الخراساني، أبو بكر البيهقي )ت  ج  و  ر  س   . هـ( 458 م/ 1066. أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخ 



130 

 

والتوزيع يحقت  للنشر  البدر، غراس  الل  عبد  بن  بدر  الكاملة،    ،ق:  للنسخة  الأولى  الطبعة:  م، عدد    2009الكويت، 

 . 2الأجزاء: 

 داود؛  أبي سنن

 (  هـ 227م/  889ت. )  السجستاني  الأزدي الأشعث  بن سليمان  داود  أبو

 2009  -   هـ  1430  الأولى،:  الطبعة  ، بشامون، العالمية  الرسالة  دار،  بللي  قره  كامل  محمد  الأرنؤوط   شعيب:  قيحقت

 . 7: الأجزاء  عدد ،م

 سنن ابن ماجه؛ 

 . هـ( 273 م/  887. ابن ماجة أبو عبد الل محمد بن يزيد القزويني، وماجة اسم أبيه يزيد )ت

 . 2عدد الأجزاء:  القاهرة، فيصل عيسى البابي الحلبي،  -دار إحياء الكتب العربية  تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، 

 سنن الترمذي؛ 

رة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى )ت و   .هـ( 279 م/  892. محمد بن عيسى بن س 

( وإبراهيم عطوة عوض المدرس في  3( ومحمد فؤاد عبد الباقي )جـ  2،  1أحمد محمد شاكر )جـ    :تحقيق وتعليق 

  1975  -هـ    1395، الطبعة: الثانية،  القاهرة  –(، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي  5،  4الأزهر الشريف )جـ  

 أجزاء.   5م، عدد الأجزاء: 

 سنن سعيد بن منصور؛ 

 . هـ( 227 م/  842. سعيد بن منصور )ت 

الطبعة: الأولى،   الرياض،   دراسة وتحقيق: د سعد بن عبد الل بن عبد العزيز آل حميد، دار الصميعي للنشر والتوزيع،

 . 5م، عدد الأجزاء:   1997 -هـ  1417



131 

 

 شعب الإيمان؛ 

 . هـ( 458 م/  1066ت. أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي ) 

بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي    الرياضب  مكتبة الرشد للنشر والتوزيع  د. عبد العلي عبد الحميد حامد،  :قيقتح 

 .  14م، عدد الأجزاء:   2003 -هـ  1423الطبعة: الأولى،  ، الرياض  بالهند،

 صحيح البخاري؛ 

 .هـ(  256 م/  870ت. أبو عبد الل محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بردزبة البخاري )

اليمامة  ،د. مصطفى ديب البغاق:  يحقالت   ابن كثير، دار  الخامسة،    ،دار  م، عدد   1993  -هـ    1414دمشق، الطبعة: 

 )الأخير فهارس(.  7الأجزاء: 

 ؛ صحيح مسلم

 . هـ( 261 /875ت. أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري )

الباقييحقت الحلبي  ،  ق: محمد فؤاد عبد  البابي  العربي    القاهرة  وشركاه،مطبعة عيسى  التراث  ثم صورته دار إحياء 

 5عدد الأجزاء:  م  1955 -هـ  1374عام النشر:  ببيروت، وغيرها

 طريق الهجرتين وباب السعادتين؛

 . (ه 751م/ 1350ت. الإمام أبي عبد اللَّ محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية )

  - هـ    1440بيروت، الطبعة: الرابعة،    ، دار ابن حزم  -الرياض  ،  عطاءات العلم: محمد أجمل الإصلاحي، دار  يققتح

 . 2م )الأولى لدار ابن حزم(، عدد الأجزاء:  2019

 الفتوحات المكية؛ 

 ه( 638م/  1240محمد بن علي بن محمد بن العربي الحاتمي الطائي الأندلسي )ت.  محي الدين



132 

 

 .9، عدد الأجزاء: 2011بيروت، الطبعة الثالثة  ،دار الكتب العلمية ،تحقيق: أحمد شمس الدين 

 القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع؛ 

 . هـ( 902 م/ 1496. شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد السخاوي )ت

 م.  2011مدينة المنورة، الطبعة الأولى  دار الريان للتراث،تحقيق: محمد عوامة، 

 ؛ كشف الخفاء ومزيل الإلباس

 هـ( 1162  م/  1710. إسماعيل بن محمد بن عبد الهادي الجراحي العجلوني الدمشقي، أبو الفداء )ت

  ، م2000  -هـ  1420الطبعة: الأولى،    ، القاهرة،المكتبة العصرية  ، هنداويتحقيق: عبد الحميد بن أحمد بن يوسف بن  

 . 2عدد الأجزاء: 

 الكشف والبيان عن تفسير القرآن؛

 . هـ(  427 م/  1036. أبو إسحاق أحمد بن إبراهيم الثعلبي )ت

  2015  -هـ    1436دار التفسير، جدة، الطبعة: الأولى،    تحقيق: رسائل جامعية )غالبها ماجستير( لعدد من الباحثين، 

 فهارس(.  3)آخر  33م، عدد الأجزاء: 

 كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال؛ 

علاء الدين علي بن حسام الدين ابن قاضي خان القادري الشاذلي الهندي البرهانفوري ثم المدني فالمكي الشهير  

 . هـ(975 م/   1567. بالمتقي الهندي )ت

 م.1981هـ/1401الطبعة الخامسة، بيروت،  صفوة السقا، مؤسسة الرسالة،  - ق: بكري حياني يحقن

 ؛ لمستدرك على الصحيحينا

 . ه( 405م/  1014)ت.  أبو عبد الل محمد بن عبد الل الحاكم النيسابوري 



133 

 

 . 4عدد الأجزاء:  1990 - 1411الأولى،   الطبعة ،بيروت  ، دار الكتب العلمية ،القادر عطاتحقيق: مصطفى عبد  

 مسند الإمام أحمد بن حنبل؛ 

 . هـ(  241م/  855ت. الإمام أحمد بن حنبل ) 

الرسالة،  عادل مرشد، وآخرون،  -ق: شعيب الأرنؤوط  يحقت  ، الطبعة: الأولى،  50عدد الأجزاء:    بيروت،  مؤسسة 

 م.   2001 -هـ  1421

 ؛ مسند الدارمي

 .ه( 255م/  869)ت.  أبو محمد عبد الل بن عبد الرحمن الدارمي 

)ط بع على نفقة رجل الأعمال الشيخ  د.د.    ،مرزوق بن هياس آل مرزوق الزهراني  د.  : درسه وضبط نصوصه وحققها

   . 2عدد الأجزاء:  ،م 2015 -هـ  1436الطبعة الأولى،   ،جمعان بن حسن الزهراني(

 مسند الشاميين؛ 

 . هـ(360 م/  970. سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني )ت 

 .4، عدد الأجزاء:1984  – 1405بيروت، الطبعة الأولى،  ،مؤسسة الرسالة المجيد السلفي، ق: حمدي بن عبديحقت 

 المصنوع في معرفة الحديث الموضوع )الموضوعات الصغرى(؛

 .هـ(1014 م/  1605. علي بن )سلطان( محمد، أبو الحسن نور الدين الملا الهروي القاري )ت

 هـ.  1398بيروت، الطبعة الثانية،  ، ق: عبد الفتاح أبو غدة، مؤسسة الرسالةيحقت 

 المعجم الأوسط؛ 

  . هـ(  360 م/  970ت. أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني ) 



134 

 

القاهرة،    ،دار الحرمين  أبو الفضل عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني،  -ق: أبو معاذ طارق بن عوض الل بن محمد  يحقن

 )الأخير فهارس(.  10م، عدد الأجزاء:   1995 -هـ  1415

 المعجم الصغير )الروض الداني(؛ 

 . هـ(360 م/  970. سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني )ت 

  –   1405بيروت، عمان، الطبعة الأولى،    ،المكتب الإسلامي دار عمار   : محمد شكور محمود الحاج أمرير، تحقيق 

 . 2، عدد الأجزاء: 1985

 المعجم الكبير؛  

 . هـ(360م/   970 .سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني )ت

  - ، )دار الصميعي  25القاهرة، الطبعة الثانية، عدد الأجزاء:  ، مكتبة ابن تيمية  ،ق: حمدي بن عبد المجيد السلفييحقت

 هـ(.  1415الرياض / الطبعة الأولى، 

 الموضوعات؛ 

 . هـ(597 م/ 1201. جمال الدين عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي )ت

تحقيق: عبد الرحمن محمد عثمان، محمد عبد المحسن صاحب المكتبة السلفية بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى،  

 م.   1966 -هـ  1386

  النخبة البهية في الأحاديث المكذوبة على خير البرية؛

 . هـ( 1228 م/  1813. محمد الأمير الكبير المالكي )ت

 م.  1988 -هـ   1409بيروت، الطبعة الأولى، ، ، المكتب الإسلامي شق: زهير الشاوييحقت 

 نزهة المجالس ومنتخب النفائس؛



135 

 

 ه(. 894م/  1489السلام الصفوري )ت.   عبدالرحمن بن  عبد

 . 2ه، عدد الأجزاء: 1435م/  2013تحقيق: محمد سالم هاشم، دار الكتب العلمية، بيروت، 

    

 

 

 



136 
 

SONUÇ 

Bu çalışmada Türkiye ve dünyada hakkında yeterli düzeyde nitelikli akademik çalışma 

bulunmayan Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî ve yoluna dair elde edilen veriler ışığında bilimsel bir 

incelemede bulunmak amaçlanmıştır. Bu hedef çerçevesinde Mısır tasavvufunun önemli 

temsilcilerinden biri olan Beyyûmî’nin biyografisini, çeşitli ilimlere dair eserlerini, tesis ettiği 

Beyyûmiyye yolunu ve tasavvuf risâlelerinde mündemiç olan tarikat anlayışını kavramsal zeminde 

açımlamak bir yandan İslami ilimler tarihi araştırmalarına diğer yandan tasavvuf ve tarikatlar tarihi 

incelemelerine akademik ve özgün katkılar sunmuştur.  

Çalışmamızın sonucunda Beyyûmî’nin sahip olduğu ilmî kimliğin netleştirilmesi amacıyla 

eğitim süreci ve hocaları hakkında kaynaklarda zikredilen bilgilerin ötesine geçilmeye çalışılmıştır. 

Beyyûmi bir İslâm âlimi olarak özellikle hadis ve fıkıh alanında Kahire’deki öne çıkan ulemadan 

dersler almış ve bu alanlarda eser üretmiş bir müelliftir.  

Arap Halvetiliğinin Kahire kolu olan ve Rûşeniyye ana kolundan türeyen şubesi 

Demirtâşiyye’nin 18. Asırdaki mümessillerinden biri olan Hüseyin Âdilî ed-Demirtâşî’ye intisapla 

tarikat evrenine dâhil olan Beyyûmî, öte yandan Abdurrahman el-Halebî’den hilâfete nâil olarak 

Bedeviyye yoluna eklemlenmiş bir mürşiddir. O bu itibarla hem Halvetî-Demirtâşi hem de Bedevî 

erkânına süreklilik kazandırmakla birlikte içtihat ettiği müstakil yol olan Beyyûmiyye sebebiyle tarikat 

pîri olarak nitelenir. Beyyûmî, konumu Kahire’deki dönemin âlimleri nezdinde tartışılan bir mürşid 

olmuştur. Bir kısım ulemâ kendisi hakkında olumsuz bir tavra sahipken bir kısım da onu derin bir âlim 

ve yüce bir evliya olarak görmüştür. O, devlet yöneticileriyle geliştirdiği sıkı ilişkiler vasıtasıyla 

payitaht tarafından desteklenen bir kimliğe sahiptir. Beyyûmî’ye atfedilen kerametlerde öne çıkan 

temaların, sülûk gördüğü tarikatların pîrlerinin kerametleriyle benzerlik içerdiği anlaşılmaktadır.    

Tezde Halvetiyye ve Bedeviyye tarikatlarından sülûk gören Beyyûmî’nin şeyhlik süreci, 

tarikatının esasları ve âdâb-erkânı hakkında kaynaklar dâhilinde olabildiğince ayrıntılı bilgiler 

verilmeye çalışılmış, tarikatın üzerindeki Halvetiyye ve Bedeviyye etkisi sorgulanmıştır. Bu 

sorgulama neticesinde Beyyûmiyye’nin, Halvetiyye ile Bedeviyye’nin -bir başka ifadeyle 

Demirtâşiyye ile Halebiyye’nin- bir sentezi olduğu sonucuna varılmıştır. Derviş çeyizinden olan 

şemlenin kırmızı renkte olması Bedeviyye’nin, seyrusülûk usulü olarak etvâr-ı seb’a’nın gözetilmesi 

de Halveti-Demirtâşiyye’nin etki alanı içerisinde olduğunun kanıtlarıdır.  

Beyyûmiyye’nin intişâr ettiği coğrafyalar tez çalışmasında gündeme getirilmiş, tarikatın 

Hicâz’daki yayılış süreci takip edilmiştir. Buna göre Beyyûmî’nin Hicaz’a yaptığı sık seyahatler, 



137 
 

bölgedeki yerel kabilelere yönelik etkili sohbetler, onun yolunun Mısır coğrafyası dışına taşmasına 

neden olmuş; Mekke, Medine, Cidde, Tâif ve Yanbu’daki yol müntesiplerinin açtığı dergâhlar 

vasıtasıyla Beyyûmîlik kartografik yayılım sağlamıştır.  

Buna ilâve olarak tez incelemesinde; İstanbul dergâhlarında icrâ edilen Beyyûmî zikri, 

Beyyûmiyye’nin İstanbul’a intikâli ve tarikatın buradaki mevcudiyeti konusu çeşitli vecheleriyle ele 

alınmış, konu ile ilgili kaynaklar kritik edilerek tatmin edici bir sonuca varılmaya çalışılmıştır. Bu 

çerçevede İstanbul’da müstakil bir Beyyûmî tekkesinin varlığından söz etmek akademik açıdan pek 

mümkün gözükmemektedir. Ancak İslâmbey, Ağaçkakan ve Istavroz Bedevi dergâhlarında Beyyûmî 

zikir türünün icra edildiğini söylemek daha doğru bir tespit olacaktır.  

Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî tarikat pîri olma vasfının yanı sıra eser telif eden bir sûfi mütefekkir 

olarak karşımıza çıkar. Ne var ki, ilgili kaynaklarda eserlerinin içeriği ve detayları hakkında kapsamlı 

bilgilere ulaşmak zordur. Çalışmamız neticesinde başta İstanbul olmak üzere Kudüs, Kahire, Amerika 

Birleşik Devletleri ve Fransa gibi ülkelerin kütüphanelerinde yer alan el yazması hâlindeki eserlere 

ulaşılıp bu eserlerin nüshaları ve içeriği tanıtılmaya gayret edilmiştir. İslami ilimler sahasında yaklaşık 

yirmi civarında risâle kaleme alan Beyyûmî’nin bu külliyâtı içerisinde tasavvufa yönelik metinleri 

külliyâtın yaklaşık yarısını teşkil eder. Bununla birlikte eserlerin tümünde İslami ilimler birikimi 

kendisini doğrudan açığa çıkarır. Ayet, hadis ve Ekberî-Şâzelî metinlerdeki mensur ve manzum 

bilgiler birbirlerini açımlar mahiyete iç içedir. 

Beyyûmî başta tasavvuf olmak üzere hadis, fıkıh ve ilm-i havâs alanında birçok eser telif 

etmiş velûd bir sûfi-müelliftir. O, eserlerinin büyük bir kısmını kendisinden önce yaşamış sûfîlerin 

kitaplarından yapılan derlemelerle vücuda getirmiştir. Bununla birlikte bu türden eserlerin anlam 

örgüsünü usta bir şekilde kurgulaması, okuyucuda bu eserlerin özgün olduğu intibâsı bırakmaktadır. 

Beyyûmî’nin eserleri incelendiğinde, tasavvuf düşüncesinin ve tarikat anlayışının vahdet-i 

vücûd merkezinde şekillendiği görülür. Ancak Beyyûmî’yi yalnızca tasavvufun teorik bahisleri ile 

ilgilenen sûfî-filozof olarak görmek doğru bir yaklaşım olmayacaktır. Eserlerinde vurguladığı tarikat 

anlayışı -en genel anlamda-, tasavvufun teorik-metafizik bahislerini günlük hayata intikal ettirip 

müridin seyrüsülûkünü kolaylaştırma gâyesi güden amel merkezli (pratik) sûfilik olarak 

tanımlanabilir. Bununla birlikte müellifin tarikat anlayışının anahtar kavramları olan; fenâ, bekâ, cem, 

fark, tevhîd, fakr, yakîn, müşâhede, murâkabe ve salât-ı hakîkî temaları, onu ibâdetlerin zâhirini yerine 

getirmek sûretiyle yalnızca ameli önceleyen bir zâhid veya âbid olarak nitelemeyi imkânsız kılar. 

Müellif, eserlerinde ele aldığı temaları, farklı tasavvufî geleneklerin temel kitapları 

kaynaklığında inşâ etmiştir. Bu durum Beyyûmî’nin entelektüel birikiminin bir dışa vurumu olarak 

kabul edilebileceği gibi onun eklektik anlayışa sahip bir sûfi olduğuna da işâret eder.  



138 
 

Beyyûmî’nin eserlerinin ana omurgasını, Ekberî ve Şazelî literatürel gelenek oluşturur. İbn 

Arabî’nin el-Emru’l-Muhkem’i ve el-Futûhâtu’l-Mekkiyye’si, Abdürrezzâk el-Kâşânî’nin Letâifu’l-

A’lâm’ı ve Abdülkerîm el-Cîlî’nin el-İnsânu’l-Kâmil’i Beyyûmî’nin telifâtında sıkça faydalanılan 

Ekberî geleneğe âit eserler olarak karşımıza çıkar. İbn Atâullâh el-İskenderî’nin el-Hikemu’l-

Atâiyye’si ve Zerrûk’un Uddetü’l-mürîdi’s-sâdık’ı ise Beyyûmî’nin eser inşâsında yararlandığı Şazelî 

geleneğe âit eserlerdir. Bununla birlikte İbrâhim et-Tâzî ve Ebu’l-Abbâs el-Mûrsî gibi Şazelîlere de 

atıflara rastlamak mümkündür. Bu iki geleneğin yanı sıra Mutarrif b. Abdillâh ve Hallâc-ı Mansûr gibi 

ilk dönem sûfilerinin sözleri de -nâdir olarak- Beyyûmî’nin eserlerinde kullanılır. Beyyûmî’nin 

tasavvufî temaları ayet ve hadislerin yanı sıra İncil ve Tevrat’ta yer alan sözlerle açıklaması da telif 

yöntemini anlamak bakımından dikkat çekici bir husustur. 

Beyyûmî’nin telif ettiği eserlerin hemen hemen hepsi matbu olmakla beraber, tasavvufa dair 

Risâle fî Ma’rifeti ale’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye ve Risâletü’l-Edeb mea men ehabbehumulâh yazma 

halindedir. İkinci eser, iki kısımdan oluşmaktadır. Birinci kısmı, İbn Arabî’nin el-Emru’l-Muhkem’i ile 

büyük oranda benzerlikler içermekte; ikinci kısmı ise Hâşiyetü’l-Bâcûrî alâ Metni’s-Senûsî adlı Eş’arî 

akaidine dair risâleden bütünüyle iktibasdır. Bu sebeple Risâletü’l-Edeb’i her iki kısmın da matbu 

olması ve kelam-akaid bilgilerini ihtiva etmesi sebebiyle neşretmedik. 

Tez çalışmasının son bölümünde Risâle fî Ma’rifeti ale’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye adlı metni 

gündemimize alarak mevcut nüshalar karşılaştırmasıyla tenkitli neşrini gerçekleştirdik. Beyyûmî 

silsilesine sahip olan son dönem Osmanlı mutasavvıflarından Harîrîzâde Kemâleddin Efendi 

Tıbyân’ında bu metni Demirtâşiyye başlığı altında derç etmiştir. Bu nüshayla birlikte Süleymaniye 

kütüphanesinde bulunan Mecmûatü’l-Beyyûmî içerisindeki nüsha ile Katar nüshası neşirde 

karşılaştırmaya tâbi tutulan yazmalar olmuştur. Bu çerçevede Risâle fî Ma’rifeti ale’t-Tarîkati’d-

Demirtâşiyye metni üç nüsha mukabelesiyle tarafımızca ilk defa akademik yayın dünyasına bir katkı 

olarak sunulmuştur. 

Beyyûmiyye’nin pîri tarafından âdâb literatürü bağlamında kaleme alınan Risâle fî ma’rifeti’t-

Tarîkati’d-Demirtâşiyye -kaynaklarda- Demirtâşiyye’ye dâir bir âdâb kitabı olarak nitelendirilse de 

müellifinin pîr vasfından dolayı aynı zamanda Beyyûmiyye’nin de tarikatnâmesi olarak kabul 

edilmelidir. Nitekim Beyyûmî bu eseri telif ettiğinde -yaklaşık yirmi yıldır- Halvetiyye’nin yanı sıra 

Bedeviyye’den de sülûkunu tamamlamış bir şeyh olarak irşad faaliyetlerinde bulunuyordu. Bu 

târikâtnâme metni Beyyûmiyye’nin Demirtaşiyye kaynaklı silsilesi, Halvetî-Demirtâşî evrâdının 

faziletleri, zikir, rıza, fakr, fenâ gibi tasavvufî terimlerin mahiyetini ve müellifinin dilinden kerâmet 

anlatılarını tertip eden orijinal bir kaynaktır. 



139 
 

Bu tez çalışması vesilesiyle Arap Halvetiyye’sinin ve Bedeviyye yolunun dikkat çeken 

simalarından biri olan Ali b. Hicâzî el-Beyyûmî’nin sûfi ve tarihi kimliği, ürettiği risâle setinin 

muhteva ve kaynak analizi ve yolunun eklektik hususiyetleri belirginlik kazanmıştır. Tez 

incelemesinin Arap-Türk tasavvuf tarihi ve sûfi hareketler alanında yeni akademik araştırmaları 

motive edici bir nitelikte olması umulmaktadır.  

 



140 
 

KAYNAKÇA 

Abdullah, Abdulhakîm, eş-Şeyh Muhammed Ebû Halîl: Sîre ve Menâkıb., b.y. y.y. 1996. 

Abdussamed, Zeynüddîn. Menâkıbu Seyyidî Ahmed el-Bedevî el-müsemmât bi’l-Cevâhiri’s-seniyye 

ve’l-kerâmâti’l-Ahmediyye. thk. Ahmed Abdurrahîm es-Sâih, Tevfîk Ali Vehbe. Kahire: Mektebetü’s-

Sekâfeti’d-Dîniyye, 2007. 

Ali Hasan, Ammâr. et-Tenşietü’s-siyâsiyye li’t-turuki’s-sûfiyye fî Mısr. Kahire: Daru’l-ayn li’n-neşr, 

2009. 

Apak, Adem. Şihâbeddîn Sühreverdî, Hayatı, Eserleri ve Tasavvuf Anlayışı. Ankara: Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2007. 

Attâr, Muhammed b. Hatîriddîn, el-. el-Cevâhiru’l-hamse; kitâbun yebhasu fî esrâri’l-ibâdeti ve’t-

talâsîmi ve’l-ahvâli ve’l-makâmâti ve ma’rifetillâhi teâlâ. thk. Dr. Asım el-Keyyâlî, Beyrut: Dâru’l- 

Kütübi’l-İlmiyye, 2010. 

Bâişen, Şihâbü’d-dîn Ahmed b. Abdilkâdir. el- Beyân ve’l- mezîd el-Müştemilu alâ meâni’t- tenzîh ve 

hakâiki’t- tevhîd alâ ünsü’l- vahîd ve nüzhetü’l- mürîd, İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Hacı 

Mahmud Efendi, 02801, 1306/1888. 

Bannerth, Ernest. Uber den Shifter und Sonderbrauch der Demirdashiya-Sufis in Kairo. b.y. y.y.,1969.  

Baş, Derya. Seyyid Ahmet El-Bedevî, Tarikatı ve İstanbul’da Bedevîlik. İstanbul: Kitabevi, 2008. 

Başbakanlık Osmanlı Arşivi (BOA), C.DRB., 32/1585. 19 Nisan 1179. 

Baydar, Kübra Betül. Âdâbu’s-Sûfiyye Literatürü Açısından İbnü’l-Arabî’nin el-Emru’l-muhkem’i, 

İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 2017. 

Bayhan, A. A.. Mısırda Osmanlı Devri Mimarisi, Van: Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Doktora Tezi. 1997. 

Bekrî, Mustafa Kemâleddîn, el-. Tesliyetü’l-ahzân ve tasliyetü’l-eşcân. thk. Asım İbrahim el-Keyyâlî, 

Beyrut: Kitâb Nâşirûn, 2013. 



141 
 

Bekrî, Sıddîkî b. Allân, Muhammed b. Ali b. Muhammed Allân, es-. Şerhü’l- hikemi’l- gavsiyye li-

Şeyhi’ş- Şuyûh Seyyidî Ebî Medyen et- Tilimsânî el- Mağribî. thk. Ahmed Ferîd el-Mezîdî, Kahire: 

Dâru’l-âfâki’l-Arabiyye, 2008. 

Beyyûmî, Ali b. Hicâzî, el-. el-Müntehab ale’l-mezâhibi’l-erbaa ve yelîhi Risâletü’l-fazl ve’l-minne 

limen veffakahumullâhu ve hedâhu. thk: Ahmed Ferîd el-Mezîdî, Beyrût: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2005.  

Beyyûmî, Ali b. Hicâzî, el-. en-Nûru’l-mübîn alâ metni’l-Erbaîn, thk. Muhammed Sa’d Abdulma’bûd, 

Kahire, Daru’l-İhsân, 2021. 

Beyyûmî, Ali b. Hicâzî, el-. Hidâyâtü’l-Bârî alâ sülâsiyyâti’l-Buhârî, thk. Muhammed Sa’d 

Abdulma’bûd. Kahire: Daru’l-İhsân, 2021. 

Beyyûmî, Ali b. Hicâzî, el-. Risâle fî ma’rifeti ale’t-Tarîkati’d-Demirtâşiyye. Süleymaniye Ktp., Hacı 

Mahmud Efendi Koleksiyonu, nr. 02386-001. 

Beyyûmî, Ali b. Hicâzî, el-. Şerhu Hikem-i Seyyidî Ebî Medyen el-müsemmâ el-Esrârü’l-hafiyye el-

mûsile ile’l-hadrati’l-aliyye. thk. Muhammed İbrahim Muhammed Sâlim, Kahire: Silsiletü tecdîdi’t-

türâs. 2014. 

Beyyûmî, Ali b. Hicâzî, el-. Şerhu’l-hikemi’l-Atâiyye el-müsemmâ el-Hüde’l-insân ile’l-Kerîmi’l-

Mennân ve fî mukaddimetihî el-Fevz ve’l-intibâh fî beyâni men lâ yeltefitu ilâ mâ sivâhu teâlâ, thk. 

Ahmed Ferîd el-Mezîdî. Beyrût: Kitâb Nâşirûn, 2019. 

Câmî, Abdurrahman, el-. Nakdu’n-nusûs fî şerhi Nakşi’n-fusûs li’ş-Şeyhi’l-Ekber Muhyiddîn İbn Arabî 

el-Hatemî. thk. Asım İbrahim el-Keyyâlî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 

Cebertî, Abdurrahman b. Hasan, el-. Acâibü'l-âsâr fi't-terâcim ve'l-ahbâr. thk. Abdürrahim 

Abdurrahman Abdürrahim, Kahire: Matbaatü Dâru'l-Kütübi'l-Mısriyye. 1997. 

Ceyhan, Semih (ed.). Türkiye’de tarikatlar: tarih ve kültür, İstanbul: İSAM Yayınları, 2015. 

Cîlî, Abdülkerîm, el-. el-İnsanu’l-kâmil fî ma’rifeti’l-evâhir ve’l-evâil, thk. Dr. Asım el-Keyyâli, 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 2016. 

Cîzî el- Halvetî el- Mâlikî, Ebu’s- Suûd Muhammed Hicâzî, el-. Şakku’l- cuyûb an maâni’l-ğuyûb ve 

tecelli’l-mahbûb fî ufuki semâi’l- kulûb. thk. Dr. Âsım el-Keyyâlî, Beyrut: Kitâb Nâşirûn, 2013. 



142 
 

Çağrıcı, Mustafa. “Şebrâvî”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi, 

38/396-397. 

Çelik, İsa. “Tasavvufî Gelenekte Hazerât-ı Hams veya Tenezzülât-ı Seb’a Anlayışı”. Tasavvuf İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi. 4/10. 159-184. 2003.  

Çınar, Nazim. Ahmed b. Süleyman el-Ervâdî’nin Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri. Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Doktora Tezi, 2019. 

Çınar, Nazim. Tasavvufta İcâzet Geleneği: “Nakşî Hâlidî Şeyhi Ervâdî Örneği”. Ağrı İslâmi İlimler 

Dergisi (AGİİD), Haziran 2020 (6), 63-104. 

Çiçek, Yakup. Harîrîzâde Mehmed Kemâleddîn Hayatı Eserleri ve Tibyânu vesâili'l-hakâyık fî beyâni 

selâsili't-tarâik Muhtevası Kaynakları, İstanbul: Yüksek İslam Enstitüsü, Öğretim Üyeliği Tezi, 1982. 

De Jong, F. Ṭuruq and Ṭuruq-Linked Institutions in Nineteenth-Century Egypt: A Historical Study in 

Organizational Dimensions of Islamic Mysticism (Vol. 9). Brill. (Leiden, E.J Brill, 1978). 

Ebi’l-Hadîd, İbn. Şerhu Nehci’l-belâğa. thk. Muhammed İbrahim. Bağdat: Dâru’l-Garbî, 2007. 

Ebû Zeyd, Sâmî v.d.. İbnur-Rûmî; kırâe nakdiyye fî şi’rihî, Amman: Daru Âlemi’s-sekâfe li’n-neşr 

ve’t-tevzi, 2015. 

Efendioğlu, Mehmet. “Müselsel”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları 32/85. 2006. 

Eissa, Manar Farag Mahmoud. Çağdaş Mısır’da Tasavvuf Araştırmaları ve Ebü’l-Alâ el-Afîfî’nin 

Katkıları, İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2020. 

Ervâdî, Ahmed b. Süleyman el-. el-’İkdü’l-ferîd fî uluvvi’l-esânîd. İstanbul: Süleymaniye Ktp., 

Bağdatlı Vehbi Kolleksiyonu, nr. 731. 

Geoffroy, Eric, (t.y.). “al-Bayyumî, Alî b. Hijâzî”, Encyclopedia of Islam, ed. Kate Fleet, Gudrun 

Kramer, Denis Matringe, John Nawas, Devin J. Stewart. 

Halebî, Nûreddîn, el-. en-Nasîhatü’l-Aleviyye fî beyâni hüsni Tarîkati’s-Sâdeti’l-Ahmediyye, İstanbul: 

Süleymaniye Kütüphanesi, Yahya Tevfik Kolleksiyonu, No: 192-0001.  

Harîrizâde, Mehmed Kemâleddîn, Tibyânü vesâili’l-hakâik fî beyâni selâsili’t-tarâik. İstanbul: 

Süleymaniye Ktp., İbrahim Efendi, nr. 430. 



143 
 

Hâşim, Abdülhafîz. Ahbâru’l-Hallâc ve’t-Tavâsîn ve mecmua min şi’rihî. Cîze: Vekâletü’s-sahâfeti’l-

Arabiyye, 2021. 

Hulvânî, Abdüsselâm, el-. es-Siratü’l-Halîliyye. Kahire: el-Matbaatu’l-vataniyye, 1921. 

İbn Arabî, Muhyiddîn, el-. el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli. İstanbul: Litera Yayıncılık, 

18. Cilt, 2008. 

İbn Arabî, Muhyiddîn, el-. el-Futûhâtü’l-Mekkiyye, thk. Ahmed Şemseddîn, Beyrut: Darul’Kütübi’l-

İlmiyye, 9. Cilt, 2008. 

İbn Arabi, Muhyiddin, el-. Fususu’l-Hikem tercüme ve şerhi (tıpkıbasım); tercüme ve şerh Ahmed 

Avni Konuk. haz. M. Nedim Tan, Ercan Alkan, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 

2. Cilt, 2017. 

İlgürel, Mücteba. “Mustafa Paşa, Köse”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi, 31/345-346. 

İskenderî, İbn Atâullah, el-. Miftâhu’l-felâh ve Misbâhu’l-ervâh fî zikrillâhi’l-Kerîmi’l-Fettâh. thk. 

Muhammed Abdüsselâm İbrâhim. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001).  

İsmail Paşa, Bağdatlı. Hediyyetü’l-ârifîn esmâü’l-müellifîn ve âsârü’l-musannifîn. Beyrut: Daru 

İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1993. 

İyişenyürek, Orhan. Abdullah eş-Şebrâvî ve Şiiri. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri ABD, Doktora Tezi, 2019. 

Kahtânî, Abdülmuhsin Ferrâc, el-. Mansûr b. İsmâîl el-Fakîh: Hayâtuhû ve şi’ruhû. Beyrut: Daru’l-

Kalem, 1981. 

Kara, Mustafa. “Bedeviyye”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul: TDV Yayınları. 5/318. 

Kâşânî, Feyz-i. Tefsîru’s-sâfî fî tefsîri’l-Kur’ân. thk. Muhsin el-Hüseynî el-Emînî. Tahran: Dâru’l-

Kütübi’l-İslâmiyye, 7. Cilt, 1998. 

Katz, Marion Holmes. Mevlid: İslam Dünyasında İbadetler ve Dindarlık. trc. Firdevs Bulut. İstanbul: 

Açılım Yayınları, 2014. 



144 
 

Kayserî, Dâvûd, el-. Matla’u husûsi’l-kilem fî meânî’l-Fusûsi’l-Hikem. thk. Asım İbrahim el-Keyyâlî. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2012. 

Kettânî, Abdülhay b. Abdilkebîr, el-. Fihrisu’l-fehâris ve’l-isbât ve mu’cemu’l-meâcim ve’l-

müselselât. thk. İhsan Abbas. Beyrut: Daru’l-garbi’l-İslâmî, 1982. 

Khalidi, W.A.S. “Bayyûmiyya”, The Encyclopaedia of Islam (new edition), I-XI, Leiden:, I/1151-1. 

1954-2002. 

Koparman, Kâzım Yaşar. “Ali Paşa Mübarek”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV Yayınları. 2/ 

433-434. 

Kûmî, Saîd, el-. et-Ta’lîka ale’l-fevâidi’r-Rıdaviyye. nşr. Müessesetü Tanzîm ve Neşr Âsâri’l-İmâmi’l-

Humeynî. Tahran: Matbaatü Müesseseti’l-Urûc, 1955. 

Kureyşî, Abdülkâdir Suûd-Süleyman, el-. Dîvânu Ebî Medyen Şuayb el-Gavs, Beyrut: Kitâb Nâşirûn, 

2011. 

Kuveysinî, Hasan Dervîş, el-. Şerhu’l-Kuveysinî alâ metni’s-Süllem fi’l-mantık, thk. Muhammed el-

İzârî. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2016.  

La’rac, Mehdî. Dîvânu İbrâhîm et-Tâzî, Beyrut: Kitâb Nâşirûn, 2013. 

Le Chatelier, Alfred. Les confréries musulmanes du Hedjaz, Paris: Ernest Leroux Editeur, 1887. 

Luka, (2001). Kutsal Kitap, Yeni Çeviri. 

Mohammed, A. M. A., Ali, A. K., & Abdullah, L. B. Al-Bayoumi–His Academic Endeavours And 

Authorship Method: al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies, 18(1), 2021. 

Muhammed Mücâhid, Zekî. Menâkıbu’l-Beyyûmî: Müessisu’t-Tarîkati’l-Beyyûmiyye. Kahire: 

Mektebetu’l-Kahire, 1964. 

Mübarek, Ali Paşa, el-. el-Hıtatü’t-Tevfîkiyyetü’l-cedîde, Kahire: Matbaatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 1888. 

Münâvî, Abdurraûf, el-. ed- Dürerü’l- cevheriyye fî şerhi’l- Hikemi’l- Atâiyye. thk. Âsım İbrahim el-

Keyyâlî. Beyrut: Kitâb Nâşirûn, 2021. 

N. Ronart, Stephan. “Baiyûmîyah”, Amsterdam: Concise Encyclopaedia of Arabic Civilisation, 1959. 



145 
 

Revnakoğlu, Cemaleddin Server. İstanbul Tekkeleri Notları, Divan Edebiyatı Müzesi, Arşiv B, Zrf no: 

36. 

Rezuk, Muhammed. “İdrîs I”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları. 2000.  

Rundî, İbn Abbâd, er-. Gaysü’l- mevâhibi’l- aliyye fî şerhi’l- Hikemi’l- Atâiyye, thk. Abdullah Selim 

el-Muhtâr. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2007. 

Sağır, Yasin. “Köse Mustafa Paşa’nın Vakıf Eserleri”, Vakıflar Dergisi 40, (Aralık 2013). 

Selek, Salim. “Mısır ve Arabistan’da Yayılan Beyyûmîlik Türk Hudutlarına Sızamamıştı”, Cemaleddin 

Server Revnakoğlu Arşivi, Zrf no: 142/160. 

Serkîs, Yusuf İlyân. Muʿcemü’l-maṭbûʿâti’l-ʿArabiyye ve’l-muʿarrebe, Kahire: Matbûat-ı Serkîs. 

1928. 

Seyyid Celyend, Muhammed. “Muhammed Demirtâşî”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul: TDV 

Yayınları, 30/516. 

Şa’rânî, Abdülvehhâb b. Ahmed b. Ali, eş-. et-Tabakâtü’l-kübrâ. y.y. t.s.  t.s, 2 cilt, Mısır. 

Şâfiî, Ahmed el-Kebîr Muhammed Muhammed Ebû Halîl, el-. en-Nefehâtu’l-Halîliyye min’el-atââti’l-

ledünniyye. Kahire: Matbaatu’ş-Şemerlî, 1979. 

Şattî, Muhammed Cemil, el-. Muhtasaru Tabakâti’l-Hanâbile, nşr. Fevvâz ez-Zemerlî, Beyrut: Daru’l-

Kitâbi’l-Arabî, 1982. 

Şeybî, Mustafa Kâmil, eş-. Şerhu Dîvâni’l-Hallâc: Ebi’l-Muğîs el-Hasen b. Mansûr. Beyrut: 

Mektebetü’n-Nahda, 1974. 

Tankuş, Emine. Müselsel Hadis. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2010. 

Tanman, M. Baha. İstanbul Tekkelerinin Mimari ve Süsleme Özellikleri Tipoloji Denemeleri. İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, 1990. 

Trimingham, J Spencer, The Sufi Orders in Islam, Oxford: Oxford University Press, 1971. 



146 
 

Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı [TTV]. Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, 

İstanbul: Ana Basım A.Ş. 1993. 

Uludağ, Süleyman. “Kâşânî, Abdürrezzâk.”. TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara: TDV Yayınları. 25/5-

6. 

Uludağ, Süleyman. “Mahv ve İsbat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Ankara: TDV 

Yayınları. 2003. 27/395-396. 

Ulupınar, Hamide. Ebû Medyen el-Mağribî, Hayâtı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri ve Medyeniyye 

Tarikatı. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012. 

Waugh, Earle, H. Visioners of Slience: The Reformist Sufi Order of the Demirdashiya al-Khalwatiya 

in Cairo. Kahire: The American University in Cairo Press. 2007. 

Yılmaz, Hasan Kâmil. “Beyyûmî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV 

Yayınları. 6/99. 

Yiğit, Fevzi. “İbn Arabî’de Ontolojik Açıdan İnsan”, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 2016/1 (Temmuz). 

Zerrûk, Ahmed. Şerhu Hikemi’l-Atâiyye. thk. Abdülhalîm Mahmûd, Kahire: Daru’ş-şuab, 1980. 

Zerrûk, Ahmed. Uddetü’l-mürîdi’s-sâdık. thk. Sâdık b. Abdirrahmân el-Giryânî, Beyrut: Daru İbn 

Hazm, 2016. 

Ziriklî, Hayreddin. el-A’lâm: Ḳāmûsü terâcim li-eşheri’r-ricâl ve’n-nisâ mine’l-ʿArab ve’l-

müstaʿrebîn ve’l-müsteşriḳīn. Beyrut: Daru’l-ilm li’l-Melâyîn. 1997. 

 


