
 
 

 
 

 

 
 

 

T.C. 

ÜSKÜDAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

MEDYA VE KÜLTÜREL ÇALIŞMALAR ANABİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 
 
 
 
 
 
 

BİR POLİTİK BAŞKALDIRI OLARAK KADINLARIN 

KAMUSAL ALAN MÜCADELESİ: 8 MART FEMİNİST GECE 

YÜRÜYÜŞÜ İLE MEKÂNIN TEMELLÜK EDİLMESİ 

 

 
 

Bilgen ÇELİKDAL 

 
 
 

 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. Cem TUTAR  

 
 
 
 
 

İSTANBUL-2024  

 

 



 

 
 

 

T.C. 

ÜSKÜDAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

MEDYA VE KÜLTÜREL ÇALIŞMALAR ANABİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 
 
 
 
 
 
 

BİR POLİTİK BAŞKALDIRI OLARAK KADINLARIN 

KAMUSAL ALAN MÜCADELESİ: 8 MART FEMİNİST GECE 

YÜRÜYÜŞÜ İLE MEKÂNIN TEMELLÜK EDİLMESİ 

 

 
 

Bilgen ÇELİKDAL 

 
 
 
 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. Cem TUTAR 

 
 
 
 
 

İSTANBUL-2024

 



 

i 

 

YEMİN METNİ 

       Bu çalışmanın kendi tez çalışmam olduğunu, planlanmasından yazımına kadar 

hiçbir aşamasında etik dışı davranışımın olmadığını, tezdeki bütün bilgileri akademik 

ve etik kurallar içinde elde ettiğimi, tez çalışmasıyla elde edilmeyen bütün bilgi ve 

yorumlara kaynak gösterdiğimi beyan ederim. 

 

 

 

 

 

 

Tarih  

Adı Soyadı  

İmza 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ii 

 

TEŞEKKÜR 

       Yüksek Lisans tez sürecinde kendisiyle tez konumu paylaştığım ilk günden beri 

benden desteğini esirgemeyen sevgili hocam ve danışmanım Doç. Dr. Cem Tutar’a 

çalışmama sunduğu katkıları ve emeğinden dolayı sonsuz teşekkür ederim. Bu süreçte 

her daim dayanışmasını gördüğüm Nihal, Şeyda ve Yağmur’a, feminist mücadele 

içerisinde tanımaktan onur duyduğum Rüya’ya desteklerinden dolayı teşekkür ederim. 

Kadın dayanışmasıyla ilk tanıştığım aileme, ablalarım Özlem ve Didem’e, teyzem 

Refika’ya, her ne kadar kendisini feminist olarak tanımlamasa da, kendi yaşam 

deneyimiyle bana ilham veren anneme teşekkür ederim. Son olarak çalışmanın uygulama 

aşamasında benimle görüşmeyi kabul eden, samimiyetle bilgi ve deneyimlerini paylaşan 

tüm kadınlara sonsuz teşekkürlerimi sunarım.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iii 

 

ÖZET 

       Antik Yunan’dan günümüze mekânın toplumsal cinsiyete göre özel alan-kamusal 

alan şeklinde ayrılması kadınların tarihi üzerinde eşitsizlikler yaratmıştır. Bu eşitsizliğe 

odaklanan çalışma, tarihsel süreklilik içerisinde sistematik olarak cinsiyetleştirilmiş 

kentsel kamusal mekânın, feminist hareket tarafından sadece hak ve özgürlük taleplerinin 

dile getirildiği bir eylem alanı olmaktan çok daha fazlası olduğunu ortaya koymak 

amacındadır. Patriyarkanın sokağını temellük eden kadınlar için eylem aynı zamanda 

heteronormatif eril tahakküm altında ezilen, farklı kadınlık deneyimleriyle bir karşılaşma 

ve kolektif dayanışma alanıdır. Çalışmada, ataerkil toplumlarda kadınların eve ait olduğu 

yönündeki hâkim inanışlara ve kentlerin kadınlar için tehlikeli bir mekân olarak 

kurgulanmasına karşı, kentin kadınlar için sağladığı özgürleşme olanakları ön plana 

çıkartılmıştır. Güncel feminist kent çalışmalarında, kadınların kendilerine biçilen 

geleneksel rollerin dışına çıkarak, kolektif bir politik özne olarak hem kenti hem de 

kendilerini dönüştürme gücü göz ardı edilmektedir. Buradan hareketle, kadınların 

performatif sokak eylemleri temelinde kentte hak iddia etmeleri ve kendilerini özgürce 

ifade edebilecekleri bir alanı geçici süreliğine temellük etmeleri çalışmanın ayırt edici 

yönünü oluşturmaktadır. Feminist epistemolojinin esas alındığı çalışma, bir yandan Neo-

Marksist Kent Teorisi ekseninde kentsel mekânın üretim koşullarına odaklanırken, diğer 

yandan Feminist Teori ekseninde kadınların kamusal alan ve kentsel mekânı sahiplenme 

süreçlerini temel almaktadır. Bu doğrultuda, 2003 yılından beri Taksim İstiklal 

Caddesi’nde gerçekleştirilen Feminist Gece Yürüyüşü çalışmanın örneklemi olarak 

seçilmiştir. Çalışmada, nitel araştırma desenleri içerisinde yer alan antropolojik temelde 

hazırlanmış yarı-yapılandırılmış mülakat tekniği kullanılarak örgütsüz ve örgütlü 

hareketlerden gelen kadınlarla yüz yüze derinlemesine görüşmeler gerçekleştirilmiştir. 

Görüşmelerden elde edilen veriler çalışmanın kuramsal paradigması ekseninde ele 

alınarak eleştirel perspektiften değerlendirilmiştir. 

   

       Anahtar Kelimeler: Feminizm, Feminist Gece Yürüyüşü, Kent Hakkı, Kamusal 

Alan, Kentsel Mekân, Özel Alan   

 

 

 



 

iv 

 

ABSTRACT 

       From ancient Greece to the present, the separation of space according to gender in 

the form of private and public space has created inequalities in the history of women. 

Focusing on this inequality, the study aims to show that the urban public space, which 

has been systematically gendered within a historical continuum, is much more than just a 

space of action where demands for rights and freedoms are expressed by the feminist 

movement. For women, who are the basis of the patriarchal street, action is also a place 

of encounter and collective solidarity with different experiences of femininity, oppressed 

under heteronormative masculine domination. In the study, against the prevailing beliefs 

that women belong to the home in patriarchal societies and the construction of cities as 

dangerous places for women, the opportunities for liberation provided by the city for 

women were brought to the fore. In current feminist urban studies, the power of women 

to transform both the city and themselves as a collective political subject is ignored by 

decoupling from the traditional roles assigned to them. Based on this, the distinctive 

aspect of the study is that women assert their rights in the city based on performative 

street actions and temporarily establish a space where they can express themselves freely. 

Based on feminist epistemology, the study focuses on the production conditions of urban 

space on the one hand on the axis of Neo-Marxist Urban Theory, and the other hand on 

the processes of women's ownership of public space and urban space on the axis of 

Feminist Theory. In this direction, the Feminist Night March, which has been held on 

Istiklal Street in Taksim since 2003, was selected as a sample of the study. In the study, 

in-depth face-to-face interviews were conducted with women from unorganized and 

organized movements using a semi-structured interview technique prepared on an 

anthropological basis contained in qualitative research patterns. The data obtained from 

the interviews were evaluated from a critical perspective by considering them within the 

framework of the theoretical paradigm of the study. 

 

       Key Words: Feminism, Feminist Night March, Right to the City, Public Space, 

Urban Space, Private Space 

 

 



 

v 

 

İÇİNDEKİLER 

YEMİN METNİ…………………………………………………………………………i 

TEŞEKKÜR…………………………………………………………………………….ii 

ÖZET…………………………………………………………………………………...iii 

ABSTRACT……………………………………………………………………………iv  

GİRİŞ……………………………………………………………………………………1 

1. BÖLÜM: ANTİK YUNAN’DAN MODERN ÇAĞA ÖZEL ALAN-KAMUSAL 

ALAN DİKOTOMİSİNİN CİNSİYETÇİ ÖRGÜTLENMESİ………………….5 

1.1.  Özel Alan-Kamusal Alan Dikotomisinin Tarihsel Artalanı……………………5 

1.1.1. Eylem ve Sözün Politik Tahayyülü Olarak Kamusal Alan Kavramı…….6 

1.1.2. Beden ve Mekân Etkileşiminde Kamusal Alanı Tanımlamak…………..13 

1.1.3. Müzakereci Demokrasi Anlayışı ve Kamusal Alana Katılım Hakkı……23 

1.2. Özel Alan-Kamusal Alan Dikotomisinin Feminist Kuram Açısından 

Eleştirisi………………………………………………………………………..33 

1.2.1. Liberal Feminizm Perspektifinden Özel Alan-Kamusal Alan Ayrımı……34 

1.2.2. Radikal Feminizm Perspektifinden Özel Alan-Kamusal Alan Ayrımı…..40 

1.2.3. Sosyalist Feminist Perspektiften Özel Alan-Kamusal Alan Ayrımı……..46 

2. BÖLÜM: KADINLARIN KENTSEL KAMUSAL ALANLARI ÖZGÜRCE 

DENEYİMLEME HAKKI VE MEKÂNIN TEMELLÜK EDİLMESİ…………....53 

2.1. Sosyolojik Bağlamda Kent Hakkı ve Toplumsal Cinsiyete Dayalı Mekânın 

Üretimi……………………………………………………………………………...53 

             2.1.1. Kente Katılım ve Temellük Hakkı……………………………………….54 

             2.1.2. Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Kadınların Kent Hakkı………………..64 

2.2. Retrospektif Bir Bakışla Türkiye’de Feminist Hareketin Mücadele 

Deneyimleri………………………………………………………………………...73 

2.2.1. 1980’lerde Türkiye’de Politik Bir Hareket Olarak Feminizmin Gelişim 

Süreci…………………………………………………………………………..73 

2.2.2. 1990’larda Türkiye’de Feminist Hareketin Kurumsallaşma Süreci…….82 



 

vi 

 

2.2.3. 2000’li Yıllardan Günümüze Türkiye’de Feminist Hareketin Kesişim 

Alanları………………………………………………………………………...90 

3. BÖLÜM:  8 MART FEMİNİST GECE YÜRÜYÜŞÜ BAĞLAMINDA 

KADINLARIN KAMUSAL ALAN VE KENT HAKKININ POLİTİK 

ANALİZİ……………………………………………………………………………..101 

      3.1. Araştırmanın Metodolojisi ve Yöntemi……………………………………....101 

      3.2. Araştırmanın Amacı………………………………………………………….106 

      3.3. Araştırmanın Önemi………………………………………………………….106 

      3.4. Araştırmanın Varsayımları……………………………………………………107 

      3.5. Araştırma Evreni ve Örneklem………………………………………………..108 

      3.6. Araştırmanın Sınırlılıkları…………………………………………………….109 

      3. 7. Araştırma Verilerinin Değerlendirilmesi…………………………………….109 

3.7.1. Taksim’in Politik Bir Mekân Olarak Toplumsal Hareketler ve İktidarlar    

Açısından Analizi…………………………………………………………….110 

3.7.2. Feminist Gece Yürüyüşü Bağlamında Kadınların Kent Hakkı 

Mücadelesinin Politik Analizi..………………………………………………126 

3.7.3 Kolektif Bir Politik Öznenin İnşası Ekseninde Feminist Gece 

Yürüyüşü’nün Kapsayıcılığını Sorgulamak………………………………….141 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME………………………………………………….156 

KAYNAKLAR……………………………………………………………………….163 

EKLER……………………………………………………………………………….175 

      Ek-1 Feminist Gece Yürüyüşü’nden Görseller……………………………...........176 

      Ek-2 Etik Kurul Onayı.............................................................................................178 

      Ek-3 Görüşme Soruları…………………………………………………………....179 

      Ek-4 Görüşme Sorularının Kategorilere Göre Dağılımı………………………......181 

      Ek-5 Görüşmecilerin Sosyo-Demografik Bilgileri…………..................................182 

 



 

1 

 

GİRİŞ 

       Çalışma, feminizmin temel eleştiri noktalarından biri olan toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğinden kaynaklanan özel alan-kamusal alan ayrımının kadınların tarihi üzerinde 

yarattığı eşitsizliğe odaklanmaktadır. Tarihsel süreçte, kadınların kentsel kamusal alanları 

özgürce deneyimleme hakkı, Antikite’den itibaren cinsiyetçi bir şekilde örgütlenmiştir. 

Bu bağlamda, özel alan-kamusal alan dikotomisi ilk kent devletlerinin ortaya çıktığı 

Antik Yunan’dan itibaren süregelse bile Orta Çağ ve Modern Çağ’ın toplumsal yapısı 

içerisinde kadınlar üzerinde farklı eşitsizlikler yaratarak tezahür etmiştir. 19. yüzyılda 

kapitalist üretim-yeniden üretim süreciyle birlikte kadınlar kamusal alana çıkış sağlasa 

bile bu hane içi-hane dışı ayrımını ortadan kaldırmamıştır. Buradan hareketle, ilk kez 

1960’ların sonlarında ortaya çıkan radikal feminizm tarafından ataerkil toplumsal yapı 

içinde kadınların özel alanda yaşadığı baskı ve eşitsizlikler “Özel Olan Politiktir” 

savından hareketle etkin bir şekilde sorgulanma fırsatı bulmuştur. Çalışmada, Antik 

Yunan’dan günümüze kadınların özel alanda ev içi ile erkeklerin ise kamusal alanın 

öznesi olarak konumlandırılışı, feminist eleştirel bir perspektiften hareketle ortaya 

konulmuştur.  

       Çalışmanın birinci bölümünde, özel alan-kamusal alan ayrımına yönelik teorik 

kavramsallaştırma iki ana ve altı alt başlık üzerinden değerlendirilmiştir. Birinci ana 

başlık, Antik Yunan’dan Modern Çağ’a Hannah Arendt, Richard Sennett ve Jürgen 

Habermas’ın ortaya koyduğu kamusal alan yaklaşımları üzerinden tartışılarak ortaya 

konulmuştur. Çalışmada, öncelikle Arendt’in ortaya koyduğu özel alan/kamusal alan 

ayrımı ve vita activa kavramı incelenmiştir. Arendt’in politika anlayışının temel 

nosyonlarını oluşturan emek, iş ve eylem terimlerinin kavramsal temelleri tartışılmıştır. 

İkinci alt başlıkta, Sennett’in beden ve mekân etkileşimi üzerinden ortaya koyduğu 

kamusal alan yaklaşımı incelenmiştir. Bu bağlamda, tarihsel süreçte bedene yönelik 

hâkim kültürel inanışların kentsel mekânların yaratılması üzerindeki etkisi tartışılmıştır. 

Son alt başlıkta ise, eleştirel kuramın önemli temsilcilerinden biri olan Habermas’ın 

müzakereci demokrasi anlayışı ve kamusal alana katılım hakkı üzerine ortaya koyduğu 

kavramsal çözümlemeler özel alan-kamusal alan karşıtlığı üzerinden incelenmiştir.  

       Çalışmanın birinci bölümünde yer alan ikinci ana başlıkta ise, özel alan-kamusal alan 

ayrımı feminizmin dalga hareketlerinin tarihsel gelişimi içerisinde şekillenen liberal 

feminizm, radikal feminizm, Marksist ve sosyalist feminizm türleri üzerinden üç alt başlık 



 

2 

 

altında tartışılarak ortaya konulmuştur. İlk olarak birinci dalga feminizm içinde şekillenen 

liberal feminist kuramın ortaya koyduğu savlar tartışılmıştır. İkinci alt başlıkta, 

feminizme politik bir ivme kazandıran ikinci dalga feminizm içerisinde gelişim gösteren 

radikal feminist kuramın ileri sürdüğü argümanlar ele alınmıştır. Bu bölümün son alt 

başlığında ise, birinci dalga feminizm içinde şekillenen Marksist feminist kuram ile 

1960’lı yılların sonlarından itibaren ikinci dalga feminist hareket içinde radikal 

feministlerin etkisiyle geliştirilmiş olan sosyalist feminist kuramın ileri sürdüğü 

önermeler değerlendirilmiştir.  

       Çalışmanın ikinci bölümü ise, iki ana başlık ve beş alt başlıktan oluşmaktadır. Bu 

bölüm, sosyolojik bağlamda kent hakkı kavramı ve toplumsal cinsiyete dayalı mekânın 

üretimi üzerine odaklanmaktadır. Çalışmanın ikinci bölümünün ilk ana bağlığı altında, 

literatürde kent hakkı kavramı üzerine yapılan tartışmalar Henri Lefebvre,  David Harvey 

ve Don Mitchell’in ileri sürdüğü argümanlar üzerinden tartışılmıştır. İkinci alt başlıkta 

ise, kadınların kent hakkı üzerine feminist coğrafya disiplini içinde yürütülen tartışmalar 

eleştirel feminist teoriden hareketle ele alınmıştır. Bu bölümde, kadınların kentsel 

kamusal alanları özgürce deneyimleme hakkı ve mekânın temellük edilmesi üzerine 

yürütülen tartışmalar, çalışmanın özgün yanını ortaya koyması bakımından önem teşkil 

etmektedir. Toplumsal cinsiyet ve mekân arasındaki ilişkiye odaklanan çalışmanın bu 

bölümü, literatürde feminist kent çalışmaları içerisinde ön plana çıkan Doreen Massey, 

Suzanne Mackenzie, Tovi Fenster, Shelley Buckingham, Susana Torre, Lauren Elkin ve 

Leslie Kern’in ileri sürdüğü yaklaşımlardan hareketle tartışılmıştır.  

       Çalışmanın ikinci bölümünde yer alan ikinci ana başlık özelinde ise, Türkiye’de 

feminist hareketin mücadele tarihi ve sokakla kurduğu ilişki tarihsel bir kronolojiden 

hareketle ortaya konulmuştur.  İlk olarak Türkiye’de 1980’lerde politik bir hareket olarak 

ortaya çıkan feminizmin gelişim süreci, dönemin siyasal, toplumsal ve ekonomik 

konjonktürü içerisinde tartışılarak değerlendirilmiştir. İkinci alt başlıkta, feminizmin 

örgütlenme ve kurumsallaşma dönemi olarak şekillenen 90’lı yıllardaki gelişim süreci 

dönemin siyasal konjonktürü içerisinde ele alınmıştır. Üçüncü alt başlıkta ise, 2000’li 

yıllarda Türkiye’nin AB üyelik başvurusu süreci ile yaygınlık kazanan proje feminizmi, 

feminist hareketin kesişim alanları ve 2002 sonrası değişen siyasal ve toplumsal yapı 

ekseninde feminist hareketin yeniden yükselen sokak mücadelesi değerlendirilmiştir.  



 

3 

 

       Çalışmanın üçüncü bölümünde, çalışmanın metodolojik ve yöntembilimsel çerçevesi 

ortaya konulmuştur. Bu bağlamda, çalışmada örneklem olarak seçilen Feminist Gece 

Yürüyüşü ekseninde, kadınların kamusal alan mücadelesinin ve kent hakkının politik 

analizi gerçekleştirilmiştir. Bu çalışma kapsamında, nitel araştırma desenlerinde yaygın 

olarak kullanılan bir veri toplama yöntemi olan derinlemesine görüşme tekniği 

kullanılarak katılımcılarla yüz yüze görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Görüşme sorularının 

ve formunun hazırlanmasında yarı-yapılandırılmış görüşme tekniği kullanılmıştır. 

Çalışmaya gönüllü olarak katılım gösteren görüşmeciler ise çalışmanın örneklemini 

oluşturan Feminist Gece Yürüyüşü eylemine düzenli olarak katılım gösteren, örgütsüz ve 

örgütlü hareketlerden gelen kadınlar arasından seçilmiştir. Çalışmanın veri toplama 

aşamasında, yürüyüşe müdahil olan kendisini ‘kadın’ olarak tanımlayan 10 kişi ile 

görüşme sağlanmıştır. Görüşmeler sırasında toplam 386 dakika  48 saniyelik ses kaydı 

deşifre edilerek tezin analiz bölümünde, çalışmanın kuramsal ve kavramsal çerçevesinden 

hareketle değerlendirilmiştir. Çalışmada elde edilen veriler tezin kuramsal perspektifi 

üzerinden belirlenen üç temel kategori üzerinden incelenerek bulgulara ulaşılmıştır. 

       Özel alan-kamusal alan dikotomisinin literatürde genellikle farklı iki alan olarak 

ortaya konulmasına karşı, bu tez çalışmasında karşılıklı olarak birbirini desteklediği ve 

her iki alanında eril tahakküm altında olduğu ortaya konulmuştur. Özel ve kamusal alan 

ayrımına dayalı toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin mekânsal pratikler bağlamında ele 

alınması araştırmanın ayırt edici yönü olarak ön plana çıkmaktadır. Çalışma kapsamında 

yapılan literatür taraması sonucunda ise Türkiye’de kadınların kent hakkı üzerine yapılan 

çalışmaların genellikle, kadınların kenti kullanım haklarının yetersizliği, güvenlik kaygısı 

ve kent yönetimine katılım düzeyinde ele alındığı görülmüştür. Bu doğrultuda çalışmada, 

kadınların tarihsel bir süreklilik içinde kamusal alan ile kurdukları eşitsiz ilişki kültürel 

boyutuyla da tartışılmıştır. Ataerkil söylemin bir iktidar pratiği olarak kadınların kentsel 

kamusal mekânlar ile kurdukları ilişkiyi ne şekilde dönüştürdüğü üzerinde durulmuştur. 

       Güncel feminist kent çalışmalarında, kadınların kendilerine biçilen geleneksel 

rollerin dışına çıkarak, kolektif bir politik özne olarak hem kenti hem de kendilerini 

dönüştürme gücü göz ardı edilmektedir. Buradan hareketle, kadınların performatif sokak 

eylemleri temelinde kentte hak iddia etmeleri ve kendilerini özgürce ifade edebilecekleri 

                                                           
 Görüşmeler gerçekleştirilmeden önce Üsküdar Üniversitesi Girişimsel Olmayan Araştırmalar Etik Kurul 

Başkanlığı’na başvuru yapılarak çalışma için etik kurul onayı alınmıştır. Etik kurul onayına tezin EK-2  

bölümünde yer verilmiştir. 



 

4 

 

bir alanı geçici süreliğine temellük etmeleri bu çalışmanın ayırt edici yönünü 

oluşturmaktadır. Çalışma, tarihsel bir süreklilik içerisinde sistematik olarak 

cinsiyetleştirilmiş kentsel kamusal mekânın, feminist hareket tarafından sadece hak ve 

özgürlük taleplerinin dile getirildiği bir eylem alanı olmaktan çok daha fazlası olduğunu 

ortaya koymak amacındadır. Patriyarkanın sokağını temellük eden kadınlar için eylem, 

aynı zamanda heteronormatif eril tahakküm altında ezilen, farklı kadınlık deneyimleri ile 

bir karşılaşma ve kolektif dayanışma oluşturma alanı olduğu varsayımından hareketle 

metodolojik ve yöntembilimsel olarak yapılandırılmıştır.  

       Bütün toplumsal hareketlerin mücadele tarihinde olduğu gibi sokak, Türkiye’de 

1980’lerde yükselişe geçen feminist hareketin kamusal alan mücadelesinin örgütlendiği 

bir alan olarak ön plana çıkmaktadır. Kolektif bir eylemle bir araya gelen kadınlar, kentin 

kamusal bir alanını temellük ederek kendilerini ve taleplerini görünür kılmaktadır. 

Feminist hareket için temel bir eleştiri noktası olan özel alan-kamusal alan ayrımının 

yarattığı tahakküme karşı sokağa çıkmak eylemi, kadınlar için aynı zamanda kendi 

bedenleriyle kurdukları ilişkiyi dönüştürmeleri bakımından da önem teşkil etmektedir. 

Çalışmada kadınların kent topoğrafyası üzerindeki taleplerinin kuramsal ve pratik 

düzeyde tartışılması amaçlanmıştır. Sonuç olarak, mekân sosyal ilişkilerin bir parçasıdır 

ve iktidardan politik kimliklere kadar birçok alana tezahür etmektedir. Bu bağlamda, her 

zaman fiziki bir mekânsal pratikle bağlantılı olarak somutlaşan kamusal alan ve kent 

hakkı kavramlarının öznelerin mikro pratikleri etrafında şekillendiği bu araştırma 

kapsamında tartışılmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

5 

 

1. BÖLÜM: ANTİK YUNAN’DAN MODERN ÇAĞA ÖZEL ALAN-

KAMUSAL ALAN DİKOTOMİSİNİN CİNSİYETÇİ 

ÖRGÜTLENMESİ 

1.1. Özel Alan-Kamusal Alan Dikotomisinin Tarihsel Artalanı 

       Mekânsal pratiklerin toplumsal örgütlenmesine bakıldığında tarihsel süreçte 

dönemin ekonomi-politik yapılanmasına göre şekil aldığı görülmektedir. Marksist 

anlamda yerleşik yaşama geçişle birlikte özel mülkiyet olgusu öne çıkarken, ilkel 

toplumlardan ayırt edici olarak toprağa dayalı mülkiyet hakkı toplumsal farklılaşmanın 

ana unsuru olmuştur. Özel mülkiyet olgusu sadece ilkel dönemde değil, devamında 

Avrupa tarihinde kapitalist sistemin oluşumuna koşut bir şekilde Orta Çağ’da ve 18. 

yüzyıldaki çitleme faaliyetleriyle devam etmiştir. Tüm bu süreç içerisinde özel mülkiyet 

olgusuna eşlik eden özel alan kavramsallaştırması kadın ve erkek temelinde mekânsal 

pratiğin kullanımını cinsiyete dayalı farklılaştırmıştır. Bu alana etki eden bir başka sosyo-

politik dinamik ise özellikle Antik Yunan Polis’inden itibaren kentsel mekânın, katılımcı 

demokrasi kavramı üzerinden erkeklerin kullanımına açık yapısıdır. Bu bağlamda 

kamusal alana politik katılım hakkının da Avrupa tarihinde uzun süre cinsiyet 

eşitsizliğine dayalı olarak yapılandığı görülmektedir. 

       Bu bölümde, literatürde özel alan-kamusal alan ayrımı Antik Yunan’dan Modern 

Çağ’a Hannah Arendt, Richard Sennett ve Jürgen Habermas’ın ortaya koyduğu 

yaklaşımlardan hareketle üç başlık altında incelenecektir. İlk olarak, 20. yüzyılın en 

önemli felsefe ve politika teorisyenlerinden biri olan Arendt’in “İnsanlık Durumu” adlı 

kitabında Polis özelinde ortaya koyduğu “Vita Activa” kavramı tartışılarak ortaya 

konulacaktır. İkinci olarak, özel alan-kamusal alan karşıtlığı Sennett’in  “Ten ve Taş”, 

“Gözün Vicdanı” ve “Kamusal İnsanın Çöküşü” adlı kitaplarında ortaya koyduğu 

kavramlar üzerinden incelenecektir. Son olarak ise eleştirel kuramın önemli 

temsilcilerinden biri olan Habermas’ın kamusal alan tartışmalarında önemli bir referans 

noktasını oluşturan “Kamusal Alanın Yapısal Dönüşümü” ve “İletişimsel Eylem 

Kuramı” adlı eserlerinde ileri sürdüğü analizler feminist eleştirel teoriden hareketle 

tartışılarak ortaya konulacaktır. 

 

 



 

6 

 

1.1.1. Eylem ve Sözün Politik Tahayyülü Olarak Kamusal Alan Kavramı 

       Arendt’in (2018) politik kuramında, vita activa terimi, tarihsel olarak gelenek yüklü 

bir geçmişin etkilerini taşır. Bu anlamda öncelikle Aristoteles’in Orta Çağ felsefesinde 

karşılığını bulan bios politikos (politik yaşam) teriminden “kamusal siyasi meselelere 

hasredilmiş/ adanmış bir yaşam” tahayyülünden izler taşır. Vita activa gelenek yüklü 

anlamını vita contemplativa’dan alsa bile aralarında önemli bir fark vardır. Vita activa, 

beşeri meseleler alanıdır ve eylemi (praxis) bios politikos’u esas alır. Dolayısıyla emek 

ve iş gibi insanın zorunluluk alanını oluşturan etkinlikler ise bios politikos’un dışında 

kalır. Felsefi düşünce ve tefekkür esaslı olan vita contemplativa ise politik etkinlikten 

muaftır (ss. 42-47). Görüldüğü üzere, vita contemplativa vita activa’nın temelini 

oluşturan eylem ile karşıtlık oluşturmaktadır. 

       Berktay’a (2016) göre, Arendt’in ortaya koyduğu politika teorisi, bu üç insani 

etkinlik alanı arasındaki ilişkinin en doğru şekilde Polis’te temellendiği üzerine 

kurulmuştur. Arendt’in kavramsal çerçevesinde, özel alan hane (oikos) ve kentin politik 

yaşamı (bios politikos) arasında katı bir ayrım söz konusudur. Bu üç temel kavram 

içerisinde emek (labor), üretim ve yeniden üretim sürecinde, biyolojik yaşamın bir 

devamı olarak insanın animal laborans niteliği ile zorunluluk alanında yer almaktadır. İş 

(work) homo faber ise, sanat yapıtı ve kullanım nesnelerini üreterek sürekliliği olan  bir 

dünya yaratır. Fakat kamusal anlamda ayırt edici bir özellik taşısa bile belirli amaçlara 

hizmet ettiği gerekçesiyle tıpkı emek gibi, iş de zorunluluklar dünyasına dahil edilir. Bu 

koşullarda hem animal laborans, hem de homo faber; vita activa’nın bileşenleridir. 

Eylem ise  özgürlüğün koşulu olarak gerçek anlamda insani bir faaliyettir ve kamusal 

alanda varlık gösterir (ss. 47-49). Arendt’in (2012) kavramsallaştırmasında, politikanın 

ön koşulu olarak ortaya koyduğu özgürlük; eşitlik, adalet ve iktidar gibi gözlenebilen 

durumlardan biri değildir. O’na göre özgürlük, politikanın mevcudiyetini oluşturur ve 

özgürlüğün tecrübe edildiği alan ise eylemdir (ss. 198-199). Bu nedenle, özgürlüğün 

olmadığı yerde kamusal alanın varlık göstermesi söz konusu değildir. 

       Tarihsel süreçte özel alan (idion) ve kamusal alan (koinon) ayrımı, kent devletinin 

doğuşu ile birlikte birbirinden keskin bir şekilde ayrılmıştır. Bu noktada, tüm insani 

etkinlikler arasında ön plana çıkan ise politik olana önem atfeden eylem (praxis) ve 

konuşma/söz (lexis) olmuştur (Arendt, 2018, s. 60-61). Arendt’in en yüksek insani 

etkinlik olarak ortaya koyduğu eylem ve söz bu niteliğiyle, vita activa’nın diğer insani 



 

7 

 

etkinlikleri arasında yer alan emek ve iş etkinliğinden çok daha üstün bir insani gereklilik 

olarak işlev kazanmaktadır. Vita activa’nın insani etkinliklerinden emek ve iş arasındaki 

farkı Kılınç (2003) şu şekilde özetlemektedir: Emek çalışma; insanın doğal, döngüsel, 

zorunlu bir etkinlik alanıdır. Dolayısıyla, bir başlangıcı ve sonu yoktur. İş ise çalışmanın 

aksine, doğal olmayan, başlangıcı ve bir sonu olan kalıcı bir şeyler yaratır. Bir araç olarak 

doğayı yıkma ve değiştirme, üzerinde hâkimiyet kurma gücüne sahip olan homo faber, 

insan ürünü nesneler yaratan dünyada görünür olandır. Doğası gereği araçsal ve 

faydacıdır. Bu nedenle, insansal bir anlam taşımaz. Dünyaya anlam veren ise iş ya da 

emek değil, politik bir etkinlik olan eylem ve sözdür (s. 544). Arendt’in politik kuramında 

özel alan-kamusal alan ayrımının zorunluluk ve özgürlük alanı olarak birbirinden kesin 

hatlarla ayrıldığı görülmektedir. 

       İnsanlık Durumu adlı kitabının Emek adlı bölümünde Arendt, Antik Yunan’dan 

Modern Çağ’a emek etkinliğinin yaşadığı dönüşümü tartışarak ortaya koymaktadır. 

Arendt’e (2018) göre, Antik Yunan’da emek ve iş etkinliği özel alanda konumlandırıldığı 

için aralarında bir ayrım gözetilmemiştir. Yaşamın zorunluluklarını sağlamak adına 

yapılan her meslek, kölelere sahip olmayı gerektirdiği için kölelik normalleştirilmiştir. 

Antikite’de kölelik, ucuz bir emek sömürüsü aracı olmaktan çok insanın yaşam 

koşullarından azade olmaya yönelik bir teşebbüs olarak ele alınmaktadır. Bu noktada, 

Modern Çağ ile birlikte başta Karl Marx ve Adam Smith’in ortaya koyduğu “üretici olan 

ve olmayan emek”, “vasıflı ve vasıfsız iş”, “kol ve kafa emeği” gibi teoriler, emek ve iş 

arasındaki ayrımı ortadan kaldırarak üretkenliği sebebiyle emeği yüceltmiştir. Bu durum 

ise vita activa’da baskın olan kamusal ve özel alan arasındaki ayrımın tersine dönmesine 

neden olmuştur. Arendt ise emeği iş ile aynı anlamda kullanan Modern Çağ’ın 

düşünürleri ve başta Karl Marx’ı üretici olmayan emeğe yönelik yaklaşımları ve animal 

laborans’ı home faber’e uygun ifadelerle açıklama gayretinde bulundukları için 

eleştirmektedir (ss. 137-142). Bu noktada Gambetti’ye (2007) göre ise Arendt, Marx’ın 

modern toplumda ortaya koyduğu kapitalizme yönelik eleştirilerini, sınıf temelli bir bakış 

açısı üzerinden doğru değerlendirememiştir (s. 46). Arendt’in Antik Yunan özelinde 

ortaya koyduğu emek etkinliği, Marx’ın Modern Çağ’da toplumsal anlamda ortaya 

koyduğu ekonomik çözümlemesinden çok farklı bir anlam içermektedir. Kapitalist 

toplumda emeği insanın ayırt edici bir özelliği olarak öne çıkartan Marx’ın aksine Arendt, 

eylemi ayırt edici bir özellik olarak öne sürmektedir. Dolayısıyla, emeğin Modern Çağ 

ile birlikte baskın bir momente dönüşmesine karşı güçlü bir eleştirisi söz konusudur. 



 

8 

 

       Politikanın alanı olan eylem ve sözün temel koşulu, Arendt’in kavramsal 

çerçevesinde çoğulluk olarak belirlenmiştir. Çoğulluk ise eşitlik ve farklılık gibi temel 

özelliklere sahiptir. Öte yandan, aynı türün üyeleri arasında bile çeşitlilik ve farklılıklar 

söz konusudur. Ötekilik çoğulluğun bir tarafıdır ve bu koşullar altında insan ancak kendi 

farklılığını, söz ve eylemi ile benzersiz kılarak dünyada bir yer edinebilir. Arendt’in 

insani ekinlikleri arasında eylemek; insiyatif almak, başlamak ve bir durumu harekete 

geçirmek anlamında kullanılmaktadır. Bu noktada, insanlar sadece dünyaya doğmuş 

olmakla bile yeni bir başlangıç yapabilir ve insiyatif alarak eylemi gerçekleştirebilirler. 

Çünkü, insanın benzersizliği eylemesidir ve ondan beklenmeyeni gerçekleştirebilir olma 

ihtimalidir. Eylem söz ile başladığı için aralarında çok yakın bir ilişki söz konusudur. 

İnsan ancak kim olduğunu kendi söz ve eylemi ile açığa çıkarabilir. Söz olmadan eylemin 

açığa çıkması ise mümkün değildir (Arendt, 2018, s. 258-262). Arendt’in politik 

tahayyülünde, kamusal alanda varlık gösteren eylem ve söz birbirine içkindir. İnsanın 

benzersizliğinin koşulu eylemek, eylemin gerçekleşmesinin koşulu ise sözdür. Söz 

olmadan ne eylem, ne de özne kendini geçekleştirebilir.  

       Politik düşünce teorisinde merkezi bir önem taşıyan Arendt’in dünyaya karşı 

sorumluluk kavramı kolektif bir yurttaş etiğidir. Arendt’in yurttaşlık teorisi kavramı 

kaynağını Aristoteles’in dostluk (philia) terimi ve Kant’ın “Yargı Gücünün Eleştirisi” 

adlı çalışmasında üzerinde durduğu genişletilmiş zihin kavramından almaktadır. 

Arendt’in düşüncesinde Kant’ın ortaya koyduğu yargı gücü yurttaşlık kavramının 

özüdür. Bu anlamda, ortak dünya çoğulluk içindeki yurttaşlar arasında belirli ilkeler tesis 

etmeyi gerektirir. Yargılama tek başına değil, toplumsal bir tavır alarak kolektif bir 

düşünmeyle gerçekleşebilir. Dolayısıyla, yurttaşın ortak dünyaya karşı sorumluluklarını 

yerine getirmesi ile hayat bulur. Arendt’in dünyaya karşı sorumluluk ilkesi, yurttaşın 

kendi yaşam döngüsüyle sınırlı değildir. Yurttaş, kendisinden sonrada bu dünyada 

yaşamaya devam edecek olanlara dair politik bir sorumluluk taşımalıdır. Bu durum ancak 

yurttaşların farklı bakış açıları ile bir arada eyleyerek ortak bir alan yaratma 

sorumluluğunu üstlenmeleriyle sağlanabilir (Toker, 2006). Ortak alanda yurttaşlar 

tarafından belirlenen ortak ilkeler ise dayanışmanın özünü oluşturmaktadır.  

       Berktay’a (2016) göre Arendt, dayanışmayı eyleme ilham veren ilke olarak 

tanımlamaktadır (s. 174). Arendt (2012) “Geçmişle Gelecek Arasında” adlı kitabında, 

Montesquieu'dan hareketle ortaya koyduğu ilke  kavramının eylem ile olan ilişkisini şu 

şekilde ortaya koymaktadır: Eylemin hedefinden farklı olarak eylemin ilkesi kalıcıdır ve 



 

9 

 

tekrarlanması olasıdır. İlke, bir kişi ya da grupla sınırlandırılamaz. Çünkü, evrensel bir 

geçerliliğe sahiptir. Eylemin icrası sırasında açığa çıkarılan şey irade değil, ilkedir ve 

eylem sürdüğü müddetçe bu dünyada yankılanır (ss. 206-207). Politik bir sorumluluk 

üstlenen yurttaş, konuşma ve eylemi gerçekleştirdiği kamusal alanı sahiplenerek dünyaya 

yabancılaşmanın önüne geçebilir. Dünyaya yabancılaşma kavramı ise Arendt’in 

modernizm eleştirisinin temelini oluşturmaktadır. Berktay’ın (2016)’da belirttiği gibi,  

Modern Çağ’ın sorunu Marx’ın üzerinde durduğu gibi kendine yabancılaşma değil, 

dünyaya yabancılaşma’dır. Bu açıdan Arendt, contemptus mundi dünyayı küçümsemek 

ve terk etmek temayülüne karşı,  dünyasallığı ön plana çıkartarak amor mumdi dünyaya 

duyduğu aşktan yana tavır almaktadır (s. 148). Arendt’in kavramsallaştırmasında, 

dünyadan yana tavır almanın etkili bir yurttaş sorumluluğu olduğu gerçeği ön plana 

çıkmaktadır.  

       Arendt’e (2018) göre Polis, coğrafi konum olarak bir kent devleti değildir. Eylem ve 

sözün birlikteliğinden doğan örgütlenmiş bir bellek mekânıdır. Bu mekân aynı zamanda 

insanların karşılıklı olarak  söz ve eylemleri ile birbirlerine görünür olduğu bir tezahür 

sahası’dır. Polis’te kamusal alandan yoksun olmak, politik açıdan bakıldığında dünyanın 

gerçekliğinden mahrum olmak demektir. İnsanların birlikte örgütlenerek söz ve 

eylemlerini ortaya koydukları her yerde iktidar doğabilir. Dolayısıyla iktidar, ancak 

insanlar birlikte eylediklerinde hayat bulur ve dağıldıklarında ise kaybolur. Arendt’e göre, 

iyi bir örgütlenme tıpkı halk isyanlarında olduğu gibi şiddete başvurmaksızın bir iktidar 

yaratabilir ve isyan, en etkili eylem biçimidir. İktidar, eylem esnasındaki birlikten doğar. 

Fakat insanları eylemin gerçekleşmesinden sonra dahi bir arada tutan şey, örgütlenmedir 

(ss. 289-293). Berktay’ın (2004) vurguladığı üzere şiddet, Arendt’in perspektifinde 

kamusal alanın dışındadır. O’nun bütün  hayatı ve eserleri politik eylemin, şiddetten 

tamamen arındırılmış olması üzerine kurulmuştur (s. 551). Arendt’in düşünce teorisinde, 

şiddet asla kamusal alanın bir parçası değildir. İktidar ve şiddet ise, birbirinden kesin 

sınırlarla ayrılmıştır. O’na göre, şiddet bir iktidar oluşturamaz belki ama ezilenler, birlikte 

eylemek suretiyle şiddetten arındırılmış bir iktidar yaratabilirler. 

       Arendt’in (2018) politika anlayışında, kamusallık terimi birbiriyle bağlantılı iki 

olguya işaret etmektedir. Birincisi, kamu alanında her varlığın görülebilir ve duyulabilir 

olmasını mümkün kılmaktadır. İkincisi ise, insanlar için ortak bir dünyanın varlığını ifade 

etmektedir. Öte yandan, kamusal alan bu ortak dünyanın birlikteliğinden doğsa bile, özel 

alana dair olanlar da gücünü kamusal alanın aydınlığından alır. O’na göre, ortak dünya, 



 

10 

 

doğumla dahil olduğumuz, ölümle sonlanan bir şeydir. Fakat kamusal alan ölümlü olan 

insanların aksine kalıcı bir şeylere sahip olmayı sağlamaktadır (ss. 92-99). Bu etkinlik 

alanı politik olanın, eylem ve söz ile özgürce tezahür edildiği bir kamusal alan yaratmanın 

gerekliliğine vurgu yapmaktadır. Öte yandan, Arendt’in politik kuramında özel ve 

kamusal alan birbirinden kesin olarak ayrılsa bile, bu durum özel alana dair etkinlikleri 

önemsiz gördüğü anlamı taşımaz. O’nun politik tahayyülünde, öznenin kendini yaşamın 

zorunluluklarından kurtarabildiği tek yer kamusal eylem alanıdır. Özel ve kamusal 

arasındaki farkın keskinliği ise zorunluluk ve özgürlük alanı arasında yaptığı ayrımdan 

ileri gelmektedir. Arendt’in düşüncesinde esas olan politik olan ve politik olmayan 

arasındaki fark ile kendini göstermektedir. Wolin’e (2013) göre, Arendt’in kavramsal 

çerçevesinde politik olan, eylemin ve sözün deneyimlendiği, insanlar tarafından 

sahiplenilen ve kendilerini öne çıkarmalarını cesaretlendirecek onurlu bir duruşu işaret 

etmektedir. Özel olanın çıkarlarından ve maddi menfaatlerden arındırılmış olan böylesi 

bir politika ise aktif, eylemci ve müzakereci olmalıdır (ss. 138-139). Bu bilgiden 

hareketle, Arendt’in politika teorisini, klasik felsefenin ortaya koyduğu politika 

teorisinden köklü bir şekilde ayırmak gerektiği gerçeği ortaya çıkmaktadır. Çünkü 

Arendt, sahici etkin bir politikanın varlığına inanmaktadır ve bu onun açısından bir 

ütopya değildir.  

       Arendt’e (2018) göre, özel alanın (hane) Polis’in kamusal yaşamından ayırt edici 

özelliği, yaşamın sürdürülmesi ve türün devamlılığını sağlayan kadın ve erkeğin doğal 

işlevlerinin yerine getirildiği zorunluluğun eseri olmasından kaynaklanmaktadır. Oysa, 

kamusal alan özgürlüğün tezahür sahasıdır. Fakat bu iki alan arasında karşılıklı bir ilişki 

söz konusudur. Kamusal alanda tezahür eden özgürlüğün koşulu, hane yaşamındaki 

zorunluluklara hâkim olmayı gerektirir. Bu nedenle, Polis’te kamusal alanda sadece 

birbirine eşit olabilenler yer alabilmektedir. Özel zorunluluklar alanında konumlanan 

‘aile’ eşitsizliğin merkezinde yer almaktadır. Özel alanda hane içinde iktidar konumunda 

yer alan hane reisi, herkesin eşit kabul edildiği politik alana dahil olma hakkına sahiptir. 

Antikite’de siyasal eşitlik, kişinin kendisine denk olanlarla arkadaşlık etmesi anlamına 

gelmektedir (ss. 67-70). Arendt’e göre, Polis’te hane içinde yer alan bütün etkinlikler, 

Modern Çağ ile birlikte tersine dönerek kamusal alanda hayat bulan kolektif meseleler 

haline dönüşmüştür. 

       Modern dünyada toplumsal olanın ön plana çıkışıyla birlikte, vita activa’nın 

hiyerarşik yapısında köklü bir değişim yaşanmıştır. Bu durum, vita activa’nın politik 



 

11 

 

özünü dönüştürerek ortak dünyanın ve eylemin kaybına neden olmuştur. Kitle 

toplumunun doğuşuyla beraber ise toplumsal olan kamusal alanın yerini almıştır. 

Arendt’in de (2018) işaret ettiği gibi, temaşa ve yapma ile yaşam ve dünya  arasındaki 

hiyerarşik düzenin tersine dönmesi vita activa’nın, vita contemplativa içindeki gelenek 

yüklü anlamını yitirmesine sebep olmuştur. Modern dünyayı geçmiş ile kıyaslamaya 

kalkıştığımızda, insan deneyiminin yitirilmiş olduğu gerçeği ortaya çıkmaktadır. 

Toplumsallaşmış bireysel yaşam, tek bir çıkarın egemen olduğu bir modern toplum 

yaratmıştır. Bu yeni toplumda, eylemin yerini yapma ve imalat, emek harcamanın yerini 

ise çalışmak almıştır (ss. 452-456). Buradan hareketle belirtmek gerekirse, modern 

toplumun örgütlenişinde homo faber’in etkinlik alanının animal laborans karşısında 

yaşadığı yenilgi ile sonuçlandığını söylemek mümkündür.  

       Antik Yunan’da mahremiyet (privacy) kelimesi insana has yeteneklerden mahrum 

olmak anlamında kullanılmaktadır. Antiklerin hissiyatına göre, sadece özel hayatı olan 

biri en yüksek insani ayrıcalıklardan yoksundur ve dolayısıyla insan olarak kabul 

edilmemektedir (Arendt, 2018, s. 78). Wolin’e (2013) göre, Antik Yunan’daki mevcut 

demokrasi anlayışı, özel alandaki zorunlu ihtiyaçların teminini sağlayan kadınları, 

köleleri, yabancıları ve işçileri kamusal alanın dışında bırakmıştır. Kaynağını 

Aristoteles’in görüşlerinden alan bu yaklaşım, Arendt tarafından da içselleştirilmiş ve 

geliştirilmiştir (s. 140). Arendt (2018) ise bu durumu şu şekilde açıklamaktadır: Polis’te 

yaşamsal zorunlulukların teminini sağlayan köleler ve “türün fiziki bekasını bedenleriyle 

temin eden kadınlar”, birilerinin malı oldukları için değil “yaşamları bedeni işlevlere 

adanmış” emekçiler oldukları için aynı gruba dahil edilmiştir (s. 122). Arendt’in Antik 

Yunan’da Polis’in örgütlenmesinden hareketle ortaya koyduğu bu katı ayrım, özel olanın 

politikleştirilmesi için mücadele yürüten feminist hareketin ona yönelik eleştirilerinin de 

temelini oluşturmaktadır.  

       Berktay (2016) feminist teorisyenlerin Arendt’e yönelik eleştirilerini “Dünyayı 

Bugünde Sevmek” adlı kitabında şu şekilde değerlendirmektedir: Arendt, kendisini asla 

bir feminist olarak tanımlamamıştır. O’nun düşünce teorisine göre, tek bir soruna 

odaklanmak insanın dünyadaki çeşitliliği ve çoğulluğu anlamasının önüne geçmektedir. 

O’na yönelik eleştirilerin temelinde ise 1970’lerde ikinci dalga feminizmin ortaya 

koyduğu “Özel Olan Politiktir” savı yer almaktadır. Arendt’in özel alan/kamusal alan 

ayrımı, kadınları ev içi ile özdeşleştirdiği, Polis’te erkeklere özgü olarak inşa edilen 

kamusal alanı meşrulaştırdığı ve kadın kimliğini ön plana çıkarmadığı için feminist 



 

12 

 

eleştirilerin daima merkezinde olmuştur. Oysa Arendt’e göre, vita activa’nın insani 

etkinlikleri doğal bir insan faaliyetidir. Dolayısıyla, tarihsel ve sosyolojik açıdan 

cinsiyetlendirilmiş kategoriler ile ifade edilmesi söz konusu değildir (ss. 193-196). 

Arendt, feminizmi reddetmiştir çünkü, kadın sorunu onun açısından politik bir mesele 

değildir. Tıpkı Yahudi kimliğini ön plana çıkarmadığı gibi bütün verili kimlikleri politika 

anlayışının dışında bırakmıştır. O’na göre, insanlar kendi kişisel kimliklerini ancak eylem 

ve sözün açığa çıktığı çoğulluk durumunda ortaya çıkartabilirler. İnsanın kimliğini verili 

olan değil, verili olmayan belirlemektedir. Bu anlamda kimlik, doğumla başlangıç yapan 

insanın, kendi hikayesinin benzersizliğini başkalarıyla eyleyerek görünür kıldığı sürece 

performatif bir nitelik taşımaktadır (Toker, 2011). Arendt’e göre, insanın kim olduğu 

diğeriyle konuştuğunda ve eylemde bulunduğunda ortaya çıkar. Görüldüğü üzere, tarihsel 

süreçte Arendt’in kavramsallaştırmasının feminist hareket tarafından iyi anlaşılmadığı 

gerçeği ön plana çıkmaktadır.  

       Sonuç olarak, Arendt’in “İnsanlık Durumu” adlı kitabında ortaya koyduğu vita 

activa kavramının tarihsel olarak Antik Yunan’da Polis’te hayata geçirilmiş bir realite 

olduğunu unutmamak gerekir. Elbette ki, Arendt’in kendisi de bu kavramların Modern 

Çağ’da yeniden uygulanmasının mümkün olmadığının farkındadır. Fakat eylem ve sözün 

politik bir örgütlenme biçiminde, kamusal alanda hayata geçirilmesi, bugün hala 

toplumda maduniyet yaşayan kesimler açısından bir mücadele konusudur. O halde 

Arendt’in de (2018) vurguladığı gibi, vita activa’nın dışında tuttuğu düşünmek eylemi, 

bugün modern dünyada hala insanların politik mücadele yürüttüğü her alanda 

mümkündür ve hayata geçirilmelidir (s. 459). Bu bağlamda, günümüzde Arendt’in 

politika anlayışının temelini oluşturan çoğulluk kavramı, feminist hareketin kapsayıcılığı 

açısından önem teşkil etmektedir. Bireyselliğin anti-politikliğine karşı düşünmek, 

gündelik hayatı dönüştüren bir eylem biçimi olarak hala esaslı bir politikadır ve feminist 

mücadelenin farklılıklar ile kurduğu kolektif dayanışmanın da özünü oluşturmaktadır. 

 

1.1.2. Beden ve Mekân Etkileşiminde Kamusal Alanı Tanımlamak 

       Sennett, “Ten ve Taş” adlı eserinde Poleponnesos savaşından önce, şehirde çıplak 

olarak teşhir edilen bedenin, hem Antik Yunan demokrasisine hem de şehrin tasarımına 

sonraki süreçte nasıl kaynaklık ettiğini ortaya koymaktadır. Antik dönemdeki anlayışa 

göre, insanın kendini bedensel olarak teşhir etmesi, sahip olduğu onurun onaylanması 



 

13 

 

anlamına gelmektedir. Bu açıdan, Atina demokrasisi de tıpkı erkeğin bedenini çıplak 

olarak teşhir etmesi gibi, yurttaşın fikirlerini kamusal alanda özgürce açığa çıkarması  

üzerine temellendirilmiştir.  

       Sennett’e (2008) göre, Antik Yunan’da çıplaklık, yurttaşların kendilerini evlerinde 

hissetmelerinin bir göstergesidir. Perikles’in Antik şehrinde, ten ve taş arasındaki 

uyuşmanın nedeni ise insan bedeninin fizyolojisi ile ilgili inanışların yoğunluğundan 

kaynaklanmaktadır. Perikles Dönemi’nde yapımına başlanan Parthenon Tapınağı* ise bu 

gösterme anlayışının ve ihtişamının en somut  örneğidir. Antik Yunan’da var olan inanışa 

göre, sıcak vücut, soğuk vücuda kıyasla daha ateşlidir. İnsan bedenine yönelik bu 

düşünceler yurttaşların konuştukları ve dinlenildikleri sırada vücut ısılarının ve 

arzularının harekete geçtiği varsayımına dayanmaktadır. Atina’da vücut sıcaklığına göre 

yapılan bu ayrım, soğuk vücut olduğuna inanılan kadınların ve kölelerin kamusal alandan 

dışlanmasına neden olmaktadır. Bu anlamda mekânsal anlamda bir ayrışma söz 

konusudur. Kadınların ev içi konumu mekânsal anlamda cinsiyetler arasında ayrım 

olduğunun bir göstergesidir. Erkeklerin çıplaklığına karşı Atina’da kadınlar, şehirde 

ancak yerlere kadar uzanan kaba ve mat kumaşlardan üretilmiş tunikler giyerek dolaşma 

hakkına sahiptirler. Öte yandan, köleler de bedensel çalışma koşulları yüzünden, 

konuşmaktan aciz oldukları gerekçesiyle vücut ısısı sıcaklığı üretmeye sahip görülmezler. 

Antik Atina’da vücut ısısı inanışının bir tahakküm ve itaat ettirme kuralı olarak işlev 

kazandığı görülmektedir (ss. 27-28). Buradan hareketle, Antik Yunan demokrasisinin 

kadınları ve köleleri mekânsal açıdan dışarıda bırakacak bir şekilde örgütlendiği gerçeği 

ön plana çıkmaktadır. Kadınlar ve köleler bedensel emeğin bir parçası olarak 

konumlandırıldığı için Perikles’in Atinası’nda ne kadınların, ne de kölelerin adı vardır. 

Kamusal alanda söz söyleme yetisi ise sadece erkeğe ithaf edilmiştir. Çalışma ve emeğin 

icracıları kadınlar ve köleler ise bu alanın dışında konumlandırılmıştır. Bu açıdan 

bakıldığında Sennett, Arendt’den farklı olarak Antik Yunan’da var olan özel/kamusal 

alan ayrımını kadınların ve kölelerin kamusal alandan dışlanması olarak 

değerlendirmektedir. 

       Atina’da vücut ısısının insanın varlık süreci hakkında bilgi verdiğine dair hâkim bir 

anlayış söz konusudur. Örneğin, kadınların hamileliklerinin başlangıcı sırasında rahim 

                                                           
* Parthenon’un yapımına MÖ 447’de başlanmış ve bina MÖ 431’de tamamlanmıştır. Perikles tarafından 

yapılan Parthenon Atina erdemlerinin bir göstergesi olarak kolektif bir yurttaş eylemini temsil etmektedir 

(Sennett, 2008, s. 31). 



 

14 

 

içinde iyi ısınan ceninlerin erkek, yeterince iyi ısınmayanların ise kız olacağına 

inanılmaktadır. Bu yaygın anlayışın temelini ise Aristoteles’in “âdet kanının soğuk kan, 

spermin ise pişmiş kan olduğuna” yönelik fikirleri oluşturmaktadır. Aristoteles’in bu 

görüşüne göre, erkek spermi yeni bir hayat yaratma gücüne sahip olduğu gerekçesiyle 

daha güçlüdür. Kadının âdet kanı ise erkeğin spermi karşısında etkisizdir. Dolayısıyla 

kadın madde, erkek ise yaratma ilkesine sahiptir. Yunanlıların vücut ısısını cinsiyetle 

ilişkilendiren bu yaklaşımları, Mısırlılar ve Sümerlerden beri varlığını sürdüren bir 

hakikattir. Yunanlılar kadın ve erkek bedenini türsel olarak birbirinden ayırmak yerine 

bedeni, yaşamsal sürekliliğin iki ayrı parçası olarak ele almışlardır. Oysa Viktorya 

Dönemi’nde kadın ve erkek bedeni ayrı iki tür olarak görülmüştür. Bu dönemde, kadın 

bedeninin âdet kanaması ve menopoz gibi fizyolojik süreçleri dişil bir güç olarak 

algılanmıştır. Dönemin tıp doktorları az ısınan ceninin efemine erkekler çok ısınan 

ceninlerin ise sevici kadınlar olduklarını iddia etmişlerdir. Vücut sıcaklığına yönelik bu 

tıbbi görüşler, Antik Yunan’dan, Orta Çağ’ın Hristiyan tıbbına, Rönesans dönemine 

kadar iki bin yıl boyunca geçerliliğini korumuştur (Sennett, 2008, s. 33-35). Antik 

Yunan’da yaygın tıp anlayışının kadın ve erkeğin üreme fizyolojilerinden hareketle 

anlaşılmaya çalışıldığı görülmektedir. Atina’da çıplak erkek bedeninden duyulan iftiharın 

kaynağı ise tarih boyunca ortaya konulan tıbbi analizlerin bu algıyı güçlendirmiş 

olmasından kaynaklanmaktadır. 

       Tarihsel süreçte kadınlara yönelik oluşturulan bu mitlerin cinsiyetçi bir ötekileştirme 

pratiği olarak varlık gösterdiği görülmektedir. Nitekim, her toplumsal yapının kadına 

bedenine yönelik bakış açısı kendisini ilk olarak, o toplumun yazılı tarihinde ortaya 

koymaktadır. Üstelik o tarihi kaleme alanlarda kadınları doğurganlık özelliklerinden 

dolayı doğa ile ilişkilendirerek var olan bütün eşitsizlikleri erkeğin biyolojik üstünlüğü 

üzerinden açıklamaya çalışmışlardır. Berktay’a (2010) göre, kadınların doğayla kurduğu 

ilişki, Ana Tanrıça’ya kadar uzanmaktadır. O, doğurgan olduğu kadar kollayıcı ve 

esirgemeyendir ve tam da bu yüzden doğanın vahşiliği karşısında egemen bir Kibele’dir. 

Fakat eril tahakkümün doğa üzerinde egemenlik kazanmasıyla birlikte, kadın da doğaya 

hükmeden eril akıl ve düşüncenin kavramları ile ilişkilendirilerek doğa ile 

özdeşleştirilmiştir. Kadınların tarihsel bir süreklilik içinde doğanın karanlık tarafıyla 

ilişkilendirilmesi uygarlığın başlangıcından itibaren bir süreklilik kazanmıştır. Antik 

dönemde var olan kadının öteki olarak konumu, Roma İmparatorluğu döneminde de 

kendisini göstermiştir. Kadını eksik kalmış insan, hilkat garibesi olarak tanımlayan 



 

15 

 

Aristoteles’in erkeğin biyolojik üstünlüğüne dair ortaya koyduğu fikirleri, dönemin 

doktorları tarafından da kabul görmüş ve geliştirilmiştir (ss. 132-133). Bu bağlamda, 

kadın bedenine yönelik söylemsel pratiklerin tarihsel süreçte, kültürel olarak aktarımının 

söz konusu olduğu görülmektedir. 

       Antik Atina’da her ne kadar kadınlar açık ve güneşli alanlardan yoksun bırakılmış 

olsalar dahi şehirde gerçekleşen kadın ritüelleri yoluyla kendilerine iktidar mekânının 

yanı başında bir yurttaşlık alanı yaratmayı başarmışlardır. Bu doğrultuda, Atina’da hayata 

geçirilen Thesmophoria ritüeli “soğuk kadın bedenine itibar kazandırmayı” amaçlaması 

bakımından önem teşkil etmektedir. Thesmophoria ritüeli, iktidarın alanı olan şehrin 

surları içinde, iktidara rağmen gerçekleşmektedir. Kadınlar bu ritüel boyunca, 

doğurganlığın temsili bedenlerine özdenetim uygulayarak cinsel ilişkiden kaçınmışlardır. 

Antik Atina’da gerçekleşen bir diğer kadın ritüeli Adoni ise mekânsal olarak kadınların 

kapatıldıkları ev içinde çatı katlarında gerçekleşmektedir. Adonia, “söz ve arzu güçlerini 

kadınlara iade” eden bir ritüeldir. Fakat her iki ritüelde, Antik Atina’da kadınları 

özgürleştiren festivaller olduğu için erkekler açısından rahatsızlık yaratmış ve resmi 

takvimde yer almamıştır (Sennett, 2008, s. 60-67). Antik Atina’daki bu kadın 

ritüellerinden hareketle belirtmek gerekirse, tarihsel süreçte kadınların kapatıldıkları her 

alanda kendi söz ve eylemlerini hayata geçirebilecekleri bir özgür alan yarattıkları gerçeği 

gün yüzüne çıkmaktadır. Bu noktada, Adonia ritüeli kadınların kapatıldıkları ev içi 

mekânda kendilerine erkeğin tahakkümünden arındırılmış bir nefes alanı yaratmaları 

bakımından önemlidir. Kadınlar kendilerinden esirgenen konuşma hakkını, bu ritüel 

aracılığı ile açığa vurarak çatı katlarını bir dayanışma alanına çevirmişlerdir. 

Thesmophoria ritüeli ise kadının kendi bedeni üzerindeki özdenetim hakkını ortaya 

koyması açısından önem teşkil etmektedir. 

       Roma’da beden ve şehir ilişkisi Hadrianus Dönemi’nde, Hıristiyanlık gibi yeni 

inanışların belirmeye başlanması ile birlikte, şehrin mimari dokusu üzerinde de etkili 

olmuştur. İktidarın gücünün ve ihtişamının anıtlarda ve kamu binalarında görünür 

olmasının sağlandığı bir görsel anlatı taş yapıtlar üzerinde kendisini göstermiştir. 

Romalılar inandıkları Pagan Tanrılarının her zaman, her yerde olduklarına dair bir inanca 

sahiptirler. Roma hükümdarları da bu inanıştan hareketle, şehrin her yanına tanrılar adına 

bu anıtları inşa etmişlerdir. Romalıların bu anıtlara bakarak gördüklerine inanmalarını ve 

itaat etmelerini sağlamayı amaçlamışlardır. Antik Yunan’daki yoğun Polis sevgisi 

Hadrianus Dönemi’nde yerini bir kente ait olmaktan çok, kişisel tarihin kıymetine 



 

16 

 

bırakmıştır. Mimar Vitruvius’e göre, “İmparatorluğun haşmeti kamu binalarının 

vakarıyla ifade edilir.” Hadrianus Dönemi Roma’da bu anlayıştan hareketle kentsel bir 

görsel anlatı yaratılmıştır (Sennett, 2008, s. 76-81). Sennett’e (1999) göre otorite, 

tahakkümden çok daha etkili bir disiplin aracıdır. Toplumsal değer ve tutumlar mekânın 

düzenlenmesi üzerinde önemli bir etkiye sahiptir. Batı tarihinde mekânsal düzenleme bir 

mükemmellik alanı olarak ev içinde kendisini göstermiştir. Aile içinde yetişkinlerin 

çocukları üzerinde oluşturdukları disiplin anlayışı, aynı yoldan kendilerinin de disipline 

edilmesine sebebiyet vermiştir (ss. 54-55). Roma’nın kentsel tasarımının bir otorite 

mekânı olarak düzenlendiği görülmektedir.  

       Roma’nın mekânsal geometrisi insan bedeninin hareketlerini disipline edici bir 

etkiye sahiptir. Roma’da Hadrianus Dönemi’nde mekânsal olarak hayata geçirilen bu 

görsel düzen, sadece kamusal alanda değil, özel alanda da hükmedici bir etki yaratmıştır. 

Roma evlerinde, Antik Yunan’dan farklı olarak cinsiyetler arasında daha fazla eşitlik 

durumu söz konusudur. Kadınlar kocalarının otoritesi altına girmeden evlenmeleri 

dahilinde kendi mülklerine sahip olabilmektedir. Kız çocukları da aynı şekilde ailedeki 

bazı miras türlerinden hak alabilmektedir. Kadınlar Hadrianus Dönemi’nde, kocalarının 

yanında oturma ve birlikte yemek yeme hakkına sahip olmuşlardır. Fakat bütün bunlar 

Antik Yunan’a kıyasla kadının ev içi konumunda bir değişiklik yaratsa bile Roma evinde 

de kadın, hane içi sınıfsal ve ataerkil bir yapının hakimiyeti altındadır. Ailenin en yaşlı 

erkeği otorite konumundadır. Roma hanesinin domus’u şehrin tasarımında da etkili olan 

bir iktidar otoritesinin tezahürüdür (Sennett, 2008, s. 99-103). Roma’da görsel düzen 

çizgisel bir anlayıştan hareketle oluşturulmuştur. Bu anlamda Roma şehrinin mimarisinde 

etkili olan iktidar geometrisinin, hane içindeki hiyerarşik düzen üzerinde de etkili olduğu 

söylenebilir.  

       Roma’da Hristiyanlığın gelişim süreci ile birlikte dönüşen beden algısını Sennett 

(1999) “Gözün Vicdanı” adlı kitabında şu şekilde ortaya koymaktadır: Augustinus’un 

dinsel görme kavramı, idrak etme ile ilgili içsel yaşama yönelik bir eylemdir. Hristiyan 

eğilimi olarak görme insanın ayırt edici özelliği olarak anlam kazanmıştır. Augustinus ve 

Platon’a göre, göz bir vicdan organıdır. Yunancada theoiradır kelimesi ise bakma ve 

görme anlamında kullanılmaktadır. Fiziksel olarak ışıkla karşılaşma ve aydınlanma diye 

yorumlanmaktadır. Yunanlılar için insanın bedenine odaklanması içsel bir arayış değildir. 

                                                           
 Eski Roma’da statü farkını ortaya koyan ev düzeni olarak tanımlanmaktadır (Sennett, 2008, s. 105).  



 

17 

 

Bir irade olarak fiziksel denge arayışıdır ve bu bir eylemdir. Oysa dinsel aydınlanma 

Augustinus’un inandığı gibi yaşam boyunca süren bir içsel arayışa girmek anlamında 

kullanılmaktadır. O’nun için insanın gördüğüne inanması Tanrı’ya ulaşmasının bir 

yoludur (s. 23-25). Antik Yunan’da insanın ayırt edici özelliği olan eylem, Augustinus’un 

dinsel görmeye dair fikirlerinin etkisiyle değişikliğe uğramış ve bu durumun çok önemli 

siyasal sonuçları olmuştur. Bu dönemde, kiliselerin yapımı hız kazanmış ve kent 

tasarımında da fiziksel olarak ayırt edici özellikleri ile ön plana çıkartılmıştır. Orta Çağ 

kentinde bu görüşlerin etkisiyle dünyevi mekânlar ve kutsal mekânlar birbirinden 

ayrılmış ve kiliseler dışarının tehlikelerine karşı bir sığınak olarak kabul edilmiştir.         

       Orta Çağ şehri, Antik Yunan’dan farklı olarak ekonomik temeller üzerinden inşa 

edilmiştir. Hristiyanlığın ilk İncil’inin basılmasının ardından, skolastik faaliyetlerin 

ortaya çıkmasıyla birlikte, Orta Çağ’da kasaba ve şehirler yeniden canlanmaya 

başlamıştır. Bu dönemde, küçük kasabalarda dahi göklere kadar uzanan kilise ve 

katedrallerin yapım süreci hız kazanmıştır. Orta Çağ’ın düşünürleri insan bedenine dair 

bilgiyi sistematikleştirerek şehre uygulamışlardır. Nitekim Antik Yunan’ın politik yurttaş 

tahayyülü, Orta Çağ’ın iktisadi toplum yapısında politik beden anlayışından hareketle 

değişikliğe uğramıştır. Kilise ve katedraller bu dönem Hristiyanların bir cemaate ait olma 

ihtiyaçlarının göstergesi olarak inşa edilmiştir. Bu cemaat toplumu İsa’ya öykünen yeni 

bir Hristiyan bedeni anlayışı doğurmuştur. Bu yeni beden, dönemin doktorları tarafından 

da kabul görmüş ve insan bedenindeki merhamet duygusu bilimsel olarak 

meşrulaştırılmıştır. İsa’ya öykünme anlayışından hareketle bu dönemde, kiliseye bağlı 

olarak kadın ve erkekler arasındaki ilişkiler de değişikliğe uğramıştır. Rahibe 

manastırları, imarethaneler ve hastaneler dönemsel olarak farklı bir cemaat yapısı 

oluşturmuş ve kapılarını yabancılara açmışlardır (Sennett, 2008, 137-141). Isidore 

Dönemi’nde ise bu anlayıştan hareketle kiliseler, “bir inşaatçılar cemaati” olarak öne 

çıkmıştır. Hristiyanların kendilerine sığınak yaratma yükümlülüğü bu anlamda, bir 

kentler ağının oluşmasına neden olmuştur (Sennett, 1999, s. 27-28). Antik Yunan’da 

kentler felsefi bir aklın ürünü olarak ortaya çıkmıştır. Oysa, Orta Çağ’ın inşaatçıları 

iktisadi bir aklın ürünlerini ortaya koymuşlardır. Politik yurttaş, politik bedene 

dönüşmüştür. Hristiyanların İsa’ya öykünmesi ise ten ve taş arasındaki uyumu 

güçlendirmiştir. Orta Çağ’ın tıbbi görüşleri, oldukça uzun bir tarihi olan vücut ısısına 

yönelik yaygın beden anlayışının sarsılmasına neden olmuştur. Bu dönemde, insanın içsel 

duygularının keşfiyle birlikte, Modern Çağ’ın beden mimarisi de bu anlayıştan hareketle 



 

18 

 

tasarlanmaya başlanmıştır. Öte yandan, Hristiyanlığın ilk İncil’inin basılması ile birlikte, 

kadın bedenine yönelik muhafazakâr anlayışın Viktorya Dönemi’nde çok önemli 

sonuçları olmuştur. 

       Orta Çağ’da kadın bedeninin kontrol altında tutulmasına yönelik yaklaşımın, 

Viktorya Dönemi üzerindeki etkilerini Berktay (2010) şu şekilde ortaya koymaktadır: 

Kraliçe Viktorya Dönemi’nde kadın bedenine yönelik mitler toplumsal olarak bir 

dönüşüme uğramıştır. Kadınların erkekler karşısında nispi bir güçlenme yaşadığı bu 

dönem, erkekler tarafından kendi eril güçleri üzerinde bir tehdit olarak algılanmıştır. Bu 

dönemin sonuna doğru kadın ve iktidar arasındaki diyalektik ilişki sorgulanmaya 

başlanmıştır. Dönemsel açıdan, Kraliçe Viktorya’nın varlığının erkekler tarafından yıkıcı 

bir güç olarak algılanması söz konusudur. Öte yandan, Viktorya Dönemi kadın özgürlüğü 

ve belli kazanımların elde edilmesi açısından önem teşkil etmektedir. Feminist bir 

başkaldırı olarak tanımlanan bu dönem, kadınların yasal ve siyasal haklarının dile 

getirildiği cesaretli adımların atıldığı bir çağ olarak öne çıkmaktadır. Ataerkil evlilik 

sisteminin ilk kez sorgulanmaya başlanmasıyla birlikte, erkekler tarafından cinsel 

hiyerarşiye yönelik saldırıların arttığı bir dönemde, kadın özgürlüğü güçlenmeye 

başlamıştır (ss. 144-145). Viktorya Dönemi ile birlikte, kadınların o güne kadar erkekler 

tarafından bastırılmış gücü ortaya çıkmıştır. Modern kültürde bu durum çok önemli 

etkiler yaratmakla beraber sonraki süreçte, kadınların bedenlerinin cinsel bir arzu 

nesnesine indirgenmesine neden olmuştur.  

       William Harvey’in kan dolaşımı üzerine yaptığı keşifleri ile tıp bilimi, yaklaşık iki 

bin yıl sonra vücut ısısı anlayışına yönelik yaygın kanıyı ortadan kaldırmıştır. Harvey’in 

keşfi, kan dolaşımı ve solunum yoluyla insan vücudunun yapısının ve sağlığının ruhla 

kurduğu ilişkinin açığa çıkarılması bakımından bilimsel anlamda bir devrim başlatmıştır. 

Bu devrim, modern kapitalizmin doğuşuyla birlikte, bireycilik anlayışının ön plana 

çıkartılmasının bir sonucu olarak hâkim beden algısının değişime uğramasına neden 

olmuştur. Harvey’in bu keşfi, 18. yüzyıl ile birlikte Aydınlanma döneminin kent 

planlamacıları tarafından şehirler, bireylerin rahatça nefes alabilecekleri bir mekân olarak 

tasarlamalarına kaynaklık etmiştir. Tıp devrimi sayesinde ahlak anlayışının yerine sağlık 

geçirilmiş ve şehir, adeta insan bedeninde olduğu gibi sağlıklı kan hücreleri gibi 

atardamar ve toplardamarlardan oluşan bir kent tasarımıyla inşa edilmiştir. Bu dönemde 

deney ve gözlem yoluyla ortaya konulan bilgiler yaşam enerjisinin ruh olduğuna yönelik 

hâkim kanıyı itibarsızlaştırmış ve dünyevi bir beden anlayışı ortaya çıkmıştır (Sennett, 



 

19 

 

2008, ss. 230-233). 18. yüzyılda bireyin çevresiyle kurduğu ilişki türü değişikliğe 

uğramıştır. Aydınlanma dönemi ile birlikte bireyin iç yaşamı dışarı açılmıştır. Dönemin 

kent tasarımlarının planlanmasında bahçeler, yürümeyi zevkli hale getirmesi açısından 

doğayı taklit eden düzenlemeler ile dizayn edilmiştir (Sennett, 1999, ss. 93-94). Bu 

amaçla, insanlara doğada özgür hissetme duygusunu aşılamayı hedeflemişlerdir. 18. 

yüzyıl kent tasarımı denetim ve kısıtlama yerine serbestlik ve katılım ilkesi etrafında şekil 

almıştır. Bu durumun oluşmasında toplumsal alanda insanın rasyonel bir varlık olarak 

tanımlanması etkendir. Siyasal liberalizmin doğduğu bu dönemde kamusal alanda bireyin 

hak ve ödevleri yeniden tanımlanarak kentsel mekânlar geçmiş dönemlerden farklı olarak 

bir özgürlük alanı olarak tanımlanmıştır. 

       17. yüzyılın sonlarında kamusal alan ve özel alan arasındaki karşıtlık bugünkü 

anlamında kullanılmaya başlanmıştır. Kamusal kelimesi, “herkesin denetimine açık” 

olan anlamı ile kullanılmıştır. Özel kelimesi ise bireyin ailesi ve arkadaşlarından oluşan 

gizli saklı bir alanı ifade etmektedir. 18. yüzyılın başlarında ise kamu kelimesi modern 

anlamını kazanmıştır. Kamusal alanın kimleri kapsadığı ve bu alanın mekân olarak neresi 

olduğu gerçeği tartışılmaya başlanmıştır. 18. yüzyılda şehir topluluğunu çağrıştıran 

kozmopolit kelimesi burjuva toplumunca benimsenmiş ve üstün bir kamusal insan olarak 

tanımlanmıştır. Toplumsal grupların bu kozmopolit çeşitliliği ve karmaşık yapısı 

kendisini en çok büyük şehirler özelinde ortaya koymuştur. 18. yüzyılda şehirler 

yabancıların karşılaşma alanı olarak toplumdaki davranış ve düşünce tarzını değişikliğe 

uğratmış ve bu durum şehrin tasarımı üzerinde de kendisini göstermiştir. Bu dönemde,  

şehirlerde insanların bir araya gelebilecekleri devasa parklar yaratılmaya başlanmış ve 

sokaklar yayalara göre düzenlenmiştir. 18. yüzyılda ortaya çıkan kahvehaneler, kafeler, 

hanlar insanların sosyalleşme alanları olarak öne çıkmıştır. Eskiden sınırlı bir aristokrat 

kesimin alanı olan tiyatro ve bale salonları kamuya açılmıştır (Sennett, 2020, ss. 31-33). 

18. yüzyılda kamusal alanı belirleyen yaklaşımın, gelişmekte olan şehircilik ve burjuva 

toplumunun yükselişi olduğu görülmektedir. Bu dönemin konjonktürünü belirleyen en 

etkili olaylar ise yaşanan büyük devrimler ve sanayi kapitalizminin gelişimi ile 

süregelmiştir.  

       Habermas (2003) “Kamusallığın Yapısal Dönüşümü” adlı kitabında burjuva 

kamusunun bu dönemde toplumsal alanda yarattığı değişimi şu şekilde açıklamaktadır: 

18. yüzyılda devlet ve toplum arasındaki ayrım kendisini özel ve kamusal alan arasındaki 

ayrımda ortaya koymuştur. Burjuva kamusu kamu erki ile sınırlıdır. Oysa özel alan, 



 

20 

 

burjuva toplumunun mal dolaşımı ve toplumsal emek alanını kapsamakla birlikte aile ve 

mahremiyetin alanıdır (ss. 97-98). Habermas’a göre, o güne kadar özel alanda 

konumlanan her deneyim, burjuva toplumunun ortaya çıkışıyla birlikte, kamusal alana 

çıkartılmıştır. Bu hususta, Arendt’in de Antik Yunan’da özel alanda yer alan emek ve iş 

etkinliğinin Modern Çağ’da kamusal alanın bir parçası haline dönüşmesine yönelik olarak 

temelden bir eleştirisi söz konusudur. Arendt’in Modern Çağ’a yönelik bu eleştirilerine 

bir önceki başlıkta yer verilmiştir.  

       19. yüzyılda sanayi kapitalizminin gelişimi ile birlikte kentlerde özelleşme ve kitlesel 

üretim ön plana çıkmıştır. Bu yeni ekonomik düzenin yarattığı kaos, bireyleri irade olarak 

kamusal alandan uzaklaştırmıştır. Dönem itibari ile kamusal alanın karşıtı olan aile 

bireyin kendisini kamusalın ahlak dışılığından koruduğu bir mahremiyet alanı haline 

dönüşmüştür. Sanayi kapitalizminin bir sonucu olarak giyimde seri üretim hız kazanmış 

ve bu durum kamusal alanda bireyi tektipleştirmiştir. Marx bu durumu, meta fetişizmi 

olarak tanımlamıştır. Kapitalist seri üretim anlayışının bir sonucu olarak, fiziksel malların 

psikolojik ölçütleri olduğuna dair seküler bilginin dolaşıma sokulmasıyla kişilikler 

kamusal alana dâhil olmuştur. Bu dönemde, kamusal alan kadınlar için ahlak dışı bir alan 

iken erkekler açısından bir özgürleşme alanı olarak görülmüştür  (Sennett, 2020, ss. 36-

41). 19. yüzyılda yaşanan sanayi devriminin en büyük etkisi, bir zamanlar toplumsal 

ilişkiler içerisinde üretilen bilginin sekülerleşmesi olmuştur. Seri üretime dayalı reklam 

ve pazarlama anlayışının toplumun geneline yayılması ile birlikte birey pasifleştirilmiştir. 

Edilgen bir tüketici kimliğin oluştuğu bu dönem, bireysel kimliğin toplumsal bir sınıf 

haline dönüşmesiyle sonuçlanmıştır. Bir zamanlar var olan burjuva sınıfının yerini orta 

sınıfa bırakmasıyla birlikte, yeni bir kamusal beden imgesi yaratılmıştır. Bu yeni beden 

anlayışına göre, insanların kişilikleri giyim kuşamlarında aranmaya başlanmış ve giysiler 

karakterin bir göstergesi olarak görülmüştür. Sahici bir kimliğin göstergesi olan söz ve 

eylemin yerini, tüketici kimliği almıştır.  

       Antik Yunan’da yurttaşın kendi söz ve eylemini gerçekleştirdiği yer olan kamusal 

alan 19. yüzyılda, toplumda bireylerin kişiliklerinin sergilendiği bir oyun alanına 

dönüşmüştür. Sennett (1999) Antik Çağ’ın insanları ve çağımızın insanı arasındaki farkı 

şu şekilde ortaya koymaktadır: Antik Yunan’da yurttaşlar, kentte gördüklerini politik ve 

özel yaşantıları ile ilgili kararlarda kullanmışlardır. Oysa modern toplum özel ve kamusal, 

öznel ve dünyasal, benlik ve kent arasındaki ayrımdan mustariptir (s. 14). 19. yüzyılda 

bedenin mekânla kurduğu ilişki artan nüfus yoğunluğu ve buna bağlı gelişen ekonomik 



 

21 

 

ve ticari ilişkiler ile kökten bir değişikliğe uğramıştır. Sennett’in “kamusal insanın 

çöküşü” olarak tanımladığı bu dönem, kapitalist kentli kültürün kendini dayatmasıyla ölü 

bir kamusal alana dönüşmüştür. Sennett’in düşüncesinden hareketle Olgun (2017) bu 

süreci şu şekilde özetlemektedir: Mahrem toplum kamusallığın çöküşüyle birlikte ortaya 

çıkmıştır. Bu yeni toplumsal yapı, narsizm ve cemaat olmak üzere iki ilkeyi esas 

almaktadır. Narsizm, bireyin içinde bulunduğu her ortamda kendine ve hissettiklerine 

odaklanmasıdır. Cemaat ise bir zamanlar insanların bir arada olmalarından doğan 

kamusal alanın kaybıyla ortaya çıkan bir oluşumdur. Kamusal bir karakter taşımayan 

cemaat oluşumları, toplumsal yapı içerisinde biz ve öteki ayrımına neden olmaktadırlar 

(s. 52). Bu durum, özel ve kamusal alan arasındaki ayrımın ortadan kalkmasına neden 

olmuştur.  

       20. yüzyılın kapitalist toplumunda bürokratik emek çağının ortaya çıkmasıyla birlikte 

kol emeği hizmetleri farklı çalışma alanları ile sisteme entegre edilmiştir. Bu iş 

bölümünün etkisiyle yeni bir sınıf ortaya çıkmıştır. Bu yeni sınıfın üyeleri benlik ile 

dünya arasındaki sınırı ortadan kaldırmışlardır. Teknolojik gelişmelerin etkisiyle ortaya 

çıkan şirketler, beyaz yakalı orta sınıf işçilerini, narsistik anlam ve savunma sistemleri ile 

biçimlendirmişlerdir. Teknik emekçilerin işyerindeki potansiyelleri, kişisel gücün 

sergilenmesi üzerinden belirlenmiştir. Bu durum, onların baskı ve tahakküme karşı 

direnme yeteneklerini ortadan kaldırmıştır. Öte yandan, beyaz yakalılar yaptıkları işi kol 

emeğine oranla daha saygın  ve kişisel kabul etmektedirler. Benliğin bu şekilde  mevki 

ile ifade edilmesi ise kişiliğin bir ürüne dönüşmesine neden olmuştur (Sennett, 2020, ss. 

410-415). Orta sınıfın yaşama biçiminin gündelik hayata yansıması genellikle tüketim 

üzerinden biçimlenmektedir. Bu anlamda, orta sınıflar işçi sınıfıyla aynı toplumsal yaşam 

tarzına sahip olmalarına rağmen, kendilerinin sınıfsal olarak üstün olduklarına inanırlar. 

Oysa, bu üstünlük sadece maddi imkânlarının biraz daha fazla olması ile açıklanabilir. 

Proletaryanın karşısında ayrı bir toplumsal sınıf olarak kendisini konumlandıran orta 

sınıflar, tüketim toplumunun en önemli alıcısı olarak burjuvazinin maddi çıkarlarına 

hizmet etmektedirler. Öte yandan, kapitalist sistem içerisinde kadın bedeninin, hem 

üretici hem de tüketici konumuyla metalaşması söz konusudur. 

       1950’lerde bürokratik olarak yönlendirilmiş tüketim toplumunun, kadın bedeni 

üzerindeki reklam ve pazarlama stratejisini Lefebvre (2007) şu şekilde ortaya 

koymaktadır: Tüketim toplumu içinde gereksinimlerin yönlendirilmesi kadınlık 

durumunu da kullanmaktadır. Reklam ve pazarlama stratejisi de bu anlamda tüketen 



 

22 

 

kadınlar üzerinden oluşturulmaktadır. Aynı zamanda, kadın bedeninin çıplaklığı 

reklamlar aracılığıyla ön plana çıkartılmaktadır. Kapitalist işleyiş içerisinde kadın bedeni, 

değişim değeri olan bir meta olarak sömürülerek nesneleştirilmektedir. Reklamlar 

tekdüzelikten kurtulmak için kadınlara yüklenen kültürel kodları yeniden üretmektedir. 

Kadın bedeninin reklamlar yoluyla bu şekilde temsil edilmesi ise kadınların farklılıklarını 

ortadan kaldırmaktadır. Bu durum, kadınların kendi hayatlarına sahip çıkmalarının önüne 

geçmektedir (s. 188-190). Buradan hareketle, medyanın kadın bedenini bir reklam 

ideolojisi olarak yeniden ürettiğini ve kadınların bedenini cinsel bir obje olarak 

nesneleştirdiğini belirtmemiz gerekir. Lefebvre, söz konusu yıllarla birlikte özellikle 

Batılı toplumlarda kentsel yaşamın tüketim edimi üzerinden örgütlendiğini ortaya 

koyarken kadınların bu alandaki ikircikli konumuna dikkat çekmektedir. Gündelik 

hayatın bayağı ve sıkıcı yanını oluşturan ev içi yaşam kadınının gündelik pratiklerini 

geçirdiği bir alan olarak öne çıkarken reklam ve pazarlama endüstrisinin etkisiyle 

kamusal alanda kadınlar tüketici bireyler olarak sistem eliyle kurgulanmaya başlanmıştır. 

Kentsel alanın bir gösteri toplumuna dönüştüğü bu dönemde gösteriyi iktidarın 

uzmanlaşmasının bir parçası olarak tanımlayan Guy Debord’a (1996) göre, gösteri 

sınıfsal ilişkileri gizlerken kendisini ikinci bir doğa olarak sunmaktadır. Kitle iletişim 

araçları bu bağlamda sadece gösteriyi sunan araçlar toplamı değil, bu toplumu yeniden 

üreten ideolojik araçlar olarak öne çıkmaktadır (ss. 19-20). Özetlemek gerekirse, 1950’li 

yıllarda toplumsal hayatın hızlı dönüşüm sürecinde gelişen iletişim teknolojileriyle 

eklemlenen kent yaşamı bir gösteri formu içerisine sürüklenirken, bu alanlarda sınıfsal ve 

cinsiyete dayalı ayrımlar tüketim toplumu değerleri etrafında örgütlenmeye başlanmıştır.  

       1960 ve 1970’li yıllarda ise kentlerde kadın bedeni, tüketici bir özne olarak yaşam 

politikasının bir parçası haline dönüşmüştür. Yaşam politikası geç modern dönemde 

geleneğin karşısında konumlanan bir seçim politikasıdır. Bu anlamda, yaşam politikası 

bir “hayat tarzı politikası” olarak benlik ve bedenin refleksif açıdan, bireyin küreselleşme 

ekseninde kendini gerçekleştirmesine olanak tanıyan bir politikadır. Bu dönemde, kadın 

hareketinin “özel olan politiktir” savını ortaya koyması yaşam politikasına kaynaklık 

etmiştir. Öte yandan, kadınların evin dışı ile kurdukları bağlantı özgürleşme politikasına 

da katkı sağlamakla birlikte, bu yanıltıcı bir durumdur. Çünkü, kadınların özel alanda ev 

ve aile ile sınırlandırılmış kimlikleri, her ne kadar dışarıda olsalar dahi mevcut 

kimliklerinde bir özgürlük alanı yaratmamıştır (Giddens, 2010, ss. 167-170). Yaşam 



 

23 

 

politikası bu anlamda, kadınlara daha fazla seçenek sunulmasının ve tüketici özne olarak 

konumlandırılmalarının ötesine geçememiştir.  

       Sonuç olarak bu bölümde, Antik Yunan’dan günümüze tarihsel bir süreklilik 

içerisinde varlık gösteren özel alan-kamusal alan karşıtlığının beden ve mekân üzerindeki 

etkisi ortaya konulmuştur. Kentlerin tasarımında hâkim olan erkek bedeninin uygarlığın 

kurucusu olarak tahayyül edildiği gerçeği ön plana çıkmıştır. Ataerkil toplumlarda kadın 

bedenine yönelik üretilen söylemlerin ise kadınların özel alanda üretim ve yeniden üretim 

sürecindeki konumlarını şekillendirdiği görülmüştür. Buradan yola çıkarak, tarihsel 

süreçte kadın bedenine yönelik toplumsal inanç ve  davranışların mekânın cinsiyetçi bir 

şekilde düzenlenmesinde etkili olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

1.1.3. Müzakereci Demokrasi Anlayışı ve Kamusal Alana Katılım Hakkı 

       Habermas (2003) “Kamusallığın Yapısal Dönüşümü” adlı eserinde kamusal alan 

düşüncesinin tarihsel olarak gelişim sürecine odaklanmaktadır. Hukuki, siyasi ve 

sosyolojik açıdan kamusal, özel, kamu ve kamuoyu kelimelerinin gündelik hayattaki 

kullanımları birbirinden farklılık arz etmektedir. Her tarihsel süreç içerisinde farklı 

anlamlar taşıyan bu kavramlar, burjuva toplumunun ortaya çıkışıyla birlikte, terminolojik 

açıdan belirsiz ifadeler ile kullanılmaya başlanmıştır. En yaygın kullanımıyla kamu, özel 

alandan bağımsız bir alan olarak kendisini ortaya koymaktadır. Herkese açık alanlar 

kamusal alan olarak tanımlanmaktadır. Devlet bu durumda kamu erki olarak işlev 

kazanmaktadır. Kamuoyu ise kamu gücünün karşıtı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Kamuoyunun taşıyıcı gücü ise halktır. Bu noktada medya unsurları, hem devletin hem de 

halkın iletişimine kaynaklık eden kamusal organlar arasında yer almaktadır. 18. yüzyılda 

kamu kelimesi burjuva toplumuna ait bir kavramsallaştırma ile tanımlanmıştır. Aslında 

özel alan/kamusal alan ayrımı Antik Yunan’dan itibaren varlığını sürdürmektedir. Orta 

Çağ ile birlikte kamu kavramı, Roma hukukuna kaynaklık etmiş ve res publika olarak 

kullanılmıştır. Kelimenin hukuksal karşılığı ise, modern devletin oluşumu ve burjuva 

kamusunun siyasal anlamda oluşumuyla klasikleşmiştir (ss. 57-61). İlk olarak Antik 

Yunan şehir devletlerinde karşımıza çıkan özel ve kamusal alan arasındaki katı ayrım, bir 

özgürleşme alanı olarak kamunun yüceltilmesiyle anlam kazanmıştır. Orta Çağ 

toplumunda ise bu ayrım, iktidarların temsil ilkesinden hareketle oluşturulmuştur. Orta 

                                                           
 “Herkese açık şeyler” anlamında kullanılmaktadır (Timur, 2012, s. 37). 



 

24 

 

Çağ’ın feodaliteye dayalı toplumsal yapısı içinde, özel mülkiyete sahip olmak yüceltilmiş 

ve özel ile kamusal arasındaki katı ayrım kaybolmuştur. Temsili kamunun iktidar ile 

özdeşleştiği bu dönem için özel alandan bağımsız bir kamusal alandan bahsetmek 

mümkün değildir.  

       Tamer Timur (2012) “Habemas’ı Okumak” adlı eserinde mutlak monarşilerin 

kuruluş sürecine dair Habermas’ın analizlerinde, ayrıntılı bir çözümlemeye yer 

verilmediğinin altını çizmektedir. O’na göre, monarşilerin ortaya çıkışı ile birlikte temsili 

iktidarların saray hayatında da bir dönüşüm yaşanmıştır. Saraylar bu dönemde bir 

kamusal alan olarak herkese açık olma vasfını yitirmeye başlamıştır. Eskiden saray 

içerisinde hayata geçirilen etkinlikler, artık sarayın dışında parklarda gerçekleştirilmeye 

başlanmıştır. Dönemsel olarak saray aristokrasisi, kendi iktidarını temsil etme gücünü 

kaybetmiş ve monarşilerin temsiline hizmet eden bir unsur haline dönüşmüştür. Orta 

Çağ’da yok olmaya başlayan özel ve kamusal alan ayrımı, 15. yüzyıldan başlayarak 18. 

yüzyıla kadar devam eden bir süreç içerisinde, devleti oluşturan kuruluşların ortaya 

çıkışıyla beraber yeniden doğmuştur (ss. 39-40). Habermas (2003) modern anlamıyla özel 

ve kamusal alanların ayrılması sürecini  şu şekilde açıklamaktadır: 18. yüzyılda devlet ile 

toplum arasında yaşanan ayrışma sonucunda, temsili kamu özel bir hukuk haline 

gelmiştir. Dönem itibariyle özel kelime anlamı olarak devletin dışında bir alanı temsil 

etmektedir. Bir tarafta kamuya ait binalar, kurumlar ve meslekler diğer tarafta ise, özel 

şahıslara ait mevkiler, işler ve evler yer almaktadır. Bu koşullarda kilisenin konumu da  

değişikliğe uğramış ve bir kamu hukuku olarak özerklik kazanmıştır. Tanrıya inanmak 

ise özel bir mesele olarak görülmüştür. Devletten bağımsız olan meslek grupları da özel 

özerkliğe tabi bir konum içinde, burjuva toplumunun alanı olarak işlev kazanmıştır (ss. 

70-72). Sarayın temsil kuvvetinin daralması ile beraber edebi kamu, temsili kamu 

karşısında yükselişe geçmiştir. Bu süreçte, sosyal eşitlik kavramının ilk kez hayata 

geçirildiği kamusal alan artık saraylarda değil, şehir mekânlarında kendisini göstermeye 

başlamıştır. Dönemsel olarak İngiltere’de kahvehaneler, Fransa’da salonlar, Almanya’da 

ise sohbet toplulukları burjuva kültürünün akıl yürütme alanları olarak ön plana çıkmıştır. 

Habermas’ın kavramsallaştırmasında, özgür bir tartışma alanı olarak tahayyül edilen bu 

dönem, 19. yüzyıldan itibaren bireyler açısından bir tahakküm alanına dönüşmüştür.  

       Burjuva kamusal alanı Habermas’ın terminolojisinde rasyonel iletişimin temelini 

oluşturmaktadır. O’na göre, yurttaşlar arasındaki özgür bir tartışma ortamı ancak iletişim 

ile sağlanabilmektedir. Bu anlamda, burjuva kamusu kendisini siyasal egemenliğin 



 

25 

 

karşısında konumlandırdığı için baskılara karşı kendini korumak için gizliliği esas 

almıştır. Dönemsel olarak insanların özgürce tartıştığı salon ve kahvehanelerde  bu amaca 

hizmet eden bir takım “ortak kurumsal kriterler” belirlenmiştir. Bu kriterlerin ilki, sınıf 

ayrımının ortadan kalkması üzerine temellendirilmiştir. İkincisi ise, geleneksel devlet ve 

kilisenin ortaya koyduğu resmi bilginin dışına çıkabilme imkânı tanımaktadır. 

Dolayısıyla bu olgu kendisini laikleşme olarak ortaya koymaktadır. Saray aristokrasisinin 

aksine, burjuva kültürü dönem itibari ile herkesin kendini eşit olarak ortaya koyabileceği 

edebi sohbetlerin merkezi konumunda özerk bir alan yaratmıştır. Habermas, bu dönemde 

tiyatro, konser ve müzelerde ağırlığını gösteren burjuvazi toplumunu “büyük kamu” 

olarak tanımlamıştır. Büyük kamuyu oluşturan burjuvazi kültürü ise öznellik ve içtenlik 

alanı olarak görülen çekirdek aile olgusunu merkezine taşımıştır (Timur, 2012, ss. 48-

50). Habermas’ın bu analizlerinden hareketle, burjuva kamusunun kurumları olarak işlev 

kazanan edebi kamusal alanın, zaman içerisinde siyasal bir nitelik kazandığını 

belirtmemiz gerekir. Bütün bunların sonucunda, burjuva kamusal alanının bir kurumu 

olarak aile içtenlik ve öznelliği içinde barındıran bir mahremiyet alanı olarak önem 

kazanmıştır. Bu durum, kadınların özel alanda aile kurumu içindeki konumları dikkate 

alındığında, toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin artarak devam etmesine neden olmuştur. 

Ataerkil sistemde, özel alanda ailenin reisi olarak belirlenen kişi erkektir. Dolayısıyla 

burjuva kamusal alanında yer alma hakkı da erkeğe ithaf edilmiştir.  

       17. yüzyılın sonlarına doğru haberin dolaşımını kolaylaştıracak mektup ve posta 

hizmetlerindeki gelişmelerin etkisiyle yeni bir iletişim alanı ortaya çıkmıştır. Habermas 

(2003) göre, haber dolaşımının kamusallaşması ile birlikte basın halkın erişimine 

açılmıştır. Mal ve haber dolaşımının erken kapitalist dönemde, modern devletin gelişimi 

ile merkantilist aşamada kendisini ortaya koyduğu görülmektedir. Bu süreçte, gelişen 

ticari şirketlerin varlığı ve dış ticaret pazarlarının genişlemesi ile birlikte ulus kavramı ön 

plana çıkmaya başlamıştır. Mali ihtiyaçların sağlanması amacı ile merkantilist politikanın 

bir sonucu olarak modern ulus devletlerin inşa edilmesi süreci ortaya çıkmıştır. Yönetim 

ve ordu birimleri ise nesnel duruma getirilmiştir (ss. 77-80). Özetlemek gerekirse, 

Habermas’ın büyük kamu olarak tanımladığı burjuvazinin yarattığı yeni kamusal alanın, 

modern devletin kuruluşuna öncülük ettiği görülmektedir. Bu dönemde temsili kamunun 

ortadan kalkması ile kamu devlete içkin bir anlam kazanmıştır. Özel şahıslardan oluşan 

halk ise kamu gücünün muhatapları olarak kabul edilmektedir. 18. yüzyılda burjuva 

kamusu ile ortaya çıkan özel alan-kamusal alan arasındaki ayrışma, Antik Yunan’dan beri 



 

26 

 

süregelen karşıtlıktan farklı bir noktaya taşınmıştır. 18. yüzyılda burjuva kamusu özel 

alanın sınırları dahilinde gelişmiştir. Bu durum, özgül anlamı ile burjuva kamusunun 

siyasal anlamda varlık göstermesine ve hukuki açıdan kurumsallaşmasına sebep 

olmuştur. 

       Burjuva kamusal alanının doğuşu Timur’a (2012) göre, kapitalist üretim ilişkilerinin 

bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Habermas’ın kavramsal çözümlemeleri de bu yönde 

olmasına rağmen, Marx’ın Kapital’deki çözümlemelerine kaynaklık etmemektedir. 

Habermas, mutlakiyetçi devlet anlayışının uygulamaları ile ortaya çıkan burjuvaziyi, 

Marx’ın ilkel birikim teorisinden hareketle, “artı-ürünün yaratılması ve el değiştirmesi” 

süreci üzerinden değerlendirmemektedir.  Habermas, bu dönemde yükselen burjuvaziyi 

zihinsel açıdan kültürlü burjuvazi olarak tanımlamaktadır. Burjuvazi kamusal alanda sivil 

toplumu ön plana çıkartarak, kamu düzenini ve ekonomiyi ilgi ve çıkar meselesi haline 

dönüştürmüştür. Devlet ile pazar ekonomisinin birleşmesi sonucunda ise, toplumsal 

ilişkileri değişime  uğratan basın dönemsel olarak güç kazanmıştır. Devlet, elinde 

bulundurduğu kurumlar aracılığı ile basını kendi çıkarları için kontrol altına alırken, 

burjuvazi de aynı yöntemleri basını “iktidarın meşruiyetini sağlamaya zorlandığı bir 

forum” olarak kullanmıştır (ss. 41-46). Habermas’ın analizlerinde, kapitalizmin 

merkantilizm aşamasında saray bürokrasisinin güç kazanmış olmasına rağmen, sadece 

üstyapı ile ilgilendiği görülmektedir.  

       Habermas’ın liberal çağ olarak adlandırdığı burjuva kamusal alanı toplumun ve 

devletin birbirinden ayrıştığı bir dönem olarak yükselmiştir. Oysa 19. yüzyılda kapitalist 

üretim biçimlerinin etkisi ile toplum ve devlet arasında yeniden bir bütünleşme 

yaşanmıştır. Habermas bu durumu, devletin toplumsallaşması ve toplumun devletleşmesi 

diyalektiğinden yola çıkarak yeni feodalleşme süreci olarak tanımlamaktadır. Dönemsel 

açıdan sermayenin yoğunlaşmasının bir sonucu olarak kamu hukuku özelleşmeye 

başlamıştır. Aile kurumu, iktisadi açıdan özel alanda daha büyük bir önem kazanmıştır. 

Aile kurumu tüketici niteliği ile ön plana çıkartılırken, çalışma ise kamusal bir karakter 

kazanmıştır (Timur, 2012, ss. 63-66). Bu bağlamda, kitle iletişim araçlarının ticarileşmesi 

ile kültürün tüketicisi konumuna dönüşen, eleştirel niteliğini kaybetmiş yeni bir 

kamusallık ortaya çıkmıştır.  

       19. yüzyılda yayıncılık faaliyetlerinin hız kazanması ile basında yapısal olarak bir 

dönüşüm yaşanmıştır. Bu dönemde, ilk gazete holdingleri ortaya çıkmaya başlamıştır. 



 

27 

 

Haberin dolaşımını hızlandıracak teknik gelişmelerin etkisi ile basın örgütsel anlamda 

birleşmiş ve yayıncılığın sağladığı tehditkâr gücün farkına varılmıştır. 20. yüzyılda yeni 

medyanın ortaya çıkışı ile basının ekonomik anlamda tekelleşmesi hız kazanmıştır. Yeni 

medyanın teknik açıdan kuruluşu bizzat devlet yönetimi ve denetimi altında 

gerçekleşmiştir. Devletin aldığı önlemler ile bu dönemde, özel kişilerden oluşan özel 

kurumlar güçlenmiş ve kamusal kuruluşlar olarak işlev kazanmıştır. Bir zamanlar 

kamusal topluluğun akıl yürüten kurumları devletin müdahalesine karşı özel şahısların 

tekeline geçmiştir (Habermas, 2004, ss. 316-318). 18. yüzyılda burjuva toplumunun 

yarattığı kamusal alanda basın, iktidarın meşruiyetini denetleyen eleştirel bir kamuoyu 

gücü olarak işlev kazanmıştır. Oysa 19. yüzyıldan itibaren ekonomi politik açıdan basın, 

kapitalizmin işleyişine hizmet eden bir araç olarak siyasal anlamda eleştirel niteliğini 

kaybetmiştir. İlk olarak haberin metalaşmasıyla kendisini gösteren bu durum, 20. 

yüzyılda yeni medyanın olanakları ile daha da yaygınlık kazanarak reklam ve halkla 

ilişkiler stratejilerinin bir ürünü olarak işlev kazanmıştır.  

       İletişimsel Eylem Kuramı adlı kitabında Habermas, yaşam dünyası kavramını 

“bilişsel, normatif ve estetik” davranış biçimlerinin ortaya çıktığı bir kültür alanı olarak 

tanımlamaktadır. Yaşam dünyası kavramı Habermas’ın terminolojisinde bir özgürlük 

alanı olarak tahayyül edilmektedir. Bu alan araçsal aklın hâkimiyetinde bir alt-sistem 

olarak ekonomi ve devletin tam karşısında iletişimsel aklın  hâkimiyeti altında yer 

almaktadır. Birey bu alan içerisinde vatandaş ve insan konumu ile iki ayrı hareket alanı 

oluşturmaktadır. Yaşam dünyası kavramı da özel ve kamusal olmak üzere iki şekilde 

ortaya çıkmaktadır. Özel alan çekirdek aile komşuluk ilişkileri ve sivil toplum örgütlerini 

kapsamaktadır. İletişim araçları, medya ve kamuoyu ise kamusal alanı oluşturmaktadır. 

Özel alanın kurumsal yapısını toplumsallaşmış aile oluşturmaktadır. Kamusal alan ise 

kültürel üretimin yaygınlaşmasını sağlayan kitle iletişim araçlarının alanıdır (Timur, 

2012, ss. 195-196). Habermas’ın düşüncesinde özel bir önem atfettiği yaşam dünyası 

kavramı iktisadi bir sistem olarak değil, sosyal etkinliğin ve iletişimin temeli olarak ele 

alınmaktadır.    

       Habermas’ın ortaya koyduğu “İletişimsel Eylem Kuramı” iki farklı yapıdan 

oluşmaktadır. Bunlardan ilki, bilişsel-araçsal rasyonalite kavramıdır. Bu kavram, eylemi 

yönlendiren aktörler arasındaki araçsal olgulara ve stratejilere, eylemcilerin kararlarını 

etkileyerek tahakküm oluşturmaya dayanmaktadır. İkincisi ise iletişimsel rasyonalite 

kavramıdır. İletişimin altyapısını oluşturan bu kavram, öznelerarası iletişim sırasında 



 

28 

 

aktörlerin birbirlerini anlamasını ve uzlaşmayı sağlamaktadır. Habermas, öznelerarası 

iletişimin ancak dil pragmatiği ile sağlanabileceğine inanmaktadır. Eylemin koordine 

edilmesi için dil ve rasyonel argümantasyon şartlarının yerine getirilmesi gerekmektedir. 

Habermas, argümantasyon teorisinden hareketle yaşam dünyası ve sistem yaklaşımını 

geliştirmiştir. İletişimsel eylemde yaşam dünyasının üç referans noktası, “kültür, toplum 

ve kişilik” fonksiyonlarına karşılık gelmektedir (Deflem, 2014, ss. 879-880). Benhabib’e 

(2005) göre, Habermas’ın terminolojisinde önem atfettiği yaşam dünyası nosyonu üç 

referans nokta içermektedir: Bilişsel açıdan yorumlanan bir dış gerçeklik, normatif kural 

dahilinde yorumlanan bir toplumsal gerçeklik ve bireysel bakış açısı ile olumlanabilen bir 

öznel alandan oluşmaktadır. Bu referans noktaları, öznelerarası iletişimde anlaşmanın 

bozulmasına karşı, tartışmak suretiyle yeniden mutabakata varmayı önvarsayar (ss. 214). 

Özetlemek gerekirse, Habermas’ın yaşam dünyası nosyonunun iletişimsel eylemi hem 

başlatan, hem de iletişimsel eylem sayesinde yaşam dünyasının her seferinde yeniden 

üretildiği anlaşılmaktadır. Geç modern ya da ileri kapitalist toplumda iletişim ve bilgi 

teknolojileri yoluyla yaşam dünyasının sömürgeleştirmesine dikkat çeken Habermas, 

“İletişimsel Eylem Kuramı”nda iletişimin rasyonel örgütlenmesini bu toplumlardaki 

iletişim kopukluklarının önlenmesine yönelik bir çözüm önerisi olarak sunmaktadır. 

Ancak yaşam dünyasını işgal eden araç-rasyonel eylemler sadece gündelik hayatın 

teknokratik örgütlenmesinde değil, aynı zamanda kamusal alanın dönüşmesini de 

sağlamaktadır.  Özellikle yeni medya araçları gibi akıllı teknolojiler ve bilişim alanlarıyla 

ilişkili iletişim platformları yarattıkları yeni söylemsel pratiklerle kamusal alanı fiziki 

topoğrafyadan hızla kopartırken onu algoritma ve yazılımlar içerisine hapsetmektedir.    

       Habermas’ın kamusal alan kavramsallaştırması 18. yüzyılda ortaya çıkan burjuva 

kamusal alanını idealize ettiği gerekçesiyle her zaman eleştirilerin merkezinde yer 

almasına neden olmuştur. Habermas’a yönelik bu eleştirileri Özbek (2004) şu şekilde 

değerlendirmektedir: Türkiye’de kamusal alan literatüründe en sık başvurulan isimlerden 

biri olan Habermas’ın kamusal alan yaklaşımı, sadece burjuva kamusal alanına yönelik 

çözümlemeleri üzerinden kısmi olarak yorumlanmaktadır. Bunun nedeni ise, 

Habermas’ın 1962 yılında yayımladığı “Kamusal Alanın Yapısal Dönüşümü” adlı eseri 

ile onun kamusal alan anlayışının bununla sınırlıymış gibi algılanmasından 

kaynaklanmaktadır. Oysa, kavramı yeniden ele aldığı “İletişimsel Eylem Kuramı” ve 

demokratik yöntemlere dair kaygısı gözden kaçırılmaktadır (ss. 38-39). Günümüzde 

Habermas’ın kamusal alan, müzakereci demokrasi, katılım hakkı ve iletişimsel eylem gibi 



 

29 

 

nosyonları, feminist eleştirel politika kuramcıları tarafından geliştirilerek farklı kamusal 

alan yaklaşımları üzerinden yeniden yorumlanmaktadır.  

       Feminist bir perspektiften özel alan ve kamusal alan karşıtlığını tartışan Benhabib 

(1996), birbirinden farklı üç kamusal alan modeli ortaya koymaktadır. Bunlardan ilki, 

Arendt’in kavramsallaştırmasından hareketle oluşturulmuş, erdeme dayanan Cumhuriyeti 

ve sivil yaşamı esas alan agonistik kamu alanı modelidir. İkincisi, liberal gelenek 

içerisinde Kant’ın “adil ve istikrarlı kamu düzeni" düşüncesinde kaynağını bulan 

legalistik kamu alanı modeli olarak belirlenmiştir. Üçüncüsü ise Habermas’ın 

düşüncesinde temellenen söylemsel kamu alanı modeli olarak ön plana çıkmaktadır. 

Benhabib’e göre, bu üç temel kamusal alan modeli içerisinde, Habermas’ın yaklaşımı 

ileri kapitalist toplumlarda demokratik açıdan meşruiyet sorunlarına cevap vermesi 

bakımından önem teşkil etmektedir (s. 238-239). Berktay’a (2016) göre, Arendt’in politik 

tahayyülünde eylem, agonistik (yarışmacı) bir gayret içinde kişinin kendisini kamusal 

alanda öne çıkarmasını sağlayan bir cesaret olarak görülmektedir. Bir görünümler sahnesi 

olarak kamusal alan, kişiye  kendisini başkalarına sunma, onlar tarafından 

değerlendirilme ve yargılanma cesaretini göstermesine olanak tanımaktadır. Arendt’e 

göre, özgürlüğün koşulu kolektif eylem ve birliktir, insanın kendisini söz ve eylemi ile 

gerçekleştirdiğine inanmaktadır (ss. 178-179). Buradan hareketle belirtmek gerekirse 

Berktay, feminist hareketin kamusal alan mücadelesinde, Arendt’çi bir yaklaşımın esas 

alınması gerektiğine vurgu yapmaktadır. Benhabib’in feminist eleştirisinin referans 

noktasını ise, Habermas’tan hareketle ortaya koyduğu söylemsel kamu alanı modeli 

oluşturmaktadır.  

       Liberal düşünürler ve Habermas’ın düşüncesinde ön plana çıkan ortak nokta kamu 

diyaloğudur. Onlara göre, modern demokratik toplumlarda meşruiyet sadece kamu 

diyaloğu ile sağlanabilmektedir. Benhabib’e (1996) göre, liberal paradigmanın aksine 

Habermas’ın kavramsallaştırmasında kamu diyaloğu nötrlük kısıtlamalarına tabi değildir. 

Habermas’ın ortaya koyduğu pratik söylem nosyonu liberal nötrlük ilkesinin ortaya 

koyduğu kısıtlamalardan kurtulmaktadır. Toplumsal yapının politik eyleme dair standart 

kurallarından etkilenen yurttaşlar için pratik söyleme dahil oldukları her yerde ve her 

koşulda bir kamusal alan doğabilir. Modern toplumsal yapılar içerisinde kamu alanlarının 

çoğulluğunu esas alan bu model, çoğunluğu kapsayan politikalar ile sivil özgürlüklerin 

anayasal hakları arasındaki anlaşmazlığı aşabilir. Öte yandan, meşruiyetin ortaya 

koyduğu söyleme dayalı kamu alanı görüşü ise esaslı bir şekilde prosedüralisttir. 



 

30 

 

Söylemsel kamu alanı modeli, temel hak ve özgürlükleri basit çoğunlukçu kurallarla 

baskılamadığı sürece toplumsal normlardan etkilenen yurttaşların, bu kararların alınma 

sürecinde söz sahibi olmaları bakımından  önemlidir. Gerçek bir demokratik politikanın 

varlığında ise her şey kamusal tartışmanın gündemini oluşturabilir (ss 251-253).  

       Benhabib’in ortaya koyduğu kamusal alan yaklaşımları üzerinden özetlemek 

gerekirse, günümüzde agonistik ve legalistik  kamusal alan modelleri, kapitalist modern 

dünyanın sorunlarına karşılık vermemektedir. Habermas’ın düşüncesinden hareketle 

oluşturulan söylemsel kamu alanı modeli ise, liberal hukuk devletinin aksine, var olan 

sorunlara kamusal alanda söylemsel meşruiyet kazandırılması bakımından önem teşkil 

etmektedir. Günümüzde feminist mücadelenin en önemli eleştiri alanlarından biri olan, 

modern hukuk sistemine dayalı liberal demokrasi anlayışı, kadınların özel alanda aile 

içinde yaşadığı eşitsizliği görmezden gelmektedir. Bu noktada, sahici bir demokrasi 

anlayışı temel alınarak özel ve kamusal alan arasındaki eşitsizliğin ortadan kaldırılmasına 

yönelik olarak, etkin bir politika üretilmesi hayati bir önem taşımaktadır. Öte yandan, her 

ne kadar Benhabib, Arendt’in agonistik yaklaşımını günümüz toplumlarında yetersiz 

bulsa dahi, Arendt’in kamusal alanda eylem ve söze yüklediği tahayyülü, feminist 

hareketin farklılıklarla kurduğu kolektif dayanışmada önem teşkil etmektedir. Diğer bir 

açıdan ise liberal demokrasinin kısıtlılıklarına karşı bir alternatif olarak, Habermas 

tarafından geliştirilen müzakereci demokrasi anlayışına karşı geliştirilmiş farklı kamusal 

alan yaklaşımları da söz konusudur.   

       Müzakereci demokrasi modeli ve çıkara dayalı demokrasi modeli arasında bir 

karşılaştırma yapan Young (1999) müzakereci demokrasi anlayışından hareketle 

geliştirdiği iletişimsel demokrasi kavramını öne sürmektedir. Çıkara dayalı demokrasi 

modelinde kişi istek ve tercihlerini, kendi çıkarları doğrultusunda bir oy ile tescil 

etmektedir. Öz çıkara dayalı olan bu modelde kişiler oy kullanırken ötekilerinde kendileri 

gibi hareket ettiğini varsayarlar. Müzakereci demokrasi modelinde ise “kolektif sorunlar, 

hedefler, idealler ve eylemler hakkında konuşmak üzere bir araya gelmiş yurttaşlar” bu 

durumu bir kamu meselesi olarak algılarlar. Yurttaşlar ortak çıkarlar konusunda kendi 

aralarında akıl yürütme ve daha iyi bir öneri ortaya koymayı amaçlarlar. Öte yandan, bu 

durum her zaman yurttaşlar arasında eşit bir söz hakkı yaratmamaktadır. Müzakereci 

demokrasi anlayışı, her ne kadar müzakerenin kültürel boyutunun tarafsız ve kapsayıcı 

olduğunu varsaysa bile bu eksik bir değerlendirmedir. Bu koşullarda ideal olan toplumsal 



 

31 

 

yapıdaki kültürel farklılıkların dikkate alınması ve tartışmaya katkı sağlayacak eşitlikçi 

bir model olarak iletişimsel demokrasi  kavrayışının geliştirilmesidir (ss.174-178).   

       Yukarıda ortaya konulduğu üzere Young, liberalizmin çıkara dayalı demokrasi 

anlayışına bir alternatif olarak düşünülen müzakereci demokrasi anlayışının da dışlayıcı 

tarafları olduğunu savunmaktadır. O’na göre, insanlar arasındaki kültürel farklılıklar ve 

toplumsal yapı içerisindeki konumları ortadan kalkmadığı sürece eşit bir söz hakkına 

sahip olmaları mümkün değildir. Sonuçta demokrasi esas olarak ortak meselelere ilişkin 

konularda bir konsensüs oluşturmayı gerektirir. Fakat ötekilerin azınlıkta kalanların 

temsili söz konusu olduğunda, müzakereci demokrasi anlayışının çoğunluğu esas alan 

yaklaşımı da ötekinin söz hakkının önüne geçebilir. Patriyarkal kapitalizmin, modern 

toplumda erkek egemen kurumsal yapıların işleyişinde kendisini ortaya koyduğunu 

unutmamak gerekir. Bu doğrultuda cinsiyet, kültür ve sınıf farklılıklarının da göz ardı 

edilmediği, etkin bir iletişimsel demokrasi sürecinin hayata geçirilmesi esas alınmalıdır. 

Nitekim müzakere süreçlerinde en çok kimin sesinin yükseldiği kapsayıcı bir demokrasi 

açısından önem teşkil etmektedir. Buradan hareketle Young, müzakereci demokrasi 

anlayışının handikaplarına karşı bir alternatif olarak iletişimsel demokrasi yaklaşımını 

öne sürmektedir. 

       İletişimsel bir demokrasi kavrayışının ön koşulu Young’a (1999) göre, birliktir. Bu 

birliğin hayata geçirilebilmesi için üç koşulun yerine getirilmesi gerekir. Toplumsal yapı  

içerisinde birlikte yaşayan insanlar arasında “anlam taşıyan karşılıklı bir bağımlılık” 

formel açıdan eşit saygı ve üzerinde mutabakata varılmış usuller söz konusu olmalıdır. 

İletişimsel bir demokrasi kavrayışının ayırt edici özelliği ise, farklılıkların kamusal aklın 

birleştirici kaynağı olarak ön plana çıkartılması ile anlam kazanmasıdır. İnsanlar 

farklılıklarına rağmen bir araya geldiklerinde ve kendi bakış açılarını bir başkası ile 

paylaştıklarında bu bir deneyimdir. Bu açıdan deneyim, birbirini dinleyen insanlar 

arasında yaşanan değişimin temelini oluşturmaktadır. Young’un “birbirini aşan bakış 

açıları” olarak tanımladığı bu durum, Arendt’in kamusal alanın koşulu olarak öne 

sürdüğü çoğulluk kavramına kaynaklık etmektedir (ss. 184-185). Arendt’in düşüncesinde, 

eleştiri ve tartışma temel bir ilke olarak anlam kazanmaktadır. Dolayısıyla Young, 

Arendt’den savla deneyim ve bakış açılarının önemine atıf yapmaktadır. 

       Kamusal alan-özel alan arasındaki karşıtlığı Weintraub (1997) iki temel kriter 

üzerinden ortaya koymaktadır. Bu kriterler, görünürlük ve kollektiflik biçiminde 



 

32 

 

tanımlanmaktadır. Birinci kriter görünürlük gizlenmiş ve açık olan arasındaki farkı 

gözetmektedir. İkinci kriter kollektiflik ise, bireysel olanı ve topluluğun ortak yararına 

yönelik olanı birbirinden ayırmaktadır. Fakat bu kriterler, kamusal ve özel alan ayrımında 

farklı söylemsel pratikler ile karışarak birbirinin yerine kullanılabilmektedir. Dolayısıyla, 

kamusal ve özel alan ayrımını tek bir tanıma sıkıştırmanın mümkün olmadığını ve çoklu 

anlamlar içerebileceğini ileri sürmektedir (ss. 5-6). Weintraub’un düşüncesinde, bireysel 

olanında bazı durumlarda kamusal bir anlam taşıyabileceği gerçeği ön plana çıkmaktadır.  

       Habermas’ın kamusal alan yaklaşımının sınırlılıklarına rağmen, eleştirel kuram 

tarafından tartışılarak yeniden inşa edilmesi gerektiğini ileri süren Frazer’a (2004) göre, 

kolektif açıdan yurttaşların kendi kaderini tayin etme alanı olarak tahayyül edilen 

kamusal alanın sınırlarının ortak iyi üzerinden belirlenmesinin yarattığı problemlerin 

sorgulanması gerekmektedir. Örneğin, feminist hareketin ev içi alanda yaşanan şiddeti 

kamusal alanın meselesi haline dönüştürme mücadelesi, ilk başta bu meselenin özel alanı 

ilgilendirdiğini düşünenler tarafından desteklenmemiştir. Fakat zamanla feministlerin 

“madun karşıt-kamu” yaratması ile bu mesele kamusal alanda ataerkil toplumsal yapının 

sorgulanmasını sağlamıştır. Feministlerin bu konudaki söylemsel mücadelesi sayesinde, 

aile içi şiddet herkesin ortak meselesi olarak görünür kılınmıştır (s. 124). Bu noktada 

Frazer’ın, Habermas’ın ortaya koyduğu kamusal alan yaklaşımının ortak iyi ile 

sınırlandırılmış olmasına yönelik olarak temelden bir eleştirisinin söz konusu olduğu 

görülmektedir.  

       Sonuç olarak bütün bu tartışmalardan hareketle belirtmemiz gerekirse, Habermas, 

burjuva kamusal alanını ortak iyi üzerinden sorunların müzakere edildiği, herkese açık 

bir özgür alan olarak tahayyül etmektedir. Oysa böyle bir tanımlama özel alan ve kamusal 

alana dair problemlerin belirlenmesini de güçleştirmektedir. Bu noktada, hangi sorunların 

kamusal politik mesele olarak tanımlanacağı önem teşkil etmektedir. Kapsayıcı bir 

demokratik politika ile toplumda madun konumda yer alan cinsiyet, cinsel yönelim, ırk, 

din, dil, mezhep, etnik ve kültürel farklılıkların deneyimlerine söz verilmelidir. Liberal 

ataerkil hukuk sisteminin evlilik kurumunu özel alanda konumlandırması, kadınların özel 

alanda aile içinde yaşadığı şiddeti görünmez kılmaktadır. Feminist hareket tarafından 

ortaya konulan “özel olan politiktir” savı ise, temel bir insan hakkı olan kadınların yaşam 

hakkını, kamusal alana taşıyarak çözüme dair etkin bir politika üretilmesine olanak 

tanımaktadır.  



 

33 

 

1.2. Özel Alan-Kamusal Alan Dikotomisinin Feminist Kuram Açısından Eleştirisi 

       Tarihsel süreçte ilk olarak Batı toplumlarında ortaya çıkan feminist kuramlar, 

temelde kadın ve erkek eşitliğini odak noktasına almakla birlikte, savunduğu ve ileri 

sürdüğü argümanlar açısından birbirinden farklılaşmaktadır. Bu bölümde, feminizmin 

tarihsel gelişimi liberal feminizm, radikal feminizm, Marksist ve sosyalist feminizm 

kuramları üzerinden üç başlık halinde incelenecektir. İlk olarak, liberalizmin etkisi altında 

ortaya çıkan ve birinci dalga feminizm hareketi içinde şekillenen liberal feminizm akımı, 

özel alan-kamusal alan karşıtlığı üzerinden tartışılarak ortaya konulacaktır.  

       İkinci olarak, tarihsel süreçte ikinci dalga feminizm hareketi içinde gelişmiş olan 

radikal feminizmin ileri sürdüğü önermeler tartışılarak ortaya konulacaktır. Feminist tarih 

ve kuram açısından ataerkil  kavramının tartışılmasını sağlayan radikal feministlerin ileri 

sürdüğü savlar, feminist harekete politik bir ivme kazandırmıştır. Özel alan-kamusal alan 

ayrımında, kadınların özel alanda yaşadığı baskı ve eşitsizlikler ilk kez radikal feministler 

tarafından “özel olan politiktir” savından hareketle etkin bir şekilde sorgulanma fırsatı 

bulmuştur.  

       Son olarak ise Marksist ve Sosyalist feminist kuramların birbirinden farklılıkları ve 

ayırt edici özellikleri birlikte ele alınarak tartışılacaktır. Öncelikle liberal feminist 

kuramın ortaya koyduğu argümanlara karşıt oluşturan birinci dalga feminizm hareketi 

içerisinde gelişen Marksist feminist kuramın ileri sürdüğü savlar incelenecektir. 

Sonrasında uzlaşmacı bir yaklaşım olarak 1960’lı yılların sonlarından itibaren ikinci 

dalga feminizm hareketi içinde radikal feministlerin etkisiyle geliştirilmiş olan sosyalist 

feminist kuramın ileri sürdüğü önermeler ele alınacaktır. Bu doğrultuda, radikal feminist 

kuram ve Marksist feminist kuramın ileri sürdüğü savların birleşiminden doğan iki 

sistemli kuram teorisi özel alan-kamusal alan ayrımından hareketle ataerkil kapitalizm 

eleştirisi üzerinden tartışılarak ortaya konulacaktır. 

 

1.2.1. Liberal Feminizm Perspektifinden Özel Alan-Kamusal Alan Ayrımı 

       Tarihsel bir süreklilik içerisinde bütün toplumların tarihinde ezilen bir grup olarak 

kadınların maruz kaldıkları ayrımcılık evrensel bir olgu olarak ön plana çıkmaktadır. İlk 

olarak Christine de Pizan (1364-1430)’da The Book of The City of Ladies (1405) 

“Kadınlar Kentinin Kitabı” adlı eserinde Orta Çağ toplumunda ezilen kadınların 

durumlarını dile getirmiştir. Fakat kadın hakları konusunda ilk bilinçli başkaldırılar ise 



 

34 

 

17. ve 18. yüzyıllar içerisinde ortaya çıkmıştır. Bu dönem aynı zamanda burjuva 

devrimlerinin etkisi ile kapitalizmin ortaya çıkış ve gelişim sürecine tekabül etmektedir. 

Üretim sürecinin ailenin sınırlarından ayrılarak kamusal alana taşınması ile ev ile iş 

mekânı birbirinden ayrılmıştır. Burjuva erkekleri üretimin bir parçası olarak kamusal 

alanda varlık gösterirken, kadınlar özel alanda ailenin merkezinde konumlandırılmıştır. 

Dönemsel açıdan eşitlik, özgürlük ve insan hakları gibi fikirler gelişmiştir. Kadınların 

bilinçlenmesi açısından bir dönüşüm yaşanmış ve kadınlar erkeklere verilen bu hakların 

neden kendilerine de verilmediğini sorgulamaya başlamışlardır (Çakır, 2007, ss. 416-

417). Buradan hareketle kadınlar, liberalizmin ortaya koyduğu eşitlik ilkesinin dışında 

bırakılmalarına karşı dünyanın farklı ülkelerinde farklı biçimlerde eşit haklar talep 

etmeye başlamışlardır.  

        Donovan (2014) “Feminist Teori” adlı eserinde, bilinenin aksine feminizmin 

tarihinin 18. yüzyıldan önce varlık gösterdiğini ortaya koymaktadır. O’na göre, 15, 16 ve 

17. yüzyıllar itibari ile “tecavüz, cinsel şiddet ve kadınlara karşı şiddet” gibi konular dile 

getirilmiştir. 18. yüzyılın sonlarından itibaren ise bugün birinci dalga olarak adlandırılan 

liberal feminizm dönemi başlamıştır. Bu dönem, 20. yüzyılın başlarında daha güçlü karşıt 

bir hareketin ortaya çıkışına kadar sürekliliğini korumuştur. Birinci dalga feminizm 

hareketinin düşünsel motivasyonu, Mary Wollstonecraft’ın “3 Ocak 1792” tarihinde “A 

Vindication of the Rights of Woman” (Kadın Haklarının Savunusu) adlı çalışmasını 

yayınlaması ile başlamıştır. 18. yüzyılda Batı’da yaşanan devrim dalgasının etkisiyle 

1776’da Amerikan Bağımsızlık Bildirgesi ve 1789’da ise İnsan ve Yurttaş Hakları 

Bildirgesi yayınlanmıştır. Bu durum, her bireyin doğumla elde ettiği doğal hakları 

olduğuna dair bilginin gelişmesine neden olmuştur (ss. 15-22). Yaşanan devrimlerin 

etkisiyle her ne kadar feodalite bertaraf edilmiş olsa dahi kadınların toplumsal 

konumlarında bir değişiklik yaratmamıştır. Liberal devlet anlayışının ortaya koyduğu 

İnsan ve Yurttaş Hakları deyiminin kadınları kapsamadığı ilk olarak Olympe de Gouges 

tarafından dile getirilmiştir. 1791 yılında Kadın ve Yurttaş Hakları Bildirgesi’ni ilan eden 

Gouges, devrimci mahkeme tarafından bir kadın olarak politika yapmaya cüret ettiği 

gerekçesiyle giyotine gönderilmiştir (Berktay, 2010, ss. 40-41). Bu bağlamda, Fransız 

Devrimi’nin temelini oluşturan İnsan ve Yurttaş Hakkı Bildirgesi’nin kadınların 

devrimdeki rolünü görmezden gelerek insan hakları kavramını erkek bireyler ile 

sınırlandırdığı görülmektedir.  



 

35 

 

       Feminist kuramın ilk ve en temel eserlerinden biri olarak kabul edilen  “Kadın 

Haklarının Savunusu” adlı denemesinde Wollstonecraft, kızların erkekler ile eşit bir 

eğitim hakkına sahip olmamasına isyan etmiştir. Başta Fransız Devrimini 

gerçekleştirenler olmak üzere, bütün burjuva  ülkelerini bu eşitsizliği yarattıkları için ağır 

bir biçimde suçlamıştır. Dönemsel olarak J. J. Rousseau’nun ortaya koyduğu kadının 

doğasına yönelik eğitilmesi doktrini, kadınları özel alanda ev içinde konumlandırdığı 

gerekçesiyle Wollstonecraft’ın feminist eleştirilerinin hedefinde yer almıştır (Michel, 

1993, ss. 45-46). Wollstonecraft (2019) “Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi” adlı 

eserinde Rausseau’nun kızların erkeklerle aynı eğitimi almaları durumunda “kadınlar 

erkeklere benzedikçe onlar üzerindeki güçlerini de yitireceklerdir” sözlerine karşı kendi 

feminist duruşunu şu şekilde ortaya koymaktadır: “Benim hedeflediğim de işte tam olarak 

budur. Kadınların erkekler üzerinde değil, kendi üzerlerinde güç sahibi olmalarını 

istiyorum” (s. 96).  

       Aydınlanma döneminde ortaya çıkan liberal feminizmin temel ilkelerini Donovan 

(2014) şu şekilde ortaya koymaktadır: Dönemsel olarak Wollstonecraft gibi düşünürler 

için Akıl ve Tanrı kavramları birbiri ile eş değer anlamda kullanılmaktadır. Akla yönelik 

inanç tanrısal bir kudret barındırdığı için bireyin vicdanı ile özdeşleştirilmektedir. Sarah 

Grimke ve Frances Wright gibi feminist kadınlar bu dönemde, bireyin vicdanının yerleşik 

kurumlar ve geleneklerden daha güvenilir olduğunu ortaya koymuşlardır. Kadın ve 

erkeğin ontolojik açıdan aynı olduklarını vurgulamışlardır.  Toplumsal yapıdaki değişim 

ve dönüşümün temeli olarak kadın ve erkeğin eşit bir eğitimden geçirilmesi ve eleştirel 

düşüncenin geliştirilmesini savunmuşlardır. Bireyin özerk bir varlık olarak onuru ve 

bağımsızlığı için kendi aklı ile hareket etmesinin önemini ortaya koymuşlardır. 

Aydınlanmacı liberal feministler doğal haklar öğretisine bağlı kalmışlardır. 19. yüzyılda 

esas olarak kadın hareketinin talepleri bu hakların dile getirilmesi ve oy hakkı talebi 

üzerinde yoğunlaşmıştır (ss. 33-34). Aydınlanma Düşüncesi’nin bireyciliğe yüklediği 

tahayyülü içselleştiren Wooltonecraft’a göre, eleştirel akıl kadınların kendi hayatlarına 

dair kararlar alabilmesine olanak tanımaktadır. Kadınların özel alanın sınırlarından 

çıkarak kamusal alana dâhil olabilmeleri ise ancak eğitim almaları ve bir meslek sahibi 

olabilmeleri ile mümkündür.  

       Birinci Dalga Feminist hareketin önemli temsilcilerinden Wollstonecraft, l7. 

yüzyılda hem kadınların erkekler ile eşit eğitim hakkı talebini, hem de toplumsal bir erkek 

egemenliği altında ezildiklerini güçlü bir şekilde dile getirmiştir. Fakat bu dönemde dile 



 

36 

 

getirilen bu talepler, kadının toplumsal anlamda kabul gören eş ve annelik rolleri 

üzerinden tanımlamasının ötesine geçememiştir. Kadınların eğitim hakkı, oy hakkı, 

toplumsal ve hukuki açıdan talepleri ancak 19. yüzyılın ortalarında Seneca Falls 

bildirisinde örgütlü kadın hareketinin ilkeleri olarak güçlü bir şekilde dile getirilmiştir 

(Berktay, 2010, ss. 91-92). ABD’de “19-20 Temmuz 1848”de gerçekleştirilen Seneca 

Falls toplantısından sonra Elizabeth Cady Stanton ve Susan Anthony tarafından kaleme 

alınan “Duygular Bildirgesi” yayınlanmıştır. Kadınların Amerikan Bağımsızlık 

Bildirgesi’nde yer alan maddelerin kendilerini de kapsayacak bir şekilde taleplerini dile 

getirdikleri bu toplantı, kadınların ilk kez karşılıklı bir dayanışma ile bir araya gelmeleri 

bakımından önem teşkil etmektedir. Kadınlar doğal haklar doktrinine dayanan bu 

bildiride, eğitim, çalışma, eşit ücret ve oy hakkı taleplerini dile getirmişlerdir. Bildirinin 

en önemli özelliği ise evli kadınların yaşadığı eşitsizlikleri ortaya koymuş olmasıdır 

(Çakır, 2007,  ss. 418-420). Aydınlanma döneminin etkisiyle ortaya çıkan feminist 

düşünürlerin savunduğu fikirler, Seneca Falls bildirisinin yayınlanmasının yolunu 

açmıştır. Dünyada kadınların örgütlü bir şekilde oy hakkı mücadelesi ilk olarak Seneca 

Falls toplantıları ile başlamıştır.  

       19. yüzyılda kadın hakları konusunda ilk sistematik çalışmaları hayata geçirenler 

Harriet Taylor ve John Stuart Mill’dir. Bu dönemde, Taylor ve Mill’in üç feminist eser 

ortaya koydukları bilinmektedir. Evlilik ve boşanma üzerine yazılan ilk metnin Harriet 

Taylor’a ait olduğu varsayılmaktadır. 1851’de “The Enfranchisement of Women” 

(Kadına Seçim Hakkının Verilmesi) adlı makalenin Harriet Taylor tarafından yazıldığı ve 

1869’da ise “The Subjection of Women” (Kadınların Bağımlılığı) adlı makalenin de John 

Suart Mill tarafından yazıldığı tahmin edilmektedir. Taylor’un evlilik üzerine ortaya 

konulan yasaların kaldırılmasına yönelik radikal önerileri ve devletin boşanma 

süreçlerinde beyanda bulunamayacağına dair fikirleri bugün için bile hâlen radikal kabul 

edilmektedir (Donovan, 2014, s. 60). Liberalizmin en önemli temsilcilerinden biri olan 

John Stuart Mill, hemcinslerinin aksine kadınların eşitlik talebine karşı farklı bir yaklaşım 

sergilemiştir. Evrensel bir gelenek olarak ortaya sürülen kadınların erkeklere bağımlı 

olmasının kadınların doğası ile ilişkilendirilmesine karşı çıkmıştır. Özel alan-kamusal 

alan ayrımının kadınlar üzerinde yarattığı eşitsizliğin üzerinde durmuştur (Berktay, 2010, 

ss. 41-42). Dönemsel açıdan Mill, liberalizmin ortaya koyduğu eşitler arası bir toplum 

anlayışının vaat edilenden farklı olduğunu ileri sürmüştür.  



 

37 

 

       John Suart Mill “Kadınların Bağımlılığı” adlı eserinde kadınların maruz kaldıkları 

eşitsizliği ortaya koymak için faydacı yaklaşımdan hareketle “en fazla sayıda insana en 

fazla iyi” yaklaşımını kullanmıştır. O’na göre, her hangi bir cinsin diğerinin üzerinde 

hâkimiyet kurması toplumların gelişimini engellemektedir. Bir cinsin üzerindeki böylesi 

bir baskı, insanın mutluluk kaynağını yok etmektedir. Kadınların ezilmesinin başlıca alanı 

olarak ev içi konumlarını işaret etmekle birlikte, kadınlar açısından evlilik içerisindeki 

konumlarını tiranlık olarak değerlendirmektedir. Mill’de tıpkı Woolstonecraft gibi, 

kadınların evlilik içerisindeki ikincil konumlarını erkeklerin belirlediğini ortaya 

koymaktadır. Mill’in fikirleri sonraki süreçte özel alanın ailenin sürekliliğini sağlayıcı 

konumunu sorgulamadığı gerekçesiyle feminist kuramcılar tarafından eleştirilmiştir 

(Donovan, 2014, ss. 62-64). Mill’in kadınların kurtuluşu adına ileri sürdüğü yaklaşımına  

karşı en sert eleştiri Jennifer Ring tarafından ortaya konulmuştur. O’na göre, Mill’in 

amacı; kadınların kurtuluşu değil, onların temel haklarını sağlamaları durumunda 

toplumun nasıl bir hal alacağına yönelik olarak bir deney yapmaktır. Buradan hareketle 

Ring, Mill’in kadınların özgürleşmesi konusunda ileri sürdüğü faydacı yaklaşımın tek 

amacının; kadınların kurtuluşunun liberal toplumda erkeklere sağlayacağı faydalı 

sonuçlar olduğunu ileri sürmektedir (aktaran Altınbaş, 2006, ss. 35-36). Bu noktada, 

Mill’e yönelik en temel feminist eleştirilerin başında onun kadın meselesini erkeklere 

özgü bir bakış açısıyla yorumlamış olması gelmektedir. 

       Tarihsel süreçte feminizmin ortaya çıkışı ile modernleşme, yaşanan burjuva 

devrimleri ve rasyonalitenin yarattığı bireyi esas alan insanın doğal ve değiştirilemez 

hakları olduğuna dair fikirlerin gelişimi arasında çok yakın bir ilişki söz konusudur. Ulus 

devletlerin ortaya çıkış sürecinde burjuvazinin bu değerleri sadece erkekleri 

kapsamaktadır. Kadınlar açısından ise dışlayıcı bir nitelik taşımaktadır. Liberal düşünce 

içerisinde doğal hukuk ve toplumsal sözleşme  teorilerini ortaya koyan John Locke’a göre, 

kadınların özel alanda aile içerisindeki bağımlı konumları doğal kabul edilmelidir. 

Çünkü, erkeklerin aile reisi olarak kadınlar üzerinde “doğal paternel hakları” söz 

konusudur ve erkeğin bu doğal hakkının sivil toplum ile bir bağlantısı yoktur. Bu 

düşünceye göre, kadınlar yurttaş olarak kabul edilmedikleri için Locke’nın ortaya 

koyduğu liberal toplumsal sözleşme’nin tarafı değillerdir. Kadınlar böyle bir zihniyet 

karşısında ilk olarak eğitim hakkı talebi üzerinde durmuşlar ve bu noktada erkeklerin 

desteğini sağlamayı amaçlamışlardır. Kendilerini destekleyen erkeklere göre ise 

kadınların eğitim almasının tek önemi ulusun anaları vasfı ile ulus-devletin bekasını 



 

38 

 

sağlayacak güvenilir oğullar yetiştirmenin ötesine geçememiştir (Berktay, 2010, ss. 90-

91). Bu noktada, kadınların eşit haklar mücadelesine destek veren liberal erkeklerin de, 

kadınları eş ve anne kimliği üzerinden ön plana çıkardıkları görülmektedir. Donovan’a 

(2014) göre, Aydınlanma düşünürleri teorilerini toplumsal sözleşme kuramından 

hareketle ortaya koymuşlardır. Bu kurama göre, bireyler devletle bir sözleşme yaparak 

tehlikelerden korunma karşılığında ve medeni haklara sahip olmak için kendi doğal 

özgürlüklerinden vazgeçmektedirler (s. 351). 

       Liberal kuramcıların ileri sürdüğü savlar, sonraki süreçte feminist kuramcılar 

tarafından ataerkil toplumsal yapıya hizmet ettiği gerekçesiyle eleştirilmiştir. Nitekim 

Carol Pateman (2017) “Cinsel Sözleşme” adlı eserinde, liberal demokrasinin ortaya 

koyduğu toplum sözleşmesi’nden önce cinsel sözleşme’nin varlık gösterdiğini ileri 

sürmektedir. Liberalizmin ortaya koyduğu ilk sözleşme erkeklerin kadınlar üzerinde 

egemenlik kurmasına ve kadınların bedenleri üzerinde cinsel erişime olanak tanımaktadır. 

İlk sözleşmenin yarattığı sivil toplum, modern ataerkil bir toplumsal yapıya kaynaklık 

etmektedir. Bu anlamda, toplumsal sözleşme erkek bireylere özgürlüğü vaat ederken 

cinsel sözleşme ise erkeklerin kadınlar üzerinde bir tahakküm kurmasını sağlamaktadır. 

Liberal toplumda evlilik sözleşmesi esas olarak ilk sözleşme olan cinsel sözleşme’nin 

yerini almıştır. Dolayısıyla, “ilk sözleşme babanın siyasi mağlubiyetinden sonra 

gerçekleşir ve modern ataerki erkek kardeşliğini yaratır” (ss. 15-19). Pateman’ın 

düşüncesine göre, liberalizmin ortaya koyduğu tüm sözleşmeler ilk sözleşmenin tekrarı 

niteliği taşımaktadır. Toplumsal sözleşme, erkekler arasındaki ataerkil dayanışmadan 

ibarettir. Liberal paradigma erkek egemen sivil toplumu, hane içi alandan ayırmıştır. Bu 

bakımdan, özel alan ve kamusal alan arasındaki ayrım, sivil toplumu oluşturan erkekler 

arasında yeniden bir ayrıma tabi tutulmuştur.  

       Liberal devlet içerisinde kurumsallaşan evlilik sözleşmesi bu anlamda karı ve koca 

arasında gerçekleşmesine rağmen, sözleşme erkekler açısından tek taraflıdır. Sonraki 

süreçte verilen mücadelenin bir sonucu olarak kadınlar, evlilik içinde gelirleri ve 

çocuklarının vesayeti üzerinde bir takım haklar elde etmeyi başarmışlardır. Fakat evlilik 

sözleşmesi hala kadınların kocalarına direnme hakkının önüne geçmektedir. Çağdaş 

hukuk ve yasalar birkaç istisnai durum haricinde hala evlilik içerisinde gerçekleşen 

tecavüzün varlığını yok saymaktadır (Phillips, 2012, ss. 50-51). Modern toplumun 

kendisinden önceki toplumlara kıyasla ortaya koyduğu tek yenilik, hakların babaların 

elinden alınarak kanunen kocaların eline bırakılmış olmasıdır (Sirman, 2011, s. 94). 



 

39 

 

Liberal devlet ve hukuk sisteminin kadın ve erkek cinsiyetini onların doğalarına 

gönderme yaparak ayrıştırması, modern toplumda ataerkil zihinsel sürecin bir tezahürü 

olarak sürekliliğini korumuştur.  

      Liberal feminizmin eleştirel pek çok tarafı olmakla birlikte oy verme, malvarlığı 

edinme, boşanma ve velayet konularında kadınlara pek çok yasal haklar sağlaması 

bakımından önem teşkil etmektedir. Liberal feminizmin ortaya koyduğu talepler ilk 

olarak 1880’lerde kadınlar açısından yüksek öğretim ve meslek edinme gibi temel 

haklarda kendisini göstermiştir (Donovan, 2014, ss. 65-66). 19. yüzyılın ortalarında 

kadınların erkekler ile eşit haklara sahip olma talepleri dünyada kolektif bir mücadeleye 

dönüşmüştür. İlk olarak kadınların Birinci Dünya Savaşı sonunda kazandıkları siyasal 

haklar, tarihsel süreçte birinci dalga feminizm olarak adlandırılmıştır (Çakır, 2007, s. 

418).  Donovan’a (2014) göre, aydınlanmacı feminist kuramın kazanımları olduğu kadar 

bazı temel problemleri söz konusudur. Bunların başında, kadınların ezilmesine sebep olan  

özel alanın yeteri kadar sorgulanmamış olması gelmektedir. Öte yandan, bir diğer eleştiri 

ise kadın ve erkekler arasındaki ontolojik farkların derinlemesine bir şekilde ortaya 

konulmamış olmasıdır. Bu noktada, kadınların bağımlı konumlarını devam ettirmelerine 

sebep olan ataerkil eğitim sistemi, evlilik kurumu ve annelik konumlarına karşı bir 

alternatif üretmedikleri için diğer feminist kuramlar tarafından eleştirilmiştir. Liberal 

feminizme yönelik eleştiriler, yüzyılın sonunda Charlotte Perkins Gilman tarafından 

ortaya konulan radikal bir feminist teori ile ilk kez sorgulanmaya başlanmıştır (s. 66). 

Özetlemek gerekirse, birinci dalga feminist hareket içerisinde gelişen liberal feminizmin 

asıl mücadele alanının kadınların oy hakkı üzerine temellendirildiğini söylemek 

mümkündür.  

       Feminist kuramın en önemli tartışma noktasını özel alan-kamusal alan karşıtlığı 

oluşturmaktadır. Liberal teorisyenlerin düşüncesine göre, erkekler kamusal alanda 

kadınlar ise özel alanda aile içinde erkeğin himayesinde konumlandırılmıştır. Bu anlamda 

özel alan, erkekler açısından devletin müdahalesinden bağımsız oldukları ve kadınlar 

üzerinde hâkimiyet kurdukları bir alanı temsil etmektedir. Liberal hukuk sistemine göre, 

devlet özel alana müdahale etmemektedir. Liberalizme yönelik feminist  eleştirilerin 

temelini ise kadınların özel alanda ataerkil aile kurumu içerisinde yaşadığı eşitsizlikler 

oluşturmaktadır. Buradan hareketle, 1960’ların sonunda ortaya çıkan radikal feminist 

kuramın ortaya koyduğu “özel olan politiktir” savı ile  ilk kez kadınların özel alanda ev 

içinde yaşadığı eşitsizlikler etkin bir şekilde sorgulanmaya başlanmıştır. Liberal 



 

40 

 

feminizmin çelişkilerine karşı ortaya çıkan radikal feminizmin ileri sürdüğü önermeler 

bir sonraki bölümde tartışılacaktır.  

1.2.2. Radikal Feminizm Perspektifinden Özel Alan-Kamusal Alan Ayrımı 

       İkinci dalga feminist hareket içerisinde gelişen radikal feminist kuramın  temel 

motivasyonu Simon de Beauvoir’ın (1908-1986) ileri sürdüğü fikirleri üzerinden 

gelişmiştir. Beauvoir, kadınların toplumdaki konumlarını kültürel ve politik açıdan 

varoluşçu felsefenin temel kavramlarını esas alarak feminist kuramın amacına uygun 

olarak dönüştürmüştür. Kadınların erkek egemen toplumda bir öteki olarak yaşadıkları 

eşitsizliği gün yüzüne çıkarmıştır. Analizlerinde “biyolojik verileri, psikanalitiği ve 

tarihsel metaryalizmi” Hegel’in felsefesinden hareketle ortaya koymuştur. Kadınların 

özgürleşmesinin bir koşulu olarak özel alandan çıkmaları ve bir meslek sahibi olmalarının 

gerekliliğini savunmuştur (Çakır, 2007, ss. 435-436). İkinci dalga çağdaş feminist 

hareketin öncü isimlerinden Beauvoir’a göre, toplumsal cinsiyet rolleri doğuştan gelen 

bir farklılık değildir. O’na göre, kadınların biyolojik özellikleri onların toplumsal yapı 

içerisindeki konumları üzerine geliştirilmiş bir düşünceden kaynaklanmaktadır (Douglas, 

1995, s. 48). Simone de Beauvoir (1993) bu görüşlerini ilk olarak 1949’da “The Second 

Sex” (İkinci Cins) adlı eserinde ileri sürdüğü “kadın doğulmaz, kadın olunur” sözleri ile 

ortaya koymuştur (s. 231). Sonraki süreçte, Beauvoir’ın toplumsal cinsiyetin doğuştan 

gelmediğine yönelik bu sözü feminist hareket içerisinde sloganlaşmıştır.   

       Tarihsel süreçte ikinci dalga feminizm hareketi içerisinde gelişen radikal feminist 

kuramlar, 1960’lı yılların sonlarından itibaren medeni haklar ve savaşa karşı yürütülen 

kampanyalarda ön plana çıkan kadınlar tarafından New York ve Boston’da 

geliştirilmiştir. 20. yüzyılda radikal feministler kadınlık bilincinin yükselmesinin 

etkisiyle yeni sol  hareketler içinde erkeklerin kendilerine karşı aşağılayıcı davranışlarına 

yönelik olarak bir tavır almışlardır. Bu anlamda, radikal feminizm yeni sol  hareketlerin 

eril örgütlenme biçimlerine karşı bir başkaldırı olarak biçimlenmiştir. Kadınlar bu 

hareketler içerisinde kendilerine yönelik kullanılan eril dile karşı öznel bir üslup 

geliştirmişlerdir. Yeni solun ortaya koyduğu toplumsal barış ve adalet gibi meselelerin, 

kadınların kişisel olan sorunları ile eşit bir öneme sahip olduğu fikrini yerleştirmeye 

çalışmışlardır. Radikal feminist kuramcılar kişisel olanın politik olduğu tezinden 

hareketle, ataerkil eril tahakkümün kadınların baskı altında tutulmasının temelinde yer 

aldığını ortaya koymuşlardır. Bu bağlamda, kadınların erkeklerden farklı olduğunu, 



 

41 

 

bambaşka bir üsluba, kültürlere sahip olduklarını ileri sürmüşler ve toplumda köklü bir 

devrimci değişim yaratmanın ön koşulu olarak feminist bilinçlenmeyi esas almışlardır 

(Donovan, 2014, ss. 265-266). Buradan hareketle, radikal feminist kuramın yeni 

toplumsal hareketlerin etkisiyle gelişim gösterdiği görülmektedir. Radikal kuramın 

feminist harekete en önemli katkısı ise ataerkil toplumsal yapının sorgulanması olmuştur. 

       1960’larda yeni feminizm olarak adlandırılan ikinci dalga feminist kuramın temel 

tartışma noktalarını “beden, cinsellik, toplumsal cinsiyet ve iş bölümü” üzerine ortaya 

konulan fikirler oluşturmuştur. Bu yeni dönem, dünyada kadınların hak talepleri ve kadın 

tarihi üzerine yapılan araştırmalarda feminist kuramın gelişmesi üzerinde önemli etkiler 

yaratmıştır. Dönemsel açıdan ileri sürülen “özel olan politiktir” şiarı ile kadınların sadece 

kamusal alandaki talepleri değil, özel alanda ve cinsiyete dayalı iş bölümünde yaşadıkları 

eşitsizliklerde sorgulanmaya başlanmıştır. Ezilen kadınların ortak sorunlarının, ortak bir 

mücadele pratiği ile ortaya konmasına dair politikalar geliştirilmiştir. Bu doğrultuda, 

erkek egemen topluma karşı birlikte meydan okuma amacıyla kız kardeşlik nosyonu kadın 

dayanışmasının kaynağı olarak görülmüştür. Radikal feministler, kişisel deneyimlerin 

önemine atıf yaparak ve kişisel olanı politikleştirerek çözüm yolu üretmeyi 

hedeflemişlerdir. Dönemsel açıdan kadınların özel alanda yaşadıkları deneyimleri 

birbirleri ile paylaşabilmelerinin yoluna açan bilinç yükseltme grupları oluşturulmuştur 

(Berktay, 2013, s. 6). İkinci dalga feminizm içerisinde kendisine yer bulan radikal 

feministler, kendisinden önceki hareketlerden farklı bir eylem ve söylem alanı 

yaratmışlardır. Radikal feminist tezler, var olan kadın hareketini “kadın kurtuluş hareketi 

ya da feminist hareket” olarak kitleselleştirmişlerdir. Kadınların tarihi açısından feminist 

teoriye de sistematik bir ivme kazandırmışlardır (Çakır, 2007, s. 447).  

       Bell Hooks (2012) “Feminizm Herkes İçindir” adlı eserinde “feminist doğulmaz, 

feminist olunur” önermesinde bulunur. O’na göre, bir kadın sadece dünyaya kadın olarak 

geldiği için kendisini feminist olarak tanımlamaz. Fakat politik bir tavır alarak feminist 

politikayı eylem yoluyla tercih edebilir. Dolayısıyla, bilinç yükseltme  toplantılarının 

feminist hareketin örgütlenmesi açısından önemi büyüktür. Kadınlar bu toplantılar 

aracılığı ile sadece erkeklerin değil, kendilerinin de ataerkil düşünce ve değerler ile kendi 

toplumsal konumlarını belirlediklerinin farkına varmışlardır. Feminist tavrın gelişmesi ve 

kolektif bir örgütlenme biçiminde yaygınlık kazanan bilinç yükseltme grupları kadınlar 

arası iletişim ve diyaloğun yolunu açan bu tartışmalar sayesinde feminist bir yöntem 

olarak önem kazanmıştır (ss. 19-21). Bu bilinçlenme süreçleri feminist mücadele 



 

42 

 

açısından politik bir eyleme dönüşmüştür. Çakır’a (2007) göre, ikinci dalga feminizm 

kadınların kendi öznel üsluplarını ortaya koyabilecekleri alternatif yayınlar oluşturmaları 

bakımından da farklı bir söylemsel pratiğe sahiptir. Bunların başında, “kürtaj, taciz, 

kadına yönelik şiddet” gibi meselelerin tartışılmasına olanak tanıyan kampanyaların 

düzenlenmesi gelmektedir (s. 437).  

       Radikal feminizmin ileri sürdüğü savlar ilk olarak 1968’de Roxanne Dunbar'ın 

yazdığı “Female Liberation as a Basis for Social Revolution” (Toplumsal Devrimin 

Temeli Olarak Dişil Devrim) adlı makalesinde dile getirilmiştir. O’na göre, kadınların 

yaşadığı eşitsizlikler küçük ve kişisel sorunlardan ibaret değildir. Bu sorunların kökleri 

Batı emperyalizminin cinsiyet ayrımcılığında karşılığını bulmaktadır. Sömürgeci Batılı 

ulus-devletler toprak ve kadınlar üzerindeki eril egemen ilişkilerin bir uzantısı olarak 

gelişmişlerdir. Kadınlar ve erkekler arasındaki farkları dile getirmiş ve kadınlarla ilgili 

özdeşleştirilen işlerin kadının anneliğine özgü davranışlar ile biçimlendirildiğini ileri 

sürmüştür. Radikal feminist kuramın gelişmesinde öncü bir diğer isim ise Dana 

Densmore’dır. 1971 yılında yayımlanan “Independence from the Sexual Revolution” 

(Cinsel Devrimden Bağımsızlık) adlı makalesinde Densmore, kadınlar açısından ruhsal 

ve düşünsel anlamda gerçekleşen özgürlüğün önemine atıf yapmıştır. Kadınların 

kendilerine yönelik sterotiplerden ve mahremiyetlerinin ihlal edilmesinden 

kurtulmalarının cinsel özgürlüklerden çok daha elzem olduğunu vurgulamıştır (aktaran  

Donovan, 2014, ss. 267-269).  

       ABD’de 1966 yılında Betty Friedan tarafından kurulan NOW “National 

Organisation of Women” (Ulusal Kadın Örgütü) radikal feminist yaklaşımların gelişmesi 

bakımından önem teşkil etmektedir. Evli ve çocuk sahibi kadınların birlikteliğinden 

doğan NOW, ev kadınlarının iş hayatında varlık göstermesi, çalışma hakkı ve cinsiyetler 

arası ücret, aile hukukunda kadınların eşitliği gibi temel problemlerin örgütlü olarak dile 

getirilmesini sağlamıştır. Öte yandan, dönemsel olarak kitle iletişim araçlarının etkisiyle 

kadınların reklam piyasasında cinsiyetçiliğe maruz kalması ve kültürel bir aktarım 

içerisinde anne, eş ve eğitici olarak konumlandırılmalarına karşı mücadele 

yürütmüşlerdir. NOW’un temel amacı, toplumun kadınlara insan haklarından hareketle, 

kendi kişisel yeteneklerini geliştirebilecekleri fırsatlar yaratılmasını sağlamaktır. 1967’de 

NOW’dan ayrılan genç ve evli olmayan kadınlar “kadınların kurtuluşu hareketi” olarak 

(Women’s Liberation Movement) gibi küçük oluşumlar kurmuşlardır. 1970’lerde ise bu 

oluşumlar kentlere yayılarak eski toplumsal örgütlenmeleri canlandırmış ve politik bir 



 

43 

 

baskı grubu yaratarak yeni bir kültür yaratmışlardır. Başta kitle iletişim araçlarında 

kadınların cinsiyetçi temsili, ücret eşitsizliği ve kürtaj hakkı gibi konularda eylemler 

düzenlemişlerdir (Michel, 1993, ss. 84-85). Bu mücadele pratiklerinin bir sonucu olarak 

radikal feministler, kadınların kendi dilini yaratması üzerine yoğunlaşmışlardır. Bu 

süreçte, feminist edebiyatın ilk eserleri yayımlanmaya başlamıştır.  

        Radikal feminist kuramın ortaya koyduğu savlar, 1970’lerde yayımlanan iki radikal 

feministin  eserlerinde karşılığını bulmuştur. Bu eserler, Kate Millett tarafından kaleme 

alınan Sexual Politics “Cinsel Politika” ve Shulamith Firestone tarafından yazılmış olan 

The Dialectic of Sex: The Case for Feminist Revolution “Cinselliğin Diyalektiği: Feminist 

Devrimin Meselesi” adlı eserler olarak kabul edilmektedir (Donavan, 2014, s. 272). 

Radikal feminizmin ortaya koyduğu ataerkil ve aile  kurumuna yönelik temel eleştiriler 

dönem itibari ile Firestone ve Millett’in eserlerinde etkin bir tartışma noktası olarak ön 

plana çıkmıştır. Kate Millett, radikal feminist kuramın temel kaynaklarından biri olan  

1970 yılında yayımlanan “Cinsel Politika” adlı eserinde ataerkil ideolojiyi şu şekilde 

açıklamaktadır: Ataerkil toplumsal yapı içerisinde kadınların erkeğe hizmet etmesini 

normalleştiren ve kadınların bu durumu sorgulamaksızın boyun eğmesini sağlayan erkek 

hâkimiyetinin ideolojisi olarak tanımlamaktadır. Öte yandan, bu yapının kültürel bir 

boyutu olduğunu ve kadınlara yönelik tecavüz ve sadistliklerin edebi metinler aracılığı 

ile dayatıldığını ideolojik şiddet ve pornografi içerdiğini ileri sürmektedir. O’na göre aile, 

ataerkil ideolojinin yeniden üretiminin ana kaynağıdır (aktaran Donovan, 2014, ss. 273-

274). Millett’in cinsel tahakkümü kültürün yaygın bir ideolojisi olarak tanımlaması 

dönemsel açıdan feminist kurama ayrı bir düşünsel boyut kazandırmıştır. Pornografi ve 

tecavüz arasındaki ilinti ilk kez radikal feministler tarafından sorgulanmaya başlanmıştır.  

       Shulamith Firestone (1993) “Cinselliğin Diyalektiği” adlı eserinde kadınların 

özgürlüğünün kısıtlayıcı bir kurumu olarak ataerkil aile yapısının oluşum sürecini şu 

şekilde ortaya koymaktadır: Aile terimi ilk kez Romalılar tarafından kullanılmıştır. 

Roma’daki mevcut yasalara göre ailenin reisi konumundaki kişi, o ailenin bütün üyeleri 

üzerinde söz sahibidir. Kadınların biyolojik aile içerisinde ezilmesinin nedeni, çocuk 

doğurmaları ve çocukların yetiştirilmesinden sorumlu bir konumda yer almalarından  

kaynaklanmaktadır. Çocuklar ve kadınlar arasındaki özel bağın sebebi ise, her ikisinin de 

ataerkil çekirdek aile içerisinde baskı altında tutulmalarından ileri gelmektedir (ss. 83-

85). Firestone, kadınların özgürlüğünün kısıtlayıcı bir kurumu olarak ataerkil aile 



 

44 

 

yapısındaki ikincil konumlarını, biyolojik açıdan doğurgan olmalarından kaynaklandığını 

ileri sürmektedir.  

       Kadın olmanın birleştirici gücüne inanan radikal feministlerin ortaya koyduğu kız 

kardeşlik nosyonu sonraki süreçte feminist hareket içerisinde siyah ve lezbiyen kadınlar 

tarafından sorgulanmaya başlanmıştır. Donovan’a (2014) göre, siyah ve lezbiyen 

kadınlar, feminist hareket içindeki beyaz feminist kadınlardan farklı bir baskı ve ezilme 

biçimine sahiptirler. Bu kadınlar yaşadıkları toplumsal yapı içerisinde hemcinsleri gibi 

sadece cinsiyetlerinden ötürü değil, ırklarından ve farklı kültürel deneyimleri yüzünden 

de baskıya maruz kalmaktadırlar (ss. 292-293). Berktay’a (2013) göre, 1960’ların ikinci 

yarısında kadınlar arasında birleştirici bir slogan olarak ortaya çıkan kız kardeşlik  

kavramı sonraki süreçte feministler arasında eleştirilere maruz kalmıştır. Zamanla 

kadınlar arasındaki farklılıkların belirginleşmesi sonucunda ise tekil ve homojen bir kadın 

anlayışı da sorgulanmaya başlanmıştır (s. 7). Hooks (2012) ise, kız kardeşlik nosyonunun 

ancak beyaz feminist kadınların ırkçılık gerçeğiyle yüzleşebilmeleri ve kendi beyaz 

üstünlüklerinden vazgeçmeleri ile sağlanabileceğini ileri sürmektedir. O’na göre, 

feminist hareket ırkçılığa karşı bir tavır almadığı sürece gerçek bir kız kardeşlik bağı 

kurulması mümkün değildir (s. 75). 

       Carol Anne Douglas (1995) radikal feministlerin görüşlerini iki ayrı grup içerisinde 

değerlendirmektedir: Bunlardan ilki, Firestone ve Millett gibi isimlerinde aralarında 

olduğu klasik radikal feministlerdir. Bu gruba göre, erkekler ve kadınlar arasında 

benzerlikler söz konusudur. Fakat erkekler, üremedeki fonksiyonlarını yücelterek bu 

durumu kadınlara baskı yapmak için kullanmaktadır. Dolayısıyla, aşk ve cinsellik erkeğin 

çıkarına hizmet etmektedir. Kadınlar eylem yaparak erkeğin egemenliğine karşı 

savaşmalıdırlar. İkinci grup ise, kadın odaklı ve biyolojik farklılıklar olarak adlandırılan 

lezbiyen feministlerdir (ss. 15-16). Lezbiyen feministler cinsel yönelimi farklı olmayan 

feministlerin toplumda kabul gören heteroseksüel ilişkiler yaşamanın avantajlarından 

faydalandıklarını ileri sürmektedirler. Onlara göre, kadınların baskı altında tutulması ve 

ezilmesinin temelinde “heteroseksüel ilişkilerin kurumsallaşması” yatmaktadır. 

Lezbiyen feministler açısından kadınların deneyimleri, davranışları ve değer yargıları 

erkeklerden köklü olarak farklıdır ve bu nedenle ataerkil kültürel pratikler ile 

bağdaşamazlar. Kadınlar ve erkekler farklı beyin işlevlerine sahiptir ve cinsel iş 

bölümüne neden olan faktörler ekonomik değil, biyolojik nedenlerden 

kaynaklanmaktadır (Yörük, 2009,  s. 70). Lezbiyen feministler, erkeklerin doğasında 



 

45 

 

şiddete yatkınlık olduğunu ileri sürmektedirler. Klasik radikallerden farklı olarak 

lezbiyen feministler, kadınların erkeklerden ayrı bir hayat yaşaması ve anaerkil  

toplumsal yapılar oluşturmasının gerekliliğine vurgu yapmaktadırlar. 

       Feminist hareket ve feminist kuram özel alanı ve kamusal alanı birbirinden ayıran 

anlayışın sorgulanması açısından ciddi bir yol katetmiştir. Fakat “özel olan politiktir” 

sloganı da tıpkı hareket içerisinde hayat bulan diğer sloganlar gibi mutlaklaştırılma 

tehlikesi ve sınırlılıkları taşımaktadır. Bu noktada, siyasal alanın özgüllüğünü  koruyarak, 

mahrem ilişkilerin alanından bağımsız, kendine has sürekliliği ve pratikleri olan bir 

kamusal alan mevcuttur ve feminist hareket bu alanı toplumsal cinsiyet eşitliğinden 

hareketle dönüştürmelidir (Berktay, 2010, s. 114-115). Phillips (2012) “Demokrasinin 

Cinsiyeti” adlı eserinde “özel olan politiktir” önermesinin 1960’lı yıllarda ortaya 

çıkışından sonra farklı anlamlar yüklendiğini ve sonraki süreçte feministler tarafından 

daha ölçülü bir şekilde tartışıldığını ileri sürmektedir. O’na göre, kamusal ve özel alan 

arasında bir ilişki söz konusudur ve bu alanlar birbirinden bağımsız olarak ele 

alınamazlar. Özel alanda ev içindeki ilişkiler “bir dizi kamu politikasıyla (örneğin iskan, 

sosyal sigorta, eğitim) uyumlu olacak bir biçime sokulur; buna karşılık işyerindeki ve 

politikadaki ilişkiler, cinsel iktidarın eşitsizlikleriyle yeniden biçimlendirilir” (ss. 117-

118). Bu bağlamda, özel ve kamusal alanlar arasındaki geçişken ilişkiyi reddetmenin, özel 

alanda yaşanan hak ihlallerinin kamusal bir mesele olarak sorumluluğunu inkâr etmek 

olduğu anlaşılmaktadır.  

       Radikal feministler teorilerinde ağırlıklı olarak kadın bedeni, cinsellik, toplumsal 

cinsiyet üzerinde durmuşlardır. Kadınların tarihsel bir süreklilik içerisinde ezilmesini 

bütün ezilme biçimlerinin temelini oluşturan evrensel bir fenomen olarak ele almışlardır. 

Batı siyaset kuramında o güne kadar göz ardı edilen kadınların üreme fonksiyonlarına 

yönelik sistemli çalışmalarıyla cinsellik, doğurganlık, annelik ve çocuk bakımına yönelik 

sorunların politik bir alanda tartışılmasını sağlamışlardır. Fakat kadınların farklılıklarını 

“sınıfsal, ırksal, etnik” açıdan dikkate almadıkları gerekçesiyle diğer feminist teoriler 

tarafından eleştirilmişlerdir. Bazı radikal feministler, kadınların erkeklerden biyolojik 

olarak daha üstün olduklarını ileri sürerek insan doğasına yönelik olarak özcü ve 

determinist bir yaklaşım sergilemişlerdir. Üstelik biyoloji bile sabit ve değişmez değildir. 

Dolayısıyla etkileşim halinde olduğu çevresel koşullar ile birlikte değişir. Bu gibi özcü 

yaklaşımlar ise ırk, sınıf, kültür, etnik kimlik ve cinsel yönelim gibi deneyim 

farklılıklarının görmezden gelinmesine neden olmaktadır (Berktay, 2013, ss. 9-10).  



 

46 

 

       Sonuç olarak, feminizmin tarihsel gelişimi içinde önemli bir politik etki yaratan 

radikal feminist kuram, kadın mücadelesinin ataerkil toplumsal egemenliğe karşı kolektif 

bir dayanışmayla bütünleşmesi açısından önem teşkil etmektedir. Kadın olmanın 

birleştirici gücünden hareketle ortaya çıkan radikal feministlerin sınıf, ırk, etnik kimlik, 

farklı cinsel yönelimler ve farklı kadınlık deneyimlerinin üzerinde durmaması sosyalist 

feminist kuramcılar tarafından eleştirilmiştir. Radikal ve liberal feminist teorilere karşıt 

oluşturan Marksist ve sosyalist feminist teorilerin ileri sürdüğü argümanlar bir sonraki 

bölümde tartışılarak ortaya konulacaktır.  

1.2.3. Sosyalist Feminist Perspektiften Özel Alan-Kamusal Alan Ayrımı 

       19. yüzyılın ortalarında Marx ve Engels’in kapitalist sistemin temelini oluşturan 

üretim araçlarının özel mülkiyetine karşı, proletarya devrimi ile kapitalizmin yıkılacağını 

ve mülkiyetin halkın ortak mülkiyetine dönüşeceğine dair öngörüleri devrimci sosyalizm 

düşüncesinin gelişmesine neden olmuştur. Fakat Marx’ın ortaya koyduğu iktisat 

politikası, kadınların endüstriye yönelik olmayan ev içi emeğinin göz ardı edilmesine 

neden olmuştur. Dönemsel açıdan Marx, Engels ve Bebel’in ileri sürdüğü savlar, 

kadınların kurtuluşunun tek koşulu olarak proletaryanın kurtuluşunu öngörmektedir. 

Marx ve Engels kadınların var olan haklarının elde edilmesi ve kadın mücadelesine dair 

bir argüman ileri sürmemişlerdir. Auguste Bebel ise 1880 yılında kaleme aldığı “Kadın 

ve Sosyalizm” adlı eserinde, “kadının kurtuluşuna, kapitalizmin sosyalizme karşı çıktığı 

kadar inatla karşı çıkan sosyalistler” olduğunu itiraf etmektedir. Bu doğrultuda, 

kadınların kurtuluşuna dair mücadelenin bizzat kadınlar tarafından yürütülmesi 

gerektiğini ortaya koymaktadır (Michel, 1993, s. 57). Marksist feminist kuramın kökleri 

Karl Marx ve Friedrich Engels’in ortaya koyduğu bilimsel sosyalizm öğretisinin içinde 

temellenmiştir.  

       Engels, Marx’ın ölümünden sonra kaleme aldığı “Ailenin, Özel Mülkiyetin ve 

Devletin Kökeni” adlı eserinde, kadınların ezilen bir cinsiyet olmasının nedenini şu 

şekilde açıklamaktadır: Modern toplumda tek eşli aile kadınların köleliği üzerine 

yapılandırılmıştır. O’na göre modern toplumda aile kurumu içinde “erkek burjuvadır, 

kadın proletaryayı temsil eder” (Zetkin, 1988, ss. 17-18). Engels’in düşüncesine göre, 

modern toplumun yarattığı tek eşli aile  ile tarih öncesi komün yaşamın bir parçası olan 

ev ekonomisi özelleşmiş ve toplumsal niteliğini kaybederek özel hizmete dönüşmüştür. 

Bu bağlamda, Engels’in kadın sorununa yönelik çözümü ise “toplumun ekonomik birimi 



 

47 

 

olan tek eşli ailenin” komünizmle birlikte yok edilmesi, kadınların iş gücüne katılması 

ve kadınlara ait görülen ev işlerinin toplumsal bir endüstriye dönüştürülmesi olarak 

çözümlenmiştir. Engels’in sınıflı toplum ve tek eşli evlilik  arasında kurduğu bu bağ, 

Marksist feministler tarafından esas alınmıştır. Onlara göre, kadınların kurtuluşu ancak 

sınıflı toplumun ve kapitalizmin sona erdirilmesi ile sağlanacaktır. İlk Marksist 

feministler de kadın sorununu Engels’in görüşlerinden hareketle, komünist kuram içinde 

ele almışlardır. Marksist feminizmin öncü isimleri August Bebel, Lenin, Alexandra 

Kolontai, Clara Zetkin ve Rosa Luxemburg gibi isimler de kadın sorununu Marx ve 

Engels’in teorilerinden hareketle ortaya koymuşlardır (Sevim, 2005, ss. 64-66). Bu 

bağlamda, Engels’in kadın sorununa yönelik temel tezi,  Marx’ın “Kapital” adlı eserinde 

ortaya koyduğu kuramlarına dayanmaktadır.  

       Marksist feminist kuram, liberal ve radikal feministlerin ortaya koyduğu savların 

kadınlar arasındaki sınıfsal farklılıkları göz ardı ettiğini öne sürmektedir. Kadınlar kadın 

oldukları için benzer baskılar yaşasalar bile, asıl eşitsizliğin kadınlar arasındaki “sınıfsal, 

ırksal, etnik, sosyo ekonomik” farklılıklardan kaynaklandığını savunmuşlardır. Marksist 

feministlere göre, kapitalist sistem içinde cinsiyetçi iş bölümü ve kadının toplumsal rolü 

“çocuk ve yaşlı bakımı, ev işleri sorumluluğu” kadınların emeğinin yeniden üretimi ile 

sağlanmaktadır. Dolayısıyla kadınlar ayrı bir toplumsal sınıf olarak, hem ücretli emek 

piyasasında hem de ev içi emek sürecinde kendi bedenleri üzerindeki denetimlerini 

yitirerek erkeklerden daha yoğun bir yabancılaşma yaşamaktadırlar. Buradan hareketle 

sosyalist feministler, çağdaş toplumlarda kapitalist sistem ve ataerkil sistemin karşılıklı 

olarak birbirlerini desteklediğini ortaya koymuşlardır. Sosyalist feministler, hem sınıfsal 

farklılığa vurgu yapan Marksizm’in öğretilerini, hem de cinsiyeti ve ataerkil sistemi 

merkezine alan radikal feminist kuramın ileri sürdüğü önermeleri birleştirerek daha 

kapsayıcı bir kuram önermişlerdir (Berktay, 2013, ss. 10-11). Sosyalist feministler 

ataerkil kapitalist sistemin kadınlar üzerinde yarattığı eşitsizliği açıklamak için iki 

sistemli kuram teorisini geliştirmişlerdir.  

       Çağdaş sosyalist feministler, kadınların ezilmesinin temelini ortaya koymak için 

Marksist feminist teorinin geliştirilmesine dair daha kapsamlı fikirler geliştirmişlerdir. Bu 

noktada, sosyalist feministlerin ileri sürdüğü çözümlemeler esas olarak, ev içi emeğin 

kapitalist sistemdeki önemi, kadınların aldığı ücretlerin üretim biçimleri ile ilişkisi, kadın 

ve sınıf arasındaki ilişki, aile ve evin toplumsallaşma sürecindeki ideolojik rolü gibi 

meseleler üzerine daha etkin bir tartışma alanı yaratmışlardır (Donovan, 2014, s.151). 



 

48 

 

1960’lı ve 1970’li yıllar feminist kuramın cinsiyet körü yaklaşımlara dair olarak 

geliştirdiği kadın emeği kavramının kuramsal açıdan yoğun bir şekilde tartışıldığı 

dönemdir. Bu bağlamda, kapitalist üretim biçimlerinin toplumsal cinsiyet açısından 

incelenmesine yönelik yeni bir eleştiri alanı ortaya çıkmıştır. Marksist kuramın temelini 

oluşturan; “yeniden üretim, kullanım değeri, değişim değeri, yabancılaşma, metalaşan 

emek, sömürü, yedek işgücü ordusu gibi temel kurucu öğeleri” feminist kuram açısından 

yeni bir kavramsallaştırmayla tartışılarak ortaya konulmuştur. Kadınların ezilmesinin 

maddi temeline dair yeniden üretim süreci içinde kadının karşılığı ödenmemiş ev emeği, 

ataerkil sistemin sorgulanması ve kapitalizm ile olan ilişkisi üzerinden yeniden bir 

incelemeye tabi tutulmuştur (Güneş, 2015, s. 2).  

       Kapitalist sistem ile birlikte özel alan-kamusal alan arasındaki ayrışma 

keskinleşmiştir. Bu süreçte, kadınların kapitalist üretim tarzında ev içi emeği üretici 

olmayan emek  kategorisinde görüldüğü ve maddi bir değere sahip olmadığı için 

kadınların ev işlerini karşılıksız yapmaları istenmiştir. Öte yandan, kadınlar endüstriyel 

üretime katıldıklarında ise erkeklerden daha düşük ücretler karşılığında çalıştırıldıkları 

için yedek işgücü olarak kullanılmaktadırlar (Çakır, 2008, s. 191). Kapitalist üretim-

yeniden üretim süreciyle birlikte kadınlar kamusal alana çıkış sağlasa bile bu onlar 

açısından bir özgürleşme yaratmamıştır. Aksine ataerkil kapitalizmin kıskacında kadınlar 

hem ev içinde, hem de ücretli işgücü piyasasında daha büyük bir sömürüye maruz 

kalmaktadırlar. 

       Kadınların ev içi emeğine yönelik ilk çalışma, Margaret Benston'un 1969 yılında 

yayımlanan “Kadınların Kurtuluşunun Ekonomi Politiği” (The Political Economy of 

Women's Liberation) adlı eseri olmuştur. O’na göre, kadınların ev içi emeğinin ekonomik 

açıdan önemli bir etkisi söz konusudur ve kapitalist sistemde hane içinde kullanım değeri 

üretmeyi sürdürenlerin kadınlar olduğunu savunmuştur. Bu alandaki bir diğer önemli 

çalışma ise 1973 yılında Lise Vogel tarafından kaleme alınan “Dünyevi Aile” (The Eartly 

Family) adlı eseridir. Vogel bu eserinde Benston’un fikirlerini geliştirerek daha kapsamlı 

bir çözümleme yapmıştır. Kadınların ev içi emeği, kullanım değeri ürettikleri için 

“yabancılaşmamış bir emek olarak ev işinin geleceğin yabancılaşmamış emek çevresinde 

örgütlenmiş toplumunun nasıl olacağına dair bir ufuk sunabileceğini” ileri sürmektedir 

(aktaran Donovan, 2014, ss. 151-152). Vogel’in bu yaklaşımı ev içi emeği yabancılaşmış 

emek olarak ele alan diğer feminist kuramcılar tarafından eleştirilerek geliştirilmiştir.   



 

49 

 

       Vogel (1990) “Marksist Teoride Kadın” adlı eserinde dönemsel açıdan kadınların ev 

içi emeğine yönelik tartışmayı şu şekilde değerlendirmektedir: Kapitalist toplumsal yapı 

içinde kadınların ev içi emeğinin nasıl bir üretim olduğu üzerine Marksist teori açısından 

farklı görüşler ileri sürülmüştür. Bu meselenin temel tartışma noktasını ise, Marksist 

kuramın ortaya koyduğu “üretken ve üretken olmayan emek gücü” kategorisi üzerinden 

yapılan tartışmalar ve kadınların ev içi emeğinin ücretlendirilmesi üzerine yürütülen 

görüşler oluşturmaktadır. Dalla Costa gibi bazı feministler, ev emeğinin kadınlar 

açısından sadece kullanım değeri yaratmadığını aynı zamanda emek gücü olarak özel bir 

mal üretimi yarattığını savunmuşlardır. Bu bağlamda “ev emeğinin Marksist anlamda 

kullanım değerinden öte bir değer yarattığı ve bunun üretken olup olmadığı; kapitalist 

düzende bu artı-değerin üretkenlik olarak yorumlanıp yorumlanmamasına” bağlı olarak 

gelişen alternatif yaklaşımlar ileri sürülmüştür (ss. 29-30). Dalla Costa’nın ev işlerinin  

ücretlendirilmesine yönelik teorik analizi, dönemsel açıdan kadın mücadelesi içinde ev 

içi emeğin sorgulanmaya başlanması bakımından önem teşkil etmektedir.  

       Marx’ın kavramsallaştırmasında yeniden üretim nosyonu iki farklı anlamda 

kullanılmaktadır. Kapitalist üretim biçiminde proletarya ve burjuvazi, sermaye ve ücretli 

emek süreci arasında karşılıklı olarak bir ilişki söz konusudur. Marksist literatürde bu 

ilişki “toplumsal yeniden üretim” olarak tanımlanmaktadır. Kapitalist sistem içinde diğer 

bir yeniden üretim biçimi ise, türün doğumu, bakımı ve yetiştirilmesi sürecidir. Marx, 

kapitalist sistemde yeniden üretim süreci içine “bölüşüm ve mübadele uğraklarını da 

dahil ederek ücretli emek-sermaye ilişkisinin yeniden üretimini” somut duruma 

getirmiştir. Kadınların ev içi emeği ise mübadele edilmediği ve kullanım değeri ürettiği 

için Marksist teori tarafından da göz ardı edilerek doğal bir veri olarak kabul edilmiştir 

(Savran, 2019, ss. 45-47). Bu doğrultudaki eleştiriler ise dönemsel açıdan ev içi emeğin 

Marksist kuramda üretken ve üretken olmayan emek kategorisi üzerinden artı değer 

yaratıp yaratmadığına yönelik tartışmalarında temelini oluşturmaktadır. 

       Sosyalist feministlere göre, kadın ve erkek arasındaki eşitsizliğin temelini ataerkil 

kapitalist sistem oluşturmaktadır. Bu görüşü ileri sürenler eleştirilerini iki farklı yaklaşım 

üzerinden ortaya koymaktadır. Literatürde iki sistemli kuram (dual-systems theory) olarak 

adlandırılan sosyalist feminizmi savunan Juliet Mitchell ve Heidi Hartmann gibi 

feministler, toplumsal cinsiyet eşitsizliğini ortaya koymak için kapitalist sistem ve 

ataerkil sistemin ayrı ayrı ele alınarak tartışılması gerektiğini savunmaktadırlar. Bu 

önermeye karşı çıkan  Einsenstein ve Young gibi sosyalist feministler ise Hartmann ve 



 

50 

 

Michell’in aksine, iki sistemli kuram yaklaşımına karşı farklı bir görüş ileri sürmüşlerdir. 

Onlara göre, kadınların toplumsal yapı içinde ikincilleştirilen konumlarını açıklamak için 

kapitalist sistem ve ataerkil yapının birlikte ele alınması gerekmektedir  (Özdemir, 2017,  

ss. 397-398).  

       İkili sistem teorisini benimseyen Juliet Mitchell (1985) ilk olarak 1971 yılında 

yayımlanan “Kadınlık Durumu” adlı çalışmasında kadınların toplumdaki konumlarını 

açıklayabilmek için dört ayrı sosyal yapı içinde bu sorunu analiz etmektedir: O’na göre, 

“Üretim, Yeniden üretim, Cinsellik ve Toplumsallaştırma” gibi yapılar kadınların 

hayatlarının baskı altında tutulmasının temelini oluşturmaktadır. Dolayısıyla kadınların 

kurtuluşu bu sosyal yapıların dönüştürülmesi ile mümkün olacaktır (s. 168). Mitchell’in 

düşüncesine göre bu yapılar, kadını hem aile içinde konumlandırır hem de birbirleriyle 

ilişki içerisindedirler. Mitchell (1984) “Psikanaliz ve Feminizm” adlı çalışmasında ise 

kapitalizm ve ataerkil sistemi iki özerk alan olarak ayrı ayrı ele almaktadır: O’na göre, 

ataerkil ideoloji ve toplumun ekonomik üretim tarzı birbirleriyle ilişki halinde olsalar 

dahi, birbirlerine özdeş değillerdir. Dolayısıyla, birini yöneten yasalar diğerinde 

karşılığını bulamayacağı için kapitalizm yıkılsa bile evrensel bir ideoloji olarak ataerkinin 

varlığını sürdüreceğini vurgulamaktadır. Bu nedenle tıpkı proletaryanın kapitalizmin 

yıkılışında öncü bir kuvvet olması gibi kadınlarında devrimci feminizm hareketi içinde 

ataerkil ideolojiye karşı mücadele yürütmeleri gerekmektedir. Ataerkil sistemde kadınlar, 

kendilerine dair yaratılan kadınlık ideolojisi ile baskı altında tutulduğu için bu yanlış 

bilince karşı devrimci bir kuram ve politika geliştirerek örgütlenmelidirler (ss. 486-488). 

Mitchell’in ataerkil sistemi kültürel açıdan ideolojik bir yapı olarak ele aldığı 

görülmektedir.  

       Heidi Hartmann (2016) “Marksizm ve Feminizmin Mutsuz Evliliği: Daha İleri Bir 

Birlikteliğe Doğru” adlı makalesinde kapitalizm ve ataerki arasındaki ilişkiyi şu şekilde 

ortaya koymaktadır: Ataerkil sistemin erkeklerin kadınlar üzerinde hâkimiyet kurmasını 

sağlayan maddi bir temeli söz konusudur. Ataerkil sistemde erkekler, kadınları 

kaynaklara ulaşmaktan alıkoyarak ve cinselliklerini kısıtlayarak kadınların emek gücü 

üzerinde kontrol sağlarlar. Erkeklerin heteroseksüel ataerkil evlilik kurumu içindeki 

konumları, kadınların erkeklere bireysel olarak hizmet etmesi ve erkeklerin kadınların 

emeğine el koyması üzerine temellendirilmiştir. Kadınlar ve erkekler arasındaki ilişkileri 

düzenleyen ataerki, kapitalizmde de varlığını sürdürmektedir. Kapitalist sistemde ataerki 



 

51 

 

ve sermaye arasında güçlü ve sağlıklı bir ilişki söz konusudur (ss. 174-176). İkili sistem 

kuramını savunan Hartmann, Mitchell’in aksine ataerkil sistemi sadece ideolojik açıdan 

değil, toplumda maddi temelleri olan bir yapı olarak çözümlemektedir.  

       Kadınların ev içi emeğine yönelik tartışmalarda iki sistemli kuram teorisyenlerinin 

ileri sürdüğü savlara karşı Christine Delphy, 1992 yılında yayımlanan “Baş Düşman - 

Patriyarkanın Ekonomi Politiği” adlı eserinde farklı bir yaklaşım ortaya koymuştur. 

Savran’a (2019) göre Delphy, günümüzde Batılı sanayi toplumlarında ataerkinin maddi 

temelini ev-içi üretim tarzı’nın oluşturduğunu ileri sürmektedir. Dolayısıyla, kadınların 

karşılıksız ev içi emeği ve kapitalizm arasındaki ilişkiden çok erkekler ve kadınlar 

arasındaki üretim ilişkisi üzerine odaklanmaktadır. Bu üretim ilişkisine göre, ataerkil 

sistemde ev-içi üretim tarzı kadınların karşılıksız emeği üzerinden evlilik sözleşmesine 

tabi olarak varlığını sürdürmektedir. Ev-içi üretim tarzı  kapitalist sistemden ayrı özerk 

bir üretim biçimi olarak kadınların emeğinin erkekler tarafından sömürülmesine neden 

olmaktadır. Toplumsal bir sistem olarak ataerki, toplumda ayrı bir sınıf olan kadınların 

ortak ezilmişliğinin temelini oluşturmaktadır (ss. 64-65). Delphy’in bu yaklaşımı, 

kapitalist sistemde kadınların ücret karşılığı çalıştığı işlerde yaşadığı emek sömürüsünü 

yeterince sorgulamadığı gerekçesiyle sosyalist feminist kuramcılar tarafından 

eleştirilmiştir. 

       Feminist teorisyenler, kadınların ev içi görünmeyen emeği  üzerine ortaya koydukları 

kuramsal analizlerde, ev hayatının kadınlık deneyimi üzerinde önemli etkileri olduğunu 

savunmuşlardır. Bu alandaki temel çalışmalardan biri, 1974 yılında Michelle Rosaldo ve 

Loise Lamphere tarafından kaleme alınan “Woman, Culture, and Society” (Kadın, Kültür 

ve Toplum) adlı derlemedir. Bu derlemede Lamphere ve Rosaldo, kadınların toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğine maruz kalmasının temelinde, özel alan-kamusal alan ayrımının 

yattığını ileri sürmüşlerdir (aktaran Bora, 2010, s. 63). Savran’a (2002) göre, 1970’lerde 

özel alan kamusal alan ayrımı, erkek hâkimiyetinin temelini oluşturan önemli bir etken 

olarak ön plana çıkmıştır. Bu doğrultudaki temel tartışma noktası ise şu şekilde ifade 

edilmektedir: Toplumsal cinsiyet eşitsizliğine dayalı özel ve kamusal alanlar arasındaki 

                                                           
 Slvia Walby ise “Theorizing Patriarchy” (Patriyarka kuramı) adlı eserinde Hartmann’ın düşüncesinden 

hareketle “iki sistemli kuram” teorisine farklı bir açıdan katkı sağlamıştır. Walby’e göre, kadınların etnik 

ve coğrafi farklılıklarının, emek piyasasında ortaya çıkan cinsiyetler arası “dışlama ve ayrıştırma” 

stratejilerinin de ayrı ayrı analiz edilmesi gerekmektedir. Kapitalizm ve ataerki arasındaki ilişki sadece özel 

alanda değil, kamusal alanda da varlığını sürdürmektedir (aktaran Ecevit, 2013, s. 37). Walby’in kadınlar 

arası etnik ve coğrafi farklılıkların dikkate alınmasına yönelik teorik yaklaşımı, daha kapsamlı bir ikili 

sistem kuramına dair yapılan tartışmalara katkı sağlamıştır. 



 

52 

 

hiyerarşik ayrım, bütün toplumlarda erkekler ve kadınlar arasındaki ilişkinin anlaşılması 

konusunda önemli bir çerçeve sunmaktadır. Zamanla özel alan-kamusal alan ayrımına 

yönelik eleştiriler, Modern Çağ’da kapitalist toplumlara özgü olduğunu ileri sürenler ve 

bu durumun tüm toplumlarda evrensel yapısal bir özellik olduğunu ileri sürenler arasında 

derin tartışmalara neden olmuştur (ss. 259-260).  

       Marksist feminist kuram, Marx ve Engels’in kullandıkları kavramların feminist teori 

ile birleştirilmesiyle gün yüzüne çıkmıştır. Marksist feminizm 19. yüzyılda liberalizmin 

ortaya koyduğu fırsat eşitliğine karşı, sınıflı bir toplumsal yapı içinde fırsat eşitliğinin 

mümkün olmadığına dair bir argümanla birinci dalga feminizm akımı içinde ortaya 

çıkmıştır. Geleneksel Marksist feminist kuramın kapitalist sistemde kadınların özel 

alandaki ev içi emeklerini, toplumsal cinsiyet eşitsizliğini, cinsellik ve ataerkil sistemi 

açıklamakta yetersiz kalması üzerine sosyalist feministler, daha sorgulayıcı ve kapsayıcı 

bir kuram geliştirmişlerdir. 1960’ların sonlarında ikinci dalga feminizm hareketi içinde 

gelişen sosyalist feminizm, Marksist ve radikal feminist teorinin ileri sürdüğü önermeleri 

sentezlemiştir. Buradan hareketle,  toplumsal bir egemenlik sorunu olan ataerkil sistem 

ve kapitalizmin karşılıklı olarak birbirlerini desteklediği varsayımından hareketle iki 

sistemli kuram teorisini ortaya koymuşlardır. Kadınların toplumdaki ikincil konumları 

üzerine evdeki emeğin ekonomik değeri ve özel alan-kamusal alan ayrımından 

kaynaklanan eşitsizliklere çözüm önerileri geliştirmişlerdir. Sadece sınıfsal farklılıkların 

değil, ırk, etnik köken, ve cinsel yönelim gibi farklılıkların da politik açıdan daha etkin 

bir şekilde sorgulanmasını sağlamışlardır. Sosyalist feministler, kadınların kurtuluşunun 

ve özgürleşmesinin temel koşulu olarak enternasyonalist ve anti-kapitalist mücadelenin 

esas alınması gerektiğini savunmaktadırlar.  

 

 

 

 

 

 



 

53 

 

2. BÖLÜM: KADINLARIN KENTSEL KAMUSAL ALANLARI ÖZGÜRCE 

DENEYİMLEME HAKKI VE MEKÂNIN TEMELLÜK EDİLMESİ 

2.1. Sosyolojik Bağlamda Kent Hakkı ve Toplumsal Cinsiyete Dayalı Mekânın 

Üretimi 

       Kent sosyolojisine Marksist bir perspektif kazandıran 20. yüzyılın en önemli 

düşünürlerinden biri olan Henri Lefebvre’in ilk kez (1968) yılında yayımladığı “Şehir 

Hakkı” adlı eserinde ileri sürdüğü kent hakkı kavramı bu bölümün genel temasını 

oluşturmaktadır. İlk olarak Lefebvre’in kent hakkı kavramsallaştırmasında merkezi bir 

önem taşıyan kentsel mekân kavramı ele alınacaktır. Kent sosyolojisinde mekân 

konusunu ilk kez sol siyaset ve Marksist felsefenin gündemine taşıyan Lefevbre’in (1974) 

yılında kaleme aldığı “Mekânın Üretimi” adlı eserinde ortaya koyduğu mekân teorisi, 

günümüzde toplumsal hareketlerin kentsel mekân hakkı ve kamusal alan mücadelesi 

üzerinden incelenecektir. Buradan hareketle, literatürde kent hakkı kavramsallaştırması 

üzerine yürütülen tartışmalar David Harvey ve Don Mitchell’in ileri sürdüğü argümanlar 

üzerinden tartışılarak ortaya konulacaktır.  

       Lefebvre’nin 1970’lerde genel bir tanım çerçevesinde ortaya koyduğu kent hakkı 

kavramı, 1980’lerde mekân ve toplumsal cinsiyet arasındaki ilişkiyi sorgulayan feminist 

coğrafya disiplini içerisinde yürütülen tartışmaların da temelini oluşturmaktadır. 

1970’lerde feminist kuramda ilk kez toplumsal cinsiyetin kavramsallaştırılmasıyla 

birlikte, coğrafya disiplini içerisinde de kent sosyolojisinin cinsiyet körü yaklaşımları 

tartışılmaya başlanmıştır. Toplumsal cinsiyet bağlamında kadınların kent hakkı kavramı 

öncelikle modernist ve postmodernist kuramda ön plana çıkan Ann Oakley ve Judith 

Butler’ın ileri sürdüğü cinsiyet ve toplumsal cinsiyet arasındaki ilişki üzerinden 

tartışılacaktır. Feminist coğrafya disiplini içerisinde ‘kadın’ konusunun ilk kez 

sorgulanması her ne kadar 1970’li yıllarda başlamış olsa dahi, mekân ve toplumsal 

cinsiyetin karşılıklı olarak etkileşimi ancak 1980’lerde feminist coğrafya disiplini 

içerisinde etkin bir şekilde sorgulanma fırsatı bulabilmiştir. Çalışmanın bu bölümünde, 

kadınların kent hakkı kavramsallaştırması feminist coğrafya literatüründe ön plana çıkan 

Massey, Mackenzie, Fenster, Buckingham, Torre, Elkin ve Kern’in ileri sürdüğü 

kuramsal yaklaşımlardan hareketle tartışılacaktır.  

 



 

54 

 

2.1.1. Kente Katılım ve Temellük Hakkı 

       Tarihsel süreçte kentlerin tarihi uzun bir geçmişe sahip olsa da kente katılım ve 

mekânın sahiplenilmesi düşüncesi 20. yüzyılın ikinci yarısında geliştirilen teorik bir 

artalana dayanmaktadır. Bu durumun asıl sebebi çalışmanın ilk alt başlığında aktarıldığı 

üzere özel alan-kamusal alan ayrımının eşitsiz yapılandırılmış olmasıdır. Cinsiyete dayalı 

eşitsizliği de kapsayan bu yapılanma şekli genelde mekânın özelde ise kentsel mekânın 

sahiplenilmesi ve aktüel olarak katılımının her zaman erkek egemen bir sınıfın elinde 

olmasını sağlamıştır. Bu yapılanma şekli aynı zamanda bilimsel alandaki anlayışı da 

etkileyerek 1960’lı yıllara kadar kentsel mekânların sosyoloji bilimi içerisinde eleştirel 

perspektiften ele alınmasına engel olmuştur. Pozitvist sosyoloji kentsel mekânı sadece 

insanların içerisinde yaşadıkları bir fiziksel topografya olarak tanımlarken göç olgusu gibi 

mekân üzerinden yer değiştirmeleri, kent ve taşra arasındaki farklılıkları çalışma konusu 

edinmiştir. Kentsel mekânın yeniden tanımlanması ve kente katılımın politik tahayyülün 

parçası olduğunun ortaya konulması ise Neo-Marksist bir eleştirel coğrafyanın doğuşu ile 

mümkün olmuştur.       

       Lefebvre (2014) “Mekânın Üretimi” adlı eserinde tarihin bir ürünü olan mekânı, 

politik bir alan olarak tahayyül etmektedir. Lefebvre, mekânın zamansal olan karşısında 

bir önceliği ve ideolojisi olduğunu vurgulayarak sosyoloji alanında o güne kadar baskın 

görüş açısı olan zaman temelli toplumsal çözümlemelere eleştiriler getirmiştir. Bu 

anlamda mekân, stratejiktir ve kendisinden önceki dönemlerin izlerini taşımaktadır. 

Mekâna yönelik diyalektik bakış açısının somut bir örneğini sunan bu açıklamaya göre, 

mekân görünenin aksine homojen değildir. Diyalektik açıdan mekânın üretimi ve 

metaların üretimi arasında bir ilişki söz konusudur. Bu bağlamda mekân, hem maddi hem 

de mali açıdan mekân-zaman planlamasının kavuştuğu yerdir. Demokrasi ancak bu 

planlamanın çatlaklarında yeşerebilir. Mekân hem toplumsal hem de zihinsel olarak 

üretilen bir üründür. Dolayısıyla, toplumsal ve ekonomik ilişkilere, üretken-üretici olan 

üretim ilişkilerine ve üretici güçlere müdahale eder ve bu ilişkilerin yeniden üretimini 

gerçekleştirir. Klasik Marksist teoride toplumsal mekân, bir üstyapı olarak ele 

alınmaktadır. Oysa Lefebvre, mekânı aşağıda şu şekilde açıklamaktadır:  

Mekân, üretici güçlere, işbölümüne dahildir. Mülkiyetle ilişkisi olduğu 

açıktır. Mübadeleyle, kurumlarla, kültürle, bilgiyle ilişkilidir. Satılır, 

alınır; mübadele değeri ve kullanım değeri vardır. Dolayısıyla, klasik 

olarak birbirinden ayrılan ve hiyerarşileştirilmiş "düzeyler"in, 



 

55 

 

"planlar"ın herhangi birinde yer almaz. Demek ki, (toplumsal) mekan 

kavramı ile mekanın kendisi, ''temelyapı-üstyapı" sınıflandırmasının 

dışında kalır (ss. 14-25).  

       Kapitalist sermayenin mekânsal olarak örgütlenmesi hem fiziksel hem de toplumsal 

bir üretim süreci ile ilişki içerisindedir. Mekân, fiziksel olduğu kadar toplumsal 

gerçekliğin içinde biçimlenen ve toplumu kuran ilişkiler bütünüyle birlikte ele alınması 

gereken sosyal bir olgudur. Dolayısıyla, her tarihsel süreçte mekânın üretimi ve tüketimi 

o toplumsal örgütlenmenin sosyo-ekonomik ve politik yapısı içinde farklı şekillerde 

tezahür etmektedir. Bu bağlamda, mekânın üretimi kavramı esas olarak kapitalist 

ekonomik sistemin yarattığı belirli toplumsal ilişkiler ve örgütlenmeler ile mekâna dair 

toplumsal bilginin nasıl yaratıldığını ve mekânı nasıl etkilediği ve dönüştürdüğünü ortaya 

koymaktadır (Yırtıcı, 2009, ss. 1-2). Lefebvre’in mekân teorisinin temelinde mekânı 

dönemselleştirme ve mekânsal üçlü kavramsallaştırması yer almaktadır. Lefebvre (2014)  

mekânın üretiminin dönemselleştirilmesi sürecini şu şekilde ortaya koymaktadır: “Mekân 

üretimi ve mekânın üretimi süreci varsa, tarih de vardır” Üretici güçler ve üretim 

ilişkileri, mekânın üretiminde belirleyici bir işleve sahiptir. Hipotez gereği, her üretim 

tarzı kendine uygun bir mekân yarattığı için diğerine geçiş sırasında yeni bir mekân 

üretilir (s. 75).  

       Toplumsal mekân ve mekânsal üçlü kavramsallaştırması Lefebvre’in ortaya koyduğu 

mekân teorisinde merkezi bir öneme sahiptir. Lefebvre’e (2014) göre toplumsal mekân, 

“algılanan, tasarlanan, yaşanan” olmak üzere üçe ayrılmaktadır. Bu mekânlardan ilki, 

bir toplumun “mekânsal pratikleri”dir. Mekânsal pratiklere göre, her toplum kendi 

mekânını yaratır ve gündelik hayat ile kentsel gerçeklik “çalışma yerlerini, "özel" yaşam 

ve boş vakit yerlerini birbirine bağlayan güzergah ve ağlar” algılanan mekânsal pratikler 

içinde birleşir. Bir dönemde maddi olarak somutlaşan planlama etkinlikleri mekânsal 

pratikleri oluşturur. İkincisi, “mekân temsilleri” olarak tanımlanmıştır. Bu tür bir mekân 

temsilinde ise şehir planlamacıları, bilginler, sanatçılar ve teknokratlar tarafından 

ideolojik açıdan bilimsel bilgi ve kodlar ile tasarlanmış egemen mekânlar üretilmektedir. 

Nitekim mekânın üretiminde mekân temsilleri ideolojik ya da teknokratik bir bilinç 

sürecini ifade etmektedir. Üçüncüsü ise “temsil mekânları”dır. Bu mekânlara imgeler ve 

semboller eşlik eder. Dolayısıyla bu mekânların temelini, yaşayanların ve kullananların 

tarihi oluşturur. Yaşanan bir mekân olan temsil mekânları, gündelik hayatın içinde 

şekillenir ve üretici olmadığı için gerçekleşmesinin ardından yok olur. Tutku ve eylemin 



 

56 

 

yeri olan bu mekânlar zamanı doğrudan içerir (ss. 68-71). Lefebvre’in mekân üçlemesi, 

toplumsal mekânın kavranışında “algılanan, tasarlanan, yaşanan” olarak bu üç 

momentin diyalektik açıdan birbirleriyle etkileşim halinde olduklarını ortaya 

koymaktadır.  

       Lefebvre (2021) “Kentsel Devrim” adlı kitabında, kent gerçekliği içinde bir araya 

gelen ve mekâna yerleşen farklılıkları diferansiyel mekân teorisi olarak tanımlamaktadır. 

Bu teoriye göre, “karşıtlıklar, zıtlıklar, üst üste ve yan yana koyulmalar, mekânsal-

zamansal mesafelerin ve uzaklaşmaların” yerine geçmektedir. Lefebvre’e göre, mekânda 

kırsal mekân, endüstriyel mekân ve kentsel mekân olmak üzere üç ayrı tabaka söz 

konusudur. Bu tabakalar ise dönemsel açıdan hâkim olan ekonomik faaliyetle birlikte 

değişikliğe uğramaktadır (s. 119). Bu noktada ise kentsel mekânda tezahür eden 

diferansiyel mekân teorisi ön plana çıkmaktadır. Harvey’e (2013) göre, Lefebvre’in 

terminolojisinde heterotopi kavramı, devrimci bir yol haritasının oluşturulmasında, 

farklılığa dayalı heterotopik toplumsal mekânların yaratılmasına olanak tanır. Bu tip 

mekânların ortaya çıkması için ise büyük bir devrimin gerçekleşmesine gerek yoktur. 

Gündelik hayatın anlam arayışı içinde insanların yapıp ettikleri, duyumsadıkları ve 

hissettikleri her zaman, her yerde farklılığa önem atfeden böyle bir mekân üretme 

potansiyelleri söz konusudur. Bu anlamda Lefebvre’in devrimci hareket teorisi kolektif 

bir eylem pratiği ile dağınık haldeki heterotopik grupların kendiliğinden bir araya gelerek 

devrimci bir infilak yaratabileceğini öngörmektedir (s.38). Lefebvre’in gündelik hayat ve 

mekân teorisine temel teşkil eden devrimci itki bir olumsallık kültüründe toplumun 

dönüşümüne yönelik imkânları sunan praksis alanının parçası olarak sunulmaktadır.   

       Diferansiyel mekân teorisi Lefebvre’in terminolojisinde, izotopi, heterotopi ve 

ütopya kavramlarını içermesi ve bu kavramlar arasındaki gerilimin anlaşılması 

bakımından da önem teşkil etmektedir. Lefebvre’e (2021) göre, izotopiler aynı olanın 

yerleri, heterotopiler dışlanmış olanın ötekinin yeri, kavşaklar ve geçiş yerleri ise nötr 

mekânlardır. Kentsel mekân içinde herhangi bir yerde herhangi bir şeyin gerçekleşme 

ihtimali her zaman mevcuttur. Dolayısıyla, kentsel mekânda varlık gösteren anomik 

gruplar, hâkim praksis tarafından kontrol altına alınmış olan heterotopik mekânları 

dönüştürebilirler. Bu anlamda yakın düzeni ve uzak düzeni birleştiren ütopya da en az 

izotopi ve heterotopi kadar gereklidir ve bütün bunlar kentsel mekânda farklılıkları 

birleştiren diferansiyel mekânın özelliklerini taşır (ss. 122-125). Tutar’a (2021) göre, 

“Kentsel planlamada yapılan değişiklikler ve uygulamalar ile bu farklı mekânlar zaman 



 

57 

 

zaman kesişir, üst üste biner bunun sonucunda ise kentsel mekândaki ilişki örüntüleri 

değişir. Yeni karşıtlıklar ya da birlikler oluşur” (s. 116). Kentsel mekânın heterotopik 

örgütlenmesinin merkezi planlama etkinliklerinin homojenleştirici pratiklerine karşın her 

zaman yeni mekânsal örüntüler oluşturabildiği görülmektedir.  

       Lefebvre’in diferansiyel mekân kavramsallaştırmasında, izotopi egemen ideolojinin 

mekânıdır. İzotopi’nin karşıtı olan mekân ise heterotopi olarak tanımlanmaktadır. Bu 

anlamda heterotopik mekân özgürlüğün gerçekleştiği bir öteki mekân olarak gündelik 

hayatta praksisin içinde şekillenir ve devrimci bir potansiyele sahiptir. Değişime ve 

devinime açıktır. Dolayısıyla direnişin mekânı olarak tahayyül edilmektedir. Diyalektik 

açıdan heterotopik mekân, hem kentsel gerçekliği üretir hem de kentsel gerçeklik 

tarafından yeniden üretilir. Ütopya ise diferansiyel mekânda kentsel gerçekliğin özünü 

oluşturur. Egemen güçler tarafından ötekileştirilen ve tahakküm altına alınan gruplar ise 

heterotopik mekân içinde kendilerine bir temsil alanı yaratırlar. Bu anlamda, heterotopik 

mekân Lefebvre’in mekân üçlemesi’nde ortaya koyduğu temsil mekânları ile ilişkilidir. 

Buradan hareketle belirtmek gerekirse, temsil mekânları günümüzde mekânın kolektif 

olarak deneyimlenmesinde ve gündelik hayatı dönüştüren toplumsal hareketlerin eylem 

alanlarında ortaya çıkmaktadır. Temsil mekânları Lefevbre’in de işaret ettiği gibi, tutku 

ve eylemin gerçekleştiği yerdir. Türkiye’nin en uzun süreli sivil itaatsizlik eylemini 

gerçekleştiren “Cumartesi Anneleri” tarafından temellük edilen Galatasaray Meydanı, 

her yıl Taksim’de haziran ayının sonlarında gerçekleştirilen LGBTİ+ bireylerin “Onur 

Yürüyüşü” ve feministler tarafından düzenlenen “8 Mart Feminist Gece Yürüyüşü” 

toplumsal olarak üretilen bu tip mekânlara örnek olarak gösterilebilir.  

       Lefebvre (2020) “Şehir Hakkı” adlı eserinde şehir ve kent fenomeni arasındaki 

ayrımı iki veçheli bir süreç üzerinden şu şekilde ortaya koymaktadır: O’na göre, 

“sanayileşme ve şehirleşme”, “büyüme ve gelişme”, “ekonomik üretim ve toplumsal 

yaşam” arasında diyalektik açıdan çatışmalı bir süreç söz konusudur. Bu ikili süreç 

arasındaki çatışma, sanayileşme sürecinin yarattığı büyüme ve kentleşme sürecinin 

yarattığı gelişme üzerinden ortaya çıkmaktadır. Lefebvre’e göre, şehir sanayileşmeden 

önceki tarihlerde de varlığını sürdürmektedir. Oysa kent, ancak sanayileşmeden sonra söz 

edilebilir bir duruma gelmiştir. Dolayısıyla, sanayileşme öncesindeki şehri, toplumsal ve 

                                                           
 “Yayın Notu: Le droit â la villetabirinin tam çevirisi “şehir hakkı” olmakla beraber, Türkçe literatürde 

“kent hakkı” tabirinin de aynı anlamda kullanılmakta olduğu akılda tutulmalıdır. Lefebvre “ville” (şehir) 

ve “urbain” (kent/kentsel) terimleri arasında ayrıma gittiği için çevirisi de terminolojiyi takip etmeye özen 

gösterdik” (Lefebvre, 2020, s. 118).  



 

58 

 

politik yaşam merkezleri olarak bir yapıt olarak ele almaktadır ve kullanım değeri 

olduğunu vurgulamaktadır. Oysa kent bir ürün’dür ve mübadele değeri vardır (ss. 21-27). 

Sanayileşme ve şehirleşme arasındaki çatışmayı anlattığı “Şehir Hakkı” adlı eserinde 

Lefebvre, şehir ve kent fenomenini birbirinden ayırmaktadır. Sanayileşme sonrası şehrin 

kullanım değerinin nasıl yok edilmek istendiğini, Sanayi Devrimi’nin yarattığı etkileri ve 

sanayileşme yoluyla kentsel niteliği bozulmuş yerleşim birimlerinin, sermaye sahipleri 

tarafından nasıl kendi çıkarlarına göre düzenlendiğinin analizini yapmaktadır. Bugün 

içinde yaşanılan kentsel düzenin tarihsel süreçte nasıl adım adım kapitalizmin 

ihtiyaçlarına göre inşa edildiğini ortaya koymaktadır.  

       Lefebvre (2021) “Kentsel Devrim” adlı eserinde ise kenti ve kentsel gerçekliği 

anlatan  bir eksen ortaya koymaktadır. Kent gerçekliği, hem mekânsal hem de zamansal 

olarak gelişir ve dönüşür. Her tarihsel dönem kendi mekânını, zamanını ve kendi üretim 

ilişkilerini yaratır. Lefebvre, kent toplumuna giden süreci bir eksen içinde ele almaktadır. 

Bunlar; politik şehir, ticari şehir, endüstriyel şehir ve kritik alan’dır. Lefebvre’e göre, 

tarihsel süreçte “kentsel yoğunlaşma, kırsal göç, kent dokusunun genişlemesi, kırsal 

olanın kentsel olana bütünüyle tabi hale gelmesi” bu tarihsel dönem aşamaları sonucunda 

gerçekleşmiştir (ss. 12-20). Bu doğrultuda, ilk olarak Asya tipi üretim tarzı içinde 

gerçekleşen politik şehir ortaya çıkar. Politik şehir tarımsal bir çevreye hâkimdir ve bu 

bölgeyi örgütler. Hemen yanında “ticaretin çeperlere bırakılmasıyla” oluşan ticaret 

şehri belirir. Kapitalizmin doğuşuyla birlikte, tarımsal üretim önemini kaybeder. Sanayi 

şehrinin tarımsal üretim üzerinde yarattığı yıkım sonucunda ise mülksüzleşmiş köylü 

toplulukları kentlerde makro yoğunlaşmalara neden olur. Toplumun genelinde kentsel 

tahakkümün ağır basmasıyla birlikte kent toplumu kendini gösterir. Bunun sonucunda ise 

şehirler kırları işgal etmeye başlar. Dolayısıyla şehrin ve kentsel gerçekliğin 

günümüzdeki sorunsalı bu kritik alanın etrafına yerleşir. “Şehrin bu şekilde ölçüsüz 

genişlemesi ile geleneksel şehir biçimi dışa doğru patlayarak parçalanır. İkili süreç 

sanayileşme-şehirleşme, ikili hareketi yaratır. Bunlar; “dışa doğru patlama-içe doğru 

patlama, yoğunlaşma-dağılma şeklinde olur” (Lefebvre, 2020, ss. 89-90).  

       Toplumun bir bütün halinde kentleşmesi hipotezinden hareketle Lefebvre, 

sanayileşmeden doğan toplumu virtüel bir nesne olarak kent toplumu şeklinde 

                                                           
 Lefebvre (2021) “Kentsel Devrim” adlı eserinde kent toplumu kavramının kısaltılmışı olan kenti, “şimdiki 

zamanın gerisinde olan tamamlanmış bir gerçeklik olarak değil, aksine bir ufuk, aydınlık bir virtüellik“ 

olarak kullanmaktadır (s. 21).  



 

59 

 

tanımlamaktadır. Bu bağlamda, kent toplumu ifadesi tarımsal üretimi yok eden ve onun 

üzerinde egemenlik kuran bir sürecin sonucunda ortaya çıkan toplum anlamında 

kullanılmaktadır (Lefebvre, 2021, ss. 7-9). Kent, zihinsel ve toplumsal olarak üretilen bir 

farklılıklar kümesidir. Eşzamanlılığın, bir araya gelmenin ve karşılaşmaların biçimidir. 

Bu anlamda kent, sanayi üretiminin anlamını taşır. Bir ilişkiler alanı olarak kent, zamanın 

ve dolayısıyla mekânın izotopyalar ve heterotopyalar ile olan ilişkisini içerir. Kent ancak 

kent sorunsalını, kentsel yaşamın yaygınlaşmasını “morfolojik, maddi, pratik-duyusal 

temelinin” gerçekleşmesini ön plana çıkartan bir strateji ile tanımlanabilir (Lefebvre, 

2020, s. 99-100). Dolayısıyla, kent fenomeninin felsefeden hareketle ve bilimsel bilgi 

temelinde bir bütün olarak sorgulanması gerekmektedir (Lefebvre, 2021, s. 63). Marx’ın 

(2012) “Feuerbach Üzerine Tezler” adlı yapıtının temel çerçevesini oluşturan bütünsel 

insan fenomeni yaklaşımının bir parçasını oluşturan bu sorgulama, kentleşme süreçlerinin 

toplumsal yaşamı hangi açıdan hareketlendirdiğini kavramak açısından önem teşkil 

etmektedir. Kent fenomenini kavramak aynı zamanda kentsel mekânda kendisine alan 

yaratan toplumsal hareketlerin çıkış noktasını anlamamıza da olanak tanımaktadır.  

       Toplumun sanayiye doğru gelişimi sonucunda tarihsel olarak biçimlenmiş olan 

geleneksel şehir, artık geri döndürülemez bir şekilde yok edilmiştir. Turistler için bir 

gösteri, estetik açıdan kültürel bir tüketim nesnesine dönüşmüştür. Şehir, onu anlamaya 

çalışanlar için bile ölüdür. Oysa, kent henüz oluşum halindedir ve kentin çatlaklarından 

yeniden doğma potansiyeli vardır. Lefebvre, yeni bir şehrin, yeni temeller üzerinde, başka 

bir ölçek ve koşullarda, başka bir toplumda yeniden inşa edilebileceğini ortaya 

koymaktadır. Bu durumda ise ne geriye geleneksel şehre dönüş, ne de ileriye kaçış 

mümkündür. Çözüm ise yeni yaklaşımlar ortaya koymayı gerektirir. Bayağılıktan 

arındırılmış, evren ölçeğinde bir şey yaratmak için yeni bir hümanizmaya, praksise ve 

başka bir insana, yani kent toplumu insanına doğru ilerlemek gerekir. Bu anlamda etkin 

reformist kentsel yenileme stratejileri geliştirmek için ise devrimci bir iradeye ihtiyaç 

vardır. Sadece devrimci inisiyatif alabilen gruplar ve sınıflar sayesinde ürün değil, yapıt 

olan bir toplumda şenliği diriltmek mümkün olabilir (Lefebvre, 2020, ss. 120-123). 

       Kent hakkı kavramı ilk kez Lefebvre tarafından 1968’de kaleme aldığı “Le droit a la 

ville” (Şehir Hakkı) adlı eserinde ortaya konulmuştur. Bu kitap, Marx’ın “Kapital” adlı 

eserinin yayımlanmasının 100. yıldönümünde 1968’deki öğrenci hareketlerinin hemen 

öncesinde kaleme alınmıştır (Mitchell, 2020, s. 36). Bu bağlamda, kent hakkı 

mücadelesinin de yeni toplumsal hareketler içerisinde şekillendiği görülmektedir. 



 

60 

 

Lefebvre (2020) şehir hakkı kavramını bir çığlık ve talep olarak tanımlamaktadır. 

Dolayısıyla, “basit bir ziyaret etme ya da geleneksel şehirlere geri dönme hakkı olarak 

düşünülemez. Sadece dönüşmüş, yenilenmiş kentsel yaşam hakkı olarak formüle 

edilebilir” (s. 132). Lefebvre’in eleştirel perspektifinde kent hakkı, iktidar ve sermayenin 

kontrolü altındaki kentsel mekânın kentte yaşayanlar tarafından kendi ihtiyaçlarına göre 

yeniden yapılandırılması gerektiğini ortaya koymaktadır. Bu anlamda, kent sakinleri 

egemen güçler tarafından üretilen kent üzerindeki tahakküme karşı kolektif bir eylem 

bilinciyle hareket ederek kentsel mekân üzerindeki haklarını talep etmelidirler. 

       Lefebvre (2020) “Şehir Hakkı” adlı eserinde bu hakkı şu şekilde ortaya koymaktadır: 

“Şehir hakkı kendini üstün bir hak biçimi olarak ortaya serer: özgürlük hakkı, 

toplumsallık içinde bireyselleşme hakkı, habitat ve mesken hakkı. Yapıt hakkı, katılım ve 

sahiplenme hakkı da (mülkiyet hakkından belirgin biçimde farklıdır) şehir hakkının içinde 

yer alırlar (s. 151). Mark Purcell (2003) Lefebvre’in kent hakkı kavramsallaştırmasında 

ortaya koyduğu katılım ve temellük hakkını şu şekilde tanımlamaktadır: Katılım hakkı, 

devletin ve sermayenin mekânın üretiminde, kentte yaşayanlara kentsel mekânın oluşum 

süreçlerinde karar alma, söz sahibi olma ve kontrol mekanizması oluşturmalarını 

sağlamaktadır. Temellük hakkı, gündelik hayatta kent sakinlerinin, kentsel mekâna 

erişme, mekânı kullanma, temsil edilme ve mekâna el koyma hakkı olarak 

tanımlanmaktadır. Marksist teoriden hareketle temellük hakkı ise, kentsel mekânın 

kullanım değerinin değişim değeri karşısında en yüksek seviyeye çıkartılmasıdır (ss. 577-

578). 

       Don Mitchell (2020) “Kent Hakkı” adlı eserinde kamusal alan ve sosyal adalet 

üzerine ileri sürdüğü argümanları kent hakkı kavramından hareketle şu şekilde 

açıklamaktadır: Kentler, heterojen bir yapı içerdiği için farklılıklarla bir araya gelmeyi ve 

karşılaşmayı sağlayan özünde kamusal alanlardır. Kentte ikamet etme hakkı ise her 

zaman bir mücadelenin konusu olmuştur. Dolayısıyla kentte yaşayan insanlar için 

kamusal alana katılma hakkı aynı zamanda kenti sahiplenme ile ilgili hakları da kazanmak 

için kolektif bir mücadeleyi gerektirir. Böylelikle kent bir oeuvre olarak tüm yurttaşların 

katılımıyla yeniden doğar ve farklı insanların yeni yaşama şekilleri, barınma ve yerleşim 

biçimlerine de olanak tanır. Kent hakkı, kentin kamusal alanlarının kullanımı ve kentin 

içinde yaşama dolayısıyla barınma hakkıdır. Mitchell’e göre, bu hak kişinin uyumak, bir 

başkasının iznine tabi olmadan tuvaletini yapmak, dinlenmek ve güvenle hareket 

edebileceği bir yere sahip olması anlamına gelmektedir. Bu anlamda “barınma hakkı 



 

61 

 

kentin tahsisinin, kişinin kenti kendine mal edebilmesinin bir biçimidir” Lefebvre, bu 

nedenle temellük hakkı ve temelinde dışlayıcı olan mülkiyet hakkını birbirinden 

ayırmıştır (ss. 38-39). Mitchell’in düşüncesine göre, kent hakkı elbette ki barınma 

hakkından ibaret değildir. Fakat barınma hakkını garanti altına almak kent hakkının 

önemli bir koşuludur.  

       Chicago Okulu teorisyenlerinden biri olan kent sosyoloğu Robert Ezra Park 1967 

yılında yayımlanan “On Social Control and Collective Behavior” adlı makalesinde kenti 

aşağıda şu şekilde tanımlamaktadır:  

Kent ve kent ortamı, insanın yaşadığı dünyayı kalbinin arzusuna göre 

yeniden yaratmak için en tutarlı ve bütünüyle en başarılı denemesini 

simgeler. Ama kent insanın yarattığı bir dünya ise, bundan sonra içinde 

yaşamak zorunda olduğu dünyadır. Böylece, dolaylı olarak ve kendi 

görevinin doğasına dair hiçbir kesin algısı olmadan, insan kenti 

yaratırken kendini de yaratmıştır (aktaran Harvey, 2012, s. 247). 

       David Harvey (2019) kent hakkı kavramını kent sosyoloğu Robert Ezra Park’ın 

yaklaşımından referansla şu şekilde ortaya koymaktadır: Kent hakkı, kenti değiştirerek 

kendimizi değiştirme hakkıdır. Bu kavram, kentin barındırdığı kaynaklara erişim 

konusunda bireysel erişim hakkından çok daha fazlasını ortaya koymaktadır. Dolayısıyla 

kent hakkı, bireysel değil kolektif bir hak olarak kenti gönlümüze göre değiştirme ve 

yeniden yaratma hakkıdır. Kentte yaşayanların, kenti yeniden yaratması ise aynı zamanda 

kentleşme süreçleri üzerinde, kolektif bir hakkın belirleyici bir güç olarak uygulanmasına 

bağlıdır. Kendimizi ve kentlerimizi değiştirmek ise aynı zamanda en üstün insan hakkıdır 

(ss. 43-44). Lefebvre’in var olana erişim hakkı olarak tahayyül ettiği kent hakkı kavramı, 

Harvey tarafından var olanı değiştirme hakkı olarak tanımlanmaktadır.  

       Harvey (2013) “Sosyal Adalet ve Şehir” adlı eserinde kenti, “toplumsal artık-değer, 

iktisadi örgütlenmenin egemen tarzı ve toplumun mekânsal örgütlenmesi arasındaki 

ilişkiler alanı bağlamında ele almıştır. Kapitalizm kapsamında kent, birikimin ve 

çelişkilerinin hem yeri hem de dengeleyicisidir” (s. 12). Kapitalist sistemde, kentleşme 

süreci sınıfsal bir olgudur. Artı ürün bir yerden ve birileri üzerinden elde edilmiş ve artı 

ürünün nasıl kullanılacağının denetlenmesi ise her daim küçük bir grubun yetkisinde 



 

62 

 

olmuştur. Kapitalizm, Marx’ın teorilerine göre, sürekli bir artı değer arayışı üzerinde 

temellenir. Dolayısıyla, sermaye sahipleri artı değer üretmek için artı ürün üretmek 

zorundadır. Öte yandan, sermaye sahipleri konumlarını korumak için artı değerin bir 

kısmını daha fazlasını elde etmek adına yeniden yatırıma dönüştürürler. Kapitalizmin 

düzenli işleyebilmesi için sürekli olarak daha karlı iş sahalarına yatırım yapması ve 

yepyeni emek süreçlerinin ortaya çıkması gerekir. Çünkü eğer artı değer üretime 

çevrilmezse, sermaye sahipleri bir krizle karşılaşır ve bu da sermayenin değer 

kaybetmesine neden olur. Harvey ise bu noktada, sermayenin artı değer arayışı peşinde 

ürettiği, artı ürünü soğurmak için şehirleşmeye ihtiyaç duyduğunu ve böylece 

kapitalizmin gelişim süreci ile kentleşme arasında sıkı bir bağlantı olduğunu ortaya 

koymaktadır (Harvey, 2019, ss. 45-47). Harvey, Marx’ın “Kapital” adlı eserinde 

kapitalist birikim süreci üzerine ileri sürdüğü argümanları geliştirerek, kapitalist sermaye 

birikiminin döngüsel analizine mekânsal unsurları da dahil etmiştir. Günümüzde 

kentleşme süreçlerinin Marksist teoriden hareketle yeniden yorumlanmasını sağlamıştır.  

       Kentsellik her zaman artı değerin coğrafi yoğunlaşmasını kolaylaştıracak ölçüde bir 

mekânsal ekonominin oluşmasını gerektirir. Toplumsal olarak belirlenen artı-ürünün 

coğrafi açıdan bir yoğunlaşması yoksa, kentsellikten söz etmekte mümkün değildir 

(Harvey, 2013, ss. 216-218). Kapitalist kentsel süreçlerin en önemli etkisi ise,  

mutenalaştırma, mülksüzleştirme ve yerinden etme şeklinde gerçekleşmektedir. Bu 

durum sermayenin kentsel yenileme aracılığıyla soğrulmasının yansımasıdır. Artı 

sermayenin emilmesi sürecinde kentleşme önemli bir rol oynamaktadır. Hızla büyüyen 

bir coğrafi ölçekte yaratıcı yıkım süreçleri sonucunda, kentli kitleler şehir üzerinde her 

tür haktan mahrum bırakılmaktadır. Yaratıcı yıkım yöntemiyle hız kazanan kentsel 

dönüşüm evreleri ise her zaman sınıfsaldır ve süreçten en çok etkilenenler de yoksullar, 

yoksunlar ve egemen güçlerin marjinalleştirdiği, ötekileştirdiği kesimler olmaktadır. 

Harvey’e göre çözüm, çeşitli muhalif hareketlerin bir araya gelerek şehir hakkı sloganı 

etrafında birleşmesi ve artı değerin kentleşme yoluyla kullanımı üzerinde demokratik 

kontrolün sağlaması ile gerçekleşebilir. Bu duruma, mülksüzleşen grupların şehri geri 

alma arzusundan yeşeren devrimci hareketlerinden biri olan Paris Komünü ve 1968’de 

ABD’den dünyaya yayılan toplumsal isyanları örnek göstermektedir (Harvey, 2019, ss. 

58- 66). Bu tip başkaldırılar, günümüzde idaresi zor kent ortamlarında yerel dayanışma 

                                                           
 Marksist teoride artı değer, “üretimin toplam değerinin, (üretim araçları, ham maddeler ve iş aletlerini 

kapsayan) sabit sermaye ve değişken sermaye (emek gücü) çıkarıldıktan sonra kalan kısmıdır” (Harvey, 

2013, s. 205).  



 

63 

 

ağlarının kurulabilmesi ve toplumda bu anlamda değişim yaratabilecek bir algının 

oluşturulması bakımından temel teşkil etmektedir (Harvey, 2012, ss. 233-234).  

       Harvey (2019) “Asi Şehirler” adlı eserinde şehri, müşterek bir yaşantının üretildiği 

bir mekân olarak tanımlamaktadır. Kentsel toplumsal hareketlere temel oluşturan ortak 

alanların yaratılmasının antikapitalist mücadeledeki önemini ortaya koymaktadır. Bu 

mücadelede öncelikle kamusal mekânın üretiminin, kamusal hizmetlere erişimin kim  

tarafından ve kimin çıkarları temel alınarak denetleneceğine karar vermek gerektiğini 

vurgulamaktadır. Bu anlamda müşterek alan, bir nesne ya da varlık olarak değil, 

toplumsal bir ilişki biçiminde tasavvur edilmelidir. Kapitalizm karşıtı bir strateji 

temelinde ortaya konan fikirler günümüzde genellikle, ortak alanları sınırlandırma, 

kademeli ve hiyerarşik örgütlenme, yataylık ve konfederalizm biçiminde ortaya 

konmaktadır. Oysa toplumsal bir ilişki tesis etmek için ortaklaştırma ve iştirakten söz 

edilmelidir. Toplumsal grup ile müşterek alan olarak kullanılan çevrenin ise mutlaka 

ticarileşmeden arınmış olması gerekmektedir. Kamusal alanlar her ne kadar kapitalist 

sistemde devletin gücü ve kamu yönetimiyle ilgili bir mesele olsa dahi ortak alana katkı 

sağlarlar. Bu alanlardan faydalanmak ise şehir sakinlerinin politik eylemini gerektirir (ss. 

117-125). Görüldüğü üzere, kapitalizmin yarattığı soyut mekânda, farklılıkların ve hak 

taleplerinin teminatı olabilecek en etkin güç unsuru mekândan dışlananların kendileri için 

kolektif mücadele ile bir alan yaratmasıdır. Bu alanın yaratılması ise aynı zamanda temel 

bir insan hakkı dolayısıyla kent hakkıdır.  

       Toplumsal hareketler açısından fiziksel anlamda bir alan oluşturmak, hak taleplerinin 

kurumsallaşması ve bu anlamda hayata geçirilecek kanunların oluşturulması bakımından 

faydalı sonuçlar doğurmaktadır. Eşit haklar ve eşit yasalar için verilen mücadeleler 

kapitalizmin yarattığı soyut alan hegemonyasına karşı, Lefebvre’in ayrılmış alan olarak 

tanımladığı şeyi üretmek için verilen çabanın bir parçasıdır. Dolayısıyla hak 

mücadeleleri, soyut alan ve ayrılmış alan arasındaki diyalektik sürecin belirleyici bir 

unsuru olarak sosyal eylemler yoluyla kendisine bir alan yaratır. Bu anlamda hak 

mücadeleleri, alan üretiminde soyutlayıcı hâkim güçlere karşı önemli bir araç işlevi 

görmektedir (Mitchell, 2020, ss. 54-56). Harvey’e (2019) göre, kapitalist kentleşmenin 

yarattığı yıkım sürecinin bertaraf edilmesi için sürecin tersine çevrilmesi gerekmektedir. 

Bu tahribatın önünü geçmek ancak artı ürün üretim ve dağıtımının toplumsallaştırılması 

yoluyla herkesin faydalanmasına açık yeni bir ortak sermayenin oluşturulmasıyla 

mümkün olabilir. Bu koşullarda, halk grupları üzerinde, müşterek alanların toplum yararı 



 

64 

 

için üretilebileceğine ve kullanılabileceğine dair siyasi bir farkındalık, sermayenin 

gücünün bertaraf edilmesinde öncü bir rol oynayabilir (ss. 140-141).  

       Bu bölümde, literatürde kent hakkı kavramı üzerine yapılan tartışmalar Lefebvre, 

Harvey ve Mitchell’in ileri sürdüğü kuramsal tartışmalar üzerinden ortaya konulmuştur. 

Günümüzde kent hakkı kavramı, herkes için demokratik bir kent toplumunun nasıl 

yaratılacağına dair etkin bir strateji geliştirilmesinde önem teşkil etmektedir. Öte yandan 

kent hakkı, aynı zamanda bir kamusal alan hakkıdır. Kamusal alanlar her zaman 

mücadeleyle kazanılmış ve toplumsal olarak üretilmiş alanlardır. Dolayısıyla, kamusal 

alanlar hak ve adalet talebinin görünür kılındığı ve demokrasinin sesinin yükseldiği  bir 

alan olarak bu tez çalışmasının çıkış noktasını oluşturmaktadır. Lefebvre’in 1968’de 

genel bir tanım çerçevesinde ortaya koyduğu kent hakkı kavramı, 1980’li yıllarda 

başlayan feminist kent çalışmaları açısından cinsiyet, cinsel yönelim ve farklı kimliklere 

yönelik konuları göz ardı ettiği gerekçesiyle eleştirilerin daima merkezinde yer almıştır. 

Buradan hareketle çalışmada, kentsel toplumsal hareketler bağlamında, kadınların 

kamusal alan mücadelesi ile kent hakkı birlikte ele alınacaktır. Bu konudaki tartışmalara 

ise çalışmanın bundan sonraki bölümünde ayrıntılı olarak yer verilecektir.  

2.1.2. Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Kadınların Kent Hakkı  

       Çalışmada, kadınların kent hakkı, toplumsal cinsiyet ve mekân arasındaki ilişkiyi 

sorgulayan feminist coğrafya disiplini içerisinde yürütülen tartışmalar üzerinden ortaya 

konulacaktır. Günümüzde toplumsal cinsiyetin sosyal ve mekânsal olarak inşa 

edilmesinde kentlerin önemi daha çok tartışılmaya başlanmıştır. Bu noktada kentler, 

toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin en çok hissedildiği alan olarak ön plana çıkmaktadır. Öte 

yandan, kente dair yapılan tartışmalar toplumsal cinsiyet eşitliği ekseninden hareketle 

yürütülmediği için kamusal alanda ve gündelik hayatın rutinleri içinde devam eden eril 

tahakkümün sorgulanmasında hala son derece yetersiz kalmaktadır.  

       Feminist kuramda toplumsal cinsiyet kavramı, ilk kez İngiliz sosyolog Ann 

Oakley’in (1972) yılında yayımlanan “Cinsiyet, Toplumsal Cinsiyet ve Toplum” adlı 

kitabında kullanılmıştır. Oakley’e göre, toplumsal cinsiyet kavramı, bir toplumda 

kadınlar ve erkekler için uygun görülen toplumsal roller ve sorumluluklar, konumlar, 

davranışlar ve beklentiler olarak tanımlanmıştır. Cinsiyetin toplumsal olarak inşa 

edildiğini ortaya koyan bu kavram ile  feminist teoride, kadınlar ve erkekler arasındaki 

eşitsiz ilişki, iktidar, sınıf ve ataerkil sistemle birlikte sorgulanmaya başlanmıştır. 



 

65 

 

Biyolojik cinsiyet ve toplumsal cinsiyet arasındaki farkın bu şekilde sorgulanması ile 

kadınların ezilmesinde asıl belirleyici olan gücün cinsiyet değil, toplumsal cinsiyet 

olduğu tespit edilmiştir. Bu anlamda toplumsal cinsiyet kavramı, temel ve belirleyici bir 

iktidar alanı olarak kadın hakları savunucularının ortaya koyduğu tezleri güçlendirmiştir 

(Ecevit, 2021, ss. 9-10). Feminist teorideki bu yeni kavrayış, cinsiyete dayalı mekânsal 

ayrışmaların da eleştirel bir perspektiften sorgulanmasını sağlamıştır.  

       Postmodernist kuramcılar ise toplumsal cinsiyete dair modernist paradigmada doğal 

olduğu  varsayılan ikili cinsiyet yapısını sorgulamışlardır. 1980’lerde görünürlük kazanan 

LGBTİ+ hareketi ve 1990’larda yükselişe geçen queer kuram ile cinsiyet ve toplumsal 

cinsiyet kavramı, farklı cinsiyet beyanlarını da içerecek şekilde yeniden tartışılmaya 

başlanmıştır. İlk kez 1990 yılında yayımlanan “Cinsiyet Belası: Feminizm ve Kimliğin 

Alt Üst Edilmesi” adlı eserinde Judith Butler, cinsiyet ve toplumsal cinsiyet ayrımını 

sorunsallaştırmıştır. Toplumsal cinsiyeti toplumsal bir performans türü olarak tanımlayan 

Butler’a (2014) göre, ikili cinsiyete dair doğal kabul edilen toplumsal olgular, siyasi ve 

toplumsal çıkarlar gereği bilimsel bilgi ile desteklenerek söylemsel pratiklerle 

üretilmiştir. Toplumsal cinsiyet kavramı, “verili bir cinsiyetin üzerine kültürün” anlam 

inşa etmesi olarak anlaşılmamalıdır. Toplumsal cinsiyet aynı zamanda, cinsiyeti inşa eden 

üretim mekanizmasının bizzat kendisidir. Butler, bu durumu aşağıda şu şekilde ortaya 

koymaktadır:  

Eğer cinsiyetin değişmezliğine itiraz edilirse belki de “cinsiyet” denen 

bu inşanın da toplumsal cinsiyet denli kültürel bir inşa olduğu; hatta 

belki de “cinsiyet”in aslında zaten başından beri toplumsal cinsiyet 

olduğu, yani cinsiyet ile toplumsal cinsiyet arasındaki ayrımın aslında 

ayrım falan olmadığı ortaya çıkar (s. 52).  

       Dünyada coğrafya disiplini içinde kadın ve toplumsal cinsiyet üzerine yürütülen 

araştırmaların yapılmaya başlanmasıyla 1970’li yıllardan itibaren disiplinlerarası bir 

niteliğe sahip olan feminist coğrafya çalışmaları günümüzde etkinlik alanını 

genişletmiştir. Feminist coğrafya, toplumsal cinsiyet ve mekân arasında karşılıklı bir 

etkileşim olduğundan hareketle, bir alt disiplin olarak feminizm ile coğrafyanın kesişim 

noktasında ortaya çıkmıştır. Tarih, sosyoloji ve sosyal bilimlerin çeşitli alanlarında 

gelişen feminist teori ve feminist metodolojiye dair çalışmaların etkisiyle birlikte, kadın 

deneyimi üzerine yapılan çalışmalar zamanla feminist coğrafya alanında çalışan 

kadınların araştırmalarına da yön vermiştir. Günümüzde erkek hegemonyası altındaki 



 

66 

 

akademik gelenekten gelen coğrafya disiplini içerisinde, bu alanda çalışmalar yürüten 

feminist araştırmacıların çabasıyla kadınlar için politik bir mücadele alanı yaratılmıştır 

(Tuncer, 2022, ss. 118-119). Feminist coğrafya alanında yapılan çalışmaların ön plana  

çıkmasıyla birlikte,  kadınların kentsel mekânda gündelik hayattaki etkinlikleri üzerine 

yapılan çalışmalar hız kazanmıştır. 

       Toplumsal cinsiyet ve mekân arasındaki ilişkiyi inceleyen Suzanne Mackenzie 

(2002) “Kentte Kadınlar” adlı makalesinde, coğrafya ve feminizm ilişkisine yönelik 

yapılan ilk yıllardaki çalışmaların daha çok insan ve mal hareketlerinin ampirik 

açıklamalarından hareketle, geçmiş modellerin kullanılması yoluyla öngörülmeye 

çalışıldığını ortaya koymaktadır. Akademideki her disiplin içinde olduğu gibi coğrafyanın 

da feminizmle ilk tanışması pozitivizme bağlılığın yanı sıra amprik bir nitelik 

taşımaktadır. Başlangıçta kadınların henüz tanımlanmamış davranış kalıplarını 

açıklamaya elverişli olmayan yöntemlerin kullanılması sonucunda ortaya çıkan sorunlar 

ise ampirik sapmalar olarak değerlendirilmiştir. Bu sapmalara karşı feminist 

coğrafyacılar, toplumsal cinsiyet kategorisini araştırmalarına dahil ederek kadınların aile 

ve kentteki hareket örüntülerini parçalara ayırmak suretiyle daha kapsamlı ve elverişli 

yöntemler geliştirmişlerdir. Bu araştırmalarda kadınların kentlerde daha az yer işgal 

ettikleri, daha az kaynağa ulaşabildikleri, daha az yolculuk yaptıkları, mekânsal kısıtlılığa 

maruz kaldıkları için “veri eril ilkeden sapan kentsel alt-grup” olarak tanımlamaya 

yetecek ölçüde çalışmalar yürütülmeye başlanmıştır (ss. 7-9). Coğrafya için yeni bir 

kuramın, yeni bir yöntemin bulunması ve geliştirilmesi arayışlarına feminist bir bakış 

açısının eklenmesiyle kadın deneyimine dayalı araştırmaların önü açılmıştır.  

       Kent sosyolojisinde gündelik hayat kavramı ilk kez Henri Lefebvre tarafından 

kavramsallaştırılmıştır. Lefebvre’e (2007) göre, gündelik olanı anlamak için bazı ön 

koşullar söz konusudur. Öncelikle, gündelik hayatın içinde yer almak, orada deneyim 

sahibi olmak ve gündelik hayatın sıradanlığı karşısında eleştirel bir tavır geliştirmek 

gerekir (s. 87). Lefebvre (2013) kenti, gündelik hayatın mekân ve zaman örgütlenmesinin 

merkezi olarak tanımlamaktadır. Kent; dinlenmenin, toplumsal ilişkilerin, komşuluğun 

ve aile yaşamının yeridir. Diğer bir açıdan ise kent, hem yabancılaşmadan kurtulduğumuz 

hem de yeni yabancılaşmalar yaşadığımız yerdir (ss. 218-221). Kent, bütün bu ilişkileri 

ve çelişkileri içinde barındırır. Dolayısıyla kent, bütün bu çelişkilerine rağmen 

Lefebvre’in (2015) işaret ettiği gibi, gündelik hayatın sürekliliğinin, eylemsizliğinin, 

edilgenliğinin içinde, yerleşik olanı dönüştürmeye de olanak tanımaktadır (s. 97). 



 

67 

 

Özetlemek gerekirse, Lefebvre’in kenti, gündelik hayatın sıradanlığına karşı potansiyel 

bir direniş alanı olarak tahayyül ettiği görülmektedir.  

       Coğrafya disiplini içinde feminist bir kuram ve yöntemin bulunması ve 

geliştirilmesiyle birlikte feminist coğrafya çalışmalarında bölünmüş kent metaforu etkin 

bir şekilde sorgulanmaya başlanmıştır (Mackenzie, 2002, s. 10). Tarihsel süreçte, Antik 

Yunan’dan günümüze kentsel alanda, mekânın özel alan-kamusal alan ayrımından 

hareketle toplumsal cinsiyete göre bölünmesi belirleyici bir etken olmuştur. Bu ayrım, 

özel alanı kadınların mekânı olarak tanımlayarak ortak kurallar belirlemenin, konsensüs 

oluşturmanın, politik ve ekonomik ilişkilerin dışında bırakmıştır. Tarihsel bir süreklilik 

içerisinde devam eden bu ayrımın etkileri, kent sosyolojisinin tarihinde de eril bir bakış 

açısından hareketle ele alınmıştır. Oysa, kadınların tarihi erkeklerin tarihi ile aynı 

değildir. Tarihin önemli kırılma noktaları, kadınlar ve erkekler üzerinde farklı etkiler 

yaratarak tezahür etmiştir (Alkan, 2000, s. 93). Mekânın özel ve kamusal alan olarak 

toplumsal cinsiyete göre bölünmesi, kadınların ve erkeklerin kenti farklı şekillerde 

deneyimlemesine neden olmaktadır.  

       Toplumsal cinsiyet ve yer, mekân arasındaki ilişkiyi feminist coğrafya literatüründe 

en etkili şekilde sorgulayan Doreen Massey (1994) “Space, Place and Gender” (Mekân, 

Yer ve Toplumsal Cinsiyet) adlı eserinde, mekân ve toplumsal cinsiyetin karşılıklı olarak 

birbirlerini inşa etme sürecini şu sözlerle ortaya koymaktadır: Mekân, sosyal ilişkilerin 

ve etkileşimlerin bir sonucudur ve toplumsal olan da mekânsal olarak kurulmuştur. Her 

türlü toplumsal faaliyet, ilişki veya olgu mekânsal bir biçim ve konum gerektirir. Bu 

durum, mekânın sosyal ilişkilerin ve etkileşimlerin bir ürünü olduğu ve iktidar tarafından 

şekillendirildiği gerçeğini gün yüzüne çıkarmaktadır (Massey, 2001, ss. 264-265). Kent 

coğrafyacısı Jane Darke’in de belirttiği gibi, “Her yerleşim, onu inşa eden toplumdaki 

sosyal ilişkilerin mekândaki bir yazısıdır… Şehirlerimiz ataerkilliğin taşa, tuğlaya, cama 

ve betona yazılmış halidir” (aktaran Kern, 2020, s. 27). Görüldüğü üzere, mekân ataerkil 

kültürel pratikler tarafından toplumsal cinsiyet normlarının  yeniden üretildiği bir yer 

olarak şekillenmektedir. 

       Literatürde ilk kez Henri Lefebvre tarafından kullanılan kent hakkı kavramı feminist 

coğrafya üzerine yürütülen çalışmalarda, kavramın kimlik, toplumsal cinsiyetle bağlantılı 

güç ve iktidar ilişkilerini kapsamadığı yönündeki eleştirilerin daima merkezinde yer 

almıştır. Fenster’e (2010) göre, Lefebvre'in şehir hakkı kavramı kamuya, kamusal 



 

68 

 

alanların kullanımına, yani kent sakinlerinin gündelik yaşamlarının yaratıcı bir ürünü ve 

bağlamı olan yapıt aeuvre  üzerindeki haklarına atıfta bulunmaktadır. Oysa oeuvre hakkı, 

feminist kuramcılar tarafından kamusalı ölçüt aldığı ve “beyaz, üst-orta sınıf 

heteroseksüel erkeğin alanı olarak” görüldüğü için eleştirilmektedir. Fenster ise, 

kadınların kent hakkı üzerine yürütülen tartışmaların öncelikle ataerkil sistemde kadınlar 

için idealize edilmiş ev ölçeğinden başlatılması gerektiğini ortaya koymaktadır (ss. 66-

67). Kadınların kent hakkı kavramının tam olarak anlaşılabilmesi için öncelikle kamusal 

ve özel alanlar arasındaki güçlü bağların incelenmesi gerektiği gerçeği ön plana 

çıkmaktadır.  

       Shelley Buckingham (2010) “Examining the Right to the City from a Gender 

Perspective” adlı makalesinde, toplumsal cinsiyet eşitliğinden hareketle kent hakkına 

ilişkin ortak bir gündem oluşturabilmek adına kadınların güvenliği açısından bazı kriterler 

ortaya koymaktadır. Kadınların kent haklarının eşitlik temelinde kullanılmasına yönelik 

gerçekleştirilmesi gereken genel kriterler şunları içermektedir: Kentsel ortamlarda 

kadınların güvenliği, kamu altyapısı ve ulaşım sistemi, konut hizmetler ve istihdam 

bölgeleri arasındaki yakınlık, kadınların hem özel hem de kamusal alanda 

gerçekleştirdikleri üretim/yeniden üretim faaliyetlerinin kamusal alanda üretken çalışma 

kapasitesi üzerindeki etkisi sorgulanmalıdır. Bu kriterlerin herhangi birinin veya 

tamamının karşılandığını garanti altına almak için kadınların yerel yönetim, kentsel 

planlama ve kentsel çevreleriyle ilgili karar alma süreçlerine dahil olmaları kesinlikle 

hayati bir önem taşımaktadır. Belirtilen kriterlerin bir kısmı “Dünya Kent Hakkı Şartı” 

maddelerine dahil edilmiştir (ss. 58-61). Fakat bu maddelerin kalıcı bir toplumsal cinsiyet 

eşitliğiyle mücadelede hala son derece yetersiz kaldığı görülmektedir.  

       Günümüzde hala kadınların bedenleri kentsel sorunların hem kaynağı hem de işareti 

olarak görülmektedir. Kadınların kentsel çevrede gündelik yaşamları toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğinin yarattığı “fiziksel, toplumsal, ekonomik ve sembolik” bir dizi engelle karşı 

karşıyadır. Şiddet, taciz ve tecavüz tehdidi kadınların kentsel gündelik yaşamlarını ve 

                                                           
 Kentsel haklar ve hizmetler konusunda uluslararası insan hakları belgelerine toplumsal cinsiyet eşitliğinin 

dahil edilmesi yakın tarihlere dayanmaktadır. Kent haklarının en açık şekilde deklare edildiği 2000 yılında 

“Avrupa Kent İnsan Hakları Koruma Şartı”, 2005 yılında “Dünya Kent Hakkı Şartı” ve 2006 yılında ise 

“Montreal Haklar ve Sorumluluklar Şartında” yer bulan pek çok maddenin yanında toplumsal cinsiyet 

eşitliğine de bu sözleşmelerde yer verildiği görülmüştür. 2004 yılında hazırlanan “Kadınların Kent Hakkı 

Şartı” ise, kentte toplumsal cinsiyet eşitliği konusunda kadınların kent hakkına dair doğrudan vurgu yapan 

ilk kapsayıcı belge olma niteliğine sahiptir. Bu ilk belge, “kadınların kent hizmetlerine erişimi, güvenlik 

teminatı, kent demokrasi süreçlerine eşit katılımı ve cinsiyet farkından ortaya çıkan her türlü ayrımcılığın 

ortadan kaldırılması konularında açık olarak hükümetlere çağrı yapmaktadır” (Kayuder, 2022, ss. 7-8).  



 

69 

 

tercihlerini şekillendirmektedir. Kentler, ataerkil aile yapısını, emek piyasasını ve 

toplumsal cinsiyet normlarına göre erkeklerin hayatını ve tercihlerini kolaylaştırmak 

üzere düzenlenmiştir. Kadınların yaşadıkları coğrafyanın onların kenti deneyimlemesi 

üzerinde bıraktığı zihinsel bir emniyet ve tehlike haritası vardır. Her kadın başına bir şey 

geldiğinde “O mahallede ne yapıyordun? O barda? Yalnız başına otobüs mü 

bekliyordun? Neden gece yalnız yürüyordun?” sorularına maruz kalacağını öngörür. 

Korku bir kadının hayatını en az gerçek tehditler kadar şekillendirir. Sokakta yürüme, 

eğlenme, çalışma ve kentte yer kaplama hakkını sınırlandırarak kadınlara daima kente ait 

olmadıklarını hissettirir (Kern, 2020, ss. 19-23).  

       Selda Tuncer (2018) “Kadınların Kent Hakkı Bütün Köşebaşlarını İstemek” adlı 

çalışmasında, literatürde kadınların kent hakkı üzerine yapılan çalışmaların genellikle 

güvenlik bağlamında ele alındığını ortaya koymaktadır. Kent güvenliği elbette ki 

kadınların kenti deneyimlemeleri üzerinde son derece etkili bir sorundur. Fakat ataerkil 

söylem ve pratiklerden kaynaklanan toplumsal ve kültürel normlarda kadınların kent 

hayatına erişimlerinde en az güvenlik sorunu kadar belirleyici bir rol oynamaktadır. Öte 

yandan, kadınların kent hayatındaki deneyimlerini sadece güvenlik, kentsel planlama ve 

yönetim düzeyinde tartışmak ise kentin aynı zamanda kadınlar için bir özgürlük ve 

imkânlar taşıdığı gerçeğini de göz ardı etmektedir.    

       Coğrafyanın kadınlara yönelik cinsiyetçi söylemi, sokağın kadınlar için tehlikeli 

olduğu bilgisiyle yeniden üretilir ve suçu kurbanlara yükleyerek cinsel taciz ve şiddeti 

ataerkil söylem ve yaygın inanışlarla meşrulaştırır. Kadınlara çocukluklarından itibaren 

sokakta yalnız yürümemeleri, geceleri sokağa çıkmamaları, yabancılardan ve şehrin 

tehlikeli olarak bilinen bölgelerinden daima uzak durmaları öğretilmiştir. Oysa kadınlar 

sadece kamusal alanda değil, onlar için güvenli olduğu söylenilen ev içi alanda da şiddete 

ve kötü muameleye maruz kalmaktadır. Şiddet, tecavüz ve taciz korkusu ise kadınların 

sokakla kurduğu ilişkiyi sınırlandırır. Dışarıda olmak, kadınlara kendi sokağında bile 

güvende olmadığını hissettirmekle birlikte, aynı ölçüde güçlü bir cesaret verir. Bu 

nedenle kadınlar için tarih boyunca sokak, politik açıdan kazanılması gereken bir alan 

olmuştur.  

       Feminist mücadele içinde kamusal alanda kadınlara yönelik şiddet eylemleri ilk kez 

1970’lerde Avrupa ve Kuzey Amerika’daki şehirlerde gerçekleştirilen “Take Back the 

Night” (Geceyi Geri Al) eylemleri ile hız kazanmıştır (Kern, 2020, s. 25). TBTN 



 

70 

 

eylemleri, çok sayıda kadının süregelen cinsel şiddete ve buna eşlik eden mağdurun 

suçlanmasına yönelik tepkinin kamuoyuna duyurabilmesini sağlamak amacıyla hayata 

geçirilmiş bir protestodur. Kadınlar tarafından kadınlar için düzenlenen halka açık bir 

protesto olan TBTN yürüyüşleri, kadınların şiddete karşı bir araya gelmesi ve cinsel 

saldırı, taciz ve diğer şiddet türleri söz konusu olduğunda yaşadıkları korkuyu ve 

üzerlerine yüklenen sorumluluğu sona erdirme isteklerini dile getirmenin bir aracı olarak 

düzenlenmeye başlanmıştır (Mokami Status of Women Council, 2023). Dünyanın birçok 

ülkesinde hala düzenli olarak kamusal alanda kadınlara yönelik şiddete karşı TBNT 

eylemleri düzenlenmektedir. Türkiye’de 2003 yılından itibaren Taksim İstiklâl 

Caddesi’nde düzenlenmeye başlayan 8 Mart Feminist Gece Yürüyüşü TBTN 

eylemlerinin amacını ve kararlılığını taşımaktadır.  

       Leslie Kern (2020) “Feminist Şehir” adlı eserinde kadınlar için kentin sürekli olarak 

bir tehlike coğrafyası olarak tahayyül edilmesine karşı “tehlikelerin canı cehenneme” 

manifestosuyla kentin kadınlar için sağladığı imkânları şu şekilde ortaya koymaktadır: 

Kent, kadınlar için küçük şehirlerde ya da kırsalda asla erişemeyecekleri seçeneklere 

ulaşabilecekleri bir alan açar. Kentin heterojen özellikleri insana, “anonimlik, enerji, 

kendiliğindenlik, tahmin edilemezlik ve evet hatta tehlike” vaat eder. Kern, kent hayatının 

kadınlar için sunduğu farklı seçenekleri aşağıda şu şekilde değerlendirmektedir:  

İş fırsatları. Dar görüşlü toplumsal cinsiyet normlarından kurtulmak. 

Heteroseksüel evlilikten ve annelikten kaçınmak. Geleneksel olmayan 

kariyerlerin ve memuriyetlerin peşine düşmek. Eşsiz kimlikler ifade 

etmek. Toplumsal ve siyasi davalar üstlenmek. Yeni hısımlık ağları 

kurmak ve arkadaşlıkları ön plana almak. Sanat, kültür ve medyaya 

katılmak. Tüm bu seçenekler şehirlerdeki kadınlar için çok daha 

erişilebilirdir (ss. 25-26).  

       Lefebvre (2021) sokağın imkân ve sınırlarını “sokağa karşı” ve “sokaktan yana” 

argümanıyla  şu şekilde açıklamaktadır: Bir buluşma ve gösteri mekânı olan  sokak, kentte 

yaşayanlar için yalnızca bir geçiş ve sirkülasyon yeri değildir. Sokak aynı zamanda anlık 

bir tiyatrodur. Sokakta hem izleyici hem de aktör olunur. Dolayısıyla, kent bütün bu 

özellikleri bağrında taşır ve sokak ortadan kalktığında, toplumda parçalanma, bölünme 

ve kopmalar meydana gelir. Sokak aynı zamanda düzensizliktir. Kentin tüm unsurları 

sokakta özgürleşir ve sokaktan merkezlere doğru yayılır. Bu yayılma sırasında kaynaşma 

alanı ortaya çıkar ve bir grup devrimci bir eylemle mekânı sahiplenir. Sokağın 



 

71 

 

düzensizliği başka bir düzen doğurur. Sokağa karşı sokak, baskının ayrıcalıklı mekânı 

olarak tüketim için organize edilen kar ve verimlilik sistemine tâbi hale getirilir (ss. 22-

24). Lefebvre, iktidarın tahakkümü altındaki yabancılaşmış sokağa karşı, sokaktan yana 

sokağın gücü ile özgür bir alan yaratılabileceğini ileri sürerken sokağın performatif 

yönünü vurgulamaktadır. 

       Lauren Elkin (2022) “Flanöz Şehirde Yürüyen Kadınlar” adlı eserinde, kadınların 

kent ile ilişkisini kendi flanözlük deneyiminden yola çıkarak şu şekilde değerlendirir: 

Kentin sokaklarında erkeklerin hiç tepki görmeden yürüdüğü sokaklarda, bir kadın için 

sokağa çıkmak başlı başına bir itaatsizlik eylemidir. Dolayısıyla, düzeni bozmak isteyen 

kadınların kapıdan dışarı çıkmasının yeterli olduğunu ileri sürmektedir (s. 33). Mitchell’e 

(2020) göre ise, “itaatsiz olmak genellikle sesini duyurabilmenin önkoşuludur” (s. 85). 

Rebecca Solnit (2016)“Yol Aşkı: Yürümenin Tarihi” adlı eserinde, yürümeyi kamusal 

alanın kamusallığını sürdürmeyi sağlayan ilk adım olarak tanımlamaktadır (s. 256). Elkin 

(2022) kadınlar için sokağa çıkmanın alanı yeniden üretmek üzerindeki etkisini şu şekilde 

açıklamaktadır: Mekânı kendi koşullarımızda gözlemleme, temellük etme ve düzenleme 

hakkını da talep ederiz. Kentte kapladığımız alan nötr bir şey değil, feminist bir meseledir. 

Kentler görünmez sınırlardan ve cinsiyete göre ayrılmış mekânlardan oluşur. Dolayısıyla 

bu sınırların ayrımına varmak, sorgulamak ve meydan okumak gerekir (ss. 338-340).  

       Mitchell’e (2020) göre, kent hakkı talebinin görünür olduğu alan halihazırda sadece 

önceden belirlenmiş verili bir alanın kamusallığına atıf yapmaz. Bir alanı kamusal yapan 

unsur, bir grubun ya da bir başkasının alanı sahiplenişi ve eylemleriyle o alanı kamusal 

hale dönüştürmesiyle kendisine bir temsil alanı yaratır (s. 64). Butler (2012) “Müttefik 

Bedenler ve Sokağın Siyaseti” adlı makalesinde kitlesel sokak gösterilerinin ayırt edici 

özelliğini şu şekilde açıklamaktadır: Bu kalabalıkların sadece kamusal alanda hak talebi 

için bir araya gelen bedenlerden oluştuğunu iddia etmek, aynı zamanda kamusal alanın 

verili bir alan olduğunu da varsayar. Elbette ki, bu hareketlerin toplandıkları kamusal 

alanların halkın toplumsal hafızasında siyasal tarihi olan meydanlarda gerçekleşmesi söz 

konusudur. Diğer bir açıdan ise kolektif eylemlerin alanı müşterek hale getirdiği ve 

“kamusal alan ilan ettiği belli bir uzam üzerinde hak talebinde” bulunduğu gerçeği gün 

yüzüne çıkmaktadır. Eylemciler bir araya geldiğinde “mekanın kamusal karakterinin bir 

                                                           
 Fransızca flâner fiilinden gelen flâneur  kelimesi, 19. yüzyılın ilk yarısında Paris’in pasajlarında doğmuş 

ve “amaçsızca dolaşan kişi” anlamında erkeğe has bir ayrıcalık ve serbestliğin sureti olarak kullanılmaya 

başlanmıştır. Walter Benjamin’in flanör kavramından hareketle, kenti yürüyerek deneyimleyen bir kadın 

gezgin olarak yazar ise kelimeyi flanöz biçiminde erilden dişile çevirmiştir (Elkin, 2022, ss. 13-17). 



 

72 

 

ihtilafa, hatta mücadele meselesine dönüştüğünü” kavramamız gerekir. Çünkü, kamusal 

alanda özgürce hareket etme ve toplanma talebini bedenlerimiz bir araya gelmeden 

eyleme geçirmek mümkün değildir. Bir diğer önemli nokta ise, meydan ve sokak hem 

eylemin maddi desteği, hem de kendileri de ön plana çıkartılacak “kamusal ve bedensel 

eylem kuramının parçasıdır” (ss. 28-29).  

       Susana Torre (1996) “Claiming the Public Space: The Mothers of Plaza de Mayo” 

adlı makalesinde, kentlerin dönüşümünde kadınların kolektif ve bireysel eylemlerinin 

dönüştürücü etkisini Arjantin’de Askeri Cunta döneminde yakınları zorla kaybettirilen 

Plaza de Mayo Anneleri’nin başlattığı adalet mücadelesi üzerinden ortaya koymaktadır. 

Torre’ye göre, feminist kent çalışmalarında kadınların aktif bir özne olarak kenti 

dönüştürme iradesi dikkate alınmamaktadır. Güncel feminist çalışmalar, kadın ve kent 

arasındaki ilişkiyi genellikle 19. yüzyılda kentlerde yaşayan burjuva kadınlarının inşası 

üzerinden ele almaktadırlar. Bu çalışmalarda ise kadınlar daha çok erkekler için bir arzu 

nesnesi ya da tüketim toplumunun bir parçası olarak tasvir edilmektedir. Feminist 

eleştirmenler ve biyografi yazarları ise kentlerde dönüştürücü rol oynamış kadınları 

istisnai bireyler olarak ele almakla birlikte, özellikle işçi sınıfı kadınlarını kolektif bir 

sosyal projenin bilinçsiz aracıları olarak tasvir etmektedirler. Oysa, Plaza de Mayo 

Anneleri kentin var olan bir kamusal alanını adalet taleplerinin görünür olduğu bir sahne 

olarak kullanarak, bu alanın binalarla temsil edilemeyeceğini, toplumsal eylemlerle 

yeniden üretilebileceğini göstermişlerdir (ss. 241-243). Plaza de Mayo Anneleri başlattığı 

adalet mücadelesi ile kentin toplumsal hafızasında sembolik bir öneme sahip olan bir 

kamusal alanı, kendi hak mücadelelerinin görünür olabileceği bir alan olarak temellük 

ederek mekânı yeniden üretmişlerdir. Arjantin'deki Plaza de Mayo Anneleri’nin çocukları 

için başlattıkları mücadele, Türkiye'de benzer bir durum yaşayan Cumartesi Anneleri 

                                                           
 Uzunçayırlı-Baysal’a (2018) göre, Arjantin'deki Plaza de Mayo Anneleri ile ortak bir kaderi ve acıyı 

paylaşan Türkiye'deki Cumartesi Anneleri arasında çok önemli benzerlikler olmakla birlikte, iki grup 

arasında eylemi gerçekleştirdikleri kamusal alan konusunda önemli bir fark söz konusudur. Plaza de Mayo 

meydanı, Arjantin'in tarihsel ve toplumsal hafızasını temsil eden bir kamusal alan olarak anneler tarafından 

direnişin mekânına dönüştürülmüştür. Oysa, Galatasaray Meydanı daha öncesinde kentin kolektif 

hafızasında bir yere sahip değildir. Cumartesi Anneleri tarafından seçilme nedeni ise, Galatasaray 

Meydanı’nın bir arter alan olarak eylemin görünürlüğünü ve kitlelere daha kolay ulaşmasını sağlamak 

içindir. Cumartesi Anneleri mücadelelerine ilham veren  Plaza de Mayo Anneleri’nden farklı olarak adalet 

talepleriyle meydanı yeniden üreterek bir karşı-mekâna dönüştürmüş ve kente kolektif hafızada yeri olan 

yeni bir kamusal alan kazandırmışlardır. 

 



 

73 

 

hareketinin 1995 yılından itibaren başlattıkları sivil itaatsizlik eylemine de esin kaynağı 

olmuştur. 

       Kadınların kent hakkı kavramı bu bölümde, toplumsal cinsiyet ve mekân arasındaki 

ilişkiyi sorgulayan feminist kent çalışmaları içerisinde yürütülen tartışmalardan hareketle 

ortaya konulmuştur. Kadınların kolektif sokak eylemlerinin kent hakkı mücadelesindeki 

önemi kentin kadınlara sağladığı özgürleşme olanakları üzerinden tartışılmıştır. 

Kadınların kolektif sokak direnişlerinin kenti dönüştürmeleri üzerindeki etkisini ortaya 

koyan Geceyi Geri Al, Plaza de Mayo Anneleri ve Cumartesi Anneleri’nin eylemleri 

kamusal alan bilgimizin yeniden tanımlanması gerektiği gerçeğini ortaya çıkarmaktadır. 

Kadınlar tarafından hayata geçirilen bu direnişlerin, mekânsal farklılığa rağmen 

kendilerinden ilham alan başka toplumsal hareketlerin taleplerini de görünür 

kılabilecekleri yeni bir kamusal alan yaratma potansiyeli söz konusudur.  

 

2.2. Retrospektif Bir Bakışla Türkiye’de Feminist Hareketin Mücadele Deneyimleri  

       Türkiye’de feminist hareketin gelişim süreci bu bölümde üç başlık altında tartışılarak 

ortaya konulacaktır. İlk olarak 1980’lerde Türkiye’de politik bir hareket olarak ortaya 

çıkan feminist hareketin mücadele deneyimleri dönemin siyasal, ekonomik ve toplumsal 

yapısı içerisinde tartışılacaktır. 1980’lerde Türkiye’de feminist bilincin oluşmasında 

etkili olan yayın faaliyetleri, dergiler, dernekler ve özellikle kadınların sokak eylemlerinin 

başlangıcını oluşturan kampanyalar incelenecektir.   

       1990’lar Türkiye’de feminist hareketin kurumsallaşma ve örgütlenme sürecinin 

başlangıcı olarak kabul edilmektedir. 90’larda feminist hareketin örgütlenmesi ise ülkenin 

içinden geçmekte olduğu siyasal atmosferin etkisiyle şekillenmiştir. 90’lı yıllarda 

Türkiye’de feminist hareketin gelişim süreci dönemin öne çıkan politik sorunları 

temelinde tartışılarak ortaya konulacaktır.  

       2000’li yıllar feminist harekette yasal kazanımların yaşandığı bir dönem olarak 

şekillenmiştir. Bu dönemde, Türkiye’nin AB üyelik başvurusu ile başlayan uyum süreci 

sonrasında proje feminizmi olarak adlandırılan süreç yaygınlık kazanmış ve hareketin 

anaakımlaşmasında önemli bir etki yaratmıştır. 2000’li yıllardan günümüze feminist 

hareketin örgütlenme deneyimleri Türkiye’de 2002 sonrası değişen siyasal ve toplumsal 

konjonktür ekseninde incelenecektir. 



 

74 

 

2.2.1. 1980’lerde Türkiye’de Politik Bir Hareket Olarak Feminizmin Gelişim Süreci  

       Türkiye’de feminizm alanındaki çalışmaların öncü isimlerinden biri olan Şirin Tekeli 

(2020) “1980’ler Türkiyesi’nde Kadın Bakış Açısından Kadınlar” adlı eserinde, 

Türkiye’de feminizmin gelişim sürecini 19. yüzyılın sonlarından itibaren varlık gösteren 

yüzyıllık bir tarihsel süreç olarak ele almaktadır. O’na göre bu tarihsel evre üç aşamada 

gerçekleşmiştir. İlk evrede (1908) II. Meşrutiyet Dönemi’nde Osmanlı toplumunda 

yaşayan kadınlar tarafından kurdukları dernekler ve yayın organları aracılığıyla 

kadınların hayatlarını sınırlandıran durumlara karşı eğitim, çalışma hakkı, aile içindeki 

konumları ve toplumsal hayata katılma taleplerini güçlü bir irade ile ortaya koyan 

Osmanlı kadın hareketi yer almaktadır. İkinci evrede ise bu taleplerin hayata geçirildiği 

1926 yılında kabul edilen Medeni Kanun ve 1934 yılında kadınların oy hakkını 

tanımlayan anayasa değişikliği ile “devlet feminizmi” ortaya çıkmıştır. Üçüncü evrede, 

yeni devletin kuruluşu sırasında kadınların Kurtuluş Savaşı’na sağladıkları katkı 

görmezden gelinmemiş ve 1935’te Türk kadınlarının artık yurttaşlık hakkına sahip 

oldukları gerekçe gösterilerek kadın hareketinin Cumhuriyetle bağını kuran Türk 

Kadınlar Birliği kapatılarak o süreçte var olan tek bağımsız kadın örgütlenmesine son 

verilmiştir. O tarihten itibaren kadınlar kendilerini ideolojik açıdan feminizmden çok 

Kemalizmle  özdeşleştirmişlerdir. (ss. 28-29).  

       Türk Kadınlar Birliği’nin (TKB) kapatılması ve kadın hakları örgütlerinin de diğer 

bütün siyasal örgütlerle birlikte sessizliğe itildiği 1935 yılına kadar devam eden süreç 

Türkiye’de kadın hakları taleplerinin dile getirildiği birinci dalga feminizm dönemi olarak 

kabul edilmektedir (Sancar, 2014, s. 92). Bu dönemselleştirme şemasında birinci dalga 

feminizm “Erken Dönem, II. Meşrutiyet Dönemi ve Cumhuriyet Dönemi” olmak üzere 

oldukça uzun bir zaman dilimine yayılarak gerçekleşmiştir. 1980 sonrası feminist hareket 

ise, Türkiye’de ikinci dalga feminizm dönemi olarak adlandırılmaktadır (Zihnioğlu, 2003, 

ss. 20-21). Tekeli’ye (2017) göre, “1980'lerin ilk yıllarından itibaren gelişmeye başlayan 

kadın hareketinin tarihini, gizil hazırlık dönemi, uyanış dönemi, meşruluk arayışı dönemi, 

bir harekete dönüşme gibi alt başlıklar altında ele almak mümkündür (s. 270). Tekeli’den 

hareketle, Türkiye’de feminist hareketin 70’lerde uyanış, 80’li yıllarda meşrulaşma, 

90’larda ise örgütlenme dönemini yaşadığını söylemek mümkündür.  

       Serpil Sancar (2014) “Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti: Erkekler Devlet, Kadınlar 

Aile Kurar” adlı eserinde, erken modernleşme döneminde siyasal reform süreçlerinde yer 



 

75 

 

almış kadınların, Türk modernleşmesinin temel yapısının oluştuğu sürecin sonunda 

kurucu erkeklerle eşit statü ve yurttaşlık konumuna sahip olamadıklarını belirtmektedir. 

1924 Anayasası ile siyasal haklarına erişemeyen kadınlar yeni kurulmakta olan devletin 

önemli kademelerinde yer almamışlardır. Bu durumun en somut örneği ise Türkçü ve 

milliyetçi hareketin öncü isimlerinden olan Halide Edip Adıvar ve Nezihe Muhittin gibi 

kadınlara yeni devletin yönetim kadrolarında yer verilmemesidir. Kadınlar kamusal 

alanın dışında milli kültürün, örf ve adetlerin taşıyıcısı, ulusun anaları olarak 

konumlandırıldılar. “Modern Türk kadını” kimliği eşit bir yurttaşlık konumundan çok 

milli ve modern Türk kimliğini dünyaya tanıtmak için kültürün göstergesi ve temsilinin 

sembolü olarak kullanılmıştır. Sancar’a göre bu durum “kadın haklan söyleminden 

ideolojik, politik ve kültürel olarak ciddi bir kopuşun göstergesi olarak kabul edilmelidir” 

(ss. 111-113). Bu bağlamda, 1980’li yıllarda feminist hareketin en temel eleştiri 

noktalarından birinin Kemalist modernleşme sürecine yönelik olduğu görülmektedir.  

       1980’lerde Türkiye’de feminist hareketin gelişim sürecini sorgulamaya girişmeden 

önce öncelikle 80’li yıllarda Türkiye’de nasıl bir kültürel ortamın yaşandığını ortaya 

koymamız gerekiyor. Buradan hareketle, bu dönemin kültürel ve siyasal ortamını Nurdan 

Gürbilek (2001) “Vitrinde Yaşamak: 1980’lerin Kültürel İklimi” adlı eserinde şu şekilde 

değerlendirmektedir: 80’li yılların ayırt edici özelliği hem devletin şiddetinin en ağır 

şekilde tezahür ettiği hem de diğer dönemlere kıyasla karşıtını yaratmasında gizlidir. 

Dönemin ideolojik bütünsel yapılanması içinde o güne kadar bastırılmış olan kültürel 

kimliklerin, çoğulluğun ve kültürel taleplerin kamuoyunda görünür kılındığı bir süreci de 

beraberinde getirirmiştir. Kadınların, Kürtlerin, eşcinsellerin kendi söylemsel pratiklerini 

oluşturmaya başladıkları bir dönemi işaret etmektedir. Türkiye’de 80’li yıllarda kültürün 

parçalanması ile aşağı kültür patlaması yaşanmış ve kitle kültürünün ağırlık kazandığı 

köklü bir değişim yaşanmıştır. Bu değişimin temel nedeni ise toplumun o güne kadar 

Kemalizm’in idealize ettiği modern kültürel kimlikler tarafından bastırılmış ve tabi 

kılınmış olanın geri dönüşü dolayısıyla bir özgürleşme talebidir (ss. 101-104). 

       1980’lerde Türkiye’de dünyada hâkim olmaya başlayan neo-liberal politikalara 

paralel olarak gelişim gösteren bireycilik fikrinin ön plana çıktığı görülmektedir. Devlet 

müdahalesinin önüne geçilerek bireysel özgürlükleri arttırmayı amaçlayan neo-liberal 

politikalar, hem bireyi hem de cemaatleri öne çıkartarak kitleleri etkin politikadan 

uzaklaştırmıştır. Türkiye’de 12 Eylül Askeri Darbesi’nin öncesinde dönemin Başbakanı 

Süleyman Demirel tarafından Başbakanlık Müşteşarı Turgut Özal’a hazırlatılan 24 Ocak 



 

76 

 

kararları ile birlikte neo-liberal ekonomi politikaları hayata geçirilmiştir. 1982 ve 1987 

yılları arasında Başbakan Turgut Özal’ın iktidarı döneminde 24 Ocak Kararları’nın 

uygulanmasıyla birlikte, hem yeni bir ekonomik sistem hem de yeni bir politik ve kültürel 

yapı ortaya çıkmıştır. Türkiye açısından bu yeni süreçte, devlete karşı bir sivil toplumun 

oluşması ile mücadele alanları modernleşme, ulusal kimlik ve dayanışma gibi konulardan 

kadın hakları, çevre hakları, insan hakları ve etnik grupların hakları gibi alanlara 

kaymıştır. Özel radyo ve televizyonların yaygınlaşması ile tartışma platformları ön plana 

çıkmıştır (Çaha’dan aktaran Şenol, 2010, s. 55).  

       Kadın hareketi ve bu hareketin bir damarı olan feminist harekette 1935 yılından 

itibaren başlayan suskunluk dönemi 1970’lerde sosyalist hareket ve örgütlenmelerin 

mücadele hattında kırılmaya başlamıştır. Türkiye’nin ilk kadın parti başkanı olan Behice 

Boran 1970’te Türkiye İşçi Partisi genel başkanlığına seçilmiştir. Aynı yıl Türkiye 

Devrimci Kadınlar Derneği, 1975 yılında ise İlerici Kadınlar Derneği kurulmuştur. 

Kadınlar bu dönemde legal ve illegal sol sosyalist fraksiyonlar içinde etkin rol alsalar bile 

ataerkil toplumun yarattığı zihinsel süreçleri tıpkı İslami ve ulusalcı ideolojinin yarattığı 

pratiklere benzer bir biçimde sol örgütlenmeler içerisinde de yaşamışlardır (Alkan ve 

Çakır, 2017, ss. 243-244). Türkiye’de kurulan ilk sosyalist kadın örgütlenmesi olan İlerici 

Kadınlar Derneği dönem itibariyle her ne kadar feminist bir bilince sahip olmasa dahi 

sonraki süreçte, kadın hareketinin örgütlenmesi ve o tarihe kadar varlığını sürdüren devlet 

feminizmi’nin aşılmasında feminist harekete önemli bir deneyim alanı kazandırmıştır. 

1980 sonrası oluşan feminist hareketin İlerici Kadınlar Derneği’ne dair en önemli eleştiri 

noktası ise sınıf sorununu kadın sorununun önüne geçirmiş olmalarına yöneliktir 

(Keşoğlu, 2020, s. 149). Bu noktada, 1980 öncesi Türkiye sol ve sosyalist örgütlenmeler 

içinde yer alan kadınların henüz feminist bir bilince sahip olmadıkları gerçeği ön plana 

çıkmaktadır.  

       Türkiye’de feminizmin telaffuz edilmesi 1980 Askeri Darbesi’nin Marksist sola ve 

siyasi kuruluşlarına yönelik gerçekleştirdiği darbenin hemen ardından gündeme gelmiştir. 

Tekeli’ye göre bu duruma yönelik Türkiye’de iki yaklaşım söz konusudur. İlk yaklaşıma 

göre, sol kendi içinde bir dönüşüm yaşamış ve bu fraksiyonlar içindeki kadınlar tıpkı Batı 

toplumlarındaki hemcinsleri gibi bu hareketler içindeki ezilmişliklerinin farkına 

varmışlardır. İkinci yaklaşım ise solun 12 Eylül’de yaşadığı darbeden hemen sonra 

feminizmi dillendiren  kadınların bu hareketler içindeki eril hegemonyaya karşı kendi 

söylemlerini ortaya koymalarının güç olacağı yönündeki yaklaşımdır. Dönemsel açıdan  



 

77 

 

feminizmin gündeme geliş biçimi solda feminist hareketin “eylülist” olarak 

damgalanmasına neden olmuştur. Feminizm özünde sol bir toplumsal hareket olmakla 

birlikte solun dışında bir hareket olarak algılanmıştır (Tekeli, 2020, 30-31). 1980’lerde 

feminist hareketin, Türkiye Solu’nun kadın sorununa dair yaklaşımına temelden bir 

eleştiri geliştirdiği görülmektedir.  

       Fatmagül Berktay (2020) Türkiye Solu’nu “1980 öncesi ve sonrası” olmak üzere iki 

dönem içinde değerlendirmektedir. 1980 öncesi Türkiye solundaki örgütlenmeler içinde 

kadın sorunu  yoktur. Öncelikli meseleleri sınıf ve devrimdir. Bu dönemde kadınların sol 

parti ve örgütlenmeler içindeki konumları toplumun geneline hâkim olan kuralların 

erkekler tarafından belirlendiği ve yürütüldüğü bir toplumsal oluşumdur. Dolayısıyla 

kadınlar bu örgütlenmeler içinde nadir olarak yönetici konumunda yer alsalar bile karar 

alma mekanizmalarının dışında bırakılmışlardır. Bu dönemde Türkiye Solu’nda yaygın 

inanış kadınların toplumdaki ezilmişliğinin feodalitenin egemenliği ve ülkenin geri 

kalmışlığı yüzünden ortaya çıktığı yönündedir. Türkiye Solu’nda kadının cinsiyeti 

yüzünden burjuvalaşmaya daha yatkın olduğuna yönelik bir rasyonalizasyon söz 

konusudur. 80’lerin ortalarından itibaren ise Türkiye Solu kadın sorunu  ile daha gerçekçi 

bir yaklaşımla ilgilenmeye başlamıştır. Kadın hareketinin, feminist mücadele sayesinde 

gelişmesi sonucunda ise iki dönem arasında feminizme yönelik saldırılarda farklılık 

yaşanmıştır. Bu saldırıların bir ucunda “Eylülist damgalı bölücü çıkışsızlık” diğerinde ise 

“burjuva-demokrat karakterli bir hareket” eleştirileri yer almaktadır (ss. 279-284).  

       12 Eylül 1980 Askeri Darbesi’nin ardından Türkiye’de kadın hareketi açısından 

farklı bir süreç yaşanmıştır. Batı’da genellikle başka toplumsal hareketlerin güçlendiği 

bir dönemde ivme kazanan feminist hareket Türkiye’de darbe sonrası baskı döneminde 

kentli, eğitimli ve meslek sahibi kadınlar tarafından bağımsız bir hareket olarak radikal 

bir çıkış gerçekleştirmiştir (Alkan ve Çakır, 2017, s. 245). Tekeli’ye (2020) göre, feminist 

hareket 1980 Askeri Darbesi’ne karşı toplumsal muhalefetin ilk ve öncü hareketi olarak 

toplumun demokratikleşme talebi arayışında önemli bir işlev kazanmıştır (s. 31). Bu 

hareketin ilk eylemleri 1982 yılında feminist bilinç yükseltme gruplarının oluşturulması 

ile siyaset-dışı olarak tanımlanan evlerde gerçekleştirilmiştir. Bilinç yükseltme grupları 

aracılığı ile Türkiye’de o güne kadar politika dışı olarak tanımlanan kadına yönelik şiddet, 

tecavüz, bekaret, pornografi ve medyada kadınların temsili gibi sorunlar ilk kez sesli 

olarak tartışılarak gündeme getirilmiştir (Alkan ve Çakır, 2017, ss. 245-246). 80’li 

yıllarda Türkiye’de bilinç yükseltme gruplarının evlerde yapılmasının nedeni ise bir 



 

78 

 

zorunluluktan ileri gelmektedir. Toplantı yasağına aykırı hareket etmekten dolayı 

tutuklanma tehlikesine karşı kadınlar, yasağı saf dışı bırakmaya karşı bir çözüm olarak 

bu toplantıları kabul günü görünümünde hayata geçirmişlerdir (Aytaç, 2011, s. 291). 

1980’lerin başında feminist hareketin bilinç yükseltme toplantıları ilk olarak İstanbul ve 

Ankara gibi büyük şehirlerde, akademik ve entelektüel çevreler içerisinde gerçekleşmeye 

başlamıştır.  

       1980’lerde Türkiye’de kadın hareketi kamusal alan ve özel alan arasındaki ayrımın 

sorgulanması bakımından politik mücadele alanını belirlemekle işe başlamıştır. 

1960’larda Batı’da ikinci dalga feminist mücadelenin ortaya koyduğu “Özel Olan 

Politiktir” sloganı Türkiye’de ancak 1980’li yıllarda tartışılmaya başlanmıştır. Kadınların 

toplumsal cinsiyete dair varoluş problemlerinin ilk kez yüksek sesle tartışıldığı bu dönemi 

anlatan en doğru betimlemeler “bilinç yükseltme”, “duyarlılık yaratma” ve “güçlenme” 

olarak tanımlanmaktadır. Bu dönemde ev toplantıları bir kamusal davet aracılığıyla değil, 

birbiriyle tanışıklığı olan yakın arkadaşlar arasında feminizm üzerine fikir yürüten 

kadınlar tarafından yapılmaktadır. Bu toplantılarda ağırlıklı olarak akademisyenler, 

yüksek lisans ve doktora öğrencileri yer almaktadır. Hiyerarşi ve örgütlenme meselesi ise 

o yıllarda ev toplantılarına katılan kadın grupları arasında temel eleştiri noktalarından 

birini oluşturmaktadır (Timisi ve Gevrek, 2021, ss. 14-19). 1980’lerde Türkiye’de 

feminist hareketin oluşum sürecinde bilinç yükseltme gruplarındaki feminizm 

tartışmalarından çıkan teorik sonucu Şule Aytaç (2011) kendi öznel deneyimi üzerinden 

şu şekilde aktarmaktadır: “Her zaman, her yerde, her kadın için geçerli olan bir tek biçim 

yok. Hareket, biçimini kendisi yaratır ama bunun için de bilinç yükseltme yapmak şart, 

diye düşünüyorum” (s. 291).  

       1982 ve 1990 yılları arasında önceleri küçük gruplar halinde İstanbul ve Ankara gibi 

büyük şehirlerde bir dizi eylem hayata geçirilmiştir. İlk olarak 1982 yılında “Sınırlı 

Sorumlu Yazarlar ve Çevirmenler Yayın Üretim Kooperatifi” (YAZKO) tarafından 

İstanbul’da Gazeteciler Cemiyeti’nde düzenlenen “Kadın Sorunları Sempozyumu” 

feminizmin kamuoyu önünde ilk kez ortaya konulması açısından önem teşkil etmektedir. 

1983’de ise Somut Dergisi’nde feminist kadın sayfası yayımlanmıştır. 1984’de 

İstanbul’da Kadın Çevresi  kitap kulübü kurulmuştur (Tekeli, 2020, s. 31). Kadın 

Çevresi’nin kurulmasıyla birlikte dünyada feminist literatürün öncü isimlerinin eserleri 

yayımlanmaya başlamıştır. Tekeli’ye (2017) göre, YAZKO tarafından çıkartılan haftalık 

dergide, Somut'ta feminist kadınlara bir sayfa önerilmesi ve Kadın Çevresi’nin kurulması 



 

79 

 

feminizmin meşruluk arayışı dönemine damgasını vuran iki önemli gelişmedir (s. 272). 

1986’da Türkiye’nin de imzacısı olduğu (CEDAW) “Kadınlara Karşı Her Türlü 

Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi”nin uygulanmasını talep eden kadınlar tarafından 

Kadınlar Dilekçesi olarak adlandırılan bir imza kampanyası düzenlenmiş ve binlerce 

kadının imzasıyla 7 Mart 1986 tarihinde TBMM’ne sunulmuştur. Kadınlar Dilekçesi 

sonraki süreçte feminist hareketin sokak mücadelesinin alanlarda hissedildiği ve 

kitleselleştiği bir dönemin başlangıcı olmuştur (Keşoğlu, 2020, s. 149). 1980’li yılların 

başlarında feminizme yönelik ilk çalışmaların yayın faaliyetleri alanında 

gerçekleştirildiği görülmektedir.   

       Türkiye’de 1980’li yılların ortalarından itibaren üniversitelerde feminist hareket 

içinden gelen kadınlar da yer almaya başlamıştır. Bu durum ise hem feminist hareketi 

hem de akademiyi beslemiş ve akademide feminizm çalışmalarının oluşmasında 

belirleyici olmuştur (Çakır, 2011, s. 518). Önceki dönemlerden farklı olarak gelişen bu 

yeni oluşumlar, toplumsal sorunlara bakış açısı değişikliği yaratarak farklı mücadele 

biçimleri oluşturulması konusunda etki yaratmıştır. Ataerkil ilişkilerin hem kavramsal 

hem de yöntemsel açıdan siyasal, toplumsal ve kültürel yapının gündelik yaşam 

pratiklerine etkisi analiz edilmiştir. Bu süreçte Duygu Asena tarafından çıkartılan 

Kadınca Dergisi gibi popüler yayınlar toplumun feminist söylem ile tanışmasında önemli 

bir rol oynamıştır. Dönem itibariyle Duygu Asena’nın “Kadının Adı Yok” adlı eseri 40’ın 

üzerindeki baskı sayısıyla çok geniş kitlelere ulaşmıştır. 1987 yılında radikal feminist 

söylemin ilk örneği olan Feminist Dergisi kendisinden önceki kadın dergilerinden farklı 

bir değişim yaratmıştır. Sonrasında sosyalist feminist kadınların yer aldığı Kaktüs 

Dergisi’nin 1988’de yayın hayatına başlaması ile feminist harekete önemli bir tartışma 

alanı yaratılmıştır (Alkan ve Çakır, 2017, s. 246). 1980’li yıllardan itibaren Türkiye’de 

feminist hareket açısından dergi deneyimi, kadınların ataerkil kurumsal yapılara karşı 

kendi yazılmamış tarihlerini ortaya koymaları bakımından önemli bir kolektif hafıza 

yaratmıştır.  

       Feminist hareketin sokak eylemlerinin başlangıcını Ankara’da gerçekleştirilen 

Dayağa Karşı Kampanya eylemi ve İstanbul’da 17 Mayıs 1987’de Yoğurtçu Parkı’nda 

                                                           
 Timisi ve Gevrek’in (2021) 1980’lerde Türkiye’de feminist hareketin Ankara çevresini merkeze aldıkları 

çalışmalarında ortaya koydukları gibi, 87’de İstanbul’da Dayağa Karşı Dayanışma kampanyasını 

desteklemek için Ankaralı feministler tarafından 10 Mayıs 1987’de Anneler Günü’nde kadınların anneliği 

üzerinden yapılan yüceltmenin politik yanını vurgulamak için Ankaralı feministler, “Annenizi seviyor 

karınızı dövüyor musunuz?” sloganıyla ilk sokak eylemini gerçekleştirmişlerdir (s. 23).  



 

80 

 

yapılan Dayağa Karşı Dayanışma Yürüyüşü oluşturmaktadır. Bu yürüyüş 12 Eylül Askeri 

Darbesi’nden sonra gerçekleştirilen ilk izinli ve kitlesel eylemdir (Keşoğlu, 2020, s. 150). 

17 Mayıs’ta gerçekleştirilen yürüyüş Çorum’da dördüncü çocuğuna hamile bir kadının 

kocasından gördüğü şiddet nedeniyle açtığı boşanma davasında hâkimin bölgede 

“kadının sırtını sopasız, karnını sıpasız bırakmamak gerektiği”  yönündeki yaygın inanışı 

gerekçe göstererek boşanma davasını reddetmesi üzerine gerçekleştirilmiştir. Kadınlar bu 

karara yönelik tepkilerini ilk sokak eylemlerini düzenleyerek hem kadına yönelik şiddeti 

hem de toplumda kabul gören bu anlayışı protesto etmişlerdir (Tekeli, 2017, s. 275). 12 

Eylül Askeri Darbesi’nden sonra gerçekleşen bu ilk yürüyüş Savran’a (2005) göre, 

Türkiye’de özel alanda yaşananların sorgulandığı ilk politik yürüyüş olma özelliği 

taşımaktadır. Bu yürüyüşün ardından gerçekleşen kampanyalar ile kadınlar özel alanda 

yaşadıkları şiddet, taciz ve tecavüz gibi sorunların kamusal alana çekilerek tartışılmasını 

sağlamışlardır (s. 92). Kadınların ilk kez dayağa karşı bir araya gelerek kamusal alanda 

bir eylem yapması ise feminist hareketin sokak direnişleri tarihinde mihenk taşıdır.  

       Dayağa Karşı Dayanışma Kampanyası’nın yarattığı etkinin ardından 4 Ekim 1987’de 

Kariye Müzesi bahçesinde kadınlar tarafından bir sokak şenliği düzenlenmiştir. Şenliğin 

en önemli etkisi şiddete maruz kalan kadınların tanıklıklarıyla aile, cinsiyetçilik ve çocuk 

gibi meselelerin tartışılması olmuştur. Kariye Şenliği’nden elde edilen gelir ile kadınların 

kendi tanıklıklarından hareketle kaleme alınan “Bağır, Herkes Duysun” adlı kitap 3 Mart 

1988 tarihinde yayımlanmıştır (Yüksel, 2020, ss. 348-349). 1987 yılında cinsiyete dayalı 

ayrımcılıkla mücadele amacıyla Ayrımcılığa Karşı Kadın Derneği  kurulmuştur (Alkan 

ve Çakır, s. 251). Kariye Şenliği’nde açılmasına karar verilen kadınlar arası Dayanışma 

Ağları ise 1989 yılında hayata geçirilmiştir. Dayanışma Ağları ile şiddete maruz kalan 

kadınlar için Ayrımcılığa Karşı Kadın Derneği, Feminist ve Kaktüs dergisi mekânlarında, 

hem hukuki hem de pratik destek alabilecekleri bir telefon ağı oluşturulmuştur. Bu 

kampanya şiddete maruz kalan kadınlar için sığınak projesine atılan ilk adımdır  (Savran, 

2005, s. 84). 

       İstanbul’da Dayağa Karşı Yürüyüş  ve  Kariye Şenliği’ne katılan kadınlar tarafından 

düzenlenen bu kampanyalar Ankara’da da etkisini göstermiştir. 4 Kasım 1987’de 

Ankara’da Mülkiyeliler Derneği’nde Perşembe Grubu kadınlarını bir araya getiren 

                                                           
 Perşembe Grubu, Mülkiyeliler Birliği’nde düzenlenen “Dayağa karşı kampanya ve kadın şenliği” adlı 

toplantıda bir araya gelen Ankaralı feminist kadınların her Perşembe toplanmaya başlamasıyla  doğmuştur. 



 

81 

 

“Dayağa karşı yürüyüş, şenlik ve feminizm” başlığı altında bir toplantı 

gerçekleştirilmiştir (Sirman ve Demirdirek, 2005, s. 173).  8 Mart 1988 tarihinde 

İstanbul’da bir araya gelen kadınlar gündelik hayatlarının bir parçası olan mutfak araç 

gereçleri gibi eşyaların kendileri için yabancılaştırıcı etkisini sergilemek amacıyla Geçici 

Kadın Müzesi  açılmıştır. Ankara'da Perşembe Grubu tarafından 1989 yılında ilk “Türkiye 

Feministleri Hafta Sonu Buluşması” gerçekleştirilmiştir. Farklı feminist grupların kadın 

politikalarının, örgütlenme ve sorunlarının tartışıldığı bu toplantının ardından Kadınların 

Kurtuluşu Bildirgesi kaleme alınmıştır. Merkezi bir örgütlenmenin dışında kadına 

yönelik şiddeti hedef alan farklı kampanyalar arasında koordinasyon sağlayan bir iletişim 

ağı kurulmuş ve bu sorunlara yönelik bir bülten çıkarılmasına karar verilmiştir (Tekeli, 

2017, s. 276). Bora ve Günal’a (2021) göre,  Türkiye’de feminist hareket açısından 1989 

yılında gerçekleşen “1. Feminist Haftasonu” ve “1. Kadın Kurultayı”ndan sonra kadın 

hareketinde önemli bir kırılma noktası yaşanmış ve politik açıdan sorunlarla yüzleşmenin, 

sürekliliği olan yapılar kurmanın ağırlık kazandığı bir dönem başlamıştır (s. 8).  

       Bu süreçte hayata geçirilen diğer önemli bir kampanya “bedenimiz bizimdir, cinsel 

tacize hayır” sloganlarıyla kadına yönelik şiddet ve tacize dikkat çekmek amacıyla 

kamuya açık yerlerde kadınlara dağıtılan mor iğne kampanyası olmuştur. Bütün bu 

kampanyalar sonraki süreçte somut adımlar atılarak kadın sığınma evlerinin açılmasında 

etkili olmuştur. 1989 yılında Anayasa Mahkemesi tarafından Türk Ceza Kanunu'nun, bir 

hayat kadınına tecavüz eden bir suçlu için ceza indirimi yapılmasını öngören “438'inci 

maddesine anayasaya aykırılık gerekçesiyle yapılan bir başvuruyu, “fuhuşu meslek 

edinen kadın / iffetli kadın” ayrımını benimseyerek reddetti” (Alkan ve Çakır, ss. 248-

251). Kadınlar bu karara karşı “iffetli-iffetsiz ayrımını reddediyoruz” sloganıyla 438. 

Maddeyi protesto kampanyasına başlamışlardır. Feminist hareket dışında Baro ve İnsan 

Hakları Derneği gibi kurumlar tarafından da bu karara yönelik büyük bir tepki oluşmuş 

ve sonunda 438. Madde kaldırılmıştır. Yine bu dönemde kadınlar tarafından ilk kez 

politik nedenlerle boşanma eylemleri gerçekleştirilmiştir (Savran, 2005, s. 89). 1989’da 

kadınlar cezaevlerindeki şiddete karşı başlatılan açlık grevleriyle ilgili olarak Beyoğlu’nu 

                                                           
“Perşembe Grubu, bilinç yükseltmenin yanı sıra, Ankara’da Ekim 1989’da Sarkıntılığa Hayır 

Kampanyası’nın asıl yürütücüsü oldu. Medeni Kanun kampanyasında da yer aldılar” (Karakuş, 2022). 
 Mor iğne kampanyası cinsel tacizin bir saldırı olduğunu ortaya koymak amacıyla seçilmiş bir semboldür. 

Bu kampanya ile kadınlar saldırıya maruz kaldıklarında meşru müdafaa hakları olduğunu anlatmaya 

çalışmışlardır (Savran, 2005, s. 85).  



 

82 

 

trafiğe kapatarak siyah eylem protestosuyla “devlet erkektir” sloganını kullanmaya 

başlamışlardır (Sirman ve Demirdirek, 2005, s.180).  

       Bütün bu eylemler sonucunda feminist hareket kamuoyunda meşruluğu kabul gören, 

partiler üstü hareket etmeye özen gösteren, bütün kadınlara açık olma ilkesini hayata 

geçiren, ademi merkeziyetçi, çoğulcu, katılımcı demokratik yapısı ve örgütlenme 

biçimiyle toplumsal bir hareket haline dönüşmüştür (Tekeli, 2020, s. 32). 1980’li yıllarda 

Türkiye’de gelişen yeni feminist hareket, hâkim kültür tarafından belirlenen toplumsal 

cinsiyet rollerinin eleştirisini yaparak ataerkil sisteme karşı önemli bir ideolojik başkaldırı 

gerçekleştirmiştir. Bir hareket olarak feminizmin ideolojik etkisi, kadınların yaşam 

alanları ve alternatiflerinin çoğalmasında, farklı kadınlık kimlikleri ve imgeleri 

yaratılmasında ve kamuoyunda bu sorunlarının tartışılmasında etkin bir rol oynamıştır 

(Berktay, 2004, s. 21). Tekeli’ye (2017) göre, 1980’lerde Türkiye’de feminist hareket,  

Batı’daki gelişim sürecinden farklı olarak on beş-yirmi yıl süren bir gecikme sonrasında 

meşruluk kazanmış ve kadınların kurtuluş mücadelesini ortaya koymuştur (ss. 276-277). 

       1980’ler kitap ve dergi kulübü çevrelerinde, bilinç yükseltme toplantılarının etkisiyle 

kadınlarda ideolojik ve politik açıdan bir birikim oluşturulmasıyla, kamusal alanda 

gerçekleşen eylemler ve kampanyalarla geçmiştir. Türkiye’de ilk kez 80’li yıllarda 

feminist bilincin oluşmasıyla birlikte özel alan ve kamusal alan arasında anlamlı 

bağlantılar kurulmaya ve sorgulanmaya başlanmıştır. 80’lerde feminist hareket 12 Eylül 

Askeri darbesinin hemen ertesinde kendiliğinden oluşmuş, devletten bağımsız, siyasal 

açıdan özerk, hiyerarşisiz, kendisi için politika üreten bir toplumsal hareket olarak ortaya 

çıkmıştır. Feminist hareketin 1980’li yılların ortalarından itibaren yükselen sokak 

eylemleri ise 90’lı yıllarda bir durağanlaşma süreci yaşamıştır. 80’lerde büyük şehir 

hareketi olarak gelişen feminist hareket, 90’larda başka şehirlere de yayılarak etkinlik 

alanını genişletmiştir. 

2.2.2. 1990’larda Türkiye’de Feminist Hareketin Kurumsallaşma Süreci  

       Türkiye’de 1991 ve 2002 yılları arasında koalisyonlar dönemi ve tohumları 

1980’lerde atılmış olan etkileri ise ancak 90’larda şiddetlenen bir hegemonya krizi 

yaşanmaktadır. 90’lı yılların sonuna doğru birikim stratejisi krizinin yanı sıra devlet 

rasyonalitesi, meşruiyet ve temsil gibi durumları da içeren bir organik kriz şeklini 

almıştır. Bu krizin merkezinde ise burjuvazinin hegemonik çıkarlarını gerçekleştirmek 

için sergilediği işlev bozukluğu yer almaktadır. 80’li yılların neo-liberal büyüme stratejisi 



 

83 

 

yeniden yapılandırılan siyasal sistemin ortaya koyduğu dinamiklerin etkisiyle 90’lı 

yıllarda “siyasetçi-bürokrat-sermaye üçlüsünün” ortaya çıkardığı bir yolsuzluk 

ekonomisine dönüşmüştür. 80’lerde anayasal düzene sıkıştırılan temsili siyaset pratiği, 

partiler ile temsil ettikleri seçmenler arasındaki bağların zayıfladığı, sağ ve sol partilerin 

Türkiye’nin gündemindeki siyasi sorunlara çözüm üretemeyen bir iktidar politikasına 

hapsolmuştur. Dönem itibariyle “laik-anti-laik çatışması ile Kürt sorunu” Türkiye’de 

kangrene dönüşen iki temel politik sorun olarak gün yüzüne çıkmaktadır. Bu sorunlar 

temelinde bölünme, kutuplaşma, içine kapanma şeklinde giderek merkezin radikal bir 

şekilde sağa kaydığı korkunun ve nefretin kışkırtıldığı bir devlet politikasının siyasete 

hakim olduğu, devletin bekası söyleminin ön plana çıktığı ve sosyal yoksulluğun arttığı 

bir süreci de beraberinde getirmiştir. 90’ların bir diğer temel özelliği siyasal ve toplumsal 

çatışmaların küreselleşme ekseni bağlamında şekillenmesidir (Özkazanç, 2017, ss. 93-

95). 

       Türkiye’de feminist hareket açısından 1990’lar kurumsallaşma dönemi olarak 

tanımlanmaktadır. 80’lerde büyük şehir hareketi olarak gelişen feminist hareket 90’larda 

aynı zamanda politik açıdan toplumsal muhalefetin gerilediği, sokak eylemlerinin 

azaldığı bir dönemden geçmektedir. 80’lerde feminist hareket içerisinde yer almamış 

kadınların, Kürt hareketi ve İslami hareketle bağlantılı olarak feminist talepler 

geliştirdikleri ve örgütlendikleri bir süreç yaşanmıştır. Kürt kadın hareketi Türkiye’de 

milliyetçi hareketin ataerkil tahakkümünün ve feminist hareketin “Türk”lüğünün 

sorgulanmasında etkili olmuştur. Müslüman feminist kadınlar ise feminist hareketin 

seçkinci ve tahakkümcü tavrına karşı çıkmışlardır. Türkiye’nin politik gündeminde 

“bölücülük ve irtica” olarak kodlanan bu iki kesimin talepleri kadınlar arasında 

tartışmalara ve ayrışmalara neden olmuştur. Bu süreçte ortaya çıkan proje feminizmi ile 

80’lerde yaşanan coşkulu tartışma ortamları yerini birbirinden bağımsız kendi 

projeleriyle uğraşan gruplara bırakmıştır. Öte yandan, proje feminizmi her ne kadar 

feminist hareketin yaygınlaşmasında etkili bir unsur olsa dahi hareketin politik duruşunun 

seyrelmesi noktasında eleştirilmektedir (Bora ve Günal, 2021, ss. 8-9). 90’larda feminist 

harekette yaygınlık kazanan kurumsallaşma süreci ve proje feminizmi’nin Türkiye’nin 

Avrupa Birliği süreciyle de bağlantılı olduğunu savunan yaklaşımlar da söz konusudur. 

                                                           
 Silvia Radicioni ve Virginia Virtü’ye göre, “kurumsallaşma, toplumsal hareket örgütlerinin devletle ya 

da diğer kurumlarla düzenli ilişkiler kurması ve devletle istikrarlı bağlar kurma sürecini ifade eder” 

(aktaran Keşoğlu, 2020, s. 150). 



 

84 

 

Bu konudaki tartışmalara 2000’lerde Türkiye’de feminist hareketin gelişim sürecinde 

ayrıntılı olarak yer verilecektir.  

       Kurumsallaşma ve yasal düzenlemelerin hayata geçirildiği 1990’lı yıllarda farklı 

kadın gruplarının yer aldığı feminist hareket, Kürt, sosyalist, laik, dindar ve lezbiyen 

kadınlar da dahil olmak üzere harekette ciddi bir siyasi aktivizm yaratmıştır.  Bu dönemde 

kamuoyunda kadın hakları, yurttaşlık, demokrasi, katılım, eşitlik, özgürlük ve temsil gibi 

kavramların tartışılmasıyla birlikte devletin ırkı, dini ve cinsiyeti tekrar sorgulanmıştır. 

80’li yılların feminist hareketinde odaklanılan taciz, tecavüz, namus cinayeti ve ensest 

gibi sorunlar 90’lardaki hareket tarafından da kampanyalar yoluyla ön plana 

çıkartılmıştır. Kadınların ortak bir soruna karşı bir araya gelmesi ve meselenin çözümüne 

yönelik olarak hedefler belirlemesi ve yeniden bir araya gelmek üzere dağılması dönem 

itibariyle başlıca stratejilerden biri olmuştur. Bu strateji feminist hareket açısından 

Türkiye’de demokrasinin gelişmesine ve yeni bir siyaset anlayışına da katkı sağlamıştır. 

90’larda feminist hareket ve örgütlenmede bir tarafta “dağınıklık ve parçalılık” diğer 

tarafta ise ortak iş birliği ve örgütlenme eğilimleri söz konusudur (Alkan ve Çakır, 2017, 

s. 252).  

        Feminist harekette bir örgütlenme deneyimi olarak kurumsallaşma sürecinde ilk 

kurulan dernek Kadın Kültür Evi  olarak ön plana çıkmaktadır. Özkal’a (2005) göre, 

Kadın Kültür Evi 1989 yılında Türkiye İşçi Partisi ve Türkiye Komünist Partisi’nin 

birleşmesiyle kurulan Türkiye Birleşik Komünist Partisi üyesi kadınlar tarafından 

İstanbul Tünel’de açılmıştır (s. 32). Türkiye’de kadın-erkek eşitliğinin ilk kez devlet 

çatısı altında kurumsallaşma sürecinin başlangıcını ise 1987 yılında Devlet Planlama 

Teşkilatı (DTP) bünyesinde kurulan “Kadına Yönelik Politikalar Danışma Kurulu” 

oluşturmaktadır. Fakat bu kurumun Batı ile kurulan ilişkiler dahilinde kadınların 

taleplerinden çok uluslararası yükümlülüklerin hayata geçirilmesi için kurulduğu 

anlaşılmaktadır. 1990 yılında ise Türk modernleşme ideolojisinin bir göstergesi olarak 

Başbakana bağlı “Kadının Statüsü ve Sorunları Genel Müdürlüğü” kurulmuştur. 

(KSSGM) Türkiye’de 1980’lerdeki feminist hareketin etkisi ve ilk kadın bakan olan 

İmren Aykut’un girişimleri ile kurulmuştur (Acuner, 2021, ss. 126-128).  

       Kadınların tarihsel görünmezliğine karşı dönem itibariyle “belge yoksa tarih de yok” 

önermesinden hareketle, yeni bir kurumsallaşmaya gitme gereği ortaya çıkmıştır. Bu 

amaçla “Kadın Eserleri Kütüphanesi ve Bilgi Merkezi Vakfı” kurulmuş ve 1991 yılında 



 

85 

 

kütüphane İstanbul’da açılmıştır (Alkan ve Çakır, 2017, ss. 252-253). Bu dönemde 

üniversitelerde kadın araştırmaları bölümleri açılmaya başlamıştır. Baro ve mesleki 

kuruluşlarda kadınların çıkarlarını savunmak amacıyla ayrı ayrı örgütlenmeler 

oluşturulmuştur (Tekeli, 2017, s. 368). İlk kez 1980’lerde feminist hareket tarafından hem 

kendi gündemlerine hem de ülke gündemine aldıkları kadına yönelik şiddet ve özellikle 

aile içi şiddet 90’lardaki hareketin mücadele deneyimlerinde süreklilik kazanmıştır. Bu 

bağlamda 90’lı yıllarda kurumsallaşmayı sağlayan iki temel özellik ön plana çıkmaktadır. 

Bunlardan ilki, süreklilik ikincisi ise, kurumsallaşma olarak tanımlanmaktadır. 80’lerden 

devralınan “kendi kurumlarını yaratmak” hedefi 90’larda kadın sığınma evleri ve 

dayanışma merkezleri oluşturulmasında somutlaşmıştır. İstanbul’da “Dayağa Hayır!” 

kampanyasını yürüten kadınlar tarafından ilk kadın danışma merkezi ve sığınağını açmak 

üzere kurulan Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı ile Ankara’da Kadın Dayanışma Vakfı 

tarafından kurulan Altındağ Kadın Dayanışma Merkezi ve Sığınmaevi  kurumsallaşmanın 

en önemli iki örneğini oluşturmaktadır (Işık, 2021, ss. 47-49). Mor Çatı Kadın Sığınağı 

Vakfı ve Türkiye’de kurulan ilk bağımsız kadın sığınmaevi olan Altındağ Kadın 

Dayanışma Merkezi ve Sığınmaevi dönem itibariyle kadına yönelik şiddetin görünür 

kılınmasında ve şiddetle mücadelede öncü bir rol oynamışlardır. 

       1993 yılında Tansu Çiller Türkiye siyasal tarihinin ilk kadın Başbakanı olmuştur. 

Aynı yıl işçi ve memur sendikalarında kadın büroları kurulmaya başlanmıştır. İstanbul 

Üniversitesi Kadın Sorunları Araştırma Merkezi tarafından koordine edilen Medeni 

Kanun’da kadınlar lehine değiştirilmesi için yürütülen kampanyada 110 bin imza 

toplanmıştır. Bağımsız bir kadın örgütü olan Kadının İnsan Hakları-Yeni Çözümler 

Derneği kurulmuştur. 1993’de LGBTİ+ Dayanışma Derneği Lambda İstanbul açılmıştır. 

1994 yılında ise Ankara’da Kaos GL  kurulmuş ve bugüne kadar aralıksız çıkan tek 

LGBTİ+’lar için yayın yapan Kaos GL Dergisi yayımlanmaya başlamıştır. 1995 yılında 

İstanbul’da Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı  tarafından Türkiye’nin ikinci bağımsız kadın 

sığınağı açılmıştır. Aynı yıl Ankara’da Başkent Kadın Platformu kurulmuştur. Dindar 

kadınların başörtüsü yasağına yönelik sorunlarını tartıştıkları ve dinin erkek egemen 

yorumlarındaki kadın karşıtlığı gibi konuların devletçi ataerkil söylem pratikleri 

çerçevesinde tartışıldığı bu platformda, dindar kadın örgütlerini bir araya getiren kadın 

buluşmaları gerçekleştirilmiştir (Alkan ve Çakır, 2017, s. 261). 1993 yılında 

Türkiye’de Kaos GL ve Lambda İstanbul’un faaliyete geçmesiyle birlikte LGBTİ+ 

hareketi’nin ilk kez kendi adıyla bir örgütlenme deneyimi  yaşadığı görülmektedir.  



 

86 

 

       1995 yılında feminist hareket içinde farklı ideolojilerden gelen kadınların, kendileri 

dışındaki kadınlara ulaşmak için oluşturdukları “Kadınlara Mahsus Gazete Pazartesi” 

yayın hayatına başlamıştır. 1995 ve 2006 yılları arasında toplam 107 sayı yayımlanmıştır. 

Kadınlar Pazartesi Dergisi aracılığı ile kendi sözlerini ve deneyimlerini “popüler bir 

söylem” ile aktarmaya çalışmışlardır (Ceylan, 2020, s. 138). 90’larda kadın hareketinde 

yaşanan coğrafi dağınıklık, iletişimsizlik ve uygulamalara karşı 1996 yılında farklı kadın 

grupları arasında köprü oluşturmak ve onları bir araya getirecek imkânlar yaratmak 

amacıyla Uçan Süpürge  kurulmuştur (Kardam ve Ecevit, 2021, s. 93).   

       1990’larda Türkiye’de yükselişe geçen siyasal İslam karşısında kendilerini Atatürkçü 

olarak tanımlayan siyasal hareketler, kadın hakları ve cinsiyet eşitliğinin temelini 

geliştirmek yerine bu meseleyi laikliğin savunulmasına indirgeyen bir yaklaşım 

sergilemişlerdir. Bu durum 90’ların sonunda feminist örgütler ve kendilerini 

Kemalist/Atatürkçü olarak tanımlayan kadın örgütleri arasında yol ayrımı yaşanmasına 

neden olmuştur. İslamcı kadın hareketi ise başörtüsünün bir kadın hakkı ve özgürlük 

sorunu olduğunu ileri sürerek feministleri kendilerine destek olmaya çağırmışlardır. 

Dönemsel açıdan bu destek tam anlamıyla karşılığını bulmamıştır. Bu tartışmalar 

süresince her ne kadar feminist kadınlar başörtüsü sorunu konusunda Atatürkçü-laikçi 

kadın örgütlenmelerinin tarafında yer almasalar bile kadın hareketinin ortak gündeminde 

başörtüsü sorunu yer almadığı için çözülemeyen bir konu haline dönüşmüştür. 1995 

yılından itibaren ise İslami kadın hareketi ve feminist örgütler arasında önemli ortak 

kampanyalar yürütülmüştür (Sancar, 2011, ss. 80-83). 1990’larda feminist hareketin 

Kemalist, İslami ve Kürt feministler olarak çeşitliliğinin arttığı ve her grubun önceliğinin 

ise farklı olduğu görülmektedir.  

       1990’lar aynı zamanda kültürel kimlik vurgusunun ön plana çıktığı bir dönemdir. 

Bunun nedeni ise hem Türkiye’nin sosyo-ekonomik değişimi hem de küreselleşme 

süreciyle ilintilidir. 20. yüzyılın sonlarında dünyada bireysel ve grup kimliğine dayalı 

toplumsal ve politik hareketlerin yükselişe geçtiği bir süreç yaşanmıştır. 1984 yılından 

itibaren ise Türkiye’nin siyasal konjonktüründe Kürt sorunu  yer almaktadır. Bu dönemde 

Kürt siyasal hareketinin kamusal imajında ise kadın özgürleşmesinin önemli bir yeri 

vardır. Kürt kadınları 1980 sonrası ve özellikle 90’lı yıllarda politik bir özne olarak 

kitlesel şekilde harekete geçerek kamusal alanda görünürlük kazanmışlardır. Kadınlar 

Kürt kadını kimliğiyle mitinglere, sokak eylemlerine ve siyasi partilere etkin katılım 

göstermişlerdir. Dönem itibariyle hem akademik alanda hem de kadın hareketinde, Kürt 



 

87 

 

kadın kimliğine yönelik bir ilgisizlik söz konusudur (Çağlayan, 2017, ss. 17-20). 1980 

sonrası feminist hareket içinde aktif rol alan Savran’a (2005) göre, dönemsel açıdan 

feminist hareketin gündeminde erkek hegemonyasına karşı yürütülen mücadele vardır. 

Dolayısıyla Kürt sorunu hareketin ele alması gereken bir mesele olarak gündeme 

getirilmemiştir. Fakat harekette Kürt kadınlarına yönelik bir ilgisizliğin olduğu da tespit 

edilmelidir (s. 99).  

       Türkiye’de 1990’larda feminist hareketin güçlenmeye başlamasıyla birlikte Kürt 

kadın hareketi tarafından “Bağımsız Kürt Kadın Grubu” kurulmuştur. Bu grup dünyadaki 

diğer feminist örgütlenmeler gibi bilinç yükseltme, deneyim aktarma, feminizmi keşfetme 

ve kadınlıkla ırksal sorunların birlikte ele alındığı eğitim çalışmaları düzenlemiştir. 

Bağımsız Kürt Kadın Grubu’nun üç yıl süren çalışmalarının ardından Roza, Jujin, Jiyan 

ve Özgür Kadın gibi birçok kadın dergisi yayımlanmaya başlamıştır. 1996 yılında çıkan 

Roza dergisi Türkiye’de üzerinde “Kürt Kadın Dergisi” yazan ilk yayın olarak ön plana 

çıkmıştır. Roza ve Jujin dergilerinin çıkması hem Kürt kadınlarının hem de Türkiyeli 

kadınların birbirlerini tanımalarına ve feminist mücadeleyi geliştirmelerine zemin 

hazırlamıştır (Halide ve Canan, 2005, ss. 224-231).  

       Türkiye’de 1980 Askeri Darbesi’nden günümüze toplam 1.352 kişinin gözaltında 

kaybedildiği tahmin edilmektedir. Zorla kaybetmelerin en yoğun yaşandığı dönem ise 

1993 ve 1995 yılları arasında gerçekleşmiştir. İnsan Hakları Derneği’nin (İHD) 1992 

yılında zorla kaybedilenler için “Kayıplar bulunsun” sloganıyla başlattığı kampanya, 

1995’te Cumartesi Anneleri’nin hak arama mücadelesiyle bir harekete dönüşmüştür. İlk 

kez 27 Mayıs 1995’te gözaltında kaybedilen Hasan Ocak için bir araya gelen Cumartesi 

Anneleri, İstanbul Galatasaray Meydanı’nda her cumartesi saat 12.00’de buluşarak 

barışçıl oturma eylemi düzenlemeye başlamışlardır  (Sessiz Kalma, 2023). Dünyada 

örnekleri olduğu gibi Türkiye’de de farklı tarihsel ve politik bağlamlarda kadınların 

annelik kimliği üzerinden kamusal alanda hak talebiyle örgütlenmeleri söz konusudur. 

Bu örgütlenmeler içindeki kadınlar kendilerini çoğunlukla “sevgi, şefkat ve sorumluluk” 

                                                           
 1995 yılında İstanbul’da 12-15 Mart tarihleri arasında yaşanan Gazi Mahallesi olayları sonrasında 

gözaltına alınan Hasan Ocak’ın işkence edilmiş cansız bedeni 15 Mayıs 1995 tarihinde kimsesizler 

mezarlığında bulunmuştur (Sessiz Kalma, 2023).  

 

 

 



 

88 

 

gibi özellikleri ile tanımlamaktadırlar. 90’larda Türkiye’de bunun en somut örneği ise 

Cumartesi Anneleri ve Barış Anneleri olmuştur. Bu iki örgütlenme biçimi farklı özneler 

ve farklı amaçlar doğrultusunda hayata geçirilmiştir. Cumartesi Anneleri, Arjantin’de 

askeri darbe döneminde gözaltında öldürülen çocuklarının akıbeti için oturma eylemi 

gerçekleştiren Plaza de Mayo Anneleri’nden esinlenmiştir. Barış Anneleri ise 1996 

yılında Kürt sorunu’nun barışçıl yollardan çözümü için yola çıkmışlardır. 96’da kurulan 

bu inisiyatif, hem ulusal hem de uluslararası alanda barış taleplerine meşruiyet 

kazandırmayı amaçlamıştır (İnce, 2014).  

       Türkiye’de 1997 yılında kurulan Ka-Der ve Ka-Mer  ise kurumsallaşmanın en önemli 

iki örneği olarak ön plana çıkmaktadır. Bora’ya (2021) göre, Ka-Der “Kadın Adayları 

Eğitme ve Destekleme Derneği” 90’larda Türkiye’nin  en yaygın çeşitliliğe ve 

örgütlenmeye sahip kadın derneklerinden biri olarak 1997 Mart ayında orta sınıftan gelen 

kentli, meslek sahibi kadınlar tarafından kurulmuştur. Ka-Der’in kuruluş amacı, 

“siyasette kadın-erkek eşitliğini sağlamak, kadınların sesini ve düşüncelerini seçilmiş 

meclislere taşımak, bu yolla kadınların ve ülkenin kaderini değiştirmek” olarak 

belirlenmiştir. Dernek kurulduğunda ilk genel seçimlerde meclisin yüzde 10’unun 

kadınlardan oluşmasını ve kadın vekil sayısını en az 55 olarak hedeflemiştir. Ka-Der 

Türkiye’de laiklik-irtica kutuplaşması ve sistem krizi yaşandığı ve Cumhuriyetin tehdit 

altında olduğu algısının güçlendiği bir dönemde kurulmuştur. Ka-Der’in kurulmasına en 

büyük desteği ise basın vermiştir. Basın mensupları ve köşe yazarları sonraki süreçte de 

Ka-Der’in kampanya ve etkinliklerini desteklemeye devam etmiştir (ss. 109-117). 1997 

yılı aynı zamanda Türkiye siyasal tarihinde postmodern darbe olarak adlandırılan 28 

Şubat sürecinin başlangıcı olmuştur. 28 Şubat süreci başörtülü kadınların kamusal 

alandan dışlandığı ve bu hak ihlaline karşı örgütlenerek ilk kez sokak eylemleri 

düzenlemeye başladıkları bir dönem olarak ön plana çıkmaktadır.  

       90’ların en önemli bir diğer kadın kuruluşu ise 1997 yılında Diyarbakır’da kurulan 

kadına yönelik şiddetle mücadeleyi esas alan Ka-Mer (Kadın Merkezi)’dir. Akkoç (2021) 

Ka-Mer’in kuruluş amacını ve ilkelerini şu şekilde ortaya koymaktadır: Ka-Mer, evrensel 

insan haklarını her durumda ön planda tutan ve bu hakların kadınlar için de geçerli olması 

gerektiğine inanan din, dil, ırk ayrımına şiddete ve hiyerarşiye karşı duran kadınlar arası 

dayanışmayı kuvvetlendirmeyi ilke edinen bir kuruluştur. Ka-Mer, kadınların hakları 

konusunda bilinçlenmelerini sağlamak, şiddete maruz kalan kadınlara destek olmak, 

kadınların ekonomik özgürlüklerini sağlamak adına istihdam çalışmaları yürütmek, 



 

89 

 

sosyal ve kültürel etkinlikler organize etmek, cinsiyetçi eğitime karşı ve çocukları birey 

olarak kabul eden projeler geliştirmek amacıyla şirket tüzel kişiliğiyle kurulmuştur. 1997 

yılı Ağustos ayında çalışmalarını tamamlayan Ka-Mer, şiddet yaşayan kadınlara destek 

sağlayan Mor Çatı gibi kurum ve kuruluşlarla bağlantılı çalışmalar yürütmüştür (ss. 207-

211). Bu dönemde feminist hareket tarafından kadına yönelik şiddetle mücadele için 

farklı kadın örgütleri ile ittifaklar kurularak imza kampanyaları düzenlenmiş ve kamusal 

alandaki eylemler yoğunlaşmıştır.  

       1998 yılında kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele kapsamında “4320 sayılı 

Ailenin Korunmasına Dair Kanun” yürürlüğe girmiştir. Bu kararla birlikte aile içinde 

şiddete uğrayan kişiler kamusal korunma hakkı elde etmiş ve şiddet uygulayanlar ise 

evden uzaklaştırma gibi tedbirlerle karşı karşıya kalmaya başlamıştır. Aynı yıl kadının 

zinası suç olmaktan çıkarılmıştır. İstanbul’da İlk “Kadın Sığınakları Kurultayı” 

gerçekleştirilmiştir. Kurultayın her yıl başka bir şehirde düzenlenmesine yönelik bir adım 

atılmıştır. Bu süreçte, “Sosyal Hizmetler ve Çocuk Esirgeme Kurumu” (SHÇEK) Kadın 

Konukevleri yönetmeliği çıkarılmıştır. Bu yönetmeliğe göre, başta şiddet ve çeşitli 

nedenler ile kadınların evlerini terk etmek zorunda kalması durumunda barınma 

sağlanabilmesi için kadın misafirhaneleri açılmaya başlamıştır. 1999 yılında Türkiye 

tarafından CEDAW'a konulan çekinceler kaldırılmıştır. 2000 yılında “CEDAW İhtiyari 

Protokolü Türkiye tarafından” imzalanmış ve 2003 yılında yürürlüğe girmiştir (Alkan ve 

Çakır, 2017, s. 261). Türkiye’de Kadın Sığınakları Kurultayı’nın düzenlenmesi 

sonrasında kadın hareketinin, bir baskı grubu olarak etkinliğini ve hareket alanını 

genişletmesine büyük katkıda bulunan bir iletişim ağı gereksinimini karşılayan Kadın 

Kurultayı E-grubu kurulmuştur. Bu elektronik haberleşme ve tartışma grubu, kadınlar 

arasında iletişim ve iş birliği için önemli bir araç olmuştur (Altınay ve Arat, 2008, ss. 23-

24). Kadın Kurultayı E-grubu ortak kadın örgütlenmesini sağlamak amacıyla, Türkiye’de 

kadın hareketinde 2000’li yıllardan itibaren yükselişe geçen dijital aktivizmin ilk 

örneklerinden biri olarak ön plana çıkmaktadır. 

       80’li yılların feminist hareketinde odaklanılan kadına yönelik şiddet olgusu 

90’lardaki hareket tarafından da kurumsallaşma ve projeler yoluyla ön plana 

çıkartılmıştır. Bu bağlamda 1980’lerde devletten özerk bir hareket olarak gelişen feminist 

hareketin, 90’ların sonlarında kamu politikalarının kadınlar lehine değiştirilmesi için 

devlet kurumlarıyla iş birliği yapmaya başladıkları görülmektedir. Türkiye’de kadın 



 

90 

 

hareketinin örgütlenme deneyiminin başladığı 90’larda farklı kültür ve ideolojilerden 

gelen kadınların ortak mücadelesiyle birlikte yasal düzenlemelerin hayata geçirilmesi 

sağlanmıştır. 90’lar Türkiye siyasal tarihinde önemli bir kırılma noktasının yaşandığı bir 

dönem olarak şekillenmiştir. Bu durumun feminist harekete yansıması ise yukarıda da ele 

aldığımız üzere hareketin çeşitlenmesine ve farklı ezilme deneyimleri yaşayan kadınların 

kendi sorunları etrafında örgütlenmesiyle ön plana çıkmıştır. 

2.2.3. 2000’li Yıllardan Günümüze Türkiye’de Feminist Hareketin Kesişim Alanları 

       28 Şubat 1997’de Millî Güvenlik Kurulu (MGK) tarafından irticayla mücadele 

kapsamında alınan bir dizi önlem ile dönemin Refah-Yol hükümetine post-modern darbe 

ile müdahale edilmesinin ardından Türkiye siyasal tarihinde önemli bir kırılma noktası 

yaşanmıştır. Bu müdahalenin ardından Refah Partisi’nden ayrılan Recep Tayyip Erdoğan 

tarafından Adalet ve Kalkınma Partisi (AKP) kurulmuştur. 3 Kasım 2002 genel 

seçimlerinde AKP’nin tek başına iktidar olmasıyla Türkiye’de yeni bir tarihsel dönem 

başlamıştır. Bu süreci belirleyen önemli gelişmeler ise AKP’nin iktidar olmasının yanı 

sıra 1999’da Türkiye’nin AB aday ülke statüsü kazanmasıyla birlikte 2005’te başlayan 

AB'ye katılım müzakereleri kapsamında uyum sürecinin hızlandırılmış olmasıdır. Diğer 

taraftan ise neo-liberal ve İslami-muhafazakâr bir çizgide ilerleyen AKP iktidarı ile 

hükümete karşı yasadışı bir faaliyet içine giren ordu bağlantılı güç odakları arasındaki 

iktidar mücadelesi bu dönemin belirleyicisi olmuştur. 3 Kasım seçimleri ile AKP iktidarı 

tarafından “neo-liberal yeniden yapılanmanın derinleşmesi-rasyonelleşmesi” süreci ve 

“liberal-demokrasinin güçlendirilmesi” parti politikası temel alınmıştır (Özkazanç, 

2017, ss. 95-96).  

       2002 genel seçimlerinde iktidar olan AKP hükümetinin dönemi Türkiye’de kadın 

hakları ve kadın hareketi açısından yeni bir dönemin başlangıcı olmuştur. Muhafazakâr, 

ve popülist bir parti olarak AKP, 2000’lerde kadınların insan haklarının korunması adına 

yasal düzenlemelerin yapıldığı bir dönemde iktidar olmuştur. AKP, “ideolojisi gereği 

cinsler arasında bir eşitlik olduğunu kabul etmeyen bir siyasi hareketin mirasçısı” olarak 

kadın ve erkek arasındaki eşitliği doğrudan kabul etmeden kadının insan hakları 

yaklaşımını bir ölçüye kadar benimsemiştir. Bazı noktalarını ise kendi ideolojisine göre 

yeniden ele almıştır. AKP’nin bu tutumunun mimarı ise İslamcı kadın örgütlerinin kendi 

                                                           
 Bu bölümde kullanılan “kadın hareketi” kavramı 90’lı yıllardaki kadın hareketinin çeşitliliğini ifade 

etmek amacıyla kullanılmıştır.  

 



 

91 

 

aralarında kurdukları ittifak ve kadın hareketiyle yakın etkileşim içerisinde olmalarından 

kaynaklanmaktadır. Bu bağlamda, hükümetin politikasının kadın hakları konusunda 

oldukça sınırlı bir çıkışa olanak sağladığı ve gündelik politik çekişmeler ve uzlaşmalar 

etrafında şekillenen bir kadın hakları siyasetinin henüz aşılamadığı görülmektedir 

(Sancar, 2011, ss. 84-85). 

       1997 ve 2007 yılları arasında Türkiye’de yasal olarak cinsiyet eşitliğinin 

sağlanmasına yönelik önemli adımlar atılmıştır. Türk Ceza Kanunu ve Medeni Kanun’un 

yenilenmesi sürecinde kadın hukukçular ve feminist örgütler tarafından yürütülen ortak 

bir mücadele ile kadınlar konusunda erkeğe, aileye ve topluma yetki veren ataerkil 

zihniyete dayalı yasaların önemli bir kısmında kadınlar lehine değişiklikler 

gerçekleştirilmiştir. Bu dönem, kamu güçleri ile yürütülen ortak projeler ve kadınların 

bizzat kamu politikalarını belirlemede etkin olduğu “toplumsal cinsiyetin 

anaakımlaştırılması” (gender mainstreaming) süreci olarak ön plana çıkmaktadır 

(Özkan-Kerestecioğlu, 2018, ss. 56-57). Dönemsel açıdan farklı ideolojik ve kültürel 

konumlardan gelen kadınlar sorunların çözümünde ortak hareket etmenin olanağını bazı 

çalışmalarda ortaya koymuşlardır. Özellikle 2000 yılının ortalarından itibaren Medeni 

Kanun ve Türk Ceza Kanunu'ndaki ayrımcı maddelerin değiştirilmesi ve CEDAW Gölge 

Raporu’nun hazırlanması sürecinde laik-dindar kadın kutuplaşmasının aşıldığı 

görülmektedir. Yine savaş karşıtı eylemler ve kadın cinayetlerine karşı, Ailenin 

Korunmasına Dair Kanun adıyla yasalaşacak olan düzenleme doğrultusunda kadınlar 

ortak mücadele yürütmüşlerdir. 2002 yılında ise 50 yıllık bir mücadelenin ardından 

Medeni Kanun değişmiştir (Alkan ve Çakır, 2017, s. 253).  

       2002 yılında kabul edilen yeni Medeni Kanun ile ailenin reisi konumundaki erkeğin 

üstün konumuna son verilmiştir. Evlilik birliği içinde edinilen mallar, çocukların velayeti, 

boşanma, çalışma, miras, seyahat hakkı gibi konularda eşitlik esas alınmıştır. 2002 ve 

2004 yılları arasında kadınların yasal hakları ve cinsel özgürlükleri için çalışan grupların 

bir koalisyonu olarak kurulan TCK Platformu tarafından yürütülen üç yıllık bir 

kampanyanın sonucunda 26 Eylül 2004 tarihinde kanun tasarısı kabul edilmiştir. Bu yeni 

tasarıya göre, “sözde namus cinayetleri” adına öldürmede hukuken geçerli olan ceza 

indirimi uygulamasına son verilmiştir. Yine “tecavüz ettiği ya da kaçırıp alıkoyduğu 

kurbanı ile evlenen kişilerin cezasında indirime ya da erteleme yoluna gidilmesine” 

yönelik uygulamadan vazgeçilmiştir. Evlilik içi tecavüz, işyerinde taciz suç olarak 

tanımlanmış ve cinsel suçlarda karar verilirken “bakire/bakire olmayan ve evli/bekâr 



 

92 

 

kadın” ayrımı yapılmasına son verilmiştir (Kandiyoti, 2011, s. 55). Kadınların insan 

haklarının geliştirilmesi için yapılan bu yasal düzenlemelerin hayata geçirilmesiyle 

birlikte, Türkiye’de  kadınlar ilk kez bedensel ve cinsel özgürlükleri olan bir özne olarak 

tanınmışlardır.  

       1990’larda ortaya çıkan proje feminizmi 2000’li yıllarla birlikte hareketin içinde daha 

fazla yer almaya başlamıştır. Türkiye’nin AB süreciyle de bağlantılı olan proje feminizmi 

kavramını Sancar (2011) eleştirel perspektiften hareketle şu şekilde değerlendirmektedir: 

Kadın hareketinin STK’laşması ve proje feminizmi dünyada kadın hareketlerini politik, 

örgütsel ve ideolojik dönüşüme uğratan en önemli faktörlerden birisidir. Kadın 

örgütlerinin kadınların sorunlarını çözmek için gereksinim duydukları maddi kaynaklar, 

çoğu zaman “kadın fonlarından, deneyim-bilgi-teknik ise kadın projelerinden” 

sağlanmaktadır. Fakat bu realite kadın hareketinin öncelikli meselelerinde kırılmalara ve 

kopmalara yol açmaktadır. Bunun en önemli nedeni ise kadın örgütlerinin bu parasal 

kaynaklara ulaşmak için örgüt yapılarını, hedeflerini, stratejilerini ve politikalarını 

değiştirmek zorunda kalmalarıdır. Feminist örgütlenmeler ideolojik açıdan siyasal 

özerklik ve gönüllü katılıma dayalı olan politik bir duruş yerine uzmanlık, iş bölümü ve 

salt sorun çözmeye yönelik yeni bir tür kadın örgütlenme modeli yaratılmıştır (ss. 100-

101). Proje feminizmi kavramı, kadın hareketinin atardamarı olan feminist teoride 

hareketin politik perspektifinin zayıflatılması noktasında eleştirilerin merkezinde yer 

almıştır.  

       Projecilik kavramı feminizmle özdeşleştiğinde; politik söz, bürokrasinin karşısındaki 

duruşunu yitirmektedir. Elbette ki, somut projelerin hayata geçirilmesi kadınların 

hayatlarında olumlu gelişmeler yaratmakla birlikte uzun vadede “yatay ilişkilere 

dayanan” kadın dayanışmasını ayakta tutabilecek bir etkiye sahip değildir. Bu bağlamda,  

bürokratik yapı ve örgüt hiyerarşisi kadın dayanışmasını zayıflatmaktadır. Diğer bir sorun 

ise devletin yapmakla sorumlu olduğu birçok görev bizzat kadın örgütleri ve sivil toplum 

örgütleri tarafından üstlenilmektedir. Günümüzde projeler için gerekli ulusal ve 

uluslararası kaynak havuzu da oldukça daralmış durumdadır. Feminist literatürde 

“government organized non-governmental organization” (GONGO) olarak tanımlanan 

bu sivil toplum örgütleri ise bu kaynakları kullanarak kadın mücadelesinin kazanımlarına 

yönelik saldırılar içeren söylem ve projeler üretmektedirler. Öte yandan, feminist bilincin 

oluşmasında hareketin önemli bir kazanımı olan, üniversitelerin bünyesinde kurulan 

Kadın Araştırmaları Merkezleri de birçok açıdan feminist politikadan uzaklaşmıştır. Bu 



 

93 

 

bağlamda günümüzde “sermayeden, devletten, erkeklerden bağımsız” bir feminist 

politikanın gerekliliği hiç olmadığı kadar önem arz etmektedir (Özkan-Kerestecioğlu, 

2018, ss. 58-59). 

       Türkiye milli, etnik, dini, sınıfsal ve cinsiyet aidiyetlerinin karmaşık yapılarının ön 

planda olmasına rağmen, bu karmaşaya indirgemeci yaklaşan tutumların sergilendiği, 

husumetin öne çıktığı, sınırları sert bir kimlik siyasetinin hâkim olduğu bir ülke olarak 

tanımlanabilir. Türkiye’de kadın hareketlerinin çeşitliği ve parçalı yapısı ise politik bir 

olgu olarak ön plana çıkmaktadır. Ülkenin genel siyasi kutuplaşmasına paralel olarak 

siyasi, dinsel ve etnik açıdan yaşanan çatışmaların feminist hareketi de etkilediği  

görülmektedir (Özkazanç, 2018, ss. 26-29). Sancar (2006) “Türkiye’de Kadınların Hak 

Mücadelesini Belirleyen Bağlamlar” adlı makalesinde, kadın hakları hareketi içinde  

İslamcı kadın hareketi, Kürt kadın hareketi ve kendilerini Cumhuriyetçi/Kemalist olarak 

tanımlayan kadın hareketi örgütlenmelerinin siyasal gündemlerinin birbirlerinden farklı 

olduğunu ortaya koymaktadır. Bu noktada İslamcı kadın örgütlerinin öncelikleri arasında 

başörtüsü, inanç ve ibadet özgürlüğü yer almaktadır. Kürt kadın hareketinin önceliği ise 

anadilde eğitim, işkence ve gözaltındaki insan hakları ihlalleridir. Çoğu zaman Kemalist 

olarak tanımlanan milletçi/devletçi kadın örgütlerinin öncelikli meselesi, kadın hakları 

savunusu adı altında şeriat propagandası yapılmasına karşı, laikliği savunmak ve kız 

çocuklarının okutulmasına yönelik hedefler belirlemektir. 

       Feminist hareket içerisindeki farklılaşma teması, önceleri sadece ideolojik anlamdaki 

farklılaşmalardan kaynaklanırken, sonrasında kimliğe dayalı kültürel farklılaşmalar öne 

çıkmıştır. Türkiye’de 90’lar ve 2000’li yıllar arasında siyasal anlamda “laik-dindar” ve 

“Türk-Kürt” çatışması bağlamında bir süreç yaşanmıştır. Dönemsel açıdan yürütülen bu 

tartışmalar ve ABD’de “siyah feminist” hareketin varlık göstermesiyle birlikte, kadınlar 

arasındaki farklılıklar meselesi çözülmeden etkin bir kadın dayanışması ortaya koymanın 

mümkün olmadığı ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda, feminist mücadele içinde de feminist 

kuramın heteroseksist yaklaşımına dair queer kuram tarafından ileri sürülen eleştiriler 

dikkate alınmış ve tartışılmıştır. Kadın ve erkek karşıtlığı üzerinden yapılan tartışmaların 

cinsiyet eşitsizliğinden kaynaklanan ayrımcılığın ortadan kaldırılmasında yetersiz olduğu 

sorgulanmıştır. Feminist hareket farklılıklar temasını özcü bir noktadan değil, çoğulcu bir 

yaklaşımdan hareketle ilişkisel bir bağlantı olarak kurmayı başarmıştır. Çünkü feminist 

hareket, kadınların deneyimlerinin aynı olmadığının ve farklılıklara rağmen bir arada 

durmanın önemini sorgulayabilme gücüne sahiptir (Özkan-Kerestecioğlu, 2018, ss. 59-



 

94 

 

60). Dünyada üçüncü dalga feminizm hareketi içinde temel tartışma noktalarından biri 

olan kesişimsellik kavramı, bu hareketler arasındaki farklılıkların giderilmesine yönelik 

kapsayıcı bir çözüm yolu olarak ön plana çıkmaktadır.         

       Kesişimsellik kavramı ilk kez Amerikalı hukukçu ve eleştirel ırk teorisyeni, Kimberle 

Crenshaw tarafından yayımlanan “Demarginalizing the Intersection of Race and Sex” 

adlı makalesinde kullanılmıştır. Crenshaw (1989) Amerikan adalet sistemindeki yargı 

kararlarını incelediği bu çalışmasında, siyah kadınların uğradığı ayrımcılığın ve 

yaşadıkları özgül deneyimlerin mahkeme tarafından tanınmadığını ileri sürmektedir. 

O’na göre, siyah kadınlar hem siyahi hem de kadın oldukları için beyaz kadınlardan ve 

hatta siyah erkeklerden farklı olarak çoklu bir ezilme biçimine maruz kalmaktadırlar. 

Siyah kadınların yaşadıkları özgül deneyimlerin, çoğu zaman feminist teoride ve ırkçılık 

karşıtı hareketlerde göz ardı edildiğini ortaya koymaktadır. Çünkü, kesişimsel deneyim 

ırkçılık ve cinsiyetçiliğin toplamından çok daha fazlasıdır. Dolayısıyla, siyah kadınların 

yaşadığı ayrımcılığı anlayabilmek için ırk ve cinsiyet kavramlarının birbirleriyle 

etkileşim içinde olduklarının ortaya konması gerektiğini savunmaktadır (ss. 140-149). 

Eleştirel bir teori olarak kesişimsellik yaklaşımı, günümüzde farklı ezilme deneyimleri 

yaşayan kadınlar ile dayanışmada, kapsayıcı bir feminist mücadelenin  geliştirilmesinde 

belirleyici olduğu söylenebilir. Cinsiyet, cinsel yönelim, ırk, sınıf, yaş, sosyo ekonomik 

durum, fiziksel veya zihinsel farklılıklar, din veya etnik kökene dayalı her türlü 

ayrımcılığın birbiriyle nasıl etkileşime geçtiğini ve kadınların deneyimlerini nasıl 

şekillendirdiğini kavramak açısından önem teşkil etmektedir. 

       2001 yılında “farklılıklarımızla birarada” sloganıyla kadınlar arasındaki 

farklılıkların ayrışmaya değil, dayanışmaya yol açması için bu konuda çözüm yolları 

geliştirilmesini amaçlayan Amargi kurulmuştur. Feminist hareketin “milliyetçilikle, 

militarizmle, kapitalizmle, heterokseksizmle mücadele etmesi gerektiği fikrinden 

hareketle dindar kadınlar, Kürt kadınlar, lezbiyen kadınlar gibi pek çok farklı siyasal 

duruşa ve kimliklere sahip kadınlara kapılarını” açmıştır. Amargi’de gerçekleştirilen 

atölyeler sayesinde bir araya gelen kadınlar arasında tartışmalar yürütülmüş ve birbirlerini 

anlamalarına olanak sağlanmıştır (Özkan-Kerestecioğlu, 2018, s. 61). 19 Ağustos 2002 

tarihinde kadınların siyasete katılımının önünü açmak ve bu anlamda hayata geçirilecek 

yeni yöntemler geliştirilmesinin sadece meclis odaklı yapılmasının yetersizliğine vurgu 

yapan kadınlar aracılığıyla Kadın Koalisyonu kurulmuştur. Koalisyonun temel amacı, 

kadınların eşit siyasal temsilleri için yerel siyasete feminist bir müdahalenin araçlarını 



 

95 

 

oluşturmak ve daha fazla kadının belediye başkanı ve meclis üyesi olarak seçilmesi 

hedeflerinin ötesine geçmek olarak tanımlanmıştır (Bora, 2023).  

       8 Mart 2003 tarihinde İstanbul’da yaklaşık 50 feminist kadın tarafından Irak’ta ABD 

işgaliyle başlayan savaşa karşı Taksim Tramvay durağından başlayan ve Mis Sokak 

girişine kadar yapılan yürüyüş, sonraki yıllarda on binlerce kadının katıldığı Feminist 

Gece Yürüyüşü adını almıştır. Aynı yıl LGBTİ+ hareketi de ilk Onur Yürüyüşü’nü 

yaklaşık 50 kişinin katılımıyla Taksim’de düzenlemiştir. Günümüzde ise Feminist Gece 

Yürüyüşü son yirmi yılda feminist mücadelenin patriyarkaya, ataerkil aile kurumuna ve 

erkek şiddetine karşı yürüttüğü etkin politik gündemler ile elli binden fazla kadının 

katılım gösterdiği bir yürüyüşe dönüşmüştür (Osmanağaoğlu, 2022). 2000’li yılların 

ortalarından itibaren LGBTİ+ hareketi’nin ön plana çıkması ve feminist hareket içerisinde 

queer kuramdan hareketle, heteroseksizm, transfobi ve homofobi gibi tartışmaların 

yürütülmesi ile bir dönüşüm yaşanmıştır (Saygılıgil, 2020, s. 18).  2004 yılında LGBTİ+ 

hareketi’nin ilk oluşumu olan Kaos GL dernek olarak tüzel kişilik kazanmıştır. Ankara 

Valiliği, Medeni Kanun'da yer alan “Hukuka ve ahlaka aykırı dermek kurulamaz” 

hükmüne dayanarak, Derneğin kapatılması için Cumhuriyet Savcılığı'na başvuru 

yapmıştır. Savcılık ise derneğe kapatma davası açılmasına yer olmadığına karar vermiştir. 

2006 yılında ise Gökkuşağı LGBTİ+ Derneği ve yine aynı yıl Ankara’da LGBTİ+ 

Hareketi’nin örgütlendiği, trans bireylerin ağırlıklı olduğu Pembe Hayat Derneği 

kurulmuştur. Hukuki açıdan, bu kurulan derneklerde öncekilerle aynı süreci yaşamıştır. 

İstanbul'da dernekleşen Lambda-İstanbul hakkında ise İstanbul Valiliği tarafından 

Savcılığa yapılan başvuru sonucunda kapatma davası açılmıştır (Alkan ve Çakır, 2017, 

ss. 262-263).  

       2006 yılında Amargi Dergisi’nin davetiyle bir araya toplanan kadınlar tarafından ilk 

olarak 2008 yılında Sosyalist Feminist Kolektif kurulmuştur. 2019 yılında ise Barış için 

Kadın Girişimi’nin kurulmasıyla birlikte, kadınlar arasındaki ortak ittifak alanları 

güçlenmiştir. Feminist mücadele ve sendikal hareketlerin bir araya gelmesini sağlayan 

önemli adımlardan biri ise Petrol-İş Sendikası tarafından 2003 yılında çıkarılmaya 

başlanan Petrol-İş Kadın Dergisi olmuştur. Bunun dışında 2006 yılında Kadın Emeği ve 

İstihdamı Girişimi (KEİG), 2010 yılında ise Göçmen Kadınlarla Dayanışma Ağı 

kurulmuştur. Feminist hareket içinde kadın emeği üzerinden yürütülen dayanışmanın ön 

plana çıkmasının başlangıcını ise Novamed  Grevi oluşturmaktadır (Saygılıgil, 2020, s. 

17). Antalya Serbest Bölgesi Novamed işyerinde 81 kadın işçinin katılımıyla 26 Eylül 



 

96 

 

2016 ve 18 Aralık 2007 tarihleri arasında Novamed Grevi gerçekleştirilmiştir. Petrol-İş 

Sendikası desteğiyle yürütülen bu grevin Türkiye tarihinde en önemli özelliği ise kadınlar 

tarafından hayata geçirilen bir grev olarak ön plana çıkmasıdır. Novamed Grevi hem 

Türkiye’de hem de dünyada kadın örgütleri tarafından sahiplenilmiştir. Bu süreçte 

Novamed Greviyle Dayanışma Kadın Platformu tarafından birçok şehirde dayanışma 

eylemleri gerçekleştirilmiştir (Saygılıgil, 2011, ss. 4-5).  

       8 Mart 2007’den itibaren İstanbul’da erkek egemenliğinin yarattığı tahakkümü bir 

politik mesele olarak ön plana çıkartan ve kadınları bu tahakküm karşısında kolektif bir 

politik özne olarak inşa etmeyi hedefleyen eylemler düzenlenmiştir. Bu doğrultuda 2005 

yılında kurulan “feminist@yahoo.groups.com” mail grubunu kullanan bir grup feminist 

tarafından, 3 Mart 2007 tarihinde mail grubunda yapılan tartışmalar üzerinden bir 

feminist buluşma örgütlenmiştir. İlk eylem olarak Dayağa Karşı Dayanışma 

Kampanyası’nın 20. yılına özel bir şenlik düzenlenmiştir. Bu şenliği, 2007 genel 

seçimlerinde milletvekili adayı olan vesikalı kadınlar için düzenlenen destek kampanyası, 

Novamed Grevi ile Dayanışma Kampanyası, 20 yıl sonra yeniden düzenlenen Mor İğne 

Kampanyası ve (SSGSS) yasasına karşı yürütülen kampanyalar izlemiştir (Karakuş, 

2023). 1990’larda Türkiye’de feminist hareketin kurumsallaşma sürecinin etkisi ile sokak 

eylemlerinin azaldığı ve 2000’li yıllarda ise feminist hareketin yeniden sokak eylemlerine 

ağırlık verdiği söylenebilir. 

       Kadınlara yönelik şiddeti durdurmak adına 2008’de Biz Erkek Değiliz İnsiyatifi 

(BEDİ) kurulmuştur. Bu grubun anti-otoriter üyeleri, hâkim erkeklik biçimlerine, 

cinsiyetçilik üzerinden dayatılan cins kimliklerine ve homofobiye karşı direniş eylemleri 

gerçekleştirmiştir. Türkiye’de barış eylemcisi Pippa Bacca'nın tecavüz edilerek 

öldürülmesinin ardından, Biz Erkek Değiliz İnisiyatifi (BEDİ) hegemonik erkekliği 

sorgulayan bir aktivist grup olarak “tecavüz etmek erkeklikse biz erkek değiliz” sloganıyla 

ortaya çıkmıştır. 2009 yılında ise Cinsel Şiddete Karşı Kadın Platformu kurulmuştur. 

Aynı yıl Sosyalist Feminist Kolektif’in süreli yayını olarak Feminist Politika dergisi, 

çıkarılmaya başlamıştır (Alkan ve Çakır, 2017, ss. 255-264). Bu tarihlerde Türkiye’de 

                                                           
 2008 yılında “Sosyal Sigortalar ve Genel Sağlık Sigortası Yasa Tasarısı'nın yeniden TBMM gündemine 

gelmesiyle, kadın-erkek arasındaki eşitsizliği derinleştirmesi dolayısıyla, "Sosyal Sigortalar ve Genel 

Sağlık Sigortasına esastan itirazımız var" kampanyası başlatıldı. Sosyal Haklar için Kadın Platformu 

kuruldu” (Alkan ve Çakır, 2017, s. 164).  

mailto:feminist@yahoo.groups.com


 

97 

 

artan kadın cinayetlerine karşı düzenlenen kampanyalar ve sokak eylemleri ağırlık 

kazanmıştır.  

       2000’li yıllar Türkiye’de “feminizmin öznesi kimdir?” tartışmalarının ağırlık 

kazandığı bir dönem olarak şekillenmiştir. 1990’larda dünyada queer teorinin de 

yükselişe geçmesiyle birlikte, feminist kuramda evrensel bir kadın kategorisinin farklı 

kadınlık deneyimlerini görünmez kıldığı eleştirileri ön plana çıkmıştır. Buradan hareketle 

Türkiye’de ilk kez 2011 yılında Amargi tarafından düzenlenen söyleşide “Feminizmin 

Öznesi Kimdir?” tartışması gerçekleştirilmiştir. Bu tartışmalarda Ahıska’ya (2011) göre, 

feminizmin öznesi, politik açıdan feministleşmiş kadınlardır. Fakat ‘kadınlık’ tek bir 

kategoriye gönderme yapmaz. Dolayısıyla, “biyolojik olarak değil toplumsal olarak 

kadın olduğunu iddia edenler, kadınlığı başka türlü icra edenler de feminizmin öznesi 

olabilir” (ss. 299-300). Bora’ya (2021) göre ise, “feminizmin öznesi kadınlar değil, 

feministlerdir” Dolayısıyla, bir kadının feminist olması onu politik özne yapar (s. 68). 

Buradan yola çıkarak, 2000’li yıllarda ‘kadın’ kategorisinin çoklu cinsiyet beyanlarını da 

içerecek şekilde genişletildiği ve daha kapsayıcı bir kesişimsel politikadan hareketle 

tartışıldığı söylenebilir. 

       Türkiye’de 2000’li yıllar erkek şiddeti nedeniyle en ciddi kayıpların verildiği bir 

dönemdir. 2010 yılında İstanbul Feminist Kolektif (İFK) tarafından “Kadın cinayetlerine 

karşı isyandayız” kampanyası düzenlenmeye başlamıştır. Kadın cinayetlerinde fail 

erkeklere uygulanan haksız tahrik indirimine yönelik kampanyalar ön plana çıkmıştır. 

2000’li yılların ikinci yarısından itibaren feminist mücadelenin en önemli 

kazanımlarından biri olan “Kadının Beyanı Esastır” ilkesi yaygınlaşmıştır.  2012 yılında 

6284 sayılı “Ailenin Korunması ve Kadına Karşı Şiddetin Önlenmesine Dair” Kanun 

yürürlüğe girmiştir. Fakat dönem itibariyle hükümetin ailenin korunmasına dair 

politikaları nedeni ile yasanın yürürlükten kaldırılmasına yönelik girişimler başlatılmıştır. 

                                                           
 Türkiye’de 2011 yılında “Kadınlara Yönelik Şiddet ve Aile İçi Şiddetin Önlenmesi ve Bunlarla 

Mücadeleye İlişkin Avrupa Konseyi Sözleşmesi” ilk olarak İstanbul’da imzaya açılmış ve 2014 yılında 

yürürlüğe girmiştir. Türkiye’nin ilk imzacısı olduğu İstanbul Sözleşmesi uluslararası alanda kadına yönelik 

her türlü şiddetle mücadelede ilk bağlayıcı belge olarak ön plana çıkmaktadır. 20 Mart 2021 tarihinde ise 

Cumhurbaşkanlığı Kararnamesi ile İstanbul Sözleşmesi’nin tek taraflı olarak feshedildiği duyurulmuştur. 

Bu karar, 23 Mart 2021 tarihinde Avrupa Konseyi’ne bildirilmiştir. Cumhurbaşkanlığına bağlı İletişim 

Bakanlığı tarafından yapılan açıklamada Fesih kararının nedeni ise “Sözleşme'nin eşcinselliği 

meşrulaştırıyor olması” olduğu iddia edilmiştir. Kararın açıklanmasından sonra Türkiye’de kadınlar ve 

LGBTİ+ bireyler, İstanbul Sözleşmesi’ni savunmaya yönelik eylemler gerçekleştirmeye başlamışlardır 

(Bianet, 2021). 

 



 

98 

 

Kadın Bakanlığı, Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı’na dönüştürülmüştür. Bu dönemde, 

kürtaj yasağı, boşanmanın zorlaştırılması, nafaka hakkının sınırlandırılması, annelik ve 

bakım emeği üzerine yürütülen tartışmalar ağırlık kazanmıştır. 2014 yılında “Cinayetlere 

Karşı Acil Eylem Grubu” kurulmuştur. Sosyalist Feminist Kolektif “Erkeklerden 

alacaklıyız” ve “Aile dışında hayat var” kampanyasını başlatmıştır. 2015’de ise 

“Kadınlar hayatlarına sahip çıkıyor” kampanyası ile hayatta kalmak için öldürmek 

zorunda kalan kadınların mücadele biçimlerini görünür kılmak amacıyla eylemler 

düzenlenmiştir (Saygılıgil, 2020,  s.18). Feminist hareket bu dönemde artan kadın 

cinayetlerine karşı, yargısı devam eden davaların takibini yaparak farklı feminist 

örgütlenmeleri bir araya getiren ortak kampanyalar ve eylemler düzenlemiştir. Özellikle 

yargıdaki eril tahakkümü ve erkeklere uygulanan iyi hal indirimini sürekli gündemde 

tutarak kamuoyunun gündemine taşımayı başarmıştır. 

       90’lı yılların sonlarından itibaren gelişen yeni medya teknolojileri ve internetin 

yaygınlaşmasıyla birlikte, kadın hareketi içinde de bir dönüşüm yaratan dijital aktivizm 

kavramı ön plana çıkmıştır. Dijital aktivizm kavramı, politik bir dönüşüm yaratmak ve 

direnç oluşturmak amacıyla dijital araçların kullanılması olarak tanımlanmaktadır. 

Türkiye’de 2000’li yıllarla birlikte feminist hareket açısından dijital aktivizm kavramı 

“sokağın sesini sanal uzama, sanal uzamı ise sokağa taşıyan” eylemlerde etkisini 

göstermiştir. Bu eylemler, 2014 yılında (İFK) üyeleri tarafından hayata geçirilen 

“Bacaklarını Topla Yerimi İşgal Etme” ve “Cinayetlere Karşı Acil Eylem Grubu” 

tarafından başlatılan #KadınKatliamıVar hashtag kampanyalarıdır. Diğer önemli bir 

örnek ise, 2015 yılında öldürülen Özgecan Aslan’ın ardından sosyal medyada başlatılan 

#sendeanlat hashtag kampanyasıdır. Fakat 2016 yılında öldürülen seks işçisi Trans kadın 

Hande Kader’in Aslan’la aynı işkencelere maruz bırakılmış olmasına rağmen 

katledilmesinin kamuoyunda aynı ölçüde bir infial yaratmadığı görülmüştür (Candemir, 

2020, ss. 158-167). Bu noktada, tıpkı reelde olduğu gibi sanal uzamda da kolektif bir 

dayanışma yaratabilmek için öncelikle ataerkil toplumsal normlara karşı ortak bir 

mücadele yürütülmesi ve toplumda bu anlamda bir zihinsel dönüşümün yaşanması 

gerektiği gerçeği ağırlık kazanmaktadır. 

       2000’li yıllarda feminist hareketin iletişim ve örgütlenme faaliyetlerinde çevrimiçi 

alanların ön plana çıktığı görülmektedir. Saygılıgil’e (2020) göre, bu dönemde farklı 

feminist hareketlerin gündemlerini yansıtan web siteleri, bloglar ve mail grupları ön plana 

çıkmıştır. 2010 yılından itibaren ise feminizme dair çeviri ve telif kitapların sayıları 



 

99 

 

artmıştır. Bu süreçte Ayizi Kitap ve Güldünya Yayınları gibi önemli kadın yayınevleri 

kurulmuştur. Akademik yayıncılık alanında yer alan fe dergi, kadınların tarihine yönelik 

yapılmış çalışmalara ulaşılmasını sağlayan web sitesi arşivleri kadın araştırmalarına 

kaynaklık etmiştir. 2000’li yıllar üniversitelerde feminist perspektiften hareketle kadın 

emeği, şiddet, kimlik, etnisite, erkeklik, beden, militarizm, medya ve milliyetçilik gibi 

alanların yanı sıra querr teori üzerine çalışmaların ağırlık kazanmaya başladığı bir dönem 

olarak ön plana çıkmıştır (s. 19).  Özkan-Kerestecioğlu’na (2018) göre, Türkiye’de 2007 

ve 2017 yılları arasında siyasal iktidarın emek ve beden  politikalarıyla yeni bir cinsiyet 

rejimi kurma çabasına karşı feminist hareketin kamu otoriteleriyle ilişkileri uzlaşma-

pazarlık sürecinden çatışma sürecine girmiştir (s. 57).  

       2000’li yıllarda Türkiye’de feminist hareket içindeki farklılıklar arasında ortak 

keşişim alanları yaratıldığı görülmektedir. 2008 yılında üniversitelerde başörtüsü 

tartışması yeniden gündeme geldiğinde, kamuoyu ile paylaşılan dört bildiriden biri olan 

“Hem Özgürlük Hem Laiklik ve Biz Henüz Özgür Olmadık” adlı bildiri feminist kadınlar 

ile Müslüman kesimden kadınlar arasındaki yakınlaşmayı ortaya koymaktadır. 2013 

yılında ise 57 başörtüsüz kadın “Haksızlığa son: Erteleme değil, çözüm istiyoruz” diyerek 

bir imza kampanyası başlatmıştır. Bu kampanyaya destek veren imzacılar arasında Kürt 

kadın hareketinden gelen önemli isimlerde yer almıştır. Türkiye’de 2010 ve 2015 yılları 

arasında ise Kürt kadın hareketi ve feminist hareket arasındaki etkileşim özellikle barış 

süreci sırasında güçlenmiştir. 2013 yılında Gezi ile başlayan ve 2015 Haziran seçimleri 

ile sonuçlanan süreçte ise, ilk kez bu sert kimlik siyasetinin aşıldığı görülmüştür. Bu kısa 

süren dönemde feminist hareket, LGBTİ+ hareketi ve farklı toplumsal kesimler arasında 

köprüler kurulmuştur (Özkazanç, 2018, ss. 26-31). 

       Türkiye’de 1990’ların sonlarından itibaren kadınlara yönelik şiddetin önlenmesi ile 

ilgili kamu politikalarının hayata geçirilmesi için baskı grubu oluşturulmasında, farklı 

kadın örgütlenmelerinin ortak gündem yaratma ve ortak eylem gerçekleştirme 

stratejisinin belirleyici bir rolü olmuştur. Bu anlamda kesişimsel olarak en geniş 

koalisyonların ise 8 Mart Dünya Kadınlar Günü, 8 Mart Feminist Gce Yürüyüşü, 25 

                                                           
 2013 yılında Gezi’den sonra düzenlenen 21. İstanbul Onur Yürüyüşü’ne yüz bin kişinin katılması ise 

Gezi’de ortaya çıkan kesişimsel alanın ne derece güçlendiğinin bir göstergesidir. Feministlerin 7 Haziran 

seçimleri öncesi HDP’ye verdikleri destek sonrası, HDP listelerinden meclise giren 32 kadın milletvekili 

ve diğer partilerde dahil toplamda 98 kadının meclise girmesi ile Cumhuriyet tarihinde kadın temsili 

açısından bir ilk yaşanmıştır (Özkazanç, 2018, ss. 27-28).  

 



 

100 

 

Kasım Kadına Yönelik Şiddete Karşı Uluslararası Mücadele Günü kapsamında 

gerçekleştirilen dayanışma eylemleri sırasında ortaya çıktığı görülmektedir. 2000’li yıllar 

Türkiye’de hem feminist hareketin kesişimselliği tartışmalarının yoğunluk kazandığı, 

hem de LGBTİ+ hareketi’nin örgütlenmesi ve hak mücadelelerinin kamusal alanda daha 

görünür olduğu bir dönem olarak şekillenmiştir. Özellikle Gezi’den sonra feminist 

hareket, LGBTİ+ hareketi ve sol muhalif, sosyal demokrat ve sosyalist çevreler 

arasındaki kesişim alanları ve koalisyonların artmış olduğu görülmektedir. Günümüzde 

hala uluslararası alanda kadına yönelik aile içi şiddetle mücadelede ilk bağlayıcı belge 

olma özelliğini taşıyan İstanbul Sözleşmesi’nin feshedilmesine karşı ortak bir kadın 

mücadelesi yürütülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

101 

 

3. BÖLÜM:  8 MART FEMİNİST GECE YÜRÜYÜŞÜ BAĞLAMINDA 

KADINLARIN KAMUSAL ALAN VE KENT HAKKININ POLİTİK ANALİZİ 

3.1. Araştırmanın Metodolojisi ve Yöntem 

       Çalışma, metodolojik olarak Feminist Teori ve Neo-Marksist Kent Teorisi içerisinde 

yer almaktadır. Dünyada 1960’ların sonunda ortaya çıkan yeni toplumsal hareketlerin 

etkisiyle Lefebvre’in 1968’de genel bir tanım çerçevesinde ortaya koyduğu kent hakkı 

kavramı, 1980’li yıllarda mekân ve toplumsal cinsiyet  arasındaki etkileşimi sorgulayan 

feminist kent çalışmaları açısından önemli bir eleştiri noktası olmuştur. Çalışmada, 

kadınların kent hakkı kavramı üzerinden mekânın eril tahakkümü feminist eleştirel bir 

perspektiften hareketle ortaya konulmuştur. Buradan hareketle, cinsiyetleştirilmiş kentsel 

mekânın, patriyarkal kapitalizmin güç ve iktidar ilişkilerini yansıtan yapısı tartışılmıştır. 

Yabancı literatürde örneklerine sıklıkla rastlanan toplumsal cinsiyet temelli mekân 

okumaları gündelik hayatta cinsiyete dayalı eşitsizlikleri mekânsal pratiklerin üretim 

süreçlerini de göz önüne alarak değerlendirmektedir. Çağdaş toplumların sosyo-kültürel 

alanını betimleyen Kültürel Çalışmalar alanı disiplinlerarası yaklaşımı ile farklı sosyal 

olguların birlikte ele alınmasına olanak tanımaktadır. Çalışmada bu iki alan birleştirilerek 

kadınların sesinden kendi deneyimlerini aktarabilecekleri nitel bir araştırma deseni 

kullanılmıştır. 

       Sosyal bilimlerde kullanılan üç temel yaklaşım söz konusudur. Bu yaklaşımlar 

pozitivist, yorumlayıcı ve eleştirel yaklaşımlar olarak tanımlanmaktadır. Bu üç temel 

yaklaşım, sosyal dünyayı açıklamak için  farklı teoriler, kavramlar ve yöntemler 

kullanmaktadır. Pozitivist yaklaşım sosyal olguları, yorumsamacı yaklaşım, anlam ve 

deneyime dayanan sosyal yapının inşasını, eleştirel yaklaşım ise sosyal olanın özünü 

dolayısıyla bağlamı esas almaktadır (Kümbetoğlu, 2008, s. 39). Pozitivizm, 19. yüzyılda 

sosyoloji biliminin kurucu ismi Auguste Comte’in düşünce ekolünden doğmuştur. Birçok 

toplumsal kuramla ilişkili olan pozitivizm, doğa bilimlerini esas almaktadır. Pozitivist 

araştırmalarda nicel veriler tercih edilmekle birlikte ağırlıklı olarak deney, tarama ve 

istatistikler kullanılmaktadır. Tümdengelim ilkesine bağlı nicel araştırmalar kesin, katı ve 

nesnel ölçümlere dayanan sayılarla hipotezleri test etmek üzerine temellendirilmiştir 

(Neuman, 2014, s. 120-121). Pozitivist araştırmalar günümüzde hala yaygın olarak 

kullanılmakla birlikte insan davranışlarını sayılara indirgediği gerekçesiyle 

eleştirilmektedir.  



 

102 

 

       20. yüzyılın başlarında sosyal bilimlerde yaşanan yeni gelişmeler ve pozitivizme 

yönelik eleştirilerin ön plana çıkmasıyla birlikte, pozitivizm ötesi yorumlamacı 

yaklaşımın doğmasına neden olmuştur. Yıldırım ve Şimşek’e (2011) göre, pozitivizm 

ötesi ve akılcılık ötesi yaklaşımlar, pozitivizmin egemen bakış açısından hareketle 

oluşturulan tek doğruya dayalı bilgi anlayışını reddederler. Özne merkezli ve çoğulcu bir 

anlayışı esas alan bu yaklaşım, bilginin ve doğrunun sosyal olarak kurgulandığını, 

insanların anlamların yaratılması sürecinde etkin bir rol oynadıklarını ileri sürmektedir 

(ss. 28-29). Neuman’a (2014) göre, eleştirel yaklaşım toplumsal gerçekliğin farklı 

katmanları olduğunu ileri sürmektedir. Bu yaklaşıma göre sosyal bilimin amacı, insanları 

özgürleştirecek olan saklı bilgiyi açığa çıkarmaktır. İnsan eylemliliğine dair sınırlı 

özerklik tavrı benimsenmektedir. Bilimsel bilginin ise mükemmel olmasa dahi yanlış 

bilince karşı koyabileceği varsayılmaktadır. Açıklayıcı eleştiriler için akıl yürütme 

metodu kullanılmaktadır. Bu açıklamalar insanların eylemleriyle teyit edilmekte ve 

bilginin dönüştürücü gücü düşünümsel-diyalektik bir yaklaşımdan hareketle ele 

alınmaktadır (ss. 154). Hem pozitivizme hem de pozitivizm ötesi yaklaşımlara karşı 

ortaya çıkan eleştirel yaklaşım, diğer sosyal bilim yaklaşımlarını yansız ve sorgulamaktan 

uzak oldukları gerekçesiyle eleştirmektedir.  

       Pozitivist yaklaşımı temel alan araştırmalarda niceliksel araştırma yöntemleri tercih 

edilmektedir. Yorumlayıcı yaklaşım ve eleştirel yaklaşımı temel alan araştırmalarda ise 

niteliksel araştırma yöntemleri kullanılmaktadır. Kümbetoğlu’na (2008) göre, niteliksel 

araştırma yöntemleri sosyal hayatın niteliğini anlamak için derinlemesine bir bakış açısını 

temel almaktadır. İncelemeyi belirli bir yerle sınırlandırarak bütün değişkenleri keşfetme 

ve baş edilebilir sınırlar koyma amacındadır. Araştırma kapsamında incelenecek olan 

sosyal ortama karşı araştırmanın sonunda araştırmacının daha bilgilenmiş olmasını 

hedeflemektedir. Niceliksel ve niteliksel araştırma yöntemleri arasındaki en önemli 

ayrım, gerçekliğin açıklanması ve yorumlanması sırasında ortaya çıkmaktadır. Niteliksel 

araştırmalarda, araştırmacının seçtiği konu ve toplumsal duruşu, ürettiği bilginin kimin 

için olduğunu yansıtması, aynı zamanda araştırmacının kendisi için de bir temsil niteliği 

taşımaktadır (ss. 23-24). Niteliksel araştırmalarda sosyal bilginin, katılımcıların kendi 

beyanları ve deneyimlerinden yola çıkarak aktarmalarını sağlayan veri oluşturma 

teknikleri kullanılmaktadır.  

       1980’lerden itibaren feminist ve postmodern araştırmaların görünür olmasıyla 

birlikte, sosyal bilimler alanında bir dönüşüm yaşanmıştır. Bilimin pozitivist eril bakış 



 

103 

 

açısına karşı eleştirel bir tavır geliştiren feminist araştırmacılar, geleneksel sosyal bilim 

araştırmalarında yaygın olarak kullanılan bu yaklaşımlara karşı alternatif bir bakış açısı 

geliştirmişlerdir. 1980’li yıllardan beri sosyal bilimler ve doğa bilimlerinde akademik 

çalışmalarda Sandra Harding’in (1996) “Feminist yöntem diye bir şey var mı?” adlı 

çalışması üzerinden yürütülen bir feminist metodoloji tartışması söz konusudur. Harding 

bu çalışmasında, sınırları tanımlanmış bir feminist araştırma yöntemi olmadığının altını 

çizmektedir. O’na göre, feminist araştırmalarda yöntem, yöntem bilim ve bilgi kuramı 

arasında sıkı bir bağ vardır. Bir araştırmayı feminist kılan ise veri toplama teknikleri, 

araştırmada kullanılan kuram ve çözümleme, bir de kimin bilen olduğunun saptanması 

ile mümkündür. Dolayısıyla, feminist araştırmaların bilgi kaynağı olarak kadın 

deneyimleri üzerinden aktarılması gerektiğini ortaya koymaktadır. Öte yandan, feminist 

araştırmalar kaynağını herhangi bir kadın deneyiminden değil, politik mücadele hattında 

ortaya çıkan, kadınların kendilerini ve dünyayı anlamalarını sağlayan deneyimlerden yola 

çıkmaktadır (ss. 35-41). Phillips’in de (2012) belirttiği gibi, “mutfaklarda ve yatak 

odalarında olup bitenler politik değişim talep etmektedir” (s. 115).  

       Marie Mies (1996) feminist bir araştırma yürüten araştırmacıların temel alması 

gereken ilkeleri şu şekilde ortaya koymaktadır: “bilinçli taraflılık”, “aşağıdan bakış”, 

“aktif katılım”, araştırmayı kadınların kurtuluş mücadelesinin bir parçası olarak 

kavramak ve var olan eşitsizliklerin değişmesini sağlamaktır. Araştırma süreci hem 

araştırmayı yapan, hem de araştırmaya katılanlar için bir “bilinçlenme” ve “iç-

sorgulama” süreci olarak ele alınmalıdır. Araştırma kolektif kadın tarihinin gelişmesine 

olanak tanımalıdır (ss. 52-56). Özetlemek gerekirse, feminist araştırmaların temel amacı; 

araştırmanın sorusu, varsayımları ve kuramlarını feminist bir perspektiften hareketle, 

araştırmacının kendi deneyimlerini de içerecek bir şekilde oluşturmaktır. Cinsiyet ve 

iktidar ilişkilerinin toplumsal yaşamdaki karşılığını inceledikleri insanların deneyimleri 

üzerinden aktarmayı hedeflemektedir. Akademik eril bakış açısına karşı, araştırmayı 

                                                           
 Feminist araştırmacıların temel eleştiri noktalarından biri olan pozitivist epistomolojiye dair çalışmalarda 

yöntem ve kuram arasında bir mesafe söz konusudur. Yapısalcılık sonrası akademik çalışmalar ise aradaki 

bu mesafeyi azaltmaya çalışmışlardır. Bu durumda, araştırmanın öznesinin kuramla birlikte ele alınması ve 

yöntemin sadece bir veri toplama aracı olmaktan çıkartılarak bilimsel çalışmanın her aşamasını yeniden 

kurma gerekliliği ortaya çıkmaktadır. Buradan hareketle, araştırmalarda kuram ve yöntem birlikteliğine 

feminist duruş tahayyülü de eklenmiştir. Epistemoloji sorunu ise her zaman feminizmin en esaslı meselesi 

olmuştur. Dolayısıyla, feminist yöntem denilen şeyin aslında “iyi bilim yapma” pratiği olduğu gün yüzüne 

çıkmaktadır (Sirman, 2020, ss. 10-11).  

 



 

104 

 

kişisel ve toplumsal anlamda bir değişim yaratmak adına eyleme dönüştürmeyi 

amaçlamaktadır. Bu bağlamda, feminist araştırmacılar sosyal bilimler alanında eleştirel 

bir yaklaşımdan hareketle, nitel araştırma yöntemlerini ve saha deneyimine dayanan 

örnek olay çalışmalarını esas almaktadır. 

       Bu çalışmada nitel araştırmalarda yaygın olarak kullanılan derinlemesine görüşme 

yöntemi kullanılmaktadır. Kümbetoğlu’na (2008) göre, bir veri toplama tekniği olarak 

derinlemesine görüşme açık uçlu soruların sorulması, dinlenmesi, cevapların 

kaydedilmesi ve konuyla ilişkili olan ek sorularla araştırma konusunun kapsamlı bir 

şekilde incelenmesini mümkün kılmaktadır. Antropolojinin veri toplama tekniklerinden 

biri olan derinlemesine görüşme tekniği, araştırmacı ve görüşmeci arasında konuşma ve 

bağ kurma, karşılıklı bir öğrenme ve deneyim aktarımı üzerine temellendirilmiş bir 

araştırma yöntemidir (ss. 71-73). Çalışmada, nitel bir araştırma deseni üzerinden 

tanımlanan antropolojik bağlamda hazırlanmış yarı-yapılandırılmış sorularla yüz yüze 

derinlemesine görüşmeler gerçekleştirilmiştir. 

       Sosyal bilimlerde görüşme türleri araştırmanın amacı, detaylı bilgi toplanması, 

görüşmecilerin özellikleri ve görüşmecilere ayrılacak süreyle yakından ilintilidir. 

Görüşme türleri yapılandırılmamış görüşme, yarı-yapılandırılmış görüşme ve 

yapılandırılmış görüşme türleri olarak sınıflandırılmaktadır. Yapılandırılmamış görüşme, 

soruların önceden belirlenmediği ve araştırmacının katılımcı ile sohbet biçiminde 

gerçekleştirdiği bir görüşme türüdür. Görüşmelerin sohbet biçiminde gelişmesi  yanıtların 

yazılmasını ve kaydedilmesini güçleştirmektedir. Dolayısıyla, her katılımcıdan farklı bir 

veri elde edilmesine neden olmaktadır. Yarı-yapılandırılmış görüşme tekniğinde, 

araştırmanın konusuna yönelik olarak görüşme öncesi açık uçlu bir soru formu 

hazırlanarak katılımcılardan aynı türde veri toplanması için yapılan bir görüşme türüdür. 

Araştırmacı görüşme sırasında katılımcıya ayrıntılı bilgi toplamak için ek sorular 

yöneltebilir. Görüşme formunda yer alan soruların sıralaması katılımcıyla olan etkileşime 

göre değiştirilebilir. Yapılandırılmamış görüşmelere kıyasla toplanan verilerin 

düzenlenmesi ve çözümlenmesi daha sistematiktir. Yapılandırılmış görüşmede ise 

görüşme formunda soruların sıralanışı aynı biçim ve sırada sorulmaktadır. Diğer görüşme 

türlerine göre katılımcıya esneklik sağlamamakla birlikte verilerin çözümlenmesi ise 

daha kolaydır (Balaban-Salı, 2018, ss. 144-147).  



 

105 

 

       Çalışmada görüşme sorularının ve formunun hazırlanmasında yarı-yapılandırılmış 

görüşme tekniği kullanılmıştır. Kümbetoğlu’na (2008) göre, açık-uçlu sorular görüşülen 

katılımcının konuya dair görüşlerini kendi bakış açısından hareketle, kendi sözcükleri ile 

ifade edebilmesine olanak tanımaktadır. Takip soruları ise, katılımcıların sorulara 

verdikleri cevapların peşine düşmek, konuyu derinleştirmek ve elde edilen veriyi 

zenginleştirmek  adına sorulan sorulardır. Görüşmeci katılımcının cevabını anlamadığı 

ve daha fazla bilgiye ihtiyaç duyduğu durumlarda olayın, olgunun ve sürecin daha iyi 

anlaşılması için bu soruları kullanılmaktadır. Takip sorularının genel görüşme formunda 

hazırlanan sorulardan farkı ise bu amaçla hazırlanan soruların genel görüşme formlarında 

nadiren yer almasıdır (ss. 89-91). Bu çalışma doğrultusunda, derinlemesine bilgi almak 

amacıyla hazırlanan takip soruları tezin yarı-yapılandırılmış soru formuna eklenmiştir. 

       Çalışmada, nitel araştırma desenlerinde yaygın olarak kullanılan bir veri toplama 

yöntemi olan derinlemesine görüşme tekniği ile katılımcılarla yüz yüze görüşmeler 

gerçekleştirilmiştir. Görüşme sorularının ve formunun hazırlanmasında araştırmacıya 

serbestlik tanıyan yarı-yapılandırılmış görüşme tekniği kullanılmıştır. Bu doğrultuda, 

çalışmanın amacına, önemine ve kuramsal bölümlerine koşut oluşturan açık-uçlu sorular 

ile ek sorular hazırlanmıştır. Çalışmaya gönüllü olarak katılan katılımcılar ise çalışmanın 

örneklemini oluşturan 8 Mart Feminist Gece Yürüyüşü eylemine bazı yıllar aksamalar 

yaşanmakla birlikte, genellikle düzenli olarak katılım gösteren görüşmeciler arasından 

seçilmiştir.  

       Çalışmanın veri toplama aşamasında, eyleme katılan 10 kişiye ulaşılmış ve 

derinlemesine görüşmeler yapılmıştır. Görüşmelerde 6’sı sosyo-demografik bilgiler 

temelinde hazırlanmış yarı-yapılandırılmış toplam 16 açık-uçlu soru ve ek sorularla 

birlikte görüşmecilere yöneltilmiştir. Çalışmanın amacına uygun olarak hazırlanan soru 

formu, tezin (EK-3) bölümünde ayrıntılı olarak sunulmaktadır. Çalışmanın kuramsal 

perspektifinden hareketle oluşturulan soruların gruplara göre dağılımında üç temel 

kategori ön plana çıkmaktadır. Soruların kategorilere göre dağılımına tezin (EK-4) 

bölümünde yer verilmiştir. Görüşmeler sırasında önceden hazırlanmış soruların bazen 

sırası değiştirilmiş ve takip soruları kullanılarak çalışmada elde edilen verilerin 

zenginleştirilmesi sağlanmıştır. 

       Katılımcılarla önceden belirlenen tarih, saat ve mekânlarda toplam 30 dakika ve 1 

saat arasında değişen sürelerde derinlemesine görüşmeler gerçekleştirilmiştir. 10 Ekim 



 

106 

 

2023 ve 20 Kasım 2023 tarihleri arasında katılımcılarla gerçekleştirilen yüz yüze 

görüşmeler sırasında,  katılımcılardan ses kaydı alınması için izin istenmiş ve onay 

vermeleri dâhilinde ses kayıt cihazı açılmıştır. Görüşmeler esnasında alınan ses kayıtları 

ve görüşmecilere dair gözlem notları verilerin analiz ve yorumlanması kısmında 

değerlendirmeye katılmıştır. Görüşmelere başlamadan önce bütün katılımcılara alınan ses 

kaydı ve gözlem notlarının sadece akademik çalışmanın yayın amacına uygun olarak 

kullanılacağına dair bilgilendirme yapılmıştır. Görüşmecilere çalışmanın verilerinin 

analizi sırasında gerçek isimlerinin değil, kod isimlerinin kullanılacağına dair güvence 

verilmiştir. Bununla birlikte, Üsküdar Üniversitesi Etik Kurulu’na başvuru dosyasında 

deklare edildiği üzere, çalışmaya müdahil olan her katılımcıya gönüllü katılım formu 

imzalatılmış ve araştırmaya kendi istekleri ile katıldıkları teyit edilmiştir. Tezin 

savunulmasından sonra çalışmanın görüşmeye katılanlarla paylaşılacağı bilgisi 

verilmiştir. Bu amaçla çalışmaya ulaşmak isteyen katılımcılar için iletişim bilgileri 

alınmıştır. Son olarak, görüşmeler sırasında toplam 386 dakika  48 saniyelik ses kaydı 

deşifre edilerek tezin analiz bölümünde, çalışmanın kuramsal ve kavramsal çerçevesinden 

hareketle değerlendirilmiştir.  

3.2. Araştırmanın Amacı 

       Çalışma, tarihsel bir süreklilik içerisinde sistematik olarak cinsiyetleştirilmiş kentsel 

kamusal mekânın, feminist hareket tarafından sadece hak ve özgürlük taleplerinin dile 

getirildiği bir eylem alanı olmaktan çok daha fazlası olduğunu ortaya koymak 

amacındadır. Bu doğrultuda çalışmada, patriyarkanın sokağını temellük eden kadınlar 

için eylem, aynı zamanda heteronormatif eril tahakküm altında ezilen, farklı kadınlık 

deneyimleri ile bir karşılaşma ve kolektif dayanışma oluşturma alanı olduğu 

varsayımından hareketle metodolojik ve yöntembilimsel olarak yapılandırılmıştır.  

3.3. Araştırmanın Önemi 

       Günümüzde Kültürel Kuram’dan hareketle disiplinlerarası araştırmalar sosyal 

bilimler alanında öne çıkan bir akademik eğilimi nitelemektedir. Ülkemizde güncel 

akademik çalışmalar içerisinde artan bu eğilimi temel alan çalışmalar ele aldıkları sosyal 

                                                           
 Görüşmeler gerçekleştirilmeden önce Üsküdar Üniversitesi Girişimsel Olmayan Araştırmalar Etik Kurul 

Başkanlığı’na başvuru yapılarak çalışma için etik kurul onayı alınmıştır. Etik kurul onayına tezin EK-2  

bölümünde yer verilmiştir. 



 

107 

 

fenomenlerin çok boyutlu yapısına uygun bir araştırma deseni içerisinde konuya 

yaklaşmakta ve geçmişten çok daha bütüncül açıklamalar getirmektedir. 

       Çalışmada, ataerkil toplumlarda kadınların eve ait olduğu yönündeki hâkim 

inanışlara ve kentlerin kadınlar için tehlikeli bir mekân olarak kurgulanmasına karşı, 

kentin kadınlar için sağladığı özgürleşme olanakları ön plana çıkartılmıştır. Güncel 

feminist kent çalışmalarında, kadınların kendilerine biçilen geleneksel rollerin dışına 

çıkarak, kolektif bir politik özne olarak hem kenti hem de kendilerini dönüştürme gücü 

göz ardı edilmektedir. Buradan hareketle, kadınların performatif sokak eylemleri 

temelinde kentte hak iddia etmeleri ve kendilerini özgürce ifade edebilecekleri bir alanı 

geçici süreliğine temellük etmeleri bu çalışmanın ayırt edici yönünü oluşturmaktadır. 

       Çalışmanın kuramsal perspektifinden hareketle amacı ve önemine uygun olarak 

temel bir araştırma sorusu belirlenmiştir. Bu soru temelinde hazırlanan 4 ayrı araştırma 

sorusu ise aşağıda şu şekilde listelenmiştir:  

1. Feminizmin temel eleştiri noktalarından biri olan özel alan-kamusal alan ayrımının 

kadınların sokağı deneyimlemesi üzerindeki etkisi nedir?  

1.1. Feminist hareketin sokak eylemleri ve kadınların kent hakkı talebi arasında 

nasıl bir ilişki vardır?  

1.2. Feminist hareketin sokak eylemlerinin kadınların kendilerini kolektif bir 

politik özne olarak inşa etmeleri üzerindeki etkisi nedir? 

1.3. Mekânın politik karakterinin eylemin harekete geçirilmesi üzerindeki etkisi 

nedir?  

1.4. Örgütsüz ve örgütlü hareketlerden gelen kadınlar arasındaki feminist bilince 

dair söylemsel farklılıklar nelerdir? 

 

 

3.4. Araştırmanın Varsayımları 

       Niteliksel araştırma yöntemlerinde kullanılan tanımlar genel ve esnek bir yapı 

gösterdiği için teoriye ulaşmayı hedefleyen varsayımlara araştırma sürecinde 

ulaşılmaktadır (Kümbetoğlu, 2008, s. 37). Bu çalışmanın kuramsal perspektifinden 

hareketle, araştırma sürecinde ortaya çıkan varsayımlar aşağıda şu şekilde listelenmiştir:  

1. Feminist kuram tarafından ortaya konulan özel olan politiktir savı, kadınların özel 

alanda yaşadıkları hak ihlallerini kamusal alana taşıyarak çözüme dair etkin bir 

politika üretilmesine olanak tanımaktadır.  



 

108 

 

2. Tarihsel süreçte kadın bedenine yönelik üretilen ataerkil söylemsel pratiklerin 

mekânın cinsiyetçi bir şekilde düzenlenmesinde etkili olduğu görülmektedir.  

3. Şiddet, tecavüz ve taciz korkusu kadınların kenti özgürce deneyimlemeleri 

üzerinde oldukça etkili bir tahakküm yaratmaktadır. 

4. Kentsel mekânı taşra yaşantısından ayırt edici unsur farklı yaşam deneyimlerine 

olanak sağlamasıdır.   

5. Politik bir ürün olarak mekân, toplumsal hareketlerin sokak eylemleriyle yeniden 

üretilmektedir. 

6. Feminist hareket için eylemler, farklı kadınlık deneyimleri ile bir karşılaşma ve 

kolektif dayanışma oluşturma alanıdır.  

 

3.5. Araştırma Evreni ve Örneklem 

       Bu çalışmanın evrenini, İstanbul’da feminist hareket tarafından kamusal alanda 

gerçekleştirilen bütün sokak eylemleri oluşturmaktadır. Çalışmanın amacına uygun 

olarak, 2003 yılından beri Taksim İstiklal Caddesi’nde gerçekleştirilen 8 Mart Feminist 

Gece Yürüyüşü örnek olay olarak seçilmiştir. Çalışmada görüşülecek kişilerin seçimi için 

niteliksel araştırmalarda sıklıkla tercih edilen kartopu örneklem tekniği  kullanılmıştır. 

Neuman’a (2014) göre, kartopu örneklem tekniği, araştırmacının bir örnek olayla ilgili 

görüştüğü kişilerden aldığı bilgilerle konuyla bağlantısı olan diğer kişilere ulaşmasını 

sağlayan çok aşamalı bir tekniktir. Bir ya da birkaç kişi ile başlayıp zamanla yeni kişilere 

ulaştıkça örneklemin kartopu gibi büyümesi söz konusudur. Aynı zamanda “zincirleme 

gönderme” olarak da tanımlanmaktadır (ss. 324-325). Kartopu örneklem tekniğinin 

dezavantajı ise referans gösteren kişiler vasıtasıyla diğer kişilere ulaşıldığından dolayı 

sadece aynı özellikleri taşıyan kişilere yönlendirilme riski taşımasıdır (Kümbetoğlu, 

2008, ss. 99-100). 

       Çalışmada örneklem olarak seçilen Feminist Gece Yürüyüşü’ne müdahil olan 

görüşmeciler iki temel kategori üzerinden belirlenmiştir. Bu doğrultuda, görüşmeciler 

örgütsüz ve örgütlü hareketlerden gelen kendisini ‘kadın’ olarak tanımlayan kişiler 

arasından seçilerek örnekleme dahil edilmiştir. Görüşmecilerin seçiminde heterojen bir 

temsil grubu oluşturulmasına özen gösterilmiştir. Örgütlü kadın mücadelesi içerisinden 

gelen görüşmecilerin farklı örgütlü hareketlerden olmalarına dikkat edilmiştir. 8 Mart 

                                                           
 Örgütlü kadınlar hem feminist hareket, hem de kadın hareketi içerisinden gelen görüşmeciler arasından 

seçilmiştir.  



 

109 

 

Feminist Gece Yürüyüşü eylemine katılan örgütsüz ve örgütlü hareketlerden gelen 

görüşmeciler arasındaki niteliksel farklar sonuç kısmında ortaya konulmuştur.  

        

3.6. Araştırmanın Sınırlılıkları 

       Çalışmada, Feminist Gece Yürüyüşü’ne bazı yıllar aksamalar yaşanmakla birlikte, 

genellikle düzenli olarak katılım gösteren 10 kişi ile yüz yüze derinlemesine görüşmeler 

gerçekleştirilmiştir. Yürüyüşe düzenli olarak katılım gösteren görüşmecilere erişim 

konusunda yaşanan sıkıntılar ve çalışmanın zaman kısıtlılığından kaynaklanan nedenlerle 

örnekleme dahil edilen görüşmeci sayısının 10 kişi ile sınırlandırılması, bu çalışmanın 

sınırlılığını oluşturmaktadır. Diğer bir önemli nokta ise çalışmaya katılan görüşmecilerin 

beyan esastır ilkesinden hareketle, kendisini ‘kadın’ olarak tanımlayanlarla 

sınırlandırılmış olmasıdır. Bilinçli taraflılık gereği cis-hetero erkekler bu çalışmanın 

örneklem grubuna dahil edilmemiştir. Söz konusu sınırlılık hali örgütsüz ve örgütlü 

hareketlerden gelen görüşmecilerin sayılarının birbirine eşit tutulması, heterojen bir 

temsil grubu oluşturulması ve elde edilen verilerin kadın deneyiminden yola çıkılarak 

bütüncül bir perspektiften yorumlanması ile aşılmaya çalışılmıştır. 

 3. 7. Araştırma Verilerinin Değerlendirilmesi  

       Çalışma doğrultusunda yapılan saha araştırmasından elde edilen verilerin analizi 

çalışmanın kuramsal ve kavramsal perspektifinden hareketle oluşturulan üç temel 

kategori üzerinden değerlendirilmiştir. Soruların kategorilere göre dağılımına tezin (EK-

4) bölümünde yer verilmiştir. Çalışmada verilerin analizi için oluşturulan ilk temel 

kategori “Taksim’in Politik Bir Mekân Olarak Toplumsal Hareketler ve İktidarlar 

Açısından Analizi” olarak belirlenmiştir. Bu kategori altında, çalışmanın örneklemini 

oluşturan Feminist Gece Yürüyüşü eyleminin gerçekleştirildiği Taksim Meydanı’nın 

görüşmecilerin kolektif hafızasında nasıl bir etkiye sahip olduğu Lefebvre’nin mekân 

teorisi ve yeni toplumsal hareketler yaklaşımlarından hareketle tartışılmıştır. 

       Çalışma kapsamında belirlenen ikinci kategori ise, “Feminist Gece Yürüyüşü 

Bağlamında Kadınların Kent Hakkı Mücadelesinin Politik Analizi” olarak belirlenmiştir. 

Bu kategori başlığı altında, toplumsal cinsiyet eşitsizliğine dayalı özel alan-kamusal alan 

ayrımının görüşmecilerin kentsel mekânları deneyimlemesi üzerindeki etkileri, tezin 

birinci ve ikinci bölümünde yer verildiği üzere, feminist kuram ve feminist coğrafya 

disiplini içerisinde yürütülen tartışmalardan hareketle ortaya konulmuştur.  



 

110 

 

       Üçüncü ve son kategori ise, “Kolektif Bir Politik Öznenin İnşası Ekseninde Feminist 

Gece Yürüyüşü’nün Kapsayıcılığını Sorgulamak” başlığı olmuştur. Bu kategori altında, 

çalışmanın örneklemini oluşturan Feminist Gece Yürüyüşü eyleminin görüşmecilerin 

kendilerini kolektif bir politik özne olarak inşa etmeleri üzerindeki etkileri, çalışmanın 

ikinci bölümünde retrospektif bir bakış üzerinden Türkiye’de feminist hareketin 

mücadele deneyimleri bölümünde yer verilen “feminizmin öznesi kimdir?” tartışmaları 

temel alınarak eylemin kapsayıcılığı sorgulanmıştır. Çalışmada belirlenen bu kategoriler 

temelinde görüşmecilerden elde edilen veriler, çalışmanın birinci ve ikinci bölümünde 

ortaya konulan kuramsal yaklaşımlarla desteklenmiştir.   

3.7.1. Taksim’in Politik Bir Mekân Olarak Toplumsal Hareketler ve İktidarlar 

Açısından Analizi   

       Türkiye’de Beyoğlu ilçesi tarih boyunca kentleşme süreçlerinde ve halkın kolektif 

hafızasında her daim önemli bir yere sahip olmuştur. Bu anlamda Taksim Meydanı, 

Cumhuriyetin simgesel anlamda önem taşıyan yapılarından biri olan Atatürk Kültür 

Merkezi ve Taksim Cumhuriyet Anıtı ile özdeşleşmiş toplumsal hareketlerin eylemlerine  

sahne olan bir kamusal mekân olarak karşımıza çıkmaktadır (Arslan, 2013, s. 88). 

Türkiye’de Taksim Meydanı 1 Mayıs 1977’de İşçi Bayramı’nda yaşanan katliam 

nedeniyle işçi sınıfı ve sosyalist hareketlerin mücadele tarihinde mekânsal olarak önemli 

bir yere sahiptir. 1980 yılında yaşanan askeri darbe sonrasında ise devlet ve yerel 

yönetimlerin iş birliğiyle, Taksim Meydanı toplumsal hareketlerin gösterilerine yer 

verilmeyecek şekilde yeniden bir düzenlemeye tabi tutulmuştur. Günümüzde işçi sınıfının 

1 Mayıs'ı Taksim Meydanı’nda kutlamak için yürüttüğü mücadele, kentsel dönüşüm 

süreçlerine karşı yürütülen HES karşıtı direnişler, kent hakkı mücadelesine örnek teşkil 

eden Emek Sineması ve Taksim Gezi Parkı’nı korumaya yönelik gerçekleştirilen 

eylemler dünyanın pek çok ülkesinde olduğu gibi, Türkiye’de de sokağın politik anlamda 

taşıdığı önemin toplumsal hareketler tarafından yeniden sahiplenildiğini göstermektedir. 

Bu anlamda, günümüzde Taksim Meydan’ının toplumsal hareketlerin kolektif 

hafızasında bir direniş mekânı olarak tahayyül edildiği, iktidara karşı söz söylemenin 

kamusal mekânı olarak sembolik bir öneme sahip olduğu görülmektedir (Fırat ve Muti, 

2014, ss. 126-130). 

       Taksim Meydanı’nın en büyük kentsel müdahaleye maruz kaldığı süreçlerin 

başlangıcını Menderes dönemi, Bedrettin Dalan’ın İstanbul Büyük Şehir Belediye 

Başkanlığı yaptığı dönemde gerçekleştirilen “Tarlabaşı Yıkımları” ve 2004 yılından beri 



 

111 

 

AKP iktidarı tarafından hayata geçirilen kentsel dönüşüm süreçleri oluşturmaktadır. AKP 

iktidarı döneminde 2011 yılında ülke tarihinde en önemli kamusal alanlardan biri olan 

Taksim Meydanı’nı yayalaştırma projesi kapsamında yeniden inşa edileceği haberi 

kamuoyunda tepki yaratmıştır. Sermaye birikimi için kentlerin neo-liberal politikalar ile 

bir rant merkezine dönüştürülmesine karşı sivil toplum kuruluşları ve meslek örgütleri 

toplumun kolektif hafızasında yeri olan bu tarihi mekânların yıkımına karşı eylemler 

gerçekleştirmeye başlamışlardır. Bu eylemlerin en önemlileri bir kent hakkı savunması 

olarak Emek Sineması’nın yıkımına karşı başlatılan eylemler ve 28 Mayıs 2013 tarihinde 

başlayan Gezi Parkı eylemleri olmuştur (Arslan, 2013, ss. 88-92).  

       Türkiye toplumunun kolektif hafızasında toplumsal hareketlerin eylemleriyle 

üretilen Taksim Meydanı, 2013 yılında gerçekleştirilen Gezi Parkı protestolarından sonra 

toplumsal muhalefetin eylemlerine kapatılmıştır. Taksim Meydanı yayalaştırma projesi 

kapsamında Gezi Parkı eylemlerinden hemen önce ilk olarak işçi sınıfının 1 Mayıs 

kutlamalarına valilik kararıyla izin verilmemiştir. Günümüzde ise İstiklal Caddesi 2015 

yılından itibaren LGBTİ+ bireyler tarafından her sene haziran ayının sonlarında 

gerçekleştirilen Onur Yürüyüşü’ne, Galatasaray Meydanı ise 2018 yılından beri 

Cumartesi Anneleri’nin sivil itaatsizlik eylemlerine kapatılmıştır. Bu çalışmanın 

örneklemini oluşturan Feminist Gece Yürüyüşü ise 2019 yılından beri uygulanan engel 

ve yasaklamalara rağmen hala Taksim İstiklal Caddesi’nde gerçekleştirilmeye devam 

etmektedir. 

        Toplumsal hareketler kavramı, dünyada siyasetin kurumsal mekanizmaları 

içerisinde kendilerine temsiliyet alanı bulamayan kadınlar, eşcinseller, azınlıklar, kent 

yoksulları, çevre hareketleri ve benzerlerinin kendileri için alternatif bir siyaset alanı 

yaratma çabaları olarak tanımlanmaktadır. Bu noktada, köklerini 19. yüzyılın siyasal 

dinamiklerinden alan toplumsal hareketler eski ve yeni tür toplumsal hareketler olmak 

üzere iki farklı tarihsel döneme tekabül etmektedir. Eski toplumsal hareketler daha çok 

sınıfsal temeli olan emek ve sendikal hareketler, kendi kaderini tayin hakkı bağlamında 

ortaya çıkan halk hareketleri, ulusal bağımsızlık ve sivil halk hareketlerinden 

oluşmaktadır. Eski toplumsal hareketler esas olarak “Marksizm, liberalizm, 

milliyetçilik/ulusçuluk” ideolojilerinden etkilenen eşitlik ve özgürlük hareketleri olarak 

tanımlanmaktadır. Yeni toplumsal hareketler ise, 1970’lerden itibaren yeni sol hareketler 

içerisinde şekillenen, küresel ölçekte kimlik ve farklılık siyasetini benimseyen bir ölçekte 

gelişim göstermiştir. Bu hareketler, erkek egemenliğine karşı mücadele yürüten kadınlar, 

ekoloji hareketleri, küreselleşen savaş eğilimine karşı silahsızlanmayı savunan barış 



 

112 

 

yanlısı, kapitalizm karşıtı, kentsel haklar için mücadele yürüten ve bu anlamda protestolar 

düzenleyen  siyasi örgütlenmelerden oluşmaktadır. Bu tür siyasal hareketler eşit ve özgür 

bir yaşam için 20. yüzyıldan itibaren görünürlüklerini arttırarak güçlenmişlerdir (Sancar, 

2011, ss. 61-62). Buradan hareketle, erkek hegemonyasına karşı mücadele yürüten 

feminist hareketin ve kent hakkı mücadelesinin birbiriyle son derece ilişkili olduğu ve bu 

mücadelelerin yeni toplumsal hareketler içerisinde dönüşerek politik açıdan şekillendiği 

görülmektedir. 

       Yeni toplumsal hareketler kavramsallaştırmasında ön plana çıkan Alain Touraine 

(2016) toplumsal hayatın yeni bir temsili olarak tanımladığı bu hareketleri şu şekilde 

açıklamaktadır: Birbiriyle egemenlik ilişkileri ve çatışma ortamında karşı karşıya gelen, 

aynı kültürel yönelime sahip olan ve bu kültürün ürettiği etkinlikler üzerinde toplumsal 

kontrolü sağlamak amacıyla mücadele eden aktörlerin hareketi olarak tanımlamaktadır 

(ss. 38-39). Offe (2016) göre ise, yeni toplumsal hareketler, liberal teorinin ortaya 

koyduğu özel ve kamusal alan ikiliğinin kurumsal sınırlarını aşarak, gündelik hayatın 

içinde yaşananları politik bir alana taşımaktadır (s. 55). Yeni toplumsal hareketler, 

gündelik hayatın içinde kolektif mücadele için özerk bir karşılaşma alanı yaratmıştır. Bu 

hareketlerin ortaya çıkışı kültürel bir çatışmaya dayandığı için hareketin kendisi bizzat 

hâkim iktidar güçlerine karşı politik bir mesajdır (Melucci, 2016, ss. 85-86). Yeni 

toplumsal hareketlerin geleneksel toplumsal hareketlerin örgütsel yapısını değiştirdiği ve 

gündelik hayatı dönüştüren eylemlerde aktörün kolektif kimliğinin ön plana çıktığı 

görülmektedir.  

       Çalışmanın ikinci bölümünde tartışıldığı üzere Lefebvre’e (2014) göre, politik bir 

ürün olan mekân, hem toplumsal hem de zihinsel olarak üretilmiştir. Buradan hareketle, 

çalışma kapsamında görüşme sağlanan kadınların tamamı tarafından Taksim’in politik 

bir mekân olarak tahayyül edildiği görülmüştür. Bu durum, Feminist Gece Yürüyüşü’nün 

gerçekleştirildiği Taksim’in Türkiye toplumunun kolektif hafızasında, toplumsal 

eylemler yoluyla yeniden üretildiği şeklinde yorumlanabilir. Görüşmeci Deniz’in politik 

bir mekân olarak tanımladığı Taksim’in hem toplumsal hareketler hem de kendi kolektif 

hafızasındaki önemini aktardığı şu sözleri bu durumu desteklemektedir:  

Taksim toplumsal hareketlerin direnişleri açısından kolektif hafızada 

önemli bir mekân. Mesela haziran direnişi var bir meydan olarak bir 

kere zaten çok dolu bir mekân. Galatasaray Meydanı Cumartesi 

Anneleri’nin eylemleriyle bütünleşmiştir. Galatasaray Meydanı 



 

113 

 

Feminist Gece Yürüyüşü’nün yapıldığı mekânın hemen aşağısındadır. 

Aynı zamanda çok farklı kesimlerin birbiriyle kesiştiği bir alandır. 

Örneğin, Taksim’in arka sokakları Tarlabaşı gibi trans bireylerin yoğun 

yaşadığı bir mekândır. Bunun dışında Taksim eğlence ve alışveriş 

amaçlı da kullanılan bir mekân. Ama mesela Taksim denildiğinde 

benim kendi hafızamda ilk aklıma gelen olay, İHD Başkanı Akın 

Birdal’ın vurulmasıdır. Ben o dönemde Karaköy’de çalışıyordum. 

Olayı duyar duymaz çok hızlı bir şekilde toplanarak İstiklal Caddesi’ne 

çıktık. O kadar öfkeliydik ki, çok kısa bir sürede o kadar kişi hızlıca 

İstiklal Caddesi’ne çıkıp direkt orada eyleme geçtik. Dolayısıyla, 

Taksim benim için çok dolu bir mekân (Örgütsüz, Feminist). 

 

Görüşmecilerden Bahar da Deniz ile benzer bir şekilde, Taksim’in toplumsal hareketler 

ve iktidarlar açısından önemini şu sözlerle ifade etmektedir:  

Taksim İstiklal Caddesi senelerce toplumsal hareketlerin eylemlerine 

ev sahipliği yapmış, bu anlamda politik bir mekândır. 1 Mayıs 1977’de 

işçi hareketlerinden, Cumartesi Annelerine, kadın yürüyüşlerine ev 

sahipliği yapmış ve ona göre şekillenerek politikleşmiştir. Fakat 

Taksim’in var olan kültürel tarihi ve dokusu şu an kapitalizme yönelik 

olarak dönüştürülüyor. Bunun en önemli göstergesi ise zincir 

mağazalardır. Taksim günümüzde insanların yürüyemeyeceği bir 

şekilde düzenleniyor. Oysa, kadınların, engellilerin ve yaşlıların 

kullanımına uygun olarak düzenlenmesi gerekir. Öte yandan, kentlerin 

bir kültürel ve toplumsal dokusu var mesela. Taksim tam da böyle bir 

mekândır ve günümüzde o doku bozuluyor. […] Örneğin, benim 

üniversite okumak için İstanbul’a ilk geldiğim yıllarda Taksim’de 

Cumartesi Anneleri’nin eylemleri ve F tipi cezaevlerine karşı yürütülen 

eylemler yapılıyordu. Her cumartesi Galatasaray postanesinden kart 

atılıyordu. Dolayısıyla o meydan bir simgedir benim için. 2003'te 

başlayan gece yürüyüşleri ve sonrasında da 25 Kasım Kadın Platformu 

eylemleri de hem tünel tarafından hem de meydan tarafından kadın 

yürüyüşlerinin mekânı olmuştur. Bunların hepsi mücadele ile 

kazanılmıştır. Dolayısıyla, İstiklal Caddesi’nin Türkiye'de toplumsal 

mücadelelerin tarihinde de anlamlı bir yeri var. Zaten bunu ortadan 



 

114 

 

kaldırmaya çalıştıkları çok açık. Orada zaten çok ciddi bir devlet 

tahakkümü var (Örgütlü, Feminist). 

       Lefebvre’e (2014) göre mekân, algılanan mekânsal pratikler, tasarlanan mekân 

temsilleri ve yaşanan bir mekân olan temsil mekânları olarak üçe ayrılmaktadır (ss. 68-

71). Lefebvre’in mekân üçlemesi, toplumsal mekânın kavranışında bu üç mekânın 

diyalektik açıdan birbirleriyle etkileşim halinde olduklarını ortaya koymaktadır. 

Görüldüğü üzere, kadınlar Taksim’i hem toplumsal hareketlerin mücadele tarihindeki 

eylemler, hem de kendi kişisel tarihlerinde bizzat katılım gösterdikleri eylemler ile 

tanımlamaktadır. Lefebvre’e (2014) göre, yaşanan bir mekân olan temsil mekânlarına 

imgeler ve semboller eşlik eder. Bu mekânların kökenini “bir halkın ve bu halka mensup 

her bir kişinin tarihi” oluşturur (s. 70). Taksim’in kadınların kolektif hafızalarında bir 

temsil mekânı olarak tahayyül edildiği görülmektedir. Diğer bir açıdan ise, görüşmeciler 

tarafından Taksim’in iktidar tahakkümü altında olduğu ve kapitalizme yönelik olarak 

şekillendiği ifade edilmektedir. Bu durum ise Lefebvre’in de (2014) ortaya koyduğu 

üzere, egemen mekânlar olarak tanımlanan mekân temsilleri kavramı ile açıklanabilir. 

Görüşmecilerin Taksim’e dair değerlendirmeleri, Taksim’in hem toplumsal eylemler 

yoluyla, hem de iktidar ve sermayenin mekânı olarak yeniden üretildiği şeklinde 

yorumlanabilir.  

       Tezin ikinci bölümünde tartışıldığı üzere, Kern’e (2020) göre, “direniş ruhu bazı 

yerlerin adeta içine işlemiştir; oradaki toplulukların demografisi değişmiş olsa bile 

protesto geçmişi topluluklara nüfus etmiştir” (s. 154). Buradan yola çıkarak, her şehrin 

direnişinin hayata geçirildiği mekânların, o şehirde yaşayanların kolektif hafızasında 

güçlü bir yer edindiği söylenebilir. Görüşmeci Zeynep ise Taksim’in fiziksel ve 

demografik yapısında yaşanan değişime rağmen kendisi için önemini aşağıda şu sözlerle 

açıklamaktadır:  

Taksim benim açımdan çok politik bir mekândır. Hem toplumsal 

açıdan, hem de kendi gençliğim açısından çok fazla kullandığım bir yer 

olduğu için eski ve yeni hali arasında bir kıyaslama yapabiliyorum. 

Ama değişen yapısına rağmen hala buradan vazgeçmiyorum. Çoğu 

insan Taksim’de yapılan fiziksel değişimden ve demografik 

değişimden sonra buradan uzaklaştı. Politik açıdan Taksim benim 

hafızamda Gezi direnişi, Cumartesi Anneleri, kent eylemleri ve Emek 

Sineması eylemleridir. Mesela benim için Sinop’ta nükleer santral 



 

115 

 

yapılmasına karşı yürütülen eylemlerdir. Çünkü ben bu eylemlere 

bizzat katıldım. 1 Mayıs kutlamaları vardı hep bir İstiklal Caddesi’ne 

sahip çıkma durumu söz konusuydu. Mesela 25 Kasım Kadın Platformu 

eylemleri de burada yapılıyor. Ben hala kendi kolektif hafızamda 

Taksim’i bu eylemlerle hatırlıyorum. Her şeye rağmen de hala öyle 

olduğuna inanıyorum. Dolayısıyla, burası benim için politikanın 

merkezlerinden biridir. […] Aynı zamanda, karma bir alan farklılıklar 

ve karşılaşmalar var (Örgütlü, Feminist). 

       Görüşmecilerin ifadelerinden anlaşılacağı üzere, mekânın yaşayanların toplumsal 

hafızasında, toplumsal hareketlerin eylemleriyle kazanılmış bir alan olduğu ve direnişin 

mekânı olarak tahayyül edildiği görülmektedir. Taksim gümümüzde iktidar ve 

sermayenin tahakkümü altında fiziksel olarak kapitalist sisteme göre düzenlenmektedir. 

Lefebvre’e (2014) göre, burada daha çok mekânın meta biçimi öne çıkmaktadır. Marksist 

anlamda meta somut bir soyutlama biçimi olarak paraya benzer bir şekilde kapitalist 

etkinlik içerisinde planlanmaktadır (s. 344). Meta’nın taşıdığı mübadele ağları ve para 

toplumsal yaşamın bir bileşeni olarak mekânı oluşturmaktadır. Bu durum öncelikle 

kapitalist sistemin devamında ise mekâna bağlı olarak bir yaşam tarzının yeniden 

üretimini içermektedir. İstanbul özelinde 1980’li yıllarla başlayan küresel topluma 

eklemleme çabasının bir ürünü olarak Taksim Meydanı günümüzde içerdiği politik 

bağlamdan bilinçli olarak koparılarak, tüketime dayalı bir yaşam tarzının merkezi ve 

turistik bir ziyaret alanı haline getirilmeye çalışılmaktadır. Buna rağmen kadınlar 

açısından ise hala toplumsal hareketlerin mücadele tarihiyle bütünleşen sembolik bir 

öneme sahip olduğu görülmektedir. Diğer bir açıdan ise görüşmeci Zeynep’in de yukarıda 

işaret ettiği üzere, Taksim’in karma bir alan olması, farklılıkların karşılaşmasını ve bir 

araya gelmesini de mümkün kılmaktadır. Lefebvre’in de (2020) belirttiği gibi bir 

farklılıklar alanı olarak kent, bir araya gelmenin, eşzamanlılığın ve karşılaşmaların 

biçimidir (s. 99).  

       Toplumsal hareketlerin toplandıkları ve eyleme geçtikleri kamusal alanların Antik 

Yunan’dan günümüze halkın toplumsal hafızasında siyasal tarihi olan meydanlarda 

gerçekleşmesi söz konusudur. Arendt’e göre, insanların birlikte eylemesinden doğan 

Polis, “bir tür örgütlenmiş hatırlama alanıdır” (Berktay, 2016, s. 163). Dolayısıyla, 

İstanbul’un agorası konumundaki Taksim Meydan’ının görüşme sağlanan kadınlar 

açısından da, direnişin ve mücadelenin sembolü konumunda yer alan örgütlü bir hatırlama 

mekânı olarak tahayyül edildiği görülmektedir.  



 

116 

 

       Tezin ikinci bölümünde yer verildiği üzere, Harvey (2019) ise şehri, müşterek bir 

yaşantının üretildiği bir mekân olarak tanımlamaktadır. Kentsel toplumsal hareketlere 

temel oluşturan ortak alanların yaratılmasının antikapitalist mücadeledeki önemini ortaya 

koymaktadır. Bu anlamda müşterek alan, bir nesne ya da varlık olarak değil, toplumsal 

bir ilişki biçiminde tasavvur edilmektedir (ss. 117-125). Görüşmeci Elif de Taksim’i 

kadın mücadelesinin ve LGBTİ+ hareketinin önemli örgütlenmelerine ev sahipliği yapan 

bir mekân olarak aşağıda şu sözlerle değerlendirmektedir:  

Taksim elbette ki, politik bir mekân. Fakat benim yaşım tutmuyor 

mesela geçmişteki o politik eylemlere ben denk gelmedim. Taksim 

benim için Feminist Gece Yürüyüşü ile başladı. Ama şunu çok 

duyuyorum mesela Taksim, Barış Anneleri’nin ve Cumartesi 

Anneleri’nin eylemleriyle bütünleşmiştir. Mesela ben ilk kez bu hafta 

sonu Cumartesi Anneleri’nin eylemlerine katıldım. Fakat kadın 

mücadelesi ve LGBTİ+ hareketinin STK boyutunda örgütlenmesi 

açısından önemli bir mekân olduğunu düşünüyorum. Mesela seninle 

Taksim'de buluştuğumuz bu sokak, bir yanında feminist mekân, diğer 

yanında Amargi, onun iki bina yanı Lambda İstanbul arada ise Mor Çatı 

vardı. Sonra Amargi ve Lambda İstanbul kapandı. Mor Çatı ise taşındı. 

İki sokak ötesinde İstanbul LGBTİ+ derneği vardı. Mesela o 

derneklerde kapandı (Örgütlü, Feminist). 

       Görüşmecinin ifadelerinden anlaşılacağı üzere, Taksim’in feminist hareket ve 

LGBTİ+ hareketinin örgütlenme deneyimlerinde kendileri için kolektif bir müşterek alan 

yarattıkları şeklinde yorumlanabilir. Bu durum, kapitalizmin yarattığı soyut mekânda, 

farklılıkların ve hak taleplerinin teminatı olabilecek en etkin güç unsuru olarak, mekânın 

dışında bırakılanların kendileri için müşterek bir alan yaratmalarının önemini 

açıklamaktadır. Stavrides (2019) müşterek mekân kavramını, “insanların, dahil oldukları 

topluluğu barındıran, destekleyen ve yansıtan bir ortak dünya kurma çabasıyla 

ürettikleri” eşik mekânları olarak tanımlamaktadır (s. 63). Buradan hareketle, Taksim’in 

mekânsal olarak hak arayışı içerisindeki sivil toplum kuruluşlarının örgütlü mücadelesi 

için ortak bir dünya kurma çabasına olanak sağladığını söylemek mümkündür.  

       Tezin ikinci bölümünde tartışıldığı üzere, Mitchell’e (2020) göre, kent hakkı 

talebinin görünür olduğu alan halihazırda sadece önceden belirlenmiş verili bir alanın 

kamusallığına atıf yapmaz. Bir alanı kamusal yapan unsur, bir grubun ya da bir başkasının 

alanı sahiplenişi ve eylemleriyle o alanı kamusal hale dönüştürmesiyle kendisine bir 



 

117 

 

temsil alanı yaratır (s. 64). Bu bağlamda, görüşmeci Seher’in şu ifadeleri bu tespiti 

doğrulamaktadır:  

Taksim İstiklal Caddesi'nde çok fazla eyleme katıldığım için sadece 8 

Mart Feminist Gece Yürüyüşü ile özdeşleştiremem. Ben Taksim İstiklal 

Caddesi'ne her zaman bir gündemle çıktığım için bütün eylemler 

kafamın içinden geçiyor. Mesela bunun en somut örneği Gezi 

direnişidir. Gezi direnişi orada başladı çünkü, oradaki parkın ağaçları 

kesiliyordu. Buradaki parkın ağacını kessinler yürüyüş buradan başlar. 

Oradaki amaç, ağaç katliamını betonu önlemek için bir eylem yapıldı 

(Örgütsüz, Feminist Değil). 

Görüşmeci Sevilay da Seher ile benzer bir şekilde bu durumu şu sözlerle açıklamaktadır:  

Benim açımdan eylemin nerede yapıldığı çok fark etmiyor. Eylem 

eylemdir. Taksim'de olur, Kadıköy'de olur, Maltepe'de olur fark etmez. 

Eylem nerede başlatılırsa orada olur. Şu an Maltepe’de, Tuzla’da 

insanlar toplansa yürüse eylem orada olur. Ama şöyle de bir durum var 

elbette ki, eylemin Taksim'de olması aynı zamanda bir güç gösterisidir. 

Çünkü, devlet orada yapılan hiçbir eyleme izin vermiyor. Üstelik 

sadece Feminist Gece Yürüyüşü’ne değil, ne 1 Mayıs'lara, ne 

LGBTİ+ların Onur Yürüyüşüne izin veriliyor. Dolayısıyla, Taksim 

artık devlet ile eylemciler arasında bir çekişme konusuna dönüşmüş 

durumda. Yani meydana çıkarım, çıkamazsın şeklinde bir çekişmeye 

dönüşmüş durumda. Üstelik meydana çıkamıyorsak gider başka yerde 

eylem yaparız. Mesela geçen sene Feminist Gece Yürüyüşü’nde 

meydana çıkamayanlar Cihangir'de eylemi gerçekleştirdiler (Örgütsüz, 

Feminist Değil). 

       Görüşmecilerin ifadelerinde, eylemin her zaman ve her yerde hayata 

geçirilebileceğinin önemine atıf yaptıkları görülmektedir. Bu durum, kamusal alanın 

verili olmadığının ve kolektif bir mücadeleyle bir araya gelen eylemciler tarafından her 

zaman, her yerde yeni bir kamusal alan üretilebileceği şeklinde yorumlanabilir. Lefebvre 

(2006) “Diyalektik Materyalizm” adlı eserinde, Marksist yaklaşımdaki praksis’in 

önemini vurgulayarak iki tanımlama geliştirmiştir. Bunlardan ilki yabancılaşmadan 

kurtulan insanı belirten “total insan” tanımı iken ikincisi “teorik insan” tanımıdır (ss. 118-

121). Total insan, özgür bir cemaatteki özgür bireyi nitelerken teorik insan ise kendi 

teorik, soyut ve formel benliğini dünyaya açan insanı işaret etmektedir. Bu kişi felsefi bir 



 

118 

 

soyutlama veya kurgunun ötesinde gerçek eyleme gereksinim duyan, insan varlığının ve 

bilincinin bütün öğelerini harekete geçiren kişidir. Buradan hareketle görüşmecilerin, 

Lefebvre’in total ve teorik insan tanımlamalarında vurgulanan toplumsal yaşamın 

yabancılaştırıcı doğasından uzaklaşabilmiş ve felsefi bir spekülasyonun ötesinde kendi 

politik varlığını kamusal alanda bağımsız bir şekilde ortaya koyan kadınlar oldukları 

söylenebilir.  

       Diğer bir açıdan ise, dünyada gerçekleştirilen pek çok protesto gösterisinin tıpkı 

Gezi’de olduğu gibi halkın toplumsal hafızasında önemi olan meydanlarda 

gerçekleştirilmesi söz konusudur. Bu bağlamda, görüşmeci Sevilay’ın yukarıda 

vurguladığı üzere, “elbette ki, eylemin Taksim'de olması aynı zamanda bir güç 

gösterisidir. Çünkü, devlet orada yapılan hiçbir eyleme izin vermiyor.” sözleri önem 

teşkil etmektedir. Tezin ikinci bölümünde tartışıldığı üzere, Butler’a (2012) göre, 

eylemciler bir araya geldiğinde “mekânın kamusal karakterinin bir ihtilafa, hatta 

mücadele meselesine dönüştüğünü” kavramamız gerekir (s. 28). Bu durum, Taksim’in 

kazanılmasının hem toplumsal hareketler, hem de siyasal iktidarlar tarafından bir 

mücadeleye dönüştüğü şeklinde yorumlanabilir.  

Buradan hareketle, görüşmeci Hülya da Taksim’in toplumsal hareketler ve iktidarlar 

açısından önemini aşağıda şu sözlerle dile getirmektedir: 

Taksim elbette ki toplumsal hafızada çok önemli bir mekân. Bunun en 

güncel örneği ise Gezi’dir. Gezi parkındaki ağaçlara sahip çıkmak üzere 

başlayan bu direnişin kaynağının Gezi olması tesadüf değildir. İstanbul 

bu ülkenin en büyük Metropol kentlerinden biridir. İstanbul'un en 

merkezi yeri Taksim Meydanıdır. Gezi parkı da oradaki bir parktır. 

Çünkü, merkezi yerlerin meydanların çok eski tarihlerden beri büyük 

bir önemi vardır. Büyük topluluklar halinde insanların bir araya geldiği, 

haklarını ifade ettiği, çeşitli oturumların düzenlendiği kamusal 

mekanlardır. [...] Kadınlar açısından da yürüyüşün Taksim’de 

yapılmasının mekânın politik hafızasında böyle bir yere işaret ettiğini 

düşünüyorum. Bu yüzden hep Taksim’deki yürüyüşler engellenmeye 

çalışılır. Başka yerler engellenmiyor da Taksim Meydanı neden bu 

kadar kapatılmaya çalışılıyor?  Çünkü Taksim, bir tür güç ilişkilerinin, 

iktidar ilişkilerinin hegemonya kurmaya çalışıldığı mekânsal yerlerden 

biridir. Üstelik Cumartesi Anneleri eyleminin yasaklanmaya çalışılması 



 

119 

 

da bunun bir örneğidir. Taksim Meydanı önemli bir çatışma ve politik 

bir alandır. (Örgütlü, Feminist). 

       Tezin ikinci bölümünde yer verildiği üzere, Elkin’e (2022) göre, “Protestonun iki 

unsuru var: yürüyüş ve barikat. İleri doğru bir hareket ve direniş. Bir gösteri, güvenlik 

güçlerinin onların hayırlarına hayır cevabı vermedikçe bir protestoya dönüşmez. İki 

tarafta kendi rolünü oynar.” (s. 245). Görüşmecilerin ifadelerinden savla belirtmemiz 

gerekirse, iktidarın olduğu her yerde direnişin olacağı şeklinde yorumlamak mümkündür. 

Çünkü, kamusal alanlar toplumsal ilişkiler yoluyla üretilmiş dolayısıyla halka ait 

mekânlardır. Tarih boyunca kamusal alanlar, hem iktidar güçleri tarafından hem de 

toplumsal hareketler tarafından elde tutulması gereken bir mekân olarak çekişmelere 

sahne olmuştur. Görüşmecilerin yürüyüşü ısrarla Taksim’de yapma inadı, iktidar ve 

sermaye odaklarının mekân üzerindeki stratejik tahakkümüne karşı, mekânı da bu 

mücadeleye dahil ettikleri şeklinde yorumlanabilir.  

       Lefebvre’in (2014) toplumsal mekân kavramı bağlamında oluşturduğu bir diğer 

tanımlama stratejik mekân planlanmasıdır. Toplumsal mekânda ideolojik bir pratik olarak 

hegemonik unsurlar dışındaki tabakalar ve toplumsal sınıflar birbirinden ayrılmaktadır 

(ss. 375-376). Taksim, stratejik mekân planlaması üzerinden söz konusu grupların 

temaslarının engellenerek toplumsal mekânın devlet iktidarıyla soyut bir şekilde 

geometrik, görsel ve fallik düzeyde inşa edildiği bir alanı ifade etmektedir. 

Görüşmecilerin açıklamalarında Taksim’in bu sembolik anlamına dikkat çekilerek 

mekânın kadınlar tarafından temellük edilmesi yönündeki çabaların sürdürüldüğü 

görülmektedir. Bu çabalar sadece farklı toplumsal sınıfların ve grupların mekân 

mücadelesinin bir parçası değil, aynı zamanda mekânın patriyarka tarafından planlanan 

ve fallosantrik imgelemine karşı duruş olarak yorumlanabilir.  

Görüşmeci Leyla ise Taksim’in bir temsil mekânı olarak önemini aşağıda şu sözlerle 

ortaya koymaktadır:  

Taksim, bütün ezilenler, işçiler, Cumartesi Anneleri, kadın hareketi, 

bütün dışlanmış gruplar için ırkçılığa karşı gösteriler, aynı şekilde başka 

bir açıdan da her ne kadar marjinalleştirilmiş gruplar ön plana çıkartılsa 

da, inançlarla ilgili özgürlüklerinde rahatlıkla savunulduğu bir 

                                                           
 Bu konudaki ayrıntılı bilgi için tezin “Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Kadınların Kent Hakkı” adlı 

başlığına bkz.  

 

https://eksisozluk1923.com/fallosantrik--66458
https://eksisozluk1923.com/fallosantrik--66458


 

120 

 

mekândır.  Mesela İslamofobi üzerine yapılan eylemler, Charlie Hebdo 

ile ilgili gösteriler, Filistin halkıyla dayanışma gösterileri hepsini temsil 

eden bir alan.  Ben orayı çok çeşitliliği olan bir yer olarak görüyorum. 

Ama aynı zamanda psikolojik açıdan bir tık ürkütücü buluyorum. 

Çünkü, Taksim’de yapılan eylemlerde polislerin daha orantısız bir güç 

kullandıklarını düşünüyorum. O yüzden orada katıldığım eylemlerde 

daha dikkatli olmaya çalışıyorum. Mekân benim için politik ve açıkçası 

mekânın simgesel olarak bu politik doğasını kaybetmesinden de çok 

korkuyorum. Umarım Taksim hiçbir zaman bu yapısını kaybetmez 

(Örgütsüz, Feminist). 

       Buradan yola çıkarak, görüşmecinin Taksim’i tarihsel ve toplumsal olarak bütün 

farklılıkları bir araya getiren ve çeşitliliğe alan açan bir mekân olarak tahayyül ettiği 

görülmektedir. Mitchell’e (2020) göre, eşit haklar ve eşit yasalar için verilen mücadeleler 

soyut alan hegemonyasına karşı, Lefebvre’in ayrılmış alan olarak tanımladığı şeyi 

üretmek için verilen çabanın bir parçasıdır. Dolayısıyla hak mücadeleleri, soyut alan ve 

ayrılmış alan arasındaki diyalektik sürecin belirleyici bir unsuru olarak sosyal eylemler 

yoluyla kendisine bir alan yaratır. Bu anlamda hak mücadeleleri, alan üretiminde 

soyutlayıcı hâkim güçlere karşı önemli bir araç işlevi görmektedir (ss. 54-56). Görüldüğü 

üzere, bir temsil mekânı olarak Taksim’in, kadınların hak taleplerini görünür kılmak için 

kolektif bir özne olarak alanı sahiplenmelerine ve temellük etmelerine olanak sağladığını 

belirtmek mümkündür.  

       Öte yandan, Feminist Gece Yürüyüşü dışında başka toplumsal eylemlere de 

katıldığını beyan eden görüşmeci Leyla’nın şu ifadeleri dikkat çekicidir: “Taksim’de 

yapılan eylemlerde polislerin daha orantısız bir güç kullandıklarını düşünüyorum. O 

yüzden orada katıldığım eylemlerde daha dikkatli olmaya çalışıyorum.” Buradan 

hareketle, Taksim’in Türkiye siyasal tarihinde sol ve sosyalist fraksiyonlar içinde 

toplumsal hareketlerin direnişleriyle simgesel bir önem kazanmasının, iktidar güçleri 

tarafından meydanın toplumsal muhalefetin eylemlerine kapatılmasında belirleyici 

olduğu söylenebilir.  

Taksim’i ilk kez bir toplumsal eyleme müdahil olduğu mekân olarak tanımlayan 

görüşmeci Hande’nin yaşadığı polis şiddetine dair deneyimi ise bu tespiti 

desteklemektedir:  



 

121 

 

Ben 2014-2015 yılında üniversiteye başladım. Genel olarak İstanbul, 

özel olarak da Taksim mesela benim için ilk kez bir sokak eylemine 

katıldığım mekândır. Soma katliamının sonrasında düzenlenen eylem 

benim Taksim’de katıldığım ilk eylemdi ve çok ciddi bir polis 

müdahalesi oldu. Ben orada başımdan gaz kapsülü yemiştim ve 

hastaneye götürüldüm.  Çok gençtim henüz 19 yaşında falandım. Bir 

yandan da politikleşmenin, direnmenin mekânıydı benim için Taksim. 

Çünkü, Cumartesi Anneleri orada eylem yapıyordu ve basın 

açıklamaları hep orada gerçekleşiyordu. Mesela benim ilk kez 2015 

yılında katıldığım LGBTİ+’ların Onur Yürüyüşü Taksim’de 

gerçekleşen son Onur Yürüyüşüydü. Orada gerçekleşen bir eylemin 

parçası olmak, aynı zamanda şehirle de bir bağ kurabilmek açısından 

önemli olduğunu düşünüyorum (Örgütsüz, Feminist).  

       Görüldüğü üzere, kadınların ifadelerinde ağırlıklı olarak Taksim’deki eylemlerin 

polis şiddeti ile tanımlandığı görülmektedir. Diğer bir açıdan ise, görüşmecilerin Taksim’i 

sadece feminist mücadelenin sokak eylemlerinin merkezi konumunda bir mekân olmanın 

ötesinde, toplumda ezilen, ötekileştirilen bütün hak mücadelelerinin alanı olarak tahayyül 

ettikleri anlaşılmaktadır. Dolayısıyla, görüşmeye katılan kadınların büyük bir kısmının 

kendisini feminist olarak tanımlaması ve Feminist Gece Yürüyüşü dışındaki başka hak 

eylemlerine de müdahil olduklarını beyan etmeleri söz konusudur. Bu durum, 

görüşmecilerin Türkiye’de ezilen ve hak ihlaline uğrayan tüm kesimler ile ortak bir 

mücadele hattı oluşturdukları şeklinde yorumlanabilir.   

       Lefebvre’e (2021) göre, kent gerçekliği içinde bir araya gelen ve mekâna yerleşen 

farklılıklar diferansiyel mekân teorisi olarak tanımlanmaktadır (s. 119). Diferansiyel 

mekân teorisi Lefebvre’in terminolojisinde, izotopi, heterotopi ve ütopya kavramlarını 

içermesi ve bu kavramlar arasındaki ilişkinin  anlaşılması bakımından da önem teşkil 

etmektedir. Lefebvre’in diferansiyel mekân kavramsallaştırmasında, izotopi egemen 

ideolojinin mekânıdır. İzotopi’nin karşıtı olan mekân ise heterotopi olarak 

tanımlanmaktadır. Bu bağlamda, heterotopik mekân toplumdan dışlananların kendileri 

için bir özgürleşme alanı yaratmalarına imkân sağlamaktadır. Harvey’in de (2013) 

belirttiği üzere, Lefebvre’in terminolojisinde heterotopi kavramı, devrimci bir yol 

haritasının oluşturulmasında, farklılığa dayalı heterotopik toplumsal mekânların 

yaratılmasına olanak tanımaktadır (s. 38). Buradan hareketle, görüşmeci Merve’nin 

görüşmeler sırasında dile getirdiği mekânsal deneyimi ise bu yaklaşımı desteklemektedir:  



 

122 

 

Biz translar için eskiden Taksim’de üç gettomuz vardı. Bunlar Pürtelaş 

Sokak, Başkurt Sokak ve Ülker Sokak olarak biz transların gettosuydu. 

90’larda biz translar Hortum Süleyman tarafından saldırıya uğradık ve 

trans bireyler olarak ilk sokak eylemlerimizi gerçekleştirdik. O 

olaylardan sonra translara yönelik saldırılar oldu ve evleri basılmaya 

başlandı ve yavaş yavaş transların gettoları dağılmaya başladı. 

Ekonomik açıdan da ben dahil bir çok trans arkadaşımız ve o dönemde 

zaten Beyoğlu’nda yaşayan ve bu sistemin dışında olan herkes Kurtuluş 

tarafına kaymaya başladı. Şu anda bizi buradan bile atmaya çalışıyorlar. 

Kiraları yükselterek dolaylı yoldan bizi buradan da atmaya çalışıyorlar. 

Bizleri artık şehrin çeperlerine atmaya çalışıyorlar. Ama biz 

direniyoruz Taksim’de de direndik burada da direniyoruz. Bir gün hep 

birlikte bütün ezilenler olarak bu düzeni değiştireceğiz. Taksim hem 

toplumsal hareketler açısından hem de bizim gibi sistemin dışına 

itilenlerin gettosu olarak elbette ki politik bir mekândır ve zaten bu 

yüzden Taksim’in bu yanını yok etmeye çalışıyorlar. Taksim bütün 

farklılıkları, etnik kökenlileri, cinsel farklılıkları birleştiren bir mekân. 

Ama aslında şu an mesela Kurtuluş’ta öyle bir mekân. Çünkü bizler 

Beyoğlu’ndaki gettolarımızdan buraya sürüldük. Burada da öyle bir 

getto yarattık ve bu yüzden bizi şimdide buradan uzaklaştırmaya 

çalışıyorlar (Örgütlü, Feminist). 

       Yukarıda görüşmecinin ifadelerinde, Taksim’i toplumsal olarak bütün farklılıkları 

birleştiren ve sistemin dışına itilenlerin gettosu olarak tanımladığı görülmektedir. 

Dolayısıyla, egemen güçler tarafından ötekileştirilen ve tahakküm altına alınan grupların 

Taksim’de kendileri için Lefebvre’den savla, heterotopik bir temsil alanı yarattıkları ifade 

edilebilir. Bu durum, Taksim’in cinsel yönelimlerinden, cinsiyet kimliklerinden dolayı 

toplumda sürekli olarak hedef gösterilen, sistematik bir dışlamaya maruz bırakılan trans 

bireyler açısından kendilerini özgürce ifade edebilecekleri, güvenli bir öteki mekân 

yaratmalarına olanak sağladığı şeklinde yorumlanabilir. Öte yandan, sadece Taksim’de 

değil, gündelik hayatta farklılıklara önem atfeden böyle bir alan yaratma potansiyelinin 

ötekilerin bir araya geldiği her zaman, her yerde muhtemel olduğunu da söylemek 

mümkündür. Diğer bir açıdan ise, trans bireylerin 90’lı yıllarda Beyoğlu’nda yerlerinden 

edilme sürecinin, analizin başlangıcında da ortaya konulduğu üzere, Büyükşehir Belediye 

Başkanı Bedrettin Dalan döneminde gerçekleştirilen Tarlabaşı yıkımları süreciyle de 

ilintili olduğu söylenebilir. 



 

123 

 

       Trans bireylerin Ülker Sokak’tan dışlanma süreci üzerine yaptığı araştırmada Selek 

(2014) bu durumun nedenlerini şu şekilde ortaya koymaktadır: Uluslararası bir 

organizasyon olan Habitat’ın gerçekleşmesinin hemen öncesinde gelişen bu olaylarda, 

trans bireylerin kendileri için yarattıkları gettolardan dışlanmasına neden olan birçok 

etken söz konusu olmuştur. Bu etkenler, Beyoğlu’nun yeni ihtiyaçlar temelinde yeniden 

yapılandırılması, medyanın trans bireyleri hedef göstermesi, egemen güçlerin alt kültürel 

gruplara yönelik dışlama ve ötekileştirme eğilimleri, çeşitli grupların bu mahallelerdeki 

ekonomik ve siyasi çıkarları, trans bireylerin görünürlüğüne yönelik inkar ve yok sayma 

politikaları olarak  tanımlanabilir (ss. 129-130). Görüldüğü üzere, trans bireylerin 90’lı 

yıllarda Beyoğlu’nda kendileri için yarattıkları heterotopik mekânda, devletin ve sivil 

çıkar gruplarının müdahalesiyle gerçekleşen sistematik bir dışlamaya maruz kaldıkları 

söylenebilir.  

       Günümüzde Taksim’de gerçekleştirilen kentsel dönüşüm süreci de bu duruma örnek 

teşkil etmektedir. Harvey’e (2019) göre, kapitalist kentsel süreçlerin en önemli etkisi 

mutenalaştırma, mülksüzleştirme ve yerinden etme şeklinde gerçekleşmektedir. Bu 

durum, sermayenin kentsel yenileme aracılığıyla soğrulmasının bir yansımasıdır. Hızla 

büyüyen bir coğrafi ölçekte yaratıcı yıkım süreçleri sonucunda, kentli kitleler şehir 

üzerinde her tür haktan mahrum bırakılmaktadır. Yaratıcı yıkım yöntemiyle hız kazanan 

kentsel dönüşüm evreleri ise her zaman sınıfsaldır ve süreçten en çok etkilenenler de 

yoksullar ve egemen güçlerin marjinalleştirdiği, ötekileştirdiği kesimler olmaktadır (ss. 

58- 66). Bu durum aynı zamanda analizin başında ortaya koyduğumuz üzere, yeni 

toplumsal hareketler içerisinde şekillenen kent menşeli hareketlerin ortaya çıkış süreciyle 

de ilişkilendirilebilir. 1980’lerden itibaren Türkiye’de neo-liberal kentleşme süreçlerinin 

kilit mekânlarından biri olan Taksim Beyoğlu bölgesinin iktidar ve sermaye odakları 

tarafından kapitalizme yönelik olarak şekillendirildiğini söylemek mümkündür.  

       Tezin ikinci bölümünde yer verildiği üzere, Butler’a (2012) göre, siyaset ancak 

bedenin tezahür etmesiyle dolayısıyla, bedenlerin birbirlerine görünmesi ve bir araya 

gelmesiyle ortaya çıkar. Bu anlamda, “Devletin meşruiyeti kamusal  alanda  görünme 

yoluyla sorgulandığında, beden, hak olmayan bir hakkı kullanmış olur; başka bir 

söyleyişle, askeri güç tarafından aktif olarak itiraz ve yok edilen bu hak, güce karşı 

direnişiyle direnme hakkını ifade eder (s. 35). Sokakta kolektif bir direnişin parçası olmak 

aynı zamanda performatif bir nitelik taşımaktadır. Görüşmeci Deniz de bu durumun 

önemini aşağıda şu sözlerle vurgulamaktadır:  



 

124 

 

Sokakta o eyleme geçebilme halini yaşamak sadece orada kalmıyor. 

Bunu eve, işe ve diğer topluluk ilişkilerine de taşıyan bir etki yaratıyor 

benim üzerimde. Gün içerisinde koşturma halinde hissedemediğim o 

kadın olma halini de hissediyorsun eylem alanında. O dayanışma ve 

güçlü hissetme duygusu hem ruhen, hem de bedenen bana iyi 

hissettiriyor (Örgütsüz, Feminist). 

Görüşmeci Zeynep de Deniz ile benzer bir şekilde, sokakta kolektif bir direnişin parçası 

olmanın kendisi açısından önemini şu sözlerle ifade etmektedir:  

Sokakta kolektif bir eylemin parçası olmak beni pozitif bir yerden 

dönüştürüyor. Her şeyden önce yalnız olmadığını bilmek zihinsel ve 

bedensel olarak bence çok iyileştirici bir etki yaratıyor ve güçlendiğimi 

düşünüyorum (Örgütlü, Feminist).  

Görüşmeci Sevilay ise sokakta bir eyleme müdahil olmanın kendisinde yarattığı etkiyi şu 

sözlerle dile getirmektedir:   

Sokakta bir eyleme katılmak beni çok rahatlatıyor. O içimdeki hıncı, 

öfkeyi, sevinci hepsini birkaç saatliğine oraya bırakıp sonra normal 

hayatıma geri dönüyorum. Oldum olası eylemler, direnişler bana 

bedensel olarak bir haz vermiştir. Bir direnişçi ruhum var. O yüzden, 

eyleme katılamadığım da gerçekten üzülürüm ve kötü hissederim. Hak 

savunuculuğu başka bir şey. Ama insan bir konserde bile herkesle 

birlikte, bağıra bağıra şarkı söylediğinde bile bir rahatlama yaşar. Kaldı 

ki, kendi haklarım için bir eylemde olduğumda ve üstelik orada yalnız 

değilim. Bütün kadınlar ve LGBTİ+‘lar, hayvan hakları için bunu 

yaparken gerçekten daha büyük bir haz duyuyorum ve bedensel olarak  

mutlu hissediyorum (Örgütsüz, Feminist Değil).  

Görüşmeci Hande ise sokakta bir eyleme katılmanın önemini şu sözlerle ifade etmektedir:  

Aslında eyleme gitmeden önce insanda bedensel bir gerginlik hali 

oluyor. Sonuçta orada polis gücü var ve örgütlülük halinde gitmiyorsan 

ufak bir gerginlik hissediyorsun. Ama bir süre sonra oradaki enerjinin 

içerisine girdiğinde, burada bir ruh var diyorsun. Elbette ki, eylem 

alanında karşında bir polis gücü olduğunun farkındasın. Onların da 

amacı bu zaten korkutmak istiyorlar.  Mesela eylem alanında barikata 

yüklen dendiğinde yüklenemeyebilirsin ama yine de orada kalıp oradan 

gitmeme cesaretini de gösterebiliyorsun. Orada sadece geçirdiğin bir 



 

125 

 

yarım saatlik sürede bile bedeninde bir rahatlama güç hissediyorsun 

(Örgütsüz, Feminist).  

       Buradan yola çıkarak belirtmemiz gerekirse, kadınların sokakta kolektif bir eyleme 

müdahil olmanın kendilerinde yarattığı etkiyi, zihinsel ve bedensel olarak güçlendirici bir 

süreç olarak tanımladıkları görülmektedir. Butler’ın da (2012) belirttiği üzere, sokakta 

direnen bedene yönelik her türlü saldırı aynı zamanda hakkın kendisine yönelik bir 

saldırıdır. Devletin meşruiyetine karşı sokakta direnen bedenler bir alanı işgal ettikleri ve 

işgali sürdürdükleri sürece karşı duruşları aynı zamanda bedenseldir (s. 35). Dolayısıyla, 

görüşmecilerin ifadeleri Butler’ın direnme hakkı yaklaşımı ile açıklanabilir. Eylemlerin 

aynı zamanda devletin gücü karşısında, bedenin direnme hakkının hayata geçirildiği 

müşterek bir dayanışma alanı yaratarak, kadınların kendi bedeniyle kurduğu ilişkiyi 

dönüştürmesine ve kendilerini kolektif bir özne olarak güçlendirmelerine olanak tanıdığı 

söylenebilir. Diğer bir açıdan ise, beden eyleme geçtiğinde kamusal bir görünürlük 

kazanır ve bu durum direnen bedenin siyasal taleplerinin herkes tarafından farkına 

varılmasına yol açabilir. 

       Yürüyüşe katılan kadınların kolektif bir direnişin parçası olarak kendi bedenlerine 

yönelik tanımlamaları, tezin ikinci bölümünde de tartışıldığı üzere, aynı zamanda 

Lefebvre’in de (2014) belirttiği gibi, beden ve mekân analojisini akla getirmektedir. 

Lefebvre’e göre, felsefi soyutlamalar tözsel bir mekânı ele alır ve bu mekânın hiçbir 

içeriği yoktur. Oysa mekânı işgal eden beden söz konusudur. Bedenin kendisi aynı 

zamanda bir mekân olup imgesel ya da temsil edilen mekânlardan önce ‘Ben’in algıladığı 

ve ‘Ben’ için algılanan bir mekân vardır (ss. 193-200). Toplumsal açıdan mekânın ikili 

doğası öncelikle benim bedenim ve bedenimin ötekisi üzerinden tanımlanmaktadır. İkinci 

aşamada, kapitalist toplumun çalışma mekânı içerisinde soyut sistemlerin yabancılaştırıcı 

etkisiyle ortaya çıkan bir toplumsal mekân söz konusudur. Bu manada beden mekândan 

mekânın içindeki bedene geçiş ideolojik bir manaya sahiptir. Görüldüğü üzere, kadınlar 

toplumsal hareketlerin direnişlerine müdahil olduklarında, kendilerini daha aktif ve 

sinerjik hissettiklerini beyan etmektedirler. Bu durum gündelik hayatın yabancılaştırıcı 

doğası içinde, kendi kolektif gücünün farkında olmayan kadınların bir yürüyüş sırasında 

diğer bedenlerle kurdukları etkileşimsel yakınlık olarak yorumlanabilir.  

       Sonuç olarak, bu analiz başlığı altında Lefebvre’in mekan kavramsallaştırması temel 

alınarak, Feminist Gece Yürüyüşü eyleminin gerçekleştirildiği Taksim İstiklal 

Caddesi’nin görüşmecilerin kolektif hafızasında mekânsal olarak nasıl bir öneme sahip 



 

126 

 

olduğu tartışılmıştır. Görüşmeler sırasında kadınların ağırlıklı olarak Taksim Meydanı’nı 

toplumsal muhalefetin direnişlerine ev sahipliği yapan politik bir mekân olarak 

tanımladıkları görülmüştür. Bu anlamda, Taksim Meydanı’nın Türkiye sol ve sosyalist 

hareketlerinin mücadele deneyimlerini görünür kılan bir temsil mekânı olarak, 

görüşmeciler açısından toplumsal hareketlerin mücadele tarihiyle bütünleşen sembolik 

bir öneme sahip olduğu söylenebilir. Günümüzde Taksim Meydanı iktidar güçleri 

tarafından toplumsal hareketlerin eylemlerine kapatılsa dahi, görüşme sağlanan kadınlar 

açısından eylemin inatla Taksim’de gerçekleştirilmesi aynı zamanda bir mekân 

savunması olarak yorumlanabilir. Son olarak, kadınların sokakta kolektif olarak bir 

eyleme müdahil olmanın kendilerinde yarattığı etkiyi, zihinsel ve bedensel olarak 

güçlendirici bir süreç olarak tanımladıkları görülmüştür.  

3.7.2. Feminist Gece Yürüyüşü Bağlamında Kadınların Kent Hakkı Mücadelesinin 

Politik Analizi  

       Bu araştırmada örnek olay olarak seçilen 8 Mart Feminist Gece Yürüyüşü’nün 

tarihçesine geçmeden önce öncelikle 8 Mart Dünya Kadınlar Günü’nün  tarihçesini ve 

feministler için anlamını ortaya koymamız gerekir. Karakuş’a (2011) göre, tarihsel olarak 

8 Mart kutlamaları hem emekçi kadınlar günü, hem de dünya kadınlar günü olarak  

adlandırılmaktadır. Bu iki ayrı yaklaşım ise 8 Mart’ın tarihsel süreci ile yakından 

ilişkilidir. Bu konuda çelişkiler olmakla birlikte, 1857 yılında ABD’de bir tekstil 

fabrikasında 40.000 dokuma işçisi kadın tarafından daha iyi çalışma koşulları için 

başlatılan grev sonrasında yaşanan polis saldırısı sırasında yangın çıktığı ve toplamda 129 

kişinin hayatını kaybettiği belirtilmektedir. Diğer bir açıdan, bu yangının aslında 1911 

yılında  meydana geldiğine dair bilgilerde söz konusudur. Clara Zetkin 1910 yılında 

“Uluslararası Sosyalist Kadınlar Konferansı”nda bu olayı gündeme getirerek Mart 

ayının bir gününü kadınlar günü olarak kutlamayı önermiş ve toplantıda bu önerge kabul 

edilmiştir. Türkiye’de ilk kez 8 Mart kutlamaları 1921 yılında Komünist Fırkası 

tarafından kutlanmıştır. Birleşmiş Milletlerin 1975 yılını kadınların 10 yılı olarak ilan 

etmesine kadarki süreçte bir daha kutlanmamıştır. Türkiye’de 1975 yılında 8 Mart’ı 

kutlayan ilk grup İlerici Kadınlar Derneği olmuştur. 1977 yılında ise BM tarafından 8 

Mart “Barış ve Uluslararası Kadın Hakları Günü” olarak ilan edilmiştir (ss. 57-59). 

Türkiye’de 8 Mart kutlamaları sosyalist örgütler, sendikalar tarafından 1977 yılına 

kadarki süreçte daha çok Uluslararası Emekçi Kadınlar Günü olarak kutlanmıştır. 1980 

yılında gerçekleşen askeri darbe sonrasında ise yasaklanmış ve 1984 yılında Türkiye 



 

127 

 

feminist hareketinin ilk örgütlenmesi olan Kadın Çevresi’nin kurulmasıyla birlikte 

yeniden kutlanmaya başlamıştır.  

       8 Mart Feminist Gece Yürüyüşü ise Türkiye’de ilk kez 2003 yılında feministlerin 

çağrısıyla Irak savaşına karşı bir sloganla Taksim’de gerçekleştirilmiştir. 2005 yılında 

çoğunluğu partiler, sendikalar ve siyasi örgütlenmelere mensup kadınlar tarafından 

düzenlenen 8 Mart Dünya Kadınlar Günü için yapılan eylemlere dair tartışmalarda ortak 

bir konsensüs sağlanamamıştır. 8 Mart mitinglerinde feminist sözün ön plana çıkartılması 

gerektiğini savunan bağımsız feministler tarafından ayrı bir eylem yapılmasına karar 

verilmiştir. Bu noktada 2005 yılından itibaren hedefinde patriyarkaya karşı örgütlenme 

ve sadece feminist taleplerin dile getirilebileceği 8 Mart Feminist Gece Yürüyüşü için 

çağrı yapılmıştır. Feministlerin kolektif iradesiyle örgütlenen bu yürüyüş, tüm 

feministlere açık olmakla birlikte, örgüt temsiliyetine, alanda kortej halinde yürünmesine 

kapalıdır. Yürüyüşün örgütlenmesinde erkeklerden, sermayeden ve devletten özerk bir 

feminist yaklaşım ön plandadır. Patriyarkanın suç ortağı cis-erkeklere kapalı olan 

yürüyüşte ilke olarak heteroseksizme, transfobiye, kapitalizme ve milliyetçiliğe karşı 

bütüncül bir politik duruş esas alınmaktadır. 8 Mart Feminist Gece Yürüyüşü’nde öne 

çıkan slogan ve feminist talepler ülkenin gündeminden seçilmektedir (Büyükgöze, 2021). 

Türkiye’de gerçekleşen en kitlesel eylem olma özelliğini taşıyan Feminist Gece 

Yürüyüşü, cinsiyetlendirilmiş kent mekânına karşı, feminist mücadelenin bir sembolü 

olarak her 8 Mart gecesi Taksim İstiklal Caddesi’nde binlerce kadının katılımıyla 

gerçekleştirilmektedir.  

       Çalışmanın ilk bölümünde yer alan kuramsal perspektife koşut oluşturan özel alan-

kamusal alan ayrımının Antik Yunan’dan günümüze cinsiyetçi bir şekilde örgütlendiği 

ortaya konulmuştur. Özel alan-kamusal alan ayrımında, kadınların özel alanda yaşadığı 

baskı ve eşitsizlikler tarihsel süreçte ilk kez radikal feministler tarafından özel olan 

politiktir savından hareketle etkin bir şekilde sorgulanma fırsatı bulmuştur. Buradan 

hareketle, görüşmeci Hülya özel alan-kamusal alan ayrımının kendisi için ne anlam ifade 

ettiğini aşağıda şu sözlerle açıklamaktadır:  

                                                           
 “Cisgender (“Cis”): Tr. Natrans veya cis. (“Sis” şeklinde okunur.) Sahip olduğu cinsiyet kimliği, 

doğumda kendisine atanan cinsiyetle örtüşen kişilere denilir” (Kaos GL, 2020, s. 17).  
 Bu konuda ayrıntılı bilgi için tezin birinci bölümünde yer alan “Radikal Feminizm Perspektifinden Özel-

Kamusal Alan Ayrımı” başlığına bkz.  

 



 

128 

 

Özel alan-kamusal alan ayrımı benim için, karşı karşıya olduğumuz 

eşitsizliğin, toplumsal cinsiyet rollerinin özellikle özel alanda yeniden 

üretildiği ve birçok meselenin özel alandaki eşitsizliğin üzerini 

örttüğünü ifade ediyor. […] Bu yüzden özel olanın politik olduğunu 

söylüyoruz. Kamusal alan ve özel alan ayrımının yapılmaması 

gerektiğini, bu ayrımın aslında bir mahrem alan yaratılarak ve çeşitli 

suçların ve eşitsizliklerin, haksızlıkların üzerinin örtüldüğünü ve 

buradan bir meşruiyet zemini yaratıldığını görüyoruz. Bunun güncel 

aktüel politikadaki karşılığı son günlerdeki aile şuralarının yapılması ve 

patriyarkal aile merkezli tek tip aileyi dayatıcı politikalar ileri 

sürülmesidir. […] Dolayısıyla bu eşitsizliğin etkilerinin en yoğun 

olarak özel alanda yaşandığını düşünüyorum. […] Bana göre, özel alan-

kamusal alan ayrımının en uç sonucu kadın cinayetleridir (Örgütlü, 

Feminist).  

       Görüldüğü üzere, görüşmecinin ifadelerinde özel alan-kamusal alan ayrımında 

kadınlar için idealize edilen ‘aile’ kurumu üzerine temelden bir eleştirisi söz konusudur. 

Berktay’ın da (2010) vurguladığı gibi, liberal hukuk sistemine göre, kamusal alan hukuki 

düzenlemelerin alanı iken özel alan bu düzenlemelerden bağımsızdır. Dolayısıyla özel 

alanda konumlanan ‘aile’ ve o ailenin reisi konumundaki erkek açısından ev içi hukuktan 

bağımsız bir özgür alanı temsil etmektedir (s. 39-40). Bu durum, tarihsel süreçte özel 

alan-kamusal alan ayrımının, kadınlar için idealize edilen ‘aile’ kurumu içerisinde 

yaşanan şiddetin ve eşitsizliğin görmezden gelinmesine, devletin müdahale alanı dışında 

bırakılan özel alanın ise erkeğin ataerkil tahakkümüne zemin hazırladığı şeklinde 

yorumlanabilir.  

Hülya ile benzer bir biçimde, Zeynep de özel alanın politikleştirilmesinin önemini 

heteroseksüel evlilik kurumu ve kadının ev içi emeği üzerinden şu şekilde 

değerlendirmektedir:  

Bu ayrımın eleştirisi bana çok doğru geliyor. Çünkü, özel alan politiktir 

söylemine inanıyorum. Tam da özel alanın ev içinin değersizleştirildiği, 

ilişkilerin kişiselleştirildiği, anlamsızlaştırıldığı, oradaki problemlerin 

görünmez kılındığı noktada hayır aslında burada bir problem var demek 

açısından önemli. Kadınların o alanda yaşadığı şiddetin psikolojik ya 

da fiziksel, maruz kaldıkları manipülasyon, kadının ev emeğinin 

sömürülmesi, temizlik, yemek gibi işler, heteroseksüel evlilik üzerine 



 

129 

 

kurulmuş ilişkiler olarak düşünürüz özel alanı. […] Özel alan politiktir 

demek zaten onu oradan çıkartıp kamusallaştıran bir yere evrilmesini 

sağlar. […] Ama mesela ben en büyük kavgamı hayatta babamla 

verdim.  Dolayısıyla o çekirdek aile denilen yapı benim özel alan-

kamusal alan ayrımını en yoğun hissettiğim yerdi diyebilirim  (Örgütlü, 

Feminist).  

       Tezin birinci bölümünde tartışıldığı üzere, 1960’lı ve 1970’li yıllar feminist kuramın 

kadınların karşılığı ödenmeyen ev içi emeğine dair olarak geliştirdiği kadın emeği 

kavramının kuramsal açıdan yoğun bir şekilde tartışıldığı bir dönem olarak şekillenmiştir. 

Feminist kuramda, kadınların hem sınıfsal hem de ekonomik koşullarını çözümlemelerine 

dair eden sosyalist feministler, emeğin yeniden üretimi ve evdeki emeğin ekonomik 

değeri üzerine daha kapsamlı çalışmalar yürütmüşlerdir. Hartmann’ın da (2016) ileri 

sürdüğü gibi, erkeklerin heteroseksüel ataerkil evlilik kurumu içindeki konumları, 

kadınların erkeklere bireysel olarak hizmet etmesi ve erkeklerin kadınların emeğine el 

koyması üzerine temellendirilmiştir (s. 176). Görüldüğü üzere, görüşmecilerin ifadeleri 

Hartmann’ın bu çıkarımını desteklemektedir. Dolayısıyla, ataerkil toplumlarda kadınların 

heteroseksüel evlilik kurumu içindeki konumlarının, toplumsal cinsiyet normlarına göre 

belirlendiğini, ev içi üretim tarzının ise bizzat kadınların karşılıksız emeği üzerinden 

sürdürüldüğünü söylemek mümkündür.  

Görüşmeci Bahar ise özel alanda yaşanan hak ihlallerinin kamusal alana taşınarak 

görünür kılınmasının önemini aşağıda şu şekilde ifade etmektedir:  

Bu mesele kadın hareketinde çok başat bir mücadeledir hepimiz için.  

Çünkü, bizim toplumda kol kırılır yen içinde kalır, babandır, kocandır, 

o iş zaten kadınların görevi gibi ataerkil söylemler mevcut. Kadınlar 

arasında bile hala ev içindeki sorunların doğallaştırılması, oradaki 

eşitsizliklerin, şiddetin doğallaştırılması, ev içi emeğin görev olduğu 

bilinci söz konusu. Dolayısıyla, bunu göstermek, görünür kılmak, sesini 

yükseltmek Türkiye’de feminist hareketin en temel mücadele 

alanlarından birisidir. Çünkü erkek şiddetine erkek şiddeti demektedir. 

[...] Bazen gündelik hayatımızda çok kişisel olduğunu zannettiğimiz 

                                                           
 Bu konuda ayrıntılı bilgi için tezin birinci bölümünde yer alan “Sosyalist Feminist Perspektiften Özel-

Kamusal Alan Ayrımı” adlı başlığa bkz.  

 

 



 

130 

 

düşündüğümüz şeylerin  politik olduğunu, bir sistemle belirlendiğini  ve 

onların bizim hayatımıza yön verdiğini hayatımızı kısıtlayabildiğini 

yaşam biçimlerimizi, varoluşumuzu belirlediğini bilmek onunla daha 

kolay mücadele etmeyi sağlar ve meseleyi görünür kılar (Örgütlü, 

Feminist).  

       Görüşmecinin ifadelerinden hareketle, özel alanda yaşananların kamusal alana 

taşınarak görünür kılınmasının Türkiye’de feminist hareketin en temel mücadele 

alanlarından biri olduğu söylenebilir. Tezin birinci bölümünde, özel alan-kamusal alan 

ayrımı üzerine yürütülen tartışmalara ayrıntılı bir şekilde yer verilmiştir. Frazer’in de 

(2004) belirttiği gibi, feminist hareketin ev içi alanda yaşanan şiddeti kamusal alanın 

meselesi haline dönüştürme mücadelesi, ilk başta bu meselenin özel alanı ilgilendirdiğini 

düşünenler tarafından desteklenmemiştir. Fakat zamanla feministlerin madun karşıt-

kamu yaratması ile bu mesele kamusal alanda ataerkil toplumsal yapının sorgulanmasını 

sağlamıştır (s. 124). Dolayısıyla, görüşme sağlanan kadınların ifadelerinin Frazer’in 

yaklaşımını nitelediğini söylemek mümkündür. 

       Görüşmeler sırasında ağırlıklı olarak açığa çıkan vurgu, özel alanda yaşananların 

politik olduğu gerçeğidir. Toplumsal cinsiyete dayalı özel alan-kamusal alan ayrımından 

kaynaklanan eşitsizliğin etkilerinin en yoğun özel alanda aile içinde kadınların maruz 

kaldığı şiddet ve ev içi emek üzerinden ifade edildiği görülmektedir. Kadınların özel 

alanda ev içinde maruz kaldıkları şiddet ve cinsiyetçi iş bölümü gibi hak ihlallerinin 

kamusal alana taşınarak görünür kılınması, kadınların tamamı tarafından feminist 

hareketin sokak mücadelesinin en temel meselelerinden biri olarak tanımlanmıştır. Bu 

durum, kadınların özel alanda patriyarkal aile kurumu içerisinde yaşadıkları hak 

ihlallerinin kamusal alanda görünür kılınmasının görüşmeciler açısından hayati bir önem 

taşıdığı şeklinde yorumlanabilir.  

Görüşmeci Leyla ise özel alan-kamusal alan ayrımının yarattığı eşitsizliği ağırlıklı olarak 

kamusal alanda iş hayatında yaşadığını aşağıda şu sözlerle ifade etmektedir:  

Özel ve kamusal alan ayrımı kadınların her iki alanda da ayrı ayrı 

yaşadıkları ayrımcılığı ifade ediyor benim için. Fakat ben özel alan-

kamusal alan ayrımının etkisini en yoğun kamusal alanda ve özellikle 

iş hayatında yaşıyorum. Çünkü, özel alandaki ayrımcılıktan, kadın 

hareketi sayesinde bilinçlenip bu döngüye dur diyebiliyorum. Aile 

evinden uzaklaşıp tek başıma yaşayabildiğim ve eğitimime öncelik 



 

131 

 

verdiğim için bu bilinçlenme ev hayatındaki kırılmayı geri planda 

bıraktı. Ama ben kamusal alandaki bu kırılmayı engelleyemiyorum. 

Çünkü bu kırılma benim iradem dışında gerçekleşiyor ve oraya 

hükmedemiyorum. Özellikle ben bu ayrımın etkilerini iş konusunda 

çok yaşadım. Bir dönem medyada bir kanalda çalışıyordum. 

Maaşlarımız İşkur üzerinden günlük olarak ödeniyordu ve sigorta 

yapılmıyordu. Halbuki aynı kanalın erkek çalışanları için böyle bir 

ayrım söz konusu değildi. Onlar gerektiğinde dış çekime ve gereksiz 

uzayan saatlere uyum sağlamak zorunda değildiler (Örgütsüz, 

Feminist).  

       Yukarıda da görüldüğü üzere görüşmeci, toplumsal cinsiyet eşitsizliğine dayalı özel 

alan-kamusal alan ayrımından kaynaklanan eşitsizliğin etkilerine en yoğun kamusal 

alanda iş hayatında maruz kaldığını ifade etmektedir. Çakır’ın da (2008) belirttiği gibi, 

kapitalist sistemde kadınlar iş hayatına katıldıklarında erkeklerden daha düşük ücretler 

karşılığında çalıştırıldıkları için yedek işgücü olarak kullanılmaktadırlar (s.191). 

Görüşmeci Leyla’nın ifadeleri Çakır’ın yaklaşımını açıklamaktadır. Bu durum, ataerkil 

kapitalist sistemde kadınların işgücü piyasasında, eşit işe karşı eşit ücret alamadıkları için 

daha büyük bir emek sömürüsüne maruz kaldıkları olarak yorumlanabilir.  

       Tezin ikinci bölümünde tartışıldığı üzere, bütün toplumsal hareketlerin mücadele 

tarihinde olduğu gibi sokak, Türkiye’de 1980’lerde yükselişe geçen feminist hareketin 

mücadele deneyimlerinde de belirleyici bir öneme sahiptir. Keşoğlu’na (2020) göre, 

Türkiye’de feminist hareketin sokak eylemlerinin başlangıcını Ankara’da gerçekleştirilen 

Dayağa Karşı Kampanya eylemi ve İstanbul’da 17 Mayıs 1987’de Yoğurtçu Parkı’nda 

yapılan Dayağa Karşı Dayanışma Yürüyüşü oluşturmaktadır (s. 150). Türkiye’de kadına 

yönelik ev içi şiddetin ilk kez bu eylemle kamusal alanda görünürlük kazandığını 

söyleyebiliriz.  

Türkiye’de feminist hareketin kamusal alan mücadelesinin bugünkü durumuna yönelik 

olarak görüşmeci Elif ise sokağın feminist mücadele açısından önemini 80’lerdeki 

hareketin mücadele deneyimlerine atıf yaparak şu sözlerle aktarmaktadır:  

80'lerde başlayan ve ev içinde kendi hayatımızda, özel olan ve sadece 

kadınların bir takım meseleleriymiş gibi olan şeyin politikleşmesinin 

                                                           
 Tezin ikinci bölümünde “Retrospektif Bir Bakışla Türkiye’de Feminist Hareketin Mücadele Deneyimleri” 

başlığı altında tartışılmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz. 



 

132 

 

çok önemli bir mücadelenin ana hattını oluşturduğunu düşünüyorum. 

[...] Benim açımdan en önemli şeylerden biri meselenin görünür 

kılınması ve bunun sokakta kolektif olarak mücadelesinin verilmesidir. 

[...] Özel alanı yani kamunun meselesi haline getirmek için on yıllardır 

sokakta inanılmaz bir mücadele irade ve direnç var. Bu anlamda tam da 

burada sokakta olmanın çok önemli olduğunu düşünüyorum. Benim 

için feminist mücadelenin çok önemli bir hattı sokakta olmak. 

Yaşadığımız maruz kaldığımız şiddetin sokakta dile getirilmesi bu 

mücadelenin çok önemli bir parçası. [...] Çünkü feminizm Türkiye’de 

80'lerde yola çıktığında dayağa karşı kampanya ile yola çıkmış. 

Dolayısıyla, ben de bu geleneği ve bu tarihi benimsiyorum ve 

sahipleniyorum (Örgütlü, Feminist). 

       Tezin birinci bölümünde yer verildiği gibi, kamusal alan-özel alan arasındaki 

karşıtlığı Weintraub (1997) iki temel kriter üzerinden görünürlük ve kollektiflik biçiminde 

ortaya koymaktadır (s. 5) Görüşmecinin özel alanda ev içinde kadınların maruz kaldıkları 

şiddet ve cinsiyetçi iş bölümü gibi hak ihlallerinin kamusal alana taşınarak görünür 

kılınması ve sokakta kolektif olarak verilen mücadelenin önemine dair sözleri 

Weintaub’un yaklaşımını açıklamaktadır. Arendt (2018) ise Weintraub’a benzer bir 

şekilde kamu terimini açıklarken herkes için görünür bir gerçeklik alanı ve insan eseri 

ortak bir dünyada yaşama düşüncesini vurgulamaktadır (ss. 92-95). Bu bağlamda, 

kamusal alan bir görünümler sahnesi ve kolektif yaşam formu olarak öne çıkmaktadır. 

Her iki yaklaşımdan hareketle, kadınların kolektif sokak mücadelelerinin özel alanda 

yaşanan eşitsizliğin sorgulanması ve sorunun çözümüne dair etkin bir politika üretilmesi 

açısından belirleyici bir role sahip olduğu söylenebilir.  

Türkiye’de feminist hareketin kamusal alan mücadelesinin bugünkü durumuna yönelik 

olarak görüşmeci Bahar ise kadınların 2000’li yılların ortalarından itibaren yükselen 

sokak mücadelesinin güçlenmesinin nedenlerini şu şekilde ortaya koymaktadır:  

Kadınların sokak  mücadelesinin çok güçlendiğini düşünüyorum.  2010 

sonrası özellikle kürtaj yasaklaması girişiminden sonra Türkiye'de 

Avrupa Birliği baharının estiği 2000’lerin ortasından itibaren o sürecin 

çok hızla bir şekilde değiştiğini düşünüyorum. [...] Henüz barış 

görüşmeleri bitmemişti ve o dönem Erdoğan, kadın erkek eşit değildir 

fıtratında yok demişti. 2011 yılından itibaren kadın hareketinin siyasal 

iktidar karşısında haklarını korumaya yönelik hareketi gelişmeye 



 

133 

 

başladı. Örneğin, bu noktada kürtaj yasağı kadın hareketinde bir 

sıçrama yarattı. Çünkü, kadınlar için çok hayati bir meseleydi ve 

dolayısıyla karşısında çok güçlü bir yanıt gelişti. Zaten o dönem 

Türkiye'de toplumsal hareketler gelişiyordu. LGBTİ+ hareketi, ekoloji 

hareketi ve sonrasında gezi direnişi de başka bir ivme kazandırdı. 

Sokağı kullanmaktan vazgeçmiyoruz. Çünkü sokak bizim için hayati, 

direnmemiz gerekiyor. Üstelik dünyada da kadınların kazanımları 

zaman zaman çok geriye gitmiş. Geri çekilirsek kaybedeceğimiz çok 

şey var (Örgütlü, Feminist).   

       Türkiye’de 2002 genel seçimlerinde AKP’nin iktidar olması ve 2005 yılında 

başlayan AB müzakere süreciyle birlikte, kadın hareketi açısından yeni bir tarihsel dönem 

başlamıştır. Özkan-Kerestecioğlu’nun (2018) belirttiği gibi, Türkiye’de 2007 ve 2017 

yılları arasında siyasal iktidarın emek ve beden  politikalarıyla yeni bir cinsiyet rejimi 

kurma çabasına karşı feminist hareketin kamu otoriteleriyle ilişkileri uzlaşma-pazarlık 

sürecinden çatışma sürecine girmiştir (s. 57). Yukarıdaki görüşmecinin ifadeleri de 

Özkan-Kerestecioğlu’nun çıkarımını desteklemektedir. 2000’li yıllarla birlikte, 

Türkiye’de değişen siyasal konjonktürün etkisi ve kadın bedeni üzerinden ortaya konulan 

politikalara karşı, feminist hareketin iktidar odaklarının yaratmaya çalıştığı ‘makbul 

kadın’ anlayışına karşı bir muhalefet olarak sokak eylemlerinin artış gösterdiği 

söylenebilir. Günümüzde toplumsal muhalefetin, kitle örgütlerinin ve solun üzerinde 

artan baskılar nedeniyle sokaktan çekilmelerine karşın, görüşme sağlanan kadınların 

çoğunun feminist hareketi toplumsal muhalefetin belirleyici unsuru olarak işaret ettikleri 

görülmüştür. Örneğin, görüşmeci Hande’nin şu sözleri bu durumu açıklamaktadır:   

Bana göre, toplumsal muhalefetin sokaktan çekilmesi ve pasifize 

edilmesiyle birlikte, şu an toplumsal muhalefetin belirleyici öznesi 

feminist harekettir (Örgütsüz, Feminist). 

       Çalışmanın ikinci bölümünde yer verildiği üzere, Lefebvre (2020) kent hakkını “bir 

çığlık ve talep” olarak tahayyül etmektedir. Harvey (2019) ise kent hakkını, en üstün 

insan hakkı olarak tanımlamaktadır. Lefebvre’in 1968’de genel bir tanım çerçevesinde 

ortaya koyduğu kent hakkı kavramı, 1970’li yıllarda başlayan feminist kent çalışmaları 

açısından önemli bir eleştiri noktası olarak ön plana çıkmaktadır. Görüşmeci Bahar ise  

Feminist Gece Yürüyüşü’nde ön plana çıkan “Geceleri de, Sokakları da, Meydanları da 



 

134 

 

Terk Etmiyoruz” sloganının doğrudan kadınların kent hakkı talebine gönderme yaptığını 

aşağıda şu sözler ile ifade etmektedir: 

Ben eylem yapma, meydanı kullanma, sokakta yürüme hakkının bir 

kent hakkı olduğunu düşünüyorum. [...] Bu slogan yürüyüşün ana 

sloganlarından biri zaten. Kadınlara makbul kadın simgesiyle dayatılan 

normlara karşı geceleri, sokakları, meydanları terk etmiyoruz demek 

temel bir insan hakkıdır. [...] Mesela sokaklar kadınlar geceleri sokakta 

olmamalı söylemi üzerinden bu genel kanıya göre düzenleniyor. 

Sokağın aydınlatması, otobüs seferleri, durak mesafeleri dahil olmak 

üzere bunların hiçbiri kadınların güvenliğine göre düzenlenmiyor. 

Çünkü zaten senin bir kadın olarak orada olmaman gerekiyor. O genel 

ataerkil söylem kadını ev içinde özel alanda, erkeği kamusal alana ait 

gören anlayış doğal olarak mekânı da ona göre düzenliyor. Son yıllarda 

kadınların kent hakkı daha çok konuşuluyor. Fakat bu alanda yapılan 

çalışmalar ve düzenlemeler ne kadar karşılığını buluyor o önemli bence 

(Örgütlü, Feminist).   

       Buckingham’ın da (2010) vurguladığı gibi, toplumsal cinsiyet eşitliğinden hareketle 

kadınların kentsel alanlardaki güvenliği için kamu altyapısı, ulaşım sistemi, konut 

hizmetleri ve istihdam bölgeleri arasındaki mesafelerin dikkate alınarak düzenlenmesi 

gerekmektedir (ss. 58-61). Bu bağlamda yukarıda görüşmecinin ifadeleri de, ataerkil 

toplumlarda kentlerin erkeklerin ihtiyaçlarına göre düzenlendiğinin altını çizmektedir. 

Kadınların kent güvenliği üzerine yapılan düzenlemelerin hala son derece yetersiz olduğu 

gerçeği kadınların ifadelerinde ön plana çıkmaktadır. Tarihsel olarak Antik Yunan’dan 

günümüze mekânın özel alan-kamusal alan ayrımından hareketle, toplumsal cinsiyet 

normlarına göre bölünmesinin kadınların kenti özgürce deneyimlemeleri üzerinde 

oldukça etkili bir tahakküm yarattığı söylenebilir.  

       Tezin ikinci bölümünde tartışıldığı üzere, Fenster (2010) kadınların kent hakkı 

üzerine yürütülen tartışmaların öncelikle ataerkil sistemde kadınlar için idealize edilmiş 

ev ölçeğinden başlatılması gerektiğini ortaya koymaktadır (s. 67) Bu durum, sokağın 

kadınlar için tehlikeli bir mekân olarak kurgulanmasına karşı, kadınlar için idealize edilen 

ataerkil aile kurumu içinde yaşanan psikolojik ve fiziksel şiddetinde en az kentlerin 

güvenliği kadar kadınlar için hayati bir mesele olduğu şeklinde açıklanabilir. Özel alanda 

ataerkil kültürel pratiklerin sınırlayıcı etkisi, kadınların kent hayatına erişimlerinde ve 

kenti özgürce deneyimlemeleri üzerinde en az sokağın güvenliği kadar belirleyici bir etki 



 

135 

 

yarattığı söylenebilir. Bu bağlamda, görüşmeci Deniz’in de ataerkil toplumlarda kadınlar 

için güvenli olduğu addedilen özel alana dair eleştirileri, bu tespiti güçlendirmektedir:  

Aslında kadına yönelik şiddet olaylarına ve kadın cinayetlerine 

baktığımızda, çoğunun özel alanda evde en yakınlarındaki erkekler 

tarafından gerçekleştirildiğini görüyoruz. Dolayısıyla kentlerin, 

gecelerin, sokakların kadınlar için güvensiz olduğu söyleminin 

ideolojik olarak inşa edildiğini düşünüyorum. Eğer sokak kadınlar için 

güvensiz ise saldırı ihtimali erkekler içinde söz konusu soygun vesaire 

gibi. Ama kadınlar açısından bu tehlike daha korkutucu oluyor. Çünkü 

hepimiz Pippa Bacca’nın başına gelenleri biliyoruz. [...] Mesela 

gecenin ikisinde ya da üçünde tenha bir sokağa çıktığımda elbette ki 

tedirgin olurum. Bir kadın olarak her zaman sokakta taciz ve cinsel 

şiddet riski altında hissederim (Örgütsüz, Feminist).  

       Tezin ikinci bölümünde tartışıldığı üzere, Mitchell (2020) Lefebvre’in kent hakkı 

kavramını kamusal alanla ilişkilendirirken merkezi iktidarlar tarafından yürütülen bir 

güvenlik-risk paradigmasını öne sürmektedir. Özellikle medya üzerinden verilen 

temsillerle çağdaş kent hayatı ve kamusal alan suçla ilişkilendirilmektedir (ss. 26-29). 

Yukarıda görüşmeci Deniz’in ifadeleri de bu çıkarımı desteklemektedir. Görüldüğü 

üzere, kentsel yaşamın güvenlik ve risk söylemi üzerinden yeniden inşa edilmesi 

sürecinde kadınlar dezavantajlı bir konuma sürüklenirken, egemen ideoloji içerisinde 

toplumsal cinsiyet rolleri yeniden inşa edilmektedir. 

Görüşmeci Merve’nin görüşmeler sırasında kendi kişisel deneyimi üzerinden aktardığı şu 

ifadeleri ise dikkat çekicidir:  

Kadınların en çok maruz kaldıkları şeylerden biridir mesela gece vakti, 

o saatte, orada ne işin vardı sorusu. Ben kendim bu soruya birebir 

geçirdiğim bir trafik kazasından sonra mahkeme sürecinde maruz 

kaldım. Bana gece üçte arabasıyla çarpan kişi, mahkemede hâkime 

onunda gece vakti, o saatte, orada ne işi vardı dedi (Örgütlü, Feminist). 

Görüşmeci Hande ise kenti tedirgin ve ürkek bir şekilde deneyimlediğini aşağıda şu 

sözlerle ifade etmektedir:  

Mesela ben çok feminen giyinen bir kadın değilim. Bazen dışarı 

çıktığımda mini etek giymek, hafif bir makyaj yapmak gibi bir ihtiyaç 

hissediyorum. Örneğin, ben Kurtuluş'ta yaşıyorum. İstanbul'un birçok 



 

136 

 

yerine göre daha güvenli bir yer kadınlar için fakat yine de sokakta tek 

başına yürürken tedirgin oluyorum. Mesela ben kulaklıkla 

yürüyemiyorum. Çünkü her an her yerden tehlike gelebilir. Sürekli 

olarak erkeklerin bakışlarına maruz kalıyorum ve laf atıyorlar. 

Dolayısıyla bu durum, sürekli tedirgin ve ürkek bir şekilde şehri 

deneyimlememe neden oluyor. [...] Birkaç ay önce canım sıkıldığında 

gidip evime yakın bir parkta çimlere yatmak istedim. Çimlere oturmuş 

müzik dinliyordum ve normalde güvenli bir alan olmasına rağmen, 

hemen adamlar gelip rahatsız ettiler. Bir kadın olarak asla görünmez 

olamıyorsun şehirde yalnız başınayken. Bu tip durumlar yaşadığımda 

şehirde görünmez olabilmeyi istiyorum. Beni görmesinler ve birinin 

radarına takılmadan hareket edeyim istiyorum ve bunun çok cinsiyetli 

bir durum olduğunu düşünüyorum (Örgütsüz, Feminist).   

       Kern’e (2020) göre, kadınların kentsel çevrede gündelik yaşamları toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğinin yarattığı “fiziksel, toplumsal, ekonomik ve sembolik” bir dizi engelle karşı 

karşıyadır. Şiddet, taciz ve tecavüz tehdidi kadınların kentsel gündelik yaşamlarını ve 

tercihlerini şekillendirmektedir. Kentler, ataerkil aile yapısını, emek piyasasını ve 

toplumsal cinsiyet normlarına göre erkeklerin hayatını ve tercihlerini kolaylaştırmak 

üzere düzenlenmiştir. Kadınların yaşadıkları coğrafyanın onların kenti deneyimlemesi 

üzerinde bıraktığı zihinsel bir emniyet ve tehlike haritası vardır. Her kadın başına bir şey 

geldiğinde “Neden gece yalnız yürüyordun?” sorularına maruz kalacağını öngörür (ss. 

19-23). Görüşme sağlanan kadınların açıklamaları ise Kern’in ileri sürdüğü bu yaklaşımı 

nitelemektedir. Öte yandan, kadınların büyük bir çoğunluğu gece sokakta olmayı çok 

sevmelerine rağmen, şiddet, taciz ve tecavüz korkusu yaşadıklarını beyan etmişlerdir. 

Cinsel tacize uğrama tehdidi kadınların giyim kuşam tercihlerini bile şekillendirmektedir. 

Kadın bedenine yönelik üretilen ataerkil söylemlerin, kadınların kentsel mekânda 

gündelik hayattaki deneyimlerini etkilediği ve en az kentlerin güvenliği kadar belirleyici 

olduğu görülmektedir. Buradan hareketle, bu çalışmanın örneklemini oluşturan Feminist 

Gece Yürüyüşü eyleminde öne çıkan “Geceleri de, Sokakları da, Meydanları da Terk 

Etmiyoruz” sloganının kadınların kent hakkı mücadelesinin belirleyici bir talebi olarak 

ön plana çıktığı söylenebilir. 



 

137 

 

       Çalışmanın ikinci bölümünde tartışıldığı üzere, kadınların kent hakkı üzerine 

yürütülen tartışmaların sadece kadınların güvenliğini sağlamaya yönelik altyapı 

hizmetleri ve düzenlemeleri ile sınırlandırmak, kentin aynı zamanda kadınlara sağladığı 

imkânların da göz ardı edilmesine neden olmaktadır. Buradan hareketle, görüşmeci 

Zeynep kentin sınırlılıkları ve imkânlarını aşağıda şu sözlerle ifade etmektedir:  

Kentlerin küçük şehirlere ya da kırsala göre, kozmopolit bir tarafı olsa 

bile başka bir açıdan kadınlara son derece kapalı bir şekilde dizayn 

edildiğini ve erkek merkezli alanlar olduğunu düşünüyorum. [...] Kent 

yaşamını çok seven bir insanım. Öğrencilik hayatımı küçük bir kentte 

Muğla’da geçirdim. İstanbul’dan oraya ilk gittiğimde ben sosyalleşme 

alanları konusunda çok zorlanmıştım. [...] Bence kentin kadınlara 

sağladığı imkânlardan en önemlisi sosyalleşme alanları yaratmasıdır. 

Elbette ki bütün insanlara sağlıyor bu imkânı fakat ben kadınlara 

sağlamasının daha ayrı bir önemi olduğunu düşünüyorum. Kadınların 

kültürel alanlarda sinema, tiyatro, konser gibi olanaklara ulaşmasını ve 

kamusal alanda var olmasını kolaylaştırıyor. Kadınların kendini 

gerçekleştirmesi açısından kentin imkânlar sağladığını düşünüyorum 

(Örgütlü, Feminist). 

Görüşmeci Leyla da Zeynep ile benzer bir bakış açısından hareketle, kentin küçük 

şehirlere ya da kırsala göre kadınlara daha büyük özgürleşme olanakları sağladığını 

aşağıda şu sözlerle değerlendirmektedir:  

Ben 10 yaşıma kadar Mardin Merkez’de yaşadım. Metropolde insanlar 

küçük şehirlerdeki gibi çok fazla birbirlerinin dedikodusunu yapacak, 

özel hayatına karışacak bir alan bulamıyorlar. Kentlerde insan 

sirkülasyonu çok olduğu için mecburen bireyselleşiyorsun. Bence bu 

kadınlar için avantajlı bir durum. Çünkü görünmez olabiliyorlar. 

Kentler kadınlara kırsalda ya da küçük şehirlerde daha yoğun yaşanan 

fişlenme, ayıplanma, toplum ve aile baskısından bir tık uzaklaşma 

imkânı sağlıyor. Fakat onun dışında büyük kentlerde bir kadın olarak 

başına bir şey gelme korkusunu daha çok taşıyorsun. Sistematik ve 

uzun vadeli sorunlarda ise büyük kentlerde kadın hareketinin ve 

                                                           
 Bu konudaki ayrıntılı bilgi için tezin “Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Kadınların Kent Hakkı” adlı 

başlığına bkz. 



 

138 

 

dayanışmasının etkilerini görmekte büyük bir avantaj diye 

düşünüyorum (Örgütsüz, Feminist).  

Bu bağlamda, görüşmeci Sevilay ise kentlerdeki örgütlü kadın mücadelesinin önemini şu 

şekilde dile getirmektedir:  

Ben küçük bir kentte Eskişehir’de büyüdüm. Üniversiteye kadar 

büyükşehir deneyimim olmamıştı. Benim doğup büyüdüğüm şehirde 

gece yarısı evinize gidebilirsiniz ve kendinizi güvensiz hissetmezsiniz. 

Kadınların güvenliği açısından küçük şehirleri daha avantajlı 

buluyorum. [...] Öğrenciliğimden beri İstanbul’da yaşıyorum ama 

kendimi hiç güvende hissetmiyorum. İstanbul'da kadınların çoğunluğu 

bence bir toplu taşımada yalnız kaldığında ya da yalnız başına bir 

taksiye bindiğinde korkuya kapılıyordur. Ama kentin elbette ki, 

kadınlara sağladığı önemli imkânlar olduğunu düşünüyorum. Mesela 

ben bugün sokakta kalsam şiddet görsem bakıma ve yardıma muhtaç 

kalsam, başımı sokacak bir sivil toplum kuruluşu, kadın sığınma evi, 

bir kadın örgütü bulurum. Onlara bir şekilde ulaşırım. Ama Anadolu'da 

bu yok gerçekten. Anadolu'da müthiş bir imkânsızlık var kadınlar için. 

Türkiye'de çok fazla il gezdim ve kadınların üzerinde ciddi bir erkek 

baskısı olduğuna gördüm. Yapılabilecek bütün kötülükler yapılıyor ve 

kadınlar eğer aileleri onlara sahip çıkmıyorsa, ya da o şehirde bir kadın 

sığınma evi yoksa o şiddeti yaşamaya devam ediyorlar (Örgütsüz, 

Feminist Değil).  

Görüşmeci Hülya ise kentte yaşayan kadınların kendi hayatlarına daha fazla sahip 

çıktıklarını aşağıda şu şekilde açıklamaktadır:  

Türkiye’de kadın cinayetlerinin eğitimsizlikten olduğuna, kırsal 

kesimde daha çok yaşandığına yönelik genel bir yaygın kanı vardır. 

Örneğin biz kadın cinayetlerinin sebeplerini anlamaya çalışırken 

verilerimizde en çok kadın cinayetlerinin metropol kentlerde işlendiğini 

gördük. Çünkü metropol kentlerde kadınlar haklarının daha fazla 

bilincine varıyorlar. Teknolojinin gelişmesi, ekonominin bir düzeyde 

ilerlemiş olması, kadınların eğitim alabilmeleri, çalışma hayatına dahil 

olabilmeleri, özgür olmak istemeleri çok daha belirleyicidir. Kentlerde 

kadınlar kendi hayatlarına daha fazla yön vermek istiyor. Çünkü bir çok 

değişkenin ve olanağın farkına varıyorlar. Bu da kendi hayatını 

sorgulamasına neden oluyor. O yüzden kentlerdeki kadınların daha 



 

139 

 

avantajlı ve daha önlerinin açık olduğunu düşünüyorum. Açıkçası 

kentin kadınlar için bir dezavantaj taşıdığını düşünmüyorum (Örgütlü, 

Feminist).  

       Kern’e (2020) göre kent, kadınlar için küçük şehirlerde ya da kırsalda asla 

erişemeyecekleri seçeneklere ulaşabilecekleri bir alan açar. Kentin heterojen yapısı 

insana, “anonimlik, enerji, kendiliğindenlik, tahmin edilemezlik ve evet hatta tehlike” 

vaat eder. Kent hayatı kadınlara, iş ve eğitim olanakları sunmakla birlikte, ataerkil aile 

kurumu ve toplumsal cinsiyet normlarından kurtulabilecekleri, geleneksel olmayan 

kariyerler yapabilecekleri bir alan açar. Kültür, sanat gibi yeni sosyalleşme alanları 

yaratır. Farklı insanlarla karşılaşmaya yeni arkadaşlıklar kurmaya, farklı kimlikler inşa 

etmeye olanak tanır. Kentler kadınlar için toplumsal ve politik davalar üstlenerek 

kendilerini gerçekleştirmelerine imkân sağlar (ss. 25-26). Görüşmecilerin kentin kadınlar 

için sağladığı imkânlara dair verdikleri bilgiler, Kern’in yaklaşımını desteklemektedir. 

       Görüşme sağlanan kadınların yukarıdaki ifadelerinde, daha önce küçük kentlerde 

yaşamış olduklarını beyan ettikleri görülmektedir. Kadınların güvenliği açısından ise 

büyük kentler küçük yerleşimlere kıyasla daha tehlikeli olarak tanımlanmıştır. Bu 

bağlamda, görüşmecilerin çoğu tarafından kentlerin kadınlar için daha fazla özgürleşme 

imkânı sağladığını ifade ettikleri söylenebilir. Diğer bir açıdan ise, görüşmeci Leyla ve 

Sevilay’ın kadın dayanışmasını merkeze alan ifadeleri, Türkiye’de politik açıdan kitlesel 

bir kadın dayanışmasının kent merkezli geliştiği şeklinde yorumlanabilir. 1980’lerde 

Türkiye’de politik bir hareket olarak ortaya çıkan feminist mücadelenin, İstanbul ve 

Ankara özelinde kentli, eğitimli ve meslek sahibi kadınlar içerisinde gelişim gösterdiği 

gerçeği söz konusudur. Görüşmeler sırasında kadınların bir kısmı feminist bilinçle 

üniversitede tanıştıklarını beyan etmişlerdir. Bu durum, büyük kentlerin ve üniversite 

eğitiminin kadınların feminist bilinçlerinin oluşmasında ve ilk kez kitlesel bir sokak 

mücadelesine müdahil olmalarında etkili olduğu şeklinde yorumlanabilir. Örneğin, 

görüşmeci Hande’nin aşağıdaki şu ifadeleri bu tespiti desteklemektedir:  

Ben küçük kent ile büyük kent arasındaki ayrımı kendi kişisel 

deneyimim açısından aile formu üzerinden kurabilirim.  Mesela benim 

açımdan küçük kent ailemle yaşadığım yerdir. Büyük kent ise 

üniversiteyi kazanınca ailemden ayrıldığım ve tek başıma yaşadığım bir 

yer olarak biçimleniyor. Fakat kadın mücadelesi ile karşılaşmam ve 

feminist bilincimin oluşması üniversiteye geldikten sonra başladı. 



 

140 

 

Kadınlar için küçük şehir deneyimleri çok sınırlı oluyor (Örgütsüz, 

Feminist).  

       Özetlemek gerekirse çalışmada, kadınlarla yapılan derinlemesine görüşmeler 

neticesinde elde edilen veriler analiz edilmiştir.  Kadınların toplumsal cinsiyete dayalı 

özel alan-kamusal alan ayrımından kaynaklanan eşitsizliğin etkilerini en yoğun özel 

alanda aile içinde kadınların maruz kaldığı şiddet ve ev içi emek üzerinden tanımladıkları 

görülmüştür. Kadınların tamamı tarafından özel alanda yaşanan hak ihlallerinin politik 

olduğu ve bu meselelerin kamusal alana taşınarak görünür kılınmasının feminist hareketin 

en başat mücadele alanlarından biri olduğu ifade edilmiştir. Öte yandan, görüşmecilerin  

ifadelerinde, toplumsal cinsiyet eşitsizliğinden kaynaklanan özel alan-kamusal alan 

ayrımının kadınların kentsel mekânları kullanmaları üzerinde oldukça etkili bir tahakküm 

yarattığı gerçeği ağırlık kazanmıştır. Bu durum, toplumda kadın bedeni üzerine üretilen 

ataerkil söylemlerin, kadınların gündelik yaşamlarını ve tercihlerini şekillendirdiği 

şeklinde yorumlanabilir. Günümüzde toplumsal muhalefetin üzerinde artan baskılar 

nedeniyle sokaktan çekilmelerine karşı, görüşmecilerin feminist hareketi Türkiye’de 

toplumsal muhalefetin belirleyici bir öznesi olarak ön plana çıkardıklarını söylemek 

mümkündür. Buradan hareketle, çalışmanın örneklemini oluşturan Feminist Gece 

Yürüyüşü eyleminde öne çıkan “Geceleri de, Sokakları da, Meydanları da Terk 

Etmiyoruz” sloganının doğrudan kadınların kent hakkı talebine gönderme yaptığı ve 

kadınların kamusal alan mücadelesinde sokağın kazanılmasının belirleyici olduğu 

söylenebilir.  

 

 

3.7.3 Kolektif Bir Politik Öznenin İnşası Ekseninde Feminist Gece Yürüyüşü’nün 

Kapsayıcılığını Sorgulamak 

       Politik bir hareket olarak feminizm, tahakküme dayalı egemenlik ve iktidar 

ilişkilerinin karşısında konumlandığı için herhangi bir başka politik hareketin alt başlığı 

olarak tanımlanamaz. Toplumun temel kurucu öğesi patriyarkayı doğrudan hedef alan 

feminist hareket, özel alan-kamusal alan ayrımının kadınlar üzerinde yarattığı etkiyi ve 

patriyarkal kapitalizmin ekonomi politiğini eleştirel bir perspektiften ortaya koyan bir 

hareket olduğu için de politik bir özne yaratır. Dolayısıyla feminizm, kadınların 

özgürlüğü için politik bir mücadele yürütürken onlar adına politika yapmaya kalkışmaz. 

Asıl hedefi, giderek daha fazla kadının kendi kurtuluşunun öznesi haline dönüşmesidir. 



 

141 

 

Toplumsal cinsiyet hiyerarşisine karşı farklı ezilme biçimleri yaşayan kadınlar arasında 

feminist bilinç ve politika üzerinden köprüler kurularak, ortak bir kadın dayanışmasıyla 

kolektif bir politik öznenin kendisini kurması mümkündür (Acar-Savran, 2011, ss. 20-

21).  

       Tezin üçüncü bölümünde feminist metodoloji kısmında tartışıldığı üzere, Mies 

(1996) feminist bir araştırma yürüten araştırmacıların temel alması gereken ilkeleri şu 

şekilde ortaya koymaktadır: “bilinçli taraflılık”, “aşağıdan bakış”, “aktif katılım”, 

araştırmayı kadınların kurtuluş mücadelesinin bir parçası olarak kavramak ve var olan 

eşitsizliklerin değişmesini sağlamaktır. Araştırma süreci hem araştırmayı yapan hem de 

araştırmaya katılanlar için bir “bilinçlenme” ve “iç-sorgulama” süreci olarak ele 

alınmalıdır (ss. 52-56). Buradan hareketle, çalışma kapsamında örneklem olarak seçilen 

Feminist Gece Yürüyüşü’nün hem katılımcısı hem de araştırmacısı olarak Mies’in 

feminist araştırmacılar için belirlediği temel ilkeleri esas aldığımı belirtmek yerinde 

olacaktır. 

       Kern’e (2020) göre, feminist mücadele içinde kamusal alanda kadınlara yönelik 

şiddet eylemleri ilk kez 1970’lerde Avrupa ve Kuzey Amerika’daki şehirlerde 

gerçekleştirilen “Take Back the Night” (Geceyi Geri Al) eylemleri ile hız kazanmıştır (s. 

25). Dünyada Geceyi Geri Al eylemleri, kadınların kamusal alanda yaşadıkları şiddet, 

taciz ve cinsel saldırılara karşı kitlesel bir eylemle bir araya gelerek yaşadıklarını 

kamuoyuna duyurabilmesini sağlamak amacıyla hayata geçirilmiş bir protestodur. Bu 

anlamda, Türkiye’de 2003 yılından itibaren Taksim İstiklâl Caddesi’nde düzenlenmeye 

başlanan Feminist Gece Yürüyüşü’de Geceyi Geri Al eylemlerinin amacını ve kararlılığını 

taşımaktadır. Gece yürüyüşleri, kadınların kent hakkı mücadelesinin ilk kez sokaklarda 

kolektif bir direnişe dönüşmesinin somut bir örneği olmuştur.  

Buradan hareketle, görüşmeci Bahar Feminist Gece Yürüyüşü’nün kendisi için önemini 

aşağıda şu sözlerle açıklamaktadır:  

Feminist Gece Yürüyüşü bizim senede bir kerelik gerçekleşen 

karnavalımızdır.  Mücadelemizin yükseldiği ve kendimizi en özgür ve 

bir arada olduğumuz, güçlü hissettiğimiz anlardan biridir. Bir sürü 

kadın eylemi yapıyoruz ama Feminist Gece Yürüyüşü çok başka çok 

güçlü hissettiğimiz bir alan ve son yıllarda polis şiddetine rağmen çok 

güçlü hissettiğimiz bir alan Feminist Gece Yürüyüşü (Örgütlü, 

Feminist).  



 

142 

 

Görüşmeci Hülya ise Bahar ile benzer bir şekilde yürüyüşün önemini şu sözlerle ifade 

etmektedir:  

8 Mart Feminist Gece Yürüyüşü katılım yönüyle son derece kitlesel 

gerçekleşen önemli bir eylemdir. Mekânsal olarak eylemin ısrarla 

Taksim’de gerçekleştirilmeye çalışılması açısından bir basınç noktası, 

bir direngi noktalarından biri olduğunu düşünüyorum. Burada bir tür 

politik sonuçlarından  bağımsız olarak da  kadınların senenin  bir günü 

olsa dahi bu düzeyde katılım gösterip kendi renkliliğiyle ses çıkartarak 

kadın olarak ve kadın olma paydasında buluşarak bir tür festivale 

dönüşmüş ve gelenekselleşmiş bir yürüyüş olmasının bir kuvvet olarak 

böyle bir kitlesel buluşmanın önemli olduğunu düşünüyorum (Örgütlü, 

Feminist).  

       Görüşmecilerin Feminist Gece Yürüyüşü’nü, senede bir gün düzenlenen bir kadın 

festivali olarak tanımlaması, Lefevbre’in devrimci eylemler olarak adlandırdığı şenlik 

kavramı ile açıklanabilir. Lefebvre’in de (2015) işaret ettiği gibi, gündelik hayatın 

sürekliliğinin, eylemsizliğinin, edilgenliğinin içinde, yerleşik olanı dönüştürmeye olanak 

tanıyan devrimci bir potansiyel söz konusudur (s. 97). Bu bağlamda, karnavallar, şenlikler 

ve toplumsal hareketlerin eylemleri gündelik hayatın sıradanlığına karşı görüşmeci 

Hülya’nın da altını çizdiği üzere bir direngi noktası yaratabilir. Mitchell de (2020) 

Habermas’ın kamusal alan kavramının tek boyutlu olduğunu belirterek sadece etkileşim 

hâlinin kamusal alan oluşması için yeterli olmadığını dile getirerek bir grubun belirli bir 

alanı ele geçirmesi ve eylemleri sonucunda kamusal alanın oluşacağını vurgulamaktadır 

(s. 64). Görüldüğü üzere, kadınlar yılda bir gün de olsa Türkiye’nin en büyük 

metropolünün merkezi konumundaki bir bölgesini devrimci bir potansiyel ile ele 

geçirmeye çalışmaktadır. Bu durum, Feminist Gece Yürüyüşü’ne katılım gösteren 

kadınların, gündelik hayatlarını dönüştüren bir eyleme dahil olarak, gündelik hayatlarını 

devrimci bir praksisle yeniden ürettikleri  şeklinde yorumlanabilir.  

Görüşmeci Seher ise Feminist Gece Yürüyüşü’nün kendisi açısından önemini şu sözler 

ile dile getirmektedir:  

                                                           
 Tarih boyunca kadınlar kapatıldıkları her alanda kendilerini özgürleştirecek bir alan yaratmışlardır. Bu 

durumun en önemli göstergelerinden biri Antik Atina’da gerçekleştirilen Adonia ve Theshophoria kadın 

ritüelleridir. Bu konudaki ayrıntılı bilgi için tezin “Beden ve Mekân Etkileşiminde Kamusal Alanı 

Tanımlamak” adlı başlığına bkz. 

 



 

143 

 

Bana göre bu yürüyüş bir isyan. Orada bir karşı duruş, varlığı ispat, o 

alanda bir direnme söz konusu. Çünkü, her sene başka bir coşkuyla, 

daha büyük bir kalabalıkla, Feminist Gece Yürüyüşü yapılıyor. Son 

yıllarda yürüyüş alanında daha büyük bir polis baskısı var. Daha zor 

geçiyor belki ama kadınların meydana çıkma inadını hiçbir şey 

durduramıyor (Örgütsüz, Feminist Değil).   

       Arendt’e (2018) göre; isyan, en esaslı eylem biçimidir (s. 293). Görüşmecilerin 

ifadelerinde ağırlıklı olarak bu yürüyüşü feminist bir isyan olarak tanımladıkları 

söylenebilir. Patriyarkanın sokağını geçici olarak temellük eden kadınlar için isyan 

etmek, çoğu zaman kamusal alanda sesini duyurabilmenin en etkili yoludur. Toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğinin yarattığı ayrımcı politikalara, hetero patriyarkal aile kurumu içinde 

yaşanan hak ihlallerine, hem özel hem de kamusal alanda tezahür eden erkek şiddetine 

karşı isyan etmenin, kamusal alanda eylemi harekete geçiren en temel motivasyon 

kaynağı olduğu görülmektedir. 2019 yılından beri Feminist Gece Yürüyüşü, güvenlik 

önlemleri gerekçe gösterilerek engellenmeye çalışılmaktadır. Kadınlar ise polis 

barikatına, biber gazlı müdahalelere ve gözaltılara rağmen meydana çıkmaya ve eylemi 

gerçekleştirmeye devam etmektedirler. 

Buradan hareketle, görüşmeci Leyla da Seher ile benzer bir şekilde, Feminist Gece 

Yürüyüşü’ne yönelik uygulanan yasak ve engellemelere rağmen, meydana çıkmanın 

önemini şu sözlerle aktarmaktadır:  

Benim açımdan bütün yasaklamalara rağmen, eylemin hala devam 

ettirilmesinin bir simge olması açısından çok önemli olduğunu 

düşünüyorum. Feminist Gece Yürüyüşü’nü son kalemiz gibi 

hissediyorum. Meydana çıkmaya devam etmeliyiz. O yüzden az kişiyle 

de olsa, yasak da olsa, bir şekilde kadınların o alana girmeye çalışması 

ve yürüyüşü gerçekleştirmeleri taraftarıyım (Örgütsüz, Feminist).  

       Harvey de (2019) kamusal alanda toplanan direnişçilerin kolektif gücünün, diğer 

bütün erişim araçları engellendiğinde dahi, hala en esaslı muhalefet aracı olduğunu 

vurgulamaktadır (s. 223). Görüldüğü üzere, kadınların kamusal alanda eyleme geçmenin 

önemine dair ifadeleri Harvey’in ortaya koyduğu yaklaşımı desteklemektedir. 

Görüşmecilerin tamamı Feminist Gece Yürüyüşü’nün yasaklanmasına ve polis engeline 

rağmen yürüyüşe katılmaya devam edeceklerini beyan etmişlerdir. Toplumsal 

muhalefetin sokaktan çekildiği bir dönemde, yürüyüşe inatla katılma iradesi gösteren 



 

144 

 

kadınların kayda değer bir cesaret örneği sergiledikleri söylenebilir. Buradan yola 

çıkarak, görüşmeci Zeynep ise bu durumun önemini şu sözlerle vurgulamaktadır:  

2019 yılından beri biliyorsun eylem yasaklandı. Tabi bizler de bir takım 

yöntemler buluyoruz meydana çıkmak için. Her ne kadar saldırıya 

uğrasak da, meydan yasaklansa da, bu eylemin bana hala çok iyi gelen 

bir tarafı var. Çünkü büyük bir irade yasağa rağmen hala toplanıyor ve 

o iradenin kendisi zaten çok umut verici. Farklı temalı, farklı amaçlı bir 

sürü eyleme katılıyorum. Fakat içinde kendimi en rahat en neşeli, en 

özgür ve ait hissettiğim yürüyüş benim için Feminist Gece 

Yürüyüşüdür. Üstelik bunun bana özgü bir durum olduğunu 

düşünmüyorum. Oraya gelen her kadın ve LGBTİ+ bireyler içinde bu 

durumun geçerli olduğunu düşünüyorum. Feminist mücadele kendimizi 

rahatlıkla ifade edebileceğimiz bir alan açmış bize ve biz de o alanı 

sahiplenmeye devam ediyoruz (Örgütlü, Feminist).   

       Mitchell’e (2020) göre, toplumsal hareketler açısından fiziksel anlamda bir alan 

oluşturmak, hak taleplerinin kurumsallaşması ve bu anlamda hayata geçirilecek 

kanunların oluşturulması bakımından faydalı sonuçlar doğurmaktadır. Bu açıdan, sosyal 

eylemler yoluyla hak mücadeleleri, alan üretiminde soyutlayıcı hâkim güçlere karşı 

önemli bir araç işlevi görmektedir (ss. 54-56). Görüşmecilerin ifadelerinde ağırlıklı olarak 

ön plana çıkan vurgu ise eylemin kadınlar ve LGBTİ+ bireyler açısından kendilerini 

gerçekleştirebilecekleri özgür bir dayanışma alanı olarak tanımlanmasıdır. Dolayısıyla, 

görüşmeciler açısından yürüyüşün kadınlar ve LGBTİ+ bireyler için kendilerini özgürce 

ifade edebilecekleri geçici bir temsil alanı oluşturdukları ve bu alanda hem kendilerini 

hem de taleplerini görünür kılmayı sağladıkları söylenebilir.  

       Çalışmanın ikinci bölümünde tartışıldığı üzere, Lefebvre’in eleştirel perspektifinde 

kent hakkı, iktidar ve sermayenin kontrolü altındaki kentsel mekânın kentte yaşayanlar 

tarafından kendi ihtiyaçlarına göre yeniden şekillendirilmesi gerektiğini ortaya 

koymaktadır. Bu anlamda kent sakinleri egemen güçler tarafından üretilen ekonomik, 

sosyal ve politik tahakküme karşı kolektif bir eylem bilinciyle hareket ederek kentsel 

mekân üzerindeki haklarını talep etmelidirler. Purcell (2003) ise Lefebvre’den hareketle 

temellük hakkını, gündelik hayatta kent sakinlerinin, kentsel mekâna erişme, mekânı 

kullanma, temsil edilme ve mekâna el koyma hakkı olarak tanımlamaktadır (ss. 577-578). 

Buradan hareketle, görüşmeci Elif’in aşağıdaki ifadeleri ise bu durumu desteklemektedir:  



 

145 

 

Feminist Gece Yürüyüşü benim için bir karşılaşma alanından çok daha 

fazlasını ifade ediyor. Kadınların ve LGBTİ+’ların bir parçası olduğunu 

hissettikleri ve kendilerini ifade edebildikleri bir alan olduğunu 

düşünüyorum. Gece sokakta ne zaman bu kadar rahat bağırıp bu kadar 

beraber eğlenip bir caddeyi bir sokağı şehri işgal edebiliyoruz. Aslında 

bir alanı hep beraber kitliyoruz. Bunu da tamamen hakkımız olan 

şeyleri bağıra bağıra saatlerce söyleyerek ve eğlenerek yapıyoruz 

(Örgütlü, Feminist).   

Görüşmeci Deniz de Elif ile benzer bir şekilde Feminist Gece Yürüyüşü’nü sokağı ele 

geçirmek olarak tanımlamaktadır:  

Ben çok seviyorum gece yürüyüşlerini başından beri katılıyorum. 

Eskiden gündüz yürüyüşlerine de katılırdım. Ama gece yürüyüşünün 

bir sürü anlamı var benim için. Gece yürüyüşü başlarda daha az 

katılımlı bir yürüyüştü.  Ama artık çok daha geniş, çok daha kitlesel bir 

yürüyüş olarak gerçekleşiyor. [...] Sokağı ele geçirmek, gece dışarıda 

olmak hep birlikte sokakları da istiyoruz demek, bütün olmak, toplu 

halde hareket edebilmek, sloganları paylaşmak çok önemli. Orada hem 

örgütsel sınırlar, hem diğer sınırlar, sloganlar ve talepler üzerinden 

kadınlar arasındaki yaş sınırı da aşılıyor. Bir tür özgürleşme pratiği bir 

deneyim ve öğrenme haline dönüşüyor ve bir tür eyleme faillik 

duygusunu arttırıyor (Örgütsüz, Feminist).  

       Görüldüğü üzere, kadınların ifadeleri Lefebvre’in kent hakkı kavramsallaştırmasında 

ön plana çıkan “temellük hakkı” ile açıklanabilir. Buradan yola çıkarak, kadınların 

kolektif sokak eylemlerinin alanı yeniden üretmek üzerinde oldukça etkili olduğunu 

söyleyebiliriz. Kentler, toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin en yoğun yaşandığı ve 

hissedildiği alanlardan biri olarak düzenlenmiştir. Kadınların kolektif bir dayanışmayla 

kendilerine kapatılan geceleri, sokakları ve meydanları temellük etmesi ise 

cinsiyetlendirilmiş kenti kendi arzularına göre şekillendirme hakkı olarak yorumlanabilir.  

       2000’li yıllar Türkiye’de feminizmin öznesinin kim olduğu sorusunun tartışıldığı bir 

dönem olarak şekillenmiştir. Bu konudaki tartışmalara tezin ikinci bölümünde yer 

verilmiştir. Feminist özne tartışması, Türkiye’de kadın hareketi ve feminist hareket 

                                                           
  Bu konudaki ayrıntılı bilgi için tezin ikinci bölümünde yer alan “2000’li Yıllarda Türkiye’de Feminist 

Hareketin Kesişim Alanları” adlı başlığa bkz. 

 



 

146 

 

tarafından sokağa taşınan eylemlerde, yürüyüşün kimlere açık olacağı ve ‘kadın’ 

kategorisinin kimleri kapsayacağı yönündeki tartışmaları da açığa çıkarmaktadır. Bu 

tartışmalar özelinde ağırlıklı olarak LGBTİ+ hareketi ve trans kadınlar ‘kadın’ 

kategorisinin feminizmin ortaya koyduğu “kadının beyanı esastır” ilkesinden hareketle, 

farklı cinsiyet beyanlarını da içerecek şekilde genişletilmesi gerektiğini 

savunmaktadırlar. Görüşmeci Merve ise bu durumun önemini aşağıda şu sözlerle 

vurgulamaktadır: 

Bana göre eylemin öznesi kadınlar ve trans kadınlar ama mesela ben 

cinsel yönelimleri sıradanlaştırdığım için kadınları ve trans kadınları 

ayrı tutmuyorum zaten. O yüzden kadınlar terimi benim için hepsini 

kapsıyor. LGBTİ+’lar da öyle ben hiçbirimizi ayrı görmüyorum. Çünkü 

hepimizin sorununun ortak olduğunu düşünüyorum. […] Mesela 

eyleme cis erkeklerin katılımı yasak ve ben de bir trans kadın olarak bu 

durumu destekliyorum. Eylemin öznesi hetero erkekler değil çünkü. 

Onlar kurdukları erkek egemen sistemde benim söz hakkımın önüne 

geçemez. Sözü o işin öznesi söyler. Ben zaten ikili cinsiyet sistemine 

de inanmıyorum. Bana göre zaten heteroseksüel diye bir şey yoktur. 

İnsanların çoğunun biseksüel olduklarına inanıyorum (Örgütlü, 

Feminist).  

       Butler’a (2014) göre, ikili cinsiyete dair doğal kabul edilen toplumsal olgular, siyasi 

ve toplumsal çıkarlar gereği bilimsel bilgi ile desteklenerek söylemsel pratiklerle 

üretilmiştir (s. 52). Yukarıda görüşme sağlanan Merve’nin ikili cinsiyete dair eleştirisi 

Butler’ın (2014)’de belirttiği üzere, çoklu cinsiyet beyanlarını esas alan yaklaşımını 

nitelemektedir. 1990’lı yıllarla birlikte queer kuramın öncü isimlerinden Butler’ın ileri 

sürdüğü argümanlar, Türkiye’de feminist hareket içinde de ikili cinsiyet sistemi 

üzerinden ‘kadın’ kategorisinin sorgulanmasına neden olmuştur. 2000’li yıllarda 

LGBTİ+ hareketi ve feminist hareket arasında kesişimsel bir alan yaratılmasına zemin 

hazırlayan ittifak alanları oluşmuştur. Diğer bir açıdan ise, kadınlarla yapılan 

derinlemesine görüşmelerde ağırlıklı olarak ‘kadın’ kategorisinin özcü bir yaklaşımdan 

hareketle değil, aksine cinsel kimlikleri ve yönelimleri, farklı kadınlık deneyimlerini 

kapsayıcı bir zemin üzerinden ifade ettikleri görülmüştür. Yürüyüşün ilkesel olarak cis 

erkeklerin katılımına kapalı olması ise görüşme sağlanan kadınların tamamı tarafından 

                                                           
 



 

147 

 

desteklenmektedir. Bu noktada, görüşmeci Leyla’nın ifadeleri de bu tespiti 

doğrulamaktadır:  

Hem kamusal alanda hem de özel alanda sorunlar yaşayan bütün 

kadınlar, LGBTİ+ bireyler, trans kadınlar, kendisini kadın hissedenler 

ve dolayısıyla kadın kelimesi etrafında şekillenen herkes bana göre 

Feminist Gece Yürüyüşü’nün öznesidir. [...] Ama mesela yürüyüşe cis 

erkeklerin katılmaması gerektiğine inanıyorum. Aslında ilk başlarda 

böyle hissetmiyordum. Yani erkekler de bize destek verebilir diye 

düşünüyordum ama sonra bunun suistimal edildiğini gördüm. En 

azından öyle bir gecede cis erkeklerin desteğine ihtiyacımız olduğunu 

düşünmüyorum (Örgütsüz, Feminist).  

Görüşmeci Zeynep ise Feminist Gece Yürüyüşü’nün öznesini aşağıda şu sözlerle ifade 

etmektedir:  

Biz geceyi komisyon olarak örgütlediğimiz zaman bizim önceliğimiz 

feminist sözü yaygınlaştırmak, feminist sözü görünür kılmak, feminist 

politikayı herkese ulaştırmaktı. Dolayısıyla, aslında 8 Mart Feminist 

Gece Yürüyüşü olarak feministlere çağrı yapıyoruz. [...] Feminizme 

merak duyanlar, sempati duyanlar ve öğrenmeye çalışanlar bir yandan 

da yürüyüş bunlara tekamül ediyor.  Bu anlamda bana göre, yürüyüşün 

öznesi feministlerdir (Örgütlü, Feminist).  

       Tezin ikinci bölümünde de yer verildiği üzere, Bora’dan (2021) savla, “feminizmin 

öznesi kadınlar değil, feministlerdir” Bir kadının feministleşmesi yani “kendi için kadın” 

olması, onu politik bir özne yapar (s. 68). Hooks (2012) ise “feminizm herkes içindir” 

önermesinde bulunur. Bu durum, dünyaya sadece kadın olarak gelmenin ötesinde, eylem 

ve söz yoluyla kişinin kendisini gerçekleştirmesi, feminist bir politik tavır alarak eyleme 

geçmesiyle mümkün olabilir. Çalışmaya müdahil olan kadınların çoğu görüşmeler 

sırasında kendilerini feminist olarak tanımladıklarını beyan etmişlerdir. Dolayısıyla, 

eyleme katılan kadınların “kendi için kadın” olarak feminist politikayı içselleştirdikleri 

ortak bir kolektif kadın dayanışmasını esas aldıkları söylenebilir.  

Görüşmeci Seher ise diğer katılımcılardan farklı olarak Feminist Gece Yürüyüşü’nün 

sadece kadınlarla yürütülmesi gerektiğini aşağıda şu sözler ile ifade etmektedir:  

Feminist Gece Yürüyüşü sadece kadınların yürüdüğü bir alan olmalıdır 

fikrini savunanlardan  birisiyim. Ama biz bunu savunduğumuzda 



 

148 

 

TERF oluyoruz. Fakat ben cinsiyet karşıtı değilim. LGBTİ  

arkadaşların, trans kadınların varlığını kabul ediyorum. Bu benim 

açımdan bir dışlama değil. Adı üzerinde bu bir kadın yürüyüşü ise eğer 

kadınlarla yürünmeli diye düşünüyorum. Çünkü yıllar önce 

başlandığında erkekler korteje alınmıyordu. Bu mevzular o dönem 

çokça tartışılmıştı. Bugün biz kadınların günü, isyan günümüz diye 

tartışılmıştı ve bence çok doğru bir tartışmaydı. Ben sadece kadınların 

yürümesi gerektiğine inanıyorum ve TERF ifadesini ise ayrımcı 

buluyorum (Örgütsüz, Feminist Değil).  

       Görüşmeci Seher’in ifadeleri son yıllarda Feminist Gece Yürüyüşü’nün katılımcı 

profilinin kapsayıcılığı konusunda yaşanan tartışmaları ortaya koymaktadır.  Tezin birinci 

bölümünde yer verildiği üzere, yürüyüşün farklı kadınlık deneyimlerini kapsayıcılığı 

konusunda yaşanan tartışmaların 1960’ların sonunda ortaya çıkan radikal feminizme dair 

eleştirilerinde temelini oluşturduğunu söylemek mümkündür. Radikal feminizmin odak 

noktasında kadın olmanın birleştirici gücü vurgulanmaktadır. Berktay’ın da (2013) 

belirttiği gibi, radikal feminizmin özcü ve determinist yaklaşımına karşı zamanla kadınlar 

arasındaki farklılıkların belirginleşmesi sonucunda tekil ve homojen bir kadın anlayışı da 

sorgulanmaya başlanmıştır. Bu gibi özcü yaklaşımlar ise ırk, sınıf, kültür, etnik kimlik ve 

cinsel yönelim gibi deneyim farklılıklarının görmezden gelinmesine neden olmaktadır 

(ss. 7-10). Feminist Gece Yürüyüşü’nün temel ilkeleri Büyükgöze’den (2021) savla şu 

şekilde belirtilmiştir: Yürüyüş, patriyarkanın suç ortağı cis-erkeklere kapalıdır. Yürüyüş 

alanında ilkesel olarak heteroseksizme, transfobiye, kapitalizme ve milliyetçiliğe karşı 

bütüncül bir politik duruş esas alınmaktadır. Bu durum, yürüyüşün ilkelerinin kesişimsel 

feminist bir yaklaşımdan hareketle oluşturulduğu şeklinde yorumlanabilir.  

Yürüyüşün düzenlenme komitesinde yer aldığını ifade eden görüşmeci Elif ise son 

yıllarda Feminist Gece Yürüyüşü’nde LGBTİ+ bireyler ve trans kadınlar özelinde yaşanan 

tartışmaları aşağıda şu şekilde değerlendirmektedir:  

Feminist Gece Yürüyüşü’nün öznesi feministler ve LBTİ+lardır. 

Yürüyüşe elbette gay arkadaşlarda geliyor ve kimseyi o anlamda alanın 

dışına çıkarmıyoruz. Fakat o eylem alanı cis erkeklerin alanı değil. [...] 

                                                           
 “T.E.R.F. (Trans Exclusionary Radical Feminist): Tr. “TERF,” TDRF” (Trans Dışlayıcı 

Radikal Feminist). Radikal feminizm içinde kökü 1970’lere uzanan bir tartışmadan doğmuş olan 

bu transfobik hareket, kendisini “toplumsal cinsiyete karşı eleştirel feminizm” (İng. gender-

critical feminism) olarak tanımlamaktadır” (Kaos GL, 2020, s. 50).  



 

149 

 

Alan elbette ki, kadınların, transların ve non-binary bireylerinde alanı 

ama kadınlarında alanı yani bunu da belirtmek gerekiyor. [...] 

LGBTİ+ların yaşadığı şiddet ve maruz kaldığı ayrımcılık aslında 

feminizminde temelden bildiği bir politikadır. Feminizm bununla da 

savaşır elbette ama aynı zamanda barışın yanında ve Kürt kadınları ile 

de birliktedir. Aynı zamanda savaş karşıtı olmaktır. Ev içi kadın 

emeğine dair bir söz söylemektir. Göçmen kadınlarla dayanışmak ve 

oradaki ayrımcılığı ve ırkçılığı öne koymaktır. Benim inandığım 

feminizm ve Feminist Gece Yürüyüşü’nün feminizmi de bütün bu 

saydığım meselelere bütünlüklü bir yerden bakan bir feminizmdir 

(Örgütlü, Feminist).   

       Yukarıda görüşmecinin ortaya koyduğu feminizm anlayışı, dünyada üçüncü dalga 

feminizm hareketi içinde ortaya çıkan kesişimsellik kavramı ile açıklanabilir. 

Crenshaw’a (1989) göre, kesişimsel deneyim ırkçılık ve cinsiyetçiliğin toplamından çok 

daha fazlasıdır (s. 140). Eleştirel bir teori olarak kesişimsellik yaklaşımı, günümüzde 

farklı ezilme deneyimleri yaşayan kadınlar ile dayanışmada, kapsayıcı bir feminist 

mücadelenin geliştirilmesinde hayati bir önem taşımaktadır. Bu anlamda, yürüyüşe 

katılım gösteren kadınların ifadelerinde ağırlıklı olarak, yürüyüşün öznesini kadınlar ve 

LGBTİ+’lar şeklinde tanımladıkları ve alanda farklı kadınlık deneyimleri ile dayanışma 

içinde olduklarını beyan ettikleri görülmüştür. Dolayısıyla yürüyüşün çoklu ezilme 

deneyimlerine sahip özneler ile kapsayıcı bir kesişimsel mücadele alanı oluşturduğunu 

söylemek mümkündür.  

Feminist Gece Yürüyüşü’nün düzenlenme komisyonunda yer aldığını beyan eden 

görüşmeci Zeynep de Elif ile benzer bir feminist tahayyülden hareketle, eylem alanındaki 

farklılıkların dayanışmasını şu sözler ile ifade etmektedir:  

Bu dayanışmanın etkisini eylem alanında en rahat gördüğümüz yer 

bence dövizlerdir. Kimi katledilen bir kadını anıyor. Kimi bir yere 

selam gönderiyor. Kimi ise umutsuzluğa kapılırsan bu kalabalığı hatırla 

diyor. Her şeyden önce komisyon olarak mesela göçmen kadınlar, Kürt 

kadın hareketi, trans kadınlar, LGBTİ+’lar ile kurduğumuz dayanışma 

ve kürtaj meselesinde birlikte durduğumuz yer önemli. Patriyarkanın 

farklı biçimlerde ezdiği kadınları düşündüğümde, hepsiyle aslında 

                                                           
 Bu konuda ayrıntılı bilgi için tezin ikinci bölümünde yer alan “2000’li Yıllarda Türkiye’de Feminist 

Hareketin Kesişim Alanları” adlı başlığa bkz. 



 

150 

 

totalde kapsayıcı bir dayanışma içinde olduğumuzu düşünüyorum. [...] 

Eylem alanında hiç tanımadığın biriyle çok rahat iletişime 

geçebiliyorsun ve herkesin dayanışmaya açık olarak geldiği bir alan 

orası benim için. [...] Bizim eyleme yönelik komisyonumuz her yıl 

yenilenen bir komisyon. Ama biz geceyi örgütlerken, trans kadınlar 

kadındır noktasında çok net bir duruş sergiliyoruz. Bu bizim komisyon 

olarak politik açıdan durduğumuz yeri gösteren ve hepimizin 

ortaklaştığı bir noktadır (Örgütlü, Feminist).  

       Tezin birinci bölümünde tartışıldığı üzere, Arendt (2018) politikanın alanı olan eylem 

ve sözün temel koşulunu, çoğulluk olarak belirlemiştir. Çoğulluk ise eşitlik ve farklılık 

gibi temel özelliklere sahiptir (ss. 258-259). Günümüzde Arendt’in politika anlayışının 

özünü oluşturan çoğulluk kavramı, feminist hareketin kapsayıcılığı ve toplumun en temel 

kurucu tahakküm sistemi olarak varlık gösteren patriyarka tarafından, farklı biçimlerde 

ezilme deneyimleri yaşayan kadınlar ve LGBTİ+’lar ile kurduğu çoğulcu dayanışmanın 

da temelini oluşturduğu söylenebilir. Mitchell de (2020) toplumsal adaletsizliğin nedenini 

kişisel gelişim üzerindeki kurumsal kısıtlamalar ve tahakküm rejimi olarak 

tanımlamaktadır (s. 59). Çalışmada, görüşme sağlanan kadınların ifadelerinde ağırlıklı 

olarak patriyarkal sistem karşısında ortak bir kolektif dayanışmanın önemine atıf 

yaptıkları görülmüştür.  

Feminist Gece Yürüyüşü’nün düzenlenmesi toplantılarında yer aldığını belirten 

görüşmeci Bahar ise yürüyüş alanında feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki 

dayanışmayı şu şekilde açıklamaktadır:  

Feminist hareket çok gelişti ve hareket geliştikçe de yeni tartışmalar ve 

farklılıklar açığa çıkmaya başladı. Ben bunu normal karşılıyorum. Öte 

yandan, hareketin örgütlenmesi ya da feminist gece yürüyüşünün 

örgütlenme sürecini de hala daha yeterince kolektif yapabildiğimizi 

düşünmüyorum. Örgütlenme süreci için çağrılar her yıl açık yapılıyor. 

Bizlerde örgütlerimizle değil, yürüyüşün ilkelerine uygun bir şekilde 

bireyler olarak orada bulunuyoruz. Fakat bu tip toplantılara LGBTİ+ 

hareketinden katılımın artması gerektiğini düşünüyorum. [...] Örneğin, 

İstanbul'da Taksim’de en fazla kişinin yürüdüğü yürüyüş, 2013 yılında 

Gezi’den sonra yapılan Onur Yürüyüşüdür. […] Son yıllarda aslında 

feminist gece yürüyüşleri, onur yürüyüşlerine yönelik polis şiddeti ile 

toplanılamaz hale getirilmesinden dolayı aynı zamanda bir onur 



 

151 

 

yürüyüşü gibi de gerçekleşiyor. Orada çok kaynaşık bir harekete 

dönüşmüş vaziyette feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi, bu iki 

hareket arasındaki ittifak ve dayanışma açısından da ben gece 

yürüyüşlerinin çok anlamlı olduğunu düşünüyorum (Örgütlü, 

Feminist).   

       Tezin ikinci bölümünde Özkazanç’ın (2018) ifade ettiği gibi, 2013’de gerçekleşen 

Gezi direnişinden sonra feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasında köprüler 

kurulmuştur (ss. 26-27). Yukarıda görüşmecinin ifadeleri de Özkazanç’ın bu çıkarımını 

desteklemektedir. Diğer bir açıdan ise görüşmeci, yürüyüşün düzenlenme toplantılarının 

ve örgütlenme sürecinin hala yeterince kolektif yapılamadığının altını çizmektedir. Bu 

durum, tezin ikinci bölümünde tartışıldığı üzere, 90’larda hareketin çeşitlenmesi ve her 

grubun önceliğinin farklı olması nedeniyle farklı kadın örgütleri arasında ortak bir 

konsensüs sağlanamadığı şeklinde açıklanabilir. Bu bağlamda, görüşmeci Hülya’nın şu 

sözleri ise bu tespiti doğrulamaktadır:  

Ben gece yürüyüşüne yönelik kendime göre eleştirimi de ifade etmek 

isterim. Sonuçta gece yürüyüşü bir kurumun ya da kurumların bir araya 

gelip karar alıp organize ettiği bir eylem değil. Dolayısıyla oraya çeşitli 

kurumlardan kadınlar da katılıyor. Bireysel olarak katılanlarda var. 

Organize eden komite zaten kurumlardan bağımsız bireysel katılımdan 

oluşturulan bir komite. Ben böyle olmasını da eleştiriyorum zaten. 

Çünkü bir kişi bir fikre aidiyet hissediyorsa onun adına da katılabilmeli. 

Bu zaten fikirlerle ilgili bir meseledir. Bir diğer yönüyle de meseleyi 

daha örgütlü kılmak konusunu daha fazla önemsiyorum. En önemlisi 

de bence yürüyüşe dair bir eleştiri olarak politik bir hedef ortaya 

çıkamıyor ve işte ben de bunun örgütsüzlükten ötürü ortaya 

çıkamadığını düşünüyorum (Örgütlü, Feminist).   

       Feministlerin kolektif iradesiyle örgütlenen bu yürüyüş, tüm feministlere açık 

olmakla birlikte, örgüt temsiliyetine, alanda kortej halinde yürünmesine kapalıdır 

(Büyükgöze, 2021). Yukarıdaki ifadelerden hareketle, görüşmecinin Feminist Gece 

Yürüyüşü’nün ilkesel olarak örgütlerden bağımsız bir katılımı temel almasına yönelik 

olarak bir eleştirisinin söz konusu olduğu söylenebilir. Bu noktada, görüşmeci Hande ise 

Hülya’dan farklı olarak Feminist Gece Yürüyüşü’nün örgütlerden bağımsız olmasının 

önemini şu sözler ile vurgulamaktadır:  



 

152 

 

Ben Feminist Gece Yürüyüşü’nün kadınlar açısından bir kazanım 

yarattığını düşünüyorum. Özellikle 8 Mart yürüyüşleri daha örgütlü 

hareketlerin katıldığı bir yürüyüşken şu an yürüyüşe her kesimden 

katılımın arttığını düşünüyorum. Özellikle AKP politikalarına karşı 

muhalif kesimler tarafından da benimsenmesi ve feminist sözün 

yaygınlaşmasında  etkili oldu. Son yıllarda yürüyüşün yasaklanmasına 

rağmen kadınların bir şekilde diretip meydana çıkması bence çok 

önemli (Örgütsüz, Feminist).  

Görüşmeci Deniz ise Feminist Gece Yürüyüşü’nün kitleselleşmesinin kadınların 

taleplerinin görünürlük kazanmasında oldukça etkili olduğunu şu sözler ile dile 

getirmektedir:  

Feminist Gece Yürüyüşü kadınların somut taleplerinin kamusal alanda 

görünür olması açısından önemlidir. Şiddet hala devam ettiği için direk 

bir kazanım elde ettiğimizi söylemek zor belki ama hiç değilse görünür 

oldu. Feministler sayesinde artık herkes, her yerde iktidar, muhalefet, 

demokratik kitle örgütleri dolayısıyla herkes bunu bir mesele olarak 

aldı ve hatta namus cinayeti değil, kadın cinayeti gibi bir söylem 

değişikliği ile bakış açısını değiştirdi. Feminist Gece Yürüyüşü de bu 

taleplerin kitleselleşmesi ve özellikle genç kadınlara yayılmasında 

oldukça etkili oldu. […] Yürüyüşte daha çok feministler olarak birlikte 

olmak, böyle belli grupların, örgütlerin birlikteliği değil de, tam da 

feminist hareketin beden politikalarını şiddeti bütün bunları öne çıkaran 

güçlendirici bir dayanışma süreci olduğunu düşünüyorum (Örgütsüz, 

Feminist).  

       Görüşmecinin yukarıdaki açıklamaları, Feminist Gece Yürüyüşü için komite 

tarafından belirlenen ilkelerin önemine atıf yapmaktadır. Tezin birinci bölümünde 

Berktay’ın da (2016) ifade ettiği gibi, Arendt’in “ilkeli dayanışma savı” kamusal alanda 

eylemi harekete geçiren esin kaynağıdır (s. 174). Bu durum, kadınların müdahil oldukları 

eylemin temel ilkelerini benimsedikleri ve eylemin ilkesinin kalıcı bir dayanışmaya 

dönüştüğü şeklinde yorumlanabilir.  

       Tezin ikinci bölümünde yer verildiği üzere, Türkiye’de 1990’lı yılların sonlarından 

itibaren gelişen yeni medya teknolojileri ve internetin yaygınlaşmasıyla birlikte, feminist 



 

153 

 

hareket içinde de bir dönüşüm yaratan dijital aktivizm kavramı ön plana çıkmıştır. 

Günümüzde dijital aktivizmin feminist hareketin örgütlenme deneyimlerine etki ettiği 

görülmektedir. Buradan hareketle, görüşmeci Sevilay feminist mücadele açısından dijital 

aktivizmin önemini aşağıda şu sözlerle ifade etmektedir: 

Ben dijital aktivizmin kadın mücadelesinde etkili olduğunu 

düşünüyorum. Artık herkesin elinde bir telefon var. Dolayısıyla 

herkesin bir sosyal medyası var. Belki benim atacağım bir tweet 

Anadolu’da bir sığınma evi bulamayan bir kadının hayatını 

değiştirebilir. O yüzden dijital aktivizm kampanyalarını önemli 

buluyorum. Ama elbette ki sadece sosyal medyada tepki göstermekle 

olmaz. Hem dijital, hem de bedensel anlamda eylemsel olarak 

kadınların bir şeyler yapması gerekiyor. Ama sokaktaki hareketin 

görünürlüğünü sağlamak ve sesimizi başkalarına duyurmak için 

dijitalin etkili olduğuna inanıyorum. [...] Ben eyleme yönelik haberleri 

genellikle Twitter’dan takip ediyorum. Hatta şöyle bir anım var. Geçen 

yıl yürüyüşe yalnız geldim. Hangi sokağa girdiysem polis barikatıyla 

karşılaştım. Direkt Twitter’dan 8 Mart Feminist Gece Yürüyüşü 

platformuna yazdım. Beni hangi yolların açık olduğu konusunda hemen 

bilgilendirdiler (Örgütsüz, Feminist Değil).  

       Mitchell’in de (2020) belirttiği gibi, tarihsel olarak sosyal medyada gerçekleşmiş bir 

devrim yoktur. Devrimler sokağa çıkmayı ve kamusal alanı temellük etmeyi gerektirir (s. 

214). Bu bağlamda, görüşmeci Merve’nin mücadelenin sosyal medyada değil, sokakta 

verilmesi gerektiğine dair şu sözleri bu durumu desteklemektedir:  

Elbette ki sosyal medyayı da aktif olarak kullanmalıyız ama sokakta 

bedenlerimizde birbirine dokunabilmeli diye düşünüyorum. Çünkü, 

mücadele sosyal medyada değil, sokakta kazanılır. Ama sosyal 

medyayı da örgütlü mücadelemizin özellikle sokak eylemlerini 

duyurmak için elbette ki kullanıyoruz. Teknolojiyi yok sayamayız. Onu 

daha fazla etkileşim sağlamak ve örgütlenmek için kullanmamız gerekir 

(Örgütlü, Feminist).  

                                                           
 Ayrıntılı bilgi için “2000’li Yıllarda Türkiye’de Feminist Hareketin Kesişim Alanları” başlığına bkz.  



 

154 

 

Görüşmeci Sevilay ile benzer bir noktadan konuyu değerlendiren görüşmeci Hande ise 

politikanın sadece sosyal medya üzerinden yapılmasının apolitikleştirici etkisini aşağıda 

şu sözlerle ifade etmektedir:  

Ben eyleme yönelik gelişmeleri genellikle Twitter’dan takip ediyorum. 

Dijital aktivizmin feminist hareketin örgütlenmesi üzerinde olumlu bir 

etki yarattığını düşünüyorum. Yani dijitalleşmeye kategorik olarak 

karşı değilim. Fakat bir yandan da özellikle Türkiye’de sokak 

hareketlerinin geri çekilmesi noktasında politikanın sadece sosyal 

medya üzerinden yapılmasını ve orada bu durumun bir güç gösterisine 

dönüşmesini de apolitikleştirici buluyorum (Örgütsüz, Feminist).  

       Dijital aktivizmin feminist hareketin örgütlenme deneyimlerine etkisini görüşme 

sağlanan kadınların, etkileşim sağlamak, sesini duyurmak ve sokaktaki eylemlerin 

görünürlüğünü arttırmak açısından bir araç olarak kullanılması gerektiği biçiminde 

tanımladıkları görülmektedir. Bu durum, sokakta güçlü bir feminist mücadele varsa şayet, 

dijitalin bir araç olarak hareketin sokak eylemlerinin yaygınlaşmasına etki edebileceği 

şeklinde açıklanabilir. Görüşmecilerin dijitalleşmeye karşı olmamakla birlikte, sokağın 

önemine ve bedenin eylemsel performatifliğine atıf yaptıkları görülmektedir. Elkin’e 

(2020) göre, haklar sosyal medyada, sınıfta ya da seçim politikalarıyla değil, sokakta bir 

araya gelen bedenlerin mücadelesiyle kazanılır (s. 159). Görüşmecilerin dijital aktivizme 

dair eleştirel yaklaşımları, Elkin’in ifadelerini desteklemektedir. Öte yandan, bu durum 

kadınların, aynı zamanda aktif bir sokak direnişine müdahil olmalarının, yeni medya 

platformları ve dijital aktivizme dair eleştirel yaklaşımlarını şekillendirdiği şeklinde 

yorumlanabilir. Çalışmada görüşme yapılan kadınların çoğu Feminist Gece Yürüyüşü’ne 

dair gelişmeleri ağırlıklı olarak Twitter üzerinden takip ettiklerini beyan etmişlerdir.  

       Çalışmanın bu analiz kategorisinde, Feminist Gece Yürüyüşü eyleminin kadınların 

kendilerini kolektif bir politik özne olarak inşa etmeleri üzerindeki etkileri tartışılmıştır. 

Görüşmecilerin ifadelerinde ağırlıklı olarak patriyarkaya karşı ortak bir kadın 

dayanışmasını temel aldıkları görülmüştür. Eyleme müdahil olan kadınların çoğunluğu 

tarafından yürüyüşün öznesinin kadınlar ve LGBTİ+ bireyler olarak tanımlanması söz 

konusudur. Bu doğrultuda, Feminist Gece Yürüyüşü’nün patriyarkal sistem karşısında, 

farklı ezilme deneyimleri yaşayan kadınlar ve LGBTİ+ bireyler ile kapsayıcı bir 

kesişimsel kolektif dayanışma alanı oluşturduğunu söylemek mümkündür. 

Görüşmecilerin ifadelerinde ağırlıklı olarak ‘kadın’ kategorisinin çoklu cinsiyet 



 

155 

 

beyanlarını da içerecek şekilde kapsayıcı bir feminist politikadan hareketle kullanıldığı 

söylenebilir. Buradan yola çıkarak, yürüyüşe müdahil olan kadınların kendilerini kolektif 

bir politik özne olarak “kendi için kadın” feminist bilince sahip olarak inşa ettiklerini 

söylemek mümkündür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

156 

 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

 

       Bir kamusal alan olarak sokak, Türkiye’de 1980’lerden itibaren yükselişe geçen 

feminist hareketin kamusal alan mücadelesi tarihinde belirleyici bir öneme sahiptir. 

Türkiye’de feminist hareketin ilk kitlesel sokak eyleminin başlangıcını 1987 yılında 

İstanbul’da Kadıköy Yoğurtçu Parkı’nda gerçekleştirilen Dayağa Karşı Dayanışma 

Yürüyüşü oluşturmaktadır. Türkiye toplumunda kadına yönelik şiddet yerleşik ve üstü 

örtülen bir toplumsal sorundur. Bu nedenle, dönemin politikleştirilen en temel 

sorunlarından biri kadına yönelik şiddet ve özellikle ev içi şiddetin görünür kılınması 

üzerine yürütülen kampanyalar olmuştur. Kadınların ilk kez özel alanda yaşadıkları şiddet 

ve hak ihlallerini kamusal alana taşıyarak görünür kılması, sonraki süreçte feminist 

hareketin kolektif dayanışmayla sokağı deneyimlemesi üzerinde önemli bir etki 

yaratmıştır. Çalışmada, örneklem olarak seçilen Feminist Gece Yürüyüşü ise kadınların 

sokak mücadelesinin bir parçası olarak günümüzde hala Taksim İstiklal Caddesi’nde 

Türkiye’nin en kitlesel katılımlı eylemi olarak gerçekleştirilmeye devam etmektedir.  

       Bu bağlamda, çalışmanın kuramsal ve kavramsal perspektifinden hareketle 

oluşturulan soruların gruplara göre dağılımında birbiriyle ilişkili üç temel kategori 

belirlenmiştir. Çalışmada yapılan saha araştırmasından elde edilen verilerin analizi bu 

temel kategoriler altında değerlendirilmiştir. Görüşme sağlanan kadınlardan elde edilen 

bulguların analizi için belirlenen ilk kategori çerçevesinde Feminist Gece Yürüyüşü 

eyleminin gerçekleştirildiği Taksim’in kadınların kolektif hafızasında nasıl bir öneme 

sahip olduğu ve mekânın hem toplumsal hareketler hem de iktidarlar açısından önemi 

değerlendirilerek analiz edilmiştir.  

       Görüşme sağlanan kadınlar tarafından Taksim’in toplumsal hareketlerin eylemleriyle 

kazanılmış, ezilenlerin ve sistemin dışına itilenlerin gettosu, farklılıkları bir araya getiren 

politik bir temsil mekânı olarak ön plana çıkartıldığı görülmüştür. Diğer bir açıdan ise 

Taksim’in kazanılmasının hem toplumsal hareketler hem de iktidar ve sermaye odakları 

tarafından bir çekişmeye dönüştüğü ve Taksim’de yapılan eylemlerde polisin orantısız 

güç kullandığı kadınlar tarafından deklare edilmiştir. Bu bağlamda, mekânın ağırlıklı 

olarak 1 Mayıs 1977’de yaşanan katliam, Cumartesi Anneleri, Emek Sineması ve Gezi 

Parkı protestoları, Feminist Gece Yürüyüşü, Onur Yürüyüşü ve 25 Kasım Kadın 

Platformu eylemleri ile hatırlandığını söylemek mümkündür. Mekânın Türkiye toplumsal 

tarihinde kırılma noktası yaratan direnişler ve bizzat kadınların kendi kişisel tarihlerinde 



 

157 

 

müdahil oldukları eylemler ile özdeşleştirildiği görülmüştür. Çalışmada, görüşmecilerin 

sosyo-demografik bilgilerinin değerlendirilmesinde, yaş sınırının 27-57 yaş grubu 

aralığında değişkenlik gösterdiği ortaya çıkmıştır. Görüşme sağlanan kadınların oldukça 

geniş bir yaş aralığına sahip olduğu söylenebilir. Kadınlar arasındaki yaş farkının, 

eylemin gerçekleştirildiği Taksim Meydanı’nı kendi kişisel tarihlerinde bizzat tanıklık 

ettikleri eylemler ile özdeşleştirmelerinde etkili olduğu görülmüştür. Buradan hareketle, 

Taksim’in mekânsal olarak toplumsal hareketlerin mücadelelerinin bir bütünü olarak 

tahayyül edildiği ve mekânın bizzat mücadele ve direnişin bir parçası olarak ön plana 

çıkartıldığı sonucuna ulaşılmıştır.  

       Çalışma doğrultusunda belirlenen araştırma sorularında mekânın politik karakterinin 

eylemin harekete geçirilmesi üzerindeki etkisi bu kategori başlığı altında tartışılmıştır. 

Politik bir mekân olarak Taksim’in kadınların kolektif hafızasında Türkiye’de toplumsal 

hareketlerin mücadele tarihiyle bütünleşmiş ve toplumsal eylemler yoluyla üretilmiş bir 

temsil mekânı olarak tanımlandığı görülmüştür. İktidara karşı söz söylemenin, direnişin 

ve başkaldırının mekânı olarak tahayyül edilen Taksim’in kazanılmasının hem toplumsal 

hareketler, hem de siyasal iktidarlar tarafından bir mücadeleye dönüştüğü sonucu ortaya 

çıkmıştır. Kadınların yürüyüşü ısrarla Taksim’de yapma inadı, iktidar ve sermaye 

odaklarının mekân üzerindeki stratejik tahakkümüne karşı, mekânı da bu mücadeleye 

dahil ettikleri şeklinde yorumlanabilir. Bu kategoriden elde edilen bulgular sonucunda, 

eylem ve mekân arasında doğrudan bir ilişki olduğu ve eylemin harekete geçirilmesinde 

mekânın politik karakterinin kadınların yürüyüşü polis engeline rağmen ısrarla 

Taksim’de gerçekleştirmesinde etkili olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Mekânın politik 

yönünün görüşmeciler tarafından vurgulanması mekân sosyolojisinde bu çalışmanın 

kuramsal bakış açısını oluşturan Neo-Marksist Kent yazınının teorik açılımlarıyla uyumlu 

olup ampirik veriler mekânın toplumsal üretim koşullarını tarihsel süreçte ortaya 

koymaktadır.   

       Çalışmanın ikinci analiz kategorisinde, Feminist Gece Yürüyüşü bağlamında 

kadınların kent hakkı talebinin politik analizi gerçekleştirilmiştir. Görüşmelerde elde 

edilen bulgular sonucunda, eyleme müdahil olan kadınların çoğu tarafından özel alan-

kamusal alan ayrımından kaynaklanan toplumsal cinsiyete dayalı eşitsizliğin etkilerini en 

yoğun özel alanda ‘aile’ içinde yaşadıklarını beyan ettikleri görülmüştür. Bu bağlamda, 

görüşme sağlanan kadınların tamamı tarafından özel alanda yaşanan hak ihlallerinin 

politik olduğu, özel alanda yaşanan şiddet ve cinsiyetçi iş bölümü gibi hak ihlallerinin 



 

158 

 

kamusal alana taşınarak görünür kılınmasının ise feminist hareketin sokak mücadelesinde 

başat bir öneme sahip olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Görüşmecilerin ataerkil toplumlarda 

kadınlar için idealize edilen ‘aile’ kurumu üzerine temelden bir eleştirilerinin söz konusu 

olduğu söylenebilir. Dolayısıyla, ikinci bölümün analizinde özel alanın politik olduğu 

savı, ataerkil aile eleştirisi ve kadınların görünmeyen ev içi emeği eleştirileri ön plana 

çıkmıştır. Bu analiz kategorisinde, kadınların ağırlıklı olarak radikal feminist kuram ve 

sosyalist feminist kuramın ortaya koyduğu yaklaşımlardan yola çıkarak özel alan-

kamusal alan ayrımını tanımladıkları sonucuna ulaşılmıştır. Diğer bir açıdan ise Feminist 

Gece Yürüyüşü’nde pankartlarda kadına yönelik şiddet ve ataerkil kapitalizm eleştirisi ön 

plana çıkmaktadır. Buna rağmen görüşmelerde, kapitalist sistemde kadınların emek 

piyasasında yaşadığı eşitsizliğe çok fazla yer verilmediği sonucu ortaya çıkmıştır. 

       Görüşmecilerin sosyo-demografik bilgilerinde yer verildiği üzere, görüşme sağlanan 

kadınlardan 7’si kendisini bekar olarak tanımlamıştır. Çalışmada sadece 3 kadın evli 

olduğunu beyan etmiştir. Kadınların eğitim durumları dikkate alındığında, lisans ve 

yüksek lisans mezunu, lisans ve doktora öğrencisi, 2 kişinin ise ortaokul ve lise mezunu 

oldukları ortaya çıkmıştır. Meslek beyanlarının ise geniş bir yelpazede farklılaştığı 

görülmüştür. Bu çalışmanın odak noktalarından biri olan özel alan-kamusal alan 

ayrımından kaynaklanan toplumsal cinsiyete dayalı eşitsizliğin etkilerini 8 kadın en 

yoğun özel alanda yaşadıklarını beyan etmiştir. Bu bağlamda, kadınların eğitim 

düzeylerinin yüksek olması ve bir mesleklerinin olmasının dahi ataerkil aile kurumu 

içindeki toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin bertaraf edilmesinde yetersiz kaldığı 

söylenebilir. Diğer bir açıdan ise kadınların feminist bilinç ve politikaya hâkim 

olmalarının özel alanda ev içinde yaşanan eşitsizliklerin daha fazla ayrımına vardıkları 

şeklinde yorumlanabilir. Kadınların özel alanda yaşadıkları baskının kamusal alanda 

yaşananlarla iç içe geçtiği ve ataerkil aile kurumunun hem evli hem de bekar kadınlar 

tarafından eşitsizliğin ve tahakküm ilişkilerinin merkezi konumunda bir alan olarak 

görüldüğü sonucuna ulaşılmıştır.  

       Çalışmanın ana sorunsalından hareketle, feminizmin temel eleştiri noktalarından biri 

olan özel alan-kamusal alan ayrımının kadınların sokağı deneyimlemesi üzerindeki 

etkileri tartışılmıştır. Kadınların ifadelerinde ağırlıklı olarak sokakta şiddet, taciz ve 

tecavüz korkusu yaşadıklarını beyan ettikleri ortaya çıkmıştır. Cinsel tacize uğrama 

tehdidinin kadınların gündelik hayatlarını, gece sokakta yer işgal etmelerini, giyim kuşam 

tercihlerini bile şekillendirdiği görülmüştür. Kadınların özel alana ait olduğuna dair 



 

159 

 

üretilen ataerkil söylemlerin kadınların kentsel mekânda gündelik hayattaki 

deneyimlerini etkilediği ve en az kentlerin güvenliği kadar belirleyici olduğu sonucu 

ortaya çıkmıştır. Buradan hareketle, toplumsal cinsiyet eşitsizliğinden kaynaklanan özel 

alan-kamusal alan ayrımının kadınların kentsel mekânları deneyimlemeleri üzerinde 

etkili bir tahakküm mekanizması olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

       Kadınların sosyo-demografik bilgilerinde yer verildiği üzere, yaş aralığı değişkenlik 

göstermesine rağmen, sokağa dair korkularının ve gündelik hayatta sokağı deneyimleme 

biçimlerinin birbirine benzer şekillerde ifade edildiğini söylemek mümkündür. Çalışmaya 

katılım gösteren görüşmecilerin tamamı İstanbul’da ikamet etmektedir. İstanbul’un farklı 

ilçelerinde ikamet eden görüşmecilerin, ikamet ettikleri ilçeler ağırlıklı olarak Şişli ve 

Kadıköy ilçesi olarak ön plana çıkmıştır. Bu ilçelerin İstanbul’da kadınların kamusal 

alana daha rahat dahil oldukları ilçeler olduğu söylenebilir. Bunun dışında Sarıyer, 

Maltepe ve Bayrampaşa’da ikamet ettiğini beyan eden görüşmeciler söz konusudur. 

Kadınların İstanbul’da yaşadıkları ilçelerin sosyo-ekonomik ve sosyo-kültürel açıdan 

farklılık göstermesine rağmen, bir kadın olarak sokakta yaşadıkları tedirginliğin ve 

deneyimlerin birbirine çok benzer şekillerde ifade edildiği ortaya çıkmıştır.  

       Çalışmanın ikinci kategorisinde, feminist hareketin sokak eylemleri ve kadınların 

kent hakkı talebi arasında nasıl bir ilişki olduğu sorusuna yanıt aranmıştır. Bu bağlamda, 

çalışmanın örneklemini oluşturan Feminist Gece Yürüyüşü’nde ön plana çıkan “Geceleri 

de, Sokakları da, Meydanları da Terk Etmiyoruz” sloganının doğrudan kadınların kent 

hakkı talebine gönderme yaptığı sonucuna ulaşılmıştır. Kadınların kamusal alan 

mücadelesinde sokağın kazanılmasının en esaslı mesele olarak ön plana çıktığı 

görülmüştür. Sokağın kadınlar için tehlikeli bir mekân olarak kurgulanmasına karşı gece 

sokakta yer işgal etmenin kadınlar açısından bizzat patriyarkaya başkaldırı niteliği 

taşıdığı ortaya çıkmıştır. Buradan yola çıkarak, Feminist Gece Yürüyüşü bağlamında 

kadınların kolektif sokak eylemlerinin kadınların kent hakkı mücadelesinin bir parçası 

olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

       Çalışmada sahadan elde edilen verilerin analizi için belirlenen üçüncü kategoride ise, 

çalışmanın örneklemini oluşturan Feminist Gece Yürüyüşü eyleminin kadınların 

kendilerini kolektif bir politik özne olarak inşa etmeleri üzerindeki etkileri tartışılmıştır. 

Görüşmeler sırasında kadınların ağırlıklı olarak eylemi, feminist isyan, mekân işgali ve 

patriyarkaya karşı ortak bir kadın dayanışması şeklinde tanımladıkları görülmüştür. Bu 

kategorinin değerlendirilmesinde ise kesişimsel feminizm vurgusu ön plana çıkmıştır. 



 

160 

 

Görüşmecilerin çoğu tarafından yürüyüşün öznesi kadınlar ve LGBTİ+ bireyler olarak 

tanımlanmıştır. Bu bağlamda, yürüyüşü kadınlar ve LGBTİ+ bireyler açısından heterojen 

bir birlikteliğin içerisindeki hak arayışı olarak tanımlamak mümkündür. Feminist Gece 

Yürüyüşü eyleminin günümüzde çokça karşılaşılan homojen bir topluluğun tek sesli 

söylemi olarak değil, farklılıklar temelinde çoğulcu bir praksis üzerinde öznelliklerini 

inşa eden büyük bir kamusal sesin haykırışı olarak ön plana çıktığı söylenebilir.  

       Çalışmanın üçüncü kategorisinde, feminist hareketin sokak eylemlerinin kadınların 

kendilerini kolektif bir politik özne olarak inşa etmeleri üzerindeki etkisi sorgulanmıştır. 

Buradan hareketle, Feminist Gece Yürüyüşü’ne müdahil olan kadınların feminist bilinç 

ve politikayı içselleştirdikleri, patriyarkal sistem karşısında farklı ezilme deneyimleri 

yaşayan kadınlar ve LGBTİ+ bireyler ile kapsayıcı bir kesişimsel kolektif dayanışma 

alanı oluşturdukları ortaya çıkmıştır. Kadınların ifadelerinde ağırlıklı olarak ‘kadın’ 

kategorisinin biyolojik özcü bir yaklaşımdan hareketle değil, çoklu cinsiyet beyanlarını 

da içerecek şekilde kapsayıcı bir feminist politikadan hareketle kullanıldığı söylenebilir. 

Feminist hareketin sokak eylemlerinin kadınların kendilerini kolektif bir politik özne 

olarak inşa etmeleri üzerinde etkili olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

       Çalışmada örneklem olarak seçilen Feminist Gece Yürüyüşü’ne katılan görüşmeciler, 

hem örgütsüz hem de örgütlü hareketlerden gelen kişiler arasından seçilerek örnekleme 

dahil edilmiştir. Örgütsüz ve örgütlü hareketlerden gelen kadınlar arasındaki söylemsel 

farklılıklar incelendiğinde, her iki grup açısından da feminist bilincin içselleştirildiğini 

söylemek mümkündür. Fakat örgütlü hareketlerden gelen kadınların feminizmin temel 

eleştiri noktalarından biri olan özel alan-kamusal alan ayrımına dair feminist kuramsal 

bilgiye daha hâkim oldukları görülmüştür. Görüşmeler sırasında kendisini feminist olarak 

tanımlayanlar ve feminist olmadığını ifade eden kadınlar arasında da benzer bir söylemsel 

farklılık olduğu ortaya çıkmıştır. Kendisini feminist olarak tanımlayan kadınların 

feminizmin kuramsal bilgisine daha hâkim oldukları sonucuna ulaşılmıştır. Diğer bir 

açıdan ise örgütlü mücadele içerisinden gelen görüşmecilerin ifadelerinde ‘biz’ 

kelimesine daha sık yer verdikleri görülmüştür. Bu anlamda, örgütlü hareketlerden gelen 

görüşmecilerin örgütsel bağlılık ilkesini ön plana çıkardıklarını söylemek mümkündür. 

Eylemin kapsayıcılığı konusunda ise hem örgütsüz hem de örgütlü hareketlerden gelen 

kadınların çoğunluğu tarafından Feminist Gece Yürüyüşü eyleminin öznesi kadınlar ve 

LGBTİ+ bireyler şeklinde tanımlandığı görülmüştür. Eylem alanında örgütsüz ve örgütlü 



 

161 

 

hareketlerden gelen kadınlar arasında kuvvetli bir dayanışma ağı oluşturulduğu sonucuna 

ulaşılmıştır.  

       Çalışma, kentlerin kadınlar için tehlikeli bir mekân olarak kurgulanmasına karşı, 

kentin kadınlar için sağladığı özgürleşme olanaklarını ön plana çıkartarak alanyazına 

katkı sağlamayı amaçlamaktadır. Feminist kent çalışmalarında, kadınların performatif 

sokak direnişlerinin kenti dönüştürmeleri üzerindeki etkisi göz ardı edilmektedir. Bu 

nedenle çalışmada, kadınların kolektif sokak eylemleri temelinde kentte hak iddia etme 

cesareti ve alanı sahiplenmeleri ön plana çıkartılmıştır.  

       Buradan hareketle çalışma, Türkiye’de feminist mücadelenin sokak eylemlerini 

merkezine taşıyarak kadınların kent hakkına dair bazı öneriler geliştirmektedir. Özel 

alanda ataerkil kültürel pratiklerin sınırlayıcı etkisi, kadınların kent hayatına erişimlerinde 

ve kenti özgürce deneyimlemeleri üzerinde en az sokağın güvenliği kadar belirleyici bir 

öneme sahiptir. Dolayısıyla, kentlerin kadınların güvenliğine ve ihtiyaçlarına göre 

düzenlenmesi ve kadınların kentsel planlamalar ile ilgili karar alma süreçlerine dahil 

olmaları elbette ki, kadınların kent hayatına katılımlarını ve kente dair aidiyet ilişkilerini 

güçlendirebilir. Fakat asıl mücadele kadınların kolektif bir feminist özne olarak 

kendilerine kapatılan her alanı temellük ederek kentte kendileri için hak iddia etmesiyle 

gerçekleşebilir. Kentin kadınlara göre düzenlenmesi, ataerkil toplumsal yapıyla 

mücadelede tek başına etkili olmayabilir. Bu anlamda, öncelikle toplumda ataerkil 

kültürel normlara karşı zihinsel bir dönüşüm yaşanması gerektiği gerçeği ön plana 

çıkmaktadır. Kadınların kentsel kamusal mekânları kullanım hakkı ve kente dair alınan 

kararlara katılım hakkı, kentin güvenliğine dair alınan önlemler öncelikle kadınlar için 

güvenli olduğu addedilen fakat şiddetin ve eşitsizliğin merkezi konumunda yer alan ev 

içinden başlatılması gerektiği gerçeği ağırlık kazanmaktadır.  

       Çalışmada, Feminist Gece Yürüyüşü eylemine müdahil olan kadınların 

deneyimlerinden yola çıkılarak, birbiriyle ilişkili üç temel kategori altında 

değerlendirmeler ortaya konulmuştur. Feminist epistemolojiden hareketle, mekân ve 

toplumsal cinsiyet arasındaki ilişkiye odaklanan ve kadınların deneyimlerini merkeze 

alan bu çalışmada, eylem ve mekân arasında doğrudan bir ilişki söz konusu olduğu ve 

kolektif bir politik öznenin de mekânın bir parçası olarak inşa edildiği sonucuna 

ulaşılmıştır. Kadınların kent hakkı mücadelesinin belirleyici bir unsuru olarak ön plana 

çıkan Feminist Gece Yürüyüşü tarihsel süreçte erilleştirilmiş kentin pasif kullanıcıları 

olan kadınları mekânın öznesi olarak yeniden inşa etmektedir. Sonuç olarak, en yüksek 



 

162 

 

politik düzey öznenin kendi söz ve eylemiyle harekete geçmesidir. Alan ve hak başkaları 

tarafından verilen bir şey değildir, her ikisi de mücadeleyle kazanılır. Dolayısıyla, 

feminist mücadele ve kent hakkı mücadelesi birbirine içkindir. Günümüzde hala Feminist 

Gece Yürüyüşü cinsiyetlendirilmiş kent mekânına karşı feminist bir başkaldırının 

sembolü olarak her 8 Mart gecesi Taksim İstiklal Caddesi’nde kadınların ve 

LGBTİ+’ların gücüne güç katmaya devam etmektedir.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

           

 

 

 

 

 

 

 

 



 

163 

 

KAYNAKLAR 

 

Arendt, H. (2018). İnsanlık durumu. (9.Baskı). (B. S. Şener, Çev.). İletişim Yayınları. (Orijinal 

eserin yayın tarihi: 1958). 

Arendt, H. (2012). Geçmişle gelecek arasında. (4. Baskı). (B. S. Şener, Çev.). İletişim Yayınları. 

(Orijinal eserin yayın tarihi: 1961). 

Ahıska, M. (2011). Feminizmin Öznesi Kimdir?. E. Özdemir ve S. Bayraktar (Haz). İstanbul 

amargi feminizm tartışmaları içinde (ss. 295-316). Amargi Yayınevi.  

Ayşe, S. (2005). Feminizm. İnsan Yayınları.  

Aytaç, Ş. (2011). İsyanı nisvan - 80’ler türkiye’sinde feminist hareketin ortaya çıkışı. E. Özdemir 

ve S. Bayraktar (Haz.). İstanbul amargi feminizm tartışmaları içinde (ss. 277-294). 

Amargi Yayınevi. 

Alkan, A. ve Çakır, S. (2017). 1920’den osmanlı imparatorluğu’ndan modern türkiye’ye cinsiyet 

rejimi: süreklilik ve kırılmalar. F. Alpkaya ve B. Duru (Ed.). 1920’den günümüze 

türkiye’de toplumsal yapı ve değişim içinde (4. Baskı ss. 229-271). Phoenix Yayınevi.  

Altınay, A. G. ve Arat, Y. (2008). Türkiye'de kadına yönelik şiddet (2. Baskı). Punto Baskı 

Çözümleri. (Orijinal eserin yayın tarihi: 2007).  

Acuner, S. (2021). 90’lı yıllar ve resmi düzeyde kurumsallaşmanın doğuş aşamaları. A. Bora ve 

A. Günal (Ed.). 90’larda türkiye’de feminizm içinde (7. Baskı, ss. 125-158). İletişim 

Yayınları.  

Akkoç, N. (2021). Diyarbakır ka-mer’in kuruluş hikayesi ve yürüttüğü çalışmalar. A. Aksu ve A. 

Günal (Ed.). 90’larda Türkiye’de feminizm içinde (7. Baskı, ss. 205-216). İletişim 

Yayınları.  

Butler, J. (2014). Cinsiyet belası: Feminizm ve kimliğin altüst edilmesi. (4. Baskı). (B. Ertür, 

Çev.).  Metis Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1990). 

Beauvoir, D. S. (1993). Kadın “ikinci cins” 1 genç kızlık çağı. (7. Baskı). ( B. Onaran, Çev.). 

Payel Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1949). 

Benhabib, S. (2005). Eleştiri, norm ve ütopya. İletişim Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 

1986). 



 

164 

 

Berktay, F. (2004a). Çoğulluk Yeryüzünün Yasasıdır. M. Özbek (Ed.), Kamusal alan içinde (s. 

551-557). Hil Yayınları. 

Berktay, F. (2004b). Kadınların insan haklarının gelişimi ve türkiye, sivil toplum ve demokrasi 

konferans yazıları. Bilgi Üniversitesi Sivil Toplum Kuruluşları Eğitim ve Araştırma 

Birimi, 7(1).  

Berktay, F. (2010). Tarihin cinsiyeti. (3. Baskı). Metis Yayıncılık (Orijinal eserin yayın tarihi: 

2003). 

Berktay, F. (2016). Dünyayı bugünde sevmek: Hannah arendt'in politika anlayışı. (2. Baskı).  

Metis Yayınları (Orijinal eserin yayın tarihi: 2012).  

Berktay, F. (2013). Feminist teoride açılımlar. Y. Ecevit ve N. Karkıner (Ed). Toplumsal cinsiyet 

çalışmaları içinde (2. Baskı, s. 2-23). Anadolu Üniversitesi Yayınları.  

Berktay, F. (2020). Türkiye solu’nun kadına karşı bakışı: Değişen bir şey var mı?. Ş. Tekeli (Ed.). 

1980’ler türkiye’sinde kadın bakış açısından kadınlar içinde (7. Baskı, ss. 279-290). 

İletişim Yayınları. 

Bora, A. (2010). Kadınların sınıfı: Ücretli ev emeği ve kadın öznelliğinin inşası. (3. Baskı). 

İletişim yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 2005). 

Bora, A. ve Günal, A. (2021). Önsöz. A. Bora ve A. Günal (Der.). 90’larda türkiye’de feminizm 

içinde (ss. 7-11). İletişim Yayınları. 

Bora, A. (2021a). Bir yapılabilirlik olarak ka-der. A. Aksu ve A. Günal (Ed.). 90’larda Türkiye’de 

feminizm içinde (7. Baskı, ss. 109-124). İletişim Yayınları.  

Bora, A. (2021b). Feminizm kendi arasında. T. Bora (Ed.). İletişim Yayınları.  

Buckingham, S. (2010). Examining the right to the city from a gender perspective. A. Sugranyes 

and C. Mathivet (Ed.). In Cities for All (pp. 57-62). Habitat International Coalition. 

Candemir, D. M. (2020). 2000’lerde feminizm: Türkiye’de feminist hareketler ve dijital aktivizm. 

T. Bora (Ed.). Modern türkiye’de siyasi düşünce cilt 10 feminizm içinde (ss. 158-183). 

İletişim Yayınları.  

Ceylan, D. (2020). Kadınlara mahsus gazete pazartesi. T. Bora (Ed.). Modern türkiye’de siyasî 

düşünce cilt 10 feminizm içinde (ss. 138-142). İletişim Yayınları.  

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Sex. University of Chicago 

Legal Forum, 1989 (1), 139-167. 



 

165 

 

Çakır, S. (2007). Feminizm: Ataerkil iktidarın eleştirisi. B. Örs (Ed.), Modern siyasal ideolojiler 

(ss. 412-475) içinde. Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Çakır, S. (2011). Feminist tarih yazımı: tarihin kadınlar için, kadınlar tarafından yeniden inşası. 

S. Çakır (Der.). Birkaç arpa boyu... 21. yüzyıla girerken türkiye’de feminist çalışmalar, 

prof. dr. nermin abadan unat’a armağan  içinde (ss. 505-533). Koç Üniversitesi 

Yayınları. 

Çağlayan, H. (2017). Analar, yoldaşlar, tanrıçalar kürt hareketinde kadınlar ve kadın kimliğinin 

oluşumu. (6. Baskı). İletişim Yayınları (Orijinal eserin yayın tarihi: 2007).  

Debord, G. (1996). Gösteri toplumu. (1. Baskı). (A. Ekmekçi ve O. Taşkent, Çev.). Ayrıntı 

Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1967).  

Donovan, J. (2014). Feminist teori. (8. Baskı). (A. Bora, M. A. Gevrek ve F. Sayılan, Çev.).  

İletişim Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1985). 

Douglas, C. A. (1995). Sevgi ve politika: radikal feminist ve lezbiyen teoriler. (N. Aydoğan, Çev.). 

Kavram Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1990).  

Elkin, L. (2022). Flanöz: Şehirde yürüyen kadınlar. (D. Doğan, Çev.). Nebula Kitap. (Orijinal 

eserin yayın tarihi: 2018).  

Ecevit, Y. (2013). Emek. Y. Ecevit ve N. Karkıner (Ed). Toplumsal cinsiyet çalışmaları içinde 

(2. Baskı, s. 24-47). Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Fenster, T. (2010). The Right to the City and Gendered Everyday Life, A. Sugranyes and C. 

Mathivet (Ed.). In Cities for All (pp. 63-76). Habitat International Coalition. 

Frazer, N. (2004). Kamusal Alanı Yeniden Düşünmek: Gerçekte Varolan Demokrasinin 

Eleştirisine Bir Katkı. M. Özbek (Ed.). (M. Özbek ve C. Balcı, Çev.). Kamusal alan içinde 

(s. 103-132). Hil Yayınları. 

Firestone, S. (1993). Cinselliğin diyalektiği. (2. Baskı). (Y. Salman, Çev.). Payel Yayınları. 

(Orijinal eserin yayın tarihi: 1970).  

Fırat, D. ve Muti, Ö. (2014). 1980 askeri darbesinin bellek mekânları. D. Fırat (Der.). Sokağın 

belleği içinde (ss. 117-137). Dipnot Yayınları.  

Giddens, A. (2010). Modernite ve bireysel kimlik: Geç modern çağda benlik ve toplum. (1. Baskı). 

(Ü.  Tatlıcan, Çev.). Say Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1991).  



 

166 

 

Güzelcan-Şenol, S. (2010). Türkiye’de 1980 Sonrası Kadın Hareketi ve Feminist Yayıncılığın 

Oluşum Süreci: Pazartesi Dergisi Deneyimi. (Yüksek Lisans Tezi, Ege Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Genel Gazetecilik Bilim Dalı).  

Gürbilek, N. (2001). Vitrinde yaşamak: 1980’lerin kültürel iklimi. (3. Baskı). Metis Yayınları. 

(Orijinal eserin yayın tarihi: 1992). 

Halide ve Canan. (2005). Feminist kürt kadın oluşumları (roza ve jujin dergileri). D. Çakır (Ed.). 

Özgürlüğü ararken: kadın hareketinde mücadele deneyimleri içinde (ss. 221-237). 

Amargi Yayınevi. 

Habermas, J. (2003). Kamusallığın yapısal dönüşümü. (5. Baskı). (T. Bora ve M. Sancar, Çev.). 

İletişim Yayınları (1997). 

Hartmann, H. (2016). Marksizmle Feminizmin Mutsuz Evliliği. G. A. Savran, ve N. T. 

Demiryontan (Haz.), Kadının görünmeyen emeği: Maddeci bir feminizm üzerine içinde 

(3. Baskı, ss. 157-206). Yordam Kitap.  

Harding, S. (1996). Feminist yöntem diye bir şey var mı?. S. Çakır ve N. Akgökçe (Haz.). Farklı 

feminizmler açısından kadın araştırmalarında yöntem içinde (ss. 34-47). Sel Yayıncılık. 

Harvey, D. (2013). Sosyal adalet ve şehir. (4.Baskı). Metis Yayınları (Orijinal eserin yayın tarihi: 

1973). 

Harvey, D. (2019). Asi şehirler: şehir hakkından kentsel devrime doğru. (4.Baskı). (A. D. Temiz, 

Çev.). Metis Yayınları (Orijinal eserin yayın tarihi: 2012).  

Harvey, D. (2012). Sermayenin mekânları: eleştirel bir coğrafyaya doğru. Sel Yayıncılık 

(Orijinal eserin yayın tarihi: 2001). 

Işık, S. N. (2021). 1990’larda kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele hareketi içinde oluşmuş 

bazı gözlem ve düşünceler. A. Bora ve A. Günal (Ed.). 90’larda türkiye’de feminizm 

içinde (7. Baskı, ss. 41-72). İletişim Yayınları. 

Karakuş, F. (2011). 8 mart. E. Özdemir ve S. Bayraktar (Haz.). İstanbul amargi feminizm 

tartışmaları içinde (ss. 55-84). S.S. Amargi Yayınevi. 

Kandiyoti, D. (2011). Türkiye’de toplumsal cinsiyet ve kadın çalışmaları: gelecek için geçmişe 

bakış. S. Sancar (Der.). P. Özer (Ed.). Birkaç arpa boyu… 21. yüzyıla girerken türkiye'de 

feminist çalışmalar, prof. dr. nermin abadan unat'a armağan içinde (ss. 41-60). Koç 

Üniversitesi Yayınları.  



 

167 

 

Kardam, F. ve Ecevit, Y. (2021). 1990’ların sonunda bir kadın iletişim kuruluşu: uçan süpürge. 

A. Bora ve A. Günal (Ed.). 90’larda türkiye’de feminizm içinde (7. Baskı, ss. 87-108). 

İletişim Yayınları. 

Keşoğlu, B. T. (2020). Yalnızlıktan meşruiyete… 1980 sonrası kadın hareketi ve kurumsallaşma. 

T. Bora (Ed.). Modern türkiye’de siyasî düşünce cilt 10 feminizm içinde (ss. 148-157). 

İletişim Yayınları.  

Kern, L. (2020). Feminist şehir. (B. S. Aydaş, Çev.). Sel Yayıncılık. (Orijinal Eserin Yayın Tarihi: 

2019).  

Kılınç, T. N. (2003). Arendt, Hannah. A. Cevizci (Ed). Felsefe ansiklopedisi cilt 1 içinde (ss. 541-

547). Etik Yayınları. 

Kümbetoğlu, B. (2008). Sosyolojide ve antropolojide niteliksel yöntem ve araştırma. (2. Baskı). 

Bağlam Yayıncılık. (Orijinal eserin yayın tarihi: 2005).  

Lefebvre, H. (2006). Diyalektik materyalizm. (1. Baskı). (B. Yıldırım, Çev.). Kanat Kitap. 

(Orijinal eserin yayın tarihi: 1949).  

Lefebvre, H. (2007). Modern dünyada gündelik hayat. (2. Baskı). K. Şahin (Haz.). (I. Gürbüz, 

Çev.). Metis Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1968). 

Lefebvre, H. (2013). Gündelik hayatın eleştirisi II: Gündelik hayat sosyolojisinin temelleri. (I. 

Ergüden, Çev.). Sel Yayıncılık. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1947). 

Lefebvre, H. (2014). Mekânın üretimi. (2. Baskı). (I. Ergüden, Çev.). Sel Yayıncılık (Orijinal 

eserin yayın tarihi: 1974). 

Lefebvre, H. (2015). Gündelik hayatın eleştirisi III: Moderniteden modernizme (gündelik  hayatın 

meta-felsefesi). (I. Ergüden, Çev.). Sel Yayıncılık. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1947). 

Lefebvre, H. (2021). Kentsel devrim. (7. Baskı). ( S. Sezer, Çev.). Sel Yayıncılık (Orijinal eserin 

yayın tarihi: 1970). 

Lefebvre, H. (2020). Şehir hakkı. (4. Baskı). (I. Ergüden, Çev.). Sel Yayıncılık (Orijinal eserin 

yayın tarihi: 1968).  

Massey, D. (2001). Space, Place, and gender. Üniversity of Minnesota Press Minneapolis. 

(Original work published: 1994). 

Marks ve Engels, K., F. (2012). Alman ideolojisi [feuerbach] materyalist ve idealist anlayışların 

karşıtlığı. (2. Baskı). Eriş Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1976).  



 

168 

 

Mackenzie, S. (2002). Kentte kadınlar. (A. Alkan ve B. Duru, Çev. ve Der.), 20. yüzyıl kenti içinde 

(ss. 249-283). İmge Yayınevi. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1989).  

Melucci, A. (2016). Çağdaş hareketlerin sembolik meydan okuması. K. Çayır (Ed.). Yeni sosyal 

hareketler içinde (2. Baskı, ss. 75-100). Kaknüs Yayınları. 

Michel, A. (1993). Feminizm. (Ş. Tekeli, Çev.). İletişim Yayınları.  

Mitchell, J. (1984). Psikanaliz ve feminizm. (A. Kurtulmuş, Çev.). Yaprak Yayınları.  

Mitchell, J. (1985). Kadınlık durumu. (G. İnal, G. Savran, Ş. Tekeli, F. Tınç, Ş. Torun ve Y. 

Zihnioğlu, Çev.). Kadın Çevresi Yayınları. 

Mitchell, D. (2020). Kent hakkı: sosyal adalet ve kamusal alan mücadelesi. (A. Çavdar, Çev.). 

Ayrıntı Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1979).  

Mies, M. (1996). Feminist araştırmalar için bir metodolojiye doğru. S. Çakır ve N. Akgökçe 

(Haz.). Kadın araştırmalarında yöntem içinde (ss. 48-63). Sel Yayıncılık.  

Neuman, W. L. (2014). Toplumsal Araştırma yöntemleri: Nitel ve nicel yaklaşımlar 1 cilt. (7. 

Baskı). (S. Özge, Çev.). Yayınodası Yayıncılık. (Orijinal eserin yayın tarihi: 2006).  

Offe, K. (2016). Yeni sosyal hareketler: Kurumsal politikanın sınırlarının zorlanması. K. Çayır 

(Ed.). Yeni Sosyal Hareketler içinde (2. Baskı, ss. 47-73). Kaknüs Yayınları. 

Özbek, M. (2004). Kamusal Alanın Sınırları. M. Özbek (Ed.), Kamusal alan (s. 19-93) içinde. 

Hil Yayınları.  

Özkal, S. (2005). İlerici kadınlar derneği. D. Çakır (Ed.). Özgürlüğü ararken: kadın hareketinde 

mücadele deneyimleri içinde (ss. 21-35). Amargi Yayınevi.  

Özkazanç, A. (2017). Cumhuriyet döneminde siyasal gelişmeler: tarihsel-sosyolojik bir 

değerlendirme. F. Alpkaya ve B. Duru (Ed.). 1920’den günümüze türkiye’de toplumsal 

yapı ve değişim içinde (4. Baskı, ss. 71-105). Phoenix Yayınevi.  

Özkazanç, A. (2018). Türkiye’de kadın hareketi ve kesişimsellik yaklaşımı kesişimsellik 

tartışması. Duvarları yıkmak, köprüleri kurmak: yeni küresel feminizmin yükselişi ve 

imkânları içinde (ss. 24-36). Heinrich Böll Stiftung Derneği Türkiye Temsilciliği.  

Özkan-Kerestecioğlu, İ. (2018). Türkiye’de güncel feminist hareket içindeki ayrışmalar ve 

tartışmalar. N. Berber (Ed.). Duvarları yıkmak, köprüleri kurmak: yeni küresel 

feminizmin yükselişi ve imkânları içinde (ss. 54-63). Heinrich Böll Stiftung Derneği 

Türkiye Temsilciliği.  



 

169 

 

Pateman, C. (2017). Cinsel sözleşme. Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi. (Orijinal eserin yayın 

tarihi: 1988). 

Phillips, A. (2012). Demokrasinin cinsiyeti. ( 2. Baskı). (A. Türker, Çev.). Metis Yayıncılık. 

(Orijinal eserin yayın tarihi: 1991). 

Solnit, R. (2016). Yol aşkı: Yürümenin tarihi. (E. Kıvılcım, Çev.).  Encore Yayınları. (Orijinal 

eserin yayın tarihi: 2000). 

Stavrides, S. (2019). Müşterek mekan: Müşterekler olarak şehir. (2. Baskı). (C. Saraçoğlu, Çev.). 

Sel Yayıncılık. (Orijinal eserin yayın tarihi: 2016). 

Salı-Balaban, J. (2018). Verilerin toplanması. A. Şimşek (Ed.). Sosyal bilimlerde araştırma 

yöntemleri içinde (ss. 134-161). Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Savran, G. (2005). 80’li yılların kampanyaları ve özel alanın politikası (sorunlar ve sorular). D. 

Çakır (Ed.). Özgürlüğü ararken: kadın hareketinde mücadele deneyimleri içinde (ss. 81-

99). Amargi Yayınevi. 

Savran, A. G. (2019). Beden emek tarih. Dipnot Yayınları.  

Saygılıgil, F. (2020, Aralık, 19-20). 2000’li yıllarda feminist olmak. E. Üner (Ed.). Feminizmin 

yerelleşmesi konferansı içinde (ss. 15-19). Havle Kadın Derneği.  

Sancar, S. (2006). Türkiye’de Kadınların Hak Mücadelesini Belirleyen Bağlamlar. Sivil Toplum 

Geliştirme Merkezi. Ankara, Türkiye. 

http://panel.stgm.org.tr/vera/app/var/files/t/u/turkiyede-kadinlarin-hak-mucadelesi- 

serpil-sancar.pdf.  

Sancar, S. (2011). Türkiye’de Kadın Hareketinin Politiği: Tarihsel Bağlam, Politik Gündem ve 

Özgünlükler. S. Sancar (Der.). Birkaç arpa boyu... 21. yüzyıla girerken türkiye'de feminist 

çalışmalar, prof. dr. nermin abadan unat'a armağan içinde (61-120). Koç Üniversitesi 

Yayınları.  

Sancar, S. (2014). Türk modernleşmesinin cinsiyeti: erkekler devlet, kadınlar aile kurar. (3. 

Baskı). İletişim Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 2012). 

Selek, P. (2014). Maskeler süvariler gacılar: Ülker sokak: bir alt kültürün dışlanma mekânı. (2. 

Baskı). Ayizi Yayıncılık. (Orijinal eserin yayın tarihi: 2001). 

Sennett, R. (1999). Gözün vicdanı: kentin tasarımı ve toplumsal yaşam. (S. Sertabiboğlu ve C. 

Kurultay, Çev.). Ayrıntı Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1991). 



 

170 

 

Sennett, R. (2008). Ten ve taş batı uygarlığında beden ve şehir. (T. Birkan, Çev.). Metis Yayınları  

(Orijinal eserin yayın tarihi: 1994). 

Sennett, R. (2020). Kamusal insanın çöküşü. ( 7.Baskı). (S. Durak ve A. Yılmaz, Çev.). Ayrıntı 

Yayınları (Orijinal eserin yayın tarihi: 1977). 

Sirman, N. ve Demirdirek, A. (2005). Perşembe grubu deneyimi. D. Çakır (Ed.). Özgürlüğü 

ararken: kadın hareketinde mücadele deneyimleri içinde (ss.173-186). Amargi Yayınevi. 

Sirman, N. (2011). Kadınların milliyeti. E. Özdemir ve S. Bayraktar (Haz.). İstanbul amargi 

feminizm tartışmaları (ss. 85-100) içinde. Amargi Yayınevi. 

Sirman, N. (2020). Sunuş. (E. Erdoğan ve N. Gündoğdu (Haz.). Türkiye’de feminist yöntem içinde 

(2. Baskı, ss. 9-13). Metis Yayınları.  

Tekeli, Ṣ. (2017). Feminizmi düşünmek. İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Tekeli, Ş. (2020). 1980’ler türkiyesi’nde kadınlar. Ş. Tekeli (Haz.). 1980’ler türkiye’sinde kadın 

bakış açısından kadınlar içinde (7. Baskı, ss. 15-46).  İletişim Yayınları.  

Timur, T. (2012). Habermas’ı okumak. (2.Basım). Yordam Kitap. (Orijinal eserin yayın tarihi: 

2008). 

Timisi, N. ve Gevrek, M. A. (2021). 1980’ler türkiye’sinde feminist hareket: ankara çevresi. A. 

Bora ve A. Günal (Ed.). 90’larda türkiye’de feminizm içinde (7. Baskı, 13-39).  İletişim 

Yayınları. 

Torre, S. (1996). Claiming the Public Space: The Mothers of Plaza de Mayo. D. Agrest, P. 

Conway and L. K. Weisman (Ed). In The sex of architecture (ss. 241-250). London and 

New York: Routledge. 

Touraine, A. (1999). Toplumdan toplumsal harekete. K. Çayır (Ed.). Yeni sosyal hareketler içinde 

(2. Baskı, ss. 31-46). Kaknüs Yayınları. 

Tutar, C. (2021). Televizyonda gündelik yaşam dinamikleri: Reality programlarda postmodern 

zaman ve mekân manzaraları. Doruk Yayınları.  

Tuncer, S. (2022). Disiplinler ötesi bir yaklaşım olarak feminist coğrafya. M. A. Toprak (Haz.). 

Eleştirel beşeri coğrafya: Toplum, mekan, coğrafya içinde (ss. 118-142). Bağlam 

Yayıncılık.  

Vogel, L. (1990). Marksist teoride kadın. (M. Öngören, Çev.). Pencere Yayınları. (Orijinal eserin 

yayın tarihi: 1983). 



 

171 

 

Yüksel, Ş. (2020). Eş dayağı ve dayağa karşı dayanışma kampanyası. Ş. Tekeli (Ed.). 1980’ler 

türkiye’sinde kadın bakış açısından kadınlar içinde (7. Baskı, ss. 303-310 ). İletişim 

Yayınları. 

Young, I. M. (1999). İletişim ve Öteki: Müzakereci Demokrasinin Ötesinde. S. Benhabib (Ed.). 

(Z. Gürata ve C. Gürsel, Çev.). Demokrasi ve farklılık siyasal düzenin sınırlarının 

tartışmaya açılması (s. 174-196) içinde. Demokrasi Kitaplığı. 

Yırtıcı, H. (2009). Çağdaş kapitalizmin mekânsal örgütlenmesi. (2. Baskı). İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları (Orijinal eserin yayın tarihi: 2005).  

Yıldırım, A. ve Simsek, H. (2011). Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri (8. Baskı). Seçkin 

Yayıncılık. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1999). 

Zetkin, C. (1988). Kadın sorunu üzerine. (İ. Yarkın, Çev.). İnter Yayınları.  

Zihnioğlu, Y. (2003). Kadınsız inkılap. Metis Yayınları. 

Weintraub, J. (1997). The theory and politics of the public/private distinction.  J. Weintraub & K. 

Kumar (eds.). Public and private in thought and practice: Perspectives on a grand 

dichotom. (pp.1-42). University of Chicago Press. 

Wollstonecraft, M. (2019). Kadın haklarının gerekçelendirilmesi. (11. Baskı). (D. Hakyemez, 

Çev.). Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. (Orijinal eserin yayın tarihi: 1792). 

DERGİLER 

Acar-Savran, G. (2002). Özel/Kamusal, Yerel/Evrensel: ikilikleri Aşan Bir Feminizme Doğru. 

Praksis, (8), 255-306. 

Acar-Savran, G. (2011). “Feminizmin Politik Öznesinde Kimler Var?”, Feminist Politika, Sayı 

(9), 20-21.   

Altınbaş, D. (2006). Feminist Tartışmalarda Liberal Feminizm. Kadın Araştırmaları Dergisi, (9), 

21-52. 

Alkan, A. (2000). ‘Özel Alan-Kamusal Alan’ Ayrımının Feminist Eleştirisi Çerçevesinde Kentsel 

Mekân, Kültür ve iletişim, sayı: 3/1, 71-95. 

Arslan, A. S. (2013). Kent Hakkı Bağlamında Kamusal Alanın Yeniden Talebi ve Kamusal 

Alanda Sanat. İdealKent Dergisi, 4(10), 86-107. 

Benhabib, S. (1996). Kamu Alanı Modelleri. Cogito, (8), 238-258. 



 

172 

 

Butler, J. (2012). Müttefik Bedenler ve Sokağın Siyaseti. (B. Kovulmaz, Çev.). Cogito: Dostluk, 

(68-69), 28-51. 

Çakır, S. (2008). Kapitalizm ve Patriyarkaya Karşı: Sosyalist feminizm. Toplum ve Demokrasi 

Dergisi, 2(4), 185-196. 

Deflem, M. (2014). Habermas’ın İletişimsel Eylem Kuramı’nda Hukuk. (Ü. Yükselbaba, Çev.). 

Journal of Istanbul University Law Faculty, 72(1), 877-893. 

Gambetti, Z. (2007). Marx ve Arendt: Emek, İş, Eylem Üzerinden Üç Siyaset Biçimi. Birikim 

Dergisi, (217), 46-54. 

Güneş, F. (2015). Toplumsal Yeniden Üretim ve Karşılığı Ödenmeyen Emek. TTB Mesleki Sağlık 

ve Güvenlik Dergisi, 15 (57), 2-9.   

Olgun, H. B. (2017). Jürgen Habermas, Hannah Arendt ve Richard Sennett’in Kamusal Alan 

Yaklaşımları. Sosyolojik Düşün, 2(1), 45-54. 

Özdemir, Ö. (2017). İki Sistemli Kuram Olarak Sosyalist Feminizm. Karadeniz Sosyal Bilimler 

Dergisi, 9(2), 395-414. 

Purcell, M. (2003). Citizenship and the right to the global city: Reimagining the capitalist world 

order. International journal of urban and regional research, 27(3), 564-590. 

Saygılıgil, F. (2011). Novamed Grevini Hatırlamak. Feminist Politika, (9), 4-5. 

Yörük, A. (2009). Feminizm/ler. Sosyoloji Notları, 7(1), 63-85. 

Wolin, S. S. (2013). Hannah Arendt: Demokrasi ve Politik Olan. (H. Şen, Çev.). Sosyoloji 

Dergisi, (29), 135-149. 

WEB KAYNAKLARI 

Bianet, (2021, 30 Nisan). “İstanbul sözleşmesi'nin feshi” resmi gazete'de. 

https://bianet.org/bianet/toplumsal-cinsiyet/243318-istanbul-sozlesmesi-nin-feshi-

resmi-gazete-de adresinden 28 Ağustos 2023 tarihinde alınmıştır.  

Bora, A. (2023, 19 Ağustos). 19 Ağustos 2002: Kadın Koalisyonu kuruldu. Çatlak Zemin. 

https://catlakzemin.com/19-agustos-2002-kadin-koalisyonu-kuruldu/ 

Büyükgöze, S. (2021, 5 Ocak). Feminist Gece Yürüyüşü. Feminist Bellek. 

https://feministbellek.org/feminist-gece-yuruyusu/ 

https://bianet.org/bianet/toplumsal-cinsiyet/243318-istanbul-sozlesmesi-nin-feshi-resmi-gazete-de
https://bianet.org/bianet/toplumsal-cinsiyet/243318-istanbul-sozlesmesi-nin-feshi-resmi-gazete-de
https://catlakzemin.com/19-agustos-2002-kadin-koalisyonu-kuruldu/
https://feministbellek.org/feminist-gece-yuruyusu/


 

173 

 

Ecevit, Y. (2021). Toplumsal Cinsiyet Eşitliğinin Temel Kavramları. CEİD Yayınları. 

https://ceidizler.ceid.org.tr/dosya/toplumsal-cinsiyet-esitliginin-temel-kavramlaripdf.pdf  

İnce, E. (2014, 15 Aralık). 90'ların Hak Mücadeleleri/ Özlem Aslan Anlattı 90'lardan Bugüne 

Barışa Yürüyen Anneler.  Bianet. https://bianet.org/bianet/siyaset/160754-90-lardan-

bugune-barisa-yuruyen-anneler.  

Kayuder, (2022). “Kent Hakları İzleme Platformları İçin” Kent Hakları İzleme Rehberi. 

Karadeniz Yeni Ufuklar Derneği.  https://dspace.ceid.org.tr/xmlui/handle/1/1956 

adresinden 10 Eylül 2023 tarihinde alınmıştır.  

Karakuş, F. (2022, 4 Kasım). 4 Kasım 1987: Ankara’da feminist ‘Perşembe Grubu’ toplanmaya 

başladı. Çatlak Zemin. https://catlakzemin.com/4-kasim-1987-ankarada-feminist-

persembe-grubu-toplanmaya-basladi/  

Karakuş, F. (2023, 1 Mart). 1 Mart 2008: İstanbullu feministlerden ‘8 Mart 2008’e Merhaba!. 

Çatlak Zemin. https://catlakzemin.com/1-mart-2008-istanbullu-feministlerden-8-mart-

2008e-merhaba/ 

Kaos GL,  (2020). LGBTİ+ Hakları Alanında Çeviri Sözlüğü. D. Gedizlioğlu (Haz.). OnAda 

Tanıtım Basım.  www. kaosgldernegi. org/images/library/cevirisozlugu2020 adresinden 

3 Aralık 2023 tarihinde alınmıştır. 

Mokami Status of Women Council. (2023). Take Back the Night. 

https://www.mokamiwomen.ca/home/take-back-the-night.htm  adresinden 8 Eylül 2023 

tarihinde alınmıştır.  

Tuncer, S. (2018, 31 Aralık). Kadınların Kent Hakkı: Bütün Köşebaşlarını İstemek. TESEV İyi 

Yönetişim Tartışmaları. https://www.tesev.org.tr/tr/research/kadinlarin-kent-hakki-

butun-kosebaslarini-istemek/  

Osmanağaoğlu, H. (2022, 1 Mart). Feminist Gece Yürüyüşü Yirminci Yılında. Jin Dergi. 

https://kadineki.com/anasayfa/  

Sessiz Kalma, (2023, 27 Temmuz). Cumartesi Anneleri/İnsanları. 

https://www.sessizkalma.org/tr/savunucu/cumartesi-anneleriinsanlari adresinden 31 

Ağustos 2023 tarihinde alınmıştır. 

Toker, N. (2006, 24 Aralık). Hannah Arendt’de Politik Sorumluluk ve Yurttaş Sorumluluğu. 

Birikim Dergisi. https://birikimdergisi.com/guncel/1004/hannah-arendt-te-politik-

sorumluluk-ve-yurttas-sorumlulugu%202006 

https://ceidizler.ceid.org.tr/dosya/toplumsal-cinsiyet-esitliginin-temel-kavramlaripdf.pdf
https://bianet.org/bianet/siyaset/160754-90-lardan-bugune-barisa-yuruyen-anneler
https://bianet.org/bianet/siyaset/160754-90-lardan-bugune-barisa-yuruyen-anneler
https://dspace.ceid.org.tr/xmlui/handle/1/1956
https://catlakzemin.com/4-kasim-1987-ankarada-feminist-persembe-grubu-toplanmaya-basladi/
https://catlakzemin.com/4-kasim-1987-ankarada-feminist-persembe-grubu-toplanmaya-basladi/
https://catlakzemin.com/1-mart-2008-istanbullu-feministlerden-8-mart-2008e-merhaba/
https://catlakzemin.com/1-mart-2008-istanbullu-feministlerden-8-mart-2008e-merhaba/
https://www.mokamiwomen.ca/home/take-back-the-night.htm
https://www.tesev.org.tr/tr/research/kadinlarin-kent-hakki-butun-kosebaslarini-istemek/
https://www.tesev.org.tr/tr/research/kadinlarin-kent-hakki-butun-kosebaslarini-istemek/
https://kadineki.com/anasayfa/
https://www.sessizkalma.org/tr/savunucu/cumartesi-anneleriinsanlari
https://birikimdergisi.com/guncel/1004/hannah-arendt-te-politik-sorumluluk-ve-yurttas-sorumlulugu%202006
https://birikimdergisi.com/guncel/1004/hannah-arendt-te-politik-sorumluluk-ve-yurttas-sorumlulugu%202006


 

174 

 

Toker, N. (2011, 15 Eylül). Hannah Arendt Niye Feminist Olmadı?. Amargi Dergi. 

http://www.amargidergi.com/yeni/?p=1266 

Uzunçayırlı-Baysal, C. (2018, 7 Aralık). Bir Kent Meydanını Kim Kurar? Agoralarını Yitiren 

Toplum. 1+1 Express Dergisi. https://birartibir.org/agoralarini-yitiren-toplum/ 

GÖRSEL KAYNAKLARI 

Adal, H. (2023, 9 Mart). Fotoğraflarla 21'inci 8 mart gece yürüyüşü. Bianet. 

https://bianet.org/haber/fotograflarla-21-inci-8-mart-gece-yuruyusu-275392  

Bianet, (2020, 8 Mart). Kadınların açıklaması: Bizlere dayatılan makbul hayatları reddediyoruz. 

https://bianet.org/haber/kadinlarin-aciklamasi-bizlere-dayatilan-makbul-hayatlari-

reddediyoruz-221106 adresinden 10 Şubat 2024 tarihinde alınmıştır. 

Kepenek, E. (2021, 8 Mart). "Feminist isyan her yerde" Bianet. https://bianet.org/haber/feminist-

isyan-her-yerde-240504  

Kısa Dalga, (2022, 18 Mart). "20. feminist gece yürüyüşü: "feminist isyan büyüyecek" 

https://kisadalga.net/podcast/detay/20-feminist-gece-yuruyusunde-ciddi-hak-ihlali-ve-

siddet-yasandi_26337 adresinden 10 Şubat tarihinde alınmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.amargidergi.com/yeni/?p=1266
https://birartibir.org/agoralarini-yitiren-toplum/
https://bianet.org/haber/fotograflarla-21-inci-8-mart-gece-yuruyusu-275392
https://bianet.org/haber/kadinlarin-aciklamasi-bizlere-dayatilan-makbul-hayatlari-reddediyoruz-221106
https://bianet.org/haber/kadinlarin-aciklamasi-bizlere-dayatilan-makbul-hayatlari-reddediyoruz-221106
https://bianet.org/haber/feminist-isyan-her-yerde-240504
https://bianet.org/haber/feminist-isyan-her-yerde-240504
https://kisadalga.net/podcast/detay/20-feminist-gece-yuruyusunde-ciddi-hak-ihlali-ve-siddet-yasandi_26337
https://kisadalga.net/podcast/detay/20-feminist-gece-yuruyusunde-ciddi-hak-ihlali-ve-siddet-yasandi_26337


 

175 

 

 

 

 

 

 

 

EKLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

176 

 

EK -1: Feminist Gece Yürüyüşü’nden Görseller 

 

 

Görsel 1: 18. Feminist Gece Yürüyüşü 

 

 

Görsel 2: 19. Feminist Gece Yürüyüşü 

 



 

177 

 

 

Görsel 3: 20. Feminist Gece Yürüyüşü 

 

 

 

Görsel 4: 21. Feminist Gece Yürüyüşü 

 

 

 

 

 

 



 

178 

 

EK-2: Etik Kurul Onayı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

179 

 

EK-3: Görüşme Soruları 

       Çalışma doğrultusunda hazırlanan soruların niteliği sosyo-demografik bilgilerden 

oluşan sorular ve çalışmanın kuramsal bölümlerine koşut oluşturan toplam 16 adet açık 

uçlu soru ve ek sorulardan oluşmaktadır. Çalışmanın amacına uygun olarak hazırlanan 

sorular aşağıda şu şekilde formüle edilmiştir:  

Sosyo-Demografik Sorular:  

a) İsminiz? 

b) Yaşınız? 

c) Medeni Durumunuz? 

d) Eğitim Durumunuz? 

e) Mesleğiniz? 

f) İkametgahınız?  

1. Kendinizi biraz tanıtabilir misiniz? 

1.1.  Herhangi bir feminist hareket ya da kadın hareketi örgütlenmesi içinde misiniz? 

1.2.  Feminist misiniz? 

2. Toplumsal cinsiyet eşitsizliğine dayalı özel alan-kamusal alan ayrımı sizin açınızdan 

ne anlam ifade ediyor? 

2.1.  Özel alan-kamusal alan ayrımından kaynaklanan eşitsizliğin etkilerini en yoğun 

hangi alanda yaşıyorsunuz? 

2.2.  Özel alanda ev içinde kadınların maruz kaldıkları hak ihlallerinin kamusal alana 

taşınarak görünür kılınması sizin için ne anlam ifade ediyor? 

3. Feminist Gece Yürüyüşü sizin açınızdan nasıl bir öneme sahip? 

3.1.  Düzenli olarak her yıl Feminist Gece Yürüyüşüne katılıyor musunuz? 

3.2.  Feminist Gece Yürüyüşü’nün öznesi kimdir?  

3.3.  Eylem alanındaki dayanışmayı nasıl tanımlarsınız? 

3.4.  Son yıllarda Trans kadınlar ve LGBTİ+ bireyler özelinde Feminist Gece 

Yürüyüşü’nün katılımcı profilinin kapsayıcılığı konusunda yaşanan tartışmaları 

nasıl değerlendiriyorsunuz?  

3.5.  Yürüyüşün cis-erkeklerin katılımına kapalı olması konusunda ne 

düşünüyorsunuz? 

4. Feminist Gece Yürüyüşü’nde öne çıkan “Geceleri de, Sokakları da, Meydanları da 

Terk Etmiyoruz” sloganı sizin açınızdan ne anlam ifade ediyor?  



 

180 

 

4.1.  Kadın bedenine yönelik üretilen ataerkil söylemler sizin kentsel mekânda 

gündelik hayattaki deneyimlerinizi  nasıl etkiliyor?  

4.2.  Hiç küçük bir şehirde ya da kırsalda yaşadınız mı? 

4.3.  Size göre kentin sınırlılıkları ve imkânları nelerdir? 

5. Size göre Feminist Gece Yürüyüşü’nün somut talepleri ve kazanımları nelerdir? 

6. Sokakta kolektif bir direnişin parçası olmak sizin kendi bedeninizle kurduğunuz 

ilişkiyi nasıl dönüştürüyor?  

7. Eylemin gerçekleştirildiği Taksim İstiklal Caddesi sizin kolektif hafızanızda nasıl bir 

öneme sahip? 

8. Feminist Gece Yürüyüşü’ne yönelik gelişmeleri hangi dijital medya platformları 

üzerinden takip ediyorsunuz?  

8.1. Dijital aktivizmin feminist hareketin örgütlenme deneyimlerine etkisini nasıl 

değerlendiriyorsunuz? 

9. Son yıllarda Feminist Gece Yürüyüşü’nün yasaklanmasına ve polis barikatına rağmen 

yürüyüşe katılmaya devam ediyor musunuz?  

10. Son olarak Türkiye’de feminist hareketin kamusal alan mücadelesinin bugünkü 

durumuna yönelik olarak neler söylersiniz?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

181 

 

EK-4: Görüşme Sorularının Kategorilere Göre Dağılımı 

       Çalışmanın kuramsal perspektifinden hareketle oluşturulan soruların gruplara göre 

dağılımında üç temel kategori ön plana çıkmaktadır. Soruların kategorilere göre dağılımı 

aşağıda şu şekilde listelenmiştir: 

1. Taksim’in Politik Bir Mekân Olarak Toplumsal Hareketler ve İktidarlar 

Açısından Analizi   

a) Eylemin gerçekleştirildiği Taksim İstiklal Caddesi sizin kolektif hafızanızda nasıl 

bir öneme sahip? 

b) Sokakta kolektif bir direnişin parçası olmak sizin kendi bedeninizle kurduğunuz 

ilişkiyi nasıl dönüştürüyor? 

2. Feminist Gece Yürüyüşü Bağlamında Kadınların Kent Hakkı Mücadelesinin 

Politik Analizi 

c) Toplumsal cinsiyet eşitsizliğine dayalı özel alan/kamusal alan ayrımı sizin 

açınızdan ne anlam ifade ediyor? 

d) Türkiye’de feminist hareketin kamusal alan mücadelesinin bugünkü durumuna 

yönelik olarak neler söylersiniz?  

e) Feminist Gece Yürüyüşü’nde öne çıkan “Geceleri de, Sokakları da, Meydanları 

da Terk Etmiyoruz” sloganı sizin açınızdan ne anlam ifade ediyor?  

3. Kolektif Bir Politik Öznenin İnşası Ekseninde Feminist Gece Yürüyüşü’nün 

Kapsayıcılığını Sorgulamak 

f) Kendinizi biraz tanıtabilir misiniz? 

g) Feminist Gece Yürüyüşü sizin açınızdan nasıl bir öneme sahip?  

h) Size göre Feminist Gece Yürüyüşü’nün somut talepleri ve kazanımları nelerdir? 

i) Feminist Gece Yürüyüşü’ne yönelik gelişmeleri hangi dijital medya platformları 

üzerinden takip ediyorsunuz?  

j) Son yıllarda Feminist Gece Yürüyüşü’nün yasaklanmasına ve polis barikatına 

rağmen yürüyüşe katılmaya devam ediyor musunuz? 

  

 

 

 

 

 

 



 

182 

 

EK-5: Görüşmecilerin Sosyo-Demografik Bilgileri 

 

İsim Yaş Medeni Durum Eğitim Durumu Meslek İkametgah 

Seher 45 Evli Lise Mezunu Devlet Memuru Yeldeğirmeni 

Bahar 43 Bekar Lisans Mezunu Part Time İşler Sarıyer 

Elif 27 Bekar Lisans Mezunu İletişim ve Yayın Sorumlusu Osmanbey 

Zeynep 38 Bekar Lisans Mezunu Çalışmıyor Bayrampaşa 

Deniz 53 Evli Doktora Öğrencisi Mühendis Kadıköy 

Hande 28 Bekar Yüksek Lisans İçerik Üreticisi Şişli 

Sevilay 31 Evli Lisans Mezunu Bütçe ve Pazarlama Uzmanı Maltepe 

Leyla 28 Bekar Yüksek Lisans Emlak Danışmanı Şişli 

Hülya 35 Bekar Lisans Öğrencisi Reklam Ajansı Şişli 

Merve 57 Bekar Ortaokul Mezunu Yardım Sağlık Personeli Kurtuluş 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


