
 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Tefsir Bilim Dalı 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

NECM SÛRESİNİN KONULU TEFSÎR AÇISINDAN 

DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

 

Hamit KARTAL 

12908012 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Hüseyin ZAMUR 

 

 

 

 

Diyarbakır 2024  



 

 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Tefsir Bilim Dalı 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

NECM SÛRESİNİN KONULU TEFSÎR AÇISINDAN 

DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

 

Hamit KARTAL 

12908012 

 

 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Hüseyin ZAMUR 

 

 

 

 

 

 Diyarbakır 2024 

  



 

TAAHHÜTNAME 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

Dicle Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliğine göre 

hazırlamış olduğum “NECM SÛRESİNİN KONULU TEFSÎR AÇISINDAN 

DEĞERLENDİRİLMESİ” adlı tezimin tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her 

alıntıya kaynak gösterdiğimi ve tez yazım kılavuzuna uygun olarak hazırladığımı 

taahhüt eder, tezimin kâğıt ve elektronik kopyalarının Dicle Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü arşivlerinde aşağıda belirttiğim koşullarda saklanmasına izin 

verdiğimi onaylarım. Lisansüstü Eğitim-Öğretim yönetmeliğinin ilgili maddeleri 

uyarınca gereğinin yapılmasını arz ederim. 

                                                                                                      

                                                                                                                   24.10.2024 

                                                                                                             Hamit KARTAL



 

I 

 

ÖN SÖZ 

Kur’ân Allah’tan bir nur ve apaçık bir kitap olarak Allah’ın rızasını 

arayanlara kurtuluş yolarına öğretir, onları karanlıktan aydınlığa çıkarır. Kur’ân’ın 

hükmü kıyamete kadar devam edecektir. Nitekim Allah (cc.) “Bu Zikri hiç şüphesiz 

biz indirdik ve hiç şüphesiz onun koruyucusu da biziz.” şeklinde buyurarak Kur’ân’ın 

evrenselliğine delalet eden korumasını kendi uhdesine almıştır. Bu korumanın 

sünneti de içerip içermediği konusu etrafında birtakım tartışmalar yapılmıştır. Bu 

tartışmalar Necm sûresinin ilk âyetleri bağlamında da yürütülmüştür. Necm sûresinin 

diğer bir önemi de şudur; kaynaklarda “Garânîk hadisesi” olarak geçen bir hadisenin 

Necm sûresinin 19-20. âyetleri bağlamında dile getirildiğini görmekteyiz. Bu 

hadisenin gerçekleşip gerçekleşmediğini bütün detaylarıyla açıklığa kavuşturmanın 

gerekliliği ortadadır. Bu da bizi bu sûrenin tefsîrini yapmaya yönelten amillerden biri 

olmuştur. 

Çalışmamız giriş, üç bölüm ve sonuçtan oluşmaktadır. 

Birinci bölümünde, Necm sûresi ve vahyin hakikati, Necm sûresinin tanıtımı, 

daha önceki ve sonraki surelerle olan irtibatı, Necm kelimesinin kökü, Sidretu’l-

müntehâ’nın yeri ve mahiyeti, sünneti inkâr edenlerin delilleri ve bu delillere 

reddiyeler, birinci bölümde geçen âyetlerin kısaca tefsîri (1-18.) ve birinci bölümde 

geçen âyetlerden alınacak dersler gibi bilgilere yer verilmiştir. 

İkinci bölümde: İsrâ ve miʻrâcın lügat ve ıstılah anlamları, Mi‘râcın zamanı, 

Hz. Muhammed’in (sav.) bu yolculukta gördükleri acayip şeyler, Kureyş’in tepkisi, 

O’nun Mescid-i Aksâ’da peygamberlere namazda imamlık yapması, bu yolculukta 

farz kılınan hükümler, rü’yetullah ile ilgili âlimlerin görüşleri, Garânîk olayı ve 

onunla ile ilgili rivâyetler, İkinci bölümde geçen âyetlerin kısaca tefsîri (19-32.) ve 

İkinci bölümde geçen âyetlerden alınacak dersler ele alınmıştır. 

Üçüncü Bölümde: Hz. Muhammed’in (sav.) getirdiği mesaj ile Hz. İbrahim 

(a.s.) ve Hz. Mûsâ’nın (a.s.) sahifelerinde geçen mesajların aynı kaynaktan 

beslendiğine ve bu mesajlar ile tüm inanç sisteminin bir olduğuna, hepsinin de 

Allah’ın birliğinden ve sadece ona ibadet edilmesinden bahsedildiğine, Müşriklerin 

inançları, putlara tapmanın kınanmasına, Meleklerin şefâati, müşriklerin melek 



 

II 

 

tasavvuru, müşriklerin özelliklerine, müşriklerin dünya görüşlerine değinilmiştir. 

Ayrıca ilahî mesajı yalanlayan eski toplumların yok edildiğine değinilmiştir. 

Kıyametin gittikçe yaklaşmakta olduğunu beyan ettikten sonra Allah’tan başka 

kıyametin o dehşetli sahnelerini kaldıracak kimsenin olmadığından bahsedilmiştir. 

Daha sonra bu bölümde geçen âyetlerin kısaca tefsîri (32-62.) ve bu bölümde geçen 

âyetlerden alınacak dersler ele alınmıştır. 

Bu araştırmanın yapılmasında, şekillenip olgunlaşmasında ve her safhasında 

her türlü katkıyı sağlayan danışman hocam Dr. Öğretim Üyesi Hüseyin ZAMUR’a, 

Doç. Dr. Abdullah Temizkan ve Dr. Öğretim Üyesi Fatih DEDE hocalarıma en içten 

duygularımla teşekkür etmeyi borç bilirim. 

 

      Hamit KARTAL 

       Diyarbakır 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

III 

 

ÖZET 

Allah Teâlâ, Kur’ân-ı Kerîm’in tebyîn ve tefsîr vazifesini Hz. Peygamber’in 

(sav.) kendisine vermiştir. Ondan sonra sahabe, tabiîn, tebe-i tabiîn ve nihayetinde 

müfessirler bu vazifeyi devralmışlardır. İlk dönem müfessirleri, Kur’ân-ı Kerîm’i 

baştan sona tefsîr ederken âyetler hakında varid olan rivâyetleri aktardıktan sonra 

konuyla ilgili sahabe ve tabiînin görüşlerini nakletmişlerdir. Bazı âlimler ise Kur’ân’ı 

Arap lügatindeki kıraat, teşbih, temsil, mecâz, icâz, iʻrâb, itnâb, istiâre, beyân, bedîʻ 

gibi dilbilim özellikleriyle tefsîr etmişlerdir. Böylece İslam kültüründe Kur’ân-ı 

Kerîm birçok metod ile tefsir edilmiştir. Modern dönemde ise bir kısım İslam âlimi 

Kur’ân’ın hidayet mesajlarını daha derli toplu bir şekilde insanlara ulaştırmak için 

konulu tefsîr metoduyla Kur’ân’ı tefsir etmeye çalışmışlardır. Bu nedenle bu 

çalışmada da bu metod takip edilmiştir. Vahiy, tevhîd, rü’yetüllah ve âhiret hayatı 

gibi iman açısından önemli bazı konulardan bahsetmesi nedeniyle de çalışmada 

Necm sûresi tercih edilmiştir. İlk inen secde âyetinin kendisinde olması ve miʻrâc 

mucizesinden bahsetmesi de bu seçimde etkili olmuştur. Çalışmada rivâyet, dirâyet, 

ictimaî, davet, mevzûî, klasik ve modern tefsirlere müracaat edilerek söz konusu 

sûredeki konular tartışılmıştır. Sûrede geçen bazı âyetlerin başta garânîk olayı olmak 

üzere kimi konular ile ilişkilendirdiği ve böylece ilgili âyetlerin farklı bir şekilde 

yorumlandığı tespit edilmiştir. Yine sûrede rü’yetüllah konusu açık bir şekilde 

zikredilmesine ve başka âyetler ile de desteklenmesine rağmen bazı mezhep 

âlimlerince söz konusu âyetlerin mecrasından çıkarıldığı ve mezhebi saikler ile 

yorumlandığı görülmüştür. Ayrıca yine sûrede geçen âyetler ışığında sünnetin vahiy 

mahsulü olması meselesi ele alınmış ve söz konusu ihtilaflar değerlendirilmiştir. 

Anahtar Sözcükler: Kur’ân, Necm sûresi, Sünnet, Miʻrâc, Garânîk  

 

 

  



 

IV 

 

ABSTRACT 

Allah (swt) entrusted the Prophet (pbuh) with the task of interpretation and 

exegesis of the Qur'ân al-kerîm. After him, the Companions, tabiîn, taba-i tabiîn and 

finally the commentators took over this task. The early commentators, while 

exegeting the Qur'an from beginning to end, narrated the narrations about the verses 

and then conveyed the opinions of the Companions and tabiîn on the subject. Some 

scholars, on the other hand, exegeted the Qur'ān with the linguistic features of the 

Arabic lexicon such as qiraāt, metaphor, simile, representation, metaphor, allegory, 

iʿrāb, itnāb, istiāra, bayān, and bedīʿ. Thus, in Islamic culture, the Holy Qur'an has 

been exegeted with many methods. In the modern period, some Islamic scholars have 

tried to exegete the Qur'an with the method of thematic tafsīr in order to convey the 

guidance messages of the Qur'an to people in a more organized way. For this reason, 

this method has been followed in this study. Surah Najm was preferred in this study 

because it mentions some important issues in terms of faith such as revelation, 

tawheed, rü'yatullah and the life hereafter. The fact that he had the first prostration 

verse and mentioned the miracle of mi'râj was also effective in this choice. In this 

study, the issues in the sūrah in question were discussed by referring to narration, 

dirāyah, social, dawah, mawḍūī, classical and modern exegesis. It has been 

determined that some of the verses in the sūrah are associated with some issues, 

especially the event of Gharnīk, and thus the related verses are interpreted in a 

different way. Again, although the subject of rü'yatullah is explicitly mentioned in 

the surah and supported by other verses, it has been observed that some sectarian 

scholars have taken these verses out of their context and interpreted them with 

sectarian motives. In addition, the issue of the Sunnah being the product of revelation 

in the light of the verses in the sūrah is discussed and the disputes in question are. 

 

Keywords: Qur'an, Surah Najm, Sunnah, Mi'râj, Garânîk  

  



 

V 

 

İÇİNDEKİLER 

         Sayfa No. 

ÖN SÖZ .................................................................................................................................................. I 

ÖZET .................................................................................................................................................. III 

ABSTRACT ........................................................................................................................................ IV 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................................................... V 

KISALTMALAR............................................................................................................................. VIII 

GİRİŞ .................................................................................................................................................... 1 

TEZİN METODU VE KAYNAKLARI ..................................................................................................... 4 

1.BİRİNCİ BÖLÜM .............................................................................................................................. 5 

NECM SÛRESİNİN ADI ...................................................................................................................... 5 

1.1. NECM SÖZCÜĞÜNÜN LÜGAT VE TERİM ANLAMI ............................................................... 5 

1.1.1. Sûre’de Geçen Hevâ Kelimesinin Anlamı .............................................................. 8 

1.1.2. Sûre’de Geçen Dalâl ve Gayy ( ُالَضَلََلُ وَاْلغَى) ........................................................ 11 

1.1.3. Necm sûresinde geçen “Tedellâ” Kelimesi ......................................................... 13 

1.2. NECM SÛRESİNİN KONUSU .................................................................................................. 16 

1.3. NECM SÛRESİNİN AMACI ..................................................................................................... 17 

1. 4. NECM SÛRESİ VE VAHİY ..................................................................................................... 20 

1.5. NECM SÛRESİNİN NÜZÛL SEBEBİ ...................................................................................... 24 

1.6. NECM SÛRESİNDE İZAFÎ BİLGİLER .................................................................................. 24 

1.7. NECM SÛRESİNİN KENDİNDEN ÖNCEKİ VE SONRAKİ SÛREYE OLAN İRTİBATI 24 

1.7.1. ONDUKUZ-YİRMİ ÜÇ ÂYETLERİNİN ÖNCEKİ ÂYETLER İLE MÜNÂSEBETİ .............. 26 

1.7.2. SİDRETÜ’L-MÜNTEHÂ’NIN YERİ VE MAHİYETİ ............................................................. 26 

1.8. MELEKLER VE CEBRÂİL’İN (A.S.) ÖZELLİKLERİ ......................................................... 28 

1.9. NECM SÛRESİNDE VAHYİN GELİŞ ŞEKLİ İLE VAHYİN LÜGÂT VE ISTILAHÎ 

ANLAMLARI ..................................................................................................................................... 29 

1.9.1.Vahyin Sözlük Anlamı ........................................................................................... 29 

1.9.2. Vahyin Istılahî Anlamı ......................................................................................... 30 

1.9.3.Vahyin Çeşitleri .................................................................................................... 31 

1.10. ÜÇ VE DÖRDÜNCÜ ÂYETLER BAĞLAMINDA SÜNNETİN VAHİY MAHSÜLÜ OLMASI

.............................................................................................................................................................. 32 



 

VI 

 

1.10.1. Bir ile Dördüncü Âyet Bağlamında Sünneti İnkâr Edenlerin Dayandıkları 

Şüpheler ....................................................................................................................................... 33 

1.10.2. Sünnet’in Hüccet Olduğuna Dair Deliller ......................................................... 35 

1.11. BİRİNCİ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERİN KISACA TEFSÎRİ (1-18) ................................... 41 

1.12. BİRİNCİ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERDEN ALINACAK DERSLER ................................. 42 

1.12.1. Necm sûresi Otuz İkinci Âyetin Nüzul Sebebi .................................................... 44 

İKİNCİ BÖLÜM ................................................................................................................................ 48 

NECM SURESİYLE BAĞLANTILI HADİSELER ....................................................................... 48 

2.1. İSRÂ VE MİʻRÂC......................................................................................................................... 48 

2.1.1. İsrâ ve Mi‘râc’ın Lügât ve Istilâh Anlamı ........................................................... 48 

2.1.2. İsrâ ve Mi‘râc Hadisesi ....................................................................................... 50 

2.1.3. İsrâ ve Mi‘râc’ın Zamanı .................................................................................... 52 

2.1.4. Mi‘râc’ın Şekli ..................................................................................................... 55 

2.1.5. Kureyş’in İsrâ Olayına Tepkisi............................................................................ 60 

2.2. RÜ’YETULLAH ........................................................................................................................... 62 

2.2.1. Kelâmî Açıdan Rü’yetullah’ın İmkânsız Olduğunu Savunanlar .......................... 62 

2.2.2. Rü’yetullah’ın Mümkün Olduğunu Savunanlar ................................................... 63 

2.2.3. Hz. Muhammed (sav.) Miʻrâc’ta Rabbini Gördü mü? ......................................... 67 

2.3. HZ. MUHAMMED’İN (SAV.) BEYTÜ’L-MAKDİS’TE NAMAZDA PEYGAMBERLERE 

İMAMLIK YAPMASI ......................................................................................................................... 73 

2.4. Mİ‘RÂC’TA BİLDİRİLEN HÜKÜMLER VE BEŞ VAKİT NAMAZIN FARZ KILINMASI .... 73 

2.5. GARÂNÎK HADİSESİ .................................................................................................................. 74 

2.5.1. Garânîk Olayı ile İlgili Rivâyetler ....................................................................... 76 

2.5.2. Müfessirlerin Garânîk Hadisesi hakkındaki Görüşleri ....................................... 80 

2.5.3. Garânîk Olayının Yalan Olduğunun Tarihi Olarak İspatı .................................. 90 

2.5.4. Necm sûresinin Nüzulü Hakkındaki Rivâyetlerin İncelenmesi ............................ 94 

2.5.5. Hac 52. Âyetin Tefsîri .......................................................................................... 97 

2.6. İKİNCİ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERİN KISACA TEFSÎRİ .................................................. 99 

2.7. İKİNCİ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERDEN ALINACAK DERSLER ................................... 101 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM .......................................................................................................................... 103 

TEVHÎD MESAJININ BİRLİĞİ VE MÜŞRİKLERİN KINANMASI ............................................. 103 

3.1. HZ. İBRAHİM VE HZ. MÛSA’NIN SAHİFELERİNDE GEÇEN VASİYETLER .................... 103 

3.2. MÜŞRİKLERİN İNANÇLARI ................................................................................................... 104 



 

VII 

 

3.2.1. Müşriklerin Putlara Tapmalarının Kınanması .................................................. 105 

3.2.2. Müşriklerin Melek Tasavvuru ............................................................................ 106 

3.2.3. Müşriklerin Dünya Görüşleri ............................................................................ 107 

3.3. ALLAH’A KARŞI GELEN KAVİMLER VE KÖTÜ SONLARI ............................................... 109 

3.3.1. Hz. Sâlih’in (a.s.) Davet metodu ve Kavmi ........................................................ 109 

3.3.2. Hz. Hûd’un (a.s.) Davet Metodu ve Kavminin Ona Cevabı ............................... 112 

3.3.3. Hz. Nûh’un (a.s.) Davet Metodu ve Kavmi ........................................................ 118 

3.3.4. Hz. Lût’un (a.s.) Devet Metodu ve Halkı ........................................................... 125 

3.4. ÜÇÜNCÜ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERİN KISACA TEFSÎRİ ............................................ 129 

3.5. ÜÇÜNCÜ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERDEN ALINACAK DERSLER ............................... 131 

SONUÇ .............................................................................................................................................. 134 

KAYNAKÇA .................................................................................................................................... 136 

 

  



 

VIII 

 

KISALTMALAR 

(a.s.)  Aleyhisselam 

(Sav.)   :(Sallallahualeyhi ve sellim) 

b.   : Bin/Oğlu 

bkz.  : bakınız  

c.c.  : Celle Celaluh 

Çev.  : Çeviren 

Hz.  : Hazreti 

h.  : Hicri 

m.   : Miladi 

(r.a.)  : Radiyallahu anh 

M.Ö.   : Milattan önce 

T.D.V.  : Türkiye Diyanet Vakfı 

Trc.  : Tercüme eden 

ö.  : Ölüm 

thk.  : Tahkik eden  

trhsz.  : Tarihsiz  



 

1 

 

GİRİŞ 

Kur’ân-ı Kerîm, insanları kula kulluk boyunduruğundan kurtararak Allah’a 

kul olma seviyesine çıkarmayı hedeflemektedir. Böylece onları dünyanın dar 

kalıpları içinden tutsak olmaktan kurtarıp dünya ve âhiret saadetine ulaştırmayı 

hedeflemektedir. Kur’ân, insanlığın dünya ve âhiret saadetini hedeflediğinden, tüm 

insanlık için için daha anlaşılır hale gelebilmesi için etraflıca tefsir edilmeye 

muhtaçtır. Kur’ân-ı Kerîm dönemin ve bölgenin Araplarının anlayacağı bir dille 

indiğinden ve yine Allah resulü (sav.) vahyin ilk muhatabı ve müfessiri olmasından 

ötürü ilk dönem Müslümanlarının Kur’ân’ı anlama konusunda herhangi bir sıkıntıları 

olmamıştır. Ancak nüzül döneminden uzaklaştıkça Kur’ân’ı tefsîr etme, yöntem ve 

yorumlarında değişiklik olmuştur. İşte bu yöntemlerden birisi de mevzûî tefsir 

çalışmalarıdır.  

Mevzûî tefsir, Kur’ân’ın bütünlüğü içerisinde veya herhangi bir sûresi 

içerisinde hedeflerine uygun konularını pratik hayata uygulama yönlerini araştıran 

bir ilimdir. Kur’ân âyetlerinin taalluk ettiği akide, sosyal ve evrensel olayların 

boyutlarıyla ilgili bir durum ya da husustan ibarettir.1 Kur’ân’ı konulu şekilde tefsir 

etmek, onun iniş tarihini, akidesini, hüküm ve şeriatını, kıssalarını, muhkem ve 

müteşâbihini, nasih ve mensûhunu, mutlak ve mukayyedini bilmekten geçmektedir. 

Nitekim içinde risâletle ilgili akide, ahkâm, müjde, inzâr, vaaz, hatırlatma, kıyametin 

dehşetli sahnelerinden betimlemeler, cennet, cehennem, aklı kullanma, fizik ve 

metafizik konularının bilinmesi de ancak bir peygamberin haber vermesiyle mümkün 

olmaktadır. “O peygamberleri apaçık delillerle ve kutsal metinlerle gönderdik. 

İnsanlara indirdiklerimizi kendilerine açıklaman için ve (ola ki üzerinde) düşünürler 

diye sana da uyarıcı kitabı indirdik.”2 Bu âyet bize Hz. Peygamber’in (sav.) 

sünnetinin de tefsîr ilmine kaynak olduğunu göstermektedir. Nitekim Kur’ân inişiyle 

beraber Allah resûlünün (sav.) tebyîn ve teblîğ vazifesi başlamıştır. Nazil olan 

âyetlerde kapalılığının olması halinde izah etmeye çalışırdı. Bazen Kur’ân-ı 

Kerîm’de anlaşılmayan bir âyeti farklı bir âyet veya sûrelerle açıklamıştır. Örneğin, 

                                                 

1 Heyet, Mebâhis fî’t-Tefsîr’l-Mevdûî, Ed. Mustafa Müslim, (Dimeşk: Daru’l-Kalem 1989), 5.  
2 Nahl, 16/44. 



 

2 

 

Fatiha sûresinde geçen “O din gününün sahibidir” âyetinde “Din gününden” kastın 

başka bir sûrede açıkladığını görebiliyoruz: “sana din gününün ne olduğunu bildiren 

nedir? O gün hiç kimse bir başkası için bir şey yapamaz. O gün tüm iş Allah’a 

kalmıştır.”3 şeklinde tefsîr edilmiştir. İşte bu tür tefsîr, mevzûî tefsir çalışmalarına 

ilham olmuştur. Nitekim mevzûî tefsirin temeli, Kur’ân-ı Kerîm’deki bir konunun 

Kur’ân bütünlüğü çerçevesinde anlaşılmasıdır. Yani Kur’ân’ı Kur’ân ile tefsîr 

etmektir. Örneğin “Fecrin beyaz ipi siyah ipinden sizin için ayırt edilir hale 

gelinceye kadar yiyin için”4 âyetinde (من الفجر) kelimesi önceki cümleyi tefsîr 

etmektedir. Başka bir örnek vermek olursak, “Kuşkusuz sana tekrar tekrar 

okunandan (âyetlerden) yedisini ve yüce Kur’an’ı verdik.”5 âyetinde geçen “Seb’ül 

mesâni” den kasıt Fatiha sûresi olarak tefsir edilmiştir.6 

Kur’ân’ın konular hakkındaki açıklamalarını bütüncül olarak araştıran bir 

araştırıcı, o konu hakkında sağlıklı bilgiyle beraber detaylı verilere ulaşmakta 

olduğunu görebilecektir.  

Mevzûî tefsir çalışmalarının hedef ve önemini şöyle sıralayabiliriz. 

1. Kur’ân’ın tefsiri âyetten anlam çıkararak mana vermek değil, gerçeklikten 

yola çıkarak tümevarım vasıtasıyla metne mana vermektir.  

2. İnsanların yenilenen ihtiyaçları giderme ve onları yönlendirmede 

Kur’ân’ın ilahî prensiplerini daha iyi anlamaları için yeniden onların 

istifadesine havale etmede takip edilmesi geren en etkili bir yoldur.  

3. Mevzûî tefsir, Kur’ân’ın hidayet yollarına ulaşmanın en pratik yoludur.7 

Mevzûî tefsîr, insanların tecrübeleri içinde sıkı bir bağlılık halinde olan 

sonuçlardır. Ancak bu tecrübeler İslami düşüncenin kontrolü altındadır. Hz. Ali (r.a.) 

bildirdiği üzere, o Kur’ân’ı konuşturun! nitekim o kendiliğinden konuşmaz. Ancak 

ben ondan sizlere haber vereceğim. Biliniz ki onda geleceğin ilmi ve geçmişin 

                                                 

3 İnfitâr, 82/17-19. 
4 Bakara, 2/187. 
5 Hicr, 15/87. 
6 Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre Sünenu’t-Tirmizî, thk. Ahmed Muhammed Şâkir, 

Muhammed Fûad Abdulbaki, İbrahim Atve (Kâhire: Mustafa Bâbî el-Halebî, 1975), “Tefsîru’l-

Kur’ân”, 1 (No.3122). 
7 Ömer Dumlu, “Konulu tefsîr Metudu Bir Usul Sayılabilir mi? ve Bunun Kur’ân’ı Anlama Katkısı, 

Tarihten Günümüze Kur’ân ilimleri ve Tefsîr Usulu Senpozyumu, (Ankara: İlim Yayma Vakfı 

Kur’ân ve Tefsîr Akademisi, 2009), 112. 



 

3 

 

haberleri mevcuttur. O hastalığınızın ilacıdır. Aranızdaki hakem ve düzen ve 

adalettir.8  

 

  

                                                 

8 Semîh Âtıf ez-Zeyn, et-Tefsîru’l-Mevdûî li’l-Kur’âni’l-Ker’îm, (Beyrût: Daru’l-Kutubi’l-Lübnânî-

Daru’l-Kutubi’l-Misrî, Trhsz.) 1/116. 



 

4 

 

TEZİN METODU VE KAYNAKLARI 

 Modern dönemde Kur’ân’ın konularına göre tefsir edildiği tefsirlere ağırlık 

verildiği görülmektedir. Hatta Kur’ân’dan belli bir konuyu ele alıp yorumlamak bazı 

âlimlere göre zaruret halini almıştır. Bu nedenle çalışmada Necm sûresi sûre eksenli 

konulu tefsîr metoduna uygun olarak ele alınmıştır. 

Necm sûresinin tefsiri yapılırken elektronik ortamdaki şamile ve basılı tefsîr 

kitaplarına müracaat edip konu hakkında bilgileri topladıktan sonra uygun olanı 

çalışmaya alınmıştır. Sûre içerisindeki kavram ve âyetlerle ilgili kaynaklara, hadis 

ilmine dair kitaplara, çağımızda yazılmış mevzu-î tefsir ansiklopedisi mahiyetinde 

olan tefsîrlere müracâat edilmiştir. Sûrede geçen konuların tefsiri için önce konu 

hakkında kısa bilgi verildikten sonra ihtilaf varsa âlimlerin görüşleri sergilendikten 

sonra tercih babından bazı görüşler önü sürülmüştür. Çalışmda araştırma yapılırken 

Kur’ân bütünlüğüne dikkat edilmiştir. Ayrıca sahîh hadis ve âlimlerin o konulardaki 

görüş ve delilleri de zikredilmeye çalışılmıştır. Keza çalışmada klasik tefsîrlere 

öncelik verilmiş daha sonra çağımız tefsirlerin görüşlerine yer verilmiştir. 

Konuyla ilgili âyetlerin mealleri verirken, Diyanet İşleri Başkanlığının 

hazırladığı meâlden yararlanılmıştır. Çalışmada Arapça kelimelerin izahında 

öncelikle en eski dilbilimcilerin kitapları sırasıyla taranmıştır. 

 

  



 

5 

 

1.BİRİNCİ BÖLÜM 

NECM SÛRESİNİN ADI  

Sahabe döneminde (  سُورَةَ النَّجْم) ‘vav olmadan’ Necm sûresi diye 

isimlendirilmişti.9 İbn Mesûʻd, Hz. Peygamberden (sav.) şöyle bir rivâyet 

aktarmaktadır: Allah resûlü (sav.) Necm sûresini okuduktan sonra orada bulunanların 

tümü secde ettiler. Biri hariç o da yerden bir avuç kum veya toprak alarak başına 

götürdü ve bu bana yeter dedi. Abdullah b. Mesûʻd bu adamın daha sonra kâfir 

olarak öldüğünü gördüm. İşte bu adam Ümeyye b. Halef’tir.10 İbn Abbas, Hz. 

Peygamberden (sav.) şöyle bir hadis rivâyet etmektedir: Hz. Peygamberden (sav.) 

Necm sûresinin bitiminde secde etmesiyle orada bulunan tüm Müslüman ve 

müşriklerin yanı sıra insanlar ve cinler de secde etmiştir.11 İşte bu sebeplerden ötürü 

Necm sûresi denilmiştir. Mushaflar ve tefsirlerde her iki şekilde (vavlı-vavsız) 

gelmiştir.12  

1.1. NECM SÖZCÜĞÜNÜN LÜGAT VE TERİM ANLAMI 

Bu kelime Ve’n-Necm (  والنَجْم) veya başında (و) “vav” olmadan en-Necm 

 (ال) diye telaffuz edilmekte sözlükte birçok anlama gelmektedir.13 Üzerindeki (النَجْم  )

cins/tür içindir. Anlamı yıldızların tümü demektir. Necm kelimesinin, kullanıldığı 

cümlenin (وَالنَّجْم  ا ذاَ هَوَى) on değişik anlama geldiği ifade edilmektedir.  

Birincisi: Kelbî’nin rivâyetiyle İbn Abbas: Kur’ân’ın parça parça dörder âyet, 

üçer âyet, sûre (sûre) Allah’ın resûlüne (sav.) inmesine yemin olsun demektir. İlk 

vahiy ile son vahiy arasında yirmi yıl vardır. Bu görüş Atâ, Mukâtil b. Süleyman, 

Mücâhid ve Ferrâ’nın tercihidir.14  

                                                 

9 İbn Âşûr, Muhammed Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir b. Âşûr et-Tûnisî, et-Tahrîr ve’t-

Tenvîr, (Tunus: Daru’t-Tûnisiye, 1984), 27/87. 
10 Buhârî, Sahîhü’l-Buhârî, Babu Secdetü’n-Necm, 1/364, (No.1020). 
11 Buhârî, Sahîhü’l-Buhârî, Babu Secdetü’n-Necm, 1/364, (No.1021). 
12 İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, 27/87. 
13 Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Meânî fî Tefsîr Kur’âni’l-Âzîm ve Seb’il Mesânî (Beyrut: Daru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1854), 14/44. 
14 Vâhidî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ahmed b. Muhammed b. Ali en-Nîsâbûrî eş-Şâfiî, et-Tefsîru’l-Besît, 

thk. Muhammed b. Suud Üniv. Bir heyet, (Suudi Arabistan: Ummâdetü’l-bahsi’l-İlmî,birinci 

basım, H. 1430), 21/7.  



 

6 

 

Kur’ân’ın parça parça yirmi senede inmesi anlamındadır. Kur’ân’a peyder 

pey ara ara nazil olduğu için (Necm) denilmiştir. Araplar, bir şeyin parça parça 

gelmesine “tencim” derler. Parça parçaya ayrılana “Müneccem” derler.15 Ziyâd b. 

Abdillah el-Hisânî, Mücahid’e göre (وَالنَّجْ م  ا ذاَ هَوَى) dan maksad Kur’ân’ın inmesidir.16 

Kur’ân’ın parça parça inmesine tencîm de denilmiştir.17 (  والنَجْم) ifadesinden maksat 

Kur’ân-ı Kerîm’in parça parça inmesi ise bu âyet ile “Kur’ân’ın Hz. Muhammed’e 

inmesine yemin ederim.” Anlamı kastedilmiştir.18 Bu kelime ile Kur’ân’ın nüzulünün 

kastedilmiş olması durumunda, Necm sûresindeki âyet Vakîâ sûresindeki şu âyete 

benzemektedir: “Bakın! Yıldızların yerlerine yemin ederim, ki bilseniz, bu gerçekten 

pek büyük bir yemindir. Kuşkusuz o, değeri çok yüce Kur’ân’dır. (Aslı) korunmuş bir 

kitaptadır. Ona ancak tertemiz olanlar (melekler) dokunabilir. O, âlemlerin 

rabbinden indirilmiştir.”19 Cafer-i Sâdık ise (وَالنَّجْم  إ ذاَ هَوَى) âyetini Hz. Muhammed’in 

(sav.) miʻrâc gecesinde göklerden inmesi veya Kur’ân’ın parça parça yirmi üç senede 

inmesi şeklinde yorumlamıştır.20  

İkincisi: Bu âyet yıldızın yörüngesindeyken yukarıdan batışı anlamına 

gelmiştir.21 

Üçüncüsü: Yıldızların gözden kaybolmalarına veya kıyamet gününde 

dökülmeleri ifade edilmiştir.22 

Dördüncüsü: ( ُالَنَجْم) Necm sözcüğünden maksad Süreyya yıldızıdır. 23 ( ُالَنَجْم) 

Işığını kendinden alan semâvî yıldızlardan biridir ve bu yıldızların göklerdeki yerleri 

                                                 

15 Zemahşerî, Mahmûd b. Umer b. Muhammed el- Hârizmî, el-Keşşâf ‘ân Ğavâmidi’t-Tenzîl ve 

‘Uyuni’l-Ekâvîli fî Vucuhi’t-Tevîl (Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-Ârabiyye, 2012), 2/315.  
16 Taberî, Ebu Cafer Muhammed b. Cerîr Abdullah, Câmîul-Beyân ân Te’vîli Ây’il-Kur’an, thk. 

Abdulmuhsin et-Türkî (Kâhire: dâru Hecer, 2001), 2/315. 
17 Muhammed Murtadâ el-Hüsynî ez-Zübeydî, Tâcu’l-Ârûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, ed. heyet (Kuveyt: 

Vezaretu’l-İrşâd ve’l-Enbâ, 2001), 33/480. 
18 Belhî, Ebu’l-Hasan Mukatil b. Süleyman b. Bişr el-Ezdî, Tefsîru Mukâtil b. Süleyman, thk. 

Abdullah b. Mahmud Şuhhate, (Dâru İhyai’t-Turâs, Beyrut, 1 Basım, H. 1423.) 3/159. 
19 Ahmed Şakir, Umdetu’t-Tefsîr âni’l-Hafizi İbn Kesîr (Mısır/Mansûra: Daru’l-Vefâ, 2005), 3/394. 
20 Ferrâ el-Begâvî, Meâlimü’t-Tenzîl fî Tefsîri’l-Kur’ân, thk. Abdurrazzak el-Mehdî (Beyrut: İhyau’-

Turasi’l-Ârabî, 2020), 7/401. 
21 Heyet, et-Tefsîru’l-Mevdûʻî li Sûveri’l-Kur’ani’l-Kerim, 8/491.  
22 Zemahşerî, Mahmûd b. Umer b. Muhammed el- Hârizmî, el-Keşşâf ‘ân Ğavâmidi’t-Tenzîl ve 

‘Uyuni’l-Ekâvîli fî Vucuhi’t-Tevîl (Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-Ârabiyye, 2012), 2/315. 
23 Muhammed Tahir el-Fetnî el-Gecrâtî, Mecmaû Bihâru’l-Envâr fî Garâibi’t-Tenzîl (Medine: Meclis 

Dâiretu’l-Maârifi’l-Osmâniyye, 1967), 4/665.| 



 

7 

 

sabittir. Güneş de o yıldızlardan biridir. Ancak “Necm” Süreyya yıldızının özel 

ismidir.24 

Beşincisi: Bu kelime ot anlamındadır. Nitekim bu kelime başka bir âyette 

 Bitkiler ve ağaçlar O'nun buyruğuna boyun eğerler.”25 şeklinde“ (وَالنَّجْمُ وَالشَّجَرُ يسَْجُدان  )

geçmektedir. Âyette “en-Necm” gövdesi olmayan bitkilerdir. “Şecer”, gövdesi olan 

ağaçlardır.26  

Altıncısı: Bu kelime şeytanlara atılan ateşli taştır. Göklerdeki taşlar, dünyanın 

atmosfer tabakasına girdiklerinde aşırı hız ve sürtünmeden bir ateş topları haline 

gelmektedirler. Ateşle birlikte etrafa saçtıkları ışıklar sayesinde dünya semasını 

süslemesi ve aynı zamanda şeytanlar için (الرجم) taşlama vazifesini de ifa 

etmektedir.27 Buna delil olarak şu âyet öne sürülmüştür: ( َمَ  اءَ الدُّنْيَا ب مَصَاب۪يح وَلقََدْ زَيَّنَّا السَّ

 Gerçek şu ki biz yakın göğü kandillerle“ (وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا ل لشَّيَاط۪ين  وَاعَْتدَنَْا لهَُمْ عَذاَبَ السَّع۪ير  

süsledik. Ayrıca bunlarla şeytanların taşlanmasını sağladık ve onlara alevli ateş 

azabını hazırladık.”28 

Yedincisi: Ay’ın burçlarının her biri için “necm” kelimesi kullanılmıştır. 

Belirgin yıldızların her birine necm denilmiştir.29 

Sekizincisi: İşini iyice düşünüp bir karara varana (نظر النُّجوم) iyice düşündü 

denilmektedir.30  

Dokuzuncusu: ( اءوالنُّجوم: وظائف الأشي ) “Nucum” eşyanın vazifeleri demektir. 

Nitekim her bir vazife necm’dir. Allah “Bakın! Yıldızların yerlerine yemin 

ederim,”31 yani Kur’ân’ın toplandığı yere yemin olsun demektir. Allah bir defada 

                                                 

24 İbrahim Anis - Abdel Halim Montaser - Attia Al-Sawalhi - Muhammad Khalafallah Ahmed, el-

Muʻcemu’l-Vasît (Kâhire: Mecmau’l-Lugati’l Ârabiyye, 1972), 2/845. 
25 Rahmân 55/6. 
26 Sanʻânî, Ebû Bekr Abdurrazzâk b. Hemmâm b. Nâfî el-Himyerî el-Yemânî, Tefsîru Abdurrazzâk, 

thk. Mahmud Muhammed Abduh, (Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut Birinci Basım H.1419). 3/265, 

(No: 3076). 
27 Meydânî, Hasan Habenneke, Maârici’t-Tefekkür fî Dekâiki’t-Tedebbür, 2/99. 
28 Mülk, 67/5. 
29 Halil b. Ahmed Ferâhidî, el-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî, İbrahim es-Samurrâî, (Kahire: 

Mektebtü’l-Hilâl, trhsz), 6/154.  
30 Halil b. Ahmed Ferâhidî, el-Ayn, 6/154. 
31 Vakia, 56/75. 



 

8 

 

Kur’ân’ı dünya semasına indirdikten sonra peygamberine (sav.) yirmi senede parça 

parça indirdi.32 

Onuncusu: Bu kelime, bir şeyin çıkması, belirgin olması ve aşikâr olması 

anlamına gelmektedir Arapçada (نجم القرن والنبت) denildiğinde “boynuz ve ot çıktığı 

zaman” kastedilmektedir. ( السن وأنجم السحاب إذا أقلع نجم وكذلك ) denildiğinde asıl 

anlamının yerden, gökten ya da vücuttan, her şeyin çıkması ve aşikâr olmasıdır. 

Yıldız, ağaç, ot, boynuz ve dişlerin aşikâr olması gibi. Nitekim Arapçada ( نجم قرن يقال: 

 Geyik ‘in boynuzu çıktı, Devenin dişi (الغزال، ونجم ناب البعير، ونجم النبات، ونجمت النجوم.

çıktı, otlar yeşerdi, yıldız çıktı-döküldü denilir. Yine Arapça ifadelerde ( ويقال: كلما درج

نجم في بني فلَن شاعر، أو متكلم، أو فارس، فهو ينجم نجوما. والاسم: نجم آخرون. وقد قرن من الناس 

(الناجم ), insanların her yüzyılda ölmesinden sonra onların yerine yeni insanlar geçti. 

Falan aşirette bir şair, filozof veya At binicisi ortaya çıktı denilmektedir.33 Bu 

kelimenin çoğulu ise (  انَْجَام ,نجُُوم   ,انَْجُم) şeklindedir. 

Hülâsa, (وَالنَّجْم  إ ذاَ هَوَى)’dan maksat Kur’ân’ın göklerden Hz. Muhammed’e 

(sav.) nazil olmasına yemin olsun, anlamına geldiğini tercih ediyoruz. 

1.1.1. Sûre’de Geçen Hevâ Kelimesinin Anlamı 

a) Hevâ kelimesi, insanın bir şeyi sevmesi ve o sevginin kişinin kalbine 

galebe çalıp musallat olmasıdır.34 (ونهََى النفسَ عن الهوى) “Rabbinin huzurunda (hesap 

vermekten) korkan ve nefsine kötü arzuları yasaklayana gelince,35  

b) “Heva” kelimesi, kayıtsız zikredildiğinde hep kötü anlamda 

kullanılmaktadır. Ancak o kötü manadan çıkaracak bir sıfatla gelmesi halinde 

müstesna, örneğin “Güzel hevâ”, şeklinde geldiğinde o zaman asıl manadan 

uzaklaşmaktadır. Bazı ilim ehli, hevâ kelimesinin bu ismi takmasındaki hikmeti ise 

sahibini ateşe atmasını sağladığından kaynaklanır demişler. 

                                                 

32 Halil b. Ahmed Ferâhidî, el-Ayn, 6/154.  
33 İbn Dursteveyh, Ebû Muhammed, Abdullah b. Cafer b. Muhammed b. Dursteveyh b. Mirzeban, 

Tashîhu’s-Sahîh ve Şerhuh, thk. Muhammed Bedevî el-Mehtûn, (Kahire: el-Meclisu’l-Aʻlâ li 

Şuûni’l-İslamiyye, 1998), 547.  
34 İbnü’l-Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kasım b. Muhammed b. Beşşâr, ez-Zâhir fî Meânî 

Kelimâti’n-Nâs, thk. Hâtım Salih ed-Dâmin, (Beyrut: Risâle, birinci basım, 1992), 2/388. 
35 Nâziât, 79/40. 



 

9 

 

 c) yukarıdan aşağıya düşmesine denilmektedir. ( يْء يهوي هويا وهويا إ ذا وَهوى الشَّ 

 yukarıdan aşağıya düşmesidir.36 Taha Sûresinin 81. âyetinde de bu (خر من علو إ لىَ سفل

mana mevcuttur. ( لِلْ  وَمَنْ  هَوٰى فقََدْ  غَضَبٖي عَليَ هِْ يَح  ) “Kim gazabıma uğrarsa artık uçuruma 

yuvarlanmış demektir.”37  

d) Bir şeye işaret etmektir.38 

 e) Korkak kişi için hevâ denilmiştir. Sebebi ise kalbinin korkudan yerinden 

fırlayacak gibi olmasındandır.39  

f) yer ve gök arasındaki boşluğa denilir.40 

 e) yürümek ve gitmek anlamındadır.41 

İbn Atiyye el-Endelusî, hevâ kelimesi hakkında İbn Abbas’tan şunu 

aktarmaktadır: Allah, hevâ kelimesini hep kötüleyerek zikretmiştir. “Nefsin 

isteklerine uyma, sonra seni Allah yolundan saptırır.”42 Ona inanmayan ve kendi 

tutkularının peşinden gidenler sakın ona inanmaktan alıkoymasın, sonra sen de helâk 

olursun!43 Şaʻbî: hevâ, sahibini alçalttığı için hevâ denilmiştir. Sehl’et-Tüsterî: 

“Hevâ ve hevesine tabi olman senin için hastalık, ona muhalefet etmen ise senin için 

şifadır.” Sehl: derki: “İki hayırlı şeyde hangisi daha hayırlıdır diye şüphe ettiğinde, 

hevesine hangisi daha yakınsa ondan uzak dur diğerini al.”44  

Sûrede Allah Teâlâ öncelikle; Hz. Muhammed’in (sav.) sapmadığını haber 

vermiştir. O’nun daha sonra “azmadı, yoldan da çıkmadı” demesi, gösteriyor ki Hz. 

Muhammed (sav.) hak yol üzerinedir. Allah akabinde “hevâ ve hevesinden” 

konuşmaz. demiştir. Nitekim başka bir âyette: “Hevâ ve hevesine tabi olma; yoksa 

                                                 

36 İbn Dureyd Ebû Bekr Muhammed b. Hasan b. Dureyd el-Ezdî, Cemheretü’l-Lügâ, thk. Remzî 

Münîr Baʻlebekî, (Beyrut: Daru’l-İlm li’l-Melâyîn, Birinci basım, 1987), 2/998. 
37 Tâhâ, 20/81 
38 İbnü’l-Enbârî, ez-Zâhir fî Meânî Kelimâti’n-Nâs 2/389. 
39 Ebû Ali el-Kâlî, İsmail b. el-Kasım b. Âyzûn b. Harun b. İsa b. Muhammed b. Selman, thk. Hişam 

et-Tâân, (Nahda, Bağdat, Daru’l-Hadarât Arabiyye, Beyrut, birinci basım, 1975), 168. 
40 Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî, es-Sihâh Tâcu’l-lügâ ve Sihâhu’l-Arabiyye, thk. 

Ahmed Abdulğaffur Attâr, (Daru’l-İlm li’l-Melâyîn, Beyrut, 1987), 6/2537. 
41 Cevherî, es-Sihâh Tâcu’l-lügâ ve Sihâhu’l-Arabiyye, 6/2538. 
42 Sad, 38/26. 
43 Tâhâ, 20/16. 
44 İbn Atiyye, Ebû Muhammed Abdulhak b. Galip b. Abdurrahman b. Temam, el-Muharibî, el-

Muharrarü’l-Vecîz fî Tefsîri Kitâbi’l-Azîz thk. Abdusselam Abduşşafî Muhammed, (Beyrut: 

Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, h. 2001). 5/86. 



 

10 

 

seni Allah’ın yolundan saptırırlar.”45 diğer bir âyette ise: ( ُهَهُ هَوَاهُ وَأضََلَّه
أفََرَأيَْتَ مَن  اتَّخَذَ إ لََٰ

لْمٍ  ُ عَلَىَٰ ع  شَاوَةً اللََّّ ه  غ  ه  وَقلَْب ه  وَجَعَلَ عَلىََٰ بَصَر  وَخَتمََ عَلَىَٰ سَمْع  ) “hevâsını ilâh yerine koyan, Allah’ın 

-bilgisine rağmen (sapmayı tercih ettiği için)- kendini saptırdığı, kulağını ve kalbini 

mühürlediği, gözüne de perde çektiği kimseyi bir tasavvur et!”46 demektedir. İkrime, 

“Arzulayıp hoşuna giden her şeyi kendine ilâh edinip ibadet edeni gördün mü?” 

âyetini hoşuna giden bir şeyi arzulayıp onu ilâh gibi sevgi beslemesi anlamına 

geldiğini ifade etmiştir. Saîd b. Cubeyr, onlar bir taşa ibadet ederlerdi. Daha güzel bir 

taşı bulduklarında onu atar, daha güzel olan taşa ibadet ederlerdi. demiştir. Şa‘bî, 

hevâ için hevâ denmesindeki hikmet ise sahibini ateşe atmasıdır. Kelbî derki: 

Araplardan biri bir şeyi sevdiğinde ona ibadet ederdi. Daha güzelini bulduğunda onu 

atar güzeline ibadet ederdi. İşte bu sözler üzerine İbn Abbas şöyle der: “Hevâ”, 

Allah’tan başka tapınılan bir ilahtır. Sözünden sonra şu âyeti okumuştur: ( َأرََأيَْتَ مَن  اتَّخَذ

 Bayağı arzularını tanrılaştıran kişiyi gördün mü?47“ (إ لهَهُ هَواهُ 

İbn Abbas: “Allâh, Kur’ân’da geçen tüm (هَوَى) “hevâ” sözcükleri kötülemek 

için zikretmiştir.” demiştir.48 

Lakin bu ise “nefs”ten meydana gelen sevgi, istek ve arzudur. Zira bu kelime 

Arap dilinde “onu sevdim”, “onu arzuladım.” anlamlarında da kullanılır. “Hevâ” 

sözcüğünün aslı (ه و ى) “he-ve-ye” dir. Aslında kıymetsiz, alçaklık ve düşük 

anlamındadır. İşte (هاوية) “hâviye” sözcüğü bu anlamdan gelmektedir. İnsan nefsinin 

alçalması durumunda kıymetli şeyleri bırakıp, kıymetsiz ve alçak şeyleri aldığında 

alçalıp yere yuvarlanır. “Rabbinin huzurunda (hesap vermekten) korkan ve nefsine 

kötü arzuları yasaklayana gelince, onun barınağı da şüphe yok ki cennetin ta 

kendisidir.49  

Özetle “hevâ kelimesi, hem Necm birinci âyette ( ى  وَالنَّجْم  ا ذاَ  هَوَٰ ) hem de üçüncü 

âyette geçmektedir. Birinci âyette geçen (ى ى) ile ikinci kelimede geçen (هَوَٰ  (هَوَٰ

arasında fark şudur: birincisinin anlamı: Kur’ân’ın göklerden Hz. Muhammed’e 

                                                 

45 Sad, 38/26. 
46 Câsiye, 45/23. 
47 Furkân, 25/43; Kurtûbî, thk. Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed Ebî Bekr b. Ferh el, Ensârî, el-

Câmi‘li Ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Ahmed Berdûnî, İbrahim Atfîş (Kâhire: Dâru Kutubi’l-Misriyye, 

1964), 13/35. 
48 Kurtubî, el-Câmiʻ li Ahkâmi’l-Kur’ân,17/83. 
49 Râzî, Mefâtihü’l-Gayb, 28/234; Naziât, 79/40-41. 



 

11 

 

(sav.) inmesine denilmiştir.50 İkincisinin anlamı ise: hevâ heves ve batıl demektir. 

قُ عَن  الْهَوَى إ نْ هُوَ إ لاَّ وَحْي  يوُحَى)  O, hevâ ve hevesinden konuşmaz. Onun (dinde)“ (وَمَا يَنْط 

konuştuğu her şeyi Allah bildirmiş ve vahiydir.”51 

1.1.2. Sûre’de Geçen Dalâl ve Gayy ( ُالَضَلََلُ وَالْغَى) 

Müfessirlerin çoğu, ( ُالَضَلََل) “sapma” ile ( ُالْغَى) “gayy’ın” anlamının aynı 

olduğunu belirtmektedirler. Ancak bazılarına göre ( ُالَضَلََل) “dalâl, hidâyetin zıttı; 

شْد  ) gayy” de“ (الْغَىُ ) شْد  لَا ) :rüşdün” zıttıdır.52 Nitekim Kur’ân’da“ (الرُّ وَإ نْ يَرَوْا سَب يلَ الرُّ

ذوُهُ  ذوُهُ سَب يلًَ يتََّخ  سَب يلًَ وَإ نْ يَرَوْا سَب يلَ الغَي   يتََّخ  ) “Onlar, bütün mûcizeleri görseler de iman 

etmezler; doğruluk yolunu görseler onu izlemezler. Fakat eğrilik yolunu görürlerse 

hemen ona saparlar.”53 Başka bir âyette (   نَ  الْغَي شْدُ م   Doğru eğriden açıkça“ (قَدْ تبَيََّنَ الرُّ

ayrılmıştır.”54 denilmiştir. 

لََلَ )  ed-Dalal” kelimesi asıl itibariyle gayy’den daha genel bir kullanışa“ (الضَّ

sahiptir. Deve veya yükün kaybolması için ( َّضَل) ifadesi kullanılabilir ancak (غَوَى) 

ifadesi kullanılamaz. Öyleyse ( َلََل  ed-Dalal”dan maksad yolcunun yolunu asla“ (الضَّ

bulamamasıdır. ( ُوَايَة  givâye” kelimesi ise hedefe ulaştıramayan bir yol“ (وَالْغ 

anlamındadır. Nitekim istikâmet üzere olmayan zayıf irâdeli bir mümine 

“istikâmetini kaybetmiş” denilir. Ancak o dalalettedir denilemez. Sonuçta dalaletta 

olan kişi kâfir gibi yolunu şaşırmıştır. Ğavî ise fasık gibi yolu bildiği halde doğru 

yolun izini sürmeyendir.55 Öyleyse (الضال) “Dall” yolu bilmediği halde bilgisizce 

gidendir. (ي  el-gâvî” ise hakkı bildiği halde yüz çevirendir. Allah (cc.) hem“ (الْغَاو 

peygamberini, yolunu şaşıran ya da hakkı bildiği halde hakka tutunmayan 

Hristiyanlara ve Yahudilere benzemekten münezzeh kılmıştır. Nitekim Yahudiler 

hakkı bildiği halde hakkı örtbas edip zıddına amel ederler.56 Allah Ârâf sûresinde 

şöyle buyurmaktadır: “Dünyada Allah’tan gelen hakka ve kullarına karşı tekebbür 

edenler, Allah onları büyük hayırlardan mahrum bırakır, onu kendi haline bırakır, 

                                                 

50 Mukatil b. Süleyman, Ebu’l-Hasan b. Bişr el-Ezdî, Tefsîru Mukâtil b. Süleyman, thk. Abdullah b. 

Mahmud Şuhhate, (Beyrut: Dâru İhyai’t-Turâs, 1 Basım, H. 1423.), 3/159. 
51 Necm, 53/3-4. 
52 Râzî, Fahreddîn Ebu Abdullah Muhammed b. Omer b. Hasan b. Hüseyn et-Teymî, Mefâtîhu’l-

Gayb, (Dâru İhyâu’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut, 3. Basım H.1420), 28/234. 
53 Aʻrâf, 7/146. 
54 Bakara, 2/256. 
55 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 28/234.  
56 Şakir, Umdetu’t-Tefsîr âni’l-Hafizi İbn Kesîr, 3/394. 



 

12 

 

Allah’ın âyetlerini anlama kabiliyetini vermez. Onlar Allah’tan yüz çevirdiklerinden 

tüm âyetlerini görseler dahi iman etmezler. Allah’a ulaştıran (  شْد  istikamet ve(الرُّ

doğru yolu görseler de iman edip takip etmezler. İnsanları (   الْغَي) ömür boyu şekâvete 

sürükleyecek yolu gördüklerinde ise onu takip ederler. Onlar bizim âyetlerimizi 

yalanladıkları ve gafil olmalarından kaynaklanmaktadır.”57 

İbn Aşûr, ( ُالْغَى) “Gayy, bozgunculuk ve sapma anlamındadır.” der. Gay 

kelimesi bu manayla (  شْد  rüşd” kelimesinin zıttı olur. Malı iyi işletme bakımından“ (الرُّ

شْد  ) sefeh” kelimesi“ (سفه)  rüşd”ün zıddıdır.58 İbn Kesîr (ö.774/1373), “Allah“ (الرُّ

Teâlâ’nın üzerine yemin ettiği şey, (وَمَا غَوَى)’dır ki bu da Muhammed’in (sav.) doğru 

yol üzerine olmasına ve hakka tabi olmasına şahitliktir. Öyleyse O yolunu şaşırmış 

değildir. Nitekim ( ضالال ) “dâll” bilgisizce yolunu şaşırmış cahil demektir. (ى  (غَاو 

“Ğâvî” ise hakkı bildiği halde haktan başkasına meyledip gidendir.” demiştir.59  

Hülasâ, (الضال) “Dall” yolu bilmediği halde bilgisizce gidendir. (ي -el“ (الْغَاو 

gâvî” ise hakkı bildiği halde yüz çevirendir. 

  

                                                 

57 A’raf,7/146 
58 İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr mine’t-Tefsîr, 9/105. 
59 İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ İsmail b. Ömer b. Kesîr el-Kareşî, Tefsîri’l-Kur’âni’l-Azîm, thk. Samî b. 

Muhammed es-Selâme, (Riyâd: Darû Taybe, İknici basım 1999), 7/442. 



 

13 

 

1.1.3. Necm sûresinde geçen “Tedellâ” Kelimesi 

Ferrâ, “Tedellâ” Kelimesinde takdim ve te’hîr vardır. Anlamı ise şöyledir: 

‘Sarktı sonra da yaklaştı. Zeccâc, (دنََا فتَدَلََّى) bu iki kelimenin anlamları birdir. Çünkü 

anlamı şudur: Hz. Peygmaber (sav.) Cebrâil’e (a.s.) yaklaştıkça yaklaştı demektir. 

ت ه، إ ذا هُوَ احْتجَ بهَا وأحضرها)  Delillendirdi ve hakkını verdi/ortaya (وأدْلى فلَن  ب حق  ه وحُجَّ

koydu. demektir. (  م: إ ذا دفَعه إ ليَْه  .bir malı yöneticiye verdi‘ (وأدَلَى ب مَال فلََن إ لىَ الْحَاك 

demektir.60 İbnü’l-Arabî, (ُوتدلَّى تواضع، وداَليَْتهُ أيَ داَرَيْته) “Tedellâ” tevazu gösterdi, 

‘Daleytuhu’ ise münkaşa etti demektir. Ebû Amr: hızlı yürümek demektir. der.61 ( دنََا

 yaklaştıkça yaklaştı demektir.62 (فتَدَل ى، أي: تدلى فدنا

İmâm Şâ‘bî Mesrûk’tan şöyle bir rivâyet aktarmıştır: “Hz. Âişe’ye (r.a.) ( ثمَُّ دنََا

 âyeti ‘Hz. Peygamber’in (sav.) Allah’a iki yay kadar (فتَدَلََّى فكََانَ قَابَ قوَْسَيْن  أوَْ أدَنَْى

yaklaşması anlamına gelmiyor mu? diye sordum. Hz. Âişe (r.a.) ise Hz. Peygamber’e 

(sav.) iki yay kadar yaklaşanın Cebrâil (a.s.) olduğunu söyledi. Hz. Cebrâil, Hz. 

Muhammed’e (sav.) her zaman bir adam şeklinde görünmekteydi. Bu sefer ise 

yaratıldığı şekilde yani melek şeklinde tüm ufukları kaplamış halde kendini Hz. 

Peygamber’e (sav.) gösterdi.63 dedi. İmam Ahmed, Abdullah b. Mes’ud’dan şöyle bir 

görüş nakletmiştir: “Resûlullah (sav.) Cebrâil’i (a.s.) öz yaratılışı şeklinde sadece iki 

kere görmüştür. Birincisinde Hz. Peygamber (sav) Cebrâil’dan (a.s.) görünmesini 

istemişti. Kendini gösterdiğinde tüm ufukları doldurmuştur. İkincisi ise Hz. 

Peygamberin (sav) Cebrâil’ ile (a.s.) miʻrâca çıktığınca olmuştur. dedikten sonra şu 

âyeti kerîme’yi okumuştur: “O, ufkun en yüce noktasındayken asıl şekliyle göründü. 

Sonra yaklaştıkça yaklaştı. Öyle ki, iki yay kadar hatta daha yakın oldu. Böylece 

Allah, kuluna vahyini iletti.”64 Kanadı tüm doğuyu kapatıyordu. Kanatlarından inciler 

ve yakutlar düşüyordu ki bu yakut ve incilerin sayılarını ancak Allah bilir.65 Yani 

Cebrâil (a.s.) tüm ufukları kapatmış şeklinde Hz. Muhammed (sav.) üzerine inmiş ve 

                                                 

60 Ezherî, Muhammed b. Ahmed b. el-Ezherî el- Herevî, Tehzîbu’l-Lügâ, thk. Muhammed İved Mürib, 

(Dâru İhyai’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut, birinci basım, 2001), 14/122. 
61 Ezherî, Tehzîbu’l-Lügâ, 14/122. 
62 Suhârî, Seleme b. Müslim el-Avtebî, el-İbâne fî’l-Lügâti’l-Arabiyye, thk. Abdulkerim Halife, 

(Ummân: et-Turâsu’l-Kavmî, Maskat, birinci basım,1999), 1/230. 
63 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, 3/3063. 
64 Necm, 53/7- 10; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-‘azîm, 7/455. 
65 Ahmed Muhammed Şakir, Ebü’l-Eşbâl b. Ahmed b. Abdulkâdir, Umdetu’t-Tefsîr âni’l-Hafizi İbn 

Kesîr Muhtasaru Tefsîr’l-Kur’âni’l-Azîm, 3/395. 



 

14 

 

Hz. Muhammed’in (sav.) yakınlığı iki yay veya daha yakın mesafede iken ona 

vahyetti. Bu görüş İbn Abbas, Hasan ve Katâde’nin görüşüdür.66  

“Tedellâ” kelimesi üç anlamda kullanılmıştır.  

Birincisi, takdim ve te’hîr vardır, anlamı şöyledir: sonra yüksek ufuklardan 

inerek Allah resulüne yaklaşmıştır.  

İkincisi: “Tedellî” ve “Denâ’nın” anlamları aynıdır. Bu takdirde anlamı: sonra 

Cebrail (a.s.) Hz. Muhammed’e (sav.) yaklaştıkça yaklaşmıştır.  

Üçüncüsü: (دنَا) Denâ’nın” anlamı: Cebrail (a.s.) Hz. Muhammed’e (sav.) 

yaklaşmak istemiş ve bulunduğu yerden hareket ettikten sonra Hz. Muhammed’in 

(sav.) üzerine inmiştir. Üçüncüsü: zayıf görüştür. Yaklaşanın Allah (c.c.) olduğudur. 

Bu görüş, Allah’a yön ve mekânı atfeden mezhebe aittir. Ancak mertebe bakımından 

yakınlık kasdedilecek bir te’vîle gidilmesi durumunda caiz olur.67 

Dehhâk b. Müzâhim (105/723) ise şöyle demiştir: “Muhammed (sav.) iki yay 

kadar ya da daha da yakın bir şekilde rabbine yaklaştığında secdeye kapandı.68 ( َفكََان

ه  مَا  أوَْحَىقَابَ قوَْسَيْن  أوَْ أدَنَْى فَأوَْحَى إ لَى عَبْد  ) ‘O, peygamberlere iki yay mesafesi kadar veya 

daha da yakın oldu.’69  

Enes b. Malik: Allah resulü’nden (sav.) ise şöyle bir rivayet aktarmaktadır: 

“Mirâc’a çıktığımda Cebrâil (a.s.) beni cennet’e girene kadar yukarı çıkartı ve ben 

cennete girdiğimde bana “Kevser” verildi. Sonra “Sidretü’l-Müntehâ” ya varana 

kadar devam ettik ve senin rabbin yaklaştıkça yaklaştı. İşte bu âyetin anlamı budur: 

ه  مَا أوَْحَى)  iki yay mesafesi kadar veya daha da yakın (فكََانَ قَابَ قوَْسَيْن  أوَْ أدَنَْى فَأوَْحَى إ لَى عَبْد 

oldu.70 

Ebû Hayyân el-Endelüsî (ö.745/1344) derki: Arapçada ( اب والقيب، والقاد وَالْقيَْدُ الَْق ) 

kelimelerinin tümü okları atmaya yarayan herkesçe bilinen “Yay” demektir.71 Zeccâc 

derki: Araplar lisanlarına ve anlama yetisine göre Allah’ın hitabına muhatap oldular, 

                                                 

66 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, kitabu’t-Tefsîr, 3/1181, (No.3063). 
67 Râzî, Faheddîn, 28/239. 
68 Begâvî, Meâlimü’t-Tenzîl fî Tefsîri’l-Kur’ân, 7/403. 
69 Necm, 53/9  
70 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 22/505. 
71Ebû Hayyân, Muhammed b. Yusuf, el-Endelüsî, el-Bahru’l-Mühit fî’tefsîr, (Daru’l-Fikr, Beyrut, 

2000), 10/6. 



 

15 

 

yani siz Araplarca da bilinen ölçü iki yay kadar Cebrâil (sav.) Hz. Muhammed’e 

(sav.) yaklaştı veyahut daha da yakın oldu demektir.72 (ه  مَا أوَْحَى  (فَأوَْحَى إ لَى عَبْد 

“Böylece Allah kulu Muhammed’e vahyedeceğini vahyetti.”73 (َمَا كَذبََ الْفؤَُادُ مَا رَأى) 

“Kalp (gözünün) gördüğünü yalanlamadı.”74 (أفَتَمَُارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى) “Gördüklerinin 

hakkında kendisi ile tartışacak mısınız?”75 Allah Resûlü’nün (sav.) Cebrâil’i (sav.) öz 

benliği ile iki defa görmüştür. (وَلقََدْ رَآهُ نَزْلةًَ أخُْرَى) “Andolsun, O daha sidretül 

müntehanın yanında önceden bir defa daha (Cebrâil’i) görmüştür.”76 

Abbâd b. Mansûr, ( مَا رَأىَمَا كَذبََ الْفؤَُادُ  ) âyeti hakkında İkrime’ye sordum: 

İkrime, bana Hz. Muhammed (sav.) rabbini gördüğünü mü söylememi istiyorsun? 

Evet Muhammed (sav.) rabbini görmüştür ve bu cümleyi nefesi, tükeninceye kadar 

üç defa tekrarladı.77  

Atâ, İbn Abbas’tan şöyle bir rivâyet aktarmaktadır: “Rabbimi en güzel şekilde 

gördüm. Rüyada olduğunu sanırım, bana “Ey Muhammed” Mele-i Âlâ’nın şu an ne 

hakkında tartıştığını bilir misin? bilmiyorum ey rabbim diye cevap verdim. Bunun 

üzerine elini her iki omzuma koydu. Eli’nin soğukluğunu göğsümde hissettim. 

Yeryüzü ve gökyüzünde olan her şeyi bildim. Bunun üzerine ey rabbim! Mele-i Âlâ, 

şu an mertebeler ve kefaretlerden, cemaat namazların yolunda atılan adımlardan, farz 

namazlardan sonra gelecek namazı beklemeden konuşmaktadırlar. Sonra da “Ey 

rabbim sen İbrahim’i kendine halil ve dost, Musa’yı kelamınla şereflendirdin 

dedim.” “Ey Muhammed!” Senin göğsünü açıp genişletmedik mi? Belini büken 

yükünü üzerinden kaldırmadık mı? bana öyle şeyler açıkladı ki, zikretmeyi 

yasakladığından size haber veremeyeceğim.78 İşte ( ثمَُّ دنََا فتَدَلََّى فكََانَ قَابَ قوَْسَيْن  أوَْ أدَنَْى

ه  مَا أوَْحَى مَا كَذبََ الْفؤَُادُ مَا رَأىَ  âyetin anlamı size anlattığım gibidir.79 “Sonra (فَأوَْحَى إ لَى عَبْد 

yaklaştıkça yaklaştı. Öyle ki, iki yay kadar hatta daha yakın oldu. Böylece Allah, 

kuluna vahyini iletti.”80 

                                                 

72 Mühyiddin Derviş, Î’râb-ul-Kur’ân ve Beyânuh (Beyrut, İbn Kesîr, Dimeşk, 1415), 9/344. 
73 Necm, 53/ 10. 
74 Necm, 53/11. 
75 Necm, 53/12. 
76 Necm, 53/13-14. 
77 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 22/507. 
78 Tirmizî, Sünenu Tirmizî,  tefsîr, Sâd sûresi babı,  5/366, (No.3233). 
79 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 22/507-508. 
80 Necm, 53/8-10. 



 

16 

 

Hülasa Allah resûlü (sav.) ilk vahyini Hira mağarasında aldıktan sonra 23 

yılda yukarıda belirttiğimiz vahyin çeşitlerine mazhar olmuştur. Özellikle Necm 

sûresinde geçtiği üzere Cebrâl’i (a.s.) melek şeklinde ise sadece iki kere görmüştür. 

Birincisini Hirâ mağarasından çıkarken, ikincisini ise miʻrâca çıktığında göklerin 

yedinci katında Sidretü’l-Müntehâ’da Cebrâil’i (a.s.) melek şeklinde iki yay sapı 

kadar yakından görmüştür. Sonra kalbin gördüklerini gözler yalanlamadı ve bu kadar 

yakından Allah peygamberine (sav.) dilediğini vahyetmiştir.  

1.2. NECM SÛRESİNİN KONUSU  

 Çalışmanın konusu Necm sûresidir. Necm sûresinin tez konusu olarak tercih 

edilmesinin sebebi sûrenin, temel inanç esasları olan vahiy, tevhîd ve âhiret 

âleminden bahsetmesiyle beraber Kur’ân’daki birçok mühim meseleyi mücmel 

olarak içermesidir. O mühim meselelerden biri, şeytanın Hz. Peygamber’e (sav.) 

müdahale ettiği iddia edilen garânîk meselesidir. Bu olayın olup olmadığı sahih 

hadisler çerçevesinde ümmetin öncülerinin görüşlerine de başvurularak tümdengelim 

şeklinde etraflıca ele alınmaya çalışılmıştır. Böylece, olayın birtakım kötü niyetli, 

insanların İslam’ın inanç sistemine dair emellerini ortaya koymaya gayret edildiği 

görülmüştür. 

Sûre ayrıca içerisinde Hz. Peygamber’e (sav.) ikram edilen miʻrâc mucizesi 

ile ilk secde âyetini barındırması, Allah’ın, resulünü şeytanî söz ve her türlü batıldan 

muhafaza ettiğini ifade etmesi, dolayısıyla Hz. Muhammed’in (sav.) sünnetleri de bu 

korumanın içinde olduğunu bildirmesi, geçmişte Allah’a isyan eden kavimlerin kötü 

sonları ile helak edilişleri verilip, tarihin bir tekerrürden ibaret olduğu vurgulanarak 

inanç sisteminin hiç değişmediği, herhangi bir toplumun isyana kalkıştıkları durumda 

onların da kötü sonla helak olacaklarını bildirilmesi gibi önemli konuları haizdir. 

Kur’ân-ı Kerîm, insanların sorunlarının çözümünde müracaat edilmesi 

gereken ilk kaynaktır. İslam âlimlerin bu ilahî hidayetin daha iyi anlaşılması için 

cemiyetimizin sorunlarına çözüm üretebilmek hedefiyle farklı tefsîr yöntemleri 

geliştirmişlerdir. İşte bu yöntemlerden biri de konulu tefsîr yöntemidir. Bu nedenle 

çalışmada bu sûrenin konulu tefsîr açısından etraflıca ele alınması hedeflenmiştir. 



 

17 

 

1.3. NECM SÛRESİNİN AMACI 

a) Mekkeli müşrikler Hz. Muhammed’in (sav.) peygamberliğini kabul 

etmediklerinden, Allah, Necm sûresinde Hz. Muhammed’in (sav.) Allah’ın 

peygamberi olduğuna yeminle başlamıştır.81 Hz. Muhammed’in (sav.) yolunu 

şaşırmadığını, haktan da ayrılmadığını bildirmektedir. Allah, Hz. Muhammed’in 

(sav.) her konuştuğu ancak Allah tarafından bildirilmiş vahiyden başka bir şey 

olmadığını beyan etmektedir. Hz. Muhammed (sav.) kendi gözleriyle-âyne’l-yakîn- 

Cebrâil’i (a.s.) gördükten sonra Cebrâil’in (a.s.) hareketlerine şahit olmuş, şüpheye 

mahal kalmayacak şekilde ondan emin olup vahiy aldığını beyan etmektedir. 

Müşrikler Hz. Muhammed’in (sav.) gördüklerinde şüphe ettiklerini, oysa o ikinci 

defa Cebrâil’in (a.s.) melek şeklini görmüştür. Bu görme semanın yedinci katında 

Sidretü’l-müntehâ’nın yanında da gerçekleşmiştir. O kendi istek ve arzusundan 

konuşmaz çünkü onun sağlam, çok güçlü ve emin bir öğretmeni vardır. Cebrail (a.s.), 

Allah’ın emirlerini harfiyen yerine getirdiği gibi çok iyi tanıdığınız Muhammed’ül-

emîn (sav.) de tebliğinde asla haktan şaşmamıştır.82 

b) Mekkeli müşrikler Allah’ın varlığını inkâr etmiyorlardı. Çünkü onlara 

yerin ve göğün yaratıcısının kim olduğunu sorulunca Allah’tır diyorlardı.83 Ayrıca 

müşrikler taptıkları putların da Allah katında şefaat haklarının olduğuna 

inanıyorlardı. Hz. Muhammed (sav.) tüm bu ilahları bir olarak kabul ettiğinden karşı 

çıkmışlardır. “Şimdi bunlar da Kendilerine aralarından bir uyarıcı gelmesine 

şaşıyorlar ve bu inkarcılar şöyle diyorlar: “Bu adam bir sihirbazdır. Tam bir 

yalancıdır. Tanrıları tek tanrıya indiriyor? Bu gerçekten şaşılacak bir şey!”84 

“Allah’tan başka şeyleri kendilerine koruyucu kabul edenler, -ki “sadece bizi Allah’a 

yaklaştırsınlar diye onlara tapıyoruz” diyorlar.85  

c) Necm sûresinin en önemli hedeflerinden biri hiç şüphesiz isrâ ve miʻrâc 

hadisesidir. Hz. Peygamberin (sav.) amcası Ebû Tâlib, Peygamberliğin 10. yılında 

şevval Ay’ının ortalarında seksen küsür yaşında iken vafat etmiştir. Hz. Hatice ondan 

                                                 

81 Necm, 53/1-4. 
82 Necm, 53/1-18. 
83 Zümer, 39/38. 
84 Sâd, 38/4-5. 
85 Zümer, 39/3. 



 

18 

 

bir ay beş gün sonra altmış beş yaşında iken vefat etmiştir.86 Ebû Tâlib’in vefatından 

sonra Kureyşliler Hz. Peygamber’e (sav.) eziyet etmeye başladılar. Hz. Peygamber 

(sav.) İslam davetine destekçi bulması amacıyla Tâif’teki Sakifoğullarına gitti. 

Ancak onlarda deli ve çocuklarını Hz. Peygamber’e (sav.) saldılar ve ayak topuğunu 

kanlar içinde bıraktılar. İşte Hz. Peygamber (sav.) Tâif dönüşünden sonra isrâ ve 

miʻrâc olayı meydana gelmiştir.87  

d) Sûre, Hz. Muhammed’in (sav.) Allah’ın geniş melekûtunda seyrü sülük 

ettiğini belirtir, Allah, insan aklını hayrette bırakan o büyük mucizelerden 

bahsederek insanoğlunun kendisine verilen bu mucizeler karşısında hiçbir şüpheye 

mahal bırakmadan Allah’a ve Hz. Muhammed’i (sav.) tasdik etmelerini gerekli 

olduğuna dikkat çeker.88  

f) Müşriklerin kız çocuklarını utanç ve yüz karası gördükleri gibi taptığı bu 

putların da birer dişi olmaları bir çelişki değil mi? kendilerine erkekleri dişileri ise 

Allah’a nisbet ettiklerini ve taksim ve yakıştırmanın hiç te adil olmadığını 

bildirmektedir. Müşriklerin tabi oldukları dinin zan ve hezeyan olduğunun tesbit 

edilmesinden sonra ister melekler olsun ister başka (putlara) varlıklara yapılan 

ibadetin, batıl olduğundan bahsedilir. Allah’tan başka ibadete layık hiçbir kimsenin 

olmadığına vurgu yapılmıştır.89  

e) Diğer tarafta müşriklerin, hiçbir fayda veremeyen ve hiçbir zararı da 

önlemeyen, görmeyen, duymayan, Lât, Uzzâ ve Menât gibi ilahlar edinmesi, akıl karı 

olmadığını ve bu putlar hakkında indirilmiş bir vahyin de olmadığını aktarmıştır. 

Hem bu putlara yapılan ibadetler zanna dayanmakta olduğunu, oysa din hakikate 

dayanması gerekir zanna değil. Zan ise hiçbir zaman hakkı açığa çıkaramayacağını 

bildirmiştir.90  

f) Allah Teâlâ (c.c.), Hz. Muhammed’in (sav.) davetinden yüz çevirip giden 

müşriklerden sorumlu olmadığını, İslam dininde farz olan tebliğdir. İşte bu âyetlerde 

Allah (c.c.), Hz. peygamberin (sav.) davet sınırını çizmiştir. Müşriklerin illa da 

                                                 

86 İbn Saʻd, 1/100. 
87 Ebû Şuhbe, es-Siretü’n-Nebeviyye âlâ Davî’l-Kur’âni ve’s-Sünne, 1/407. 
88 Necm, 53/7-18. 
89 Necm, 53/19-23. 
90 Necm, 53/23. 



 

19 

 

hidayete erdirmesinin farz olmadığını bildirmektedir. Çünkü insanları İslam’a 

getirmek bir sonuçtur. Sonuçlar ise Allah’a aittir.91 Hem Allah bizden sadece tebliğ 

ve çalışma görevi vermiştir.92  

g) Allah’ın (c.c.), merhametinin bir eseri olarak insanoğlu, iman ettikten sonra büyük 

günahlardan kaçınmaları durumunda onların küçük günahlarını yok sayacağını 

bildirmektedir.93 

h) İyi insanların yaptıkları iyi amellere karşılık mükâfatlar alacaklarını, kötü 

amellerine karşılık da kötü bir karşılık verileceği belirtilir. Allah Teâlâ sonra da 

adaletli hükmünün bir delili olarak: “Hiçbir suçlu başkasının günah yükünü 

yüklemez. Kişinin çalışmasından başkası ona yazılmaz. Sonra çalışmasının 

karşılığını tam olarak alacaktır.” ( نسَان  إ لاَّ مَا  سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى ثمَُّ يجُْزَاهُ  سَعَىَٰ وَأنََّ وَأنَ لَّيْسَ ل لْْ 

فَىَٰ الْأوَْ الْجَزَاءَ  ) “İnsan ancak çabasının sonucunu elde eder. Ve çabasının karşılığı 

ileride mutlaka görülecektir. Sonra kendisine karşılığı tastamam verilecektir.”94 

âyetleri sunulur. Bu Allah’ın hassas kanunudur. Kur’ân-ı Kerîm'de belirttiği adil 

hükmüdür.95  

ı) Allah Teala’nın bu evrenin tek Malik’i olduğunu, her kim bu Malik’in yol 

haritasına göre hareket ederse, karşılığında mükafatlar vereceğini, yol haritasına 

aldırış etmeyenleri ise, isyanlarından ötürü onları cezalandıracağını beyan 

etmektedir. Ayrıca diriltme ve öldürme, öldükten sonra haşır ve hesaba gönderme, 

fakir bırakma ya da zenginleştirme, erkek veya dişi olarak yaratma hususları da 

O’nun kudretinin birer eseri olduğunu açıklamaktadır.96  

i) Necm Süresi Ad, Semûd, Nûh kavmi ve Lût kavminin başlarına gelen azabı 

ve helak edilişlerini Kur’ân’ın üzerine indiği ve Hz. Muhammed’in (sav.) de inkâr 

edildiğinde kâfir Mekke toplumunun da benzer bir azap ile cezalandırılacağını haber 

vermektedir. Ayrıca sûre Allah’a isyan ve haddi aşan zülüm ve tuğyan ehline bir 

uyarıcı niteliğindedir.97  

                                                 

91 Necm, 53/30-31. 
92 Tevbe, 9/105. 
93 Necm, 53/32. 
94 Necm,53/39-40-41. 
95 Necm, 53/36-41. 
96 Necm, 53/. 
97 Seyyid Kutup, fî-Zilâli’l- Kur’ân, (İstanbul: Dünya Yayınları, 2003), 6/3405. 



 

20 

 

j) Hz. Muhammed (sav.) de geçmiş peygamberlerin bir halkası olduğunu, 

Kıyametin iyice yaklaştığını, Allah’tan başka onun dehşetli sahnelerini kaldıracak 

kimsenin de olmadığını, Kur’ân’ın hakikatleri karşısında ağlamaları gerekirken hala 

gülebilen kâfirleri kınayarak, insanları var etmenin karşılığında Allah’a şükrederek 

secde etmeyi emrederek son bulmaktadır.98 

1. 4. NECM SÛRESİ VE VAHİY 

Necm sûresi, Hz. Muhammed’in (sav.) getirmiş olduğu dinin Allah’ın 

sağlam, emin Cebrâil’in (a.s.) vasıtasıyla indirilmiş olduğunu beyan etmektedir. 

Çünkü Hz. Muhammed’in (sav.) getirdiği bu akide ve mesajların arka planında Allah 

tarafından görevlendirilmiş olan Cebrâil’in (a.s.) öğretmenliği yatmaktadır.99 Hz. 

Muhammed’in, (sav.) öğretmeni olan Cebrâil (a.s.) güneş ’in çıktığı taraftan dünya 

semasını dolduracak kadar büyüklükte gördüğünü haber vermektedir.100 Şöyle ki Hz. 

Muhammed (sav.) yedinci semâ’da Sidretü’l-Müntehâ’nın yanında iki yay ucu kadar 

yakından da görmüştür. “O, ufkun en yüce noktasındayken asıl şekliyle göründü. 

Sonra yaklaştıkça yaklaştı. Öyle ki, iki yay kadar hatta daha yakın oldu. Böylece 

Allah, kuluna vahyini iletti.”101 Hz. Muhammed, (sav.) Cebrâil’i melek şeklinde bu 

kadar yakında görmesiyle onun getirdiği dinin bu kadar sağlam olmasına delalet 

etmektedir. Dolayısıyla Mekkeli müşriklerin Hz. Muhammed (sav.) ve onun getirdiği 

vahye inanmaları gerekli kılmaktadır. Nitekim onun getirdiği vahiyde, Allah Teâlâ, 

Cebrâil (a.s.) ve Hz. Muhammed’in (sav.) iletişim ve birlikteliği söz konusudur. Hz. 

Muhammed’de (sav.) Cebrâil (a.s.) gibi Allah’ın emirlerini ne eksik ne ziyade yerine 

getirmektedir. Zaten ne Hz. Muhammed (sav.) ne başkasının bu Kurân’ı uyduracak 

güçleri de yoktur. Ona asla batıl karışamaz. Doğrusu bu vahiy yerin ve göğün 

yaratıcısının emir ve yasaklarından başka bir şey değildir.102  

Mekkeli müşriklerin tabi oldukları dinleri ise zan ve kuruntudan ibarettir. 

Hem o putların Allah tarafından indirilmiş hiçbir dayanakları da bulunmamaktadır. 

                                                 

98 Necm, 53/56-62. 
99 Şuârâ, 26/192-193. 
100 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, 3/1181, (No.3063).  
101 Necm, 53/7- 10. 
102 Fussilet, 41/41-42. 



 

21 

 

Onların dini atalarından kalan uyduruk bir zan, kuruntu ve taklitten ibarettir.103 

Gerçek bir din taklit, zan ve şüpheler üzerinde kurulamaz.104  

Necm sûresinin ekseni, diğer Mekkî sûreler gibi temel iman esasları olan 

vahiy, tevhîd ve âhiretle ilgili konulardan oluşmaktadır. Sûre bu inanç esaslarının 

kaynağı olan vahyin gerçekliğini belirli bir açıdan açıklamayı amaç edinmiştir. Allah 

Teâlâ, sûrenin başlarında geçen âyetlerde müşriklerin Hz. Muhammed’e (sav.) nisbet 

ettiği, şairlik, delilik, kahinlik ile nitelemesini ve yine müşriklerin Kur’ân kendisinin 

bir uydurması olduğuyla ilgili iftirasını kınamıştır. Necm sûresi, Hz. Muhammed’in 

(sav.) müşriklerin yüzüne Beytullah’ta okuduğu ilk sûre olması hasebiyle 

önemlidir.105 İnanç sistemi kategorisi içerisinde değerlendirilen bu sûre, vahiy ve 

Cebrâil (a.s.) ilişkisini ayrıntılı bir biçimde anlatan sûre olma özelliğine de sahiptir. 

Ayrıca sûre, inanç esaslarının kaynağı olan vahyin gerçek olduğunu, Hz. 

Muhammed’in (sav.) bu vahyi güçlü ve emin bir melekten aldığını beyan etmektedir. 

Sûre, Hz. Muhammed’in (sav.) bir gecede semanın yedinci katına çıkartmasıyla onun 

Allah’ın büyük âyetlerini müşahede ettiğine değinmektedir.106 Sûre, müşriklerin 

inançlarının sade bir hayal ve kuruntulardan ibaret olduğunu, inançlarının 

çürümüşlüğünü ve batıl olduğunu açıklamaktadır.107 Allah, ayrıca Hz. Muhammed’e 

(sav.) gelen vahyin somut bir gerçekliğinin olduğundan, Hz. Muhammed (sav.) 

risaletini Allah’tan (cc.) alırken kendi gözleri ile -âyn’el-yakîn- vahiy meleği 

Cebrâil’i (a.s.) gördüğünden emin olduğundan bahsetmektedir.108 Necm sûresinde 

Mekkeli müşrikler, Hz. Peygamber (sav.) ve ona inen Kur’ân’a karşı şüpheli ve 

olumsuz tavırlarından dolayı uyarılmışlardır. Ayrıca müşriklerin akidesinin tutarsız 

olduğu, inançlarının temelden çürümüş olduğu, sadece bu inancın batıl, bir hayal ve 

kuruntulardan ibaret olduğu açıklamaktadır. 

Sûre üç konu üzerinde durmuştur. 

                                                 

103 Necm, 53/23. 
104 Necm, 53/28. 
105 İbn Mesʻûd derki: Secde âyetinin içinde olduğu ilk sûre (النجم) en-Necm sûresidir. Allah Resûlü 

(sav.) bu sûreyi bitirdikten sonra secdeye gitti arkasında duranların tümü onunla beraber secdeye 

gittiler. Onlardan biri scdeye gitmedi o’da topraktan bir avuç alarak üzerine scde etti. Ben bu adamı 

daha sonra kafir olarak öldüğünü gördüm O’da Umeyye b. Haleftir. Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, 

(4863). 
106 Necm, 53/18. 
107 Necm, 53/28. 
108 Necm, 53/1/18. 



 

22 

 

Birincisi: Allah, Müşriklerin inançlarının varsayım ve şüpheler üzerine inşâ 

edildiğinden haber vermektedir.109 Ayrıca sûrede ilâh olabilecek niteliğe sahip 

olmayan Uzzâ, Lât ve Menât’a benzer dişil putlara taptığını bildirmektedir.110 

Müşrikler, melekleri Allah’ın kızları diye nitelendirip, onların kendilerini Allah’ın 

azabından kurtaracağına inanmaktaydılar. Oysa melekler Allah’a isyan etme 

tabiatına sahip olmadığından O izin vermedikten sonra onların hiç kimseye yardım 

ve şefâat etmeleri de söz konusu değildir.111 Hâlbuki Müşrikler muhakemeyi aklı 

selim ile tartmaya kalkışmış olsalardı, yaptıklarının yanlış olduğunu görebileceklerdi. 

Lakin onların atalarından kalan bu batıl taklide körü körüne tabi olmalarının asıl 

sebebi, âhiret gününe inanmamalarıydı. Oysa müşriklerin aksine Hz. Muhammed’in 

(sav.) getirdiği din ise vahiy ve kesin bilgiye dayanmaktaydı. Bu nedenle Allah, 

onların kuru bir arzu ve vehim üzere olduklarını, bu durum ise dalaletin ta kendisi 

olduğunu, zira uyulması gereken inancın zanna değil hakikate dayanması gerektiğini 

bildirmektedir.  

İkincisi: Allah (cc.) bu sûrede kendisinin evrenin tek sahibi olduğundan 

bahsetmektedir. Nitekim O, şöyle buyurmaktadır: (   ٰ رَةُ  فََلِ  خ  ى   الْاَٰ وَالْاوُ۫لَٰ ) “Âhirette, 

dünyada sadece onun mülküdür.”112 Allah kimin hak kimin de batıl yolda olduğunu 

en iyi bilendir. Sûre, bu mülkün sahibinin yol ve yöntemini takip eden kimsenin 

yolunu şaşırmayacağını, bunun dışına çıkanların ise yolunu şaşıracağını bize haber 

vermektedir. Bu nedenle surede yaratıcının pusulasıyla hareket edenlerin 

mükâfatlandırılacağı, onun pusulasına aldırış etmeyen müşriklerin ise 

kötülüklerinden dolayı cezalandırılacağı bildirilmektedir.113 Allah’ın ezelli bilgisi de 

insanlar arasında hakem olacağından bahsedilmektedir. Ayrıca kimin takvalı 

olduğunu kiminde saptığını en doğru bilen Allah (cc.) olduğundan114 sûre insanların 

iman ettikten sonra büyük günah işlemekten kaçınmaları durumunda küçük 

günahlarının da affedileceğini bildirmektedir.115 

                                                 

109 Necm, 53/23. 
110 Necm, 53/19-20. 
111 Necm, 53/24-26. 
112 Necm, 53/25. 
113 Necm, 53/31. 
114 Necm, 53/30. 
115 Necm, 53/32. 



 

23 

 

Üçüncüsü: Sûre, Hz. Muhammed’in (sav.) dini ile Hz. İbrahim ve Hz. Mûsâ 

ve diğer tüm peygamberlerin getirdiği din ve mesajların aynı kaynaktan beslendiğini 

ve bir olduğunu haber vermektedir.116 Daha sonra sûre, İnsanları erkek ve dişi olarak 

yarattığını, sonra da onları tekrar diriltecek olan da yalnız kendisi olduğunu, keza 

insanları zengin ve fakir yaratan ve Hûd, Salih, Nûh ve Hûd peygamberlerini 

yalanlayan kavimlerini helâk eden de kendisi olduğunu beyan etmektedir.117 En 

sonunda işte bu önceki uyarıcılardan bir uyarıdır.118 Kıyametin iyice yaklaştığını, 

Allah’tan başka o dehşetli sahneleri kaldıracak kimsenin olmadığını, müşriklerin 

gaflet içinde eğlenerek bu Kur’ân’a mı şaşırdıklarını anlatmaktadır. Oysa ağlamaları 

gerekirken nasılda gülebiliyorlar? Hep beraber yoktan var etmenin karşılığında 

secdenizi de kulluğunuzu da sadece Allah’a etmekle bitirmektedir.119 

  

                                                 

116 Necm, 53/36-44. 
117 Necm, 53/45-55. 
118 Necm, 53/56. 
119 Necm, 53/56-62. 



 

24 

 

1.5. NECM SÛRESİNİN NÜZÛL SEBEBİ 

İbn Atiyye, bu süreninin nüzulü için şöyle demiştir: Müşrikler, “Muhammed 

(sav.) bu Kur’ân’ı kendisi uyduruyor Kur’ân’ın sözleri ona aittir.” dediler. Onların bu 

sözlerinin üzerine Necm sûresi inmiştir.120 

1.6. NECM SÛRESİNDE İZAFÎ BİLGİLER 

İbn Abbas ve Katâde Necm sûresinin 32. âyeti haricinde sûrenin tamamı 

Mekkî’dir dediler. 

Necm sûresi Kûfî sayımına göre 62 âyettir, diğerlerine göre ise 61 âyettir. 

Sûre kelime sayısı 360 ve harf sayısı ise 1405’tir.121 İkrime (ö. 13/634) ve Hasan b. 

Hasan’dan (ö.97/715-16) Necm sûrenin Mekke’de nazil olduğuna dair şöyle bir 

rivâyet mevcuttur: “Allah’ın (c.c.) Mekke’de indirdiği Kur’ân’da şu sûreler vardır: 

İkra, Müzzemmil, Müddessir, Mesed, Tekvîr, Âʻlâ, Leyl, Fecr, Dûhâ, İnşîrâh, Âsr, 

Âdiyât, Kevser, Tekâsur, Maûn, Kâfirûn, Âbese, Kadr, Şems, Burûc, Fil, Felak, Nâs, 

İhlâs, Necm ve Tîn, Âbese, Kadr, Şems ve Burûc Sûresi. ”122 Bu surenin Kur’ân-ı 

Kerîm’deki iniş sırası 22’dir. Kur’ân’daki sıralaması ise 53’tür. Sûre, İhlâs 

Sûresinden sonra inmiştir.123  

1.7. NECM SÛRESİNİN KENDİNDEN ÖNCEKİ VE 

SONRAKİ SÛREYE OLAN İRTİBATI 

Necm sûresinden önce yer alan Tûr sûresi (وَادَبَْارَ النُجُوم) “Yıldızlardan 

sonra”124 diye bitmektedir. Necm sûresinde ise (وَالَنجْم  ا ذاَ هَوَى) “yıldızlar (kıyamette 

veya güneş çıktığında) battığı zaman”125 ile başlamıştır. Bundan önceki sûrede 

                                                 

120 Meydânî, Hasan Habenneke, Maârici’t-Tefekkür fî Dekâiki’t-Tedebbür, (Şam: Daru’l-Kalem, 

2012), 2/95. 
121 Hatîbi’ş-Şirbînî, Şemsuddin Muhammed b. Ahmed, es-Sirâcü’l-Münîr fî’l-Îâneti âlâ Mârifeti 

Meânî Kelâmî Rabbîna el-Hekîm el-Habîr, (Kahire: Bulak Yayınevi, h. 1285), 4/116. 
122 Suyûtî, Ebû’l-Fadl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed, el-İtkân fî Ulûmi’l-

Kur’ân, thk. Muhammed eb’ul-Fadl İbrahim, (Kahire: el-Heyetu’l-Misriyyetu’l-Âmmetu li’l-Kitâb, 

1974), 1/40. 
123 Suyûtî, el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, 1/40. 
124 Tûr, 52/ 49.  
125 Necm, 53/ 1. 



 

25 

 

müşrikler “Kur’ân’ı Hz. Muhammed’in (sav.) kendisi uydurmuştur.” diye iftirada 

bulunmuşlardı. Bu sûrede ise onlara kökten bir reddiyede bulunmuştur. Bundan 

önceki Tûr sûresinde ( نْ عَ  يَّتهَُمْ وَمَا ألَتَنَْاهُمْ م  مْ ذرُ   يَّتهُُمْ ب إ يمَانٍ ألَْحَقْنَا ب ه  ينَ آمََنوُا وَاتَّبَعَتهُْمْ ذرُ   نْ مَل  وَالَّذ  مْ م  ه 

ئٍ ب مَا كَسَبَ  ين  شَيْءٍ كُلُّ امْر  رَه  ) “Mü’minlerin zürriyetlerinin âhiret gününde babalarına 

iman ile nispet edileceği”126 ve babalarının salih amellerinden fayda görecekleri 

ifade edilmiştir. Necm sûresinin 39-41. âyetler bağlamında ise kâfirler hakkında ( َْوَان

 ,İnsanın çalıştığı ancak onadır.”127 Böylece hesabın inceliği“ (ليَْسَ ل لَْن سَان  ا لَا مَا سَعَى

sorumluluğun kişiselliğini ön planda tutmuştur. Bundan önceki Tûr sûresinde Hz. 

Peygamber’e (sav.) (الانذار) inzâr sıfatıyla vazifesi bildirilerek, (  فذكر فما انت بنعمت ربك

 Sen öğüt vermeye devam et; rabbinin lütfu sayesinde sen asla ne bir“ (بكاهن ولا مجنون

kâhinsin ne de bir mecnun”128 denilmiştir. Necm sûresinde ise Hz. Muhammed’in 

(sav.) inzârı ve uyarısı gelmiş geçmiş diğer uyarıcıların bir aynısıdır. ( هذا نذير من النذر

 Bu (Kur’ân) da önceki uyarıcılar gibi bir uyarıcıdır.”129 denilerek bir önceki“ (الأولى

sûreyle bağlantı kurulmuştur. 

Bundan önceki Tûr sûresinin sonunda kâfirlerin bir şüphesinden bahsetmiştir. 

O şüphe Hz. Muhammed’in (sav.) Kur’ânı uydurmuş olmasıdır. Ayrıca Hz. 

Muhammed (sav.) için şair, kâhin ve deli gibi nitelemeler yapmışlardı. Allah Teâlâ 

Necm’e yemin ederek resûlünün yolunu şaşırmış biri olmadığını O’nun getirdiği 

Kur’ân’ın Allah tarafından kendisine verilmiş bir vahiy’den başka bir şey olmadığını 

bildirmiştir.130  

Necm ve Tûr sûreleri Mekkî olmaları hasebiyle Mekkî sûrelerinin 

özelliklerini taşımaktadır. Ayrıca her ikisi de imanın temel esaslarından birine 

yeminle başlamaktadır. Tûr sûresinde öldükten sonra tekrar diriliş, mükâfât veya 

cezadan sonra Kur’ân’ın Allah tarafından gönderildiğini ve şeytanın Hz. Peygamber 

(sav.) hakkındaki desiselerinden bahsetmektedir. Necm sûresinde ise vahyin isbatı ile 

Hz. Peygamber’in (sav.) getirdiği vahyin doğruluğu vurgulanarak kalbi, gözü, kulağı 

ve aklı da temize çıkarılmaktadır.131  

                                                 

126 Tûr, 52/21. 
127 Merâğî, Ahmed Mustafa, Tefsîru’l-Merâğî (Kâhire: Mustafa Bâbî el-Halebî, 1973), 25/63. 
128 Tûr, 52/29. 
129 Necm,53/56. 
130 Heyet, et-Tefsîru’l-Mevdûʻî li Sûveri’l-Kur’ani’l-Kerim, Mustafa Müslim web sitesi, 8/488.  
131 Heyet, et-Tefsîru’l-Mevdûʻî li Sûveri’l-Kur’ani’l-Kerim, 8/488. 



 

26 

 

1.7.1. ONDUKUZ-YİRMİ ÜÇ ÂYETLERİNİN ÖNCEKİ ÂYETLER 

İLE MÜNÂSEBETİ 

Allah (c.c.), Necm sûresinin birinci âyetinden on dokuzuncu âyetine kadar 

Hz. Muhammed’in (sav.) Cebrâil’den (a.s.) müşahede ile vahiy aldığını belirttikten 

sonra bu şekildeki vahyin Allah’ın azametine, Hz. peygamberinin (sav.) şerefine ve 

Cebrâil’in (a.s.) şerefine delalet etmektedir. Çünkü Allah, Cebrâil’i (a.s.) kemal 

sıfatlarıyla yüceltmektedir. Aynı şekilde Hz. Muhammed’inde (sav.) göklere Allah 

katına yüksek makamlara kadar götürme şerefini verdiğini belirtmektedir. İşte burada 

Allah Teâlâ, Hz. Muhammed’in (sav.) getirildiği bu yüksek makamları ile 

müşriklerin en büyük putları olan Lât, Uzzâ ve Menat’ın birer taş olmaları konumları 

itibariyle yerde olmaları ve hiçbir tasarrufa sahip olmamaları, göklere çıkacak 

şanslarının olmamalarının zıt yönleri itibariyle hayalî bir ortaklık varsayılmaktadır. 

Daha önceki âyetlerde Hz. Muhammed’e (sav.) inen Kur’ân’ın doğruluğundan 

müşriklerin putlara yapılan ibadetlerin batıl olduğuna intikal etmiştir.132 Bunu 

doğrulayan âyet ise: “Bunlar sizin ve atalarınızın putlara taktığı boş isimlerden 

ibarettir. Allah onlara öyle bir yetki ve güç vermemiştir. Onlar (putperestler) sadece 

kuruntularına ve kişisel arzularına uyuyorlar. Oysa şimdi onlara rablerinden bir yol 

gösterici gelmiş bulunmaktadır.”133 

1.7.2. SİDRETÜ’L-MÜNTEHÂ’NIN YERİ VE MAHİYETİ 

Sidretü’l-Müntehâ’nın yeri ve mahiyeti ile ilgili bazı rivâyetler aktarılmıştır. 

Katâde, Peygamberimiz’in (sav.) bu konuda şöyle dediğini rivâyet etmiştir: (  دْرَة ندَ س  ع 

 Sidretül Müntehâ” bana yedinci gökte gösterildi; meyveleri, Hecer’in“ (الْمُنْتهََى

(Medinede bir köyün sidr ağacının) meyvesine benzer, yaprakları fîl’in kulaklarına 

benzer, gövdesinden iki bilinen iki de gizli nehir akar. Cebrâil’e (a.s.) bu bilinen iki 

nehri sordum? O da cevaben: “Aşikâr nehirlerin; biri Fırât, diğeri Nîl Nehri’dir.” 

dedi.134 

دْرَة  الْمُنْتهََى)   Mi’râc hadisinde ise bu konu şöyle geçmektedir: “Hz. Cebrâil (س 

beni yedinci semaya götürdüğünde orada Hz. İbrahim’i gördüm. O’na selam 

                                                 

132 İbn Âşûr, 27/102. 
133 Necm, 53/23. 
134 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 13/70. 



 

27 

 

verdikten sonra beni “Sidret-ül Müntehâ” ya götürdüler. Bu ağacın meyvesi tacın 

püsküllerine, yaprakları ise fil’in kulaklarına benzetmektedir.”135 Hz. Peygamber 

(sav.), “O öyle bir ağaçtır ki bir sûvarî o unun gölgesinde yüz yıl gitse de gene de bu 

gölgeyi katetemez.136 Sadece bir yaprağı hemen hemen bu ümmetin tümünü 

örtebilir.”137 Cennette bir sûvarî o ağacın gölgesinde yüz sene boyunca yol alabilir. 

Bu konuyla ilgili isterseniz ( ٍلٍ مَ مدوُد  yayılmış daimî gölgeler”138 âyetini“ (وَظ 

okuyunuz.139 demiştir. 

Âtâ, söz konusu âyetin devamındaki âyette (ندهََا جَنَّةُ الْمَأوَْى  Sidre ağacının“ (ع 

yanında Me’vâ cenneti vardır.”140 İbn Abbas’tan “burası Cebrâil ve meleklerin 

uğradıkları yerdir.” şeklinde bir rivâyet aktarmıştır. “Mukâtil ve Kelbî ise “burası 

şehidlerin ruhlarının cennetidir.” demişlerdir. Hasan-ı Basrî: buranın cennet ehlinin 

gireceği yer olduğunu söylemiştir.”141 Bir rivâyete göre, “İbn Abbas, Kâ‘b’ul-

Ahbâr’ın yanına gelerek ey Kâ‘b! ( نْ  دْرَة  ع  نْدهََادَ س  جَنَّةُ الْمَأوَْى الْمُنْتهََى ع  ) dan maksat nedir? 

diye sordu. Kâ‘b: Ârşın üstünde asılı bir ağaçtır. İster mukarreb bir melek ister 

mursel bir peygamber olsun herkesin bilgisi orda sona erer. Ondan ötesi gayb 

âlemidir. Allah’tan başkası bilemez.” demiştir.142 

Mücâhid (ö. 103/721), (دْرَةَ مَا يَغْشَى  O zaman Sidre’yi neler‘ (إ ذْ يغَْشَى الس  

kaplamıştı neler?’143 âyeti hakkında: “Sidre’nin yaprakları, inci, yakut ve sarı 

yakuttandı. Hz. Muhammed (sav.) bunlarla beraber kalbiyle rabbini görmüştür. Sidre 

ağacı o kadar güzeldi ki Allah’ın hiçbir kulunun o güzellikleri anlatacak yetenekleri 

yoktur. Ne zaman ki sidreyi kaplayan kapladı, ağacın rengi değişti. İşte tam da bugün 

ve gecesinde Allah bana ve ümmetime beş vakit namazı farz kılmıştır. Bakara 

sûresinin son iki âyetleriyle beraber ümmetimden şirk haricinde büyük günahları 

                                                 

135 Begâvî, Mes‘ûd b. Muhammed Ferrâ, Tefsîru’l-Bagâvî (Riyâd/ Suûdi Ârabistan: Dâru Tîbe, 1997), 

7/406. 
136 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc Müslim, el-Câmiu’-Sahîh, thk. Muhammed Fuâd Abdulbaki 

(Kâhire: İsâ el-Bâbî el-Halebî, 1955), “Tefsîr”, 1 (No. 2826). 
137 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Tefsîr”, ve zillin memdûd, 3/1187, (No.4599). 
138 Vak’îâ, 56/30. 
139 Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre Sünenu’t-Tirmizî, thk. Ahmed Muhammed Şâkir, 

Muhammed Fûad Abdulbaki, İbrahim Atve (Kâhire: Mustafa Bâbî el-Halebî, 1975), “Tefsîr”, 

5/400, (No.3292). 
140 Necm, 53/ 15. 
141 Ferrâ’ el-Begâvî, Tefsîru’l-Bagâvî, 7/406. 
142 Taberî, Camîul-Beyân ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 13/66. 
143 Necm, 53/16. 



 

28 

 

işleyenlere af verildi.” şeklinde bir rivâyet aktarmıştır.144 Ağacın renginin değişme 

hikmeti için Hasan-ı Basrî ve Mukâtil şöyle demiştir: “Melekler, kelebekler gibi sidr 

ağacına doğru uçmasından ötürü ağacın rengi değişmiştir. “Dehhâk ise: Ağaç, Allah 

tarafından bir nurla kaplandığından ötürü onun rengi değişmiştir.” demiştir.145 

Hülasa, bizler bu âyetten (ندهََا جَنَّةُ الْمَأوَْى  cennetin şu anda yaratılmış olup (ع 

semanın yedinci katında olduğuna kanaat etmekteyiz. Ayrıca (رأى) kelimesinden yola 

çıkarak, Hz. Peygamber’in (sav.) mi’râca fizikî olarak çıktığını, cennet ile cehennem 

haricinde Allah’ın büyük âyetlerini kendi gözleriyle gördüğüne yeterli bir delil 

olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü âyette “Reâ” gördü diye geçmektedir. Nitekim 

görmek fizikî bir olaydır.146 

1.8. MELEKLER VE CEBRÂİL’İN (A.S.) ÖZELLİKLERİ 

Melekler Allah’ın kıymetli kullarıdır. Allah’ın izni olmadan hiçbir şey 

yapmazlar. Allah’ın hoşnut olduğu kimseden başkasına asla şefâat etmezler.147 

Allah’ın Melekleri peygamberlere ilâhi mesajı bildirir,148 Allah’ın Peygamberlerine 

ve diğer seçkin kullara müjdeler getirip, ihlâslı müminler için savaşlarda yardım 

eder,149 Onlar için istiğfarda bulunur,150 azaba müstahak olan kavimleri helâk eder.151 

Allah’ın azametinden korkup titrerler. Kibre kapılmadan, bıkmadan, yorulmadan 

O’nu tesbih ederler.152 Allah’a ortak koşan kâfir ve büyük günahları işleyenlerin 

ruhlarını şiddetle çekip alırlar. Müminlerin ruhlarını ise yumuşak ve yavaşça 

alırlar.153 Onlar, asla Allah’a isyan etmezler. Kendilerine verilen tüm emirleri 

harfiyen uygularlar.154 

                                                 

144 Müslim b. Haccâc el-Kuşeyrî En-Neysâburî Sahîhu Müslim, Tefsîr, Sidretü’l-Müntehâ babı, thk. 

Muhammed Abdulbakî (Kâhire: İsâ el-Bâbî el-Halebî, ts.), 1/157, (No.173). 
145 İbnu’l-Cevzî, thk. Cemalu’d-Din Ebu’l-Farec Abdurrahman b. Ali b. Muhammed Abdurrezak el-

Mehdî, Zâdul-Mesîr fî İlmi’t-Tefsîr, (Beyrut: Daru’l- Kitabi’l-Ârebî, 1422), 4/187. 
146 Meydânî, Hasan Habenneke, Maârici’t-Tefekkür fî Dekâiki’t-Tedebbür, 2/119. 
147 Necm, 53/26. 
148 Nahl, 16/2.  
149 Âl’i-İmrân, 3/124–125. 
150 Âhzâb, 33/43. 
151 Hûd, 11/81. 
152 Enbiya, 21/26- 29; Zuhruf, 43/19.  
153 Naziât, 79/ 1, 2. 
154 Tahrim, 66/6; Nahl, 16/50. 



 

29 

 

 Cebrâil (a.s.) Kur’ân’da Rûhu’l-emîn, Ruhu’l-kudüs, Resûl ve Ruh ile 

isimlendirilmiştir. Kur’ân’a göre o çok güçlü, üstün bir akıl ve hafızaya sahiptir. 

Allah’ın yanında itibarı yücedir. Diğer melekler nezdinde onun makamı yücedir. Ona 

itâat ederler. O, Allah’ın çok şerefli elçisidir.155 (ةٍ فَاسْتوََى رَّ  ”âyetindeki “mirra (ذوُ م 

kelimesi, mim harfinin ötreli okuyuşuyla “kuvvet, şiddet sağlam görüş sahibi, sağlam 

yaratılışlı” manalarına gelir. Bu kelime ipi iyice çevirip bükmekten alınmıştır. ( ُذو

ةٍ  رَّ ة) (م  رَّ  Mirre” kelimesi ayrıca; güç, akıl ve din gibi tüm yönleriyle kemâle ermiş“ (م 

kişi için kullanılmıştır. İlaveten yaratılışı ve korkusu büyük, güzel ahlâk ve güzel 

manzaraya sahip kişi için de kullanılır.156 Kurtubî der ki: Araplar, fikir ve akıl 

yönünden sağlam olan her kişiye ( ٍة رَّ  ifadesi ise; “Cebrâil (a.s.) )فَالسْتوََى( derler.157 (ذوُ م 

kendi öz yaratılış şekli üzerine doğruldu.” anlamındadır. Bu doğrulma ise nübüvvetin 

başlangıcında ve Hirâ mağarasındaydı.158 (وَهُوَ  ب الْأفُقُ  الْأعَْلَى) Göklerin ufku güneşin 

doğduğu yön, bakan kişiye nispeten yukarıdadır. 

1.9. NECM SÛRESİNDE VAHYİN GELİŞ ŞEKLİ İLE VAHYİN 

LÜGÂT VE ISTILAHÎ ANLAMLARI 

1.9.1.Vahyin Sözlük Anlamı 

b) Vahiy, “yazmak” anlamındadır.159  

c) Vahiy, taşa yazı yazmak anlamına gelmektedir.160  

d) Vahiy, ilham anlamındadır.161 “Havârilere “Bana ve peygamberime iman 

edin’ diye ilham ettiğimde onlar ‘İman ettik, şahit ol ki bizler yürekten teslimiyet 

içindeyiz’ demişlerdi.”162 

e) Vahiy, seslenmek anlamlarına gelir.163  

                                                 

155 Necm, 53/5–6; Tekvir, 81/19–21. 
156 Râzî, Mefâtihü’l-Gayb, 28/288. 
157 Ahmed Mustafa Merâğî, Tefsîru’l-Merâğî, 9/41. 
158 Ahmed Mustafa Merâğî, Tefsîru’l-Merâğî, 9/41. 
159 Ferâhidî, Halîl b. Ahmed, thk. Mehdî el-Mahzûmî, İbrahim es-Samurrâî, el-Âyn (Kahire: 

Mektebetu’l-Hilâl, trhsz.), 3/320. 
160 İbn Dureyd, Cemheretü’l-Lügâ, 1/231. 
161 Ferâhidî, Halil b. Ahmed, el-Âyn, 3/320. 
162 Mâide, 5/111. 



 

30 

 

f) Vahiy, Kur’ân-ı Kerîm’de Allah ile insanlar arasında kullanılmış ise haber 

ve ilham vermek anlamındadır. İnsanlar arasında kullanılırsa işaret anlamındadır. Hz. 

Zekeriyya (a.s.) hikayesinde olduğu gibi164 (م أنَ سبحوا بكرَة وعشيا  Bunun“ (فَأوحى إ ليَْه 

üzerine Zekeriyyâ, mâʻbed’den kavminin karşısına çıkarak onlara, özel bir işaret 

diliyle, “Sabah akşam Allah’ı tesbih edin” dedi.”165  

g) Vahiy, Allah ile hayvanlar arasında kullanılmış ise ilham anlamındır. âyeti 

kerimede (وَأوحى رَبك إ لَى النَّحْل) “ve rabbin bal arısına şöyle ilham etti.”166 denilmiştir. 

h) Vahiy, yine kimse duymasın diye fısıldamak anlamında da kullanılır.167 Böylece 

vahiy kelimesi; Arap dilinde İşâret, ilhâm, imâ, kelâm, gizli, konuşmak, emretmek, 

seslenmek, acele etmek ve mektup yazmak gibi anlamlara da gelmektedir.168  

i) Vahiy: Emirdir. 169 

j) Vahiy: hızlı işarettir.170 

1.9.2. Vahyin Istılahî Anlamı  

İbn Ebî Hatim (ö.327/938), Âkil’in tarikiyle Zührî’den naklederek vahyi 

şöyle tarif etmiştir: “Allah’ın peygamberlerinin biriyle konuştuğu, kalbine sağlam bir 

şekilde yerleştiği, onlarında okuyup yazdırdığı Allah’ın kelâmıdır.”171 Vahiy 

kelimesi türevleriyle birlikte Kur’ân-ı Kerîm ’de 78 yerde geçmektedir. Kur’ân’a 

göre vahiy üçe ayrılır: 1. Vahiy vasıtasıyla konuşma, 2. Perde arkasında konuşma, 3. 

Melek yardımıyla konuşma. Kur’ân şöyle buyurur: “Herhangi bir beşer ile Allah’ın 

konuşması ancak vahiy ile yahut perde arkasından ya da bir elçi gönderip, izni ile, 

                                                                                                                                          

163 Endulusî, Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed b. Ali b. Câbir el-Hevârî, Manzûmetu’l-Maksûr ve’l-

Memdûd, thk. Ali Huseyn Bevvâb, (Mektebtu’s-Sekâfetû’d-Diniyye, Mısır, 2000). 18. 
164 Ferâhidî, Halil b. Ahmed, el-Âyn, 3/320. 
165 Meryem,19/11. 
166 Nahl, 16/68. 
167 Fârâbî Ebû İbrahim İshâk b. İbrahim b. Huseyn, Muʻcemu Dîvâni’l-Edeb, thk. Ahmed muhtar 

Omar, (Kahire: Daru’ş-Şaʻb, 2003), 3/257. 
168 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed İbnu’l-Manzûr el-Ensârî, 

Lisânü’l-Ârab (Beyrut: Sadır, 1968), 15/380. 
169 Zilzâl, 99/5; İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Te’vîlü-Müşkili’l-Kur’ân, 267. 
170 Ragıb el-İsfahânî, Ebu’l-Kasım el-Hüseyn b. Muhammed, el-Mufredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân, thk. 

Safvan Adnan ed-Dâvûdî, (Daru’l-Kalem, ed-Dar’u-ş-Şamiyye, Dimaşk- Beyrut,birinci basım, 

h.1412) 858. 
171İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahman b. Muhammed, b. İdris b. el-Munzir et-Temîmî el-

Hanzalî Râzî, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Âzîm, thk. Esʻed Muhammed et-Tib, (Mektebetu Nizâr Mustafa 

el-Bâz, üçüncü basım H. 1419), 9/2818,15944.  



 

31 

 

dilediğini vahyetmesi şeklinde olabilir. Muhakkak ki O çok yücedir, engin hikmet 

sahibidir.”172 Mekke’li müşriklerin “Muhammed’in (sav.) Kur’ân’ı uydurup Allah’a 

isnat ediyor” demeleri üzerine bu âyet nazil olmuştur.173 Böylece onların ithamları 

bertaraf edilmiştir. 

1.9.3.Vahyin Çeşitleri 

a) Gerçek rüya ile vahiy: Hz. Âişe (r.a.), Hz. Peygamber’den (sav.) ilk vahyi 

şöyle aktarmaktadır: “Allah resûlünün (sav.) ilk vahiy, uyurken gördüğü 

sadık rüyalar ile başlamıştı. Gördüğü her rüya sabah aydınlığı gibi 

gerçekleşirdi. Sonra ona yalnızlık sevdirildi. Hirâ mağarasında inzivaya 

çekilir ve orada geceler boyu, evine dönmeksizin ibadet eder yanına da 

yiyecek götürürdü. Yiyecekleri tükenince tekrar Hz. Hatice’ye (r.a.) 

dönerdi. Bu durum onun Hirâ mağarasında vahyin gelmesine dek devam 

etmiştir. Sonra ona Melek geldi ve ( ْاقْرَأ) oku! ( ٍئ  ben okuma (مَا أنََا ب قَار 

bilmem cevabını verdi. Allah resûlü (sav.) olayı şöyle anlattı: “Melek beni 

alıp takatim kesilinceye kadar sıktı. Sonra beni bıraktı yine “Oku” dedi. 

Ben yine “Okuma bilmem” dedim. Sonra beni bıraktı yine “Oku” dedi. 

Ben yine “Okuma bilmem” dedim. Üçüncü defa beni sıktı. Sonra beni 

bıraktı ve bu âyetleri okudu: ( نْسَانَ من علق. اقرأ ي خَلقََ. خَلقََ الإ   ب اسْم  رَب  كَ الَّذ 
اقْرَأْ

 Yaratan rabbinin adıyla oku! O’ insanı alak’tan (asılıp“ (وربك الأكرم

tutunan zigottan) yaratılmıştır. Oku! Kalemle (yazmayı) öğreten, 

(böylece) insana bilmediğini bildiren rabbin sonsuz kerem sahibidir.174 

Allah resulü (sav.) bu vahiyle Hz. Hatice’ye (r.a.) dönmüştür.  

b) Hz. Peygamberin (sav.) kalbine yerleştirmek şeklinde gelmesidir. Hz. 

Peygamber (sav.) Rûhu’l-Kudüs benim kalbime vahyi yerleştirdi.175  

d) Cebrâil’in (a.s.) aracılığıyla insan kılığında vahiy iletmek: Hz. Aişe 

(r.a.) Haris b. Hişâm’ın Allah resulünden (sav.) şöyle aktarmıştır: “Ey Allah 

resulü (sav.) sana vahiy ne şekilde gelir? sorusuna Allah resûlü (sav.) şöyle 

                                                 

172 Şurâ, 42/51. 
173 Meydânî, Hasan Habenneke, Maârici’t-Tefekkür fî Dekâiki’t-Tedebbür, 2/95.  
174 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, bedü’l-Vahyi, thk. Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî 

Buhârî- Mustafâ Dîb el-bugâ (Dimaşk, İbn Kesîr, 1993), 1/4, (No.3); Alak, 96/1-5. 
175 Nisâbûrî, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah el-Hâkim, el-Mustedrek âle’s-Sahîhayn, thk. 

Mustafa Abdulkadir Âtâ, (Beyrut: Daru’l-kutubi’l-İlmiyye, birinci basım, 1990,), 3/555, (No.6062). 



 

32 

 

cevap verdi: “Bazen bana zil sesi şeklinde gelir ki, bu şekildeki vahyin en zor 

olanıdır. Vahyi tamamladığında her söylediğini anlıyordum. Bazen de bana 

bir adam şeklinde gelir ve benimle konuşurdu. Onun her söylediğini 

anlıyordum. Cibrîl’in adam şeklinde gelmesi vahyin en kolayı çeşidi idi.176 

“Şüphesiz bu Kur’ân âlemlerin rabbi tarafından indirilmiştir. Onu, senin 

kalbine uyarıcılardan olasın diye açık bir Arapça ile Rûhu’l-emîn 

indirmiştir.177 

e) İnsan şeklinde gelmekle beraber sahabîlere de görünmesi: Hz. Ömer’in 

aktardığı (r.a.), Cibril hadisinde geçtiği gibi. Sonunda işte bu Cebrâil’dir 

size dininizi öğretmek için gelmiştir. dedi.178  

f) Şiddetli zil sesi şeklinde: bu şekilde gelen vahyin en zor olanıydı.179 

g) Vahyin sadık rüya ile gelmesi.180  

h) İsrâ gecesinde olduğu gibi Allah Teâlâ’nın Hz. Muhammed’e (sav.) 

uyanıkken veya rüyada vehyetmesi. Hz. Muâz’ın hadisinde geçtiği gibi: 

“Rabbimi en güzel şekilde gördüm. Rüyada olduğunu sanırım, bana “Ey 

Muhammed” Mele-i Âlâ’nın şu an ne hakkında tartıştığını bilir misin? 

hadisi.181 

Hülasa, Bakara sûresinin son iki âyeti, ile Dûhâ sûresinin bir kısmı ile İnşirâh 

sûresinin haricinde bu türden Hz. Muhammed’e (sav.) vahiy gelmemiştir.182 

1.10. ÜÇ VE DÖRDÜNCÜ ÂYETLER BAĞLAMINDA SÜNNETİN 

VAHİY MAHSÜLÜ OLMASI 

Bu başlık altında “Kişisel arzularına göre de konuşmamaktadır. O (size 

okuduğu), kendisine indirilmiş vahiyden başka bir şey değildir.”183 Necm sûresinin 

üçüncü ve dördüncü âyetlerinden hareketle sünnetin Kur’ân gibi Müslümanların 

vazgeçilmezi olduğunu, dinin ikinci kaynağı mesabesinde olduğunu açıklamaya 

                                                 

176 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, Babu keyf kane bid’u’l-Vahyi ilâ Resûlüllah,1/4(No.2). 
177 Şuarâ, 26/192-195. 
178 Beyhekî, Delâilu’n-Nübüvve ve Marifeti Ehvâli Sahibi’ş-Şerîâ, thk. Abdulmuʻtî Kalʻâcî, (Daru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, Daru’r-Reyyân, birinici basım, 1988), mukaddime, (No.11). 
179 Beyhekî, Delâilu’n-Nübüvve ve Marifeti Ehvâli Sahibi’ş-Şerîâ, 15. 
180 Tirmizî, Sünenu Tirmizî, 5/ 366, (No.3233) 
181 Tirmizî, Sünenu Tirmizî, 5/366, (No.3233). 
182 Suyûtî, Abdurrahman b. Ebî Bekr Celaluddîn, el-İtkân fî Ulumi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebu’l-

Fazl İbrahim, (el-Heyetu’l-Misriyye el-âmme li’l-Kitab, 1974), 1/161. 
183 53/3-4. 



 

33 

 

çalışacağız. Nitekim Allah (cc.) “Ey iman edenler! Allah’a itâat edin, peygambere 

itâat edin”184 buyurarak, Hz. Peygamber’e (sav.) itâati farz kılmıştır. Bu emir Hz. 

Peygamber’in (sav.) de tek başına hüküm koyucu olduğunu, ondan gelen emir ve 

yasakların Allah’tan gelmiş gibi olduğunu göstermektedir. Zira başka bir âyette 

“Resûle itâat eden Allah’a itâat etmiştir.185” denilmiştir. Buradan iki şey anlaşılır. 

Birincisi, Allah’a itaât Kur’ân’a uyma anlamına gelir. İkincisi ise, O’nun resûlüne 

uyma da sünnetine ittibâ anlamına gelir. Allah Resûlü (sav.) Hayber gününde bazı 

şeyleri haram kıldıktan sonra şöyle buyurdu: “Benden sonra koltuğuna yaslanmış 

halde olan bazı kimseler benim hadislerim rivâyet edildiğinde şöyle diyecek: ‘Sizinle 

bizim aramızda sadece Allah’ın kitabı hakemdir. Onda helâl olanı helâl, haram olanı 

da haram kılıyoruz.’ diyecekler. Uyanın! Allah resulünün (sav.) haram kıldığı da 

Allah’ın haram kıldığı gibidir.”186 Bu hadisten anlaşıldığı üzere Hz. Peygamber’in 

kavlî, fiilî ve takrîrî sünnetleri, sahîh olması kaydıyla Müslümanlar için bağlayıcıdır. 

Kezâ sünnetin dindeki yeri Kur’ân’dan sonra ikinci sırada yer almaktadır. 

Müslümanlar için Kur’ân’nın değeri neyse sünnet de odur. Söz konusu deliller 

ışığında Müslümanlar için Kur’ân ve sünnetin iki ayrılmaz bir bütün olduğu 

anlaşılmaktadır. 

1.10.1. Bir ile Dördüncü Âyet Bağlamında Sünneti İnkâr Edenlerin 

Dayandıkları Şüpheler 

Necm sûresinin bir ile dördüncü âyet bağlamında, Hz. Peygamberin (sav.) 

Allah tarafından korunduğu için heva ve hevesinden konuşamayacağını, din 

konusunda onun her konuştuğu ancak ona indirilmiş bir vahiyden ibaret olduğunu 

                                                 

184 Nisa, 3/59. 
185 Nisa, 3/80. 
186 Ebû Davûd es-Sicistânî, Süleyman b. Eşâş el-Ezdî, Süneni Ebî Davûd, thk. Şuâyb Arnâvût (Beyrut: 

daru’r-Risâle’l-Âlemiyye, 2009), “Sünnet”, 5, (No.4604); “ قال الإمام الترمذي: حدثنا محمد بن بشار حدثنا عبد

الرحمن بن مهدي حدثنا معاوية بن صالح عن الحسن بن جابر اللخمي عن المقدام بن معدي كرب قال قال رسول الله صلى الله 

عليه وسلم ألا هل عسى رجل يبلغه الحديث عني وهو متكئ على أريكته فيقول بيننا وبينكم كتاب الله فما وجدنا فيه حلَلا استحللناه 

 ,Elbânî bu hadisi sahih görmüştür. Elbânî ”وما وجدنا فيه حراما حرمناه وإن ما حرم رسول الله صلى الله

Sahîhu’l-Câmiʻ(No.8186); el-Müsned, Ahmed b. Hanbel, (No.17194);Ebû İshak el-Huveynî el-

Eserî Hicâzî Muhammed Şerîf, el-Münîha bî Silsileti’l-Ehâdîsi’s-Sahîha, (Mısır: Dâru İbn Abbas, 

trhsz) 1/83 (No.4). 



 

34 

 

bildirmektedir. “Kişisel arzularına göre de konuşmamaktadır. O (size okuduğu), 

kendisine indirilmiş vahiyden başka bir şey değildir.”187  

İlk devir İslam tarihinde, Müslümanlar, sorunlarını Hz. Peygamber’e (sav.) 

götürmek suretiyle çözerdi. Çünkü vahiy sıcağı sıcağına olaylara müdahale 

etmekteydi. Hz. Peygamber’in (sav.) kendisi, yaşayan bir Kur’ân olmasıyla 

Müslümanların problemlerini hallederdi. Bu durum Hz. Peygamber’in (sav.) vefatına 

kadar devam etmiştir. Yani Allah resulü (sav.) döneminde İslam’ın iki temel kaynağı 

mevcuttur. Biri Kur’ân diğeri Hz. Peygamberdir (sav.). Hz. Peygamber’in (sav.) 

vefatından sonrada bu durum devam etmiştir. Ancak Emevîlerin son dönemi ile 

Abbasî’lerin ilk devrinde Yunan felsefesinin tercüme edilmesiyle beraber her şeyi 

sorgulayan bazı fırkalar oluşmuştur. Buna rağmen ümmetin kahir ekseriyeti sünneti 

ilk devirde olduğu gibi İslam dininin ikinci kaynağı olduğunu tartışma konusu 

etmemiştir. Sünnetin şüphe ve tartışmasını bize haber verenlerden biri İmam 

Şafiî’dir. (150-204) İmam Şafiî döneminde ortaya çıkan şüphe ve bu şüphelere 

verilen cevapları aktarıyoruz. 

1. Şüphe: Allah Teâlâ En‘âm Sûresinde: ( ن  تاَب  م  طْنَا ف ي الْك  ا فَرَّ مْ  شَيْءٍ ثمَُّ مَّ إ لَىَٰ رَب  ه 

 Biz Kur’ân’da eksik hiçbir şey bırakmadık. Daha sonra Rabb’lerine“ (يحُْشَرُونَ 

toplanacaklardır.”188 şeklinde buyurmuştur. Öyleyse Kur’ân’da din ile ilgili her 

şeyin bilgisi olmasına rağmen hâlâ sünnete ihtiyaç duyuyorsak o zaman Kur’ân’da 

her şeyin bilgisi yoktur. Şayet Kur’ân’da din ile ilgili her şeyin bilgisi varsa o zaman 

Kur’ân’ın sünnet gibi bir şeye ihtiyacı yoktur. Şayet Kur’ân her şeyi içerdiği halde 

hâlâ başka bir şeye muhtaçsa o zaman hâşâ Allah’ın söylediklerinde hilâf olmuş olur 

ve dolaysıyla Kur’ân da eksiklik olur. 

2. Şüphe: “Nahl” Sûresinde ( َٰتاَبَ ت بْيَانًا ل  كُل   شَيْءٍ وَهُدىً وَرَحْمَةً وَبشُْرَى لْنَا عَليَْكَ الْك  وَنَزَّ

ينَ  لْمُسْل م   ,Sana bu kitabı; her şey için bir açıklama, doğru yolu gösteren bir rehber“ (ل 

bir rahmet ve Müslümanlar için bir müjde olarak indirdik.”189 denilmektedir. 

Madem bu kitap her şeyi açıklayandır o halde başka bir açıklayıcıya ihtiyaç yoktur. 

Öyleyse bu âyete rağmen kitabın sünnet gibi başka şeye ihtiyacı olduğu savunulursa 

âyetin yorumuna aykırı hareket edilmiş olur. 

                                                 

187 Necm, 53/3-4. 
188 En’am, 6/38. 
189 Nahl, 16/ 89. 



 

35 

 

3. Şüphe: Allah (cc.) Hicr sûresinde ( كْرَ وَإ نَّا لهَُ لحََاف ظُونَ إ نَّ  لْنَا الذ   ا نَحْنُ نَزَّ ) “Bu zikri 

hiç şüphesiz biz indirdik ve hiç şüphesiz onun koruyucusu da biziz.”190 şeklinde bir 

âyetle Kur’ân’ın korumasını kendi uhdesine almıştır. Şayet Allah (cc.) sünnetin 

korumasını da uhdesine almış olsaydı bunu da açıkça belirtecekti. Bu açıklama 

yapılmadığından Allah’ın koruması sünneti kapsamamaktadır. 

4. Şüphe: Sünnet şerî hükümler için kesin delil olsaydı Peygamber (sav.) 

yazılmasını emrederdi ve ondan sonra sahabe ve tabiîn de sünneti toplayıp kayıt 

altına alırlardı. Bu şekilde olsaydı sünnet hem korunurdu hem de sahîh bir şekilde 

Müslümanlara ulaşırdı. Zira zanna dayalı delil ile amel etmek caiz değildir. Nitekim 

Allah (cc.) İsrâ sûresinde ( لْم  إ نَّ وَلَا تقَْفُ مَا ليَْسَ لكََ ب ه   ئ كَ كَانَ عَنْهُ السَّ  ع  مْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفؤَُادَ كُلُّ أوُلََٰ

 Hakkında kesin bilgi sahibi olmadığın şeyin ardına düşme. Çünkü kulak, göz“ (مَسْئوُلًا 

ve kalp, bunların hepsi ondan sorumludur.”191 şekilde buyurmuştur. Ayrıca Hâkim 

en-Nîsâbûrî’nin (ö.405/1014) aktardığına göre, Ebû Bekir (r.a.) bırakın hadisleri 

yazdırmayı beş yüze yakın hadisi yaktığı bile nakledilmiştir. 

5. Şüphe: Hz. Peygamber’in (sav.) kendisinden gelen bir hadisten de sünnetin 

delil olmadığı anlaşılmaktadır: Söz konusu hadis bu şekildedir: “Benden sonra hadis 

(uydurması) çoğalacak benden gelip de Kur’ân’a uyarsa o bendendir ve benden size 

Kur’ân’a uymayan bir hadis gelirse o benden değildir.”192  

Yukarıda nakledilen şüphelerde kısaca hadislerin koruma altında olmadıkları 

ve hüccet olmadığı ifade edilmektedir. 

1.10.2. Sünnet’in Hüccet Olduğuna Dair Deliller  

Birinci delil: Kur’ân-ı Kerîm, dinin temeli olan iʻtikâd ve genel bazı 

hükümleri beyân etmiş, bazıları hakkında da nas indirmiş ancak diğer bazılarının 

hükmünü Allah Resûl’üne (sav.) bırakmıştır. Madem Allah (cc.) Resûlü’nü (sav.) 

insanlara dinlerini açıklamak için göndermiş, ona itâati onlara farz kılmıştır o halde 

Hz. Peygamber’in (sav.) mücmel olan hükümleri açıklaması Kur’ân’ı beyân etmesi 

gibidir. Dolayısıyla sünnetin hüccet olması ile Kur’ân’ın her şey için açıklayıcı 

                                                 

190 Hicr, 15/ 9. 
191 İsra, 17/ 36.  
192 Beyhekî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî, Maʻrifeti’s-Süneni vel-Asâr, thk. Abdulmûʻtî- Emin 

Kalâʻcî, (Beyrut: Dâru Kuteybe, 1991), /1/117, (No.74)  



 

36 

 

olması arasında hiçbir çelişki yoktur. İmâm-ı Şafiî (r.a.) der ki: Allah’ın (c.c.) 

Kur’ân’da kullarının ibadetine dair vahyettiği hükümlerin toplamı aşağıdaki gibidir. 

a) Nas olarak açıkladığı hükümler: Bunlar; Namaz, oruç, hac gibi ibadetlerin 

farz kılınması; gizli veya açık şekilde işlenen zina, kumar oynamanın haram 

kılınması; kan, domuz ve ölmüş hayvan etinin yasaklanması gibi hükümlerdir. 

b) Allah (cc.) bir şeyin Kur’ân’la farz olduğunu ilan eder. O hükmün beyânını 

ve keyfiyetini, Hz. Peygamber’e (sav.) bırakır. Bunlar: Namazın beş vakit olması, 

zekâtın zamanı ve kaçta kaçının verilmesi gibi hükümlerdir. 

c) Allah’ın kitabında geçmediği halde Hz. Peygamber’in (sav.) insanlara farz 

kıldığı hükümlerdir. Allah (c.c.), Hz. Peygamber’e (sav.) itâati farz kılarak, Onun 

verdiği hükmü kabul etmeyi ve ona uymayı emretmiştir. 

d) Öyle hükümler vardır ki Allah (c.c.) kullarına o hükümleri çalışıp 

çabalayarak (ictihâd ile) elde etmeyi farz kılmıştır. Allah, ictihad ehlinin içtihatta 

bulunmalarını kendine ibadet saymıştır. İçtihadı onlara farz kılmak ve onları kendine 

itâat ettirmekle imtihan etmiştir. Diğer farzlarda olduğu gibi içtihadın terkini 

Allah’tan (c.c.) başkasına itâat olarak saymıştır.193  

İkinci delil: Hicr sûresinde geçen; ( َكْرَ وَإ نَّا لهَُ لَحَاف ظُون لْنَا الذ    Şüphe yok ki“ (إ نَّا نَحْنُ نَزَّ

bu zikrî biz indirdik ve onu muhafaza edecek olan da biziz.”194 âyetidir. Allah (cc.) bu 

âyetle sadece Kur’ân’ın korumasını kendi uhdesine almamış aynı zamanda 

Resûlü'nün (sav.) vasıtasıyla gönderdiği şeriâtı ve dinin tümünü de koruma altına 

almıştır. Başka bir âyette; ( َمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتفَكََّرُون لَ إ ليَْه  لنَّاس  مَا نزُ   كْرَ ل تبَُي  نَ ل   (وَأنَْزَلْنَا إ ليَْكَ الذ  

“İnsanlara, kendilerine indirileni açıklaman için ve düşünüp anlasınlar diye sana da 

bu zikri indirdik.”195 ifade edilmiştir. İbn Hazm, yukarıdaki âyet hakkında der ki: 

“Zikirden maksadın sadece Kur’ân olduğunu iddiâ etmek gerçek dışı ve delilden 

yoksun bir iddiâdır. Zikri delilsiz olarak Kur’ân’a has kılmaktır. “Zikr” ise Allah 

Teâlâ’nın peygamberine vahyettiği Kur’ân ile Kur’ân’ı tebyîn eden, sünnetin 

tümünün ismidir. Allah’ın (cc.) Resûlünü (sav.) insanlara Kur’ân’ı beyân etmekle 

mükellef kıldığı doğrudur. Ancak Kur’ân; namaz, zekât, hacc ve bunlara benzer 

                                                 

193 Sîbâî Mustafâ, es-Sünne ve Mekânetuhâ fî Teşrîi’l-İslâmî, 155; eş-Şâfiî, er-Risâl e, 15-16. 
194 Hicr, 15/9 
195 Nahl, 16/44. 



 

37 

 

birçok mücmel (açıklanmaya muhtaç) emirleri de barındırır. İnsanlar, Resûlullah’ın 

(sav.) beyânı olmadan Allah’ın bizden kesin istediği ve muradının ne olduğunu 

bilemez. Şayet Resûlullah’ın (sav.) beyânı, o koruma altına alınmamışsa o zaman 

Kur’ân’ın hiçbir nasından fayda görmek mümkün değildir. Hem o zaman Kur’ân’da 

mücmel gelen şeriatın çoğu iptal olacak ve Allah’ın gerçek muradının ne olduğu da 

bilinemez.”196 

Üçüncü delil: Peygamberimiz (sav.) tarafından hadisin yazdırılmasıyla ilgili 

bir emrinin olmayışı ve sahîh rivayetlerle gelen emirde hadis yazmanın alıkoyulması, 

sünnetin hüccet olmadığına delil olamaz. Zira o dönemde Kur’ân kâtiplerinin 

azlığından ve hadislerin Kur’ân ile karışabileceği endişesiyle sünnetin yazılmaması 

maslahatındandı. Ancak daha sonra Kur’ân kâtiplerinin çoğalması ve Kur’ân’ı 

ezberleyen sahabenin çoğalması ile beraber Arapların o güçlü hafızalarına dair 

endişenin bertaraf olmasından dolayı hadislerin yazılmasında sakınca kalmamıştır. 

Zâten bu konuda yapılan araştırmaların neticesinde hadislerin yazılmasından 

alıkoyulmasından maksadın hadislerin Kur’ân gibi resmi olarak yazılmaması olduğu 

görülmektedir.197 Nitekim sahâbe, Allah Resûlü’nden (sav.) herhangi bir emir 

almadan hadis yazdıkları ile ilgili rivâyetler bulunmaktadır.198  

Ayrıca hadisin hüccet olabilmesi için yazılmış olması şart değildir. Zira 

hücciyet başka yollarla da oluşmaktadır. Örneğin “tevatür” yoluyla veya güvenilir 

adil insanların naklettiği haberlerle de oluşmaktadır. Hatta Kur’ân’ın kendisi Hz. Ebû 

Bekir döneminde değişik kemik parçaları üzerinde olmasından dolayı toplu halde 

bulunmuş değildi. Ezbere dayanan yöntem yazma yönteminden daha az sağlam bir 

yöntem değildir. Nitekim kendilerine bahşedilen yüksek zekâlarına güvenmelerinden 

dolayı hadisleri yazmayı sevmeyen İbn Abbas, Ş‘abî, İbn Şîhâb, Katâde ve 

benzerlerinin olduğu bilinmektedir. Hz. Zübeyr (ö.36/656) (r.a.) bu konuda şöyle 

demiştir: İbn Abbas, İbn Mes‘ûd ve Ebû Hüreyre (ö.58/678) gibi sahâbiler üstün 

hafızalarına güvendikleri için onların hadis-i şerîf rivâyet etmekten çekinmedikleri 

görülmektedir. Zekâlarına itimat etmeleri onlar için esastır. Çünkü kendi aralarında 

Allah Resûlünün (sav.) hadislerini nakledip müzakere etmeleri tamamıyla hafızaya 

                                                 

196 Sîbâî Mustafâ, es-Sünne ve Mekânetuhâ fî Teşrîi’l-İslâmî, 157-158. 
197 Sîbâî Mustafâ, es-Sünne ve Mekânetuhâ fî’t-Teşrîi’l-İslâmî, 158. 
198İbn Abdilber, Câmiʻu, Beyân’il, İlmi ve Fedlih,1/310.  



 

38 

 

itimat etmelerindendir. Buna bir örnek İbn Şîhâb ez-Zührî’dir. O bu konuda şöyle 

demiştir: “Ben Bekʻî kabristanından geçerken (günah olabilecek) kötü bir söz 

işitmeyeyim diye kulağımı kapatırdım. Vallahî kulağıma girip te unuttuğum hiçbir 

şey olmamıştır.”199 Bu konuda bir diğer önemli örnek İmam Mâlik’in (ö.179/795) 

naklettiği şu rivayettir: İbn Şihâb’ın yanında kavminin nesebi haricinde hiçbir yazılı 

kitabı yoktu çünkü Araplar o dönemde sadece bilgiyi ezberlerdi. Onlardan biri şayet 

bir şey yazsaydı ezberlemek için yazardı. Ezberledikten sonra yok ederdi.200 Hz. Ebû 

Bekir’in (r.a.) beş yüz hadisi yakması meselesine gelince İmam Zehebî (ö.748/1348), 

Tezkiretül-Huffâz adlı kitabında bu olayın sahîh olmadığını belirtmektedir.201 Hz. 

Muhammed’in (sav.) bolca hadis rivâyetinden çekinmelerinin sebebi ise sahabenin 

dinde aşırı ihtiyaçlardan ve sehven de olsa hatalı bir şey rivâyet etmekten 

çekinmeleridir. 

Sünnetin yazılmasının gecikmesi konusuna gelince bunu iddia edenler o 

dönem âlimlerinin tahrîf ve hadis uydurmasına karşı aktif mücadelelerinden haberdar 

değildir. Hicrî birinci asırda Ömer b. Abdulaziz’in İmam Zuhrî’yi bizzât 

görevlendirdiği ve hadislerin yazılmasını sağlayarak, cerh ve ta’dîl ilminin 

gelişmesine vesile olduğu bilinmektedir. Böylece hadis uydurma meselesi ve 

hadislere şüphe bulaşması korkusu bertaraf edilmiştir. 

Dördüncü delil: Dinde zanna tâbi olmanın caiz olmadığı konusuna gelince; 

İslam’ın temel inançlarında zanna tabî olmak caiz değildir. Nitekim Allah’ın 

birliğinden, peygamberin (sav.) doğruluğundan, Kur’ân’ın Allah’ın kelâmı 

olmasından şüphe duymak insanı dinden çıkartır. Ancak itikadî olmayan meselelerde 

zandan kurtulmak mümkün değildir. Zâten hiç kimse dinî hükümlerin tümünün kat‘î 

olduğunu söyleyemez. Zira Kur’ân’da has, genel geçer, mutlâk, mukâyyed, mûcmel 

ve mufassel hükümler mevcuttur. Bunların tümü için naslardan katʻîliği yakalama 

şansına ulaşılması güçtür.202 

                                                 

199 Yûsuf b. Abdillah Muhammed İbn Abdilber, Câmiʻu, Beyân’il, İlmi ve Fedlih, thk. Ebi’l-Eşbâl ez-

Zûherî (Suudi Arabistan: Dâru İbn Cevzî, 1994), 1/394. 
200 İbn Abdilber, Câmîʻû, Beyân’il, İlmi ve Fedlih, 1/274. 
201 Zehebî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân el-Fârikî Tezkîretül-Huffâz, thk. Zekeriyya 

Ûmeyrât (Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1998), 1/11. 
202 Sîbâî Mustafâ, es-Sünne ve Mekânetuhâ fî Teşrîi’l-İslâmî, 161. 



 

39 

 

Beşinci delil: Hadis olarak rivâyet edilen “Bana nisbet edilecek hadisler 

çoğalacak benden size ulaşan ve Kur’ân’a uyanlar benim sözümdür. Benden size 

ulaşıp ta Kur’ân’a uymayanlar da benim sözüm değildir.”203 sözüne gelince, Beyhakî 

(ö.458/1066) rivayeti, Hâlid b. Ebî Kureyme, Ebû Ca‘fer, senediyle Hz. 

Peygamberden aktarmıştır. Ebû Ca‘fer ise sahabeden değildir ve Hz. Ali’nin torunu 

olan Ali’nin oğlu olan Muhammed el-Bâkır’dır. Bu nedenle bu rivayeti munkati‘dir. 

Yani, Resûlullah’a (sav.) ulaşmamaktadır.204 Beyhakî ayrıca “Hadisleri Kur’ân’a arz 

etmekten bahseden hadisin batıl olup sahîh değildir. Zâten bu hadis kendi kendini 

iptal eder. Çünkü Kur’ân’da hadisleri Kur’ân’a arz etmeye delâlet edecek bir yorum 

dahi yoktur.” der. 205 İbn Hazm’ın (ö.456/1064) aktardığı rivayetin zincirinde ise 

Hüseyin b. Abdullah bulunmakta ve İbn Hazm bu kişinin sakıt yani itibar edilmeyen 

bir zındık olduğunu söylenmiştir.”206 İmam Şafiî (ö.204/820) (r.a.) bu konuda şöyle 

demiştir: “Bunu rivâyet edenin ne küçük nede büyük hiçbir hadisi kabul edilmez. 

Doğrusu bu hadis bilinmeyen birinden munkatîʻ bir şekilde gelmiştir. Bu nedenle bu 

rivayeti asla kabul etmiyoruz.”207 İmam Ahmed de İmam Şafiî’nin de belirttiği üzere 

bu rivâyet kopuktur.208 demiştir. Şöyle ki; Sünnet, yeni bir şer’î hüküm getiriyorsa ve 

o hüküm de Kur’ân’da yoksa o hüküm Kur’ân’a muhaliftir, kabul edilmez, yok eğer 

Kur’ân’da olmayan yeni bir hüküm içermiyorsa, o zaman hadis sadece Kur’ân için 

takviye edici olacağından hüccet olan sadece Kur’ân’dır. Bu hadislerden biri de 

şöyledir: “Sizin iyi görüp kötü görmediğiniz bir haberi benden rivâyet ettiğinizde- 

ister söylemiş olayım ister olmayayım- ona inanın zira ben münker olanı değil ancak 

ma’rufu/iyi olanı söylerim. Ve sizin kötü görüp de iyi görmediğiniz bir haber size 

ulaşırsa- ister söylemiş olayım ister olmayayım- ona inanmayın zira ben münker olup 

da ma’ruf olmayanı söylemem.” Hadisleri Kur’ân’a arz etmeyi emreden bu hadisin 

reddine dair İmam Şâfiî, Ebî Râfiʻden şöyle bir hadis rivâyet etmiştir: “Şunu iyi 

biliniz ki, bana Kur’ân-ı Kerîm ile birlikte onun bir benzeri verilmiştir. Dikkatli olun; 

koltuğuna oturmuş tok bir adamın size yönelik herhangi bir emrim veya nehyim 

                                                 

203 Beyhekî, Marifetu’s-Süneni ve’l-Asâr, 1/ 117. (NO.74) 
204 Sîbâî Mustafâ, es-Sünne ve Mekânetuhâ fî Teşrîi’l-İslâmî, 161. 
205 Sîbâî Mustafâ, es-Sünne ve Mekânetuhâ fî Teşrîi’l-İslâmî, 161. 
206 Ali b. Ahmed Sâîd İbn Hazm, el-İhkâm fî Usûl’il-Ahkâm, thk. Ahmed Muhammed Şâkir (Beyrut: 

Daru’l-Âfâku’l-Cedîde, 1983), 2/76. 
207 Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-Şâfiî, er-Risâle, thk. Muhammed Seyyid Keylânî 

(İstanbul: Eren Ofset, 1985), 225. 
208 Beyhekî, Maʻrifeti’s-Süneni vel-Asâr, 1/117, (No.74) 



 

40 

 

ulaştığında: ‘Bize sadece Kur’ân yeter, onda bulduğunuz helâli helâl, haramı da 

haram kabul ediniz yeter!’ diyeceği günler yakındır.”209 Allah Resûlü (sav.) başka bir 

hadiste şöyle demiştir: “Sakın sizden biriniz koltuğuna yaslanmış bir şekilde, ‘benim 

hadislerimden birisi okunur da o kişi vaziyetini bozmadan ‘Sizinle bizim aramızda 

hakem olarak sadece Allah’ın kitabı vardır. Dolayısıyla biz, onda haram bulduğumuz 

şeyleri haram sayar, helâl bulduğumuz şeyleri de helâl sayarız’ demiş bir şekilde 

karşıma çıkmasın! Dikkat edin! Resûlullah’ın (sav.) haram kıldığı aynen Allah’ın 

haram kıldığı gibidir.”210 İmam Şâfiî ayrıca şöyle demiştir: “Allah’ın emriyle Hz. 

Peygambere (sav.) uymak insanlara farz kılınmıştır. Böylelikle helâl çerçevesini 

onlara daraltmıştır.”211  

Sözün özü, İslam dinini ve şeriatını iyice bilen hiçbir Müslüman sünnetin 

dinde hüccet olduğunu inkâr edip İslam dininin sadece Kurân’dan ibaret olduğunu 

savunamaz. Bu iddia realiteye zıt bir iddiadır. Nitekim şeriat hükümlerinin 

çoğunluğu ancak sünnetle sabit olmuştur. Kur’ân’daki hükümler ise mücmel ve genel 

kaidelerden ibarettir. Bunun tersini düşünenler beş vakit namazı ve namazın 

rekâtlarını, zekâtın miktarını, Hac, mûamelât ve ibadetlerin hükümlerini Kur’ân’ın 

neresinde bulabilir? İbn Hazm der ki: Bu batıl görüşün sahiblerine şöyle sorabiliriz: 

Öğlen namazının dört rekât olduğunu, Akşam namazının üç rekât olduğunu 

Kur’ân’ın neresinde bulabilirsiniz? Rukû ve secdenin özel şeklini nereden 

bilebilirsiniz? Namazdaki kırâat ve selâmın şeklini nereden bilebilirsiniz? Oruçta 

sakınılacak şeyleri nereden bilebilirsiniz? Altın, gümüş, koyun, keçi, deve ve 

ineklerde zekâta tabi olma sınırı nedir ve kaçta kaçının zekâtı verilir? İhramın 

özellikleri, hırsızın elinin kesilmesi, süt kardeşliği kaç seferde olur? Haram 

yiyecekler, kurbanın kesimi ve özellikleri, İslam cezâ hükümleri, talakın şekli, 

alışverişin hükümleri ve faizin beyânı gibi insanlar arasındaki hükümler ile diğer 

fikhî meselelerin tümünde de mücmel gelen Kur’ân’la iktifa edersek nasıl amel 

                                                 

209 Ebû Dâvûd, Süneni Ebî Dâvûd, Babu İttibâi’s-Sünne, Dar’u’s-Selâm-Daru’l-Feyhâ, 7/13, 

(No.4604).  
210 Tirmizî, Sünen-i Tirmizî, thk. Ahmed Muhammed Şakir, Muhammed Fûad Abdulbaki, İbrahim 

Atve Îved, (Mustafâ Babî el-Halebî, ikinci baskı,1975), 5/38 (No.2664). 
211 Sîbâî Mustafâ, es-Sünne ve Mekânetuhâ fî Teşrîi’l-İslâmî, 165.  



 

41 

 

edeceğimizi bilemeyiz. Bu hükümlerin tümünde tek merci Allah Resûlü’nün (sav.) 

sünneti ve icmâdır.212 

1.11. BİRİNCİ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERİN KISACA TEFSÎRİ 

(1-18) 

Bu bölümün âyetleri üç konudan bahseder Birincisi: Allah tarafından Hz. 

Muhammed’in (sav.) hakikat üzerinde olmasının tasdik edilmesi. İkincisi: Cebrâil’in 

(a.s.) Hz. Muhammed’le (sav.) karşılaşmasının kesin olduğu. Üçüncüsü: Vahyin 

gerçekleşmesinin tasdik ve tesbit edilmesi. 

 Âyetlerin tefsiri ise şöyledir: Kur’ân’ın göklerden inmesine yemin olsun ki 

sizin küçüklüğünden beri çok iyi tanıdığınız arkadaşınız Muhammed (sav.) bu 

Kur’ân’ı kendiliğinden uydurmadı. Allah’ın gözetiminde olduğundan O’nun yol 

haritasıyla hareket ettiğinden ne zanna uymuştur ne Allah’a iftira etmektedir nede o’ 

hak yolunu şaşırmıştır. Size getirdiği mesajlar konusunda asla kendiliğinden 

konuşmaz. Doğrusu onun din hakkında konuştuğu her şey ancak Allah tarafından ve 

Cebrâil (a.s.) vasıtasıyla bildirilmiş bir vahiydir. Nitekim Allah, kendi emir ve 

yasaklarını eksiksiz tebliği için sizin de emin bildiğiniz Muhammed’i (sav.) seçerek 

göndermiştir. 

Cebrâil’den (a.s.) başkası ona vahiy getirmiş değildir. Tüm peygamberlere 

Allah’ın mesajını ulaştıran vahiy meleği Cebrâil’den (a.s.) başka ona öğreten yoktur. 

Bu öğretmen aklî dengesi yerinde ve çok güçlü aynı zamanda emin bir melektir. 

Cebrâil (a.s.) hem meleklerin yanında hem de Allah’ın indinde sözü geçen itibari 

yüksek biridir. Cebrâil, (a.s.) tüm doğuyu kaplayacak şekilde altı yüz kanadıyla 

kendisini Hz. Muhammed’e göstermiştir. Sonra Hz. Muhammed’e (sav.) iki yay ucu 

kadar veya daha da yakınına yaklaşmıştır. İşte Cebrâil, (a.s.) bu yakın mesafeden 

Allah’ın emir ve yasaklarını Hz. Muhammed’e (sav.) vahyetmiştir. Hz. 

Muhammed’in (sav.) kalbi, gözleriyle gördüğü hakikati yalanlamadı. 

Ey Mekke halkı Hz. Muhammed’in (sav.) isrâ ve miʻrâc gecesinde 

gördüklerinde yalanlayıp onunla münakaşa mı ediyorsunuz? Doğrusu Hz. 

                                                 

212 İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed b. Sâîd el-İhkâm fî Usûli’l-İhkâm, thk. İshân Âbbas 

(Daru’l-Afâki’l-Cedîde, Beyrut) 2/79-80; Sîbâî Mustafâ, es-Sünne ve Mekânetuhâ fî Teşrîi’l-İslâmî, 

165-166. 



 

42 

 

Muhammed (sav.) isrâ gecesinde yedinci semâda Cebrâil’i ikinci defa Sidretü’l-

Müntehâ’da Cennetü’l-M’evâ’nın yanında da görmüştür. Sidretü’l-Müntehâ tüm 

mahlukâtın ilminin son bulduğu yerdir. Allah’tan başkası ondan sonrasını bilemez. 

Hz. Muhammed (sav.) Sidretü’l-Müntehâ’yı izlerken Sidre’yi bir şey kapladı. O anda 

Hz. Muhammed’in (sav.) gözleri ne sağa sola kaydı ne de haddini aştı. Doğrusu Hz. 

Muhammed (sav.) Allah’ın mülkünde onun büyüklüğüne delalet eden âyetlerini 

görerek müşahede etmiştir. 

1.12. BİRİNCİ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERDEN ALINACAK 

DERSLER 

1-Bir ile on sekizinci âyetler Hz. Muhammed’in (sav.) Allah’tan aldığı vahyin 

tekzibi karşısında Müşrikler için ikna edici bir dizi yol gösterici yöntemler 

içermektedir. Nitekim müşrikler Hz. Muhammed’in (sav.) bu Kur’ân’ı kendisinin 

uydurduktan sonra Allah’a nisbet ettiğini iddia etmekteydiler. 

2-Allah dilediği şeye yemin edebilir. Ancak müminlerin böyle bir hakkı 

yoktur. Onlar Allah’tan başka hiç kimseye yemin edemezler. 

3- Hz. Muhammed’in (sav.) bazı dünyevî konularda ictihad etmesi, Allah 

tarafından ona bildirilmiş bir vahiyden sonra olmuştur. “Bazı özel işlerinden dolayı 

senden izin istediklerinde onlardan dilediğine izin ver.”213 Zira Hz. Muhammed 

(sav.), Tebûk savaşında münafıklara izin verdiğinde Allah ona sitem etmiştir. (Allah 

seni affetti de doğru söyleyenler sence belli olmadan ve kimlerin yalancı olduğunu 

bilmeden niçin onlara izin verdin?)214  

4-Âlimler, Hz. Muhammed’in (sav.) Bedir savaşında esirlerden fidye alması 

ve Medine’deki Hurma ağaçlarının budamasından sakındırması gibi meselelerde 

vahiysiz hareket etmesini içtihat etmesinin bir göstergesi saymıştır. Ancak Hz. 

Muhammed (sav.) Necm 4. âyetinde vahyin hilafina hareket etmemiştir. Nitekim 

hevesini pekiştirmek için bir şey yapmış değildir. Dolayısıyla onun yaptığı ictihad ve 

ona gelen vahiy arasında bir çelişki yoktur.215  

                                                 

213 Nur, 24/62. 
214 Tevbe, 9/43. 
215 Heyet, et-Tefsîru’l-Mevdûʻî li Sûveri’l-Kur’ani’l-Kerim, Mustafa Müslim web sitesi.8/494.  



 

43 

 

5-Hz. Muhammed (sav.) vahiy konusunda kendi hevesinden konuşmaz ve 

vahiy aldıkları âyetler ilgili ancak Allah’ın izin verdiği konularda ictihad edebilir. 

Hz. Muhammed’in (sav.) aldığı vahiy, ilâhî olanda gördüğü, duyduğu ve söylediği 

şeylerin tümünde Allah tarafında hatadan masum kılınması gerekir. Ancak diğer 

dünyevî konularda hatadan masum değildir. Nitekim hurma ağaçlarının budamasının 

engellemesi meselesinde olduğu gibi Hz. Muhammed’in (sav.) bu tür konularda 

hataya düşmüş olması muhtemeldir. Zira onun hakikati ortaya çıkartma konusunda 

aşırı derece hırsı vardı.216  

6- Hz. Muhammed’in (sav.) sahîh olan sünnetiyle amel etmek, nazil olmuş 

vahiy gibidir. Sünnet, Kur’ân’ın bölünmez bir bütünü ve her Müslümanın 

vazgeçilmezidir.  

7- Cennet yedinci semada yaratılmıştır. Burası melek, şehid ve Allah’ın 

sevgili kullarının ruhlarının istirahatgahı mesabesindedir.  

 kelimesi Hz. Peygamber’in (sav.) fizikî olarak mi’râca çıktığını ve (رأى) -8

Allah’ın büyük âyetlerini kendi gözleriyle gördüğünün bir işaretidir.217 

  

                                                 

216 Meydânî, Hasan Habenneke, Maârici’t-Tefekkür fî Dekâiki’t-Tedebbür, 2/103. 
217 Meydânî, Hasan Habenneke, Maârici’t-Tefekkür fî Dekâiki’t-Tedebbür, 2/119. 



 

44 

 

1.12.1. Necm sûresi Otuz İkinci Âyetin Nüzul Sebebi 

Otuz ikinci âyet nefsi temize çıkarmakla ilgilidir ki Allah bizden nefsimizi 

temize çıkartmamızı emretmektedir. Otuz ikinci âyetinin meâli şöyledir: “İyilik 

yapanları, ufak tefek kusurlar hariç, büyük günahlarından ve çirkin işlerden 

kaçınmaları ise daha güzeliyle ödüllendirecektir. Şüphesiz rabbinin bağışlaması çok 

geniştir. Sizi topraktan yarattığı zamanki halinizi de annelerinizin karnında cenin 

olarak bulunuşunuzu da en iyi bilen O’dur. Şu hâlde kendinizi temize çıkartmayın! 

Kimin günahtan sakındığını en iyi bilen O’dur.218 

Kelbî ve Mukatil, ilk Müslümanlar, namaz kıldık oruç tuttuk şunu yaptık 

bunu ettik dediklerinde Allah (c.c.) ( ْفلَََ تزَُكُّوا أنَْفسَُكُم) nefsinizi temize çıkartmayınız! 

âyeti inmiştir.219  

Muhammed b. Amr b. Âtâ (ö. H.125) şöyle aktarmıştır: Kızıma Berre ismini 

koydum. Zeynep binti Ebî Seleme (ö.73/693) bana Allah Resûlünün (sav.) bu ismi 

yasakladığını söyledi. Ben de kızıma “Berre ismini koymuştum. Allah Resûlü (sav.) 

“Nefsinizi temize çıkarmayın, zira Allah fazilet ehlinin kim olduğunu sizden daha iyi 

bilir” dedi. Biz:“Ey Allah Resûlü biz ona ne isim verelim?” dedik: O da Ona 

Zeynep ismini veriniz.” dedi.220 Keza İmam Ahmed (ö.241/855), Ebi Bekre’nin 

(ö.51/671) şöyle dediğini rivâyet eder: “Adamın biri Allah Resûlünün (sav.) yanında 

birini övdü, bunun üzerine Allah Resûlü (sav.) defalarca “Annen seni kaybetsin! 

Arkadaşının boynunu kestin. Sizden biriniz arkadaşını mutlaka övmesi gerekiyorsa 

“iyi olduğunu zannederim” ya da “Allah ona yeter ve ben hiç kimseyi temize 

çıkartmam.” desin. Şayet onu iyi biliyorsa onun iyi olduğunu zannediyorum.” desin. 

”221  

Allah, İyilik yapanları ufak tefek kusurları hariç, büyük günahlardan ve çirkin 

işlerden kaçınanları ise daha güzeliyle ödüllendireceğini bildirdikten sonra (اللمم) 

denilen küçük günahları olanlara da iyilik edeceğini ve onları da Muhsinlerin arasına 

koyacağını bildirmektedir. (اللمم) lemem küçük günahlardır. Buradaki lememden 

                                                 

218 Necm, 53/32. 
219 Vâhidî, et-Tefsîru’l-besît, 21/59. 
220 Müslim, Sahîhu Müslim, “Babu istihbabi teğyîri’l-ismi’l-kabîhi ila hasen”, 3, (No.2142). 
221 Ahmed b. Hanbel, Müsnedü’l-İmâmi Ahmed b. Hanbel, thk. Şuayb Arnavût-Âdil Mürşid (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 2001), “Tezkiyetu’n-Nefs”, 116, (No.20467). 



 

45 

 

maksat: kişiden ara sıra gayri ihtiyari sadır olan adet edinilmemiş küçük günahlardır. 

Bikâî (ö. 885/1480), Râzî’nin (ö. 606/1210) “Levâmiʻ” adlı eserinde lememin, 

aslında günaha yaklaşıp gerçekleştirmeden uzaklaşmak olduğunu bildirmektedir.222  

Arap dilinde (اللمم) (cinlerden) delilik hastalığına yakalanmaktır. ( واللمم: الإلمام

عْدَ الفينةبالذ نب الفيَْنة بَ  ) ara sıra günah işlemektir. Ayrıca büyük olmayana günahlara da 

denilmiştir.223 keza (اللمم), küçük günahlardır. Ayrıca günaha girmeden günaha 

yaklaşmak demektir. Ahfeş derki: günaha yaklaşmak üzere olmaya denilir. Ayrıca 

“lemem” cinlerden bulaşan bir kısım deliliktir.224 Ferrâ, küçük günahlara yaklaşmak 

demektir.225 

 “Lemem” kelimesinin asıl anlamı, ara sıra aynı alışkanlığı derinlemesine 

girmeden yapmaktır.226  

“Lemem” “ ُالََلمَم” kelimesi hakkında âlimler dört görüş üzerine ihtilaf 

etmişlerdir.  

Birinci görüş: “ ُالََلمَم” “Lemem” bakmak, göz kırpmak ve öpmek gibi küçük 

günahlardır. Atâ, İbn Abbas’tan: zinadan daha küçük günahlara demiştir. Kelbî, İbn 

Abbas’tan: kasten olmayan bakmaya denilir. Şayet birinci bakmadan sonra tekrar 

ederse o lemem değil o zaman o günah olur.227 Nâfiʻ b. Cübeyr b. Mütim, zinanın 

haricindeki günahlardır. Bu görüş İbn Mesʻûd, Ebû Hüreyre, Mesrûk, Şaʻbî ve 

Tavûs’un görüşleridir.228  

“Kur’ân’ın tercümânı” Abdullah İbn Abbâs, bu hadisi zikrederek “Ebû 

Hüreyre’nin Peygamber’den (sav.) rivâyet ettiği bu sözdeki fiillerden daha çok, 

küçük günahlara yani (لمم) e benzeyen bir başka hareket bilmiyorum” demiştir.” 

doğrusu da budur. Sonra şu hadisi zikretti: “Âdem’in çocukları zinadan nasibini 

almıştır; buna her hâlükârda ulaşacaktır: Nitekim gözlerin zinası bakmak, 

                                                 

222 Bikâî, İbrahim b. Ömer b. Hasen er-Ribât, b. Ali b. Ebî Bekr, (Daru’l-Kutubi’l-İslamî, Kahire), 

19/67. 
223 Halil, el-Ayn, 8/323. 
224 Cevherî, es-Sihâh, 5/2032. 
225 Ferrâ, Ebû Zekeriyya Yahya b. ziyâd b. Abillah, b. Manzûr ed-Deylemî, Maâʻni’l-Kur’ân, 3/100. 
226 Kurtubî, el-Câmiʻ li Ahkâmi’l-Kur’ân, 17/108. 
227 Ferrâ, Ebû Zekeriyya Yahyâ b. Ziyâd b. Abdillah b. Manzûr ed-Deylemî, Maʻânî’l-Kur’ân, thk. 

Ahmed Yusuf en-Necâtî- Muhammed Ali en-Neccâr, (Mısır: Daru’l-Misriyye, birinci basım,) 

3/100. 
228 Vâhidî, et-Tefsîru’l-besît,4/201. 



 

46 

 

kulaklarınki, dinlemek, dilinki konuşmak, ellerinki tutmak, ayaklarınki zinaya doğru 

yürümek, kalbinki ise arzu ve istemesidir, üreme organınki ise, bunu ya gerçekleştirir 

veya boşa çıkarır. Şayet üreme organı bunu gerçekleşirse bu zinadır. Gerçekleşmezse 

o lemem’dir.”229  

İbn Zübeyr, İkrime, Katâde, Dahhâk ve mükâtil b. Süleyman dünyada had 

cezası bulunmayan, âhirette ise azapla korkutulmayan günahlara (لمم) lemem denir. 

Büyük günahlardan kaçınmak şartıyla beş vakit namaz bu tür günahlarına 

kefarettir.230 

İkinci görüş: Günaha niyetlenmiş olup daha sonra tevbe edilen günahlardır. 

Bu görüş Amr b. Dînâr’ın İbn Abbas’ın (في اللمم) lemem hakkında şöyle rivâyet 

etmiştir: günahı bir kere işledikten sonra o günahtan tevbe edip bir daha 

dönmemektir. Daha sonra İbni Abbâs Hz. Muhammed’in (sav.), “Allah’ım 

affedersen affın tümüne olsun, hangi kulun “lemme” işlememiş ki.” sözünü rivâyet 

etti.231  

Üçüncü görüş: Cahiliyet döneminde yapılmış günahlardır. Nitekim müşrikler 

Mü’minlere sizler daha dün bizimle berabere bu günahları işliyordunuz! Söylemeleri 

üzerine bu âyet inmiştir. Bu görüş Zeyd b. Sabit, Zeyd b. Eslem ve Ali b. Ebî 

Talhâ’nın İbn Abbas’tan bir rivâyettir: İbn Abbas, (الا اللمم) dan maksad : Cahiliyet 

döneminde yapılmış günahlardır. Bu görüşe göre: (لمم) Cahiliyet döneminde yapılmış 

olan fuhuş ve günahlar demektir.232  

Dördüncü görüş: Şirk haricindeki günahlardır. Abdullah b. Amr’ın görüşüdür. 

Bu görüşe göre büyük günahlar ve fuhuş şirki gerektiren günahlardır.233 

 Taberî göre: âyette geçen “ ا لَا” edatının istisna-i munkati‘olduğunu ve bu 

görüşün en doğru görüş olduğunu kaydetmiştir.234 Bu görüşe göre âyetin anlamı 

şöyledir: “Onlar ki cahiliyet döneminde müptela oldukları günahlar haricinde büyük 

günahlar ve zinadan uzaklaşmışlar işte Allah bu kişilerin işledikleri günahları af 

                                                 

229 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Babu zinâ el-Cevârih dune’l-Ferc”, 12, (No.5889 
230 Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli’ Âyi’l-Kur’ân, 22/538. 
231 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Kerîm, 7/461; Kurtubî, el-Câmiʻ li Ahkâmi’l-Kur’ân, 17/107. 
232 Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli’ Âyi’l-Kur’ân, 27/38; Abdullah b. Ahmed b. Ali b. Zeyd, 

Maâlimu’t-Tenzîl, (Riyâd: Daru’-Selâm, birinci basım), 908-909. 
233Vâhidî, et-Tefsîru’l-besît,21/85; Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli’ Âyi’l-Kur’ân, 27/40.  
234 Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli’ Âyi’l-Kur’ân, 22/538. 



 

47 

 

etmiştir.” Bu görüşe göre İbni Abbâs’tan gelen bir rivâyette ise ( سَلَفإ لَا مَا قَدْ  ) yani 

İslamiyet’ten önce işlenmiş bir günah demektir. Yunus b. Vehb, İbni Zeyd’din şöyle 

dediğini rivâyet eder: “Müşrikler sizler daha dün bu günahı işliyordunuz.” dedikten 

sonra Necm 32. âyeti inmiştir.235  

İbn Zeyd, İkrime, Dehhâk ve Katâde, İbn Abbas’tan “Dünyada hakkında had 

bulunmayan, âhirette ise cezasının olmadığı günahlardır. Bu günahları beş vakit 

namaz onlara kefaret eder demişlerdir.”236 Kelbî ise: “Lemem” iki kısma ayrılır. 

Birincisi: Dünyada hakkında had bulunmayan, âhirette ise cezasının olmadığı 

günahlardır. Büyük günah işlememek üzere beş vakit namaz onlara kefaret olan 

günahlardır demiştir. İkincisi: ara sıra yapılan büyük günahlar olup sonradan 

onlardan tevbe eden günahlardır.237 

Hülâsa, “Lemem” kelimesi hakkında söylenecek en güzel şey İbn Âşûr’un 

söyledikleridir: İbn Âşûr, Nisâ 31. Âyetin açıklamasından sonra şöyle der: “Kebâir 

kelimesinin nehyedilen şeylere izafe edilmesinden, menhiyâtların iki kısma 

ayrıldığını, birincisi: Kebâir günahlar, ikincisi ise seğâir günahlardır. Bu âyette 

kebâir günahların mukabilinde seyyiât denilmiş ve kebâir günahlardan kaçınanların 

seğâir günahlarını affedeceğini bildirmektedir. Necm sûresinde ise: Kebâir günahlara 

‘Favâhişe’ denilmiştir. Mukabiline de ‘lemem’ denilmiştir. İşte bu âyetlerden 

Allah’ın yanında günahların iki kısım olduğu ortaya çıkmaktadır. Büyük favâhiş 

günahlar, ile onlardan daha küçük günahlar.238 Sonuçta ‘Lemem’ kelimesinin anlamı 

sadece küçük günahlar demektir.  

 

                                                 

235 Kurtubî, el-Câmiʻ li Ahkâmi’l-Kur’ân, 17/108.  
236 Kurtubî, el-Câmiʻ li Ahkâmi’l-Kur’ân, 17/108. 
237 Kurtubî, el-Câmiʻ li Ahkâmi’l-Kur’ân, 17/108. 
238 İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, 5/26. 



 

48 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

NECM SURESİYLE BAĞLANTILI HADİSELER 

2.1. İSRÂ VE MİʻRÂC  

2.1.1. İsrâ ve Mi‘râc’ın Lügât ve Istilâh Anlamı 

İsrâ’nın sözlük anlamları: ( سير الليلالسُّرى:  ) “es-Surâ” gece yürüyüşü 

anlamındadır. Nitekim Araplar bu konuda gece meydana gelen her şey için ( ٍسار) 

derler. Arapçada (سري) “s-r-y” kökü ( ًَرْت ليَْل  ister (وسَرَيْت سُرىً ومَسْرىً وأسَْرَيْت ب مَعْنَى إ ذاَ س 

başında elif olsun ister olmasın gece yürüyüşü anlamına gelir. (وأسَْرَيْت) Elif ile Hicâz 

ehli lehçesidir. Kur’ân’da her iki kullanımda vardır.239 Elif ile kullanılan kelimeye 

örnek olarak şu âyet zikredilebilir: (  ًَه  ليَْل ي أسَْرى ب عبَْد   Kulunu Muhammed’i“ (سُبْحانَ الَّذ 

bir gecede yürüten Allah eksiklerden münezzehtir.”240 Elifsiz gelen örneğe de şu âyet 

gösterilebilir: “ (  وَاللَّيْل  إ ذا يسَْر) “geçip giden geceye andolsun.”241 Arap özdeyişinde 

şöyle denilmiştir: ( ي ليلَه ك لَّه لَا ينََامُ ذهََبوُا إسْراءَ قنُْفذُةٍَ، وَذلَ كَ أنََّ القنُْفذَُ يَسْر  ) Kirpinin yürüdüğü 

gibi gecenin tümünü yürüdüler, çünkü kirpi geceyi hiç durmadan uyumadan hep 

yürümekle geçirir.242 Arapçada “Serâ veya Esrâ” denildiğinde anlamı gece yürüdü 

şeklindedir.243 )قال الله )فأسَْر  بأهل كَ ب قطْع من الليل “Hemen gecenin bir vaktinde ailenin hızla 

yola koyulmasını sağla!”244 Ebû İshâk (ö.127/745), (  ه ى أسَْرَى ب عبَْد   âyetini 245(سُبْحَانَ الَّذ 

tefsir ederken (أسَْرَى) “esrâ” kelimesinin âyette “Kulunu geceleyin götürdü, yürüttü.” 

Anlamında olduğunu söyler. Arapçada (أسَرَيْتُ وسَرَيْت) denildiğinde gece yürümesi 

kastedilir. (ي  Geçip gitmekte olan geceye.”246 âyeti de geçip gitmekte“ (وَالَّيْل  إ ذاَ يسَر 

                                                 

239 Halil b. Ahmed Ferâhidî, el-Ayn, 7/291. 
240 İsrâ, 17/1. 
241 Fecr, 89/4. 
242 İbnu’l-Manzûr el-Ensârî, Lisânü’l-Ârab, 14/381. 
243 Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kasım b. Muhammed b. Beşşâr, ez-Zâhir fi Maânî Kelâmi’n-

Nâs, thk. Hâtım Salih ed-Dâmin, (Beyrut: Risâle, Birinci basım, 1992), 3/67. 
244 Hicr, 15/65. 
245 İsrâ,17/1. 
246 Fecr, 89/4. 



 

49 

 

olan gece anlamındadır. Nitekim “(السُّرَى) kelimesinin geneli gece yürüyüşü, bazıları 

ise tüm anlamı gece yürüyüşü anlamına gelir.” demiştir.247  

Mi‘râc” kelimesi sözlükte “yukarı çıkmak, yükselmek” anlamında olan (عرج) 

“â-r-c” kökünden türemiş bir ism-i alettir. Bu kelime “yukarı çıkma aleti olan 

merdiven anlamına gelmektedir.248 Miʻrâc kelimesi, Arapçada ( :عَرَجَ  يعرُجُ عُروجاً، أي

د  ”Maʻrec“ (والمَعْرَجُ: المَصْعَد) .Yukarıya doğru çıkmak, yükselmek anlamındadır (صَع 

merdiven demektir. “Mi‘râc” kelimesi, yukarıya doğru çıkan merdivene benzer bir 

alettir. Meâric sûresinde geçen “Me‘âric” kelimesi bu anlamı açıklamaktadır: 

وحُ إ ليَْه  ) ج  تعَْرُجُ الْمَلَئ كَةُ وَالرُّ ي الْمَعار  نَ اللََّّ  ذ   Birisi, huzuruna“ (والمعارج في قول الله عز وجل: م 

yükselmenin birçok yolu bulunan Allah katından inkârcılar için gelecek olan ve hiç 

kimsenin savamayacağı azabın gelmesini istedi. Melekler ve rûh O’na, miktarı elli 

bin yıl olan bir günde yükselip çıkar.”249 

Istilâhî anlamları: Cebrâil’in (a.s), Hz. Muhammed (sav.) ile gecenin bir 

kısmında Mekke’den Mescid-i Aksâ’ya burâk denilen bir binek ile gitmesi ve değişik 

bazı hadiseleri görüp yaşamasından sonra tekrar gelmesine İsrâ denilir.250 Başka bir 

tarif ise şöyledir: Cebrâil’in (a.s), Hz. Muhammed (sav.) ile gecenin bir kısmında 

Mekke’den tüm peygamberlerin bineği olan burâk denilen binekle gözlerinin 

görebildiği noktayı bir lahzada geçip yer ve göklerin arasındaki âyetleri gördükten 

sonra Mescid-i Aksâ’ya gidip peygamberlere iki rekât namaz kıldıktan sonra aynı 

gecede dönmesine isrâ denilir.251 

Miʻrâc ise Cebrâil’in (a.s), Hz. Muhammed (sav.) ile gecenin bir kısmında 

Mescid-i Aksâ’dan yedi kat göğe yükselmesi ve oradan Sidretü’-l Müntehâyâ ulaşıp 

Allah’ın büyük âyetlerini gördükten sonra aynı gecede bir dizi haberlerle dönmesine 

denilir.252 Nitekim Kur’ân’ı Kerim’de bu olay şöyle dile getirmiştir: “Kulu 

                                                 

247 İbnu’l-Manzûr el-Ensârî, Lisânü’l-Ârab, 14/381. 
248 İbnu’l-Manzûr el-Ensârî, Lisânü’l-Ârab, 3/322. 
249 Meâric, 70/3-4; Halil b. Ahmed Ferâhidî, el-Ayn, 1/223.  
250 Humeyd b. Ahmed Nuaycât, Kur’an’daki isrâ ve mirâc mucizesinin aklî imkânı, “Mecelletu’d-

Dirasetu’l-Ârebiyye” 102 (ts.), 1/22. 
251 İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik, es-Siretu’n-Nevbeviyye, thk. Mustafâ es-

Sekâ vd. (Kâhire: Mustafa Bâbî el-Halebî, 1955), 2/32. 
252 Humeyd b. Ahmed Nuaycât, Kur’an’daki isrâ ve mirâc mucizesinin aklî imkânı, 1/14; Muhammed 

Ebû Şuhbe, Muhammed b. Sûveylim, es-Siretu’n-Nebeviyye âlâ Dav’i’l-Kurân ve’s-Sünne, 

(Dimeşk: Daru’l-Kalem, Birinci basım, h.1427), 2. 



 

50 

 

Muhammed’i bir gecede Mescid-i Haram’dan Mescid’- Aksâ’ya yürüten Allah 

eksiklerden münezzehtir.”253  

Hülâsa, Siyer ve hadis kaynaklarında isrâ ve mi‘râc’la ilgili birçok rivâyet 

bulunmaktadır. Bu konuda İbn İshâk (ö. 151/768) ve İbn Hişâm’ın (ö.218/833) es-

Siyretu’n-Nebeviyye’leri ile Sahîh-i Buhâri’de254 altı sahabeden yirmi rivâyet ve 

Sahîh-i Müslim’de255 de yedi sahabeden on altı ayrı rivâyet nakledilmiştir.256  

2.1.2. İsrâ ve Mi‘râc Hadisesi  

Sâbit el-Bünânî’nin (ö. 127/744), Enes b. Malik’ten aktardığı bir rivâyete 

göre Hz. Muhammed (sav.) isrâ ve mi‘râc hadisesi’ni şöyle anlatmıştır: “Bana 

merkepten büyük katırdan küçük burâk adında beyaz ve uzun bir hayvan getirildi. Ön 

ayaklarını, gözlerinin gördüğü en son noktaya koyarak hızla atıyordu. Mescid-

Aksâ’ya varıncaya kadar Burâk’a bindim. Allah resûlü (sav.) devamla dedi ki, 

Burâk’ı peygamberlerin de bağladıkları halkaya bağladım. Mescid’e girdim ve iki 

rekât namaz kıldıktan sonra Cebrâil (a.s.) bana içinde şarap ve sütün olduğu iki 

kâseyi ikram etti. Ben sütü tercih ettim. Cebrâil (a.s.) bana ‘Sen fıtratı seçtin’ dedi. 

Sonrasında göklere doğru yükseldik. Cebrâil (a.s.) göklerin açılması için izin istedi 

ona, ‘kimsin? denildi. O, ‘Ben Cebrâil’ dedi. Beraberindekinin kim olduğu soruldu. 

Cebrâil (a.s.) ‘Muhammed’ dedi. Ona miʻrâc daveti gönderildi mi? denildi. Cebrâil 

‘Evet’ dedi. Bize semânın kapısı açıldığında Âdem’le (a.s.) karşılaştık. Bana hoş 

geldiniz dedikten sonra hayırlı dualarda bulundu. Sonra ikinci semâya çıktık. Cebrâil 

(a.s.) göklerin açılması için izin istedi yine ona, ‘kimsin?’ denildi. O, ‘Cebrâil’ dedi. 

Beraberindekinin kim olduğu soruldu. Cebrâil (a.s.), ‘Muhammed’ dedi. Kapı 

açıldığında iki teyze oğulları olan İsa (a.s.) ile Hz. Zekeriya ve oğlu Yahya (a.s.) ile 

karşılaştım-Onlara salat ve selam olsun-. Bana hoş geldin dedikten sonra hayırlı 

dualarda bulundular. Sonra üçüncü semâya çıktık. Cebrâil (a.s.) göklerin açılması 

için izin istedi ona, ‘kimsin?’ denildi. O, ‘Cebrâil’ dedi. Beraberindekinin kim 

                                                 

253 İsrâ, 17/1. 
254Askalânî, Ebu’l-Fazl Şihâbuddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed İbn Hacer, Fethu’l-Bârî Şerhu 

Sahîhi’l-Buhârî, (Kâhire: Dâru Ebi Hayyan, 1996), 2/164. 
255 Nevevî, Muhyiddin b. Ebi Zekeriyya b. Şeref el-Minhâc Şerhu Sahîhi Müslim (Beyrut: Dâru’l-

Hayr, 1994), “İmân”, 74 (No.162). 
256 İbn Hişâm, es-Siretu’n-Nevbeviyye, 1/398. 



 

51 

 

olduğu soruldu. Cebrâil (a.s.) ‘Muhammed’ dedi. Ona miʻrâc daveti gönderildi mi? 

denildi. ‘Evet’ dedi. Bize semanın kapısı açıldığında güzelliğin yarısı verilmiş olan 

Yusuf (a.s.) ile karşılaştım. Bana hoş geldiniz dedikten sonra hayırlı dualarda 

bulundu. Dördüncü semâya doğru yükseldiğimizde Cebrâil (a.s.) göklerin açılması 

için izin istedi ona, ‘kimsin’ denildi. O, ‘Cebrâil’ dedi. Beraberindekinin kim olduğu 

soruldu. Cebrâil (a.s.), ‘Muhammed’ dedi. Ona miʻrâc daveti gönderildi mi? denildi. 

‘Evet’ dedi. Kapı açıldığında İdris (a.s.) ile karşılaştım. Bana hoş geldiniz dedikten 

sonra hayırlı dualarda bulundu. Allah, İdris (a.s.) hakkında (ورفعناه مكانا عليا) ‘Onu 

üstün bir makama yücelttik’257 demiştir. Sonra biz beşinci semâya yükseldiğimizde 

Cebrâil (a.s.) göklerin açılması için izin istedi ona, ‘kimsin?’ denildi O, ‘Cebrâil’ 

dedi. Beraberindekinin kim olduğu soruldu. Cebrâil (a.s.) ‘Muhammed’ dedi. Ona 

miʻrâc daveti gönderildi mi? denildi. ‘Evet’ dedi. Bize bu semanın kapısı açıldığında 

Hârûn (a.s.) ile karşılaştım. Bana hoş geldiniz dedikten sonra hayırlı dualarda 

bulundu. Sonra biz altıncı semâya yükseldiğimizde Cebrâil (a.s.) göklerin açılması 

için izin istedi ona kimsin denildi? ‘O Cebrâil’ dedi. Beraberindekinin kim olduğu 

sordu. Cebrâil (a.s.) ‘Muhammed’ dedi. Ona miʻrâc daveti gönderildi mi? denildi. 

‘Evet’ dedi. Bize semanın kapısı açıldığında Mûsâ (a.s.) ile karşılaştım. O da bana 

hoş geldiniz dedikten sonra hayırlı dualarda bulundu. Sonra bizi yedinci semâya 

yükseldiğimizde Cebrâil (a.s.) göklerin açılması için izin istedi. Ona, ‘kimsin?’ 

denildi. O, ‘Cebrâil’ dedi. Beraberindekinin kim olduğu soruldu. Cebrâil (a.s.) 

‘Muhammed’ dedi. Ona miʻrâc daveti gönderildi mi? denildi. ‘Evet’ dedi. Bize 

semanın kapısı açıldığında sırtını Beytü’l-Mʻamûr’a yaslanmış bir halde olan Hz. 

İbrahim (a.s.) ile karşılaştım. Beytü’l-Mʻamûr’a günde yetmiş bin melek girdikten 

oradan bir daha ona dönmediklerini gördüm. Sonra Cebrâil (a.s.) beni Sidretü’l-

Müntehâ’ya götürdü. Sidre’nin yaprakları fillerin kulakları gibi, her bir meyvesi de 

Hecer kabilesinin testileri gibi iriydi. Sidre’yi kaplayan kaplamasıyla ortaya çıkan 

güzellikleri yeryüzünde Allah’ın hiçbir kulu anlatacak durumda değildir. İşte tam da 

orada Allah Teâlâ bana vahyedeceğini bildirdi. Bana günde 50 rekât namazı farz 

kıldı. Mûsâ ’ya (a.s.) indim. O, ‘Allah senin ümmetine neyi farz kıldı? dedi. Ben ‘Elli 

rekât namaz’ dedim. Bana, ‘Rabbine dön ondan hafifletmesini iste. Zira senin 

ümmetin buna güçleri yetmez. Nitekim ben İsrailoğullarını sınadım’ dedi. Ben de 

                                                 

257 Meryem, 19/57. 



 

52 

 

Rabbime döndüm ve ‘Ey Rabbim! Ümmetimden hafiflet’ dedim. Bana beş rekât 

eksiltti. Hz. Mûsâ’ya döndüm ve ‘Allah beş rekât düşürdü.’ dedim. Mûsâ (a.s.) 

‘Senin ümmetin kaldıramaz. Rabbine dön ve ondan hafifletmeyi iste.’ dedi. Allah 

resûlü (sav.) ben böylelikle Rabbim Hak Teâlâ ile Mûsâ arasında gidip geldim taki 

Rabbim ‘Ey Muhammed! Gece ve gündüzde sana ve ümmetine farz kılınan beş 

vakittir. Her bir namazın sevabı on kadardır. Dolayısıyla elli rekât sevabındadır. Her 

kim bir iyiliğe niyet ettiği halde onu işlemezse ona bir sevap yazılır onu işlerse on 

sevap yazılır. Her kim de bir kötülüğe niyet edip de amel etmezse ona bir şey 

yazılmaz. Şayet bir kötülüğü işlerse ona sadece bir kötülük yazılır. Allah resûlü 

(sav.) ‘Ben daha sonra Mûsâ’ya (a.s.) inip durumu bildirdim.’ Mûsâ (a.s.), ‘Rabbine 

çık ondan hafifletmeyi iste.’ dedi. Allah resûlü (sav.) ‘Ben o kadar çok Rabbime 

gidip geldim ki artık onun karşısına çıkmaktan utanıyorum.’ dedi.”258  

Hülâsa, İsrâ ve miʻrâc mucizesi hem Kur’ân hem de mütevâtir sünnetle sabit 

olan bir mucizedir. Nitekim Necm sûresinin 13-19. âyetleri buna delildir. Sünnet’e 

gelince, Buhârî, yirmi rivâyeti altı sahabî’den, Müslim ise on sekiz rivâyeti yedi 

sahabe’den aktarmaktadır.259 

2.1.3. İsrâ ve Mi‘râc’ın Zamanı 

   Hz. Hamza ve Hz. Ömer yeni Müslüman olmuşlardı. Hz. Ömer şirkte aziz 

olduğu kadar İslam’da da azizliğini gösterdi. Müslümanlığını alenen Kâʻbe’de 

herkese bildirdi. Müslümanların sayıları çoğalınca müşrikler, müşrik Mekke 

düzeninin yıkılışından endişe ettiler. Aralarında istişareden sonra Hz. Muhammed’i 

(sav.) öldürme kararını alıp şöyle dediler: “Muhammed bizim çocuk ve 

kadınlarımızın aklını bozmuştur. Hz. Peygamber’in (sav.) kavmine şöyle dediler: 

bize Muhammed’i verin öldürelim karşılığında üç kişinin diyetini size verelim 

dediler. Kureyş haricinde bir kişi öldürsün sizde bizde kurtulalım. Benî Hâşim ve 

Benî Muttalib karşı çıkınca Kureyş Benî Hâşim, Benî Muttalib ve Benî Abdi 

Menâf’a karşı bir boykot kararı aldılar. Onlarla alışveriş yapılmayacak, kız alıp 

verilmeyecek, onlarla konuşulmayacak ve oturulmayacaktır. Muhammed’i (sav.) 

                                                 

258Müslim, Sahîhi Müslim, Kitabu’l-İman, Babu’l-İsrâi bi Resûlillahi ile’s-Semâvâti, (No. 162.)  
259 Mehdî b. Rizkullah Ahmed, es-Siretu’n-Nebeviyye, (Medine: Mezmaʻ Melik Fahd,), 104. 



 

53 

 

onlara teslim edene kadar bu durum devam edilecektir. Bu sözleşmeyi bir kâğıda 

yazıp Kâʻbe’nin duvarına astılar.  

Hz. Peygamber (sav.) ve tüm akrabaları Peygamberliğin 7. Yılında muharrem 

ayında, Ebû Talib’in vadisinde hapsedilip mahsur kaldılar. Hz. Peygamber (sav.) Ebû 

Talib’in vadisinde hapsedilince Mekke’de bulunan Müslümanların Habeşistan’a 

hicret etmelerini emretmiştir. Müşriklerin bu boykotu 3 yıl devam etmiştir. Bu 

ambargo kararı hakkında tüm Mekke halkının rızası alınmış değildi. Nitekim 

müşriklerden bu zalim anlaşmayı bozmaya kalkışanların ilki Hişâm b. Amr b. Hâris 

olup, Mutim b. Adiy gider. Beraber Kureyş’ten bir cemaate giderken, onun bu 

önerisini kabul ederler. İşte tam da burada Allah Resûlü (sav.), bir mucize olarak 

Allah’ın ismi hariç zalim sahifenin bir böcek tarafından yenildiğini amcası Ebû 

Talib’e bildirmiştir. Ebû Talib, Kureyş’e yeğeninin böyle söylediğini onlara 

anlatmaya gitmiştir. Onlara bizimle sizin arasında Muhammed’in (sav.) bu sözleri 

hakem olsun dediler. Şayet söyledikleri yalansa onu size teslim ederiz yok eğer 

söyledikleri gerçekse bu zalim kararınızdan vaz geçeceksiniz. Müşrikler sen adil 

konuştun dediler. Zalim sahifeyi indirmeye gittiklerinde Hz. Muhammed’in (sav.) 

doğru söylediğini gördüler. Ancak müşrikler işte bu kardeşinin oğlunun sihirleridir. 

dediler. Müşrikler bu sefer küfür ve inatlarının dozajını artırdılar. Hz. Muhammed 

(sav.) ve beraberindekiler, mahsur kaldıkları bölgeden çıktılar.260 

 İbn Abdülber, (ö.463/1071) derki, peygamberlikten 10 yıl sonra bu olay meydana 

gelmiştir. Bu olaydan 6 ay sonra Ebû Tâlib vefat etmiştir. Ebû Tâlib’in vefatından 3 

gün sonra Hz. Hatice (r.a.) vefat etmiştir.261 Hz. Muhammed (sav.) çok sevdiği 

hanımı Hz. Hatice’nin (r.a.) vefatından sonra kendisini koruyan amcası Ebû Talib’i 

de kaybedince artık Mekke’de onu koruyan kalmadı. Kureyş’in Hz. Muhammed’e 

(sav.) işkence dozajı artınca Hz. Peygamber (sav.) Allah’ın dinine yardımcı olması 

dileğiyle Taife gitti. Taifliler Kureyş’ten geri kalmadılar. Ona deli muamelesi yapıp 

çocuklarıyla onu taşladılar. Hz. Peygamber (sav.) bu davetinden sonra kendi 

zayıflığını ve bu dinin insanlara kabulü hakkında duyduğu endişesini Allah’a şikâyet 

                                                 

260 İbn Kayyim el-Cevziyye, Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr ez-Zerâî ed-Dimeşkî, Zâdü’l-Meʿâd 

fî Hedyi Hayri’l-ʿİbâd (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2005), 378-379. 
261 İbn Abdulber, Yusuf b. Abdulber en-Nemerî, ed-Durer fî İhtisâri’l-Megâzî ve’s-Siyer, thk. Şevkî 

Dayf, (Kahire: Daru’l-Marife, ikinci basım), 53-54; İbn Kayyim el-Cevziyye, Zâdü’l-Meʿâd fî 

Hedyi Hayri’l-ʿİbâd, 379. 



 

54 

 

etmiştir.262 Hz. Muhammed (sav.) Taif’e Benî Sekîf kabilesinin üç liderleriyle 

görüşmüş ancak her üçü onu yalanladılar. Hz. Muhammed’in (sav.) dönüş 

güzergahında çocuklarını yolun her iki tarafına dizip onu taşasınalar diye. 

Peygamberimiz (sav.) onlardan kurtulana kadar ayaklarını kanattılar. Onlardan 

kaçarken aşırı yorgunluktan asma bahçesinin duvarında bir hurma ağacının 

gölgesinde oturmuştur. Meğer ki burası Hz. Muhammed’in (sav.) azılı 

düşmanlarından Utbe b. Rebîâ ile Şeybe b. Rebîâ’nın bahçeleriymiş. Hz. 

Muhammed’in (sav.) bu şekilde gördüklerinde ona merhamet ederek bir salkım 

üzümü Musullu Hristiyan köleleri olan Addâs’a verip ona vermesini istediler. Addâs 

üzümü getirdiğinde ona nerelisin dedi? Addas Nineva’danım dedi. Peygamberimiz 

(sav.) salih peygamber Yunus b. Meta’nın şehrinden misin? Addas, Yunus 

Peygamber’in kim olduğunu sana bildiren nedir? dedi. Sonra kendisinin Peygamber 

olduğunu bildirdi. Bunun üzerine Addas, Hz. Peygamber’in (sav.) kanlı ayaklarını 

öptü. Addas döndüğünde Utbe ile Şeybe neden Muhammed’in o kanlı ayağını 

öptüğünü ve ona secde ettiğini sordular? Addas, O mübarek bir insandır. Çünkü bana 

Yunus b. Meta hakkında kimsenin bilmediği bir hakikati bildirdi.263  

İsrâ ve miʻrâc’ın zamanını öğrenebilmemiz Necm sûresinin nüzülünü 

bilmemizden geçmektedir. Çünkü siyer kitaplarının genelinin İsrâ ve Miʻrâc’ın 

peygamberliğin onuncu yılından sonra meydana geldiğinde ittifak etmişlerdir. Mûsâ 

b. Ûkbe, Zuhrî’den o da Ûrve b. Zübeyr’den aktardığına göre, İsrâ ve Miʻrâc Allah 

Resulü’nün (sav.) Medine’ye hicretinden bir sene önce vuku bulmuştur. İbn Hazm, 

bu görüş üzerine icma olduğunu iddia etmiştir.264 İmam Nevevîde bu görüştedir.265 

İbn Atıyye, isrâ ve miʻrâc olayı, ambargonun kaldırılmasından sonra Akabe 

bayʻatinden sonra meydana geldiğini söylemiştir.266 Buhârî ve Müslim’den 

aktarıldığına göre Abdullah b. Mesʻûd Necm sûresinin secdesini sahîh bir tarikle 

rivâyet etmiştir. Rivâyet şöyledir: “Necm sûresi, içinde secdenin olduğu ilk sûredir. 

Allah Resûlü (sav.) secdeye vardı onunla beraber yaşlı biri hariç herkes secde etti. O 

                                                 

262 İbn Hişâm, es-Siretu’n-Nevbeviyye, 2/48. 
263 İbn Abdulber, ed-Durer fî İhtisâri’l-Megâzî ve’s-Siyer, 64. 
264 el-Kastallânî, Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr Şihâbuddin, el-Mevahîbu’l-Leduniyye bi’l-

Minehi’l-Muhammediyye (Kâhire: el-Mektebetu’t-Tevfikiyye, ts.), 1/162. 
265 Şâmî es-Sâlihî, Muhammed b. Yusuf thk. Adil Ahmed Abdulmevcûd, Ali Muhammed Muavvid, 

Min ma‘în’is-Sîre, (Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, birinci basım, 1993), 3/65. 
266 Şâmî es-Sâlihî, Muhammed b. Yusuf, Min ma‘în’is-Sîre, 3/65. 



 

55 

 

da bir avuç toprak alarak üzerine secde etti. Daha sonra onun kâfir olarak öldüğünü 

gördüm o Ümeyye b. Halef’tir.”267 

Hülâsa, Hz. Peygamber (sav.) ve akrabaları Ebû Talib’in vadisinde 

hapsedilmeleri, Peygamberliğin 7. Yılında muharrem ayında meydana gelmiştir. 

Siyer râvilerine göre ambargo 3 yıl devam etmiştir. Bu olaydan 6 ay sonra Ebû Tâlib 

vefat etmiştir. Ebû Tâlib’in vefatından 3 gün sonra Hz. Hatice (r.a.) vefat etmiştir. 

Sonuç olarak İsrâ ve Mi’râc olayının tarihi ortaya çıkmaktadır. Hz. Muhammed’in 

(sav.) miʻrâc’ı, peygamberliğin 10. yılından 6 ay sonra ambargonun kaldırılmasından 

sonra Akabe biatinden sonra meydana gelmiştir.  

2.1.4. Mi‘râc’ın Şekli 

Allah Resûlü’nün (sav.) İsrâ ve Mi’râc gecesinde bedenle mi yoksa ruh ile mi 

göğe çıktığı konusunda âlimlerin üç gruba ayrıldığını söyleyebiliriz. 

Birinci gruba göre, Hz. Muhammed (sav.) sadece ruhuyla İsrâ ve Mi‘râc’a 

çıkmıştır. Bu görüşün sahipleri Hz. Âişe ve Muâviye b. Ebi Süfyân’dır. Hasan’ı 

Basrî’den de bu görüş gelmiştir. Ancak ondan gelen başka bir nakilde ise onun bu 

görüşte olmadığıdır.268 

İkinci gruba göre, Allah Resûlü (sav.) Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya 

kadar uyanık iken gitmiştir. Mescid-i Aksâ’dan yedi kat semaya/mi‘râca kadarki 

mesafeyi ise ruhu ile çıkmıştır. Delilleri ise şu âyeti kerimedir: “Kulu Muhammed’i 

bir gece Mescid-i Haram’dan alıp Mescid-i Aksâ’ya götüren Allah, her türlü 

kusurdan ve ortaktan uzaktır. O Mescid-i Aksâ ki biz onun etrafını bereketli kıldık ve 

bu gece yolculuğunu o seçkin kula büyük işaret ve delillerimizden bir kısmını 

gösterelim diye yaptırdık.”269 Bu görüş sahipleri derler ki bu gece yolculuğunun 

başlangıcı Mescid-i Haram, yolculuğun sonu ise Mescid-i Aksâ’dır. Şayet yolculuk 

daha da devam etseydi bunu Allah bize bildirecekti. Madem âyette yolculuğun sonu 

Mescid-i Aksâ’da bitmiştir o zaman Hz. Muhammed’in (sav.) uyanık iken yolculuğu 

                                                 

267 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Tefsîr”, 343, (No.4582). 
268 İbnu’l-Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillah Şemsuddîn Muhammed b. Bekr b. Eyyûb ez-Zürâî el-

Hanbelî Zâdu’l-mead (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2005), 1/381-382. 
269İsra,17/1.  



 

56 

 

Mescid-i Aksâ’da son bulmuştur. Mescid-i Aksâ’dan yedi kat semaya olan mi’râc ise 

sadece ruh ile gerçekleşmiştir .270  

Üçüncü gruba göre, Allah Resûlü’nün (sav.) İsrâ ve mi‘râc’a hem ruh hem de 

bedenle çıkmıştır. Selef âlimlerin tamamına yakını bu görüştedirler. Örneğin Ömer b. 

Hattâb (ö.70/689), İbn Mesʻûd (ö.32/652-53), Ebû Hüreyre (ö.58/678), Enes b. Mâlik 

(ö.93/711-12), Câbir b. Abdullah (ö.78/697), İbn Abbas (ö.68/687-88), Huzeyfe b. 

Yemân (ö.36/656), Mâlik b. Ebi Saʻsaa, Ebû Habbe el-Bedrî, Saîd b. Cübeyr 

(ö.94/713), Saîd b. Museyyeb (ö.94/713), Dehhâk (ö.105/723), Ketâde (ö.23), İbn 

Zeyd, Zuhrî (ö.124/742), Hasan-ı Basrî (ö.110/728), Mesrûk (ö.63/683), İbrahim en-

Nehâî (ö.96/714), İbn Cureyc (ö.150/767), İkrime (ö.13/634), Mücahîd (ö.103/721), 

Ahmed b. Hanbel (ö.241/855 ), Taberî (ö.310/923), gibi fukâhâ, muhaddis, mufessir 

ve halef mütekellim âlimlerin büyük çoğunluğu Hz. Peygamberin (sav.) İsrâ ve 

Mi‘râc’a ruh ve bedenle çıktığını söylemişlerdir.271 Nitekim Kâdî İyâz (ö.544/1149) 

bu konuda hak ve sahîh olan görüşün isrâ ve mi‘râcın ruh ve bedenle olduğu 

yönündedir. demiştir. Âyet-i kerime ve sahîh haberler de bu yöndedir. Ayrıca hakikat 

varken ve Allah indinde imkânsız değilse te’vile gidilmez. Cesediyle uyanık iken 

mi‘râc’a çıkmak imkânsız değildir.  

İsrâ sûresinin birinci âyetinde ( سجد الحرام الى المسجد سبحان الذي اسرى بعبده ليلَ من الم 

 Bir gecede, kendisine bazı âyetlerimizi gösterelim diye “kulunu” Mesdid-i“ (الاقصى 

Haram’dan çevresini mübarek kıldığımız Mesci-i Âksa’ya götüren Allah tüm 

eksiklerden uzaktır.”272 denilmektedir. Allah (عبد) sözcüğüyle ruh ile bedenden 

meydana gelen Hz. Muhammed’i (sav.) kast etmiş olabilir. Âyetin zahirinden yüz 

çevirip te’vile gitmeye de ihtiyaç yoktur. Şayet İsrâ mucizesi uykuda olmuş olsaydı 

âyette (بعبده) yerine, (بروحه) buyurmuş olacaktı. Necm sûresinin 17. Âyeti de “Göz 

başka yöne kaymadı ve aşmadı da”273 bu görüşü desteklemektedir.274 Keza İsrâ 

sûresinin birinci âyetinde geçen (سبحان) kelimesi, bu olayın ne kadar büyük olduğunu 

ve gücünün her şeye kadir olduğunu, istediği her şeyi gücüyle var edebileceğini 

                                                 

270 Kâdî İyâz, eş-Şifâ bi târîfi Hukuki’l-Mustafâ, thk. İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî Ebü’l-Fazl- 

Ahmed b. Muhammed b. Muhammed eş-Şimnî (Beyrut: Daru’-Fikr, 1988), 1/188. 
271 Kâdî İyâz, eş-Şifâ bi târîfi Hukuki’l-Mustafâ, 1/188. 
272 İsrâ,1. 
273 Necm, 27/18. 
274 Nedvî, es-Siret’ün-Nebeviyye, 1/218. 



 

57 

 

belirtir. Keza “Sana gösterdiğimiz rüyayı insanlar için bir imtihan vesilesi 

kıldık.””275 meâlinde geçen âyetteki “rüya” sözcüğü (را ى) fiilinden türemiş olup 

fizikî görmek anlamındadır. Yoksa rüya anlamında olsaydı imtihân olamazdı. Allah, 

Kur’ân’da Yusuf sûresinde rüya için “âhlâm” kelimesini kullanmıştır. Abdullah b. 

Abbâs’ın (r.a.) âyette geçen “reâ” kelimesinin “gözle görmek” anlamında olduğunu 

söylemesi de bu yorumu teyid etmektedir.276 

Eğer İsrâ ve Miʻrâc bedenle değil de rüya halinde gerçekleşseydi basit ve 

sıradan bir olay olurdu. İnsanları aciz bırakacak mucize de olmazdı. Hatta Kureyşli 

müşrikler bu kadar önemsemez ve inkâr da etmezlerdi. Dolayısıyla dinden dönen de 

olmazdı.277 Zira İslam dinine yeni giren bazı Kureyşliler Allah Resûlünün (sav.) 

bedeni ile Mi‘râc’a çıktığını duyduktan sonra irtidâd ettiler. Ancak bunların irtidâd 

etmeleri ve dinden dönmeleri, imanlarından şüphe etmeleri neticesinden değil 

Kureyş’in propagandaları neticesinde meydana gelmiştir.278 Nasların zahirinden yüz 

çevirerek te’vile kalkışmak ancak nas’ın zahirinin kabul edilmesinin imkânsızlığı 

durumunda mümkün olabilir.  

İsrâ ve Mi‘râc’ın sadece ruh ile gerçekleştiğini, ruhun cesetten ayrılmadığını 

ve isrâ’nın gerçek bir rüya olduğunu kabul edenler, Hz. Âişe (ö.58/678) ile Muâviye 

b. Ebi Sufyan’dan (ö.60/680) varid olan: “Mi‘râc bedeni kaybetmeksizin ruhla 

olmuştur.” rivâyetine dayanmaktadırlar.279 Hz. Âişe’den nakledilen “Allah Resûlü 

(sav.) ruhu ile mi‘râc’a çıkmıştır, bedeni ise yerinden hiç ayrılmamıştır.”280 rivâyet, 

öncelikle bazı alimler tarafından sahîh kabul edilmemiştir. Nitekim Kâdî İyâz, bu 

haberin metin ve sened bakımından zayıf olduğunu belirtmiştir. Ayrıca meşhur 

muhaddis İbn Dihye el-Kelbî (ö. 633/1235) bu haberin yalan ve uydurma olduğunu 

belirtmiştir. Bu haberin uydurma olduğu ve kabul edilmediğinin bir diğer delili ise 

miʻrâc olayında Hz. Âişe (r.a.) Allah Resûlünün (sav.) evinde olmamasıdır. Nitekim 

Hz. Peygamber (sav.) daha Hz. Aişe’yle evlenmemiştir. İsrâ ve mi‘râc olayı 

                                                 

275  İsra, 17/60.  
276 Kâdî İyâz, eş-Şifâ bi târîfi Hukuki’l-Mustafâ, 1/189. 
277 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şarhu Sahîhi’l-Buhârî, 1/575. 
278 İbn Hişâm, es-Siretu’n-Nevbeviyye, 1/398. 
279 Kurtubî, Muhammed b. Ahmed, el-Cami‘li Ehkâmi’l-Kur’ân, 16/10/137. 
280Ebû Şuhbe Muhammed b. Suveylim, es-Siretu’n-Nebeviyye âlâ Dav’i’l-Kur’an ve’s-Sünne, Bu 

sahîh olarak rivâyet edilmiş bir hadis değildir. Kâzî İyâz, 1/156-157. 



 

58 

 

Mekke’de meydana gelmiş ancak Hz. Peygamber (sav.) Medine’de onunla 

evlenmiştir. 

Muâviye’nin “İsrâ, Allah’tan gelmiş sadık rüyadan başka bir şey değildir.” 

sözü de sahîh değildir. Nitekim o da isrâ ve miʻrâc döneminde henüz Müslüman 

olmamıştı. Şayet cedel usûlü gereği onlara nisbet edilenin doğru olduğunu kabul 

etsek dahi, bu görüşler, Kur’ân ve sahîh sünnetin zahirine aykırıdır.281 Ayrıca 

Muâviye’nin “İsrâ, Allah’tan gelmiş sadık rüyadan başka bir şey değildir.” Sözüne 

verilecek en güzel cevap İbn Abbas’ın (r.a.) bu âyetin tefsirinde söylediği sözdür. “O 

(görme) Resûlullah’ın (sav.) isrâya gittiğinde fizikî gözlerine verilmiş rüʻyettir. 

Lanetlenmiş ağaç ise zakkum ağacıdır.”282 Burada İbn Abbas’ın maksadının, 

Resûlullah’ın (sav.) isrâya çıktığında Allah’ın (c.c.) o büyük âyetlerini fizikî 

gözleriyle görmesi olduğu açıktır.283 

Hz. Âişe ve Muâviye’nin görüşlerine benimseyenler, İbn İshâk ve İbn 

Hişâm’a göre Buhârî ve Müslim’de geçen “Uyku ve uyanıklık arasındayken, 

yatağımda uzanmışken” gibi derin bir inceliği gözden kaçırmışlardır. Hz. Âişe ve 

Muâviye’den nakledilen rivâyete göz atarsak metinde “Beden olmadan ruhen 

olmuştur.” ifadesinin geçmediği görülecektir. Onlardan gelen rivâyette “cesedinden 

ayrılmadan ruhuyla olmuştur”284 denilmektedir. “Sadece ruhuyla olmuştur” ile 

cesedinden ayrılmayan ruh ile olmuştur.” cümleleri arasında açık bir fark vardır. Bu 

fark şudur: Yani Hz. Âişe ve Muâviye hiçbir zaman İsrâ ve Mi‘râc hadisesinin 

rüyada meydana geldiğini söylemediler. Onlar “cesedinden ayrılmayan bir ruh ile 

olmuştur.” demişlerdir. Nitekim kişi rüyada iken ruhunun cesedinden ayrılmadan 

kendini göklere çıktığını veya yeryüzünün etrafına gidip geldiğini görebilir. Biraz 

daha açmaya çalışırsak şöyle diyebiliriz: Öncelikle bu görüşün sahipleri mi‘râc’ın 

rüyada olduğunu söylemiyorlar. Bunlar Hz. Muhammed’in (sav.) ruhunun bizzât 

cesedinden ayrılmaksızın gerçekten mi‘râca çıkmıştır. Ruhunun hali, cesedinden 

ayrılan bir ruhun gökleri ta yedinci semaya kadar teker teker ziyaret edip Allah’ın 

huzuruna vardıktan sonra kendisine emirler verildikten sonra yeryüzüne inen ruh 

                                                 

281 Ebû Şuhbe Muhammed b. Suveylim, es-Siretu’n-Nebeviyye âlâ Dav’i’l-Kur’an ve’s-Sünne, 1/411. 
282 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârı, Kitabu’t-Tefsîr-Sûretu Benî İsrâil (el-İsrâ), 60/4, (No.1748). 
283 Ebû Şuhbe Muhammed b. Suveylim, es-Siretu’n-Nebeviyye âlâ Dav’i’l-Kur’an ve’s-Sünne, 1/412. 
284 İbn Kayyim el-Cevziyye, Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr ez-Zerâî ed-Dimeşkî, Zâdü’l-Meʿâd 

fî Hedyi Hayri’l-ʿİbâd (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2005), 381-382. 



 

59 

 

gibidir. Yani Allah resulünün mi‘râc’ı ruhunun bedeninden çıkıp daha mükemmel 

hareket eden bir durumdan ibarettir.285 Allah Resûlü’nün (sav.) makamı, mucize 

makamı olduğundan mukaddes ruhu ölmeden hakikaten mi‘râc’a çıkmıştır. Onun 

haricindeki varlıklar ise ruhları alınmadan yukarı çıkartılma şerefine nail olmamıştır. 

Tüm peygamberler ruhları alındıktan sonra yukarı çıkartılıp orada istikrar 

etmişlerdir. İşte Allah Resûlü’nün (sav.) pak ruhu ölmeden canlı cesedine hükümran 

bir şekilde göklere çıkıp gelmiştir. Vefat ettikten sonra tüm peygamberlerin yanında 

Refîk-i Âlâ’da istikrar etmiştir.286 

Hz. Peygamber’den (sav.) aktarılan şu rivâyet de olayın uyanık iken meydana 

geldiğini açıklamaktadır. Allah Resûlü (sav.) “Ben Hicr’de uyumuş haldeyken 

Cebrâil (a.s.) gelerek beni ayağıyla dürttü, uyandıktan sonra bir daha geldi uyandırdı 

ve bu hareketi üç defa tekrar etti. Üçüncüsünde oturdum ve daha sonra o’da 

kolumdan tutarak beraber Mescidin kapısına doğru yürüdük. Cebrâil (a.s.) beni 

bindirmek için Burâk’ı getirdi.” Dikkat edilirse burada uykudan uyanmaktan ve 

beraber yürümekten bahsetmektedir. O zaman bu olayda uyku söz konusu değildir. 

Keza Duhân sûresinde (َفاسر بعبادي ليل) “Kullarımı geceleyin yürüt”287 emrinde (اسرى) 

fiilinin anlamı gece yürüyüşünden bahsetmektedir. Allah Resûlü (sav.) Cebrâil (a.s.) 

ile berber bilfiil bir yürüyüş gerçekleştirmiştir. Bu olayda ne rüya var ne de hayal. 

Zinde bir hareketlilik mevcuttur. (اسرى) Kelimesin aynı anlamı taşıdığına göre İsrâ 

mucizesi de bedenle gerçekleşmiş olup rüya halinde gerçekleşmemiştir. Hem “اسرى” 

sözcüğü gece yürüyüşü manasında olduğuna göre geceleyin yürüyen kişinin beden 

ve ruha sahip bir canlı olması gerekmektedir.  

Hülâsa, selef ve halef âlimlerinin cumhuruna göre: isrâ ve miʻrâc olayının rûh 

ve bedenle bir gecede meydana geldiği şeklindedir. İsrâ sûresinin başı olan: “Bir 

gece, kendisine bazı âyetlerimizi gösterelim diye kulunu Mescid-i Harâm’dan 

çevresini mübarek kıldığımız Mescid-i Aksâ’ya götüren Allah eksiklerden 

münezzehtir. O, gerçekten her şeyi işitmekte ve görmektedir.”288 âyet ile Şeddâd b. 

Evs’in (ö.58/678) aktardığı bir rivâyete göre, Allah Resûlü (sav.) isrâya gittiği 

                                                 

285 İbnü’l-Kayyim el-Cevziyye, Zâdü’l-Meʿâd fî Hedyi Hayri’l-ʿİbâd, 382. 
286 İbnü’l-Kayyim el-Cevziyye, Zâdu’l-mead, 1/382. 
287 Duhân, 44/23. 
288 İsrâ,17/1. 



 

60 

 

gecede Hz. Ebûbekir ona: “Ey Allah’ın Resûlü! Sizi aradım ancak yatağınızda 

bulamadım.” dedi. Allah Resûlü (sav.) de şöyle cevap verdi: “Cebrâil (a.s.) beni 

Mescid-i Aksâ’ya kadar götürdü.”289 bu rivâyet te isrâ olayının hem ruh hem de 

bedenen vuku bulduğunu göstermektedir. Ayrıca “بعبده” “Biâbdihi” kul, kelimesinden 

anlaşılan rûh ve bedenden meydana gelen kul demektir. Nitekim, bu konuda gelen 

birçok sahîh hadisler, burâk’a binip göklere çıkması, peygamberlerle karşılaşması, 

beş vakit namazın üzerine farz kılınması, Allah’ın onunla konuşması, Hz. Mûsâ ile 

rabbi arasında gidip gelmesinin tümü isrâ ve miʻrâc olayının rûh ve bedenle bir 

gecede meydana geldiği anlaşılmaktadır.290 

2.1.5. Kureyş’in İsrâ Olayına Tepkisi 

Konuyla ilgili şöyle bir rivâyet aktarılmaktır. “Allah Resûlü (sav.) isrâ ve 

mi‘râctan bir gün sonra Harem’de oturmuşken Ebû Cehil, gelip ‘Gökten yeni bir 

haberin var mı?’, diye onunla alay etti. Allah Resûlü (sav.) ‘Yeni haber var. Dün 

gece Kudüs’e götürüldüm ve getirildim.’ dedikten sonra Ebû Cehil, Hz. 

Muhammed’in (sav.) bir zaafını yakaladım heyecanıyla millete seslenerek, ‘Ey Kaʻb 

b. Lüey oğulları, koşup gelin! Bakın Muhammed dün geceleyin Beytu’l-Makdis’e 

gidip geldiğini haber veriyor! Sonra da aramızda bulunuyor.’ demişti. Hz. 

Peygamber (sav.), Kureyşlilere olayı anlatınca onlar bir gecede bunca mesafeyi 

katetmenin akıl karı olmadığını tasavvur edip Hz. Peygamber’i (sav.) yalanladılar. 

Onlardan bazıları şaşkınlıklarını dile getirmek için ellerini başlarına koyarak alkış 

tuttular. Kudüs’e gidip görenlerden bazıları Kudüs’le ilgili sorularına cevaplar 

vermesini istediler. Bu sorular karşısında Allah Resûlü (sav.) daha önce hiç bu kadar 

endişeye düşmediğini belirtti. Hz. Peygamber (sav.) şöyle devam etti: Ancak 

rabbimin inâyeti gecikmedi. Allah bana Kudüs’teki Mescid-i Aksâ’yla beraber tüm 

şehri gözümün önüne getirdi ve Kureyşli müşriklerin sordukları sorulara rahatlıkla 

cevap verdim.291 Nihâyet Allah Resûlü’nün (sav.) Kudüs hakkındaki bilgilerin 

gerçek olmasından dolayı şaşırıp sustular.”292  

                                                 

289 Kâdî İyâz, eş-Şifâ bi târîfi Hukuki’l-Mustafâ, 1/191. 
290 Ebû Şuhbe, es-Siretü’n-Nebeviyye âla Davî’l-Kur’âni ve’s-Süne, 1/410. 
291 Kurtubî, el-Câmi‘li Ahkâmi’l-Kur’ân, 16/2/282. 
292 İbn Hişâm, es-Siretu’n-Nevbeviyye, 2/37. 



 

61 

 

Allah Resûlü (sav.) Kudüs dönüşünden sonra istirahat ettiğinde Mekkelilere, 

Mekke’ye dönmekte olan Kureyş’in kervanından bir devenin kayıp olduğunu görmüş 

ve kervan sahiplerinin deveyi aramaya gittiğini sonunda devenin kimin bulduğunu 

onlara söyledi. Kervan’ın önünde duran devenin sırtında iki siyah çuval yük 

bulunduğunu ve falan günde Mekke’ye ulaşacaklarını onlara söyledi.293 Nihâyet 

söylediği günde kervan Mekke’ye giriş yaptı ve onlar da deve olayını doğruladılar. 

Ancak Mekkeliler inatlarından dolayı inkârlarına devam ettiler. Müşrikler bu olayı 

ağızlarından düşürmediklerinden yeni Müslüman olmuş bazı kişiler dinden 

döndüler.294 Müşrikler, bu irtidâd meselesini fırsat bilerek Hz. Peygamber’in (sav.) 

çok sevdiği Hz. Ebû Bekir’e giderek, “İşte senin arkadaşın Muhammed bu gece 

Kudüs’e gidip geldiğini iddia ediyor. Buna da inanacak mısın?” dediler. Hz. Ebû 

Bekir “Cidden o mu söyledi bunları?” diye sordu. Onlar, “Evet, Muhammed bunları 

söyledi.” dediler. Hz. Ebû Bekir (r.a.) tereddütsüz bir şekilde, “Şayet Muhammed 

bunları söylüyorsa gerçektir! Niçin bunlar tuhafınıza gidiyor? Allah’a yemin olsun ki 

onun olacak diye haber verdiği her olayın çok geçmeden oluverdiğini sürekli 

müşahede ediyoruz.” dedi. Daha sonra Müşrikleri bırakıp Allah Resûlü’ne (sav.) 

gidip “Ey Allah Resûlü (sav.)” bu dolaşan sözler doğrumu? Gerçekten de Kudüs’e 

gittin mi? Ben orayı iyi biliyorum bana orayı anlatınız. Her yerini iyi biliyorum.” 

dedi. Allah Resûlü (sav.) Hz. Ebû Bekir’e ve oradakilere gece yürüyüşünü 

anlatmıştır. Ebû Bekir (r.a.) onun her cümlesinden sonra “Evet, doğrudur; söylediğin 

gerçektir. Senin Allah Resûlü (sav.) olduğuna şahidim diye tasdik etmiştir. Allah 

Resûlü (sav.) doğru söyledin ve beni doğruladığın için sen “Sıddık”sın dedi. Böylece 

Ebû Bekir’e (r.a.) “Sıddık” denilmiştir.295 

  

                                                 

293 Kurtubî el-Câmi‘li Ahkâmi’l-Kur’ân, 16/10/209. 
294 İbn Hişâm, es-Siretu’n-Nevbeviyye, 1/403. 
295 İbn Hişâm, es-Siretu’n-Nevbeviyye, 1/399. 



 

62 

 

2.2. RÜ’YETULLAH 

Rü’yetullah, Allah’ın âhirette görülmesi demektir. Rü’yetullah meselesi, İslam 

tarihinde âyetler ve hadisler ekseninde, kelâm ilminin bir konusu olarak tartışılmıştır. 

Rü’yetullah problemini sağlıklı bir şekilde anlamamızın başta Kur’ân’da 

rü’yetullah’la ilgili âyetlerin doğru bir şekilde tahlil etmemiz ve bu konuda varid 

olmuş tüm hadislerden istifade etmemizle mümkün olacağını kanaat etmekteyiz. 

Rü’yetullah konusu genel olarak; dünyada, âhirette, miʻrac gecesinde ve rüyada 

gerçekleşmesi gibi dört başlıkta ele alınmaktadır. Bu bölümde rü’yetullah konusu 

kelâmî açıdan kısaca ele alınacak ve kabul edenlerle etmeyenlerin görüşleri 

tartışılacaktır. 

2.2.1. Kelâmî Açıdan Rü’yetullah’ın İmkânsız Olduğunu Savunanlar 

Mütezile’nin görüşü Allah’ın ne dünyada ve ne de âhirette kesinlikle 

görülemeyeceği yönündedir. Onlara göre: Allah’ın ne dünyada ne de âhirette 

görülememesinin sebebi görme eyleminin Ona yer ve cihet tayin etmeyi 

gerektirmesindendir. Şayet O’na yer ve cihet tayin edilirse cisim olmayı 

gerektirecektir. Nitekim Allah’ın azametine yakışmayan bu tür noksanlıklardan 

korumak için Allah’ın görülmesini inkâr ettiklerini ileri sürerler.296 Cehmiyye 

mezhebi de Allah’ın ne dünyada ne de âhirette görülmesi kabul eder.297 Onlar, 

kıyâmet âyetini tefsîr ettiklerinde şöyle derler: “Rü’yeten maksad Allah’ın yapıp 

ettikleridir. Ayrıca aklın, rü’yetullah meselesini kabul etmemesinin sebebi şudur: 

Rü’yet, mesafeyi zorunlu kılar. Durum böyle iken Allah ile yaratılmışları arasında 

belli bir mesafenin olması inanç esaslarına zıt olmuş olur.298 Şîa mezhebi ise, 

rü’yetullahın olması halinde Allah’a eksiklik izafe edilmesi tehlikesinin 

olabileceğinden kabul etmez. Bu mezheb Allah’ın (c.c.) âyette idrakın 

                                                 

296 Ömer Pakiş, “Rü’yetullah ile ilişkilendirilen Âyetlerin Muʻtezile Okuma Biçimi” Kadî Abdulcebbâr 

ve Zemahşerî Örneği, (İstanbul: Marmara Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Dergisi 21, 2014), 55,56. 
297 Eş-Şeybânî, Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed b. Hanbel, er-Reddu âla’l-Cehmiyye ve’z-

Zenâdike, thk. Sabrî b. Selâme Şâhîn (Cidde, Daru’s-Sebât, 2003), 132-133. 
298 Şeybânî, Ahmed b. Hanbel, er-Reddu âla’l-Cehmiyye ve’z-Zenâdike, 132-134. 



 

63 

 

nefyedilmesiyle övündüğünü savunur. Ve bundan dolayı rü’yetullahı reddeder.299 Şîa 

mezhebinin rü’yetullahı reddetme gerekçeleri yaratılmışlara özgü olan Allah’a 

zaman ve mekânın izafe edilmesi endişesi olduğu görülmektedir.  

 Allah’ın dünya ve âhirette görülemeyeceği görüşü Muʻtezile, Cehmiyye 

filozofları, Mürcie’nın çoğunluğu ve Şîa temsil etmektedir.300 Bu mezheblerin 

âlimleri akıl ve nakil çatışmasında naklî te’vil edip aklî delili tercih ederler sonra da 

prensiplerine uygun hükümler çıkarırlar. Nitekim Mutezileye göre akıl naklin aslı 

olması hasebiyle aklın takdim edilmesi gerekir.301 Onlara göre rü’yetullah konusunun 

aslî dayanağı aklî delillerdir. Aklî deliller bir nesneyi muhal gördüğünde onun bir 

vahiy mahsülü olması düşünülemez. Rü’yeti imkânsız gören Muُtezile ve 

yandaşlarının temel dayanakları Allah’ı yaratılmışlara benzetmekten tenzîh 

prensibine dayanır. Kâdî Abdülcebbar (ö.415/1025) bir önerme yaparak şöyle 

demektedir: Her görülen şey mutlaka bir mekânda olmalıdır. Bir mekânda olan ya 

cevher veya arazdır. Cevher ve araz birer cisimdir. Allah cisim olamayacağı için o 

görülemez.302  

2.2.2. Rü’yetullah’ın Mümkün Olduğunu Savunanlar  

Âlimlerinin üzerinde olduğu doğru ve hak mezhebe göre, Allah Teâlâ’nın 

(c.c.) görülmesi mümkündür. Âhirette görüleceğinde ise icmaʻ vardır. Kur’ân, 

sünnet, sahabe ve tabiîn’in icmaʻıyla, âhirette mü’minlerin rablerini göreceği 

yöndedir. Rü’yetullahı Allah resûlünden (sav.) yirmi bir sahabî rivâyet etmiştir.303 

Ehl-i sünnet âlimleri konunun temellendirmesinde âyet ve hadisleri hem delil 

olarak kabul etmiş hem de kullanmışlardır. Muʻtezile ekolu ise hadisleri delil olarak 

kabul etmediklerinden kullanmamışlardır.304 İbn Teymiye, dünyada rü’yetullahın 

                                                 

299 Allamü’l-Hüdâ, Ebü’l- Kâsım Ali b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Muhammed, Şerîf el-Murtazâ- 

Muhammed Ebü’l-Fazl, Emâl’l-Murtaza, Ğurerü’l-fevâ’id ve dürerü’l-kalâid (Kahire: Dâru 

ihyâi’l-kütübi’l-Arabiyye, 1954), 1/22-24. 
300 Kadî Abdulcebbar, el-Muğnî fî ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-Âdl (Kâhire: Daru’l-Misriyye, 1962), 4/139. 
301 Kâmil Güneş, “Mutezilî Düşüncede Aklın Nakilden önce Gelmesi Meselesi üzerine “Kadî 

Abdulcebbar Örneği” (01 Mart 2004), cilt:1, sayı: 1, s.135-162. 
302 Kâmil Güneş, Kâdî Abdulcebbar Örneği, 135-162. 
303 Şâmî, Muhammed b. Yusuf es-Sâlihî, Sübülü’l-Hüdâ ve’r-Reşâd fî Sîreti Hayri’l-İbâd, thk. Adil 

Ahmed Abdulmevcûd, Ali Muhammed Muavvid, (Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 1993), 3/65. 
304 Eşʻarî, Makâlât, 238; Eşʻarî, el-İbâne, 35-36. 



 

64 

 

mümkün olmadığını kaydetmiştir.305 Mü’minler ancak öldükten sonra Allah’ı 

görebilirler.306 Keza İbn Teymiye, Allah Resûlü’nün (sav.) miʻrâc gecesinde Allah’ı 

görmemiştir.307 Ayrıca Allah Vacibu’l-vücüd olduğundan Onun âhirette görülmesi 

aklen caizdir.308 

Rü’yetullah konusunda İbn Battâl şöyle der: “Ehli Sünnet ve ümmet 

âlimlerinin cumhuruna yakını, Allah Teâlâ’nın kıyamette görüleceğini kabul 

etmişlerdir.”309 Kur’ân-ı Kerîm’de kıyâmet gününde bazı yüzlerin Rablerini 

görecekler haber verilmiştir. O zaman insanların Rablerini görmesi halinde O’nu 

görme idrakiyle görmemeleri imkânsızdır. Bu durumda Allah’ın va‘adinden 

dönmeyeceği bilindiğine göre, (لا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار)“Gözler onu idrak 

edemez”310 âyeti mutlak değil mukayyettir. Öyleyse âyetin anlamı şöyledir: Gözler 

dünyada onu göremez ama âhirette gözler onu görebilecektir. Çünkü Allah Teâlâ 

şöyle diyerek: ( رَة  إ لَىمَئ ذٍ وُجُوه  يَوْ  رَة   نَاض  رَب  هَا نَاظ  ) “O gün birtakım yüzler rablerine bakıp 

parlayacaktır.”311 bazı gözleri istisna etmiştir. Bu görüşte olan diğer bazı alimler ise 

âyetin “has” olduğuna kanâat getirmişlerdir. O zaman âyetin anlamı şöyledir: 

Zalimlerin gözleri ne dünyada ne de âhirette onu göremez. Lakin Allah’ın dostları ve 

müminlerin gözleri onu görecektir. Âyetin anlamı şu şekilde de de olabilir: Gözler 

onu görebilir lakin hakikatini ihata edemezler. Konuya değinen Taberî şöyle 

demektedir: “Bizce en doğru görüş Allah Resûlünden (sav.) gelen bu hadiste 

anlatılanlardır: “Sizler kıyâmet gününde bulutsuz bir gecede dolunayı gördüğünüz 

gibi Allah’ı göreceksiniz. Ve yine bulutsuz bir günde güneşi gördüğünüz gibi açıkça 

Rabbinizi göreceksiniz”312 müminler kendi Rablerini görecek, kâfirler kendi 

Rablerini görmekten mahrum olacaklardır. ( َمْ يوَْمَئ ذٍ لمََحْجُوبُون  ,Hayır (كَلَ إ نَّهُمْ عَنْ رَب  ه 

şüphesiz onlar, kıyamet günü Rablerini görmekten mahrum bırakılacaklardır.313  

 

                                                 

305 İbn Teymiyye el-Harrânî, Takiyyüddîn Ahmed b. Abdulhalim, Mecmûʻu’l-fetâvâ, thk. 

Abdurrahman b. Muhammed, İbn Kasım (Medine: Mecma Melik Fahd li tabâʻati’l-Mushafi’ş-

Şerîf,1995), 3/391, 6/512. 
306 İbn Teymiyye el-Harrânî, Mecmûʻu’l-fetâvâ, 5/490. 
307 İbn Teymiyye el-Harrânî, Mecmûʻu’l-fetâvâ, 6/510. 
308 İbn Teymiyye el-Harrânî, Mecmûʻu’l-fetâvâ, 3/390. 
309 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 13/426. 
310 En‘âm, 6/103. 
311 Kıyamet, 75/22-23. 
312 Buharî, “Ezan”, 129. 
313 Mutaffifun,15. 



 

65 

 

2.2.2.1. Rüُyetullahın Dünyada Mümkün Olmadığını Savunanlar 

Hz. Muhammed’in (sav.) dünyada Rabbini görmesi hakkında selef âlimleri 

ihtilafa düşmüşlerdir. Nitekim sahabeden Hz. Âişe ve İbn Mes‘ud dünyada rü’yeti 

inkâr etmişlerdir. Selef âlimlerinin delilleri ise Şaʻbî’nin (ö.104/722) aktardığı şu 

haberdir: Mesrûk (ö.63/683) Hz. Aişe’nin yanına gelerek, “Ey anne! Muhammed 

(sav.) gerçekten Rabbini gördü mü?” diye sordu. Hz. Âişe (r.a.) “Senin sorduğun 

soruya karşı tüylerim ürperdi. Benim beynim tutuldu.” dedi. Daha sonra şöyle dedi: 

“Her kim sana Muhammed Rabbini görmüştür derse o büyük iftirada 

bulunmuştur.”314 Müslim’in rivâyetinde ise “O Allah’a büyük iftirada bulunmuştur.” 

Hz. Âişe sonra: “Gözler onu idrak etmez o gözleri idrak eder.”315 âyetini okudu. 

İmam Müslim’in (ö.261/875) rivâyet ettiği hadiste Mesrûk yaslanmış haldeyken 

oturdum ve Allah: “Muhammed (sav.) onu başka bir inişte de gördü”316 demedi mi? 

diye sordum. Hz. Âişe (r.a.) dedi ki: “Bu ümmetten bunu Allah Resûlüne ilk soran 

benim dedi.” 

İbn Merdûye bu isnadla Davut’tan başka bir tarikten şöyle rivâyet etmiştir: 

Hz. Âişe (r.a.) “Ey Allah’ın Resûlü sen Rabbini gördün mü?” diye sordum. “O, 

hayır! Ben ancak Cebrâil’i yere inerken gördüm.” dedi.317 Müslim’de geçen bir 

rivyette ise şöyle denilmektedir: Ebû Zer (ö.32/653) “Rabbini gördün mü Ey Allah’ın 

Resûlü diye sordum? Hz. Muhammed (sav.) de “O, bir nur idi O’nu nasıl 

görebilirdim ki?” diye cevapladı.318 İmam Ahmed’in rivâyeti ise şöyledir: “Benim 

gördüğüm bir nur idi.”319 Bu görüş sahipleri, bu haberler neticesinden rü’yetin 

dünyada olmadığına kanâat etmişlerdir.  

2.2.2.2. Allah Teâlâ’nın Âhirette Görüleceğine Dair Deliller 

Birinci delil: Allah’ın aklen görülmesi caizdir. Nitekim âhirette müminlerin 

rablerini göreceklerini haber veren sahîh haberler mevcuttur. İmam Mâlik 

(ö.179/795) bu konuda “Allah’ın dünyada görülmemesinin sebebi bâkî 

olmasındandır.” Çünkü bakî olan fanî (göz) ile görülemez. Kıyâmet günü gelip 

                                                 

314 Müslim, Sahîhû Müslim, Babu Hel rea’n-Nebiyyu Rabbehu Leylete’l-İsrâ, (No. 287/177). 
315 En‘âm, 6/103. 
316 Necm 53/13. 
317 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/607. 
318 Müslim, Sahîhû Müslim, babu Nurun ennâ erâhu, (No.78/178). 
319 Ahmed b. Hanbel, Musnedu Ahmed, 35/393, (No. 21498). 



 

66 

 

müminlere bâkî gözler verildiğinde, onlar bâkî gözlerle bâkîyi görebileceklerdir.” 

demiştir.320  

İkinci delil: Şayet rü’yetullah mutlak olarak imkânsız olsaydı Hz. Mûsâ (a.s.) 

bunu Allah’tan istemezdi. Lakin bu durum dünyada mümkün olmadığı için Hz. 

Mûsâ’ya “Beni göremeyeceksin” denilmiştir. Rü’yetin mutlak anlamda muhâl 

olduğuna değinmek için “Beni göremeyeceksin” yerine “Ben asla görünmem” 

denilmesi gerekirdi. Nitekim (لن) edatı dünya için ebedi ifade etmektedir. Âhiret için 

kullanılmamaktadır. 321 

Üçüncü delil: başka bir âyette âhiret hayatıyla ilgili “Sâlih amel işleyenlere 

daha güzeli ve daha fazlası vardır.322” denilmektedir. Ehli Sünnet müfessirlerin 

ekseriyetine göre “ziyâde”den maksat rüُyetullahtır.323 Bu nedenle Kıyâmet sûresinin 

23. âyetinde: “O gün birtakım yüzler Rablerine bakıp parlayacaktır.”324 (نظر) 

“nazara” fiilinin ism-i fâili olan )ناظرة(“naziretûn” kelimesi “Rablerine bakacaklar.” 

anlamında kullanılmıştır.325 Dolayısıyla bu görüşteki âlimlere göre rü’yetullah’ın 

âhirette olması kesindir.  

Dördüncü delil: En‘âm sûresinin 103. âyetindeki ( لا تدركه الابصار وهو يدرك

 Gözler O’nu göremez; halbuki O, gözleri görür. O, eşyayı pek iyi bilen, her“ (الابصار

şeyden haberdar olandır.”326 geçen idrak görmek değildir. Çünkü idrak varlığı bütün 

yönleriyle kuşatıp kavramaktır.327 (الابصار) “Ebsâr” elif lam ile geldiği için tahsisi 

kabul eder. ( مْ يَوْمَئ ذٍ  لمحجوبونكَلََّ إ نَّهُمْ عَنْ رَب  ه  ) “Hayır onlar o günde Allah’ı görmekten 

menolunacaklardır.”328 âyetindekilerden da maksat kâfirlerdir. Çünkü daha sonra 

gelen âyette (رَة  إ لىَ رَب  هَا ناظرة  O gün birtakım yüzler Rablerine bakıp“ (وُجُوه  يوَْمَئ ذٍ نَاض 

parlayacaktır.” 329 denilerek O’nu görecek kimselerin olduğu vurgulanmıştır. 

                                                 

320 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/608. 
321 Kurtubî, el-Cami‘li Ehkâmi’l-Kur’an, 16/7/278. 
322 Yunus,10/26. 
323 Râzî, Mefâtihü’l-Gayb, 13/103. 
324 Kıyame, 75/23. 
325 İbn Kesîr, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim, ts., 4/479. 
326 En‘âm, 6/103. 
327 Hüsynî ez-Zübeydî, Tacu’l-Ârûs min Cevâhiri’l-Kamûs, 27/140. 
328 Muteffifûn. 83/15. 
329 Kıyamet, 75/22-23. 



 

67 

 

Beşinci delil: Var olma delidir. Var olmak, görülmeyi mümkün kılan sebep 

olduğu fikri Ehli-Sünnet kelâmcıları arasında yaygın bir şekilde kullanılmaktadır.330 

Ehli Sünnet kelâmcılarından Cürcânî (ö.471/1078-79) bu konuda şöyle der: Bir şeyi 

görebilmesine imkân veren şey, arazlar ve cevherler arasında müşterek olan “Var 

olmaktır.” 331 Rüُyetullah hükmünün oluşabilmesi için öncelikle naklî delillerin 

olması gerekmektedir. Ehli-Sünnet’e göre aklen câiz olanın naklen vacip olduğunu 

söylerler. Zira âyet ve hadisler rüُyeti açık bir şekilde ortaya koyduğu ve aklın da 

bunu kabul ettiğini ifade etmektedirler. Mevcut olan bir şeyin mutlaka görülmesi 

gerekir. İmkânsız olan mümkün olmayan bir şeyin görülmesidir. Madem Allah Teâlâ 

vardır, o zaman görülmesi de imkânsız değildir.  

Altıncı delil: Madem Allah Teâlâ eşyayı görmektedir. Dolayısıyla var 

oldukları için eşyanın da onu görmesi aklen caizdir. Zira kendi nefsini göremeyen 

hiçbir şeyi de bilemez. Madem Allah her şeyi bilendir. Kendi nefsini de bilmektedir. 

Aynı şekilde kendi nefsini göremeyen eşyayı da göremez. Madem Allah eşyayı 

görüyor, kendisini de görmektedir. Madem o görünüyor o zaman kendini bize 

göstermesi de caizdir. Keza kendi nefsinde âlim olanın kendisini bize bildirmesi 

caizdir. Nitekim gücü her şeye yeten Kadir, her şeyi bilen Âlim, her şeyi gören 

Basîr’in görülmesi de caizdir.332 Allah’ın buna gücünün yetmeyeceğini söylemek ise 

caiz değildir. 

2.2.3. Hz. Muhammed (sav.) Miʻrâc’ta Rabbini Gördü mü? 

Abdurrezzak (ö.211/826-27) Muammer’den rivâyet ederek Hasan-ı Basrî’nin 

Hz. Muhammed’in (sav.) Rabbini gördüğüne yemin ettiğini söylemiştir. Keza 

Abdurrezzak, Abd b. Hamid, Tirmizî, İbn Cerîr, Mesruk’un İbn Abbas’tan şöyle bir 

hadis rivâyet etmektedirler: ‘İbn Abbas, Arafatta Kaʻb’ ile karşılaşınca Kaʻb ona bir 

şey sordu. İbn Abbas, şöyle cevap vedi: “Biz beni Haşim oğulları, Muhammed’in 

(sav.) rabbini iki kere gördüğüne kanaat ederiz dedi. Bunun üzerine Kaʻb, yüksek 

sesle tekbirler getirdi ve dağlarda yankı yaparak onun sesine cevab verdi. Daha sonra 

                                                 

330 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 4/188. 
331 Seyyid Şerîf Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu, 2015), 3/200-

202. 
332 Eş‘arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim, el-Îbâne ân Usuli’d-Dîyâne, thk. Salih 

b. Mukbil b. Abdillah el_Âsîmî et’Teymî (Riyâd/ Suûdi Ârabistan: Dâru’l-Fadile, 2011), 297. 



 

68 

 

şöyle dedi: “Allah (cc.), rü’yet ve kelamını Hz. Muhammed (sav.) ile Hz. Mûsâ 

arasında taksim etmiştir. Mûsâ ile iki kere konuşmuş. Hz. Muhammed (sav.) de iki 

kere rabbini görmüştür.333 

 İbn Huzeyme, Urve b. Zübeyr’den Hz. Muhammed’in (sav.) Miʻrac’ta 

rabbini gördüğünün gerçek olduğu yönünden bir görüş nakletmiştir. Nitekim Urve b. 

Zübeyr’e Hz. Aişe’nin rü’yeti inkâr ettiği yönündeki rivâyet söylenince hiddetlenirdi. 

İbn Abbas’ın talebeleri, Kâ‘bu’l-Ahbâr (ö.32/652-53), Zührî, Muâmmer ve diğer bazı 

seçkin âlimlerin Hz. Muhammed’in (sav.) Rabbini gördüğüne kanâatları kesin idi. 

Aynı zamanda İmam Eş‘arî (ö.324/935-36) ve Eş‘arîlerden ona tabi olan çoğunluğun 

görüşü de bu yöndedir.334 İmam Nevevî, şöyle demektedir: âlimlerin çoğunluğunun 

görüşü, Hz. Peygamberin (sav.) miʻrac’ta rabbini her iki gözleriyle gördüğü 

şeklindedir. 

 Selef âlimleri Hz. Muhammed’in (sav.) Rabbini her iki gözleriyle mi yoksa 

kalbiyle mi gördüğü hakkında ihtilafa düşmüşlerdir. İmam Ahmed, Hz. 

Muhammed’in (sav.) Rabbini hem gözleriyle hem de kalbiyle gördüğü kanaatindedir. 

İbn Hacer bu konuda şöyle demektedir: “İbn Abbas’tan biri mutlak diğeri mukayyet 

iki rivâyet gelmiştir. Mutlak görüşünü mukayyed olanına hamletmemiz gerekir. 

Nesâî ve Hâkim sahîh bir senedle İbn Abbas’tan şöyle rivâyet etmişlerdir: “Sizler 

Allah’ın İbrahim’i kendine halil, Mûsâ’ya kelâm, rüʻyetini de Hz. Muhammed’e 

(sav.) özel kılmasına mı şaşırıyorsunuz?”335 İbn İshâk’ın aktardığı başka bir 

rivayette, İbn Ömer’in, İbn Abbas’a bir elçi göndererek “Hz. Muhammed (sav.) 

Rabbini gördü mü?” diye sordurmuştur. İbn Abbas’ın cevabı ise “Evet! Hz. 

Muhammed Rabbini görmüştür.” şeklinde olmuştur. Bir diğer görüşe delil olabilecek 

bir rivâyet İmam Müslim’in, İbn Abbas’tan aktardığı rivâyettir. Bu rivâyette ( ما كذب

أخرىى ولقد رآه نزلة الفؤاد ما رأ ) “Gözün gördüğünü kalp yalanlamadı. Şimdi siz şüpheye 

düşüp gördükleri hakkında onunla tartışmaya mı kalkışıyorsunuz?” âyeti üzerine İbn 

Abbas, “Hz. Muhammed Rabbini kalbiyle iki defa görmüştür.” demiştir. Bu 

                                                 

333 Şâmî es-Sâlihî, Muhammed b. Yusuf, 3/60. 
334 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/608. 
335 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/608. 



 

69 

 

rivâyetten daha açık olanını, İbn Merdûye, İbn Abbas’tan “Muhammed Rabbini 

gözleriyle değil kalbiyle görmüştür” hadisidir.336 

İmam Nesâî, (Ö. 303/915) ve Hâkim’in (ö.405/1014) sahîh bir senedle Ebû 

Osman İkrime b. Ebî Cehl’den, (ö. 13/634) aktardığına göre İbn Abbas “Sizler Allah, 

İbrahim’i (a.s.) halil ve dost Mûsâ’yı kelâmı ile Muhammed’i de cemalini 

göstermekle mükâfatlandırmasına mı şaşırırsınız? demiştir.337 İkrime b. Ebî Cehl, İbn 

Abbas’a “Muhammed Rabbini gördü mü?” diye sorulduğunda, İbn Abbas, Evet 

cevap vermiştir.338 Ayrıca İkrime b. Ebî Cehl, görmeyi destekleyici anlamda şunları 

aktarmaktadır. İbn Abbas: “Muhammed Rabbini gördü.” deyince Allah “Gözler onu 

göremez o ise gözleri görür.” dememiş midir? dedim. Bunun üzerine İbn Abbas: 

“Vay senin haline! Bu durum Allah’ın nuruyla göründüğü zamandır. Görülen ise 

onun nurudur. Allah’ın nuru Muhammed’e iki kere gösterildi.” şeklinde cevap 

vermiştir.339 

İbn İshâk (ö.151/768) da bu konuda şöyle bir rivâyet zikretmiştir: İbn Ömer 

(ö.73/693) bir elçiyi İbn Abbas’a göndererek “Muhammed (sav.) Rabbini gördü 

mü?” diye soru yöneltti. İbn Abbas “Evet! Muhammed (sav.) Rabbini gördü.” diye 

cevap verdi.340 Bunu teyit eden Müslim’in aktardığı rivayettir. Bu rivâyette İbn 

Abbas’ın “Gözün gördüğünü kalp yalanlamadı. Onun gördükleri hakkında şimdi 

kendisi ile tartışacak mısınız”341 âyetleri hakkında “Muhammed (sav.), Rabbini 

kalbiyle iki defa gördü demiştir.”342 Müslim, İbn Abbas’tan naklettiği başka bir 

rivâyet ise şöyledir: “İbn Abbas, Hz. Muhammed (sav.) Rabbini kalbiyle görmüştür.” 

dedi.343 Hz. Âişe ve İbn Abbas’ın hadis rivâyetlerinin çelişkilerini giderme 

konusunda şöyle denilebilir: Hz. Aişe’nin reddettiği rü’yet göz ile görmektir. İbn 

Abbas’ın bahsettiği rü’yet ise kalp ile görmedir. Bu konuda İmam en- Nevevî 

(ö.676/1277) şöyle demektedir: “Hz. Âişe elinde merfُû bir hadis var iken rüُyeti 

                                                 

336 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/608. 
337 Nesâî, Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb, es-Sünenu’l-Kübrâ, thk. Hasan Abdulmunim Şelbî, 

(Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, birinci basım, 2001), 10/276, (no.11475); en-Nîsâbûrî, Ebû Abdullah 

Muhammed b. Abdullah el-Hâkim, el-Mustedrek âla’s-Sahîhayn, thk. Mustafa Abdulkadir Âtâ 

(Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, birinci basım, 1990), 1/133, (No. 216). 
338 Nîsâbûrî, el-Mustedrek âla’s-Sahîhayn, 2/346, (No.3234). 
339 Tirmizî, Tefsîr, (No.3563). 
340 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/608. 
341 Necm,11/12. 
342 Müslim, Sahîhu Müslim, 1/160, (No.177) 
343 Müslim, Sahîhu Müslim, 1/158, (No.176). 



 

70 

 

inkâr etmemiştir. Şayet yanında merfُû bir hadis olsaydı onu hatırlardı. Ancak Hz. 

Âişe âyetin zahirinden hüküm çıkartmakla yetinmiştir. Başka sahabîler de ona 

muhalefet ettiler. Nitekim bir sahabinin başka bir sahabinin hilafına bir sözü olmuşsa 

sahabenın ittifakıyla o söz delil olmaktan çıkmış demektir. Zaten âyette geçen (إدراك) 

idrâktan maksad tüm yönleriyle Allah’ın zatına vakıf olmaktır. Böylesi bir ihâta 

şeklinin olamayacağı onun görülmeyeceği anlamına gelmez.”344 Nitekim hiçbir göz 

Allah’ı bütünüyle ihâta edemez. 

 Özet olarak yukarıdaki âyetten maksad görme fiilinin hasıl olmasının inkârı 

değildir. Gözlerin görme anında Allah’ı bütünüyle ihata edemeyeceğidir.  

İbn Huzeyme, Enes b. Mâlikten’ten, Ebû Zer’den kavî bir senedle: “Hz. 

Muhammed’in (sav.) Rabbini gördüğünü” rivâyet etmiştir. Daha sonra “Tevhîd” 

kitabında: Hz. Muhammed’in (sav.) Rabbini gördüğünü tercih etmiştir. O, rüyeti 

desteklemek için geniş açıklamalara yer vermiştir.345  

Hz. Muhammed’in (sav.) dünyada Rabbini gördüğünü kabul edenlerden biri 

de İmam Ahmed b. Hanbel’dir. Hallâl (ö.311/923), “es-Sünne” adıl kitabında 

aktardığına göre, Ahmed b. Hanbel’e Hz. Aişe’nin “Her kim Muhammed Rabbini 

görmüştür derse Allah’a büyük iftira etmiştir” sözüne hangi gerekçeyle karşı çıkıla 

bilir? denilmiş, Ahmed b. Hanbel de Hz. Muhammed’in (sav.) “Rabbini gördüm 

sözüyle karşı çıkılır. Zira Resûlullah’ın sözü Hz. Aişe’nin sözünden daha büyüktür.” 

demiştir.346  

Hz. Peygamber’in (sav.) mi‘râc’a çıkarken Rabbini görüp görmediği onun 

Sidretü’l-Müntehâ’da; “İki yay ucu aralığı kadar” (قاب قوسين أو أدنى) Allah’a yakın bir 

mesafede olduktan sonra O’nu gördüğünü bildiren âyetlere dayanır.347Âyetlerdeki 

yaklaşmanın, kimlerin arasında olduğu ve kimi gördüğü konusunda yukarıda da 

aktarıldığı üzere iki görüş mevcuttur. 

Hülâsa, mi‘râc gecesinde meydana gelen iki yay ucu miktarı yakınlaşmaya 

binâen, Hz. Muhammed’in (sav.) Rabbini görmesi hususunda ihtilâf vardır. Osman b. 

Said ed-Darimî (ö.280/894) Hz. Peygamber’in (sav.) dünyada rabbini görmediğinin 

                                                 

344 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/607. 
345 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/607. 
346 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/608. 
347 Necm, 53/4-18. 



 

71 

 

tüm sahabenin icmâyla sabit olduğunu bildirmiştir.348 Başka bir görüşe göre ise 

rü’yet, Allah ile Hz. Peygamber’in (sav.) arasında meydana gelmiştir. Buna delil 

olarak da şu âyet gösterilmektedir: ( ه  مَا  أدَنَْىَٰ فَأوَْحَىَٰ قَابَ قوَْسَيْن  أوَْ  فتَدَلََّىَٰ فكََانَ ثمَُّ دنََا  أوَْحَىَٰ إ لَىَٰ عَبْد 

(عَلَىَٰ مَا  رَأىََٰ أفَتَمَُارُونَهُ كَذبََ الْفؤَُادُ مَا  مَا يَرَىَٰ  “Öyle ki, İki yay ya da daha yakın oldu. Böylece 

Allah, Allah kuluna Gözün gördüğünü kalp yalanlamadı. Siz şüpheye düşüp 

gördükleri hakkında onunla tartışmayamı kalkıyorsunuz.?” Andolsun ki onu (meleği) 

iniş esnasında en sondaki sidretu’l-Muntehânın yanında bir daha gördü. Ki onun 

yanında huzur içinde kalınacak cennetler vardır. O an sidreyi bürüyen bürünmştü. 

Göz ne kaydı ne de hedefinden şaştı. Hiç koşkusuz o, rabbinin âyetlerinden en 

büyüğünü görmüştü. 349  

İbn Abbas’tan bu konuda iki görüş aktarılmıştır. Birincisinde “Allah 

Resûlü’nün (sav.) rabbini görmüştür.” derken başka bir rivâyette ise “O, rabbini kalbi 

ile görmüştür.” demiştir.350 İbnu’l-Kayyim el-Cevziyye (ö.751/1350), İbn 

Teymiyye’den aktararak (ö.728/1328) İbn Abbâs’ın ‘O rabbini gördü’ cümlesi ile 

‘Hz. Muhammed’in (sav.) Rabbini kalbiyle görmüştür’ sözü, şu âyete aykırı değildir. 

 Kalb gördüğünü yalanlamadı.”351 Zira Hz. Peygamber’in (sav.)“ (ما كذب الفؤاد ما رأى)

“Ben rabb’imi gördüm.” hadisi sahîh bir sened ile ondan rivâyet edilmiştir. Ancak bu 

görme isrâ’da değil de Medine’de iken sabah namazını kılamadığı gecede 

gerçekleşmiştir. Bu konuda Ahmed b. Hanbel der ki: Evet! Allah Resûlü (sav.) 

gerçekten Rabbini görmüştür. Çünkü peygamberlerin rüyalarının gerçek ve olması 

gerekir. Lakin Ahmed b. Hanbel Hz. Peygamber (sav.) uyanık iken her iki gözüyle 

O’nu gördü dememiştir. Her kim İmam Ahmed b. Hanbel’den bu yönde bir rivâyette 

bulunursa o yanılmıştır. İmam’dan “Her iki gözüyle görmüştür.” de rivâyet 

edilmiştir. Ancak bu rivâyet talebelerinin yanlışlarıdır. Ahmed b. Hanbel’in bu 

konuda kitapları mevcuttur. Kesinlikle böyle bir rivâyet yoktur.352 

 İbn Abbas’a göre ‘(ولقد راه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى’) “Onun bir başka inişini 

Sidretu’l-Müntehâ’nın yanında görmüştür.”353Âyeti, Resûlullah’ın (sav.) Rabbini iki 

                                                 

348 İbnü’l-Kayyim el-Cevziyye, Zâdü’l-Meʿâd fî Hedyi Hayri’l-ʿİbâd, 380-381. 
349 Necm, 53/9-12. 
350 Müslim, Sahîhu Müslim, “Babu R’uyeti’n-Nebiyyi Rabbehû fi’l-İsrâ,”, (No.176). 
351 Necm, 53/11.  
352İbnü’l-Kayyim el-Cevziyye, Zâdü’l-Meʿâd fî Hedyi Hayri’l-ʿİbâd, 381. 
353 Necm, 53/13-14.  



 

72 

 

defa gördüğünü belirtmektedir. Ancak sahabe bu âyetin açıklamasını yaptıklarında 

görülenin Allah değil, Cebrâil (a.s.) olduğunu tefsîr etmişlerdir.354 Rü’yetullahı kabul 

etmeyen sahabeden Hz. Âişe ile Abullah b. Mesʻûd’dur. Bir rivâyette Ebû Zer. “Hz. 

Muhammed’e (sav.) Rabbini gördün mü?” sorusuna Hz. Peygamber (sav.) “O bir 

nurdur nasıl görebilirdim ki” diyerek cevap vermiştir. Bu rivayetin anlamı şöyledir: 

görmeme bir nur engel oldu. Diğer bir rivayette şöyle denilmektedir: “Ben bir nur 

gördüm.”355 şeklindedir. 

Darekutnî, rü’yetullah ile ilgili hadisleri incelerken 20’den fazla rivâyet 

toplamıştır. İbnu’l- Kayyim “Hâdî’l-Ervâh” adlı kitabında bunların sayısı 30’u 

bulmuştur. Bu rivâyetlerin çoğunun da iyi derecede senedleri vardır. Darekutnî bu 

hadisleri Yahyâ b. Maîn’e isnâd ederken şöyle der: Rüyettullah ile ilgili 17 rivâyet 

sahîhtir.356 

Rü’yetullahın gözlerle gerçekleşeceği haberi âyet ve hadislerle sabittir. 

Mü’minlerin tümü bir anda Allah’ı görebileceklerdir. Bu görme olayı bir cuma günü 

adn isimli cennette meydana geleceğini ve o günün ismi yevmü’l-mezîd olduğu 

hadislerden anlaşılmaktadır. Münafık ve kafirler rü’yetullahtan mahrum olacaklardır. 

Mi’racta Hz. Peygamberin (sav.) Allah’ı gördüğüne dair hadisler mevcuttur. Başka 

hadislerde bu görülenin nur olduğu ve nurun da görülemeyeceğini ifade edilmiştir. 

Bazı hadislerde rü’yetullahın kalbiyle, diğer bazı hadislerde ise gözüyle 

gerçekleştiğini ifade eden hadisler mevcuttur. Başka bir hadiste ise konuşmayı Hz. 

Musâ’ya görmeyi de Hz. Muhammed’e (sav.) verdiği ifade edilmiştir. Hz. 

Peygamber, Allah Teâlâ’nın âhirete müminler tarafından görüleceğinden arada hiçbir 

engelin olmacayağından ve ayın dolunay şeklinde olduğu bir gecede müşahede 

edileceğinden bahsetmiştir. Buraya kadarki bölümde alimlerin rü’yetullah 

konusundaki görüşlerini sergilemeye çalıştık. Rü’yetüllahı kabul eden ve 

etmeyenlerin görüş ve delillerini aktardıktan sonra, rü’yetullahı âhirette kabul 

edenlerin aklî ve naklî delillerinin tatmin edici ve sağlam olduğunu gördük. Nitekim 

rüُyetullahı kabul etmeyenler kendi inanç perspektifine göre olayı te’vil etmeye 

çalışarak, âyetleri zahirine göre tefsîr etmek mümkünken naklî bırakıp aklı devreye 

                                                 

354 Müslim, Sahîhu Müslim, “İman”, 78, (No.287). 
355 Müslim, Sahîhu Müslim, “İman”, 78, (No.291). 
356 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 13/434. 



 

73 

 

koymuşlardır. Onlar bunu yaparken de hem ifrat hem de tefrite düşmüşlerdir. Şöyle 

ki: (ادراك) “İdrâk” sözcüğünün başka anlamlara gelebileceğini hesaba katmadıkları 

gibi kendilerini dar bir çerçeveye hapsederek yanlış bir sonuca varmışlardır. 

Rü’yetullahı kabul edenlerin delillerine bakıldığında görmenin aklen ve naklen de 

imkânsız olmadığı görülecektir. Zira bu görüş sahipleri olayı tüm yönleriyle ele 

alarak rü’yetullahın deliller çerçevesinde mümkün olduğunu ispatlamaya 

çalışmışlardır. Âyet ve sahîh hadisler ışığında Allah’ın görülmesine dair yeterli 

delillerin olması tatmin edicidir.  

2.3. HZ. MUHAMMED’İN (SAV.) BEYTÜ’L-MAKDİS’TE NAMAZDA 

PEYGAMBERLERE İMAMLIK YAPMASI 

Hz. Muhammed’in (sav.) isrâ ve miʻrâc gecesinde Cebrâil’le (a.s.) beraber 

Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya gidip, bütün peygamberlerle birlikte namazda 

onlara İmam olması büyük önem arz etmektedir. Sûrede, İsrailoğullarının bu kutsal 

mekânı şirk ve müşriklerden koruyamadıklarından bu mekânın onların 

hükümranlığından alınıp Hz. Muhammed’e (sav.) verildiği zımnen anlatılmaktadır. 

Nitekim İsrâ ve Necm sûrelerinde Hz. Muhammed’in (sav.) her iki kıblenin 

peygamberi, doğu ve batının imamı, kendinden önceki peygamberlerin varisi ve 

sonrasında gelen nesillerin önderi olacak işaretler vardır. Zira Hz. Muhammed’in 

(sav.) şahsında Beytu’l-Haram ile Beytu’l Makdis birleştirilmiştir. O, Kudüs 

Mescidi’nde tüm peygamberlere imamlık yapmıştır. İşte bu peygamberlik mesajının 

evrenselliği, imametinin tüm insanları kapsadığını ve ebedi olup öğretisinin, tüm 

zaman ve mekânlara hitap ettiğini zımnen bildirmektedir.357 Keza ümmetinin de 

Allah’a iman edip iyiliği emredip kötülükten nehyettiklerinden diğer ümmetlerden 

daha üstün oldukları başka âyetlerde bildirilmektedir.358 

2.4. Mİ‘RÂC’TA BİLDİRİLEN HÜKÜMLER VE BEŞ VAKİT 

NAMAZIN FARZ KILINMASI 

                                                 

357 Nedvî, es-Siret’ün-Nebeviyye, 1/218. 
358 Ali İmran 3/110. 



 

74 

 

1-İslam âlimlerinin ittifakıyla Bakara sûresinin 285 ile 286. âyetleri mi‘râc 

gecesinde inmiştir.359 

 2- Mi‘râc hadisesinden önce günde iki vakit olan namaz beş vakit olarak farz 

olmuştur.360  

3-Allah’a şirk koşmayıp büyük günah işleyen müminlerin günahlarının 

affedileceği ve cehennemde ebedî kalamayacakları, günahlarının affedileceği haberi 

verilmiştir.361  

4- Beş vakit namazın burada vasıtasız vahyedilmesi namazın ehemmiyetinin 

ne kadar büyük olduğu ve elli vakit namaza denk geldiği anlatılmaktadır.362 

5- Allah’ın adaletinin gereği her kim bir iyiliğe niyet ettiği halde onu işlemezse 

ona bir sevap yazılır onu işlerse on sevap yazılır. Her kim de bir kötülüğe niyet edip 

te amel etmezse ona hiçbir şey yazılmaz. Şayet bir kötülüğü işlerse ona sadece bir 

kötülük yazılır.363 

2.5. GARÂNÎK HADİSESİ 

Garânîk kelimesinin tekili olan (الغرنوق) “Garnûk sözcüğü” Arapçada; güzel, 

genç, beyaz su kuşu anlamına gelmektedir. Kelimenin çoğulu (غرانيق وغرانقة) şeklinde 

gelir. Su kuşu anlamındaki364 Garânîk’in müfredi de aynı şekilde Garnûk’tur.365 Ebû 

Hatim “Gurnûk ve Gurneyk”’in kurki ve turna kuşu olduğunu söylemiştir.366 İbn 

Manzûr da garânîk kelimesinin uzun boyunlu beyaz kuşlar olduğunu söylemiştir.367 

 Genel anlatıya göre, garânîk hadisesi şöyledir: Allah Resûlü (sav.) 

Müslümanları, müşriklerin ölümcül işkencelerinden kurtarmak için onlara 

Habeşistan’a hicret etmelerini emretmişti. Bazı Müslümanlar nübüvvetin beşinci 

                                                 

359 Müslim, Sahîhu Müslim, Sidretü’l-Muntehâ, 156, (No.173). 
360 Buhârî, Sahîhu Müslim, Sala, 3720, (No.343). 
361 Müslim, Sahîhu Müslim, “İmân”, 76 (No.279). 
362 Müslim, Sahîhu Müslim, “İmân”, 149 (No.163); Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “İsrâ”, 343 (No.3035). 
363 Müslim, Sahîhi Müslim, Kitabu’l-İman, Babu’l-İsrâi bi Resûlillahi ile’s-Semâvât, (No. 162.) 
364 İbn Dureyd el-Ezdî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasan, Cemheretu’l-Lügâ, 3/1315. 
365 İbn Kuteybe ed-Dineverî Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim, Garîbu’l-Hadîs, thk. Abdullah el-

Cebbûrî, (Bağdad: Matbaatu’l-Ânî, Birinci basım, 1977), 2/138.  
366 Ebû Ali el-Kâlî, İsmail b. el-Kasım b. Âyzûn b. Harûn b. İsa B. Muhammed b. Selman, el-Bâriʻ 

fi’l-Lügâ, thk. Hişâm et-Tâân, (Beyrut: Nahdâ, Daru’l-Hadaretu’l-Arebiyye, Birinci basım, 1975) 

,449, 
367 İbnu’l-Manzûr el-Ensârî, Lisânü’l-Ârab, 4/396. 



 

75 

 

yılında recep ayında Habeşistan’a doğru yola çıktılar. Ancak onların dönüşleri fazla 

sürmedi, üç ay gibi bir süreden sonra, Mekkeli müşriklerin Müslüman olduklarını 

haber aldıkları için muhacirlerin tümü Mekke’ye döndüler. Bunun sebebine gelince 

Allah Resûlü (sav.), Necm sûresini Müslüman ve müşriklerin bulunduğu bir mecliste 

okudu. 19. âyete geldiğinde “Lât’ı Uzzâ’yı ve üçüncüleri olan Menât’ı (âciz 

olduklarını) gördünüz mü?”368 İblîs araya girerek Allah Resûlünün (sav.) dilinden şu 

dizeleri okdu. ( شَفَاعَتهَُنَّ ترُْتجََىت لْكَ الغَرَانيق الْعلَُى وَإ نَّ  ) “Bunlar yüce kuğulardır bunların 

şefâatleri umulur.” Allah Resulü (sav.) Necm sûresini bitirdikten sonra secdeye gitti. 

Müslümanlarla beraber müşrikler de secdeye vardılar. Secdeden sonra müşrikler, 

Muhammed daha önce bizim putlarımıza hiç saygı göstermezdi. Biz zâten Allah’ın 

her şeyi yaratan, rızık veren, diriltip, öldüren olduğunu biliyorduk ancak o 

putlarımızın Allah katında şefâatçi olacağını söyledikten sonra biz de onu ve 

arkadaşlarını kabul edeceğiz dediler.  

Allah Resûlü (sav.) bunu öğrendikten sonra aşırı derecede üzüldü ve bu 

yüzden Allah’ın kendisine azap vereceğinden korktu. Bu nedenle Cebrâil (a.s.) Hac 

sûresinin 52. âyetini “Senden önce hiçbir resul ve nebî göndermedik ki, o bir 

temennide bulunduğunda şeytan ille de onun arzularına bir şeyler katmaya 

kalkışmasın. Fakat Allah şeytanın katmaya çalıştığını iptal eder. Sonra Allah kendi 

âyetlerini (onun kalbine) sağlam olarak yerleştirir. Allah hakkıyla bilmekte, hikmetle 

yönetmektedir.369 “Bunu Allah, şeytanın kattığını kalplerinde hastalık bulunanlar ve 

yürekleri katılaşmış olanlar için sınama vesilesi kılmak için yapar.”370 indirdi.371 

Böylece Allah Resûlü’nden (sav.) korkuyu gidermiş oldu. Hz. Peygamber de buna 

çok sevindi. Müslümanlarla beraber müşriklerin de secde ettiğini duyan 

Habeşiştan’daki muhacir Müslümanların tümü Mekke’ye geldiler. Lakin Mekke’ye 

civâr töresiyle girebilenler müşriklerin gerçekten iman etmediğini üstelik zülüm ve 

                                                 

368 Necm, 53/19/20. 
369 Hac, 22/52. 
370 Hac, 22/53. 
371 Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmîul-Beyân ân Te’vîli Ây’il-Kur’an, 16/603. 



 

76 

 

işkencelerini daha da artırdığını müşahede ettiler. İşte bu olaya “Garânîk Hâdisesi” 

denilir.372 

2.5.1. Garânîk Olayı ile İlgili Rivâyetler 

Taberî, tefsîrinde konuyla ilgili 25 değişik rivâyet aktarmaktadır. Tüm bu 

rivâyetleri tezimize almanın bıkkınlık vereceğini ve bunun tezimizin yapısına uygun 

olmayacağını düşündüğümüzden sadece birkaç tanesini zikretmekle yetindik. Bu 

rivâyetlerin tümüne baktığımızda bunların birbirine çok yakın olduklarını gördük. 

Öyle ki bunları topladığımızda bunların beş değişik rivâyet olarak aktarılabileceğini 

gördük bu nedenle sadece bu beş rivâyetten dördünü Taberî’den birini ise İbn 

Kesîr’den aktarmaya çalışacağız. 

Birinci rivâyet: Muhammed b. Kaʻb el-Kurezî, (ö.108/726) ve Muhammed 

b. Kays, İbn Abbâs’tan (ö. 68/687-88), münkatî senedle garânîk olayını şöyle 

aktarmaktadırlar: “Bir gün Allah Resûlü (sav.) Kureyş müşriklerinin kalabalık 

olduğu bir mecliste oturmuşken, o sırada müşrikleri rahatsız etmeyecek bir vahyin 

gelmesini arzu etti. İşte o anda Necm sûresi nazil oldu. Allah Resûlü (sav.) bu sûreyi 

“Gördünüz değil mi (Lât’ı Uzzâ ’yı ve üçüncüsü olan Manat’ı)”373 60. âyetlerine 

kadar okudu. Bunun üzerine İblis, Allah Resûlü’ne (sav.) çaktırmadan şu iki cümleyi 

“Bunlar yüce kuğulardır onların şefâatleri makbuldür.” araya sokmuş oldu. Hz. 

Peygamber (sav.) sûrenin sonunda secdeye gitti. Orada bulunan Müslüman ve 

müşriklerin tümü secdeye vardı. Velid b. el-Müğîre- başka bir rivâyette- Ebû Ûhayha 

Said b. el-Âs (ö.59/679) yaşlı olduğu için secde edemedi. Fakat elleriyle biraz toprak 

alarak alnına koydu ve bu bize yeter dedi. Müşrikler, Allah Resûlünün (sav.) 

okuduğu bu iki cümleden hoşnut olmuşlardı ve şöyle dediler: Biz Allah’ın her şeyi 

yarattığını, dirilttiğini, öldürdüğünü ve rızık verenin o olduğunu biliyorduk. Ancak 

bu taptığımız ilâhlarında Allah’ın yanında bize şefâat edeceklerine inanıyoruz. 

“Muhammed bu aracılara da bir ortaklık payı verdikten sonra bizde seninleyiz.” 

dediler. Akşamleyin Cebrâil geldi ve Necm sûresini ondan dinlemesini istedi. 

                                                 

372 Bagavî, Mühyi’s-Sünne Ebû Muhammed el-Huseyn b. Mesud, Meâlimu’t-Tenzîl fî Tefsîri’l-

Kur’ân, thk. Muhammed Abdullah en- Nemr, Osman Cumʻa Damiriye, Süleyman Müslim el-Harş, 

(Tîbe, Dördüncü basım, 1997) 5/393. 
373 Necm, 53/19-20. 



 

77 

 

“Bunlar yüce kuğulardır onların şefâatleri makbuldür.” ifadelerine geldiğinde 

“Cebrâil (a.s.) ona bu iki cümleyi sana getiren ben değilim” deyince, Allah Resûlü 

(sav.) “Allah’a iftirada mı bulundum?" dedi ve çok üzüldü. Bunun üzerine Allah şu 

âyetleri nazil eyledi. “Ey Muhammed müşrikler yoksa sana vahyetmediğimizin 

haricinde şeyleri aleyhimize iftira etmen için neredeyse vahyettiğimiz hakkında 

şüpheye düşüreceklerdi. Böyle yapsaydın seni kendilerine dost edineceklerdi. Şayet 

sana azim ve sebat vermeseydik neredeyse onlara kayacaktın. Şayet azıcık onlara 

meyletseydin sana dünya ve âhiret azabını tattıracaktık.374 Bu âyetin inişinden sonra 

da Hz. Muhammed’in (sav.) hüznü gitmedi ve Hac 52. Âyet inince ondan tüm 

hüzünler gitmiş oldu. Allah Resûlü (sav.) üzüntüden kurtulmuş oldu. “Garânîk” 

hadisesini Habeşiştan’a hicret eden muhacirler de işitmişlerdi. Müşriklerin tümünün 

iman ettiklerini sanıp kendi memleketlerine ve aşiretlerine döndüler. Ancak 

döndüklerinde Allah’ın, şeytanın araya sokuşturduğu ifadeleri neshettiğini ve Allah’a 

ortak koşanlar tekrar eski dinlerine dönmüş olduklarını gördüler.375  

İkinci rivâyet: İbn Ebî Hâtim (ö.327/939), Saîd b. Cubeyr’den (ö.95/713) 

aktardığı bir rivâyete göre, Allah Resûlü (sav.) Mekke’de Necm sûresinin şu âyetini 

( ى وَمَنَاةَ ا الأخْرَى لثَّال ثةََ أفََرَأيَْتمُُ اللَتَ وَالْعزَُّ ) “Lât ve Uzzâ hakkındaki görüşünüz nedir? Ya 

bunların öbürü, üçüncüsü olan, Menât hakkında ne düşünüyorsunuz?376 okuduğunda 

Şeytan onun diline: ( شَفَاعَتهَُنَّ ترُْتجََىت لْكَ الغَرَانيق الْعلَُى وَإ نَّ  ) “Bunlar yüce kuğulardır. 

Bunların şefâatleri umulur.” dizelerini düşürdü. O anda müşrikler, “Muhammed 

daha önce bizim putlarımızı hiç övmemişti.” dediler. Hz. Muhammed (sav.) secde 

edince kâfirler de secde etti. Bunun üzerine Allah Teâlâ Hac 52. âyetini indirdi.377  

Üçüncü rivâyet: Muhammed b. Kaʻb el-Kurezî, derki: Allah Resûlü (sav.) 

insanlar kendinden kaçtığını görünce Allah tarafından onları uzaklaştıracak bir âyetin 

gelmemesini istedi ve içinde kavmini kendine yakınlaştıracak âyetlerin gelmesini 

temenni etmiştir. Onların İslam’la müşerref olmalarını çok istediğinden onlara zor 

gelen emirlerin onlara hafifletilmesini arzulamıştır. Tüm bunları içinden geçirmiştir. 

Bunun üzerine Necm Sûresi inmiştir: (بكُُمْ وَمَا غَوَى  ne zaman ki (وَالنَّجْم  إ ذاَ هَوَى مَا ضَلَّ صَاح 

                                                 

374 İsrâ, 17/75. 
375 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 18/663. 
376 Necm, 53/19-20. 
377 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 18/666. 



 

78 

 

“Gördünüz değil mi (Lât’ı Uzzâ ’yı ve üçüncüsü olan diğerini, Manatı?”378 

geldiğinde; Şeytan onun diline şu ifadeleri getirdi: ( تلك الغرانيق العلى، وإن شفاعتهن

 Bunlar yüce kuğulardır. Bunların şefâatleri makbuldür.” Kureyşlil bu“ (ترتضى،

sözleri ondan duyunca sevindiler ve putları hakkındaki bu sözler onların hoşuna 

gitmiştir. Sonra hep beraber Allah Resûlüne (sav.) kulak verdiler. Müslümanlarda 

peygamberlerine gelen vahyi tasdik edip onun yanlış yaptığına ya da hata ettiğine 

mahal vermediler. Sûrenin bitiminde secdeye gittiğinde Müslümanlar 

peygamberlerine gelen vahyi tasdik etmek ve emrini yerine getirmek için secdeye 

gittiler. Mescitte bulunan Kureyş müşrikleri ve diğerlerinin tümü ilahlarının ismini 

işittiklerinden secdeye gittiler. Velid b. el-Müğîre yaşlı olduğundan topraktan bir 

avuç aldı ve üzerine secde etti. Daha sonra insanlar mescitten ayrıldılar ve ilahlarının 

güzellikle anıldığını işittiklerinden sevinç içindeydiler. Muhammed bizim putlarımızı 

en güzel biçimde andı diye. Secde olayı Habeşistan’a kadar ulaşmış ve Kureyşlilerin 

Müslüman olduğu haberi ulaşınca Habeşistan’daki muhacirlerin bir kısmı hemen 

Mekke’ye gelir ve diğer kısmı orada kalırlar. Cebrâil (a.s.) Hz. Peygamber’e (sav.) 

gelir ve ey Muhammed sen ne yaptın? Sana Allah tarafından getirmediğimi 

okumuşsun ve sana söylemeyeni söylemişsin. dedi. Allah resulü çok mahzun oldu ve 

çokça Allah’tan korktu. Bunun üzerine; Hac 52. âyet inmiştir. Böylelikle ondan 

hüzün giderilmiş oldu ve korktuğundan emin olmuştur. Allah şeytanın sokuşturmaya 

çalıştığını iptal ettikten sonra Kureyşliler şöyle dediler: Muhammed dün ilahlarımıza 

verdiği değerinden pişman oldu. Bunun üzerine düşmanlıklarını artırdılar.379 

Dördüncü rivâyet: Kâtâde’den (ö.118/736) şöyle rivâyet aktarılmıştır: Allah 

Resûlü (sav.), Allah’tan müşriklerin putlarını yerecek âyetlerin gelmemesini temenni 

etmiştir. Bunun üzerine şeytan unun arzusuna şöyle müdahale etti: “Müşriklerin 

çağırdıkları ilahların şefaatleri umulur. Çünkü o ilahlar gökte uçan ulu kuşlardır.” 

Allah şeytanın müdahale ettiği ifadeleri iptal etti ve kendi âyetleri olan: ( َأفََرَأيَْتمُُ اللَت

ى  Gördünüz değil mi (âciz durumdaki) Lât’ı, Uzzâ’yı ve üçüncüsü olan“ (وَالْعزَُّ

diğerini, Menât’ı?380 Yimi üçüncü âyete kadar okumuştur. Daha sonra Kâtâde şöyle 

dedi: Şeytan söylediğini söyleyince, müşrikler sevinerek; “Allah bizim ilahlarımızı 

                                                 

378 Necm, 53/19-20. 
379 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 18/663-664. 
380 Necm 53, 19-20. 



 

79 

 

güzel bir şekilde zikretmiştir.” dediler. Bunun üzerine Allah: “Bunu Allah, şeytanın 

kattığı kalplerinde hastalık bulunanlar ve yürekleri katılaşmış olanalar için sınama 

vesilesi kılmak için yapar. Şüphesiz zalimler derin bir ayrılığa düşmüşlerdir.”381 Hac 

53. âyeti indirmiştir.382  

 Beşinci rivâyet: İbn Ebi Hatim senedi İbn Şîhâb ez-Zührî’ye (ö.124/742) 

dayanan şöyle bir rivâyet aktarmıştır: “Necm sûresi indiğinde müşrikler, ‘Şayet bu 

adam bizim putlarımızı güzel şeylerle yâd ederse onu ve arkadaşlarını kabul ederiz. 

Ancak o Yahûdî ve Hristiyanların dinine gösterdiği saygıyı bizim dinimize 

göstermiyor. Üstelik sürekli bizim putlarımıza küfrediyor.’ dediler. Müşriklerin 

Allah Resûlü (sav.) ve sahabîlerine eziyeti ve yalanlaması şiddetlenmiş ve onların 

sapkınlıkları onu derinden üzmüştü. Hz. Peygamber (sav.) onların hidâyet 

bulmalarını istiyordu. Hz. Peygamber (sav.) Necm sûresinin şu âyetindeki ( َأفََرَأيَْتمُُ اللَت

ى وَمَنَاةَ الثَّال ثةََ الأخْرَى ألَكَُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الأنْثىَ  Gördünüz değil mi (âciz durumundaki)“ (وَالْعزَُّ

Lât’ı Uzzâ’yı ve üçüncüsü olan diğerini, Menât’ı?” Onların üçüncü tağutları olan 

“Menât”ı zikrederken Şeytan (يَ الَّت ي ترُْتجََى  Bunlar“ (وَإ نَّهُنَّ لهَُنَّ الْغَرَان يقُ الْعلَُى وَإ نَّ شَفَاعَتهَُنَّ لهَ 

yüce kuğulardır. Ancak bunların şefâatleri umulur.” bu şiirimsi sözleri onun diline 

doladı. Bunlar Şeytanın fitnesi ve dizeleriydi. Böylece Şeytan bu dizeleri tüm 

Mekkeli müşriklerin kalbine yerleştirilmiş oldu. Dilleri bu cümleleri tekrarlayıp 

müjdeliyordu. Muhammed kavminin ilk dinine geri döndü dediler. Allah Resûlü 

(sav.) Necm sûresinin sonuna geldiğinde orada bulunan Müslümanlarla beraber 

müşrikler de secde ettiler. Velid b. Müğîre yaşlı olduğundan bir avuç toprak alarak 

üzerine secde etti. Bu durum her iki tarafı da dehşete düşürmüştü. Zira müşrikler 

İslam’a iman etmeden Allah Resûlüyle (sav.) beraber secde etmişlerdi. Şeytanın 

müşriklerin kulaklarına attığı sözleri Müslümanlar işitmemişlerdi. Müşrikler, 

şeytanın bu sözlerini Hz. Muhammed’in (sav.) kalbinde geçirdiği istek ve arzusunun 

olduğunu ve bu arzuyu Necm sûresinde dile getirdiğini onlara telkin etti. İlâhlarını 

yüceltmek için secde ettiler. Şeytan bu nağmeleri müşrikler arasında öyle yaydı ki 

haber Habeşiştan’daki Osman b. Mazʻûn (ö.2/624) ve tüm Müslümanlara da ulaştı. 

Onlar, tüm Mekke halkının iman ettiğini, Allah Resûlü (sav.) ile beraber namaz kılıp 

secdeye vardıklarını, Velîd İbn Müğîre’nin bir avuç toprak alarak üzerine secde 

                                                 

381 Hac, 22/53. 
382 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 18/-669. 



 

80 

 

ettiğini, artık Müslümanların Mekke’de emin olduklarını haber aldılar. Hemen geri 

gelmeye başladılar. Ancak geldiklerinde Allah’ın âyetlerini aşağıdaki âyetle 

sağlamlaştırdığını, iftira ve batıldan koruduğunu ( َنْ رَسُولٍ وَلا نبَ يٍ  إ لا إ ذا نْ قبَْل كَ م  وَمَا أرَْسَلْنَا م 

ُ آيَات ه  وَ  مُ اللََّّ ُ مَا يلُْق ي الشَّيْطَانُ ثمَُّ يُحْك  ُ عَ تمََنَّى ألَْقَى الشَّيْطَانُ ف ي أمُْن يَّت ه  فَيَنْسَخُ اللََّّ يَجْعَلَ مَا يلُْق ي اللََّّ يم  * ل  ل يم  حَك 

يدٍ  الشَّيْطَانُ  قَاقٍ بَع  ينَ لفَ ي ش  ال م  يَة  قلُوُبهُُمْ وَإ نَّ الظَّ مْ مَرَض  وَالْقَاس  ينَ ف ي قلُوُب ه  لَّذ  ف تنَْةً ل  )“ “Senden önce hiçbir 

Resûl ve peygamber göndermedi ki, onlar Allah’ın âyetlerini okuduğunda, İblîs kendi 

arzusuyla ortaya birtakım şüpheler atmasın. Ancak şetyan’ın sokuşturduğu şüpheleri 

giderir.” gördüler. Allah hükmünü beyân edip şeytanın sözlerden koruduktan sonra, 

müşrikler önceki sapkınlıklarına tekrar başlayıp Müslümanlara düşmanlık ve 

azgınlıklarını artırdılar.383  

2.5.2. Müfessirlerin Garânîk Hadisesi hakkındaki Görüşleri 

Bu konuda İslam âlimlerinin üç gruba ayrıldığını söylemek mümkündür.  

Birinci grup: Hz. Peygamber’in (sav.) şeytan dizelerini okuduğunu 

söylemişlerdir. Bunlara göre Allah Resûlü’nün (sav.) müşriklerin ilâhlarına şefâat 

dizesini yanılarak okumuş, ancak Allah bu sözleri iptal etmiştir. Bu görüşü 

savunanların başında Taberî, Zemahşerî, İbn Teymiyye ve Muhammed Hamidullah 

gibi âlimler gelmektedir. Taberî, tefsîrinde yaklaşık 25 rivâyeti tercihsiz bir şekilde 

aktarmaktadır. Zemahşeri, Garânîk Hadisesi’nin Hz. Peygamber’in (sav.) etrafındaki 

insanları imtihan için yani kimin İslam dini üzerine sabit kalacağını kimin de 

münafık olduğunu ayırt etmek için meydana geldiğini söyler. Nitekim Allah istediği 

kullarını dilediği şekilde sınava çekmektedir.384  

İbn Teymiyye el-Harrânî, Garânîk olayını Hz. Peygamber’in (sav.) ismet 

sıfatıyla alakadar olduğunu söyler ve Peygamberlerin (sav.) vahyi tebliğ ettiklerinde 

hata edebileceklerini ve tebliğden sonra Allah’ın hatalarını izale etmesinin de 

mümkün olduğunu belirtmiştir.385 İbn Teymiyye: Selef’ten gelen haberler Kur’ân’a 

uymaktadır. Selef âlimleri Garânîk hakkındaki rivâyetleri doğru kabul etmiştir. 

Nitekim bu ifadeleri Hz. Peygamber’in (sav.) talaffuz etmeyip şeytanın uydurduğu 

                                                 

383 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’ani’l-Azîm, 5/387. 
384 Zemahşerî, el-Keşşaf ân Ğavâmidi’t-Tenzîl ve Uyuni’l-Ekâvîli fî Vucuhi’t-Te’vîl, 3/165. 
385Teyyâr, Ahmed b. Nâsır, Takrîbu Fetâvâ ve Resâil eş-Şeyh İbn Teymiyye, Suudi Arabistan: Dâru 

İbn Cevzî, 2019), 2/388/1532.  



 

81 

 

ve müşriklerin telkin ettiği şeklinde yorumlamak doğru değildir. Çünkü Hac 52. 

Âyeti bu olaya işaret etmektedir. Hz. Peygamber’in (sav.) bu ifadeleri telaffuz 

ettiğini kabul edilmediği takdirde, şeytanın araya karıştırdığını sözlerin Allah 

tarafından neshedildiğini belirten bu âyete tutarlı bir anlam vermek mümkün 

olmaz.386  

İbn Teymiyye’nin peygamberler hakkındaki görüşleri şöyledir: Peygamberler 

(sav.) Allah’tan verdikleri haberlerde ve tebliğ ettikleri mesajlarda ümmetin 

ittifakıyla masumdurlar. Buna Kur’ânda delalet etmektedir: Nitekim Hac 52. âyet 

buna delildir. Selef âlimlerinin bu âyetlerin tefsiriyle ilgili görüşleri tefsîr ve hadis 

kitaplarında sabittir. Kur’ân’da buna muvafakat etmektedir. Çünkü şeytanın, Allah’ın 

âyetlerine batılını ilka etmesi, ancak Allah’ın, şeytanın batıllarını çıkartması ve hakkı 

batıldan ayırmasıyla meydana gelmektedir.387  

Garânîk dizeleri olan bu meselede iki görüş mevcuttur. Bazıları bu sözlerin 

ondan hasıl olmasını net bir şekilde kabul etmediğini üstelik kabul edenleri 

kınamışlardır. İkinci görüş ise, Hz. Muhammed (sav.) söylemediği halde şeytan bu 

dizeleri müşriklerin kulaklarına ilka etmiştir. Bunda herhangi bir yanılgı yoktur. 

Nitekim, Allah, şeytanın ilkasını iptal ettikten sonra hiçbir yanlış yoktur. Çünkü 

batılda devam etmedikten sonra yapılmış bir yanlış olmamıştır. Bunu söyleyenler 

şöyle der: “Kur’ân’ın beyanı hasıl olmakla beraber şeytanın ilka ettiği batıl 

kelimelerin hükmü de iptal olmuşsa tefsirinde anlam bozukluğu olmaz. Nitekim 

böyle olması onun dininde sadık ve emin biri olduğu meydana çıkmaktadır. Ayrıca 

onun batıl üzerine ısrar etmediği ortadadır.388 

İbrahim el-Gûrânî, eş-Şehrezorî ise (ö.1101/1616) Garânîk olayını 

peygamberin ismet sıfatıyla irtibatlandırmış ve dinin koruma altına olduğunu 

söylemiştir. Şehrezorî’ye göre dinde olmayan şeylerde koruma söz konusu değildir. 

Garânîk Hadisesi bu türden gerçekleşmiş bir hadise olup Hz. Peygamber’i (sav.) 

eğitme amaçlıdır. Zira Allah’ın iradesi Âdemoğullarının tümünün Müslüman 

                                                 

386 İsmail Cerrahoğlu, “Garânîk”, TDV. İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: Türikye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1996), 13/361-366. 
387 Teyyâr, Ahmed b. Nasir, Takrîbu fetâvâ İbn Teymiyye, 2/1048.  
388 Teyyâr, Ahmed b. Nasir, el-Cevâbu’s-Sahîh limen beddele dîne’l-Mesîh, thk. Ali b. Hasen, 

Abdulaziz b. İbrahim, Hamdan b. Muhammed, Daru’l-Âsime, Sauudi Arabistan, ikinci basım, 

1999), 2/35; Tayyâr Ahmet, Takrîbu fetâvâ İbn Teymiyye, 2/389,1533. 



 

82 

 

olmaması yönündedir. Elçilerinin tüm insanların Müslüman olmalarını istemesi 

Allah’ın muradına ters düşen bir davranışa sebebiyet vermiştir.? Çünkü Allah (c.c.) 

Kur’ân’da: “Eğer rabbin dileseydi, yeryüzünde bulunanların hepsi topluca iman 

ederdi. Hal böyleyken, mümin olsunlar diye sen tutup insanları zorlayacak mısın!389 

Allah Teâlâ da elçilerini terbiye amaçlı onların şeytana kanmasına izin vermiştir. 

Böylelikle Allah daha sonra onların hatalarını düzeltip eğitmiştir.390  

Muhammed Hamidullah da Hz. Peygamber’in (sav.) garânîk cümlelerini 

söylemediğini İblîs’in, âyetlerin tebliği sırasında araya girmek suretiyle müşrikler 

cenahından duyabilecek biçimde okuduğunu belirtmiş ve Allah’ın daha sonra bu 

sözleri nesh ettiğini söylemiştir.391  

İkinci grup: Bunlara göre garânîk hadisesi sabit olmakla beraber rivâyetlerin 

hemen hemen tamamı zayıf olmasından ötürü secde olayında uygun bir şekilde 

te’vile gidilmelidir.  

Bu görüşün sahipleri Ferrâ el-Bagavî (ö.516/1122), İbn Hacer el-Askalânî 

(ö.852/1449), İbn Kesîr (ö.774/1373) İmam Süyûtî (ö.911/1505) ve onları takip eden 

âlimlerdir. Bu gruba göre bir rivâyet hariç bütün rivâyetler zayıf ve münkatîُtir. Saîd 

b. Cubeyr’den gelen rivâyet ise merfûdur. Bu görüş sahiplerine göre aktarılan 

rivâyetlerin tümü göz önünde bulundurulduğunda bu olayın tamamen asılsız 

olmadığı görülmektedir. Hac sûresi 52. âyeti de olayın aslının olduğuna bir işarettir. 

“Gördünüz değil mi (âciz durumundaki) Lât’ı, Uzzâ’yı ve üçüncüsü olan diğerini 

Menât’ı?”392 Hz. Peygamber’in (sav.) bu âyetleri okuduktan sonra Şeytan, âyetlerin 

arasındaki fasılları fırsat bilerek Hz. Peygamber’in (sav.) sesini taklid ederek garânîk 

dizelerini okuduğu şeklindeki bir te’vil makul görülebilir. Hz. Peygamber’in (sav.) 

garânîk dizelerini sehven tilavet etiğini beyân eden rivâyetler zayıf olduğundan 

bunların hiçbiri kabul edilmemelidir.393  

İmâm Taberî’nin, tefsirinde garânîk hadisesiyle ilgili zikrettiği 25 rivâyetinin 

hiçbirinin isnadı Allah Resûlü’ne (sav.) ulaşmamaktadır. Nitekim sahîh 

                                                 

389 Yunus, 10/99 
390 Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd Rûhu’l-Meânî fî Tefsîri’l-Kurâni’l-Âzîm ve’s-Sebiʻl Mesânî, thk. Ali 

Abdulbârî Âtiyye (Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994), 9/179. 
391 Hamidullah, İslam Peygamberi, 104-105. 
392 Necm, 52/19,20. 
393 Ferrâ’ el-Begâvî, Tefsîru’l-Bagâvî, 5/394. 



 

83 

 

mecmualarının hiçbiri garânîk meselesine yer vermemiştir. Garânîk olayının rivâyet 

zincirinin hiçbiri sahîh ve sağlıklı bulunmuş değildir. Saîd b. Cubeyr tarikiyle 

Abdullah b. Abbâs’a nisbet edilen ve sened yönünden sağlıklı bulunan bu rivâyetin 

de sıhhatinde şüpheler bulunmaktadır. Nitekim hadis metninin sonunda “tahminime 

göre İbn Abbas şöyle söylemiştir.” ifadesi eklenmiştir. Burada geçen “tahminime 

göre” ifadesi haberin güvenirliliğinde şüpheler uyandırmaktadır.394  

Garânîk olayının yalan olduğuna dair Kur’ân’dan deliller bulunmaktadır. 

Nitekim Fahreddin-i Râzî bu konuda şöyle demiştir: Araştırıcı olmayan birçok sathî 

tefsîr âlimi bu rivâyetleri kendi kitaplarına almışlardır. Ancak araştırma ve tahkik 

ehlînin tümü bu rivâyetlerin hepsinin batıl, yalan ve uydurmalardan ibaret olduğunu 

söylemişlerdir. Bu görüşlerine Kur’ân, sünnet ve aklî delille ispat etmeye 

çalışmışlardır.  

Râzî garânîk olayının yalan olduğuna dair Kur’ân’dan delilleri şöyle 

sıralamaktadır. Birinci delil: “Ey Muhammed eğer yalan haberlerle bize iftirada 

bulunsaydın, seni sağ elimizle yakalayıp kalbinin damarını yırtacaktık.”395 İslam 

dininde putları övmek iftiraların âʻlâsıdır. Dolayısıyla bu durumda putları öven sözler 

Hz. Peygambere (sav.) ait olsaydı Allah’ın azabına maruz kalması gerekirdi. 

İkinci delil: “Kendilerine âyetlerimiz açıkça okunup anlatılınca bize 

geleceklerine inanmayanlar, “Bundan başka bir Kur’ân getir veya bunu değiştir” 

dediler. Onlara şöyle de: “Onu kendiliğimden değiştirmeye hak ve yetkim yoktur, 

ben ancak bana vahyedilene uyuyorum. Eğer rabbime itâatsizlik edersem şüphesiz 

dehşetli bir günün azabından korkarım.”396 Bu âyetin kendisi dahi Hz. 

Muhammed’in (sav.) Allah’ın elçisi olduğuna en büyük delillerdendir. Nitekim bu 

âyet, müşriklerin “Hz. Muhammed’in (sav.) bu Kur’ân’ı kendisi yazmaktadır.” 

Sözleri üzerine indiği bilinmektedir.397 

                                                 

394 Kâdî İyâz, eş-Şifâ bi târîfi Hukuki’l-Mustafâ, 2/125. 
395 Hakkâ,69/44,45,46,47. 
396 Yunus, 10/15. 
397 Meydânî, Hasan Habenneke, Maârici’t-Tefekkür fî Dekâiki’t-Tedebbür, (Dimaşk: Daru’l-Kalem, 

2012), 2/95.  



 

84 

 

“Üçüncü delil: “Kişisel arzularına göre de konuşmamaktadır. O (size 

okuduğu), kendisine indirilmiş vahiyden başka bir şey değildir.”398 Şayet bu âyetin 

akabinde Hz. Muhammed (sav.) “Onlar yüce kuğulardır onların şefâatleri umulur.” 

sözlerini okumuş olsaydı o zaman-hâşâ- Allah’ın hemen oracıkta yalan söylemiş 

olacaktı ki bunu hiçbir mümin söyleyemez.  

Dördüncü delil: “Biz seni hak üzerine sabit kılmasaydık, müşriklerin davetine 

icâbet etmeyi engelleme nimetini vermeseydik, onların hidâyet olmasını aşırı 

hırsından az kala onlara meyledecektin. Onların isteklerine uysaydın, o zaman biz 

dünya ve âhirette de sana azabı kat kat tattıracaktık. Sonra da seni azaptan 

uyandıracak bir yardımcı da bulamazsın. Ancak Allah sana sebat vererek bütün 

şerlerden korudu399 ( َكَاد) sözcüğünün anlamı bir işin hasıl olamamasıyla beraber 

olmasına az kaldı demektir. Bu da olayın meydana gelmediğini ortaya koymaktadır. 

Ehl-i sünnet âlimlerinden Muhammed b. İshâk b. Hüzeyme’ye (ö.311/924) bu 

hikâye sorulduğunda “Bu zındıkların uydurduklarıdır” demiş ve bu konuda bir kitap 

yazmıştır. İmam el-Beyhekî (ö.458/1066) bu kıssanın sağlam bir nakille sabit 

olmadığını ve bu kıssayı rivâyet edenlerin güvenilir insanlar olmadığını haber 

vermiştir. Ayrıca Buhârî, Sahîh’inde “Hz. Muhammed (sav.) Necm sûresini 

okuduğunda Müslümanlarla beraber müşrikler, insanlar ve cinler de secde etti.” 

Demiş ancak garânîk olayını zikretmemiştir. Bu hadis birçok farklı tarikten rivâyet 

edilmesine rağmen garânîk hadisesi zikredilmemiştir.400  

Fahreddin-i Râzî şöyle der: Akıl Garânîk Hadisesi’ni kesinlikle kabul 

etmemektedir. Nitekim Hz. Muhammed’in (sav.) putları övdüğünün caiz olduğunu 

söyleyen kişi kâfir olmuştur. Çünkü Hz. Muhammed’in (sav.) en büyük arzusu 

herkesçe malûm olan putların inkârıydı. Garânîk hadisesi’nin caiz olduğunu 

söylediğimizde Allah’ın şerîatında emânetten yoksun olmuş olur. Dolayısıyla Şeytan 

Kur’ân’ın tüm hüküm ve şeriatına müdahil olur. Kısaca bu hikâyenin yalan bir 

uydurma olduğu ortaya çıkmıştır.401 

                                                 

398 Necm, 53/3-4. 
399 İsra,74/75. 
400 Râzî, Mefâtihü’l-Gayb, 7/110. 
401 Râzî, Mefâtihü’l-Gayb, 23/238. 



 

85 

 

Garânîk olayı birçok yönden Kur’ân’a aykırıdır. Çünkü Allah Teâlâ her 

şeyden önce “Şüphesiz Kur’ân’ı biz indirdik; elbette onu biz muhafaza edeceğiz.”402 

Kur’ân-ı Kerîm Allah’ın korumasındadır. Bu yüzden Allah, Hz. Peygamber’in (sav.) 

başkasının telkiniyle de olsa birtakım sözleri uydurmasına, Allah’a nisbet etmesine 

ve vahyi istediği gibi değiştirmesine asla izin vermez. Allah Kur’ân-ı Kerîm’de yalan 

haberlerle Allah’a iftirada bulunması halinde onu şiddetle cezalandırılacağını 

bildirmiştir. Allah (cc.) başka bir âyette (وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحي يوحى) 

“Muhammed asla havasından konuşmaz onun her konuştuğu ancak vahiyledir.”403 

diyerek şüpheye mahal bırakmadan Hz. Muhammed’in (sav.) vahyi alıp tebliğ 

ederken Allah’ın korumasında olduğunu belirtmiştir. Müşriklerin putları ilâh 

olmadıklarına göre Allah katında da şefâat edemeyeceklerdir. İslam’ın ana ilkesi 

tevhide aykırı olan şirk eylemi, Allah Resûlü’ne (sav.) sehven de olsa caiz değildir. 

Ayrıca Hac sûresinin 52. âyetin iniş sebebi olarak iddia ettikleri garânîk olayı 

Mekke’de olmuştur. Aynı şekilde garânîk olayıyla irtibatlandırılan Necm sûresi de 

Mekke döneminde inmiştir. Hac sûresi ise Medine döneminde inmiştir. İlaveten 

âlimlerin ittifakıyla peygamberin tümü vahiy ve tebliğ yaparken hata yapmaktan ve 

küfre düşmekten korunmuşlardır. Hz. Peygamberin (sav.) vahyi alıp tebliğ 

ettiklerinde hata etmeleri caiz olsaydı peygamber ve vahyin bağlayıcılığı diye bir şey 

olmazdı. 

Allah Teâlâ Kur’ân’da Şeytanın ihlâslı Müslümanlara mûsâllat 

olamayacağını, etkisi altına alamayacağını bildirmektedir. “Olay gerçekleştikten 

sonra İblîs, “Gerçek o ki Allah sizlere doğru olanı vaʻddetmişti. Ben de size bir 

vaʻdde bulundum, lakin ben sözümü yerine getirmedim; hakikât şu ki benim sizin 

üzerinize zorlayıcı bir gücüm yoktu. Vazifem gereği sizi davet ettim, sizlerde bu 

davetime icâbet ettiniz. O zaman sadece kendinizi kınayınız. Bu saatten sonra sizi 

asla kurtaramam. Sizde beni kurtaracak değilsiniz.”404 Başka bir âyette “Hiç şüphe 

yok ki sen ey İblîs kullarımın üzerinde zorlayıcı bir tahakkümün yoktur. Yoldan çıkıp 

sana tabi olanlar hariçtir.”405 Diğer bir âyette “Hakikat şu ki hakkıyla Allah’a iman 

                                                 

402 Hicr,15/9. 
403 Necim, 53/3,4. 
404 İbrahim, 14/22. 
405 Hicr,15/42. 



 

86 

 

edip yaratıcısına itimat edenlere Şeytanın hiçbir tahakkümü mümkün değildir.”406 

Başka bir âyette Şeytan, “Allah’ım sana karşı isyan ettiğim için yemin osun ki 

dünyada kötülükleri onlara güzel göstereceğim, onların içinden ihlâslı kulların 

müstesna, onların tümünü sana karşı birer âsi haline getireceğim.”407  

Tefsîr âlimleri, yukarıda zikredilen delillerden yola çıkarak garânîk olayıyla 

ilgili Hz. Muhammed’in (sav.) putları öven herhangi bir söz söylemediğini, yani 

vahyin inişi arasında onun şeytanî sözler sarfetmediğini, garânîk dizelerinin Hz. 

Peygamber’e (sav.) değil müşriklere ait olduğunu ya da garânîk’ten kastın melekler 

olduğunu ifade etmişlerdir. Ayrıca Hz. Muhammed’in (sav.) Lât, Menât ve Uzzâ ’nın 

geçtiği âyeti okuduktan sonra duraklaması üzerine, Şeytanî cinler, insî şeytanlar veya 

müşriklerin kendileri araya girip bu dizeleri okumuş olabilir. Şeytan da müşriklerin 

kulağına Hz. peygamberin (sav.) bu dizeleri söylediğini fısıldamış olabilir. Ayrıca 

Hz. Peygamber’in (sav.) putları yeren âyeti okuduğunu duyan müşriklerin garânîk 

cümlelerini araya sokarak geleneklerinden olan gürültü ve patırtı çıkarmış olmaları 

ve putların yermesini bastırmak istemiş olmaları da mümkündür.408 Bizce de bu 

görüş hem kimi rivâyetlerde müminlerin bu sözleri duymamış olmaları hem de 

müşriklerin gürültü ve patırtı nedeniyle bu sözleri Hz. Peygamber’in (sav.) söylemiş 

olduğunu zannetmelerine neden olduğunu söylemek oldukça makuldür. Buna göre 

Hz. Peygamber’in (sav.) bu gürültü ve patırtı nedeniyle olayı fark etmemi olması 

muhtemeldir. Buna göre Müşriklerin tümünün secde etmiş olması ve Hz. Peygamber 

(sav.) de ancak Hac 52. Âyeti indikten sonra olayın farkına varmış olması mümkün 

hale gelmektedir. Müşriklerin Müslümanları hicrete zorlayacak kadar düşman 

olmaları, Kur’ân okunmasına dahi tahammül etmemeleri Hz. Peygamberin (sav.) 

putları övmesini imkânsız hale getirmektedir. Şayet şeytan, Allah Resûlü’ne (sav.) 

müdahale edebilecek güçte olsaydı Kur’ân’ın tamamı şüpheli ve tartışmaya açık hale 

gelecek ve vahiyden eser kalmazdı. Necm sûresinin secdesinde müşriklerin, 

Müslümanlarla beraber secde etmeleri, garânîk olayını haklı çıkarmaz. Zira 

müşriklerin Şeytanlar tarafından kulaklarına gelen putlarının övülmesinden dolayı 

secde etmiş olmaları veya bu secde Müslümanları dinlerinden döndürmek için de 

                                                 

406 Nahl, 16/99. 
407 Hicr,1/ 39/40. 
408 Kadî İyâz, eş-Şifâ bi târîfi Hukuki’l-Mustafâ, 2/130. 



 

87 

 

başvurdukları bir hile de olabilir. Nitekim müşriklerin sabahları iman edip akşamları 

inkâr etmeleri çokça başvurdukları başlıca taktikleridir.409 

Şeytan Allah’a ihlâslı kullarını hariç tüm insanları yoldan çıkaracağına 

yönelik ant içmektedir. “İblis, ‘Senin şerefine andolsun ki, içlerinden ihlâslı kulların 

hariç, elbette onların hepsini azdıracağım’410 dedi.” Şayet Allah resulü (sav.) ihlâslı 

değilse ondan ihlâslı kim olabilir? Garânîk hadisesinin bu âyetlerin tümüne zıt 

olduğu açıktır. 

Kâdî İyâz (ö.544) bu konuda şöyle demiştir: Sıhhat ehli hiçbir muhaddis bu 

olayı rivâyet etmemiştir. Hiçbir güvenilir râvi de bu rivayeti muttasıl olarak rivâyet 

etmemiştir. Bu rivâyeti tabaktan arta kalan ve yerde önüne gelen her sahîh ve sakîmi 

kitaplarına alan müfessir, tarihçi ve meraklılar aktarmıştır.411 

İbn Kesir, Hac 52. âyetin tefsîrinde şöyle demiştir: “Birçok müfessir garânîk 

olayını zikretmiştir. Ancak rivâyetlerin tümü mursel-munkatîtir. Bu konuda sahîh 

hiçbir rivâyet bulmuş değilim.”412 İmam Şevkânî’ye göre de bu tariklerin hiçbiri 

sahîh değildir. Hiçbir şekilde olayın sübutu mümkün değildir. Sahîh olmamakla ve 

batıl olduğu halde bazı muhakkikler bu rivayetleri kitaplarına almışlardır.413 

Kadî Îyaz, Kâdî Bekr b. Âllâ el-Mâlikî’nin garânîk hadisesi hakkındaki 

sözlerini takdire şayan görmüş ve bu sözleri kitabında aktarmıştır: “İnsanlar bazı 

bidât sahibi ve müfessirlerin tuzaklarına düşmektedir. Bu rivâyetler sened açısından 

zayıf, muttarip ve münkatî olmasıyla beraber metindeki kelimeler de birbirinden 

farkı olmasına rağmen inkarcılar bu rivayetlere tutunmuştur.” Rivâyetlerin bazıları 

Allah Resûlü’nün (sav.) bu sözleri namazda, bazıları kavminin meclisinde 

söylediğini, bazıları Hz. Peygamber (sav.) esnediğinde, bazıları sehven bu sözleri 

telaffuz ettiğini, bazıları ise Şeytanın onun dili üzerine ilkâ ettiğini ifade etmektedir. 

Kimi rivayetlere göre, Hz. Peygamber (sav.) Necm sûresini Cebrâil’e (a.s) arz 

ettiğinde Hz. Cebrâil (a.s.) ona sûreyi bu şekilde getirmediğini belitrmiştir. Bazı 

                                                 

409 Âl-i İmrân 3/72. 
410 Sad, 38/82-83. 
411 Yehsûbî, Ebû’l-Fazl Kadî İyâz b. Mûsâ, eş-Şifâ bi Tarîfi Hukûki’l-Mustafâ, (Beyrût: Daru’l-Fikr, 

1988), 2/125. 
412 İbn Kesir, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Âzîm, 5/441.  
413 Şevkânî, Muhammed b. Ali b. Abdullah el- Yemenî, Fethü’l-Kadîr, (Dâru İbn Kesîr, Daru’l-

Kelimi’t-Tayyîb, Dimeşk, birinci basım, 1993), 3/546. 



 

88 

 

rivâyetlerde ise Şeytanın müşriklere Muhammed’in (sav.) bu dizeleri bildirmiş ancak 

bu haber Hz. Peygamber’e (sav.) ulaştığında yemin ederek sûrenin böyle nazil 

olmadığını söylemiştir. Ve daha nice değişik nakiller. Bu rivâyetlerin tümü zayiftir. 

Merfû olan ise Şûʻbe’nin aktardığı ve Saîd b. Cübeyr’in İbn Abbâs’a dayandırdığı 

rivâyettir. Bu rivâyet hakkında Ebû Bekir el-Bezzâr şöyle der: bu rivâyet haricinde 

Allah Resûlüne (sav.) ulaşılmasının caiz olduğu hiçbir nakil yoktur. Ümmeye b. 

Hâlid’den başkası bu rivâyeti Şûʻbe’ye nisbet etmemiştir. Diğerleri bu nakli Saîd b. 

Cübeyr’den Mürsel olarak aktarmışlardır. Bu rivâyet Kelbî’den Kelbî, Ebu Sâlih’ten 

o da İbn Abbâs’tan nakleder. Böylelikle Ebû Bekir el Bezzâr bize garânîk rivâyetinin 

Allah Resûlüne (sav.) ulaşılmasının caiz olduğuna dair hiçbir rivâyetin olmadığını 

ispatlamaktadır. Kâdî İyâz devamla şöyle der: Kelbî aşırı zayıf ve yalancı 

olduğundan ondan hadis rivâyet etmek caiz değildir.414 

 İbn Hacer, garânîk hadisinin senedini kabul etmiş olsa da kıssa batıl 

olduğundan, te’vîle gitmeyi vacip görmüştür. O, konuyla ilgili şöyle demektedir: 

Bunu zahirine hamletmek caiz değildir. Nitekim Kur’ân’ı Kerim’in içinde 

bulunmayan herhangi bir şeyi kasten ona dâhil etmek caiz olmadığı gibi tevhîd 

esaslarına da zıttır. Bu nedenle Hz. Peygamber’in (sav.) bu sözleri sehven de olsa 

sarf etmesi mümkün değildir. Çünkü o ismet sıfatıyla korunmuştur.415 Böylelikle İbn 

Hacer de garânîk hadisesini İslam’ın esaslarına zıt olduğundan ötürü reddedenler 

grubuna dahil edilebilir. 

Garânîk rivâyetleri mürsel olması hasebiyle de sorun teşkil etmektedir. 

Nitekim İbn Hacer Askalânî Fethu’l-Bârî adlı eserinde şöyle der: Muhaddislerin 

çoğu mursel hadisi hüccet olarak kabul etmeyip onu zayıf hadisin bir kısmı olarak 

görürler. Nitekim rivâyet zincirinden sahâbinin haricinde bir râvînin kopmuş olması 

muhtemeldir. Ayrıca rivâyet zincirinden kopan kişi ya güvenilir ya da güvensiz biri 

olacak. İkinci şık olması halinde râvînin yalancı olması muhtemeldir.416 İmam 

Müslim, Sahîhi’nin “mukaddimesinde bu hakikati şöyle dile getirir: ( ْن وَالْمُرْسَلُ م 

لْم  ب الْأخَْبَار  ليَْسَ  وَايَات  ف ي أصَْل  قوَْل نَا وَقوَْل  أهَْل  الْع  ةٍ الر   ب حُجَّ ) Sözün özü biz ve ilim ehline göre, 

                                                 

414 Kâdî İyâz, eş-Şifâ bi târîfi Hukuki’l-Mustafâ, 2/125. 

415 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/439. 
416 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/355. 



 

89 

 

mürsel hadis hüccet değildir.417 İbn Salâh da Mukaddimesinde şöyle der: “Bizim 

daha önce zikrettiğimiz gibi mursel hadisin hüccet olmadığını, ve mursel hadisin 

zayıf olduğunun hükmü, hadis âlimlerinin cumhuru ve muhakkikleri bu mezheb 

üzerine istikrar etmişlerdir.”418 Başka bir yerde şöyle der: “Bilki! mursel hadis zayıf 

hadisin hükmündedir.”419 Hadis hafızlarının cumhuru bu tür rivâyetlerin zayıf 

olduğunu belirtmiştir. İmam Mâlik ve Ebû Hanife mezhebinden mursel hadisi kabul 

eden bir kısım insanlar vardır. İmam İrâkî Elfiyesinde Şâfiî mezhebinden bazı 

alimlerin belirli şartların meydana gelmesiyle bunları kabul ettiklerini zikretmiştir. 

Mursel hadisle amel etmek zannî meselelerde caizdir. Ancak akideyle çatışıp ismet 

sıfatıyla çelişen mursel haberlerde kesinlikle kabul edilmez.420 

Hülâsa, herkesçe malum olan şu ki; Buhârî ve Müslim tüm ümmetin saygısını 

kazanmışlardır. Buhârî ve Müslim’deki rivâyetlere göre necm sûresindeki secde âyeti 

okunurken secde olayı vukû bulduğundan bazı âlimler Gârânîk olayını irdelemekten 

kaçınmışlardır. Hâlbuki Buhârî ve Müslim sadece Necm sûresindeki secdeyi rivâyet 

etmişlerdir. Sonrasında ilave edilen Gârânîk kuşlarıyla ilgili herhangi bir rivâyetleri 

mevcut değildir. İşte âlimlerin araştırmaktan çekindikleri can alıcı nokta da burasıdır. 

Yani madem Buhârî ve Müslim, Necm sûresindeki secdeyi rivâyet etmişlerdir o 

zaman bu garânîk olayının bir aslının olması muhtemeldir. Bu nedenle İslam 

âlimlerinin üzerinde bir baskı meydana gelmiş ve olayı ya âyetle açıklamaya ya da 

bir te’vîle gitmeye ihtiyaç duymuşlardır. Özerinde baskı meydana gelmiş âlimlerden 

biri şüphesiz İbn Teymiyye’dir. Nitekim o selef âlimlerin bu hikâye’yi kabul eden 

Buhârî gibi birini geçip ezemeyeceğini bildiğinden, selef âlimlerimizin kitaplarında 

geçtiğini Hac 52. Âyeti de buna delâlet ettiğini söylemekle yetinmiş ve aksini iddia 

edenlere verecek sağlıklı cevapları da olmadıklarından peşinen teslim olmuşlardır.  

 

  

                                                 

417 Müslim, Sahîhu Müslim, “Babu Hucciyeti Sihhati Hadîsi’l-el-Muânâni”, 1/29. 
418 Şehrezorî, Osman b. Abdurrahman Ebû Amr Takiyyuddîn İbn Selâh, Mukaddimetu İbn Selâh, thk. 

Abdullatif Hümeyyim, Mahir Yasin el-Fahl, (Beyrût: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, birinci basım, 

2002), 130. 
419 Şehrezorî, İbn Selâh, Mukaddimetu İbn Selâh, 130. 
420 Ebû Şuhbe Muhammed b. Muhammed b. Süveylim, es-Siretu’n-Nebeviyye âlâ Davî’l-Kur’ani 

ve’s-Sünne, (Dimaşk: Daru’l-Kalem, sekizinci baskı, trhsz.), 1/368-369. 



 

90 

 

2.5.3. Garânîk Olayının Yalan Olduğunun Tarihi Olarak İspatı 

Siyer râvilerinin ittifakına göre birinci Habeşistan hicreti, peygamberliğin 5. 

yılında receb ve şevvâl ayları arasında olmuştur. Garânîk olayının sahîh olabilmesi 

için Necm sûresinin şevvâl ayından önce inmiş olması gerekir ki Habeşistan’daki 

muhacirlerin Mekke’ye dönüşlerine sebep olabilsin. Nitekim Necm sûresinin 

peygamberliğin 10. yılından sonra nazil olduğu kesinlik kazanmıştır. Peygamberliğin 

10. yılından sonra nazil olan âyetlerin, peygamberliğin 5. yılında dönen muhacirlerin 

Mekke’ye dönüşlerine nasıl sebep olabilir? 

Siyer râvilerinin ittifakına göre birinci Habeşistan hicreti peygamberliğin 5. 

yılının recep ayında olmuştur.421 Dönüşleri ise peygamberliğin 5. yılının şevvâl 

ayında gerçekleşmiştir.422  

 

Abdullah b. Mes‘ûd’un Necm sûresindeki secdeyi rivâyet eden sahâbîdir. 

Habeşistan’a ikinci defa hicret eden muhacirlerindendir. Nitekim Buhârî İbn 

Mesʻûd’dan Peygamberimize (sav.) namaz üzerinden selam verdiğimizde bize cevap 

verirdi. Ancak biz Necâşî’nin yanından döndüğümüzde o namazdayken selam 

verdiğimizde cevap vermeyip şöyle derdi: “Namaz kişi ile Rabbî arasında bir 

maşgalettir.”423 

Namazda konuşmanın yasaklanması Ensârîlerin Müslüman olmalarından 

sonra yani peygamberliğin 10. yılına denk gelmektedir. Bunu da Zeyd b. Erkâm’ın 

rivâyet ettiği şu hadisten anlıyoruz: “Biz Allah Resûlü (sav.) döneminde namaz 

üzerinde ihtiyacımızı birbirimize söylerdik. Şu âyet nazil olunca (  لوََات حَاف ظُوا عَلَى الصَّ

ٰ  قاَن تٖينَ  ى وَقوُمُوا لِلّ  وة  الْوُسْطَٰ لَٰ  Namazları ve orta namazı aksatmadan kılın, huşû“ (وَالصَّ

içinde Allah’ın huzurunda durun.424 Bunu bıraktık425 

Hz. Âişe (r.a.) babasının hicretini Hz. Peygamber’den (sav.) bize şöyle 

aktarmaktadır. Allah resulü (sav.) “Sizin hicret edeceğiniz yeri gördüm. Hicretiniz iki 

                                                 

421 İbn Sa‘d, Muhammed b. Menîʻ el-Hâşimî, et-Tabakâtu’l-Kubrâ, thk. Muhammed Abdulkadir Âtâ, 

(Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, birinci basım, 1990), 1/159. 
422 İbn Sa‘d, Muhammed b. Menîʻ el-Hâşimî, et-Tabakâtu’l-Kubrâ, 1/161.  
423 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Tefsîr”, 2, (No.1141). 
424 Bakara, 2/238. 
425 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, Babu mâ yunha mine’l-Kelâmi fî’s-Selâ, 1/402, (No. 1142). 



 

91 

 

yanmış siyah kayalıklar arasındaki hurmalıklardır.” Medine hicretinden önce hicret 

edenler hicret ettiler. Daha önce Habeşistan’a hicret edenlerin geneli Medine’ye 

hicret ettiler.426 Bu, şu anlama gelmektedir: Habeşistan’a hicret edenlerin dönüşü 

Allah Resûlünün (sav.) Ensâr’la ilk buluşmasındaki peygamberliğin 11. yılına denk 

gelmektedir. Nitekim, muhacirler, Allah Resûlü’nün (sav.) Medine’ye hicret ettiğinin 

haberini aldıklarında 33 erkek ve 8 kadın olmak üzere Mekke’ye döndüler.427  

 Veya ikinci buluşmasındaki birinci Beyaُtu’l-Âkabe’de peygamberliğin 12. 

yılına denk gelmektedir. Allah Resûlü’nün (sav.) Ensâr’la ilk buluşması İsrâ ve 

Mi‘râc olayından sonra gerçekleşmiştir.  

Konumuzu şu şekilde toparlayabiliriz: Habeşistan’a iki defa hicret 

yapılmıştır. Habeşistan’dan Mekke’ye iki defa dönüş yapılmıştır. Birinci dönüş 1. 

hicretten sonra yalan haberle tüm muhacirler dönmüştür. 2. dönüş bazı ikinci hicret 

muhacirlerinin dönüşü olup, Allah Resûlü (sav.) Medine hicretine izin verdikten 

sonra olmuştur. Abdullah b. Mesʻûd bu muhacir grubun bir üyesidir. Habeşistan’a 

hicret eden Muhacirlerin peygamberliğin 5. yılının şevvâl ayında dönüş yaptıkları 

kesinlik kazanmıştır. Oysa tüm bu Garânîk rivâyetlerin menşei necm sûresinin 

nüzulüne bağlandığına göre Necm süresi de peygamberliğin 5. Yılında değil de 10. 

yıldan sonra nazil olduğuna göre, Garânîk rivâyetlerin tümü istisnasız hepsi de batıl 

ve asılsızdır. 

2.5.4.1. Habeşistan Muhacirlerinin Dönme Sebepleri 

1. Hz. Ömer’in (r.a.) Müslüman olması 

 Hz. Ömer (r.a.) Müslümanların Habeşistan’a hicretinden az bir müddet sonra 

Müslüman oldu. Müslümanlığı da cahiliyette olduğu gibi hamiyetliydi. Hz. Ömer 

(r.a.) Müslüman olduktan sonra Allah Resûlüne (sav.) şöyle dedi: “Ey Allah’ın 

Resûlü bizler ölsek te yaşasak ta hak üzerine değil miyiz? Allah Resûlü (sav.) “Evet 

nefsimi elinde bulundurana yemin ederim sizler ölseniz de yaşasanız da hak 

üzerindesiniz cevabını verdi. Ömer (r.a.) dedi ki: madem onlar batıl üzerine, bizler 

ise hak üzerindeyiz neden kendimizi gizliyoruz? Allah Resûlü (sav.) senin de 

gördüğün gibi bizler azınlıktayız ey Ömer dedi. Bunun üzerine Hz. Ömer: Seni hak 

                                                 

426 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Tefsîr”, 66, (No.3692). 
427 İbn Saʻd, Muhammed b. Menîʻ el-Hâşimî, et-Tabakâtu’l-Kubrâ, 1/162. 



 

92 

 

din ile gönderene yemin ederim küfürde oturduğum meclisin heybetinin bir aynısını 

İslam’da da tekrar edeceğim.” Dedi. Daha sonra Hz. Peygamberle (sav.) beraber 

Müslümanları iki saf halinde düzenleyip birinci safın başında Hz. Ömer diğer safta 

Hz. Hamza olmak üzere Kaʻbe’ye doğru yürüyüşe geçtiler.428 Hz. Ömer derki: bizler 

bu şekilde Kaʻbe’ye girdiğimizde daha önce başlarına hiç gelmemiş bir çöküntü ve 

bunalıma maruz kaldılar. İşte Allah Resûlü (sav.) o gün Hz. Ömer (r.a.) için “Faruk” 

lakabını takmıştır. Öyle ki Hz. Ömer’in Müslüman olması yeni bir dönemi de 

beraberinde getirmişti. Nitekim Müslümanlar artık rahat bir şekilde endişe etmeden 

Kaʻbe’yi tavaf edip etrafında namaz kılabiliyorlar. Buhârî, İbn Mesʻûd’dan bu 

konuyu şöyle aydınlatıyor: Ömer’in Müslümanlığıyla beraber hep aziz kaldık.429 

Nitekim Abdullah b. Mesʻûd, şöyle demiştir: “Ömer’in Müslüman olması bir fetih, 

Hicreti bir zafer, Onun halifeliği ise bir rahmet idi. Ömer Müslüman olmadan bizler 

Kaʻbe’de namaz kılamıyorduk ancak o Müslüman olduğunda Kaʻbe’ye girene dek 

müşriklerle çatışmıştır. Bizlerde onunla beraber namaz kıldık.”430  

Hz. Ömer (r.a.) Müslüman olduktan sonra Ebû Cehil’in kapısını çaldım der. 

Ebû Cehil çıktı ve kız kardeşimin oğluna merhaba dedi. Buyurun seni buraya getiren 

nedir? diye söyledi. Hz. Ömer (r.a.) sana Allah ve Resûlü’ne (sav.) iman ettiğimi ve 

onun üzerine inen Kur’ân’a da iman ettiğimi bildirmek için geldim. dedi. Bunun 

üzerine Ebû Cehil kapıyı üzerime kapatarak şöyle dedi. “Allah seni ve getirdiğin 

haberi rezil etsin.” dedi.431  

İbn kesîr, İbn İshak’tan aktararak şöyle der: Abdullah b. Amr b. el-Âs ve 

Abdullah b. Ebî Rebîâ Habeşistan’dan Mekke’ye dönünce, Kureyşliler Habeşistan 

muhacirleri tutuklamadan geldiklerini, Necaşi’nin elçilerini rezil bir şekilde geri 

göndermelerini ve hoşlanmadıkları sonucu gördüklerinden Hz. Ömer’in Müslüman 

olması, kinleri zirveye çıkmıştı. İbn İshak devamla şöyle der: Hz. Ömer’in 

Müslüman olması, Habeşistan muhacirlerin Habeşistan’a hicret etmelerinden sonra 

olmuştur.432 

                                                 

428 Ebû Şuhbe, Muhammed b. muhammed b. Süveylim, es-Siretu’n-Nebeviyye âlâ Dav’î’l-Kur’âni 

ve’s-Sünne, (Dimeşk: Daru’l-Kalem,), 1/356. 
429 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, Babu İslami Omer, (No. 3650).  
430 Ebû Şuhbe, es-Siretu’n-Nebeviyye âlâ Dav’î’l-Kur’âni ve’s-Sünne, 1/356. 
431 Ebû Şuhbe, es-Siretu’n-Nebeviyye âlâ Dav’î’l-Kur’âni ve’s-Sünne, 1/357. 
432 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, 3/100. 



 

93 

 

Muhacirlerin Habeşistan’a hicret etmelerinden sonra Mekke’de 

Müslümanların hayatında daha önce olmayan büyük değişiklik meydana gelmiş ve 

beraberinde de değişik şarlar getirmiştir. Nitekim Müslümanlarda İslam dinini 

Mekke’de yayma umudu yükselmiştir. Çünkü tamda bu esnada Hz. Hamza b. 

Abdulmuttalib Müslüman olmuştur. Hz. Hamza Müslüman olduktan sonra 

Kureyşliler artık Hz. Muhammed’in (sav.) daha sağlam bir şekilde korunacağını 

anladılar. Doğrusu daha önceki eziyetlerin bir kısmından vazgeçtiler.433 Hz. 

Hamza’dan sonra Hz. Ömer’in de Müslüman olmasıyla beraber Müslümanlar 

müşriklerin şerrinden emin oldular. İşte Muhacirlerin Habeşistan’a hicret 

etmelerinden sonra bu iki büyük adamın Müslüman olması, Müslümanlar 

sahabelerinin akidelerini açıklamalarına cesaret vermiştir. Kafirlere ise yılgınlık 

vermiştir. Nitekim İbn Mesʻûd’un yukarıdaki sözü buna delildir.434 İbn Ömer şöyle 

bir aktarmada bulunmaktadır: Hz. Ömer’in Müslüman olmasından sonra şöyle dedi: 

Kureyş’ten haberleri en hızlı uçuranın kim olduğunu sordu? ona, Cemil b. Muammer 

el-Cumehî olduğunu söylediler. Hz. Ömer sabahleyin onu bulmaya gitti ve Abdullah 

b. Ömer derki bende Kureyşlilerin ona ne yapacağını meraktan onu takip ediyorum. 

Nihayet onu bulduğunda ona: “Ey Cemil Müslüman olup Hz. Muhammed’in (sav.) 

dinine girdiğimden haberin var mı? dedikten sonra Cemil ayağa kalkıp kürkünü 

yerden sürükleyerek Kâʻbe’nin kapısına gelinceye kadar koştu. Onlar Kâʻbe’nin 

etrafındaki meclisinde toplanmış haldeydi ve Ömer de onu takip ediyordu. Yüksek 

sesle topluluğuna seslenerek ey Kureyş “İbnu’l-Hattâb delirdi. dedi. Hz. Ömer yalan 

söylüyorsun ben Müslüman oldum. Allah’tan başka ilah olabilecek kimsenin 

olmadığına Muhammed’in onun kulu ve peygamberi olduğuna şehadet ettim dedi. 

Güneş’in ışıkları onların başına dik gelene kadar (öğen vaktine kadar) kavgaları 

devam etmiştir. Sonra oturdu ve onlar ise başında beklerken şöyle dedi: Dilediğinizi 

yapın Allah’a yemin ederim ki; “Şayet biz Müslümanlar üç yüz kişi olduktan sonra 

ya biz Mekke’yi terk ederiz veyahut onlar bize Mekke’yi bırakacaklar.”435 İşte 

Müslümanlar daha önce hiç yapamadıklarını Hz. Ömer ve Hz. Hamza’nın Müslüman 

olmalarıyla yapabildiler. Artık Kâʻbe’de namazlarını kılabiliyorlar. Eskide olduğu o 

                                                 

433 Ebû Şuhbe, es-Siretu’n-Nebeviyye fî Dav’î’l-Kur’âni ve’s-Sünne, 1/372. 
434 Sallâbî, es-Siretu’n-Nebeviyye, (Kahire: Dâru’ş-Şuruk, birinci basım, 2009), 235. 
435 Salihî, Muhammed b. Yusuf, Subulu’-Hudâ ve’-Reşâd, thk. Adil Ahmed Abdulmevcûd, Ali 

Muhammed Muâvvid, (Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, birinci basım, 1993), 2/374. 



 

94 

 

vahşi işkenceleri Müslümanlara yapamaz oldular. Müslümanlar lehine Şartlar değişti. 

Bu durumun Habeşistan muhacirlerine de ulaşmadığını mı düşünürsün? Denizcilerin 

vasıtasıyla da olsa onlara ulaşmıştır mutlaka. Habeşistan muhacirleri, bu güzel 

haberleri alırken onlarda memleketini ve akrabalarına bu yeni şartlar havasında ve 

aziz Mekke’ye duydukları özlemden geldiler. Ancak Kureyşli müşrikler, ambargo 

silahını devreye koydular. İşte bu sebepten dolayı Müslümanlar tekrar Habeşistan’a 

ikinci defa hicret ettiler.436 

Hülâsa, müşrikler durumun vahametini anladılar ve bu şekilde giderse bir iç 

savaşın kapıda olduğunu, bunun sonunun nereye varacağını kimsenin tahmin 

edemeyeceğini anladılar. Nitekim Kureyş kabilelerinden öyle şahsiyetler Müslüman 

oldular ki başka dinden olsa dahi onların öldürülmelerine karşılık tüm kabile 

bireyleri ölümü göze alırlardı. Bundan dolayı Hz. Muhammed’le (sav.) yapılan bir 

savaşın böyle bir tehlikeyi doğurmayacak bir işte ittifak etmek gerekiyordu. 

Böylelikle bu sürede Müslümanlara eziyet etmediler. 

2.5.4. Necm sûresinin Nüzulü Hakkındaki Rivâyetlerin İncelenmesi 

Bilindiği üzere Necm sûresi, Miʻrâc’ı; İsrâ sûresi de İsrâ’yı işlemektedir. 

Necm sûresi Hz. Muhammed’in (sav.) peygamberliğinin doğruluğunu tesbit etmekte 

ve söylediğinin vahiy olduğunu göstermektedir. Kısacası bu sûre kâfirlerin inkarına 

karşı Allah’ın Resûlü’nü (sav.) desteklemesidir.  

Necm sûresi hakkında yapılmış bir çalışmada bu hadisenin gerçekleşme tarihi 

hicretin 5. yılı olarak verilmiştir.437 Çalışmada benimsenen görüş İbn Saʻd’ın 

Tabakâtu’l-Kübrâ’sına dayandırılmaktadır. Ancak İbn Saʻd, aynı sayfanın devamında 

şöyle demektedir: “Habeşistan muhacirleri, Hz. Peygamber’in (sav.) Medine’ye 

hicret edeceği haberini duyduklarında onlardan 33 erkek ve 8 kadın Mekke’ye tekrar 

döndü. Dönenlerin yedisi hapsedildi. İkisi vefat etti. Yirmi dördü ise yeni hicret 

                                                 

436Neccâr, Muhammed et-Tayyib, el-Kavlu’l-Mübîn fî Sîreti Seyyidi’l-Murselîn, (Daru’n_Nedve’t’ul-

Cedîde, Beyrut), 135.  
437 Cemil DEMİR, Necm Sûresinin Rûhu’l-Meânî ve Tahrîr et-Tenvîr adlı Tefsîrlerden Karşılaştırmalı 

Tefsîri, (Yalova: Yalova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, 2016) 4. 



 

95 

 

yurdu olan Medine’ye hicret etti.”438 Bu da ikinci dönüşün Medine’ye hicretten 

hemen önce oldğunu göstermektedir. İbn Saʻd dâhil aklı başında hiçbir tarihçi 

Medine hicretinin peygamberliğin 5. Yılında olduğunu söylememiştir. Muhtemelen 

çalışmanın sahibi garânîk hikâyesinin etkisinde kalarak Habeşistan hicretinin tarihi 

ile Necm sûresinin tarihini birbirine karıştırarak Necm sûresi’nin risaletin 5. yılında 

indiğini söylemiştir. Oysa söz konusu tarih bu olayı uyduranların bir baskı ve 

algısından başka bir şey değildir.  

Necm sûresinin nüzul zamanını bilmek için Allah Resûlü’nün (sav.) en büyük 

mucizelerinden olan İsrâ ve Miʻrâc’ın zamanını bilmemizden geçmektedir. Siyer 

kitaplarının genelinde İsrâ ve Miʻrâc’ın peygamberliğin onuncu yılından sonra 

meydana geldiğinde ittifak vardır. Nitekim Mûsâ b. Ûkbe’nin Ûrve b. Zübeyr’den 

aktardığı bir rivayete göre, İsrâ ve Miʻrâc Allah Resâlü’nün (sav.) Medine’ye 

hicretinden bir sene önce vuku bulmuştur. İbn Hazm, bu konuda icma olduğunu iddia 

etmiştir.439  

Buhârî’den aktarılan rivayette Necm sûresindeki secde olayını sahîh bir 

tarikle rivâyet eden tek sahabî, Abdullah b. Mesʻûd’dur. Rivâyet şöyledir: “Necm 

sûresi, içinde secdenin olduğu ilk sûredir. Allah Resûlü (sav.) secdeye vardı onunla 

beraber herkes secdeye gitti. Yaşlı biri hariç o da bir avuç toprak alarak üzerine secde 

etti. Daha sonra onun kâfir olarak öldüğünü gördüm. O kişi Ümeyye b. Halef idi.”440 

Konumuzu şu şekilde toparlayabiliriz:  

Hülâsa, Necm sûresinin Habeşistan’daki Mühâcirlerin dönüşüne sebep 

olabilmesi için peygamberliğin 5. yılında şevvâl ayı bitmeden önce nazil olmuş 

olması gerekirdi. Hâlbuki Necm sûresi peygamberliğin 10. yılında Mekke’de ve 

ittifakla da bir defada inmiştir. Necm sûresinin nüzul sebebi olarak gösterilen Hac 

52. âyeti ise Medenî âyetlerin içinde en son nazil olan âyettir. Görüldüğü üzere tarihi 

bilgiler ışığında rivâyetlere bakıldığında batıl hadislerin ortaya çıkarılmasında tarihi 

tetkik metodunun büyük ve önemli bir kriter olduğunu anlamış olmakla beraber 

garânîk olayının bir aslının olmadığı da ortaya çıkmaktadır. 

                                                 

438 İbn Saʻd, Ebû Abdillâh Muhammed el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî et-Tabakâtu’l-Kubrâ, 

thk. Ali Muhammed Omer, (Hanci Kahire: birinci basım, 2001), 1/177. 
439 Kastallânî, Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr Şihâbuddin, el-Mevâhîbu’l-Leduniyye bi’l-Minehi’l-

Muhammediyye (Kâhire: el-Mektebetu’t-Tevfikiyye, ts.), 1/162. 
440 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Tefsîr”, 343, (No.4582); Müslim, Sahîhi Müslim, (No.576). 



 

96 

 

Mevzû Hadislerin Bilinmesinde Hadis Tarihinin Sorgulama Kriterinin 

Önemi:  

Bu konuda İmâm Süfyân b. Saîd Mesrûk es-Sevrî el-Kûfî (ö.161/778) şöyle 

demektedir: “Ne zamanki râvîler yalan söylediler, biz de râvîlere hadis tarihini 

sormaya başladık.”441 Garânîk olayında tarih sorgulamasını yaptığımızda önümüzde 

şöyle bir tablo çıkmaktadır: Garânîk hadisesi’nin aktarıldığı rivâyetlerde olay 

örgüsünün dört ayda tamamlandığı görülmektedir. Şöyle ki rivâyetlerde geçen 

hadislerin tümü nübüvvetin 5. yılının recep, şaʻban, ramazan ve şevvâl ayında 

meydana gelmiştir. Nitekim Muhâcirler recep ayında Habeşistan’a hicret etmişlerdir. 

Onların olmadığı bir zamanda Necm sûresi okunmuştur. Onlar da bu okumaya 

dayanarak şevvâl ayında geri gelmişlerdir. Allah Resulü’ne (sav.) teselli için Hac 

sûresi inmiştir. Bu olay doğru olup olmadığına olayın tarihî seyrine bakarak da 

öğrenilebiliriz.  

Birinci Habeşistan seferi: Peygamberliğin 5. yılının recep ayında on erkek ve 

dört kadın sahabî Habeşistan’a hicret etmiştir. Habeşistan’a hicret eden muhacirlere, 

Kureyş ve Hz. Peygamber arasında bir barış antlaşmasının olduğunun haberi ulaştı. 

Muhacirler peygamberliğin 5. yılının şevvâl ayında döndüler. Mekke’ye 

geldiklerinde haberin yalan olduğu ortaya çıktı.  

Müşriklerin işkenceleri artınca Allah Resulü (sav.) Müslümanlara tekrar 

Habeşistan’a hicret etmelerine izin verdi. Bu seferki hicrette seksen üç erkek ve on 

bir Kureyşli yedisi yabancı olmak üzere toplamında on sekiz kadın bulunuyordu. 

Allah Resûlü’nün (sav.) Medine’ye hicret edeceğini haber aldıklarında bu 

sahabîlerden otuz üç erkek ve sekiz kadın tekrar Mekke’ye geldiler. Bunlardan iki 

kişi Mekke’de vefât etti. Yedisi hapse atıldı. Yirmi dört kişi ise Bedir Savaşı’na 

katıldı.442 Diğer muhacirler ise Habeşistan’da kalıp Hayber savaşından sonra hicretin 

7. yılında dönebildiler.  

Özetle şunu diyebiliriz: bu çalışmamızda Garânik olayıyla ilgili tüm 

rivâyetleri topladıktan sonra âlimlerin o rivâyetler hakkındaki cerh ve tʻadîl kriterine 

                                                 

441 Hatîbü’l-Bağdâdî, Ebu Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit b. Ahmed b. Mehdî, el-Kifâye fî İlmi’r-Rivâye, 

thk. Ebû Abdillah es-Sûrekî (Haydar Abâd Dekin, Dâriretu Maârifi’l-Osmaniyye, 1357), 119. 
442 İbn Sa‘d, Ebû Abdillâh Muhammed el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî et-Tabakâtu’l-Kubrâ, 

thk. Muhammed abdulkadir Âtâ (Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1990), 1/162. 



 

97 

 

binaen Habeşistan’a hicret ile Necm Sûresinin nüzülü arasında en az 5 yıl mevcut 

olduğunun sonucuna vardık. Bu uyduruk hikâyeyi Habeşistan muhacirlerinin 

Mekke’ye ikinci dönüşlerine yama gibi yapıştırmalarının sebebi ise bazı İslam 

düşmanlarının, Allah resûlünün (sav.) ismet zırhına halel getirmek ve şeytanın ona 

musallat olabileceğini, dolayısıyla Allah’ın vahyi de masum olmadığını kanıtlamak 

amacını taşımaktadırlar. Ayrıca Garânik hikâyesi Hz. Peygamberin (sav.) hayatına 

bile zıttır. Nitekim, Necm Sûresi miʻrâc’tan bahsetmektedir. Miʻrâc ise âlimlerin 

ittifakıyla peygamberliğin 10. yılından sonra olmuştur. Garânik hikâyesinin rivâyeti 

ise, âlimlerin ittifakıyla peygamberliğin 5. yılında birinci Habeşistan hicretinden 

sonra olmuştur. Hem Hz. Ömer Müslüman olmadan önce Hz. Peygamber (sav.) 

Kâʻbe’de müşriklerin şerrinden emin olmadığından gün ortasında alenen namaz 

kılması mümkün değildi. Müşriklerin olmadığı bir vakitte ancak mescide 

girebiliyordu. Ayrıca Hz. Ömer’in 5. yılında değil de 6. yılında Müslüman olmuştur. 

Bu hikâye ise 5. yılında olmuştur. İşte muhaddislerin tarihî tetkik kriterlerinin önemi 

bu uydurma hikâyesinin ortaya çıkartılmasında anlaşılmaktadır. 

2.5.5. Hac 52. Âyetin Tefsîri 

Kıssaya göre Şeytan, Allah Resûlü’nün (sav.) diline o dizeleri ilkâ ettiğinde 

Allah Resûlü (sav.), bu duruma çok üzüldü. Allah Teâlâ da onu teselli etmek için 

Hac 52. âyeti indirdi. Bazı müfessirler şeytanın ilkâsının bütün peygamberlerde de 

olabileceğini söylemişlerdir. İmam Buhârî, İbn Abbas’tan (  ف ي أمُْن يَّت ه) den maksad: 

“Allah Resûlü (sav.), konuştuğunda şeytan onun konuşmasına batıl şeyler ilka 

etmektedir. Ancak Allah, Şeytanın ilka ettiğini iptal eder ve âyetlerini sağlamlaştırır. 

Ayrıca, Buhârî, (إلا أماني) 443“Ümniyesi kıraatidir.” der.444 İmam Bagavî, ( إ لاَّ إ ذا تمََنَّى ألَْقَى

 .Şeytanın ümniyesinden maksad” kıraatına ilka eder. Demiştir“ 445(الشَّيْطانُ ف ي أمُْن يَّت ه  

Bagavî devamla Mücahid ve Katade’nin ilka’dan maksadın, batıl ve yalanlar 

demektir. Ferrâ, Emânî’den maksad, uydurulmuş haberler demektir.446der. 

                                                 

443 Bakara, 2/78. 
444 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Tefsîr”, 233 (No.1767). 
445 Hac, 22/52. 
446 Bagavî, Mühyi’s-Sünne Ebû Muhammed Hüseyn b. Mesʻûd b. Muhammed b. el-Ferrâ eş-Şâfiî, 

Tefsîru’l-Bagavî, thk. Abdurrezzak el-Mehdî, (Beyrut: Dâru İhyâu’t-Turâsi’l-Arabî, birinci basım), 

1/136,67.  



 

98 

 

Elbânîye göre: söz konusu âyetin te’vili şöyledir: “Ey Muhammed senden 

önceki tüm resûl ve peygamberler Allah’ın kitabını okuduğunda veya bir hadisi 

haber verdiğinde İblîs, onların arzularına bir çeşit beşerî istekleri kesinlikle 

karıştırırdı. Fakat Allah, peygamberlerinin lisanına ilkâ edilen şeyleri iptal eder.”447 

Dehhâk, (اذا تمني) ifadesinin “okuduğu zaman” olduğunu söylemiştir. Taberî, bu 

görüşü kelâmın te’viline en yakın diye niteler.448 Mücâhid ise (تمني) sözcüğünün 

“söylemek” anlamında olduğunu belirtir. İbn Abbas’tan aktarılan bir rivayete göre, 

Hz. Muhammed (sav.) Kur’ân okuduğunda şeytan okumasına bir şeyler karıştır 

ancak Allah şeytanın ilkâ ettiğini iptal eder ve âyetini sağlamlaştırdı.449  

 Temennâ, sözcüğünün kök anlamının “okumak” olduğunu kabul (تمََنٰ ى)

ettiğimizde Peygamberimizin (sav.) başına gelen şeyin tüm peygamberlerin (a.s.) 

başına gelmiş olduğunu kabul etmemiz gerecektir. Zira Hac 52. Âyetinde de 

belirtildiği üzere her peygamber ve her nebî Allah’ın kitabını okurlardı. Yani bu şu 

anlama gelmektedir. Tüm peygamberler (a.s.) Allah’ın kitabını okumuşlar ve şeytan 

bunların okumalarına ilkâ etmiştir. Ancak bunu destekleyecek herhangi bir âyet veya 

hadis yoktur. Hakikat şu ki Allah’ın tüm peygamberlerini ismet sıfatıyla koruması 

altına aldığı bilinmektedir. Ve bu rivâyet ismet sıfatına kesinlikle zıttır ve akıl dışıdır.  

İbn Esîr (ö.606/1210), Kur’ân-ı Kerim’in tümünde “Temenna” kelimesinin 

 insanın içinde geçirmiş olduğu istek ve arzular, istenilen şeyin iştahla“ (حديث النفسي)

olmasıdır. İnsanın irâdesidir.” Demiştir.450 Kur’ân’da geçen temenna kelimelerinin 

tümünü tefsîrlerde taramaya çalıştık. Araştırmamız neticesinde temenna kelimesinin 

İbnü’l Esîr ve Lisanu’l-Ârab’ta geçtiği gibi asıl olan lügat anlamında kullanıldığını 

gördük. Bunların hiçbirinde “okuma” anlamında kullanılması uygun değildir. Bu da 

temenna kelimesine okuma anlamını verenlerin Garânîk kıssasının etkisi ve baskısı 

atında kaldıklarını göstermektedir.  

Hülâsa, Müslümanların özellikle iman esaslarını böyle batıl haberlerin 

üzerine bina inşâ etmemeleri gerekmektedir. 

                                                 

447 Elbânî, Muhammed Nâsiruddin, Nasbu’l-Mecânîk li Nesfi kıssati’l-Garânîk (Beyrut: el-Mektebu’l-

İslâmî, 1996), 11. 
448 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 18/668. 
449 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 8/438. 
450 İbnü’l-Esîr, Mecdüddîn Ebü’s-Seâdât el-Mübârek b. Esîrüddîn Muhammed b. Muhammed el-

Cezerî, en-Nihâye fî Ğerîbi’l-Hadîs, thk.Tahir Ahmed ez-Zâvî, Mahmud Muhammed et’Tenâhî, (el-

Mektebetü’l-İlmiyye, Beyrut,1979), 4/367. İbnu’l-Manzûr el-Ensârî, Lisânü’l-Arab, 15/294. 



 

99 

 

2.6. İKİNCİ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERİN KISACA TEFSÎRİ 

Bu bölümde geçen âyetler üç konu üzerine yoğunlaşmaktadır. 

Birincisi: Lât, Menât ve Uzzâ’ya benzer tüm putlara yapılan ibadetin 

kendilerine ne bir fayda nede bir zarar verebilecekleri bildirilmektedir. İkincisi: Allah 

Teâlâ müşriklerin meleklere Allah’ın-haşa- kızları yakıştırmasını kınanmıştır. 

Üçüncüsü: İyilerin mükâfatı ve özelliklerini anlatılmıştır. 

Bu ayetlerde şöyle denilmektedir: Ey Müşrikler taptıklarınız Lât, Menât ve 

Uzzâ gibi putlarınızın ne kadar aciz varlıklar olduğunu gördünüz mü? Bunların 

sizlere ne bir fayda nede bir zarar verebileceklerini bilmez misiniz? Ulûhiyet 

sahibinin eşyayı yoktan var etmek, yok edebilmek, fayda veya zarar verebilmek gibi 

özelliklere sahip olması gerekir. Sizin bu putlarınızın hangisi bu özelliklere sahiptir? 

Sizler zannınızla Allah’a evladı nisbet edersiniz sonra da dişileri eksik, yüz karası ve 

utanç olarak görüp onları da Allah’a nisbet edersiniz. Yetenekli ve eksiksiz 

gördüğünüz erkekleri ise kendinize yakıştırırsınız sizce bu yanlış bir mantık yürütme 

değil midir? Madem Allah (cc.) eksiksizdir mantığınızdaki eksik olanını neden O’na 

yakıştırırsınız? Oysa eksik olduğunuz için eksik olan size daha layıktır. Allah ise 

eksiksiz olduğundan evlada layık değildir. Lât, Menât ve Uzzâ gibi taptığınız 

putlarınızın ilah olduklarıyla ilgili Allah’tan bir vahiy veya kitap ta gelmemiştir. Siz 

ve atalarınız bu isimlerdeki putları sade bir zan ve kuruntudan dolayı ilah 

edinmişsiniz. Bu putlara yakıştırdığınız sıfatlar boş bir isimlendirmeden ibaret olup 

cisim ve hakikatleri olamayan birer hayalden ibarettir. Nitekim bu evrende Allah’tan 

başka ilah olabilecek kimse yoktur. Doğrusu bu putlara yapılan ibadetler şeytanın 

süslemesi ve nefsinizin hevesinden başka bir şey değildir. 

İnsanoğlunun her arzuladığı şeyin olması mı gerekiyor? Heyhat! Meleklerin 

şefaati de heveslerinin uydurmasından başka bir şey değildir. Allah, bu evrenin tek 

Malikidir. Emirlerini yerine getirip sakındıklarından kaçınanları salih diye 

adlandırarak dünyada da âhirette de dilediklerini verip onlara yardım etmektedir. 

Allah, kendi heva ve hevesinin arkasından gidip Allah’ın yol haritasına aldırış 

etmeyenleri asi diye isimlendirerek isyanlarından dolayı onları cezalandıracaktır. Bu 

mülkün tüm tasarrufu ve hakkı sadece onun elindedir. Dilediğini yaşatır dilediğini 

öldürür. İyiliğe karşılık iyilik, kötülüğe karşılık ise ceza verir. 



 

100 

 

Allah iman ve tevhîd ehli haricinde izin vermedikten sonra hiçbir mukarreb 

melek dahi şefaat edemeyecektir. Durum bundan ibaretken tahta ve taştan putların 

şefaati asla mümkün değildir. Ey peygamber dünya hayatı ve lezzetinden başka 

amacı olmayan, Kur’ân’a ve âhiret hayatına iman etmeyenlerden uzak dur. Nitekim 

böylesi isyankârları davet etmek onların batıl inançlarına daha fazla inatlaşmaktan 

başka bir değişiklik meydana getirmez. 

Büyük günahlardan kaçıp bir daha işlememek üzere tevbe edenlere gelince 

Allah onların küçük günahlarını affedip onları en güzel şekilde mükâfatlandıracaktır. 

Allah sizin her halinizden haberdardır. Söz ve eylemlerinizi daha sizi yaratmadan 

önce de bilendir. Babanızı topraktan yarattıktan sonra sizleri de onun sırtında 

zerrecikler halinde iki kısım olarak yaratmıştır. Biri itaat ederek cennete diğeri isyan 

ettiğinden cehenneme müstahak olmuştur. Sizler annenizin karnında embriyolar iken 

vekil melekler sizin rızkınızı, ecelinizi, saîd veya şakî olacağınızı Allah’ın emriyle 

yazmıştır. Sizler bunu bildiğiniz için artık kendinizi temize çıkartmayınız. Aksine 

sizlere verdiği nimetlerden ötürü Allah’a şükredin. Nitekim kimin temiz kimin de asî 

ve günahkâr olduğun en iyi bilen Allah’tır. 

  



 

101 

 

2.7. İKİNCİ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERDEN ALINACAK 

DERSLER 

Yerde ve gökte ibadet edilmeye layık olan sadece Allah’tır. Her şeyi işitip 

gören fayda verebilecek ya da zarar verebilecek olan da sadece O’ dur. Ancak Lât, 

Menât ve Uzzâ’ya gelince onlar içi boş anlamsız bazı isimlerdir. Müşriklerin ataları 

putlara bu isimleri takmıştır. Onlar ibadet edilmeye layık değildir. Allah’ın bir 

hüccetini göklerden indirmediği her şey batıl olup din olarak takip edilemez. Bu 

nedenle müşriklerin batıl zan ve arzulara dayanan ibadetlerin tümü geçersizdir. 

Allah’ın büyük meleklerinin şefaat edebilmelerinin şartı Allah’ın izni ve 

şefaati yapılacak kişiden Allah’ın hoşnut olmasıdır.  

Allah hem zatında hem de sıfatlarında da birdir. Doğmamış doğurmamıştır. 

Herkes ona muhtaç o ise kimseye muhtaç değildir. Onun bir benzeri de yoktur. 

Allah melekleri kendi hizmeti için yaratmıştır.  

Zan, hakkı hiçbir zaman aydınlatamaz. Hakkın mutlaka bir dayanağının 

olması gerekmektedir.  

Âhiret gününe iman eden müminlerin hedefi dünyayı imar ettikten sonra 

âhiret için çalışmaktır. Bu yoldaki azıkları Rablerinin kitabı ve peygamberlerinin 

sahîh sünneti olmalıdır. 

Kimin doğru yol kimin de batıl yol üzerinde olduğunu en iyi bilen sadece 

Allah’tır. İyiliğe iyi bir karşılık, kötülere de müstahak olduğu cezayı verecektir. 

Allah’ın iyi kulları büyük günah olan şirk ve haddi gerektiren günahları işlemezler. 

Küçük günahlardan korunmak Allah’ın koruduğu hariç mümkün değildir. Allah’ın 

mağfireti o kadar geniş ki tevbe etmekle hiçbir günah kalıcı değildir. 

Kişide riya ve kendini beğenme duygusu yoksa nefsini tezkiye etmesi caiz 

olur. 

Bir yere giderken izin almak gereklidir. Gelen kişi kim olduğu sorusuna ismini 

beyân etmek şekliyle cevaplamak zorundadır. Yürüyen kişinin duran kişiye selam 

vermesi doğru olandır. Fazilet ehli insanları ziyaret edip hayırlı dualarını almak iyi 

bir davranıştır.  



 

102 

 

Kişi riyadan emin olmak şartıyla iyi insanların huzurlarında onları 

methedilebilir. 

 Kişi kıbleye sırtını dayayabilir.  

Bir şeyi tecrübe etmek o şeyi iyi bilmekten daha sağlam bir yoldur.  

Cennet ile cehennemin şu an yaratılmış olduğu anlaşılmıştır. Çünkü hadiste 

“Bana cennet ile cehennem gösterildi.”451 denildi. Mutezileye göre cennet ile 

cehennem henüz yaratılmamıştır. Nitekim Necm sûresinde: “Andolsun ki onu 

(meleği) iniş esnasında en sondaki sidretü’l-müntehânın yanında bir daha gördü. Ki 

onun yanında huzur içinde kalınacak cennet vardır.”452 Ayrıca, “Genişliği gökle 

yerin genişliği gibi olup Allah’a ve peygamberlerine iman edenler için hazırlanmış 

bulunan cennete ve rabbinizin bağışlamasına erişebilmek için yarışın. Bu, Allah’ın 

lütfudur ki onu dilediğine verir. Allah büyük lütuf sahibidir.”453 Denilmektedir. 

Allah’tan çokça istiğfarda bulunmak.  

İyi dinlemeyen kişiyi nasihate muhtaçsa nasihat etmek.454 

 Hayânın tümü hayırdır.455 Başka bir rivayette şöyle denilmektedir: İmanın 

yetmiş küsür veya altmış küsür şubesi vardır en faziletlisi “La ilahe illallah” sözüdür. 

En azı yoldaki zararlı şeyleri izale etmektir. Hayâ imandan bir şubedir.456  

29-32. âyetler bağlamında Allah, Hz. Muhammed’in (sav.) davetinden yüz 

çeviren müşriklerden uzak durmasını istemektedir. Allah’ın bu emrinden, İslam 

davetini kabul etmediği halde sırt çevirmeyen kişi için davetin gerekliliğini 

anlıyoruz. Bu âyetlerde Hz. Muhammed’in (sav.) davet sınırı çizilmiştir. Şöyle ki Hz. 

Muhammed’in (sav.) kafirleri imana getirmekten sorumlu olmadığı bildirilmektedir. 

O Sadece bir uyarıcıdan ibarettir. Dünya hayatındaki sınavın hikmeti ise kıyamet 

günündeki mükâfatın gerçekleşmesi için sınavdakilerin kalbindekileri açığa 

çıkarmasıdır. 

                                                 

451 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, Kitabu’s-Sela, babu keyfe furideti’s-Salavâtu fi’l-İsrâ, (No.336). 
452 Necm, 53/13-15. 
453 Hadîd, 57/21. 
454 Âskalânî, Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 9/89. 
455 Nevevî, Riyâzu’z-Sâlihîn, thk. Muhammed İlyas el-Bare Benkuvî, (Dimeşk: Dâru Nuru’s-Sebâh, 

Birinci Basım, 2012), 350. 
456 Nevevî, Riyâzu’z-Sâlihîn, 350.  



 

103 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

TEVHÎD MESAJININ BİRLİĞİ VE MÜŞRİKLERİN 

KINANMASI 

İnsanların üzerine farz olan ilk şey tevhîd’dir. Bu konuda İbn Abbas (ra.) 

şöyle demektedir: Allah resûlü (sav.), Muâz b. Cebel’i Yemen ehline gönderdiğinde 

ona şöyle dedi: “Sen ehli kitaptan olan bir kavme gideceksin. Onları ilk davet ettiğin 

şey Allah’tan başka ibadet edilmeye layık bir ilahın bulunmadığına şehadet etmek 

olsun!”457 Tevhîd, dünya ve âhiretin kurtuluş yoludur. Tüm peygamberlerin davet 

anahtarıdır. Allah Teâlâ şöyle buyurur: ( بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا  ولقد

 Andolsun ki biz her ümmete, ‘Allah’a kulluk edin, sahte tanrılardan uzak“ (الطاغوت

durun’ diyen bir elçi gönderdik. Onlardan kimini Allah doğru yola iletti, kimileri de 

saptırılmayı hak ettiler.”458 Allah, Hz. Muhammed’e (sav.) verilen vahyin benzerini 

geçmiş peygamberlere de verildiğini beyan etmektedir. Keza Allah, kafirlere hitaben 

ibadetlerini Allah’a has kılmalarını ve sadece ona ibadet etmelerini emretmektedir. 

Allah Teâlâ, müşriklerin ilahlık güçleri olmayan Lât, Uzzâ ve Menât’a tapmalarını 

kınamaktadır. Bu putlar hakkındaki çürümüş düşüncelerinin temelsiz olduğunu ve 

sadece zanna dayandığını ispat etmektedir. Tabi olunacak dinin zanna değil hakikate 

dayanması gerektiğini belirtmektedir. Oysa Hz. Muhammed’in (sav.) getirdiği 

inancın direk Allah’ın vahiy meleği olan Cebrâil’den (a.s.) alınan bir din olduğunu 

bildirmektedir. 

3.1. HZ. İBRAHİM VE HZ. MÛSA’NIN SAHİFELERİNDE GEÇEN 

VASİYETLER 

İslam dininin kökü asırlar öncesine dayanır. Allah’ın peygamberleri (a.s.) de 

birbirini teyid etmiştir. Haliyle dinleri de birbirine benzerdir. Hatta bütün 

peygamberlerin dini birdir ismi de İslam’dır. O halde Hz. Muhammed’den (sav.) 

önce gelen Hz. Mûsâ’nın (a.s.) sahifeleri ve ondan çok önce gelen Hz. İbrahim’in 

(a.s.) sahifeleri öz itibariyle aynıydı. O İbrahim ki görevine bağlı, vefakâr ve samimi 

                                                 

457 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, (No:6937).  
458 Nahl, 16/36. 



 

104 

 

idi. O zaman gerek Hz. Mûsâ’ya Gerekse Hz. İbrahim’e indirilen kutsal mesaj nedir? 

Bu mesaj’ın ilk ilkesi şuydu: “Hiçbir günahkâr başkasının günah yükünü taşımaz 

İnsan ancak çabasının sonucunu elde eder. Ve çabasının karşılığı ileride mutlaka 

görülecektir. Sonra kendisine karşılığı tastamam verilecektir.”459 Bu da adaletin 

kendisidir. “İnsanoğlu sadece kendi çabasının karşılığını tahsil edebilir.” Yani 

insanın yalnız kişisel çabasıyla elde ettiği kendisinin hanesine yazılır. Bu dünyamız 

âhiretin tarlasıdır. Öbür dünyada çalışma olmadığından telafisi mümkün olmayan tek 

fırsat dünya hayatıdır.  

3.2. MÜŞRİKLERİN İNANÇLARI 

Hz. İbrahim ve oğlu İsmail (a.s.) Arab yarımadasında, tevhîd dinini yayıp 

namaz kılsınlar diye Mekke’nin vadisinde bir olan Allah’a ibadet etmek için 

insanlara bir beyt inşâ ettiler. “Ey rabbimiz! Ben zürriyetimden bir kısmını, senin 

kutsal evinin (Kâʻbe) yanında tarıma elverişli olmayan bir vadiye yerleştirdim. Bunu 

yaptım ki rabbim, namazı kılsınlar.460 Hz. İbrahim, oğlu İsmail (a.s.) ve annesi 

Hacer’i Kâʻbe’nin yanında bırakarak Kudüs’e döndü. Hz. İsmail’in nesli bu tevhîd 

dini üzere yüzlerce yıl devam etti. Tarihçilerin aktardığına göre, Âmr b. Luhay el-

Hûzâî Mekke’ye lider olunca ticaret için Şam’ın Belkâ topraklarına gider ve oradaki 

insanların taştan, ağaçtan putlara taptığını görür. Bu manzara hoşuna gider ve bu 

putların ne işe yaradığını sorar? Onlar, “Bu putlara taparız. Yağmur yağdırmak 

istediğimizde ve yardıma ihtiyaç duyduğumuzda onlara müracaat ederiz.” dedi. 

Bunun üzerine Âmr, bu putlardan Hûbel’i Mekke’ye götürüp Kaʻbe’nin içine 

koyduktan sonra insanları Hûbel’e tazimde bulunmalarını istedi.461 Böylece insanlar 

bu putlara tapmaya başladılar. Allah’ın evi olan Kâ‘be’yi, sâlih ve iyi bildikleri 

kulların heykelleri ile doldurdular. Daha sonra her kabile kendine özel bir put 

benimseyip taptı.  

Müşrikler ibadetlerinde birçok puta tapardı. Kendilerince bu put diğerinden 

daha güçlü olabilir düşüncesini taşırlardı. Veya diğer putun başka kabileye daha 

merhametli olabileceğini düşünürlerdi. Örneğin Sakifoğulları “Lât” a tapardı. Evs ve 

                                                 

459 Necm, 53/38-41. 
460 İbrahim, 14/37. 
461 Razî, Mefâtîhu’l-Gayb, 2/346.  



 

105 

 

Hazrec “Menât”a tapardı. Her kabilenin bir ilâh edinip onlardan yardım dileyerek 

onlara taparlardı.462  

Kureyş ve tüm Araplar bunlara tapardı. Hûbel putu Kureyşlilerce meşhurdu. 

Dikdörtgen bir taş üzerine inşâ edilmiş beyaz bir taştan oluşuyordu. Fahredin-i Râzî 

der ki: “Lât” insan şeklinde olup Taif'teki mescidin sol minaresinin yerinde idi. 

Kurtubî de bunu söylemiştir.463  

تَ )  gibi muenneslik ta’sıdır. Nitekim (ة  ) Menât’taki (الْمَنَاة  ) (تَ ) Lât’teki ( اللََّ

vakf durumunda lafzatullaha benzemesin diye ( َت) harfi uzun olarak yazılmıştır. 

Sakifoğulları ve Taif halkı Lât’a tapıyorlardı. Bazıları “Lât” yemeğe yağ karıştırarak 

insanlara ikram eden bir adam olduğunu sonrasında insanlar ona tapmaya başlayınca 

onun şeklinde bir put yapıp taptılar. demişlerdir. Bu rivâyate göre “Lât” erkek bir 

puttur.464 “Uzzâ” sözcüğü ise “el-Aâz” sözcüğünün müennesidir. Aslında ibadet 

edilen bir ağaçtır. Peygamberimiz (sav.) Uzzâ’yı parçalamak için Halid b. el-Velid’i 

göndermiştir. Onu parçalayınca içinde saçı dağınık elleriyle kafasına vuran bir şeytan 

çıktı. Halid (r.a.) onu da öldürdü. Halid b. el-Velid onu öldürünce şu şiiri söyledi: 

“Ey “Uzzâ” seni reddediyorum, sana saygı da duymuyorum. Nitekim ben Allah’a 

senin ihanet ettiğini bildim.” Halid (r.a.) döndüğünde olayı Hz. Peygamber’e (sav.) 

anlatınca Hz. Peygamber (sav.): “İşte Uzzâ ona bir daha ibadet edilmeyecektir.” dedi. 

“Menât” ise Hüzeyl ve Hüzâa’a ait taştan yapılmış bir puttur.465  

3.2.1. Müşriklerin Putlara Tapmalarının Kınanması 

Yüce Allah bu sûrede Hz. Muhammed’in (sav.) getirmiş olduğu hidâyeti, hak 

dini, Allah’a ibadet etme emrini, O’nu birlemeyi söz konusu etmiştir. Müşriklerin, 

hiçbir şeye sahip olmayan, faydası olmayan ve zararı önleyemeyen, taktığı anlamsız 

boş isimlerden ibaret olan varlıklara ibadetlerinin batıl olduğunu beyan etmiştir. Bu 

boş isimleri onlar ve onların cahil ve yoldan çıkmış ataları takmıştır. Bu batıl isimleri 

                                                 

462 İbn Âşûr, Muhammed Tâhir, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr mine’t-Tefsîr, 29/45. 
463 İbn Âşûr, Muhammed Tâhir, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr mine’t-Tefsîr, 17/105. 
464 Râzî, Fahreddîn, Mefâtihu’l-Gayb, et-Tefsîru’l-Kebîr, 28/247.  
465 Râzî, Fahreddîn, Mefâtihu’l-Gayb, et-Tefsîru’l-Kebîr, 28/247.  

  



 

106 

 

kendileri uydurmuşlardır. Böylelikle hem kendilerini hem de başkalarını kandırarak 

saptırmış oldular. Bu durumdaki putlar hiçbir şekilde ibadete layık değildirler.  

Müşrikler “Lât” adını ibadete layık demek olan “İlâh” adından, “Uzzâ” adını, 

“Azîz” den, “Menât” adını da “Mennân”dan türetmiş olduklarını iddia etmektedirler. 

Böylelikle onlar Allah’ın isimlerinde haktan uzaklaşmış ve O’na ortak koşma yolunu 

izlemişlerdir. Bu gibi isimler anlamsız isimlerdir. Çünkü asgari seviyede aklı 

bulunan herkes, söz konusu vasıfların bu varlıklar hakkında söz konusu olmadığını 

çok iyi bilir.466 İzledikleri yolun doğruluğuna dair herhangi bir delil ve belge 

indirilmiş değildir. Hakkında Allah’ın herhangi bir delil indirmediği her bir husus 

ancak batıldır. Din olarak kabul edilemez. Bizzat kendileri de kabul ettikleri o yolun 

doğruluğuna dair herhangi bir delile tabi değillerdir. Bu sözleri söylemeye onları iten 

bozuk kanâatleri ve tutarsız cehaletleridir. Nefislerinin arzuladığı şirk ve hevâlarına 

uygun olan bidʻatleridir. Onları böyle davranmaya sevk eden ilim ve hidâyetten 

yoksun olmaları ve zanna tabi olmalarıdır.467  

رَةُ وَالْأوُلَى) َّ  الَْْخ  نْسَان  مَا تمََنَّى فََلِ   Yoksa insanın her hayal ettiği şey“ (أمَْ ل لْْ 

gerçekleşir mi sanıyorsunuz.468 İnsan hayalperest olunca her özlediği şey gerçeğe 

dönüşür zanneder, ama realite böyle değildir. Daha sonra söylediklerine dair bir 

gerekçeyi aramak ister. Onun için inkâr ederek şöyle sorar: Acaba insanın kendisine 

istediği her hayırlı şey gerçekleşir mi? Doğrusu böyle değildir. Zira gerçek gerçektir. 

İnsanın hevâ ve istekleri hakikati değiştiremez.  

Hülâsa, insanlar kendi hevâ ve heveslerine uymakla dalâlete gider. Hevâ ve 

istekler eşyanın tabiatını değiştiremez. Bunları hem dünyada hem de âhirette 

değiştirecek tek güç Allah’tır.469  

3.2.2. Müşriklerin Melek Tasavvuru 

Lât, Menât ve Ûzzâ gibi putlar ile Allah’ın meleklerine dişilik telakki edenler 

bunlar arasında bir bağın olduğunu iddia etmekteydiler. Hâlbuki bu düşüncenin 

                                                 

466 Sâdî, Teysîru’-Kerîm er-Rahmân fî Tefsîri Kelâmi’l-Mennân, 5/61. 
467 Sâdî, Teysîru’-Kerîm er-Rahmân fî Tefsîri Kelâmi’l-Mennân, 5/62. 
468 Necm, 53/24. 
469 Enveru’l-Bâz, et-Tefsîru’t-Terbevî li-Kur’ânî’l-Kerîm (Kahire: Dâru’n-Neşr Li’l-Câmiât, 2014), 

3/352. 



 

107 

 

hakikati yoktur. Onlar zanlarına tabi olmuşlardır. Meleklerin yaratılışı hakkında 

onlara kaynak olacak herhangi bir delilleri yoktur. Müşrikler ve âhiret gününe 

inanmayanların, melekleri Allah’ın kızları olarak isimlendirmeleri onların tutarsız 

inançlarının bir tezahürüdür.470 “Âhirete inanmayanlar, meleklere dişi adları 

takıyorlar. Oysa onların bu konuda hiçbir bilgileri yoktur. Sadece sanılarının 

peşinden gidiyorlar. Sanıları ise gerçeğin kırıntısının bile yerini tutamaz.471” 

“Rahmân’ın kulları olan melekleri dişi saydılar. Yoksa yaratılışlarına tanık mı 

oldular? Tanıklıkları kaydedilecek ve bundan sorguya çekileceklerdir.”472 Şu âyet 

ise onların yanlış bir zanna kapıldıklarını ve zannın bilginin yerini tutamayacağı 

vurgulanmıştır. “Onların çoğu sadece zanna uyuyor. Oysa zan hiçbir şekilde gerçek 

ve kesin bilginin yerini tutamaz. Allah, onların yaptıklarını çok iyi bilmektedir!”473 

Sûrede müşriklerin taptıkları putların şefaat edeceğine yönelik inançlarının da 

yanlış olduğu belirtilmiş böylelikle müşriklerin davaları esastan yıkılmıştır. Zira o 

dünya ve ahretin sahibidir. Sadece onun istediği olur istemediği de olmaz.474 

“Göklerde nice melekler var ki, Allah’ın dilediği ve razı olduğu kulları için izin 

vermedikçe şefâatleri hiçbir fayda sağlamaz.”475 Sûrede Allah Teâlâ âhirete 

inanmayan müşriklerin melekler hakkındaki evhâmlarını şu şekilde münakaşa 

etmektedir: Yeryüzünde öyle melekler vardır ki Allah’ın izni olmadıkça şefâatları 

kimseye bir fayda veremez. Bu kıymetli meleklerin şefâatı fayda vermiyorsa, aslı 

astarı olmayan taptığınız Lât, menât ve Ûzzâ’nın size nasıl bir faydası dokunabilir? 

Hem aslı olmayan bir şey üzerine zâten inanç inşâ edilemez.476 

3.2.3. Müşriklerin Dünya Görüşleri  

Allah Teâlâ (c.c.) Hz. Muhammed’e (sav.) müşriklerin bu sapıklıklarına önem 

vermemesini, onlardan yüz çevirmesini ve Allah’a tevekkül etmesini emretmiştir. 

Zira Allah kimin sapkın ve kimin doğru yolda olduğunu daha iyi bilmektedir. 

Göklerin ve yerin, dünyanın ve âhiretin bütün gelişmelerin yönlendirmesi sadece 

                                                 

470 Seyyid Kutup, fî Zilâl-el-Kur’ân, 9/419. 
471 Necm, 53/28, 29. 
472 Zuhrûf, 43/19. 
473 Yunus,10/36. 
474 Enveru’l-Bâz, et-Tefsîru’t-Terbevî li-Kur’ânî’l-Kerîm, 3/352. 
475 Necm, 53/26. 
476 Enveru’l-Bâz, et-Tefsîru’t-Terbevî li-Kur’ânî’l-Kerîm, 3/354. 



 

108 

 

Allah’ın idaresi altındadır.477 Bu âyetlerde Hz. Muhammed’den (sav.) Allah’ı 

anmayan, âhiret hayatına inanmayan ve dünyadan başka bir şey düşünmeyenlerden 

yüz çevirmesi istenmiştir. Allah bu emri öncelikle Hz. Muhammed’in (sav.) 

müşriklerin yanlış düşüncelerine önem vermemesini emretmiştir. Allah Resûlü’nden 

(sav.) sonra bu emir bütün Müslümanlar için de geçerlidir. Müslüman toplumunun da 

sağlıklı olabilmesi için de fasık ve sapkın olanlardan uzak durması gerekliliği vardır. 

Çünkü bu insanların aklında Allah ve âhiret bilinci yoktur. Onların dünyadaki 

yaşamdan başka bir düşünceleri yoktur. Gözleri sadece dünyayı görür. Âhirete ne 

inanır ne de hesaba katar. Yeryüzüne gelme sebeplerinin tek amacı dünya hayatıdır. 

Onların hayattan tek amaçları dünya malı olduğundan, her plan ve projelerini buna 

göre hazırlarlar. Onlara yeryüzünün bir sahibinin ve idarecisinin olduğu, insanların 

hayatını yönlendirdiği, haber verildiğinde buna şiddetle karşı çıkarlar. Allah’ın 

sıfatlarını hayatın her alanından silmek istemektedirler. Günümüzde bu niteliklere 

sahip somut örneği materyalistlerdir.  

Müşrikler, değer yargıları duyu organlarıyla algıladıklarından onlara göre 

başka bir âlem/âhiret yoktur. Bu nedenle ahlâkî prensiplerden de mahrumdurlar. Bu 

yüzden Allah’a ve âhiret hayatına inananlarla dost ve barış içinde yaşamaları 

mümkün değildir. Müşrikler ahlâkî prensiplerine hayallerinde bile yer vermezler. 

Eğer bir Müslüman, materyalistlerle vakit harcarsa, o vaktini beyhude tüketmiştir. 

Nitekim Müslüman bireylerin İslam ahlâkıyla ahlâklanabilmesi için o toplumun 

Medine şehir devletinde olduğu gibi bu rol modelliği üstlenecek yüksek karakterli 

şahsiyetlerin olması gerekir. İslam’ın hâkim olmadığı toplumlarda İslamî dinanizm 

olmadığından İslamî ahlâkın gelişip neş’û nemâ bulması düşünülemez. Sonuçta bir 

toplum ya cahilî toplumlarda olduğu gibi toplumunun putlarına tapar ve esfele 

safilîne doğru yol alır. Ya da tevhid inancı gereği yaratanın yol haritasını takip edip 

dünya ve âhiret saadetini yakalamakla Âlâ- İlliyyûna doğru yükselir. 

 Âyetin diğer bir anlamı; Allah’a ve âhiret hayatına inanmayanları 

küçümsemek ve insan yerine koymamaktır. Yahudilerin durumuna düşmemek için 

Allah’a ibadeti aklından çıkararak dünya kalıbı içinde esir kalan ve yoldan 

çıkmışlardan yüz çevirmek gerekir. Zira onlar Allah’a “Duyduk ve karşı geldik” diye 

                                                 

477 Seyyid Kutup, fî Zilâli’l-Kur’ân, 9/419. 



 

109 

 

cevap vermişlerdi.478 “Bizi anmaktan yüz çeviren ve sadece dünya hayatını 

isteyenlerden yüz çevir. Onların bilgilerinin erişebileceği sınır budur. Hiç kuşkusuz 

senin Rabb’in kimin yolundan saptığını bildiği gibi kimin doğru yolda olduğunu da 

bilir.”479  

3.3. ALLAH’A KARŞI GELEN KAVİMLER VE KÖTÜ SONLARI 

3.3.1. Hz. Sâlih’in (a.s.) Davet metodu ve Kavmi 

Kur’ân’dan anlaşıldığı üzere Semûd kavminin evleri dağlık bir mıntıkada 

veya uzayan kayalıklardaydı. “Vâdilerde kayaları oyarak evler yapan Semûd’e (nasıl 

azap etti)”480Âyette geçen (vâdi) Vâdi’l-Kurâ olduğu düşünülmektedir. Bazı 

tarihçiler ise Semûd yurtlarının mekânının Hicr karyesi olduğu kanâatindedir.481 Hz. 

Muhammed (sav.) Tebûk savaşında bu vadiye inmişlerdir. Hz. Peygamber (sav.) 

sahabeden bu vadiden koşacak şekilde buradan uzaklaşmalarını ve burada bulunan 

kuyunun suyundan içmemesini emretmiştir.482 Günümüzde arkeolojik ve tarihsel 

çalışmalar sonunda Semûd kavmi’nin yaşadığı yer, yaptığı evler, yaşama biçimi gibi 

birçok bilinmeyen gün ışığına çıkartılmıştır. Semûd kavmi ile ilgili bu arkeolojik 

bulgulara bakmadan önce elbette Kur’ân’da anlatılan kıssayı incelemekte ve bu 

kavmin peygamberlerine çıkardıkları zorlukları gözden geçirmekte yarar vardır. Zira 

Kur’ân her çağa hitap eden bir kitaptır. Semûd kavmi’nin helâkı, kendisine gelen 

tebliği inkâr etmesi de her çağ için ibret alınması gereken bir olaydır.  

Semûd halkı kendi elleriyle yaptıkları Vedd, Cedd, Hedd, Şems, Lât, ve 

Menât gibi putlara tapıyorlardı.483 Allah Teâlâ, Hz. Sâlih’e onların taptıkları putların 

ibadetini terk etmelerini, kendilerini yaratan Allah’a ibadet etmelerini, bu putların 

kendilerine ne bir fayda ve ne de bir zarar verebileceğini söyledi. Sâlih (a.s) onlara: 

Allah’tan başka yeryüzünde ilâh olabilecek hiç kimse yoktur. Allah önce sizin atanız 

olan Âdem’i (a.s.) topraktan yaratıp, dünyayı imâr etmek itmek için vazife vermiştir. 

                                                 

478 Seyyid Kutup, fî Zilâli’l-Kur’ân, 9/420. 
479 Necm, 53//30. 
480 Fecir,9. 
481 Afîf Abdulfettah Tabbârâ, Kur’an’da Peygamberler ve Peygamberimiz, (İstanbul: Gonca 

Yayınları, 1982), 105. 
482 Afîf Abdulfettah Tabbârâ, Kur’an’da Peygamberler ve Peygamberimiz, 105. 
483 Afîf Abdulfettah Tabbârâ, Kur’an’da Peygamberler ve Peygamberimiz, 105. 



 

110 

 

Allah’tan günahlarınızın bağışlanmasını istemiştir. Çünkü ona dönüp ibadet edenlere 

çok yakın ve dualarını da kabul eden olduğunu söyleyerek onlara vaaz ve nasihatte 

bulundu. Onlar ise Hz. Sâlih’e: “Dediler ki: “Ey Salih! Sen bundan önce aramızda 

kendinden iyi şeyler beklenen biriydin. Şimdi babalarımızın taptığı şeylere 

tapmaktan bizi engellemeye mi kalkışıyorsun? Doğrusu bizi çağırdığın din 

konusunda şüphemiz var?484 

Şeklindeki sözler ile karşı çıktılar. Sâlih (a.s)’in davetine çok az insan icâbet 

etti. Çoğunluğu bu çağrıya kulaklarını kapattılar. Kavminin ileri gelenleri Hz. 

Sâlih’in çağrısına karşı şiddetle karşılık verip ona karşı düşmanlıklarını ilan ettiler. 

Müslüman olanları da kendi hâkimiyetleri altına alıp küçük düşürmek suretiyle 

eziyorlardı. Sâlih’in (a.s) uyarılarına rağmen onlar zayıf müminlere eziyet etmeye 

devam ettiler. İleri gelenleri müminler, “Kavminin ileri gelenlerinden büyüklük 

taslayanlar, içlerinden zayıf gördükleri kesimden inananlara dediler ki, “Siz Salih’in 

rabbi tarafından gönderildiğine gerçekten inanıyor musunuz? Onlara da “Şüphesiz 

biz onunla ne gönderilmişse ona inanırız” dediler.485 

Kavminin kafirleri ise “Biz sizin inandığınızı inkâr ediyoruz.486 dediler. Bu 

zorba sınıfın Hz. Sâlih’e karşı düşmanlıkları had safhaya ulaşınca, ona suikast 

planlarını yaptılar. Hz. Sâlih’e “Sizlerden dolayı huzursuz ve uğursuzluğun 

pençesinden bir türlü kurtulamıyoruz. Hz. Salih (a.s.) Huzursuzluğunuz ve 

uğursuzluğunuzu Allah takdir etmiştir.” dedi.487 Şehirdeki dokuz kişilik çete şehirde 

halkın düzenini bozuyorlardı. Bunlar birbirlerine Hz. Sâlih ve ailesini öldürmek için 

Allah adına yemin ettiler. Onlar Allah’ın elçisi ve müminlere komplo kurma 

planlarını yaparlarken Allah da onları helâk etmeden önce onlara son bir kez uyarı 

fırsatı vermiştir. Kavminin azgınları Sâlih (a.s)’dan davasının doğruluğunu 

kanıtlamak için kendilerine kocaman kayadan yavrusuyla beraber dişi bir deveyi 

çıkartmalarını istediler. Allah (cc.) da mucize olarak yavrusuyla beraber dişi bir 

deveyi kayadan çıkarttı. Allah, Semûd kavminin peygamberlerinin emrini ne derece 

tutup tutmayacağını sınamak için şehirdeki pınarın suyunu bir gün deveye diğer gün 

                                                 

484 Hûd, 11/62. 
485 Âʻrâf, 7/75-76. 
486 Âʻrâf, 7/75. 
487 Neml, 27 /47. 



 

111 

 

ise şehir halkına ait olacak şekilde taksim etti. Sâlih (a.s) halkına deveye zarar 

vermeleri halinde Allah’ın azabına çarptırılacaklarını bildirdi. Ancak kavminden o 

dokuzlu çetenin cevabı deveyi öldürmek oldu. “Derken, o deveyi keserek öldürdüler, 

böylece rablerinin emrinden dışarı çıktılar ve “Ey Salih! Eğer gerçekten sen Allah 

tarafından gönderilmiş bir elçi isen bizi tehdit ettiğin azabı getir de görelim.!” 

dediler. Bunun üzerine onları o dehşetli sarsıntı yakaladı da yurtlarında yere 

serildiler.”488  

 Allah, kâfir topluluğun komplolarını boşa çıkartıp onu kendisine zarar 

vermek isteyenlerin şerrinden kurtardı. Sâlih (a.s) bunca uyarıdan sonra kavminden 

herkesin kulaklarını kapadıklarını, nasihât almak isteyen kimsenin olmadığını 

görünce, kavmine Allah’ın azabı üç gün içinde gelip sizi helâk edecektir diye haber 

verdi. “(Sâlih) Dedi ki: Yurdunuzda üç gün daha yararlanın. Bu, yalanlanmayacak 

bir vaattir.” 489 Üç gün sonra Allah’ın Hz. Sâlih’e vaʻdettiği azap sözü gerçekleşti. 

Helâk emri geldiğinde Allah, onu ve berberindeki müminleri rahmetiyle o kötü 

azaptan kurtardı. “Zulmedenleri o korkunç uğultulu ses yakaladı da yurtlarında diz 

üstü çöke kaldılar. Sanki orada hiç yaşamamışlardı. Biliniz ki Semûd Kavmi 

Rablerini inkâr etti, (yine) biliniz ki Semûd Kavmi Allah’ın rahmetinden 

uzaklaştı.”490 Salih o zaman onlardan yüz çevirdi ve şöyle dedi: “Ey kavmim! 

Andolsun ki ben size rabbimin vahyettiklerini tebliğ ettim ve size öğüt verdim; fakat 

siz öğüt verenlerini sevmiyorsunuz.”491 

Hülâsa, Lût kavminin helâk olmasının sebebi homoseksüellik hastalığıydı. 

Çağımızda onlar dernek kurarak kendi haklarını savunmak için yürüyüşler 

düzenlemektedirler. Onlara üzgü kanunlar düzenlenip onları korumaktadırlar. Ancak 

Allah’ın yeryüzündeki kanunundan gafil olanlar büyük bir hüsran içindedirler. 

Yeryüzünde fitne ve fesat yayarak insan fıtratını değiştirmeye kalkışanlara Allah’ın 

intikam saati geldiğinde onların kurulu düzenini yerle yeksan edecektir. Lût gölü ve 

eserleri zalimler için büyük bir ibret olarak kalacaktır. “Onlar yeryüzünde dolaşıp, 

                                                 

488 Araf, 7/77-79. 
489 Hûd, 11/65. 
490 Hûd, 66-67-68. 
491 Araf, 7/79. 



 

112 

 

kendilerinden öncekilerin sonlarının nasıl olduğuna bakmazlar mı? Allah onları yere 

geçirmiştir; inkârcılara da onların başına gelenin benzerleri vardır.492  

3.3.2. Hz. Hûd’un (a.s.) Davet Metodu ve Kavminin Ona Cevabı 

Tarihçiler Arapları üç ana kısma ayırır: Ârab-ı Bâîde, Ârab-ı Âribe493, Ârab-ı 

Muerrebe’dir.494 Ârab-ı Baîde isminin almalarındaki sebep ise nesillerinden herkesin 

helâk olup, kimsenin kalmamasındandır. Âd ve Semûd bu kavimlerdendir. Kur’ân 

tabiriyle Âhkaf (kum tepecikleriyle örtülü yer) bölgesinde yaşamışlardır. Âd Kavmi, 

Âd b. Ûd b. İrem b. Sâm b. Nûh’un (a.s.) soyundandır.495 Âd ve Semûd’a Ârab-ı 

Ârîbe denmesinin sebebi onların Âraplıkta kökleşmiş olmalarındandır. İrem ise 

Nûh’un oğlu Sam’ın oğludur. Âd kavmi, birinci Âd ve ikinci Âd kavmi diye ikiye 

ayrıldığı bilinmektedir. Birinci Âd hakkında Kur’ân şöyle işaret etmektedir: “İlk Ad 

milletini, Semud milletini yok edip geri bırakmayan O'dur.”496 Allah Âd kavmine 

kendilerinden Hûd adında bir peygamber gönderdi. Hûd’un (a.s.) kavmi helâk 

olduktan sonra O da Yemen’in Hadramût bölgesinde vefât etmiştir.497  

İsbâʻ b. Nebâte (H.101-110) der ki: Günün birinde ben Hz. Ebu Bekr’in (r.a.) 

hilafetinde Hz. Ali’nin (r.a.) yanında oturmuşken birden Hadramût bölgesinden 

geldiğini söyleyen bir adam geldi ve ömrümde bu kadar boyu uzun ve yüzü çirkin 

birini görmemiştim. Adam durdu selam verdikten sonra oturdu. Ancak boyu o kadar 

uzundu ki, sanki ayakta durur gibiydi. Sizin büyüğünüz kimdir? diye sordu. 

Oradakiler Ali b. Ebî Talib’i işaret ettiler. Dediler ki, bu Allah resulünün (sav.) 

amcasının oğludur. İnsanların en bilginidir. dediler. Ona baktıktan sonra otur ey 

adam dedi. O ben zaten oturuyorum ey mürşîd. dedi. Hz. Ali, siz Hadramût 

bölgesinden misiniz? dedi. Evet dedi. Sonra Hz. Ali ile ilgili 10 beyt inşâ ettikten 

                                                 

492 Muhammed, 47/10. 
493 İbnü’l-Esîr el-Cezerî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ebî’l-Kerem Muhammed b. Muhammed b. Abdulkerim 

b. Abdulvahid eş-Şeybânî el-Cezerî İzzuddîn, el-Kâmil fî’t-Târîh, thk. Omer Abdusselam Tedmûrî, 

(Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-Arabî, birinci basım, 1997), 73. 
494 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fî’t-Târîh, 1/73.  
495 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fî’t-Târîh, 1/79; Taberî, Muhammed b. Cerîr Taberî, Tarîhu Taberî, thk. 

Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim, (Kahire: Daru’l-Maârif, ikinci basım, 1967), 1/216. 
496 Necm, 53/50-51. 
497 Himyerî, Ebû Muhammed Cemaluddîn Abdulmelik b. Eyyüb, et-Tîcân fî mulûki’l- Himyer, thk. 

Merkezu’d-Dirâsât ve’l-Ebhâsi’l-Yemeniyye, (Yemen: Merkezu’d-Dirâsât ve’l-Ebhâsi’l-

Yemeniyye, birinci basım, h. 1347), 175.  



 

113 

 

sonra Hz. Ali şiirlerini beğendi ve onun için duada bulundu. Onu sevdi ve İslam’ı 

anlatınca Müslüman oldu ve ona siz Hadramût bölgesini iyice bilir misiniz? Adam 

siz bilmezseniz kim bilsin? dedi. Siz Âhkâf’ın yerini bilir misiniz? dedi. Adam sanki 

siz Hz. Hûd’un (a.s.) kabrini benden soruyorsunuz? Hz. Ali, Allah senden razı olsun 

doğru söyledin. dedi. Adam dedi ki. Ben gençliğimin zirvesinde iken mahalleden 

birkaç arkadaşlarımla beraber Hz. Hûd’un kabrini ziyaret etmek için yola koyulduk. 

Bizler Âhkâf mıntıkasında günlerce yürüdük ve içimizde kabrin yerini bilen biri 

vardı. Yüksek ve kırmızı kum tepeciklerin içinde mağaralara kadar geldiğimizde 

mağaraların birine girdiğimizde, içinde uzun zaman kaldıktan sonra odasının biri 

diğerinin üstüne çökmüş iki odaya ulaştık ve zayıf birinin içine girecek kadar dar bir 

girişi vardı. Ben girdim ve ranzası üzerinde bir cesede rastladım ellediğimde sanki 

yaşıyor gibiydi. Cesedi bozulmamıştı. Başucunda hayatını yazan bir kitap vardı 

kitapta şunlar yazılıydı: “Ben Allah’ın peygamberi Hûd peygamberim. Âd kavminin 

Allah’ı inkârından dolayı çok üzüldüm ve Ancak Allah’ın helâk emrinden dönüş 

olmaz.” Ali (r.a.) dedi ki, evet doğrudur bende bu haberin aynısını Ebu’l-Kasım’dan 

(sav.) işittim.498 

Biz binlerce yıl önceki kavimlerin haberlerini Kur’ân’da okumaktayız bu da 

Kur’ân’ın mucizevî yönlerindendir. Allah, insanlık tarihinde her topluluğa 

peygamberler göndermiştir. Ancak bu kavimlerin çoğu peygamberlerinin tevhîd 

davetine karşı çıkmışlardır. Allah Teâlâ da ona karşı gelen kendi mülkünde onu 

tanımayan tüm bu toplulukları zamanla helâk etmiştir. Onlardan bazılarını helâk 

ederken arkalarından bir eser bırakmıştır. Hatta Kur’ân bize: “Onlar yeryüzünde 

dolaşıp gezmediler mi ki, onlardan evvelkilerin sonunun ne olduğunu 

görsünler.499Yeryüzünde gezip dolaşın da (âyetlerimizi) yalanlayanların sonunun ne 

olduğunu görün.500 Andolsun biz aklını kullanan bir toplum için ondan (harab 

ettiğimiz o ülkeden) açık bir işaret bırakmışızdır.501 diyerek onların sonlarını bize 

haber vermiştir.  

                                                 

498 Himyerî, Cemaluddîn Abdulmelik b. Eyyüb, et-Tîcân fî mulûki’l- Himyer, 176. 
499 Muhammed, 47/10. 
500 Enâm, 6/ 11. 
501 Hacc, 22/ 4/46. 



 

114 

 

Haddini aşıp Allah’a karşı gelen kavimlerden biri de Âd kavmidir. Âd b. 

İrem’ için İlk Âd denmesinin sebebi, onların Benî Lukaym b. Hüzeyl b. Âbîl b. Dıd 

b. Âd’il-Ekber’den gelmiş olmalarıdır. Âd kavmine azap geldiğinde onların 

kardeşleri Âmâlikelerle beraber Mekke’de yaşıyorlardı. Orada olmadıklarından 

onlara azap bulaşmadı. İşte bunlara İkinci Âd kavmi denilmektedir. Bunlar daha 

sonra birbirini katliamlardan geçirdikleri için Allah onları da helâk etmiştir.502 Bu 

kavim Arab Yarımadası’nın güneyinde, Yemen ile Umman arasında, Hadramevt 

yakınlarında Kur’ân tabiriyle Âhkâf (kum tepecikleriyle örtülü yer) mıntıkasında 

yaşamışlardır.503 

1837 de Britanya Donanmasına bağlı James R. Welested, (حصن الغراب) Hısn-

Gurâb yakınında, Hûd Peygamberle ilgili bir yazıt bulmuştur.504 1992 yılında 

Nicholas Clapp isminde bir arkeolog İrem şehrinin eski kalıntılarını meydana 

çıkartmıştır. Clapp, 1932 yılında Bertram Thomas adlı İngiliz araştırıcısının “Arabia 

Felix” isimli kitabını okuduktan sonra çok etkilenir. Thomas, bu kitabında bir 

Ârab’ın daha önce içinde yaşanmış olan bir şehrin izini bulduğunu iddia etmektedir. 

Bedevîler bu şehre Ubar ismini vermişlerdi. Yazar bu bölgeye bir araştırma gezisi 

düzenlediği sırada yazara, Bedevîler, eski bir patika yolundan Ubar şehrine giden yol 

olduğunu söylemişlerdi. Maalesef Thomas araştırmasını bitirmeden ölür. Clapp, 

Thomas’ın hikâyelerinden etkilendiği için Ubar’dak arkeolojik araştırmada 

bulunmaya karar verir. İlk işi eski patika yolunu bulmak olur. Yolu bulduktan sonra 

NASA’ya müracaatta bulunur. Uydudan mıntıkanın fotoğrafını çektirir.505 Clapp, 

eski elyazma ve haritaları Californiya’daki Huntington Kütüphanesi’nde araştırmaya 

başlar. Gayesi mıntıkanın bir haritasını bulmaktır. Araştırmadan sonra meşhur 

Batlamyus’un çizdiği bir haritayı bulur. Batlamyus, bu haritada söz konusu 

mıntıkayla ilgili hem şehri hem de şehre giden yolları çizmiştir. Haritadaki çizim ile 

uzaydaki fotoğraflar birbirini desteklediğinden alelacele kazılara başlar. 12 m 

kazıdan sonra kumların altından eski harabe bir şehri ortaya çıkarırlar. Buldukları bu 

şehir harabelerinin, Kur’ân’da da geçen Âd kavmine ait İrem şehri olduğunu 

                                                 

502 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 13/97. 
503 İbnü’l-Esîr el-Cezerî, İzzuddîn, el-Kâmil fî’t-Târîh, 1/73.  
504 Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, 2/51. 
505 Cavit Yalçın, Kavimlerin Helâkı (İstanbul: Vural Yayınları, 1996), 34-38. 



 

115 

 

duyurdular.506 Bu harabelerle beraber burc’a benzer kuleler ve yüksek yapıları 

buldukları için, araştırmaları çok kolay oldu. Şimdi de Kur’ân’ın İrem hakkındaki 

sözlerine bir göz atalım:” ( ر كيف فعل ربك بعاد ارم ذات العماد التي لم يخلق مثلها في البلَدالم ت ) 

“Rabbinin Âd Kavmine ne yaptığını görmedin mi? Yüksek sütunlar sahibi İrem’e ki 

şehirler içinde onun bir benzeri yaratılmış değildi.”507 Kur’ân’a göre onların yurtları 

Âhkâf’ta idi. Kur’ân şöyle buyuruyor: Âd’ın kardeşi (Hûd’u) hatırla ki, bir vakit 

Âhkâf’ta kavmini inzâr etmişti.508 Âhkâf, “hıkf”ın çoğulu olup anlamı; dağların 

yüksekliğine ulaşmamış kumluk tepecikleridir.509 Kur’ân Âd kavminin İrem adında 

görkemli bir şehir kurduklarını bildirmiştir. “Görmedin mi? Allah neler yaptı 

(Hûd’un kavmi) Âd’a, yani direk (yüksek binalar) sahibi İrem’e Şehirler içinde 

benzeri kurulmamış”510Arkeologlar, İrem’in yeri ile ilgili uzun araştırmalardan 

faydalanarak, İrem’in Âkabe’nin yirmi beş mil doğusundaki Rem Dağı’nda kurulmuş 

olduğu görüşünü tercih etmişlerdir.511 

Allah Teâlâ Hûd peygamberi kavmi olan Âd’a gönderdi ve onları şöyle davet 

etti: “Allah’tan başka ilâhlık vasfına layık olabilecek kimse olmadığından ibadetinizi 

sadece Allah’a ediniz. Zaten sizin ilâh diye taptığınız putlar size ne bir fayda ve de 

bir zarar verebilir. Ben bu çağrımın karşılığındaki ücretini de Allah’tan başka hiç 

kimseden almıyorum. Sizler hâlâ düşünüp akıl almaz mısınız? Doğrusu yaptığınız 

işin akıbetinin size ne kadar zarar vereceğini bir anlamış olsanız, günahlarınızın 

mağfireti için Allah’tan hemen af dileyip pişman olmanız gerekirdi. Şimdi geç değil, 

pişmanlık dileyin ki Allah işlediğiniz şirke karşılık günahlarınızı afetsin. Toprağınız 

ve neslinize bereketli bulutlardan üzerinize merhamet yağmurları yağdırsın. İş böyle 

olursa Allah, sizin fizikî gücünüze yerin ve göğün bereketiyle güç katar. Sizi yaratan 

rabbinizin davetinden neden kaçıyorsunuz? Üzerinizdeki nimetine neden nankörlük 

ediyorsunuz?” Hûd (a.s.) bu davetinden sonra onlara: “Ey kavmim ben size Allah 

tarafından çok açık bir mucize ve delil getirdim. Hâlâ neden iman etmiyorsunuz? 

                                                 

506 Uluslararası Dini Araştırmaları ve Küresel Barış Sempozyumu Konya 2013, “Uluslararası Dini 

Araştırmaları ve Küresel Barış Sempozyumu Konya 2013”, International Symposium on Religious 

Studies and Global Peace: Konya, 17-18 May 2013 (Konya: TİMAV Yayınları, 2013). Prof. Dr. 

Yılmaz CAN, Eski Kavimlere Ait Şehir ve Mimarlık Eserleri, 2/771-772.  
507 Fecir, 89/6-7-8. 
508 Âhkâf,46/ 21. 
509 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 13/30. 
510 Fecir,89/6-7-8. 
511 Tabbârâ, Kur’ân’da Peygamberler ve Peygamberimiz, 98. 



 

116 

 

Onlar, hayır senin bize getirdiğin deliller bize açık olmadığından sana iman 

etmiyoruz. Zaten bizim putlarımız bize şefâat ederek bizi kurtaracaktır. Olsa olsa 

bizim bazı ilâhlarımız seni çarpmıştır. Dediler.”512 Hz. Hûd, sizin putlarınız 

hakkındaki akidenizin hiçbir doğru dayanağı yoktur. Buna karşılık onlar Hûd 

peygamberin davasını küçümseyip hor gördüler. Onu yalancılıkla itham ettiler. Oysa 

Hûd’un (a.s) onların iyiliğinden başka bir isteği yoktu. 

Hûd (a.s.)’ın Örnek Cesareti  

Hûd (a.s.) bu davetinden sonra şu şekilde onlara meydan okudu: “Sizinle 

beraber Allah’ta şahit olsun ki sizin taptığınız tanrılardan uzağım. Bundan sonra 

isterseniz hep beraber bana karşı komplo kurabilirsiniz. Bana süre de tanımayın. 

Ben, ancak benim de sizin de Rabbiniz olan Allah’a güveniyorum, Onun 

yakalamadığı hiçbir canlı yoktur. Ben her şeyi size söyledim. Şayet bunca tebliğden 

sonra iman etmezseniz. Allah canınızı aldıktan sonra, yerinize başka bir milleti 

getirir. Siz artık o millete hiçbir şekilde zarar veremezsiniz. Allah her şeyi 

gözetleyendir.”513 

Nihâyet Âd kavmi Hûd (a.s.)’ın davetinden bıktılar ve ona, haber verdiğin 

azabı getir dediler. Hûd peygamberde Allah’ın azabı mutlaka üzerinize inecektir, 

hele îlahî azabı bekleyedurun, sizinle beraber bende azabı bekleyeceğim. Dediler ki 

“Sen bize tek Allah’a kulluk etmemiz ve atalarımızın tapmakta olduklarını 

bırakmamız için mi geldin? Haydi sözlerinde doğruysan bizi korkuttuğun azabı 

hemen getir bakalım.514 Hz. Hûd, atalarını körü körüne taklit ettiklerinden dolayı 

düşünce hürriyetlerini yitirdiler ve onlarda kölelik ruhu hâkim düşünce haline geldi. 

Allah, kendi rahmetiyle Hz. Hûd ve beraberindeki müminlere Mekke’ye 

doğru yol almalarını emretmiştir. Mekke’ye ulaşan müminler kurtulduktan sonra 

Allah, Âd kavmini şiddetli bir azapla helâk etti. Âd kavmi Allah’ın düzenini kabul 

etmeyerek peygamberlerine isyân edip azgınların yolundan gittiler. Âd kavmi 

Allah’a karşı isyan ettiklerinden onlara lanet müstahâk oldu.  

                                                 

512 Hûd, 11/50-53. 
513 Hûd, 11/54-57. 
514 Ahkaf, 46/ 22. 



 

117 

 

Allah, (c.c.) Âd kavmine şiddetli bir kasırgayı mûsâllat etmiş, kof hurma 

kütüklerini savurduğu gibi onları da savurmuştur. Kur’ân, onların şiddetli azabı 

hakkında şöyle haber vermektedir: Âd kavmi yeryüzünde Allah’a karşı isyân ettiler. 

Kendilerinden daha güçlü hiç kimsenin olmadığını iddia ettiler. Onları yaratan 

Allah’ın onlardan daha güçlü olduğunu görmediler. Allah’ın âyetlerini inkâr 

ettiklerinden onlara zilletli azabı onlara tattırdı. Kara günlerin bedbaht ve 

dondurucu rüzgarla rezil edici bir azapla onları helâk etti. Onları kurtaracak bir 

yardımcı bulunamadı.515 

Allah, (c.c.) Âd kavmini uğultulu, azgın bir kasırgayla helâk etmiştir. 

“Onlara yedi gece sekiz gün, aralıksız azap yağdırdı. Allah onları uğursuzluğu 

sürekli olan bir günde kulaklarını patlatan bir kasırgayla kökünden kopmuş 

hurmanın kütüğü gibi yere yığdı.”516 Âd kavmi, uzaktan azap bulutunu görünce 

yağmur bulutu olduğunu tahmin ettiler. Çünkü çöl kumu da uzaktan bakınca yağmur 

bulutuna benzemekteydi. Âd kavminin, uzaktan bu manzaraya aldanmış olmaları 

muhtemeldir. Brian Doe, kum fırtınasının tarifini şöyle yapmaktadır: “Güçlü 

rüzgarlarla savrulan, yükselen akımlarla yüzlerce metre yukarı çıkan kumlu bir 

buluttur.”517 Ubâr şehri de metrelerce kalınlıktaki bir kum tabakasının altından 

çıkarılmıştır. Kur’ân’ın tabiriyle “yedi gün sekiz gece” bu şehrin üstüne tonlarca kum 

yağdırılmış olup insanları diri diri kumlara gömmüştür. Kazılarda bu hakikat, 

“Fransız Çam’Interesse dergisi”de şöyle geçiyor: Ubâr şehri, bir kum fırtınasının 

sonunda 12 metre kuma gömülmüştür.518  

Özetle, Hûd kavmi askerî,519 iktisadî520 ve teknolojik521 bakımından 

yeryüzünün en güçlü halkıydı. Nûh (a.s.) tufandan sonra putlara ilk tapan kavimdir. 

Bir devlet ne kadar kentsel, endüstriyel ve askerî ve teknolojik yükselme ve ilerleme 

                                                 

515 Fussilet, 41/ 15-16. 
516 Kamer, 54/18-20. 
517Brian Doe, “Southern Arabia, Thames and Hudson”, 11.12.2015, (1971), 

http://www.thamesandhudson.com/register.obyx11/12/2015. 
518 Brian Doe, Çam’Interesse, “Çam’Interesse”, Ocak 11/12/2015, (2015), 

https://www.ihya.org/kavram/konu-2762.html. 
519 Âʻrâf, 7/69. 
520 Şuârâ, 26/128. 
521 Fecr, 89/6-8. 



 

118 

 

kaydetse dahi Allah’ın dinine inkâr ve isyana kalkışması halinde onların helâk 

edilişleri kaçınılmazdır.522  

“Ahkâf” sûresi’ın 21. Âyeti de Âd kavminin yerini belirlemekte yardımcı 

olmuştur. Bu kelime Arapçada “kum tepeleri” anlamındadır. Arkeolojik bulgular 

İrem şehri ve Âd kavminin varlığı Kur’ân’ın anlattığı şekilde yok olduklarını ortaya 

koymaktadır. Kumlara gömülmüş bu şehirlerin bulunmasıyla Kur’ân’ın Allah 

tarafında gönderilmiş bir hayat kitabı olduğunun kanıtıdır.  

3.3.3. Hz. Nûh’un (a.s.) Davet Metodu ve Kavmi 

Nûh (a.s.) Lamık b. Muteveşlığ b. Ğenuğ o da Îdris b. Yerd b. Mehlaîl b. 

Kaynen b. Enûş b. Şîş b. Âdem’in oğludur. İbni Cerîr’e göre Hz. Nûh’un doğumu; 

Âdem’in (a.s.) vefâtından 126 yıl sonradır. Ehl-i kitabın kaynaklarına göre ise 146 yıl 

sonradır. İbni Hibbân “es-Sahîh”inde ise Hz. Nûh’un doğumu Hz. Âdem’in 

vefatından bin yıl sonradır. Zira İbni Hibbân, aktardığına göre: “adamın biri Allah 

Resûlüne (sav.), ‘Ey Allah’ın Resûlü! Âdem (sav.) peygamber miydi?’ diye sordu. O 

da ‘Evet! O Allah ile konuşmuştur.’ dedi. Adam, ‘Nûh ile arasında kaç yıl vardır?’ 

diye sordu. O da ‘Âdem ile Nûh arasında “on karn” İslam’dan hiç sapmadan bin yıl 

var.’ dedi. Çoğu âlimlerin kabul ettiği üzere ‘karn’ kelimesiyle yüz yıl kastedildiği 

takdirde her iki peygamber arasında bin yıl vardır. Ancak Buhârî’nin İbni Abbâs’tan 

rivâyet ettiği bin yıl İslam tevhidinden şaşmadan, putlara tapmadan, anlaşılan 

aralarındaki zamanın İslam üzerindeki bin yıldan fazla olması da anlaşılabilmektedir. 

Çünkü aralarında İslam üzerine olmayan daha başka yüzyıllar da ihtimal 

dahilindedir. Ancak Ebû Ümâme’nin rivâyeti ise aralarındaki zamanın, sadece bin yıl 

olduğu ve tümünün İslam üzerinde olduğu rivâyeti, fazlalığı bertaraf etmektedir. 

Ayrıca bu rivâyet, Ehli kitaptan bazılarının Kabil ve çocuklarının ateşe taptıklarını 

yalanlamaktadır.523 

Kur’ân kıssaları arasında tüm kültürlerin en çok üzerinde durduğu konu Nûh 

Tufânıdır. Allah (cc.) doğru yoldan uzaklaşarak Allah’a ortaklar koşan kavmini, 

Allah’a ibadet etmeleri ve taptıkları putları terk etmeleri amacıyla Hz. Nûh’u onlara 

                                                 

522 Yunus, 10/24. 
523 İbn Kesîr İsmail b. Umer Ebu’l-Fidâ, el-Bidâye ve’n-Nihâye, thk. Alî Şîrî (Beyrût: Dâru İhyâu’t-

Turâsi’l-Ârebî, 1988), 1/113. 



 

119 

 

göndermiştir. Hz. Nûh, kavmine sadece Allah’a ibadet etmelerini defalarca öğüt 

verip uyardığı halde onu tekzip edip Allah’a şirk koşmaya devam ettiler. Hz. Nûh’un 

kavmi, peygamberine isyan ederek şöyle dediler: “Bu adam sizin gibi bir beşerdir. 

O’da yiyip içiyor, sizin büyüğünüz olmak istiyor. Allah isteseydi elçiyi de melek 

olarak göndermiş olacaktı. Biz atalarımızdan bir beşerin peygamber olabileceğini de 

duymadık. O adamda zaten delilik vardır. Onu gözetlemeye, karalamaya ve baskı 

altına almaya, karar verdiler. İşler çığırından çıkınca, Hz. Nûh “Beni 

yalanlamalarına karşılık bana yardım et dedi.”524 Allah, bir gemi inşâ etmesini Hz. 

Nûh’a bildirdi. Ayrıca ona Allah’ı inkâr eden zalim kavminin tufânda boğulacağını, 

iman edenlerin ise kurtulacağını bildirdi.  

Buhârî, İbn Abbâs’ın şöyle dediğini nakleder: Âdem (a.s.) ile Nûh (a.s.) 

arasında 10 karn (yüzyıl) vardır. Bu arada doğanların tümü -putlara tapmadan-İslam 

dini üzerinde idi.525 Bu rivâyetin doğru kabul edilmesi durumunda Tevrat ve 

tarihçilerin, Kabil’in çocukları ve zürriyetinin ateşe taptığı bilgisinin doğru olmadığı 

ortaya çıkmaktadır. Nûh, (a.s.), kavmi tağut ve putlara ibadet ettikten sonra onlara 

gönderilmiştir. Bu yönüyle Hz. Nûh yeryüzüne gönderilmiş ilk peygamberdir.526 Nûh 

(a.s.) dönemindeki putlar şunlardır. Ved, Suvâa, Yeğus, Yeûk ve Nesr’ dir. 

Buhârî, İbn Abbâs’tan rivâyet ettiğine göre, “İlk puta tapan kavim Nuh’un 

(a.s.) kavmidir. Bu inanç daha sonra Araplara sirâyet etmiştir. “Ved” putu 

Devmetu’l-Cendel denen yerde Kelp aşiretine ait idi. “Sûvâ” Huzeyl’e ait idi. 

“Yeğûs” Murad kabilesiyle beraber, Sebe yakınında “Cevf” denilen yerde Beni 

Ğuteyf’in putuydu. “Yeûk” Hemdân aşiretinindi. “Nesr” Zî’l-Kelâ ailesinin Himyer 

aşiretine aitti. Bunların tümü Hz. Nûh’un kavminden sâlih olanların heykelleri idi. 

Onlar öldükten sonra şeytan insanlara oturdukları meclislerde onların heykellerini 

dikmelerini emretmiştir. İnsanlar da bu şekilde yapıp putları isimleriyle andılar ancak 

kimse tapmadı. Daha sonra aralarında bu bilgi yok olunca bu heykelleri put edinip 

onlara taptılar.”527  

                                                 

524 Mü’minûn, 23/26. 
525 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 1/113. 
526 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 1/114. 
527 Buharî. Sahîhu’l-Buhârî, Tefsîr, 4/1873, (No.4636). 



 

120 

 

Nûh’un (a.s.) peygamberliğini ve davet metodunu Hûd sûresinde 25. âyetten 

44. âyete kadar bizzat Kur’ân’dan aktarmak istiyorum: “Gerçek şu ki biz Nûh’u 

kavmine elçi olarak gönderdik; şöyle dedi: “Allah’tan başkasına tapmayın!” diye 

size göndermiş açık bir uyarıcıyım. Doğrusu ben, başınıza can yakıcı bir günün 

azabından korkuyorum.” dedi. Kavminin ileri gelen inkârcıları, “Biz seni sadece 

bizim gibi bir insan olarak görüyoruz.” Sana sığ görüşlü ayak takımımızdan 

başkasının uyduğunu da görmüyoruz. Senin bize karşı bir üstünlüğünüzü de kabul 

etmiyoruz, bilakis sizin yalancı olduğunuz kanaatini taşıyoruz” dediler. Nûh şöyle 

dedi: “Ey kavmim! Bir de şöyle düşünün: Ya benim, rabbimden gelmiş açık bir 

delilim varsa ve O kendi katından bana rahmet vermiş de siz bunu anlamazsınız! Siz 

rahmeti istemediğiniz halde biz sizi ona zorlayabilir miyiz? Ey kavmim! Buna 

karşılık sizden herhangi bir mal istemiyorum. Benim ecrim sadece Allah’a aittir. (Siz 

istiyorsunuz diye) ben iman edenleri kovacak değilim; onlar (imanları sayesinde) 

rablerine kavuşacaklardır. Fakat ben sizi bilgisizliğe gömülmüş bir topluluk olarak 

görüyorum. Ey kavmim! Onları kovarsam, beni Allah’a karşı kim koruyabilir? 

Düşünüyor musunuz? Dediler ki: “Ey Nûh! Gerçekten bizimle tartıştın ve bizimle çok 

fazla mücadele ettin. Eğer doğrulardan isen, bizi tehdit ettiğin azabı başımıza getir!” 

Nûh dedi ki: “Onu size ancak dilerse Allah getirir. Siz (O’nu) âciz bırakamazsınız.” 

Eğer Allah sizi azgınlığınızın içinde bırakmayı dilemişse, ben size öğüt vermek 

istesem de öğüdüm size fayda vermez. O sizin rabbinizdir. Ve O’na 

döndürüleceksiniz.” Nûh’a vahyolundu ki: Sakın onların yaptıklarına üzülme! Bizim 

gözetimimiz altında ve öğrettiğimiz şekilde gemiyi yap, haktan sapanlar için bana 

başvuruda bulunma! Onlar boğulacaklar! Nûh gemiyi yaparken, kavminin ileri 

gelenleri yanına uğrakça onunla alay ediyorlardı. Dedi ki: Bizimle alay ediyorsanız 

edin bakalım! Ama bilin ki sizin alay ettiğiniz gibi (gün gelecek) biz de sizinle alay 

edeceğiz! Rezil edecek bir cezayı kimin çarptırılacağını, sürekli azabın kimin başına 

geleceğini yakında göreceksiniz. Nihayet emrimiz geldi ve sular coşup yükseldi. 

Nûh’a dedik ki: “Her türden (hayvan) birer çift ile-daha önce haklarında hüküm 

verilmiş olanlar dışında -aileni ve iman edenleri gemiye bindir! Zaten onunla birlikte 

pek azı iman etmişti. Nûh, “Haydi gemiye binin! Yüzerken de dururken de Allah’ın 

adını anın. Şüphesiz ki rabbim çok bağışlayan, pek esirgeyendir” dedi. (Sonra) “Ey 



 

121 

 

toprak suyunu yut! Ey gök sen de tut! Denildi. Su çekildi; hüküm yerini buldu; gemi 

Cûdî’nin üzerine oturdu; “Zalimlerin topunun canı cehenneme!” Denildi.528 

Hz. Nûh (a.s.) gelecek olan tufâna hazırlık için gemi inşâatına başlayınca 

kavmi de çocuklarını teker teker alıp ibret için sözde yoldan çıkmış Hz. Nûh’u 

göstererek, “işte bu adamın şerrinden bir türlü kurtulamıyoruz. Gelin siz yeni nesil 

olarak bu adama hiçbir zaman inanmayınız. Çünkü bu insanları yoldan çıkarıyor.” 

Hz. Nûh onlara “Nûh gemiyi yaparken, kavminin ileri gelenleri yanına uğradıkça 

onunla alay ediyorlardı. Dedi ki: “Bizimle alay ediyorsanız edin bakalım! Ama bilin 

ki sizin alay ettiğiniz gibi (günü gelecek) biz de sizinle alay edeceğiz!”529 dedi. 

Kavminin küfürde azgın olanları, “Kavminin inkâra sapmış ileri gelenleri dediler ki: 

“Bu adam, size üstünlük kurmak isteyen, sadece sizin gibi sıradan bir insandır. Eğer 

Allah (elçi göndermek) isteseydi herhalde bir melek gönderirdi. Biz geçmiş 

atalarımızdan böyle bir şey duymadık. Bu adam olsa olsa cin çapmış biridir; bir süre 

gözetim altına tutun.”530 

Onu bir müddet gözetleyin. Tebliğini engelleyin, kimseyle konuşmasın 

dediler.” dediler. Kur’ân-ı Kerîm durumu şöyle özetlemektedir: “Kendilerinden önce 

Nûh’u kavmi de yalanlamıştı; böylece kulumuzu yalanladılar ve “delidir” dediler. O, 

baskı altına alınıp engellenmişti.531 

İnkarcılar dediler ki “Şöyle cevap verdiler: “Seni toplumun en aşağı kesiminin 

izlediğini göre sana iman eder miyiz? Nûh dedi ki: “Onlar vaktiyle ne yaptıklarını 

bilmem. Onların hesabı ancak rabbime aittir. Düşüşeydiniz bunu anlardınız. Ben 

iman etmiş kimseleri kovacak değilim. Ben sadece apaçık ortaya koyan bir 

uyarıcıyım. Ey Nûh! dediler, “Bu işten vazgeçmezsen, kesinlikle sen de 

taşlanacaksın!532 

Nûh (a.s.) rabbine şöyle dua etti: “Bunun üzerine Nûh, “Artık yenik düştüm; 

yardımını esirgeme! diye rabbine yalvardı. Hemen göğün kapılarını bardaktan 

                                                 

528 Hûd,11/25-44 
529 Hûd, 11/38. 
530 Mü’minûn, 23/24-25. 
531 Kamer, 54/9. 
532 Şuarâ, 26/111-116. 



 

122 

 

boşanırcasına inen bir yağmura açtık. Yerden de sular fışkırttık; derken sular 

önceden belirlenmiş bir iş için birleşti. Onu tahtalar ve mıhlarla gemide taşıdık.533 

Nûh (a.s.) Allah’a yalvararak şöyle dua etti: “Artık benimle onlar arasındaki 

durumu hükmünle açıklığa kavuştur, beni ve beraberimdeki mü’minleri kurtar! 

Bunun üzerine biz onu ve beraberindekileri, o her şeyle dopdolu geminin içinde 

kurtardık. Sonra geri kalanları da sulara gömdük.”534 

Şüphesiz kavmimi hidâyete erdirmek konusunda mağlup oldum. Bu kâfir 

topluluktan intikâm al. Allah’ım kavmimi gece gündüz tevhîde davet ettim, ancak 

onlar hep kaçtılar. Bana yardım et. Kavmim beni yalanladı. “Nûh “Rabbim” dedi, 

“Yeryüzünde ikârcılardan hiç kimseyi sağ bırakma! Sen onları bırakırsan kullarını 

saptırırlar ve sadece günahkâr nankör nesiller yetiştirirler.535 Allah da duasını 

hemen kabul buyurdu. 

Nûh’un kavmine 950 yıl davette bulunduktan sonra onlar Allah’ın elçisini ve 

âyetlerini yalanladılar. Buna çok üzülen Hz. Nûh’a Allah, “Bizim plan ve projemizle 

bir kurtuluş gemisini imal et. Ey Nûh! Sakın azaba uğrayacak kavminin bağışlanması 

için bana şefâat etme. Çünkü onların hepsi tufânda boğulacaktır.”536 Allah, Hz. 

Nûh’u ve müminleri kendi merhametiyle tufândan kurtardı. Âyetlerini yalanlayanları 

ise suda boğdu. Hz. Nûh tufânın geleceğine karşı tüm hazırlıklarını yapmıştı. Her 

bölgesinde bulunan ve alabildiği kadarıyla hayvandan birer çifti gemiye aldı. Yerden 

suyun fışkırdığını ve gökten su yağdığını ve böylece her tarafı su kapladığını gördü 

ve bunun beklenen tufan olduğunu oğluna söyledi. Ama oğlu hâlâ küfür ve inadında 

ısrar etti. Hz. Nûh, oğluna kâfirlerle beraber olma demesine rağmen, o dağa 

çıkacağını orda kurtulacağını söyledi. Hz. Nûh, “Bugün Allah’ın hükmünden ancak 

O’nun esirgedikleri kurtulacaktır.” derken aralarına dalga giriverdi, böylece o da 

boğulanlardan oldu.”537 kurtardık ve bunu âlemlere bir âyet (kendisinden ders 

çıkarılacak bir olay) kılmış olduk.”538 

                                                 

533 Kamer, 54/10-13. 
534 Şuarâ, 26/118-120. 
535 Nûh, 26-27. 
536 Hûd, 11/37. 
537 Hûd, 11/42-43. 
538 Ankebut, 29/15. 



 

123 

 

Allah’ın azâbı olan tufân, Nûh’un kavmine bardaktan boşanırcasına yağan 

yağmur ile yeryüzündeki tüm kaynakları fışkırtarak, göklerin suları yere değmeyecek 

bir seviyede buluşturdu. Su seviyesi yükseldikten sonra gemi içindekileriyle beraber 

dağlar büyüklüğündeki dalgalar arasında Allah’ın gözetimi ve inâyetiyle yüzmeye 

başladı. Allah’ı inkâr edip karşı gelen tüm kâfirlerin boğulmasından sonra Kur’ân-ı 

Kerîm’in anlatımına göre şöyle olmuştur: “Hz. Nûh, Allah’ım beni mübarek bir yere 

indir! dedi.” 539Allah: “Göklere sen suyunu tut, yeryüzüne de sen de suyunu yut, diye 

emretti su çekilince de helâk işi bitmiş oldu. Nuh’un kurtuluş gemisi Cûdî Dağı’na 

inmiş oldu. Ve zalimler topluluğuna “uzak olsunlar denildi.”540 “Gerçek şu ki su 

taştığı zaman, o gemide biz sizi taşıdık; Öyle ki onu sizlere bir ibret (hatırlatma ve 

öğüt) kılalım. Gerçeği belleyip kavrayabilen kullar da onu belleyip kavrasın.”541 İbn 

Cureyc’e göre gemi cuma günü Âynu’l-Verd’den kalkmış Âşure günü Cûdî Dağı’na 

oturmuştur.542 

Muhammed b. Sabit el-Ensârî (ö.118/736), Hz. Nûh hakkında 

Peygamberimizden (sav.) şöyle bir rivâyet aktarmaktadır: Kavimleri helâk olan 

peygamberler kendilerine iman edenlerle beraber Mekke’ye gelip orada vefât 

edinceye kadar Allah’a ibadet ederlerdi. Hz. Nûh, Hz. Hûd ve Hz. Sâlih 

peygamberlerin kabirleri Zemzem ile Makâm’ı İbrahim arasındadır.”543 İbn Vehb, 

“Hz. Şuâyb ve onunla beraber iman edenler de Mekke’ye gelip orda vefât 

etmişlerdir. Kabirleri Mekke’nin batısında Dâru’n-Nedve ile Beni Sehm arasında bir 

yerde medfûndur.” demiştir. İbn Abbâs: “Mekke’nin hareminde iki peygamberin 

kabrinden başka kabir yoktur. İsmail’in (a.s.) kabri Hicir’de Hz. Şuâyb’ın kabri ise 

Haceru’l-Esved’in karşısındadır.” demiştir.544 

Şırnak’ın güneyinde kalan Cûdî Dağı, il merkezine 17 km uzaklıktadır. 

Şırnak halkı arasında Cûdî Dağı’nın zirvesi “Safîne” diye anılır. Halk bu kelimenin 

gemi anlamına geldiğinden habersizdir. Eskiden halk, Hz. Nûh’un gemisinin 

durduğu mübarek bir yer olduğuna inandıklarından yazın burayı ziyaret ediyorlardı. 

                                                 

539 Mü’minûn, 23/29. 
540 Hûd, 11/ 44. 
541 Hakka, 69/11-12. 
542 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 15/335. 
543 Kurtubî, el-Câmi‘u lî Ahkâmi’l-Kur’ân, 2/130. 
544 Kurtubî, el-Câmi‘u lî Ahkâmi’l-Kur’ân, 2/130. 



 

124 

 

Buranın yüksekliği 2017 metredir. Taberî’nin bildirdiğine göre Hz. Nûh gemiden 

çıktıktan sonra Cezîre bölgesinin “Bakardâ” bölgesinde yer edindi.545 Buraya 

“Semânîn” Kürtçe ’de Heştân veya Heştîyân yani Seksanlılar köyünü kurmuştur.” 

Nitekim İbn Âbbas: Nûh (a.s.), gemide 80 insanı yüklemişti. der.546 Bu köy hâlâ 

mevcut olup, Cumhuriyyet döneminde köye, Yoğurtçular ismi verilmiştir. Tarihçi 

Yâkut el-Hamevî: Semânîn köyünün, Musul’un yukarısında Cezîre-i-İbn Omer 

yakınlarındaki Cûdî Dağı’nın yanında küçük bir belde olduğunu, Burayı ilk inşâ edip 

yerleşenin Nûh (a.s.) olduğunu ve beraberindeki 80 adamın burada evler inşâ edip 

yerleştiklerini belirtir. Hamevî daha sonra onlara bir vebâ mûsâllât olduğunu, Hz. 

Nûh ve oğulları haricinde herkesin öldüğünü, böylece. Tüm insanlığın Hz. Nûh’un 

(a.s.) sülâlesinden çoğaldığını ve Hz. Nûh’un (a.s.) insanlığın babası olarak anıldığını 

ifade etmiştir.547 Bu konuda İbn Abbas şöyle demiştir: Hz. Nûh’un (a.s.) gemisi Cûdî 

Dağı’na indi. Cûdî Dağı Musul’un “Kardâ” denilen bir bölgesindedir. Gemi burada 

uzak bir yere karaya oturdu. “Ve zâlimler topluluğuna “uzak olsunlar denildi.”548 

Yeryüzü suyunu çektikten sonra Nûh (a.s.) “Kardâ” denilen Cezîre memleketinde bir 

yer inşâ edip buraya “Semânîn” ismini verdiler. Zira inşa ettikleri yerde seksen ev 

yapmışlardır. Buraya şu anda da “Sûkû Semânîn” Seksenliler Pazarı denilmektedir.” 

İbnu’l-Esîr el-Cezerî der ki İbn Habîb, İbn Kuteybe kendi zamanlarına kadar bu yerin 

Sûk-i Semânîn (Seksenlilerin Pazarı) adıyla mevcut olduğunu bildirmişlerdir.549 

1920 yılında Sör Leonard, Amerika Pensilvanya Üniversitesi ve Britanya 

müzesiyle tarafından düzenlen bir geziye başkanlık etmesiyle Irak’a bazı tarihî 

kalıntılarını inceler. Ûr şehrinin dört mil kuzeyinde Revâbî’de Tel Ubeyd 

mıntıkasında kral mezarlarının olduğu kazıda büyük bir derinlikte su tabakalarının 

bulunmakla birlikte çok miktarda taş devrindeki savaş aletleri, pişmiş topraktan 

heykeller ve orada sıkışan geminin tahtalarına rastlar. Bunların tümü çok eski 

çağlardan bu mıntıkayı kaplayan bir tufânın bir kanıttır. Sör Leonard’ın görüşü 

tufânın tüm dünyada olmadığını, aslında bu tabaka, Dicle ve Fırat vadisinin içlerinde 

meydana gelen azgın bir sel olduğudur. Sel bu bölgede dağlar ve ovaların tümünü 

                                                 

545 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 23/582. 
546 Taberî, Câmi‘u’l-Beyân ‘ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân, 15/326. 
547 Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkût b. Abdillâh, el-Muʻcemu’l-Buldân (Beyrut: Dâru Sâdır, 

1995), 2/84. 
548 Hûd, 44. 
549 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, 1/66. 



 

125 

 

kapsamıştır. Buradaki halk tufânı, on iki levhanın üzerine tufân kıssasını 

yazmışlardır. Levhalarda gemi yapıp içine giren insanlar ve bazı hayvanlar dışında 

tüm bölge halkının bu tufânda boğulduğunu belirtmişlerdir.550 

Özetle, Allah’ın yardımı, Hz. Nûh’a (a.s.), ve Müslüman kullarına bela ve 

musibetlerden sonra gelmiş ve gelmektedir. “Sizi deneyeceğiz ki, içinizden cihad 

edenleri, zorluklara göğüs gerenleri ortaya çıkaralım ve size ait haberleri de 

deneyerek açıklığa kavuşturalım.551  

Nûh’un (a.s.) 950 sene basiretle davet edip, çektiği büyük çileden sonra 

Allah’ın yardımı gecikmedi. Allah bu büyük sabır ve cesaret karşılığında ona tüm 

yeryüzünü armağan etmiştir. Onun için Allah’a iman edenler, maddî ve manevî 

sebeplere başvurması halinde hiçbir zaman azınlıktan yenilmezler. Allah’a olan 

bağlılığını samimi bir şekilde oluşturduktan sonra gerekli tedbiri de almak suretiyle 

Allah kendi düşmanlarını helâk edip yeryüzünün hükümranlığını verecektir. 

Davetçilerin şunu iyi bilmeleri gerekmektedir: Bir millet kendini 

değiştirmedikçe Allah onları değiştirmez. Bu ümmetin öncülerinin ıslahı ne ile 

olduysa sonuncu sununda öyle olmalıdır. 

Bir kavmin güç, teknoloji ve kuvveti ne kadar olursa olsun, Allah’ın gücü 

karşısında hiçtir. Müslümanlar, onların bu aldatıcı güçleri karşısında maddî ve 

manevî sebepleri aldıktan sonra Allah’ın yardımı muhakkaktır.  

3.3.4. Hz. Lût’un (a.s.) Devet Metodu ve Halkı 

Lût, (a.s.) Hz. İbrahim’in (a.s.) kardeşi Harân’ın oğludur. Eşiyle beraber iman 

edenlerle birlikte Dicle ve Fırat’ın kuzeyinde bulunan Harrân’dan Filistin 

topraklarına hicret etmiştir. Bu mıntıkada kıtlık başladıktan sonra Hz. İbrahim’le 

beraber Mısır’a hicret etmiştir. Kıtlıktan sonra Firavun’un kendisine verdiği hayvan 

sürüsüyle Filistin’e gitmiştir. Hz. İbrahim’in (a.s.) çobanıyla arası bozulan Hz. Lût 

(a.s.), Sodom ve Gomore şehirlerine yerleşmeyi uygun gördü. Sodom yerlileri 

ahlâksızlıkta zirve yapmış bir milletti. Eşkıyalık yapıp yol keserlerdi. Oturma 

meclislerinde alenen erkeklerle livâta yaparlardı. Allah (c.c.) onlara bu ahlâksızlıkları 

                                                 

550 Tabbârâ, Kur’an’da Peygamberler ve Peygamberimiz, 85. 
551 Muhammed, 47/31. 



 

126 

 

terk edip Allah’ı birlemelerini, putlara olan ibadeti terk etmelerini emretti. Hz. Lût, 

kavmine “Lût kavmi de peygamberleri yalancılıkla suçladı. Kardeşleri Lût onlara 

şöyle demşti: “Allah’a karşı gelmekten sakınmaz mısınız? Bilin ki ben, gönderilmiş 

güvenilir bir elçiyim. Artık Allah’a karşı gelmekten sakının ve bana itaat edin. Bunun 

için sizden karşılık beklemiyorum. Benim ecrimi vermek yalmız Âlemlerin rabbine 

aittir. Rabbiniz sizleri için yarattığı eşleri bırakıp da insanlar arasında erkeklerle mi 

beraber olursunuz.? Doğrusu siz haddini aşan bir kavimsiniz?”552  

Ben Allah tarafından gönderilmiş güvenilir bir peygamberim. Allah’ın 

yasaklarını çiğneyenlerin başına gelecek azaptan sakının. Bana itâat edin ki 

kurtulasınız. Sizi çağırdığım erdemlik davası için de sizden herhangi bir ücret de 

istemiyorum. “Kavminin cevabı, “Onları (Lût ve arkadaşlarını) memleketimizden 

çıkarın! Çünkü fazla temizlik taslayan insanlar!” demelerinden başka bir şey 

olmadı.553 dedi. Kavmi ona “Şayet bu nasihâtleri bırakmazsan seni bu memleketten 

çıkaracağız.” dedi. Hz. Lût onlara “Lût, “Doğrusu ben bu yaptıklarınızdan dolayı 

sizden nefret ediyorum” dedi. “Rabbim! Beni ve ailemi, bunların yapmakta 

olduklarının vebalinden kurtar” diye dua etti. Bunun üzerine geride kalanlar 

arasındaki yaşlı kadın müstesna, onu ve bütün ailesini kurtardık.554 

Yaptıklarınızdan tiksiniyorum. Sizler kötülükte haddi aştınız; yol kesip 

insanların mallarına konuyor ve ırzlarına geçiyorsunuz. dedi. Kavmi tuğyânda ısrâr 

ettiler. Daha sonra Hz. Lût’un (a.s.) misafirlerine göz koyduklarında, kavminin 

isteklerine karşılık misafirlerine yönelik şöyle dedi: “Lût keşke benim size karşı 

koyacak bir gücüm olsaydı veya güçlü bir desteğe dayanabilseydim! dedi.555 

Şayet yanımda güçlü bir akraba topluluğu olsaydı sizi koruyacaktım. Ancak 

ben yalnız başına çaresizim. Keşke sığınacak bir kalem olsaydı da sizi orada 

koruyabilseydim. Kavmi kötü arzularına kavuşmak üzereyken melekler onları 

Allah’ın izniyle kör edip geldikleri gibi dağıttı. Melekler gelme sebeplerini Hz. Lût’a 

açıkladılar. Şehirden kaçmasınlar diye Allah gözlerini aldı. Allah Hz. Lût’a karısı 

hariç ev halkıyla beraber gece yarısı arkanıza hiç bakmadan şehirden kaçmasını zira 

                                                 

552 Şuarâ, 26/160-166.  
553 Araf, 7/81-82. 
554 Şuarâ, 26/168-170. 
555 Hûd, 11/80. 



 

127 

 

kavmine sabah vaktinde azap ineceğini bildirdi. Azâb vakti geldiğinde Allah, 

memleketlerinin altını üstüne çevirdi. Sodom şehrinin şu anki yeri Lût Gölü 

dediğimiz Ölü denizdir. Deniz seviyesinden 395 metre daha alçaktadır. Ölü denizin 

en derin yeri 400 metredir. Burası Filistin, Ürdün ve Suriye topraklarının kesiştiği 

mıntıkadır. Burada yapılan bazı arkeolojik kazılarda çok eski zamanlara dair bazı 

bilgiler elde edilmiştir.556 Kur’ân’da ( َوَالْمُؤْتفَ كَة) “el-mü’tefike” altı üstüne gelmiş 

demektir.557 (هَا ُ ب أهَْل   ”cümlesi “Şehir halkı altüst oldu.” Anlamındadır. “İfk (ا ئتْفَكََت  الْبَلْدةَ

kelimesi de hakikatleri altüst ettiğinden bu kelimeden gelmektedir. ( الْارَْضُ ا ئتْفََكَت   ) 

ifadesi de “Yer üstündekilere altüst oldu.” demektir.558 Kur’ân’da bu olay şöyle 

anlatılıyor: “Biz o memleketin altını üstüne çevirdik ve üzerlerine de çamurdan 

pişirilmiş taşı yağdırdık.”559 

Lût Gölü, aktif bir deprem bölgesinin tam üstündedir. Bu bölgede günün 

birinde büyük bir çökmede yıldırımlar ve patlamalarla beraber dehşetli bir deprem 

olmuş. Sidim vadisiyle beraber Lût kavminin şehirlerini yerin dibine 

gömülmüştür.560 Bu deprem anında, yer kabuğu çökmüş, kabuğun içinde yatan 

volkanlar yukarıya fışkırmıştır. Şehrin üst kısımlarında sönmüş kraterlere 

rastlanılmıştır. Buralarda lav kütleleri ve bazalt katmanları bulunmuştur.561 Bu bazalt 

katmanları, volkanik bir patlamayla beraber depremin olduğunun kesin göstergesidir. 

Kur’ân’da, Lût kavminin şehirlerinin üzerine topraktan pişirilmiş, istiflenmiş taşlar 

yağdırdık, âyetiyle işaret edilen husus büyük ihtimalle bu volkanik patlamadır. 

Âyetin devamında: “Emrimiz geldiğinde üstünü altına çevirdik.” ifadesi Rift 

Vadisi’inde tektonik volkanların yeryüzüne şiddetlice çıkmasından ötürü depremlerin 

meydana geldiğini ve yer yüzünde yarılma ve çöküntülerin oluştuğunu 

göstermektedir. Kur’ân’daki anlatıma göre Lût kavminin başına gelen bu felaket 

M.Ö. yaklaşık 1800 yıllarında meydana gelmiştir. Alman araştırmacı Werner Keller, 

araştırmalarında: M.Ö. iki bin yıl önce korkunç bir felaket neticesinde yer kabuğunun 

                                                 

556 Abdulvehhâb en-Neccâr, Kasasu’l-Enbiyâ (Kâhire: Nasır Matbaası, 1936), 1/147-148. 
557 Zemahşerî, el-Keşşâf ‘ân Ğavâmidi’t-Tenzîl ve ‘Uyuni’l-Ekâvîli fî Vucuhi’t-Tevîl, 4/323. 
558 Heyet, el-Mû’cemûl-Vesît (Kâhire: Mecmau’l-Lugati’l Ârabiyye, 1972), 21. 
559 Hicr, 74. 
560 Werner Keller, Unddie Bibel Hat Dochrecht (TheBible as History; a Confirmation of the Book of 

Books (New York: William Morrow, 1956), 174. 
561 Werner Keller, Unddie Bibel Hat Dochrecht (The Bible as History; a Confirmation of the Book of 

Books, 175. 



 

128 

 

çökmesiyle, kuzeyden gelen tuzlu suyun bu boşluğu doldurduğunu belirtmiştir.562 

Jeologlara göre de Lût kavmini helâk eden deprem uzun bir yer çatlağının 

neticesinde meydana gelmiştir. Şeria Nehri 190 km buyunca 180 metrelik düşüş 

oluşur. İşte Lût Gölü’nün deniz seviyesinden 400 metre daha alçak olmasının 

sebebidir. Bu ise bir zamanlar burada büyük bir jeolojik hadisenin olmasına delildir. 

Lût Gölü’nün bu garip yapısı yeryüzünün bu bölgesinde bir çatlağın Torosların 

eteklerinden başlayarak Lût Gölü’nün güneyine kadar çölden Akabe Körfezi’ne 

uzanması sebebiyledir. Bu çatlak oradan da Kızıldeniz boyunca devam eder ve 

Afrika’da son bulmaktadır. Werner Keller, araştırmalarında bu mıntıkada büyük bir 

depremin oluşmasıyla beraber büyük bir çökme, patlamanın oluştuğunu söylemiştir. 

Nihâyetinde bu deprem, Sidim Vadisi ile Lût kavminin tüm şehirlerini yeryüzünün 

derinliklerine gömmüştür.563 

Hülâsa, Hz. Lût’un davetinden alınacak dersler: 

a) İnsanların içinde bulunduğu fitne ve fesadı izale etmek için davetçinin 

hikmetle takvaya davet etmek gerekiyor. Davetçinin davetinden mal, 

mülk, şöhret ve makam elde etmek olmamalıdır. Gayesi insanları Allah’ın 

dinine davet etmek ve onun rızasını kazanmak olmalıdır. 

b) Davetçi Allah’ın dinini her hâlükârda savunması gerekir.564 

c) Hz. Lût’un güçlü kuvveti olmasına rağmen, kavmini kötülüklerden 

caydıracak, batıldan uzaklaştıracak ezici bir kuvvetin olmasını 

istemiştir.565 

d)  Hz. Lût kavmine üç vasıfta bulunmuştur: müsrifsiniz, haddi aştınız, cahil 

bir topluluksunuz.566 Bu vasıfların toplamı onların aklî dengesizlik, fıtrat 

bozukluğu ve insan nefsinin razı olduğu hadi aşmalarıdır. İşte insan 

vahyin yolundan çıktıktan sonra hayvandan daha aşağı bir hale gelir ve 

günahları aşikâr yapmaktan çekinmez. 

                                                 

562 Werner Keller, Unddie Bibel Hat Dochrecht (The Bible as History; a Confirmation of the Book of 

Books, 177. 
563 Werner Keller, Unddie Bibel Hat Dochrecht (The Bible as History; a Confirmation of the Book of 

Books, 88. 
564 Hûd, 11/72; Ankebût, 29/28. 
565 Hûd, 11/80. 
566 Araf, 7/81; Şuârâ, 26/166; Neml, 27/55. 



 

129 

 

3.4. ÜÇÜNCÜ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERİN KISACA TEFSÎRİ 

Bu bölümdeki âyetler üç konu üzerine yoğunlaşmaktadır. Fakirlik 

korkusunda muhtaç kimselere cimri davrananlar uyarılmaktadır. Hz. İbrahim (a.s.) ve 

Hz. Mûsâ (a.s.) sahifelerinin içerdiği vahiy ve mesajlardan bahseder. Sûrenin bu 

bölümü, Allah’ın âyet ve nimetlerini yalanlayanlara karşı bir uyarı mahiyetini 

taşımakla beraber onlara Allah’ın rubbubiyet ve uluhiyyetini itiraf ederek kabul 

etmelerini bildirmektedir. 

Sûre müminlerin Allah’ın davetine sırt çevirenlerden uzak durmalarını 

emretmiştir. Bu Allah’a davet metodunda takip edilmesi gereken bir yöntemdir. 

Ancak İslam davetinden yüz çeviren kişinin yaptığı hatayı yapmamamız gerekir. Bu 

şu anlama gelmektedir. Davetçi davete icabet etmeyip sırt çevireni yalnız 

bırakmamalı ondan uzak durmamalı aksine onunla yüzleşme yoluna gitmelidir.567  

Nitekim sûrede Allah (cc.) mealen şöyle buyurmaktadır: Ey peygamber 

imandan yüz çevirip Allah’a ve dinine itaat etmeyi kabul etmeyen kâfirin 

durumundan haberin var mı? Hani günahlarının yüklenmesi karşılığında arkadaşına 

az bir mal verdikten sonra cimrilik yapan kişiyi gördün mü? İmandan yüz çevirip 

infak etmeyi durduran kişinin malının infakla biteceğinden gaybtan haberi mi var? 

“De ki: “Allah’tan başka göklerde olsun yerde olsun hiç kimse gaybı bilemez.” 

Onlar ne zaman diriltileceklerini de bilmezler.”568  

Allah’a itaat etmekten kaçıp az verdikten sonra iyiliği kesenin Hz. Mûsâ’ya 

inen Tevrat ve vefalı İbrahim’in sahifelerinden haberi yok mu? İşte o sahifelerde 

şöyle denilmektedir: “Bunlar önceki kitaplarda, İbrâhim ve Mûsâ’nın kitaplarında 

da vardır.”569 “Hiçbir günahkâr başka bir günahkârın yükünü yüklenmez”570Âhiret 

gününde Allah’ın adil terazisine göre herkes ancak yaptığından sorguya çekilecek. 

Hiç kimse başkasının günahından sorumlu tutulamaz. Bu hakikat şöyle ifade 

edilmiştir: “Kim zerre miktarı hayır yapmışsa onu (karşılığını) görür. Kim de zerre 

miktarı şer işlemişse onu (karşılığını) görür.”571 

                                                 

567 Meydânî, Hasan Habenneke, Maârici’t-Tefekkür fî Dekâiki’t-Tedebbür, 2/139. 
568 Neml, 27/65; Heyet, et-Tefsîru’l-Mevdûʻî li Sûveri’l-Kur’ani’l-Kerim, 8/504. 
569 Aʻlâ, 87/18-19 
570 Fatır, 35/18. 
571 Zilzâl, 99/7-8. 



 

130 

 

Bu dünyada insanlara hem mutluluğu hem mutsuzluğu veren Allah’tır. 

Ölümü de hayatı da veren Allah’tır. “Hanginizin davranışça daha iyi olduğunu 

denemek için ölümü ve hayatı yaratan O’dur.”572 İmtihan gereği dilediğini zengin 

dilediğini de fakirleştirir. “Allah dilediği kimselere rızkı bollaştırır da daraltır da.”573 

Bazı Arapların taptığı Şiʻrâ yıldızının rabbi de Allah’tır.  

Yeryüzünün en güçlü insanları olan Hz. Hûd’ûn (a.s.) kavmi olan Âd kavmini 

helâk eden de Allah’tır. Allah bu durumu şöyle belirtmektedir: “Sonunda dünya 

hayatında onlara alçaltıcı cezayı tattırmak için o kara günlerde üzerlerine 

dondurucu bir rüzgâr gönderdik. Âhiret azabı ise daha da alçaltıcı olacak, onlara 

yardım da edilmeyecektir.”574 Semûd kavmine Hz. Sâlih’i gönderdi. Onlar da iman 

etmeyince helak oldular. Bu hakikat Kur’ân-ı Kerîm’de şöyle ifade edilmiştir: 

“Semûd kavmine gelince, onlara doğru yolu gösterdik ama körlüğü doğru yolu 

görmeye tercih ettiler; nihayet kendi yapıp ettiklerinin sonucu olarak alçaltıcı bir 

yıldırım azabı yakalayıverdi onları!”575 Bu kavimlerden önce gelen Hz. Nûh’un 

kavmi, haddi aşmada diğerlerinden daha zalim idi. Onlar da iman etmediklerin azaba 

düçar oldular. Âyeti kerimede bu durum şöyle belirtilmiştir: “Nûh, “Rabbim” dedi, 

“Doğrusu ben kavmimi gece gündüz hakka çağırdım; fakat benim çağrım sadece 

kaçışlarını arttırdı. Kendilerini bağışlaman için ben onları ne zaman çağırdıysam, 

parmaklarını kulaklarına tıkadılar; elbiselerini başlarına bürüdüler, ayak dirediler, 

kibirlendikçe kibirlendiler.”576İman etmediklerinden dolayı Allah Lût (a.s.) kavminin 

de şehirlerinin altını üstüne getirerek helâk etmiştir. “Emrimiz gelince oranın altını 

üstüne getirdik ve üzerlerine sağanak halinde, rabbin katında işaretlenmiş taşlar 

yağdırdık. Böyle cezalar zalimlerin başından hiç eksik olmaz.”577 

Hz. Muhammed (a.s.) gelmiş geçmiş peygamberlerin bir halkasıdır. Allah’ın 

bu uyarıcıları yalanladıklarından ötürü eski kavimlerin başına neler geldiğini 

bilmektesiniz. Allah’ın birliğine delalet eden nimetlerin hangisi seni şüpheye 

düşüyor ey insanoğlu? İnkârını yapamayacağın kadar size nimet vermiştir. Allah’a 

                                                 

572 Mülk, 67/2. 
573 Raʻd, 13/26. 
574 Fussilet, 41/16.  
575 Fussilet, 41/17. 
576 Nûh, 71/5-7. 
577 Hûd, 82 



 

131 

 

isyan eden helâk edilmiş kavimlerin sonlarından da haberdarsınız. Şayet sizlerde 

elçinizi yalanlayacak olursanız helâk edilmiş kavimlerin başına gelenler sizden uzak 

değildir. “De ki: “Hangi şahidin şahitliği daha güvenilirdir?” De ki: “Benimle sizin 

aranızda Allah şahittir. Bu Kur’ân bana hem sizi hem de ulaştığı herkesi onunla 

uyarmam için vahyedildi.”578  

Allah’ın gerçek vaʻdi olan Kıyamet yaklaştıkça yaklaşmıştır. Ondan başkası o 

dehşetle sahnelerini kaldıracak kimse de yoktur. Sizler Allah’ın bu sözlerine mi 

şaşırıyorsunuz? Ağlamanız gerekirken hâlâ gülebiliyorsunuz öylemi? Doğrusu sizler 

gaflet içinde oyalanıyorsunuz. Lât, Menât, Uzzâ, Şiʻrâ yıldızı ve meleklerin hiçbiri 

ibadete layık değildir. Sizi yoktan var etmenin karşılığında yalnızca Allah’a ibadet 

edip secde ediniz. 

3.5. ÜÇÜNCÜ BÖLÜMDE GEÇEN ÂYETLERDEN ALINACAK 

DERSLER 

Allah’tan başka gaybı bilen yoktur. Hz. İbrahim (a.s.) ve Hz. Mûsâ’ın (a.s.) 

Sahifelerinde aşağıdakiler yazılıydı: 

1-Hiçbir nefs başka bir nefsin günahını yüklemez. İnsan ancak çabasının 

sonucunu elde eder. Ve çabasının karşılığı ileride mutlaka görülecektir. Sonra 

kendisine karşılığı tastamam verilecektir.579 

2- Kıyamet gününde -üç kişi hariç- insanoğlunun bizatihi yaptığından başka 

hiçbir şey sevap ve günah hanesine yazılmaz. 

3- İnsanoğlunun dünyada işlediği iyilik ve kötülüğün karşılığını âhiret 

gününde mutlaka görecektir.  

4- ölüm ve hayatı, gülme ve ağlamayı, zenginlik ve fakirliği yaratan sadece 

Allah’tır.  

5-Âhiretteki ödül ceza sistemi insanların davranışlarına ve Allah’ın onlara 

yönelik bilgisine dayanmaktadır. Allah’ın insanları yarattığı ilk günden beri iyi 

bildiği, onları kendilerinden daha iyi tanıdığı bildirilmektedir. Allah kullarını, 

                                                 

578 Enâm, 6/19. 
579 Necm, 53/38-41. 



 

132 

 

sanılara ve kuruntulara göre değil bu kesin bilgiye dayanılarak hesaba çekip, ödül 

veya ceza verecektir. 

6- Allah korkusunda ağlamanın müstahab olduğu, ondan uzaklaşmasına 

vesile olabilen oyun ve eğlencelerden uzak durulması gerektiği ifade edilmiştir. 

7- Nûh, Âd, Semûd ve Lût kavimlerini helâk eden Allah’tır. Yeryüzünde fitne 

yayarak Allah’a karşı gelenlere Allah’ın azabı mutlaka gelecektir.  

8- Hz. İbrahim (a.s.) Allah’ın tüm emirlerine uyup yasaklarından sakındığı 

için, Allah’a dost olmaya layık oldu ve o böylelikle tüm insanlara önder olma 

şerefine nail oldu.  

10- Otuz iki ile elli beşinci âyetleri bağlamında şirk düşüncesinin sapıtılmış 

bir düşünce olduğu vurgulanmıştır. Daha sonra İslam davetinin Hz. İbrahim ve Hz. 

Mûsâ’nın getirdiği sağlam verasetten dolayı kıyamete kadar devam edecek bir 

davanın devamı olduğu, tarih buyunca inanç sisteminin hiç değişmediği ifade 

edilmiştir. Ayrıca sorumluluğun bireyselliği, hesaplaşmanın titizliği, davranışlara 

adil karşılıkların verilmesi gibi Allah’ın huzuruna varılacak günde uygulanacak 

ilkelerin tümü, Allah’ın adaletinin işaretlerindendir.  

11- İlahî mesajları yalanlayan toplumların başına gelen helâk ve yok edilişin 

küfür ehlinin de başına gelebileceğini belirtilmiştir.580  

12- Kıyametin iyice yaklaşmakta olduğu, Allah’tan başka o dehşetli sahneleri 

kaldıracak kimsenin olmadığı, Kur’ân’ın hakikatleri karşısında müşriklerin 

ağlamaları gerekirken nasıl gülebileceği? Onları yokluktan var etmenin karşılığında 

Allah’a şükrederek secde ve ibadet etmeleri gerektiği vurgulanmıştır. 

13- Necm sûresinin sonunda secde etmek Hz. Peygamber’in (sav.) sünnetidir. 

Bu konuda Abdullah b. Mesʻûd (r.a.) şöyle demektedir: “Necm sûresi, içinde 

secdenin olduğu ilk sûredir. Allah Resûlü (sav.) secdeye vardı onunla beraber herkes 

secdeye gitti. Yaşlı biri hariç o da bir avuç toprak alarak üzerine secde etti. Daha 

sonra onun kâfir olarak öldüğünü gördüm o Ümeyye b. Halef’tir.”581  

                                                 

580 Hûd, 11/83. 
581 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Tefsîr”, 343, (No.4582). 



 

133 

 

14- Davetçi, Allah’ın dinine açık bir şekilde davet etmeli. Kabul etmeyenleri 

uyarmalı, onları Allah’ın azabından korkutmalı, tüm bunları hikmet ve güzel sözlerle 

yapılmalı ve onlarla en güzel yöntemlerle tartışmalıdır. Onlarla ikna edici delillerle 

tartışmalı ve teşvik ve terhîb arasında bir metotla onları dine çağırmalıdır. 

15- Tebliğde uyarı safhasından önce mutlaka tebliğin geçmesi gerekmektedir. 

Yani inzâr diye bilinen insanları Allah’ın azabından korkutmak İslam davetinin en 

son merhalesidir. Ancak davet edilen kişi veya cemaatin ıslah olmalarından ümit 

kalmadıysa o zaman boşuna vakit harcamanın bir anlamı yoktur.582 

16- Sûre’den, Batılın mağlup olacağı, hak ve hakikatin ise galip geleceği 

anlaşılmaktadır.583 

  

                                                 

582 Meydânî, Hasan Habenneke, Maârici’t-Tefekkür fî Dekâiki’t-Tedebbür, 2/194. 
583 Enbiya, 21/105. 



 

134 

 

SONUÇ  

Necm sûresi, Kur’ân-ı Kerîm’in korunmuşluğu, mi‘rac olayını, rü‘yetüllah, 

Sidretu’l-Müntehâ ve garânîk olayı peygamberlerin getirdikleri tevhid inancı, ve 

namazın farz kılınması gibi İslam inancı ve ibadet açısından çok önemli bazı 

konuları haizdir. Rü’yetüllah ve garânîk hâdisesi bunların arasında en çok tartışılan 

konular olmuştur. Necm sûresi, Kur’ân-ı Kerîm’in üzerine yemin ederek onun vahiy 

mahsulü olduğunu ve onu parça parça indirdiğini vurgulamaktadır. Yine İsrâ ve 

miʻrâc mucizesi Necm sûresinin 13-19. Âyetleri bağlamında hem Kur’ân ve hem de 

mütevâtir sünnetle sabit olan bir mucizedir. Sünnet’e gelince, Buhârî, yirmi rivâyeti 

Müslim ise on sekiz rivâyeti aktarmaktadır. Bu da bize bu olayının bizzat vuku 

bulduğunu göstermektedir. Bu hadisenin vuku bulmuş olması Kur’ân-ı Kerîm 

naslarına aykırılık da teşkil etmemektedir. Miʻrâc olayının peygamberliğin 10. 

yılından 6 ay sonra ambargonun kaldırılmasından sonra Akabe biatinden sonra 

meydana gelmiş olması Hz. Peygamber’e bir teselli mahiyetini taşımaktadır. Sûrede 

yine Allah Teâlâ’nın âhirete müminler tarafından görüleceğinden bahsetmiştir. Hz. 

peygamber (sav.), olayın vuku şeklini, ayın dolunay gibi olduğu bir gecede 

müşahede edilmesine benzetmiştir. Rü’yetullahın âhirette kabul edenlerin aklî ve 

naklî delillerinin sağlam olduğunu görülmüştür. Nitekim rüُyetullahı kabul 

etmeyenlerin âyetleri kendi inanç perspektifine göre te’vil etmeye çalışarak, âyetleri 

zahirine göre tefsîr etmekten kaçındıkıları ve nakil yerine aklı önceledikleri 

müşahede edilmiştir. 

Garânîk hâdisesi hakkında ise birçok rivâyet aktarılmıştır. Ancak konuyla 

ilgili rivâyetlerin incelendiğinde bu rivâyetlerin zayıf, mürsel ve batıl olduğu 

görülecektir. Bazı müfessirler bunları eleştirmeden aktarmışken bazıları onları ciddi 

bir eleştiriden geçirmiştir. Bu rivâyetlere istinaden İslam düşmanlarının İslam 

davetinin daha ilk yıllarında bile inanç sistemine fitne ve tuzak kurmaya çalıştıklarını 

söylemek mümkündür. Şöyle ki Necm sûresinin secde hadisesini sahabenin 

İslamiyet’in beşinci yılında Habeşistan’dan dönüş yapmalarına bile sebep 

göstermeye çalışmışlardır. Ancak olayların kronolojileri bize bu rivâyetlerin doğru 

olmadığını ve rivâyetlerin kronolojik olaylar ile bağdaşmadığını göstermektedir. Zira 



 

135 

 

Necm sûresi, Peygamberliğin onuncu yılından sonra nazil olmuş iken Habeşistan’dan 

geri dönüş hicretin beşinci yılında olmuştur. 

Diğer taraftan İslam şeriatını bilen hiçbir Müslüman sünnetin dinde hüccet 

olduğunu inkâr edip İslam dininin sadece Kurân’dan ibaret olduğunu savunamaz. 

Zira şeriat hükümlerinin çoğu sünnetle sabit olmuştur. Nitekim sünnet Kur’ân’ın 

açıklaması ve beyanı durumdadır. İtikâdî olmayan meselelerde zandan kurtulmanın 

mümkün olmadığı da aşikârdır ve kimse din hükümlerinin tümünün kat‘î olduğunu 

söyleyecek durumda da değildir. Beş vakit namaz ve rekâtaları, zekâtın miktarı, Hac 

ve muamelatın hükümleri, namazdaki kırâat ve selâmın şekli, Altın, gümüş, koyun, 

keçi, deve ve ineklerde zekâtının miktarı, haram yiyecekler, İslam cezâ hükümleri, 

talakın şekli ve alışverişin hükümleri gibi şeriat hükümlerinin çoğunluğu ancak 

sünnetle sabit olabilmiştir. Sonuçta Kur’ân’ın açıklaması olan sünnete başvurmak her 

Müslümanın vazgeçilmezidir. Bu da sünnetin de vahiy mahsulü olması ve kısmen 

korunmuş olmasını gerektirmektedir. 

İlaveten sûrede Hz. Muhammed (sav.) ve daha önceki tüm peygamberlerin 

aynı inanca davet ettikleri bildirilmiş ve iman etmeyenlerin kötü son ile 

karşılaşacakları ifade edilmiştir. Allah’a isyan eden kavimlerin kötü sonlarına ve 

helâk edilişlerine tüm insanlık şahit olmuştur. Bu nedenle sûrede Mekkeli müşrikler 

ile şu anki toplumlar Allah’a iman etmeyip isyana kalkışması halinde onların da kötü 

sonla helak olacakları bildirilmektedir. Zira tarih bir tekerrürden ibarettir. Aklını 

kullanan insanlar için tarih bir ibrettir. Bu nedenle her dönemde peygamberlerin 

davet ettiği inançtan sapanların kötü son ile karşılaşakları ve helak edilebilecekleri 

ifade edilmiştir. 

  



 

136 

 

KAYNAKÇA 

 

Ahmed b. Hanbel. Müsnedü’l-İmâmi Ahmed b. Hanbel. thk. Şuayb Arnavut- Âdil 

Mürşid. 50 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1. Basım, 2001. 

Ahmed Mustafa el-Merâğî. Tefsîru’l-Merâğî. 30 Cilt. Kâhire: Mustafa Bâbî el-

Halebî, 4,1973. 

Allamü’l-Hüdâ, Ebü’l- Kâsım Ali b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Muhammed, Şerîf el-

Murtazâ- Muhammed Ebü’l-Fazl, Emâl’l-Murtaza, Ğurerü’l-fevâ’id ve 

dürerü’l-kalâid, Kahire, Dâru ihyâi’l-kütübi’l-Arabiyye, 1954. 

Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd el-. Rûhu’l-Meânî fî Tefsîri’l-Kurâni’l-Âzîm ve’s-Sebiʻl 

Mesânî. thk. Ali Abdulbârî Âtiyye. 16 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, 1415. 

Âskalânî, Ebû’l-Fazl Şihâbu’d-Dîn el-. Fethu’l-Bârî Şarhu Sahîhi’l-Buhârî. thk. 

Dâru Ebi Hayyân. 17 Cilt. Kâhire: Dâru Ebi Hayyân, 1. Basım, 1996. 

Bağdâdî, Ebû Bekir Ahmed b. Ali b.Sâbit b. Ahmed b. Mehdî el-Hatîbi’l-. el-Kifâye 

fî İlmi’r-Rivâye. thk. Ebû Abdillah es-Sûrekî. 1 Cilt. Haydar Abâd/Dekın: 

Dâriretu Maârifi’l-Osmaniyye, 1. Basım, 1357. 

Begâvî, Ferrâ el-. Meâlimü’t-Tenzîl fî Tefsîri’l-Kur’ân. thk. Abdurrazzak el-Mehdî. 5 

Cilt. Beyrut: İhyau’-Turasi’l-Ârabî, 1. Basım, 2020. 

Belhî Ebu’l-Hasan Mukatil b. Süleyman b. Bişr el-Ezdî, thk. Abdullah b. Mahmud 

Şuhhate, Dâru İhyai’t-Turâs, Beyrut, 1 Basım, H. 1423. 

Beyhekî, Ebû Bekir Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî. Maʻrifeti’s-Süneni vel-Asâr. thk. 

Abdulmûʻtî- Emin Kalâʻcî. 15 Cilt. Beyrut: Nâşirûn/Pakistan /Dâru 

Kuteybe/ Beyrut, 1. Basım, 1991. 

Brian Doe. “Southern Arabia, Thames and Hudson”. 11.12.2015, 21. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. Sahîhu’l-Buhârî. 

thk. Mustafâ Dîb el-bugâ. 7 Cilt. Dimaşk: Dâru İbn Kesîr, 5. Basım, 1993. 

Buhârî. Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî Buhârî Sahîhu’l- thk. 

- Mustafâ Dîb el-bugâ. 7 Cilt. Dimaşk: İbn Kesîr,Dimeşk, 5. Basım, 1993. 

Camîul-Beyân ân Te’vîli Ây’il-Kur’ân. thk. Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-

Taberî- Abdullah b. abdulmuhsin et-Türkî. 26 Cilt. Kâhire: dâru Hecer, 1. 

Basım, 2001. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî, es-Sihâh Tâcu’l-lügâ ve Sihâhu’l-

Arabiyye, thk. Ahmed Abdulğaffur Attâr, Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, Beyrut, 

1987, cilt sayısı, 6. 

Cevziyye, Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr ez-Zerâî ed-Dimeşkî İbn Kayyim el-. 

Zâdü’l-Meʿâd fî Hedyi Hayri’l-ʿİbâd. 1 Cilt. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2. 

Basım, 2005. 

Cezerî, Ebû’l- Hasen Ali bi Ebi’l-Kerem Muhammed b. Muhammed el-. el-Kâmil 

fi’t-Tarih, ts. 



 

137 

 

Cürcânî, Seyyid Şerîf. Şerhu’l-Mevakıf. 16 Cilt. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu, 1. Basım, 2015. 

Derviş, Mühyiddin. Î’râb-ul-Kur’ân ve Beyânuh. 10 Cilt. Beyrut: İbn Kesîr,Dimeşk, 

Beyrut, 4. Basım, 1415. 

DEMİR Cemil, Necm Sûresinin Rûhu’l-Meânî ve Tahrîr et-Tenvîr adlı Tefsîrlerden 

Karşılaştırmalı Tefsîri, Yalova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Basılmamış yüksek lisans tezi, 2016. 

Ebû Abdillah Şemsuddîn Muhammed b. Bekr b. Eyyûb ez-Zürâî el-Hanbelî İbnu’l-

Kayyim. Zâdu’l-mead. 1 Cilt. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2. Basım, 2005. 

Ebû Ali el-Kâlî, İsmail b. el-Kasım b. Âyzûn b. Harûn b. İsa B. Muhammed b. 

Selman, el-Bâriʻ fi’l-Lügâ, thk. Hişâm et-Tâân, Nahdâ, Dâru’l-Hadaretu’l-

Arebiyye, Beyrut, Birinci basım, 1975. 

Ebû Davûd es-Sicistânî, Süleyman b. Eşâş el-Ezdî. Süneni Ebi Davûd. thk. Şuâyb 

Arnâvût. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’r-Risâle’l-Âlemiyye, 1. Basım, 2009. 

Ebû Şuhbe, Muhammed b. Sûveylim, es-Siretu’n-Nebeviyye âlâ Dav’i’l-Kurân ve’s-

Sünne, Dimeşk: Dâru’l-Kalem, H.1427. 

Ebû’l-Fazl Şihâbuddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed İbn el-Askalânî. 17 Cilt. Kâhire: 

Dâru Ebi Hayyan, 1. Basım, 1996. 

Ebû’l-Fidâ, İsmail b. Omer b. kesîr. el-Bidâye ve’n-Nihâye. thk. Alî Şîrî. Dâru 

İhyâu’t-Turâsi’l-Ârebî, 1. Basım, 1988. 

Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm. İbn 

teymiyye el-Harrânî. ed. Ahmed b. Nâsır et-Teyyâr. 6 Cilt. Suudi Arabistan: 

Dâru İbn Cevzî, 1. Basım, H. 1441. 

Elbânî Nâsiruddin, Muhammed. Nasbu’l-Mecânîk li Nesfi kıssati’l-Garânîk. Beyrut: 

el-MektEbû’l-İslâmî, 1996. 

Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kasım b. Muhammed b. Beşşâr, ez-Zâhir fi 

Maânî Kelâmi’n-Nâs, thk. Hâtım Salih ed-Dâmin, 2 cilt, Beyrut: Risâle, 

Birinci basım, , 1992. 

Endelusî, Ebû Muhammed Abdulhak b. Galip b. Abdurrahman b. Temam b. Atiyye, 

el-Muharibî, thk. Abdusselam Abduşşafî Muhammed, Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, Beyrut: birinci basım, H. 1422 

Enveru’l-Baz. et-Tefsîru’t-Terbevî li-Ku’ranî’l-Kerîm. 3 Cilt. Kahire: Dâru’n-Neşr 

Li’l-Câmiât, 1. Basım, 2014. 

Eş‘arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-. el-Îbâne ân Usuli’d-

Dîyâne. thk. Sâlih b. Mukbil b. Abdillah el_Âsîmî et’Teymî. 1 Cilt. Riyâd/ 

Suûdi Ârabistan: Dâru’l-Fadile, 1. Basım, 2011. 

Ezherî, Muhammed b. Ahmed b. el-Ezherî el- Herevî, Tehzîbu’l-Lügâ, thk. 

Muhammed İved Mürib, 8 cilt, Beyrut: Dâru İhyai’t-Turâsi’l-Arabî, birinci 

basım, 2001, 

Ferâhidî, Halîl b. Ahmed, thk. Mehdî el-Mahzûmî, İbrahim es-Samurrâî, el-Âyn 

Kahire: Mektebetu’l-Hilâl, trhsz. 



 

138 

 

Ferrâ’ el-Begâvî, Mes‘ûd b. Muhammed. Tefsîru’l-Bağâvî. 8 Cilt. Riyâd: Dâru Tîbe, 

4. Basım, 1997. 

Gecrâtî, Muhammed Tahir el-Fetnî el-. Mecmaû Bihâru’l-Envâr fî Garâibi’t-Tenzîl. 

5 Cilt. Medine: Meclis Dâiretu’l-Maârifi’l-Osmâniyye, 3. Basım, 1967. 

Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkūt b. Abdillâh el-. el-Muʻcemu’l-Buldân. 7 

Cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 2. Basım, 1995. 

Hamidullah, Muhammed. İslam Peygamberi. 1 Cilt. İstanbul: Beyân, 2. Basım, 2013. 

Hatîbi’l-Bağdâdî, Ebu Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit b. Ahmed b. Mehdî, el-Kifâye fî 

İlmi’r-Rivâye, thk. Ebû Abdillah es-Sûrekî, Haydar Abâd Dekin, Dâriretu 

Maârifi’l-Osmaniyye, 1357. 

Havâ, Sâid. el-Esas- fit-Tefsîr. 11 Cilt. Kahire: Dâru’-Selâm, 6. Basım, H.1424. 

Heyet. el-Mû’cemûl-Vesît. 1 Cilt. Kâhire: Mecmau’l-Lugati’l Ârabiyye, 2. Basım, 

1972. 

Himyerî, Ebû Muhammed Cemaluddîn Abdulmelik b. Eyyüb, et-Tîcân fî mulûki’l- 

Himyer, thk. Merkezu’d-Dirâsât ve’l-Ebhâsi’l-Yemeniyye, Merkezu’d-

Dirâsât ve’l-Ebhâsi’l-Yemeniyye, birinci basım, H. 1347. 

 Humeyd b. Ahmed Nuaycât. Kur’ân’daki isrâ ve mirâc mucizesinin aklî imkânı. 

“Mecelletu’d-Dirasetu’l-Ârebiyye, H. 1558. 

Hüsynî ez-Zübeydî, Muhammed Murtadâ, Tacu’l-Ârûs min Cevâhiri’l-Kamûs, ed. 

heyet Kuveyt: Vezaretu’l-İrşâd ve’l-Enbâ, 2001. 

İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tûnisî. et-Tahrîr 

ve’t-Tenvîr mine’t-Tefsîr. 30 Cilt. Tunus: et-Tunusiyye li’n-Neşr, 1984. 

İbn Dureyd Ebû Bekr Muhammed b. Hasan b. Dureyd el-Ezdî, Cemheretü’l-Lügâ, 

thk. Remzî Münîr Baʻlebekî, Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, Birinci basım, 

1987. 

İbn Dursteveyh, Ebû Muhammed, Abdullah b. Cafer b. Muhammed b. Dursteveyh b. 

Mirzeban, Tashîhu’s-Sahîh ve Şerhuh, thk. Muhammed Bedevî el-Mehtûn, 

Kahire: el-Meclisu’l-Aʻlâ li Şuûni’l-İslamiyye, 1998. 

İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahman b. Muhammed, b. İdris b. el-Munzir 

et-Temîmî el-Hanzalî Râzî, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Âzîm, thk. Esʻed 

Muhammed et-Tib, Mektebetu Nizâr Mustafa el-Bâz, üçüncü basım H. 

1419. 

İbn Hazm, Ali b. Ahmed Sâîd. el-İhkâm fî Usûl’il-Ahkâm. thk. Ahmed Muhammed 

Şâkir. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Âfâku’l-Cedîde, 1. Basım, 1983. 

İbn Hişâm el-Himyerî, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik. es-Siretu’n-

Nevbeviyye. thk. Mustafâ es-Sekâ vd. 2 Cilt. Kâhire: Mustafa Bâbî el-

Halebî, 2. Basım, 1955. 

İbn Kesîr İsmail b. Umer Ebu’l-Fidâ, el-Bidâye ve’n-Nihâye, thk. Alî Şîrî Dâru 

İhyâu’t-Turâsi’l-Ârebî, 1988. 

İbn Kuteybe ed-Dineverî Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim, Garîbu’l-Hadîs,thk. 

Abdullah el-Cebbûrî, Bağdad: Matbaatu’l-Ânî, Birinci basım, H. 1397. 



 

139 

 

İbn Teymiyye, Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm. 

Takrîbu Fetâvâ İbn Teymiyye. thk. Ahmed b. Nâsır et-Teyyâr. 6 Cilt. Suudi 

Arabistan: Dâru İbn Cevzî, 1. Basım, 1441. 

İbnu’l-Cevzî, thk. Cemalu’d-Din Ebu’l-Farec Abdurrahman b. Ali b. Muhammed 

Abdurrezak el-Mehdî, Zâdul-Mesîr fî İlmi’t-Tefsîr, Beyrut: Dâru’l- Kitabi’l-

Ârebî, H. 1422. 

İbnu’l-Manzûr el-Ensârî, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. 

Ahmed. Lisânü’l-Ârab. 15 Cilt. Beyrut: Sadır, 1. Basım, 1968. 

İbnü’l-Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kasım b. Muhammed b. Beşşâr, ez-Zâhir 

fî Meânî Kelimâti’n-Nâs, thk. Hâtım Salih ed-Dâmin, 2 cilt, Beyrut: Risâle, 

birinci basım, 1992. 

İbnü’l-Esîr, Mecdüddîn Ebü’s-Seâdât el-Mübârek b. Esîrüddîn Muhammed b. 

Muhammed el-Cezerî, en-Nihâye fî Ğerîbi’l-Hadîs, thk.Tahir Ahmed ez-

Zâvî, Mahmud Muhammed et’Tenâhî, 5 cilt, Beyrut: el-Mektebetü’l-İlmiyye 

1979. 

İbrahim Anis - Abdel Halim Montaser - Attia Al-Sawalhi - Muhammad Khalafallah 

Ahmed, el-Muʻcemu’l-Vasît. 2 Cilt. Kâhire: Mecmau’l-Lugati’l Ârabiyye, 2. 

Basım, 1972. 

İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî Ebü’l-Fazl- eş-Şifâ bi târîfi Hukuki’l-Mustafâ. thk. 

Ahmed b. Muhammed b. Muhammed eş-Şimnî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’-Fikr, 

1. Basım, 1988. 

Kadî Abdulcebbar. el-Muğnî fî Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-Âdl. 16 Cilt. Kâhire: Dâru’l-

Misriyye, 1. Basım, 1962. 

Kâmil Güneş. Kadî Abdulcebbar Örneği. “Mutezilî Düşüncede Aklın Nakilden önce 

Gelmesi Meselesi üzerine “Kadî Abdulcebbar Örneği” 1 (01 Mart 2004), 

135-162. 

Kurtûbî, el-Cami‘li Ehkâmi’l-Kur’ân. thk. Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed el, 

Ensârî Ahmed Berdûnî,İbrahim Atfiş. 20 Cilt. Kâhire: Dâru Kutubi’l-

Misriyye, 2. Basım, 1964. 

Mehdî b. Rizkullah Ahmed, es-Siretu’n-Nebeviyye, Mezmaʻ Melik Fahd, Medine. 

Mevdûdî, Ebû’l-Â’lâ. Tefhîmu’l-Kur’ân. 7 Cilt. İstanbul: İnsan, 1. Basım, 2020. 

Meydânî, Hasan Habenneke, Maârici’t-Tefekkür fî Dekâiki’t-Tedebbür, 15 cilt, 

Dimeşk: Dâru’l-Kalem, 2000. 

Muhammed b. Yusuf b. Ali b. Yusuf b. Hayyan Esîru’d-Din Ebû Hayyan el-

Endulusî, Bahru’l-Muhît fit’Tefsîr. thk. Sidkî Muhammed Cemîl. Beyrut: 

Dâru’-Fikr, 1420. 

Heyet, Mebâhis fî’t-Tefsîr’l-Mevdûî, Ed. Mustafa Müslim, (Dimeşk: Dâru’l-Kalem 

2010). 



 

140 

 

Müslim, b. Haccâc el-Kuşeyrî En-Neysâburî- Sahîhu Müslim. thk. Muhammed 

Abdulbakî. 5 Cilt. Kâhire: İsâ el-Bâbî el-Halebî, 1955. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. el-Câmiu’-Sahîh. thk. Muhammed 

Fuâd Abdulbaki. Kâhire: İsâ el-Bâbî el-Halebî, 1955. 

Neccâr, Abdulvehhâb en-. Kasasu’l-Enbiyâ. 1 Cilt. Kâhire: Nasır Matbaası, 2. 

Basım, 1936. 

Nedvî, Ebû’l-Hasen Ali el-Hasenî en- es-Siret’ün-Nebeviyye. 1 Cilt. Beyrut: Dâru 

İbn Kesîr, 1. Basım, 2013. 

Nevevî, Muhyiddin b. Ebi Zekeriyya b. Şeref. el-Minhâc Şerhu Sahîhi Müslim. 6 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Hayr, 1. Basım, 1994. 

Ömer Pakiş, “Rü’yetullah ile ilişkilendirilen Âyetlerin Muʻtezile Okuma Biçimi Kadî 

Abdulcebbâr ve Zemahşerî Örneği” Marmara Üniversitesi, İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 0/21 2014. 

Ragıb el-İsfahânî, Ebu’l-Kasım el-Hüseyn b. Muhammed, el-Mufredât fî Ğarîbi’l-

Kur’ân, thk. Safvan Adnan ed-Dâvûdî, Beyrut: Dâru’l-Kalem, ed-Dar’u-ş-

Şamiyye, Dimaşk- birinci basım, H.1412. 

Râzî, Abdillah Muhammed b. Omer er-, b. Hasen, b. Husayn, et-Teymî. Mefâtihü’l-

Gayb. 30 Cilt. Beyrut: İhyau’-Turasi’l-Ârabî, 3. Basım, 1420. 

Sa‘d, Ebû Abdillâh Muhammed el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî ibn. et-

Tabakâtu’l-Kubrâ. thk. Muhammed abdulkadir Âtâ. 9 Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1990. 

Sâbûnî, Muhammed Ali Sabûnî es-. safvetu’t-Tefâsîr. 3 Cilt. Kâhire: Dâru’s-Sâbûnî, 

1. Basım, 1997. 

Sâdî, Abdurrahman b. Nâsir es-. Teysîru’-Kerîm er-Rahmân fî Tefsîri Kelâmi’l-

Mennân. çev. M. Beşir Eryarsoy. 5 Cilt. İstanbul: Gurebâ, 1. Basım, 2006. 

Salihî es-Sâlihî, Muhammed b. Yusuf, Subulu’-Hudâ ve’-Reşâd, thk. Adil Ahmed 

Abdulmevcûd, Ali Muhammed Muâvvid, 12 cilt, Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, birinci basım, 1993. 

Sanânî, Ebû Bekr Abdurrazzâk b. Hemmâm b. Nâfî el-Himyerî el-Yemânî, Tefsîru 

Abdurrazzâk, thk. Mahmud Muhammed Abduh, 3 cilt Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, Birinci Basım H.1419. 

Sîbâî Mustafâ. es-Sünne ve Mekânetuhâ fî Teşrîi’l-İslâmî. 1 Cilt. Dimeşk: el-

Mektebû’l-İslâmî, 2. Basım, 1978. 

Suhârî, Seleme b. Müslim el-Avtebî, el-İbâne fî’l-Lügâti’l-Arabiyye, thk. 

Abdulkerim Halife, 4 cilt, Ummân: et-Turâsu’l-Kavmî, birinci basım,1999. 

Suyûtî, Ebû’l-Fadl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed es-. el-İtkân 

fî Ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed eb’ul-Fadl İbrahim. 4 Cilt. Kahire: el-

Heyetu’l-Misriyyetu’l-Âmmetu li’l-Kitâb, 1. Basım, 1974. 

Süheyl Zekkâr. Tevrât. Beyrut: www.kotaiba.com, 1. Basım, 2007. 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş- er-Risâle. thk. Muhammed 

Seyyid Keylânî. 1 Cilt. İstanbul: Eren Ofset, 1. Basım, 1985. 

Şakir, Ahmed. Umdetu’t-Tefsîr âni’l-Hafizi İbn Kesîr. 3 Cilt. Mısır/Mansûra: Dâru’l-

Vefâ, 2. Basım, 2005. 



 

141 

 

Şâzilî, Seyyid b. Kutb b. Hüseyn eş-. Fi Zilal-el-Kur’ân. çev. Sâlih Uçan, Abdullah 

Yolcu, Lütfullah Bender. 9 Cilt. İstanbul: Dünya, 1. Basım, 1991. 

Şehâbeddin Mahmûd. Rûhu’l-Meânî fî Tefsîr Kur’âni’l-Âzîm ve Seb’il Mesânî. 16 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1854. 

Şehrezorî, Osman b. Abdurrahman Ebû Amr Takiyyuddîn İbn Selâh, Mukaddimetu 

İbn Selâh, thk. Abdullatif Hümeyyim, Mahir Yasin el-Fahl, Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, birinci basım, 2002. 

Şihâbuddin el-Kastallânî, Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr. el-Mevahîbu’l-

Leduniyye bi’l-Minehi’l-Muhammediyye. 3 Cilt. Kâhire: el-Mektebetu’t-

Tevfikiyye, ts. 

Şirbînî, Şemsuddin Muhammed b. Ahmed el-Hatîbi’ş- es-Sirâcü’l-Münîr fî’l-Îâneti 

âlâ Mârifeti Meânî Kelâmî Rabbîna el-Hekîm el-Habîr. 4 Cilt. Kahire: 

Bulak, 1285. 

Tabbârâ, Afiîf Abdulfettah. Kur’ân’da Peygamberler ve Peygamberimiz. 1 Cilt. 

İstanbul: Gonca, 1. Basım, 1982. 

İsmail Cerrahoğlu, “Garânîk”, TDV. İslam Ansiklopedisi, İstanbul: Türikye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1996. 

Teyyâr, Ahmed b. Nâsır, Takrîbu Fetâvâ ve Resâil eş-Şeyh İbn Teymiyye, 6 cilt, 

Suudi Arabistan: Dâru İbn Cevzî, 1441. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-. Sünenu’t-Tirmizî. thk. Ahmed 

Muhammed Şâkir, Muhammed Fûad Abdulbaki, İbrahim Atve. 5 Cilt. 

Kâhire: Mustafa Bâbî el-Halebî, 2. Basım, 1975. 

Uluslararası Dini Araştırmaları ve Küresel Barış Sempozyumu Konya 2013. 

“Uluslararası Dini Araştırmaları ve Küresel Barış Sempozyumu Konya 

2013”. International Symposium on Religious Studies and Global Peace: 

Konya, 17-18 May 2013. Konya: TİMAV Yayınları, 2013. 

Vâhidî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ahmed b. Muhammed b. Ali en-Nîsâbûrî eş-Şâfiî, et-

Tefsîru’l-Basît, thk. Muhammed b. Suud Üniv. Bir heyet, Ummâdetü’l-

bahsi’l-İlmî, birinci basım, trhsz. 

Werner Keller. Unddie Bibel Hat Dochrecht (TheBible as History; a Confirmation of 

the Book of Books. 1 Cilt. New York: William Morrow, 1956. 

https://search.library.wisc.edu/catalog/999466818002121 

Yalçın, Cavit. Kavimlerin Helâkı. İstanbul: Vural, 2. Basım, 1996. 

Yûsuf b.Abdillah tümünü değiştirMuhammed İbn Abdilber. Câmîʻû, Beyân’îl, Îlmi 

ve Fedlih. thk. Ebi’l-Eşbâl ez-Zûherî. 2 Cilt. Suudi Arabistan: Dâru İbn 

Cevzî, 1. Basım, 1994. 

Zamehşerî, Ebû’l-Kâsım Mahmûd b. Omer b. Muhammed el- Hârizmî ez-. el-Keşşâf 

‘ân Ğavâmidi’t-Tenzîl ve ‘Uyuni’l-Ekâvîli fî Vucuhi’t-Tevîl. 2 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-Ârabiyye, 2012. 

Zehebî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân el-Fârikî ez-. Tezkîretül-Huffâz. 

thk. Zekeriyya Ûmeyrât. 5 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1. Basım, 

1998. 



 

142 

 

Zekeriyyâ-el-Ensârî, Mustafa ez-Zehebî eş-Şâfiî. Fethu’l-Vehhâb, bi-Şerhi 

Menheci’t-Tullâb. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’-Fikr, 1994. 

Zübeydî, Muhammed Murtadâ el-Hüsynî ez-. Tacu’l-Ârûs min Cevâhiri’l-Kamûs. ed. 

heyet. 40 Cilt. Kuveyt: Vezaretu’l-İrşâd ve’l-Enbâ, 4. Basım, 2001. 

 

 

 


