
i 

 

 

 

 

 

 

T.C. 

YOZGAT BOZOK ÜNĠVERSĠTESĠ 

LĠSANSÜSTÜ EĞĠTĠM ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLAM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠM DALI 

 

 

KONYALI MEHMED VEHBĠ EFENDĠ’NĠN  

HULÂSATU’L-BEYÂN FÎ TEFSÎRĠ’L-KUR’ÂN 

 ADLI ESERĠNDE TEFSÎR METODU  

 

 

HALĠME AKKUġ 

 

DOKTORA TEZĠ 

 

 DanıĢman: Doç. Dr. Mehmet ALTUNTAġ 

 

KASIM - 2024 

YOZGAT 



i 

 

T.C. 

YOZGAT BOZOK ÜNĠVERSĠTESĠ 

LĠSANSÜSTÜ EĞĠTĠM ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLAM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠM DALI 

 

 

 

KONYALI MEHMED VEHBĠ EFENDĠ’NĠN  

HULÂSATU’L-BEYÂN FÎ TEFSÎRĠ’L-KUR’ÂN 

 ADLI ESERĠNDE TEFSÎR METODU  

 

 

HALĠME AKKUġ 

 

 

DOKTORA TEZĠ 

 

 

DanıĢman: Doç. Dr. Mehmet ALTUNTAġ 

 

 

 

KASIM - 2024 

YOZGAT 



ii 

 

 

YOZGAT BOZOK ÜNĠVERSĠTESĠ 

LĠSANSÜSTÜ EĞĠTĠM ENSTĠTÜSÜ 

LĠSANSÜSTÜ TEZ ONAY FORMU 

 

T.C. 

YOZGAT BOZOK ÜNĠVERSĠTESĠ 

LĠSANSÜSTÜ EĞĠTĠM ENSTĠTÜSÜ 

 

Enstitümüzün Temel Ġslam Bilimleri Anabilim Dalı Doktora Programı öğrencisi Halime 

AKKUġ‟un hazırladığı “Konyalı Mehmed Vehbi Efendi’nin Hulâsatu’l-Beyân fî 

Tefsîri’l-Kur’ân Adlı Eserinde Tefsîr Metodu” baĢlıklı tezi ile ilgili tez savunma sınavı, 

Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliği‟nin ilgili maddeleri gereğince 

29/11/2024 Cuma günü saat 15:00‟da yapılmıĢ, tezin onayına oy birliği ile karar 

verilmiĢtir. 

 

BaĢkan                 : Prof. Dr. Ġsmail PIRLANTA 

Jüri Üyesi (DanıĢman) : Doç. Dr. Mehmet ALTUNTAġ 

Jüri Üyesi                 : Doç. Dr. Ali BĠNOL 

Jüri Üyesi                 : Doç. Dr. Mehmet Sami YILDIZ 

Jüri Üyesi                 : Doç. Dr. Süleyman PAK 

 

ONAY: 

Bu tezin kabulü, Enstitü Yönetim Kurulu‟nun ……../……../….. tarih ve …… sayılı 

Enstitü Yönetim Kurulu Kararı ile onaylanmıĢtır. 

                                                                             …...../......../........    

                                                                    Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 

KYT-FRM-110/00 



iii 

 

TEZ BEYANI 

 

Tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu tezin yazılmasında bilimsel ahlak 

kurallarına uyulduğunu, baĢkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunulduğunu, tezin içerdiği yenilik ve sonuçların baĢka bir 

yerden alınmadığını, kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapılmadığını, tezin herhangi 

bir kısmının bu üniversite veya baĢka bir üniversitedeki baĢka bir tez çalıĢması olarak 

sunulmadığını beyan eder, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını 

kabullendiğimi beyan ederim.   

 

Halime AkkuĢ 

29/11/2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

ÖN SÖZ 

 

Divan Ģâirlerinden Mahmud Abdülbâki‟nin (öl. 1008/1600): “Âvazeyi bu âleme Dâvûd 

gibi sal/Bâki kalan bu kubbede bir hoĢ sedâ imiĢ”
1
 mısraları dünyada etkili ve nitelikli 

yaĢamın önemini anlatan vecîz ifadelerden biridir. Gök kubbeye bırakılmıĢ sayısız sedâdan 

belki de en etkilisi ilmî anlamda, daha da etkilisi Kur‟ân ilimleri üzerine bırakılan sedâlar 

olsa gerektir. Tarihin seyrine bakıldığında bilhassa Kur‟ân-ı Kerîm üzerine çok kıymetli 

eserlerin te‟lîf edildiği görülmektedir. Mukâtil b.  Süleymân (öl. 150/767), Taberî (öl. 

310/923), ZemahĢerî (öl. 538/1144), Beyzâvî (öl. 685/1286), Kurtubî (öl. 671/1273), 

Ebussuûd Efendi (öl. 982/1571) ve daha pek çok isim Kur‟ân‟ın tefsîri üzerine eserler 

yazmıĢlar ve hoĢ bir sedâ bırakmıĢlardır.  

YaĢamı Osmanlı‟nın son dönemi, Cumhuriyet‟in ilk yıllarına tekâbül eden Mehmed Vehbi 

de bu kervana katılanlardandır. Onun Hulâsatu’l-Beyân adlı eseri, bıraktığı âvazeyi 

akademik dünyaya duyurmak maksadıyla çalıĢmamızın temel kaynağı olarak seçilmiĢtir. 

Tez konumun seçimi ve yazım sürecinde öncülük eden, moral, motivasyon ve her türlü 

desteğini her daim yanımda hissettiğim kıymetli danıĢman hocam Doç. Dr. Mehmet 

ALTUNTAġ‟a Ģükranlarımı sunarım. Ayrıca tezimin temel kaynağı olan Hulâsatu’l-Beyân 

fî Tefsîri’l-Kur’ân adlı eserin 15 ciltlik Osmanlıca nüshasını baĢtan sona okuyup latinizesi 

ile mukayese etmemde yanımda olan sevgili babam Ġbrahim AKKUġ‟a, dua ve 

destekleriyle her türlü yanımda olan sevgili annem Makbule AKKUġ‟a, tezimi okuyarak 

tashihini yapan kıymetli arkadaĢım Merve ÇOġGUN‟a ve ailemin tüm fertlerine, dualarını 

benden esirgemeyen öğrencilerim ve arkadaĢlarıma, eğitim hayatım boyunca üzerimde 

emeği olan tüm hocalarıma teĢekkür ederim.  

 

Halime AkkuĢ 

29/11/2024 

 

                                                           
1
 Mahmûd „Abdulbâki, Dîvân-ı Şerîf (b.y.: y.y., 1625), 48a.  



v 

 

ÖZET 

 

DOKTORA TEZĠ 

 

KONYALI MEHMED VEHBĠ EFENDĠ’NĠN HULÂSATU’L-BEYÂN FÎ  

TEFSÎRĠ’L-KUR’ÂN ADLI ESERĠNDE TEFSîR METODU  

 

HALĠME AKKUġ 

 

YOZGAT BOZOK ÜNĠVERSĠTESĠ 

LĠSANSÜSTÜ EĞĠTĠM ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLAM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠM DALI 

 

TEZ DANIġMANI: DOÇ DR. MEHMET ALTUNTAġ   

 

Konyalı Mehmed Vehbi, 1861-1949 yılları arasında yaĢamıĢ ilim ve siyaset adamıdır.  

Müderris, müfessir ve mebus kimliğine hâiz olan Mehmed Vehbi, ilim dünyasına çok 

kıymetli eserler kazandırmıĢtır. Hulâsatu‟l-Beyân fî Tefsîri‟l-Kur‟ân onun en önemli 

eseridir. Bu çalıĢma, Mehmed Vehbi‟nin hayatını, ilmî ve siyasî yönünü, eserlerini ve 

Hulâsatu‟l-Beyân fî Tefsîri‟l-Kur‟ân adlı eserinde izlediği metodunu incelemeyi 

amaçlamaktadır. ÇalıĢma giriĢ, üç bölüm ve sonuçtan oluĢmaktadır. GiriĢ kısmında 

çalıĢmanın amacı, konusu, kapsamı ele alınmıĢ aynı zamanda izlenilen yöntem, baĢvurulan 

kaynaklar hakkında bilgi verilmiĢtir. Birinci bölümde Mehmed Vehbi‟nin hayatı ve 

eserleri, tefsîrini bastırma süreci anlatılmıĢtır. Ġkinci bölümde eserin genel çerçevesi 

üzerinde durulmuĢ, rivâyet ve dirâyet yönü incelenmiĢtir. Üçüncü bölümde ise eser Kur‟ân 

ilimleri açısından incelenmiĢ, Mehmed Vehbi‟nin görüĢleri örnekleriyle beraber 

kaydedilmiĢtir. Ayrıca bu bölümde esere yönelik tenkitler değerlendirilmiĢ ve Osmanlıca 

nüsha ile latinize arasında özet bir mukâyeseye yer verilmiĢtir. Sonuç bölümünde ise 

ortaya konulan bulgular analiz edilerek değerlendirilmiĢtir. 

 

2024, xiii + 230 Sayfa  

 

Anahtar Kelimeler: Tefsîr, Metod, Mehmed Vehbi, Hulâsatu‟l-Beyân.    

 

 

 

 



vi 

 

ABSTRACT 

 

DOCTORATE THESIS 

 

THE METHOD OF INTERPRETATION ĠN KONYALI MEHMED VEHBĠ  

EFENDĠ’S WORK HULÂSATU’L-BEYÂN FÎ TEFSĠRĠ’L-KUR’ÂN 

 

HALĠME AKKUġ 

 

YOZGAT BOZOK UNIVERSITY 

SCHOOL OF GRADUATE STUDIES 

BASIC ISLAMIC SCIENCES 

 

SUPERVISOR ASSOC. PROF. DR. MEHMET ALTUNTAġ 

 

Konyalı Mehmed Vehbi is a scientist and politician who lived between 1861-1949. 

Mehmed Vehbi, who has the identity of a professor, commentator and deputy, has 

contributed very valuable works to the world of science. Hulâsatu‟l-Beyân fî Tafsîri‟l-

Qur‟ân is his most important work. This study aims to examine Mehmed Vehbi‟s life, his 

scientific and political aspects, his works and the method he followed in his work 

Hulâsatu‟l-Beyân fî Tefsîri'l-Qur‟ân. The study consists of an introduction, three chapters 

and a conclusion. In the introduction part, the purpose, subject and scope of the study are 

discussed and information is given about the method followed and the sources used. In the 

first part, Mehmed Vehbi‟s life and works and the process of printing his commentary are 

explained. In the second part, the general framework of the work was emphasized and its 

narrative and insight aspects were examined. In the third chapter, the work was examined 

in terms of Qur‟an sciences and Mehmed Vehbi‟s views were recorded with examples. In 

addition, in this section, criticisms of the work are evaluated and a summary comparison 

between the Ottoman copy and the Latin version is included. In the conclusion section, the 

findings were analyzed and evaluated. 

 

2024, xiii + 230 Pages 

 

Keywords: Tafsîr, Method, Mehmed Vehbi, Hulâsatu‟l-Beyân. 

 

 

 



vii 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

Sayfa 

LĠSANSÜSTÜ TEZ ONAY FORMU ................................................................................... ii 

TEZ BEYANI ....................................................................................................................... iii 

ÖN SÖZ ................................................................................................................................ iv 

ÖZET ..................................................................................................................................... v 

ABSTRACT ......................................................................................................................... vi 

ĠÇĠNDEKĠLER .................................................................................................................... vii 

TABLOLAR LĠSTESĠ ........................................................................................................ xii 

KISALTMALAR LĠSTESĠ ................................................................................................ xiii 

1. GĠRĠġ ................................................................................................................................. 1 

1.1. AraĢtırmanın Konusu ve Kapsamı ............................................................................. 1 

1.2. AraĢtırmanın Önemi ve Amacı .................................................................................. 2 

1.3. AraĢtırmanın Kaynakları ve Yöntemi ........................................................................ 3 

1.4. Literatür AraĢtırması .................................................................................................. 6 

2. KONYALI MEHMED VEHBĠ EFENDĠ .......................................................................... 9 

2.1. Osmanlı‟dan Cumhuriyet‟e Yönetim ......................................................................... 9 

2.2. Osmanlı‟dan Cumhuriyet‟e Ġlmî Hayat ................................................................... 11 

2.3. Mehmed Vehbi‟nin Doğum Yeri, Tarihi ve Ailesi .................................................. 13 

2.4. Eğitim Hayatı ve Hocaları ....................................................................................... 14 

2.5. Müderrislik Hayatı ................................................................................................... 14 

2.6. Ġkinci MeĢrûtiyet Döneminde Mebus Seçilmesi ...................................................... 15 

2.7. Hulâsatu‟l-Beyân‟ı Yazmaya Karar Vermesi ve Yazması ...................................... 15 

2.8. Yeniden Siyâsete DönüĢü ve Milli Mücâdeledeki Rolü .......................................... 16 

2.9. Konya‟dan Mebus Seçilmesi ve Mustafa Kemal PaĢa Ġle GörüĢmeleri .................. 17 

2.10. Meclis Reisliği ve ġer„iyye ve Evkâf Vekili Olarak Tayin Edilmesi .................... 18 



viii 

 

2.11. TBMM‟de Türkçe Tefsîr Yazımının Gündeme Gelmesi ve Mehmed Vehbi‟nin 

GörüĢleri ............................................................................................................. 18 

2.12. Mehmed Vehbi‟nin Vahdettin‟i Hâl Fetvâsı ve Abdülmecit‟in Halife Seçilmesi . 22 

2.13. Mehmed Vehbi‟nin ġer„iyye Vekilliğinden Çekilip Göz Hapsinde Tutulması ..... 24 

2.14. Tefsîrinin Tashihi ve Tab„ Edilmesi ...................................................................... 24 

2.15. Ailesine Vasiyeti .................................................................................................... 25 

2.16. Vefâtı ve Defnedildiği Yer .................................................................................... 27 

2.17. Karakteri ................................................................................................................ 27 

2.18. Eserleri ................................................................................................................... 29 

3. KONYALI MEHMED VEHBĠ‟NĠN HULÂSATU‟L-BEYÂN FÎ TEFSÎRĠ‟L-KUR‟ÂN 

ADLI ESERĠ‟NDE TEFSÎR METODU ...................................................................... 34 

3.1. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Genel Çerçeve ....................................................................... 34 

3.1.1. Sûre‟ye GiriĢ .................................................................................................... 34 

3.1.2. Âyetin Meâlini Vermesi ................................................................................... 35 

3.1.3. Yâni, Zîrâ, Çünkü, Binaenaleyh, Hâlbuki, Diyerek Âyeti Ġzah Etmesi ........... 41 

3.1.4. Müfessirlerin GörüĢlerine Yer Vererek Açıklamayı Detaylandırması ............ 44 

3.1.5. Hulâsa Diyerek Özet Bilgi Sunması ve Müstefâd/Fevâid Cümlesi Zikretmesi45 

3.1.6. Bir Sonraki Âyete Geçerken Bağlantı Cümlesi Kurması ................................. 46 

3.1.7. Bazı Sûrelerin Sonuna Tefsîrini Yazdığı Ortam ve Tarihle Ġlgili Notlar 

DüĢmesi .......................................................................................................... 47 

3.2. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Tefsîr Metodu ........................................................................ 48 

3.2.1. Hulâsatu‟l-Beyân‟ın Rivâyet Yönü .................................................................. 51 

3.2.1.1. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Kur‟ân‟ın Kur‟ân ile Tefsîri ................................... 52 

3.2.1.2. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Kur‟ân‟ın Sünnetle Tefsîri ..................................... 55 

3.2.1.3. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Kur‟ân‟ın Sahâbe SözüyleTefsîri ........................... 59 

3.2.1.4. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Kur‟ân‟ın Tâbi„in Sözüyle Tefsîri .......................... 61 

3.2.2. Hulâsatu‟l-Beyân‟ın Dirâyet Yönü .................................................................. 62 



ix 

 

3.2.2.1. Hulâsatu‟l-Beyân‟ın Kaynakları ............................................................... 63 

3.2.2.2. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Hadîs ...................................................................... 79 

3.2.2.3. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Fıkıh ....................................................................... 85 

3.2.2.4. Hulâsatu‟l-Beyân‟da „Akâid ve Kelâm .................................................... 91 

3.2.2.4.1. Mehmed Vehbi‟nin TartıĢmalı Bazı Îtikâdî Konularda GörüĢleri ........ 93 

3.2.2.5. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Kırâat .................................................................... 100 

3.2.2.6. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Tasavvuf ve ĠĢ„arî Yorumlar ................................ 102 

3.2.2.7. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Ahlâk .................................................................... 106 

3.2.2.8. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Lügat .................................................................... 107 

3.2.2.9. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Dilbilgisi ve Belâgat............................................. 109 

3.2.2.10. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Tarih ................................................................... 114 

3.2.2.11. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Pozitif Ġlimler ..................................................... 115 

3.2.2.12. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Tıb ...................................................................... 117 

3.2.2.13. Mehmed Vehbi‟nin Âyetleri Kendi Reyine Göre Ġzah Etmesi ............ 118 

3.2.2.14. Bazı Kelimeleri „Arapça Mürâdifleri ile Tefsîr Etmesi........................ 120 

3.2.2.15. Kelimelerin Anlamlarını Dikkate Alarak Âyetleri Farklı Açılardan Tefsîr 

Etmesi ................................................................................................. 121 

3.2.2.16. Âyetleri YaĢadığı Dönemin Güncel Olaylarıyla Ġrtibatlandırması ....... 122 

3.2.2.17. Âyetleri Temsîli Anlatımla Açıklaması ............................................... 124 

3.2.2.18. Âyetleri Atasözleri, Özlü Sözler ve Deyimlerle Açıklaması ............... 125 

4. HULÂSATU‟L-BEYÂN‟DA KUR‟ÂN ĠLĠMLERĠ .................................................... 129 

4.1. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Âyet Sayıları ........................................................................ 131 

4.2. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Sûrelerin Mekkî-Medenî OluĢu ........................................... 133 

4.3. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Sûrelerin Ġsimleri ................................................................. 138 

4.4. Hulâsatul-Beyân‟da Sebeb-i Nüzûl ....................................................................... 139 

4.5. Hulâsatul-Beyân‟da Aksâmu‟l-Kur‟ân .................................................................. 148 



x 

 

4.6. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Nâsih-Mensûh ...................................................................... 151 

4.7. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Muhkem-MüteĢâbih ............................................................ 156 

4.8. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Umûm-Husûs ....................................................................... 165 

4.9. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Mutlak-Mukayyed ............................................................... 167 

4.10. Hulâsatu‟l-Beyân‟da MüĢkilü‟l-Kur‟ân ............................................................... 169 

4.11. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Mübhemler ........................................................................ 170 

4.12. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Ġcmâl-Tafsîl/Mücmel-Mübeyyen ...................................... 172 

4.13.  Hulâsatu‟l-Beyân‟da Tekrâru‟l-Kur‟ân .............................................................. 175 

4.14. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Münâsebetu‟l-Kur‟ân ........................................................ 177 

4.15. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Garîbu‟l-Kur‟ân ................................................................. 180 

4.16. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Vucûh-Nezâir .................................................................... 182 

4.17. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Kısâsu‟l-Kur‟ân ................................................................. 184 

4.18. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Ġ„câzu‟l-Kur‟ân .................................................................. 187 

4.19. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Sayılar ................................................................................ 188 

4.20. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Emsâlü‟l-Kur‟ân/Durûb-u Emsâl ...................................... 189 

4.21. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Fedâilu‟l-Kur‟ân ................................................................ 191 

4.22. Hulâsatu‟l-Beyân‟da Ġsrâiliyyât ........................................................................... 193 

4.23. Bazı Âyetler Bağlamında Sorulan Sorulara Cevapları ........................................ 196 

4.24. Mehmed Vehbi‟nin Tefsîrine Yönelik Tenkitler ................................................. 196 

4.25. Hulâsatu‟l-Beyân‟ın Osmanlıca Baskısı ve Latinizesinin Mukâyesesi ............... 200 

5. SONUÇ .......................................................................................................................... 204 

6. KAYNAKÇA ................................................................................................................ 209 

EKLER .............................................................................................................................. 222 

Ek – 1. Mehmed Vehbi Fotoğrafları ............................................................................. 222 

Ek - 2. 1908 Osmanlı Mebusan Meclisi ....................................................................... 223 

Ek- 3. TBMM AçılıĢı ve Vekiller ................................................................................. 224 



xi 

 

Ek - 4. Mehmed Vehbi‟nin Kabri ................................................................................. 225 

Ek - 5. Hulâsatu‟l-Beyân ve  Mehmed Vehbi‟nin El Yazmasından Örnekler .............. 227 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 

 

TABLOLAR LĠSTESĠ 

Tablo                         Sayfa                                                                                                                        

Tablo 1.1. Osmanlıca nüsha ile latinize arasındaki farka örnek kelimeler ....................... 202 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 

 

KISALTMALAR LĠSTESĠ 

 

Bu çalıĢmada kullanılmıĢ kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aĢağıda sunulmuĢtur. 

 

Kısaltmalar                            Açıklamalar 

a.s. : Aleyhi‟s-selâm 

bk. : Bakınız 

b. : bin 

bt. : binti 

b.y. : Basım yeri yok 

çev. : Çeviren 

h. : Hicrî 

Hz. : Hazreti 

KrĢ. : KarĢılaĢtırınız 

Öl. : Ölüm tarihi  

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı  

thk.  : Tahkik eden 

ts.  : Tarihsiz 

tsh. : Tashih eden 

yy. : Yayın yeri yok     

     

 

 

 

 



1 

 

1. GĠRĠġ 

1.1. AraĢtırmanın Konusu ve Kapsamı 

AraĢtırmamızın konusu Konyalı Mehmed Vehbi‟nin hayatı ve Hulâsatu’l-Beyân adlı 

tefsîrinin metod ve muhtevasını kapsamaktadır. ÇalıĢmada Mehmed Vehbi‟nin yaĢadığı 

dönemin siyâsî ve ilmi açıdan özellikleri, doğumu, eğitimi, müderrislik yılları, meĢrûtiyet 

döneminde meclise giriĢi, milli mücâdeledeki rolü, tefsîr yazma süreci, ilk TBMM‟de 

aldığı görevler ve meclisteki yetkinliği, ġer„iye ve Evkâf Vekilliği, Sultan Vahdettin‟in 

hâl fetvâsı, tefsîrini bastırma süreci, ölümü, vasiyeti, karakteri ve eserleri hakkında 

Müellif‟i tanımayı amaçlayan bilgilere yer verilmiĢtir.  

Dînî alanlarda “zamanının üstadı” olarak bilinen Mehmed Vehbi‟nin pek çok kaynaktan 

faydalanarak te‟lîf ettiği geniĢ bir hacme sahip Hulâsatu’l-Beyân pek çok açıdan 

incelenmesi gereken kıymetli bir eserdir. Bu çalıĢmada Hulâsatu’l-Beyân‟ın tefsîr usûlü 

ve Kur‟ân ilimleri açısından metodu ele alınmıĢtır. Öncelik olarak Hulâsatu’l-Beyân 

hakkında genel bir kanaat oluĢturmak maksadıyla Mehmed Vehbi‟nin izlediği metod, 

sûreye giriĢ, âyet meâlini vermesi, kendine özgü kısa açıklamaları, kaynaklara atıf 

yaparken sunuĢ tarzı, değerlendirme ve sonuç cümleleri, sûreyi nerede ve ne zaman 

bitirdiğine dair düĢtüğü küçük notlar örnekleriyle beraber anlatılarak bir çerçeve 

çizilmiĢtir. Hulâsatu’l-Beyân‟ın rivâyet yönü incelenirken Mehmed Vehbi‟nin âyetleri 

âyet, hadîs, sahâbe kavli ve tâbi„în müfessirlerin görüĢlerine müracaat ederek nasıl 

yorumladığı ortaya konulmuĢtur. Dirâyet açısından Mehmed Vehbi‟nin baĢvurduğu 

kaynaklar, hadîs, fıkıh, „akâid, kelâm, lügat, kırâat, ahlâk, tasavvuf, dilbilgisi, tarih, tıb, 

bilimsel veriler yönünden incelenmiĢ, benimsediği ve reddettiği görüĢler ortaya 

konulmuĢtur. Bütün bunların yanı sıra kendine özgü yorumları, âyetleri yaĢadığı ortamla 

irtibatlandırması, atasözleri ve deyimler kullanarak âyetleri yorumlaması gibi yönleri 

örnekleriyle anlatılmıĢtır. 

Kur‟ân ilimleri kapsamında ise Mehmed Vehbi‟nin sûre isimleri, âyet sayıları, nâsih-

mensûh, muhkem-müteĢâbih, tekrarlar, mutlak-mukayyed, umum-husus, müĢkil, 

mübhem, mücmel gibi konularda görüĢleri ve yorumları ele alınmıĢtır. Ayrıca Hulâsatu’l-

Beyân‟a yönelik eleĢtiriler gerekçeleriyle beraber incelenmiĢtir. Bununla beraber 

Hulâsatu’l-Beyân‟ın 1340-1343 yılları arasında Osmanlı Türkçesi olarak basılmıĢ nüshası 

ile 1966 yılında latin harflerine çevrilerek basılan nüshası mukâyese edilmiĢ aradaki 

farklar örnekleriyle beraber kaydedilmiĢtir. 



2 

 

Nihai olarak Mehmed Vehbi‟nin hayatı ve tefsîri üzerine yaptığımız çalıĢma neticesinde 

elde edilen bulgular değerlendirilmiĢ, Hulâsatu’l-Beyân‟ın tefsîr metodu açısından 

ulaĢılan sonuçlar ortaya konulmuĢtur. Ayrıca Hulâsatu’l-Beyân‟ın farklı açılardan 

çalıĢılması gereken çok yönünün olduğu tespit edilerek akademik dünyaya bu hususta 

önerilerde bulunulmuĢtur.  

1.2. AraĢtırmanın Önemi ve Amacı 

Kur‟ân-ı Kerîm, nüzûlünden günümüze nice müfessir tarafından tefsîr edilmiĢtir. 

Müfessirlerin çoğunun eserlerini te‟lîf ederken izlediği yöntem genel hatlarıyla tefsîr 

usûlü ve Kur‟ân ilimleri çerçevesinde olsa da her müellifin kendine özgü yöntemi 

bulunmaktadır. Müelliflerin yazım tarzı, yorum Ģekli, atıf yaptığı kaynaklar, aynı 

minvalde yazılmıĢ diğer eserlerle aralarındaki benzerlikler ve farklılıklar müelliflerin 

kalemlerinin ana hatlarını ortaya çıkarmakta dolayısıyla eserlerin karakteristik ve ilmî 

yönü görünür hale gelmektedir. Eserlerin metodu üzerine yapılan çalıĢmalar, te‟lîf 

edilmiĢ eserleri ve müelliflerini tanıma açısından önem teĢkil etmektedir. Müellifler ve 

te‟lîf ettikleri eserler itibariyle tanıtılmayı ve incelenmeyi bekleyen pek çok eser 

mevcuttur. Bunlardan bir tanesi de döneminin etkili isimlerinden Mehmed Vehbi ve 

Hulâsatu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân adlı tefsîridir.   

Mehmed Vehbi, siyâsi ve ilmî kariyere sahip, önemli hizmetlerde bulunmuĢ, kıymetli 

eserler vermiĢ mümtaz bir kiĢiliktir. O, savaĢların, karıĢıklıkların, ekonomik sıkıntıların 

had safhada olduğu bir dönemde yaĢamıĢtır. Buna rağmen hayatının her döneminde 

üzerine düĢen vazifeyi yapmaktan geri durmamıĢtır. Hem Osmanlı Mebûslar Meclisi‟nde 

hem de TBMM‟de mebûsluk ve ġer„iye ve Evkâf Vekilliği ile devletin önemli 

kademelerinde görevler üstlenmiĢ, kritik kararlara imza atmıĢtır. Müderrislik, Hukuk 

Mektebi hocalığı ile talebeler yetiĢtirip, eserler ve makaleler yazarak ilim dünyasına 

önemli katkılarda bulunmuĢtur. Onun Osmanlı Türkçesi ile kaleme aldığı Hulâsatu’l-

Beyân adlı eseri halk tarafından tutulan ve okunan tefsîrler arasında sayılmıĢtır. Bununla 

beraber hem yaĢadığı dönemde hem de sonraki zamanlarda eleĢtirilerden de nasibini 

almıĢtır.  

Mehmed Vehbi, çok yönlü bir kiĢiliği, siyâset ve ilmî anlamda önemli bir yeri olmasına 

rağmen kendisi ve eserleri hakkında yapılan çalıĢmalar yüksek lisans tezleri ve birkaç 

makaleden öteye geçmemiĢtir. Eser üzerinde yapılan tezler ve makaleler incelendiğinde 

sadece latinize edilmiĢ nüsha üzerinden sığ bir araĢtırma yapıldığı görülmektedir. Eserin 



3 

 

orjinal Osmanlı Türkçesi ile basılmıĢ nüshası kolaylıkla bulunabilir olmasına rağmen 

latinize nüsha üzerinden yüzeysel incelemeyle geçiĢtirilmesi, eseri ve Müellif‟ini hak 

ettiği noktaya taĢımaktan uzaklaĢtırmıĢtır. Yapılan çalıĢmalarda kapsam itibariyle de 

eksikler olduğu görülmüĢ, eserin derinlemesine incelenmediği tespit edilmiĢtir. Bununla 

beraber övgü ve tenkit noktasında birbirini tekrar eden cümlelere rastlanmıĢtır. Ayrıca 

eserin latinize nüshası Osmanlı Türkçesi ile basılmıĢ nüsha ile mukâyese edildiğinde pek 

çok yazım hatası olmasının yanısıra Mehmed Vehbi‟nin bazı notlarının aktarılmadığı 

görülmüĢtür. Bütün bu mezkûr sebepler gözönünde bulundurulduğunda eserin orjinali 

üzerinden etraflıca incelenmeye ihtiyacı bulunmaktadır. Mehmed Vehbi‟nin hayatının 

farklı yönleriyle, eserinin ise metod muhteva ve Kur‟ân ilimleri açısından tanıtmanın yanı 

sıra, Müellif‟in tercüme teknikleri, izlediği yöntem, düĢünce dünyası, kabulleri ve 

reddiyeleri, kendinden sonrakilerin hakkındaki kanaatlerini ortaya koymak ve latinize 

nüsha ile Orjinal nüsha arasındaki farkları tesbit etmek nihai amacımızdır.   

1.3. AraĢtırmanın Kaynakları ve Yöntemi 

AraĢtırmamızda öncelikle literatür taraması yapılmıĢ Mehmed Vehbi‟nin hayatı, eserleri 

ve çalıĢmamızın temel kaynağı olan Hulâsatu’l-Beyân üzerine yapılan çalıĢmalar tespit 

edilmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin hayatı hususunda ilk kaynaklara ulaĢılmaya çalıĢılmıĢ, 

bilhassa kendi kaleminden yazdığı biyografisi bu hususta yol gösterici olmuĢtur. Bununla 

beraber hayatı ve yaĢadığı dönem hakkında bilgi derlemek amacıyla TDV İslâm 

Ansiklopedisi, Hakkı Dursun Yıldız tarafından yazılan 1989‟da Ġstanbul‟da Çağ Yayınları 

tarafından yayımlanan Büyük İslam Tarihi; Enver Ziya Karal tarafından yazılan 

Ankara‟da 1996‟da Türk Tarih Kurumu Basımevi‟nin yayımladığı Osmanlı Tarihi; Ġsmail 

Hakkı UzunçarĢılı tarafından kaleme alınan 1984‟te Ankara‟da Türk Tarih Kurumu 

Basımevi‟nin yayımladığı Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı; Veli Ertan - Hasan Küçük 

tarafından hazırlanan 1976‟da Ġstanbul‟da Türdav Basım‟ın yayımladığı Cumhuriyet 

Devrinde Din Eğitimi Din Müesseseleri ve Din Âlimleri; A. Vehbi Vakkasoğlu‟nun 

yazdığı 1987‟de Anahtar Yayınları tarafından neĢredilen Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm 

Âlimleri; Mahir Ġz‟in kaleme aldığı Ġstanbul‟da 1975‟te Ġrfan Yayınevi tarafından 

yayımlanan Yılların İzi; Cemal Kutay‟ın Ankara‟da Diyanet ĠĢleri baĢkanlığı tarafından 

yayımlanan Kurtuluşun ve Cumhuriyetin Manevi Mimarları adlı eseri; M. Ertuğrul 

Düzdağ‟ın yazdığı 2021‟de Ġstanbul‟da Gonca Yayınları‟nın neĢrettiği Üstad Ali Ulvi 

Kurucu Hatıraları; Hasan Hüseyin Ceylan‟ın Ankara‟da 1995‟te Rehber Yayınları‟ndan 



4 

 

çıkan Büyük Oyun adlı kitabı ile bu hususta yazılan tezler ve makaleler baĢvurulan 

kaynaklar arasında yer almıĢtır.    

Eserin muhtevası ve metodunu incelemek için orjinal kaynak olması bakımından, 

Hulâsatu’Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân‟ın 1340-1343 yılları arasında Ġstanbul 

ġehzâdebaĢı‟nda Evkâf-ı Ġslâmiyye Matbaası tarafından bastırılan Osmanlıca nüshası ile 

yine 1966‟da Ġstanbul‟da Üçdal NeĢriyât tarafından yayımlanan latinize nüshaları 

kullanılmıĢtır. Ayrıca tefsîr usûlü, Kur‟ân ilimleri, hadîs ve tefsîr kaynakları minvalinde 

ez-ZerkeĢî‟nin (öl. 794/1392) el-Burhân, es-Suyûtî‟nin (öl. 911/1505) el-İtkân, ez-

Zehebî‟nin (öl. 748/1348) et-Tefsîru’l-mufessirûn, Katâde‟nin (öl. 117/735) en-Nâsih 

ve’l-mensûh, Ġbn ġihâb ez-Zührî‟nin (öl. 124/742) en-Nâsih ve’l-mensûh, el-Kurtubî‟nin 

en-Nâsih ve’l-mensûh, Ġbnu‟l-Cevzî‟nin (öl. 597/1201) Nevâsihu’l-Kur’ân, Hibetullâh b. 

Selâme‟nin (öl. 410/1019) en-Nâsih ve’l-Mensûh, el-Vâhidî‟nin (öl. 468/1076) Esbâbu’n- 

nuzûli’l-Kur’ân, es-Sa„lebî en-Nîsâbûrî‟nin (öl. 427/1035) el-Keşf ve’l-beyân, es-

Sekafî‟nin (öl. 708/1308) el-Burhân, el-Herevî‟nin (öl. 481/1089) Fezâilu’l-Kur’ân, ez-

Zerkânî‟nin (öl. 1367/1948) Menâhilu’l-‘irfân, Ġbn Teymiye el-Harrânî‟nin (öl. 728/1328) 

Mukaddimetu fî ‘usûli’t-tefsîr, Mucâhid‟in (öl. 103/721) Tefsîru Mucâhid, Mukâtil b. 

Süleymân‟ın Tefsîru Mukâtil b. Süleymân ve el-Vucûh ve’n-nezâir, et-Taberî‟nin 

Câmi‘u’l-beyân, er-Razî‟nin (öl. 606/1210) Mefâtîhu’l-gayb, Beyzâvî‟nin (öl. 685/1286),  

Envâru’t-tenzîl, ez-ZemahĢerî‟nin (öl. 538/1144) el-Keşşâf, en-Nesefî‟nin (öl. 710/1310) 

Medâriku’t-tenzîl, en-Nîsâbûrî‟nin (öl. 730/1329 [?]) Garâ’ibu’l-Kurʾân, en-

Nahcuvânî‟nin (öl. 920/1514 [?]) el-Fevâtihu’l-ilâhiyye, Ebussuûd‟un (öl. 982/1574) 

İrşâdu’l-‘akli’s-selîm, el-Hâzin‟in (öl. 741/1341) Lubâbu’t-te’vîl, el-Kurtubî‟nin (öl. 

671/1273) el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, Bursevî‟nin (öl. 1137/1725) Rûhu’l-beyân, 

Elmalılı‟nın (1878-1942) Hak Dîni Kur’ân Dili, el-Buhârî‟nin (öl. 256/870) Sahîhu’l-

Buhârî, et-Tirmizî‟nin (öl. 279/892) Sunen, Kâdî „Ġyâz‟ın (öl. 544/1149) eş-Şifâ’; lügat 

bağlamında el-Cevherî‟nin (öl. 400/1009‟dan önce) es-Sıhâh, el-Ezherî‟nin (öl. 370/980) 

Tehzîbu’l-luga, el-Halil b. Ahmed el-Ferâhidî‟nin (öl. 175/791) Kitâbu’l-‘ayn, 

Fîrûzâbâdî‟nin (öl. 817/1415) el-Kâmûsu’l-muhît, Ġbn Fâris‟in (öl. 395/1004) Mu‘cemu 

mekâyisi’l-luga, Ġbn Manzûr‟un (öl. 711/1311) Lisânu’l-‘Arab, Râgıp el-Ġsfehânî‟nin (öl. 

V/XI yüzyılın ilk çeyreği) el-Mufredât, Sâhib b. Abbâd‟ın (öl. 385/995) el-Muhît fi’l-

luga, ez-Zebîdî‟nin (öl. 1205/1791) Tâcu’l-‘arûs, Ġbn Sîde‟nin (öl. 458/1066) el-Muhkem 

ve’l-muhîtu’l-a‘zam, ez-ZemahĢerî‟nin Esâsu’l-belâga adlı eserlerden birincil kaynak 

olarak faydalanılmıĢtır. Bununla beraber Mehmed Sofuoğlu‟nun (1923-1987) Tefsîre 



5 

 

Giriş, Ġsmail Cerrahoğlu‟nun (1929-2022) Tefsir Tarihi ve Tefsir Usulü, Abdullah 

Aydemir‟in Tefsirde İsrâiliyyât; meâller bağlamında Mehmed Vehbi‟nin tefsîrindeki 

kendi meâli, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Meâli, Hasan Basri Çantay‟ın (1887/1964) 

Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, Mehmet Okuyan‟ın Kur’ân-Meal-Tefsir ve ġaban 

PiriĢ‟in Kur’ân-ı Kerim Türkçe Anlamı gibi bazı meâller kullanılmıĢtır. Kaynakça olarak 

kullandığımız eserlere kütüphanelerden, Ordu Gölköy‟de ikamet eden ve hacimli bir 

kütüphaneye sahip olan Mustafa Çelenk‟in özel kütüphanesinden, internet archive 

sayfasından, Ģamile programından, Milli Kütüphanenin Web sayfasından ve Yazma 

Eserler Kurumu sayfasından ulaĢılmıĢtır. 

Yazım aĢamasına gelmeden önce ilk olarak Konya musalla mezarlığında medfûn 

Mehmed Vehbi‟nin kabri ziyaret edilerek fotoğraflar alınmıĢtır. Akabinde Mehmed 

Vehbi‟nin hayatını konu edinen eserler, tezler ve makaleler taranmıĢ, elde edilen bulgular 

Mehmed Vehbi‟nin hayatı bölümüne kaydedilmiĢtir. Daha sonra Hulâsatu’l-Beyân‟ın 

onbeĢer ciltlik Osmanlıca ve latinize nüshası karĢılaĢtırmalı olarak okunarak gerekli 

notlar alınmıĢtır. Metod açısından baĢlıklarımızı oluĢtururken ez-ZerkeĢi‟nin el-Burhân, 

es-Suyûtî‟nin el-İtkân, Cerrahoğlu‟nun Tefsîr Usûlü, Sofuoğlu‟nun Tefsîr Usûlü, Muhsin 

Demirci‟nin Tefsîr Usûlü eserleri yol gösterici olmuĢtur. Amacımız çerçevesinde konular 

iĢlenmiĢ sınırlarımız dıĢına çıkmamak için metod ve Kur‟ân ilimleri minvalinde baĢlıklar 

oluĢturmaya özen gösterilmiĢtir. Her konu baĢlığının giriĢ bölümünde ilgili konuda lügat 

ve kavramsal yön ortaya konularak Mehmed Vehbi‟nin yorumuna geçilmiĢ böylelikle 

Müfessir‟in yorumu/düĢüncesi ile konu arasında bütünlük, benzerlik ve farklılıklara 

dikkat çekilmesi hedeflenmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin kaynakları incelenirken 

müelliflerden kısaca bahsedilmiĢ ayrıca verdiğimiz örnekler çerçevesinde Mehmed 

Vehbi‟nin alıntı yaptığı kısım ile ilgili kaynaktaki kısım karĢılaĢtırma yapılarak dipnotta 

belirtilmiĢtir. Osmanlıca ve latinize arasındaki farkları göstermek amacıyla bazı 

örneklerin yer aldığı tabloda sayfa numaraları kelimenin hemen yanında verilmiĢtir. 

Sonuç ve değerlendirme kısmı ve kaynakça eklenerek çalıĢma tamamlanmıĢtır. Ayrıca 

ekler bölümüne Mehmed Vehbi‟nin vesikalık iki tane fotoğrafı, 1908 Mebusan meclisi, 

ilk TBMM açılıĢını gösteren fotoğraf, Mehmed Vehbi‟nin kabrinin fotoğrafı ve ve el 

yazması Hulâsatu’l-Beyân‟ın birkaç sayfasının fotoğrafı eklenmiĢtir. Ayrıca dipnotlarda 

Mehmed Vehbi‟nin tefsîri Hulâsatu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân, Hulâsatu’l-Beyân 

Ģeklinde ve diğer uzun isimli eserler de kısaltılarak gösterilmiĢtir. 



6 

 

1.4. Literatür AraĢtırması 

Mehmed Vehbi‟nin hayatı ve Hulâsatu’l-Beyân üzerine ilk yapılan çalıĢma eserin latin 

alfabesine çevrilmesidir. Mümin Çevik ve ekibi tarafından Latin alfabesine çevrilen 

nüsha 1966-1969 yıllarında Üçdal NeĢriyat tarafından Ahmet Sait Matbaası‟na 

bastırılmıĢtır. Normalde 15 cilt olan esere sonradan fihrist eklenerek cilt sayısı 16‟ya 

çıkarılmıĢtır. Hulâsatu’l-Beyân‟ın metodu üzerine ise yapılmıĢ iki adet yüksek lisans tezi 

bulunmaktadır. Bunlardan birincisi merhûm Remzi AteĢyürek tarafından 1994‟te Samsun 

19 Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü‟nde hazırlanan “Mehmed Vehbi 

Efendi‟nin Hayatı Eserleri ve Tefsîrdeki Metodu” adlı yüksek lisans tezi, ikincisi Ġzzettin 

Pak‟ın 2007‟de Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü‟nde hazırladığı “Konyalı 

Mehmed Vehbi Efendi ve Tefsîrdeki Metodu” adlı yüksek lisans tezidir. AteĢyürek 

çalıĢmasında tefsîrin kaynakları, rivâyet yönü baĢlığı altında Kur‟ân‟ın Kur‟ân‟la, 

hadîsle, sahâbe ve tâbi„în kavliyle tefsîri, nüzûl sebebi, nesh ve kıssalar konularına 

değinmiĢtir. Dirâyet yönü baĢlığında da hadîs, fıkıh, kelâm, ahlâk, lügat, nahiv, kıraât 

ilimleri, muhkem-müteĢâbih, emsâl, mecâz, kinâye, isrâiliyyât gibi konulara yer 

vermiĢtir. Pak ise çalıĢmasında AteĢyürek‟ten farklı olarak mücmel-mübeyyen, icâzu‟l-

Kur‟ân, vucûh-nezâir ve halku‟l-Kur‟ân konusunu ilave ederek incelemiĢtir. Bununla 

beraber iki araĢtırmacının bölüm baĢlıkları farklılık arzetmektedir. Pak‟ın, AteĢyürek‟in 

çalıĢmasına nazaran daha detaylı çalıĢtığı imla kurallarına özen gösterdiği 

anlaĢılmaktadır. Ancak her iki tezde de eserin latinizesi üzerinden çalıĢıldığı ve eserin 

orjinaline bakılmadığı görülmektedir. Kaynakçaları da bunu te‟yît etmektedir. Bunların 

yanı sıra eser üzerine yapılmıĢ diğer yüksek lisans tezleri konu bazlı olarak çalıĢılmıĢtır. 

Nevzat Murat, 2017‟de UĢak Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü‟nde “Konyalı 

Mehmed Vehbi‟nin Hülâsatu‟l-Beyân Fî Tefsîri‟l-Kur‟ân Adlı eserinde Esbâbu‟n-Nüzûl‟e 

YaklaĢımı” adlı yüksek lisans tezinde Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde mevcut olan sebeb-i 

nüzûller tespit edilmiĢtir. Semra Kılıç, 2019‟da Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü‟nde “Konyalı Mehmed Vehbi‟nin Hulâsatu‟l-Beyân Adlı Tefsîrinde 

Hristiyanlık”, adlı yüksek lisans tezinde Mehmed Vehbi‟nin Hıristiyanlar üzerine 

görüĢlerini incelemiĢtir. ÇalıĢmada Hz. Meryem, Hz. „Îsâ, Ġncîl, Hıristiyanlıktaki bazı 

kavramlar, Hrısitiyanlarla iliĢkiler gibi konular üzerinde durulmuĢtur. Ayten Turhan, 2019 

yılında Elazığ Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü‟nde “Mehmed Vehbi 

Efendi‟nin Âyetleri ĠĢâri Tefsîr Metodu” adlı yüksek lisans tezinde Mehmed Vehbi‟nin 

tefsîrinde değindiği tasavvufî görüĢlerini incelemiĢtir. Narin Yavuz tarafından hazırlanan 



7 

 

Bayburt Üniversitesi Lisanüstü Eğitim Enstitüsü‟nde “Kadınlarla Ġlgili Hükümler 

Açısından Konyalı Mehmet Vehbi Efendi ve Sait ġimĢek Tefsirleri” adlı yüksek lisans 

tezinde kadınlara özel durumlar, giyim-kuĢam, evlilik, boĢanma, Ģahitlik gibi konular 

mukâyeseli olarak ele alınmıĢtır. Muhammed Güleç tarafından hazırlanan Hitit 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü‟nde “Hülâsatü‟l-Beyân fî Tefsîri‟l-Kur‟ân‟da 

Dönemin Siyasi ve Sosyal GeliĢmelerinin Yansımaları” adlı yüksek lisans tezinde 

Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde değindiği savaĢlar, mücadeleler, devlet yönetimi, 

Avrupa‟nın ülkeye etkisi gibi konularda görüĢlerini incelemiĢ, Müfessir‟in yorumlarını 

siyâsi açıdan değerlendirmiĢtir. Harun Turanoğlu 2014 yılında hazırladığı Iğdır 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü‟nde “Konyalı Mehmed Vehbi Efendi‟nin 

Ulûhiyyet AnlayıĢı” adlı yüksek lisans tezinde Allah‟ın sıfatları, Allah‟ın görülmesi, 

Allah‟ın kullarına teklifi gibi konuları incelemiĢtir. Bu tezde Müfessir‟in ‘Akâid-i 

Hayriye adlı eseri baĢta olmakla beraber Hulâsatu’l-Beyân‟dan da faydanılmıĢtır. Ġbrahim 

ġafak tarafından 2019 yılında Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü‟nde hazırlanan “Konyalı Mehmed Vehbi Efendi‟nin Kelâmî GörüĢleri” adlı 

yüksek lisans tezinde Mehmed Vehbi‟nin ulûhiyyet, nübüvvet, âhiret konuları hakkındaki 

görüĢleri ortaya konulmuĢtur. Ayrıca bazı kelâmî ve ictimâi konular da çalıĢmada yer 

almıĢtır. ġafak çalıĢmasını Mehmed Vehbi‟nin eserleri, bazı tez ve makaleler minvalinde 

oluĢturmuĢtur. Hulâsatu’l-Beyân da kaynakları arasında yer almıĢtır. Hacer Sezek 

tarafından 2022 yılında UĢak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü‟nde hazırlanan 

“Nesh anlayıĢında Mehmet Sait ġimĢek ile Konyalı Mehmet Vehbi‟nin mukayesesi” adlı 

yüksek lisans tezinde bazı âyetler bağlamında Mehmed Vehbi ve Merhum Sait ġimĢek‟in 

(1951-2024) görüĢleri karĢılaĢtırılmıĢtır. Arslan Karaoğlan tarafından 2011 yılında 

Kayseri Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü‟nde hazırlanan “Konyalı Mehmed 

Vehbi Efendi‟nin Ahkâm-ı Kur‟âniyye ve Muhammed Ali es-Sâbunî‟nin Revâi„u‟l-Beyân 

Adlı Eserinin Mukayesesi” adlı yüksek lisans tezinde Mehmed Vehbi‟nin önemli bir eseri 

olan Ahkâm-ı Kur’âniyye esas alınmıĢtır. Bununla beraber Tez‟de Mehmed Vehbi‟nin 

hayatından kısaca bahsedilmiĢtir. Bunların haricinde Remzi AteĢyürek Türkiye Diyanet 

Vakfı Ġslam Ansiklopedisi‟nde “Mehmed Vehbi Efendi”, Ġsmet Ersöz de “Hulâsatu‟l-

Beyân” maddelerini yazmıĢtır. Veli Ertan, 1969 Ocak-ġubat Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı 

Dergisi‟nde yayımlanan “Tarihte ġer„iye ve Evkâf Vekilleri” baĢlıklı yazısında Mehmed 

Vehbi‟den de bahsetmiĢtir. Ġrfan GörkaĢ‟ın “Bolvadinli Ahmet Fevzi Efendi ve Konyalı 

Mehmed Vehbi Efendi‟nin Ġcazetnamesi” baĢlıklı yazısı Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

AraĢtırmaları Dergisi‟nde yayımlanmıĢtır.  



8 

 

Görüldüğü üzere Mehmed Vehbi‟nin hayatı ve eseri Hulâsatu’l-Beyân üzerine yapılan 

çalıĢmalar kapsam itibariyle yetersiz ve hepsi de eserin latinizesi üzerindendir. Bizim 

çalıĢmamız Hulâsatu’l-Beyân‟ın Osmanlıca nüshası üzerinden olup yapılan diğer 

çalıĢmalardan daha kapsamlıdır. Ayrıca çalıĢmamız, Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde gün 

yüzüne çıkmamıĢ, müstakil bir meâĢ olarak meâller arasına dâhil edilmemiĢ ona özgü bir 

meâli olduğuna vurgu yapılması, Hulâsatu’l-Beyân‟ın 20. yüzyılın baĢlarında üstelik 

Osmanlı Türkçe‟si ile yazılmıĢ ilk tefsîr olması ve Mehmed Vehbi‟nin arzu etmesine 

rağmen ġer„iye ve Evkâf vekilliği adına bastırılmamıĢ olmasına dikkat çekilmesi, latinize 

nüsha ve Osmanlıca nüsha arasındaki farkların ortaya konulması, Mehmed Vehbi‟ye ve 

eserine yöneltilen tenkitlerin tesbit edilmesi, diğer tezlerde iĢlenmemiĢ pek çok konunun 

ortaya konulması hususlarında diğer çalıĢmalardan farklılık arzetmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

2. KONYALI MEHMED VEHBĠ EFENDĠ 

Konyalı Mehmed Vehbi‟nin yaĢadığı dönem 1861-1949 yıllarını kapsar. Onun dönemi 

devletin siyâsî ve yönetim durumu açısından iki döneme ayrılır. Zira Mehmed Vehbi‟nin 

hayatının yaklaĢık 62 yılı Osmanlı‟nın son dönemine, son 26 yılı da Cumhuriyet 

dönemine tekâbül etmektedir. Bu açıdan bakıldığında hem siyasî hem de ilmî anlamda 

etkin bir karakter olan Mehmed Vehbi‟nin hayatı konum ve zaman açısından kritik bir 

dönemdir. O, bir devletin yıkılıĢına Ģahitlik ederken diğer taraftan yeni bir devletin 

kuruluĢunda aktif rol almıĢtır. Yerine göre dershanede bir müderris, ilmî çalıĢmalarını 

satırlara döken bir müellif, yerine göre de devletin üst makamlarında sözü geçen bir 

siyasetçi olmuĢtur. Bu sebepten o ve eseri hakkında gerçek bir kanaate sahip olmak için 

onun yaĢadığı ortamı, siyasetçi ve müderris kimliği olması hasebiyle siyâsî ve ilmî açıdan 

incelemek yerinde olacaktır. Burada daha görünür bir tablo çizmek açısından o döneme 

gelinceye kadar siyaset ve ilmi alandaki değiĢim kısaca ele alınacaktır. 

2.1. Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Yönetim 

Söğüt ve Domaniç‟e yerleĢmiĢ bir uç beyliği iken Osman Bey (öl. 724/1324) tarafından 

1299‟da kurulan Osmanlı Devleti, Fatih Sultan Mehmet‟in (öl. 886/1481) 1453‟te 

Ġstanbul‟u fethetmesiyle bir imparatorluk haline dönüĢmüĢ, II. Bayezid, (öl. 918/1512) 

Yavuz (öl. 926/1520) ve Kanunî (öl. 974/1566) dönemlerinde en parlak zamanlarını 

yaĢamıĢtır. Üç kıtaya hükmederken daha sonraki dönemlerde gerileme ve duraklama 

sürecine giren imparatorluk, pek çok iç ve dıĢ etken sebebiyle 19. yy‟da çöküĢ aĢamasına 

kadar gelmiĢ, bunu 1914-1918 yılları arasında gerçekleĢen Birinci Dünya savaĢındaki 

yenilgisi ve topraklarının Ġtilaf devletleri tarafından paylaĢılması takip etmiĢtir. 

Anadolu‟da baĢlatılan büyük kurtuluĢ seferberliği ile iĢgalden temizlenmiĢ, akabinde 

Ankara‟da kurulmuĢ olan TBMM hükümeti tarafından 1 Kasım 1922‟de zaten hâkimiyet 

olarak hiçbir etkisi olmayan saltanatın kaldırılması ve 29 Ekim 1923‟te Cumhuriyetin ilan 

edilmesi ile yeni bir devlet kurulmuĢtur.
2
  

YaklaĢık 600 yıllık bir tarihe sahip imparatorluğun bu kadar uzun ömürlü olmasının 

temelinde elbetteki güçlü bir yönetim sistemine sahip oluĢu yatmaktadır. Osmanlı‟dan 

Cumhuriyet‟e yönetim sürecine genel hatlarıyla bakıldığında dahi çizgileri güçlü bir 

                                                           
2
 Feridun Emecen, “Osmanlılar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2007), 33/487-496; Kemal Beydilli, “Osmanlılar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007), 33/496-502. 



10 

 

yönetim portresini görmek mümkündür. Bu meyanda genel bir tablo çizmek istersek 

Osmanlı Devleti‟nin yönetimsel sürecini kısaca Ģöyle özetleyebiliriz:  

KuruluĢ döneminde, yönetimde eski Türk töresine uygun aĢiret usulleri uygulanırken 

daha sonraları istiĢâreyi de dikkate alan dîvân adı verilen meclis kurulmuĢtur. Bizzat 

padiĢahın baĢkanlığında toplanan divanda idarî ve örfî iĢlerle veziriazam, arazi iĢleri ile 

niĢancılar, hukukî iĢler ile kadıaskerler ve malî iĢler ile defterdarlar ilgilenirdi.
3
 Ġlk 

kurulduğu zamanlarda her gün toplanan divan zaman içerisine toplantı sayısı aĢama 

aĢama azalmıĢ, 18. yüzyılın sonlarına doğru üç ayda bir ikindi divanı adı altında 

toplanmaya baĢlamıĢ olup artık bu aĢamada eski ehemmiyeti de kalmamıĢtır. Bunun 

neticesinde öteden beri uygulanagelen kubbealtı toplantıları ve vezirleri usulü yerini 

vekiller heyetine bırakmıĢtır. Yeniçeri Ocağının kaldırılmasından sonra söz konusu 

vekiller tayin yoluyla görev baĢına getirilmiĢtir. Bir süre sonra da bahriye, dâhiliye, 

hâriciye gibi nazırlıklar/bakanlıklar kurulmuĢ ve bu usul eserini incelemiĢ olduğumuz 

Mehmed Vehbi‟nin yaĢadığı döneme tekâbül eden MeĢrutiyetin ilanına kadar devam 

etmiĢtir.
 4
 

PadiĢahın mutlak otoritesinin sınırlandırılması gayesini taĢıyan MeĢrûtiyetin 1876‟da 

dönemin PadiĢahı II. Abdülhamit (1842-1918) tarafından ilan edilmesi ile devlet 

yapısında Meclis-i Umûmî‟yi oluĢturan Meclis-i Â„yân ve Meclis-i Meb„ûsan isminde iki 

organ meydana gelmiĢtir.
5
 Bunlardan Meclis-i Â„yân üyeleri padiĢah tarafından tayin 

edilirken
6
 Meclis-i Meb„ûsan üyeleri halk tarafından seçiliyordu.

7
 Bu yönetim iki dönem 

çalıĢtıktan sonra 1878 yılında tatile girmiĢ aradan 30 yıl geçtikten sonra 1324/1908 

yılında Abdülhamit tarafından MeĢrûtiyet yeniden ilan edilmiĢtir.
8
 Ancak Ġttihatçıların 

etkin çabaları neticesinde 27 Nisan 1909‟da Abdülhamit tahttan indirilerek yerine V. 

Mehmed ReĢat(1844-1918) çıkarılmıĢtır. Fakat Ġttihatçıların güyâ devleti kurtarma 

                                                           
3
 Hakkı Dursun Yıldız, Büyük İslam Tarihi, tsh. Yılmaz DaĢçıoğlu  (Ġstanbul: ÇağYayınları, 1989) 

12/316-323. 
4
 Yıldız, Büyük İslam Tarihi, 12/316, 336-337. Ahmet Mumcu, “Divân-ı Hümâyun”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994), 9/430-432. 
5
 Yıldız, Büyük İslam Tarihi, 12/39-40; M. ġükrü Hanioğlu, “MeĢrutiyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2004), 29/388-399. 
6
 Ali Akyıldız, “Meclis-i Â„yân” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2003), 28/243-244. 
7
 Ali Akyıldız “Meclis-i Meb„ûsan” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2003), 28/245-247. 
8
 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1996), 9/27-40; Mehmet 

Akif Aydın, “Kanûn-i Esâsî” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2001), 24/328-330. 



11 

 

meselesi adı altında izledikleri yanlıĢ politika devletin çöküĢünü de beraberinde 

getirmiĢtir.
9
   

Bu dönemde bölgesel dağılmalar da artıĢ göstermiĢtir. Bosna-Hersek imparatorluktan 

kopmuĢ, Bulgaristan bağımsızlığını ilan etmiĢ, Yemen, Arnavutluk, Makedonya gibi 

önemli bölgelerde ayaklanmalar meydana gelmiĢtir. Bununla beraber kısa bir zaman 

sonra Trablusgarb ve Balkan savaĢları patlak vermiĢ, nihayet Birinci Dünya SavaĢı‟nın da 

baĢlamasıyla ülke adeta bir çıkmazın eĢiğine gelmiĢtir.
10

 SavaĢ sürecinde pek çok 

cephede savaĢan Osmanlı Devleti ağır yenilgi almıĢ ve savaĢ sonunda 30 Ekim 1918‟de 

Osmanlı Devleti ile Ġtilaf devletleri arasında Mondros mütârekesi imzalanmıĢtır. Esasında 

bu mütareke karakteristik olarak Osmanlı devletine son vermeyi, egemenliğini 

kısıtlamayı daha da ilerisi imparatorluk dıĢında kalan Türkiye‟yi paylaĢmayı hedef 

almıĢtır. Nitekim çok geçmeden Anadolu‟nun pek çok yeri iĢgal edilmiĢtir. Ancak öz 

vatanında esareti kabul etmeyen Anadolu halkı tarafından ülkenin çeĢitli yerlerinde 

müdâfaa-i hukuk cemiyetleri kurulmuĢ bu cemiyetler Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i 

Hukuku cemiyeti adı altında birleĢtirilip baĢkanlığına da Mustafa Kemal PaĢa (1881-

1938) getirilmiĢtir. Bununla beraber gönüllüler her çeĢit silah, teçhizat, mühimmat 

toplayarak Kuva-yi Milliye hareketini baĢlatmıĢlardır. Mustafa Kemal‟in önderliğinde 

yapılan kongreler, görüĢmeler, verilen büyük mücadeleler neticesinde ülke iĢgalden 

kurtarılmıĢ ve bu süreçte 23 Nisan 1920‟de TBMM, 29 Ekim 1923‟te de Cumhuriyet ilan 

edilmiĢtir. Böylelikle ülke yeni bir yönetim Ģekline kavuĢmuĢtur. Bu tarihten itibaren 

Türkiye Cumhuriyeti‟nin ilk CumhurbaĢkanı seçilen Mustafa Kemal Atatürk yönetim, 

eğitim, hukuk, askeri ve daha pek çok alanda inkılaplar gerçekleĢtirmiĢtir.
11

  

2.2. Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Ġlmî Hayat 

Osmanlı Devleti kuruluĢ döneminden itibaren ilmî alana ehemmiyet göstermiĢ bu 

minvalde çok sayıda medrese ve külliye inĢa edilmiĢtir. Bu manada ilk medrese Orhan 

Bey zamanında Ġznik‟te kurulmuĢtur. Lala ġahin, Hüdâvendigar, Dârulhadîs, Beylerbeyi, 

                                                           
9
 Abdülhamit‟in tahttan indirilme süreci için bk. Karal, Osmanlı Tarihi, 9/75-108. Yıldız, Büyük İslam 

Tarihi, 12/48-49, 281. Bu dönemde Ġttihat ve Terakkî haricinde pek çok fırka bulunmaktaydı. Diğerleri 

hakkında geniĢ bilgi için bk. Yıldız, Büyük İslam Tarihi, 12/65-83. 
10

 GeniĢ bilgi için bk. Karal, Osmanlı Tarihi, 213-231, 234-254, 258-265,355-365. 
11

 Kazım Öztürk, Türk Parlemanto Tarihi (Ankara: Türkiye Büyük Millet Meclisi Yayınları, 1993), 2/21-

351; Karal, Osmanlı Tarihi, 9/559-561; Yıldız, Büyük İslam Tarihi, 12/284-286; Ercüment Kuran, 

“Birinci Dünya SavaĢı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1992), 6/196-200; Cemil Öztürk, “Mondros Mütarekesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020), 30/271-273; Cevdet Küçük, “Milli 

Mücadele”,  Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2020), 30/76-83. 



12 

 

Sahn-ı Seman, Süleymaniye Medreseleri ve daha pek çok medrese Osmanlı sultanları 

tarafından yaptırılmıĢtır. Bununla beraber hükümdarlar haricinde diğer devlet adamları da 

kendi adlarını taĢıyan medreseler inĢa ettirmiĢlerdir. ĠnĢâ edilen bu medreselerde genel 

olarak fıkıh, hadîs, kelâm, tefsîr, mantık, belâgat, lügat, sarf, nahiv, hendese, hesap, 

astronomi, felsefe gibi dersler okutulmuĢtur. Medreselerde her dönem dînî ve müsbet ilim 

minvalinde pek çok âlim yetiĢmiĢtir. ġeyhülislamlar, kazasker, nakibüleĢraf, kadılar, 

müderrisler, nâibler, müftüler, imamlar, hatipler gibi kiĢiler bu inĢa edilen medreselerde 

yetiĢmiĢtir. Osmanlı devlet yapılanmasında üç temel meslek grubundan ilmiye sınıfının 

içinde yer alan bu kiĢiler eğitim süresince medreselerde ücretsiz eğitim alır, ihtiyaçları 

giderilir, medreseyi tamamlayanlar ise mülâzemet sırasını beklerlerdi. 16. yüzyılın 

sonlarına doğru devlet yapısındaki duraklamalar ilmî platformda da etkisini göstermiĢ, 

medreseler eski kalitesini kaybetmeye baĢlamıĢtır. Ġlmiye sınıfının çocuklarına onbeĢ 

yaĢından önce müderrislik beratı verilmesi, aklî ilimlerin terkedilmesi gibi durumlar baĢ 

göstermiĢtir. Netice itibariyle devlet yapılanmasındaki ıslahat çalıĢmaları ilmî alanda da 

yapılmaya baĢlamıĢtır.
12

 Eğitim öğretim alanında en köklü ıslahatlara imza atan II. 

Mahmut (öl. 1255/1839) döneminde rüĢtiyeler açılmıĢ, ilkokul zorunlu hale getirilmiĢ, ilk 

tıbbiye açılmıĢ, ilk resmi gazete çıkarılmıĢ, yurt dıĢına öğrenci gönderilmiĢtir. Ġlimle 

beraber pek çok alanı etkileyen Tanzimattan sonra ıslahatların önemi bir kez daha 

yinelenmiĢtir. II. Abdülhamit dönemine gelindiğinde ise kaza ve kasabalar da dahil olmak 

üzere pek çok yerde bilhassa Müslüman nüfusun yoğun olduğu bölgelerde okullar 

yaptırılmıĢtır. Ġlkez öğretmen yetiĢtirilmesi için Darulmuallimin okulları açılmıĢtır. 

Bununla beraber Hendese-i Mülkiye Mektebi, Sanayi-i Nefise Mektebi, Hamidiye Ticaret 

Mektebi gibi okulların açılması da o dönemde eğitim öğretim alanında yer alan 

geliĢmelerdendir.
13

 Cumhuriyet ilan edildikten sonra Tevhid-i Tedrîsat Kanunu ile de tüm 

eğitim kurumları tek çatı altında birleĢtirilmiĢtir.  

Osmanlı Devleti‟nin eğitim ve ilmî anlamda süreci menfi ya da müsbet değiĢiklikler 

gösterse de her dönemde medreselerde okullarda her alanda çok sayıda âlim yetiĢmiĢtir. 

Osmanlı‟nın en buhranlı zamanları diyebileceğimiz son dönemlerinde dahi kıymetli 

eserler bırakan ilim adamları bulunmaktadır. ÇalıĢmamıza konu olan Mehmed Vehbi 

                                                           
12

  Ġsmail Hakkı Uzun ÇarĢılı, Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

1984), 1-3, 19-23, 37-43, 67-81; 87-90; Yıldız, Büyük İslam Tarihi,409-419; Mehmet ĠpĢirli, “Ġlmiye”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2000), 22/141-

145. 
13

  Yıldız, Büyük İslam Tarihi, 12/455-486; Kemal Beydilli, “Mahmud II”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003), 27/352-357. 



13 

 

Efendi bunlardan bir tanesidir. Yine aynı dönemde Muhammed Hamdi Yazır,
14

 Ömer 

Nasuhi Bilmen (öl. 1884-1971),
15

 Ġzmirli Ġsmail Hakkı Efendi (öl. 1869-1946),
16

 Hasan 

Basri Çantay,
17

 Ömer Rıza Doğrul (öl. 1893-1952)
18

 gibi isimler ilim dünyasına kıymetli 

eserler bırakmıĢlardır. 

2.3. Mehmed Vehbi’nin Doğum Yeri, Tarihi ve Ailesi 

Bir Ģahsiyetin hayatını en doğru Ģekilde kendi cümlelerinden öğrenebiliriz. O da ancak 

hayattaysa kendisiyle birebir görüĢme, hayatta değilse biyografisi sayesinde mümkün 

olabilir. Mehmed Vehbi‟nin biyografisi hicri 1340-1343 yılları arasında Evkâf-ı 

Ġslâmiyye Matbaası tarafından basılan Hulâsatu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân adlı eserinin 

son cildinde yer almaktadır. Bu ciltte Mehmed Vehbi Efendi, ailesi haricinde hayatının 

siyâsî ve ilmî anlamdaki tüm dönemlerini kronolojik olarak bizzat sıralamıĢtır.  Söz 

konusu biyografisi baĢta olmak üzere olmak üzere diğer kaynaklardaki veriler ıĢığında 

Mehmed Vehbi‟nin hayatını Ģu Ģekilde tedvîn edebiliriz:   

Mehmed Vehbi‟nin söylemine göre; menĢei Konkul‟dur. Konkul, evvelce Konya 

vilâyetine merbût/bağlı bir kaza iken daha sonraları kazalığı ilgâ/iptal olunan, yine onun 

döneminde Karaman kazasına mülhak Hadim nâhiyesine bağlı bir köydür.
19

 ġu an Hadim 

Konya ilinin ilçesi konumundadır. 

Mehmed Vehbi, Hicrî / „Arabî 1280, Rûmî 1278 senesinde dünyaya gelmiĢtir. Bu tarih 

Mîladî takvime göre 1861-1862‟e tekâbül etmektedir. Babası meslek-i ulemadan Çelik 

Hüseyin Efendi, Annesi ġerife Hanım‟dır.
20

 Mehmet Vehbi, hattat Topçuzade Ġsmail 

Hakkı Efendi‟nin (ö. 1335/1919) kızı ile evlenmiĢ bu evlilikten beĢ çocuğu olmuĢtur.
21

 

                                                           
14

 Yusuf ġevki Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995), 11/57-62. 
15

 Rahmi Yaran, “Bilmen, Ömer Nasuhi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1992), 6/162-163. 
16

 Ali Birinci, “Ġzmirli, Ġsmail Hakkı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2001), 23/533-535. 
17

 Emin IĢık, “Çantay Hasan Basri”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1993), 8/218-219. 
18

 Mustafa Ġsmet Uzun, “Doğrul, Ömer Rıza”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994), 9/489-492. 
19

 Konyalı Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân (ġehzâdebaĢı: Evkâf-ı Ġslâmiyye Matbaası, 1340-1343), 

15/655.  
20

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/655.  
21

  Hasan YaĢar “Çelik, Mehmet Vehbi (1862 - 1949)”, Konya Ansiklopedisi (Konya: Kültür Yayınları, 

2011), 2/323-324. 



14 

 

2.4. Eğitim Hayatı ve Hocaları 

Mehmed Vehbi, tahsil hayatına 1291 senesinde baĢladığını söylemektedir.
22

 Ancak bu 

tarihin hangi takvime göre olduğunu belirtmemiĢtir. Yukarıda zikredilen tarihleri baz 

aldığımızda on ya da on iki yaĢlarında eğitim hayatına baĢladığı anlaĢılmaktadır. 

Mehmed Vehbi, ilk olarak Hâce
23

 Anbarlı Zâde Efendi‟nin nezâretinde Kur‟ân-ı Kerîm‟i, 

kendi deyimiyle Kelâm-ı kadîm‟i hatmetmiĢtir. Yine ondan tecvîdi öğrenmiĢ ve bazı 

ilmihâl kitaplarını okumuĢtur. 1293 senesinde diğer hocası Hâce Tomakzâde Mehmed 

Efendi‟den Arapça‟nın temel kitapları olan Emsile ve Binâ‟yı okumuĢ, 1294‟te Hâdim 

Medresesi‟ne dâhil olmuĢtur. Burada Ġstanbul mezunlarından Hâce Hâfız Ahmed Efendi 

gözetiminde sarf derslerine baĢlamıĢtır. Ancak 1295-1296 yıllarında hocasının Bozkır‟ın 

Belviran Nâhiyesi‟nin Bardas karyesindeki/köyündeki medreseye müderris olarak 

atanması üzerine onunla birlikte oraya gitmiĢtir.
24

  

1297/1879 senesinde Hâdim Medresesi‟ne geri dönen Mehmed Vehbi, bir yıl sonra 

Konya merkezde bulunan ġirvâniye Medresesi‟ne gelmiĢtir. Burada görev yapan 

hocaların ders halkalarına katılmıĢtır. O dönem Konya Müftüsü olan Kadınhanılı Hacı 

Hüseyin Efendi‟den Molla Câmi‟yi okumuĢtur. Yine aynı medresede fıkıh ilimleri 

konusunda mâhir olan Tavaslı Osman Efendi‟den usûl-ü fıkıh derslerine devam 

etmiĢtir.
25

 

2.5. Müderrislik Hayatı 

Mehmed Vehbi, 1308 senesinde ders okutmaya baĢlamıĢtır. O zamanlar Anadolu‟da ders 

okutmanın yevmiye usûlü icrâ edildiğini belirten Mehmed Vehbi, “inâyeti ilâhiye ile 

müteaddid icâzet vermeye muvâfık oldum”
26

 demek sûretiyle müderrisliğini ve pek çok 

talebe yetiĢtirdiğini ifade etmiĢtir. Mehmed Vehbi, biyografisinde söz etmese de 

Ġstanbul‟da dönemin en iyi teoloji fakültelerinden olan Dâru‟- Hilâfe adlı medresede 

eğitim gördükten sonra burada en iyi dereceyle mezun olmuĢ ve müderrislik icâzetini 

almıĢtır.
27

 

                                                           
22

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/655.  
23

 Hâce: Hoca, Efendi, sâhip, muallim, aile reisi manalarına gelmektedir. Bk. Abdullah Yeğin, İslâmî - 

İlmî- Edebî - Felsefî Yeni Lügat (Ġstanbul: Fatih Matbaası, 1968), 143. 
24

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/655.  
25

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/655.  
26

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/655.  
27

 Sadi Irmak, Milli Mücadelede Atatürk’ün Çevresi İlk Mücahitler (Ġstanbul: Genç Yayıncılık, 1986), 

175. 



15 

 

GöstermiĢ olduğu liyâkat
28

 sebebiyle sene 1317‟de Konya valisi sadr-ı esbâk/eski 

sadrazam Ferid PaĢa merhûmun tamiratını yaptırmıĢ olduğu Mahmûdiye Medresesi‟ne 

müderris olarak tayin edilmiĢtir. Burada yaklaĢık dört yıl tedrisat/öğretim ile meĢgul olan 

Mehmed Vehbi, 1321‟de Konya Hukuk Mahkemesi‟ne âza olarak tayin edilmiĢtir.
29

 

1323‟te buradaki görevi nihâyete ermiĢ aynı yıl Hukuk Mektebine/Fakültesine 

vesâya/verâset ve Ġntikal hocası/öğretim üyesi olarak tayin edilmiĢtir.
30

 

2.6. Ġkinci MeĢrûtiyet Döneminde Mebus Seçilmesi 

Mehmed Vehbi‟nin resmî anlamda ilk olarak siyâsete giriĢi ikinci meĢrûtiyet dönemine 

tekâbül etmektedir. Mehmed Vehbi, 1324/1908 senesinde Ġkinci MeĢrûtiyet‟in ilan 

edilmesi ile Ġstanbul‟da açılıĢı yapılan Meclis-i Mebusan‟ın birinci devresinde Konya‟dan 

mebus intihâb olmuĢtur. Ancak mebusluğu esnasında hiçbir fırkaya/partiye intisâb 

etmemiĢtir. Mehmed Vehbi bu tercihinin gerekçesini “Esasen fırkaya intisâb meĢrebime 

muvafık fırka hissiyle mütehassıs olmadım, olamam”
31

 sözleriyle ifade etmektedir. 

1327‟te meclis fesh olunca Mehmed Vehbi, ömrü kifâyet ettikçe bir daha asla siyâsetle 

iĢtigal etmeyeceğine dair kesin bir karar vererek siyâseti bırakmıĢtır. Bu kararının 

ardından memleketi Konya‟ya dönerek tekrar tedrîsâtla meĢgul olmuĢtur.
32

 

2.7. Hulâsatu’l-Beyân’ı Yazmaya Karar Vermesi ve Yazması 

Mehmed Vehbi, siyâseti bıraktıktan sonra Türkçe bir tefsîr yazmaya karar vermiĢtir. 

Aslında bu Türkçe tefsîr fikri çok önceden beri zihninde cevelân etmiĢtir. Bu niyetini 

gerçekleĢtirmek üzere eserini yazmaya baĢlamıĢ, aynı dönemde seferberliğin zuhûr edip 

medreselerin eğitime ara vermesiyle yazım süreci hız kazanmıĢtır. Çünkü bu dönemde 

Mehmed Vehbi, tedrîsât ile meĢgul olma imkânı olmadığından tüm zamanını tefsîrini 

yazmaya ayırmıĢtır. Tefsîrine hicrî 1327‟de baĢlayıp 1331 senesinde tamamlamıĢtır.
33

 

Mehmed Vehbi, tefsîrini tamamlama sürecini Mâide sûresinin sonuna yazdığı Ģu 

cümlelerle ifade etmiĢtir:  

“Rûmî 1331 senesi Kânûnîevvelin on altıncı ÇarĢamba gününe tesâdüf eden „Arabî 1334 

senesi Saferülhayr‟ın yirmi birinci günü ikindi ezanı okunurken bu sûre-i Ģerîfenin 

                                                           
28

 Veli Ertan - Hasan Küçük, Cumhuriyet Devrinde Din Eğitimi Din Müesseseleri ve Din Âlimleri 

(Ġstanbul: Türdav Basım, 1976), 83.  
29

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/655.  
30

 A. Vehbi Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri (Ġstanbul: Anahtar Yayınları, 1987), 

104; Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/655.  
31

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/656.  
32

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/656.  
33

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/656.  



16 

 

tercemesi biavn-i Te„âlâ hıtam bulmakla bütün Kur‟ân-ı azimüĢĢan‟ın tercemesi de hıtam 

bulmuĢtur. ġöyle ki: Tercemeye Mu„avvizeteyn‟den baĢlanarak sûre-i En„âm‟ın 

nihâyetine kadar terceme olunduktan sonra aĢağıdan yukarıya doğru takip olunan sıra terk 

olunup sûre-i Fâtiha‟dan baĢlanarak buraya kadar terceme edilmekle en son terceme 

olunan sûre, sûre-i Mâide olmuĢ ve hüsn-ü tesâdüf olarak Kur‟ân‟da en son nâzil olan 

sûrenin tercemesiyle Kur‟ân-ı Kerîm‟in tamamının tercemesi de hıtam bulmuĢtur.”
34

 

Mehmed Vehbi‟nin sözlerinden de anlaĢılacağı üzere tefsîrini yazarken ilk etapta sondan 

baĢa doğru bir sıra takip etmiĢ En„âm sûresi‟ni tamamladıktan sonra, Fâtiha sûresi‟nden 

baĢlayarak mushaf sırasını takip etmiĢ; tefsîrini en son Mâide sûresi‟ni yazarak 

tamamlamıĢtır. Ancak ekonomik durumu elvermediği için tefsîrini bitirince hemen 

bastıramamıĢtır. Tab„ edildiği tarihe kadar eserini yanında muhafaza etmiĢtir. 

2.8. Yeniden Siyâsete DönüĢü ve Milli Mücâdeledeki Rolü 

Birinci dünya savaĢı sona erince Osmanlı mağlup kabul edilmiĢ ve akabinde Mondros 

Mütârekesi imzalanmıĢtı. Mütâreke Osmanlı Devleti açısından ağır Ģartlar taĢıyordu. 

Fırsatı kaçırmayan batılı iĢgalci ve sömürgeci ülkeler Anadolu‟nun muhtelif bölgelerini 

iĢgal etmekte gecikmediler. Ġlk olarak 16 Mayıs 1919‟da Yunanlılar Ġzmir‟i iĢgal ettiler 

ve Anadolu‟nun içlerine doğru ilerlemeye baĢladılar. Bu durum vatanın istikbâli 

açısından çok büyük tehlike arz ediyordu. Bu nedenle vatanın her bir ferdinin canla baĢla 

mücadele etmesi gerekiyordu. Mehmed Vehbi de bu zorlu mücadelede öncü isimlerden 

birisi olarak tarih sahnesindeki yerini almıĢtır.
35

 O, o dönemki vatanın ahvâlini ve 

kendisinin verdiği mücâdeleyi Ģu sözleriyle dile getirmiĢtir: 

“Vaktâki mütâreke vukû buldu. Yunan fuzûli olarak Ġzmir‟i iĢgal etti. Anadolu‟nun 

içlerine doğru yürümeye baĢladı. Kuvâ-yi Milliye TeĢkilatı da Ģarkta Erzurum ve Sivas 

kongreleri ve garpta Efeler teĢkilatı ile baĢlamıĢ idi. Vatan tehlikeye düĢmüĢ olmakla 

siyâsete karıĢmamak azminden rücû ile Konya‟da Kuvâ-yi Milliye lehine propagandalara 

ve bazı zâbıtan ile görüĢmeye baĢladım. Kuva-yi Milliye TeĢkilatı‟nın menâfi-i millet 

iktizasından olduğunu her yerde söylemeye baĢlayınca ol vakit vâli bulunan Cemal Bey 

tarafından tarassuda baĢlanmıĢ isek de ehemmiyet vermedik. Müehhiran Cemal Bey 

velâyet makamını terk ile firâr edince Ġngiliz ve Ġtalya mümessilleri ve bin beĢ yüz 

mütecâviz müsellih Ġtalya askerlerinin memleketi istilâ için intizâr ettikleri fırsat hemen 

hulûl etmiĢ gibi görüyorlardı. Çünkü memleket sahipsiz ve hükümetsiz kalmıĢ idi. Tam o 

                                                           
34

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/220.  
35

 Ertan - Küçük, Cumhuriyet Devrinde Din Eğitimi Din Müesseseleri ve Din Âlimleri, 83-84; 

Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 105.  



17 

 

zamanda ahâli-yi mahliyye ve hükümette mevcût erkân tarafından acizlerini vâli 

vekâletine tensip ile bir intihabnâme-i tanzîm ve bize kabûl-ü teklif edildi. Fakat hiçbir 

veçhile kuvve-i müdâfia olmadığı gibi Vahdettin taraftarının Kuvâ-yi Milliye aleyhine 

BolĢevik ile unvânıyla iftirâkçiyâne propagandaları ahalinin zihnini teĢvik ediyor ve hatta 

Ġtalyanlara dehâlet fikrini de alenen ileri sürüp teĢvikâtta bulunuyorlar idi. ĠĢte bu 

karıĢıklık arasında benim için yegâne silah Cenâb-ı Hakk‟a itimat idi. Binaenaleyh 

Bismillâhi tevekkelnâ alellâh diyerek gece saat iki buçukta vekâleti kabûl ve vâli 

makamını iĢgal ettik. Âhiran Kuvâ-yi Milliye rüesâsıyla Ġstanbul hükümeti anlaĢtıkları 

cihetle, Ġstanbul hükümeti Suphi Bey‟i vâli tayin etti. Biz de velâyet makamını Suphi 

Bey‟e teslimle çekildik.”
36

 

2.9. Konya’dan Mebus Seçilmesi ve Mustafa Kemal PaĢa Ġle GörüĢmeleri  

Mehmed Vehbi, 16 Mart 1920‟de Ġngiliz kuvvetlerinin Ġstanbul‟u iĢgal etmesi üzerine 

vatansever bir grupla beraber Mustafa Kemal PaĢa ile görüĢmek niyetiyle Ankara‟ya 

gitmiĢtir.
37

 Heyette Kastamonu Mebusu Yusuf Kemal (1878-1969) Sinop Mebusu Rıza 

Nur Bey (1879-1972), EskiĢehir Mebusu Abdullah Azmi Efendi‟nin de (1869-1937) 

bulunduğunu söyleyen Mehmed Vehbi:  

“Beraber Meclis tarafından Anadolu‟ya iğzâm olunduk ve Ankara‟ya gittik. Gazi PaĢa 

Hazretleriyle görüĢüldü. Firar eden mebuslar da peyderpey gelmekte idi. ArkadaĢlarım 

Ankara‟da kaldı. Refet PaĢa‟nın Konya‟dan getirmiĢ olduğu heyetle biz me‟zunen 

Konya‟ya gittik. Bir müddet ikâmetten sonra Nisan‟ın yirmi üçünde Ankara‟da teĢekkül 

eden Büyük Millet Meclisi‟ne iltihâk ettik”
38

 demek sûretiyle 23 Nisan 1920‟de açılan ilk 

meclis TBMM‟de görev aldığını ifade etmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, daha önceki siyâsî hayatında olduğu gibi burada da hiçbir partiye üye 

olmamıĢtır. Nitekim muhârebenin devam ettiği sıralarda mecliste sene baĢı riyâset divânı 

toplantısı yapılmıĢtır. Burada yapılan seçimde grupları yetmiĢ iki kiĢi olmasına rağmen 

muhâlif gruptan Erzurum Mebusu Hüseyin Avni Bey (1887-1948) yüz kırk sekiz oy 

almıĢtır. Bunun sebebi oyların çoğunun diğer gruptaki/Halk Partisi‟ndeki kiĢiler 

tarafından verilmesidir. Bunun üzerine Halk Partisi, parti toplantısında herkesin reyini 

serbestçe söyleyebileceğine, fakat parti grubunda karar alındıktan sonra, „parti grubu 

kararı‟ aleyhinde mecliste mebusların konuĢamayacaklarına ve rey kullanamayacaklarına 

                                                           
36

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/656.  
37

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/657.  
38

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/657.  



18 

 

dair disiplin kararı almıĢtır.  Hatta bu da yeterli görülmemiĢ, kabînenin bütün üyelerinin 

partiye kaydolunması mecburiyeti kabul edilmiĢtir. Fakat bu karar Konya Mebusu 

Mehmed Vehbi Efendi tarafından reddedilmiĢtir. Mebusluktan istifa etmesini teklif 

edenlere: “Beni meclis seçmiĢtir o iskât eder” demiĢtir. Akabinde kürsüye çıkarak: “Ben 

bugüne kadar hiçbir partiye girmedim, bundan sonra da girmem, kula kul olmam, Allâh‟a 

kul oldum kâfi” diyerek tarafsızlığını ve partiler üstü siyâsî bir görüĢe sahip olduğunu 

belirterek kürsüden inmiĢtir.
39

 

2.10. Meclis Reisliği ve ġer‘iyye ve Evkâf Vekili Olarak Tayin Edilmesi 

Mehmed Vehbi, açılan Ġlk mecliste meclis reisi Celâleddin Arif Bey‟in üç ay müddetle 

izinli olarak Erzurum‟a gitmesi gerektiğinden dolayı o gelinceye kadar yerine vekâleten 

atanmıĢtır.
40

 Bu vazifesinin ardından meclisin ikinci senesinde Kütahya Bozoğlanlı 

Sakarya vadisine gelmiĢ olan orduyu müĢâhede edip durumunu meclise arz etmek üzere 

on beĢ kiĢilik arkadaĢ grubuyla cepheye giderek bazı fırkaları/bölükleri mevzîlerinde 

ziyaret etmiĢlerdir. MüĢâhede edilen durum neticesinde meclisten muhârebe kararı 

çıkmıĢ, harp baĢlamıĢ ve yirmi bir günlük bir mücâdelenin ardından yirmi ikinci gün 

Yunan birlikleri hezîmete uğratılmıĢ ve tarihe Sakarya Meydan Muhârebesi olarak geçen 

bu çetin mücadeleden zaferle çıkılmıĢtır.
41

 

Mehmet Vehbi, aynı senenin baharında Konya ahalisine ordunun erzak ihtiyacını temin 

etmek üzere müfettiĢ olarak görevlendirilmiĢtir. Burada yaklaĢık üç buçuk ay ordunun 

erzakı için alıĢveriĢ iĢiyle görevli olan kiĢileri nezâret ve kontrol vazifesiyle meĢgul 

olmuĢtur. Mehmed Vehbi, bu vazifeyle iĢtigal ederken Gazi Mustafa Kemal PaĢa‟dan 

meclisten reis vekili olduğuna dair bir telgraf almıĢtır. Bunun üzerine Konya‟dan 

ayrılarak Ankara‟ya gelmiĢtir. Daha sonra da Fevzi PaĢa kabinesinde ġer„iyye ve Evkâf 

Vekilliği‟ne getirilmiĢtir.
42

  

2.11. TBMM’de Türkçe Tefsîr Yazımının Gündeme Gelmesi ve Mehmed Vehbi’nin 

GörüĢleri 

Mehmed Vehbi, müderrisliğinin yanı sıra mecliste de etkinliği olan dirâyet sahibi, 

olaylara objektif bakabilen, haksızlığa tahammül edemeyip hak bildiğini çekinmeden 

söyleyebilen bir devlet adamı idi. O konuĢmalarında dönemin aktüel konularına 

değinmiĢ, aynı zamanda mecliste tartıĢılan mektep-medrese gibi önemli meselelerde 

                                                           
39

 Mâhir Ġz, Yılların İzi (Ġstanbul: Ġrfan Yayınevi, 1975), 76-77.  
40

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/657.  
41

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/657.  
42

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/658. 



19 

 

düĢüncelerini dile getirmiĢtir. Hatta bu tartıĢmaların birinde Ġslâm dinini Türkçe anlatan 

kaynakların olmadığı gündeme geldiğinde Mehmed Vehbi, Türkçe bir tefsîr yazdığını 

dile getirmiĢtir. Mecliste bulunanlara okumalarını, eğer beğenirlerse basılmasını teklif 

etmiĢtir. Kendisinin mali gücünün olmamasından dolayı tefsîrini bastıramadığını ifade 

etmiĢtir. Bu tartıĢmaların baĢlangıcından Mehmed Vehbi‟nin Türkçe tefsîrini teklifine 

kadar olan konuĢmaları Ģu Ģekilde özetleyebiliriz: 

28 Ağustos 1922 senesinde ġer„iyye ve Evkâf Vekâleti‟nin bütçe görüĢmelerinde 

Tetkîkat ve Telifât-ı Ġslâmiye Heyeti kurma teklifi ile ilgili konuĢmalarda Ġslâm‟ın inanç 

ve ibâdet esaslarını açıklayacak, olası sorulara cevap verecek araĢtırmalar yapacak ve 

yayımlayacak bir ilim heyeti teklifi üzerine söz alan dönemin ġer„iyye Vekili Abdullah 

Azmi Efendi konuĢmasının bir bölümünde: “Asırlardan beri ihmal edilmiĢ olan 

müesseselerin yeniden imal edilmesi”
 43

 cümlesini sarf etmiĢtir.
44

  

Bu konuĢmaya karĢılık Edirne Mebusu Mehmed ġeref Bey (1874-1939) söz alarak: 

“Efendiler! Altı asrın muhteĢem mevcûdiyetini omzunda taĢıyan bu Türkiye Devleti, 

yalnız bir esasa bina edilmiĢtir. O da dünyada yalnızca Cenâb-ı Hakk‟ın hakiki muhafızı 

olduğu Ġslam dinidir… Türkiye Büyük Millet Meclisi vekili demin burada hâzin bir lisan 

ile „ihmal edilmiĢ ve nasılsa îmal edilmemiĢ bir mevcûdiyeti ben îmal etmek için sizden 

rica ediyorum‟ dediği vakit onun gözlerinden benim kalbime doğru akseden kıvılcımlarda 

pek acı bir elem gördüm. O ihmaldir ki, Efendiler! Ta Basra‟dan Vistül kenarına, 

Medine‟den Kafkas eteklerine kadar koca bir kıtayı bunu ihmal ettiğimiz için verdik”
45

 

diyerek ġer„iyye Vekili‟ne hak vermiĢtir. Sözlerini birkaç hususa daha değindikten sonra 

tamamlamıĢtır.
46

  

Ardından sırasıyla Erzurum Mebusu Nusret Efendi (1877-1930), KırĢehir Mebusu Müfit 

Efendi (1879-1958), Sivas Mebusu Mustafa Taki Efendi (1873-1925), KırĢehir Mebusu 

Yahya Galip Bey (1874-1942) görüĢlerini dile getirmiĢlerdir. En sonunda ġer„iyye 

Vekilinin teklifi ile âza sayısının artırılması kabul edilmiĢ akabinde medreselerin durumu, 

fetva heyetinin sayısı ve maaĢlarının tesbiti konusuna geçilmiĢtir. Burada fetva heyetine 

seçilecek ilim adamlarının nitelikli, ehil olması ve bu kiĢilere ödenecek miktar ile ilgili 

tartıĢmalar yaĢanmıĢ, ġer„iyye Vekili Abdullah Azmi Bey‟in: “Bizde bulursak bizden, 

baĢka yerde, mesela Arabistan‟da bulursak oradan getireceğiz. Fakat bizde fıkıh ve fetvâ 

meseleleri hariçten daha fazladır. Mesela bir ara fetvahaneye Arabistan‟dan iki zât 

                                                           
43

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 111.  
44

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 111.  
45

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 113-114. 
46

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 113-114. 



20 

 

getirilmiĢti. Bunlar bir Ģey yapamadılar. Çünkü onlar daha ziyade hikemiyatta, 

edebiyatta, hadîste yüksek adamlardır”
47

 demesi üzerine söz isteyen Mehmed Vehbi:  

“Efendim, Meclis gayet esaslı ve mühim bir meseleden bahsediyor. Bu herkesin tasdik 

edeceği bir husustur. Yalnız müftüler veyahut Fetvâ Emini kendi reyi ile fetvâ verir gibi 

Ģeyler söylenmiĢtir. Hiçbir müftü kendi reyi ile fetvâ veremez. Vermez değil veremez. 

Refik ġevket Bey, ekseriyetle verirler mi dedi. Evet, mezhep imamlarının vermiĢ olduğu 

yerde zamana en uygun geleni ekseriyetle tercih olunabilir. Fakat ekseriyetle yeni bir 

mesele ihdâs edebilir mi? HaĢa! Bu olamaz. Dolayısıyla ġer„iyye Vekili Hoca Efendi‟nin 

buyurduğu vechile, bu aranacak tetkiklerden geçecek, memleketimizde ve sair 

memleketlerinde tanınmıĢ olan zatlardan seçilmesine gayret edilecektir. Hakikat bundan 

ibârettir. Bunun için müzâkareyi uzatmakla mana yok. MaaĢlarını tespit edelim”
48

 demek 

sûretiyle düĢüncesini ortaya koymuĢtur. 

Bu esnada söz alan Erzurum Mebusu Hüseyin Avni Bey memlekette Ġslâm dini 

konusunda yazılan kitapların yeterli olmadığını, milletin maddî ve manevî ihtiyaçlarını 

karĢılayacak asrın anlayıĢına uygun, Batı felsefesine karĢı mücadele edecek Türkçe 

eserler bulunmayıĢını gündeme getirmiĢtir. BoĢlukta kalmıĢ, Ģarkın medeniyetinden 

uzaklaĢarak ihtiyaçlarını Batıda ve daha baĢka yerlerde arayan bir millet olduğumuzu 

söyleyerek “Bunun cevabını kim verebilir Efendiler? Mazi ölgün bir fikir bırakmıĢ. Diğer 

taraftan Batıya akmak ızdırabını, ihtiyacını duymuĢuz. ĠĢte Efendiler! Ben öyle bir telifât 

ve tetkikât istiyorum ki inanç ve sair muamelelerde beni Batıdan müstağni 

bulundursun”
49

 diyerek konuĢmasına devam etmiĢtir. KonuĢmasının devamında bu 

düĢüncesini ısrarla vurgulamıĢtır. Ancak Taki Efendi Hüseyin Avni Bey‟i insafsızlıkla 

suçlayarak bu görüĢünde onu tenkit etmiĢtir. “Akidemizi temsil edecek eserler pekâla 

vardır. Ġnsan ararsa bulur” diyerek sözlerini sürdürünce meclisten “Türkçe‟de arayacak 

eserler var mı?” sesleri yükselmiĢtir. Bunun üzerine o: “Evet vardır. Mesela Hüseyin 

Cisri Efendi‟nin (öl. 1845/1909) yazdığı Risâletü’l-Hamidiye adlı eser, Manastırlı Ġsmail 

Hakkı (1846-1912) merhum tarafından Türkçe‟ye tercüme edilmiĢtir”
50

 demiĢtir. Buna da 

itirazlar olmuĢ ve bunların da yeterli olmadığı savunulmuĢtur.
51

 

Bu tartıĢmaların akabinde söz alan Mehmed Vehbi, bu konudaki fikirlerini ve tekliflerini 

dile getirmiĢtir. Mehmed Vehbi, öncelikle kendisinden önce konuĢulanlara cevap 

                                                           
47

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 113-114.  
48

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 114-115.  
49

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 118-119.  
50

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 118-119.  
51

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 118-119.  



21 

 

niteliğinde fikirlerini söylemiĢtir. Batı ilimlerini okutan hocalara büyük paralar 

ödendiğini fakat dînî ilimleri okutanlara hak ettikleri ücretin verilmediğinden yakınarak; 

esas suçun Türkçe eserler olmamasında değil, dini ilimlerin öğretilmesi ve öğrenilmesi 

konusunda yeterli ehemmiyetin gösterilmemesi olduğunu söyleyerek Ģunları ifade 

etmiĢtir:  “Efendiler bir kere mesele bitsin. Paraları verelim. Efendiler her zaman kahır, 

lütuf karĢısında olur. Rica ederim, lütfunuz nedir ki kahrediyorsunuz. Meclis‟ten bu 

esnada „doğru‟ sesleri yükselir. Ha ġimdi lütfunuz var; Ģu bütçeye 3-5 bin lira 

koyuyorsunuz. Bunun mükâfatını istemeye hakkınız var. Fakat bugün değil bir sene 

sonra… ġahsımdan bahsetmek bana fena bir Ģeydir. Ben Allâh‟ın yardımı ile Kur‟ân-ı 

Kerîm‟in baĢından sonuna kadar Türkçe tefsîrini yazmıĢımdır, buyurun!”
52

 

Meclisten “basılmasını isteriz” sesleri yükselince Mehmet Vehbi: “Allâh‟a hamdolsun, 

okur-yazar adamlarsınız. Alıp birer cüz okursunuz. Beğenirseniz bastırırsınız. Hiçbir Ģey 

istemem. Hep benim yazıĢımdır. Yine “bastırın sesleri” yükselir. Mali gücüm tahammül 

etmez efendim. Eser yoktur diyorlar da vardır diye cevap veriyorum. Vardır efendim 

vardır. Fakat para yoktur.”
53

 Mehmed Vehbi‟nin bu sözlerinin ardından birkaç kiĢi daha 

söz almıĢ ve oturum kapanmıĢtır. YaklaĢık bir buçuk yıl sonra 3 Mart 1924‟te ġer„iyye ve 

Evkâf Vekâleti kapatılmıĢ, yerine Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı kurulmuĢtur.  

Hasan Basri Çantay‟ın 1955‟te dile getirdiğine göre aslında Mehmed Vehbi, tefsîrinin 

ġer„iyye ve Evkâf Vekâleti adına basılmasını arzu etmiĢ, bu konuda mecliste teklif 

sunmasının yanı sıra bazı giriĢimlerde de bulunmuĢtur. Mehmed Vehbi, 1923 senesinin 

baĢlarında Hasan Basri Çantay‟a gelerek; bir tefsîr yazdığını, ġer„iyye ve Evkâf Vekâleti 

adına bastırmak istediğini söylemiĢtir. Çantay, imkânların müsâit olduğunu fakat 

öncesinde eserin Mehmet Akif Ersoy (1873-1936) tarafından incelenmesini teklif 

etmiĢtir. Bunun üzerine Mehmed Vehbi, Mehmet Akif‟e itimadının tam olduğunu, o ne 

derse onu yapacağını söylemiĢtir. Ancak eseri inceleyen Mehmet Akif, çağa uygun 

olmadığı gerekçesiyle bastırılmasını doğru bulmamıĢtır.
54

 Mecliste bizzat Mehmed 

Vehbi‟nin teklifi ve Hasan Basri Çantay‟ın Mehmet Akif‟in onayı durumunda bastıralım 

önerisine rağmen neticede Mehmed Vehbi‟nin tefsîri meclis tarafından bastırılmamıĢtır.  

Aslında meclisteki tartıĢılan bu konular ve onun giriĢimleri üzerinde düĢünüldüğünde 

Mehmed Vehbi‟nin yıllar önce neden bir Türkçe tefsîr yazmaya karar vermesinin sebebi 

de ortaya çıkmaktadır. O yıllar önce Türkçe eser yokluğunu fark etmiĢ olmalı ki bu iĢe 

                                                           
52

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 123.  
53

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 123.  
54

 M. Ertuğrul Düzdağ, Üstad Ali Ulvi Kurucu Hatıraları (Ġstanbul: Gonca Yayınları, 2021), 1/181-182.  



22 

 

kalkıĢmıĢ ve 3-4 yıl gibi kısa bir sürede hacimli bir tefsîr yazmıĢtır. Fakat mecliste 

gündeme gelmesine/getirmesine ve basılması için giriĢimde bulunmasına rağmen basılma 

kararı alınmamıĢ olması ve resmi manada ilk Türkçe tefsîr ünvanına sahip olamayıĢı da 

düĢündürücüdür. 

2.12. Mehmed Vehbi’nin Vahdettin’i Hâl Fetvâsı ve Abdülmecit’in Halife Seçilmesi 

TBMM‟nin 1 Kasım 1922‟de aldığı 308 sayılı karar ile saltanat ilgâ edilmiĢ fakat 

halîfelik ise henüz kaldırılmamıĢtı. Saltanatın kaldırılmasının ardından on altı gün sonra 

Vahdettin (1861-1926) Ġngiltere Devleti‟nin Ġstanbul‟da bulunan ġark Kuvvetleri 

BaĢkomutanı General Harington‟a kendi el yazısıyla, hayatının tehlikede olduğunu ve 

Ġngiltere devletine sığınma isteğini dile getiren bir mektup yazarak mühürledi. Zîrâ o 

günlerde Yıldız Sarayı‟nın etrafını saran kalabalık sürekli olarak “Kahrolsun Vahdettin” 

Ģeklinde sloganlar atıyorlar, sarayın duvarlarına yine buna benzer yazılar yazıyorlardı. Bu 

durum Sultan Vahdettin‟e tehlike hissettirmiĢ olacak ki böyle bir çareye baĢvurmuĢtu.
55

 

O, yazısında ricasını Ģöyle dile getirmiĢtir:  

“Dersaadet ĠĢgal Kuvvetleri Komutanı General Sir Harington Cenâblarına!  

Ġstanbul‟da hayatımı tehlikede gördüğümden Ġngiltere Devleti‟ne iltica ve bir an evvel 

Ġstanbul‟dan mahalli ahara naklimi taleb ederim Efendim”
56

 16 TeĢrinisanî/Halife-i 

Müslimin/Mehmed Vahdettin. 

Sultan Vahdettin, bu isteğinden bir gün sonra Türkiye‟den ayrılmıĢtır. Ankara Hükümeti 

durumu haber alır almaz Sultan Vahdettin‟in hâl edilmesi ve yeni halîfe seçilmesi için 

görüĢmelere baĢlamıĢtır. 18 Kasım 1922‟de Meclis‟te bu konu ile alakalı gizli bir oturum 

gerçekleĢtirilmiĢtir. Söz alan ġer„iyye ve Evkâf Vekili Mehmed Vehbi, Ģu sözleri 

söylemiĢtir: “Efendim! Müsaade buyurun. Ahvâli tafsîl edecek değilim. Bugün halîfe 

makamında olan bir adam ecnebî bir düĢman himayesine ilticâ ederek fiilen hilâfetten 

ferâgat etmiĢtir. Binaenaleyh ikinci bir halîfenin seçimi Müslümanlar üzerine vaciptir”
57

 

Mehmed Vehbi bu sözlerinin ardından halîfe seçmenin elzemi/gerekliliği ile ilgili 

görüĢlerini de dile getirmiĢtir.
58

 Nihâyet halîfenin hâl edilmesi kararı Mehmed Vehbi‟nin 

Ģu fetvasıyla icra edilmiĢtir:  

“Müslümanların imamı olan Zeyd (biri), düĢmanın umum Müslümanlar aleyhinde mahvı 

gerektiren Ģiddetli Ģartları zaruret olmaksızın kabul ile Ġslâm hukukunu müdafaadan 

                                                           
55

 Hasan Hüseyin Ceylan, Büyük Oyun (Ankara: Rehber Yayınları, 1995), 1/187.  
56

 Ceylan, Büyük Oyun, 1/187.  
57

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 123.  
58

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 123.  



23 

 

acizliğini göstermeye; Müslümanların müdafaa için olan cihadlarında düĢmana 

muvâfakatla Müslümanların ihtilal ve inkıtasını icap ettiren hareketlere fiilen teĢebbüs ve 

ihtilalci hareketlere devam ve ısrar ve sonra da ecnebî himâyesine sığınarak hilâfet 

makamını terk ve firâr ile hilâfetten bilfiil ferâgat etmekle Ģer„an münhali olur mu? 

ÇıkarılmıĢ olur mu? El-cevap: Allâhü alem bissevâb; olur. (Ketebetü‟l-fakîr „afâ anhü‟l-

ganî Mehmed Vehbi). Bu sûretle, Ġslâm‟ın hak ve menfaatlerini siyanetten hilâfet 

makamına layık bir zâta, hal ve akit erbabı tarafından biat olunmak vacip olur mu? El-

cevap: Allâhü alem; olur.” (Ketebetü‟l-fakîr „afâ anhü‟l-ganî Mehmed Vehbi).
 59

 

Mehmed Vehbi‟nin Sultan Vahdettin‟i hâl eden fetvasından sonra yeni halifenin seçimi 

hususunda mecliste uzun görüĢmeler olmuĢ, ardından Abdülmecid Efendi 148 oy 

almıĢtır. ġer„iyye ve Evkâf Vekili Mehmed Vehbi‟nin fetvasıyla da halîfe ilan 

edilmiĢtir.
60

 

Cemal Kutay‟ın (1909-2006) bu fetvayla ilgili Kurtuluşun ve Cumhuriyetin Manevî 

Mimarları adlı kitabında anlattığına göre; Mehmed Vehbi, Ġstanbul iĢgal edildiği gün bir 

grupla Meclis-i Mebusan heyeti olarak PadiĢah‟la görüĢmeye gitmiĢlerdir. Mehmed 

Vehbi PadiĢah‟a: “ġevketmeâb… Millet azimlidir. Vatanını da sizi de kurtaracaktır” 

sözünü söyleyince; PadiĢah bu söze tepkiyle karĢılık vermiĢ, hatta konuĢmanın ilerleyen 

safhasında PadiĢah: “Bu millet koyun sürüsü… bir çoban lazım… o da benim” diyerek 

konuĢmaya son vermiĢtir. Mehmed Vehbi ise sarayı terk ederken “Bu adam nefsini ıslah 

etmezse akıbeti fenadır” demiĢtir.
61

 Kutay, yaĢanan bu hadise hakkında: “Tarih bu sözleri 

söyleyen Vehbi Hoca‟ya nefsini ıslah etmiyen Sultan Vahdettin‟in tahttan indirilme 

fetvasını, ġer„iyye Vekili olarak vermek vazifesini tevdî etti” yorumunu yapmıĢtır. 

Ayrıca Mehmed Vehbi‟nin bu hatırasını anlatırken “Bu millete koyun sürüsü demesi 

Allâh indinde reddedildi”
62

 dediğini dile getirmiĢtir. 

                                                           
59

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 124.  
60

 Ceylan, Büyük Oyun, 1/200; Ertan - Küçük, Cumhuriyet Devrinde Din Eğitimi Din Müesseseleri ve Din 

Âlimleri, 85; Ġz, Yılların İzi, 76.  
61

 Kutay, Kurtuluşun ve Cumhuriyetin Manevi Mimarları, 76 
62

 Cemal Kutay, Kurtuluşun ve Cumhuriyetin Manevi Mimarları (Ankara: Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı 

Yayınları, ts.), 76-77. Cemal Kutay bu olayı etraflıca Ģöyle anlatıyor: “Ġstanbul Mebusan Meclisi‟nin 

Ġngiliz kuvvetlerince basıldığı 16 Mart 1920 iĢgal günü sabahı, Rauf Bey Balıkesir Mebusu Müderris 

Abdülaziz Mecdi Efendi ile beraber Mebusan Meclisi Heyeti olarak PadiĢah altıncı Mehmet Vahdettin‟i 

ziyaret eden Vehbi Hoca‟nın PadiĢahla arasındaki konuĢma hatırlanmaya değer: Hoca PadiĢah‟a: 

„ġevketmeâb… Millet azimlidir. Vatanını da sizi de kurtaracaktır.‟ demiĢ Sultan Vahdettin: „Hoca… 

Hoca… Sözlerinize dikkat ediniz! Bu adamlar isterlerse yarın Ankara‟ya girerler.‟ KarĢılığını vermiĢ. 

Bunun üzerine Abdülaziz Mecdi Efendi, eliyle sarayın pencerelerinden gözüken düĢman donanmasını 

iĢaret ederek: „Bu kafirlerin kudreti Ģu denizdeki toplarının menzili içindedir. Millet demir gibidir. Onu 

yıkamayacaklardır.‟ Cevabı üzerine Vehbi Hoca, arkadaĢının kanaatini „Millet yurdunu son damla 

kanına kadar müdafaa edecek ve Cenabı Hakkın inayetiyle muzaffer olacaktır. PadiĢahım… Buna 



24 

 

2.13. Mehmed Vehbi’nin ġer‘iyye Vekilliğinden Çekilip Göz Hapsinde Tutulması 

Mehmed Vehbi‟nin ġer‟iyye ve Evkâf Vekâleti‟ndeki görevi 4 Ağustos 1923 senesinde 

kabînenin istifası ile sona ermiĢtir.
63

 Mehmed Vehbi, ġer„iyye ve Evkâf Vekilliği‟nden 

çekilme sebebini Ģu cümleleriyle ifade etmiĢtir: “Meclisin zabıtnâmelerinde münderic 

bazı esbâba mebnî meclis hakkımızda âdem-i itimâd beyân etmekle ġer„iyye 

Vekâleti‟nden çekildim.”
64

 Fakat o bir süre daha Ankara‟da kalmaya devam etmiĢtir.
65

 

Mehmed Vehbi, 3 Nisan 1923‟te seçimle ilgili alınan kararlar gereği dînî düĢünceleri 

sebebiyle milletvekili seçimlerine dâhil edilmemiĢtir.
66

 Buna rağmen 16 Haziran 1926 

senesinde vukû bulan Ġzmir suikastı ile ilgisi olduğu gerekçesi ile gözaltına alınmıĢtır. 

Sebep olarak da o yıllarda tefsîrinin basım iĢlemleri için Ġstanbul‟da bulunduğu sırada 

eski bir mebus arkadaĢı olan ve Ġzmir suikastının tertipleyicilerinden Ziya HurĢid (1892-

1926) ile kısa süreli bir hasbihali gösterilmiĢtir. Bu sebepten 1927‟de Konya‟da 

tutuklanmıĢ, bir haftalık sorgunun ardından hakkında verilen bir emirle ilmiye sınıfından 

tecrîd edilmiĢtir. Müderrislik ve diğer diplomalarına el konulmuĢtur. Akabinde Ankara‟ya 

sevkedilen Mehmed Vehbi, on gün kadar da burada tutuklu kalmıĢ, yapılan tahkikat 

sonunda suçsuz olduğu anlaĢılmıĢtır. Ġstiklal Mahkemesi‟nde yargılanmaktan son anda 

kurtulmuĢtur.
67

 Ancak yine de hayatının sonuna kadar Halk Partisi tarafından göz 

hapsinde tutulmuĢtur.
68

 

2.14. Tefsîrinin Tashihi ve Tab‘ Edilmesi 

Mehmed Vehbi, tefsîrinin basım iĢlemine hem meclisten arkadaĢı hem de Darulfünûn 

müderrislerinden olan ġemsettin Günaltay Bey‟in teĢvik ve cesaret vermesiyle 

baĢlamıĢtır. Ancak eserinin satıĢından gerekli masrafları tedârik edemediği için ilk etapta 

yedinci cilde kadar olan kısmını borçlanarak bastırabilmiĢtir. Tefsîrinin sekizinci ciltten 

itibaren basımı ise Konya eĢrâf ve tüccarlarından Hacı Kaymakzâde, Hacı Mahmud ve 

mahdûmu Kasım Efendi‟nin desteğiyle 15 cilt olarak tamamlanabilmiĢtir.
69

 

                                                                                                                                                                             
itimad ediniz.‟ Cümlesini ayakta ve heyecanla söyleyince, Rauf Bey de „-Hoca Efendiler zat-ı 

Ģahanelerine hakikatı arzediyorlar‟cümlesiyle arkadıĢını teyid etmiĢ, sinirlenen PadiĢah soğuk bir eda 

ile: „Bu millet koyun sürüsü… Bir çoban lazım… O da benim…‟ kesin cevabı ile ayağa kalkmıĢ 

görüĢmelere son vermiĢti. Vehbi Hoca sarayı terkederken arkadaĢlarına „bu adam nefsini ıslah etmezse 

akıbeti fenadır‟ demiĢti.” Kutay, Kurtuluşun ve Cumhuriyetin Manevi Mimarları, 76. 
63

 Ceylan, Büyük Oyun, 1/197.  
64

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/658.  
65

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/658.  
66

 Ceylan, Büyük Oyun, 1/197.  
67

 Ceylan, Büyük Oyun, 1/197; Ertan - Küçük, Cumhuriyet Devrinde Din Eğitimi Din Müesseseleri ve Din 

Âlimleri, 86; Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 110.  
68

 Ceylan, Büyük Oyun, 1/197.  
69

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/658.  



25 

 

Tefsîrin musahhıhı Evkâf-ı Ġslâmiyye Matbaası Muhasebecisi Hafız Mehmed Kamil b. 

Abdullah, eserin 1339 senesi Mart ayında tashih ve tab„ edilmek üzere kendisine teslim 

edildiğini söylemiĢtir. Kamil Bey ve eski DarüĢĢafaka muhasebecisi Ġbrahim Bey ile 

beraber tashihine baĢlamıĢ, ciddi bir emek ve yoğun mesâinin neticesinde eserin tashihi 

tamamlanmıĢtır. Eserin resmî hattı Kadırgalı Mustafa Hafız Efendi tarafından yazılan 

Kelâmullah‟tan tatbik edilmiĢ olan hattır.
70

 

Okuyanlara kolaylık olması açısından bazı iĢaretler kullanılmıĢtır. Bu bağlamda âyetler    

﴾ ﴿, âyetlerin tercemeleri [ ], ibâre arasında geçen âyetlerden alıntılanmıĢ harekesiz yerler 

⸨ ⸩, hadîsler ( ) Ģeklindeki kavisler/parantezler arasına konulmuĢtur. Gösterilen bu dikkat 

ve itinaye rağmen gözden kaçan bazı hatalar olmuĢtur. Bunları da Kethuda Camii Ġmam 

Hatibi Ġbrahim Efendi tetkik ederek doğrusunu tefsîrin sonuna eklediği bir cetvelde 

belirtmiĢtir.
71

 

Tefsîrin son yani on beĢinci cildine Mehmed Vehbi‟nin kendi sözlerinden müteĢekkil 

biyografisi, tefsîrin tashihi, tetkiki, basımı ve yayımlanması esnasında emeği geçenlere 

teĢekkürü eklenmiĢtir. Mehmed Vehbi, teĢekkürünü ve okuyucusundan beklediği 

temennilerini Ģu Ģekilde dile getirmiĢtir: “Tefsîr-i Şerîf’in tab„ı hususunda mûmâ 

ileyhimânın muâveneti nakdileriyle beraber Evkâf-ı Ġslâmiyye Matbaası Müdürü 

Mehmed HaĢim ve Muhasebecisi Mehmed Kamil ve Ġdare Memuru Behçet Bey‟lerin 

sa„y ve gayretlerine ve Tefsîr-i Şerîf’‟in musahhıhı bulunan matbaa muhasebecisi Hafız 

Mehmed Kamil Bey‟e tashih hususunda muâveneti lazımada bulunan matbaada 

müstahdem esbâk DarüĢĢefaka muhasebecisi Ġbrahim Halil Bey‟e de bu husustaki kemâl-

i dikkat ve itina ile sebk eden himmetlerine binâen karâin-i kirâmdan tarzı tahririnde 

mutalli„ oldukları hatanın tashihini reca eylemekle beraber gerek bizi gerek mûmâ 

ileyhimâ hayr dua ile yâd etmelerini temenni eylerim. Konya Mebus-u Sabıkı 

Hadimî/Mehmed Vehbi.”
72

 

Musahhıh Mehmed Kamil Bey de cümlelerinin sonunda emeği geçenlere teĢekkür ederek 

okuyuculardan, haklarında hayır dua ile anılmayı temenni etmiĢtir.
73

 

2.15. Ailesine Vasiyeti 

Mehmed Vehbi‟nin vasiyetnâmesinin temasının büyük bir kısmı Ġslâm‟ın çizdiği hayat 

düsturunu fiiliyata yansıtmanın önemi ile ilgilidir. O vasiyetnâmesine: “Bize ilim, irfan 

                                                           
70

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/659.  
71

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/659.  
72

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/658.  
73

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/659.  



26 

 

ve nutuk, iz‟ân ihsân eden Allâhü Te„âlâ‟ya hamd ve doğru yolları bize gösteren ve târık-

ı Hakk‟a irĢâd eden Resûlüne salâtü selâmdan sonra evlâd-ü ahfâdıma yâdigâr olmak 

üzere birkaç kelime vasiyet etmeyi münâsip gördüm”
74

 diyerek sözlerine baĢlamıĢtır. 

Müfessir, vasiyetinde öncelikli olarak Allâh‟a kulluk etmenin öneminden bahsetmiĢ, 

daima ona güvenmek, emirlerine ve nehiylerine itina göstermek gerektiğinin altını 

çizmiĢtir. Allâh‟a îmândan sonra emrine uymak ve nehiylerinden kaçınmak hususunda 

ikrar verdikten sonra bundan dönmenin felâketlere sebep olacağını vurgulayarak 

“Rabbisine yar iken ağyâr olmak elbette felâketi mücip olacağı Ģüphesizdir” demiĢtir. 

Mehmed Vehbi, vasiyetinde bilhassa Ģeytânın tuzaklarından bahsetmiĢtir. Bir 

Müslümanın ferâiz-i hamseye/beĢ farza dikkat etmesi gerektiğini söyleyerek bu 

farzlardan zekât konusunda inceden inceye açıklamalar ve nasihatler yapmıĢtır. Misafire 

ikram, insanlarla hüsn-ü mübâĢeret ve komĢu hukukuna riâyet konusunda da nasihatta 

bulunmuĢtur. Ayrıca yaĢanacak memleket olarak da Konya‟yı övmüĢ ve tecrübelerine 

binâen Konya‟da ikâmetin daha iyi olacağını söylemiĢtir. Ġki kattan fazla ev yapmanın 

hamakat olduğunu, akar edinmek lazım gelirse dükkân almanın daha isabetli olacağını, 

ticarete faiz karıĢtırmamak ve yapılan her iĢte istikâmet üzere yaĢamak gerektiğini ifade 

etmiĢtir. Yalancılık, tarafgirlik ve fırkacılığın zararlarından da bahseden Mehmed Vehbi, 

aile idaresi konusunda da düĢüncelerini dile getirdikten sonra son olarak terekesinden 

bahsederek varislerine Ģu vasiyeti yapmıĢtır: 

“Ve teçhîz-i tekfin masrafı dâhil olduğu halde hukûk-u ibâde ve sair vucûh-ü birre sarf 

olunmak üzere terekemden ifrâz olunacak vasiyetim: Bin Türk lirası evrâk-ı nakdiyedir. 

Ve Lâtife‟nin çocuklarına terekeden yüz lira verilsin. Eğer yeni kanun icâbı hisse 

isterlerse bu cihet mensûhtur. Ve taksimât-ı Kur‟ân‟ın beyânı veçhile alâ mâ 

ferazahüllâhü olması lazımdır. Bunun hilâfını irtikâb eden bir mü‟min olamayacağına 

binâen veresemden Kur‟ân‟ın hilâfını irtikâb edeceğini ümid etmem. Ve Ģu vesâyanın 

icrâsına mahdûmum Fevzi‟yi vâsî ve diğer mahdumum Ahmed‟le damadım Abdülkadir 

Efendi‟yi nâzir tayin ettim. ġu vasiyetnâmede kendilerine ait olan hususla amel ederlerse 

menfaati kendilerine aittir. Ümidim bu gibi menâfii fevt etmemeleridir. Ve bana aid olan 

kısmı tebdîl, tağyir câiz değil, harfiyyen tatbîk etmeleri lazımdır. Konya‟da Hadimli 

Mehmed Vehbi (imza).”
75

 

                                                           
74

 Konyalı Mehmed Vehbi Hoca (Ġstanbul: Üçdal Matbaası/Üçler Matbaası, 1975), 17. 
75

 Konyalı Mehmed Vehbi Hoca, 17-27.  



27 

 

2.16. Vefâtı ve Defnedildiği Yer 

Mehmed Vehbi, 15 Nisan 1923‟te ġer„iyye ve Evkâf Vekilliği görevinden ayrılıp siyaseti 

tamamen bıraktıktan sonra tekâüd kanunun 25. maddesi gereğince kendisine emeklilik 

hakkı verilmiĢ ve maaĢ bağlanmıĢtır. Soyadı kanunu gereğince de babasının lakabı olan 

Çelik soyadını almıĢtır. Bundan sonra vefâtına kadar bir daha siyasetle uğraĢmamıĢtır. 27 

Kasım 1949 senesinde ebediyyete irtihal eden Mehmed Vehbi, Konya Kapı Camii‟nde 

büyük bir kalabalık eĢliğinde kılınan cenaze namazı sonrasında
76

 Konya Sille 

yolu/Nalçacı‟da bulunan Musalla mezarlığına defnedilmiĢtir. Aile mezarlığına yaptığımız 

ziyarette refikası/eĢi ġefika Çelik, kızı Latife, oğulları Asım Çelik, Fevzi Çelik ve eĢleri 

de aynı yerde medfûn oldukları müĢahede edilmiĢtir. 

Mehmed Vehbi‟nin mezar taĢının bir tarafında latin harfleri, diğer tarafında Osmanlı 

Türkçesi ile yazılmıĢ Ģu ifadeler bulunmaktadır: 

 “el-Mağfûr bütün mevcûdiyeti ile Ġslâmlığa ve bütün varlığı ile vatanına hizmet eden 

tefsîr-i Kur‟ân sahibi ġer„iyye Vekili Konya‟nın öz evladı, Hâdimli Hoca Mehmed Vehbi 

Çelik Ruhuna Fatiha.”
77

 

Mezar taĢının alt kısmında ise mermere kazınarak yazdırılmıĢ Osmanlı Türkçesi ile 

yazılmıĢ Ģu Ģiir bulunmaktadır: 

“Hüvelbâki  

Eyledi üstâd-ı kül Vehbi Efendi irtihal 

Bir eĢi gelmez ferîd-i asr idi bi iĢtibâh 

Geldi bir hatif esefle söyledi tarihini 

Son Müfessir Hâdimî Vehbi Efendi göçtü ah.”
78

 

Bu Ģiir Afyonkarahisarlılar tarafından Hoca Efendiye son bir vefa ve hürmet göstergesi 

olarak yazdırılıp hediye edilmiĢtir. 

2.17. Karakteri 

Mehmed Vehbi, uzun boylu, sakallı, mütenâsib bir endâma sahip çehresi/sîmâsı hoĢ bir 

adam olarak bilinmektedir. Konya Ģivesi ile konuĢmasına rağmen, kendine özgü 

                                                           
76

 Ali Akpınar, “Konyalı Mehmed Vehbi Efendi (1862-1949) ve Tefsîri”, Şehir ve Alimleri Sempozyumu 

Kitabı (Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi Kültür Yayınları, 2017), 374.  
77

 Mehmed Vehbi‟nin mezar taĢının görseli için bk. EK-4. 
78

 Mehmed Vehbi‟nin mezar taĢındaki yazının orijinal görseli için bk. EK-4. 



28 

 

cümleleri ve uslûbu olan, aklıselim sahibi bir Ģahıstı. Yürümesi ağırca, az konuĢup az 

gülen, asil bir görünüĢe sahip, okumayı ve okutmayı seven bir âlimdi. Her yönüyle dürüst 

bir kiĢiliğe sahipti.
79

 Mîzâhi yönü güçlü, nüktedân, arkadaĢları ile ĢakalaĢmayı seven 

biriydi. Kuvvetli bir irâdeye sahipti. Bu konuda oğlu Asım Çelik tefsîrinin basım 

aĢamasında basımın kolay ve düzgün olması için yazıların sayfanın bir yüzünde olması 

lazım geldiği için yedi bin sayfalık eserini oturup yeniden yazdığını söylemiĢtir. Mehmed 

Vehbi, vekilliği sırasında mütevâziliğinden dolayı devletin kendisi için tahsis ettiği atlı 

makam arabasını hiç kullanmamıĢtır. Bu yüzden mebusluk görevini icrâ ettiği sürece 

Meclis‟le evinin arasındaki üç kilometrelik mesâfeye yürüyerek gidip gelmiĢtir. Otuzlu 

yaĢlarda nargile tiryâkisi olmuĢ, seyahatlerinde bile nargilesini yanından ayırmamıĢtır. 

Buna rağmen kuvvetli iradesi sayesinde aylarca içmediği de olmuĢtur. Mehmed Vehbi, 

gerek sivil hayatında gerekse resmî görevinde kılık kıyâfet kanununa rağmen kıyâfetinde 

en ufak bir değiĢiklik yapmamıĢ,
80

 her daim fukaranın yanında olan bir Ģahsiyet 

olmasından dolayı milletvekili olduğu sıralarda vekillerin harcırahlarının artırılması ile 

ilgili kanunu onaylamamıĢtır.
81

 Yine bir gün mecliste askerî yetimler ve dullar ile ilgili 

bir konuda söz hakkı istemiĢ, kürsüye giderken Mustafa Kemal PaĢa, Mehmed Vehbi‟nin 

kolundan tutup: “Hocam mühim iĢimiz var sözünden vazgeç” demesi üzerine o: “Bu 

beytü‟l-mâl meselesidir. KonuĢacağım PaĢam” deyip maksadını dile getirmiĢtir.
82

 

Mehmed Vehbi, hiç kimsenin etkisi altında kalmayan, fikir özgürlüğünü ve vicdani 

kanaatini hiçbir değere değiĢmeyecek kadar karakter sahibi biriydi.
83

 YaĢadığı dönemde 

hayatının her alanını Ġslâm‟a ve Kur‟ân‟a göre yaĢama çabası içinde olmuĢtur. O 

sorunların Ġslâm‟la çözülebileceğini savunmuĢ ve Batı taklitçiliğine karĢı çıkmıĢtır. Hatta 

bu konuda Batı‟nın etkisiyle Ġslâm‟da reformu savunan Abdullah Cevdet‟i (1869-1932) 

tenkit etmiĢtir.
84

 Tasavvufta Ģeyhlerin yüceltilmesini doğru bulmamıĢ ve râbıta esnasında 

kadınların onların ellerini tutmalarını Ģiddetli bir Ģekilde eleĢtirmiĢtir. Osmanlı 

parlementosunda particiliğin zararlarını idrâk ettiğinden, çok partili sistemi istememiĢ, 

herhangi bir partiye de üye olmamıĢtır.
85

  

                                                           
79

 Akpınar, “Konyalı Mehmed Vehbi Efendi (1862-1949) ve Tefsîri”, 374.  
80

 Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, Hulâsatu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân, çev. Mümin Çevik (Ġstanbul: 

Üçdal NeĢriyat, 1966), 1/13-14.  
81

 Ali KarataĢ, “Konyalı Mehmet Vehbi Çelik”, Tarihte Müslümanlar (Ankara: Otto Yayınları, 2020), 

8/29.  
82

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 108-109. 
83

 Vakkasoğlu, Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri, 109.  
84

 KarataĢ, “Konyalı Mehmet Vehbi Çelik”, 8/29. 
85

 KarataĢ, “Konyalı Mehmet Vehbi Çelik”, 8/29.  



29 

 

2.18. Eserleri   

Mehmed Vehbi, hayatının önemli bir bölümünde ilimle uğraĢmıĢtır. O yaĢadığı dönemin 

sorunlarını görmezden gelmemiĢ bunlara cevaplar veren
86

 çok kıymetli eserler ve 

makaleler te‟lîf etmiĢtir.  

„Akâid-i Hayriye Tercemesi (el-Akâ‘idu’l-Hayriyye fî Tahrîri Mezhebi’l-Fırkati’n-

Nâciye ve hum Ehlu’s-Sunne ve’l-Cemâ‘a ve’r-Red ‘alâ Muhâlifîhim): Mehmed 

Vehbi‟nin Arapça kaleme aldığı eserlerinden bir tanesi el-Akâ„idu‟l-Hayriye fî Tahrîri 

Mezhebi‟l-Fırkati‟n-Nâciye ve hum Ehlu‟s-Sunne ve‟l-Cemâ„a ve‟r-Red „alâ 

Muhâlifîhim adlı yapıttır. Bu eser daha sonraları yine Mehmed Vehbi tarafından Akâid-i 

Hayriye Tercemesi adıyla Türkçe‟ye çevrilmiĢtir. Müellif eserini 1919 senesinde 

tamamlamıĢtır. Eserin el yazma nüshası Konya Yusuf Ağa Kütüphanesi‟nde 

bulunmaktadır. 1340-1343 yılları arasında Ahmet Kamil Matbaası tarafından Osmanlıca 

olarak basılmıĢtır. Eserin muhteviyatı itikadî meselelerden oluĢmaktadır. Yüz otuz üç 

mesele ele alınmıĢ olup yüz kırk dört sahifeden müteĢekkildir. Mehmed Vehbi eserinin bir 

mukaddime, üç bölüm ve bir sonuçtan oluĢtuğunu ifade etmiĢtir.
87

  

Ahkâm-ı Kur’âniyye: Mehmed Vehbi‟nin Osmanlıca olarak kaleme aldığı Ahkâm-ı 

Kur‟âniyye adlı eserin muhteviyatı Kur‟ân‟daki itikad, ibâdet, ahlâk ve sosyal hayatla 

ilgilidir. Alay Müftüsü ġakir Efendi tarafından tashih edilen bu eser ilk olarak 1922, 

ikinci olarak da 1947 senesinde Ġstanbul‟da bulunan KurtulmuĢ Basımevi tarafından tab„ 

edilmiĢtir. Muhittin Akyol tarafından eser Kur‟ân‟dan Hayata Yansımalar adıyla 

sadeleĢtirilmiĢtir.
88

  

Eserin baĢ tarafında fihrist mevcut olup konular alfabetik sıraya göre tertip edilmiĢtir. 

Eserde yüz altmıĢ baĢlık olup toplamda dört yüz seksen iki konu ele alınmıĢtır. Eserin bir 

nüshası Konya‟daki Yusuf Ağa Kütüphanesi‟nde bulunmaktadır.
89

 Bu eserinde Hanefî 

mezhebinin görüĢlerini esas almıĢ olmakla beraber, bir mezhebe aĢırı bağlılığı olmadığı 

için farklı mezheplerin görüĢlerine de yer vermiĢtir.
90

 

                                                           
86

 KarataĢ, “Konyalı Mehmet Vehbi Çelik”, 8/29.  
87

 Remzi AteĢyürek, “Mehmed Vehbi Efendi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003), 28/540-541; Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, Akâid-i Hayriyye 

Tercemesi (Ġstanbul: Ahmed Kâmil Matbaası, 1340), 4. 
88

  Arslan Karaoğlan, Konyalı Mehmed Vehbi Efendi’nin Ahkâm-ı Kur’âniyye ve Muhammed Ali es-

Sabuni’nin Revai‘u’l-Beyân Adlı Eserinin Mukayesesi (Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011), 74.  
89

 Remzi AteĢyürek, Mehmed Vehbi Efendi’nin Hayatı Eserleri ve Tefsîrdeki Metodu (Samsun: Ondokuz 

Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1994), 24.  
90

 KarataĢ, “Konyalı Mehmet Vehbi Çelik”, 8/29.  



30 

 

Sahîh-i Buhârî Tecrîd-i Sarîh Muhtasarı Tercemesi: Mehmed Vehbi‟nin bu eseri dört 

ciltten oluĢmaktadır. Konu baĢlıklarına göre tertip ettiği bu eser yüz on bir baĢlıktan 

ibârettir. Eserde bin altı yüz kırk altı hadîs açıklanmıĢtır. Eserin latinize edilmiĢ hali 1966 

yılında Ġstanbul‟da bulunan GüneĢ Matbaacılık tarafından basılmıĢtır. Eserde önce hadîs 

metinleri ve tercemeleri verilmiĢ ardından sebeb-i vürûdları verilerek Ģerhi yapılmıĢtır. 

Hadîslerin râvîleri hakkında da bilgiler verilmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, eserin mütercimin mukaddimesi kısmında vahyi, zâhirî ve bâtinî olarak 

iki kısımda açıklayarak bunları: “Cebrail Aleyhisselam‟ın diliyle Hz. Peygamber‟e 

iletilendir ki, baĢlıcası Kur‟ân‟dır. Allâhü Te„âlâ‟nın buyrukları olan âyet-i kerîmeler 

Cebrâil tarafından Peygamberimiz‟e kelime kelime iletilmiĢ ve okunmuĢtur. Yine 

Cebrâil‟in iĢaretiyle Peygamberimiz‟e söylenendir ki birçok hadîsler bu sûretle ifade 

edilmiĢtir. Hz. Peygamber‟in kalbine ilham yoluyla vârid olan hatıralardır. Resûlullâh 

bunların manalarını Cenâb-ı Hakk‟a isnat, fakat kendi diliyle ifade eder ki, bu kâbil 

hadîslere kudsî hadîs denir”
91

 Ģeklinde tanımlamıĢtır. Müfessir, hadîsleri Hz Peygamber‟e 

bağlantılarının uzaklığına ve yakınlığına göre; mütevatir, meĢhur ve haberi âhad; âhad 

haberi de kavlî, fiilî ve takrirî olarak üç kısımda izah etmiĢ, bunların tanımlarını 

vermiĢtir.
92

 

‘Avâmil-i ‘Umrân: Mehmed Vehbi‟nin diğer bir önemli eseri „Avâmil-i „Umrân‟dır. 

Osmanlıca olarak kaleme alınan bu eser elli iki sayfadan müteĢekkildir. Türkiye Diyanet 

Vakfı Ġslam AraĢtırmaları Merkezi‟nde bir nüshası bulunan
93

 eser 1911 senesinde 

Ġstanbul‟daki Sırât-ı Müstekîm Matbaası tarafından basılmıĢtır. 

Müfessir, eserinde memleketin iç ve dıĢ meselelerine ehemmiyet verilmesi gerektiğine 

dikkat çekmiĢtir. Ġlim ve amelin birlikte değerlendirilmesi gerektiğini, sağlam bir itikat 

için bunlardan sadece birinin önemsenip diğerinin ihmal edilmesinin yeterli olmayacağını 

dile getirmiĢtir. Milletvekillerinin devleti ve milleti ilgilendiren konularda fikir beyân 

etmeleri gerektiğine de vurgu yapan Mehmed Vehbi, Almanya ve Ġngiltere 

meclislerindeki bazı uygulamaları örnek göstererek, Türkiye‟de de benzer uygulamaların 

yapılması gerektiğini ifade etmiĢtir.
94

  

                                                           
91

 Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, Sahîh-i Buhârî Tecrîd-i Sarîh Muhtasarı Tercümesi (Ġstanbul: GüneĢ 

Matbaacılık, 1966), 1/3.  
92

 Mehmed Vehbi Efendi, Sahîh-i Buhârî Tecrîd-i Sarîh Muhtasarı Tercümesi, 1/3-4.  
93

  Semra Kılıç, Konyalı Mehmed Vehbi’nin Hulâsatu’l-Beyân Adlı Tefsîrinde Hristiyanlık (Bursa: Bursa 

Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 12.  
94

 Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, Avâmil-i Umrân (Ġstanbul: Sırât-ı Müstekîm Matbaası, 1911), 5-11.  



31 

 

Hulâsatu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân: Mehmed Vehbi‟nin 1911-1915 yılları arasında 

kaleme aldığı 15 ciltten müteĢekkil eseridir. 1966-1969 yılları arasında da Mümin Çevik 

ve ekibi tarafından latin alfabesine çevrilerek Üç Dal NeĢriyat tarafından iki cilt bir kitap 

olacak Ģekilde neĢredilmiĢtir. Tefsîrin elimizde olan Osmanlı Türkçesi ile basılı 

nüshasından bazı ciltler birleĢtirilmiĢ birer kitap Ģeklinde diğerleri ise ayrı ayrı 

basılmıĢtır. Bunlardan yedinci, sekizinci, on birinci, on ikinci, on üçüncü ve on dördüncü 

ciltler ayrı ayrı; bir, iki, üçüncü ciltler ile dört, beĢ, altıncı ciltler üçerli gruplar halinde; 

dokuz, on ikili olacak Ģekilde birer kitap olarak basılmıĢtır. BitiĢik olanlar da dâhil olmak 

üzere bütün ciltlerin sonunda fihrist vardır. Bununla beraber doğru yanlıĢ cetveli 

mevcuttur. Daha sonraları tefsîrin fihristi latin alfabesi ile ayrı bir cilt olarak basılmıĢ ve 

böylelikle cilt sayısı on altıya çıkarılmıĢtır. Sabri Çağlayan ve Mümin Çevik tarafından 

hazırlanan bu son cilt 1971‟de Tan Matbaası‟nda tab„ edilmiĢtir. Bu ciltte âyetlerin 

konularına göre tertibi ve sûrelerin hangi cilt ve sayfada olduğu alfabetik sıraya göre 

dizilmiĢtir. Osmanlıca nüshalarda sayfalar her cilt birden baĢlayarak numaralandırılmıĢtır.  

Latinize nüshada ise birinci ciltten itibaren son cilde kadar ara vermeden numaralandırma 

yapılmıĢtır. Tefsîr toplamda 6630 sayfadan müteĢekkildir. 

Siyâsî Hatıralarım: Mehmed Vehbi‟nin bu hatıratı maalesef basılmamıĢtır. Mehmed 

Vehbi, anlatıldığı üzere siyâsî anlamda çok önemli görevler üstelenmiĢ, siyâsî hayatında 

yaĢadıklarını da hatıra sadedinde kaleme almıĢ olmasına rağmen bu kıymetli hatıratının 

bastırılmamıĢ olması büyük eksikliktir. Bir devletin yıkılıp yerine yeni bir devlet 

kurulmasında önemli hizmetleri olan bir devlet büyüğünün hatıratında tarihe ıĢık tutacak 

önemli bilgilerin olduğunu düĢünmekteyiz. Tarih alanın da çalıĢma yapan araĢtırmacıların 

bu konuya eğilmelerini ve kıymetli hatıratı saklandığı yerden gün yüzüne çıkarmalarını 

temenni ediyoruz.  

Makaleleri: Mehmed Vehbi‟nin Beyânu‟l-Hâk, Sırât-ı Müstekîm, Büyük Doğu, 

Müslüman Sesi ve Tevhid dergilerinde yazıları yayımlanmıĢtır. Bunlardan Beyânu‟l-Hak 

“II. MeĢrutiyet‟ten sonra yayımlanan dinî, edebî, siyasî ve fennî muhtevalı haftalık”
95

 

gazetedir. Bu dergi Ġstanbul‟da 5 Ekim 1908 - 4 Kasım 1912 tarihleri arasında 

yayınlanmıĢtır. 7 cilt 182 sayıdan müteĢekkildir. Derginin sahipliğini, Âyan Meclisi 

reisliği de yapmıĢ olan ġehrî Ahmed (Râmiz) Efendi (1858-1930) ve Ġstanbul mebusu 

Nasuh Efendizâde Mustafa Âsım; baĢyazarlığını, Tokat mebusu Mustafa Sabri Efendi 

                                                           
95

 Ekrem BektaĢ, “Beyânulhâk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1992), 6/34-35. 



32 

 

(1869-1954) yapmıĢtır.
96

 SebilürreĢad dergisi; Mehmed Âkif‟in baĢyazarlığında EĢref 

Edip Fergan (1882-1971) tarafından 14 Ağustos 1324‟te ilk zamanlar Sırât-ı Müstakîm 

ismiyle yayın hayatına baĢlamıĢ 183. sayıdan itibaren 24 ġubat 1327‟de SebîlürreĢâd 

adıyla yayımlanmaya devam etmiĢtir.
97

 Mehmed Vehbi‟nin ölümünden sonra ayrıca 

Büyük Doğu, Tevhîd, Müslüman Sesi ve Tebliğ dergilerinde yazıları yayımlanmıĢtır. 

Mehmed Vehbi hayatta iken yayın hayatına baĢlayan Büyük Doğu dergisinin 

baĢyazarlığını Necip Fazıl Kısakürek (1904-1983) yapmıĢ olup 17 Eylül 1943‟te yayın 

hayatına baĢlamıĢtır. 5 Haziran 1978‟e kadar aralıklarla devam eden derginin 35 yıllık 

süre içerisinde toplam 16 devre ve 512 sayısı bulunmaktadır.
98

  

Mehmed Vehbi‟nin Beyânu’l-Hak‟da iki, Sırat-ı Müstekim‟de bir olmak üzere üç 

makalesi Osmanlıca olarak onun yaĢadığı dönemde yayımlanmıĢtır. Diğer yazıları 

öldükten sonra yayımlanmıĢtır. Mehmed Vehbi‟nin yazılarını dergilerde kimin 

yayımlattığına dair kaynaklarda bilgi bulunmamaktadır. Ailesinden birisi ya da 

dostlarının yayımlatmıĢ olması muhtemeldir. Vefâtından sonra Büyük Doğu‟da dört, 

Tevhid‟de bir ve Müslüman Sesi dergisinde iki, Tebliğ‟de 5 olmak üzere toplam 12 

yayımlanmıĢ makalesi bulunmaktadır. Mehmed Vehbi‟nin makaleleri; Konyalı Mehmet, 

Hâdimî Mehmed Vehbi, Konyalı Mehmed Hoca, Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, Vehbi 

Hoca ve Vehbi isimleri ile yayımlanmıĢtır.  

Mehmed Vehbi‟nin Osmanlıca yazılmıĢ makaleleri kronolojik olarak Ģunlardır:  

Hâdimî Mehmed Vehbi, “Makale-i Mahsûsa”, Beyânu’l-Hâk Mecmuası, Mîlâdî 26 Ekim 

1908, Hicrî 30 Ramazan 1326, Rûmî 13 TeĢrîni Evvel 1324, Cilt: 1, Sayı: 4. ss. 62-63.   

Mehmed Vehbi, “Makâm-ı Sâmi-i Sadârete”, Beyânu’l-Hâk Mecmuası, Mîlâdî 29 

Ağustos, Hicrî 4 Ramazan 1329, Rûmî 15 Ağustos 1327, Cilt: 5, sayı: 125, Sayı, s. 2262. 

Konyalı Mehmed, “Mektup”, Sırât-ı Müstekîm, 16 Mart 1911, Cilt: 6.  Sayı: 132, s. 32.  

Mehmed Vehbi‟nin sonradan yayımlanan makaleleri ise Ģunlardır: 

Vehbi Hoca, “Adalet”, Büyük Doğu, 11 Mayıs 1951, Cilt: 5, Sayı: 55, s. 7.  

Konyalı Vehbi Hoca, “Vahdâniyet ve Rubûbiyet”, Büyük Doğu, 10 ġubat 1950, Cilt: 5, 

Sayı: 18, s. 6. 

                                                           
96

 BektaĢ, “Beyânulhâk” 6/34-35. 
97

 Adem Efe, “SebîlürreĢâd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2009), 36/251-253. 
98

 M. Orhan Okay, “Büyük Doğu”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1992), 6/513-514. 



33 

 

Konyalı Vehbi Hoca, “Ġnsan”, Büyük Doğu, 3 ġubat 1950, Cilt: 5, Sayı: 17, s. 6. 

Konyalı Vehbi Hoca, “Emir-Yasak”, Büyük Doğu, 24 ġubat 1950, Cilt: 5, Sayı: 20 s. 6. 

Konyalı Vehbi Hoca, “Sanat-Sınaat”, Büyük Doğu, 8 Haziran 1951, Cilt: 5, Sayı: 59, s. 7 

Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, “Ey Ehl-i Ġman Kısas Sizin Üzerinize Farz Kılındı”, 

Tevhid, 14 Mayıs 1979, Sayı: 21, s. 8.  

Mehmed Vehbi Efendi, “Râbıta-ı Dînîyye Kuvvetine Dair Ahkâm-ı Kur‟âniyye”, Tebliğ, 

Ocak 1980, Sayı: 27, s. 13. 

Mehmed Vehbi Efendi, “Ġslam Dînînde Hükümet TeĢkiline Dair 1”, Tebliğ, Ocak 1980, 

Sayı: 29, s. 13. 

Mehmed Vehbi Efendi, “Ġslam Dînînde Hükümet TeĢkiline Dair 2”, Tebliğ, Ocak 1980, 

Sayı: 30, s. 13. 

Mehmed Vehbi Efendi, “Kasten Katil Hakkında Ahkâm-ı Kur‟âniyye”, Tebliğ, ġubat 

1980, 31. Sayı: 31, s. 13. 

Mehmed Vehbi Efendi, “Her Kavim Ġçin Dînîn Lüzumuna Dair Ahkâm-ı Kur‟âniyye”, 

Tebliğ, ġubat 1980, Sayı: 33, s. 13. 

 

 

 

 

 

  

 

 



34 

 

3. KONYALI MEHMED VEHBĠ’NĠN HULÂSATU’L-BEYÂN FÎ 

TEFSÎRĠ’L-KUR’ÂN ADLI ESERĠ’NDE TEFSÎR METODU 

3.1. Hulâsatu’l-Beyân’da Genel Çerçeve 

Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân‟ı Mushâf tertibine göre ilk etapta sondan geriye doğru 

bir sıra takip ederek yazmaya baĢlamıĢtır. Ancak En„âm sûresinin sonuna gelince bu 

metoddan vazgeçip geri kalan sûreleri baĢtan sona doğru bir yol takip ederek eserini 

Mâide sûresiyle tamamlamıĢtır. Eser mushâf sırasına göre tertip edilip bastırılmıĢtır. 

Eserde Mukaddime bulunmamaktadır. Buna göre tefsîrin düzeni/çerçevesi Ģöyledir:  

Müfessir, sûrelere; sûre isimleri, Mekkî-Medenî ve kaç âyetten müteĢekkil olduklarını 

beyân ederek baĢlamaktadır. Akabinde âyetlerin Arapça metinlerini ve meâllerini 

vermektedir. Ardından âyeti çoğunlukla “yâni” bazen de “zîrâ, çünkü, binaenaleyh, 

halbuki” gibi ifadelerle giriĢ yaparak izah etmektedir. Bununla beraber hiçbir özel ifade 

kullanmadan direkt yoruma giriĢ yaptığı yerler de bulunmaktadır. Mehmed Vehbi, 

izahlarının ardından bazı müfessirlerin görüĢlerinden istifade ederek yorumlarını 

detaylandırmaktadır.  

Âyetin yorumu “hulâsa” diye baĢlayan ve tüm açıklamaları özetleyen bir sonuç paragrafı 

ile sona ermektedir. Bu son paragrafta Mehmed Vehbi, âyetten çıkarılacak genel mesajı 

“bu âyetten müstefâd olan fevâid cümlesindendir” ifadesiyle beyân etmektedir. Ayrıca 

Müfessir her âyet arasına mutlaka siyâk-sibâkı beyân eden bir bağlantı cümlesi 

yerleĢtirmiĢtir. Bazı sûrelerin sonuna mezkûr sûreyi kaç tarihinde tamamladığına ve hangi 

Ģartlar altında yazdığına daîr kısa notlar düĢmüĢtür. ÖzetlemiĢ olduğumuz bu çerçeveyi 

örnekleriyle beraber Ģu Ģekilde detaylandırabiliriz: 

3.1.1. Sûre’ye GiriĢ 

Mehmed Vehbi, sûre‟ye giriĢ yaparken genel çerçeve itibâriyle sûre hakkında geniĢ bir 

mâlûmatta bulunmamaktadır. Onun yaptığı açıklama sûrenin adı, Mekkî-Medenî oluĢu ve 

âyet sayılarını beyândan ibârettir. Tefsîrini yapacağı sûrenin isminin ne sebepten verildiği 

ya da konusu hakkında genel bir açıklaması yoktur. Ancak bazı sûrelerde birkaç âyet 

zikrederek “Ģu âyet” hariç diğer âyetler Mekke‟de ya da Medîne‟de indiğini belirttiği 

yerler bulunmaktadır. Bu husus âyetlerin Mekkî ve Medenî oluĢu ile ilgili konu 

baĢlığında geniĢ olarak izâh edilecektir. 

 



35 

 

3.1.2. Âyetin Meâlini Vermesi  

Genel olarak Kur‟ân-ı Kerîm‟in tercümeleri için meâl آي َِ /meâl kelimesi kullanılmaktadır. 

Meâl kelimesi, lügatta “geri dönmek, def etmek, reddetmek, öne geçmek, döndürmek, 

tefsîr etmek, bir iĢin baĢlangıcı ve sonu, ıslah etmek, noksan olmak, süt, ayran, bal gibi 

Ģeyleri koyulaĢtırmak, idare etmek, bir yere vâli olmak, binâyı tesîs etmek “gibi 

anlamlara gelen  َيَ -آي َٚ اَ  e-v-l fiilinden türetilmiĢ mimli mastardır.
99

 Istılahta ise meâl, 

sözün anlamını bir dilden baĢka bir dile çevirirken tam karĢılığı ile değil de biraz eksiği 

ile ifade etmektir. Âlimlerin çoğu, Kur‟ân-ı Kerîm‟i hakkıyla tercüme etmenin mümkün 

olamayacağı düĢüncesiyle Kur‟ân tercemelerine meâl denilmesinin daha uygun olacağını 

söylemiĢlerdir.
100

 Fakat eserini incelemiĢ olduğumuz Mehmed Vehbi, çevirileri için meâl 

kavramını değil bilhassa “terceme” kelimesini kullanmıĢtır. Bunu bazı sûre ya da cüzlerin 

bitiĢ noktalarına düĢtüğü notlarda belirtmektedir. Örneğin, Âl-i „Ġmrân sûresi‟nin sonuna 

düĢtüğü notta: “Rûmî üç yüz otuz bir senesi TeĢrînievvelin altıncı Salı gününe tesâdüf 

eden Hicrî bin üç yüz otuz üç senesi Zilhicce‟nin dokuzuncu „Arefe günü ikindi 

namazından sonra bu sûrenin tercemesi bi„avni Te„âlâ hıtâm bulmuĢtur”
101

 demiĢtir. 

Dilciler tarafından sülâsî   َُ سَعَ r-c-m ya da rubâi   َُ رشَْعَ fiilinden geldiği ifade edilen 

“tercüme” kelimesi “sözü bir lisândan baĢka bir lisâna çevirmek, söz ulaĢmayan kimseye 

sözü ulaĢtırmak, sözü yine aynı lisânda açıklamak, bir bâba unvan olmak, bir Ģeyin 

tarihini beyân etmek, bir kimsenin hayatı hakkında bilgi vermek”
102

 gibi anlamlara 

                                                           
99

 Ebû „Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. „Amr b. Temîm el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘ayn, thk. „Abdulhamîd 

Hindâvî (Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 2003), 8/368-370; Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. 

Ezher el-Ezherî el-Herevî, Tehzîbu’l-luga, thk. Muhammed „Avd Murʽib (Beyrût: Dâru Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-

„Arabî, 2001), 15/327-329; Sâhib Ġsmâ„îl b. „Abbâd, el-Muhît fī’l-luga, thk. eĢ-ġeyh Muhammed Hasan 

Âli Yâsîn (Beyrût: „Âlemu‟l-Kutub, 1994), 27468; Meciduddîn Ebû Tâhir Muhammed b. Y„âkûb el-

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-muhît, thk. Komisyon (Beyrût - Lubnân: Muessesetu‟r-Risâle, 2005), 963; 

Ebu‟l-Huseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî el-Kazvînî, Mu‘cemu mekâyîsi’l-

luga, thk. „Abdusselâm Muhammed Hârûn (DımeĢk: Dâru‟l-Fikr, 1979), 1/158; Ebu‟l-Fazl Cemâluddîn 

Ġbn Manzûr el-Ensârî er-Ruveyfiî, Lisânu’l-‘Arab (Nîl - Kâhire: Dâru‟l-Me„ârif, ts.), 1/171-175; 

Muhammed Murtazâ el-Huseynî ez-Zebîdî, Tâcu’l-‘arûs min cevâhiri’l-kâmûs, thk. komisyon (Dâru‟l-

Hidâye - Dâru Ġhyâi‟t-Turâs, 1965), 28/31; Ebû Nasr „Ġsmâ„îl b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâhu tâci’l-

lugâti ve’s-sıhâhu’l-‘Arabiyye, thk. Ahmed „Abdulgafûr „Attâr (Beyrût: Dâru‟l-„Ġlmi li‟l-Melâyîn, 

1987), 4/1627-1628.                                                
100

 Muhammed „Abdul„azîm ez-Zerkânî, Menâhilu’l-‘irfân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân (Matbaatu „Îsâ el-Bâbî el- 

Halebî, ts.), 2/4-5; Muhammed es-Seyyîd Huseyn ez-Zehebî, et-Tefsîru’l-mufessirûn (Kâhire: 

Mektebetu Vehebe, ts.), 1/22-23; Ebû „Abddillâh Bedruddîn Muhammed b. „Abdillâh b. Bahâdır ez-

ZerkeĢî, el-Burhân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebu‟l-Fazl Ġbrâhîm (Beyrût - Lubnân: Dâru 

Ġhyâi‟l-Kutubi‟l-„Arabiyye, 1957), 1/149-150; Ġsmail Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü (Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2013), 220. 
 

101
 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/289. 

102
 el-Cevherî, es-Sıhâh, 5/1928; ġemseddin Sâmi, Kâmûs-ı Türkî (Ġstanbul: Çağrı Yayınları, ts.), 1/395; 

ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-mufessirûn, 1/19; Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü, 215-216.  



36 

 

gelmektedir. Istılahta ise tercüme, bir sözün mânasını baĢka bir dilde dengi ile ifade 

etmek olup sözü tercüme eden kiĢiye de tercümân ve mütercim denilmektedir.
103

  

Tercüme terminolojik açıdan harfî ve tefsîrî olarak ikiye ayrılmaktadır. Harfî/lafzî 

tercüme, nazmında ve tertibinde aslına uygun olarak yapılan tercümedir. Mütercim 

çevirmek istediği cümleden kastedilen manayı karĢı dile aktarırken her kelimeyi 

çevireceği dildeki karĢılığına/mürâdifine tebdîl etmek durumundadır.
104

 Tefsîrî tercümede 

ise nazmında ve tertibinde kelimelerin mürâdiflerinin tam karĢılığı verilmez. Âyetten 

anlaĢılan mana ve maksadın öne çıkarılması esastır. Bu tür tercümede diziliĢ ve tertibe 

riâyet hususunda aslına benzemesi gözetilmez. Burada asl olan maksat âyetin manasının 

anlaĢılır bir Ģekilde izâh edilerek karĢı dile aktarılmasıdır.
105

 

Mehmed Vehbi, âyetlerin tercümesini verirken her âyeti aynı uslûpta tercüme etmemiĢtir. 

O, çoğunluk olarak tefsîrî tercümeyi tercih ederken bazı yerlerde lafzî tercümeyle 

yetinmektedir. Bazen lafzî tercüme yaparken Arapça ifadeyi Türkçe karĢılığını vermeden 

Arapça lafızlarıyla çevirmeyi tercih etmiĢtir. Bununla beraber bazı uzun âyetlerin bir 

kısmını tefsîrî olarak tercüme ederken diğer bir kısmını lafzî tercüme ettiği yerler de 

mevcuttur. 

Müfessir‟in, harfî olarak yaptığı tercümeler incelendiğinde dönemin ilim lisânına göre 

gâyet anlaĢılır düzeyde olduğu dikkat çekmektedir. Örneğin Müfessir, ًِ ٌْجبهِ ٌْؾَكَّ ثِب ٍْجِغُٛا ا لا رَ َٚ

 َْ ٛ ُّ ُْ رؼٍََْ ْٔزُ أَ َٚ ٌْؾَكَّ  ٛا ا ُّ رىَْزُ َٚ  âyetini Ģöyle tercüme etmiĢtir: “Hakkı bâtıla karıĢtırmayın ve hakkı 

bildiğiniz halde saklamayın.”
106

 Burada Müfessir, ٍْجغُِٛا لا رَ َٚ  kelimesine “karıĢtırmayın”, 

ٌْؾَكَّ  ًِ  ,”hak“ ا ٌْجبهِ ٛا ,”bâtıl“ ثِب ُّ رىَْزُ َٚ  gizlemeyin ve   َْ ٛ ُّ ٍَ ُْ رؼَْ ْٔزُ أَ َٚ  “bildiğiniz halde” mânası 

vermek sûretiyle her kelimeye bir karĢılık gelecek Ģekilde lafzî tercüme yapmıĢtır. Bu 

tercümeyi Mehmed Vehbi ile çağdaĢ Hasan Basri Çantay: “Kendiniz bilip dururken hakkı 

bâtıla karıĢtırıp da gerçeği gizlemeyin”,
107

 Elmalılı Hamdi Yazır ise: “Hakkı bâtılla 

bulayıp da bile bile hakkı gizlemeyin”
108

 Ģeklinde çevirmiĢtir. Bu üç tercemeyi 

karĢılaĢtırdığımızda Mehmed Vehbi‟nin tercümesi üslûp, kastedilen mana ve kelimelerin 

dizilimi itibariyle hem sade, hem de nazım ve tertibe daha uygundur. 

                                                           
103

 ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-mufessirûn, 1/19; Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili (Ġstanbul: 

Yenda Yayınları, 2001), Mukaddime 1/3; Sâmi, Kâmûs-ı Türkî, 1/395.  
104

 ez-ehebî, et-Tefsîr ve’l-mufessirûn, 1/19; Mehmed Sofuoğlu, Tefsîre Giriş (Ġstanbul: Çağrı Yayınları, 

1981), 243-244; Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü, 217.  
105

 ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-mufessirûn, 1/19, 21-22; Sofuoğlu, Tefsîre Giriş, 244; Cerrahoğlu, Tefsîr 

Usûlü, 217.  
106

 el-Bakara 2/42. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/107. 
107

 Hasan Basri Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm (Ġstanbul: Milsan Basın Sanayi, 1985), 1/21.  
108

 Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili, 1/285.  



37 

 

Benzer Ģekilde: أه١َِؼُٛا َٚ  َ ُٕٛا أه١َِؼُٛا اللََّّ َِ َٓ آ ب اٌَّز٠ِ َٙ ُْ  ٠ب أ٠َُّ لا رجُْطٍُِٛا أػَّْبٌىَُ َٚ عُٛيَ  اٌشَّ  âyetinin tercümesi “Ey 

mü‟minler! Allâh‟a ve Resûlü‟ne itaat edin amellerinizi iptal etmeyin”
109

 Ģeklindedir. Bu 

âyette Mehmed Vehbi, ُٕٛا َِ َٓ آ ب اٌَّز٠ِ َٙ عُ  ,”Ey mü‟minler“ ٠ب أ٠َُّ أه١َِؼُٛا اٌشَّ َٚ  َ ٛيَ أه١َِؼُٛا اللََّّ  “Allâh‟a ve 

Resûlü‟ne itaat edin” ٍُِٛلا رجُْط “iptal etmeyin” ve  ُْ  amellerinizi” mânalarını vererek“ أػَّْبٌىَُ

tam karĢılık olacak Ģekilde lafzî tercüme yapmıĢtır. Bu âyete Çantay: “Ey imân edenler! 

Allâh‟a itaat edin. Peygamber‟e itaat edin. Amellerinizi boĢa çıkarmayın,”
110

 Elmalılı ise: 

“Ey o bütün îmân edenler! Allâh‟a itaat edin ve Resûle itaat edin de amellerinizi ibtal 

eylemeyin”
111

 mânası vermiĢtir. Genel olarak her üç tercüme de birbirine yakın 

gözükmektedir. Fakat kanaatimizce Mehmed Vehbi‟nin, ُٕٛا َِ َٓ آ ب اٌَّز٠ِ َٙ  ifadesine “Ey ٠ب أ٠َُّ

mü‟minler” diye mana vermesi daha estetik ve belîğ durmaktadır. 

 Münâfıkûn sûresinin birinci âyetinin tercümesi ise Ģöyledir: ذُ أَِّهَ   َٙ َْ لبٌُٛا ٔؾَْ ٕبفِمُٛ ُّ ٌْ اِرا عبءَنَ ا

 ُُ ُ ٠ؼٍََْ اللََّّ َٚ  ِ َٓ ٌىَبرِثُْٛ ٌَشَعُٛيُ اللََّّ ٕبفم١ِِ ُّ ٌْ َّْ ا ذُ اِ َٙ ُ ٠ؾَْ اللََّّ َٚ أَِّهَ ٌَشَعٌُُُٛٗ   “Ey Nebiyyi Muazzam! Münâfıklar 

sana geldiklerinde „biz Ģehâdet ederiz muhakkak sen Resûlullâh‟sın‟ dediler. Ve Allâhü 

Te„âlâ bilir ki sen Allâh‟ın resûlüsün ve münâfıkların yalancı olduklarına Allâhü Te„âlâ 

Ģehâdet eder.”
112

 Burada Müfessir, hitâbın Hz. Peygamber‟e olduğuna iĢaret eden “Ey 

Nebiyyi Muazzam” ifadesini ekledikten sonra âyetin diğer kelimelerini yoruma girmeden 

lâfzi olarak tercüme etmiĢtir. Buna göre o âyetteki ifadelere;  َبءَنَ اعَ اِر  “sana geldiklerinde”, 

 َْ ٕبفمُِٛ ُّ ٌْ ذ ,”dediler“ لبٌُٛا ,”münâfıklar“ ا َٙ ٌَشَعُٛيُ  ,”muhakkak sen“ أَِّهَ  ,”biz Ģehâdet ederiz“ ٔؾَْ

 ِ ُُ  ,”Resûlüllâh‟sın“ اللََّّ ُ ٠َؼٍَْ اللََّّ َٚ  “Allâh Te„âlâ bilir ki”  ٌُُُٗٛأَِّهَ ٌَشَع “sen Allâh‟ın Resûlüsün”,  ُ اللََّّ َٚ

ذُ  َٙ َٓ ٌىَبرِثُْٛ Allâh Ģehâdet eder” ve“ ٠ؾَْ ٕبفم١ِِ ُّ ٌْ َّْ ا  münâfıkların yalancı olduğuna” manasını“ اِ

vermiĢtir. Çantay bu âyeti: “Münâfıklar sana geldikleri zaman, „ġehâdet ederiz ki sen 

muhakkak ve mutlak Allâh‟ın peygamberisin‟ dediler. Allâh da bilir ki sen elbette ve 

elbette O‟nun peygamberisin. (Fakat) Allâh o münâfıkların hiç Ģüphesiz yalancılar 

olduğunu biliyor,”
113

 Elmalılı: “Sana geldikleri vakit o münâfıklar dediler ki: Ģehâdet 

ederiz hakikaten sen Ģübhesiz Allâh‟ın Resûlüsün, Allâh da biliyor ki: hakikaten sen 

Ģüphesiz onun Resûlüsün, bununla beraber Allâh Ģehadet ediyor ki doğrusu münâfıklar 

katiyyen yalancıdırlar”
114

 diyerek terceme etmiĢlerdir. 

                                                           
109

 Muhammed 47/33. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/52. 
110

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, 3/936.  
111

 Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili, 7/130.  
112

 el-Münâfıkûn 63/1. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/2.  
113

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, 3/1046.  
114

 Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili, 8/3.  



38 

 

Burada üç örneğini vermiĢ olduğumuz harfî tercümeler Hulâsatu’l-Beyân‟da önemli bir 

yekûn tutmakla
115

 beraber Mehmed Vehbi‟nin meâlinin büyük bir kısmı tefsîrî 

tercümeden oluĢmaktadır. Bu nedenle onun meâli/tercümesi için özlü tefsîr niteliği 

taĢımaktadır denilebilir. Örneğin Müfessir,  ٌَْىِزبة َٓ أُٚرُٛا ا ١ضبقَ اٌَّز٠ِ ِِ  ُ اِرْ أخََزَ اللََّّ لا  َٚ َٚ ٍَّٕبطِ  ٌِ ٌزَج١ََُُُِّّٕٕٗ 

 َْ ب ٠ؾَْزشَُٚ َِ ١ٍِلاً فَجِئظَْ  ً لَ ٕب َّ ِٗ صَ ا ثِ ْٚ اؽْزشََ َٚ  ُْ ِ٘ ُٙٛسِ ساءَ ظُ َٚ َُٛٔٗ فَٕجََزُُٖٚ  ُّ  âyetinin tefsîri tercümesini Ģu رىَْزُ

Ģekilde yapmaktadır: “Zikret Habîbim! ġol zamanı ki o zamanda Allâhü Te„âlâ 

kendilerine kitâp verilen Ehl-i kitâptan „kitâplarının ahkâmını tebdîl etmeksizin elbette 

nâsa beyân edeceksiniz ve kitâbınızın ahkâmını nâstan saklamayacaksınız‟ diyerek ahd-ü 

mîsâk aldı. ĠĢte bu minval üzere ahid verdikleri halde bu ahidlerini ve kitâplarını 

arkalarına attılar. Ahkâmını terk ettiler, birtakım te‟vîlâtla nâstan sakladılar. Halkı iğfal 

ettiler, kitâplarının ahkâmını azıcık paraya değiĢtiler, ahkâm yolunda semen-i kalîl satın 

aldılar. Halleri böyle olunca ne çirkin oldu onların satın aldıkları azıcık para.”
116

 

Müfessir‟in bu âyette kendilerine kitâp verilenlerden ne üzerine misâk alındığını, 

“semenen kâlile”nin azıcık bir para karĢılığı manasına geldiğini ifade ederken tafsîlatlı bir 

Ģekilde tercüme yaptığı görülmektedir. Bu âyete Çantay: “Allâh bir zaman kendilerine 

Kitâp verilenlerden onu (celâlim hakkı için) behemehâl insanlara açıklayıp 

anlatacaksınız, onu gizlemeyeceksiniz diye te‟mînat almıĢtı. Onlar ise o sözü sırtlarının 

arkasına attılar. Onun mukaabilinde az bir menfaati satın aldılar. MüĢteri oldukları o Ģey 

ne kötüdür!”,
117

 Elmalılı ise; “Vaktile Allâh kendilerine kitap verilen okur-yazarların 

Ģöyle misâkını aldı: Celâlim hakkı için onu nâsa anlatacaksınız, ketmetmeyeceksiniz, 

derken onlar onu omuzlarının arkasına attılar da mukabilinde biraz para aldılar, bakın ne 

kötü alıĢ-veriĢ”
118

 manası vermektedir. Görüldüğü üzere her üç meâlde birbirine yakın 

gözükmektedir.  

Mehmed Vehbi,  ِِ  ٌِٟ  ًْ اعْؼَ َٚ خْشَطَ فِذقٍْ  ُِ أخَْشِعِْٕٟ  َٚ ًَ فِذقٍْ  ذْخَ ُِ  ٍِْٟٕ ًْ سَةِّ أدَْخِ لُ ً َٔق١ِشاً َٚ ٍْطبٔب ْٔهَ عُ ُ ْٓ ٌذَ  

“Habîbim! Sen münâcâtında de ki! „Ey benim Rabbim! Beni cemî-i zelleden tâhir olarak 

kabrimde râzı olacağım bir makâma idhâl ve kabrimden kaldırdığında beni envâ-i 

kerâmetle dolu ve râzı olacağım bir mahalle ihrâc ve benim için kendi indinden hüccetler 

halket ki ben o hüccetlerle bana muhâlefet edenlere müdâfaa ve o hüccetlerin yardımıyla 

hasmıma galebe edeyim, hasımlarım mağlup olarak dînimi kabul ve dâvetime icâbet 

                                                           
115

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/34, 41, 45, 107-108, 114, 201; 2/23, 50, 70, 123, 251; 3/8, 19, 

102, 134, 149, 188-189, 193, 268, 275; 4/2, 18, 64, 106, 206; 5/96, 166, 237, 251, 271, 411; 6/20, 45; 

13/114-155; 15/296, 389, 393, 518, 526, 533, 577, 634. 
116

 Âl-i „Ġmrân 3/187. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/272. 
117

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, 1/114.  
118

 Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili, 2/466.  



39 

 

etsinler‟ demekle istirhâmda bulun”
119

 âyetini farklı bir bakıĢ açısıyla tercüme etmiĢtir. 

Burada Müfessir, âyette sıdk üzere girilecek ve çıkılacak yeri kabir olarak izah 

etmektedir. Bu da tefsîrî olarak yapılmıĢ bir tercümedir. Çantay‟ın bu âyete verdiği mana 

Ģöyledir: “Ve Ģöyle de: „Rabbim, beni sıdk (ve selâmet) girdiriliĢi ile girdir. Sıdk (ve 

selâmet) çıkarıĢı ile çıkar ve tarafından bana hakkıyla yardım edici bir hüccet (-i kaahire 

ve kudret-i kâmile) ver.”
120

 Elmalılı ise: “Ve de ki: Rabbım beni sıdık girdirimi girdir ve 

sıdık çıkarıĢı çıkar ve benim için ledünnünden bir sultân-ı nasîr kıl”
121

 manası 

vermektedir. Üç meâl mukâyese edildiğinde farklı Ģekillerde tercüme yapıldığı fakat  ًَ ذْخَ ُِ  

خْشَطَ فِذقٍْ  ُِ أخَْشِعِْٕٟ  َٚ  ifadelerinden neyin kastedildiği dikkate alındığında Mehmed فِذقٍْ 

Vehbi‟nin daha anlaĢılır cümlelerle merâmını ifade ettiği ve fazlaca tafsîlâta yer verdiği 

görülmektedir. 

Mehmed Vehbi‟nin tefsîri tercüme yaptığı bir baĢka örnek:  ٌِْجبة َ ٌِٟ الْْ ٌْمِقبؿِ ؽ١َبحٌ ٠َب أُٚ ُْ فِٟ ا ٌىَُ َٚ

 َْ ُْ رزََّمُٛ  Ey akıl sahipleri! Sizin için kısasta büyük hayat vardır ki, bu hayata sebep olan“ ٌؼٍَََّىُ

kısas sebebiyle nefsinizi cinâyet yani katilden vikâye etmekliğiniz me‟mûldür. Maktülü 

katleden katilin maktül bedelinde katlolunmasında birçok kimselerin hayatlarını 

muhâfaza vardır. Ey düĢünmek Ģanından olan akıl sahipleri! DüĢünün ki, kısasın 

meĢrûiyetinde olan hikmeti bilesiniz ve kısas sebebiyle sizin birçok hatalardan nefsinizi 

muhâfaza edeceğiniz muhakkaktır”
122

 âyetidir. Müfessir kısası, “katilin maktül bedelinde 

katlolunması” Ģeklinde tanım yaparak izâh etmektedir. Ayrıca kısastaki hikmeti de öz bir 

cümleyle ifade etmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin bu tafsîlatlı tercümesine mukâbil Çantay‟ın 

ve Elmalılı‟nın söz konusu âyete verdikleri mâna kısa ve aynı zamanda çok küçük 

farklarla benzerlik arz etmektedir. Çantay: “Ey salim akıl sahipleri! Kısasta sizin için 

(umumî) bir hayat vardır. Ta ki öldürmekten sakınasınız”
123

 diye meâl vermektedir. 

Elmalılı‟nın tercümesi ise: “Hem kısasta size bir hayat vardır. Ey temiz aklı, temiz özü 

olanlar gerek ki korunursunuz”
124

 Ģeklindedir. Üç meâl karĢılaĢtırıldığında Çantay ve 

Elmalılı‟nın meâlinin lafzî, buna mukâbil Mehmed Vehbi‟nin tefsîrî tercümesinin daha 

detaylı ve kapsayıcı olduğu görülmektedir.   

                                                           
119

 el-Ġsrâ 17/80. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/101-102. 
120

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, 2/523. 
121

 Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili, 5/344.  
122

 el-Bakara 2/179. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/64. 
123

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, 1/49.  
124

 Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili, 1/485.  



40 

 

Bunların haricinde daha pek çok âyeti tefsîrî olarak tercüme eden
125

 Mehmed Vehbi, bazı 

âyetleri tercüme ederken ifadeleri bölmüĢ ve bir kısmını tefsîrî, diğer kısmını ise lafzî 

olarak tercüme etmiĢtir. Örneğin, لا رغََغَّغُٛا   َٚ  ٌُ ِّٓ اصِْ َّْ ثؼَْلَ اٌظَّ ِّٓ اِ َٓ اٌظَّ ِِ ُٕٛا اعْزَٕجُِٛا وَض١ِشاً  َِ َٓ آ ب اٌَّز٠ِ َٙ ٠ب أ٠َُّ

 ْْ ُْ أَ ً أ٠َؾُِتُّ أؽََذوُُ ُْ ثؼَْنب لا ٠َغْزتَْ ثؼَْنُىُ َٚ ٌُ اةٌ سَؽ١ِ َّٛ َ رَ َّْ اللََّّ َ اِ ارَّمُٛا اللََّّ َٚ  ُٖٛ ُّ زُ ْ٘ ً فَىَشِ ١ْزب َِ  ِٗ َُ أخ١َِ ًَ ٌَؾْ ٠َؤوُْ  âyetini altı 

kısma ayırarak tercüme etmiĢtir. Müfessir, öncelikli olarak âyetin   ُٕٛا اعْزَٕجُِٛا َِ َٓ آَ ب اٌَّز٠ِ َٙ ٠َب أ٠َُّ

َّْ ثؼَْ  ِّٓ اِ َٓ اٌظَّ ِِ ٌُ وَض١ِشًا  ِّٓ اصِْ لَ اٌظَّ   kısmını “Ey mü‟minler! Çok kerre zandan ictinâb edin. Zira 

zannın bazısı günahtır” diye lafzî olarak tercüme etmiĢtir. Burada Müfessir ُٕٛا َِ َٓ آ ب اٌَّز٠ِ َٙ  ٠ب أ٠َُّ

“Ey mü‟minler”, ِٕجُٛا وَض١ِشاً   ,”ictinâb edin“ اعْزَ  “çok kerre”  َٓ ِِ ِّٓ اٌظَّ  “zandan”,  ِّٓ َّْ ثؼَْلَ اٌظَّ  اِ

“zira zannın bazısı” ve  ٌُ  günahtır” manasını vermektedir. Daha sonra âyetin“ اصِْ

devamındaki لا رغََغَّغُٛا َٚ  ifadesini “Nâsın ayıplarından bahsetmeyin ki onların hallerinden 

Allâhü Te„âlâ ‟nın setretmiĢ olduğu Ģeyler mestûr kalsın” diyerek tefsîrî tercüme 

yapmıĢtır. Âyetin devamındaki   َْلا ٠َغْزت َٚ  “gıybet etmesin”,   ُْ  ثَؼْل bazınız” ve“ ثَؼْنُىُ

“bazınızı” Ģeklinde lafzî terceme yapmıĢtır. Âyetin   ُّأ٠َؾُِت “sever ve arzu eder mi”,   ُْ  أؽََذوُُ

“sizden biriniz”,  َأ ًَ ْْ ٠َؤوُْ  “yemeyi” ve   ً ١ْزب َِ  ِٗ َُ أخ١َِ  ölü biraderinin etini” Ģeklinde lâfzî“ ٌَؾْ

olarak çevirmiĢtir. Âyetin son kısmındaki  ُاةٌ سَؽ١ِ َّٛ َ رَ َّْ اللََّّ َ اِ ارَّمُٛا اللََّّ َٚ  ُٖٛ ُّ زُ ْ٘ فىََشِ  “Elbette siz 

ölmüĢ biraderinizin etini yemeyi kerih görürsünüz. Allâh‟tan korkun. Gıybeti irtikâb 

etmeyin. Zira Allâhü Te„âlâ ihlâs üzere vâkî olan tevbeyi kabul edici ve sizin 

günahlarınızı tevbe ettiğiniz takdirde affetmekle merhamet buyurucudur”
126

 Ģeklinde 

tefsîrî olarak tercüme etmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin bu tarz tercümesine mukâbil Çantay: 

“Ey îmân edenler! Zannın birçoğundan kaçının. Çünkü bazı zan (vardır ki) günahtır. 

Birbirinizin kusurunu araĢtırmayın. Kiminiz de kiminizi çekiĢtirmesin. Sizden herhangi 

biriniz ölü kardeĢinin etini yemekten hoĢlanır mı? ĠĢte bundan tiksindiniz! Allâh‟tan 

korkun. Çünkü Allâh tevbeleri kabul edendir, çok esirgeyicidir,”
127

 Elmalılı: “Ey o bütün 

îman edenler! Zannın birçoğundan çekinin çünkü zannın bâzısı vebâldir, tecessüs de 

etmeyin, bâzınız bâzınızı gıybet de etmesin, hiç arzu eder mi ki biriniz kardeĢinin ölü 

halinde etini yesin? Demek tiksindiniz! O halde Allâh‟a korunun, çünkü Allâh tevvâbdır, 

rahîmdir”
128

 Ģeklinde tercüme etmiĢtir. Burada  َ ارَّمُٛا اللََّّ َٚ  ifadesine Mehmed Vehbi ve 

                                                           
125

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/2, 24, 47, 61, 64, 66, 69, 73, 78-79, 82; 2/2, 9-10, 16-18, 20, 26, 

30, 32-33; 3/2, 9-12, 22-23, 32, 38-39, 47, 49; 4/ 4, 8-9, 12-14, 17, 20, 22, 24, 34, 36-37, 39; 5/2, 11, 37, 

40, 46, 59, 61, 65, 82, 87; 6/15, 19, 24, 48-49, 64, 70, 82, 89, 101, 110; 7/3, 6, 10, 12, 16, 18, 20, 25, 30, 

33; 8/4, 8, 12-13, 16, 24, 30, 36, 43, 52, 57; 9/16, 30, 52, 74, 101-102, 113, 123, 163, 196, 221-222; 

10/30, 41, 48, 58, 80, 92, 138, 155, 177, 211; 11/59, 66, 94, 116, 124, 150, 194, 212, 246, 280; 12/2, 33, 

41, 60, 86, 112, 146, 268, 274, 294; 13/8, 18, 20, 24, 34, 46, 70, 91, 110, 139; 14/2, 14, 21, 24, 32, 35, 

48, 74, 96, 122; 15/16, 66, 96, 114, 144, 184, 211, 238, 265, 346. 
126

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/136.  
127

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, 3/949.  
128

  Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili, 7/182. 



41 

 

Çantay‟ın “Allâh‟tan korkun” ve tevvâb ve rahîm esmâlarını benzer Ģekilde tercüme 

etmeleri dikkat çekmektedir. Elmalılı ise  َ ارَّمُٛا اللََّّ َٚ  ifâdesine “Allâh‟a korunun” mânası 

vermiĢ, Allâh‟ın isimlerini ise hiçbir izah yapmadan aynıyla yazmıĢtır. Ayrıca Vehbi‟nin 

âyetteki ifadeleri bölerek tercüme etmesi cümlelerdeki nüanslara dikkat çekmesi 

açısından farklılık arz etmektedir. Diğer meâllerde bu ayrıntı bulunmamaktadır. Mehmed 

Vehbi‟nin tercümesini ayrıcalıklı kılan bu tür kısımlar tefsîrinin bazı yerlerinde 

görülmektedir.
129

 

3.1.3. Yâni, Zîrâ, Çünkü, Binaenaleyh, Hâlbuki, Diyerek Âyeti Ġzah Etmesi 

Kadîm tefsîrlere bakıldığında “yâni” kelimesiyle baĢlayan izahlara çokça 

rastlanmaktadır.
130

 Esasen bu kelime Arapça ٟٕ٠ؼٕٟ / ػ kökünden gelmekte, demek 

istemek ve kasdetmek, mânalarına gelmekte olup, aynı kökten masdar olan َْٕٝؼ َّ ٌْ  da اَ

lafzın içerdiği Ģeyi açığa çıkarmak demektir.
131

 Müellifler bir kelimeden, cümleden ya da 

ibâreden murad edilen mânayı açıklamak için sözlerinin baĢında bu ifadeyi sıklıkla 

kullanmıĢlardır. 

Mehmed Vehbi de bu kadîm geleneğe uyarak âyetin meâlini verdikten sonra ibârenin 

daha anlaĢılır olması maksadıyla sözüne “yani” diye baĢlayıp açıklamasını/yorumunu 

yapmıĢtır. Bu açıklamalar bazı yerlerde kısa, bazı yerlerde ise uzun paragraflar 

Ģeklindedir. Örneğin Müfessir, ُۡ ٔؾَۡشَػۡ ٌَ  هَ فَذۡسَنَ أٌََ   âyetini: “Biz senin için göğsünü açıp 

bolartmadık mı?”
132

 Ģeklinde tercüme ettikten sonra “Yani; bizim inzâl ettiğimiz âyetleri 

kabûle lâyık kalb-i nebevîni geniĢletmedik mi? Elbette geniĢlettik”
133

 Ģeklinde kısa bir 

izahla söze baĢladığı görülmektedir. Buradaki izah; “inĢirâh” kelimesine geniĢlik, “sadr” 

kelimesine de “kalb-i nebevi” anlamı vermekten ibârettir. “Elbette geniĢlettik” ifadesi ise 

ُۡ ٔؾَۡشَػْ  ٌْؼغُْشِ ٠غُْشًا ) ;sorusuna cevaptır. Buna mukâbil أٌََ غَ ا َِ  َّْ ٌْؼغُْشِ ( اِ 5فَبِ غَ ا َِ (٠6غُْشًا ) َّْ   âyetlerinin 

“Muhakkak güçlük ile beraber kolaylık ve zorlukla beraber sühûlet vardır”
134

 meâlinin 

akabinde “Yani; fakr-u fâka vesâire gibi ihtiyaç içinde hâsıl olan meĢakkatlerle beraber 

                                                           
129

 Bazı örnekler için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/107-110, 116-117, 138, 144-145, 153-154, 

160; 3/5-8, 21, 30-31, 42-43, 53-54, 69. 
130

 Ebu‟l-Haccâc Mucâhid, Tefsîru Mucâhid, thk. Muhammed „Abdusselâm Ebu‟n-Nîl (Mısır: Dâru‟l-

Fikri‟l- Ġslâmiyye, 1989), 196, 198, 200, 205, 207; Ebu‟l-Hasen b. BeĢîr el-Ezdî el-Belhî Mukâtil b. 

Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, thk. „Abdullâh Mahmûd ġehhâte (Beyrût: Dâru Ġhyâi‟t-Turâs, 

1423), 1/36, 81, 85, 87, 90.  
131

 Ġbn Fâris, Mu‘cemu, mekâyisi’l-luga, 4/146; Ebu‟l-Kâsım el-Huseyn b. Muhammed el-Ma„rûf bi‟r-

Râgıb el-Isfehânî, el-Mufredât fî garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân „Adnân ed-Dâvûdî (DımeĢk - Beyrût: 

Dâru‟l-Kalem - ed-Dâru‟Ģ-ġâmiyye, 1412), 591. 
132

 el-ĠnĢirâh 94/1. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/521. 
133

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/521-522. 
134

 el-ĠnĢirâh 94 /5-6. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/525-526. 



42 

 

onların arkasında servet ve semân vesâire ile bir kolaylık vardır. Ve Muhakkak dünya ve 

dîn umurlarından hâsıl olan hüzün ve kederle beraber onun arkasında ferâh ve sürûr 

verecek Ģeylerle bir sühûlet vardır. Binaenaleyh; „usrün devamı yoktur. Elbette her „usr 

bir yüsr‟e tebeddül eder. ġu halde ya Ekreme‟r-Rusül! Biz mârifet-i Ġlâhiye‟nin mahzeni 

olan kalbini bolartdık ve ağır olan Ģeyleri senden izâle ile etrâf-ı âleme zikrini terfi„ 

edince KureyĢ‟in senin hakkında söyledikleri kötü sözlerine mahzûn olma. Zîrâ bir 

darlığa iki bolluk ve bir güçlüğe iki kolaylık vardır. Çünkü sana bu kadar cesîm nimetleri 

verince bir „usr‟e iki yüsr vereceğimiz muhakkaktır. Bu âyette gerçi „usr, yüsr gibi 

zikrolunmuĢ ise de „usr elif lâm ile beraber zikr olunduğundan ikinci „usr evvelkinin aynı 

olmak ve yüsr kelimeleri nekre olduğundan her biri ayrı ayrı olmak kavâid-i „Arabiyye 

iktizâsındandır. Binaenaleyh bu âyet bir „usr‟e iki yüsr‟le tefsîr olunur”
135

 Ģeklinde daha 

uzun açıklamalara yer vermiĢtir.   

Müfessir bazen de “zîrâ” diye söze baĢlayarak âyette geçen bir kelimeye ya da ibâreye 

dikkat çekmiĢ ve yorumunu o cihette ĢekillendirmiĢtir. “Zîrâ” kelimesi Farsça kökenli 

olup “bundan dolayı”, bundan ötürü”, “çünkü” manalarına gelmektedir.
136

 Bu kelimenin 

kaynaklardaki ilk kullanımına ÂĢık PaĢa‟nın (öl. 733/1332) Garipnâme adlı eserinde 

rastlanmaktadır. Oradaki kullanımı “Yay (yaz) gününün eyle olur ḥâleti / zire eyle tertib 

olmuĢ âleti”
137

 Ģeklindedir. Mehmed Vehbi‟nin de söz konusu kelimeyi kullanma amacı 

okuyucuya âyetin gerekçesini sunmaktır. Örneğin, Bakara 278‟deki   ب اٌَّز َٙ َ ٠ََٓب ا٠َُّ ُٕٛا ارَّمُٛا اللَّه َِ َٓ اٰ ٠

 َٓ ١  ٕ ِِ ئْ ُِ  ُْ ْٕزُ ْْ وُ ثَٰٓٛا اِ َٓ اٌشِّ ِِ  َٟ ب ثمَِ َِ رسَُٚا  َٚ   “Ey mü‟minler! Haram olan Ģeylerden sakınmakla 

Allâh‟a ibâdet ve azâb-ı ilâhîden nefsinizi vikâye edin. Eğer Allâh‟a ve resûlüne îman 

ettinizse, fâizden nâs üzerinde alacağınızdan bekâyâyı terkedin”
 138

 âyetindeki “ve 

zerû/terkedin” kelimesine dikkat çekerek anaparanın haricinde borçludan fazla para 

alınmaması gerektiğini: “Zîrâ beyninizde yapmıĢ olduğunuz mukâvele îcâbı olan Ģeyden 

âyetin nüzûlünden evvel aldığınız sizindir. Fakat o mukâvelenin îcabettiği fâizden nâs 

üzerinde bâki kalan alacağınızı terkedin ve onunla nâsı tedyîk etmeyin”
 139

 sözüyle izah 

etmiĢtir.   

Müfessir, bazı âyetlerde de meâlin akabinde “çünkü” diye söze baĢlamıĢ ve âyetin 

kastettiği mesajı teyîd eden bir gerekçe zikretmiĢtir. Bakara 39‟daki   وَزَّثُٛا ثِآ٠برِٕب َٚ َٓ وَفَشُٚا  اٌَّز٠ِ َٚ

 َْ ٌِذُٚ ُْ ف١ِٙب خب ُ٘  âyetini “ġol kimseler ki onlar küfr üzere bizim, hakkâniyete أٌُٚئهَِ أفَْؾبةُ إٌَّبسِ 

                                                           
135

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/525-526.  
136

 Yeğin, İslâmî- İlmî- Edebî- Felsefî Yeni Lügat, 599.  
137

 ÂĢık PaĢayı Velî, Garipnâme, çev. Bedri Noyan (Ankara: Ardıç Yayınları, 1998), 118. 
138

 Bakara 2/278. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/282. 
139

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/282.  



43 

 

delâlet ve tarik-i müstekîme irĢâd eden âyetlerimizi tekzîb ettiler. ĠĢte Ģu küfr üzere ısrar 

ve âyetlerimizi tekzîb eden kâfirler ebedî cehennemde kalıcı oldukları halde cehennem 

ateĢine mülâzımlardır, asla ayrılmazlar”
140

 diye tercüme etmiĢ ve akabinde; kâfirlerin 

neden ebedî olarak cehennemde kalacağını belirten gerekçeyi “çünkü cinâyet-i küfrün 

cezâsı ebedî azâptır”
 141

 sözleriyle tefsîr etmiĢtir. 

Mehmed Vehbi‟nin yorumuna giriĢ yaparken kullandığı diğer bir kelime olan 

“binaenaleyh”, köken itibariyle Arapça olup; “bunun üzerine” ve “bundan dolayı” 

manalarına gelmektedir.
142

 Örneğin Neml Sûresi‟nin son âyetinde Ģöyle denilmektedir: 

 َْ ٍُٛ َّ ب رؼَْ َّّ ًٍ ػَ ِب سَثُّهَ ثِغبفِ َٚ ِٗ فزَؼَْشِفَُٛٔٙب  ُْ آ٠برِ ِ ع١َش٠ُِىُ ذُ لِِلَّّ ّْ ٌْؾَ ًِ ا لُ َٚ  “De ki: „Hamd Allah‟a mahsustur. O, 

âyetlerini size gösterecek ve siz de onları tanıyacaksınız. Rabbin, yaptıklarınızdan 

habersiz değildir‟”
143

  Müfessir bu âyeti: “Ey resûl-ü zîĢân! Sen „elhamdülillah‟ yani 

„hamdü senâ ve övülmek Allâhü Te„âlâ‟ya mahsustur‟ demekle nübüvvet ve ilmü amel 

gibi verdiğimiz nimetlerin Ģükrünü edâ et ve hamdetmeyen kâfirlere hitâben de ki „elbette 

yakında Allâhü Te„âlâ kudretine delâlet eden âyetlerini size gösterir. Siz de o âyetleri 

bilirsiniz. Lâkin o zamanda bilmeniz fayda etmez. Habîbim! Senin Rabbin Te„âlâ sizin 

amelinizden gâfil değildir”
144

 diye tercüme etmiĢtir. Ve “Binaenaleyh; senin ve sana tâbî 

olan mü‟minlerin amel-i sâlihanızı bilir, her birine mükâfatını verir. Kezâlik kâfirlerin 

küfriyâtını ve sâir günahlarını bilir, ona göre cezalarını verir. ġu halde âyet-i celîle 

mü‟minleri tergîb ve kâfirleri seyyiâttan tenfîr etmiĢtir. Kâfirlerin küfriyâtına karĢı 

azâplarının te‟hîri haĢa Cenâb-ı Hakkın gafletinden değildir. Belki vakt-i merhûnu 

gelmediğindendir. Binaenaleyh zâlimler zulûmlerinin intikamının te‟hîrine mağrûr 

olmasınlar” demek sûretiyle âyeti izah etmiĢtir.
145

 

Mehmed Vehbi‟nin âyet meâllerinin hemen ardından “yani,” “çünkü”, “zîrâ”, “halbuki”, 

“iĢte” Ģeklinde baĢlayarak yaptığı bu tarz îzahlar oldukça fazladır. Pek azında hiçbir 

açıklama bulunmamakla beraber âyetlerin tamamına yakınının girizgâhı uzun ya da kısa 

izahlar Ģeklindedir.
 146 

                                                           
140

 el-Bakara 2/39. 
141

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/101.  
142

 Yeğin, İslâmî- İlmî- Edebî- Felsefî Yeni Lügat, 49.  
143

 en-Neml 27/93. 
144

 en-Neml 27/93. 
145

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,11/178-179.  
146

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/2, 11, 22, 24, 30, 32, 34, 38, 41, 43; 2/2, 6, 8, 10, 12, 18, 20, 22, 

25, 26; 3/2, 5, 7, 8, 11, 15, 16, 18, 21, 23; 4/2, 4, 9, 15, 17, 20, 22, 26, 29, 31; 5/2, 7, 10, 21, 33, 35, 44, 

48, 51, 53; 6/3, 7, 13, 16, 20, 29, 32, 37, 39, 43; 7/6, 8, 10, 14, 19, 25, 29, 33, 38, 40; 8/4, 9, 13, 20, 27, 

35, 43, 46, 50, 54; 9/2, 6, 12, 15, 19, 25, 29, 31, 39, 47; 10/2, 7, 11, 19, 23, 27, 31, 34, 38, 43; 11/3, 5, 7, 



44 

 

3.1.4. Müfessirlerin GörüĢlerine Yer Vererek Açıklamayı Detaylandırması 

Mehmed Vehbi, âyetleri kendi anladığı Ģekilde açıkladıktan sonra âyetten kastedilen 

mânanın daha anlaĢılır olması için birçok tefsîre müracaat etmiĢtir. Mehmed Vehbi, alıntı 

yaptığı kaynaklara bazen te‟lîf edenin ismiyle bazen de eserin adını zikretmek sûretiyle 

atıf yapmıĢtır.  

Mehmed Vehbi‟nin atıf yaparken müellifin adını açıkça zikretmesine ya da eserin adını 

vermesine bağlı olarak cümleye giriĢinin formatı değiĢiklik arz etmektedir. Cümlelerini, 

eğer ismi cümlenin baĢında zikredecekse; Mukâtil‟in, Taberî‟nin, Fahri Râzî‟nin, 

Beyzâvî‟nin, Ebussuûd‟un “beyânı veçhile”, ya da Mukâtil‟in, Taberî‟nin, Fahri Râzî‟nin, 

Beyzâvî‟nin, Ebussuûd Efendi‟nin “beyânına nazaran”; Eğer esere atıf yapacaksa Tefsîr-i 

Kebîr, Rûhu‟l-Beyân‟da “beyân olunduğu vechile” Ģeklinde tertip etmiĢtir. Bazı yerlerde 

de öncelikle aldığı görüĢü zikretmiĢ akabinde Fahri Râzî‟nin, Hâzin‟in, Nimetullâh‟ın, 

Nîsâbûrî‟nin, “cümle-i beyânâtındandır” demiĢtir. 

Müfessir, tefsîrine aldığı görüĢleri kaynak gösterirken tek âyette birden çok müfessirin 

görüĢünden faydalandığı gibi, bazen de tek bir kiĢinin görüĢüyle yetinmiĢtir. Örneğin 

Fâtihâ sûresindeki   َٓ ١  ّ ٌْؼَبٌَ ِ سَةِّ ا ذُ لِِلّه ّْ ٌْؾَ  âyetini açıklamak için beĢ müfessirin görüĢüne اَ

baĢvurmuĢtur. Bunlardan Râzî‟nin ve Kâdî‟nin “hamd” kelimesine vermiĢ oldukları 

“hamd, nimet mukâbilinde Cenâb-ı Hakkı senâ etmektir” Ģeklindeki mânaya dikkat 

çekerken, Beyzâvî‟den “Elhamdülillâh” cümle-i lâtifesiyle Allâh‟ın hayat, ilim, irâde gibi 

sıfatlarla muttasıf olduğunu beyân eden ifadesini almıĢtır. Hâzin‟den ise “Elhamdülillâh” 

terkibine ِ ذلُِِلّّ ّْ ٌْؾَ  Elhamdülillâh deyiniz” meâlinde emir kipi olduğunu ifade eden“ لٌُُٛٛا اَ

cümlesini nakletmiĢtir. Benzer Ģekilde “âlemin” kelimesini Râzî, Kâdî ve Nesefî‟nin 

ortak görüĢlerini zikretmek sûretiyle açıklamıĢtır.
147

  

Kıyâme 14‟teki  ٌثَق١ِشَح ِٗ ُْ ػٍَٝ ٔفَْغِ ْٔغب ًِ الِْْ ”o gün insan kendi aleyhine Ģahittir“ ثَ
148

 âyetinde 

geçen  ًِ .kelimesini Râzî‟den nakletmiĢtir ثَق١ِشَحٌ  ,in izahını Ebussuûd Efendi‟den‟ثَ
149

 Kasas 

30‟daki   َٓ ١ ِّ ٌْؼبٌَ ُ سَةُّ ا ٛعٝ أِِّٟ أََٔب اللََّّ ُِ ْْ ٠َب   Ey Mûsâ! ġüphesiz ben, evet, ben âlemlerin Rabbi“ أَ

olan Allâh‟ım”
150

 âyetindeki lafz-ı nidâ hakkındaki tafsîlâtı Beyzavî ve Hâzin‟den 

                                                                                                                                                                             
10, 17, 23, 28, 35, 38, 41; 12/2, 5, 10, 13, 15, 19, 24, 28, 33, 39; 13/2, 7, 15, 19, 23, 26, 33, 43, 45, 49; 

14/2, 5, 13, 23, 28, 35, 43, 49, 53, 57; 15/2, 8, 12, 16, 22, 28, 34, 42, 47, 49.   
147

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/2-3.  
148

 el-Kıyâme 75/14. 
149

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/306-307.  
150

  el-Kasas 28/30. 



45 

 

almıĢtır. Ayrıca Hz. Mûsâ‟nın ağaçtan iĢittiği ses hususunda Mâturîdî (öl. 333/944) ve 

EĢ„arî‟nin (öl. 324/935-36) görüĢlerini naklederek mukâyesede bulunmuĢtur.
151

 

3.1.5. Hulâsa Diyerek Özet Bilgi Sunması ve Müstefâd/Fevâid Cümlesi Zikretmesi 

Mehmed Vehbi, çok azı hariç âyetlerin çoğunun sonunda “hulâsa” diyerek; açıklamıĢ 

olduğu bilgileri özetleyen ve aynı zamanda âyet hakkındaki benimsediği görüĢü ya da 

düĢünceyi belirgin hale getiren bir sonuç paragrafı yazmıĢtır. Bu paragraf özü itibariyle 

okuyucuya âyetten çıkarılması gereken ana mesajı vermeyi amaçlamaktadır. Zira paragraf 

“bu âyetten müstefâd olan fevâid cümlesindendir” diye noktalanmaktadır. Bu da onun 

tefsîrine özgünlük katmasının yanı sıra, adından da anlaĢılacağı üzere Müfessir‟in asıl 

amacını da ortaya koymaktadır.  

Müfessir, Âl-i „Ġmrân 31. âyetin tercümesini “Habîbim! Sen irĢâd etmek istediğin 

kimselere de ki! Eğer siz Allâhü Te„âlâ ‟ya muhabbet ederseniz bana ittibâ edin ki Allâhü 

Te„âlâ size muhabbet etsin ve günahlarınızı mağfiret buyursun. Zîrâ Allâhü Te„âlâ 

günahlarını mağfiret edip matlûblarına îsal etmekle merhamet eder”
152

 Ģeklinde yaptıktan 

sonra “yani” diyerek açıklama yapmıĢ ardından da Hazîn‟den ve Beyzâvî‟den nakiller 

yaparak âyeti izah etmiĢ sonrasında âyetin nüzûl sebebini zikretmiĢtir. En son “Hulâsa; 

Allâhü Te„âlâ ‟ya muhabbet, Resûlüne ittibâ ile olacağı ve Resûlüne ittibâ etmeyince 

Allâh‟a muhabbet iddiası yalan olduğu bu âyetten müstefâd olan fevâid cümlesindendir” 

diyerek yorumunu nihâyete erdirmiĢtir.
153

  

Mehmed Vehbi, Kur‟ân‟da Hz. Yûsuf ile Mısır kralı arasında geçen hâdisenin anlatıldığı 

Ģu âyetler hakkında da hüküm ifade eden bir çıkarım yapmıĢtır. O, Yûsuf sûresindeki َلَبي َٚ

 ٌٓ ١ ى  َِ ََ ٌَذ٠ََْٕب  ْٛ َ١ٌْ ُٗ لَبيَ أَِّهَ ا َّ ب وٍََّ َّّ ٟ فٍََ ٌِٕفَْغ  ٍِقُْٗ  َٓ اعَْزخَْ  ٗ ٟ ثِ  ٔ ٍِهُ ائزُْٛ َّ ٌْ ٌٓ  ا ١  ِ اَ  “Hükümdâr: „Getirin Yûsuf‟u 

bana, nefsime mahsus kılayım onu benim müĢâvirim olsun‟ dedi. Vaktâki hükümdârın bu 

arzusuna binâen Hz. Yûsuf Melik‟in yanına geldi. Melik‟e tekellüm etti ise Melik, Ya 

Yûsuf! „Bugün sen benim indimde mertebe-i âliye ve emânet sâhibi bir zât-ı âlî kâdirsin‟ 

dedi” ve   ٌُ ١  ٍ ١عٌ ػَ ٟ ؽَف  ِٓ الْاسَْكِِۚ أِّ  ائِ ٝ خَضََٓ ٍٰ ٟ ػَ  ٕ ٍْ  Yûsuf Melik‟in bu sözü üzerine: „Ey“ لَبيَ اعْؼَ

Melik! Beni arzın hazineleri üzerine nâzır kıl. Zîrâ ben hâsılâtı hıfz eder ve fenn-i zirâatı 

iyi bilirim‟ dedi”
154

 âyetleri Ģeklinde meâllendirdikten sonra, tefsîr etmiĢ ve son pasajda 

“Hulâsa; umûr-u dünyada ileride millet üzerine gelecek bir belâyı hüsn-ü tedbirle 

karĢılamak meĢrû ve mansıbı ehline tevdî etmek padiĢah üzerine vâcip olduğu ve bir 

                                                           
151

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/213-214. 
152

 Âl-i „Ġmrân 3/31. Meal için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/47.  
153

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/48-49.  
154

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/65-66.  



46 

 

kimsenin kendinden ziyâde bir iĢe erbâb olmadığını bilince kendinin o iĢe erbâb 

olduğunu beyân etmek câiz olduğu bu âyetten müstefâd olan fevâid cümlesindendir”
155

 

diyerek yorumunu noktalamıĢtır. 

Yine o, ġûrâ 8. âyeti “Eğer Allâhü Te„âlâ nâs‟ın bir olmasını murad etmiĢ olsaydı onları 

bir ümmet kılardı. Lâkin istediği kimseyi rahmetine idhâl eder. Zâlimler için dost ve 

yardımcı yoktur”
156

 Ģeklinde tercüme ettikten sonra âyet hakkında daha detaylı 

açıklamalarda bulunmuĢ, Ebussuûd Efendi‟den görüĢler zikredip açıklamasını Ģu 

“hulâsa” cümlesiyle tamamlamıĢtır: “Hulâsa; dilemiĢ olsa Cenâb-ı Hakk‟ın nâs‟ı bir 

ümmet kılmaya kâdir olduğu, irâdesini îmana sarfeden kullarını rahmetine idhâl ettiği ve 

zâlimlerin zulümleri sebebiyle kendilerine nâzil olan azâbı def edecek dostları ve 

yardımcıları olmadığı bu âyetten müstefâd olan fevâid cümlesindendir.”
157

 Müfessir‟in 

sonuç ve değerlendirme mâhiyetinde yazdığı bu ifâdeler tefsîrinin büyük bir kısmında 

mevcuttur.
158

 

3.1.6. Bir Sonraki Âyete Geçerken Bağlantı Cümlesi Kurması  

Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinin dikkat çeken bir özelliği de bir âyetten diğerine geçerken iki 

âyet arasındaki bağıntıyı anlatan bir cümlenin zikredilmiĢ olmasıdır. Bu tefsîrin akıĢında 

bir kolaylığın yanı sıra aynı zamanda okuyucuya anlam bütünlüğünden kopmama imkânı 

sağlamaktadır. Örneğin Müfessir, Bakara 174. âyetini: “ġol kimseler ki onlar Allâh‟ın 

kitâptan inzâl ettiği ahkâmı saklarlar ve o sakladıkları ahkâm mukâbilinde az bir para 

satın alırlar ve onunla intifâ ederler. ĠĢte Ģu ahkâmı saklayan kimseler yemezler, ancak 

karınlarında ateĢ yerler ve yevm-i kıyâmette Allâhü Te„âlâ onlara nazar-ı inâyetle söz 

söylemez ve onları tezkiye etmez. Binaenaleyh onlar için azâb-ı elîm vardır”
159

 Ģeklinde 

tercüme ettikten sonra tefsîrini yapmıĢ daha sonra bir bağlantı cümlesiyle beraber 

akabindeki âyeti zikretmiĢtir. Ġfadesi Ģöyledir: “Vâcip Te„âlâ Kitâb‟ın ahkâmını 

saklayanların cezâlarını beyândan sonra bu ketm üzere terettüb eden fenalıklarını beyân 

etmek üzere: “ĠĢte Ģu ahkâmı saklayanlar Ģol kimselerdir ki onlar hidâyeti dalâlete ve 

                                                           
155

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/68.  
156

 eĢ-ġûrâ 42/8. Meâl için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/258.  
157

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/259.  
158

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/6, 13, 23, 30, 45, 50, 64, 72, 87, 92; 2/5, 7, 9, 14, 15, 20, 23, 25, 

28, 45; 3/4, 6, 18, 26, 28, 40, 48, 56, 59, 65; 4/3, 6, 8, 13, 15, 17, 21, 23, 25, 36; 5/3, 6, 9, 12,16, 18, 20, 

22, 26, 31; 6/10, 17, 19, 23, 36, 38, 45, 51, 57, 66; 7/11, 23, 27, 34, 37, 43, 58, 61, 67, 69; 8/32, 52, 67, 

79, 81, 101, 131, 137, 144, 161; 9/7, 17, 19, 47, 51, 55, 59, 93, 103, 121; 10/3, 9, 12, 17, 21, 26, 29, 37, 

39, 42; 11/8, 56, 65, 74, 84, 94, 98, 100, 106, 117; 12/5, 11, 14, 37, 58, 69, 87, 105, 108, 110;13/4, 11, 

18, 24, 29, 35, 42, 42, 62, 66; 14/20, 25, 47, 67, 77, 105, 128, 163, 171, 174; 15/5, 9, 11, 13, 15, 19, 21, 

24, 26, 29. 
159

 el-Bakara 2/174. Meâl için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/52.  



47 

 

mağfireti azâba değiĢtiler. Halleri böyle olunca onlar cehennem azâbına ne acayip 

sabrediyorlar‟”
160

 âyetini zikretmiĢtir. Müfessir bu aĢamadan sonra ikinci zikredilen 

âyetin izahını yapmaktadır. 

Yine Müfessir, Nebe Sûresi‟nin ilk üç âyetini âyetlerinin tercümesini: “Hangi Ģeyden sual 

ederler, o kâfirler bir haberden suâl ederler ki o haber gâyet büyük ve onlar o haber 

hakkında birbirleriyle ihtilaf edicidirler”
161

 Ģeklinde yapmıĢtır. Daha sonra Nebe-i 

azîm/haber-i azîm‟in ne olduğu konusunda görüĢleri zikrederek mezkûr âyetleri 

açıklamıĢtır. Ġzahının akabinde bu âyetleri sonra gelen dört ve beĢinci âyetlerine 

bağlantılamak üzere “Vâcip Te„âlâ kıyâmetten, Kur‟ân‟dan veya nübüvvetten suâl ve 

inkâr edercesine ihtilâf ettiklerini beyândan sonra onların inkârını reddetmek üzere” diye 

bir cümle sarf etmiĢtir. Ardından da dördüncü ve beĢinci âyetin metin ve tercümesini 

vermiĢtir.  “Onların inkârları gibi değil, yakında kıyâmeti bilirler. Sonra itikâd-ı bâtılları 

gibi değildir. Elbette onlar yakında kıyâmette amellerinin cezasını bilirler.”
162

    

Müfessir, „Alâ sûresindeki ٍََْٝسَثهَِّ الْْػ َُ  cümlesine “Cümle mahlûkât ve mevcûdâttan عَجِّؼِ اعْ

„alâ olan Rabbin Te„âlâ ‟nın ismini nekâisten tenzîh ve takdîs et” Ģeklinde tercüme 

ettikten sonra âyetin tefsîrini yapmıĢ ve diğer âyete geçerken bağlantı cümlesiyle beraber 

âyeti zikretmiĢdir. Bağlantı ifadesi ile âyetin meâli: “Vâcip Te„âlâ ismini ve zâtını 

nekâisten tenzîhle emrettikten sonra tenzîhin illeti ve sebeb-i makamında zât-ı 

ulûhiyyetini tavsîf etmek üzere:  ِٜٞاٌَّز َّٛ خٍَكََ فغََ  “Ġsmini tenzîh lâzım olan Rabbin Te„âlâ Ģol 

zattır ki cümle mahlûkâtı yarattı ve âzâlarını müsâvî kıldı”
 163

 Ģeklindedir. Mehmed 

Vehbi‟nin tefsîrinin önemli bir özelliği olan bu ifâdeler, âyetlerin tamamına yakın 

kısmında görülmektedir.
164

  

3.1.7. Bazı Sûrelerin Sonuna Tefsîrini Yazdığı Ortam ve Tarihle Ġlgili Notlar 

DüĢmesi 

Mehmed Vehbi, tefsîrini kaleme alırken bazı sûrelerin sonuna eserini, onu hangi Ģartlarda 

ve zaman diliminde yazdığına dair kısa notlar düĢmüĢtür. Bu notlar onun tüm zor Ģartlara 

                                                           
160

 el-Bakara 2/175. Meâl için bk. Hulâsatu’l-Beyân, 2/55.  
161

 en-Nebe‟ 78/1-3. Meâl için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/355.  
162

 en-Nebe‟ 78/4-5. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/356.  
163

 el-„Alâ 87/2.  Meâl için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/455-456.  
164

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/5, 7, 11, 14, 24, 30, 32, 34, 38, 43; 2/2, 5, 7, 9, 12, 17, 20, 23, 26, 

32; 3/5, 9, 11, 16, 19, 24, 27, 32, 34, 38; 4/4, 7, 12, 15, 17, 20, 24, 29, 32, 37; 5/4, 6, 9, 12, 15, 20, 23, 

28, 29, 31; 6/ 4, 10, 15, 19, 25, 29, 33, 36, 40, 45; 7/5, 10, 13, 16, 19, 21. 24, 29, 33, 37; 8/6, 11, 13, 17, 

25, 28, 30, 35, 37, 39; 9/6, 8, 15, 17, 19, 21, 23, 26, 30, 34; 10/3, 7, 9, 12, 14, 17, 20, 23, 26, 29; 11/5, 8, 

10, 13, 17, 19, 21, 23, 27, 29; 12/3, 5, 9-10, 13, 15-16, 20, 25, 27, 29, 32; 13/3, 5, 7, 9, 15, 17, 19, 22, 

25, 27; 14/5, 7, 14, 17, 19, 21, 23, 25, 29, 31; 15/3, 5, 7, 11-12, 15, 17, 21, 23, 25, 27. 



48 

 

rağmen eserini tamamlamak için ne kadar emek ve gayret gösterdiğini anlatmasının yanı 

sıra o dönemde ülke Ģartları hakkında da okuyucuya bilgiler vermektedir. Örneğin 

Münâfikûn sûresinin tefsîrinin sonuna yazdığı Ģu ifadeler empatik bir bakıĢ açısıyla 

okunduğu zaman hakikaten okuyucuyu duygusal bir atmosfer içerisine sokmaktadır. 

“Rûmî bin üç yüz otuz yedi senesi Ağustos‟unun Cuma gününe tesâdüf eden „Arabî bin 

üç yüz otuz dokuz senesi Zilhicce‟sinin yirmi birinci günü Haymana Çölü‟nde Yunanla 

Ġslâm askeri arasında Ģiddetli meydan muhârebesi devam ederken Büyük Millet Meclisi 

âzâsından olarak Ankara‟da bulunduğumuz zaman düĢman istilası endiĢesine binâen 

ailemizi Kayseri‟ye sevk edip mebûs arkadaĢlarımızdan Kangırı (Çankırı) mebûsu Behçet 

Bey ve Ankara mebusu Hacı Atıf Efendi ile beraber mûmâ ileyhi Hacı Atıf Efendi‟nin 

hanesinde ikâmet ettiğimiz zaman mezkûr hanenin kıble cihetine nâzır odada kuĢluk vakti 

bu sûrenin tefsîrinin tebyîzi biavn-i Te„âlâ hıtâm bulmuĢtur.”
165

 

Mehmed Vehbi, Bakara sûresini ise müderrislik yaptığı medresede tamamladığını: “Rûmî 

bin üç yüz otuz senesi Ağustos ayının yirmi ikisine tesâdüf eden bin üç yüz otuz üç senesi 

ġevval‟in yirmi dördüncü Cumartesi günü ikindi vakti Konya‟da Mahmudiye 

Medresesinde vâkı„ dershânemde sûre-i Bakara biavn-i Te„âlâ hıtam bulmuĢtur”
166

 

sözüyle ifade etmiĢtir. 

Müfessir‟in bunların dıĢında daha pek çok sûrenin sonuna yazdığı
167

 bu notlarından 

anlaĢılmaktadır ki o, tefsîri için zaman, mekân ve uygun Ģart mefhûmu gözetmeksizin her 

yerde cehdü gayret içerisinde olmuĢ ve neticede geniĢ hacimli bir eser meydana 

getirmiĢtir. 

3.2. Hulâsatu’l-Beyân’da Tefsîr Metodu 

Mehmed Vehbi‟nin tefsîr metoduna geçmeden önce tefsîr kavramı ve tefsîr tarihinden 

kısaca bahsedilmesi yerinde olacaktır. Tefsîr kelimesi, lügatta “izah etmek, açıklamak, 

aklın idrâk ettiği bir mânayı ortaya çıkarmak, örtülü Ģeyi açığa çıkarmak, açıklamasını 

istemek, hastalığın teĢhisi için idrarı tahlîl etmek” gibi anlamlara gelen  َشَ غَ ف  f-s-r fiilinden 

türetilmiĢ olup tef„îl vezninden mastardır.
168

 Istılahta ise tefsîr, müĢkil olan lafızlar 

                                                           
165

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/15.  
166

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/299.  
167

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/249; 2/299; 3/289; 4/296; 5/220, 419; 6/246, 350; 7/178, 296, 466; 

8/121, 184, 243, 296, 436; 9/134, 236, 310, 410; 10/107, 199, 280, 378, 452; 11/95, 179, 275, 348, 405, 

444, 473; 12/99, 164, 219, 286, 357, 423; 13/95, 183, 250, 325, 395, 426, 457, 509; 14/58, 112, 147, 

182, 215, 240, 276, 303, 411; 15/15, 35.  
168

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 7/747-748; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 12/282-283; Sâhib „Ġsmâîl b. 

„Abbâd, el-Muhît fī’l-luga, 2/258-259; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 4/504; el-Cevherî, es-Sıhah, 



49 

 

hakkında kastedilen manayı ortaya çıkarmak, âyetleri Ģerh etmek, ondaki ahkâm ve sırrı 

izah etmek demektir.
169

 Ġslâmî ilimler terminolojisinde tefsîr; çeĢitli delillerle, Kur‟ân 

âyetlerindeki murad edilen mânayı izah etmeyi amaç edinen bir ilimdir. Tefsîr ilmi baĢta 

âyetlerin Mekkî-Medenî oluĢu, nüzûl sebebleri, hükmî ya da lafzî mânaları, umum-husus, 

nâsih-mensûh, mutlak-mukayyed, muhkem-müteĢâbih gibi pek çok konuyu inceler.
170

 

Ayrıca bu kelime muhtevâsı te‟vîl olan ilimler için de kullanıldığından müfessirler 

nezdinde ikisini bir mânada değerlendirenler olmuĢtur. Bu konuda Isfehânî “tefsîr” 

sözcüğünün Kur‟ân‟daki رفَْغ١ِشًا َٓ أؽَْغَ َٚ  ifadesini  ُّ٠َ إْ رفَْغ١ِشُ اٌش َٚ بَٙ ٠ٍُ ِٚ ؤْ رَ ب   cümlesiyle izah ederek 

rüyayı tefsîr etmekle te‟vîl etmenin eĢdeğer olduğuna dikkat çekmiĢtir.
171

 Ancak 

sahâbeden Ġbn „Abbâs (öl. 68/687-88) ve tâbi„înden Dahhâk (öl. 105/723) bu âyeti   َٓ أؽَْغَ

ببًٔ ١َ ثَ   Ģeklinde açıklayarak tefsîr kelimesini tafsîl, yine tâbi„înden Mucâhid ise  رفَْق١ِلَا   

kelimesiyle beyân etmek anlamında yorumlamıĢtır.
172

 

Tanımlardan anlaĢılacağı üzere tefsîr ilminin konusu Kur‟ân-ı Kerîm‟dir. Amacı ise Yüce 

Allâh‟ın âyetlerde kastettiği manayı ortaya çıkarmaktır.  ٍَِّٕبط ٌِ  َٓ زج١َُِّ ٌِ وْشَ  ٌَْٕب ا١ٌَِْهَ اٌزِّ ْٔضَ أَ َٚ  “Sana 

zikri insanlara açıklaman için indirdik”
173

 âyeti Kur‟ân‟ı ilk açıklayanın Hz. Peygamber 

olduğunu ve tefsîrin Hz. Peygamber‟le baĢladığını göstermektedir.  

Hz. Peygamber‟in vefâtından sonra ise vahyin nüzûlüne Ģahitlik eden bir kısım sahâbenin 

Kur‟ân‟ın tefsîrine azamî gayret gösterdiği görülmektedir. Örneğin Hz. Ebû Bekr (öl. 

13/634), Hz. „Ömer (öl. 23/644), Hz. „Osman (öl. 35/656), Hz. „Alî (öl. 40/661) baĢta 

olmak üzere Abdullah b. Mesû„d (öl. 32/652-53), „Abdullah b. „Abbâs, Ubeyy b. Ka„b 

(öl. 33/654 [?]), Zeyd b. Sâbit (öl. 45/655 [?]), Ebû Mûsâ el-EĢ„arî (öl. 42/662-63) ve 

Abdullah b. Zübeyr (ö. 73/692) gibi sahâbenin tefsîr ilminin Ģekillenmesinde büyük 

katkıları olmuĢtur.
174

 

                                                                                                                                                                             
2/781; Ebu‟l-Hasen „Alî b. „Ġsmâîl ed-Darîr Ġbn Sîde el-Mursî, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, thk. 

„Abdulhamîd Hindâvî (Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 2000), 8/480-481; Ebu‟l-Kâsım Mahmûd b. 

„Omer b. Muhammed el-Hârizmî ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, thk. Muhammed Bâsil „Uyûnu‟s-Sûd 

(Beyrût - Lubnân: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1998), 2/22; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 5/3412-3413; er-

Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fî garîbi’l-Kur’ân, 636; ez- Zehebî, et-Tefsîr ve’l-mufessirûn, 1/12. 
169

 Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 5/3412-3413. 
170

 Yahyâ b. Sellâm b. Ebî Sa„lebe, et-Tesârîf li’t-tefsîri’l-Kur’ân mimme’ş-tebehet esmâ’uhû ve tasarrafet 

me‘ânîh, thk. Hind ġelebî (Tûnus: eĢ-ġirketu‟t-Tûnûsiyye li‟t-Tevzî„, 1979), 5-6, 10, 27-28, 63; ez-

Zerkânî, Menâhilu’l-‘irfân, 1/471. 
171

 er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fî garîbi’l-Ḳur’ân, 636. 
172

 Ebû Ca„fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmulî et-Taberî, Câmi‘u’l-beyân ‘an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 

thk. „Abdullah b. „Abdulmuhsin et-Turkî (b.y.: Dâru Hicr, 2001), 17/447-448. 
173

 en-Nahl 16/44. 
174

 Ġsmail Cerrahoğlu, Tefsîr Tarihi (Ankara: Fecr Yayınları, 2015), 59-61. 



50 

 

Tâbi„în döneminde de tefsîr faaliyetleri artarak devam etmiĢtir. Örneğin Sa„îd b. Cübeyr 

(öl. 94/713 [?]), Mucâhid b. Cebr, Ġkrime b. „Abdillâh (öl. 105/723), Tâvûs b. Keysân (öl. 

106/725), Atâ b. Ebî Rebâh (öl. 114/732), Ebu‟l-„Âliye (öl. 90/709), Kâ„b el-Kurazî (öl. 

108/726 [?]), Zeyd b. Eslem (öl. 136/754), „Alkame b. Kays (öl. 62/682), Mesrûk b. 

Ecda„ (öl. 63/683 [?]), Ġbrâhîm en-Nehaî (öl. 96/714), Hasan-ı Basrî (öl. 110/728) Katâde 

b. Diâme, Dahhâk ve Süddî (öl. 127/744) gibi müfessirler önemli açıklamalarda 

bulunmuĢ ve pek çok talebe yetiĢtirmiĢlerdir.
175

 Ancak gerek sahâbe gerekse tâbi„în 

dönemine ait günümüze ulaĢmıĢ Kur‟ân‟ın tam bir tefsîri bulunmamaktadır. Bu tarz 

çalıĢmaların yaygınlık kazanması, sahâbe ve tâbi„in görüĢlerinin tedvîn edilip müstakil 

eserlerin meydana getirildiği etbau‟t-tâbi„in döneminde olmuĢtur. Bu döneme ait elimize 

ulaĢmıĢ Kur‟ân‟ın ilk ve tam tefsîri, Mukâtil b. Süleymân‟ın te‟lif ettiği Tefsîr-i 

Kebîr‟dir.
176

 Bununla beraber Ġbn Sâ„id es-Sevrî‟nin (öl. 161/777), et-Tefsîr‟i Ġbn Ziyâd 

el-Ferrâ‟nın (öl. 207/822) Me‘âni’l-Kur’ân‟ı, Ma„mer b. Müsannâ‟nın (öl. 209/824) 

Mecazü’l-Kur’ân’ı, Ġbn Kuteybe‟nin (276/889) Te’vilü Müşkilü’l-Kur’ân‟ ve Gâribu’l-

Kur’ân adlı eserleri te‟lif edilen ilk eserler arasında yer almaktadır.
177

 Daha sonraki 

dönemlerde tefsîr ilmi farklı bir boyut kazanmıĢ, kırâat farklılıkları, dil bilimcilerin 

kelimelere tahsis ettiği anlamlardaki ihtilaflar, irab, mutlaklık-mukayyedlik, umum-

husus, muhkem-müteĢâbih ve nâsih-mensûh durumları gibi daha pek çok konu farklı 

dönemlerde farklı tefsîrî yorumların ortaya çıkmasına sebep olmuĢtur.
178

 Bunun 

neticesinde metot itibariyle bazı sınıflamalar yapılmıĢtır. Buna göre âyet yorumlarında 

rivâyetlerin öne çıktığı tefsîre “tefsîr bi‟l-me‟sûr”, rivâyetin yanı sıra edebiyat, belâgat ve 

diğer ilim dalları da refere edilerek re‟ye dayalı yorumların yoğunlukta olduğu tefsîre 

“tefsîr bi‟l-re‟y/dirâyet tefsîri ve daha çok tasavvuf ehlinin iĢaret yoluyla yapmıĢ 

oldukları tefsîre “tefsîr bi‟l-iĢâre” adı verilmiĢtir. Esasında tefsîr metodu hususunda ilk 

sınıflamayı yapan Ġbn „Abbâs‟tır. O tefsîri helâl-haramın tefsîri, Arapların filolojik olarak 

yaptıkları tefsîr, âlimlerin yorumları ve sadece Yüce Allâh‟ın bilebileceği tefsîr olmak 

üzere dört grupta sınıflandırmıĢtır. Ancak bu sınıflama yaygınlık kazanmamıĢtır.
179

 ġunu 

da belirtmek gerekir ki söz konusu tasniflere Hz. Peygamber‟in ve sahâbenin takip 

                                                           
175

 Cerrahoğlu, Tefsîr Tarihi,90-91. 
176

 Ömer Türker, “Mukâtil. b Süleymân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedi (Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2020), 31/134-136. si  
177

  Cerrahoğlu, Tefsîr Tarihi, 211-212. 
178

 Ebu‟l-„Abbâs Takıyyuddîn Ahmed b. „Abdilhalîm b. Mecdiddîn „Abdisselâm el-Harrânî, Mukaddimetu 

fî ‘usûli’t-tefsîr (Beyrût - Lubnân: Dâru Mektebeti‟l-Hayat, 1980), 20; Ebu‟l-Fidâ‟ Ġmâduddîn Ġsmâ„îl b. 

ġihâbiddîn „Omer b. Kesîr, Hadîslerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsîri (Mukaddime), çev. Bekir Karlığa - 

Bedrettin Çetiner (Ġstanbul: Çağrı Yayınları, 1983), 1/420-422. 
179

 ez-Zerkânî, Menâhilu’l-‘irfân, 2/10-11. 



51 

 

ettikleri yöntem öncülük etmiĢtir. Bu hususta Hz. Peygamber‟in kaynak ve usul açısından 

bir yöntem takip ettiği, âyetleri bazen Kur‟ân âyetleri ile bazen kendi re‟yi ile bazen 

uygulamalı olarak bazen de çeĢitli açıklamalarla tefsîr ettiği, hadîs kitaplarında “Kitâbu‟t-

tefsîr” gibi baĢlıklar altında zikredilmektedir.
180

  

Rivâyet, dirâyet ve iĢ„arî tefsîrlerin örnekleri oldukça fazladır. Bu minvalde eser veren 

müfessirlerden bazıları rivâyet alanında Taberî, Semerkandî (öl. 373/983) Sa„lebî (öl. 

427/1035), Begâvî (öl. 516/1122), Ġbn Atiyye (öl. 541/1147), Ġbn Kesîr (öl. 774/1373), 

Se„âlibî (öl. 875/1471), Süyûtî, Kâsımî (1866-1914); Dirâyet alanında ZemahĢerî, Râzî, 

Beyzâvî, Nesefî, Hâzin, Ebû Hayyân (öl. 745/1344), Ebussuûd Efendi, Âlûsî (öl. 

1270/1854); ĠĢ„ârî alanda, Tüsterî (öl. 283/896), KuĢeyrî (öl. 465/1072), Bakli ġirâzî (öl. 

606/1209), Ġbnu‟l-„Arâbî (öl. 638/1240), Sadreddîn Konevî (öl. 673/1274), Nîsâbûrî, 

Nimetullâh Nahcuvânî (öl. 920/1514)  ve Bursevî (öl. 1137/1725) sayılabilir. 

Bununla beraber 19 ve 20. yüzyıl‟ın baĢlarında da daha çok dirâyet yönü ağır basan 

eserlerin sayısında artıĢ olduğu görülmektedir. Bunlardan Musa Kazım (1858-1911), 

Elmalılı Hamdi Yazır, „Abdurrahman b. Nasır (1862-1957), Ömer Nasuhi Bilmen (1884-

1971), Seyyid Kutup (1906-1966), Mevdûdî (1903-1979), Ġzzet Derveze (1888-1984), 

Muhammed Esed (1900-1992)  gibi müfessirlerin tefsîrleri dirâyet yönü ön planda olan 

eserler arasında sayılabilir. 

Tefsîrini incelemekte olduğumuz Mehmed Vehbi‟nin Hulâsatu’l-Beyân‟ı ise 20. yüzyılın 

baĢlarında yazılmıĢ olup dirâyet yönü ağır basan tefsîrlerdendir. Ancak her dirâyet 

tefsîrinde olduğu gibi Mehmed Vehbi‟nin eserinin de rivâyet yönü bulunmaktadır. Buna 

göre Mehmed Vehbi‟nin tefsîri sırasıyla rivâyet ve dirâyet açısından Ģu Ģekilde ifade 

edilebilir:  

3.2.1. Hulâsatu’l-Beyân’ın Rivâyet Yönü 

Mehmed Vehbi, Kur‟ân‟ın tefsîr edilmesinin gerekli olduğu ve bunun da Kur‟ân‟ın 

âyetleri, hadîsler ve fukahâ ictihadları ile mümkün olabileceği görüĢündedir. Nitekim o, 

Kur‟ân‟ın tefsîr edilmesi ile ilgili Nahl 89. âyet bağlamında Nîsâbûrî‟nin görüĢlerinden 

de faydalanarak “Kur‟ân, bazı ahkâmı icmâlen beyân eder, tafsîli hadîste olur, bazısını 

iĢaretle beyân eder; kıyâs-ı fukahâ onu izah eder ve bazısını tafsîlen beyân eder, baĢka 

delillerle tafsîle hâcet kalmaz. Kur‟ân ulemâya nazaran her Ģeyi beyân eder. Zira ulemâ 

                                                           
180

 Ebû „Abdillâh Muhammed b. „Ġsmâ„îl b. Ġbrâhîm el-Cu„fî el-Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, thk. Mustafa 

Deyb el-Begâ (DimeĢk: Dâru Ġbn Kesîr - Dâru‟l-Yemâme, 1993), “Tefsir”, 4/ 1623-1904. 



52 

 

ahvâl-i beĢere ait ahkâmı Kur‟ân'dan istinbât edebilirler. Binaenaleyh, Kur‟ân‟a  ِ١َ جْ ر ً  ًِّ ىُ ٌِ  بٔب

ءٍ ْٟ ؽَ   denilmiĢtir. Cemî-„i halka doğru yolu gösterdiği için  ُ٘ ًٜذ  denilmiĢtir. Îmânla beraber 

amel edip birçok derecelere nâil olacaklara ihsân-ı ilâhi olduğundan  َخَّ ؽْ س  denilmiĢtir. 

Kur‟ân‟la amel eden mü‟minlerin hîn-i vefâtlarında amelleri sayesinde kazandıkları 

derecelerde tebĢîr olunacaklarından Kur‟ân‟ın  ُٜشَ ؾْ ث  olduğu beyân olunmuĢtur”
181

 

demiĢtir.  

Rivâyet metodunda genel olarak sırasıyla; önce Kur‟ân‟a, hadîse, sahâbe görüĢüne ve 

tabi„în kavline müracaat edilir. Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde bu yöntemi kullandığı 

görülmektedir.  

3.2.1.1. Hulâsatu’l-Beyân’da Kur’ân’ın Kur’ân ile Tefsîri 

Kur‟ân‟ın rehber yönü her konuda olduğu gibi âyetleri tefsîr yapma hususunda da 

muhâtaplarına bir metod öğretmektedir. Zîrâ Kur‟ân‟da bir konunun baĢka açılardan 

farklı sûre ve âyetlerde açıklanmıĢ olması, kimi yerde umûm ifade eden meselelerin 

baĢka âyetlerde husûsî olarak izah edilmesi, bir yerde kapalı olan bir lafzın baĢka bir 

yerde tafsîlatlı olarak ele alınmıĢ olması Kur‟ân‟ın müfessir bir kitap olduğunu 

göstermektedir. 

Hz. Peygamber‟in âyetleri ilk etapta Kur‟ân‟ın öğrettiği bu yöntemle açıkladığı 

görülmektedir. Örneğin Hz. Peygamber, En„âm 82‟deki  ٍُثظ ُْ ُٙ بَٔ َّ ٍْجغُِٛا ا٠ِ َ٠ ُْ ٌَ َٚ ُٕٛا  َِ َٓ آ  اٌَّز٠ِ

“Ġnanıp da îmanlarına herhangi bir haksızlık bulaĢtırmayanlar”
182

 âyetindeki îmâna zulüm 

bulaĢtırmanın Ģirk olduğunu söylemiĢ, Ģirki de Lokmân sûresinde belirtilen  ٌُ ٍْ شْنَ ٌظَُ َّْ اٌؾِّ اِ

 ٌُ ”ġirk en büyük zulümdür“ ػَظ١ِ
183

 âyetiyle tefsîr etmiĢtir.
184

 Hz. Peygamber‟in gösterdiği 

bu yöntem/Kur‟ân‟ın Kur‟ân‟la tefsîri sahâbe ve sonraki müfessirler için baĢvurulan ilk 

yöntem olmuĢtur. Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde de altmıĢtan fazla yerde âyeti âyetle tefsîr 

ettiği veya bir âyet hakkında baĢka sûre ya da âyetlere atıfta bulunduğu yerler 

bulunmaktadır.
185

  

                                                           
181

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/397. 
182

 el-En„âm 6/82. 
183

 Lokmân 31/13. 
184

 el-Buhârî,  “Tefsîr”, 166 (no. 4353).  
185

 Mehmed Vehbi‟nin âyeti âyetle tefsîr ettiği ve âyete ya da sûreye atıfta bulunduğu yerler için bk. 

Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/70, 101, 132, 133, 190, 192, 238; 2/74, 205, 229, 264, 279, 280; 

3/56, 125, 232; 4/71, 102-103, 247; 5/11-12, 33, 75, 131, 161, 168, 191, 196, 208, 255, 317; 6/5, 105, 

170, 254; 7/267, 298, 365; 8/155, 185, 303,  316, 360, 361, 372; 9/2,  6, 37, 60, 79, 91, 111, 153, 246, 

282, 290, 299, 397; 10/11, 136, 216, 297; 11/25, 32, 64, 107, 212, 293, 320; 12/21, 61, 180;13/90, 103, 

127, 257, 327, 333,  361, 368, 371, 372, 373, 396, 455; 14/7, 61, 126, 143, 170, 270, 377; 15/125, 229, 

232, 283, 529, 534, 545, 582.  



53 

 

Bakara 67-73. âyetlerde Ġsrâîloğullarına bir sığır kesmeleri ve onların bu görevi yerine 

getirmemek için Hz. Mûsâ‟ya ineğin keyfiyeti ile ilgili pek çok soru sormalarından 

bahsedilmektedir. 70. âyette kesmeleri emredilen sığırın detaylı bir Ģekilde açıklanmasını 

talep ettikleri ve  َْ زذَُٚ ْٙ ُّ ٌَ ُ بءَ اللَّه ْْ ؽََٓ أََِّٓب اِ َٚ  “Biz inĢâallâh emredileni yapma yolunu buluruz”
186

 

sözünü söyledikleri görülmektedir. Mehmed Vehbi, buradaki  ُ بءَ اللَّه ْْ ؽََٓ  ifadesini Kehf اِ

sûresindeki 20. âyetteki  ُه بءَ اللَّه ْْ ٠ؾَََٓ  الِآََّ اَ
 
ifadesine atıf yaparak: “„Yarın ki gün iĢlenilecek Ģeye 

bugünden inĢaallâh yarın iĢlerim‟ denilmesini tarif ve tenbîh buyurmuĢtur”
187

 Ģeklinde 

açıklamıĢtır. 

Nahl 15‟teki ُُِ١ذَ ثى ِّ ْْ رَ َٟ أَ ٌْمٝ فِٟ الْْسَْكِ سَٚاعِ أَ َٚ  “Sizi sarsmaması için yeryüzünde sağlam 

dağlar koydu”
188

 âyetindeki “yeryüzüne sağlam dağların konulması” ifadesini Nebe 

sûresinin 6-7. âyetlerine atıf yaparak “Dağların arzın çivisi mesâbesinde olduğunu”
189

 

söylemiĢtir. 

Bakara sûresi 25. âyetteki îmân edip salih amel iĢleyenler için müjdelenen ِٞعََّٕبدٍ رغَْش 

ifadesini Muhammed sûresi 15. âyete atıf yaparak: “Cereyân eden nehirlerle murâd; 

mutlaka nehir olmak ihtimali olduğu gibi sûre-i Muhammed‟de beyân olunan süt, bal, 

Ģarap ve sudan ibâret olan enhâr-ı erbaa olmak ihtimali ağleptir”
190

 cümlesiyle 

açıklamıĢtır. 

Ahzâb 4. âyetteki  َْ شُٚ ِ٘  kelimesini “sizler zıhâr edersiniz” diye açıkladıktan sonra رظُب

zıhârı: “Bir kimsenin kendi zevcesine „sen bana benim vâlidem gibisin‟ veyahut 

validemin zahrına yani arkasına benzersin”
191

 sözleriyle izah etmiĢtir. Akabinde zıhârla 

eĢlerin birbirlerine haram olduğunu, bu hükmün telâfisini Mücâdele sûresinin 3-4. 

âyetlerine ve burada keffâret için sayılan hükümlere atıfta bulunarak “Zıharın keffâreti; 

muktedirse bir köle azad eder, eğer bir köle azadına muktedir olmazsa arası fâsılasız iki 

ay oruç tutar, eğer oruca da muktedir olmazsa altmıĢ fakirin karnını doyurur”
192

 sözüyle 

ifade etmiĢtir.  

Müfessir, bazı yerlerde de bir önceki âyetin bir sonraki âyetle tefsîr edildiğini beyân eden 

açıklamalarda bulunmaktadır. Bakara 184‟teki  ٍؼْذُٚداد َِ  ً  ifadesini bir sonraki âyetin أ٠ََّبِب

                                                           
186

 el-Bakara 2/270. 
187

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/149.  
188

 en-Nahl 16/15. 
189

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/316-317.  
190

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/70.  
191

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/7-8.  
192

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/7-8 



54 

 

tefsîr ettiğini “Eyyâm-ı ma„dûdeyle murâdın Ramazan olduğunu bu âyetten sonraki âyet 

tefsîr etmiĢtir”
193

 cümleleriyle ifade etmiĢtir. 

Kalem 4. âyetteki  ٍُ ٌَؼٍَٝ خٍُكٍُ ػَظ١ِ أَِّهَ  َٚ  “Muhakkak ya Ekreme‟r-rusül! Sen edeb-i azim 

üzeresin”
194

 ifadesi bir sonraki âyette geçen   ٌََه َّْ اِ َٚ ٍْ ُٕٛ ّْ َِ لَْعَْشًا غ١َْشَ   “Ey Habîbîm! 

Muhakkak senin için minnetsiz ve tükenmez ecir vardır”
195

 ifadesi ile tefsîr edilmektedir. 

Müfessir‟e göre 4. âyet 3. âyetin delili niteliğindedir. Çünkü 2. âyette müĢrikler Hz. 

Peygamber‟i mecnûn olmakla ithâm etmiĢler,
196

 3. âyetle bu ithâmları nefyedilmiĢtir. 

Dolayısıyla 4. âyet 3. âyeti hem tekîd etmiĢ hem de Hz. Peygamber‟in mecnûn 

olmadığını ispat etmiĢtir.
197

 Bu konuya Duhân ( ٍٓ ١ ِِ ٍَ أَ مَب َِ َٓ فِٟ  زَّم١ِ ُّ ٌْ َّْ ا ٍْ )55اِ ػ١ُُٛ َٚ (55( فِٟ عََّٕبدٍ   

“ġirkten sakınan mü‟minler cennetlerde bağlar ve bahçelerde ve akar pınar baĢlarında ve 

emîn bir mahalde bulunurlar”
198

 âyetleri de örnek verilebilir. Müfessir, âyetlerde 

müttakîlerin ikâmet edecekleri makamın güzelliğinin iki Ģeyle hâsıl olduğunu 

söylemektedir. Buna göre birincisi mekânın tüm tehlikelerden arındırılmıĢ olmasıdır. Bu 

manayı  ٍٓ ١ ِِ  lafzı temin etmiĢtir. Ġkincisi de mutluluğun ve çeĢitli lezzetlerin bir arada أَ

olmasıdır. Âyetteki  ٍْ ػ١ُُٛ َٚ ”.lafızları da bu manayı temin etmiĢtir فِٟ عََّٕبدٍ 
199

 Bu 

açıklamalardan anlaĢıldığı üzere Mehmed Vehbi, âyetlerde geçen  ٍَ مَب َِ  lafzını devamında 

zikredilen  ٍٓ ١ ِِ ػ١ُُْٛ  ve أَ َٚ فِٟ عََّٕبدٍ   ifadeleriyle açıklamıĢtır. 

Mehmed Vehbi‟nin arka arkaya gelen âyetlerden sonrakinin öncekini takyîd ederek tefsîr 

ettiğini belirttiği yerler de bulunmaktadır. Mehmed Vehbi‟nin beyânına göre  اِرا فؼٍََُٛا َٓ اٌَّز٠ِ َٚ

 ُ ُٛةَ الَِاّ اللََّّ ْٓ ٠َغْفِشُ اٌزُّٔ َِ َٚ  ُْ ِٙ ٌِزُُٔٛثِ َ فَبعْزغَْفَشُٚا  ُْ روََشُٚا اللََّّ ُٙ ْٔفغَُ ٛا أَ ُّ ْٚ ظٍََ َْ فبؽِؾَخً أَ ٛ ُّ ُْ ٠ؼٍََْ ُ٘ َٚ ب فؼٍََُٛا  َِ ٚا ػٍَٝ  ُْ ٠قُِشُّ ٌَ َٚ  

“Yine onlar, çirkin bir iĢ yaptıkları yahut nefislerine zulmettikleri zaman Allâh‟ı 

hatırlayıp hemen günahlarının bağıĢlanmasını isteyenler ki Allâh‟tan baĢka günahları kim 

bağıĢlar- ve bile bile iĢledikleri (günah) üzerinde ısrar etmeyenlerdir”
200

 âyetindeki 

 ُْ ِٙ ٌِزُُٔٛثِ ب فؼٍََُٛا ifadesi  فَبعْزغَْفَشُٚا  َِ ٚا ػٍَٝ  ُْ ٠قُِشُّ ٌَ َٚ  ile takyîd edilmiĢtir. Buna göre Müfessir‟in 

verdiği mana “Ġstiğfâr ettiler ve iĢledikleri günah üzere ısrar etmediler”
201

 Ģeklindedir. 

                                                           
193

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/74.  
194

 el-Kalem 68/4. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/124. 
195

 el-Kalem 68/3. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/123.  
196

 el-Kalem 68/2. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/122. 
197

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/125. 
198

 ed-Duhân 44/51-52. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/422. 
199

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/423. 
200

 Âl-i „Ġmran 3/135.  
201

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/194. 



55 

 

Söz konusu yorumlar çerçevesinde Mehmed Vehbi‟nin, âyetin âyetle tefsîrini dikkate 

aldığı, yorumlarında kendine özgü bir üslub kullanmasının yanı sıra, bazen de önceki 

müfessirlerin tesbitlerini dikkate alarak izahlarda bulunduğu söylenebilir. 

3.2.1.2. Hulâsatu’l-Beyân’da Kur’ân’ın Sünnetle Tefsîri 

Rivâyet metodunun ikinci kaynağı Hz. Peygamber‟in söz fiil ve takrirleridir. Hz. 

Peygamber‟in sünneti Kur‟ân‟daki kapalı olan ifadeleri açıklama, müĢkil ve müphem 

olan durumları belirgin hale getirme, garip lafızlar gibi konuları izah etme bağlamında 

önemli bir konumdadır. Bu hususta Kurtubî, el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kurʾân’ında Kur‟ân 

tefsîrinde sünnetin önemini vurgulamıĢtır.
202

 Hz. Peygamber‟in söz, fiil ve takrirlerinin 

sünnet olduğu düĢünüldüğünde onun âyetleri kavlî ve fiilî olarak izâh etmesi âyetlerin 

sünnetle tefsîr edilmesi olarak anlaĢılmalıdır.  Bu durum Hz. Peygamber açısından 

dirâyet, onu takip eden müfessirler açısından rivâyet metodu olarak ifade edilebilir. Bu 

tür tefsîr örnekleri hadîs kitaplarında geçmektedir. Örneğin Hz. Peygamber, Bakara 

238‟deki َٝعْط ُٛ ٌْ لَاحِ ا اٌقَّ َٚ  ifadesini   َشِ قْ ؼَ اٌْ ح لَاُ ف Ģeklinde yani ikindi namazı
203

 ve Hicr 99. 

âyette geçen  َ١ٓمِ ١َ ٌْ ا  kelimesini “ölüm” Ģeklinde tefsîr etmiĢtir.
204

  

Mehmed Vehbi de âyetlerin sünnetle tefsîr edilmesi hususunda görüĢlerini beyân etmiĢtir. 

Nahl 44‟teki  ٍَِّٕبط ٌِ  َٓ زج١َُِّ ٌِ وْشَ  ٌَْٕب ا١ٌَِْهَ اٌزِّ ْٔضَ أَ َٚ   âyetini hadîsle tefsîr yapmanın delili olduğunu ifade 

etmiĢ ve bu konu da Hâzin tefsîrine de atıfta bulunarak Ģöyle demiĢtir: “Kur‟ân‟ın 

mücmel ve ehâdîsin mübeyyen ve mufassal olduğuna bu âyet delâlet eder. Zira Kur‟ân‟ı 

inzâlden maksat; Resûlüllâh‟ın ahkâmını nâsa beyân etmesi için olduğunu beyân etmek, 

Kur‟ân‟ın Resûlüllâh‟ın beyânına muhtâc olduğuna delâlet eder. Binaenaleyh; Kur‟ân‟la 

hadîs taâruz ettiğinde hadîsin tarihi muahhar olursa, hadîs Kur‟ân‟ı müfessir olduğu 

cihetle tercih olunur.”
205

  

Mehmed Vehbi‟nin, sünnetle tefsîr hususunda çoğu zaman tefsîrlerden nakiller yapmakla 

beraber kendisinin de bu yöntemi icra ettiği görülmektedir.
206

 Örneğin o, Zümer 62‟deki 

                                                           
202

 Ebû „Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, thk. 

Ahmed el-Berdûnî  - Ġbrâhîm EtfîĢ (Kâhire: Dâru‟l-Kutubi‟l-Mısriyye, 1964), 1/38-39. 
203

 el-Buhârî, “Tefsîr” 44 (no. 4259). 
204

 Ebû „Abdirrahmân „Abdullâh b. el-Mubârek b. Vâzıh el-Hanzalî el-Mervezî, ez-Zuhd ve’r-rekâik, thk. 

Habîb er-Rahmân el-E„zamî (b.y.: y.y., ts.), “Kitâb”, 7.   
205

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/347. 
206

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/15, 53, 70-71, 93, 129, 146, 149, 191, 230, 239, 2/24, 28-29, 36, 

52, 60, 101, 150, 159, 236, 255; 3/3, 93, 138, 143, 151, 215, 237, 262, 289; 4/6, 25, 41, 48, 69, 76, 143, 

163, 183, 234; 5/27, 32, 84, 139, 189, 254, 265, 293, 296, 339; 6/35, 40, 54-55, 56, 150, 185, 251, 299, 

325, 339; 7/28, 45, 48, 60, 105, 118, 136, 172, 195, 299; 8/7, 61, 78, 94, 206, 228, 261, 287, 322, 326; 

9/46, 50-51, 103, 133, 183, 211, 227, 234, 284-285, 309, 346-347, 393;10/108, 136, 156, 197-198, 207, 

212, 311, 239, 327, 369;11/212, 237, 323, 361, 378, 395, 399, 420, 443, 458; 12/11, 79, 83, 111-112, 



56 

 

١ٌِذُ اٌغَّّبٚادِ  مب َِ الْْسَْكِ  ٌَُٗ  َٚ  “Göklerde ve yerde olan hazînelerin cümlesinin anahtarları Allâhü 

Te„âlâ‟nın kabza-i kudretindedir”
207

 âyetindeki  ُ١ٌِذ مب َِ  kelimesinin ne anlama geldiğini Râzî 

ve Ebussuûd Efendi‟nin tefsîrinden naklen Hz. Peygamber‟in: “  ،ُ َْ لا اٌََٗ الّا اللََّّ ُ أوْجَشُ، ٚعُجْؾب ٚاللََّّ

 ِّ ، ٠ؾ١ُِْٟ ٠ُٚ ُٓ شُ ٚاٌجبهِ ِ٘ يُ ٚا٢خِشُ ٚاٌظّب َّٚ َ اٌَّزِٞ لا اٌََٗ الّا ٘ٛ الْ ِ، أعْزغَْفِشُ اللََّّ ذُ لِِلَّّ ّْ ِ ٚاٌؾَ ِٖ اللََّّ ٛدُ، ث١َِذِ ُّ ٌّٟ لا ٠َ ١ذُ، ٚ٘ٛ ؽَ

ءٍ لَذ٠ِشٌ  ْٟ ًِّ ؽَ ”اٌخ١َْشُ ٚ٘ٛ ػٍَٝ وُ
208

 sözüyle açıklamıĢtır.  

Mehmed Vehbi‟nin âyetin hadîsle beyân edildiğini zikrettiği diğer bir âyet Müddessir 

17‟dir. Müfessir, ًمُُٗ فَؼُٛدا ِ٘  Ben o kâfire meĢakkatli ve gâyet güç azâbı teklif“ عَؤسُْ

ederim”
209

 âyetinde geçen ًفَؼُٛدا kelimesini evvelâ Râzî ve Ebussuûd Efendi‟nin 

görüĢlerine müracaat ederek izah etmiĢ daha sonra da bu kelimenin tefsîrinin Hz. 

Peygamber tarafından Ģu hadîsle beyân edildiğini belirtmiĢtir:  َفِ  ذُ ؼَ قْ ٠َ  بسٍ َٔ ْٓ ِِ  ًُ جَ عَ  ٛدُ ؼُ ٌقَّ ا ِٗ ١ 

َٓ ؼِ جْ عَ  ِٗ فِ  هَ اٌِ زَ ٜ وَ ِٛ ْٙ ٠َ  َُّ ب صُ ٠فً شِ خَ  ١  Saûd, cehennemde ateĢten yüksek bir dağdır. Ehl-i“  اذً ثَ أَ  ١

cehennem o dağa yetmiĢ sene çıkmak ve yetmiĢ sene inmekle ebeden muazzep 

olurlar.”
210

 Müfessir,  ٌِّْؾَك ُ الَِاّ ثِب ََ اللََّّ لا رمَْزٍُُٛا إٌَّفْظَ اٌَّزِٟ ؽَشَّ َٚ  “Haklı bir sebep olmadıkça, Allâh‟ın, 

öldürülmesini haram kıldığı cana kıymayın”
211

 âyetindeki bir kimsenin haksız yere 

öldürülmesinin sebebini Hz. Peygamber‟in  َ١َ ْٕ ثُ  ُّٟ ِِ ٢دَ ا ُْ ٌْ ؼُ ٍْ َِ  ةِّ اٌشَّ  ب َْ ١َ ْٕ ثُ  ََ ذَ َ٘  ْٓ َِ  ٛ ةِّ اٌشَّ  ب  “Âdem 

Rabb-ı Te„âlâ ‟nın binasıdır. Rabb-ı Te„âlâ ‟nın binâsını yıkan melundur”
212

 hadîsiyle 

beyân olunduğunu söylemiĢtir.
213

 Yine Mehmed Vehbi,  ِذ ّْ عَجِّؼْ ثِؾَ َٚ ُِ سَثهَِّ فَبَِّٔهَ ثِؤػ١َُِْٕٕب  ٌِؾُىْ افْجِشْ  َٚ

                                                                                                                                                                             
136, 147, 197, 201, 352, 408; 13/20, 51, 82-83, 148, 414; 14/34, 52-53, 137, 141, 188, 245, 270, 335, 

341, 361, 382, 407, 430, 460; 15/73, 157, 185, 244, 323, 436, 447, 451-452, 516-517, 645. 
207

 ez-Zümer 39/62. Meâl için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/82.  
208

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/82-83; el-„Ġmâdî Muhammed b. Muhammed b. Mustafâ 

Ebussuûd, İrşâdü’l-‘akli’s-selîm (Beyrût: Dâru Ġhyâi‟t-Turâs el-„Arabî, ts.), 7/261; er-Razî, Mefâtîhu’l-

gayb, 27/471. Hadîsin geçtiği kaynaklardan bazıları için bk. Ebû Ca„fer Muhammed b. „Amr b. Mûsâ 

el-„Ukaylî, ed-Du‘afâ’u’l-kebîr, thk. „Abdülmu„tî Emîn Kal„acî (Beyrût: Dâru‟l-Mektebeti‟l-„Ġlmiyye, 

1984), 4/231; Ebû Ġshâk Ahmed b. Muhammed b. Ġbrâhîm es-Sa„lebî en-Nîsâbûrî, el-Keşf ve’l-beyân 

‘an tefsîri’l-Kur’ân, thk. komisyon (Cidde: Dâru‟t-Tefsîr, 2015), 23/104; Ebu‟l-Kâsım Mahmûd b. 

„Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-ZemahĢerî, el-Keşşâf (Beyrût: Daru‟l-Kutubi‟l-„Arabiyye, 1407), 

4/140; Ebu‟l-Fazl Celâluddîn „Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Suyûtî, 

Câmi‘u’l-ehâdîs, (b.y.: y.y., ts.), 23/308; Ebu‟l-Fazl Celâluddîn „Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. 

Muhammed el-Hudayrî es-Suyûtî, el-Le‘âli’l-masnû‘a fi’l-ehâdisi’l-mevzû‘a, thk. Ebû „Abdurrahmân 

Salâh b. Muhammed (Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1996), 1/80; Ebu‟l-Fazl Celâluddîn 

„Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Suyûtî Cem‘u’l-cevâmi‘, thk. Muhtâr Ġbrahîm 

el-Hâic vd. (Kâhire: el-Ezheru‟Ģ-ġerîf, 2005), 12/569. 
209

 el-Müddessir 74/17. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/282.  
210

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/282-283. Hadîsin geçtiği bazı kaynaklar için bk. Ebû „Osmân 

Sa„îd b. Mansûr b. ġu„be el-Horasânî, Sunenu Sâ‘îd b. Mansûr, thk. Komisyon (Riyâd: Dâru‟l-„Ulûketi 

li‟n-NeĢr, 2012), 8/199; Ebû Ya„lâ Ahmed b. „Alî b. el-Musennâ et-Temîmî el-Mevsılî, Musnedu Ebî 

Yaʿlâ, thk. Huseyn Selîm Esed (DımeĢk: Dâru‟l-Me‟mûn li‟t-Turâs, 1984), 2/523. 
211

 el-Ġsrâ 17/33.  
212

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/45-46. 
213

 Mehmed Vehbi‟nin zikrettiği bu rivâyet bazı tefsîr ve fıkıh kaynaklarında yer almaktadır. Rivâyetin 

geçtiği kaynaklardan bazıları için bk. er-Razî, Mefâtîhu’l-gayb, 1/201; 20/333; Ebû Hafs Sirâceddîn 

„Omer b. „Alî b. „Âdil el-Hanbelî ed-DımeĢkî en-Nu„mânî, el-Lubâb fî ‘ulûmi’l-kitâb, thk.„Âdil Ahmed 

„Abdulmevcûd - „Alî Muhammed Mu„avviz (Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1998), 12/272; 

Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd Ekmelüddîn Ebû „Abdullâh Cemâluddîn er-Rûmî el-Bâbertî, el-



57 

 

 َُ َٓ رمَُٛ  Rabbinin hükmüne sabret. Çünkü sen gözlerimizin önündesin, kalktığında“ سَثهَِّ ؽ١ِ

Rabbini hamd ile tesbîh et”
214

 âyetini “ĠĢte bu âyeti celîleye muvâfık olarak bir kimse bir 

meclisten kalkınca  ُؾَ جْ ع َْ الله ب  derse o mecliste sâdır olan günaha kefâret olacağı 

Resûlüllâh‟tan mervî olduğu gibi uykudan kalkınca Resûlüllâh‟ın tesbîhe devâm 

buyurduğu dahî mervîdir”
215

 cümlesiyle açıklamıĢtır.  

Mehmed Vehbi‟nin, hadîsin âyeti tafsîli bağlamında da yorumları bulunmaktadır. 

Müfessir‟in beyânına göre, Zümer 31‟deki  َْ ٛ ُّ ُْ رخَْزقَِ ْٕذَ سَثىُِّ خِ ػِ َِ ٌْم١َِب ََ ا ْٛ َ٠ ُْ َُّ أَِّىُ  Sonra Ģüphesiz“ صُ

siz kıyâmet günü Rabbinizin huzurunda muhâkeme edileceksiniz”
216

 âyeti “Bir kimsenin 

indinde mü‟min birâderinin ırzından veya malından bir zulûm varsa dirhem ve dinarın 

bulunmayacağı ve onlarla ödeĢmek mümkün olamıyacağı yevm-i kıyâmetten evvel bu 

gün helalleĢsin. Eğer helalleĢmeden kıyâmete kalırsa o zâlimin amel-i sâlihi varsa o 

amelden zulûm miktarı alınır mazlûma verilir, eğer amel-i sâlihi yoksa zulûm miktarı 

mazlûmun günahından alınır zâlime yükletilir”
217

 hadîsiyle tafsîl olunmuĢtur. Müfessir, 

Zilzâl sûresi   َ٘ سُ أخَْجَبسَ ئِزٍ رؾَُذِّ َِ ْٛ ب٠َ  “O günde arz haberlerini söyler”
218

 âyetindeki yerin 

haberlerini nasıl anlattığı ile ilgili tafsilâtı ise Ebû Hureyre‟den rivâyet olunan Ģu hadîsle 

açıklamıĢtır: “Arz her Ģahsın kendi üzerinde iĢlediği ameline Ģehâdet eder. Ve „Filan oğlu 

filan benim üzerimde filan vakit Ģu iĢi iĢledi‟ demekle haber verince hayır iĢleyen kimse 

mesrûr, Ģer iĢleyen kimse de me‟yûs ve mahcup olur. Hatta bu mahcûbiyet üzerine 

kâfirler bir an evvel cehenneme gitmek isterler.”
219

 Yine Müfessir, Fecr 2‟ de zikredilen 

١ٌََبيٍ ػَؾْشٍ  َٚ  âyetinden kastedilen mananın Zilhicce‟nin ilk on gecesi olmasını Hz. 

Peygamber‟den nakledilen Ģu hadîsle izah etmiĢtir: َِ ِٖ ال٠ََّْب زِ َ٘  ْٓ ِِ  ِ ب أؽََتُّ اٌَِٝ اللََّّ َٙ ًُ ف١ِ َّ ٌْؼَ ٍَ ا ْٓ أ٠ََّب ِِ ب  َِ

 Günlerden hiçbir gün olmadı ki o günlerde amel Ģu on gündeki amelden ziyade“ اٌؼؾش 

Allâhü Te„âlâ‟ya muhabbetli olsun. Elbette bu on günde amel Allâh‟a her günlerden 

ziyade muhabbetli olur.” Mehmed Vehbi, bu günlerin Hac günleri olması hasebiyle Ģerefli 

olduğunu da ifade etmiĢtir.
220

 Vehbi‟nin kitâbına aldığı bu rivâyet hadîs kitaplarında  َؼْ ٠ ِٕ ٟ

َُ ٠َ أَ  اٌؼؾش ب -    َِ ِٖ ال٠ََّْب زِ َ٘  ْٓ ِِ  ِ ب أؽََتُّ اٌَِٝ اللََّّ َٙ ٌِؼُ ف١ِ ب ًُ اٌقَّ َّ ٌْؼَ ٍَ ا ْٓ أ٠ََّب ِِ ب  َِ  Ģeklinde geçmektedir.
221

 Mehmed 

                                                                                                                                                                             
‘Inâye şerhu’l-Hidâye (Lubnân: Dâru‟l-Fikr, 1970), 10/246; Ebu‟l-Hasen „Alî b. Muhammed b. „Alî es-

Seyyid eĢ-ġerîf el-Cürcânî el-Hanefî, Kitâbu’t-ta‘rîfât, thk. Komisyon (Beyrût - Lubnân: Dâru‟l-

Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1983), 87. 
214

 et-Tûr 52/48. 
215

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/239.  
216

 ez-Zümer 39/31. 
217

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/51. 
218

 ez-Zilzâl 99/3-4. bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/566.  
219

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/566-567.  
220

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/476. 
221

 Hadîsin geçtiği kaynaklardan bazıları için bk. Ebû „Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, 

Sunen, thk. Muhammed Fuâd „Abdulbâki (b.y.: Dâru Ġhyâi‟l-Kutubi‟l-„Arabiyye, ts.), 1/550; Ebû 



58 

 

Vehbi‟nin dalgınlıkla olsa gerek hadîsteki “sâlih” kelimesini kaydetmediği sonundaki 

“yani eyyyamü‟l-„aĢer” kelimesini de birleĢtirerek yazdığı görülmektedir. 

Mehmed Vehbi, âyeti hadîsle tefsîr ederken bazı yerlerde hadîsin manayı teyîd ettiğini 

belirtmektedir. Nitekim o, Bakara 67-73. âyetlerde Ġsrâîloğullarının kendilerine kesmeleri 

emredilen inek kesme emrini yerine getirmemek için çok soru sormalarının neticesinde 

en baĢta çok kolay olan durumun gittikçe zor bir hal alması Ģeklinde izah ederek 

açıklamasını hadîsle teyîd etmiĢtir. Mehmed Vehbi, Bakara 68‟nin akabinde: “Mûsâ çok 

söylenmek ve taharriyâtta bulunmak haklarında iyi olmayıp hemen memur oldukları 

sığırı kesivermek kendileri için enfâ olduğuna iĢaret etmiĢtir. Lakin onlar bu iĢaretten 

istifâde etmediler. Tekrar tekrar sual ile iĢi güce vardırdıklarından Cenâb-ı Hakk da 

bakara meselesini güçleĢtirmiĢtir. Yoksa evvel vurûd eden emr-i ilâhî üzerine mutlaka bir 

sığır kesmiĢ olsalardı maksûd hâsıl olurdu”
222

 demiĢtir. Daha sonra Ġbn „Abbâs‟tan 

nakille: “Eğer Benî Ġsrâîl evvel emirde herhangi bir bakarayı kesmiĢ olsalardı kifâyet 

ederdi. Lâkin nefisleri üzerine teĢdîd ettiler. Allâhü Zülcelâl da teĢdîd etti”
223

 hadîsinin 

manayı te‟yîd ettiğini belirtmiĢtir. Müfessir‟in manayı hadîsin teyîd ettiğini beyân ettiği 

diğer bir âyet Duhâ 8‟dir. Âyette َْٕٝعَذنََ ػبئِلاً فَؤغ َٚ َٚ  “Seni fakir bulup, zengin etmedi 

mi?”
224

 denilmektedir. Mehmed Vehbi, âyette geçen egnâ ile kastedilenin kalp gıdası 

olduğunu söylemiĢtir. Ona göre “kalpte ğınâ ve kanaat olmayınca malın çokluğu fayda 

vermediği birçok kimselerde her vakit görülen ahvaldendir.”
225

 Mehmed Vehbi‟ye göre 

bu mana Ģu hadîs ile teyîd olunmaktadır: ٌْغَِٕٝ  ١ٌَْظَ    اٌمٍت  ْٓ  ا ٌْؼَشَكِ،  وَضشَْحِ  ػَ َّٓ  ا غٕٝ اٌغٕٝ  ٌٚى  “Ğınâ, 

mal çokluğuyla olmadı ve lâkin gınâ gınâ-yu kalptir”
226

 Mehmed Vehbi‟nin lafzıyla 

beraber tefsîrinde zikrettiği bu hadîs muteber kaynaklarda geçmektedir.
227

 Âl-i „Ġmrân 

64‟te geçen  ِ ِْ اللََّّ ْٓ دُٚ ِِ  ً ً أسَْثبثب لا ٠زََّخِزَ ثَؼْنُٕب ثؼَْنب َٚ  “Bazımız bazımızı Allâh‟ın dûnunda mâbud 

ittihaz etmesin”
228

 ifadesini: “Ulemânın kendine delilsiz ihdâs ettikleri bidatları ve hıll-ü 

hürmeti kabul etmek onları Rabb ittihaz etmektir” Ģeklinde açıklayan Mehmed Vehbi, 

Yahudi ve Nasâra ulemâsının böyle yaptığını ifade etmiĢtir. Akabinde bu manayı Hz. 

                                                                                                                                                                             
Dâvûd Süleymân b. el-EĢ„as b. Ġshâk es-Sicistânî el-Ezdî, Sunen, thk. Muhammed Muhyiddîn 

„Abdulhamîd (Saydâ - Beyrût: el-Mektebetu‟l-„Asriyye, ts.), 2/325. 
222

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/146. 
223

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/146. Mehmed Vehbi‟nin zikrettiği bu hadîs Taberî tefsîrinde 

geçmektedir. Bk. et-Taberî, Câmi‘u’l-beyân, 2/98. 
224

 ed-Duhâ 93/8. 
225

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/516-517. 
226

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/516-517.  
227

 Hadîsin geçtiği kaynaklar için bk. el-Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Rikâk” 15 (no. 6081); Ebu‟l-Huseyn el-

Muslim, b. el-Haccâc el-ḲuĢeyrî, Sahîh-i Muslim, thk. Muhammed Fuâd „Abdulbâkî (Kâhire: 

Matba„atu „Îsâ el-Bâbî el-Halebî, 1955), “Zekât” 40 (no. 1151). 
228

 Âl-i „Ġmrân 3/64. Meâl için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/92. 



59 

 

Peygamber‟den rivâyet olunan “Ulemânın ihdas ettikleri hall-ü hürmeti kabul onları 

Rabb ittihaz etmektir”
229

 hadîsiyle teyîd olunduğunu söylemiĢtir.
230

  

Mehmed Vehbi‟nin âyetin hadîsle/sünnetle tefsîri minvalinde tafsîl, tefsîr, tebyîn ve 

hadîsin manayı te‟yîd etmesi Ģeklinde yorumlar yaptığı, bu yorumların bazılarını kaynak 

olarak müracaat ettiği tefsîrlerden faydalanarak kaydettiği, bununla beraber kendine özgü 

bir üslûbla da açıklamalarda bulunduğu söylenebilir.  

3.2.1.3. Hulâsatu’l-Beyân’da Kur’ân’ın Sahâbe SözüyleTefsîri  

Kur‟ân‟ın tefsîr edilmesinde sahâbenin rolü büyüktür. Onların Hz. Peygamber‟e olan 

sadakatleri tefsîr yorumlarına da yansımıĢtır. Zira onlar Hz. Peygamber‟in vefâtından 

sonra âyetlerin yorumlanması gereken meselelerde Allâh‟ın muradına uygun tefsîr 

edememe endiĢesiyle ilk baĢta çekingen davranmıĢlardır. Fakat daha sonraları Ġslâm‟a 

hizmet duygusu onların bu konuda mâhir yönlerini ortaya koymuĢ ve tefsîr alanında çok 

büyük katkıları olmuĢtur. Sahâbe metod itibariyle Hz. Peygamber‟den duydukları ve 

gördükleri Ģekilde ya da reyleri ile ictihadda bulunmak sûretiyle tefsîr yapmıĢlardır. Rey 

ve ictihadlarında ise dil, belâgat ve kültür farklılıklarına bağlı olarak yorum farklılıkları 

görülmektedir. Örneğin Müddesir 50‟deki ٌسَح َٛ  kelimesini Ġbn „Abbâs mecâzen لغَْ

insanların çıkardığı gürültülü ses Ģeklinde yorumlamıĢtır. Aynı kelimeye Ebû Hureyre ise 

arslan anlamını vermiĢtir.
231

 Sahâbe neslinden sonra gelen müfessirler de üçüncü metod 

olarak onların görüĢlerinden faydalanmıĢlardır. Mehmed Vehbi de bazı âyetlerin 

tefsîrinde sahâbenin görüĢlerine, sözlerine ve onlardan nakledilen rivâyetlere yer 

vermiĢtir.
232

 O, Hz. Ebûbekir, Hz. „Ömer, Hz. „Ali, Ġbn „Abbâs, Ġbn Mes„ûd, Ebû Huzeyfe 

(öl. 12/633), „Abdullah Ġbn „Ömer (öl. 73/699), Ebû Sa„îd el-Hudrî (öl. 74/693-94), Hz. 

Hasan (öl. 49/669), gibi sahâbeden nakillerde bulunmuĢtur. Örneğin Fussilet 30‟daki  َُّٕب سَث

ٛا ُِ َُّ اعْزمََب ُ صُ  âyetindeki “istikâmet” kelimesini Hz. Ebûbekir‟in “istikâmet Allâhü Te„âlâ‟ya اللََّّ

Ģirk etmemektir”
233

 sözü ile açıklamıĢtır. Yine, Kehf 105. âyetin tefsîrinde Ebû Sa„îd el-

Hudrî‟nin görüĢünü nakletmiĢtir. Buna göre Ebû Sa„îd el-Hudrî, kıyâmet günü birçok 

                                                           
229

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/92-93. 
230

 Mehmed Vehbi‟nin zikrettiği bu rivâyet bazı tefsîr kaynaklarında yer almaktadır. Rivâyetin geçtiği 

kaynaklardan bazıları için bk. ez-ZemahĢerî, el-Keşşâf, 1/371; Ebû Hayyân Muhammed b. Yûsuf b. „Alî 

b. Yûsuf b. Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-muhît, thk. Sıdkı Muhammed Cemîl (Beyrût: Dâru‟l-Fikr, 

1420), 3/195; Ebu‟l-„Abbâs ġihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr el-Kastalânî,  İrşâdu’s-sârî 

li-şerhi Sahîhi’l-Buhârî (Mısır: el-Matba„atu‟l-Kubrâ el-Emîrî, 1323), 1/80.  
231

 el-Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Tefsîr/Müddessir”, 1. 
232

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/21, 94, 147; 2/114-115, 122, 134, 143, 184, 227; 4/37, 46, 183, 

193, 204, 5/113, 179, 196-197, 245, 273, 347, 378, 409; 6/3, 9, 27, 36, 60, 76, 126-127, 141, 203, 219; 

11/19, 34, 36, 174, 200, 205-206; 15/215, 227, 270-271. 
233

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/218-219. 



60 

 

kimsenin Tihâme dağı kadar olan amelinin tartılacağını, fakat ağırlık açısından bunların 

hiç bir Ģey ifade etmeyeceğini, günahların bu sevapları ifsâd edeceğini söylemiĢ ve 

ardından   َ١ِ ٌمِ اْ  ََ ْٛ ٠َ  ُْ ُٙ ُ ٌَ ١َ مِ ُٔ  لاَ ف َِ ً صْ َٚ  خِ ب ٔب  âyetinin bu manaya geldiğini ifade etmiĢtir.
234

  

Müfessir, ĠnĢirâh sûresi ( ْْٔقَت اٌَِٝ سَثهَِّ فَبسْغَتْ )7فَبرِاَ فَشَغْذَ فَب َٚ  )8 )  “Öyleyse, bir iĢi bitirince 

diğerine koyul. Ancak Rabbine yönel ve yalvar”
235

 âyetleri bağlamında Hz. Ömer‟in:  ِا ّٔ ِٟ 

رٗشَ آخِ  ًِ َّ ٝ ػَ فِ  لاَ َٚ  بُٖ ١َ ْٔ دُ  ًِ َّ ٝ ػَ فِ  ب لاَ غً بسِ فَ  ُْ ذوُ ؽَ ا اَ سَ اَ  ْْ اِ  ُٖ شَ وْ اَ  لاَ   “Muhakkak ben sizden birinizi ya ameli 

dünyadan veya ameli âhiretten birisiyle meĢgul olmayarak görmemi kerih görürüm” 

cümlesini söylediğini ifâde etmiĢtir.
236

 

Nûh 11 ve 12. âyetlerde insanların, Allâh‟a kulluk etmeleri halinde Yüce Allâh‟ın onlara 

rızıklar ihsan edeceği, yağmurlar yağdıracağı, evlatlar, bağlar, bahçeler bağıĢlayacağı 

anlatılmaktadır.
237

 Mehmed Vehbi, Hz. „Ömer ve Hz. Hasan‟ın bir uygulamasından 

hareketle bu âyetleri izah etmiĢtir. Buna göre, Hz. „Ömer insanlarla beraber yağmur 

duasına çıktığı esnada sadece istiğfârla meĢgul olmuĢ, neden böyle yaptığı kendisine 

sorulunca da bu âyetleri okumuĢtur. Hz. Hasan ise kıtlıktan ve darlıktan Ģikâyet edenlere 

istiğfâr etmelerini tavsiye etmiĢ, sebebi sorulunca yine bu âyetleri okumuĢtur.
238

 Yine 

Müfessir, En‟âm 47‟deki  ًشَح ْٙ ْٚ عَ  .ifadesinin tefsîrinde önce Râzî'den naklen Hz ثغَْزخًَ أَ

Hasan‟ın “azâbın bağteten gelmesiyle murad; gece gelmesi, cehreten gelmesiyle murad; 

gündüz gelmesi” olarak tefsîr ettiğini söylemiĢ ancak bu görüĢe muhâlefeten Ģöyle 

demiĢtir: “Esah olan emmâre sebketmeksizin gelenden ihtiraz mümkün olmadığından  ًَثَغْزخ 

ve emmâre sebkedip mukaddemâtıyla tenbîh olarak gelenden ihtiraz mümkün 

olduğundan  َحشَ ْٙ ع  denilmiĢtir.”
239

 Mehmed Vehbi‟nin buradaki itirazı azâbın gün içerisinde 

ne zaman geleceği hususundadır.  

Mehmed Vehbi, Cin 18‟de yer alan  ِ غَبعِذَ لِِلَّّ َّ ٌْ َّْ ا أَ َٚ  âyetindeki “mesâcid” ile kastedilen 

anlamı, farklı görüĢleri de zikretmekle beraber,  Hz. Hasan‟ın “secde mümkün olan 

heryerdir” sözü ile açıklamıĢtır. Ayrıca Müfessir bunun gerekçesi olarak Hz. 

Peygamber‟in  َا ذً غِ غْ َِ  كَ سْ لاَ ٝ اْ ٌِ  ٍذُ ؼْ ع  “Benim için yeryüzünün küllisi mescîd kılındı” 

hadîsini de ilave etmiĢtir.
240

  

                                                           
234

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/233. 
235

 el-ĠnĢirâh 94/7-8. 
236

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/527.  
237

 Nûh 71/11-12. 
238

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/214-215. 
239

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/273. 
240

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/243. 



61 

 

Mehmed Vehbi‟nin görüĢlerine yer verdiği diğer bir sahâbe Ġbn „Abbâs‟tır.
241

 A„râf 26‟da 

Yüce Allâh‟ın Âdemoğluna avret yerlerini örtecekleri ve ziynet olarak kullanacakları 

libas indirdiği, en güzel libasın ise takva elbisesi olduğu anlatılmaktadır. Müfessir,  ٌِجَبعًب

اسِٞ  َٛ س٠ِؾًب٠ُ َٚ  ُْ آرَىُِ ْٛ عَ  ibâresindeki س٠ِؾًب َٚ  kelimesini açıklarken birkaç görüĢ beyân etmekle 

beraber س٠ِؾًب َٚ ‟nin mutlaka mal manasına olduğunu belirterek Ġbn „Abbâs‟ın görüĢüne yer 

vermiĢtir.
242

 

A„râf 8 ve 9‟da âhirette amelleri ağır gelenlerin kurtulanlardan, hafif gelenlerin ise 

hüsrâna uğrayanlardan olacaklarından bahsedilmektedir. Mehmed Vehbi, söz konusu 

âyette geçen amellerin tartılmasının keyfiyeti hususunda pek çok görüĢe yer vermekle 

beraber Ġbn „Abbâs‟ın “Hasenât bir cism-i nûrânî ve seyyiât bir cism-i zulmânî sûretinde 

tartılır”
243

 Ģeklindeki görüĢüne de müracaat etmiĢtir. 

3.2.1.4. Hulâsatu’l-Beyân’da Kur’ân’ın Tâbi‘in Sözüyle Tefsîri  

Tâbi„în, sahâbenin akabinde gelen nesil olup onları gören, onlarla irtibat kuran kiĢilere 

denilmektedir. Bunlar da sahâbeden duyduklarını nakletmiĢ olmakla beraber, zaman 

zaman da kendi içtihatları ile görüĢ beyân etmiĢlerdir. Bununla beraber Tâbi„în‟den bir 

kısım zevâtın da yaĢadıklarını dönemin fikrî tasavvurlarını, sosyal hayatın içinde yer alan 

hurâfe denilecek türden haberlerini, baĢka dinlerden geçmiĢ isrâiliyât rivâyetlerini de 

tefsîrlerine yansıttıkları da bilinmektedir.
244

 Tâbi„în‟den sonra gelen müfessirler de 

olduğu gibi Mehmed Vehbi de, tâbi„înin görüĢlerinden faydalanarak âyetleri tefsîr etme 

yoluna gitmiĢtir. O, tâbi„în‟den Mucâhid,
245

 Hasan-ı Basrî,
246

 Katâde,
247

 Süddî,
248

 en-

Nehaî,
249

 Sa„îd b. Müseyyeb (öl. 94/713),
250

 Dahhâk,
251

 Kâ„b el-Ahbâr  (öl. 32/652-53 

[?]),
252

 Mukâtil b. Süleymân,
253

 Sâid b. Cübeyr
254

 gibi müfessirlerin görüĢlerini 

zikretmiĢtir.  

                                                           
241

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/13; 4/38, 69, 82; 15/184. 
242

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/27. 
243

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/8-9. 
244

 Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü, 243-244. 
245

 Mehmed Vehbi, Hulâsat’l-Beyân, 4/258; 5/70, 414; 6/199. 
246

 Mehmed Vehbi, Hulâsat’l-Beyân, 12/201; 13/5. 
247

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/124; 5/224; 14/130. 
248

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/25, 38; 6/54. 
249

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/193. 
250

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/232; 5/300. 
251

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/379, 8/100-101; 14/133. 
252

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/327. 
253

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/212. 
254

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/395. 



62 

 

Mehmed Vehbi, En„âm 159‟da geçen  ُْ ُٙ لُٛا د٠َِٕ َٓ فشََّ َّْ اٌَّز٠ِ  cümlesinde dinlerinde teferruk اِ

edenlerin kimler olduğunu Râzî‟nin görüĢlerinden faydalanarak açıklamıĢtır. Ancak 

Mehmed Vehbi, bu görüĢlerden birinin Mücâhit‟e ait olduğunu: “Dinlerinde teferruk 

edenler ümmet-i Muhammed‟den ehl-i bidat ve Ģübehâttır” cümlesiyle nakletmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, naklettiği bu rivâyetin geçerliliğini desteklemek için ise Hz. 

Peygamber‟den gelen “Benim ümmetim yetmiĢ üç fırka olur. Küllisi nardadır. Ġlla bir 

fırka cehennemden necât bulur” hadîsini delil getirmiĢtir.
255

  

„Alak 4‟te   ُِ ٌْمٍََ َُ ثِب اٌَّزِٞ ػٍََّ “O, insana bilmediğini kalemle yazmayı öğretti”
256

 denilmektedir. 

Mehmed Vehbi, âyette geçen kalem lafzına binâen “kalemde insanlar için menfaat pek 

çok olduğundan fazîlet ve meziyetine iĢaret, kalemle ta„limi Cenâb-ı Hâkk kendi zâtına 

nispetle tasrîh buyurmuĢtur. Çünkü bütün ilimlerin zaptı ve muhâfazası kitâbetledir. Eğer 

kalemle yazı olmasa emr-i dîn ve emr-i dünyadan hiçbir Ģeyin kıvamı mümkün 

olamazdı”
257

 Ģeklinde açıklamıĢtır. Mehmed Vehbi, bu açıklamasını Katâde‟nin:  ٌَ ُْ  َدِ ُ ْمُ ٠ ُٓ ٠ 

ػ١ؼ ؼْ ٍِ قْ ٠ُ  ُْ ٌَ َٚ  ٌٛ لا اٌمٍُ اللهِ  َٓ ِِ  خٌ َّ ؼْ ِٔ  ُُ ٍَ مَ ٌْ اَ    “Kalem Allâhu Te„âlâ‟dan bir nimettir. Eğer kalem 

olmamıĢ olsaydı din kâim olmaz, maîĢet de salâh bulmazdı” sözüyle teyîd etmiĢtir.
258

  

Mehmed Vehbi, Rahmân 44‟deki  ٍْ ٍُ آَ ١ ِّ َٓ ؽَ ث١َْ َٚ  ibâresindeki  ٍْ  .kelimesinin tefsîrini Kâb b آَ

Ahbâr‟ın “ ٍْ  cehennemde bir dere olup buraya ehl-i nârdan akan irinler ve sarı sular ,آَ

toplanıp akar”
259

 sözüyle açıklamıĢtır. 

Mehmed Vehbi,  ٌَهََ لَْعَْشًا غ َّْ اِ َٚ ٍْ ُٕٛ ّْ َِ ١ْشَ   “ġüphesiz sana tükenmez bir mükâfat vardır”
260

 

âyetindeki  ٍْ ُٕٛ ّْ َِ  lafzının minnet kelimesinden türediğini Mucâhid ve Mukâtil‟in görüĢüne 

binâen izah etmiĢtir. Müfessir bu görüĢten yola çıkarak kelimeyi “kedersiz bir ecir” 

olarak izah tanımlamıĢtır.
261

 Yine Müfessir, Me„âric 25‟teki  ٌَ ؼٍُْٛ َِ  lafzından ؽَكٌّ 

kastedilenin Mucâhid ve Nehaî‟ye göre mendûp ve istishâb yoluyla verilen sadakalar 

olduğunu söylemiĢtir.
262

 

3.2.2. Hulâsatu’l-Beyân’ın Dirâyet Yönü 

Mehmed Vehbi‟nin Hulâsatu’l-Beyân‟ının dirâyet yönü fazladır. Zira onun tefsîrinde 

âyetler bağlamında hadîslerin sıhhati, fıkhî ve kelamî meseleler, kelimelerin lügat 

anlamları, dil kâideleri, kıraat farklılıklarının anlama etkisi, tarihî veriler, tasavvuf, 

                                                           
255

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/413-414. 
256

 el-„Alak 96/4. 
257

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/536-537. 
258

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/536-537. 
259

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/327. 
260

 el-Kalem 68/3. 
261

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/123-124. 
262

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/193. 



63 

 

âyetlerin atasözleriyle açıklanması, tıp ve fen ilmi, âlimlerin görüĢleri arasında mukâyese, 

kabul etmediği görüĢleri eleĢtirip reddetmesi gibi pek çok ayrıntıyı görmek mümkündür. 

O, âyetleri yorumlarken rivâyet, dirâyet ve iĢâri açıdan öne çıkan müfessirlerin 

görüĢlerine de yer vermiĢtir.  

3.2.2.1. Hulâsatu’l-Beyân’ın Kaynakları 

Mehmet Vehbi‟nin tefsîri, kaynak açısından zengin bir bibliyografiye sahiptir. 

Müfessir‟in eserini kaleme alırken rivâyet ve dirâyet yönünden adından söz ettiren pek 

çok kaynağı taradığı, yorumları seçerek kaydettiği görülmektedir. Esasında bir müfessirin 

eserinde kullanmak üzere onca tefsirin arasından eleyerek kaynak seçmesi, okuması ve 

içindeki bilgiyi akıl süzgecinden geçirerek eserine kaydetmesi müellifin dirâyet yönü ile 

alakalıdır. Tefsîr kaynakları baĢlığının dirâyet çerçevesinde değerlendirilmesi de bu 

sebepledir. Taberî‟nin Câmi‘u’l-beyân, ZemahĢerî‟nin el-Keşşâf, Râzî‟nin Mefâtîhu’l-

gayb, Beyzâvî‟nin Envâru’t-tenzîl‟i, Nesefî‟nin Medâriku’t-tenzîl, Nîsâbûrî‟nin 

Garâ’ibu’l-Kur’ân, Hâzin‟in el-Bağdâdî‟nin Lubâbu’t-te’vîl, Nahcuvânî‟nin el-

Fevâtihu’l-ilâhiyye, Ebussuûd‟un İrşâdu’l-‘akli’s-selîm, Bursevî‟nin Rûhu’l-beyân, 

Sıddîk Bahâdır Hân‟ın (öl. 1307/1890) Fethu’l-beyân adlı eserlerini kullanmasının yanı 

sıra eser ismi vermeden Mukâtil b. Süleymân, Süfyân es-Sevrî, Kaffâl (öl. 417/1026), 

Zeccâc (öl. 311/923), Ebû Müslim Ġsfehânî (öl. 322/934), KuĢeyrî (öl. 465/1072) gibi 

müfessirlerin görüĢlerinden de istifâde etmiĢtir. Ayrıca Hz. Peygamber hakkında pek çok 

eseri bulunan Kâdî „Ġyaz‟ın Şifâʾ adlı eserine atıfta bulunmuĢtur. 

Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî - Câmi‘u’l-beyân: Onuncu yüzyılda 

yaĢayan Taberî; kırâat, tefsîr, me„ânî, hadîs, fıkıh ve tarih alanlarında eserler yazmakla 

beraber en önemli çalıĢması Câmiʿu’l-beyân’dır.
263

 Muhteviyatında lügat, tarih, fıkıh gibi 

pek çok konuyu barındıran bu eser rivâyet tefsîrinin en hacimlilerinden olup pek çok 

tefsîre kaynaklık etmiĢtir.
264

 Bu eser, tefsîrini incelemiĢ olduğumuz Mehmed Vehbi‟nin 

baĢlıca kaynaklarından biridir. Tesbit ettiğimiz kadarıyla Mehmed Vehbi, yüz elliden 

fazla yerde Taberî‟den nakilde bulunmuĢtur.
265

 Taberî‟ye atıfta bulunurken genellikle 

                                                           
263

 Mustafa Fayda, “Taberî Muhammed b. Cerîr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010), 39/314-318.  
264

 Ġsmail Cerrahoğlu, “Câmiu„l-beyân  „an te‟vîli âyi‟l-Kur‟ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993), 7/105-107.  
265

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/121, 123, 130, 132, 134, 136, 142, 144-145, 147, 151; 4/14, 41, 

64, 77, 90, 93, 216, 221, 251, 253;  5/5, 7, 21, 27, 41, 54, 60, 65, 76-77, 90; 6/3, 9, 19, 38, 118, 120, 

312; 7/32, 281; 8/76, 81, 105-106, 138, 166, 236, 308, 312-313, 371-372; 9/10, 13, 28, 35, 69, 80, 143, 

148, 187, 196, 198, 258; 10/110, 112, 114, 125-127, 131-132, 144, 148, 172, 210, 231, 249;  11/5, 49, 



64 

 

Tefsîr-i Taberî ifadesini kullanmıĢ birkaç yerde Taberî ve Ġbn Cerîr Taberî diyerek ismini 

açıkça zikretmiĢtir. Örneğin Müfessir, ُْ ؽَزَّٝ رئُْ  ؼىَُ َِ ْٓ أسُْعٍَُِٗ  ً لبيَ ٌَ صمِب ْٛ َِ  ِْ رُٛ  “„Onu, bana geri 

getireceğinize dair Allâh adına sağlam bir söz vermedikçe, onu sizinle 

göndermeyeceğim‟ dedi”
266

 âyetindeki  ُْ ُٙ صِمَ ْٛ َِ  lafzını Taberî‟den nakille: “ صمِ ْٛ ًِ ً ب  sözü 

kuvvetlendiren yemin ve ahiddir. Yani, „Ben kardeĢinizi sizinle göndermem. Elbette siz 

onu getireceğinize yemin etmedikçe ve tamamıyla ahid vermedikçe‟ demektir”
267

 

cümlesiyle izah etmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, ُْ ُٙ ْٕضَؽُ ث١ََْٕ َ٠ َْ َّْ اٌؾ١َّْطب  ġeytân beyinlerini fitneyle tahrîk ve aralarına Ģer“ اِ

koyar”
268

 âyetindeki   ُْ ُٙ ْٕضَؽُ ث١ََْٕ َ٠ lafzını ise yine Taberî‟den nakille: “ ُْ ُٙ ْٕضَؽُ ث١ََْٕ ُُٙ ١َْٕ ثَ  ذُ غِ فْ ٠ُ  ,٠َ  

manasınadır. Yani „Söz söyleyenler güzel söylesinler. Zîrâ fena söylerlerse Ģeytân 

beyinlerini ifsâd eder ve o söz sebebiyle Ģerri tahrîk eder‟ demektir”
269

  cümleleriyle 

açıklamıĢtır. Yine o,  ًِّ ْٓ وُ ِِ ثشََّ ف١ِٙب  َٚ  ُْ ١ذَ ثىُِ ِّ ْْ رَ َٟ أَ ٌْمٝ فِٟ الْْسَْكِ سَٚاعِ أَ َٚ َٔٙب  ْٚ ذٍ رشََ َّ خٍَكََ اٌغَّّبٚادِ ثِغ١َْشِ ػَ

 Allâh, gökleri görebileceğiniz direkler olmaksızın yarattı. Yeryüzüne de sizi“ داثَّخٍ 

sarsmasın diye sabit dağlar yerleĢtirdi ve orada her türlü canlıyı yaydı. Gökten de yağmur 

indirip orada her türden güzel ve faydalı bitki bitirdik”
270

 âyetini Taberî‟den nakille Ģöyle 

izah etmiĢtir: َٔٙب ْٚ ذٍ رشََ َّ  ifadesi: “Semânın nokta-i istinâdı direk vardır ve lâkin sizin ثغ١َِْشِ ػَ

göreceğiniz derecede değildir. Yani direk vardır siz göremezsiniz demektir”anlamına 

gelmektedir.  ُْ ١ذَ ثِىُ ِّ ْْ رَ ُْ  lafzı أَ ١ذَ ثىُِ ِّ ْْ لا رَ  takdîren لا manasında olup buradaki nefy edatı أَ

gelmiĢtir.   َ١ذ ِّ رَ  lafzı   ًَ ١ ِّ ثَ   ve رَ ًِّ داثَّخٍ َٚ ْٓ وُ ِِ شَّ ف١ِٙب   cümlesi de “arz üzerine hayvanı dağıttı” 

mânasındadır.
271

 

Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. ‘Omer ez-ZemahĢerî - el-KeĢĢâf: On birinci ve on ikinci 

yüzyılda yaĢayan ZemahĢerî, aslen Türk olup „itikatta Mu„tezile mezhebine mensuptur. 

Hârizm, Buhara ve Bağdat gibi ilim merkezlerinde birçok âlimin derslerine katılan 

Müfessir; Hârizm, Bağdat, Mekke gibi Ģehirlerde çok sayıda öğrenci yetiĢtirmiĢtir. Tefsîr, 

hadîs, fıkıh, kelâm, dil, lugat ve edebiyat alanlarında kitapları bulunan ZemahĢerî‟nin en 

önemli eseri Keşşâf‟‟tır.
272

 Müellif, dirâyet metodu ön planda olan Keşşâf’ı; lugat, nahiv, 

belâgat, Kur‟ân‟ın i„câz yönü, edebî üstünlüğü ve nazım güzelliğine özen göstererek te‟lîf 

                                                                                                                                                                             
117, 146, 169, 179, 204, 224, 267, 335, 361, 363, 387, 414, 425, 454, 471;12/16, 37, 39, 54, 162, 180; 

13/273, 281; 14/12, 148. 
266

 Yûsuf 12/66. 
267

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/76. KrĢ. et-Taberî, Câmi‘u’l-beyân,  13/234. 
268

 el-Ġsrâ 17/53. 
269

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/69. KrĢ. et-Taberî, Câmi‘u’l-beyân, 14/624.  
270

 Lokmân 31/10.  
271

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/414. KrĢ. et-Taberî, Câmi‘u’l-beyân, 542-544. 
272

 Mustafa Öztürk - Mertoğlu M. Suat, “ZemahĢerî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013), 44/235-238.  



65 

 

etmiĢtir. Pek çok üstün niteliklere sahip olan bu tefsîr kendisinden sonra gelen 

müfessirlerin baĢvurduğu temel kaynaklardan biri olmuĢtur.
273

  

Mehmed Vehbi, dört yerde Keşşâf, bir yerde ZemahĢerî‟nin ismini zikrederek toplam beĢ 

kez ondan alıntı yapmıĢtır.
274

 Mehmed Vehbi, ZemahĢerî ismini zikrettiği yer hariç diğer 

atıf yaptığı yerlerin hiçbirinde tek baĢına Keşşâf‟ın adına atıf yapmamıĢtır. O, Keşşâf‟ın 

yanı sıra bir ya da iki müfessirin adına da atıf yaparak ortak görüĢ belirtmek sûretiyle atıf 

yapmıĢtır. Örneğin,  ب لَا َِ  ِ ِْ اللََّّ ْٓ دُٚ ِِ  َْ ٠ؼَْجُذُٚ َٚ ِِ  ً ُْ سِصْلب ُٙ ٍِهُ ٌَ ّْ َ٠  َْ لا ٠غَْزط١َِؼُٛ َٚ  ً الْْسَْكِ ؽ١َْئب َٚ َٓ اٌغَّّبٚادِ   

“Allâh‟ı bırakıp da, kendilerine göklerden ve yerden hiçbir rızık sağlayamayan ve buna 

gücü de yetmeyen Ģeylere tapıyorlar”
275

 âyetindeki  َْ لا ٠غَْزط١َِؼُٛ َٚ  lafzındaki zamirin 

kâfirlere racî„ olma ihtimali olduğunu belirtirken Keşşâf tefsîrinin de adını zikretmek 

sûretiyle atıf yapmıĢtır.
276

  

Nahl 84‟te  َْ ُْ ٠غُْزؼَْزجَُٛ ُ٘ لا  َٚ  ifadesini  “onların rızaları talep olunmaz”
 277

 diye tercüme etmiĢ 

ve “onlara Rabbinizi irzâ edin‟ denmez” demiĢtir. Bu görüĢünü de Nîsâbûri ve Keşşâf‟a 

atfederek tefsîr ettiğini beyân etmiĢtir. Ayrıca neden böyle denilemeyeceğini yine adı 

geçen müfessirlerin, âhiretin amel yeri olmadığı görüĢlerine atıf yaparak izah etmiĢtir.
278

 

Mehmed Vehbi,  َل ً ٕب َّ ِ صَ ذِ اللََّّ ْٙ لا رؾَْزشَُٚا ثؼَِ َٚ َْ ٛ ُّ ُْ رؼٍََْ ْٕزُ ْْ وُ ُْ اِ َٛ خ١َْشٌ ٌىَُ ُ٘  ِ ْٕذَ اللََّّ َّّٔب ػِ ١ٍِلاً اِ  “Allâh‟a 

verdiğiniz sözü az bir karĢılığa değiĢmeyin. Eğer bilirseniz, Ģüphesiz Allâh katında olan 

sizin için daha hayırlıdır”
279

 âyetinin tefsîrinde ise Keşşâf‟la beraber Nîsâbûri ve Kâdî‟nin 

adını tasrîh ederek üç ortak görüĢe yer vermiĢtir. Buna göre: “KureyĢ kabîlesi ehl-i 

îmânın zayıf olanlarına irtidât etmelerini teklif ve irtidât ettikleri sûrette birçok mal 

vereceklerini vaad ederlerdi. ĠĢte onların bu vaadleri üzerine Cenâb-ı Hâk ehl-i Ġslâm‟ı bu 

misilli vâhi vaadlere aldanmaktan bu âyetle nehyetti. Ve ahdinde sebât ve îmânında 

devam üzere olanların nâil olacakları ecr-u mesubât dünyada alacakları maldan daha 

hayırlı olduğunu beyânla âhiret sevâbını dünya metâına değiĢmemelerini tavsiye etmiĢtir. 

Zira âhiret bâkî ve sâfîdir. Dünyada alacakları para ise zevâle maruz olduğu cihetle 

ehemmiyeti yoktur. Binaenaleyh âhiret sevâbını dünya metâına değiĢmek akıl Ģanı 

değildir.”
280

  

                                                           
273

 Ali Özek, “el-KeĢĢâf „an haka‟ikı gavâmizi‟t-tenzîl ve „uyûni‟l-ekavîl fî vucûhi‟t-te‟vîl”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2022), 25/329-330. 
274

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/252; 8/381, 406, 393; 11/49. 
275

 en-Nahl 16/73.   
276

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/381. KrĢ. ez-ZemahĢerî, el-Keşşâf, 2/621. 
277

 en-Nahl 16/84. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/392. 
278

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/393. KrĢ. ez-ZemahĢerî, el-Keşşâf, 2/626-627. 
279

 en-Nahl 16/95.  
280

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/406. KrĢ. ez-ZemahĢerî, el-Keşşâf, 2/632. 



66 

 

Mehmed Vehbi, ġuâra 94‟teki فىَُجْىِجُٛا kelimesi için: “فىَُجْىِجُٛا yüzleri üzerine atılırlar 

demektir. Çünkü kebb; yüzü üstüne atılmaktır. Kebkebe; bunun tekrarıdır ki lâfzın tekrarı 

manâda da tekrarı icap eder. Binaenaleyh; müĢrikler cehenneme atıldıklarında döne döne 

cehennemin alt tabakasına varıncaya kadar kirâren ve mirâren yüzleri üzerine 

döneceklerine iĢaret için وُجْىِجُٛا     varid olduğu ZemahĢerî‟nin cümle-i beyânatındandır”
281

 

demiĢtir. 

Ebû ‘Abdillâh Fahruddîn er-Râzî et-Taberistânî - Mefâtîhu’l-gayb: On ikinci 

yüzyılın sonları ile on üçüncü yüzyılın baĢlarında yaĢayan Râzî, EĢ„ârî mezhebine 

mensûptur. Kelâm, felsefe, mantık, tefsîr, fıkıh, fıkıh usûlü, tıp, astronomi, matematik, 

„Arap dili edebiyatı alanlarında pek çok eser te‟lîf eden Müellif‟in en önemli eseri 

Mefâtihu’l-gayb‟dır.
282

 Râzî, bu eserini akıl prensipleri ve istidlâl yolları ıĢığında Kur‟ân-

ı Kerîm‟e yöneltilen saldırıları önlemek, Ġslâm inancıyla ilgili istidlâlleri güçlendirmek ve 

bu konuda ileri sürülen karĢı fikirleri reddetmek amacıyla yazmıĢtır.
283

 Mehmed Vehbi, 

Râzî‟den, farklı âyetlerde yerine göre bazen bir kelimenin izahı, bazen sebeb-i nüzûl, 

bazen de astronomiye dâir konularda nakiller yapmıĢtır. Bütün sûrelerde bu nakilleri 

görmek mümkündür. Bu mânada Râzi‟nin tefsîri Mehmed Vehbi‟nin baĢucu kitâbı 

mesâbesindedir. Mehmed Vehbi, eserinde iki bin yüz doksan küsür yerde Râzi‟den; bazen 

Fahri Râzî, bazen Mefâtîhu’l-gayb ve birkaç yerde de Tefsîr-i Kebîr demek sûretiyle nakil 

yapmıĢtır.
284

 Örneğin, Ġsrâ 9-10. âyetleri, Yüce Allâh‟ın Kur‟ân‟ı üç sıfatla senâ ettiğini 

söyleyen Mehmed Vehbi, Râzî‟den nakille Ģöyle açıklamıĢtır: “Birincisi: Ġnsanları hak 

olan itikada ve aslah olan âmâle irĢâd etmesidir. Binaenaleyh Kur‟ân‟a yapıĢanın doğru 

yola yapıĢmıĢ olacağında Ģüphe yoktur. Ġkincisi: Kur‟ân‟ın beyân ettiği itikadı ve ameli 

sâlihi iĢleyenleri Kur‟ân‟ın cennetle tebĢîr etmesidir. Çünkü doğru yol tutan kimsenin 

hayrı kesîre nâil olacağında tereddüt olunmaz. Üçüncüsü: Kur‟ân‟ın beyân ettiği tarîka 

sulûk etmeyenlere cehennemin hazırlandığını beyân etmesidir. Çünkü tarîki hayra sulûk 

                                                           
281

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/49. KrĢ. ez-ZemahĢerî, el-Keşşâf, 3/321-322. 
282

 Yusuf ġevki Yavuz, “Fahreddîn er-Râzî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1995), 12/89-95.  
283

 Lütfullah Cebeci, “Mefâtîhu‟l-gayb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2003), 28/348-350. 
284

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/2, 4-5, 9-10, 16, 27-28, 30, 33, 36, 40, 43; 2/4, 6, 8, 10, 15-16, 23, 

25, 27, 29, 31; 3/3, 5, 7, 12-13, 17-18, 23, 28, 33, 37, 39; 4/2, 5, 7, 12, 14, 16, 19-20, 24-25, 29-30, 32-

33; 5/2, 5, 7, 14, 17, 27-28, 30, 34-35, 38-39, 52; 6/8-9, 14, 16, 22, 24, 26, 30-32, 35-38, 40, 42; 7/4, 6, 

8-9, 11-12, 21, 25-26, 32, 35-40, 44-45, 48; 8/2-4, 7, 13, 15-16, 18, 21, 29, 31, 35-38, 42; 9/9, 15, 16, 

18, 20, 27, 30, 33, 44, 46; 10/3-4, 14, 16, 22, 35, 37, 39-40, 48, 108, 111; 11/4, 13, 14-16, 18, 25, 27-28, 

30, 34, 38; 12/3, 9, 15, 44, 65, 77, 84, 96, 101, 103-104; 13/5, 10, 17, 22, 25, 27, 29-30, 32-33, 35-36, 

38; 14/3, 16, 20, 27, 32-34, 38, 46, 50, 54, 56;15/7, 10, 12, 14, 22, 25, 31, 38, 45, 63. 



67 

 

eden kimse hayrı kesîre nâil olunca o tarîki terkedenlerin zararı azîme ve Ģerri kesîre 

dûçâr olacakları Ģüphesizdir.”
285

  

Yine Mehmed Vehbi, Enbiyâ 33. âyeti Râzî‟den nakille Ģöyle açıklamıĢtır: GüneĢle ayın 

felek üzerinde hareketlerinde üç ihtimal vardır. Bunlardan birincisi feleğin sabit, 

yıldızların onun üzerinde hareket etmeleridir.  َْ  kelimesinin kök anlamı insanın su ٠َغْجَؾُٛ

üzerinde yüzmesinden hareketle teĢbih için kullanılmıĢtır. Ġkincisi yıldızın sabit olmakla 

bereber feleğin hareketiyle deveran etmesidir. Üçüncüsü ise yıldız ve feleğin birlikte 

hareket etmesidir.
286

 Mehmed Vehbi, naklettiği bu bilgilerden hareketle “binaenaleyh 

kudretullâha nispetle bunların hepsi mümkündür”
287

 Ģeklinde yorum yapmıĢtır.   

Mehmed Vehbi, ( ب ًّّ َْ اٌزُّشَاسَ أوَْلًا ٌَ رؤَوٍُُْٛ ب )( 59َٚ ًّّ بيَ ؽُجًّب عَ َّ ٌْ َْ ا رؾُِجُّٛ َٚ52)  “Haram helâl demeden 

mîrası alabildiğine yiyorsunuz. Malı aĢırı derecede seviyorsunuz”
 288

 âyetlerindeki  اٌزُّشاس ,  

ب ًّّ ب ve عَ ًّّ ٌَ lafızlarını Râzî‟den nakille: “ َاٌزُّشاس mevrûstur. ب ًّّ ٌَ Ģiddetle cem etmektir. Bu 

makamda sofrada hırsla yemeği toplayıp birden lokma etmektir. ب ًّّ  kesret ve Ģiddet عَ

manasınadır. Binaenaleyh „mala çok Ģiddetli ve lüzûmundan ziyâde muhabbet edersiniz‟ 

demektir”
289

 Ģeklinde açıklamıĢtır.  

Nâsıruddîn Ebû Sa‘îd el-Beyzâvî - Envâru’t-tenzîl: On üçüncü yüzyılda yaĢayan 

Beyzâvî itikatta EĢ„arî, amelde ġâfi„î mezhebine mensûptur. ġiraz Kâdılkudâtlığı 

yaptığından Kadî ve Kâdılkudât lakaplarıyla meĢhur olmuĢtur. Ġslâmî ilimlerin hepsi 

üzerine eser verdiği için “allâme” unvanına hâiz olan Beyzâvî‟nin en önemli eseri 

Envâru’t-tenzîl’dir.
290

 Beyzâvî, rivâyet ve dirâyet metodlarını birlikte kullandığı tefsîrini 

çoğunlukla Müfredât, Keşşâf ve Mefâtîhu’l-gayb’dan faydalanarak yazmıĢtır. 

Beyzâvî‟nin; fıkıh, kelâm, mantık, felsefe, tabiat ilimleri, Kur‟ân‟ın i„câz‟ı, lafız ve 

terkiplerin edebî tahlili, lügat, belâgat, sûrelerin fazîleti gibi konulara yer vererek yazdığı 

bu eserin,
291

 Mehmed Vehbi‟nin nezdinde önemli bir yeri vardır. Mehmed Vehbi, 

âyetlerin tefsîrinde Beyzâvî‟nin tefsîri için yukarda zikredilen özelliklerin çoğunu yaptığı 

nakillerde yansıtmıĢtır. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân‟ında Beyzâvî‟den sekiz yüz 

                                                           
285

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/16-17. KrĢ. er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 20/303-304.  
286

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/35. KrĢ. er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 22/141.  
287

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/35. 
288

 el-Fecr 89/19-20.  
289

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1341, 15/484. KrĢ. er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 31/157.  
290

 Yusuf ġevki Yavuz, “Beyzâvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1992), 6/100-103.  
291

 Ġsmail Cerrahoğlu, “Envâru‟t-tenzîl ve esrâru‟t-te‟vîl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995), 11/260-261.  



68 

 

küsür yerde Beyzâvî, üç yüz küsür yerde de Kâdî ismini zikrederek
292

 nakil yapmıĢtır. 

Örneğin  ً١ْغُٛسا َِ لاً  ْٛ ُْ لَ ُٙ ٌَ ًْ ”Onlara güzel söz söyle ki mahzûn olmasınlar“ فمَُ
293

 âyetindeki, 

١ْغُٛساً  َِ لاً  ْٛ  lafzını Beyzâvî‟den nakille: “Kavl-i meysûr; incitmeksizin güzel sözle لَ

reddetmektir. Yahut  َ١َْٕ ٍَ ػَ  اللهُ  ًَ َّٙ ع َٚ ُىُ ١ْ ٍَ ػَ ب   yahut  َالله ُُ بوُ َٕغْ ا  gibi kelimât-ı tayyibeyle dua etmektir. 

Yahut herkesçe müteârif olan sözü söylemektir. Çünkü müteârif olan sözü söylemekte 

güçlük olmadığından kavl-i meysûr denmiĢtir”
 294

 Ģeklinde tefsîr etmiĢtir. Bu ifadelerden 

الله ُُ بوُ َٕغْ اَ   Beyzâvî‟de geçmekle beraber  َ١َْٕ ٍَ ػَ  اللهُ  ًَ َّٙ ع َٚ ُىُ ١ْ ٍَ ػَ ب   cümlesi Beyzâvî‟nin cümlesinden 

değildir. Bilakis onun tefsîrinde bu ifadenin yerine  َٚ َُبوٌ ٠َّ اِ َٚ  ب اللهُ صلَٕس  ibâresi geçmektedir.
295

 

Mehmed Vehbi, Sâffât 19. âyette geçen  ٌصَعْشَح kelimesini, yine Beyzâvî‟den nakille: 

“Ġsrâfil‟in sadâsı koyun çobanının koyunu güttüğü yerden döndürmek ve zecretmek için 

irâd ettiği sadâya benzeyip, emvâtı haĢra iâde için olduğuna iĢâret zımnında sadây-ı 

kıyâmete  ٌصَعْشَح denmiĢtir”
296

 Ģeklinde açıklamıĢtır.  

Yine Necm 32‟deki َٝارَّم ِٓ َّ ُُ ثِ َٛ أػٍََْ ُ٘  ُْ ْٔفغَُىُ  ,Kendinizi temize çıkarmayın. Çünkü O“ فلََا رضَُوُّٛا أَ

Allâh‟a karĢı gelmekten sakınanları en iyi bilendir”
297

 ibâresindeki nefsin tezkiye 

olunmasını Beyzâvî‟den nakille: “Ġnsanın nefsinin tezkiyesi üç Ģeyle olur: Birincisi: 

Günahtan tebriedir. Ġkincisi: Kendisinde ziyâde hayır dâvâ edip diğer insanlara „ben 

sizden hayırlıyım‟ demektir. Üçüncüsü: Nefsinin mehâsin-i âmâl ile müzeyyen olduğunu 

iddia etmek ve „ben iyi amel iĢlerim‟ demektir”
298

 Ģeklinde tefsîr etmiĢtir.  

Ebu’l-Berekât en-Nesefî - Medâriku’t-tenzîl: On dördüncü yüzyılın en etkili 

âlimlerinden olan Nesefî, Hanefî mezhebine mensûptur. Temel Ġslâm bilimlerinin hemen 

hemen her alanında eserleri bulunan Müfessir‟in tefsîr alanındaki eseri Medâriku’t-

tenzîl’dir.
299

 Müfessir‟in rivâyet ve dirâyetten oluĢan bu eserinin ana kaynağı Keşşâf olup, 

Müellif eserinde hadîslere, sahâbe ve tâbi„în görüĢlerine oldukça geniĢ yer vermiĢtir. 

                                                           
292

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/3, 7, 9-10, 12, 22, 23, 29, 31, 39, 41; 2/3, 10, 28, 31, 46, 48, 64, 

72-73, 75, 79; 3/3, 10, 13, 15, 19, 23, 26-27, 31, 48, 70; 4/5-6, 9, 21-23, 25, 49-50, 53, 63, 69, 71, 75; 

5/16, 27, 33, 37, 41, 45, 57, 71, 75, 78; 6/5-6, 8, 17, 22-23, 25, 28, 31, 35, 37; 7/19, 21, 28, 37-38, 50, 

55-56, 58, 139, 141, 149; 8/3, 18, 26, 36, 40, 42, 45, 47-48, 67, 87; 9/3, 11, 14, 18, 22, 37-38, 40, 50, 

76; 10/9-10, 12, 18-20, 27, 29-31, 42, 44, 47, 49, 53; 11/6-7, 11, 15, 18, 29, 60, 72, 79, 88, 92-93; 12/3, 

11-12, 14-15, 23, 29, 31, 33, 36, 39, 48; 13/34, 80, 97, 124, 140, 148, 158, 216, 248, 271; 14/5, 84, 88, 

98, 114, 117-118, 123, 138-139, 160, 171; 15/91, 548. 
293

 el-Ġsrâ 17/28. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/38.  
294

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/38. KrĢ. Nâsıruddîn Ebû Sa„îd Ebû Muhammed „Abdullâh b. 

„Omer b. Muhammed el-Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, thk. Muhammed „Abdurrahmân 

MaraĢlı (Beyrût: Dâru Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-„Arabî, 1417), 3/253. 
295

 el-Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/253. 
296

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/296. KrĢ. el-Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl, 8/4-5. 
297

 en-Necm 53/32.  
298

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/261-262. KrĢ. el-Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl, 5/160-161. 
299

 Murteza Bedir, “Nesefî Ebu‟l-Berekât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2006), 32/567-568.  



69 

 

Muhtevâsında dil ve belâgatla ilgili izahların yanı sıra ahkâm âyetleriyle ilgili Hanefî 

mezhebinin görüĢlerine uygun yorumlar, kelâm konularıyla ilgili âyetlerin tefsîri 

bağlamında Mâtürîdî mezhebinin görüĢleri ve tasavvuf alanında erken dönem 

mutasavvıflarına ait hikmetli sözler bulunmaktadır.
300

 Nesefî‟nin Medâriku’t-tenzîl’i de 

Mehmed Vehbi‟nin ana kaynaklarından birisidir. Müfessir, Nesefî‟nin bu tefsîrine iki yüz 

elli küsür yerde atıf yapmıĢtır.
301

 Örneğin Mehmed Vehbi,  ِ١غُ اٌذُّػبء ِّ َّْ سَثِّٟ ٌغََ  Benim“ اِ

Rabbim duâyı iĢitir”
302

 âyetinin yorumunu Medârik‟ten nakille: “ ِ١غُ اٌذُّػبء ِّ َّْ سَثِّٟ ٌَغَ غ١ِتُ  ,اِ ُّ ٌَ

ذَٖ .makamınadır ki: „Duâyı kabul eder‟ demektir اٌذػَُبء ِّ ْٓ ؽَ َّ ٌِ غَ اللهُ  ِّ  kavli de bu عَ

kabildendir. Yani „hamdeden kimsenin hamdini Allâhü Te„âlâ iĢitir‟ demek „kabul eder‟ 

demektir”
303

 Ģeklinde tefsîr etmiĢtir. 

Müfessir, Sebe 53.  âyetteki  ٌِْغ١َْت َْ ثِب ٠مَْزِفُٛ َٚ  ibâresini Medârik‟ten nakille: “ ٌِْغ١َْت ْٛ ثِب ُّ  yani ٠َزىٍَََّ

gayba söz söyler manasınadır”
304

  Ģeklinde yorumlamıĢtır. Aynı Ģekilde Mehmed Vehbi, 

bu âyetin peĢi sıra gelen 54. âyetteki  ًَ  ve ؽَغَض kelimesini mani oldu anlamına gelen ؽ١ِ

 ُْ ِٙ ِٙ  kelimesinin de ثِؤؽ١ََْبػِ ضبٌَِ ِْ َ ُثِب  anlamında olduğunu Medârik‟ten nakletmiĢtir.
305

  

Mülk 4. âyetteki  ِٓ ر١َْ  lafzını: “Kerrateyn ile murad; çok kere dönüp bakmaktır. Yoksa iki وَشَّ

kere bakmaya münhasır değildir. Yani „Bir adam semâya ne kadar çok bakarsa baksın 

semâda ayıp noksan ve intizâmında bir halel göremez. Ancak gözü yorulur‟ demektir”
 306

 

Ģeklinde nakletmiĢtir.  

Nizâmüddîn Hasan b. Muhammed en-Nîsâbûrî - Garâ’ibu’l-Kur’ân: On üçüncü 

yüzyılın sonları ile on dördüncü yüzyılın baĢlarında yaĢadığı bilinen Nîsâbûrî, itikatta 

EĢ„arî, amelde ġafi„î mezhebini benimsemiĢtir. Müfessir ve astronomi âlimi olarak 

tanınmıĢtır. Tebriz‟de yaĢayan Kutbuddîni ġirazî‟nin talebelerinden olup onun 

rasathanesinde çalıĢmıĢtır. Astronomiye dair telifleri bulunan Nîsâbûrî‟nin takvimlerin 

oluĢturulması, namaz saatlarinin tespiti gibi önemli konularda katkıları olmuĢtur. 1311 

yılından sonra dînî ilimlerle meĢgul olan Müfessir‟in en önemli eseri Garâ’ibu’l-

                                                           
300

 Mustafa Öztürk, “Medârikü‟t-tenzîl ve hakâiku‟t-te‟vîl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003), 28/292-293.  
301

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/4, 35-36, 41-42, 57, 66, 70, 74, 76, 91, 131; 2/92, 120, 232; 3/52, 

56, 59, 119, 143, 154, 179, 202; 4/39, 110, 119, 204, 228, 261, 289; 5/10, 33, 39, 65, 69, 93, 104, 153, 

245, 381; 6/76, 85, 88, 98, 109, 123, 159, 216, 335; 7/17, 146, 247, 278, 366, 404, 450; 8/5, 18, 20, 41, 

59-60, 71, 94, 97, 100, 104-105; 9/7, 11, 17, 30, 35, 39, 74, 137, 141, 153; 10/10-11, 26, 62, 92, 140; 

11/15, 21, 32, 67, 74, 117, 119, 161, 174, 204; 12/3, 9, 39, 72, 79, 94, 102, 105, 111, 115; 13/344-345, 

383, 412-413,416, 420-421; 14/31, 78, 118, 140, 179,  15/91, 323. 
302

 Ġbrâhîm 14/39. 
303

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/235. 
304

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/163. 
305

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/164. KrĢ. en-Nesefî, Medâriku’t-tenzîl, 3/73-74.  
306

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/93. KrĢ. en-Nesefî, Medâriku’t-tenzîl, 3/511.  



70 

 

Kur’ân’dır.
307

 Nîsâbûrî, eserinin üslûbu ve faydalandığı kaynaklar hakkında mukaddime 

kısmında epeyce malumat vermiĢtir. Bazı dostlarının önerisi ile eserini telife karar 

vermiĢ, er-Râzî‟nin metodunu takip ederek onun açıklamalarını özetlemiĢtir. Müfessir yer 

yer ZemahĢerî‟nin Keşşâf‟ından da faydalandığını söylemiĢtir.
308

 Nîsâbûrî‟nin tefsîri de 

Mehmed Vehbi‟nin sıkça müracaat ettiği kaynaklardandır. O, iki yüz elli küsür yerde 

Nîsâbûrî‟den nakil yapmıĢtır.
309

 Örneğin   ب َّ ُ ْٓ ؽ١َْشُ ؽِئزْ ِِ ٌْغََّٕخَ فىَُلَا  عُهَ ا ْٚ صَ َٚ ْٔذَ  ْٓ أَ َُ اعْىُ ٠َب آدََ َٚ  “Ey 

Âdem! Sen ve eĢin cennette kalın. Dilediğiniz yerden yiyin”
310

 âyetinde Mehmed Vehbi, 

Hz. Âdem ve Havvâ‟nın cennette sâkin olmalarıyla emrin emr-i taabbudî ya da ibâha 

olup teklifi bir emir olmadığını Nîsâbûrî‟nin görüĢünü zikrederek tefsîr etmiĢtir. Aynı 

Ģekilde âyette cennetle murad cennet-i huld‟dür demiĢtir. Ekletmek emri ise yine ibâha 

içindir. Yani cennetteki yiyeceklerden yemek onlar için vacip kılınmamıĢtır.
311

  

Mehmed Vehbi  ِٗ ْٓ دُِٚٔ ِِ  َٓ براَ خٍَكََ اٌَّز٠ِ َِ  Haydi, Allâh‟ı bırakıp da taptıklarınızın“  فَؤسَُِٟٚٔ 

yarattığını bana gösterin!”
312

 âyetinde geçen ِٟٔ  lafzını Nîsâbûrî‟den nakille: “Bu فَؤسَُٚ

âyette َُِٟٔٚفَؤس emri müĢrikleri taciz içindir”
313

 Ģeklinde açıklamıĢtır.   

Mehmed Vehbi,  َْ ٍْكِ أفَلَا ٠َؼْمٍُِٛ ٌْخَ غُْٗ فِٟ ا َٕىِّ شُْٖ ُٔ ِّّ ْٓ ٔؼَُ َِ َٚ  “Kime uzun ömür verirsek onu yaratılıĢta 

tersine çeviririz. Hiç düĢünmezler mi!”
314

 âyeti hakkında, Nîsâbûrî‟den: “Yevm-i 

kıyâmette kâfirlerin ömür cihetinden itizâr kapılarını kapamıĢtır. Zîrâ onlar: „Biz dünyada 

az yaĢadık. Eğer dünyada çok ömür verseydin bizde kusur bulamazdın‟ demelerini bu 

âyet-i celîle reddetmiĢtir. Çünkü azıcık ömürde ihtidâ mümkünken ihtidâ etmeyen çok 

yaĢasa yine ihtidâ etmeyeceği ve belki ihtidâya kabiliyet kalmayacağı meydandadır. Zira 

beyân olunduğu vechile insanın yaĢadıkça Ģuuru azaldığı malum bir hakikattır”
315

 

yorumunu nakletmiĢtir.  

                                                           
307

 Ali Turgut, “Nizâmuddin en-Nîsâbûrî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2007), 33/181-182. 
308

 Ali Turgut, “Garâʾibu‟l-Kurʾân ve regâʾibu‟l-furkân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996), 13/358. 
309

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/252; 3/216; 4/117, 119, 216; 5/2, 24, 241, 272, 274, 366; 6/3, 7, 

20, 28, 37, 40, 118, 227, 254, 260; 7/8, 11-12, 21, 23, 25-26, 36-38, 40, 45, 48, 51;8/3-4, 13, 19, 97, 

100, 104, 171, 175-176, 179, 198; 9/2, 7, 22, 40, 71, 72, 74, 77, 97-98, 101; 10/3, 5, 13, 27, 29, 118, 

122, 124, 136, 138; 11/18, 60, 104, 112, 121, 127-128, 134, 138-139, 142, 144; 12/31, 54, 120, 122, 

159, 165, 196, 201, 226, 228; 13/53, 97, 117, 201, 268, 280, 321, 362, 387, 417; 14/13, 49, 59, 95, 211, 

256, 521;15/14, 40, 109, 120, 128, 159, 173, 185, 191, 209. 
310

 el-A„râf 7/19.  
311

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/20. KrĢ. Nizâmuddîn Hasen b. Muhammed b. Huseyn el-„Arec en-

Nîsâbûrî, Garâ’ibu’l-Kur’ân ve regâ’ibu’l-furkân, thk. ġeyh Zekeriyyâ „Umeyrât (Beyrût: Dâru‟l-

Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1416), 3/214.  
312

 Lokmân 31/11. 
313

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/415. KrĢ. en-Nîsâbûrî, Garâ’ibu’l-Kur’ân, 5/424.  
314

 Yâsîn 36/68. 
315

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/273-274. KrĢ. Nîsâbûrî, Garâ’ibu’l-Kur’ân, 5/544.  



71 

 

Ebu’l-Hasen ‘Alâuddîn Ġbrâhîm el-Hâzin - Lubâbu’t-te’vîl: On dördüncü yüzyılda 

yaĢayan Hâzin‟in menĢei Bağdat‟tır. Tefsîr, hadîs, tarih ve fıkıh ilimleri ile iĢtigal etmiĢtir. 

DımeĢk‟te kütüphane yönetiminde uzun yıllar çalıĢtığından Hâzin lakabıyla anılmıĢtır. 

Bir süre Ģeyhlik de yapan Hâzin‟in tefsîr alanındaki eseri Lubâbu’t-te’vîl’dir. Bu eser 

Tefsîru’l-Hâzin diye de anılmaktadır. Hâzin eserinin mukaddimesinde; Me‘âlimu’t-tenzîl, 

Keşşâf, Mefâtîhu’l-gayb ve Envâru’t-tenzîl‟den faydalandığını ifade etmiĢtir. Hem rivâyet 

hem de dirâyet tefsîri özelliklerini bir arada bulunduran Hâzin‟in, tefsîrinde âyetin âyetle 

ve hadîsle tefsîri, mezhep görüĢleri ön plandadır.  Ġsrâîli rivâyetlere çokça yer verdiği için 

eleĢtirilmiĢtir.
316

 Hâzin‟in tefsîri Mehmed Vehbi‟nin müracaat ettiği kaynaklardan biridir. 

Mehmed Vehbi, bin iki yüz küsür yerde Hâzin‟den nakiller yapmıĢtır.
317

 Örneğin Bakara 

6. âyette geçen “küfr” kelimesini Hâzin‟den nakille: “Küfür; bir Ģeyi setredip örtmek 

mânasındadır. Kâfirler hakkı setredip kabul etmedikleri için kâfir denilmiĢtir” Ģeklinde 

açıklamıĢtır. Müfessir, bu cümlelerinin ardından yine Hâzin‟den küfrün çeĢitlerini “küfr-ü 

inkâri, küfr-ü cühûdî, küfr-ü inâdî ve küfr-ü nifâkî” olmak üzere dört madde halinde 

örnekleriyle beraber nakletmiĢtir.
318

  

 Zuhruf 5‟teki  ً وْشَ فَفْؾب ُُ اٌزِّ ىُ ْٕ âyetindeki أفَََٕنْشِةُ ػَ
319
 kelimesini Hâzin‟den nakille َٔنْشِةُ 

Arapça olarak ُٔزَشُْن  ve  ً kelimesini Türkçe olarak „iraz etmek فَفْؾب
320

 Ģeklinde açıklamıĢtır. 

Ahzâb 73‟teki  َبَٔخ َِ َ  kelimesinden kastedileni Hâzin‟den nakille: “Tekâlüf-i Ġlahiyenin الْْ

cümlesine Ģâmildir”
321

 Ģeklinde izah etmiĢtir.  

Sâd 61. âyette dünyada insanları hak yoldan saptıranların âhirette azâplarının iki kat 

olacağı anlatılmaktadır.
322

 Mehmed Vehbi, bu âyeti Hâzin‟den nakille: “Kendinin 

dalâletiyle iktifâ etmeyip baĢkalarını idlâl edenlerin azâpları iki kat olur. Zîrâ birisi 

dalâlin diğeri idlâlin cezasıdır. Çünkü herkesin cezası ameline göredir. Binaenaleyh bu 

                                                           
316

 Ali Eroğlu, “Hâzin, Ali b. Muhammed”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1998), 17/125-126.  
317

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/3, 9, 14, 23, 27-28, 34, 41, 46, 50, 53; 2/3, 15, 23, 31, 35-36, 42, 

44, 63, 68, 80; 3/3, 14, 31, 37, 39, 48, 56, 58, 59, 74; 4/5, 7-8, 10-12, 19-20, 22, 35-36, 40, 44, 46, 53; 

5/5, 13-14, 16, 18-19, 27, 38-39, 45, 47, 54, 56; 6/2, 7-9, 11, 18, 22, 24, 27, 31, 35, 38; 7/4, 6, 16, 21, 

26, 32, 35-37, 51-52, 59-60, 62; 8/3, 5, 12, 14, 16, 18, 21, 24, 26-27, 33; 9/3, 8, 10, 14, 20, 36, 38, 40, 

43, 49; 10/3, 14, 19, 25, 27, 29, 34, 47, 57, 64;11/3, 19, 34, 36, 39, 41, 87, 103, 106, 111;12/5, 18, 21, 

26, 34, 42, 44, 47, 49, 50;13/5, 17, 33, 44, 53, 201, 222, 229, 273, 287; 14/6, 23, 27, 40, 42, 52, 59, 68, 

71, 79;15/12, 14, 31, 31, 45, 64, 80-81, 87, 89, 94, 98. 
318

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/34-35. KrĢ. Ebu‟l-Hasen „Alâuddîn „Alî b. Muhammed b. Ġbrâhîm 

el-Hâzin, Lubâbu’t-te’vîl fî me‘âni’t-tenzîl (Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1415), 1/26.  
319

 ez-Zuhruf 43/5. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/328.  
320

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/329. KrĢ. Hâzin, Lubâbu’t-te’vîl, 4/105.  
321

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/98. 
322

 Sâd 38/61. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/408.  



72 

 

gibilerin azâpları iki kat olmak onlar hakkında zulûm olmaz ki kendi istihkaklarıdır”
323

 

cümleleriyle tefsîr etmiĢtir. 

Ni‘metullâh b. Mahmûd en-Nahcuvânî - el-Fevâtihu’l-ilâhiyye: On beĢinci yüzyılın 

sonları ya da on altıncı yüzyılın baĢlarında vefât ettiği ihtimal dâhilinde olan Ni„metullâh 

Efendi‟nin menĢei Azerbaycan‟dır. Daha çok tasavvufî yönü ön planda olan Müfessir‟in 

NakĢibendî tarikatına mensûp olduğu bilinmektedir. Hayatının bir kısmını doğduğu 

yerde, diğer bir kısmını ise AkĢehir‟de geçirmiĢtir. Hakkında teferruatlı bilginin olmayıĢı 

mütevâzi bir yaĢam sürmesine, Ģan ve Ģöhretten uzak durmasına hamledilmiĢtir. O, dini, 

menfaatlerine alet eden hilekâr ve rüĢvetçi fetvâcılara, dünyalık peĢinde koĢan fakihlere 

ve sahte Ģeyhlik iddiasında bulunanlara karĢı dik bir duruĢ sergilemiĢ ve bunu eserlerinde 

iĢlemiĢtir. Onun tefsîr alanında en önemli eseri el-Fevâtihu’l-ilâhiyye’dir. Bu eserin en 

önemli özelliği zâhiri ve tasavvufî yorumları bir arada barındırması, âyetler arası 

tenâsübe dikkat çekmesi ve bazı yerlerde dipnot kullanmıĢ olmasıdır.
324

  

Ni„metullâh Efendi‟nin tefsîri de Mehmed Vehbi‟nin müracaat ettiği kaynaklardandır. 

Mehmed Vehbi, seksen küsür yerde Ni„metullah Efendi‟den görüĢ nakletmiĢtir.
325

 

Örneğin Mehmed Vehbi, Nisâ‟ 85‟teki  ًؽَفَبػَخً ؽَغََٕخ ifadesini Ni„metullâh Efendi‟den 

nakille: “Hukûkullaha ve hukûk-u ibâda riâyetle beraber hayra tergîb ve Ģerden teb„îd 

nefsine menfaat kastetmeksizin rıza-yı Bârî için vâki„ olan Ģefâ„attır. Mü‟minlerin 

birbirlerine hayırla vâki„ olan duâları, iki kimse beynini ıslâh, bir kimsenin gıyabında 

menfaatına sa„yetmek ve mazarratını def‟e çalıĢmak Ģefâ„at-ı hasene kabîlindendir”
326

 

cümleleriyle açıklamıĢtır. 

Mâ‟ide 70‟de Yüce Allâh, Ġsrâîloğullarından mîsâk alıp resûller gönderdiğini fakat 

onların bu ahde sâdık kalmadıklarını, kendilerine gönderilen elçileri katlettiklerini ifade 

etmektedir.
327

 Mehmed Vehbi, Ġsrâîloğullarından alınan ahd ve katledilen enbiyâ ile 

kastedileni Ni„metullah‟tan nakille: “Allâhü Te„âlâ ‟ya Ģirketmemek ve enbiyânın 

                                                           
323

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/408. KrĢ. Hâzin, Lubâbu’t-te’vîl, 4/46. 
324

 YaĢar Kurt, “Ni„metullâh b. Mahmûd en-Nahcuvânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007), 33/132-133.  
325

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/59, 91-92, 183, 196; 2/94, 109, 158, 225; 3/50, 109, 147, 251, 

266, 287; 4/16, 36, 38, 65, 97, 161, 202, 271, 273; 5/41, 63, 67, 72, 120, 143, 192; 6/2, 93, 100, 130, 

221; 8/40, 66, 88, 100-101, 108, 291, 306; 9/8, 97; 10/18, 37; 10/18, 37, 131, 137, 154, 204, 398; 11/96, 

102, 112, 114, 118, 132, 134, 141, 179, 193, 203, 226, 293, 406; 12/24, 35, 46, 49, 62, 80, 85, 117, 122, 

126, 129, 137-138, 167, 191.  
326

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/161. KrĢ. Ni„metullâh b. Mahmûd en-Nahcuvânî, el-Fevâtihu’l-

ilâhiyye ve’l-mefâtîhu’l-gaybiyye el-mûdıhatu li’l-kelimi’l-Kur’âniyye ve’l-hikemi’l-furkâniyye (Mısır: 

Dâru Rikkâb li‟n-NeĢr - el-Gavriyye, 1999), 1/162.  
327

 el-Mâ„ide 5/70. 



73 

 

cümlesine îman edip husûmet eylememek ve Tevrât‟ın ahkâmına tamamıyla riâyet 

etmektir”
328

 cümlesiyle ve Ġsrâîloğullarının nefislerinin arzu etmedikleriyle kastedilenin 

ise: “Tekâlif-i ilâhiye vech üzere amel etmek ve ibâdetin meĢakkatini çekmektir. 

Katlolunan enbiyâ ise Zekeriyâ, Yahyâ ve daha ismini bilmediğimiz bazı zevâttır”
329

 

Ģeklinde açıklamıĢtır. 

Kehf 61‟de Hz. Mûsâ ile genç arkadaĢının bir yolculuk esnasında yol azıkları olan balığı, 

dinlenme molası verdikleri yerde unutmalarından bahsedilmektedir. Vehbi, Hz. Mûsâ ve 

arkadaĢının balığı unutmalarının keyfiyetini Ni„metullâh Efendi‟den: “Denizlerin ictimâ 

ettiği mahalde bir pınar baĢında istirahat için oturduklarında Hz. Mûsâ bir taĢı, baĢı altına 

yastık ederek yatar. YûĢâ‟ abdest alır, abdest suyundan zenbilin içindeki balığa 

dokunmasıyla sudan harikulade olarak balık dirilir ve denize gider. Gittiği yer balığın 

cesâmetine göre yol bulur. YûĢâ‟ bu halden taaccüb eder. Hz. Mûsâ kalktığında haber 

vermeyi niyet ederse de lihikmetillâh unutur. Hz. Mûsâ kalkar yollarına devam ederler. 

Bir gün bir gece gittikten sonra kuĢluk vakti âyette beyân olunduğu vechile kuĢluk ta„âmı 

isteyince balığın denize gittiği mahalin kemer gibi yol olduğunu haber verir. Hz. Mûsâ 

denizlerin birleĢtiği yere gelinceye kadar yorulmamıĢtı. Fakat matlûbun bulunduğu 

mahâlli geçince yorulmuĢ ve yorulduğunu da haber vermiĢtir”
330

 Ģeklinde nakletmiĢtir.  

Ebussuûd Efendi - ĠrĢâdu’l-‘akli’s-selîm: On altıncı yüzyılda yaĢayan Ebussuûd 

Efendi, Sultânü‟l-müfessirîn, Hâtimetü‟l-müfessirîn, Müftilenâm, ġeyhülislâm, Muallim-i 

sânî, Ebû Hanîfe-i sânî gibi ünvanlara sahiptir. Kadılık, müderrislik ve Ģeyhülislâmlık 

yapan Ebussuûd Efendi‟nin tefsîr alanındaki en önemli eseri İrşâdu’l-‘akli’s-selîm‟dir.
331

 

Müfessir, eserinin mukaddimesinde pek çok tefsîri okuyup bunlardan istifade ederek 

eserini yazdığını belirtmiĢtir. Bununla beraber Keşşâf‟ın ve Envâru’t-tenzîl‟in onun 

nezdinde özel bir yeri vardır. Ebussuûd eserini kaleme alırken bilhassa Kur‟ân-ı Kerîm‟in 

fesâhâtı ve belâgâtı üzerinde durmuĢ, âyetler arasındaki münâsebete dikkat çekmiĢ, ince 

ve gizli manaları ortaya çıkarmak için özen göstermiĢ, bazen gramer ve i„rab vecihlerine 

değinmiĢ, Ģiirle istiĢhad göstermiĢ, yer yer de kırâat farklarına iĢaret etmiĢtir. Eserde az da 

                                                           
328

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/143-144. 
329

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/143-144. KrĢ. en-Nahcuvânî, el-Fevâtihu’l-ilâhiyye, 1/200.  
330

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/204. KrĢ. Nahcuvânî, el-Fevâtihu’l-ilâhiyye, 1/485.  
331

 Ahmet Akgündüz, “Ebussuûd Efendi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1994), 10/365-371.  



74 

 

olsa Ġsrâîliyat bulunmakla beraber Müfessir bunların bazılarının uydurma olduklarını 

söylemiĢtir.
332

 

Ebussuûd‟un İrşâdu’l-ʿakli’s-selîm’i Mehmed Vehbi‟nin faydalandığı kaynaklardandır. 

Müfessir, Ebussuûd Efendi‟den dört yüz yetmiĢ küsür yerde nakilde bulunmuĢtur.
333

 

Örneğin Âl-i „Ġmrân 4‟teki   ِ ”Allâh‟ın âyetleri“ ثِآ٠بدِ اللََّّ
334

 ifadesini nebîlere gönderilen 

kitaplar ve mucizeler olarak Ebussuûd‟dan nakletmiĢtir.
 335

 

Mehmed Vehbi, Tâhâ 105-107. âyetlerindeki لَبػًب lafzının düz ova, gâyet parlak ve berrak,  

 kelimesinin ise her tarafından bakıldığında düz bir saf gibi görülme manasına فَفْقَفًب

geldiğini Ebussuûd Efendi‟ye atfetmiĢtir.
336

 

Mücâdele 22‟deki  ٍثِشُٚػ kelimesinin manasının kalp nuru, Kur‟ân ya da düĢmana karĢı 

nusret olduğunu Ebussuûd‟un tefsîrinden alan Mehmed Vehbi, ibâreyi bu manalara 

binâen: “Allâhü Te„âlâ mü‟minleri kendi indinden nûr-u kalple, nûr-u Kur‟ân‟la, 

düĢmanları üzerine galebe ve nusretle takviye buyurdu”
337

 Ģeklinde tercüme etmiĢtir.  

Ġsmâil Hakkı Bursevî - Rûhu’l-beyân: On sekizinci yüzyılda yaĢamıĢ olan Ġsmâîl 

Hakkı Bursevî, Bulgaristan‟da doğmuĢ olmasına rağmen uzun yıllar Bursa‟da ikâmet 

ettiğinden Bursevî lakabıyla meĢhur olmuĢtur. Bununla beraber bir dönem Üsküdar‟da 

bulunduğundan Üsküdârî, tasavvufî mensûbiyeti itibariyle Celvetî nisbesine hâizdir. 

Erken yaĢlardan itibaren ilimle iĢtigal eden Bursevî, hüsn-ü hat, fıkıh, kelâm, ferâiz, 

tecvîd, Farsça, „Arapça ile ilgilenmiĢtir. 1685 yılında Ģeyhi, Osman Fazlı tarafından 

Bursa‟ya halîfe tayin edilen Bursevî, Ģeyhinin tavsiyesiyle Ulu Câmi‟de ve Bursa‟nın 

muhtelif camilerinde vaaz vermiĢtir. Vaazlarında Kur‟ân-ı Kerîm‟i mushaf sırasına göre 

tefsîr etmiĢ, vaazlarına tasavvufî yorumlar ve Ģiirler ekleyerek meĢhur eseri Rûḥu’l-

beyân‟ı „Arapça olarak kaleme almıĢtır.
338

 Bu eserinin önemli kaynakları 

Keşşâf, Mefâtîhu’l-gayb, Câmi‘u’l-beyân, Envâru’t-tenzîl, Medâriku’t-tenzîl, Bahru’l-
                                                           
332

 Süleyman AteĢ, “ĠrĢâdü‟l-„aḳli‟s-selîm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2000), 22/456-458.  
333

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/46, 55, 58, 60, 94, 98-99, 102, 127, 131, 133; 2/197-198, 202, 

206, 212, 242, 248-249, 276; 3/3, 8, 23, 50, 65-66, 74, 76, 81, 84, 94; 4/8, 38, 40-41, 68, 81, 88-89, 119, 

124, 126, 130; 5/7, 9, 15, 19, 22, 39, 47, 49, 55, 57; 6/67, 93, 117, 124, 194; 7/6, 9, 31, 78, 92, 94, 117, 

122, 197,202; 8/8, 15, 40, 129, 134, 183, 189, 257, 271, 278; 9/73, 136-138, 143, 214, 238, 247, 253, 

263, 265, 267; 10/4, 7, 12, 21-22, 42, 44, 108, 127, 134,137; 11/6-7, 19, 222, 225, 410, 415, 425, 447, 

450, 453; 12/4, 63-64, 109, 114, 126, 166, 206, 223, 227, 263; 13/6, 22, 34-36, 39, 41, 45, 54, 59, 67, 

71; 14/ 28, 84, 114, 157, 168, 243, 268, 388, 412, 423-424; 15/3, 7, 10, 12, 22, 24-25, 29, 38, 40. 
334

 Âl-i „Ġmrân 3/4. 
335

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/8. KrĢ. Ebussuûd, İrşâdu’l-‘akli’s-selîm, 2/5.  
336

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/389. KrĢ. Ebussuûd, İrşâdu’l-‘akli’s-selîm, 6/42.  
337

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/442. KrĢ. Ebussuûd, İrşâdu’l-‘akli’s-selîm, 8/224.  
338

 Ali Namlı, “Ġsmâil Hakkı Bursevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2001), 23/102-106.  



75 

 

muhît, Bahru’l-ʿulûm, İrşâdu’l-ʿakli’s-selîm’dir. Müfessir, eserinde esbâb-ı nüzûle dikkat 

çekmiĢ, nâsih ve mensûh âyetleri iĢlemiĢ, kelimelerin sarf ve nahiv yönünden tahlillerine 

yer vermiĢtir.
339

 Bütün bunlarla beraber daha pek çok özelliği bulunan ve kendinden 

sonra yazılan birçok esere de kaynaklık eden eser Mehmed Vehbi‟nin istifâde ettiği 

kaynaklar arasında yer almaktadır. Mehmed Vehbi, on yerde Rûhu’l-beyân ismini 

zikretmek suretiyle Bursevî‟nin görüĢüne atıfta bulunmuĢtur.
340

 Örneğin Mehmed Vehbi, 

Ra„d 13‟teki  َاػِك َٛ ًُ اٌقَّ ٠شُْعِ َٚ  “Allâhü Te„âlâ yıldırımları gönderir”
341

 âyetindeki  َاػِك َٛ  فَ

kelimesini Rûhu’l-beyân‟dan: “Zikrullâh ve tesbîhle meĢgul olan kimseye sâika isâbet 

etmez. Zîrâ sâika eser-i gazaptır. Zikrullâh ise rahmeti câlip gazâb-ı dâfi„dir”
342

 Ģeklinde 

nakletmiĢtir. 

Neml 45-52. âyetlerde Semûd kavminin günahları sebebiyle helâk olmaları 

anlatılmaktadır. 53‟te ise Hz. Sâlih ve îman edenlerin kurtulmaları  وَبُٔٛا َٚ ُٕٛا  َِ َٓ آَ ْٔغ١ََْٕب اٌَّز٠ِ أَ َٚ

 َْ  âyeti ile ifade edilmektedir. Mehmed Vehbi, kurtulan kimselerin sayısı ve ٠زََّمُٛ

yerleĢtikleri yerle ilgili bir rivâyeti Rûhu’l-beyân‟a atfen nakletmiĢtir. Buna göre Hz. 

Sâlih ve ona îman eden on bin kiĢi kurtulmuĢ Yemen‟de Ģu anki adı Hadramevt olan 

beldeye hicret etmiĢlerdir. Mehmed Vehbi, hicret etme sebeplerini de: “Çünkü arz-ı 

zulûmden arz-ı salâha hicret sünnet-i enbiyâdandır”
343

 cümlesiyle izah etmiĢtir.  

Mehmed Vehbi, Kasas 74‟te َٟ َٓ ؽُشَوَبئِ  âyetinde geçen Ģirk kelimesini Rûhu’l-beyân‟dan أ٠َْ

nakille: “ġirk yalnız Ģirk-i zâhiriye münhasır değildir. Belki Ģirk-i bâtınî dahî olur. Çünkü 

bazı kimse nefsinin emrini Allâh‟ın emri üzerine tercih, bazıları zevcesine itaatı Allâh‟a 

itaat üzerine takdim ve bazıları da ticareti tekâlif-i ilâhiye üzerine tercih ederler. Bu 

sebeplerle ubûdiyyetini unuturlar. Bunlardan hiç birisi de yevm-i kıyâmette menfâat 

vermez ve onlardan kaybolur. Evet! Ticaret lazımdır, fakat o ticarete kudret veren Allâh‟a 

ubûdiyeti terketmemek Ģarttır. Binaenaleyh ticaretini ibâdetine mani tutan kimsenin 

indellâh itizarı makbul değildir”
344

 Ģeklinde açıklamıĢtır. 

Muhammed Sıddîk Bahâdır Hân - Fethu’l-beyân: On dokuzuncu yüzyılda yaĢamıĢ 

olan Sıddîk Bahâdır Hân, Hindistanlı bir âlimdir. Ehl-i hadîs ekolünün kurucularından 

olan Müfessir, ġah Veliyyullah ed-Dihlevî‟nin görüĢlerinden etkilenmiĢtir. Bu minvalde 

                                                           
339

 Ali Namlı, “Rûhu‟l-beyân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2008), 35/211-213.  
340

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/144; 10/427; 11/13, 96, 126, 149, 197, 258; 12/66, 183. 
341

 er-Ra„d 13/13. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/141. 
342

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/144. KrĢ. Ġsmâîl Hakkı Bursevî, Rûhu’l-beyân (Beyrût: Dâru‟l-

Fikr, ts.), 4/353.  
343

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/149. KrĢ. Bursevî, Rûhu’l-beyân, 6/358.  
344

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/258. KrĢ. Bursevî, Rûhu’l-beyân, 6/428.  



76 

 

Kur‟ân ve sünnet ıĢığında Müslümanların sorunlarını çözüme kavuĢturma, bid„at ve 

hurâfe kaynağı olarak gördüğü fıkhî mezhepler ve tasavvufa karĢı çetin mücadeleler 

vermiĢtir. Bopal emîresi ile evliliği neticesinde maddî imkânlara kavuĢan Müfessir, tüm 

imkânlarını Ģehrin ilim merkezi haline gelmesi için sarfetmiĢtir. Tefsîr ve hadîs alanında 

pek çok eser bastırıp bunları çeĢitli ilim merkezlerine ücretsiz olarak göndermiĢtir. Pek 

çok medresenin açılmasında da öncülük eden Sıddık Hân, „Arapça, Farsça ve 

Urduca dillerinde birçok esere de imza atmıĢtır. Sıddık Han‟ın tefsîr alanındaki en önemli 

eseri Fethu’l-beyân’dır. Bu eserin baĢlıca kaynakları Medâriku’t-tenzîl, Tefsîru’l-

Ḳurʾâni’l-ʿazîm ve Fethu’l-kadîr’dir. Rivâyet yönü öne çıkan tefsîrin en dikkat çekici 

özelliği isrâîliyâta yer vermemiĢ olmasıdır.
345

  

Sıddık Hân‟la çağdaĢ olan Mehmed Vehbi, onun bu eserinden otuz küsür yerde nakilde 

bulunmuĢtur.
346

 Nitekim Mâide 119‟daki  َٓ ُْ  ve فَبدِل١ِ ُٙ  kelimelerini Fethu’l-Beyân‟dan فِذْلُ

nakille Ģöyle açıklamıĢtır: “Sadıkîn ile murad enbiya ve mü‟minlerdir. Onların sıdklarıyla 

murad, tevhîdleri ve îmânlarıdır.”
347

  Yine Mehmed Vehbi, A„râf 4‟deki  ٍىَْٕب٘ب ْ٘ ْٓ لَش٠ْخٍَ أَ ِِ  ُْ وَ َٚ

 َْ ُْ لبئٍُِٛ ُ٘  ْٚ ً أَ  .âyetinin anlamını: “Çok karyelerin ahalisini biz ihlâk ettik فَغبءَ٘ب ثَؤعُْٕب ث١َبرب

Binaenaleyh onlara Ģiddetli azâbımız geceleyin evlerinde istirahat ederken veyahut 

kuĢluk vakti uykuda oldukları halde geldi”
348

 Ģeklinde tercüme etmiĢ ve âyette geçen  ْٚ  أَ

edatının Ģekk için değil tafsîl için olduğunu Fethu’l-beyân‟dan nakletmiĢtir. Müfessir, 

buna nazaran âyetin anlamını: “Bizim azâbımız âsîler üzerine bazı kere gece gelir, kavm-i 

Lût gibi bazı kere kuĢluk vakti gelir kavm-i ġu„ayb gibi. Azâbımızın nüzûlünde geceyle 

gündüzün farkı yok”
349

 Ģeklinde tekrar vermiĢtir. En„âm 59‟daki  َّب اِلا َٙ ُّ ٌْغ١َْتِ لَا ٠َؼٍَْ فَبرِؼُ ا َِ ْٕذَُٖ  ػِ َٚ 

 َٛ ُ٘  “Gaybın anahtarları ancak Allâh‟ın katındadır. Onu sadece O bilir”
350

 âyetinin 

tefsîrinde gaybı bildiğini iddia edenlerin iddialarının yersiz olduğunu Fethu’l-beyân‟dan 

nakille: “Müneccim, kâhin ve remmâl gibi bir takım yalanlarla halkı aldatmak 

isteyenlerin davalarını bu âyet-i celile iptal etmiĢtir”
351

 cümlesiyle açıklamıĢtır.  

                                                           
345

 Abdülhamit BirıĢık - A. Cüneyt Eren, “Sıddîk Hasan Han”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2009), 37/92-95.  
346

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/86, 87, 90, 99, 101, 110, 115, 142, 187, 209, 212, 214, 218, 240-

241, 243, 249, 260, 290, 299; 6/5-6, 9,11-12, 15, 19, 31, 33, 36, 42, 85, 93, 109-110, 112, 117, 123, 127, 

130, 135, 162, 175, 203, 206, 209, 227, 232-233, 239.  
347

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/218. KrĢ. Ebu‟t-Tayyib Muhammed Sıddîk Bahâdır Hân, Fethu’l-

beyân fî makâsıdi’l-Kur’ân (Beyrût: el-Mektebetu‟l-„Asriyye, 1992), 4/93.  
348

 el-A„râf 7/4. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/5.  
349

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/6.  
350

 el-En„âm 6/59. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/288.  
351

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/290. KrĢ. Sıddîk Bahâdır Hân, Fethu’l-beyân, 4/155.  



77 

 

Kâdî ‘Ġyaz/Ebu’l-Fazl ‘Ġyâz b. Mûsâ b. ‘Ġyâz el-Yahsubî - eĢ-ġifâʾ: On ikinci yüzyılda 

yaĢayan Kâdî „Ġyaz hadîs, fıkıh ve dil alanında tanınmıĢ bir âlim olup Mâlikî mezhebine 

mensûptur. Sebte ve Gırnata Ģehirlerinde kadı olarak görev yapan Kâdî „Ġyaz daha çok 

hadîs sahasında eser verdiği için döneminde hadîs imamı diye anılmıĢtır. MeĢhur eseri eş-

Şifâ’dır.
352

 Bu eserde Hz. Peygamber‟e saygı, Allâh katındaki değeri, mucizeleri, ona 

salâtü selâm getirmek gibi konular anlatılmaktadır. Kâdî „Ġyaz bu eserini âyetlerden, 

hadîslerden ve pek çok müfessir‟in görüĢünden faydalanarak yazmıĢtır.
353

  

Mehmed Vehbi, birkaç âyetin tefsîrinde Kâdî „Ġyaz‟ın Şifâ-i Şerif adlı eserinden 

faydalanmıĢtır.
354

 Örneğin Müfessîr, Hucûrat 2. âyet ile ilgili bazı açıklamaları 

aktardıktan sonra Hz. Peygamber‟e sohbet esnâsında tazîm ve hüsn-ü âdâba dikkat 

edilmesi gerektiğinin tembih ve tavsiye buyurulduğunu ifâde etmiĢtir. Akabinde de Hz. 

Peygamber hayattayken emredilen bu tâzimin her daim gerekli olduğunu, onun hayatında 

sözlerine ne kadar itaat lazımsa vefâtından sonra da bu itaata kemâl-i inkiyâd lazım 

olduğunu Kâdî Ġyâz‟ın Şifâ‟sına atfen beyân etmiĢtir.
355

  

Yine Hacc 52. âyet bağlamında Garânik olayından bahsetmiĢ fakat bu kıssanın aslı 

olmadığını beyân ederek bunu reddeden isimleri “Kâdî Beyzâvi, Kâdî „Ġyaz, Hâzin ve 

Buhârî gibi efâzıl-ı ümmet”
356

 Ģeklinde sıralamıĢtır. Mehmed Vehbi bunun dıĢında bir 

yerde daha Kâdî „Ġyâz‟ın Şifâ‟sına atıfta bulunmuĢtur.
357

 

Atıfta Bulunduğu Diğer Müfessirler: Mehmed Vehbi‟nin, yukarıda ismi ve bazı 

örnekleri zikredilen müfessirlerin haricinde arasıra adına atıfta bulunduğu âlimler de 

bulunmaktadır. Bunlar Süfyân es-Sevrî
358

 Kaffâl (öl. 417/1026),
359

 Zeccâc (öl. 

311/923),
360

 Ebû Müslim Ġsfehânî (öl. 322/934),
361

 KuĢeyrî (öl. 465/1072) ve 

Vâhidî‟dir.
362

 Örneğin münâfıkların yeryüzünde bozgunculuk çıkaran kiĢiler olduğu 

anlatılan Bakara 11-12. âyetleri izah ederken Kaffâl‟ın: “Mâsiyeti izhâr ve dîne ihanet; 

                                                           
352

 Mehmet YaĢar Kandemir, “Kâdî „Ġyâz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2001), 24/116-118.  
353

 Mehmet YaĢar Kandemir, “eĢ-ġifâ bi-fîtaʿrîfi hukuki fî Ģerefi‟l-Mustafâ‟”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010), 39/134-138.  
354

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/68; 10/168-169; 14/34, 118. 
355

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/117-118. KrĢ. Ebu‟l-Fazl „Ġyâz b. Mûsâ b. „Ġyâz el-Yahsubî Kâdî 

„Ġyâz, eş-Şifâ’ bi ‘arîfi hukûki fî şerefi’l-Mustafâ (by.: Dâru‟l-Fikr, 1988), 2/41.  
356

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/169. 
357

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/68; 14/34. 
358

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/426. 
359

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/48; 2/12; 6/230; 7/190. 
360

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/127. 
361

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/38; 6/334. 
362

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/131. 



78 

 

yeryüzünü ifsâddır. Çünkü Ģeriat; ahvâl-i ibâdın hüsn-ü cereyanını temin için sevk 

olunmuĢ kavânin-i ilâhiyedir”
363

 görüĢünü nakletmiĢtir. Nisâ‟ 62‟deki  ٌَق١ِجخ ُِ  ُْ ُٙ  أفََبثزَْ

ifadesinde kendilerine musîbet isabet edenlerin münâfıklar, musîbetin ise Hz. Ömer'in 

Hz. Peygamber‟in hükmüne razı olmayan bir münâfığı katletmesi olduğunu Zeccâc‟ın 

görüĢüne atfen söylemiĢtir.
364

 Yine Nisâ‟ 65.  َْ ُٕٛ ِِ سَثهَِّ لَا ٠ئُْ َٚ  nın önce‟فلََا  âyetindeki فلََا 

geçen kelâmı nefiy,  َسَثِّه َٚ ‟nin kasem ve  َْ ُٕٛ ِِ  nenin kasemin cevabı olduğunu beyân‟لَا ٠ئُْ

ederek bu yorumun Vâhidî‟ye ait olduğunu söylemiĢtir.
365

  

Ġsim Zikretmeden Müfessirlerin Çoğunluğunun GörüĢünü Belirtmesi: Mehmed 

Vehbi, yaklaĢık yüz yerde “ekser müfessirin beyânı vechile, cumhur-u müfessirînin 

cümle-i beyânatı, müfessirin ittifakları, bazı müfessirlere nazaran” gibi ifadelerle genel 

görüĢ belirterek izahlar yapmıĢtır.
366

 Örneğin Nisâ‟ 1. âyetteki  ٍَاؽِذح َٚ ْٓ ٔفَْظٍ  ِِ  ifadesi için: 

“Nefs-i vâhide ile murad Âdem a.s olduğunda müfessirînin ittifakları vardır. Binaenaleyh; 

cümle insanların Âdem neslinden olduğuna âyet-i celile delil-i vazıhtır”
367

 demiĢtir. 

Mehmed Vehbi,  ٍغْطُٛس َِ وِزبَةٍ  َٚ  “satır satır yazılı kitâba”
368

 âyetindeki  ٍوِزبَة kelimesi 

hakkında: “Levh-i mahfûz veyahut Tevrât-ı Ģerîf veyahut insanların amel defterleri olmak 

ihtimali varsa da burada kitâpla murad; Kur‟ân olmak ihtimali ağleb olduğu cihetle ekser 

müfessirîn, Kur‟ân olmasıyla tefsîr etmiĢlerdir”
369

 demiĢtir.  

Yine Mehmed Vehbi, Hadîd 8. âyetteki  ُْ ١ضبَلىَُ ِِ لَذْ أخََزَ  َٚ  ibâresi hakkında: “Ahd-ü mîsâk ile 

murad; Hz. Âdem‟in zahrından zürriyetini çıkarıp „Ben sizin Rabbiniz olmadım mı?‟ 

suâline cevapta verdikleri ahd-ü mîsâk olduğunu söyleyenler varsa da Resulüllah‟ın 

davetini kabul îcâbeden delilleri ortaya koymak ve o delillere nazarın ahd-ü mîsâk 

olmasını ekser müfessirîn beyân etmiĢlerdir. Nâzi„ât 43. âyet hakkında ise “„bazı 

müfessirîn َ٘ب ْٓ رِوْشَا ِِ ْٔذَ  َُ أَ َُ  âyetindeki ف١ِ ْٓ  .kelimesi onların suallerini red ve inkârdır ف١ِ ِِ ْٔذَ  أَ

َ٘ب ”iptidâ-yı kelâmdır‟ dediler رِوْشَا
370

 demiĢtir. 

                                                           
363

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/48.  
364

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/127. 
365

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/131 
366

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/13-14, 86, 135, 155; 2/212-213, 229; 3/105; 4/3, 5, 80; 5/289, 300, 

379; 6/22, 61, 75, 229, 268, 307, 314-315, 334; 7/14, 88, 152, 413; 8/31, 55, 165; 9/78, 103; 10/168, 

232, 287, 307, 320, 345, 370, 373-374; 11/127, 142,  307, 394; 12/372, 397; 13/198, 251, 413, 476-477, 

485, 503; 14/12-13, 87, 116-118, 124, 128, 134, 145, 165, 172, 197; 15/94, 129, 155, 263, 387, 442, 

514, 566, 571. 
367

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/3. 
368

 et-Tûr, 52/2. 
369

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/216. 
370

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/387. 



79 

 

Müfessirlerin GörüĢünü Beyân Edip Tercih Yapması:  Mehmet Vehbi, yaklaĢık yüz 

elli beĢ yerde ilgili konu hakkında ihtilafları belirttikten sonra “esah olan” ifadesini 

kullanarak benimsediği görüĢü kaydetmiĢtir.
371

 Örneğin Fâtihâ 7. âyetteki kendilerine 

gazap olunanlarla kastedilenin Yahudiler, dalâlette olanların Hrıstiyanlar olduğuna dair 

bir görüĢ olduğunu belirtmiĢ fakat tercih ettiği görüĢü: “Ekser-i müfessirînin ihtiyarları 

veçhile esah olan gazâb-ı ilâhiye mazhar olanlardan murad; her ümmetten âsîler ve dâl 

olanlarla murad; câhil billâh olanlardır”
372

 cümlesiyle ifade etmiĢtir. 

Bakara 245‟te mallarını Allâh rızası için harcayarak karz-ı hasen yapanlara ecirlerinin kat 

kat verileceği anlatılmaktadır. Mehmed Vehbi, âyetteki karz-ı hasen için: “Vâcip ve 

nâfile her türlü sadakata Ģâmil olduğunu, bazı müfessirîn beyân etmiĢlerse de esah olan 

nâfile sadakadır. Çünkü karz; nâfile olup vacip değildir”
373

 demiĢtir. 

3.2.2.2. Hulâsatu’l-Beyân’da Hadîs 

Hadîs kelimesi lügatta “meydana gelmek, genç olmak, îcad etmek, yeni olmak, yeniden 

oluĢturmak, haber vermek, sohbet etmek, (kılıcı) cilalamak”
374

 gibi anlamlara gelen  َسذَ ؽ   

h-d-s kökünden türetilmiĢ fe„îl vezninde isimdir. Istılahta ise hadîs, Hz. Peygamber‟e 

izâfe edilen ve ondan nakledilen söz, fiil, takrir ve sıfatlardır.
375

  

Kur‟ân‟ın tefsîr edilmesinde vahyin indiği ortamın, sebeb-i nüzûlün ve Hz. Peygamber‟in 

âyetleri açıklama ve uygulamalarının sahih bir Ģekilde ortaya konulmasının Allâh‟ın 

muradını anlamada önemli bir yeri olduğu evvelce beyân edilmiĢti. Mehmed Vehbi‟nin 

bu konuda oldukça hassas davrandığı tefsîrinin her bölümünde göze çarpmaktadır. Vehbi, 

tefsîrinde zikrettiği hadîsleri genel olarak “Buhârî ve Müslim‟in ittifakıyla, ehâdîsi celîle, 

hadîsi nebevî, hadîsi Ģerîf, bir hadîse nazaran, Resulullâh‟ın bir hadîsi, rivâyetiyle, hadîsle 

sabittir” gibi ifadelerle nakletmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin, tefsîrini yazarken beĢ yüzden 

                                                           
371

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/14, 26, 82, 90-94, 113, 130-131, 136-137, 166, 187-189, 203, 210; 

2/3, 32, 209, 212-213, 230; 3/17-19, 64, 82, 155-156, 183, 212, 214, 228, 236; 4/10, 14, 49, 81-82, 86, 

105, 152-153, 178, 193, 270;  5/27, 77, 86, 99, 104, 208, 273, 284, 322-323, 329, 415; 6/26, 115, 148, 

162, 208, 238, 273, 296, 325; 7/3, 24, 120, 173, 200, 205, 216-217, 231, 241; 8/25, 46, 83, 100-101, 

143, 237, 317, 325; 9/4, 14, 26, 108, 129, 192, 243; 10/160, 198, 212, 223, 266, 280, 283; 11/79, 137, 

169, 180;12/65, 180, 330, 345-346, 350, 388-389; 13/5, 23, 129, 158, 176, 208, 218, 220, 223, 414, 

437; 14/52-53, 62, 247-248, 501; 15/238, 242, 384, 600, 606, 622, 645, 648. 
372

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/14. 
373

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/212. 
374

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 3/577; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 4/234-235; Sâhib „Ġsmâ„îl b. 

„Abbâd, el-Muhît fi’l-luga, 5/252; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/36; el-Cevherî es-Sıhâh, 

5/278-279; Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 3/555-554; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/575; 

Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 2/796-798; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 222-223. 
375

 Mahmûd Tahhân, Teysîru mustalahi’l-hadîs (b.y.: Mektebetu‟l-Me„ârif, 2004), 17. 



80 

 

fazla hadîsten faydalandığı görülmüĢtür.
376

 Burada bu hususta net bir tespit 

yapılamamasının sebebi, hadîslerin bir kısmının tam metnini vermediği sadece konu 

bazında hadîsler mevcut olduğunu beyân ettiği içindir. O, tefsîrine kaydettiği pek çok 

hadîsin sahih olup olmadığı, hangi kaynaklarda geçtiği, sıhhatine göre amel edilip 

edilmeyeceği gibi hususlara değinmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin hadîsler konusunda temas 

ettiği noktaları Ģu Ģekilde sıralayabiliriz: 

Mehmed Vehbi, âyetleri tefsîr ederken naklettiği hadîslerin pek çoğunu râvisiyle beraber 

zikretmiĢtir. Mu„âz, b. Cebel (öl. 17/638),
377

 Ġbn „Abbâs,
378

 Câbir b. „Abdillâh (öl. 

78/697),
379

 Âmir-i Cühenî, (öl. 58/678)
380

 „Abdullah Ġbn Mes„ûd,
381

 Hz. Ali,
382

  Hasen b. 

„Alî b. Ebî Tâlib (öl. 49/669),
383

 Ebû Bekr,
384

 Sa„îd b. Zeyd (öl. 51/671 [?]),
385

 Sa„d b. 

Ebî Vakkâs (öl. 55/675),
386

 „Ömer b. el-Hattâb,
387

 „Abdullâh b. „Ömer (öl. 73/693)
388

 Ebû 

Hureyre (öl. 58/678),
389

 Ebû Sâ„îdi‟l-Hudrî,
390

 Hz. „ÂiĢe (öl. 58/678),
391

 Ebû Huzeyfe (öl. 

12/633)
392

 Muâviye (öl. 60/680),
393

 Enes b. Mâlik (öl. 93/711-12),
394

 Ebû „Ubeyde (öl. 

18/639)
395

  Zeyd b. Vehb el-Cühenî (öl. 83/702)
396

 Vehbi‟nin ismini zikrettiği 

sahâbelerdir.  

                                                           
376

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/15-16, 53, 71, 87, 94, 114, 146-147, 149, 163, 230; 2/2-4, 36, 52, 

60, 101, 150, 236, 255, 275,279; 3/3, 14, 34-35, 93, 138, 143, 151, 184,  237, 289;4/19, 33, 36, 41, 69, 

76, 107, 163, 182-183, 188; 5/32, 101, 189, 197, 240, 254, 265, 293, 296, 339; 6/3, 35, 40, 55-56, 60, 

167, 185, 219, 225, 240; 7/28, 30, 46, 48, 52, 60, 105, 118, 136, 195; 8/7, 61, 78, 206, 228, 261, 287, 

322, 326, 370; 9/18, 26, 37, 46, 51, 58-59, 101, 103, 121, 125; 10/101, 132, 197, 201, 207, 239, 287, 

311, 327, 369; 11/79, 212, 290, 323, 326, 378, 399, 420, 458, 467; 12/11, 35, 58, 79, 83, 111-112, 131, 

147, 197, 201; 13/24, 39, 82-83, 98, 195, 288, 294, 299, 336, 102; 14/6, 34, 49, 52, 60, 92-93, 137, 141, 

158, 188; 15/77, 124, 156, 185, 257, 282-283, 354, 419-420, 436, 447. 
377

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/459. 
378

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/13, 20, 53, 88, 94, 146-147, 227, 232; 2/246; 11/217, 374; 12/44, 

66, 71, 175, 179, 206, 261, 284-285, 309, 320; 13/42, 63, 87, 167, 216, 386, 394, 398, 420-421,479, 

481, 501, 504; 14/30, 134, 177, 259, 346, 460, 446, 491, 528; 15/125, 156-157, 229, 256-257, 281, 317, 

380, 400. 
379

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/71; 12/136, 265; 13/292; 14/92-93, 460. 
380

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/87.  
381

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/229-230; 12/67; 13/39, 42; 13/401; 14/407. 
382

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/206; 13/62, 299; 14/177. 
383

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/93.  
384

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/94.  
385

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/129. 
386

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/11. 
387

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/230; 14/177, 298. 
388

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/443-444; 14/93. 
389

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/15; 11/326, 361; 12/147, 259, 260; 14/34, 40-41, 526. 
390

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/185. 
391

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/257. 
392

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/9, 60; 10/287. 
393

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/219. 
394

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/48, 60, 98, 115. 
395

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/34-35. 
396

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/361. 



81 

 

Hadîsler sıhhat derecesine göre genel olarak sahîh, hasen ve zayıf olarak taksîm 

edilmektedir.
397

 „Adl ve zabt sahibi râvîlerin, yine kendileri gibi „adl ve zabt sahibi 

râvîlerden muttasıl senetlerle rivâyet ettikleri Ģaz ve muallel olmayan hadîslere sahih,
398

 

senedinde müttehem bi‟l-kizb ve Ģaz olmayan, baĢka bir vecihle rivâyet edilen
399

 ya da 

bir baĢka ifadeyle sahîh hadîsin Ģartlarını taĢımakla beraber zabtında kusur bulunan 

râvîlerin rivâyet ettikleri hadîslere hasen,
400

 sahîh ve hasen hadîste bulunan Ģartları 

taĢımayan hadîslere zayıf hadîs
401

 denilmektedir. Ayrıca sahîh hadîs müttefekun „aleyh ve 

muhtelefun fîh diye çeĢitlendirilmiĢtir. BaĢka bir açıdan meĢhûr, garîp ve „azîz diye de 

kısımlandırılmıĢtır.
402

 Mehmed Vehbi‟nin yorumlarında zikrettiği bazı hadîsleri sıhhat ve 

hüküm açısından değerlendirdiği, bunlarla amel edilip edilmeyeceği ile ilgili görüĢlerini 

belirttiği görülmektedir. Örneğin Âl-i „Ġmrân 3‟te  َُ ٌْم١َُّٛ ُّٟ ا ٌْؾَ َٛ ا ُ٘ ُ لَا اٌَِٗ الَِاّ   bildirilen âyetin اللََّّ

ismi „azam olduğunu Beyzâvî ve Ebussuûd Efendi‟ye atfen açıklayarak bu müfessirlerin 

ismi „azamın bulunduğu sûrelere iĢâret eden bir hadîse dikkat çektiklerini belirtmiĢtir. 

Buna göre ismi „azam üç sûrededir.  Ġlk ikisi Bakara 255‟te ve Âl-i „Ġmrân 3‟te  ّلا اٌَِٗ الَِا ُ اللََّّ

 َُ ٌْم١َُّٛ ُّٟ ا ٌْؾَ َٛ ا ُ٘  üçüncüsü ise Tâhâ 111‟de  َِ ٌْم١َُّٛ ِ ا ّٟ ٍْؾَ ٌِ عُُٖٛ  ُٛ ٌْ ػَٕذَِ ا َٚ ‟dir. Mehmed Vehbi‟nin 

belirttiğine göre bu rivâyet âhad haber olduğu için kesin hüküm ifade etmez. Ancak 

içerisinde Esmâ-i Hüsnâ‟dan Hayy ve Kayyûm isimleri geçmesi ismi „azam olma 

ihtimalini kuvvetlendirmektedir.
403

 

Mehmed Vehbi‟nin hadîsin sıhhatı konusunda açıklamada bulunduğu diğer bir örnek 

Tevbe 113‟te geçen Ģu âyet bağlamındadır:   وَبُٔٛا ْٛ ٌَ َٚ  َٓ ؾْشِو١ِ ُّ ٍْ ٌِ ْْ ٠غَْزغَْفِشُٚا  َ ُٕٛا أ َِ َٓ آَ اٌَّز٠ِ َٚ  ِ ّٟ ٌٍَِّٕجِ  َْ ب وَب َِ

 ُِ ٌْغَؾ١ِ ُْ أفَْؾَبةُ ا ُٙ ُْ أََّٔ ُٙ ٌَ َٓ ب رج١َََّ َِ ْٓ ثؼَْذِ  ِِ ٌِٟ لشُْثَٝ   Cehennem ehli oldukları açıkça kendilerine belli“ أُٚ

olduktan sonra, -yakınları da olsalar- Allâh‟a ortak koĢanlar için af dilemek ne 

Peygamber‟e yaraĢır, ne de mü‟minlere.”
404

 Mehmed Vehbi bu âyetin, Ebû Tâlib‟in îman 

etmemesi ve Hz. Peygamber‟in “Nehiy vârid olmadıkça senin için istiğfâr edeceğim” 

sözü üzerine nâzil olduğuna dair bir rivâyet olduğunu kaydetmiĢtir. Ancak Müfessir, bu 

                                                           
397

 Ġbnu‟s-Salâh Ebû „Amr Takıyyuddîn „Osmân b. Salâhiddîn „Abdirrahmân b. Mûsâ eĢ-ġehrezûrî, 

Ma‘rifetü envâ‘ı ‘ulûmi’l-hadîs, Nûreddîn „Itır (Sûriye - Beyrût: Dâru‟l-Fikr - Dâru‟l-Fikri‟l-Mu„âsır, 

1986), 11. 
398

 Ġbnu‟s-Salâh, Ma‘rifetu envâ‘ı ‘ulûmi’l-hadîs, 11-12. 
399

 Ġbnu‟s-Salâh, Ma‘rifetu envâ‘ı ‘ulûmi’l-hadîs, 30. 
400

 Mücteba Uğur, “Hasen”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1997), 15-55. 
401

 Ġbnu‟s-Salâh, Ma‘rifetu envâ‘ı ‘ulûmi’l-hadîs, 41. 
402

 Ġbnu‟s-Salâh, Ma‘rifetu envâ‘ı ‘ulûmi’l-hadîs, 14.  
403

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/3; KrĢ. Ebussuûd, İrşâdu’l-‘akli’s-selîm, 2/3; el-Beyzâvî, 

Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 2/5.  
404

 et-Tevbe 9/113.  



82 

 

rivâyeti sahîh görmez. Çünkü Tevbe sûresinin Medîne‟de nâzil olması, Ebû Tâlib‟in vefât 

zamanının ise Mekke olması söz konusu rivâyetin zayıf olduğunu göstermektedir.
405

  

Mehmed Vehbi, isrâ ve mi„râc ile ilgili de rivâyet olunan hadîsler hakkında özetle: Hz. 

Peygamber‟in Mekke‟den Kudüs‟e mi„râcı Ġsrâ birinci âyetle sabit olduğundan inkâr 

eden kâfir olur. Kudüs‟ten semâya kadar mi„râcı meĢhur hadîsle ifade edildiğinden inkâr 

eden dalâlet ile irtikâb etmiĢ olur. Ancak semânın mâverasına mi„râcı âhad hadîsle sabit 

olduğundan inkâr eden kâfir olmaz fakat fâsık olur demiĢtir. Mehmed Vehbi, söz konusu 

hadîslerin metni ve manasını tefsîrinde belirtmediği gibi kaynağı hakkında da bilgi 

kaydetmemiĢtir.
406

 

Enfâl 9-13. âyetlerde Yüce Allâh‟ın Bedir savaĢında mü‟minlere yardım için bin melekle 

yardım edeceği ve inananların kalbine sükûnet vereceği anlatılmaktadır.
407

 Mehmed 

Vehbi, âyetler hakkında açıklamalar yaptıktan sonra 12. âyetteki امْشِثُٛا َٚ  emrinin 

meleklere mi yoksa mü‟minlere mi olduğu hususunda ihtilaf olduğunu belirtmiĢtir. 

Vehbi‟ye göre bu hususta katî ve sarîh bir delâlet olmadığından varid olan hadîsler zan 

ifade etmektedir. Dolayısıyla âhad haber kabîlindendir. Meleklerin harp meydanında hazır 

bulundukları kesindir. Fakat bilfiil savaĢa iĢtirak edip etmedikleri muhtelefün fîhtir.
408

 

Mehmed Vehbi, tefsîrinde zikrettiği hadîslerin büyük bir kısmının kaynağını açıkça 

zikretmiĢtir. Bunların baĢında Buhârî ve Müslim‟in (öl. 261/875) Sahîh adlı kitapları 

gelmektedir.  Kütüb-i sitte içinde yer alan ve âlimlerin büyük çoğunluğunun en güvenilir 

kaynak saydıkları bu iki esere Sahihayn denilmektedir. Buhârî ve Müslim‟in kitaplarında 

ortak olarak yer alan hadîsler de müttefekun „aleyh olarak isimlendirilmiĢtir. Mehmed 

Vehbi‟nin de eserinde ekseriyetle bu ismi kullandığı görülmektedir. Mehmed Vehbi‟nin 

hadîs aldığı diğer kaynaklar ise Ebû Dâvûd (öl. 275/889) ve Tirmizî‟nin (öl. 279/892) 

Sünen’i, Ferrâ el Begavî‟nin (öl. 156/1122) kaleme aldığı, Hatîb et-Tirmizî‟nin (öl. 

74/1340) tamamladığı Mişkâtü Mesâbîh‟i ve Ġmâm Mâlik‟in (öl. 179/795) Muvatta‟sıdır.  

Mehmed Vehbi‟nin, hadîs kaynaklarını zikretme yöntemi tek düze değildir. O, bazen tek 

bir hadîs kaynağı, bazen de hadîsin ortak olarak yer aldığı kaynakları birlikte zikretmiĢtir. 

O, yirmi altı yerde Buhârî ve Müslim‟in ittifak ettikleri hadîslerden,
409

 beĢ yerde 

                                                           
405

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/161.  
406

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/5. 
407

 el-Enfâl 8/9-13. 
408

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/265. 
409

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/15, 129; 2/68-69, 150; 4/183, 234, 251, 292; 5/78; 6/150, 219, 

225; 7/105, 118; 11/378, 458; 12/79, 83, 136, 147, 260; 13/148; 14/40-41, 60, 270, 500, 526. 



83 

 

Müslim‟den
410

 ve Buhârî‟den,
411

 bir yerde Ebû Dâvûd ve Tirmizî,
412

 bir yerde 

Mesâbîh,
413

 bir yerde Ġmâm Mâlik‟ten
414

 hadîs nakletmiĢtir. Örneğin Fâtihâ sûresi 

namazda okunduğunda “âmin” lafzının zikredilmesinin sünnet olduğunu Ebû 

Hüreyre‟den nakledilen, Buhârî ve Müslim‟in ittifak ettikleri bir hadîsle açıklamıĢtır. 

Buna göre hadîste: “Ġmam Fâtihâ‟dan fâriğ olup âmin dediğinde siz de âmin deyin. Zîrâ 

bir kimsenin âmin demesi meleklerin âmin demesine muvâfık olursa Allâh Te„âlâ o 

kimsenin geçmiĢte vuku bulan günahlarını mâğfiret eder”
415

 buyurulmuĢtur. 

Mehmed Vehbi, Bakara 163‟ün tefsîrinde ismi „azam ile ilgili Ģu hadîsi zikrederek bunun 

Ebû Dâvûd ve Tirmizî‟de rivâyet olunan sahîh hadîslerden olduğunu beyân etmiĢtir.  

“Esmâ bt. Zeyd Resulullâh‟ın ismi „azam iki âyettedir. Birisi  ُٓ َّ ؽْ َٛ اٌشَّ ُ٘ اؽِذٌ لَا اٌََِٗ الِاَّ  َٚ ُْ اٌٌَِٗ  ىُ ُٙ اٌَِ َٚ

 ُُ ؽ١ِ َُ  âyetidir. Diğeri sûre-i Âl-i „Ġmrân‟ın evvelinde اٌشَّ ٌْم١َُّٛ ُّٟ ا ٌْؾَ َٛ ا ُ٘ ُ لا اٌَِٗ الَِاّ   âyetidir اللََّّ

buyurduğunu iĢittim.”
416

 Müfessir, ismi „azamla alakalı bu hadîsin sahîh olduğunu 

belirtirken daha önce bahsi geçmiĢ olan hadîsin âhad olduğunu ve kesin hüküm 

içermediğini söylemiĢti. Buradan anlaĢıldığı üzere Mehmed Vehbi, ismi „azam hususunda 

Ebû Dâvûd ve Tirmizî‟de rivâyet olunan bu hadîsi dikkate almıĢtır. 

Zümer 31. âyetteki  َْ ٛ ُّ ْٓ  kelimesi hakkında Buhârî‟de geçen رخَْزقَِ ِِ  ِٗ خٌ لِْخ١َِ َّ ظٍَْ َِ ْٓ وَبٔذَْ ٌَُٗ  َِ 

َْ ٌَُٗ ػَ  ْْ وَب ٌُ، اِ َ٘ لاَ دِسْ َٚ َْ  د٠َِٕبسٌ  ْْ لاَ ٠ىَُٛ ًَ أَ ، لجَْ ََ ْٛ ُْٕٗ ا١ٌَ ِِ  ٍُْٗ ١ٍْزَؾٍَََّ ءٍ، فَ ْٟ ْٚ ؽَ ِٗ أَ ِٗ، ػِشْمِ زِ َّ ظٍَْ َِ ُْٕٗ ثمَِذْسِ  ِِ ٌِؼٌ أخُِزَ  ًٌ فَب َّ

ًَ ػٍََ  ِّ ِٗ فَؾُ ْٓ ع١َئِّبَدِ فَبؽِجِ ِِ ْٓ ٌَُٗ ؽَغََٕبدٌ أخُِزَ  ُْ رىَُ ٌَ ْْ اِ َٚ ِٗ ١ْ  hadîsi zikretmiĢtir.
417

 Mehmed Vehbi, hadîsin 

anlamını: “Bir kimsenin indinde mü‟min biraderinin ırzından veya malından bir zulûm 

varsa dirhem ve dinârın bulunamıyacağı ve onlarla ödeĢmek mümkün olamıyacağı yevmi 

kıyâmetten evvel bu gün helâlleĢsin. Eğer helâlleĢmeden kıyâmete kalırsa o zâlimin ameli 

sâlihi varsa o amelden zulûm miktarı alınır mazlûma verilir, eğer ameli sâlihi yoksa 

zulûm miktarı mazlûmun günahından alınır zâlime yükletilir”
418

 Ģeklinde tercüme etmiĢ 

ve bu hadîsin âyette beyân olunan husûmeti ve neticesini tefsîr ve tafsîl ettiğini 

söylemiĢtir.
419

   

Mehmed Vehbi‟nin hadîsin kaynağını belirttiği diğer bir örnek Bakara 25‟te zikredilen 

 ُِ  ِٗ أرُُٛا ثِ َٚ  ًُ ْٓ لجَْ ِِ َ٘زاَ اٌَّزِٞ سُصِلَْٕب  شَحٍ سِصْلًب لَبٌُٛا  َّ ْٓ صَ ِِ ب  َٙ ْٕ ِِ ب سُصِلُٛا  َّ بوٍَُّ ًٙ زؾََبثِ  “Onlara cennetteki 

                                                           
410

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/183; 5/296; 6/55, 240; 15/77. 
411

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/183; 6/54, 13/51, 485-486; 14/34. 
412

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/36. 
413

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/157. 
414

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,7/39.  
415

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/15. 
416

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/36. 
417

  Buhari, “Mezâlim”, 11 (no. 2449). 
418

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/51. 
419

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/51. 



84 

 

meyvelerden biri rızık olarak her sunulduğunda, „Bu daha önce de bize rızık olarak 

verilendir‟ derler. O kendilerine, benzer Ģekilde verilmiĢtir”
420

 âyetidir. Müfessir, söz 

konusu âyet bağlamında cennette yeme içmenin olduğunu ancak tuvalet ihtiyacı, sümük 

ve tükürük gibi Ģeylerin olmadığını söyleyip konu ile ilgili bir hadîsi cümlesine referans 

göstermiĢtir. Mehmed Vehbi, Müslim‟de geçtiğini belirttiği, Câbir‟den rivâyet olunan söz 

konusu hadîsi Ģu Ģekilde tercüme etmiĢtir: “Ehli cennet yerler ve içerler fakat bevl ve 

tagavvud gibi abdesthâneye gitmek îcab eden Ģeyler olmadığı gibi sümük silmezler, 

tükürük tükürmezler, tesbîh ve tehlîl ilhâm olunurlar.”
421

  

Mehmed Vehbi, bazen zikrettiği hadîslerin senedi, râvîsi ya da kaynağı hakkında bilgi 

vermemiĢtir.
422

 Örneğin Âl-i Ġmrân 7‟deki   َْ اعِخُٛ اٌشَّ َٚ   kelimesini Hâzin‟den nakille  

“ilimde râsih olmak, ilmini hazımla mütevâzı, muharremâttan ictinâbla müttekî, dünyaca 

hırsı terkle zühdü iltizam ve nefsiyle mücâhede etmeye mütevakkıf” Ģeklinde açıklayan 

Mehmed Vehbi,  reyle tefsîrin câiz olmadığını söylemiĢtir. Mehmed Vehbi, bu sözünü Hz. 

Peygamber‟den nakledilen “Bir kimse Kur‟ân‟ı kendi reyiyle tefsîr eder ve nefsinin 

arzusuna tevfîk etmek isterse cehennemde oturacağı mahalli hazırlasın” hadîsiyle 

delillendirmiĢtir. Ancak Müfessir, kaynak belirtmediği bu hadîsin islâmî kâidelere 

muhâlif tefsîr etmek Ģeklinde anlaĢılması gerektiğini de eklemiĢtir.
423

 Müddessir 15 ve 

16. âyetleri bağlamında râvî adı ya da kaynak vermeden “Herkesin çocuğu kendine 

reyhanı ilâhidendir”
424

 hadîsini nakletmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, eserine aldığı hadîslerin çoğunu sadece tercüme olarak zikretmiĢtir. 

Bununla beraber Arapça metni ile beraber hadîs naklettiği yerler de bulunmaktadır.
425

 

Örneğin Cumâ 9. âyet bağlamında Cumâ namazının farziyeti hakkında açıklama 

yaptıktan sonra namaza sükûnet ve vakâr üzere gitmek gerektiğini Ebû Hureyre‟nin 

rivâyet ettği Buhârî ve Müslim‟de zikredilen bir hadîsle teyid etmiĢtir. Müfessir, hadîsin 

„Arapça metnini:  ُْ ب أدَْسَوْزُ َّ لاَ رغُْشِػُٛا، فَ َٚ لَبسِ،  َٛ اٌ َٚ ُْ ثِبٌغَّى١َِٕخِ  ػ١ٍََْىُ َٚ لاحَِ  ؾُٛا اٌَِٝ اٌقَّ ِْ خَ، فَ ب َِ ُُ الِْلَب ؼْزُ ِّ اِراَ عَ

ٛا  ُّّ ُْ فَؤرَِ ب فَبرىَُ َِ َٚ ا،   Ģeklinde kaydettikten sonra anlamını: “Namaz için kâmeti iĢittiğinizde فَقٍَُّٛ

namazı edâya yürüyün, sekînet ve vakâr üzerinize lâzımdır. Ve namaza ulaĢmak için 

                                                           
420

 el-Bakara 2/25. 
421

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/71, 114. 
422

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/15-16, 114, 163 234-235, 239, 245; 2/52, 60, 101, 236, 275; 3/3, 

14, 138, 143; 4/46, 188; 5/27, 32, 189, 265, 293, 339; 6/167, 185, 299, 324-325, 339; 7/28, 136, 161, 

172, 195, 205, 450; 8/7, 61, 206, 228, 261, 298, 322; 11/79, 212, 237, 258, 290, 318, 323, 399, 420, 

467; 12/35, 111-112, 131, 345, 352. 
423

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/14. 
424

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/282. 
425

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/51; 14/526, 156-157. 



85 

 

sekînet ve vakârınızı ihlâl eder derecede sürat etmeyin, ulaĢabildiğinizi imamla beraber 

edâ edin, ulaĢamayıp bâki kalanı imamın selâmından sonra ikmâl edin”
426

 Ģeklinde 

vermiĢtir. 

Mehmed Vehbi,  ٌَِمَُٛٔهَ ثِؤثَْق ُْ ١ٌَضُْ ِ٘ بسِ  “Neredeyse seni gözleriyle devireceklerdi” âyetini 

açıklarken nazar konusunu ele almıĢ ve burada iki hadîsi arapça metni ile beraber Ģu 

Ģekilde zikretmiĢtir:  ٌَْمِذْس ًَ ا َّ ٌْغَ ا َٚ ٌْمجَْشَ  ًَ ا عُ ًُ اٌشَّ ُٓ رذُْخِ ٌْؼ١َْ  Ġsabet-i ayn raculü kabre deveyi“ ا

tencereye idhal eder”
427

 ve فَبغْغٍُِٛا ُْ ٍْزُ ارِاَ اعْزغُْغِ َٚ  ، ُٓ ٌْؼ١َْ ٌْمَذسََ عَجمَزَُْٗ ا ءٌ عَبثكََ ا ْٟ َْ ؽَ ْٛ وَب ٌَ َٚ  ، ُٓ ؽَكٌّ ٌْؼ١َْ  ا

“Ġsâbeti „ayn haktır. Eğer kaderi sebkeder bir Ģey olmuĢ olmasaydı isâbeti „ayn sebkat 

ederdi. ġu halde gözü isâbet etti zannolunan kimseden gusül talep olunursa gusletsin ve 

suyunu versin ve isâbet olunan bu suyla yıkansın.”
428

 Mehmed Vehbi, bu hadîslerden 

ilkinin kaynağını kütüb-i ehâdis ifadesiyle zikretmektedir. Ġkincisi için Mesâbîh‟e atıfta 

bulunarak Ġbn „Abbâs‟ın tarîkiyle hadîsin rivâyet edildiğini belirtmiĢtir. Ancak hadîslerin 

sıhhatı hakkında herhangi bir yorum zikretmemiĢtir.
429

  

Yine Ġsrâ 36‟daki “Hakkında kesin bilgi sahibi olmadığın Ģeyin peĢine düĢme. Çünkü 

kulak, göz ve kalp, bunların hepsi ondan sorumludur”
430

 âyetinin tefsîrini ِٓئ ُِ ب  ِٓ لَبيَ فِٟ  َِ

ِٗ ؽَجغٗ الله فِٟ سدغخ اٌخجبي ؽَزَّٝ ٠َؤرِْٟ ثبٌّخشط  hadîsi ile açıklayarak anlamını: “Bir kimse ١ٌَْظَ ف١ِ

bilmediği ve mü‟minde olmayan bir Ģeyle mü‟mine isnâd ederek tâbi olur ve o mü‟minin 

arkasına düĢerse Allâhü Te„âlâ o kimseyi ehli cehennemin yanmalarından akan irinler 

içinde hapseder. Hatta o kimsenin, bu azâbtan kurtaracak bir muhric getirinceye yani 

tevbe edinceye kadar hapse istihkakı devam eder”
431

 Ģeklinde tefsîri tercüme etmiĢtir. 

Müfessir bu hadîsin râvîsi, kaynağı ve sıhhati hakkında bir açıklamada bulunmamıĢtır. 

3.2.2.3. Hulâsatu’l-Beyân’da Fıkıh 

Fıkıh kelimesi lügatte “birine ilimde üstün gelmek, anlayıĢlı olmak, gerektiği Ģekilde 

anlamak, öğrenmek, öğretmek, bildirmek, fakih olmak, bir Ģeyi bilmek”
432

 gibi anlamlara 

gelen ٗفم f-k-h kökünden türetilmiĢ mastardır. Kur‟ân‟da yirmi âyette geçen kelime genel 

                                                           
426

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/526. Bu hadîs için bk. Buhârî, “Ezân”, 21 (no. 636). 
427

  Ebû Nu„aym el-Ġsfehânî, Hilyetu’l-evliyâ, (Beyrût: Dâru‟l-Kitâbi‟l-„Arâbî, 1974), 7/90. 
428

 Müslim, “Âdâb”, 16 (no. 2188). 
429

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/156-157. 
430

 el-Ġsrâ 17/36. 
431

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/51. Mehmed Vehbi‟nin zikrettiği bu hadis Mustedrek‟te Ģöyle 

geçmektedir.  َِب ١ٌظَ ف١ٗ ؽُجِظَ فٟ سَدغَخِ اٌخ ٍٓ ِِ ْٓ لبيَ فٟ ِئْ َِ َٟ  ؽزَّٝ  جبيِ، ٚ ب لبيَ  ٠ؤرْ َّّ ِِ ثبٌّخشَطِ   bk. Hâkim en-Nîsâbûrî, el-

Mustedrek, thk. Mustafâ „Abdulkâdir „Atâ (Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ilmiyye, 1990), 2/32, no. 2222. 
432

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 3/370; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 5/263; Sâhib b. „Abbâd, el-Muhît 

fi’l-luga, 5/278; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 4/445; el-Cevherî es-Sıhâh, 6/5543; Ġbn Sîde, el-

Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 4/558; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 2/32; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 

5/3450-3451; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fî garîbi’l-Kur’ân, 642-643. 



86 

 

olarak anlamak, akletmek ve derin bilgi sahibi olmak anlamlarında kullanılmıĢtır.
433

 

Istılâhî olarak Ġslâm‟ın bireysel ve toplumsal hayatla ilgili amelî hükümlerini inceleyen 

bir ilim dalıdır. Fıkıh genel olarak ibâdetler, muemelât ve ukûbat konularını ele alır.
434

 

Mehmed Vehbi‟nin, tefsîrinde fıkıh konularına geniĢ yer verdiği görülmektedir. Ancak 

Mehmed Vehbi‟nin fıkhî meselelerde yeni görüĢler beyân etmek ya da bir konuda ictihâd 

ortaya koymak gibi bir metodundan söz etmek mümkün değildir.  Bilakis Mehmed Vehbi, 

hali hazırda fıkıh külliyatında bulunan meseleleri salt bilgi Ģeklinde aktarmıĢ ve görüĢler 

arasında kıyas yaparak kendi benimsediği görüĢü ortaya koymuĢtur.  

Mehmed Vehbi, fıkıhta Ģer„î deliller olarak tanımlanan edille-i erbaa„ hususunda 

görüĢlerini ifade etmiĢtir. Nisâ‟ 59‟daki  ُْ ْٕىُ ِِ شِ  ِْ َ ٌِٟ الْْ أُٚ َٚ عُٛيَ  أه١َِؼُٛا اٌشَّ َٚ  َ ُٕٛا أه١َِؼُٛا اللََّّ َِ َ َٓ آ ب اٌَّز٠ِ َٙ  ٠َب أ٠َُّ

“Ey îman edenler! Allâh‟a itaat edin, Peygamber‟e itaat edin, sizden olan ülü‟l-emre de”  

âyetinin fıkıhla ilgili usuller olan Kur‟ân, sünnet icmâ ve kıyası kapsadığını Râzî‟nin 

görüĢüne istinaden beyân etmiĢtir. Mehmed Vehbi, âyet bağlamında edille-i erbaa„dan 

baĢkasına temessük etmenin câiz olmadığına âyetin delâlet ettiğini söylemiĢtir.
435

 Ayrıca 

kıyasa delil olarak Nisâ‟ 83‟ü göstermektedir.
436

  

Mehmed Vehbi, ictihâdın gerekliliği görüĢündedir. ictihâd hususunda bazı âlimlerin 

Yûnus 15. âyete binâen Hz. Pegamber‟in vahye müstenid olup ictihâd etmediğini 

savunsalar da Müfessir, bu görüĢü doğru bulmamıĢ ve söz konusu âyetin içtihâda mâni 

olmadığını söylemiĢtir. Mehmed Vehbi, Hz. Peygamber‟in vahye müstenid olup vahiy 

devam ettiği için Hz. Peygamber‟in içtihadla hükmettiğinde o hükmü takrir olunursa 

takririn de vahiy demek olduğunu, eğer hata olsa derhal kendisine beyân olunacağını, 

ancak ondan sonra vahiy gelmediği için fukâhanın kıyasla fetvâ vermesinin câiz 

olduğunu belirtmiĢtir.
437

 Bilhassa Ebû Hanîfe‟nin (öl. 150/767) içtihatlarına bağlılığını 

ifade etmiĢ, döneminde gençlerin bu konudaki eleĢtirilerine cevap vermiĢtir. ġöyle ki 

Mehmed Vehbi,  ِ ِْ اللََّّ ْٓ دُٚ ِِ لَا ٠َزَّخِزَ ثؼَْنَُٕب ثؼَْنًب أسَْثَبثًب  َٚ  “Allâh‟ı bırakıp da kiminiz kiminizi ilâh 

edinmesin”
438

 âyeti nâzil olduğunda „Ady b. Hatem‟in Hz. Peygamber‟e: “Biz ruhbanlara 

ve ahbara itaat etmedik” sözüne karĢılık Resûlüllâh‟ın “onların ihdas ettikleri mesâili 

                                                           
433

 en-Nisâ‟ 4/78;el- En„âm 6/25, 65, 98; el-A„râf 7/179;  el-Enfâl 8/65; et-Tevbe 9/81, 87, 122, 127; Hûd 

11/91; el-Ġsrâ‟ 17/44, 46; el-Kehf 18/57, 93; Tâhâ 20/28; el-Fetih 48/15; el-HaĢr 59/13; el-Münâfıkûn 

63/3, 7. 
434

 Fıkıh hakkında geniĢ bilgi içi bk. Hayrettin Karaman, “Fıkıh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996), 13/1-14. 
435

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/121-122. 
436

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/117. 
437

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/200. 
438

 Âl-i „Ġmran 3/64. 



87 

 

kabul onlara itaattir”
439

 cevabını vermesini müctehid âlimlerin görüĢlerini benimsemekle 

alakası olmayacağını savunmuĢtur. Âlimlerin yeni bir mesele ortaya koymadıklarını 

aksine her ne söylemiĢlerse Ģeriatın esaslarından yola çıkarak ictihâdda bulunduklarını 

ispat etmeye çalıĢmıĢtır. Gençlerin: “bin iki yüz küsür sene evvel gelen Ġmâm-ı „Azam‟ın 

ictihâd ettiği mesâil Ģimdi kâfî gelmez” iddialarını da câhilane bir tutum olarak 

görmüĢtür.
440

  

Mehmed Vehbi, âyetleri açıklarken otuz beĢ yerde yerde Ebû Hanîfe‟den ismi ya da 

lakabı ve kırk dört yerde Hanefî mezhebi,
441

 elli dört yerde Ġmâm-ı ġâfi„î‟ (öl. 

204/820),
442

 altı yerde Ġmâm-ı Mâlik (öl. 179/795),
443

 bir yerde Ahmed b. Hanbel (öl. 

241/855),
444

 yedi yerde Ebû Yûsuf (öl. 182/798),
445

 altı yerde Muhammed b. Hasan eĢ-

ġeybânî (öl. 189/805)
446

 olmak üzere mezhep imamlarının görüĢlerinden istifâde etmiĢtir. 

Müfessir, fıkhî meseleleri ele alırken bazen tek bir mezhebin görüĢünü nakletmekle 

yetinmektedir. Örneğin Mâ‟ide 95. âyette ihramlı iken av yapılmaması, Ģâyet kasten av 

yapılırsa bunun karĢılığı olarak hangi ceza hükmünün uygulanacağı yer almaktadır. 

Mehmed Vehbi, âyeti açıklarken Ġmâm-ı „Azam‟ın Ģu görüĢünden istifâde etmiĢtir. Eğer 

av yapılan hayvan eti yenmeyen olursa öldürdüğü hayvanın kıymeti kadar fakirlere 

vermesi gerekir, fakat hayvan ne kadar büyük olursa olsun kıymeti bir koyun kadar 

etmez. Eti yenen hayvan olursa mislini kurban eder.
447

  

Yine Mehmed Vehbi, سْ رجَْز٠ِشًا لَا رجَُزِّ َٚ  ًِ َٓ اٌغَّج١ِ اثْ َٚ  َٓ غْى١ِ ِّ ٌْ ا َٚ ٌْمشُْثَٝ ؽَمَُّٗ  آدَِ راَ ا َٚ  “Akrabaya, yoksula ve 

yolda kalmıĢ yolcuya haklarını ver, fakat saçıp savurma”
448

 âyetini açıklarken Ġmâm-ı 

„Azam‟ın bu âyetten istidlâlde bulunarak akrabalardan fakir olanların nafakasını 

vermenin vâcip olduğuna ictihâd ettiğini belirtmiĢtir.
449

  

                                                           
439

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/92-93. 
440

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/92-93. 
441

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/152, 214; 2/63, 86, 117, 158, 165-166, 169, 190, 200-201, 205, 

259; 3/93, 140, 142; 4/16, 18, 31, 33, 49-50, 55-56, 58, 60, 67, 80, 95-96, 118, 174, 180, 193; 5/22, 27-

28, 78, 84, 93, 170, 180, 182, 366, 393; 6/75, 242-243; 7/11, 43, 92, 146, 443; 8/136, 307; 13/230; 

14/495-496;15/556-557. 
442

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/214; 2/165-166, 201, 205; 3/140, 142; 4/10, 16, 18, 31, 33, 50, 58, 

60, 67, 80, 95-96, 118, 174, 180, 193; 5/22, 28, 84, 93, 170, 265, 366; 7/11; 8/136, 307; 11/245, 13/230; 

14/494-495; 15/556-557. 
443

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/214, 3/142; 4/18; 5/366; 8/136; 15/556-557. 
444

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/556-557. 
445

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/117, 4/164, 194; 5/22, 381. 
446

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/117; 5/381. 
447

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/180. 
448

 Ġsrâ‟ 17/26. 
449

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/36. 



88 

 

Nisâ 3. âyetteki  َسُثَبع َٚ صلَُاسَ  َٚ ضَْٕٝ  َِ َٓ إٌغَِّبءِ  ِِ  ُْ ب هَبةَ ٌىَُ َِ ْٔىِؾُٛا   ,beğendiğiniz kadınlardan ikiĢer“ فَب

üçer, dörder nikâhlayın”
450

 dört kadınla evlenme emrinin ibâha için olduğunu belirtmiĢ ve 

Hâzin‟den nakille Ġmâm ġâfi„î‟nin nezdinde buradaki emrin hür kadınları kapsadığını 

ancak köleleri kapsamadığını söylemiĢtir.
451

 

Mehmed Vehbi, bazı fıkhî meselelerde mezhepler arası görüĢ farklılıklarına dikkat 

çekmiĢ, aralarında mukâyese yaparak tercih ettiği görüĢü ifade etmiĢtir. Bakara 114‟te 

mescidlerde Allâh‟ın adının anılmasına engel olanların zâlim kimseler olduğu, 

âkıbetlerinin periĢan ve azâp olacağından bu tarz kiĢilerin oralara girmemeleri, ancak 

korka korka girebileceklerinden bahsedilmektedir. Mehmed Vehbi, bir tercihte 

bulunmadan bu âyetin lafzen haber içerse de aslında müĢrikleri mescitlerden nehiy 

olduğunu Beyzâvî‟den nakletmiĢ akabinde müĢriklerin mescitlere girmelerinin Ġmâm-ı 

„Âzam‟a göre câiz, Ġmâm-ı Mâlik‟e göre câiz olmadığı, Ġmâm-ı ġâfi„î‟nin ise Mescid-i 

Haram hariç diğer mescidlere girmelerinin câiz olduğu yönündeki görüĢlerini 

belirtmiĢtir.
452

 

Mehmed Vehbi, Bakara 203‟teki  ٍؼْذُٚداَد َِ  ٍَ َ فِٟ أ٠ََّب اروُْشُٚا اللََّّ َٚ  “Sayılı günlerde Allâh‟ı 

zikredin”
453

 âyetinde geçen zikr kelimesini açıklarken de Ebû Hanîfe ile talebeleri Ġmâm-ı 

Muhammed ve Ebû Yûsuf‟un ictihâdlarını karĢılaĢtırmıĢtır. Müfessir, sayılı günlerde 

zikirle murâdın namazların arkasında, kurban keserken ve Ģeytân taĢlama esnasında 

alınan tekbirler olduğunu söylemiĢ ve ardından “farz namazları akabinde alınacak olan 

tekbirler Ġmâm-ı Ebû Yûsuf‟la Ġmâm-ı Muhammed‟in mezheplerine göre, „Arefe günü 

sabah namazından baĢlayarak dördüncü bayramın ikindi namazında hitâm bulmak üzere 

yirmi üç vakit devam eder ve elyevm amelimiz de böyledir. Ancak Ġmâm-ı „Âzam‟a göre 

bayramın birinci günü ikindi namazında biter. Binaenaleyh Ġmâm-ı „Âzam hazretlerinin 

mezhebince, sekiz vakit namaz arkasından tekbir almak vâciptir. Ġkinci ve üçüncü bayram 

geceleri Minâ‟da kalmak ve cemerâtı selâsenin ki Ģeytâna taĢ atılan mahallerdir, 

herbirinde yediĢer çakıl taĢı atmak ve her çakıl arkasından tekbir almak vâciptir”
454

 

demiĢtir.  

Âl-i „Ġmrân 97. âyette hacca gitmeye gücü olanların Kâbe‟yi ziyâret etmesinin Allâh‟ın 

insanlar üzerinde bir hakkı olduğu bildirilmekte ve gücü yetmek kavramı  َاعْزطََبع kelimesi 

                                                           
450

 en-Nisâ‟ 4/3. 
451

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/10. 
452

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/214. 
453

  el-Bakara 2/203. 
454

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/117. 



89 

 

ile ifade edilmektedir. Mehmed Vehbi, bu kelime ile ilgili üç mezhep imâmının görüĢünü; 

ġâfi„î‟ye göre maddî imkâna sahip olup bedenî güce sahip olmayanların hacca bedel 

göndermek üzerine vâcip, Ġmâm-ı Mâlik‟e göre yalnız bedenî güce sahip olmak mûteber 

olduğundan yayan yürümek ve kazanmak sûretiyle gidip gelmeye muktedir olan fakire 

hacc farz,  Ġmâm-ı „Âzam‟a göre hem mâlî hem de bedenî güce sahip olanlara haccın farz 

olduğunu söylemiĢtir. Mehmed Vehbi, bu görüĢleri beyân ettikten sonra fakire, malı olup 

hasta, kör, topal ve çolak gibi âciz olanlara haccetmenin farz olmadığını vurgulayarak 

“Ġmâm-ı „Âzam, istitâ„atı, kudret-i mâliye ve bedeniyenin her ikisiyle tefsîr etmiĢtir, 

hakîkî istita„at da budur”
455

 diyerek benimsediği görüĢü ifade etmiĢtir.  

Nûr 32. âyet bağlamında nikâhın öneminden bahsetmiĢ ve evlenme imkânı bulamayanlar 

için ġâfi„î ve Ebû Hanîfe‟nin söyledikleri sözleri karĢılaĢtırmıĢ: “Ġmâm-ı ġafi„î oruçla 

Ģehvetini kesmek ve ibâdetle meĢgul olmak nikâhla iĢtiğalden efdaldir demiĢse de Ġmâm-ı 

„Âzam nikâhla iĢtiğâl nâfile ibâdetle iĢtiğâldan efdaldir‟ buyurmuĢtur”
456

 diyerek 

benimsediği görüĢü ifade etmiĢtir. 

Müfessir, Kalem 42‟deki  ْٛ ٠ذُْػَ َْ اٌَِٝ اٌغُّغُٛدِ َٚ  “Secdeye çağırılırlar” âyetinde secdeye 

çağrılmaktan maksadın namaza davet olduğunu Râzî‟den nakletmiĢtir. Akabinde 

fukahânın cemaatle namazın vucûbiyyetine hükmetmesi görüĢüne mukâbil Hanefî 

mezhebinin meseleyi müekked sünnet kapsamında değerlendirdiğini söylemiĢtir. Netice 

itibariyle her iki görüĢ bağlamında cemaate gitmeyenler Ģeriat nazarında mezmûmdur 

demiĢtir.
457

 

Müfessir, bazı âyetler bağlamında fıkhî konularda “kütüb-i fıkhiyyemizin beyânı vechile, 

kütüb-i fıkhiyede mezkûrdür, ekseri fukahânın beyânı vechile” gibi ifadelerle kavramları 

ya da meseleleri izah etme yoluna gitmiĢtir.
458

 Örneğin  ِثِبٌَّٕزْس َْ  nezirlerini yerine“ ٠ُٛفُٛ

getirirler”
459

 âyetindeki nezir kelimesini bu yöntemle: “Allâhü Te„âlâ hastama Ģifâ verirse 

yâhut oğlum askerden gelirse Allâh için üç gün oruç tutmak veya kurban kesmek üzerime 

borç olsun demek gibi bir Ģeyi kendi üzerine vâcip kılmaktır”
460

 Ģeklinde açıklamıĢtır.  

Bakara 185‟te hasta ve yolculukta olan kimselerin daha sonra kaza etmek kaydıyla oruç 

tutmayabilecekleri, Yüce Allâh‟ın kulları için kolaylık dilediği, zorluk dilemediği ifade 

edilmektedir. Mehmed Vehbi, bu âyet bağlamında çeĢitli izahlarda bulunduktan sonra, 
                                                           
455

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/142. 
456

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/326-327. 
457

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/150. 
458

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/30, 77, 102-103; 5/101, 182; 6/227. 
459

 el-Ġnsân 76/7. 
460

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/321-322. 



90 

 

ruhsatın mazerete binâen olduğunu, hasta ya da yolcu olmayan kimselerin oruç 

bozmalarının câiz olmadığını: “Kütübü fıkhiyede beyân olunduğu veçhile bir kimse 

Ramazân-ı Ģerîfte mazeret-i meĢrûası olmaksızın alenen orucu yerse, âdâb-ı Ġslâmiyeyi 

ihlâl ettiğinden ta„ziri Ģer„iyeye müstahâk olur”
461

 cümlesiyle ifade etmiĢtir. 

Yine Bakara 196‟daki  ُّّ أرَِ َٚ ِ شَحَ لِِلَّّ ّْ ٌْؼُ ا َٚ ٌْؾَظَّ  ٛا ا  “Haccı ve umreyi Allâh için tamamlayın”
462

 

âyeti bağlamında haccın Ģartlarını anlattıktan sonra: “Haccın erkânı üçtür: Birincisi; 

hacca niyetle ihrâma girmek, ikincisi; Zilhicce‟nin dokuzuncu günü „Arafât‟ta bulunmak, 

üçüncüsü; „Arafât‟tan sonra Beyt-i Ģerîfi tavaf etmektir. Binaenaleyh haccın manayı 

Ģer„îsi, Ģu erkânı selâseyi edâ etmektir. Bunlardan biri noksan olursa hacc fâsid olur ve bu 

erkânın birtakım vâcibât, sünen ve âdâbı kütüb-i fıkhiyede mezkûrdur”
463

 demiĢtir. 

Mehmed Vehbi, bazı âyetler bağlamında âyetten çıkarılacak hükümleri anlatmıĢtır. 

Örneğin Bakara 221. âyet bağlamında farklı görüĢler zikrettikten sonra âyetin altı hükmü 

kapsadığını belirtmiĢtir. Buna göre: “Birinci hüküm; mü‟minlerin müĢrike kadınları 

nikâhlaması câiz olmadığıdır. Ġkinci hüküm; müĢrike olan hatunun güzelliği, serveti, 

samanı, hasebi, nesebi cihetinden taaccüb olunacak ve hayret verecek bir derecede olsa 

dahi nuru îmânla münevvere ve çirkin ve fakire bir hatunun ondan hayırlı olmasıdır. 

Üçüncü hüküm; mü‟mine olan hatunların müĢriklerle nikâhlanmaları câiz olmamasıdır. 

Dördüncü hüküm; güzelliği, ğınâsı, aklı, zekâsı herkese hayret verecek derecede olan bir 

müĢrikten fakir olan bir mü‟minin daha hayırlı olmasıdır. BeĢinci hüküm; müĢriklerin 

nâr-ı cehennemi icab eden itikâdâtı bâtılaya ve mü‟minlerin ise Allâhü Te„âlâ‟nın cennete 

ve mağfirete davet etmesidir. Altıncı hüküm: Allâhü Te„âlâ‟nın nâsın düĢünüp tezekkür 

etmeleri için ahkâmı hakkaya delâlet eden âyetlerini nâsa beyân etmesidir.”
464

 

Yine Bakara 235. âyetin ihtivâ ettiği hükümleri: “Birincisi; iddet müddeti muayyeni olan 

eceline baliğ olmadıkça nikâhın câiz olmaması, ikincisi; insanların nefsinde düĢündükleri 

hıyaneti Allâhü Te„âlâ bildiği için o misilli hıyânetten hazer etmek lazım olduğu, 

üçüncüsü; Allâhü Te„âl‟nın kullarının kusurlarını mağfiret edip, günahları sebebiyle 

ukûbatlerını ta„cîl etmemesidir”
465

 Ģeklinde açıklamıĢtır. 

                                                           
461

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/77. 
462

 el-Bakara 2/196. 
463

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/102-103. 
464

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/155-156.  
465

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/198-199. 



91 

 

3.2.2.4. Hulâsatu’l-Beyân’da ‘Akâid ve Kelâm   

„Akâid kelimesi lügatte “dil dolaĢmak, katılaĢtırmak, dondurmak, sağlam kılmak, 

anlaĢmak, inanmak, düğümlemek, bağlamak”
466

 gibi anlamlara gelen َػَمِذ „a-k-d kökünden 

türetilen  ٌَػَم١ِذح mastarının çoğuludur. Istılahta „akâid, Ġslâm dîninin inanç esaslarını konu 

edinen ilim dalının adıdır.
467

 Kelâm ise lügatte “yaralamak, konuĢmak, söz söylemek, 

hikâye etmek, cevap vermek”
468

 gibi anlamlara gelen  َُ  k-l-m kökünden türetilmiĢ وٍََ

isimdir. Istılahta kelâm, konu, gâye, ekol bazında farklı tanımlar yapılsa da genel olarak 

Ġslâm dininin temel ilkelerini inceleyen ilim dalının adıdır.
469

   

Mehmed Vehbi, „akâid ve kelâm ilminin konusunu teĢkîl eden bazı meselelerde alanında 

ekol haline gelmiĢ mezhep imâmlarının görüĢlerini naklederek değerlendirilmelerde 

bulunmuĢtur. Bunlardan Mâturîdî ve EĢ„arî‟nin görüĢünü desteklerken, Mu„tezile, 

Mürcie, Cebriye, Mücessime, MüĢebbihe, Rafızî, ġi„a mezheplerinin görüĢlerini 

belirterek bunların geçersiz olduğunu ispat etme yoluna gitmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin 

mezheplere bakıĢı o kadar keskindir ki Cin sûresi 1. âyetteki ًوَُّٕب هَشَائكَِ لِذدَا “Biz de farklı 

gruplardan oluĢuyoruz”
470

 ifadesine dayanarak cinlerin dâhi Ehl-i sünnet, Râfizî, Havâric, 

Mu„tezile gibi mezheplere ayrıldıklarını söylemiĢtir.
471

 Aynı Ģekilde Mâ‟ide 64. âyet 

bağlamında da Yahudilerin de Cebriye, Kaderiye ve MüĢebbehe fırkalarına ayrıldıklarını 

beyân etmiĢtir.
472

 

Mehmed Vehbi, altı yerde Maturîdî,
473

 yedi yerde de EĢ„arî‟nin
474

 görüĢlerine bazen 

ikisinin görüĢünü beraber belirtmiĢ,  bazen de ayrı ayrı zikretmek sûretiyle yer vermiĢtir. 

Örneğin ٍََْٝسَثهَِّ الْْػ َُ ”Yüce Rabbinin adını tesbîh et“ عَجِّؼِ اعْ
475

 âyetindeki   ِعَجِّؼ kelimesini 

Râzî‟den nakille; Allâh‟ın ismini tenzihin anlamını; noksan ihtimali olan lafzı Allâh‟a 

                                                           
466

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/542; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 1/534; Sâhib b. Abbâd, el-Muhît fî’l-

luga, 5/54-55; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 4/86-90; el-Cevherî es-Sıhâh, 2/552; Ġbn Sîde, el-

Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 5/568; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/668; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 

4/3030-3033; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fî garîbi’l-Kur’ân, 576-577. 
467

 „Akâid hakkında geniĢ bilgi için bk. Ahmet Saim Kılavuz, (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1989), 2/212-216. 
468

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/378; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 12/547; Sâhib b. Abbâd, el-Muhît 

fî’l-luga, 2/53; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/535; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/2023-2024; Ġbn Sîde, 

el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 7/55; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 2/545; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-

‘Arab, 5/3921-3923; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fî garîbi’l-Kur’ân, 722-725. 
469

 Kelâm hakkında geniĢ bilgi için bk. Yusuf ġevki Yavuz, “Kelâm” Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam 

Ansiklopedisi, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2022), 25/196-203. 
470

 el-Cin 72/1. 
471

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/237-238. 
472

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/133. 
473

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/27, 229-230; 6/162; 9/375; 11/214; 15/455. 
474

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/27; 6/162; 11/214. 
475

 el-A„lâ 87/1.  



92 

 

isim olarak vermemek olarak tefsîr etmiĢtir. Matürîdî‟ye atfen noksan manada olmayan 

bir isimle Yüce Allâh‟ı zikrin câiz, noksan ifade eden lafızlarla olursa Ģeriat tarafından 

izin verilme Ģartıyla câiz olduğunu beyân etmiĢtir. Bunu da bir örnekle ifade ederek 

Allâh‟a „ârif demenin câiz olmadığını, „ârif‟in ma„rifetten geldiğini, ma„rifetin ise 

bilgisizken sonradan ilim sahibi olmak anlamında olup Yüce Allâh‟ın böyle bir Ģeyden 

münezzeh olduğunu söylemiĢtir.
476

  

Müfessir‟in, fırâkı dâlle olarak nitelendirdiği mezheplerden kırk iki yerde Mu„tezile,
 477

 

üç yerde Cebriye,
478

 bir yerde MüĢebbehe ve Râfizî,
479

  bir yerde Hurûfilik
480

 

mezheblerinin savunduğu görüĢleri çürütmek için reddiye ifade eden göndermeler yaptığı 

görülmektedir. Mehmed Vehbi‟nin izahına göre Tekvîr 19-21. âyetlerde Cibril‟in risâlet, 

kerâmet, kuvvet, mekânet, itaat ve emânet olmak üzere altı sıfatından söz edilmektedir. 

22. âyette ise  ٍْ غُْٕٛ َّ  ifadesiyle Hz. Peygamber‟e yöneltilen mecnun söyleminin reddi söz ثِ

konusudur. Mu„tezile, bu âyetlerle Cibrîl‟in altı sıfatı zikrolunduğu halde Hz. 

Peygamber‟in sadece mecnun olmamasının zikredilmesi Cibrîl‟in efdâliyetine delâlet 

eder görüĢüne sahiptir. Mehmed Vehbi‟ye göre ise, bu âyetlerde Cibrîl ile Hz. Peygamber 

arasında bir kıyaslama söz konusu olmuĢ olsa bu görüĢ kabul edilebilirdi. Ancak böyle bir 

mukâyese olmadığı için bu görüĢün doğruluğundan söz edilemez.
481

  

Mehmed Vehbi, Tâhâ 5‟teki ٜ َٛ ٌْؼَشْػِ اعْزَ ُٓ ػٍََٝ ا َّ ؽْ  âyetini “Rahmân Te„âlâ „arĢı a„zam اٌشَّ

üzerine galebe etti”
482

 Ģeklinde tercüme ederek ٜ َٛ  kelimesinin esasen istikrâr اعْزَ

manasında olduğunu Allâh için istikrâr muhal olduğundan galebe ve kudret anlamında 

te‟vîl edilmesi gerektiğini belirtmiĢtir. Bu hususta Mücessime ve MüĢebbihe 

mezheplerinin kelimeyi lügat manasına alıp istidlâlde bulunarak Allâh‟ı „arĢı „âlâ üzerine 

oturur bir cisim olarak nitelendirdiklerini, ancak bunun kabul edilemez olduğunu, onların 

bu istidlâllerinin fâsit olduğunu söylemiĢtir.
483

  

Müfessir, Nisâ‟ 95 ve 96. âyetlerinin ġi„a ve Râfizî‟lerin Hz. „Alî‟nin mücâhedesi çok 

olduğundan Hz. Ebûbekir‟den efdal olduğuna delil göstermelerini reddetmiĢtir. Çünkü 

                                                           
476

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/455. 
477

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/35, 106, 121, 261, 279; 5/87, 344-345; 6/17; 7/184, 188, 211; 

8/151; 12/249, 326; 15/110. 
478

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/54; 7/239; 15/294. 
479

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/314-315. 
480

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/186-187. 
481

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/406-407. 
482

 Tâhâ 20/5. 
483

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/314-315. 



93 

 

risâletin ilk yıllarında Hz. Ebûbekir zarûret ve ihtiyaç olan bir zamanda malıyla ve 

bedeniyle Hz. Peygamber‟e yardımcı olduğundan onun cihâdı daha efdaldir.
484

 

Mehmed Vehbi, bazen de isim zikrederek görüĢ belirtmiĢ, benimsediğini ya da karĢı 

çıktığını beyân etmiĢtir. Örneğin Kalem 51‟deki  ٌُِم ُْ ١ٌَضُْ ِ٘ ٛٔهََ ثِؤثَْقَبسِ  âyetinin nazara delil 

olamayacağını söyleyen Cübbâî‟ye karĢı çıkarak bu âyetin delâleti vâzıha ile delil 

olacağını ifade etmiĢtir.
485

  

Mehmed Vehbi, kulların rızkı konusunda da Mu„tezile ve Ehl-i sünnetin görüĢünü 

mukâyese etmiĢtir. Hûd 6. âyette yeryüzünde yaĢayan tüm canlıların rızkının Allâh‟a ait 

olduğu ifade edilmektedir. Mehmed Vehbi, âyette geçen َ ب َٙ ِ سِصْلُ  ػٍََٝ ifadesindeki الِاَّ ػٍََٝ اللََّّ

harfi cerinin vücûbiyyet ifade ettiği için buradan hareketle istidlâlde bulunan ve kulların 

rızkının Allâh üzerine vâcip olduğunu söyleyen Mu„tezile‟ye karĢı çıkmıĢtır. Müfessir, bu 

hususta Ehl-i sünnet nezdinde Allâh üzerine birĢey vâcip olmaz görüĢünde olduğunu 

ifade etmiĢtir. Ona göre Allâh‟ın üzerinde bir hakîm olmadığı için üzerine bir Ģeyi vâcip 

kılması da söz konusu olamaz. Bilakis Allâh‟ın kulların rızkını vermesi lütfu 

sübhânîsinden kaynaklanmaktadır.  ٍََٝػ lafzının irâd olunması ise kulların tevekkül etmesi 

gerektiğine iĢaret içindir.
486

  

3.2.2.4.1. Mehmed Vehbi’nin TartıĢmalı Bazı Îtikâdî Konularda GörüĢleri 

Mehmed Vehbi, kelâm ilminde öteden beri tartıĢıla gelen îmân-amel, insanın fiilleri, 

büyük günah iĢleyenlerin durumu, Allah‟ın tekellüm etmesi, mürtedin durumu, 

peygamberlerin mâsumiyeti, Allah‟ın görülmesi, Kur‟ân‟ın mahlûk olup olmadığı, 

Ģefa„at, kabir azabı gibi konularda benimsediği görüĢleri belirtmiĢ bu hususta îtikâdî bazı 

mezheplerin görüĢlerini reddetmiĢtir. Bunlardan bazıları Ģöyledir: 

Îman ve Amel: Mehmed Vehbi, Bakara 2 ve 3. âyetler bağlamında îmanın tanımı ve 

kapsamı konusunda geniĢ açıklamalarda bulunmuĢtur. Müfessir‟in benimsediği görüĢe 

göre îman, Allâh‟ın zâtı ve sıfatı, enbiyânın nübüvveti, âhiret hayatı ve diğer îman 

edilmesi gereken hususlarda kalp ile tasdîk, dil ile ikrâr Ģarttır. Zira bunlar îmanın iki 

rüknüdür. Bir kimse îmanını ikrâr etmezse, Allâh katında mü‟min olsa da ikrârı 

terkettiğinden dolayı günahkârdır. Îmanda artma ya da eksilme söz konusu olmaz. Amel 

îmandan bir cüz olmayıp belki îmanın kemâlinden bir cüz kabul edilebilir. Mehmed 

Vehbi, kaydettiği bu görüĢlerinin ardından Ehl-i sünnetten Muhaddisî‟nin îman 

                                                           
484

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/185-186.  
485

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/157. 
486

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/304. 



94 

 

hakkındaki “îman kalple tasdik, lisanla ikrâr ve âzâlarla amelden ibârettir”
487

 görüĢlerine 

yer vererek “amel îmandan bir cüz olsa da esah olan îmanın kemâlinden bir cüzdür”
488

 

kavlini tekrar emiĢtir. Îmanı olup ameli olmayanın fâsık olduğunu, Allâh‟ın affına mazhâr 

olmazsa bir süre azâp görüp daha sonra cennete gireceğini söylemiĢtir.
489

 Mehmed Vehbi, 

amelin îmandan bir cüz olmadığına   ٌِِؾَبد ب ٍُٛا اٌقَّ ِّ ػَ َٚ ُٕٛا  َِ َٓ آَ شِ اٌَّز٠ِ ثؾَِّ َٚ “Îman edenleri ve salih 

amel iĢleyenleri müjdele”
490

 ve  ٌِِؾَبد ب ٍُٛا اٌقَّ ِّ ػَ َٚ ُٕٛا  َِ َٓ آَ اٌَّز٠ِ َٚ  “Îman edenler ve salih amel 

iĢleyenler”
491

 âyetlerini de delil göstermektedir. Burada amelin îman üzerine 

atfedilmesine dikkat çekerek ma„tûf ile ma„tûfun „aleyhin mugayir/aykırı/uyumsuz 

olmasının „Arapça bir kâide olduğunu, Ģâyet amel îmanın içinde olsaydı îmanın zikrinden 

sonra amelin ayrıca zikredilmesi gerekirdi demiĢtir.
492

 Ayrıca Mehmed Vehbi, îmanın iki 

kısma ayrıldığını belirterek bunları: “Birincisi; dîni Muhammedî‟den olan ahkâmın 

kâffesine icmâlen, kalble tasdîk ve lisanla ikrâr etmektir. Ġkincisi; dîni Muhammedî‟den 

olan ahkâmı birer birer tafsîl ederek îman etmektir. Avâmı nâs için îmanı icmâlî kâfîdir. 

Birer birer ahkâmın kâffesini tafsîl üzere bilmek lazım değildir”
493

 demiĢtir. Mehmed 

Vehbi, taklîdî îmanın EĢ„arî nezdinde makbul değilse de Mâtürîdî nezdinde makbul 

olduğunu ancak bunun, îmanın zayıf ve ednâ mertebesi olduğunu söylemiĢtir.
494

 

 Ġnsanın Fiilleri: Mehmed Vehbi, insanın fiilleri hususunda  ُ ًُّ اللََّّ ْٓ ٠ؾََبءُ  ٠نُِ َِ ذِٞ  ْٙ َ٠ َٚ ْٓ ٠ؾََبءُ  َِ  

“Allâh, dilediğini saptırır, dilediğini doğru yola iletir”
495

 âyeti bağlamında benimsediği 

görüĢü “Allâh‟ın irâdesi kulun irâdesine tâbidir”
496

 sözü ile ortaya koymuĢtur. Mehmed 

Vehbi, bu hususta Mu„tezile‟nin insanlar kendi fiilerinin yaratıcısıdırlar görüĢü ile 

tabiatçıların herĢey doğanın sayesinde meydana gelmektedir görüĢünü reddetmiĢtir. 

Çünkü Mehmed Vehbi‟ye göre  ٌءٍ لَذ٠ِش ْٟ ًِّ ؽَ َٛ ػٍََٝ وُ ُ٘ َٚ  “O herĢeye kâdirdir”
497

 âyetinde geçen 

ءٍ  ْٟ .kelimesi herĢeyin Allâh‟ın kudretiyle meydana geldiğine delildir ؽَ
498

 Ayrıca o,  َٓ ِِ فَغَؼٍََُٗ 

 َٓ ٌِؾ١ِ ب ”Onu salihlerden kıldık“ اٌقَّ
499

 âyetindeki  ٍََُٗفَغَؼ lafzının  manasında olması  كَ ٍَ خَ 

kulların fiillerini Allâh‟ın yaratmasına delâlet eder diyerek yine burada Mu„tezile‟ye karĢı 

                                                           
487

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/26. 
488

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/26. 
489

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/24-27. 
490

 el-Bakara 2/25. 
491

 el-Bakara 2/82. 
492

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/71, 163. 
493

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/27. 
494

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/27. 
495

 el-Müddessir 74/31. 
496

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/291. 
497

 el-Mülk 67/1. 
498

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/88. 
499

 el-Kalem 68/50. 



95 

 

sert tutumunu göstermiĢtir.
500

 Müfessir, bu hususta,  ُْ ْٕىُ ِِ ْٓ ؽَبءَ  َّ ٌِ  “Sizden dileyen kimse 

için”
501

 âyetlerini kulların cüz‟î irâdesine delil göstermekte ve Cebriye‟nin kul fiilinde 

mecburdur görüĢünü de Ģiddetle reddetmiĢtir.
502

 Ayrıca ب لَا ٔىٍَُِّفُ ٔفَْغًب َٙ عْؼَ ُٚ الِاَّ   “Kimseye 

gücünün üstünde yük yüklemeyiz”
503

 âyetiyle de Cebriye‟ye cevap vermiĢtir.
504

 

Büyük Günah ĠĢleyenlerin Durumu: Büyük günah iĢeleyenlerin âkıbetlerinin ne 

olacağı hususunda kelâmcılar arasında tartıĢmalar yaĢanmıĢ ve farklı görüĢler öne 

sürülmüĢtür. Hâricîler büyük günah iĢleyenin tevbe etmeden öldüğü takdirde kâfir olarak 

nitelendirileceğini, Mu„tezile îmânla küfür arasında bir yerde olacağını, Mürcie ise büyük 

günahların îmâna zarar vermeyeceğini savunmuĢtur.
505

 Mehmed Vehbi,  َ٠ ْٓ َِ سَعٌَُُٛٗ َٚ َٚ  َ ِـ اللََّّ ؼْ

ب أثََذاً َٙ َٓ ف١ِ ذ٠ِ ٌِ َُ خَب َّٕ َٙ َّْ ٌَُٗ َٔبسَ عَ  ,Kim Allâh‟a ve Resûlü‟ne karĢı gelirse, Ģüphesiz onlar için“ فَبِ

içinde ebedî kalacakları cehennem ateĢi vardır”
506

 âyetindeki hulûd kelimesinin uzun süre 

manasında anlaĢılması gerektiğini söylemiĢtir. Mehmed Vehbi‟ye göre bunun delili hulûd 

kelimesinin arkasında te‟kid için kullanılan ebed kelimesidir. Eğer hulûd zayıf mana 

içermeseydi ebed lafzı gelmezdi. Bu sebepten dolayı mü‟min olan bir kimse büyük günah 

sahibi olsa dahi cehennemde ebeden kalmaz.
507

 Mehmed Vehbi, bu âyeti ve  ًَوَغَتَ ع١َئِّخ ْٓ َِ

ِٗ خَط١ِئزَُُٗ  أؽََبهَذْ ثِ َٚ  “Kim bir kötülük iĢlerse kötülüğü kendisini çepeçevre kuĢatır”
508

 âyetini 

Mu„tezile‟nin, büyük günah iĢleyenlerin ebedî cehennemde olacaklarına delil 

gösterdiklerini ancak bunun bâtıl bir görüĢ olduğunu söylemiĢtir. O, bu görüĢünü “hâtıe” 

ile muradın büyük günah değil bilakis “Ģirk ve küfür” olduğunu Ġbn „Abbâs‟ın bu konuda 

rivâyeti vardır diyerek delillendirmiĢtir.
509

 Aynı Ģekilde Mehmed Vehbi,  َٙ ُ ُْ خَضَٔزَ ُٙ ُْ عَؤٌََ ُْ ٠َؤرْىُِ ب أٌََ

”Cehennem bekçileri onlara, „Size bir uyarıcı gelmemiĢ miydi?‟ diye sorarlar“ َٔز٠ِشٌ 
510

 

âyeti bağlamında Mürcie‟nin “bu sual kâfirleredir ehli îmana değildir” görüĢünü 

reddetmiĢtir.
511

 Mehmed Vehbi, Mü‟min olup fâsık kimselerin de cehennemde bir süre 

kalacakları görüĢünü bir kez daha vurgulayarak bu konuda Mürcie‟nin “mü‟min fâsık 

olsa dahi ceheneme girmez” görüĢüne de karĢı çıkmıĢtır.
512

 Yine Mehmed Vehbi, ًُ أفَََٕغْؼَ

                                                           
500

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/155-156. 
501

 el-Müddessir 74/37. 
502

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/294-295. 
503

 el-En „âm 6/152. 
504

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/54. 
505

 Kebîre hakkında bilgi için bk. Adil Bebek, “Kebîre” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2022), 25/163-164. 
506

 el-Cin 72/23. 
507

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/249. 
508

 el-Bakara 2/81. 
509

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,1/161-162; 15/249. 
510

 el-Mülk 67/8. 
511

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/99. 
512

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/99. 



96 

 

 َٓ ١ ِِ غْشِ ُّ ٌْ َٓ وَب ١ ِّ ٍِ غْ ُّ ٌْ ”Biz müslimleri kâfirler gibi kılmayız“ ا
513

 âyetindeki mücrim kelimesini 

izah ederek Mu„tezile‟nin fâsıklar ve mücrimlerin cennete giremezler görüĢüne atıfta 

bulunarak bunu reddettiğini bir kez daha vurgulamıĢtır. Mehmed Vehbi‟ye göre  َٓ ١ ِّ ٍِ غْ ُّ ٌْ   ا

kelimesindeki elif lâm takısı istiğrâk manası içerdiğinden fâsık bile olsa her fert müslim 

kapsamında olup kâfirle müsâvi olamaz. Ġslâm dairesi içinde olduğu için her zaman îman 

nûrundan istifâde eder.
514

 

Allâh’ın Fâil-i Muhtar Olması: Fâil-i muhtar, Yüce Allâh‟ın herĢeyi dilediği Ģekilde 

yaratması anlamında kullanılan bir tâbirdir.
515

 Mehmed Vehbi,  ب َِ ادٍ هِجَبلًب  َٛ َّ اٌَّزِٞ خٍَكََ عَجْغَ عَ

دٍ  ُٚ ْٓ رفََب ِِ  ِٓ َّ ؽْ ٍْكِ اٌشَّ  O, yedi göğü tabaka tabaka yaratandır. Rahmân‟ın yaratıĢında“ رشََٜ فِٟ خَ

hiçbir uyumsuzluk göremezsin”
516

 âyetini Yüce Allâh‟ın fâil-i muhtar olduğuna delil 

göstermiĢtir. Ona göre göklerden herbiri siyâk-ı vâhid üzere yaratılmıĢtır. Direksiz ve 

zincirsiz olarak asılı durmaktadır. Belirtilen sayıdan eksik ya da fazla olması mümkün 

iken Allâh‟ın bu Ģekilde dileyip böyle yaratması O‟nun kudretine ve fâil-i muhtar 

olduğuna delâlet etmektedir.
517

 

Allâh’ın Tekellüm Etmesi Meselesi: Yüce Allâh‟ın insanla doğrudan konuĢup 

konuĢmadığı meselesi kelâmcılar arasında tartıĢılan konular arasında yer almaktadır. 

Mehmed Vehbi de bu meseleye değinmiĢ ve konu hakkında öne sürülen görüĢleri 

değerlendirmiĢtir. Bakara 253‟te peygamberlerin bazılarının bazılarından efdal olduğu, 

 ُ َُ اللََّّ ْٓ وٍََّ َِ  ُْ ُٙ ْٕ ِِ  ifadesiyle de Allâh‟ın onlardan bazıları ile lafzen konuĢtuğu anlatılmaktadır. 

Mehmed Vehbi, burada kastedilen peygamberin Hz. Mûsâ olduğunu ekserî müfessirlerin 

kanaatine atfen tefsîrine kaydetmiĢtir. Ardından konuĢma eyleminin keyfiyeti hakkında 

EĢ„arî ve Maturîdî‟nin görüĢlerini ayrı ayrı zikrederek mukâyese yapmıĢtır. Buna göre 

EĢa„rî: “hurûf ve esvâttan âri olan kelâmı kadîmi ilâhîdir”
518

 demiĢtir. Yani Yüce Allâh 

harf ve sesten berî olarak Mûsâ ile konuĢmuĢtur. Mâturîdi‟ye göre ise iĢitilen kelâm ses 

ve harflerden ibâret olan konuĢmadır. Mehmed Vehbi, bundan sonraki açıklamasını Hz. 

Muhammed‟in mirâcta vahiy almasını delil göstererek Maturîdî‟nin görüĢünü 

benimsediğine iĢaret etmiĢtir.
519

 Mehmed Vehbi, A„râf 143‟teki  ُُّٗسَث ُٗ َّ وٍََّ َٚ  ve Kasas 30‟daki 

                                                           
513

 el-Kalem 68/35. 
514

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/145.  
515

 Yusuf ġevki Yavuz, “Ġrade” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2000), 22/379-380. 
516

 el-Mülk 67/3. 
517

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/92. 
518

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/229. 
519

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/229-230. 



97 

 

Yüce Allâh‟ın Mûsâ‟ya hitâben   َٓ ١ ِّ ٌْؼَبٌَ ُ سَةُّ ا ٛعَٝ أِِّٟ أََٔب اللََّّ ُِ ْْ ٠َب  أَ  ifadesine binâen yine EĢ„arî 

ve Maturîdî‟nin görüĢlerini tekrar etmiĢtir.
520

  

Mürtedin Durumu: Fıkhî bir terim olarak irtidât kelimesi bir Müslümanın kendi 

isteğiyle Ġslâm dîninden çıkması olup bu fiili yapan kimseye mürted/mürtedde denir.
521

 

Mürtedin öldürülüp öldürülmeyeceği konusu da tartıĢılan konular arasında yer 

almaktadır. Mehmed Vehbi, Bakara 52‟deki  ُْ ْٔفغَُىُ  Nefislerinizi katledin” ibâresi“ فَبلْزٍُُٛا أَ

bağlamında burada kastedilenin kendini öldürme değil baĢkalarını katletmek için nefsini 

teslim etmek olduğunu söylemiĢtir. Mehmed Vehbi, âyetin bu kısmını mürtedin durumu 

ile irtibatlandırıp ġeri„at-ı Muhammed ve ġeri„at-ı Mûsâ arasında karĢılaĢtırma yapmıĢtır. 

Buna göre Hz. Muhammed‟in Ģeriatında mürted katledilir tevbe ederse katledilmez. Hz. 

Mûsâ‟nın Ģeriatında ise tevbe etse bile tevbesi kabuldür fakat yine de öldürülür.
522

 

Halku’l-Kur’ân Meselesi: Halku‟l-Kur‟ân fikrinin tartıĢılan konular arasına dâhil 

olması hicrî 2. yüzyıla tekâbül etmektedir. Bu fikri ortaya kimin attığı konusunda ise 

netlik yoksa da Ca„d b. Dirhem‟in (öl. 124/742 [?]) bu fikri ortaya attığı ve Cehm b. 

Safvân‟ın (öl. 128/745-46) yaygın hale getirdiğini ileri sürenler olmuĢtur. Beyân b. 

Sem„ân (öl. 119/737) ya da Mugîre b. Sa„îd el-„Ġclî (öl. 119/737) olduğunu söyleyenler de 

vardır.
523

 TartıĢma zaman içinde mihne olaylarının yaĢanmasına sebebiyet vermiĢtir. Bazı 

„Abbâsî halîfeleri tarafından bazı âlimler sorguya çekilip eziyete maruz 

bırakılmıĢlardır.
524

    

Mehmed Vehbi, Enbiyâ 2. âyette geçen  ٍَؾْذس ُِ  ُْ ِٙ ْٓ سَثِّ ِِ  ibâresindeki muhdes kelimesini 

yerine göre âyetlerin nüzûlü olarak yorumlamıĢtır. O, Allâh‟ın zatıyla kâim olan kelâmın 

hadis olmasının muhal, harfler ve seslerden oluĢan insanların lisanıyla okunan Kur‟ân‟ın 

hadis/yaratılmıĢ olduğu görüĢünü benimsemektedir. Müfessir, Ehl-i sünnet îtikâdının da 

bu yönde olduğunu vurgulamıĢtır.
525

 Bununla beraber Mehmed Vehbi, Kur‟ân‟ın 

sonradan yaratıldığı görüĢünü savunan Mu„tezile mezhebine itiraz etmiĢtir. Mu„tezile‟nin 

Kur‟ân‟ın yaratıldığına dâir Mürselât 50‟deki  َْ ُٕٛ ِِ ِ ؽَذ٠ِشٍ ثؼَْذَُٖ ٠ئُْ ّٞ َ َٓ   ve Zümer 23‟teki فجَِؤ أؽَْغَ

ٌْؾَذ٠ِشِ   ibârelerinde geçen hadîs kelimesini delil gösterdiklerini söyleyerek her iki âyet ا

                                                           
520

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/162; 11/214. 
521

 Mürted hakkında geniĢ bilgi için bk. Ġrfan Ġnce “Ridde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2008), 35/88-91. 
522

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/125. 
523

 Halku‟l-Kur‟ân hakkında geniĢ bilgi için bk. Yusuf ġevki Yavuz, “Halku‟l-Kur‟ân”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997), 15/371-375. 
524

 Mihne olayları hakkında geniĢ bilgi için bk. Hayrettin Yücesoy, “Mihne”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam 

Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020), 30/26-28. 
525

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/4-5. 



98 

 

bağlamında onların bu görüĢlerini reddetmiĢtir.
526

 Mürselât 50. âyet bağlamında 

Mu„tezile‟nin görüĢünün doğru olmadığını, Ehl-i sünnet âlimlerinin “hudus kelimesi lafız 

olup manaya bağlı değildir” görüĢüyle cevap verdiklerini beyân etmiĢtir.
527

 Yine Zümer 

23 bağlamında ise Mu„tezile‟nin bu görüĢüne binâen Ehl-i sünnetin itikadı olduğunu 

ifade ettiği Kur‟ân‟ın elfâzı hadîs, manası hadîs değildir görüĢünü yinelemiĢtir. Ancak bu 

hususta Mehmed Vehbi‟nin, Ehl-i sünnet ile Mu„tezile arasındaki çekiĢme için “niza 

lafzîdir, hakîki bir niza değildir. Çünkü Mu„tezile‟nin hadistir dedikleri elfâz-ı Kur‟ân‟a, 

Ehl-i sünnet de hadistir der, Ehl-i sünnetin kadîmdir dedikleri sıfatullah olan manaya, 

Mu„tezile de kadîmdir derler”
528

 cümlesini kurması reddiyesi ile çeliĢmektedir.  

Peygamberlerin Mâsumiyeti: Mehmed Vehbi, peygamberlerin mâsumiyeti hususunda 

bazı âyetler bağlamında görüĢlerini belirtmiĢtir. Mehmed Vehbi, Nisâ‟ 64. âyetinin hayır, 

Ģer, îman küfür, ta„at ve mâsiyetin hepsinin Allâh‟ın irâdesine bağlı olduğuna delâlet 

ettiğini söylemiĢtir. Âyetteki  ِ ِْ اللََّّ ١ٌِطَُبعَ ثِبرِْ  ifadesini “bizim tevfîkimiz ve iânemizle itaat الِاَّ 

olunmak için resûlleri gönderdik” Ģeklinde tercüme etmiĢ ve bu âyetin peygamberlerin 

mâsumiyetine delil teĢkil ettiğini belirtmiĢtir.
529

  

Gâfir/Mü‟min 55. âyette Hz. Peygamber‟e sabretmesi, sabah akĢam tesbîhte bulunması 

emredilmekte ve aynı zamanda istiğfârda bulunması  ِْٔج ٌِزَ اعْزغَْفِشْ  هَ َٚ  ifadesiyle 

bildirilmektedir. Mehmed Vehbi, burada Hz. Peygamber‟e istiğfâr emrinin bir günahtan 

dolayı değil bilakis ubûdiyete devamla emir manasında olduğu görüĢündedir. Müfessir‟in 

beyânına göre âyette geçen zenb kelimesi günah anlamında değildir, evlâ olanı terketme 

anlamında zelledir. Enbiyâdan hatanın meydana gelmesi câiz olduğundan istiğfârın 

emredilmesi de câizdir. Zîrâ enbiyâdan kasıtlı olarak günah sâdır olmaz.
530

 “Günahına 

istiğfâr et demek vâki olan hata varsa ona istiğfâr et” demektir.
531

  

Mehmed Vehbi, Hz. Âdem‟in yaratılıĢının ve cennetten çıkarılıĢının anlatıldığı Bakara 

30-38. âyetlerden sonra zikredilen 39. âyeti âyeti HaĢeviye tâifesinin zemmederek Hz. 

Âdem‟in mâsum olmadığına delil gösterdiklerini fakat bunun kabul edilemez olduğunu 

söylemiĢtir. Bunun sebebi olarak da zellenin meydana geldiği anda Hz. Âdem‟e henüz 

peygamberlik görevinin tevdî edilmemesini göstermiĢtir. Burada yine Mehmed Vehbi, 

ağaçtan yemekten nehyin, ağaçtan yemekten daha evlâ olduğunu, dolayısıyla Hz. 

                                                           
526

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/41-42; 15/354-355. 
527

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân 15/354-355. 
528

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/41-42. 
529

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/129. 
530

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/155-156. 
531

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/155-156. 



99 

 

Âdem‟in evlâ olanı terkettiğini söylemiĢtir. Âyette nefsine zulmettiği için zâlim, evlâ 

olanı terkettiğinden dolayı da zulûm lafzı tâbir olunmuĢtur. Mehmed Vehbi, olayın kasten 

değil unutkanlıkla meydana geldiğinin de Tâhâ 115‟teki ب ًِ ُْ َٔغِذْ ٌَُٗ ػَضْ ٌَ َٚ  âyeti ile sabit فَٕغَِٟ 

olduğunu belirtmiĢtir.”
532

  

Mehmed Vehbi, Hz. Yûnus‟un kavmine kızıp görev yerini terketmesinin günah 

kapsamında değerlendirilmeyeceğini  ٌخ َّ ْْ رذَاَسَوَُٗ ٔؼِْ لَا أَ ْٛ ٌَ “ġâyet rabbinin nimeti 

ulaĢmasaydı”
533

 âyetinin tefsîrinde izah etmiĢtir. Burada Müfessir,  لَا ْٛ ٌَ kelimesinin lügat 

manasını bir Ģeyin meydana gelmesi için baĢka bir Ģeyin ona mümtenî olması Ģeklinde 

açıklayarak Yüce Allâh‟ın ulaĢtırdığı nimetten dolayı kurtulduğunu ifade etmiĢtir. 

Dolayısıyla Müfessir‟e göre, bu makamda Hz. Yûnus‟un zemmedilmek yerine nimetle 

kurtuluĢa ermesi ondan günah sâdır olmadığına delâlet etmektedir. Fakat onun istiğfârı 

günah sebebiyle değil bulunduğu görev mahallini terketmesindendir. Yûnus‟un görev 

yerinde durması vâcip değil belki evlâ ve efdâl idi demiĢtir.
534

 

Kabir Azâbı: Kabirde azâb olup olmayacağı meselesi öteden beri tartıĢılan konular 

arasında yer almaktadır. Mehmed Vehbi, kabirde azâb olacağını benimseyenlerin 

tarafındadır. Gâfir/Mü‟min 46‟da Firavun ve ehli için ifade edilen  ْػ١ٍََ َْ ا إٌَّبسُ ٠ؼُْشَمُٛ ًّٚ ب غُذُ َٙ

ػَؾ١ًِّب َٚ  âyeti bağlamında kabirde bulundukları süre boyunca sabah akĢam cehennemdeki 

yerlerinin kendilerine gösterileceğini, “ĠĢte kıyâmette sizin makamınız budur” 

denileceğini beyân etmiĢtir. Ayrıca bu anlamı Buhâri ve Müslim‟in ittifak ettikleri Ġbn 

„Ömer‟den rivâyet edilen: “Sizden biriniz vefât ettiğinde o kimseye günde iki defa 

âhiretteki yeri gösterilir. Eğer ehli cennetten ise cennetten, ehli nârdan ise cehennemden 

gösterilir. Ve kıyâmete kadar kendine iĢte Ģu senin yerindir‟ denilir”
535

 hadîsinin teyîd 

ettiğini söylemiĢtir. 

Rü’yetullâh: Rü‟yetullâh, Allâh‟ın gözle görülmesini ifade eden kelâmî bir terim olup 

rü‟yet ve Allâh lafızlarının terkibinden meydana gelmiĢtir. Allâh‟ın âhirette görülüp 

görülmeyeceği konusu da kelâmcıların üzerinde tartıĢtıkları meselelerdendir. Bu tartıĢma 

hicrî 2. yüzyılın yarısında ortaya çıkmıĢtır.
536

  

Mehmed Vehbi, âhirette Allâh‟ın cemâlinin görüleceği görüĢünü benimsemektedir. 

Nitekim o, Kıyâme 23‟teki  ٌب َٔبظِشَح َٙ  âyetinin buna delil olduğunu söyleyerek buna her اٌَِٝ سَثِّ
                                                           
532

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/101. 
533

 el-Kalem 68/49. 
534

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/154-155. 
535

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/148. 
536

 Rü‟yetullâh hakkında geniĢ bilgi için bk. Temel YeĢilyurt, Rü‟yetullah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2008), 35/311-314. 



100 

 

îman ehlinin îtikad etmesi gerekir, zaten Ehl-i sünnetin mezhebi de budur demiĢtir. 

Müfessir, Mu„tezile mezhebinin dünyada Allâh‟ın gözle görülmesine dâir Ģartların 

olmadığını nazarı itibar alarak âhirette de rü‟yetullâhın olmayacağını inkâr etmelerine 

karĢı çıkmıĢtır. Âhiretin Ģartları dünya Ģartlarına benzemez demiĢtir.
537

 Yine 

Ġsrâîloğullarının Hz. Mûsâ‟dan Allâh‟ı göstermelerini talep ettikleri, Bakara 55. âyetin 

tefsîrinde dünyada rü‟yetullah‟ın mümkün olmayacağını beyân etmiĢtir.
538

 

ġefa‘at Meselesi: Mehmed Vehbi, âhirette Ģefâ„atın var olduğu görüĢünü benimsemekte 

olup bunu Ģefâ„at ile ilgili bazı âyetlerde vurgulamıĢtır.
539

 Mehmed Vehbi‟ye göre  ُْ ُٙ ْٕفَؼُ ب رَ َّ فَ

 َٓ ”O kâfirlere Ģefâ„atçilerin Ģefâ„atları da menfaat vermez“ ؽَفَبػَخُ اٌؾَّبفؼ١ِِ
540

 âyeti Ģefâ„atın 

varlığına delildir. Zira “Ģefâ„at edicilerin Ģefâ„atı menfaat vermez demek Ģefâ„at vardır 

lakin onlar müstefâd olmazlar demektir.”
541

 ġefâ„at herkesin mahĢerde toplanıp hesabın 

görüldüğü zaman gerçekleĢecektir.
542

 Müfessir, Mu„tezile‟nin ًٌِٕفَْظٍ ؽ١َْئب ٍِهُ ٔفَْظٌ  ّْ ََ لَا رَ ْٛ َ٠ “O 

gün hiç kimsenin baĢkası için bir Ģey yapması elinden gelmez”
543

 âyetini Ģefâ„atın 

olmadığına delil göstermelerini reddetmiĢtir. Çünkü ona göre bu âyet baĢka âyetlerle 

mukayyed kılınarak Ģefâ„at Ģartı Yüce Allâh‟ın iznine kayıtlanmıĢtır.
544

 

3.2.2.5. Hulâsatu’l-Beyân’da Kırâat  

Kırâat, Kur‟ân-ı Kerîm‟in okunuĢu ile ilgili konuları kapsayan ilim dalının adıdır. 

Kur‟ân-ı Kerîm‟in okuyuĢ Ģekillerinde sahih kabul edilen on kırâat imâmı, ikiĢer de 

râvileri olmak üzere toplam otuz imâmın ismi zikredilmektedir. Bu kırâatlardan çoğu 

sadece ilim olarak öğretilmektedir. Yaygın olanlardan kırâat-ı Nâfi„nin VerĢ rivâyeti 

Afrika‟da, kırâat-ı Ebû „Amr Sûdân‟da ve kırâat-ı „Asım‟ın Hafs rivâyeti diğer yerlerde 

okunmaktadır. Türkiye‟de de kırâat-ı „Asım‟ın Hafs rivâyeti icrâ edilmektedir.
545

  

Mehmed Vehbi, kırâat konularını ihtivâ eden kavramlardan çok açıklama yapmamakla 

beraber Müzzemmil 4‟teki  رشَْر١ِلًا َْ ٌْمشُْآَ ًِ ا سَرِّ َٚ  âyetini “Kur‟ân‟ın hurûfunu beyân ederek 

tilâvet et” Ģeklinde tercüme etmiĢ ve açıklamasında tertîl kavramı üzerinde durmuĢtur. 

Müfessir, Râzî‟den nakille tertîli harfleri beyân ederek ağır ağır okumak olarak 

                                                           
537

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/310. 
538

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/126-127. 
539

 Mehmed Vehbi‟nin Ģefâat konusuna değindiği yerle için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/116-

117. 
540

 el-Müddessir 74/48. 
541

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/297. 
542

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/399. 
543

 el-Ġnfitâr 82/19. 
544

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/418. 
545

 Kırâat ile ilgili geniĢ bilgi için bk. Abdulhamit BirıĢık, “Kıraat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2022), 25/425-432. 



101 

 

tanımlamıĢ ve âyette tertîl ile kastedilenin huzûru kalp ile düĢüne düĢüne okumak 

olduğunu söylemiĢtir.
546

 

Mehmed Vehbi, on altı âyette kırâat farklılıklarına dikkat çekerek anlama etkisini izah 

etmiĢtir.
547

 Farklı okuyuĢlara değinirken kırâat imâmlarının ismini zikretmemiĢtir. Sadece 

bir yerde Hafs rivâyeti diye beyânı bulunmaktadır. Müfessir‟in kaydettiği bilgilere göre 

Âl-i „Ġmrân 157‟deki  َْ ؼُٛ َّ ب ٠َغْ َّّ ِِ خٌ خ١َْشٌ  َّ سَؽْ َٚ  âyetinde Hafs kırâatına göre  َْ ؼُٛ َّ ب ٠َغْ َّّ ِِ  ve baĢka 

kırâatlara göre de  َْ ؼُٛ َّ ب رغَْ َّّ ِِ  Ģeklinde okunur. Bunların manaya etkisi ise ye‟li okunduğu 

zaman anlam: “Münâfıkların cem ettiği emvâl-i dünyadan mağfiret-i ilâhiye 

hayırlıdır”,
548

 te‟li okunduğu zaman ise anlam: “Ey mü‟minler fî sebîlillah katlolunup 

mağfiret-i ilâhiyeye vâsıl olmanız sizin dünyada yaĢayıp da cem edeceğiniz emvâlden 

hayırlıdır”
549

 olmaktadır.  

Müfessir, Yûnus 2‟deki  ٌٓ ج١ِ ُِ َ٘زاَ ٌغََبؽِشٌ   َّْ َْ اِ ٌْىَبفِشُٚ ِ٘ عَ  âyetinde لَبيَ ا شٌ ب  kelimesinin iki Ģekilde 

okunduğunu ifade ederek kırâat farklılığının manaya etkisini; kelime, lâm‟sız ِ٘ عَ    شٌ ب

Ģeklinde okunursa anlam: “Kâfirler, Ģu nübüvvet davası devam eden zât bir mâhir sâhirdir 

dediler”, lâm‟lı  ٌٌغََبؽِش Ģeklinde okunduğunda ism-i iĢâret Kur‟ân‟a iĢâret etmekte olup 

anlam: “ġu Kur‟ân sihri zâhirdir ve sihir olduğu meydandadır”
550

 Ģeklinde izah etmiĢtir.  

Mehmed Vehbi, Ahkâf 25‟teki  ِغَبو َِ ُْ فَؤفَْجَؾُٛا لَا ٠شَُٜ الِاَّ  ُٙ ُٕ  âyetinde َُٜلَا ٠ش ve َُٜلارَش olmak üzere 

iki kırâat olduğunu zikretmiĢtir. Buna göre َُٜلارَش Ģeklinde okunduğunda Hz. Peygamber‟e 

hitâp vardır. َُٜلَا ٠ش Ģeklinde okunduğunda ise helâk olanları görenler kastedilmektedir.
551

 

Tekvîr 24‟teki  ٌْػٍََٝ ا ٍٓ غ١َْتِ ثِن١َِٕ  âyetinde ise  ٍٓ ١ِٕ kelimesi ثِنَ ك   harfi ile okunduğunda anlam 

bâhil/cimri, ظ ile okunduğunda ise muttehem/suçlayan, itham eden manasına gelir. Bu 

durumda mana: “Sözünde asla töhmet olmaz” Ģeklinde olur.
552

  

Mehmed Vehbi, A„râf 172‟deki ذَْٔب أٌَغَْ  ِٙ ُْ لَبٌُٛا ثٍََٝ ؽَ ذُ ثِشَثىُِّ  âyetindeki ٍََٝث lafzı üzerinde 

vakfedilip, edilmeyeceğine bağlı olarak anlamın değiĢtiğini belirtmiĢtir. Buna göre eğer 

ذَْٔب da vakfedilirse burada Âdemoğullarının cevabı sona ermektedir. Bu durumda‟ثٍََٝ ِٙ  ؽَ

kelimesi melekler tarafından söylenmekte dolayısıyla cümledeki konumu ibtidâyı kelâm 

olmaktadır. Anlam ise: “„Ben sizin Rabbiniz olmadım mı?‟ dedi. Benî Âdem de „belâ!‟ 

                                                           
546

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/257-258. 
547

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/12-14, 230; 5/352-353; 6/207, 322; 7/181-182; 8/119; 9/264-265, 

279-280; 11/9, 61-62; 13/148-149, 236-237, 493-495; 14/111-112; 15/408. 
548

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/230. 
549

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/230. 
550

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/181-182. 
551

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/493-495. 
552

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/408. 



102 

 

yani „sen bizim Rabbimizsin‟ dediler. Melekler tarafından yevm-i kıyâmette sizin „biz 

bundan gâfil olduk‟ demenize biz Ģehâdet ederiz denildi”
553

 Ģeklinde olmaktadır. Fakat  َث ٍَٟ  

lâfzında vakfolunmayıp ذَْٔب ِٙ  kelimesinde vakıf yapılırsa bu söz benî Âdem‟in kelâmı  ؽَ

olur. Aynı zamanda burada رمٌَُُٛٛا ْْ nün baĢında gizli bir‟أَ لا    takdir edilip  َامٌُُٛٛر  kelimesi 

ٛاٌُٛ مُ ٠َ   Ģeklinde kırâat edilirse anlam: “„Ben sizin Rabbiniz ve hâlıkınız olmadım mı?‟ Onlar 

da cevabında dediler ki! „Belâ ya Rabbi! Ġkrâr ve itiraf ettik. Sen bizim Rabbimiz ve 

hâlıkımızsın. ġehâdet ettik ki yevm-i kıyâmette biz bundan gâfil idik demeyelim‟”
554

 

Ģeklindedir. 

3.2.2.6. Hulâsatu’l-Beyân’da Tasavvuf ve ĠĢ‘arî Yorumlar  

Tasavvuf kelimesinin hangi kökten geldiğine dair farklı görüĢler bulunup daha çok sûfi, 

safâ ve vefâ kelimelerinin birleĢimi, sufâne, sûfe, sûfetü‟l-kafâ, sûf gibi kelimelerden 

türemiĢ olabileceği üzerinde durulmuĢtur. Terim olarak ise yine farklı tanımlar 

yapılmakla beraber genel olarak Ġslâm‟da zâhirî ve bâtinî çerçevede mânevî ve derûnî 

olarak yaĢanan bir hayat tarzını ifade etmektedir. Temeli Allâh sevgisi ve Allâh korkusuna 

dayanmaktadır.
555

 Tasavvufî hayat tarzına sahip olan kiĢiye sûfi ya da mutassavvıf 

denilmektedir.
556

 

Mehmed Vehbi, tasavvufî kavramlardan nefs, zühd, ittikâ/takva, zikir, gibi konularda 

görüĢlerini zikretmiĢtir. Örneğin  ِةُ ٔفَْغ ب أثَُشِّ َِ بسَحٌ ثِبٌغُّٛءِ َٚ َِّ َ َّْ إٌَّفْظَ لَْ ٟ اِ  âyetini “Ben nefsimi 

tezkiye etmem. Zira nefis Ģiddetle kötülüğü emreder”
557

 Ģeklinde tercüme eden Mehmed 

Vehbi, bu âyetin tefsîrinde nefsin mertebelerinin üç olduğunu ifade etmiĢ ve bunları; eğer 

nefis sahibini Ģehevâte davet ederse buna nefs-i emmâre, arzu ettiği Ģeyi fiile çıkarırsa 

nefs-i levvâme, Ģehevî Ģeylere meylettiği zaman piĢman olup fiile çıkarmaktan 

vazgeçtiğinde nefs-i mutmainne olarak tanımlamıĢtır.
558

  

Mehmed Vehbi, Bakara 29. âyetinin, zühd ve takvanın gerekli olduğuna delâleti vâzıha 

ile iĢaret ettiğini söylemiĢtir. Mehmed Vehbi, görüĢüne gerekçe olarak; imâte/öldürmek 

ve ihyâ‟nın/diriltmek Allâh‟a mahsus olduğunu, haĢr ve neĢrin mutlaka gerçekleĢeceğini 

                                                           
553

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/207 
554

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/207. 
555

 Tasavvuf kelimesi ile ilgili geniĢ bilgi için bk. ReĢat Öngören, “Tasavvuf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011), 40/119-126. 
556

 ReĢat Öngören, “Sûfî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2009), 37/471-472; Süleyman Uludağ, “Mutasavvıf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020), 31/379. 
557

 Yûsuf 12/53. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/64. 
558

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/64-65. 



103 

 

ve dünyada ölümün kaçınılmaz olduğunu belirtmiĢtir.
559

 Bakara 152. âyetteki  ُِٟٔٚفَبروُْش

 ُْ  .ibâresi bağlamında Yüce Allâh‟ın âyette zatını zikirle emrettiğini beyân etmiĢtir أرَوُْشْوُ

Mehmed Vehbi‟nin izâhına göre, zikir lisanla ve ve kalple olmak üzere iki kısımdır. 

Lisanla zikir teĢbîh, tehlîl, hamd, senâ, esmâ-yı hüsnâyı ve Kur‟ân okumaktır. Kalple 

zikir ise Allâh‟ın zâtına ve sıfatlarına delâlet eden âyetleri, emirleri ve nehiyleri, 

mahlûkatın yaratılıĢını düĢünmek, her zerrenin Yüce Allâh‟ın ulûhiyetine delâlet eden bir 

ayna vazifesinde olduğunu idrâk etmektir. Mehmed Vehbi, âzâların ibâdetle meĢgul 

olmasının da zikir olduğunu fakat ibâdet denilmekle ma„rûf olduğunu da belirtmiĢtir.
560

 

Yine Mehmed Vehbi, Bakara 2. âyetteki  َٓ زَّم١ِ ُّ ٍْ ٌِ ُ٘ذًٜ   ifadesini izah ederken hidâyet ve 

ittikâyı: “Hidâyet, doğru yola irĢâd edip tarîk-ı savâbı göstermektir. Ġttikâ, nefsi, mazarrat 

verecek Ģeylerden ve Ģer„a muhâlif olan günahlardan muhâfaza etmektir”
 561

 Ģeklinde 

tanımlamıĢtır. Akabinde ittikânın mertebelerinin üç olduğunu söylemiĢtir. Mehmed 

Vehbi‟nin izâhına göre ittikânın mertebelerinden birincisi, nefsini küfürden muhâfaza 

etmektir. Bu ittikânın ednâ yani en düĢük mertebesi olup avâmın mertebesidir. Her 

mü‟min nefsini küfürden koruduğu için bu manada müttakîdir. Ġkincisi haramların 

tamamını terketmek ve ibâdetleri yerine getirmeye gayret etmektir. Bu da ittikânın 

mertebe-i vustâsı olup havassın mertebesidir. Üçüncüsü de tüm ibâdetleri edâ etmek ve 

tüm günahlardan sakınmakla beraber kalbinden masivânın tamamını çıkarmak, her dâim 

Yüce Allâh‟ın büyüklüğüne delâlet eden Ģeyleri tefekkürle meĢgul olmaktır. Bu da 

ittikânın „alâ mertebesi olup havassü‟l-havassın mertebesidir.
562

  

Mehmed Vehbi, “insanın tekemmülü”
563

 “Ģükrün kısımları”
564

 gibi konularda da iĢâri 

yorumlarda bulunmuĢtur. Bununla beraber Gazzâlî (öl. 505/1111), Ebussuûd, Bursevî, 

Râzî, Beyzâvî, gibi müfessirlerden iĢâri yorumlar nakletmiĢtir. Örneğin Hz. Âdem‟in 

tevbesini dile getiren “Âdem Rabbinden kelimeler kabul etti. Binaenaleyh; Rabbisi fazlı 

ihsânından Âdem a.s. üzerine tevbesini kabul ve sudûr eden zellesini affetti. Zira Rabbisi 

kemâliyle kullarının tevbelerini kabul ve merhamet edicidir”
565

 âyetini izah ederken, 

tevbenin mahiyetini Râzî‟den nakille Gazzâlî‟nin görüĢlerine binâen izah etmiĢtir. 

Tevbenin hâsıl olabilmesi için; birincisi meydana gelen hatanın zararını bilmektir. Ġkincisi 

bu zararı bildikten sonra haline acı ve ızdırap duymaktır. Son olarak da bu üzüntü ve 

                                                           
559

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/79. 
560

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/22. 
561

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/24-25. 
562

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/24-25. 
563

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/49-50. 
564

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/50-51. 
565

  el-Bakara 2/37. 



104 

 

kederle Allâh‟tan bağıĢlanma dilemektir. Mehmed Vehbi‟nin izâhına göre, Tevbe altı 

manayı içermekte olup bunlar; geçmiĢe üzüntü duymak, bir daha günah iĢlememeye azm 

ve metânet etmek, geçmiĢ farzları yerine getirmek, insanların hakkına girmiĢse telâfi 

etmek, vücûduna haram girmiĢse onu eritip bedene ibâdetin lezzetini tattırmaktır.
566

  

Müddessir 30‟daki cehennemdeki meleklerin sayısını ifade eden  ِغْؼَخَ ػَؾَشَ ر  ondokuz 

rakamının hikmetini Râzî‟den nakille inanç ve ve amelde kuvvây-i beĢeriyyenin ondokuz 

olmasından dolayıdır diyerek tasavvufta zikredilen “havassı zâhire”, “havass-ı bâtiniye”, 

“kuvve-i gazâbiyye”, “kuvve-i muharrike” ve “kuvve-i tâbiiyye”  kavramları ile geniĢ 

açıklamalarda bulunmuĢtur. Mehmed Vehbi, bu konuda insanı günaha sokan ve insandan 

sudûr eden günahların kaynağının ondokuz olduğunu, bu günahların azâbı için ayrı ayrı 

melekler nezâret edeceğini beyân etmiĢtir.
567

 

Mehmed Vehbi, Yûnus 62‟deki  ِ ١ٌَِبءَ اللََّّ ْٚ  terkibini Allâh dostları diye tercüme etmiĢ ve أَ

velînin kimler olduğu hususunda âlimlerin ihtilaf ettiğini söylemiĢtir. Buna göre velî, 

sahih bir itikatla salih amel iĢleyen, emirlere uyup nehiylerden kaçınan ya da emirleri 

yerine getirip nehiylerden sakınma ile hubbu fillâh ve buğzu fillâha devam eden kimse 

veya da farzları edâ ile Allâh‟a yaklaĢan, mârifeti ilâhiyeyle kalbi dolu olan, her gördüğü 

Ģeyde Yüce Allâh‟ın kudretini gören, her duyduğu Ģeyde Allâh‟ın âyetlerini iĢiten, her 

sözü Allâh‟ı senâ, özü ibâdet olan, Allâh‟ı zikretmekten yorulmayan, kalbiyle Hakk‟tan 

baĢkasını tefekkür etmeyen kimsedir.
568

 Ayrıca Mehmed Vehbi, Fâtır 1. âyette meleklerin 

elçiler kılınması hakkında zikredilen  لَائىَِخِ سُعُلًا َّ ٌْ ًِ ا  ibâresinden yola çıkarak Beyzâvî ve عَبػِ

Ebusuûd‟dan nakille meleklerin risâletinin sadece peygamberlere has olmadığını, havass-

ı „ibâd denilen evliyâya da ilhâm ve sâdık rüya yoluyla Allâh‟ın emirlerini ve hayırlı olan 

Ģeyleri yapmak hususunda bilgilendirdiklerini beyân etmiĢtir. Fakat bu bilgilendirme 

enbiyâya açıktan, evliyâya ise ilhâm Ģeklinde kalplerine hayırlı olan Ģeyi koymak 

sûretiyle gerçekleĢir.
569

 

Mehmed Vehbi‟nin, tasavvufla ilgili değindiği konulardan biri de kerâmet konusudur. Âl-

i „Ġmrân 35-37. âyetlerde Hz. Meryem‟in dünyaya geliĢi ve mâbede hizmetkâr olarak 

verilmesi anlatılmaktadır. 37. âyette ise Hz. Zekeriyyâ‟nın Meryem‟in yanına her 

girdiğinde yanında yiyeceklerin bulunduğu, bunlar nerden geliyor diye sorduğunda da 

Hz. Meryem‟in  ِ ْٕذِ اللََّّ ْٓ ػِ ِِ  َٛ ُ٘  cevabını verdiği ifade edilmektedir. Mehmed Vehbi, Hz. 

                                                           
566

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/97-98. 
567

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/285-286. 
568

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/250. 
569

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/166. 



105 

 

Meryem‟e verilen bu nimetlerin ancak kerâmetle anlatılabileceğini, bu âyetin kerâmetin 

varlığına delil olduğunu söylemiĢtir. Burada Mehmed Vehbi, Hz. Meryem‟in nebî 

olmadığını dolayısıyla bu olaya mu„cize denilmesinin mümkün olmayacağını da 

eklemiĢtir.
570

  

Mehmed Vehbi‟nin kerâmete delil gösterdiği bir baĢka olay Neml sûresinde geçmektedir. 

Neml 38-42. âyetlerde Hz. Süleymân‟ın Sebe‟ Melike‟sinin tahtını hızlı bir Ģekilde 

huzuruna getirilmesini söylemesi üzerine, cinlerden bir ifrit‟in Hz. Süleymân yerinden 

kalkmadan getirebileceğini söylemesi, aynı Ģekilde kendisine Allâh katından ilim verilen 

bir baĢka kiĢinin ise tahtı göz açıp kapayıncaya kadar getirebileceğini ifade etmesi ve 

bunu hemen gerçekleĢtirmesi anlatılmaktadır.
571

 Mehmed Vehbi, tahtı göz açıp 

kapayıncaya kadar getirmeye muktedir olan kiĢinin Süleymân‟nın veziri „Âsaf b. Berhiyâ 

olup onun velî bir kiĢi olduğunu söylemiĢtir. Mehmed Vehbi‟ye göre „Âsaf b. Berhiyâ‟nın 

tahtı hızlıca getirme fiili onun gösterdiği kerâmet olup söz konusu âyet evliyânın ve 

kerâmetin varlığına delildir.
572

 Mehmed Vehbi, kerâmet‟in nasla ve bazı kimselerde 

gerçekleĢen olağanüstü olaylarla sabit olduğunu söylemiĢtir. Bu konuda Mu„tezile‟nin 

kerâmetin olmadığına dair Cin 26-27. âyetleri delil göstermelerini reddetmiĢtir. “Bilakis 

delâleti iltizâmiye ile” bu âyet kerâmetin varlığını ispat eder demiĢtir.
573

  

Mehmed Vehbi, tasavvuf ehlinden bazı kimselerin düĢüncelerini aĢırı bulmuĢ ve onları 

reddetmiĢtir.  َاػْجذُْ سَثَّهَ ؽ َٚ ُٓ ١ٌَْم١ِ زَّٝ ٠َؤر١ِْهََ ا  “Sana ölüm gelinceye kadar Rabbine ibâdet et”
574

 

âyetinin vefât edinceye kadar hiç bir mükelleften ibâdetin sâkıt olmayacağına delâlet 

ettiğini söylemiĢtir. Bu hususta tasavvuf ehlinden bazı kimselerin Ģeyhlerden fenâfillah 

derecesine yükselenlerin ibâdete ihtiyaç duymadıkları, ibadetin kendilerinden sâkıt 

olduğu görüĢünde olduklarını belirtmiĢ ve bu düĢünceyi reddetmiĢtir. Mehmed Vehbi, 

reddine gerekçe olarak: “Hiç bir kimse Resûlüllâh‟tan büyük olamaz. ġu halde vefâtına 

kadar Resûlüllâh namazla, secdeyle ve ibâdetle memur olup teklif sâkıt olmayınca ahadı 

ümmetten sâkıt olmayacağı evleviyetle sabittir”
575

 demiĢtir. 

Yûnus 106‟da Allâh‟tan gayrı, faydası ve zararı olmayan putlara tapılmaması, 

emredilmektedir.
576

 Mehmed Vehbi, âyet bağlamında “menfaat ve mazarrata muktedir 

                                                           
570

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/56. 
571

 en-Neml 27/38-42. 
572

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/137. 
573

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/251-252. 
574

 el-Hicr 15/99. 
575

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/296. 
576

 Yûnus 10/106. 



106 

 

olmayan bir takım âciz mahlukâta dua etmek ve onlardan birĢey istemek câiz olamaz”
577

  

demiĢtir. Müfessir, Razî ve Hâzin‟den görüĢler beyân ettikten sonra âyetin evliyâ 

zannedilen kimselerin kabirlerinden yardım talebinde bulunmak ve onlardan yardım 

beklemenin yasak olduğuna açıktan delâlet ettiğini söylemiĢtir. Bu minvalde bazı cahil 

kimselerin evliyâ sanılan kimselerin kabirlerini beklemelerini, onlardan meded 

ummalarını, kabirlerine sığınarak yalvarmalarını bâtıl inanç olarak yorumlamıĢtır. Hatta 

bu tarz fiilleri yapanların putperestlerden bir farkı olmadığını söylemiĢtir. Bu konuda 

bazılarının oralara secde ve rukû yapmak sûretiyle ta„zimde bulunduklarını ancak bunun 

Allâh‟tan baĢkasına ta„zim anlamına geldiği için bu kimselerin tekfîr edilmeleri 

gerektiğini belirtmiĢtir. Bununla beraber evliyâ olduğu bilinen zatların kabirlerini ziyaret 

etmenin câiz olduğunu, onların hürmetine Allâh‟tan yardım dilenebileceğini, orada Allâh 

rızası için namaz kılınmasında sakınca olmadığını hatta sevap olduğunu beyân etmiĢtir. 

Mehmed Vehbi‟ye göre Allâh‟a yakınlığı olan kimseleri vesile kılmak câizdir. Nasıl ki 

açlığı gidermek için ekmek, susuzluğu gidermek için su vesile ediliyorsa, bu da ona 

benzemektedir. Sebeplere tevessül etmek ihlasa engel değildir. Yine Mehmed Vehbi, 

hastaların Ģifâyı Allâh‟tan beklemek kaydıyla tekkeye gitmelerini, ordaki zâtlardan efsun 

taleb etmelerini, muska yazdırmalarını, oranın tuz ve ekmeğinden yemelerini, tekkede 

yatanın hürmetine Ģifâ istemelerini, tedavi için doktora gidip ilaç talep etmekle eĢdeğer 

görmüĢtür.
578

 Mehmed Vehbi‟nin bir taraftan evliyâ zannedilen kiĢilerin ruhlarından 

tevessül etmenin tekfîr sebebi olduğunu söylerken diğer taraftan evliyâ olduğu bilinen 

kiĢilerin hürmetine yardım talep edilebileceğini söylemesi bir çeliĢkidir.  

3.2.2.7. Hulâsatu’l-Beyân’da Ahlâk  

Ahlâk ilmi insanın kötü ve iyi anlamda davranıĢlarını inceleyen ilim dalıdır.
579

 Mehmed 

Vehbi, tefsîrinde ahlâk ilmi kapsamında pek çok yerde mekârim-i ahlâk, tehzîb-i ahlâk, 

ahlâk-ı hamîde, ahlâk-ı zemîme, ahlâk-ı fâside, ahlâk-ı habîse gibi konulara 

değinmiĢtir.
580

 Örneğin Bakara 177. âyetin Ġslâm dîninin esasını ve ruhunu kapsadığını 

ifade etmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin izahına göre âyette beyân olunan iyilik beĢtir: 

“Birincisi; îman, ikincisi; malıyla muhtaç olanlara iâne, üçüncüsü; edâyı salât, 

dördüncüsü; ahdini îfâ, beĢincisi; hali Ģiddet ve hali vüs„atte sabır etmektir.”
581

 Mehmed 

                                                           
577

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/292. 
578

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/292-294. 
579

 Mustafa Çağrıcı, “Ahlâk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1989), 2/1-9. 
580

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/284; 7/91; 11/48, 128, 386;15/38. 
581

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/59. 



107 

 

Vehbi, bu açıklamasının ardından îman edilmesi gerekenleri âhirete meleklere, kitaplara 

ve peygamberlere îman olarak sıralamıĢ ve birinci derecedeki iyilik budur demiĢtir.
582

 

Mehmed Vehbi‟ye göre bu âyetteki hükümler mekârım-ı ahlâkın esasını oluĢturmaktadır. 

Çünkü insan için gerekli olan dîni vecîbeler îman ve ameldir. Amel ise mal ve bedenle 

meydana gelir. Âyette îmân-amel kapsamında bedenî ve mâli ibâdet beyân olunmuĢtur. 

Ġnsanlara yardımcı olmak, sözünde durup ahdini yerine getirmek, kederli durumlara 

sabretmek de insan için birer meziyettir. Âyette bunların tamamı beyân edilmiĢ olup 

mekârim-i ahlâkı elde etmek için gayret etmeye ve insanın nefsini süslemeye lazım 

olduğuna iĢaret vardır.
583

 

Âl-i „Ġmrân 77. âyette Allâh‟a verdikleri sözü tutmayıp az bir menfaat karĢılığında 

değiĢtirenlerin âhirette bir hakka sahip olmayacakları, Allâh‟ın onlarla kıyâmette 

konuĢmayacağı, onları asla temize çıkarmayacağı ve kendilerini elîm bir azâbın beklediği 

anlatılmaktadır.
584

 Mehmed Vehbi‟ye göre bu âyet insanlara sözünde durmayı, yalan yere 

yeminden sakınmak gerektiğini emretmekle hüsn-ü ahlâka terğib etmektedir. Aynı 

zamanda insanın kendini maddî ve manevî zarardan koruması gerektiğini beyân 

etmektedir. Çünkü kiĢinin ahdini bozması ve yalan yere yemin etmesi kendisine zarar 

vermektedir. Yine bu âyet böyle kiĢilerin âhiret nimetinden ve Allâh tarafından gelecek 

iltifattan mahrum kalacaklarını beyân etmektedir. Burada fâsid ahlâkın zararı beyân 

edilmekle hüsn-ü ahlâka sarılmaya davet vardır.
585

 

 3.2.2.8. Hulâsatu’l-Beyân’da Lügat 

Kur‟ân-ı Kerîm‟i anlamada kelimelere verilen manalar mesajın doğru anlaĢılması 

açısından mühimdir. Tefsîr tarihi boyunca pek çok müfessirin eserlerini te‟lif ederken 

dilbilimsel tahlillere yer verdikleri bilinmektedir. Hatta bu alanda lügavî konuların 

ağırlıkta olduğu müstekil eserler te‟lif edilmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin de kelimelerin 

lügavî manalarına ehemmiyet verdiği görülmektedir. Onun, kelimeleri izah ederken hiçbir 

kimseye atıf yapmadan açıklama yaptığı yerler olduğu gibi, alıntı Ģeklindeki izahlarına da 

rastlamak mümkündür. Mehmed Vehbi‟nin kelimenin anlamı ile ilgili “manâ-yı lügavîsi, 

manasınadır, asıl manası, lügat manası” gibi ifadelerle altı yüzden fazla yerde kısa ya da 

                                                           
582

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/59. 
583

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/61. 
584

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/77. 
585

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/113. 



108 

 

uzun açıklamalar yaptığı görülmektedir.
586

 Örneğin Bakara 44. âyette geçen  َْ  أفَلََا رؼَْمٍُِٛ

ifadesini, “kendi gafletinizi idrâk edip düĢünmez misiniz” diye tercüme etmiĢ ve buradaki 

“akl” kelimesinin lügat manasını “akl: filasıl haps etmek ve bağlamak manasındadır” 

Ģeklinde açıklamıĢtır. Mehmed Vehbi‟ye göre bu âyette “Akılla idrâk insanı kabâyihten 

hapsedip muhassenâta bağladığından akıl denilmiĢtir.” Müfessir, bu sözünü de “yani” 

diyerek “âkibeti vehâmetli olan Ģeyden sizi men edecek aklınız yok mu demektir” 

cümlesiyle tekrar açıklama gereği duymuĢtur.
587

  

Mehmed Vehbi, Tevbe 109‟daki  ٍَ٘بس  ”kelimesini “kenar ve taraf ؽَفَب ifadesindeki ؽَفَب عُشُفٍ 

َ٘بسٍ  ,”kelimesini “altı boĢ çukurlaĢmıĢ olan bir mahaldir ki yıkılmaya müheyyâdır عُشُفٍ   

kelimesini “düĢücü ve düĢmeye yakın olan Ģeydir” Ģeklinde anlamlandırmıĢ ve âyetin bu 

anlamlara göre “binasını düĢücü ve altı boĢ bir mahal üzerine binâ edip de o binâ ile 

beraber kendi de düĢen kimse, sağlam temel üzerine binâ eden kimseyle bir olabilir mi? 

Elbette olamaz”
588

 Ģeklinde tekrar tercüme etmiĢtir.  

Mehmed Vehbi, ġûrâ 34‟teki ب وَغَجُٛا َّ َّٓ ثِ ُٙ ْٚ ٠ُٛثِمْ َّٓ  ifadesinde أَ ُٙ كٛثِ ٠ُ   kelimesinin  ٠ُٛثِمْ - ثَكَ   ْٚ اَ  

fiilinden alındığını ve  ُهٍِ ْٙ ٠  manasında olup anlamın: “Ġsterse Allâhü Tealâ o gemileri ve 

içinde bulunanları ihlâk eder” Ģeklinde olduğunu söylemiĢtir.
589

 Müfessir, Zümer 5‟teki 

بسَ  َٙ سُ إٌَّ ِ ّٛ ٠ىَُ َٚ بسِ  َٙ ًَ ػٍََٝ إٌَّ سُ ا١ٌٍَّْ ِ ّٛ س ifadesindeki ٠ىَُ ِ ّٛ  kelimesinin lügat manasını: “Dürer ٠ىَُ

manasına olduğuna nazaran geceyi gündüzü sarık düğümü gibi yekdiğerine dürer 

demektir”
590

 Ģeklinde açıklamıĢtır.  

Mehmed Vehbi, Zümer 67‟deki  ِخ َِ ٌْم١َِب ََ ا ْٛ  ifadesindeki kabz “bir Ģeyi elinin ve لجَْنَزُُٗ ٠َ

avucunun içine almaktır”, عُجْؾَب ِٗ ِٕ١ ِّ َُٔٗ ث١َِ  ifadesindeki yemin “sağ el manasınadır” demiĢtir. 

Mehmed Vehbi, bu açıklamasının ardından bu manaların âlet-i cârihâdan ibâret olduğunu, 

Yüce Allâh‟ın bundan münezzeh olup bu tür manaların Allâh‟a hamledilemeyeceğini, 

çünkü Allâh için böyle bir Ģeyin muhal olduğunu söylemiĢtir. Burada gerek kabz ve gerek 

yemîn Allâh‟ın kudretinden kinâye olarak söylenmiĢtir.
591

  

Mülk 1‟deki  ٍُْه ُّ ٌْ ِٖ ا  ifadesindeki bereket kelimesini “gerek hissi ve gerek aklî رجََبسَنَ اٌَّزِٞ ث١َِذِ

birĢeyin ziyâdelenmesi ve fazlalanmasıdır” Ģeklinde anlamlandırmıĢtır. Mehmed 

Vehbi‟ye göre bereket lafzının lügat manası itibariyle Allâh‟a isnâdı câiz değildir. Bilakis 

                                                           
586

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/2, 4, 6, 28, 34, 90, 99, 110-111, 126, 140-141; 2/30, 46, 61-62, 

127, 284; 3/23-24; 5/3; 6/51, 267; 7/154; 8/212, 222, 245, 283, 352; 11/58, 71; 12/ 66, 104, 107, 112. 
587

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/110-111. 
588

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân 7/154. 
589

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/301-302. 
590

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/10. 
591

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/86. 



109 

 

burada istiğna vardır. Bu durumda  َرجََبسَن lafzı “Vâcip Te„âlâ cümle mahlûkâttan müstağnî 

oldu ve hiçbir Ģeye ihtiyacı yok”
592

 anlamındadır.  

3.2.2.9. Hulâsatu’l-Beyân’da Dilbilgisi ve Belâgat 

Mehmed Vehbi, bazı yerlerde sarf, nahiv ve belagat ilimlerine değinerek âyetteki 

kullanılıĢ biçimine göre manaya nasıl tekâbül ettiğini kısaca izah etmiĢtir. Bazı âyetlerde 

kelimeleri sarf açısından incelemiĢ ve kullanılıĢ biçimine göre bab durumları, isim, fiil, 

ma„rife, nekra, müfred, cemi„, mâzî, muzârî„, emir gibi hususlarda kullanımının „Arap 

gramerindeki inceliğine dikkat çekerek manaya etkisini göstermiĢtir.
593

 Örneğin Mehmed 

Vehbi‟ye göre Bakara 9‟daki  َ َْ اللََّّ  fiili müfâ„ale babında olup خبدع ifadesindeki ٠خُبدِػُٛ

burada iki kiĢi arasında iĢtirak için değil mübâlağa için kullanılmıĢtır. Çünkü münâfıklar 

Hz. Peygamber‟i ve ehl-i îmânı aldatmak için çok çeĢitli hilelere baĢvurmuĢlar ve bu 

fiillerinde de ısrarcı olmuĢlardır.”
594

 Yine Müfesir, Nebe‟ 13‟teki َّ٘بعًب َٚ  ifadesindeki عِشَاعًب 

َّ٘بعًب َٚ  lafzının mübalağa sığasında olduğunu, nûrun ve harâretin Ģiddetine delâlet etmek 

için bu kalıbın kullanıldığını belirtmiĢtir.
595

 Mehmed Vehbi, Cin 18‟de  َغَبعِذ َّ ٌْ َّْ ا أَ َٚ  

ifadesindeki el-mescid kelimesinin ma„rife olmasından hareketle baĢında اي‟ın istiğrâk 

için olduğunu söyleyerek âyette “mescid hükmüne Ģâmil olan herĢeyi kapsamaktadır” 

demiĢtir.
596

 Müfessir‟in beyânına göre Bakara 7‟de bildirilen  ٌُ ُْ ػَزاةٌ ػَظ١ِ ُٙ ٌَ َٚ  ifadesindeki 

 kelimesinin nekra olarak gelmesinin sebebi; “kâfirlere nâzil olacak azâbın künhünü ػَزاةٌ 

ve miktarını Allâh Te„âlâ‟dan gayrı kimse bilmediğine iĢaret için azâb, azâmetle tavsîf 

olunduğu gibi adem-i malûmiyete delâlet eden nekra ile vârid olmuĢtur.”
597

 Cîn 14‟teki 

ا سَؽَذاً ْٚ  tenvinli gelmesinin sebebi ta„zim içindir. Çünkü bu سَؽَذاً ifadesindeki فَؤٌُٚئَهَِ رؾََشَّ

kullanım burada mükâfata nail olanların derecelerinin büyüklüğünü göstermektedir.
598

 

Ġnsan 5‟teki ا َّْ لْْثَْشَاسَ اِ  ifadesindeki ebrar “berr” kelimesinin çoğuludur ve iyi kimseler 

demektir.
599 Zuhruf 12‟deki  َاط َٚ اٌَّزِٞ خٍَكََ الْْصَْ َٚ  ifadesindeki ezvâc, zevc kelimesinin 

çoğuludur ve çift demektir.
600

 Bakara 4‟teki   َْٔضِي ِب أُ َٚ ْٔضِيَ ا١ٌَِْهَ  ُ  ifadesindeki inzâl lafzı ثِّب أ

için Müfessir, Ģöyle demiĢtir: “Bu âyet nâzil olduğunda gerçi Kur‟ân‟ın küllisi henüz 

nâzil olmamıĢ ise de nâzil olanı nâzil olmayanlara tağlip ve nâzil olması muntazar 

                                                           
592

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/87. 
593

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/29, 31, 39-40, 43, 65; 12/223, 236, 277, 284, 303, 359; 13/7, 10, 

55; 15/149, 158, 324, 342, 363, 381, 416. 
594

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/43-44.  
595

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/359-360. 
596

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/243-244.  
597

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/39. 
598

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/240. 
599

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/320.  
600

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/334. 



110 

 

olanları vâki nefsel emirde nâzil olmuĢ, menziline iĢâret için inzâl mâzi sîgası ile vârid 

olmuĢtur.”
601

 Bakara 3‟teki  َْ ْٕفِمُٛ ُ٠ ُْ ُ٘ ب سَصَلْٕب َّّ ِِ َٚ لاحَ  َْ اٌقَّ ٛ ُّ ٠م١ُِ َٚ ٌْغ١َْتِ  َْ ثِب ُٕٛ ِِ َٓ ٠ئُْ  cümlesindeki اٌَّز٠ِ

muzârî siğalar istikrâr ve devama delâlet etmekte olup îmân, salât, namaz ve infâkın 

devamlı olması gerektiğine iĢaret için vârid olmuĢtur.
602

 Mülk 7‟deki  ب َٙ ؼُٛا ٌَ ِّ ب عَ َٙ ٌْمُٛا ف١ِ ُ اِراَ أ

َٟ رفَُٛسُ  ِ٘ َٚ ١مًب  ِٙ  cehennemdeki kaynamanın sürekli olduğuna iĢaret etme رفَُٛس cümlesindeki ؽَ

anlamında istimrâra delâlet eden muzârî siğasında gelmiĢtir.
603

 Fatihâ sûresindeki  ذَِٔب ْ٘ ا

غْزم١َُِ ُّ ٌْ شاهَ ا ذَِٔب âyetindeki اٌقِّ ْ٘  emir sûretinde duadır. “Çünkü emir sûretinde ednâdan „alâya ا

vâkî olan hitâp tazarru ve niyâzı mutazammın olduğundan duâ ve istirhamdır.” 

Müfessir‟e göre ذَِٔب ْ٘  ifadesini ihtidâ etmemiĢ kimse kullanırsa hidâyeti talep, ihtidâ eden ا

kimse kullanırsa hidâyet üzere sabit kalmayı arzu ve istirham manasınadır.
604

 Bakara 

23‟teki  ِٗ ٍِ ضْ ِِ  ْٓ ِِ  emri emr-i tâcizidir. Yani kâfirlerin Kur‟ân‟da فَؤرُْٛا ifadesindeki فَؤرُْٛا ثغُِٛسَحٍ 

bir sûre getirmelerine ihtimâl olmadığını ve onlara acizliklerini bildirmek için vârid 

olmuĢtur.
605

 

Mehmed Vehbi, nahiv konularında da cümle yapılarına dikkat çekmiĢ, âyetleri isim ya da 

fiil cümlesi olmasına göre incelemiĢtir.
606

 Örneğin Mehmed Vehbi‟ye göre Bakara 11‟de 

münâfıkların mü‟minlere َّٕب َِ  biz de îmân ettik” Ģeklinde te‟kitten uzak fiil cümlesi ile آَ

hitâb etmeleri onların ehemmiyetsiz olmalarına iĢaret etmektedir. Aynı Ģekilde kendi 

hemcinsleri olan kâfir ve münâfıkların yanına vardıklarında   ُْ ؼَىُ َِ أَِّب  “biz sizinle beraberiz” 

Ģeklinde te‟kitle beraber isim cümlesi kurmaları küfürlerini vurgulamak içindir.
607

 

Mehmed Vehbi, bazı âyetlerin tefsîrinde de harf-i cer, fiil-i muzârîyi cezm ve nasb eden 

edatlar, hurûf-u müĢebbehe bi‟l-fiil, mukârebe fiileri, atıf harfleri, ism-i mevsûller, 

istifhâm, ism-i iĢâret gibi ayrıntılara yer vererek anlama etkisine dikkat çekmiĢtir.
608

 

Örneğin Bakara 3‟teki  َْ ْٕفِمُٛ ُ٠ ُْ ُ٘ ب سَصَلْٕب َّّ ِِ َٚ  ifadesindeki ِٓ, min‟i ba„ziyye‟dir. “Merzûk 

olduğunuz rızkın bazısını infâk ve bazısını ibkâ edin demektir.”
609

 Benzer Ģekilde Âl-i 

„Ġmrân 145‟teki  َٓ عََٕغْضِٞ اٌؾَّبوِش٠ِ َٚ ْٕٙب  ِِ  ِٗ ْٓ ٠شُِدْ صَٛاةَ ا٢ْخِشَحِ ٔئُْرِ َِ َٚ ْٕٙب  ِِ  ِٗ ١ْٔب ٔئُْرِ ْٓ ٠شُِدْ صَٛاةَ اٌذُّ َِ َٚ  

âyetindeki ِٓ‟ler için Ģöyle demiĢtir: “Gerek dünya ve gerek âhiret taleb eden matlûbun 

                                                           
601

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/31.  
602

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/29.  
603

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/110. 
604

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/12-13.  
605

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/65.  
606

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/52; 3/143; 5/172, 220, 238; 6/280; 7/27; 12/277, 295. 
607

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/51-52. 
608

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/29, 33, 48, 67, 75, 78, 91, 110, 154, 160; 2/126; 3/29, 35, 66, 97, 

131, 154, 164, 182, 185, 188, 207; 4/10, 39, 46, 67, 112, 159, 189, 191, 224, 279; 5/216, 226, 321; 6/14, 

16, 19, 118, 146, 269, 321; 7/6, 9, 139, 145, 149, 211-212, 240, 247, 256, 258, 269, 320, 382, 402, 449, 

452; 8/48, 58, 199, 239, 318, 362, 372; 15/188, 211, 213, 255, 285, 298, 356. 
609

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/29. 



111 

 

bir miktarına nâil olacağına iĢaret için ba„za delâlet eden ِٓ vârid olmuĢtur.”
610

 Mehmed 

Vehbi, Râzî‟nin görüĢünü dikkate alarak  ُْ فْزُٛ َّ ٌْ ُُ ا  فٟ harf-i cerinin ة âyetindeki ثِؤ١ِ٠َّىُ

manasına alınabileceğini söylemiĢtir.
611

 Bakara 5‟teki   ْٓ ِِ  ًٜ ُ٘ذ ُْ ػٍَٝ  ِٙ سَثِّ  ifadesindeki ٍٝػ 

lafzı istikrar
612

 Bakara 28‟deki  ِ َْ ثِبلِلَّّ  lafzı için “istifhâm-ı inkârî و١َْفَ  ifadesindeki و١َْفَ رىَْفشُُٚ

ve tevbîh içindir” demiĢtir. Buna göre bunun anlamı: “Bu kadar cesîm nimetlere karĢı 

nasıl küfr edersiniz? Küfrünüz taaccübe Ģayan bir haldir” demektir.
613

 Bakara 24‟teki   ْْ فَبِ

ْٓ رفَْؼٍَُٛا ٌَ َٚ ُْ رفَْؼٍَُٛا  ٌَ ifadesindeki ْا Ģekke, ٌٓ de bu Ģeklerin izâlesi için kat‟iyete ve ebedî nefyi 

muhakkaka delâlet etmektedir.
614

 Bakara 21‟deki  َْ ُْ رزََّمُٛ  katî ve sabit ٌؼً ifadesindeki ٌَؼٍََّىُ

manasına ya da ta„lîl için gelmiĢtir.
615

 Mülk 8‟deki  ٌِْغ١َْع َٓ ا ِِ ١َّضُ  َّ  âyetinde cehennemin رىََبدُ رَ

bilfiil parçalanmayıp parça parça olmaya yaklaĢtığına iĢaret için yakınlığa delâlet eden 

.lafzı kullanılmıĢtır رىََبدُ 
616

 Nâzi„ât 19‟daki  ِسَثهَِّ فزَخَْؾَٝا ٌَٝ  ifadesindeki ف tertibe delâlet 

etmektedir. Allâh‟tan korkmanın Allâh‟ı bilmeye bağlı olacağına iĢaret için gelmiĢtir.
617

 

Cin 72‟deki  ِْٞأدَس ْْ .manasındadır ِب أدَْسِٞ nâfiye olup اِْ ifadesindeki اِ
618

 Me„âric 26‟daki 

َٓ ٠قَُذِّ  اٌَّز٠ِ َٚ َْ لُٛ  ifadesinde zikredilen  َٓ اٌَّز٠ِ َٚ  medh için gelmiĢtir.
619

 Hûd 111‟deki  ب َّّ َّْ وُلاًّ ٌَ اِ َٚ

 ُْ ُٙ ف١ََِّّٕ َٛ ُ١ٌَ ifadesinde ise yedi adet edat bulunmakta olup tekit için gelmiĢtir. Bunlar ْا, لاوَ  ,  ََ لَا

 ُْ ُغَ لَ  ,ٌّب ,لغََ , kasemin cevabına dâhil olan lâm ve te‟kid-i nûn-u müĢeddededir. Bu edatların 

tamamı hükmün kuvvetine delâlet etmektedir.
620

 

Mehmed Vehbi, yaklaĢık elli yerde zamir yerinde ism-i zâhir kullanılan durumlara dikkat 

çekmiĢ ve neden böyle olduğu konusunda izahlarda bulunmuĢtur.
621

 Örneğin 

Mü‟min/Gâfir 49‟daki  َُ َّٕ َٙ ٌِخَضَٔخَِ عَ َٓ فِٟ إٌَّبسِ  لَبيَ اٌَّز٠ِ َٚ  îbâresindeki  َٓ  nin zamir mevkiinde‟اٌَّز٠ِ

ism-i zâhir olarak kullanıldığını söylemiĢtir. Mehmed Vehbi‟ye göre burada  َٓ لَبيَ اٌَّز٠ِ َٚ  

bedelinde لَبٌُٛا lafzı gelebilirdi ancak kâfirlerin bu sözü cehennemdeki zelîl ve hakir 

durumlarına iĢaret olmazdı.
622

 Mehmed Vehbi, Tevbe 26‟da  َٓ ٌْىَبفش٠ِِ ٌِهَ عَضَاءُ ا رَ َٚ َٓ وَفَشُٚا   اٌَّز٠ِ

ibâresindeki  َٓ ٌْىَبفِش٠ِ  lafzının ism-i zâhir olarak getirildiğini söylemiĢtir. Müfessir‟e göre ا

burada  ُعَضَاء  َٓ ٌْىَبفِش٠ِ ا  yerine  ُْ ُ٘  denilebirdi ancak o zaman cezânın sebebinin küfür عَضَاإُ

                                                           
610

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/207.   
611

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/126. 
612

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/33.  
613

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/78.  
614

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/67.  
615

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/62.  
616

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/98. 
617

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/377-378. 
618

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/250-251. 
619

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/194. 
620

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/448. 
621

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/133, 174, 184; 3/50, 91, 4/87, 126; 7/131, 197, 295, 328, 455; 

8/134; 11/334, 415; 12/361; 13/123, 151, 285; 15/117, 119, 128, 159, 224.  
622

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/151. 



112 

 

olduğuna iĢaret etmezdi.
623

 Müfessir‟in Ebussuûd‟dan nakille Yûnus 13‟te  ََ ْٛ ٌْمَ ٌِهَ َٔغْضِٞ ا وَزَ

 َٓ ١ ِِ غْشِ ُّ ٌْ َٓ  ibâresindeki ا ١ ِِ غْشِ ُّ ٌْ  kelimesnin ism-i zâhir olarak geldiğini söylemiĢtir. Burada ا

 ََ ْٛ ٌْمَ َٓ َٔغْضِٞ ا ١ ِِ غْشِ ُّ ٌْ ا  bedelinde  ُْ ِٙ  denilebilirdi ancak o zaman günahları sebebiyle َٔغْض٠ِ

cezalandırılmaları tasrih olmazdı.
624

 Yûnus 56‟daki  ٌّؽَك ِ ػْذَ اللََّّ َٚ  َّْ  ifadesinde zamir ألََا اِ

mevkiinde ism-i zâhir getirilmiĢtir.  َُٖػْذ َٚ  َّْ  denilebilirdi. Fakat burada vaadin Ģanına ألََا اِ

ta„zim için Allâh lafzı ism-i zâhir olarak getirildi.
625

 

Mehmed Vehbi, pek çok yerde cümlenin durumuna göre hazf edilen ögelere dikkat 

çekmiĢtir.
626

 Örneğin En„âm 23‟teki  َر ُْ ٌَ َُّ ْْ لَبٌُٛاصُ ُْ اِلاَّ أَ ُٙ ُ ْٓ فزِْٕزَ ىُ  cümlesinde Ġbn „Abbâs‟tan 

nakille muzaf kelimenin mahzûf olduğunu söylemiĢtir. Buna göre takdîri kelâm  ْٓ ُْ رىَُ ٌَ َُّ  صُ

ْْ لَبٌُٛا ػَبلجَِخُ  ُْ الِاَّ أَ ُٙ ُ فزِْٕزَ   olup anlam: “Dünyada putlarına muhabbetlerinden nâĢî fitnelerinin 

„âkıbeti olmadı, illâ biz yemin ederiz ki, Ģirk etmedik demekten ibâret oldu. Azâbı 

görünce dünyadaki hatalarının neticesi hatalarından tebrieye sa„y etmekten baĢka birĢey 

olmadı”
627

 Ģeklindedir. 

Mehmed Vehbi, Yûnus 23‟teki   ُْ ب ثَغ١ْىُُ َّ ١َْٔبأَِّ ٌْؾ١ََبحِ اٌذُّ زبَعَ ا َِ  ُْ ْٔفغُِىُ ػٍََٝ أَ âyetinde Beyzâvî‟den 

nakille ١َْٔب ٌْؾ١ََبحِ اٌذُّ زبَعَ ا َِ  ifadesinin  ُٟ  in mefulün bihi olduğunu söylemiĢtir. Haberinin ise‟ثغَْ

mahzur veya dalâl anlamında mahzûf bir kelime olduğunu belirtmiĢtir. Bu durumda 

anlam: “Sizin menfaat-ı dünyayı taleb için fesâdınız korkulu ve dalâldir ki, doğru yoldan 

çıkmaktır”
 628

 Ģeklindedir. Ya da  ُْ ػٍََٝ  fesâd anlamında mübtedâ olabilir. Haberi ise ثَغ١ْىُُ

 ُْ ْٔفغُِىُ ١َْٔب .lafzıdır أَ ٌْؾ١ََبحِ اٌذُّ زبَعَ ا َِ  ibâresi takdiren var olan ْٛرزّزؼ fiilinin mef„ûlü mutlakı 

olabilir. Bu durumda anlam: “Sizin fesâdınızın zararı ancak nefsinizedir. Binaenaleyh siz 

ancak menfaat-ı dünya ile intifa„ edersiniz, âhirette menfaatınız olmaz”
629

 Ģeklindedir. 

Muhammed 15‟deki   ٌٌِذ َٛ خَب ُ٘  ْٓ َّ ُْ وَ ُ٘ ؼَبءَ ِْ ب فمَطََّغَ أَ ًّ ١ ِّ بءً ؽَ َِ عُمُٛا  َٚ فِٟ إٌَّبسِ   âyetinin görünüĢte 

müsbet olmasına rağmen mânanın menfî olduğunu Ebussuûd‟a atfen belirttikten sonra 

bunun sebebini mukadder bir hemze-i istifhâm/istifhâm-ı inkarî diyerek açıklamıĢtır. Bu 

durumda anlamın takrîren  ِاْ  خِ َّٕ ٌغَ ٟ اْ ف َّ بسٟ إٌَفِ  ذٌ بٌِ خَ  َٛ ُ٘  ْٓ َّ وَ  حِ ٛدَ ػُ ْٛ ٌ ذبٌِ خَ  َٛ ُ٘  ْٓ َِ اَ     “Mev„ûd olan 

cennette ebedî kalan kimse cehennemde ebedî kalan kimse gibi midir? Elbette ikisi 

mertebede müsavî olamaz” ya da  َإٌّ فِ  ذٌ بٌِ خَ  َٛ ُ٘  ْٓ َِ  ًِ ضَ َّ وَ  خِ َّٕ غَ اٌْ  ًِ ْ٘ اَ  ًُ ضَ َِ أ ٟ َ سب  “Ehl-i cennetin sıfatı 

                                                           
623

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,7/36. 
624

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/197. 
625

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/243. 
626

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/282; 7/86; 11/123. 
627

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/245. 
628

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/212. 
629

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/212. 



113 

 

cehennemde muhalled olan kimsenin sıfatı gibi midir? Elbette ikisinin sıfatı müsâvî 

olamaz”
630

 Ģeklinde olduğunu söylemiĢtir. 

Mehmed Vehbi, pek çok zamirin merciini belirten açıklamalarda bulunmuĢtur.
631

 Örneğin 

Beyzâvî ve Hâzin‟den nakille Secde 23‟teki  ِٗ ٌِمَبئِ  ْٓ ِِ ش٠َْخٍ  ِِ ْٓ فِٟ  ٌْىِزبَةَ فلََا رىَُ ٛعَٝ ا ُِ ٌمََذْ آر١َََْٕب  َٚ  

cümlesindeki zamirin  ٌَْىِزبَة  kelimesine râcî olduğu düĢünüldüğünde anlamın: “Habîbim ا

Mûsâ a.s‟a verdiğimiz kitâba mülâkatında Ģekketme”
632

 ya da “Ona verdiğimiz kitâba 

mülâkî olduğu gibi sen de kitâbın olan Kur‟ân‟a mülâkatından Ģüphe etme”, eğer zamir 

Hz. Mûsâ‟ya râcî ise anlamın: “Habîbim! Sen leyle-i mi„râcta Mûsâ a.s‟a mülâkatında 

Ģekketme”
633

 Ģeklinde olduğunu söylemiĢtir.
634

 Yine Mehmed Vehbi‟inin beyânına göre 

Cin 26‟da  ِٗ  lafzındaki zamir Allâh‟a râcîdir. Gaybın bilgisinin sadece Yüce Allâh‟a ػٍََٝ غ١َْجِ

has olduğunu ifade etmek için gayb lafzı zamire muzaf kılınmıĢtır.
635

 Ġnsân 8‟deki 

 ِٗ ََ ػٍََٝ ؽُجِّ َْ اٌطَّؼَب ٛ ُّ ٠طُْؼِ َٚ  ifadesindeki zamir Allâh‟a râcî olursa anlam: “Allâh Te„âlâ ‟ya 

muhabbetleriyle beraber muhtacîne taam yedirirler”
636

 Ģeklindedir. Eğer zamir taâm 

kelimesine râcî ise o zaman anlam: “Taâma kendilerinin ihtiyaçları ve muhabbetleriyle 

beraber muhtacîne taam yedirirler”
637

 Ģeklinde olur. Âdiyât 4‟teki ٔمَْؼًب ِٗ َْ ثِ  âyetindeki  فَؤصَشَْ

 deki zamirin atların seğirttikleri mekâna ya da zamana‟ثٗ toz ve toprak anlamında olup أصَشَْ 

râci olduğunu söylemiĢtir. Cümlenin âdiyat üzerine atfedildiğini de belirten Mehmed 

Vehbi, âdiyat kelimesinin ism-i fâil kalıbında olmasına rağmen burada fiil-i muzârî gibi 

amel ettiğini, cümlenin takrîren  َٚ ٌّفَ ّٚ ذُ ٝ ػَ ئِ لاَ ا ْ َ ً ؼً مْ َٔ ِٗ ثِ  َْ شْ صَ ؤ ب  olduğunu belirtmiĢtir.
638

 

Mehmed Vehbi, bazı âyetlerdeki teĢbîh, tağlip, istiâre, kinâye, iltifât gibi belâgat 

yönlerine dikkat çekmiĢtir.
639

 Örneğin Bakara 7‟deki   ُْ ِٙ ُ ػٍََٝ لٍُُٛثِ َُ اللََّّ  Allâh onların“ خَزَ

kalblerini mühürledi” âyetindeki mühürlü kalp ifadesinin teĢbîhen mühürlü/kapalı keseye 

benzetildiğini söylemiĢtir. Çünkü Müfessir‟in ifadesine göre “mühürlü bir kesenin içinde 

olan Ģey dıĢına çıkmadığı gibi içine birĢey girmez.”
640

 Yani burada Müfessir‟in kastettiği 

Ģey îmândır.  

                                                           
630

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/28-29. 
631

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/207; 5/289; 6/232; 7/267, 325; 11/249; 12/154. 
632

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/467. 
633

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/467. 
634

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/467. 
635

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/252.  
636

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/324. 
637

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/324. 
638

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/573. 
639

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/55, 112, 245; 2/161, 255; 3/18, 131-132; 7/334; 11/426; 12/66, 

185, 387. 
640

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/38-39.  



114 

 

Müfessir, Fâtihâ‟daki  َٓ ١ ِّ ٌْؼَبٌَ ِ سَةِّ ا ذُ لِِلَّّ ّْ ٌْؾَ  âyetindeki “âlemîn” kelimesinde tağlip olduğunu ا

Ģöyle açıklamıĢtır: “Âlem, mevcûdâtın kâffesine Ģâmil olup mevcudât içinde âkil ve gayr-

i âkil varsa da; âkil gayr-i âkil üzerine tağlip olunduğundan ukalâya mahsus olan cem‟i 

müzekker sigası ile vârid olmuĢtur.”
641

  

Bakara 16‟daki  َّا اٌن ُٚ َٓ اؽْزشََ ُٙذٜأٌُٚئهَِ اٌَّز٠ِ ٌْ لاٌخََ ثِب  âyetindeki “iĢtirâ‟nın” asıl manası bir Ģey 

almak için para vermek iken burada îmândan yüz çevirme ve onun karĢılığında küfrü 

tercih ve kabul manasında istiâre olunmuĢtur.
642

 

Bakara 65‟te Ġsrâîloğullarının cumartesi yasağını ihlal ettikleri eleĢtirilmekte ve onlara 

“aĢağılık maymunlar olun”
 643
manasında  َٓ  hitâbı yapılmaktadır. Mehmed وُُٛٔٛا لِشَدحًَ خَبعِئ١ِ

Vehbi, burada Ġsrâîloğullarını maymun olmalarına yönelik emrin teklîfi bir emir olmadığı 

aksine kinâye olarak söylenmiĢ bir söz olduğu görüĢündedir.
644

 Âl-i „Ġmrân 43‟te  ُُ ش٠َْ َِ ٠َب 

 َٓ اوِؼ١ِ غَ اٌشَّ َِ اسْوَؼِٟ  َٚ اعْغُذِٞ  َٚ ٌِشَثهِِّ   Ey Meryem! Rabbine dua et ve alnını toprağa koy ve“ الْٕزُِٟ 

secdeye kapan; rükû edenlerle rükû et”
645

 âyetinde geçen secde namazdan kinâyedir. 

Mehmed Vehbi‟ye göre burada secdeyle emir yalnız namaz kılma, rükû ile emir de 

cemaatle namaz kılmaya yönelik emirdir.
646

 Yine ona göre Müzzemmil 17‟deki   ًُ ٠َغْؼَ

َْ ؽ١ِجًب ٌْذاَ ِٛ ٌْ  o günün Ģiddetinden ؽ١ِجًب Çocuklar ak saçlı ihtiyarlara döner”  âyetindeki“ا

kinâye‟dir.
647

 

3.2.2.10. Hulâsatu’l-Beyân’da Tarih  

Tarih, “toplumların baĢından geçen olayları zaman ve yer gösterek anlatan, bunların 

sebep sonuçlarını, birbirleriyle olan iliĢkilerini ele alan bilim dalıdır.”
648

 Mehmed Vehbi, 

tefsîrinde tarih ilminin öneminden bahsetmiĢ, Kur‟ân‟daki bazı âyetleri bu ilimle 

iliĢkilendirerek okuyucuya ibret penceresi açmayı hedeflemiĢtir. Bu manada  ِغْنُٛة َّ ٌْ غ١َْشِ ا

 َٓ ب١ٌِّ لَا اٌنَّ َٚ  ُْ ِٙ  cümlesinin erbâb-ı dalâletin hikâyelerine iĢaret olduğunu söylemiĢtir. Ona ػ١ٍََْ

göre bu âyetle Hz. Peygamber‟in ümmetine geçmiĢ ümmetlerin hallerinden ders almaları 

söylenmiĢ ve tarih ilminin kadrine remz ve iĢaret olunmuĢtur. Çünkü vukû„ât ve „ukûbât 

gibi insanı günahlardan nehiy ve saâdete sevkeden hiç bir Ģey yoktur. GeçmiĢteki olayları 

ve insanların sergüzeĢtini beyân eden ilim ise ilm-i tarih‟tir. Bu sebepten Yüce Allâh 

                                                           
641

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/4.  
642

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/54.  
643

 Bakara 2/65. 
644

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/144. 
645

 Âl-i „Ġmrân 3/43. 
646

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/64.  
647

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/266-267. 
648

 Mustafa Fayda, “Tarih”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi, (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2011), 40/30-36. 



115 

 

kullarını Kur‟ân‟ın birinci sûresinde tarih mütalâsına tergîb buyurmuĢtur. Bundan dolayı 

insanın hemcinsinin ahvalinden ibret alması için tarih ilmiyle meĢgul olması önemli 

iĢlerdendir.
649

  

Mehmed Vehbi, Nasrânî ve Yahûdilerin birbirlerine doğru yolda olmadıklarına dair 

ithamlarını konu edinen Bakara 113. âyeti bağlamında da tarih ilmi ile ilgili düĢüncelerini 

zikretmiĢtir. Ona göre bir milletin kavmiyetini muhâfaza etmesi tarihle mümkün olur. 

Kavmiyetini koruyamayan bir millet de varlığını devam ettiremez. Çünkü tarih insanların 

geleneklerini, iyi veya kötü adetlerini beyân eder. Dolayısıyla geçmiĢle gelecek arasında 

bir irtibat kurulmuĢ olur.
650

 

Mehmed Vehbi, tefsîrinde zikrettiği bazı olaylar bağlamında isim zikretmeden tarih 

kitaplarında beyân edildiğini söylemiĢtir. Örneğin Enfâl 62-63. âyetler bağlamında, Ġslâm 

öncesinde Arapların sosyal hayatta hamiyyetlerinin son derece Ģiddetli, nefislerinin 

kuvvetli, kalplerinin katı ve hasedkâr olduklarını, küçük bir meseleyi büyütüp kindarlık 

ve düĢmanlığa varan tutum sergilediklerini, intikam duygularının yoğun olup yırtıcı 

hayvanlar gibi birbirlerine vahĢice davrandıklarını beyân etmiĢ ve bunun tarih ve siyer 

kitaplarında anlatıldığını söylemiĢtir.
651

 Yine Enfâl 67. âyet bağlamında Bedir gazvesinde 

esirlerden alınan fidyenin yüz okka altın olduğu, bunlardan kırkının Hz. Peygamber‟in 

amcası „Abbâs‟tan alındığı bilgisinin Ġslâm tarihi siyer ve tefsîr kitaplarında beyân 

edildiğini söylemiĢtir.
652

 

3.2.2.11. Hulâsatu’l-Beyân’da Pozitif Ġlimler  

Mehmed Vehbi, yaĢadığı dönemin bilimsel verilerini dikkate alarak Bakara 189‟da  َ٠غَْؤٌََُٛٔه

ٍَّخِ  ِ٘ َ ِٓ الْْ  Sana hilâli soruyorlar” âyeti bağlamında fen ilmi kapsamında ayın mâhiyeti“ ػَ

hakkında bazı izahlarda bulunmuĢtur. Ona göre ay küre Ģeklinde olup, aslı karanlıktır. 

IĢığını güneĢten almaktadır. Ay ile güneĢ arasına dünya girmesiyle de husûf olayı 

meydana gelmektedir. Bu da zannî bir Ģeydir. Çünkü hakikatini bilmek mümkün değildir.  

Zira bizzat aya kadar çıkıp teftiĢ eden olmamıĢtır. Fennin ise her asırda uzmanlarının 

tetkikleri değiĢmektedir. ġu halde kesin keĢif yoktur. Mesâfe uzak olduğu için olması da 

mümkün değildir.
653

 Mehmed Vehbi‟nin bu izahları kendi yaĢadığı dönem için geçerlidir. 

Mehmed Vehbi‟nin mümkün görmediği durumların hepsi gerçekleĢmiĢ durumdadır. Bu 

                                                           
649

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/16.  
650

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/211-212.  
651

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/328. 
652

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/336. 
653

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/90. 



116 

 

da bilimsel tefsîr yaparken kesin hükümlerde bulunulmaması gerektiğini ortaya koyan 

dikkat çekici bir örnektir. 

Nâzi„ât 27-29. âyetlerde göklerin, yerin yaratılıp düzenlenmesinden bahsedilmektedir.
654

 

Mehmed Vehbi, 28. âyette tesviye/dizayn anlamına gelen َ٘ب ا َّٛ  kelimesinden hareketle فغََ

burada yer alan âyetlerin yeryüzünün kürevî/yuvarlak olmasına delil olduğunu beyân 

etmiĢtir. Çünkü Mehmed Vehbi‟ye göre yeryüzü kürevî olmasa gökyüzünün bazı yerleri 

bize yakın bazı kısımları da uzak, düz ya da eğri gözükmezdi. Fakat Allâh orayı 

tesviye/dizayn ettiği için böyle oldu.
655

 

Mehmed Vehbi, Ġsrâ 1. âyet bağlamında isrâ ve mi„râc hâdisesini ispat sadedinde bilimsel 

bir örnekleme yaparak: “GüneĢin cürmünün bir tarafından diğer tarafına kadar 

mesâfesinin kürre-i arzın yüz altmıĢ küsür misli olduğu ve bu mesâfeyi bir saniyede 

katettiği fen heyetince sabit olmuĢtur. Küre-i Ģemsde bu kadar sürati halkeden Hallâk‟ın 

Resûlü‟nün cisminde dahi halk etmesine ne gibi mani tasavvur olunabilir”
656

  demiĢtir.  

Bakara 102. âyette Hz. Süleymân zamanında sihr ilmine vâkıf olan Hârût ve Mârût 

adında iki meleğin imtihan sebebiyle gönderilmesi, insanların onlardan iyi Ģeyleri bırakıp 

da karı-koca arasını açacak Ģeyleri kendilerine öğretmelerini istemeleri, Allâh‟ın izni 

olmadıkça sihirle hiç kimseye zarar vermeye güçlerinin olmadığı anlatılmaktadır. 

Mehmed Vehbi, bu âyeti tefsîr ederken sihir konusunu etraflıca ele almıĢ ve sihrin 

çeĢitlerini dört aĢamada anlatmıĢtır. Sihrin dördüncü çeĢidinin göz boyama olduğuna 

vurgu yapan Mehmed Vehbi, bunu görelilik teorisi ile açıklamıĢtır. Buna göre sihrin 

dördüncü çeĢidi göz boyamak içindir. Bu çeĢidine Ģa„beze denir. Fen ilminde hazık/bilgili 

eli uz olan kiĢiler halkı farklı bir Ģeyle meĢgul ederken ansızın halkın haberi olmadan 

baĢka bir iĢ yaparlar ve yanıltarak baĢka bir Ģey görmesini sağlarlar. Mesela hızla giden 

vapurdaki bir kiĢi o esnada suya baksa vapuru durur, suyu ise gider görmektedir. Aynı 

Ģekilde bir kimsenin yağmur yağarken damlaların gökten hatt-ı müstekım/düz bir çizgi 

gibi görmesi de böyledir.
657

 Mehmed Vehbi‟nin bu açıklaması fizikte görelilik teorisi ile 

izah edilmektedir.
658

 Bu da Mehmed Vehbi‟nin âyetleri açıklarken fen ilminden de 

faydalandığını göstermektedir. 

                                                           
654

 en-Nâzi„ât 79/27-29.  
655

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/382-383. 
656

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/5. 
657

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/191. 
658

 Brian Greene, Evrenin Dokusu, Uzay, Zaman ve Gerçekliğin Dokusu, Çev. Murat Alev, (Ankara: 

Tübitak Popüler Bilim Kitapları, 2008), 30-32. 



117 

 

Kasas 76-82. âyetlerde Karûn‟a Allâh tarafından büyük bir hâzine verildiği, herkesin ona 

imrendiği, fakat onun Ģükretmek yerine Ģımarıklık yaptığı anlatılmakta, 78. âyette 

zikredilen ِْٕٞذ ٍُ ػِ ٍْ ب أُٚر١ِزُُٗ ػٍََٝ ػِ َّ  ifadesiyle de Karûn‟nun zenginliğinin sahip olduğu bilgi أَِّ

sayesinde kendisine verildiğini söylediği dile getirilmektedir. Mehmed Vehbi, Kârûn‟a 

verilen ilimle kastedilenin ne olduğunu birkaç açıdan değerlendirmiĢ, akabinde zengin 

olmanın temelinin ticâret, zirâat ve sınâata dayandığını, Kârûn‟nun bu alanlardaki ilmi 

birikiminden dolayı “ilmim sayesinde zengin oldum” dediğini ifade etmiĢtir. Kârûn‟un 

ilminin simya olabileceğine dair bir rivâyet üzerinde de duran Mehmed Vehbi, Kârûn‟un 

kalayı gümüĢe ve bakırı altına tahvîl ettiğinden bahsetmiĢtir. Müfessir, madenî bazı 

Ģeylerin baĢka bir Ģeye dönüĢümünün uzak bir ihtimal olmadığını bunun fen ilmiyle sabit 

olduğunu söylemiĢtir. Örnek olarak da “elektrikte görüldüğü vechile suyun kuvveti bazı 

vesâitle ateĢe tahavvül ediyor, kükürt çok olursa civa vasıtasıyla gümüĢ madeninin altını 

gümüĢten ve kurĢundan daha çok olur” diyen Mehmed Vehbi, bunların hepsinin kimyaya 

delâlet ettiğini de belirtmiĢtir. Mehmed Vehbi‟ye göre simya için uğraĢanların hepsi 

müflistir. Çünkü madenleri altın ve gümüĢ yapmak için uğraĢmıĢlar fakat baĢarılı 

olamamıĢlardır. Yazdıkları kitaplar da nazariyattan ibârettir. Eğer madenleri altına 

dönüĢtürmek mümkün olsaydı herkes Kârun kadar zengin olurdu. Hikmete uygun olan da 

budur.
659

   

3.2.2.12. Hulâsatu’l-Beyân’da Tıb  

Mehmed Vehbi, Bakara 60‟daki “Yiyin için ve israf etmeyin”
660

 âyeti kapsamında tıp 

ilminin Kur‟ân‟da varlığının delillerini çeĢitli görüĢlerden istifâde ederek eserine 

kaydetmiĢtir. Bu görüĢlerden bir tanesi Beyzâvî ve Râzî‟nin söz konusu âyet bazında „Alî 

b. Vâkıdî‟den naklettikleri “Allâhü Te„âlâ ilm-i tıbbı bir âyetin nısfında cem etti. O âyet 

de   لَا رغُْشِفُٛا َٚ اؽْشَثُٛا  َٚ وٍُُٛا  َٚ  nazm-ı celilidir.”
661

 Nîsâbûrî‟den, Hıristiyan bir tabibin ilmin iki 

çeĢit olduğuna dair görüĢünü nakleden Mehmed Vehbi, ilmin bedenle ilgilinen tıp ilmi ve 

dînî konu edinen fıkıh ilmi olduğunu söylemiĢtir. Mehmed Vehbi, bu izahının ardından 

Hristiyan tabib ve Vâkıdî arasında geçen Ģu münakaĢayı aktarmıĢtır: Vâkıdî tıp ilminin 

Kur‟ân‟da bir âyette geçtiğini söyleyerek âyeti okuduğunda Nasrânî tabib bunun aksini 

iddia ederek “Sizin Rasûlünüzden tıbba dâir bir Ģey vârid olmadı” demiĢtir. Bunun 

üzerine Vâkıdî bu iddianın doğru olmadığını Hz. Peygamber‟den gelen  َاءِ اٌذَّ  ذُ ١ْ ثَ  حُ ذَ ؼْ ِّ ٌْ ا 

 Mide maraz evidir. Himye yani az yemek her“  ُٗ رَ دْ َّٛ ب ػَ َِ  ٍْ ذَ ثَ  ًَ وُ  وِ اػْ َٚ  اءِ َٚ اٌذَّ  ًِّ وُ  طُ أْ سَ  خُ ١َ ّْ ؾِ اٌْ َٚ 

                                                           
659

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/262-263. 
660

 el-A„râf 7/32. 
661

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/37.  



118 

 

dermanın baĢıdır. Her bedene adet ettiği Ģeyi ver âdetinin hilâfını verme” hadîsiyle ispat 

etmiĢtir. Nasrânî bu cevaba binaen “Sizin kitâbınız ve Rasûlünüz ilm-i tıpdan Calinos‟a 

(öl.[?]) bırakmamıĢ” demiĢtir. Mehmed Vehbi, Nasrânî doktor ve Vâkıdî arasında geçen 

bu tartıĢmayı naklettikten sonra insandaki hastalıkların çoğunlukla mide kaynaklı 

olduğunu, çünkü midenin bedenin motoru mesâbesinde olup gereğinden fazla yanarsa 

patlama tehlikesi, az yanarsa da randuman vermeyeceğini, itidâl üzere hareket edilmesi 

gerektiğini beyân etmiĢtir.
662

 

Mehmed Vehbi, bazı âyetlerin tefsîrinde de tıb âlimlerinin görüĢlerine atıfta bulunmuĢtur. 

Örneğin Ahkâf 15‟teki annenin çocuğu karnında taĢımasını ifade eden فِقَبٌُُٗ  َٚ  ٍُُٗ ّْ ؽَ َٚ  َْ صلََاصُٛ

شًا ْٙ  .cümlesi bağlamında Yunan hekim Calinos ve Türk hekim Ġbn Sînâ‟nın (öl ؽَ

428/1037) görüĢlerini zikretmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin beyânına göre Calinos: 

“Validesinin karnında çocuğun duracağı müddet hakkında birçok tetebbuat yaptım. Yüz 

seksen dört günde bir hatunun çocuk getirdiğini gördüm”,
663

 Ġbn Sînâ ise: “Müddet-i 

hamlin ekall-i nass-ı Kur‟ân ve tecârib-i tıbbiyenin ittifâkıyla altı ay olduğu tahakkuk 

etti”
664

 demiĢtir. Mehmed Vehbi, bazen de isim vermeden tıbla ilgili görüĢ belirtmiĢtir.  

Örneğin yenilmesi haram olan yiyeceklerden bahseden Bakara 177. âyeti bağlamında 

meytenin tanımını “MeĢru vechile boğazlanmaksızın kendi kendine bir âfetle helâk olan 

hayvanın laĢesidir”
665

 Ģeklinde yaparak laĢenin tıbben de insan vücuduna zararlı 

olduğunu ifade etmiĢtir.
666

  

3.2.2.13. Mehmed Vehbi’nin Âyetleri Kendi Reyine Göre Ġzah Etmesi 

Mehmed Vehbi‟nin bazı âyetleri hiç kimseye atıf yapmadan tefsîr ettiği görülmektedir. 

Hatta bazı yerlerde âyetlere verdiği anlamlar da zahiri mananın dıĢındadır. Yani âyetten 

teĢbîh yoluyla kastedilen manaya odaklanarak meâl ve tefsîr yaptığı görülmektedir. 

Örneğin Fâtır 19-22. âyetleri: “Kâfirle-mü‟min, küfürle-îmân, cennetle-cehennem müsâvî 

olmaz ve ulemâ-cühelâ asla müsâvî olmazlar” Ģeklinde tercüme eden Mehmed Vehbi, bu 

âyetlerin izahı ile ilgili: “Yani kâfirle mü‟min mertebede müsâvî olmazlar. Çünkü kâfir 

hakkı görmemekte âmâya benzer, mü‟min ise hakkı ve hakîkatı görmekte ve ittibâ 

etmekte gözü gören kimseye benzediğinden ikisi müsâvî olamazlar. Kezâlik kâfirin 

zulmete benzeyen küfrüyle, mü‟minin nûra benzeyen îmânı müsâvî olamaz. Çünkü îmân 

                                                           
662

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/37-38.  
663

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/477. 
664

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/477. 
665

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/51-52.  
666

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/51-52.  



119 

 

hak ve indellâh makbûl, küfür ise batıl ve indêllâh merdûddur. Îmânın mahalli ve neticesi 

olan cennetle küfrün mahalli ve neticesi olan cehennem müsâvî olamaz. Zîrâ cennet 

mahall-i sevap ve rahattır. Cehennem ise mahall-i azâp ve mihnettir. Kezâlik dirilere 

benzeyen ulemâ ile ölülere benzeyen cühelâ müsâvî olamazlar”
667

 demiĢtir. Burada 

Mehmed Vehbi‟nin جَق١ِش ٌۡ ٱ َٚ  ٰٝ َّ لَا ٱٌُّٕ  ;da „ama yı kâfire, basîr‟i de mü‟mine‟ٱلْۡػَۡ َٚ ذُ  َّٰ ٍُ ٛسُ ٱٌظُّ ‟da 

zulümat‟ı cehenneme, nûru cennete;  ُِۚد َٰٛ ِۡ َ لَا ٱلْۡ َٚ  de ise ahyâ‟i âlimlere, emvâtı da‟ٱلْۡؽ١ََۡبَٓءُ 

câhillere te‟vîl ederek mana verdiği görülmektedir. 

Zuhruf 26 ve 27‟de yine Müfessir‟in kimseye atıf yapmadan tefsîr ettiği bir baĢka âyettir. 

Müfessir, âyetin meâlini: “Ya Ekreme‟r-Rusül! Zikret Ģol zamanı ki o zamanda cedd-i 

âlân olan Ġbrâhîm aleyhi‟s-selâm pederine ve kavmine hitâben dedi ki  „Ey pederim ve 

kavmim! Ben sizin ibâdet ettiğiniz Ģeylerin cümlesinden beriyim. Ġllâ Ģol vâcip Te„âlâ‟ya 

ibâdet ederim ki O zât beni halketti. Binâenaleyh benim O‟na ibâdetim vâciptir. Zîrâ 

elbette beni hidâyette kılacak O‟dur ve yakında hidâyette kılar, doğru yola sevkeder‟”
668

 

Ģeklinde tercüme ettikten sonra âyette Hz. Ġbrahim‟in pederine ve kavmine gittikleri 

yolun bâtıl olduğunu beyân ettiğini söylemiĢtir. Mehmed Vehbi, âyeti “yani” sözüyle 

tekrar izah ettikten sonra Hz. Ġbrâhîm‟e atfen: “ġu kelâmiyle Ġbrâhîm a.s pederinin ve 

kavminin adetleri olan taklidi istidlâle tebdîl buyurmasıyla usûl-ü îtikadda taklidin câiz 

olmayıp itikad-ı hakkın istidlâl ile sabit olması olduğuna iĢaret etmiĢtir. Binaenaleyh 

mesâil-i îtikadiyenin aklî ve naklî delile müstenid olması vâciptir” demiĢ ve son olarak 

âyette beyân edilen Hz. Ġbrâhîm‟in  َْ ب رؼَْجُذُٚ َّّ ِِ ِٟ ثَشَاءٌ  الِاَّ اٌَّزِٞ فطََشَِٟٔ إَِّٔ  sözünden kastedilenin 

kelime-i tevhîd olduğunu söylemiĢtir.
669

  

Neml 88. âyeti üçe bölerek meâllendirmiĢtir. Birinci kısım:  ُّش ُّ َٟ رَ ِ٘ َٚ ذحًَ  ِِ ب عَب َٙ غِجَبيَ رؾَْغَجُ
ٌْ رشََٜ ا َٚ

شَّ اٌغَّؾَبةِ  َِ  “Habîbîm sen dağları görür, o dağları sâbit ve câmid zannedersin. Halbuki 

kıyâmet gününde o dağlar havada bulutların yürüdüğü gibi yürür. Bulutlar gibi hareket 

ederler” Ģeklindedir. Ġkinci kısım:  ٍء ْٟ ًَّ ؽَ َٓ وُ ِ اٌَّزِٞ أرَمَْ ْٕغَ اللََّّ  ĠĢte bu dağların sâbit gibi“ فُ

görülüp halbuki havada hareket etmesi herĢeyi sağlam kılan ve acîp tedbirlerle tedbir 

eden Allâhü Te„âlâ‟nın iĢidir” Ģeklindedir. Mehmed Vehbi bu kısımda meâlin akabinde Ģu 

kısa izahı yapmıĢtır: “Binâenaleyh Allâh‟ın bu gibi iĢlerinde akılları hayrette kılacak 

hikmetler ve maslahatlar vardır. Fakat kulları bilemezler.” Müfessir, âyetin son kısmını da 

 َْ ب رفَْؼٍَُٛ َّ  Zîrâ Allâhü Te„âlâ kullarının iĢlediği ef„âlin kâffesini bilir ve“ أَُِّٗ خَج١ِشٌ ثِ

cümlesinden haberdardır” Ģeklinde meâllendirdikten sonra kulların Allâh‟ın iĢlerindeki 

                                                           
667

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/192.  
668

 ez-Zuhruf 43/26-27. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/347. 
669

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/347-348. 



120 

 

hikmetlerinin çoğunu bilemediklerini bir kez daha vurgulamıĢtır. Ardından da âyette 

geçen  ًَذح ِِ الفَِخٌ  kelimesinin عَب َٚ  anlamında olduğunu söyleyerek “kıyâmette sen dağları 

görsen onları bir noktada durur zannedersin halbuki onlar havada bulutun yürüdüğü gibi 

yürürler” cümlesini sarf etmiĢtir. Sonra da bunu gerekçelendirecek Ģu bilimsel açıklamaya 

değinmiĢtir. “Büyük cisimlerin hareketleri ne kadar seri olsa da ufak cisimlerin 

hareketleri gibi bakınca farkolunmadığından onu görenler ilk görüĢte hareket etmez durur 

zanneder. Halbuki onlar seyr-i seriyle hareket eder.”
 670

 Mehmed Vehbi, âyette geçen  َٓ أرَمَْ

ء ْٟ ًَّ ؽَ ءٍ  in anlamını da‟وُ ْٟ ًَ ؽَ َُ وُ  yani “HerĢeyi halketti, sağlam kıldı, muhkem yaptı ve اؽَْىَ

güzel eyledi”
 671

 olarak açıklamıĢtır.  

3.2.2.14. Bazı Kelimeleri ‘Arapça Mürâdifleri ile Tefsîr Etmesi   

Mehmed Vehbi, bazı âyetlerdeki kelimeleri Arapça mürâdifleri ile açıklamıĢtır.
672

 

Örneğin, Ġsrâ 62‟deki  ١ٍِلًا ٠َّزَُٗ الِاَّ لَ َّٓ رسُِّ َّٓ  âyetindeki لَْؽَْزَٕىَِ ِٕىَ  kelimesini Taberî ve Kâdî‟nin لَْؽَْزَ

görüĢlerine atıfta bulunarak birkaç manada ele almıĢtır. Buna göre  َّٓ  ُْ ُٙ ٍَ فِ ؤْ زَ عْ لَاَ  lafzı لَْؽَْزَٕىَِ

اءِ َٛ غْ لاِ بْ ثِ   manâsında olursa: “onları iğvâ ile ihlâk ederim”,  َ١ْ ٍَ ػَ  َّٓ ١َ ٌَ ْٛ زَ عْ لَا ِٙ ُْ  mânasında olursa 

“onlara galebe eder her dediğimi yaptırırım”,  َ١َ ِّ زَ عْ لَا َ ُْ ُ٘ ب  mânasında olursa: “onları Ģerre 

meylettiririm”  َمَ لَا ٍَّ ُٙ ُْ  “Ben onları idlâl ederim” anlamlarına gelmektedir. Mehmed Vehbi, 

açıklamasının akabinde anlamlar muhtelif olmasına rağmen anlam olarak birbirlerine 

yakın olduğunu söylemiĢtir.
673

  

Mehmed Vehbi‟ye göre Me„ârîc 41‟deki  َٓ غْجُٛل١ِ َّ ُٓ ثِ ب َٔؾْ َِ َٚ  “Bizim önümüze geçilemez” 

âyetindeki  َٓ غْجُٛل١ِ َّ َٓ ٛثِ ٍُ غْ َِ  kelimesi ثِ ١  manasındadır. Bu durumda anlam “Biz kimseye 

mağlup değiliz. Ġstediğimizi yaparız. Ġrâdemize kimse karĢı duramaz”
674

  Ģeklindedir. Nûh 

13‟teki لَبسًا َٚ  ِ َْ لِِلَّّ ُْ لَا رشَْعُٛ ب ٌىَُ َِ  âyetindeki  َْ َْ ذُ مِ زَ ؼْ رَ لَا  kelimesi لَا رشَْعُٛ ٚ  manasındadır. Ve anlam 

“Size ne oldu ki Allâh‟ın büyüklüğünü itikat etmiyorsunuz”
675

 demektir. Yine  ٌَْغِجَبي رشََٜ ا َٚ

ذحًَ رؾَْ  ِِ ب عَب َٙ غَجُ  “Sen dağları görürsün de, onları yerinde sabit sanırsın”
676

 âyetindeki  ًَذح ِِ  عَب

kelimesi ًالفَِخ َٚ  manasında olup “Kıyâmette sen dağları görürsün de onları bir noktada durur 

zannedersin” demektir. Aynı Ģekilde âyetin devamında zikredilen  ٍء ْٟ ًَّ ؽَ َٓ وُ  Her Ģeyi“ أرَمَْ

                                                           
670

 Âyetin metni, meâli ve tefsîri için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/174-175.  
671

 Âyetin metni, meâli ve tefsîri için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/174-175.  
672

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/327; 15/189-190,216, 237, 460. 
673

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/80. 
674

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/204. 
675

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/216-217. 
676

 en-Neml 27/88. 



121 

 

sapasağlam yaptı”
677

 ifadesi ise ٍء ْٟ ًَّ ؽَ َُ  وُ  ,manasında olup anlam “Her Ģeyi halketti اؽَْىَ

sağlam kıldı, muhkem yaptı ve güzel eyledi” demektir.
678

 

Mehmed Vehbi, ؾْظُٛسًا َِ بءُ سَثهَِّ  َْ ػَطََٓ ب وَب َِ َٚ  “Rabbinin ihsanı kısıtlanmıĢ değildir”
679

 

âyetindeki ؾْظُٛسًا َِ  kelimesini ُٕٛػًب ّْ َِ  ve ْٕمُٛفًب َِ  kelimeleriyle açıklamıĢtır. Bu durumda 

âyetin anlamını “Rabbin Te„âlâ nın ihsânı mü‟min ve kâfir hiçbir kimseden men olunmaz 

ve noksan verilmez”
680

 Ģeklinde vermiĢtir. 

3.2.2.15. Kelimelerin Anlamlarını Dikkate Alarak Âyetleri Farklı Açılardan Tefsîr 

Etmesi 

Mehmed Vehbi, âyetlerdeki kelimelerin te‟vîl edilme durumlarına göre “buna nazaran 

mana-yı nazım, mana-yı âyet, mana-yı nazmı celil”
681

 gibi ifadelerle âyeti yeniden 

meâllendirme yapmıĢtır. Örneğin Nahl 56‟daki  ُْ ُ٘ ب سَصَلَْٕب َّّ ِِ َٔق١ِجًب   َْ ٛ ُّ ب لَا ٠ؼٍََْ َّ ٌِ  َْ ٠َغْؼٍَُٛ َٚ  

âyetindeki َٔق١ِجًب kelimesi eğer “müĢrikler rızkı putların verdiğine inanıyor” Ģeklinde 

yorumlanırsa âyetin anlamı “MüĢrikler ilimden eser olmayan putlarına bizim onlara 

verdiğimiz rızıktan nasip kılarlar” olur. ġâyet “kâfirlerin putlara ayırdıkları kurbanlar ve 

mallar” olarak yorumlanırsa o zaman anlam “Kâfirler, merzuk oldukları rızıklarından 

putlara kurban keserler, sadaka verirler ve bu sûretle rızıklarından bir kısmını onlara 

ayırırlar”
682

 Ģeklindedir. 

Tâhâ 115‟te Hz. Âdem‟in cennetteki yasak ağaca yaklaĢmaması emredildiği halde onu bu 

emri ihlal ettiği ب ًِ ُْ َٔغِذْ ٌَُٗ ػَضْ ٌَ َٚ  cümlesi ile ifade edilmektedir. Mehmed Vehbi, buradaki 

ب ًِ  فَجْشًا kelimesini de farklı mânalarda ele alarak âyeti Ģöyle açıklamıĢtır. Eğer kelime ػَضْ

anlamında alınırsa âyet “Biz Âdem için nehyolunduğu Ģeye sabır bulmadık”, ًسَا٠ْب 

manasında olursa “Biz Âdem için ahdini ve nehyolunduğu Ģeyi muhâfazada savab bir rey 

bulmadık” demektir. Müfessir, son olarak kelimeyi kasıt ve azîmet anlamında 

değerlendirerek “Âdem için emrimize muhâlefete kasıt ve azîmet bulmadık. Zira nisyan 

sebebiyle hatada vâkî oldu”
683

 olarak ifade etmiĢtir. 

Kasas 68. âyette yer alan   ٌُْخ١َِشَح ُُ ا ُٙ ٌَ َْ ب وَب َِ ibâresinde ِب nâfiye manasına alınırsa âyetin 

anlamı “Rabbin Te„âlâ dilediğini diler ve istediğini nübüvvete ihtiyar eder. Zîrâ müĢrikler 

için ihtiyar yoktur. Çünkü Allâhü Te„âlâ kullarının istidâdını ve nübüvvete kâbiliyeti olan 

                                                           
677

 en-Neml 27/88. 
678

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/175. 
679

 el-Ġsrâ 17/20. 
680

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/30. 
681

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/9, 21, 23, 65, 68, 73-74, 104, 155, 181, 202; 13/4, 6. 
682

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/358. 
683

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/396. 



122 

 

kulunu bilir ve bildiği vechile iĢler”
684

 demek olur. Bu anlam çerçevesinde Mehmed 

Vehbi,  ٌُْخ١َِشَح  ism-i mevsûl olarak düĢünülürse ِب .kelimesine “seçmek” anlamını vermiĢtir ا

âyetin manası  “Habîbim! Rabbin Te„âlâ istediğini halkeder ve onlar hayır olan Ģeyi 

iĢler”
685

 olur. Burada ise  ٌَْخ١ِ شَحُ ا  kelimesine “hayır” anlamını vermiĢtir. 

Mehmed Vehbi,  َْ ؾْنَشُٚ ُِ ١غٌ ٌَذ٠ََْٕب  ِّ ب عَ َّّ ٌَ ًٌّ ْْ وُ اِ َٚ  âyetindeki   ْْ  الا ve ٌّب için nâfiye olup اِ

anlamına gelir ve âyet “Onlardan herbiri „avdet etmezler, illâ bizim huzurumuzda içtima„ 

ederler” demiĢtir. Müffesir,  ْْ  in muhaffefe olması durumunda anlamın: “Onlardan‟اِ

herbiri yevm-i kıyâmette bizim huzurumuzda elbette içtima„ edip hazır bulunacaklar”
 686

 

Ģeklinde olacağını ifade etmiĢtir. 

3.2.2.16. Âyetleri YaĢadığı Dönemin Güncel Olaylarıyla Ġrtibatlandırması 

Mehmed Vehbi, âyetleri tefsîr ederken âyetten kastedilen mânayla yaĢadığı dönemin 

güncel olaylarını irtibatlandırmıĢtır.
687

 Örneğin Bakara 214‟teki “Yoksa siz, sizden önce 

gelip geçenlerin baĢına gelenler sizin de baĢınıza gelmeden cennete gireceğinizi mi 

sandınız? Peygamber ve onunla beraber mü‟minler: „Allâh‟ın yardımı ne zaman?‟ 

diyecek kadar darlığa ve zorluğa uğramıĢlar ve sarsılmıĢlardı. Ġyi bilin ki Allâh‟ın yardımı 

pek yakındır”
688

 âyetini yorumlarken Hz. Peygamber‟in ve ashâbının Mekke‟den 

Medîne‟ye hicret ettiklerinde karĢılaĢtıkları fakirlik, Yahudilerin onlara düĢmanlığı, 

hendek gazvesinde çekilen zorluklar gibi sebeb-i nüzûl içeren olaylardan bahsetmiĢtir. 

Akabinde bu âyetin mü‟minlere zor durumlar için bir tesliye ve teĢciye olduğunu beyân 

ederek Türkiye‟nin o zamanlar içinde bulunduğu zor dönemi Ģu cümleleriyle anlatmıĢtır: 

“Bilhassa Ģu içinde bulunduğumuz bin üç yüz otuz senesi Temmuz‟unda iptidâ Sırpla 

Avusturya hükümetleri arasında tahaddüs eden bir vâka üzerine; Alman, Fransa, Rus, 

Ġngiliz ve Belçika hükümetlerini, çok geçmeksizin Türkiye ve Japonya hükümetlerine 

kadar dâire-i ictâlini tevsî ve Ģerâresi bütün dünyayı ihâta eden harb-i umûmîde efrâd-ı 

Ġslâmiye‟nin görmüĢ olduğu müzâyakaya karĢı bu âyet Millet-i Ġslâmiye‟ye sabır ve 

metâneti tavsiye etmektedir. Çünkü âyet mü‟min olmakla her beladan muaf olmak lâzım 

gelmeyeceğini ilanla mü‟minlere belânın isâbet edeceğini ve ona da sabır lazım olduğunu 

beyân ve Ģu kadar ki pek müzâyakada olanlara nusretin yakın olduğunu tebĢîr etmekle 

tesliye buyurmuĢtur. Gerçi ekseriyet itibariyle de ifrâd-ı Ġslâmiye ahlâk ve amel 
                                                           
684

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/252. 
685

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/252. 
686

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/245. 
687

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/120; 2/56, 279-280; 3/23, 115, 157; 5/15; 6/299, 307; 7/15, 20, 42, 

75; 8/307; 11/58, 130; 12/31, 301, 401. 
688

 el-Bakara 2/214. 



123 

 

noktasından rahmet-i ilâhiye‟ye müstehak değillerse de bir takım fukarâ ve zu„afâ ve 

bîkusur masumların nazargah-ı ilâhiye olduklarında Ģüphe yoktur.”
689

 Müfessir, bu 

cümlelerinin sonunda “ĠĢte Ģu kusursuz masum güruhunun rahmete istihkaklarına 

iĢtirakle nusret-i ilahiye‟yi ümid eder ve dergâh-ı ulûhiyetten „an karîb husûlünü istirhâm 

ederiz”
690

 diye dua ve niyazda bulunmuĢtur. 

Bakara 273‟deki kendilerini Allah yoluna adadıkları için seyehat ve ticaret imkânı 

bulamayan kimselerin durumu أؽُْقِشُٚا   kelimesiyle ifade edilmiĢ, âyetin devamında 

onların hiç kimseye el açmadıkları dolayısıyla onlara infâkta bulunmanın kıymetli bir 

amel olduğu  ٍخ١َْش ْٓ ِِ ْٕفِمُٛا  ب رُ َِ َٚ  “Hayır olarak ne infâk ederseniz onun sevâbını 

görürsünüz”
691

 cümlesiyle vurgulanmıĢtır. Mehmed Vehbi, âyeti çeĢitli tefsîrlerden 

nakiller yapmak sûretiyle izah ettikten sonra mahsûr kelimesi üzerinde durmuĢ kelimeyi 

Hâzin‟in görüĢüne binâen “muhârebede yaralanarak çolak, topal ve kör gibi alîlü‟l-vücût” 

kalanlar olarak tanımlamıĢtır. Akabinde âyeti güncelle irtibatlandırarak O dönem adı 

Hilâl-i Ahmer olan Kızılay‟a desteği teĢvik amacıyla: “Binaenaleyh; muhârebede 

yaralanarak alîl kalanlara ihsân, sâirlerine ihsândan efdâl olduğuna âyet delâlet eder. ġu 

halde hastahânelere verilen yataklar ve hastalara olan mürüvvetler ve Hilâl-i Ahmer 

Cemiyetlerinin niyet-i haliseleri ayn-ı sevap ve ibâdet olduğunda Ģüphe yoktur. Zîrâ 

hulûs-u niyetle askere ve bilhassa yaralılara ve hastalara muâvenet için sa„yetmekten 

daha ziyâde bir ibâdet ve meziyet olamaz”
692

 demiĢtir. 

Mehmed Vehbi‟nin güncel olaylarla irtibatlandırdığı diğer bir âyet Mü‟min 4‟tür. 

Mehmed Vehbi, söz konusu âyette geçen  ٌِْجلَِاد ُْ فِٟ ا ُٙ  Onların beldeleri dolaĢıp“ فلََا ٠غَْشُسْنَ رمٍََُّجُ

bir beldeden diğer bir beldeye gidip gelmeleri seni mağrur kılmasın”
693

 ibâresini ilk 

etapta KureyĢ‟in maiĢet aramak için ġam ve Yemen beldelerini dolaĢmalarının Allâh‟ın 

onları çok sevdiğiyle değil bilakis onlara mühlet vermesiyle alakalı olduğunu söylemiĢ ve 

günü geldiğinde hallerinden sual olunacaklardır demiĢtir. Bu sebepten dolayı onların 

ellerinde görülen servet ve rahatlık dikkati nazara alınacak muteber bir durum değildir. 

Mehmed Vehbi, açıklamasının bu kısmında âyetin tezâhürü olarak nitelediği Ģu hadiseyi 

not düĢmüĢtür: “Bu âyetin tercümesi esnasında garip bir eser-i tesadüf olarak Fransa‟dan 

Konya‟ya ilk defa bir tayyare gelmiĢtir. Çünkü bu âyet ehl-i küfrün seyr-ü sefer 

ettiklerinden bahsediyordu. Tam bu sırada gökte uçar bir Fransız tayyaresi ve içinde iki 

                                                           
689

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/134-135.  
690

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/134-135.  
691

 el-Bakara 2/273. 
692

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/272. 
693

 el-Mü‟min 40/4; Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/99.  



124 

 

zabıt Konya‟ya geldiler. Biz de „bizim olsaydı‟ diye temenniyatta bulunmuĢtuk.”
694

 Bu 

açıklama, Mehmed Vehbi‟nin yaĢadığı bazı olaylarda hikmet arayıĢına girdiğini ve 

bunları Kur‟ân âyetleriyle irtibatlandırdığını gösteren bâriz bir örnektir. 

3.2.2.17. Âyetleri Temsîli Anlatımla Açıklaması  

Temsîl “bir düĢünceyi örnek vererek sembol diliyle açıklamak”
695

 anlamına gelmektedir. 

Mehmed Vehbi, bazı âyetleri temsîli bir anlatım yöntemiyle izah etme yoluna gitmiĢtir.
696

 

Örneğin Bakara 152‟deki   َف ُْ بروُْشُِٟٚٔ أرَوُْشْوُ  “Siz beni anın ki ben de sizi anayım”
697

 

ifadesinin pek çok manayı içerdiğini söyleyerek zikre Ģöyle misaller vermiĢdir: “Siz beni 

dua ile zikredin, ben de sizi duanızın kabulüyle zikredeyim”,
698

 “siz beni hamd-ü sena ile 

zikredin, ben de sizi nimet vermekle zikredeyim”,
699

 “siz beni dünyada zikredin, ben de 

sizi âhirette zikredeyim”,
700

 “siz beni bol zamanınızda zikredin, ben de sizi dar 

zamanınızda zikredeyim”,
701

 “siz beni ihlas üzere zikredin, ben de sizi azâptan halasla 

zikredeyim.”
702

  

Bakara 175‟teki  ِػٍََٝ إٌَّبس ُْ ُ٘ ب أفَْجَشَ َّ ”AteĢe ne kadar da dayanıklılarmıĢ“ فَ
703

 cümlesine 

benzer konuĢmaların günlük konuĢmalarda da olduğunu söyleyerek Ģöyle bir örnek 

vermiĢtir: Sultanı öfkelendirecek bir kusur iĢleyen kimseye “sen ne acaip hapsolunmayı 

ve hapishanede sabretmeyi ihtiyar ediyorsun”
704

 denir. Halbuki o kiĢi henüz 

hapsedilmemiĢtir. Fakat yaptığı söz veya fiil kesin olarak hapse atılmayı gerektirmektedir. 

ĠĢte bunun gibi kâfirler henüz cehenneme girmedikleri halde oraya müstehak olacak 

günahlar iĢlediklerini beyân etmek için onlara “ne acaip sabrediyorlar cehennem 

ateĢine”
705

 denilmiĢtir.  

Ġsrâ 82‟de الِاَّ خَغَبسًا َٓ ١ ِّ ٌِ ب لَا ٠َض٠ِذُ اٌظَّ َٚ  َٓ ١ِٕ ِِ ئْ ُّ ٍْ ٌِ خٌ  َّ سَؽْ َٚ َٛ ؽِفَبءٌ  ُ٘ ب  َِ  ِْ ٌْمشُْآَ َٓ ا ِِ يُ  َُٕٔضِّ َٚ  “Biz Kur‟ân‟dan, 

mü‟minler için Ģifâ ve rahmet olacak Ģeyler indiriyoruz. Zâlimlerin ise Kur‟ânancak 

                                                           
694

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/99-100.  
695

 Temsîl hakkında geniĢ bilgi için bk. Ġsmail DurmuĢ, “Temsil”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011), 40/434-435. 
696

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/22; 3/88, 124, 135, 138, 167; 4/26, 40, 80, 87; 5/7, 57, 101, 153, 

170; 6/50, 66, 116-117, 157; 7/4, 57, 68, 199; 8/11, 79, 142. 
697

 el-Bakara 2/152. 
698

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân. 2/22. 
699

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/22. 
700

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/22-23. 
701

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/23. 
702

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/23. 
703

 el-Bakara 2/175. 
704

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/56. 
705

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/56. 



125 

 

zararını artırır”
706

 âyetindeki Kur‟ân-ı Kerîm‟in inananlar için rahmet ve Ģifâ olması ve 

zâlimlerin de zararını artırmasını: “GüneĢ tuz gölünü dondurur halbuki karı ve yağı eritir, 

çamaĢır yıkayıcının çamaĢırını beyazlandırır fakat kendini karartır. Zira bir müessirden 

sudûr eden tesir mahallin kabiliyeti ve istidâdına göre feyezân eder. Binâenaleyh; Kur‟ân 

bazı kimseye Ģifâ ve rahmet olduğu gibi bazı âhara îman etmediğinden hakkında aynı 

mazarrat olur”
707

 örneğiyle açıklamıĢtır.   

3.2.2.18. Âyetleri Atasözleri, Özlü Sözler ve Deyimlerle Açıklaması 

Ataların yüzyıllar içindeki tecrübelerinden yola çıkarak söylemiĢ oldukları kısa ve özlü 

sözlere atasözü denilmektedir. Atasözleri anonim/söyleyeni belli değildir. Hüküm 

niteliğindeki bu sözler nesilden nesile aktarılarak günümüze kadar gelmiĢtir. Halk 

tarafından kabul görmüĢ günlük hayatta zaman zaman olaylara binâen dile getirilen 

kalıplaĢmıĢ bu ifâdeler için Türkçe‟de “atasözü” tabiri kullanılırken Arapça‟da “mesel ya 

da darb-ı mesel” denilmektedir.  XV. yüzyıldan sonra kaynaklarımızda rastlanan bu sözler 

esasında “örnek” ve “örnek verme” anlamında kullanılmıĢtır. Daha sonraları Osmanlı 

Türkçesi‟nde zaman içerisinde atasözünün karĢılığı olmuĢtur.
708

 

Mehmed Vehbi, bazı âyetleri Türkçe ve „Arapça atasözlerinden istifâde ederek izâh 

etmiĢtir. Mehmed Vehbi, Türkçe‟deki atasözlerini Türkçe, „Arapça atasözleri ve özlü 

sözlerin çoğunu „Arapçalarıyla beraber zikretmiĢtir. Türkçe atasözlerine örnek olarak 

“ölürsem de kar, kalırsam da kar/ölürsem Ģehit kalırsam gazi”,
709

 “iki dudağı tecavüz 

eden söz elbette Ģayi olur”,
710

 “iki zarar cem olsa ehveni ihtiyar olur”,
711

 “kiĢi ikrarı ile 

muâheze olur”,
712

 “herkes serdiği döĢeğe oturur”,
713

 “insan bilmediğinin düĢmanıdır”,
714

 

“bütün fakih din yapar, yarım fakih din yıkar”,
715

 “kar dağına göre yağar”,
716

 “sürüden 

ayrılanı kurt kapar”,
717

 “söyleme, söyletme ve taĢ atma necâsete sıçramasın sana”,
718

 

                                                           
706

 el-Ġsrâ 17/82. 
707

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/106. 
708

 Aydın Oy, “Atasözü”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1991), 4/44-46.  
709

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/141. 
710

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/16. 
711

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/42. 
712

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/373. 
713

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/239. 
714

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/174-175. 
715

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/276-277. 
716

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/259. 
717

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/214. 
718

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/350. 



126 

 

“karganın izine düĢen âkıbet haraba gider”,
719

 “ettiği hayırdan ürküttüğü kurbağa 

yeğdir”,
720

 “düĢen kimsenin dostu olmaz”,
721

 “kaza gelince göz kör olur”
722

 “kurunun 

yanında yaĢ da yanar”,
723

 “hilenin harmanı olmaz / kötülük eden belasını bulur / kiĢi 

kazdığı kuyuya kendi küĢer”,
724

 “insan hayır sayınmalı iĢe hayır gelmeli baĢa, insan bir 

mahalleye girmeden önce nasıl çıkacağını düĢünmeli”
725

 gibi sözlere yer vermiĢtir.
 

„Arapça olarak kullandığı atasözlerine de Ģunlar örnek verilebilir: “ ١ٗفِ  ؼَّ ؽُ  شُّ زِ ب ٠َ َّ ثِ  بٍ َٔاِ  ًُّ وُ َٚ   / her 

çanak içindeki Ģeyi dıĢına vurur”,
726

 “ ذبثَ هَ  ذْ َّّ ا ػَ رَ اِ  خُ ١َّ ٍِ جَ ٌْ اَ  /bela umûmi olunca tayyib olur”,
727 

“ َ ١ِّ اسعَ شَ ثْ لاَ اْ  بدُ َٕغَ ؽَ  ُّ اْ  دُ ؤ ١ٓثِ شَّ مَ ٌ  / iyilerin hasenâtı mukarrebûnun seyyiâtı gibidir”,
728

 “  ْٓ ِِ  اءُ ضَ غَ ٌْ أَ 

ًَّ ؼَ اٌْ  ظِ ْٕ عِ   / cezâ amelin cinsindendir”,
729

 “  ُـشِ ؾَ ٌْ اَ  َٚشُ ؾْ َِ  ٠  / harîs mahrûmdur”,
730

اٌجلا٠ب ِئوً “ 

ٕطكثبٌ  / belâ söze bağlıdır”,
731

 “ فبئِ خَ  ُٓ بئِ خَ ٌْ اَ   / hain korkaktır.”
732

  

Fussilet 16. âyette „Âd kavminin yedi gece sekiz gün süren bir fırtınayla helak oldukları 

anlatılmakta, âhirette de azâp görecekleri ve kendilerine asla yardım edilmeyeceği ifade 

edilmektedir.
733

 Mehmed Vehbi, „Âd kavmini azâptan kimsenin kurtaramadığını ve 

kendilerine kimsenin sahip çıkmadığını “düĢen kimsenin dostu olmaz”
734

 atasözüyle izah 

etmiĢtir.  

Cin 13‟teki, َ٘مًب لَا سَ َٚ ِٗ فلََا ٠َخَبفُ ثَخْغًب  ْٓ ثِشَثِّ ِِ ْٓ ٠ئُْ َّ  Kim Rabbine îmân ederse o ecrinin“ فَ

eksiltileceğinden ve kendisine haksızlık edileceğinden korkmaz”
735

 âyetini “herkes 

serdiği döĢeğe oturur”
736

 atasözüyle açıklamıĢtır. Mehmed Vehbi‟ye göre îmân eden 

Kur‟ân‟ın emrine göre hareket eder, adil davranır ve kimseye haksızlık yapmaz. 

Dolayısıyla haksızlığa uğramaktan korkmaz.
737

 

                                                           
719

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/240-241. 
720

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/252-253. 
721

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/204-206. 
722

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/95. 
723

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/139-140. 
724

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/213-214. 
725

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/16. 
726

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/371-372.  
727

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/447. 
728

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/201-202. 
729

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/52. 
730

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/129. 
731

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/16. 
732

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/46. 
733

 el-Fussilet 41/16. 
734

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/204-206. 
735

 el-Cin 72/13. 
736

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/239. 
737

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/239. 



127 

 

Hâkka 34‟deki  ِٓ غْى١ِ ِّ ٌْ َِ ا لَا ٠َؾُلُّ ػٍََٝ هَؼَب َٚ  “Fakirleri doyurmayı teĢvik etmez”
738

 âyeti 

bağlamında âtikadın en kötüsünün küfür, günahlarının en kötüsünün de cimrilik olduğunu 

söylemiĢtir. Müfessir, burada çeĢitli açıklamalarda bulunarak bazı yöneticilerin bu hususa 

önem verdiklerine, mektepler, imârethaneler zaviyeler inĢâ ederek hizmetlerde 

bulunduklarına ve Ġslâm medeniyetinin misafirperverliğine dikkat çekmiĢtir. Bununla 

beraber günümüz gençleri ve aydınlarının frenklerin cimriliğine özenenleri eleĢtirmiĢ ve 

onların tutumlarını cahilllikle niteleyerek düĢüncesini “insan bilmediğinin düĢmanıdır” 

sözüyle pekiĢtirmiĢtir.
739

  

Âl-i „Ġmrân 61‟de Hz. Peygamber‟e Nasrânîlerle Hz. „Ġsâ konusunda söyledikleri 

birtakım uydurma inanıĢları sebebiyle lanetleĢme çağrısında bulunması istenmiĢtir.
740

 

Mehmed Vehbi, Nasrânîlerin buna cesaret edemediğini  َفبئِ خَ  ُٓ بئِ خَ ٌْ ا  “hâin, olan korkak 

olur”
741

 sözüyle izah etmiĢtir. 

Kalem 17-23. âyetlerde bahçe sahibi kardeĢlerin babalarının vefâtından sonra 

bahçelerinden fakirlere pay ayırmamak için aralarında yaptıkları konuĢmalardan 

bahsedilmekte, neticede yapmıĢ oldukları bu kötü niyetlerinin sonucunda bahçelerindeki 

ürünlerinin yerle bir olduğu, dolayısıyla nimetlerden kendilerinin de mahrum olduğu 

ifade edilmektedir. Mehmed Vehbi, kıssanın bir bölümünde dile getirilen  َْ ٛ ُِ ؾْشُٚ َِ  ُٓ ًْ َٔؾْ  ثَ

“Biz mahrum olmuĢuz” âyetini: “Bu bizim günahımızın cezâsıdır, biz fukarâyı menedip 

nimetten mahrûm etmek istedik, Allâhu Te„âlâ da bizi mahrûm etti.”
742

 Çünkü  ْٓ ِِ  اءُ ضَ غَ ٌْ أَ 

ًَّ ؼَ اٌْ  ظِ ْٕ عِ   / Cezâ amelin cinsinden olur”
 743

 cümlesiyle izah etmiĢtir. 

Bakara 57‟de Ġsrâîloğullarına her gün zahmetsizce menn ve selvâ inzâl olduğundan fakat 

onların bu nimetlere mukâbil Ģükretmek yerine kendi nefislerine zulmettiklerinden 

bahsedilmektedir.
744

 Mehmed Vehbi, bu âyetin tefsîrinde Ġsrâîloğullarının bu tutumlarını 

ve dolayısıyla nimetlerden mahrûm edildiklerini: “Her vakit taze taze nâzil olup her 

günün rızkını her gün cem edip yarın ki gün için hazırlık yapmamalarını emrettiği halde 

onlar emr-i ilâhînin hilâfına hırs ve tama ettiklerinden  َُـشِ ؾَ ٌْ ا  َٚشُ ؾْ َِ  ٠  / harîs mahrumdur 

                                                           
738

 el-Hâkkâ 69/34. 
739

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,15/174-175. 
740

 Âl-i „Ġmrân 3/61. 
741

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/88.  
742

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/138-139. 
743

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/138-139. 
744

 el-Bakara 2/57. 



128 

 

fehvasınca zahmetsiz nâil oldukları rızıklarından mahrûm olmuĢlardır”
 745

 cümlesiyle 

ifade etmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, bazı âyetleri tefsîr ederken Türkçe‟de yaygın kullanılan deyimlere de yer 

vermiĢtir. Örneğin Enbiyâ 53-70. âyetlerde Hz. Ġbrâhîm‟in putperest kavmi ile olan 

mücâdelesi bağlamında bir gün Hz. Ġbrâhîm‟in halkın Ģehirde olmadığı bir zaman 

diliminde puthâneye girerek büyük put haricinde tüm putları kırdığından 

bahsedilmektedir.
746

 58. âyette Hz. Ġbrâhîm‟in putları kırma fiili ُْ عُزاَراً   ُٙ فَغَؼٍََ  cümlesiyle 

dile getirilmektedir. Mehmed Vehbi, Hz. Ġbrâhîm‟in putların tamamını paramparça 

etmesini “puthaneyi demirci dükkanına döndürür”
747

 deyimiyle açıklamıĢtır.  

Tûr 15‟te cehennemliklerin dünyada iken vahyi ve enbiyâyı reddedip “bu sihirdir” 

diyerek onları tekzîb etmelerinden dolayı cehennemde zebânîlerin onlara azâplarının 

Ģiddetli olmasına iĢaret için Ģu soruyu soracakları beyân edilmektedir:  لَا ُْ ْٔزُ َْ أَ َ٘زاَ أَ أفَغَِؾْشٌ 

 َْ ”?Bu Kur‟ân mı bir büyü imiĢ, yoksa siz mi gerçeği görmüyor muĢsunuz“ رجُْقِشُٚ
748

 

Mehmed Vehbi, zebânîlerin cehennemliklere hitâben sözünü “Ģu gördüğünüz ateĢte sihir 

midir yoksa görmüyor musunuz” Ģeklinde izah etmiĢ ve bunu da acı üzerine acı anlamına 

gelen  “yara üzerine tuz ekmek”
749

 sözüyle açıklamıĢtır. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
745

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/129.  
746

 el-Enbiyâ 21/53-70. 
747

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/56-57. 
748

 et-Tûr 52/15. 
749

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,14/219. 



129 

 

4. HULÂSATU’L-BEYÂN’DA KUR’ÂN ĠLĠMLERĠ 

Kur‟ân ilimleri/„ulûmi‟l-Kur‟ân terimini ilk ortaya atan ve bu isimde kitap te‟lif eden 

kiĢinin Ġbrâhîm el-Hûfî (öl. 430/1038) olduğu düĢünülmektedir.
750

 Ġlk te‟lif edilen eserin 

Hûfî‟ye ait olduğu kabul edilip o günden bu güne bu konuda kaleme alınmıĢ eserlerin 

muhtevası incelendiğinde tefsîr açısından pek çok konu baĢlığının oluĢturulduğu görülür. 

Sûrelerin Mekkî-Medenî oluĢu, sebeb-i nüzûl, nâsih-mensûh, muhkem-müteĢâbih, 

münâsebetü‟l-Kur‟ân, aksâmü‟l-Kur‟ân, hitâblar, tekrarlar, kıssalar, mücmel-mübeyyen, 

vucûh-nezâir gibi pek çok baĢlık „ulûmi‟l-Kur‟ân kapsamında incelenmiĢtir.
751

  

„Ulûmi‟l-Kur‟ân ifadesi, ilim kelimesinin cem„isi olan „ulûm ve Kur‟ân kelimeleriyle 

oluĢturulan bir terkibdir. Ġlim kelimesi lügatta “bilmek, idrâk etmek, anlamak, öğretmek, 

bildirmek, alâmet koymak, iĢaret etmek, bilgi hususunda yarıĢmak, su akmak, ĢimĢek 

parıldamak”
752

 gibi anlamlara gelen  َػ َُ ٍِ  „a-l-m kökünden türetilmiĢ isimdir. Kur‟ân 

kelimesinin hangi kökten türediği konusunda ihtilaflar olup  ٌلَش٠َِٕخ isminin cem‟i olan  ُٓ  لَشَائِ

kelimesi,
753
fiili لَشَأَ 

754
 ya da  َْ fiilinden لَشَ

755
 türemiĢ olduğu konusunda farklı görüĢler ileri 

sürülmüĢtür. Mehmed Vehbi ise   ٌُ ٌْ وَش٠ِ ”O, elbette değerli bir Kur‟ân‟dır“ أَُِّٗ ٌمَشُْآَ
756

 

âyetinin tefsîrinde Kur‟ân‟a bu ismin verilmesi hakkında Ģöyle demektedir: “Dünyada ve 

âhirette kıraât olunduğu için Kur‟ân denilmiĢtir. Kur‟ân‟a müracaat edenlerin 

müĢkillerini hallettiği için Kerîm denilmiĢtir.”
757

 Bu açıklamaya göre Mehmed Vehbi‟nin, 

Kur‟ân kelimesinin  َلَشَأ kökünden geldiğini beyân eden görüĢü benimsediği 

anlaĢılmaktadır. Istılâhî olarak Kur‟ân-ı Kerîm‟in en kapsamlı tanım Ģöyledir: “Kur‟ân-ı 

Kerîm, Hz. Peygamber‟e vahyedilmiĢ, mushaflara yazılmıĢ, tevâtür yoluyla nakledilmiĢ 

                                                           
750

 ez-Zerkânî, Menâhilu’l-‘irfân, 1/27-28; Muhsin Demirci, Tefsir Usulü, (Ġstanbul: Marmara Ġlahiyat 

Vakfı Yayınları, 2006), 137-138. 
751

 „Ulûmi‟l-Kur‟ân konusunda bk. Ebu‟l-Ferec Cemâlüddîn „Abdurrahmân b. „Alî b. Muhammed el-

Bağdâdî, Funûni’l-efnân fî ‘uyûni ‘ulûmi’l-Kur’ân, (Beyrût - Lubnân: Dâru‟l-BeĢâir, 1987); Ebû 

„Abdullâh Bedreddîn Muhammed b. „Abdullâh b. Bahâdır ez-ZerkeĢî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân thk. 

Muhammed Ebu‟l-Fadl Ġbrâhîm (Beyrût - Lubnân: Dâru Ġhyâi‟l-Kutubi‟l-„Arabiyye, 1957); 

„Abdurrahmân b. Ebî Bekr Celâleddîn es-Suyûtî, el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebu‟l-

Fadl Ġbrâhîm (b.y.: el-Hey‟etu‟l-Mısriyyetu‟l-„Âmmeti li‟l-Kitâb, 1974).  Ayrıca bk. Abdulhamit 

BirıĢık, “Ulûmü‟l-Kur‟ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2012), 42/132-135. 
752

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/555-153; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 5/252-255; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/525; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 4/529-111; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/5992-

1991; Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 5/574-578; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/676; Ġbn 

Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 4/3285-3286; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 582-585. 
753

 es-Suyûtî, el-İtkân, 1/182. 
754

 ez-ZerkeĢî, el-Burhân,  1/277-278. 
755

 Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 5/3653. 
756

 el-Vâkı„a 56/77. 
757

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/360. 



130 

 

mu„ciz kelâmdir.”
758

 Mehmed Vehbi, Kur‟ân‟ın tanımı hakkında Bakara 2. âyet 

bağlamında: “Kur‟ân insanlara yol gösteren bir mürĢid-i kâmil”,
759

 Fâtır 32. âyet 

bağlamında: “Kur‟ân Allâh‟ın kulları içinden Kur‟ân‟a îmân eden ümmet-i Muhammed‟e 

Resulullâh‟tan irs sûretiyle intikal eden”
760

 bir kitap olduğunu söylemiĢtir. 

Kur‟ân-ı Kerîm, sûrelerden, sûreler de âyetlerden oluĢmaktadır. Sûre kelimesi lügatta 

“Ģarab gibi Ģeylerin tesiriyle sersemlemek, öfkelenmek, kızmak, duvar gibi yerlere 

tırmanmak, bilezik takmak, çevresine sur çekmek, birinin baĢından tutmak, birbirinin 

üzerine sıçramak”
761

 gibi anlamlara gelen سَ عَب  s-v-r kökünden türetilmiĢ isimdir.  ُاٌَغُٛسَح 

kelimesi isim olarak “yüksek rütbe, mevki, Ģeref, binanın üst kısmı” gibi anlamlar 

gelmektedir. Istılahta ise Kur‟ân‟ı Kerîm‟in her bir bölümüne denilmektedir. Mehmed 

Vehbi‟ye göre sûre, baĢlangıcı ve sonu belli olan Kur‟ân‟dan bir bölümdür.
762

 Sûrenin 

asıl manası yüksek bir menzildir. Kur‟ân‟ın sûrelerini okuyan kiĢi kıraâtı sebebiyle 

yüksek bir mertebeye nâil olduğundan bu bölümlere sûre denilmiĢtir.
763

 Âyet kelimesi ise 

isim olarak lügatta “alâmet, iĢaret, delil” fiil olarak “niĢane koymak, eğlenmek, kalmak, 

kastetmek, yönelmek” gibi anlamlara gelen أ٠ب kökünden gelmektedir.
764

 Istılahta ise ayrı 

ayrı zikredilen bir ya da birkaç kelime ve cümlelerden müteĢekkil kelâmdır.
765

 Mehmed 

Vehbi‟nin âyet kelimesinin tanımı hakkında bir beyânı bulunmamaktadır.  

Mehmed Vehbi‟nin Hulâsatu’l-Beyân‟ı incelendiğinde Kur‟ân ilimleri‟nin çoğunu 

görmek mümkündür. Müfessir, tefsîrinde âyet sayıları, sûre isimleri, sûrelerin Mekkî-

Medenî oluĢu, nüzûl sebebleri, yeminler, muhkem-müteĢâbih, nâsih-mensûh, umûm-

husus, mutlak-takyid, âyetler ve sûreler arasında münâsebet, müphemlik ve mücmellik, 

tekrarlar, meseller, sayılar, acem kelimeler, kıssalar, sûrelerin fazileti gibi konularda 

görüĢlerini beyân etmiĢtir. Ancak mezkûr konular hakkında dikkat çeken bir husus 

Müfessir‟in benimsediği görüĢleri kaydederken ekseriyetle önceki âlimlerin yorumlarına 

                                                           
758

 ez-Zerkânî, Menâhilu’l-‘irfân, 1/16-17. 
759

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/24. 
760

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/200. 
761

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 7/589; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 53/34-35; Sâhib b. „Abbâd, el-Muhît 

fi’l-luga, 5/273; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 3/555; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/692; Ġbn Sîde, el-

Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 8/627-628; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/485; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-

‘Arab, 3/5546-5549; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 433-434. 
762

 el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 53/34; Sâhib b. „Abbâd, el-Muhît fi’l-luga, 5/273 el-Cevherî es-Sıhâh, 5/692; 

Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 3/5547; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 434. 
763

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/65. 
764

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 8/445; Sâhib b. „Abbâd, el-Muhît fi’l-luga, 5/492; el-Cevherî es-

Sıhâh, 6/2575-2577; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 1/182-188; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī 

garîbi’l-Kur’ân, 525-523. 
765

  Sâhib b. „Abbâd, el-Muhît fi’l-luga, 5/492; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 1/185; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-

Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 525. 

 



131 

 

bağlı kalarak açıklamalarda bulunması, bu açıklamalar çerçevesinde keskin yorumlardan 

kaçınarak yüzeysel bir çıkarım yapmasıdır. Bu tutum Müfessir‟in geleneksel yönünün 

ağır bastığını ve Kur‟ân ilimlerinin bazı alanlarında yeni yorumlar yapmaktan kaçındığını 

göstermektedir. Bu minvalde „ulûmü‟l-Kur‟ân açısından Mehmed Vehbi‟nin yorumlarını 

Ģu baĢlıklar altında inceleyebiliriz: 

4.1. Hulâsatu’l-Beyân’da Âyet Sayıları 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de 114 sûre bulunmaktadır. Bu konuda görüĢ ayrılığı yoktur. Ancak 

sûrelerin dolayısıyla Kur‟ân‟ın kaç âyetten müteĢekkil olduğu konusu ihtilaflıdır. Söz 

konusu ihtilafın sebebi bazı sûrelerin baĢında yer alan hurûf-u mukattaa„ların bir kısmı 

âyet sayılırken bir kısmı içinde bulunduğu âyetten bir bölüm kabul edilmesidir. Bununla 

beraber bazı âyetler birden çok hüküm ifade etmesine karĢın, bazılarının tek bir 

hükümden ibâret olması âyetlerin ayrım noktalarının farklı olmasına sebep olmuĢtur. Bir 

baĢka sebep ise Fâtihâ‟nın baĢındaki besmele hariç diğer sûrelerin baĢındaki besmelelerin 

âyet olup olmadığı konusundaki ihtilaflardır. Bu sebeplerden âyet sayıları hakkında pek 

çok görüĢ ileri sürülmüĢtür. Nâfî„ (öl. 117/735) toplam âyet sayısının altı bin iki yüz on 

yedi; ġeybe (öl. 170/786 [?]) altı bin iki yüz on dört; Ebû Ca„fer (öl. 130/747-48) altı bin 

iki yüz on olduğunu söylemiĢtir. Kûfelilere göre altı bin iki yüz otuz altı, Basralılara göre 

altı bin iki yüz otuz beĢ, Medîne ehline göre altı bin iki yüz on yedi olarak 

belirlenmiĢtir.
766 Hali hazırda Türkiye‟de basılan Mushaflarda ise âyet sayısı altı bin iki 

yüz otuz altıdır. Bu da Kûfe ehlinin görüĢüne göre olduğunu göstermektedir.  

Sûre bazında âyet sayıları da aynı Ģekilde farklılık arz etmektedir. Örneğin Bakara sûresi 

Medîne, Mekke ve ġâm ulemasına göre iki yüz seksen beĢ, Kûfelilere göre iki yüz seksen 

altı, Basralılara göre iki yüz seksen yedidir.
767

  

Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde belirttiği âyet sayıları bazı sûrelerde Ģu an elimizdeki 

Mushaf‟la aynı olmayıp farklılık arzetmektedir. Örneğin Bakara sûresi elimizdeki 

mushaflarda iki yüz seksen altı âyet iken Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde iki yüz seksen 

yedi olarak beyân edilmiĢtir. Diğer taraftan Âl-i „Ġmrân sûresi basılı mushaflarda iki yüz 

olmasına karĢın Mehmed Vehbi, sûrenin iki yüz yedi âyetten müteĢekkil olduğunu ifade 

etmiĢtir. Ayrıca bazı sûrelerin âyet sayıları hakkında iki rakam vermiĢtir Örneğin Tevbe 

sûresinin 129 veya 130, R„ad sûresinin ise 40 veya 43 âyetten müteĢekkil olduğunu 

                                                           
766

 „Osmân b. Sa„îd b. „Osmân b. „Omer b. Ebû „Amr ed-Dânî, el-Beyân fî ‘addi âyi’l-Kur’ân, thk. Gânim 

Kudûrî el-Hamd (Kuveyt: Merkezu‟l-Mahtûtât ve‟t-Turâs, 1994), 79-81. 
767

 Ebû „Amr ed-Dânî, el-Beyân fî ‘addi âyi’l-Kur’ân, 140. 



132 

 

söylemiĢtir. Mehmed Vehbi, tefsîrinde âyetleri numaralandırmadığı ve bazı sûrelerde net 

sayı belirtmediği için âyet sayılarını hangi 132sule göre belirlediği konusu tespit 

edilememiĢtir. Müfessir‟in sûre baĢlarında belirttiği âyet sayıları Mushaf sırasına göre 

Ģöyledir: 

“Fâtihâ 7, Bakara 287, Âl-i „Ġmrân 206, Nisâ‟ 175, Mâide 120 veya 123, En„âm 165, 

A„râf 206, Enfâl 66, Tevbe 129 veya 130, Yûnus 109, Hûd 123, Yûsuf 111, R„ad 40 veya 

43, Ġbrâhîm 50 veya 52, Hicr 99, Nahl 128, Ġsrâ‟ 110, Kehf 111, Meryem 98, Tâhâ 135, 

Enbiyâ 112, Hac 78, Mü‟minûn 118, Nûr 62 veya 64, Furkân 77, ġu„arâ‟ 227,  Neml 93 

veya 94, Kasas 88, „Ankebût 69, Rûm 60, Lokmân 34, Secde 29 veya 30, Ahzâb 73, 

Sebe‟ 54, Fâtır 45, Yâsîn 83, Saffât 182, Sâd 88, Zümer 72 veya 75, Ğâfîr/Mü‟min, 85, 

Fussilet 53, ġûrâ 53, Zuhruf 89, Duhân 57 veya 59, Câsiye 36 veya 37, Ahkâf 34 veya 35, 

Muhammed 38 veya 39, Fetih 29, Hucurât 18, Kâf 45, Zâriyât 60, Tûr 49, Necm 62, 

Kamer 55, Rahmân 76, Vâkıa„ 96, Hadîd 29, Mücâdele 22, HaĢr 24, Mümtehine 13,  Saf 

14, Cuma„ 11, Münâfikûn 11, Tegâbün 18, Talâk 12, Tahrîm 12, Mülk 30, Kalem 52, 

Hâkka 52, Me„âric 44, Nûh 28, Cin 28, Müzzemmil 19 veya 20, Müddessir 56, Kıyâme 

40, Ġnsân 31, Mürselât 50, Nebe‟ 40 veya 41, Nâzi„ât 46, „Abese 42, Tekvîr 29, Ġnfitâr 19, 

Mutaffifîn 36, ĠnĢikâk 25, Burûc 22, Târık 17, „Alâ 19, GâĢiye 26, Fecr 30, Beled 20, 

ġems 15, Leyl 21, Duhâ 21,
768

 ġerh 8, Tîn 8, „Alak 19, Kadîr 5, Beyyine 8, Zilzâl 8, 

„Âdiyât 11, Kâri„a 10 veya 11, Tekâsür 8, „Asr 3, Hümeze 9, Fîl 5, KureyĢ 4, Mâ„ûn 7, 

Kevser 3, Kâfirûn 6, Nasr 3, Leheb 5, Ġhlâs 4, Felâk 5, Nâs 6
 
âyetten müteĢekkildir.

 769
  

Mehmed Vehbi‟nin belirttiği bu bilgilerle çağdaĢlarından Çantay‟ın ve Elmalılı‟nın 

eserlerinde de benzerlikler olduğu gibi farklılıklar da bulunmaktadır. Örneğin Mehmed 

Vehbi, Bakara‟yı 287 olarak belirtirken Çantay, 286 olarak kaydetmiĢtir.
770

 Enfal‟i ise 

Mehmed Vehbi, 66, Çantay 75 âyet olarak belirtmiĢtir.
771

 Elmalılı ise; Bakara için ihtimal 

dâhilinde olan görüĢleri sıralayarak: “Kûfiyyûn tadadında iki yüz seksen altı, Basriyyûn 

tâdâdında iki yüz seksen yedi, Hicâziyyûn tâdâdında iki yüz seksen beĢ, ġamiyyûn 

tâdâdında iki yüz seksen dörttür. Bu tâdat ihtilâfı, kırâette olduğu gibi bazı âyet baĢlarında 

                                                           
768

 Mehmed Vehbi‟nin bu sayıyı yanlıĢlıkla vermiĢ olma ihtimali çok yüksektir. Zira Duhâ suresi kısa 

cümlelerden oluĢmakta ve 21 âyete ayrılma imkânı bulunmamaktadır. 
769

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/20; 3/2; 4/2; 5/2, 220; 6/2, 246; 7/2, 179, 296; 8/2, 121, 184, 243, 

297; 9/2, 135, 237, 310; 10/2, 108, 200, 281, 379; 11/2, 96, 179, 276, 349, 406, 445; 12/2, 100, 164, 

219, 286, 358; 13/2, 95, 183, 250, 326, 395, 426, 458; 14/2, 59, 113, 148, 182, 215, 240, 277, 304, 337, 

365, 411, 444, 476, 503, 517; 15/2, 16, 36, 63, 86, 121, 158, 183, 207, 228, 256, 274, 300, 316, 339, 

355, 372, 389, 402, 411, 418, 433, 441, 450, 455, 467, 475, 489, 497, 503, 512, 521, 528, 534, 548, 552, 

565, 571, 577, 582, 588, 592, 596, 601, 605, 613, 618, 623, 630, 637, 643, 651. 
770

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm,1/13. 
771

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm,1/253. 



133 

 

rivâyetin taaddüdündendir”
772

 demiĢ, sözlerinin akabinde „Âsım kırâatından sebep 

tercihinin Kûfiyyûn yönünde yani 286 âyetten yana olduğunu belirtmiĢtir.
773

 Enfâl 

sûresinin ise 76 âyet olduğunu belirterek tek görüĢ zikretmiĢtir.
774

 Netice itibariyle 

Mehmed Vehbi‟nin âyet sayıları hakkında detaya girmediği ve bu konuda ihtimal 

dâhilinde olan bilgilere yer vermediği söylenebilir.  

4.2. Hulâsatu’l-Beyân’da Sûrelerin Mekkî-Medenî OluĢu 

Kur‟ân-ı Kerîm‟in sûreleri genel olarak iniĢ zamanına göre Mekkî ve Medenî olarak 

taksim edilmektedir. Bu hususta üç görüĢ
775

 olmakla beraber en yaygın görüĢ hicretten 

önce nâzil olan sûrelere Mekkî, hicretten sonra nâzil olan sûrelere Medenî denilmesi 

yönündedir.
776

 Bununla beraber sûrelerin karakteristik özellikleri dikkate alınarak Mekkî 

ya da Medenî olduğunun anlaĢılabildiği üzerinde durulmuĢtur. Buna göre secde âyeti ya 

da kellâ edatı bulunduran, Bakara ve Âl-i „Ġmrân hariç baĢında hurûf-u mukattaa„ 

bulunan, Bakara hariç enbiyânın kıssalarından, önceki kavimlerden ve Hz. Âdem 

kıssasından bahseden, ya eyyühe‟n-nâs hitâbıyla baĢlayan sûreler Mekkî olarak 

addedilirken; hadler ve mîras bahsinden söz eden, cihâdla ilgili konuları ihtivâ eden, ya 

eyyühe‟l-mü‟minûn hitâbıyla baĢlayan, „Ânkebût hariç münâfıkları konu edinen sûrelerin 

Medenî olduğu vurgulanmıĢtır.
777

 

Mehmed Vehbi, sûrelerin çoğunda neye göre Mekkî ya da Medenî olduğu hususunda açık 

bir beyânda bulunmamıĢtır. Sadece sûrenin Mekkî, Medenî ya da bu hususta ihtilaf olan 

durumlarını kısaca belirtmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin, Fâtihâ sûresinin giriĢinde bu 

bağlamda hiçbir açıklaması yoktur.
778

 Ancak Fâtihâ‟nın tefsîrinin ilerleyen bölümlerinde 

Kur‟ân‟da ilk nâzil olan âyetlerden değilse de ilk nâzil olan sûrelerden olduğunu 

belirtmiĢtir.
779

 Yine Fâtihâ‟nın bir defa Mekke‟de ve bir defa da Medîne‟de nâzil olduğu 

bu sebepten adına mesânî denildiğini, yedi âyetten müteĢekkil olmasından dolayı seb„ 

denilmekle seb„-i mesânî adı verildiğini söylemiĢtir.
780

 Diğer sûrelerin tamamında kısa ya 

                                                           
772

 Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/143. 
773

 Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/143. 
774

 Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/246.  
775

 Bu üç görüĢten birincisi hicretten önce inenler mekkî, hicretten sonra inenler medenî; ikincisi hicretten 

sonra dahi olsa Mekke‟de inenler mekkî, Medîne‟de inenler medenî; üçüncüsü Mekkelilere hitâb eden 

âyetler Mekkî, Medînelilere hitâb eden âyetler medenîdir. Bunlardan en meĢhur olan görüĢ birinci 

görüĢtür. Bk. es-Suyûtî, el-İtkân, 1/37-38. 
776

  es-Suyûtî, el-İtkân,1/37. 
777

 ez-ZerkeĢî, el-Burhân, 1/187-190. 
778

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/2. 
779

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/13. 
780

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/16-17. 



134 

 

da uzun açıklamaları bulunmaktadır. Örneğin Necm sûresine “Mekke-i Mükerreme‟de 

nâzil olan sûrelerdendir. AltmıĢ iki âyeti câmi„dir”
781

 ve Cumâ„ sûresine “Medîne-i 

Münevvere‟de nâzil olan sûrelerdendir. On bir âyeti câmi„dir”
782

 Ģeklinde kısa bir 

tanıtımla giriĢ yapmıĢtır.  Bazı sûrelerin nerede nâzil olduğu hususunda ise ihtilâf 

olduğunu belirtmektedir. Örneğin Rahmân sûresi için “Mekke-i Mükerreme veya 

Medîne-i Münevvere‟de veyahut bazısının Mekke-i Mükerreme‟de ve bazısının Medîne-i 

Münevvere‟de nâzil olduğunda ihtilâf vardır”
783

 ve Muhammed sûresi için “Mekke-i 

Mükerreme‟de veyahut Medîne-i Münevvere‟de nâzil olduğunda rivâyet muhteliftir”
784

 

demiĢtir. 

Sûrelerin bazılarında ise biraz daha detaylı bilgi verdiği görülmektedir. Örneğin Bakara 

sûresi hakkında Ģu bilgileri kaydetmiĢtir: “Bu sûre-i kerîme Medîne-i Münevvere‟de nâzil 

olan sûrelerdendir. Ancak  ِاٌَِٝ الله ِٗ َْ ف١ِ ب رشُْعَؼُٛ ًِ ْٛ ارَّمُٛا ٠َ َٚ  âyetinin Mekke-i Mükerreme‟de 

Kurban bayramında haccetü‟l-vedâ‟da nâzil olduğu Ġbn „Abbâs hazretlerinden mervîdir. 

Hicretten sonra nâzil olan sûreler velev Medîne-i Münevvere‟nin hâricinde nâzil olsun 

Medîne-i Münevvere‟de nâzil olmuĢ addolunur. Sûre-i Bakara iki yüz seksen yedi âyeti 

hâvîdir.”
785

 

Mehmed Vehbi‟nin Mekkî olduğunu belirttiği sûreler; Yûnus,
786

 Hûd,
787

 Yûsuf,
788

 

Ġbrâhîm,
789

 Hicr,
790

 Kehf,
791

 Meryem,
792

 Tâhâ,
793

 Enbiyâ,
794

 Mü‟minûn,
795

 Furkân,
796

 

Neml,
797 „Ankebût,

798
 Rûm,

799
 Lokmân,

800
 Secde,

801
 Sebe‟,

802
 Fâtır,

803
 Yâsîn,

804
 Sâffât,

805
 

                                                           
781

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/240.  
782

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/517.  
783

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/304.  
784

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/2. 
785

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/20.  
786

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/179. 
787

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/296. 
788

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/2. 
789

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/184. 
790

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/243. 
791

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/135. 
792

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/237. 
793

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/310. 
794

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/2. 
795

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/200. 
796

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/379. 
797

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/96. 
798

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/276. 
799

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/349. 
800

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/406. 
801

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/445. 
802

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/100. 
803

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/164. 
804

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/219. 



135 

 

Sâd,
806

 Zümer,
807

 Fussilet,
808

 ġûrâ,
809

 Zuhruf,
810

 Câsiye,
811

 Kâf,
812

 Zâriyât,
813

 Tûr,
814

 

Necm,
815

 Kamer,
816

 Vâkıa„,
817

 Mülk,
818

 Kalem,
819

 Hâkka,
820 Me„âric,

821
 Nûh,

822
 Cîn,

823
 

Müzzemmil,
824

 Müddessir,
825

 Kıyâme,
826

 Ġnsân,
827

 Mürselât,
828

 Nebe‟,
829

 Nâziât,
830

 

„Abese,
831

 Tekvir,
832

 Ġnfitâr,
833

 Mutaffifîn,
834

 ĠnĢikâk,
835

 Burûc,
836

 Târık,
837

 „Alâ,
838

 

ĞâĢiye,
839

 Fecr,
840

 Beled,
841

 ġems,
842

 Leyl,
843

 Duhâ,
844

 ĠnĢirâh,
845

 Tîn,
846

 „Alak,
847

 

Kadîr,
848

 „Âdiyât,
849

 Kâria„,
850

 Tekâsür,
851

 „Asr,
852

 Hümeze,
853

 Fîl,
854

 KureyĢ,
855

 Mâ„ûn,
856

 

Kevser,
857

 Kâfirûn,
858

 Mesed
859

 ve Ġhlas
860

 sûreleridir. 

                                                                                                                                                                             
805

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,12/286. 
806

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/358. 
807

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/2. 
808

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/183. 
809

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/250. 
810

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/326. 
811

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/426. 
812

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/148. 
813

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/182. 
814

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/215. 
815

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân 14/240. 
816

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/277. 
817

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/337. 
818

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/86. 
819

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/121. 
820

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/158. 
821

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/183. 
822

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/207. 
823

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/228. 
824

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/256. 
825

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/274. 
826

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/300. 
827

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/316. 
828

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/339. 
829

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/355. 
830

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/372. 
831

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/389. 
832

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/402. 
833

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/411. 
834

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/418. 
835

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/433. 
836

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/441. 
837

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/450. 
838

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/455. 
839

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/467. 
840

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/475. 
841

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/489. 
842

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/497. 
843

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/503. 
844

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/512. 
845

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/521. 
846

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/528. 
847

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/534. 
848

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/548. 
849

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/571. 
850

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/577. 



136 

 

Medenî olduğunu belirttiği sûreler ise; Bakara,
861

 “Âl-i „Ġmrân,
862

 “Nisâ‟,
863

 “Mâide,
864

 

Enfâl,
865

 Tevbe,
866

 Nûr,
867

 Ahzâb,
868

 Feth,
869

 Hucurât,
870

 Hadîd,
871

 Mücâdele,
872

 HaĢr,
873

 

Mümtehine,
874

 Saf,
875

 Cuma„,
876

 Münâfıkûn,
877

 Tegâbün,
878

 Talak,
879

 Tahrim,
880

 

Beyyine,
881

 Zilzâl,
882

 Nasr
883

 ve Nâs
884

 sûreleridir. Ayrıca Mehmed Vehbi, Feth sûresi‟nin 

Medenî olup Hudeybiye vakasından sonra nâzil olduğunu söylemek sûretiyle net bir 

zaman belirtir.
885

 

Mekkî olup bazı âyetlerinin Medîne‟de nâzil olduğunu belirttiği sûreler hakkında ise 

En„âm sûresi Mekkî olup üç veya altı âyeti Medîne‟de;
886

 A„râf sûresi Mekkî olup sekiz 

âyeti Medîne‟de;
887

 Nahl sûresi Mekkî olup üç âyeti Medîne‟de;
888

 Ġsrâ sûresi Mekkî olup 

sekiz âyeti Ġbn „Abbâs‟tan rivâyetle Medîne‟de;
889

 Hac sûresi Mekkî olup altı âyeti 

                                                                                                                                                                             
851

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/582. 
852

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/589. 
853

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/592. 
854

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/596. 
855

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/601. 
856

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/605. 
857

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/613. 
858

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/618. 
859

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/630. 
860

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/637. 
861

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/20. 
862

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/2. 
863

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/2. 
864

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/2. 
865

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/246. 
866

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/2. 
867

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/281. 
868

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/2. 
869

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/59. 
870

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/113. 
871

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/365. 
872

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/411. 
873

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/444. 
874

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/476. 
875

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/503. 
876

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/517. 
877

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/2. 
878

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/16. 
879

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/36. 
880

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/63. 
881

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/552. 
882

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/565. 
883

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/623. 
884

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/651. 
885

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/59. 
886

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,5/220. 
887

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/2. 
888

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/297. 
889

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/2. 



137 

 

Medîne‟de;
890

  ġu„ârâ sûresi son dört âyeti hariç Mekke‟de;
891

 Kasas sûresi Mekkî olup 

52. âyeti Medîne‟de;
892

 Gâfir-Mü‟min sûresi Mekkî olup iki âyeti Medîne‟de;
893

 Duhân 

sûresi 15. âyeti hariç Mekke‟de;
894

 Ahkâf sûresi Mekkî olup 10 ve 35 âyetlerin 

Medîne‟de
895

  nâzil olduğunu söylemiĢtir. 

Mehmed Vehbi, R„ad sûresinin Mekkî-Medenî olduğunda ihtilaf olduğunu ancak çoğu 

rivâyetin Mekkî olduğunu tekîd ettiğini,
896

 Muhammed sûresinin Mekkî-Medenî olduğu 

hususunda ihtilaf olduğunu,
897

 Rahmân sûresinin Mekke-Medenî ya da bazı âyetlerinin 

Mekkî, bazı âyetlerinin Medenî olduğunda ihtilaf olduğunu
898

 ve Felâk sûresinin Mekke 

veya Medîne nâzil olduğunu söylemiĢtir.
899

 Mehmed Vehbi‟nin bu açıklamaları 

okuyucuya sûrelerin nüzûl zamanları hakkında derli toplu olarak genel bir bilgi vermekle 

beraber Müfessir‟in bu hususta etraflı bir araĢtırma yaptığını da göstermektedir. Ancak 

âyet yorumlarında naklettiği görüĢlerin büyük bir kısmına atıfta bulunurken sûrelerin 

Mekkî ve Medenî olduğunu belirttiği cümlelerine atıfta bulunmamıĢtır.  

Bu hususta Çantay ve Elmalılı‟nın da nerede nâzil olduğu ihtilaflı olan bazı sûreler 

nezdinde tercihleri itibariyle Mehmed Vehbi‟den ayrıldıkları noktalar bulunmaktadır. 

Örneğin R„ad sûresi hakkında Çantay: “Bu sûrenin Mekke‟de mi, Medîne‟de mi nâzil 

olduğu ihtilâflıdır. (Hasen, Sa„d bin Cübeyr, „Atâ, Katâde) tamâmının, (Ebû Sâlih) „Ya 

eyyühellezine keferuu‟, „Vе yekuulüllezine keferuu leste mürselen‟ âyetlerinden 

mâadâsının Mekkî olduğunu, (Câbir b. Zeyd) „Ve lev enne kur‟ânen‟den itibâren iki 

âyetten gayrisinin Medenî”
900

 olduğunu söylemiĢ ancak bir tercihte bulunmamıĢtır. 

Elmalılı ise, Ra„d sûresinin, Hasen, Ġkrime Atâ‟ya göre Mekkî, Ġbn „Abbas, Kelbî, 

Mukâtil, Katâde kavillerinde ise Medenî, Keşşâf‟da muhtelefün fîh,  Râzî‟nin Mekkî, 

Esam tefsîrinde de icma„ ile Medenî olduğu yönündeki görüĢleri sıralamakla beraber net 

bir tercih belirtmemiĢtir.
901

  

                                                           
890

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/108. 
891

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/2. 
892

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/179. 
893

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/95. 
894

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/395. 
895

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân 13/458. 
896

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/121. 
897

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/2. 
898

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/304. 
899

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/643. 
900

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm,1/367. 
901

 Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/136-137.   



138 

 

4.3. Hulâsatu’l-Beyân’da Sûrelerin Ġsimleri 

Sûre isimlerinin tevkîfî yani vahy ile belirlendiğine dair görüĢ ağır basmaktadır. Bu 

görüĢü benimseyenler „Ġkrime‟den nakledilen bir rivâyeti delil göstermiĢlerdir. Buna göre 

Hicr 95‟teki “O alay edenlere karĢı biz sana yeteriz”
902

 âyeti müĢriklerin hayvan isimleri 

olmasından dolayı olsa gerek bakara sûresi, „Ankebût sûresi diye alaycı tavır takınmaları 

sebebiyle nâzil olmuĢtur. Sûrelerin isimlerinin zikredilerek söylenmesini uygun görmeyen 

âlimler de bulunmaktadır. Ancak bu görüĢ kabul görmemiĢtir. Bununla beraber Hz. 

Peygamber‟in sûrelerin isimlerini zikrettiğine dâir sahih rivâyetlerin olduğu ifade 

edilmiĢtir.
903

  

Mehmed Vehbi, bütün sûrelerde olmamakla beraber birkaç sûrenin farklı isimlerinden 

bahisler açarak o isimle anılmasının sebebini izah etmiĢtir. Bunlardan ilki Fâtiha 

sûresidir. Mehmed Vehbi‟nin beyânına göre Kur‟ân‟ın baĢında ve namazda ilk okunan 

sûre olduğundan “sûre-i Fâtiha”, elhamdülillah ile baĢladığından “sûre-i hamd”, 

Kur‟ân‟ın usûl-ü îtikad ve fürû-u amelini bir arada topladığından ve diğer sûrelerin 

kaynağı mesâbesinde olduğundan “ümmü‟l-Kur‟ân”, Mekke veya Medine‟de nâzil 

olduğuna dair rivâyete nazaran “mesânî”, yedi âyetten müteĢekkil olduğundan “seb-i„ 

mesâni”, Fâtihâ‟ın her derde deva ve Ģifâ olduğuna dair hadîse nazaran “sûre-i Ģifâ”, 

Yüce Allâh‟ı medih olduğundan “sûre-i Ģükür” hidâyet ve dua cümlesi kapsadığından 

“sûre-i dua” denilmiĢtir.
904

 Görüldüğü üzere Mehmed Vehbi Fatiha‟nın isimlerini sekiz 

olarak kaydetmiĢtir. Önceki âlimlerden Suyûti İtkân‟ında Fâtihâ‟‟ın yirmi beĢ ismini 

zikretmiĢ ve toplayabildiklerim bu kadar demiĢtir. Sûrenin isminin çok olma sebebini ise 

Ģerefinin yüksek oluĢuyla irtibatlandırmıĢtır.
905

 Mehmed Vehbi‟nin Fâtihâ ile ilgili 

belirttiği isimler Suyûtî‟nin zikrettiği yirmi beĢ içinde geçmektedir. Ayrıca Mehmed 

Vehbi‟nin isimlere belirtmiĢ olduğu gerekçeler de Suyûtî ile benzerlik arzetmektedir. 

Mehmed Vehbi ile çağdaĢ olan Çantay bu hususta hiçbir açıklama yapmazken
906

 Elmalılı, 

Suyûtî‟nin saymıĢ olduğu isimlerden on dört tanesini zikretmiĢtir. Mehmed Vehbi 

zikrettiği bütün isimlere gerekçe sunarken Elmalılı birkaçı dıĢında sadece isim olarak 

vermiĢtir.
907

  

                                                           
902

  el-Hicr 15/95. 
903

 es-Suyûtî, el-İtkân, 1/178, 187. 
904

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/17. 
905

 es-Suyûtî, el-İtkân,  1/187- 191. 
906

  Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, 1/11. 
907

  Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili, 1/27-28. 



139 

 

Ġhlâs sûresinin isimlerini ise Ģöyle izah etmiĢtir. Ġhlâs sûresinin mazmûnuna/anlamına 

îman etmek cehennem ateĢinden koruduğu için “sûre-i ihlâs” denilmiĢtir. Bu sûrenin 

manasını bilmek ma„rifeti ilâhiyeye nâil olmaya sebep olduğundan “sûre-i ma„rifet”, 

kıraât edildiğinde melekler orada hazır bulunduğundan “sûre-i mahzar”, vahdâniyete 

delâlet ettiğinden “sûre-i tevhîd”, manası dînin esasısını oluĢturduğundan “sûre-i tevhîd, 

sûre-i esâs”, tilâveti cehennemden kurtulmaya sebep olduğundan “sûre-i necât” ve 

insanların kalplerini nurlandırdığı için “sûre-i nûr” denilmiĢtir.
908

 Suyûtî ve Çantay, Ġhlâs 

sûresinin diğer isimlerinden bahsetmezken
909

 Elmalılı, Mehmed Vehbi‟den farklı olarak 

birkaç isim fazla zikretmiĢtir.
910

  

Mehmed Vehbi, hiçbir izah yapmadan Ġnsân sûresini Dehr,
911

 „Alak sûresini Kalem
912

 ve 

Mesed sûresini Leheb ve Tebbet
913

 olarak kaydetmiĢtir. Müfessir‟in diğer sûrelerin 

isimleri hakkında bir açıklaması bulunmamaktadır.  

4.4. Hulâsatul-Beyân’da Sebeb-i Nüzûl 

Sebeb-i nüzûl terkibi, sebeb ve nüzûl kelimlerinden müteĢekkildir. Bu terkib tefsîr 

ilimlerinde çoğul formda esbâbü‟n-nüzûl olarak kullanılmaktadır. Sebeb/esbâb kelimesi 

lügatte “ip, akrabalık, dostluk, yol, çare, semanın etrafı, iĢaret, vesile” gibi anlamlara 

gelen   َعَجَت  s-b-b kökünden gelen bir isimdir.
914

 Nüzûl ise “aĢağı doğru inmek, iĢ baĢa 

gelmek, bir yere konaklamak, görüĢüne uymak, sefer yapmak, inmek, indirmek, kovayı 

kuyuya sarkıtmak, bayrağı yukardan aĢağıya indirmek, tahttan düĢürmek, azar azar 

indirmek”
915

 gibi anlamlara gelen  ََٔضَي n-z-l kökünden mastardır. Istılahta sebeb-i nüzûl, 

Kur‟ân âyetlerinin nâzil olmasına sebep olan bir olay, durum ya da herhangi bir konuda 

Hz. Peygamber‟e yöneltilen soruları ifade etmektedir.
916

 Sebeb-i nüzûl konusunda 

nakledilen rivâyetler genel olarak “bu âyetin sebeb-i nüzûlü, bunun üzerine Allâh bu âyeti 

                                                           
908

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/638-639. 
909

 es-Suyûtî, el-İtkân,1/197; Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, 3/1231. 
910

 Yazır, Hak Dîni Kur’ân Dili, 9/428-409.  
911

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/316. 
912

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/534. 
913

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/630. 
914

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 7/523; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 55/519-552; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/545; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/544-545; Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 

8/454; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/435; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 3/5929-5955; er-Râgıb el-

Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 395-394. 
915

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 7/367; Sâhib b. „Abbâd, el-Muhît fi’l-luga, 5/598; el-Cevherî es-

Sıhâh, 5/5858-5859; Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 9/45-48; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 

5/563-564; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 6/4399-4425; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-

Kur’ân, 799-825. 
916

 ez-Zerkânî, Menâhilu’l-‘irfân, 1/106; es-Suyûtî, el-İtkân, 1/107. 



140 

 

nâzil etti, bunun üzerine âyet nâzil oldu”
917

 gibi ifadelerle âyetlerin nüzûl sebepleri 

zikredilmiĢtir. 

Kur‟ân ilimleri ile iĢtigal eden âlimler âyet ve sûrelerin nâzil oluĢ sebeblerini bilmenin 

önemi ve faydaları hususunda pek çok görüĢ belirtmiĢlerdir. Bunların baĢlıcaları Ģöyledir: 

Âyetlerin iniĢ sebebini bilmek Allah‟ın vahyetmesindeki hikmet ister kâfir olsun ister 

mü‟min olsun her ikisi için de faydalıdır. Mü‟min olan kimsenin imânı kuvvetlenir ve 

Allâh‟ın emirlerini yerine getirme konusunda daha istekli davranır. Kâfir ise eğer iyi 

gözlem yapar ve adâletli davranırsa bu onu imâna götürmek için bir vesile olur. Âyetin 

sebebini bilmek Kur‟ân‟ın anlaĢılmasına yardımcı olur. Âyetleri anlamadaki mübhem 

gibi bazı zorluklar ortadan kalkar. Âyetten çıkarılan hükümlerin kaynağına inilmiĢ olur. 

Sebebin hususî oluĢu ile hüküm çıkarmada benzer konularda hüküm tahsis edilir.
918

 

Zikredilen bu faydalara binaen eser te‟lif eden müfessirlerin çoğu âyetlerin sebeb-i 

nüzûllerini eserlerinde zikretmiĢler ve bu minvalde yorumlar yapmıĢlardır. Mehmed 

Vehbi de tefsîrinde “âyetin sebeb-i nüzûlü, hakkında nâzil olmuĢtur, nâzil olduğu 

mervîdir” gibi ibârelerle dört yüzden fazla yerde âyetlerin ve bazı sûrelerin nüzûl 

sebepleri ve nâzil oluĢ bağlamına dair açıklamalarda bulunmuĢtur.
919

 Müfessir, sûre ve 

âyetlerin nüzûl sebeplerini ekseriyetle Hâzin tefsînden, bazı âyetlerde diğer tefsîrlerden 

faydalanmıĢ, bazen de hiç kaynak göstermeden nakletmiĢtir. Sebeb-i nüzûl konusunda 

te‟lif edilen birincil kaynakların adını zikretmemiĢtir. Ancak karĢılaĢtırma yapıldığı 

zaman görülmektedir ki Mehmed Vehbi‟nin zikrettiği sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin çoğu 

bu konuda meĢhur Vâhıdî‟nin Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân adlı eserinde geçmektedir. 

Mehmed Vehbi, nüzûl sebebi zikrederken yerine göre, sûrenin sebeb-i nüzûlü, âyetin 

sebeb-i nüzûlü, kiĢiler hakkında nâzil olan âyetler, bir olaya binaen nâzil olan âyetler, 

âyetin manasının sebeb-i nüzûlü te‟yid ettiği durumları bilhassa belirtmiĢtir. Bununla 

                                                           
917

 ez-Zerkânî, Menâhilu’l-‘irfân, 1/114-116. 
918

 ez-Zerkânî, Menâhilu’l-‘irfân, 1/109-113; es-Suyûtî, el-İtkân, 1/107-110. 
919

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/53, 77, 111, 116, 183, 185, 196, 198, 202, 205; 2/9, 25, 31, 36, 46, 

48, 54, 58, 63, 80; 3/3, 17, 37, 44, 48-49, 86, 93-94, 99-100, 112, 123; 4/8, 11, 19, 44, 55, 64, 71, 75, 

87, 95; 5/7, 14, 17-18, 39, 54, 56, 77, 100, 109, 111; 6/28, 38, 221, 226, 228, 247, 270, 275, 288, 295; 

7/26, 29, 32, 59, 81, 86, 95, 97, 99, 112; 8/3, 123, 139, 165, 259, 291, 298-299, 303, 339, 400; 9/40, 71-

72, 75, 94, 97, 102, 111, 115-116, 133, 167; 10/27, 39, 112, 118, 121, 125, 131, 132,152, 168; 11/3, 85, 

93, 161, 237, 239, 277, 339, 350, 422; 12/21, 37, 42, 72, 79, 160, 175, 281, 313, 360; 13/42, 55, 74, 

193, 210-211, 226, 294, 328, 422, 433; 14/ 98, 114, 118, 121, 130, 139, 142, 145, 166, 175; 15/10-11, 

14, 37, 45-46, 64, 103, 131, 201, 281, 302. Sebeb-i nüzûl hakkında UĢak Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Eğitim Enstitüsünde Nevzat Murat tarafından hazırlanan yüksek lisans tezi için bk. Nevzat Murat, 

Konyalı Mehmed Mehmed Vehbi’nin Hülâsat’ul-Beyân fi Tefsîri’l-Kur’ân Adlı Eserinde Esbâbu’n-

Nüzûl’e Yaklaşımı, Yüksek Lisans Tezi (UĢak:  UĢak Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017). 



141 

 

beraber bir âyet hakkında birden fazla sebeb-i nüzûl zikrettiğinde tercihini belirttiği de 

olmuĢtur. 

Mehmet Vehbi, sûre nezdinde birkaç sûrenin sebeb-i nüzûlünü zikretmiĢtir. Örneğin 

Yûsuf sûresinin Râzî, Hâzin ve Nîsâbûrî‟den nakille Yahudi bilginlerden bir grubun 

Mekke müĢriklerine gelerek Hz. Ya„kûb‟un çocuklarının Mısır‟a neden gittiklerini ve Hz. 

Yûsuf kıssasını Hz. Peygamber‟den sormalarını söylemeleri üzerine nâzil olduğunu 

beyân etmiĢtir.
920

 Bu sebeb-i nüzûl rivâyeti Vâhıdî‟nin eserinde zikredilmiĢ olmakla 

beraber Mehmed Vehbi‟nin rivâyeti tefsîr kaynaklarından aldığı görülmektedir.  

Yine Mehmed Vehbi, Duhâ sûresinin sebeb-i nüzûlünün Hz. Peygamber‟e vahiy 

gelmesinin gecikmesi hususunda yaĢanan hadiseyi Ģöyle anlatmıĢtır: “Ebu Leheb‟in 

haremi Ümm-ü Cemil Resûlüllâh‟a „Yâ Muhammed! Rabbin Teâlâ seni terk ve sana 

buğzetti. Zira vahiy göndermemek buğz eseridir‟ demesi üzerine Cenâb-ı Hâk resûlünü 

makâm-ı tesliyede bu sûreyi inzâl buyurmuĢtur.”
921

 Mehmed Vehbi, ayrıca vahyin 

gecikmesinin sebeplerine dair açıklamalarda bulunmuĢtur.
922

 Naklettiği bu sebeb-i nüzûl 

için herhangi bir atıfta bulunmamıĢtır. Ancak bu rivâyet Vâhidî‟nin Esbâbu’n-nüzûl adlı 

eserinde geçmektedir.
923

  

Kâfirûn sûresinin nüzûl sebebini ise Velid b. Mugîre, Ebû Cehil, Ümeyye b. Halef, Âs b. 

Vâil‟in Hz. Peygamber‟e gelerek tekliflerine binaen nâzil olduğunu beyân etmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, müĢriklerden bu kiĢilerin teklifini “sen bir sene bizim mabudlarımıza 

ibadet et, bir sene de biz senin mabuduna ibâdet edelim. Eğer senin mabudun hayırlıysa 

biz ondan nasibimizi alalım, eğer bizim ki hayırlıysa sen ondan nasibini al”
924

 cümlesiyle 

dile getirmiĢtir. Mehmed Vehbi, sebeb-i nüzûlü beyân etmesinin akabinde bu sûredeki 

hitâbta Yahudiler ve Nasranîlerin hariç olduğunu söylemiĢtir. Ona göre Yahudi ve 

                                                           
920

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/3. Ayrıca Yûsuf sûresinin sebeb-i nüzûlü için bk. Ebu‟l-Hasen Alî 

b. Ahmed b. Muhammed b. „Ali el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûl, thk. „Âsım b. „Abdulmuhsin (Demmâm: 

Dâru‟l-Islâh, 1992), 269-270. 
921

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/512-513. Mehmed Vehbi, sûrenin diğer bazı âyetleri hakkında 

ayrıca sebeb-i nüzûl zikretmiĢtir. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/519.  Vâhıdî‟nin eserinde 

bu sûre hakkında birden fazla rivâyet bulunmaktadır. Bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûl, 457-459. 
922

 Mehmed Vehbi‟nin vahyin gecikmesine sebep olarak belirttiği açıklaması Ģöyledir: “Vahyin taahhuruna 

sebep; bazı rivâyete nazaran Yahudilerin Resûlullâh‟a Zülkarneyn‟den ve ashâb-ı Kehf‟den suâl 

etmeleri üzerine Resûlullâh‟ın inĢâallah demeksizin „yarın cevap vereyim‟ demesine binâen birkaç gün 

vahiy taahhur etmiĢtir. Diğer bir rivâyete nazaran hâne-i saâdete kimsenin haberi olmaksızın bir kelb 

yavrusu girdiğinden Cibrîl-i Emin gelmemiĢtir. Vakt-i âharda Resûlullâh, Cibrîl‟den sebeb-i taahhurunu 

sual ettiğinde „biz kelp ve sûret olan haneye giremeyiz‟ cevabını vermiĢtir. Vahyin o taahhuru on iki, on 

beĢ veya kırk gün olmasında rivâyetler muhteliftir. Vahyin taahhurunda beyân olunan sebepler evlâyı 

terketmek kabîlindendir.” Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,15/513. 
923

 Bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûl, 467. 
924

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/619.  



142 

 

Nasranîler Allah‟a ibâdet ettikleri için onlara “ben sizin mabudunuza ibadet etmem” 

demenin câiz olmadığını belirtmiĢtir. Ama bunların dıĢında Allah‟ı tanımayan herkese bu 

cümleyi söylemek câizdir.
925

  

Mehmed Vehbi, âyetlerin yerine göre bazen bir hâdiseye binâen, bazen Ģahıslar nezdinde, 

nüzûlünün gerçekleĢtiğini beyân etmiĢtir. Bununla beraber bazı âyetlerde tek bir sebeb-i 

nüzûl zikrederken bazen de birden fazla nüzûl sebebi belirtmiĢ ve hangisini 

benimsediğine dair tecihini beyân etmiĢtir. Hepsinde olmamak kaydıyla bazı âyetlerin 

anlamına dikkat çekerek sebeb-i nüzûlün manayı te‟yit ettiğini belirten açıklamalarda 

bulunmuĢtur. 

Mehmed Vehbi, bazı âyetlerin ya da sûrelerin bir hadiseye binâen nâzil olduğunu 

belirterek sebeb-i nüzûlü beyân etmiĢtir.  Örneğin Tevbe 49. “Onlardan „Bana izin ver, 

beni fitneye (isyana) sevk etme‟ diyen de vardır”
926

 âyeti hakkında Tebük seferine 

gitmemek için Kays oğlu Ced‟in Hz. Peygamber‟e gelerek “Ya Resulallâh! Beni kavmim 

bilirler. Ben kadınlara muhibbim ve meftûnum. Tebük‟te Rum kızlarını görürsem 

tahammül edemem. Fitnede vâkî olurum. Hem de evim yalnızdır. ġu halde bana izin ver, 

evimde kalayım, malım çoktur. Malımla sana iâne edeyim, beni fitneye ilkâ etme‟ dedi. 

Yahut „Ġzin verirseniz de vermeseniz de ben kalacağım. Binaenaleyh izin vermemekle 

beni mâsiyette bırakma”
927

 demesi üzerine âyetin nâzil olduğunu beyân etmiĢtir.  

Yine Mehmed Vehbi, Tevbe 61. “Yine onlardan peygamberi inciten ve „O her söyleneni 

dinleyen bir kulaktır‟ diyen kimseler de vardır”
928

 âyetinin, Münâfıkların bir yerde Hz. 

Peygamber‟i zemmederken bazıları sessiz olun, Muhammed bu söylediklerimizi duyarsa 

bizi rezil ve rüsvâ eder dediler. Bunun üzerine içlerinden Cellas b. Süveyd adında bir kiĢi 

onlara korkmamalarını söyleyerek biz dilediğimizi konuĢuruz. Muhammed‟in yanına 

gelince söylediğimizi inkâr edip yemin ederiz. O da bizi tasdikler rüsva etmez. Çünkü 

Muhammed kulaktan ibârettir. Her duyduğuna inanır. Doğruluğunu araĢtırmaz. Onu 

kandırmak kolay, muhabbetimize bakalım demeleri üzerine bu âyetin nâzil olduğunu 

söylemiĢtir.
929

 Ayrıca Müfessir, Tâha 131. âyetin de sebeb-i nüzûlünü Hâzin ve Râzî‟den 

istifade ile kaydetmiĢtir. Müfessir‟in verdiği bilgilere göre bir gün Resûlüllâh‟a misâfir 

                                                           
925

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/619-620. 
926

 et-Tevbe 9/49. 
927

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/77. Mehmed Vehbi‟nin Hâzin‟den naklettiği bu sebeb-i nüzûl 

rivâyeti Hâzin tefsirinde ve Vahıdî‟nin Esbâbu’n-nuzûl adlı eserinde geçmektedir. Bk. el-Vâhıdî, 

Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 247; el-Hâzin, Lubâbu’t-te’vîl, 2/369. 
928

  et-Tevbe 9/61. 
929

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/93. Mehmed Vehbi‟nin kaynak belirtmeden zikrettiği bu sebeb-i 

nüzûl rivâyeti için bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 249. 



143 

 

geldiğinden ona ikram etmek üzere Ebû Rafii„‟yi bir Yahûdiye bedeli Recep ayında 

verilmek üzere un getirmesi için göndermiĢtir. Ancak Yahudi un karĢılığında rehin talep 

edince Hz. Peygamber de zırhını rehin olarak göndermiĢ ve bu hâdise üzerine bu âyet 

nâzil olmuĢtur.
930

 

Mehmed Vehbi, bazı âyetlerin kiĢiler ya da topluluklar hakkında nâzil olduğunu 

belirterek yerine göre bazen isim zikretmiĢ, bazen de “Müslümanlar hakkında, müĢrikler 

hakkında, münâfıklar hakkında nazil olmuĢtur” diyerek genel ifadeler kullanmıĢtır. 

Örneğin erkeklerin kadınlar üzerine hâkim olduğunu, sâliha kadınların itaatkâr 

olduklarını, Ģayet düzgün davranmazlarsa yataklarının ayrılması, hafifçe dövülmesini 

ifade eden Nisâ‟ 34. âyetin sebeb-i nüzûlünü Râzi tefsîrinden aldığını belirterek bu 

Muhammed b. Seleme‟nin kerîmesi ve ensârdan Sa„d b. Rebi„a‟nın eĢi hakkında nâzil 

olduğunu söylemiĢtir. Sa„d öfkelenip eĢine bir tokat vurunca, eĢi döĢeğinden imtina„ edip 

Hz. Peygamber‟e Ģikayet etmiĢ, Resûlullâh da bir tokata karĢılık bir tokat kısas 

emredince bu âyet nazil olmuĢtur.
931

 Yine En„âm 122‟deki “Ölü iken dirilttiğimiz ve 

kendisine, insanlar arasında yürüyeceği bir nur verdiğimiz kimsenin durumu, hiç, 

karanlıklar içinde kalmıĢ, bir türlü ondan çıkamamıĢ kimsenin durumu gibi olur mu? ĠĢte 

kâfirlere, iĢlemekte oldukları çirkinlikler böyle süslü gösterilmiĢtir”
932

 âyetinin Ebû Cehil 

ve Hz. Hamza hakkında nâzil olduğunu söylemiĢtir. Rivâyete göre Ebû Cehil Hz. 

Peygamber‟e bazı nâlâyık sözler sözlemiĢ, Hz. Hamza da bunları iĢitince henüz 

Müslüman olmadığı halde Ebû Cehil‟i bu sözlerinden dolayı dövmüĢtür. Ebû Cehil: 

Muhammed‟in bizim ma„bûdlarımıza sebbettiğini görmüyor musun? deyince Hz. Hamza: 

Sizin ma‟budlarınız sebbe layıktır deyip Müslümanlığını ilan etmiĢ bunun üzerine, bu 

âyet nâzil olmuĢtur.
933
 ġahıslar hakkında nâzil olan bir baĢka âyet de „Ankebût 2‟dir. 

Âyette “Ġnsanlar, denenip sınavdan geçirilmeden, “îmân ettik” demekle bırakılacaklarını 

mı sanıyorlar”
934

 denilmektedir. Mehmed Vehbi, bu âyetin sebeb-i nüzûlü bağlamında 

Râzî ve Kâdî‟den nakille: “Mekke‟de „Ammâr b. Yâsir, „AyaĢ, Velid ve Seleme gibi 

fukarayı ashâba müĢriklerin iĢkence etmelerinden Resulûllâh‟a Ģikâyet etmeleri üzerine” 

bu âyetin nâzil olduğunu söylemiĢtir. Mehmed Vehbi, bu ifadesinin akabin de “Mü‟min 

olmakla her belâdan kurtulmak lazım gelmez” Ģeklinde yorum yapmıĢ âyetin Mehca„ b. 

                                                           
930

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/408. 
931

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/78.  Mehmed Vehbi‟nin Râzi‟den naklettiği bu sebeb-i nüzûl için 

bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 151-152. 
932

 el-En„âm 6/122. 
933

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/368. Vehbi‟nin tefsîrinde belirttiği bu sebeb-i nüzûl için bk. el-

Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 224. 
934

  el-„Ankebût, 29/2. 



144 

 

„Abdullah ismindeki zat hakkında nâzil olma ihtimalini de beyân etmiĢtir. Gerekçe olarak 

Mehca„nın Bedir savaĢının olduğu gün Ģehit olanlar arasında olması, Mü‟min olmanın 

kâfirin silahından hedef olmamak anlamına gelmeyeceğini söylemiĢtir.
935

  

Mehmed Vehbi, bazı âyetlerin manasını verdikten sonra sebeb-i nüzûlle manayı te‟yid 

ettiğini belirtmiĢtir. Örneğin A„râf 187‟de geçen  ٌّٟ  kelimesinin âlim ve Ģefîk olma ؽَفِ

ihtimali üzerinde durmuĢtur. Mehmed Vehbi,  ٌّٟ  kelimesinin âlim manasına alınırsa ؽَفِ

anlamın: “Sen kıyâmetin vaktini bilirsin zannıyla suâl ederler”
936

 Ģeklinde olacağını 

söylemiĢtir. ġayet Ģefik manasında alınırsa anlamı: “Senden sual ederler ki keenne seninle 

KureyĢ beyninde karâbet olduğundan Ģefkatına binaen cevap veresin ve baĢkalarına haber 

vermediğinden onları haberdar edesin”
937

 Ģeklinde vermiĢ ve son verdiği anlamı sebeb-i 

nüzûl‟ün te‟yid ettiğini beyân etmiĢtir. Mehmed Vehbi, âyetin sebeb-i nüzûlü hakkında 

Râzî, Kâdî ve Hâzin tefsîrinden nakille: “KureyĢ kabîlesi Yâ Resûlâllâh! Seninle bizim 

beynimizde karâbet vardır. ġu karâbete binâen kıyâmetin kâim olacağı zamanı bize haber 

ver demeleri üzerine”
938

 âyetin nâzil olduğuna dair bir rivâyet olduğunu söylemiĢtir. 

Yine Mehmed Vehbi, Nisâ 136‟daki “Ey îman edenler îman edin” hitâbını “Ey müminler! 

Îmanınızda devam ve sebât edin” Ģeklinde mü‟minlere, “ey lisânıyla îman eden 

Mü‟minler! Kalbinizle dahî îman edin ki, mü‟min-i hâlis olasınız” Ģeklinde münâfıklara 

ve “ey Tevrât‟a ve Ġncîl‟e îman eden mü‟minler! Kur‟ân‟a ve daha evvel nâzil olan 

kitâplara îman edin” Ģeklinde ehl-i kitâba hitâb olarak üç mana da değerlendirmiĢ ve 

üçüncü mananın sebeb-i nüzûlle te‟yîd olunduğunu belirtmiĢtir. Mehmed Vehbi, bu 

hususta Râzî, Kâdî ve Hâzin‟den nakille „Abdullâh b. Selâm ve taraftarlarının Hz. 

Peygamber‟in yanına gelerek “Bizler sana kitâbına, Mûsâ‟ya, Tevrât‟a ve „Uzeyr‟e îman 

eder bunlardan mâ„adaya küfr ederiz”  dediklerini dolayısıyla âyetteki hitâbın ehl-i kitâba 

olduğunu bu nüzûl sebebiyle te‟yid edildiğini söylemiĢtir.
939

 

Müfessir, Hacc 58. “Allâh rızık verenlerin hayırlısıdır” âyeti bağlamında Râzî ve 

Beyzâvî‟nin görüĢlerinden istifade ederek âyetinin hicret edip düĢmanla mücadele 

sırasında Ģehit olanlarla eceli ile vefât edenlerin mertebelerinin eĢit olduğuna delâlet eder 

demiĢtir. Bu açıklamasının âyetin sebeb-i nüzûlüyle desteklendiğini ifade etmiĢtir. Zira 

                                                           
935

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/277. Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde belirttiği sebeb-i nüzûlden 

ikincisi için bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 340. 
936

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/226. 
937

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/226. 
938

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/226. Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde belirttiği bu sebeb-i nüzûl için 

bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 228. 
939

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/242-243. Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde belirttiği bu sebeb-i nüzûl 

için bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 186. 



145 

 

Mehmed Vehbi‟nin beyânına göre sahâbeden bazıları: “Ya Resûlallâh! ġehid olanlar için 

hayır var, biliyoruz ve biz de seninle beraber mücâhedede bulunduk. Bu hal üzere vefât 

ettiğimizde bize ne gibi ecir vardır”
940

 demeleri üzerine âyet nâzil olmuĢtur. 

Mehmed Vehbi, bâzı âyetler hakkında tek bir sebeb-i nüzûl nakletmiĢtir. Örneğin vefât 

eden anne, baba ve yakınlarının bıraktıklarından erkeklere ve kadınlara hisse olduğunu 

bildiren Nisâ 7. âyetinin nüzûl sebebi için tek rivâyet zikredip Hâzin ve Râzî‟den 

naklettiği rivâyete göre: Ensâr‟dan Evs adında bir kiĢi vefât eder ve ardında çokça mal, 

üç kız evlat ve bir eĢ bırakır. Ancak kalan mirası iki amcaoğlu alarak Evs‟in kızlarına ve 

eĢine bir Ģey vermediler. Evs‟in eĢi bu durumu Hz. Peygamber‟e durumu anlatır ve 

nafakalarını temin edecek birĢeyleri olmadığını söyler. Bunun üzerine Hz. Peygamber, 

malı alan amca çocuklarını çağırtır ve durumu izah ettirir. Onlar da kadınların savaĢa 

gitmedikleri, düĢmanla mücadele etmedikleri gerekçesiyle mîrastan payları olmadığı 

söylerler. Bunun üzerine bu âyet nâzil olur.
941

 

Tevbe 65 “Onlara soracak olursan „biz andolsun ki eğlenip oynuyorduk diyecekler” âyeti 

hakkında Hâzin‟den nakille sebeb-i nüzûlünü: “Tebük gazasında münâfıklardan bir kâfile 

Resûlullâh‟a tesâdüf ederek „Bakın Ģu adama ki, ġâm‟ın köĢklerini ve saraylarını 

fethetmek ister. Ne kadar uzak ve ne vâhî ümitlerdir‟ dediler. Cibrîl-i Emîn bunu haber 

verince Resûlullah onlardan sual buyurdu. „Biz sana ve senin ashâbına dair bir Ģey 

konuĢmadık, belki kervan âdetince yola kolaylık olsun için bâtıl sözlere daldık, oyun 

oynadık ve bu vesileyle bazımız bazımızı eğledik, yoksa sizin hakkınızda söylemiĢ 

olduğumuz Ģeyler ciddi ve hakikî değildir‟”
942

 demeleri olduğunu beyan etmiĢtir. 

Mehmed Vehbi‟nin tek açıdan zikrettiği bu rivâyet Vâhidî‟de birkaç Ģekilde ifade 

edilmiĢtir.
943

 

Kehf 110 “Kim Rabbine kavuĢmayı umuyorsa yararlı bir iĢ yapsın” âyeti hakkında ise 

yine tek sebeb-i nüzûlü Beyzâvî‟den nakletmiĢtir. Buna göre Cünd b. Züheyr Hz. 

Peygamber‟e gelerek: “Ya Resûlallâh! Allâhu Te„âla için amel, ederim. Fakat bir kimse o 

amele mμttali„ olursa mesrûr olurum” demiĢ, bunun üzerine Hz. Peygamber: “ġirk olunan 

ameli Allâhu Te„âla kabul etmez” diye cevap vermiĢtir.  Bunun üzerine Hz. Peygamber‟i 

                                                           
940

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/175. 
941

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/19. Bu âyetin nüzûl sebebi Vâhıdî‟de de tek olarak geçmektedir. 

Bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 143-144. 
942

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,7/99. 
943

 Bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 250-251. 



146 

 

tasdik için âyet nâzil olmuĢtur.
944

 Bu âyetin sebeb-i nüzûlü için Vâhidî, iki rivâyet 

nakletmiĢtir.
945

 Mehmed Vehbi‟nin tek sebeb-i nüzûl rivâyetiyle yetindiği yerlerin bazıları 

için önceki kaynaklarda birden fazla rivâyet zikredildiği görülmektedir. Bu durum 

irdelendiğinde Müfessir‟in sebeb-i nüzûl konusunda ya müracaat ettiği tefsîr kaynağıyla 

yetindiğini, ya da esas kaynaktaki rivâyetlerden birini tercih ettiği söylenebilir. 

Mehmed Vehbi, bazı âyetlerin sebeb-i nüzûlleri hakkında birkaç rivâyeti bir arada 

zikretmiĢ ve konuya iliĢkin izahlarda bulunmuĢtur. Örneğin Enfâl 1‟deki “Sana 

ganimetler hakkında soruyorlar” ifadesinin nüzûlü hakkında üç rivâyet belirtmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, ilk olarak Râzî, Kâdî, Hâzin ve Nîsâbûrî‟den nakille âyetin Bedir 

gazvesinde elde edilen ganimetlerin muhâcire mi yoksa ensâra mı verileceği hususunda 

ihtilaf edilmesi üzerine nâzil olduğunu söylemiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin beyânına göre 

diğer rivâyet: Hz. Peygamber‟in savaĢa teĢvik etmek için düĢmana saldıranlara elde 

edilen ganîmettten pay vereceğini vaad etmesi üzerine genç sahâbeler yetmiĢ kiĢiyi 

öldürüp yetmiĢ kiĢiyi de esir almıĢlar, ileri yaĢtaki sahâbeler de onlara hem sancağı 

korumak hem de diğer konularda destek vermiĢlerdir. SavaĢ bitince gençler Hz. 

Peygamber‟e ganîmet hususunda müracaaat etmiĢler, diğerleri de kendi verdikleri destek 

sebebiyle baĢarı elde edildiğini ve ganimetten hak sahibi olduklarını iddia ederek 

kendilerini savunmuĢlardır. Bunun üzerine âyet nâzil olmuĢtur. Müfessir‟in kaydettiği 

diğer bir rivâyet ise Bedir gazvesine katılmayan üçü muhâcirden, beĢi ensârdan sekiz 

kiĢiye Hz. Peygamber‟in ganîmetten pay vermesi üzerine bazı sahâbenin savaĢa 

katılmayan bu kiĢilerin ganîmette hakları olmayacağını belirtmeleridir. Mehmed Vehbi, 

âyetin onların savunmasını kat„ ve Hz. Peygamber‟in taksimde isâbetini beyân için âyetin 

nâzil olduğunu söylemiĢtir.
946

 Mehmed Vehbi, gazveye katılmayan söz konusu kiĢilerden 

Hz. „Osmân‟ın eĢi hasta olduğu için muhârebeye katılamadığını, Talhâ ile Sa„îd b. Zeyd‟i 

Hz. Peygamber‟in ġâm‟dan gelecek olan KureyĢ‟in kervanını taharriye göndermesinden, 

ensârdan Ebû Lübâbe‟yi de Medîne‟de halîfe olarak bırakmasından ve diğer ismini 

zikretmediği kiĢilerin de mühim birer vazifeye tayin edilmelerinden dolayı savaĢ 

mahallinde olmadıklarını dolayısıyla ganimette hakları olduğunu belirtmiĢtir.
947

 

                                                           
944

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/236. 
945

 Bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 299. 
946

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/247. 
947

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/247-248. Enfâl 1. âyet hakkındaki sebeb-i nüzûl rivâyetleri için 

bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 231-232. 



147 

 

Ra„d sûresi 30 “Onlar Rahmân‟ı inkâr ederken sana vahyettiğimizi kendilerine 

okuyasın”
948

 âyeti bağlamında Mehmed Vehbi, Râzî ve Hâzin‟den nakille iki sebeb-i 

nüzûl zikretmiĢ ve tercihini belirtmiĢtir. Buna göre birinci sebeb-i nüzûl, Ebû Cehil gibi 

KureyĢ müĢriklerinden bazıları Hz. Peygamber‟in Rahmân ismiyle dua ettiğini duyunca 

“Muhammed iki mâbuda duâ ediyor. Bunlardan, Allâhu Teâla‟yı biliyoruz, ama Rahmân 

isminde ilâh bilmiyoruz. Ancak Rahmân isminde Rahmânü‟l-Yemâme olan 

Müseylemetü‟l-Kezzâb‟ı biliriz”
949

 demeleri üzerine bu âyet nâzil olmuĢtur. Ġkincisi ise 

Hudeybiye‟de sulhnâmeyi Hz. „Ali‟nin Resûlullâh‟ın emri üzerine besmele ile baĢlayarak 

yazınca KureyĢ müĢriklerinden Süheyl b. „Amr Rahmân‟ı bilmediklerini bildirmiĢler ve 

yazıya bismikellâhümme diyerek baĢlanması istemiĢlerdir. Bunun üzerine bu âyet nâzil 

olmuĢtur. Mehmed Vehbi, birinci rivâyetin sahih olduğunu belirterek tercihinin bu yönde 

olduğunu ifade etmiĢtir. Gerekçe olarak ise âyetin Mekke‟de nâzil olmasını 

göstermiĢtir.
950

 Mehmed Vehbi‟nin tefsîrine kaydettiği bu iki rivâyet Vahîdî‟nin eserinde 

mezkûrdur.
951

 

Mehmed Vehbi, Ahkâf 11 “Ġnkâr edenler, inananlar için, „Eğer o Kur‟ân iyi bir Ģey 

olsaydı, onlar onu kabulde, bizi geçemezlerdi‟ dediler” âyetinin sebeb-i nüzûlüne dair 

dört rivâyet olduğunu söylemiĢtir. Müfessir‟in beyânına göre bu rivâyetlerden birincisi 

fakir sahâbeden „Ammâr, Suheyb ve Ġbn Mes„ûd gibi bazı kiĢilerin îman etmeleri üzerine 

kâfirlerin eğer Muhammed‟e îman etmek hayırlı olsaydı fakirler sizden evvel îman 

edemezlerdi demeleridir. Ġkincisi „Arap‟tan Cüheyne, Müzeyne, Eslem ve Benî Gıfâr 

kabîleleri îman edince yine „Arap‟tan Beni „Âmir, Ğatafân, Esed ve EĢca„ kabîleleri 

zenginliklerine mağrûren eğer Muhammed‟e îman hayırlı olsaydı îman edenler bizden 

önce îman edemezlerdi. Çünkü onlar behâim gibidirler hayrı ve Ģerri idrâk edemezler 

demeleridir. Üçüncüsü Hz. „Ömer‟in Müslüman olmadan önce îman eden câriyesini 

yoruluncaya kadar dövmesi, eğer yorulmasam daha döverdim demesi üzerine KureyĢ 

eğer îman hayırlı olsaydı Ömer‟in câriyesi îmanda öncü olmazdı demeleridir. 

Dördüncüsü „Abdullah bin Selâm îman edince benzer bir sözü Yahudilerin 

söylemeleridir. Mehmed Vehbi, zikrettiği her rivâyetin ardından duruma göre âyette 

beyân edilen inananlar ve kâfirlerin kimler olduğunu açıklama gereği duymuĢtur. Buna 

göre birinci rivâyete nazaran âyette mü‟minler ile kastedilen „Ammâr, Suheyb ve Ġbn 

                                                           
948

 er-Ra„d 13/30. 
949

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/165. 
950

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/165. 
951

 el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 273-274. 



148 

 

Mes„ûd, kâfirler ise inkâr eden KureyĢliler; ikinci de mü‟minler ile kastedilen Cüheyne, 

Müzeyne, Eslem ve Benî Gıfâr kabîleleri, kâfirler ile kastedilen Benî „Âmir, Ğatafân, 

Esed ve EĢca„ kabileleri, üçüncüsünde mü‟minler ile kastedilen Mekke‟de îman denler, 

kâfirler ile kastedilen Mekke‟de küfre devam edenler ve dördüncüsünde mü‟minlerle 

kastedilen Abdullâh ve benzerleri kâfirler de Yahudilerdir. Mehmed Vehbi, son rivâyeti 

dikkate alarak âyetin bir önceki âyetin mütemmimi olup Medine‟de nâzil olduğunu 

söylemiĢtir.
952

 Ayrıca Ahkâf sûresinin Mekkî bir sûre olmasına rağmen söz konusu âyetin 

Medîne‟de nâzil olduğunu söylemiĢtir. Çünkü „Abdullâh b. Selâm hicretten sonra 

Medîne‟de Müslüman olmuĢtur. Mehmed Vehbi‟nin beyânına göre âyetin Medîne‟de 

nâzil olmasına rağmen Mekkî bir sûrenin içine kaydedilmesini Yüce Allâh emretmiĢ Hz. 

Peygamber de buraya yazdırmıĢtır. Çünkü ayrı nâzil olan âyetlerin yerlerini Yüce Allâh 

beyân etmiĢtir.
953

 Mehmed Vehbi‟nin zikrettiği bu rivâyetler Vâhidî‟de bulunmamaktadır. 

Ahkâf sûresi için Vahidî, sadece 9 ve 15. âyetlerin sebebi nüzûllerini zikretmiĢtir.
954

 

Mehmed Vehbi, zikrettiği bir sebeb-i nüzûl rivâyetinin birden fazla âyet hakkında 

olduğunu belirttiği yerler de mevcuttur. Örneğin Bakara 163. âyeti ve Ġhlâs sûresinin 

müĢriklerin “Yâ Muhammed! Sen Rabbinin sıfatlarını bize beyân et” demeleri üzerine 

nâzil olduğunu Hâzin‟den nakletmiĢtir.
955

 Yine Necrân‟dan gelen seksen kiĢilik bir 

heyetin Hz. Peygamber‟le aralarında geçen birtakım sorular sormaları sebebiyle Âl-i 

„Ġmrân‟ın ilk seksen âyetinin nâzil olduğunu ifade etmiĢtir.
956

  

4.5. Hulâsatul-Beyân’da Aksâmu’l-Kur’ân  

Kasem kelimesi lügatta “bölmek, bölüĢmek, bölünmek, kısımlara ayırmak, parçalamak, 

dağıtmak, güzel olmak, yemin etmek, yeminleĢmek” gibi anlamlara gelen  َُ ,لَغَ   َُ لغَُ  k-s-m 

kökünden türetilmiĢ mastardır.
957

 Aksâm kasemin çoğuludur. Aksâmu‟l-Kur‟ân ise 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de yer alan yemin ifadelerini inceleyen bir ilimdir. Arapça‟da genel 

olarak kasem için kelimelerin baĢında vav, bâ, tâ, harfleri ve  ُُ  formu لَا ألُْغِ

kullanılmaktadır. Kur‟ân‟daki yeminin manası sözün tahkik ve te‟kîd edilmesi 

                                                           
952

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,13/473-474. 
953

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/472. 
954

  el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 380-381. 
955

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/36. Bu sebeb-i nüzûl Vâhıdî‟de Bakara 163 bağlamında 

geçmemektedir. Ancak Ġhlâs sûresi bağlamında mevcuttur. Bk. el-Vâhıdî, Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 

471. 
956

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/3-4. 
957

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/86-87; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 8/319-321; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/455; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/86; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/2252-2255; Ġbn 

Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 6/546-549; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/76-77; Ġbn Manzûr, 

Lisânu’l-‘Arab, 5/3658-3635; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 672-675. 



149 

 

anlamındadır. Allah‟ın yemin etmesinin sebebi olarak âlimler çeĢitli görüĢler ileri 

sürmüĢlerdir. Bazıları Kur‟ân „Arapça olduğu ve „Arap dilinde yemin ifadesi te‟kîd olup 

adet üzere ifade ettiği için kullanıldığını söylemiĢlerdir. KuĢeyrî, Kur‟ân‟da yemin 

edilmesi kemâl ve te‟kîd içindir demiĢtir. Kur‟ân‟da, Yüce Allah zatına, Kur‟ân-ı 

Kerîm‟e, peygamberlere, beldelere, güneĢe, aya, yıldızlara, gökyüzüne „asra ve bazı 

varlıklara yemin etmektedir. Allâh‟ın mahlûkata yemin etme sebebi olarak da „Arapların 

bu isimlere değer vermesi, bunlarla yemin etmeleri ve yemin edenin üzerine yemin 

yaptığı Ģeye kıymet vermesindendir denilmiĢtir.
958

 Vehbi de Kur‟ân‟daki yeminler 

hakkında görüĢlerini beyân etmiĢtir.  

Kur‟ân-ı Kerîm‟de Yüce Allâh Nisâ‟ 65, Yûnus 53, Hicr 92, Meryem 68, Sebe‟ 3, Zâriyât 

23, Tegâbün 7, Me„âric 40. âyetlerde kendi zatına yemin etmiĢtir. Vehbi, Nisâ‟ 65‟teki   فلََا

 َْ ُٕٛ ِِ سَثهَِّ لَا ٠ئُْ َٚ  ifadesinde Râzi‟den nakille Vâhidî‟nin görüĢüne binâ   فلََا‟nın kendinden 

önce geçen kelâmı nefiy,  َِّسَثه َٚ ‟nin kasem,  َْ ُٕٛ ِِ nin ise kasemin cevabı‟لَا ٠ئُْ
959

 olarak 

kaydetmiĢtir. Yûnus 53‟te dile getirilen kâfirlerin  َٛ ُ٘ ْٕجِئُٛٔهََ أؽََكٌّ  ٠غَْزَ َٚ  sorusuna cevabın  ِّٟسَث َٚ

.verilmesinin yeminle te‟kit olduğunu söylemiĢtir أَُِّٗ ٌَؾَكٌّ 
960

 Hicr 92‟deki  َِّسَثه َٛ  ‟ve Sebe فَ

3‟teki ِّٟسَث َٚ  ve Zâriyât 23‟teki  ِّسَة َٛ .ifadesini sadece tercüme etmekle yetinmiĢtir فَ
961

 

Meryem 68‟deki  َسَثِّه َٛ  ifadesinin haĢrı inkâr edenleri tekdir aynı zamanda Rabb فَ

kelimesinin Hz. Peygamber‟i iĢaret eden kâf zamirine muzaf kılınması da Hz. 

Peygamber‟in düĢmanlarına karĢı yüceltilmesi anlamına geldiğini Ebussuûd Efendi‟ye 

atfen beyân etmiĢtir.
962

 Tegâbün 7‟deki  ِّٟسَث َٚ yemin ifadesinin te‟kit için
963

 ve Me„âric 

40‟taki  ِّثِشَة ُُ  ifadesinin “Araplar nazarında meĢârik ve meğâribin Ģanları büyük فلََا ألُْغِ

olduğundan makâm-ı tehdîdde bunların Rabbisine kasemle vârid”
964

 olduğunu 

söylemiĢtir.   

Ayrıca Mehmed Vehbi Kur‟ân‟da geçen  ٌْمََذ َٚ  ve baĢında vav ve lam bulunan  ٌَزَغَِذ َٚ ,  ْٓ ٌئَِ َٚ , 

gibi bazı lafızların geçtiği cümleleri Allâh‟a yemin bağlamında anlamlandırmıĢ ve “Zat-ı 

ulûhiyyetime kasem ederim ki, zâtıma yemin ederim ki” cümleleriyle tercüme etmiĢtir.
965

 

                                                           
958

 es-Suyûtî, el-İtkân, 4/53-59. 
959

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/131. 
960

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/240. 
961

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/293; 9/102; 14/191. 
962

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/291-292. 
963

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/24. 
964

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/204. 
965

 Örnekler için bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/194; 2/13, 26; 3/180, 201, 216, 230. 239, 263, 

270; 5/50, 76, 129, 132, 143, 145; 6/11, 124; 14/159, 302. 



150 

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de varlıklar üzerine yemin için kullanılan  ُُ  ifadesi sekiz yerde لَا ألُْغِ

geçmektedir.
966

 Mehmed Vehbi bu yemin ifadesindeki  لَا edatı için farklı âyetlerde 

birbirine zıt izahlar yapmıĢtır. Vâkıa„ 75‟in tefsîrinde Mehmed Vehbi,  لَا lafzının zâid 

olduğunu belirterek  ُُ ُُ  u‟فلََا ألُْغِ  demektir veya bir baĢka deyiĢle mesele açık ve ألُْغِ

meydanda olduğu için kaseme ihtiyaç olmadığını beyân zımnında  لَا‟nın geldiğini 

söylemiĢtir.
967

  Hâkka 38‟in tefsîrinde  لَا lafzının sıla manasında olduğunu ve nefy 

içermediğini belirterek ifadeyi “ben yemin ederim” Ģeklinde tercüme etmiĢtir. Ġzahının 

devamında Müfessir  لَا‟nın kasemi nefyetme ihtimalini de değerlendirerek yemine ihtiyaç 

olmadığını belirtmek geldiğini söylemiĢtir.
968

 Fakat Meâric 40‟ta geçen   فلََا

 ُُ  lafzının hükmü te‟kîd için olduğunu, zahiren nefiy Ģeklinde olsa da لَا  ifadesindekiألُْغِ

mananın olumlu olduğunu söylemiĢ ve ifadeyi “ben yemin ederim” Ģeklinde bir önceki 

âyetteki gibi tercüme etmiĢtir. Kıyâme 1 ve 2. âyetler için ise iki ayrı görüĢ nakletmiĢtir. 

Birincisi  لَا yemini te‟kîd için olup nefy için değildir, ikincisi ise bu makamda  لَا nefy 

içindir. Mehmed Vehbi, ikinci manaya nazaran âyeti “Ben kıyâmet gününe yemin etmem. 

Zira zâhir olup vukûunda Ģüphe olmadığından yeminle te‟kîde hacet yok” Ģeklinde 

tercüme etmiĢtir.
969

 Tekvîr, ĠnĢikâk ve Beled sûrelerinde geçen benzer ifadeler için ise 

detaylı açıklama yapmadan sadece “yemin ederim” Ģeklinde tercüme yapmıĢtır.
970

 Ayrıca 

Kıyâme 2. âyeti pek çok meâl “kendini kınayan nefis”
971

 olarak tercüme ederken 

Mehmed Vehbi “ben yevm-i kıyâmette asileri levmeden nefsi müttekıye yemin ederim” 

Ģeklinde tercüme etmiĢtir.
972

 

Varlıklar üzerine yapılan diğer yeminler genel olarak vav harfi iledir. Örneğin Tûr 1-7. 

âyetleri “Hz. Mûsâ‟nın kelâm-ı ilâhî ile müĢerref olduğu Tûr dağına, deriden açık 

sahifelerde yazılmıĢ Kur‟ân‟a, hacceden huccâcla ma‟mur Kâbe-i muazzamaya, arz 

üzerine ref„ olunmuĢ semâya ve su ile dolu deryaya yemin ederim ki ya Ekreme‟r-Rusül! 

Rabbin Te„âlâ‟nın azâbı âsîlere elbette vâkîdir”
973

 Ģeklinde tercüme eden Mehmed Vehbi, 

âyette zikredilen varlıkların Ģerefine iĢaret için üzerlerine yemin edildiğini söylemiĢtir. 

Akabinde herbir varlık için ayrı ayrı izahta bulunmuĢtur. Buna göre Tûr dağı Hz. Mûsâ‟ 

                                                           
966

 el-Vâkı„â 56/75; el-Hâkka 69/38; el-Me„âric 70/40; el-Kıyâme 75/1, 2; et-Tekvîr 81/15; el-ĠnĢikâk 

84/16; el-Beled 90/1. 
967

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/359. 
968

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/176. 
969

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/301. 
970

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/404-405, 438, 489. 
971

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, 3/1117; Şaban Piriş, Kur’ân-ı Kerim Türkçe Anlamı, 

(Kayseri: Arz Yayıncılık, ts.), 276; Mehmet Okuyan, Kur’ân-Meal-Tefsir, (Ġstanbul: Haliç Üniversitesi 

Yayınları, 2021), 576. 
972

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/301. 
973

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/215-216. 



151 

 

nın Yüce Allâh ile konuĢmasına mahal ve ilâhi hitâbın Hz. Mûsâ‟ya tecelli ettiği yer 

olması, deri üzerine yazılan kitâp kulların dünya ve âhiret saadetleri için gerekli olan tüm 

ahkâmı kapsaması, Beyt-i Ģerif Hz. Muhammed‟in Yüce Allâh‟a hitâbına vesile teĢkil 

etmesi, semâ „azametullâh‟a delâlet etmesi ve derya Hz. Yunus‟a bir süreliğine 

ibâdethâne olması bakımından kasem edilmeye Ģayan olduklarından dolayı Yüce Allâh 

bunların her birine kasem etmiĢtir.
974

  

Diğer taraftan Müfessir, üç yerde de yemin ifadelerinin cevabının mukadder olduğunu 

beyân etmiĢtir.  Kâf 1. âyetteki yeminin cevabının mukadder olup takdirinin  َّٓ َ  lafzı ٌزَجُْؼضَ

olduğunu,
975

 Nâziât 1-4. âyetlerdeki yeminin
976

 cevabının zâhirde olmayıp   َّٓ رجُْؼَضَ  “elbette 

siz diriltileceksiniz” ya da  ٌَ َ١َ مِ اٌْ  خُ َّ ئِ بم َِ خب  “elbette kîyamet kâim olacaktır” Ģeklinde takdiren 

olduğunu
977

 ve Fecr 1-4. âyetlerdeki yeminin cevabının mukadder olup “elbette kâfirlere 

ben azabederim”
978

 anlamında bir cümle olduğunu söylemiĢtir. 

4.6. Hulâsatu’l-Beyân’da Nâsih-Mensûh  

Nâsih ve mensûh kelimeleri “sûret çıkarmak, kopya etmek, bir Ģeyi yerinden etmek, bir 

Ģeyi değiĢtirmek, bozmak, bir Ģeyi iptal edip yerine baĢka bir Ģey getirmek, bir Ģeyi baĢka 

bir Ģeye nakletmek, hükmünü ortadan kaldırmak, birbirini takip ederek gidermek, aynen 

nakletmek”
979

 gibi anlamlara gelen  n-s-h kökünden türetilmiĢ olup nesheden خَ غَ َٔ 

anlamındaki nâsih ismi fâil ve neshedilen anlamındaki mensûh ismi mefûl formundadır. 

Terim olarak ise nesh genel kabule göre daha önce var olan bir nassın hükmünün 

sonradan nâzil olan baĢka bir hüküm ile ortadan kalkmasına denilmektedir. Burada 

hükmü kaldıran âyet nâsih, hükmü kaldırılan ise mensûh olarak adlandırılmaktadır.
980

 

Bununla beraber neshin ıstılahı anlamı hususunda pek çok görüĢ ileri sürülmüĢtür.
981

 

Nâsih-mensûh, tefsîr ilminde üzerinde tartıĢma olan konular arasında yer almaktadır. Bu 

hususta Bakara 106. âyette yer alan  ب َٙ ٍِ ضْ ِِ  ْٚ ب أَ َٙ ْٕ ِِ ب َٔؤدِْ ثِخ١َْشٍ  َٙ ْٕغِ ُٔ ْٚ ْٓ آ٠ََخٍ أَ ِِ ْٕغَخْ  ب َٔ َِ  ibâresi 

üzerinde ilk müfessirler çeĢitli yorumlarda bulunmuĢlardır. Mucâhid, âyeti “Onu 

                                                           
974

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/215-216. 
975

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/149. 
976

 en-Nâzi„ât 79/1-4. 
977

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/372-373. 
978

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/476. 
979

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 4/525; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 7/84; Sâhib b. „Abbâd, el-Muhît fi’l-

luga, 5/349; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/454; Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 

5/83-84; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/566; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 6/4426-4427; er-Râgıb el-

Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 825-825. 
980

 Ebu‟l-Hattâb Katâde b. Di„âme b. Katâde es-Sedûsi el-Basrî, en-Nâsih ve’l-mensûh, thk. Hâtim Sâlih 

ed-Dâmin (b.y.: Muessesetu‟r-Risâle, 1998), 6. 
981

  M. Sait ġimĢek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele, (Konya: Kitap Dünyası Yayınları,2016), 87. 



152 

 

bırakırız, onu sizden kaldırırız ve mislini veya daha hayırlısını getiririz”
982

 Ģeklinde 

yorumlamıĢtır. Yine Mucâhid, Ġbn Mes„ûd‟dan nakille âyeti “hattını/lafzını sabit bırakır 

hükmünü tebdîl ederiz, değiĢtiririz”
983

 Ģeklinde tefsîr etmiĢtir. Ġbn „Abbâs ise değiĢtirip 

fayda yönünden daha iyisini daha kolay olanını ya da mislini getiririz Ģeklinde tefsîr 

etmiĢtir.
984

 Mukâtil b. Süleymân âyeti, “Bir âyeti tebdîl ve tahvîl ettiğimiz zaman yerine 

daha efdâl ve sizin için daha faydalı olan bir vahiy getiririz”
985

 olarak yorumlamıĢtır. 

Taberî, âyeti helâlı haram, haramı helâl, mubah olanı mahzurlu, mahzurlu olanı mubah 

olarak değiĢtirirsek, ya da olduğu gibi bırakırsak ondan daha hayırlısını sizden zorluğu 

kaldırmak ve size mükafaat olarak getiririz anlamında yorumlamıĢtır.
986

   

Mehmed Vehbi de söz konusu âyet bağlamında nesh konusunu ele almıĢtır. Neshi önce 

var olan bir Ģer„î hükmün daha sonra ortaya konulan bir Ģer„î delil ile ref ve izâle olması 

Ģeklinde tanımlayan Vehbi, neshin usûl ilminde üç Ģekilde olabileceğini beyân etmiĢtir. 

Birincisi hem lafzı hem de manası mensûh olan, ikincisi yalnız manası mensûh lafzı baki 

olan, üçüncüsü ise lafzı mensûh olup manası bakî olandır. O, neshin aklen ve semâen 

câiz, naklen vâkî olduğu görüĢündedir. Yine o, Hz. Peygamber‟e nâzil olan Kur‟ân‟ın 

önceki kitapların hükümlerini neshettiğini belirterek bu konuda Hz. Âdem, Hz. Nûh, Hz. 

Mûsâ Ģeriatlarından örnekler vermiĢtir. Ancak neshin îtikâdî meselelerde değil 

muamelatla ilgili konuları kapsadığını belirterek nesih “emir ve nehiy gibi ahkâma bağlı 

olan kısımlarda uygulanabilir olup olay ve haber gibi konularda câri olmaz”
987

 demiĢtir.  

„Ali el-Bağdâdî (öl. 410/1019), ZerkeĢî, Süyûtî gibi âlimler tarafından nâsih-mensûh 

yukarıdaki Ģekilde tasnif edilse de müfessirlerin ve Mehmed Vehbi‟nin, nâsih-mensûh 

konusunda hem lafzı hem de manası mensûh olan kısma bazı kabulü mümkün 

gözükmeyen örnekler
988

 dıĢında net bir örnek vermedikleri görülmektedir. Diğer taraftan 

                                                           
982

 Ebu‟l-Haccâc Mucâhid b. Cebr el-Mekkî el-Mahzûmî, Tefsîru Mucâhid, thk. Muhammed Abdusselâm 

Ebu‟n-Nîl (Mısır: Dâru‟l-Fikri‟l-Ġslâmiyye, 1989), 210. 
983

 Mucâhid b. Cebr, Tefsîru Mucâhid, 211. 
984

 et-Taberî, Câmi‘u’l-beyân,  2/389, 399. 
985

 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 1/129. 
986

 et-Taberî, Câmi‘u’l-beyân, 2/388. Nesh konusundaTaberî tefsîrindeki diğer açıklamalar için bk. et-

Taberî, Câmi‘u’l-beyân, 2/388-403. 
987

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/198-199. 
988

 Bu hususta Buharî‟de geçen “Âdemoğlunun iki vadi dolusu altını olsa onunla yetinmez, üçüncüsünü 

ister. ġayet üçüncü olsa onunla da yetinmez dördüncüsünü ister Âdemoğlunun karnını topraktan baĢka 

bir Ģey doyurmaz. Allah tövbe edenlerin tövbesini kabul eder” hadisini örnek verenler olmuĢtur. Bk. 

Ebu‟l-Kâsım Hibetullâh b. Selâme b. Nasr b. „Alî el-Bağdâdî, en-Nâsih ve’l-Mensûh, thk. Züheyr EĢ-

ġâvîĢ -Muhammed Ken„ân (Beyrût: el-Mektebetu‟l-Ġslâmiyye, h. 1404), 20-21; ez-ZerkeĢî, el-Burhân, 

2/36-37. Bir diğer örnek süt emme ile ilgilidir. Bu da Hz. „AiĢe‟den nakledilen evliliğe engel teĢkil eden 

on emzirmenin beĢ emzirme ile neshedildiğine dair rivâyettir. Zaten bu rivâyet konusunda da görüĢ 

belirten âlimler arasında ihtilaflar bulunmaktadır. Bk. ez-ZerkeĢî, el-Burhân, 2/39; es-Suyûtî, el-İtkân, 

3/70-71. 



153 

 

hem lafzı hem de manası mensûh olan bir âyetten bahsetmenin hiçbir makuliyeti 

bulunmamaktadır. Yine lafzı mensûh olup manası bâkî olan kısma her ne kadar recm 

âyeti örnek verilse de bunun da herhangi bir makuliyeti bulunmamaktadır.
989

 Çünkü recm 

âyetinin yazılı metninin kaybolma ihtimali olsa da Kur‟ân‟ın yazının yanında hıfz yoluyla 

da korunduğu dikkate alındığında bu âyetin tüm hafızların beyninden silinmesinin 

mümkün olmadığı anlaĢılmaktadır. Hükmü mensûh lafzı bâkî olan kısım hususunda ise 

âlimler arasında farklı görüĢler ve sayılar ileri sürülmüĢtür.
990

 Örneğin en az sayı veren 

süyutî yirmi âyetin neshedildiğinden söz etmiĢtir.
991

  

Mehmed Vehbi de neshin Kur‟ân‟da var olduğu görüĢünü benimsemiĢtir. O bununla ilgili 

“Zevci vefât eden hatunun iddeti bir senede tamam olacağına dair olan âyet, dört ay on 

günde iddetini ikmâl edeceğine dâir olan âyetle nesholunduğu gibi ibtidâ-yı Ġslâm‟da 

huzur-u risâlette fısıltı yapacak kimse sadaka vermekle memur iken badehu sadaka 

nesholunmuĢtur”
992

  cümlelerini sarfetmek sûretiyle birkaç örnek zikretmiĢtir. Mehmed 

Vehbi, âyetteki “Bir âyeti neshedersek ondan hayırlısını getiririz” ifadesinin kullar 

üzerine daha kolay, sevabı çok, faydalı bir hükmü getirmek olarak yorumlamıĢtır. Ona 

göre; âyette kastedilen anlam bir âyet diğerinden daha hayırlı demek değildir. Zira Allâh 

kelâmının hepsi de eĢittir. Örneğin teheccüd namazının farziyetinin nesholunması, kullar 

için dünyada külfet ve meĢakkat kalktığından farziyetinin neshi hayırlıdır. Bununla 

beraber nesh bazen de meĢakkat içerir. Ramazan ayının tamamının oruçlu geçirilmesi 

böyledir. Yine Müfessir‟in beyânına göre neshedilen ile nesheden eĢit de olabilir. Bunun 

örneği de kıble Beyt-i mukaddes iken Kâbe-i muazzama‟ya tahvîl olunmasıdır.
993

  

Mehmed Vehbi, tefsîrinde neshedildiği ileri sürülen âyetler hakkında görüĢlerini ifade 

etmiĢtir. Bunlardan neshedildiğini ifade ettiği âyetler olduğu gibi neshine itiraz ettiği 

yerler de bulunmaktadır. Bununla beraber neshinde ihtilaf olan âyetleri de belirtmiĢtir. 

Ayrıca bazı âyetler bağlamında geçmiĢ Ģeriatların neshedilen hükümlerine de 

değinmiĢtir.
994

 

Mehmed Vehbi, önceki bir kısım âlimlerin görüĢleri nezdinde neshedildiği iler sürülen 

bazı âyetlerin neshedilmediğini ifade etmiĢtir. Ancak bu hususta genel ifadeler kullanmıĢ, 

                                                           
989

  es-Suyûtî, el-İtkân, 3/81-82. 
990

  Bk. ġimĢek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele, 123.  
991

 Bk. es-Suyûtî, el-İtkân, 3/71-77. GeniĢ bilgi için bk. ġimĢek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele, 77-

126.  
992

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/199. 
993

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/199-200. 
994

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/171, 205, 10-11; 2/68, 73, 147, 207,239; 3/33, 76, 135, 150; 4/21, 

44, 73, 152; 5/9, 93, 107, 300, 393; 7/66, 98, 296; 8/289; 11/89, 325. 



154 

 

isim zikretmemiĢtir. Örneğin Bakara 184. âyet bağlamında iki farklı görüĢ beyân etmiĢtir. 

Bunlardan birincisi bu âyetin hükmünün ilk yıllarında uygulanırken daha sonra 

hükmünün nesh edildiği yönündedir. Buna göre  َُُٗٔٛ٠ط١ُِم َٓ  ifadesi olumlu manada اٌَّز٠ِ

alındığı zaman gücü yetenler orucu tutmakla orucu yeyip bedelinde bir fidye vermekle 

muhayyer bırakılmasıdır. Sonraları oruç farz kılınınca gücü yetenlerin oruç tutması 

gerektiğinden fidye vermeleri hükmü nesholunmuĢtur. Müfessir, ikinci olarak  َُُٗٔٛ٠ط١ُِم َٓ  اٌَّز٠ِ

lafzının baĢında bir mukadder لا olduğunu ve oruca güç yetiremeyenler anlamına 

geldiğinden dolayı âyetin nesh edilmediğini ifade etmiĢtir.
995

 Bu âyetin neshedildiğini 

beyan eden pek çok âlim bulunsa da
996

 Mehmed Vehbi‟nin neshedilmediği yönündeki 

görüĢü benimsemesi ve bunu gerekçesiyle izah etmesi kanaatimizce isabetlidir.  

Yûnus 41. âyette Hz. Peygamber kendisini yalanlayanlara hitâben “Benim iĢim bana aittir 

sizin iĢinizde size”
997

 demesi emredilmektedir. Mehmed Vehbi, bu âyetin kıtâl âyetiyle 

neshedildiğini savunanlar olsa da
998

 ancak hakîkatta nesholmadığını söylemiĢtir.
999

 

Müzzemmil 10‟daki “Onların söylediklerine sabret ve onlardan güzellikle ayrıl” âyetinin 

bazı müfessirler tarafından kıtâl âyeti ile neshedildiği
1000

 görüĢüne karĢı çıkan Mehmed 

Vehbi, cumhûr-u müfessirin nezdinde âyetin mensûh olmadığını söylemiĢtir.
1001

 Yine 

Kâfirûn 6. âyeti “Sizin dîniniz var, benim de dînim var” Ģeklinde tercüme eden Mehmed 

Vehbi, bu âyetin kıtal âyetiyle nesholunduğunu söyleyenlere karĢı çıkmıĢ ve ehl-i tefsîrin 

muhakkiklerine göre mensûh değildir zira bu âyet kâfirleri tehdid içindir demiĢtir.
1002

  

Müfessir‟in bazı âyetler bağlamında ise neshedildiği yönündeki görüĢü benimsediğini 

ifade etmiĢtir. Örneğin, Me„âric 42 “Sen onları bırak, uyarıldıkları günlerine kavuĢuncaya 

kadar bâtıl inançlarına dalsınlar ve oynasınlar” âyeti kıtâl âyeti ile neshedilmiĢtir.
1003

 Yine 

                                                           
995

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/73. 
996

 Ebû Ubeyde el-Kâsım b. Sellâm b. Miskîn el-Herevî, en-Nâsih ve’l-mensûh, thk. Muhammed b. Sâlih 

el-Mudeyfir (Riyâd: Mektebetu‟r-RuĢd - ġirketu‟r-Riyâd, 1997), 1/42; Ebû Ca„fer en-Nuhhas Ahmed b. 

Muhammed b. Ġsmâîl el-Murâdî, en-Nasih ve’l-mensûh, thk. Muhammed „Abdusselâm (Kuveyt: 

Mektebetu‟l-Fellâh, 1408), 94. 
997

 Yûnus 10/41. 
998

 Ebu‟l-Kâsım Hibetullâh b. Selâme b. Nasr b. „Ali el-Bağdâdî, en-Nâsih ve’l-mensûh, thk. Zuheyr eĢ-

ġâvîĢ - Muhammed Ken„ân (Beyrût: el-Mektebu‟l-Ġslâmî, 1404), 103; Ebû Muhammed „Alî b. Ahmed 

b. Sa„îd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî, en-Nâsih ve’l-mensûh fi’l-Kurân’i’l-kerîm, „Abdulgaffâr 

Süleymân el-Bendârî (Beyrût- Lubnân: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1406), 41. 
999

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/231. 
1000

 en-Nuhhas, en-Nasih ve’l-mensûh, 754-755; Ebu‟l-Ferec Cemâlüddîn „Abdurrahmân b. „Alî b. 

Muhammed el-Bağdâdî Ġbnu‟l-Cevzî, Nevâsihu’l-Kur’ân, thk. Ebû „Abdullâh el-„Âmilî (Beyrût: ġirketü 

Ebnâ‟ ġerîf el-Ensârî, 2001), 212. 
1001

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/262-263. 
1002

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/622. 
1003

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/204-205. Bu âyetin neshedildiği ifade edilen nâsih mensûh 

konusunda te‟lif edilen kaynaklardan bazıları için bk. Hibetullâh b. Selâme, en-Nâsih ve’l-mensûh, 158; 

Ġbnu‟l-Cevzî, Nevâsihu’l-Kur’ân, 192. 



155 

 

Müfessir, Müzemmil sûresinde Hz. Peygamber‟e gecenin bir kısmında kalkması   ًَ ُِ ا١ٌٍَّْ لُ

âyetiyle emredilmektedir. Mehmed Vehbi, bu âyetle Ġslâm‟ın baĢında mü‟minlere 

teheccüd namazının farz kılındığını fakat bir yıl sonra beĢ vakit namazın farz kılınmasıyla 

nesholunduğunu söylemiĢtir. Ayrıca arada bir yıl süre olduğunu “Hz. „ÂiĢe‟nin rivâyet 

ettiği bir hadîsle sabittir”
1004

 demiĢtir. Yine Mehmed Vehbi, Bakara 109‟un kıtâl 

âyetiyle,
1005

 Nisa 33‟ün Enfâl 75 ile
1006

 Nisâ‟ 81‟de geçen  ُْ ُٙ ْٕ  emrinin Tevbe فَؤػَْشِكْ ػَ

73‟teki  َٓ َٕبفم١ِِ ُّ ٌْ ا َٚ ٌْىُفَّبسَ  ذِ ا ِ٘ âyetiyle عَب
1007

 neshedildiğini söylemiĢtir. 

Mehmed Vehbi, bazı âyetler hususunda ise neshedilip neshedilmediği konusunda ihtilaf 

olduğunu belirterek benimsediği görüĢü beyân etmiĢtir. Örneğin Mâide 42‟nin 

nesholunup nesholunmadığı hususunda Ġmâmı ġâfi„î ve Ġmâmı „Âzam‟a ait olmak üzere 

iki görüĢ bulunduğunu söylemiĢtir. Ġmam ġâfi„î‟ye göre âyetin hükmü bakîdir. Ġslâm 

hâkimleri kendilerine müracaât eden kâfirleri muhâkeme edip etmeme konusunda 

muhayyerdir. Fakat Ġmâmı „Âzam‟a göre ise âyetin hükmü mensûhtur. Ġslâm hâkimlerinin 

kendilerine müracaat eden kâfirlerin mahkemelerine bakmaları ahkâm-ı Ģer„iye 

dâiresinde hüküm vermeleri üzerlerine vâciptir. Mehmed Vehbi‟nin düĢüncesi de bu 

yöndedir.
 1008

  

Mehmed Vehbi‟nin mensûh olup olmadığında ihtilaf olduğunu belirttiği diğer bir âyet 

Mümtehine 11‟dir. Âyette “Eğer eĢlerinizden biri kâfirlere kaçar ve siz de onlarla çarpıĢıp 

ganimet alırsanız, eĢleri gidenlere sarf ettikleri mehir kadarını verin”
1009

 denilmektedir.  

Mehmed Vehbi, âyet hakkında mensûhtur diyenlere göre değerlendirilirse bugün bu 

âyetle amel vâcip olmaz, mensûh olmadığını söyleyenlere göre düĢünülürse amel vâcip 

olur demiĢ ve bu zamanda bu âyetle amel mümkün olmadığını belirterek mensûh olduğu 

görüĢünü tercih ettiğini beyân etmiĢtir.
1010

  

Mehmed Vehbi, geçmiĢ Ģeriatların Kur‟ân‟la nesholunduğunu ifade etmiĢ bazı âyetler 

bağlamında bu hususta görüĢlerini beyân etmiĢtir. Ancak neshin furû-u 

amelde/uygulamada olduğuna da bilhassa dikkat çekmiĢtir. Örneğin Bakara 130‟daki  ٍَِّخ ِِ

 َُ ١ ِ٘  ifadesinden kastedilen Hz. Ġbrâhîm‟in duasının tezâhürü olarak Hz. Peygamber‟in اثِْشَا

                                                           
1004

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/256-257. Ayrıca bk. Katâde, en-Nâsih ve’l-Mensûh, 50; Ebû 

Bekr Muhammed b. Muslim b. Ubeydillâh Ġbn ġihâb ez-Zuhrî, en-Nâsih ve’l-Mensûh, thk. Hâtim Sâlih 

ed-Dâmin (b.y.: Muessesetu‟r-Risâle, 1998), 34; Ebû „Ubeyde, en-Nâsih ve’l-mensûh, 1/256; en-

Nuhhas, en-Nasih ve’l-mensûh,751-752. 
1005

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/204 
1006

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/83-84. 
1007

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/154. 
1008

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/93. 
1009

  el-Mümtehine 60/11. 
1010

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/499. 



156 

 

nübüvvetle görevlendirilmesidir. Burada millet-i Ġbrâhîm demek din-i Ġbrâhîm demek 

değildir. Ġslâm dini inanç esaslarında Hz. Ġbrâhîm‟in dinine muvâfıktır. Fakat furû-u 

amelde din-i Ġbrâhîm mensûhtur. Ġslâm dinine giren bir kimse din-i Ġbrâhîm ahkâmından 

mensûh olanlarını terketmiĢtir. Bu terkinden dolayı da zemmedilemez.
1011

  Enfâl 69‟da 

savaĢlarda elde edilen ganimetlerin helâl kılındığı  ؽَلَالًا ه١َجًِّب ُْ زُ ّْ ب غَِٕ َّّ ِِ  ifadesiyle فىٍَُُٛا 

anlatılmaktadır. Mehmed Vehbi, bu âyet bağlamında Hz. Peygamber‟in “Bana ganimet 

helâl kılındı, benden evvel hiçbir kimseye helâl kılınmadı” hadîsinin âyeti te‟yîd ettiğini 

belirtmiĢ ve âyetin geçmiĢ Ģeriatlerdeki uygulanan ganimetin haram olması hükmünü 

neshettiğini söylemiĢtir.
1012

 Sebe‟ 13. âyette cinlerin Hz. Süleymân‟ın emrinde oldukları 

ve onun için binalar, kazanlar ve heykeller yaptıklarından bahsedilmektedir. Mehmed 

Vehbi, bu âyet bağlamında Hz. Süleymân‟ın Ģeriatında sûret yapmanın câiz olduğunu 

ancak bizim Ģeriatımızda bu hükmün nesholunduğunu, dolayısıyla sûret yapmanın haram 

olduğunu söylemiĢtir.
1013

 

4.7. Hulâsatu’l-Beyân’da Muhkem-MüteĢâbih 

Muhkem lafzı if„âl vezninde ism-i mefûl bir kelime olup lügatta “hakîm ve hikmet sahibi 

olmak, sağlam ve kuvvetli yapmak, hükmetmek, yönetmek, , adil ve hilm sahibi olmak, 

birini isteğinden alıkoymak, ata gem takmak, iĢi sağlamlaĢtırmak, hâkim kılmak, tayin 

etmek, bir iĢte tasarruf edip isteğince hükmetmek” gibi anlamlara gelen  َُىَ ؽ  h-k-m 

kökünden türetilmiĢtir.
1014

 MüteĢâbih lafzı ise tefâ„ul vezninde ism-i mefûl olup “bir Ģey 

diğer Ģeye benzemek, benzetmek, benzeĢmek, bilinmez kılmak, bir iĢ karıĢık hale 

gelmek, birini örnek göstermek, karıĢık, Ģüpheli olmak” gibi anlamlara gelen ٗؽج Ģ-b-h 

kökünden türetilmiĢtir.
 1015

  

Kur‟ân âyetlerinin muhkem ve müteĢâbih oluĢu ile ilgili üç âyet Hûd 1, Zümer 23 ve Âl-i  

„Ġmrân 7 olup, bunlar ilk müfessirler tarafından çeĢitli açılardan yorumlanmıĢtır. Buna 

göre Kur‟ân‟ı tamamının muhkem olduğuna iĢaret eden Hûd 1‟deki   ُُٗذْ آ٠ََبر َّ   وِزبَةٌ أؽُْىِ

                                                           
1011

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,1/236. 
1012

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/340. 
1013

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/115. 
1014

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 3/66-68; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 4/69; Sâhib b. Abbâd, el-Muhît 

fī’l-luga, 1/175-176; Ġbn. Fâris, Mu‘cemu meḳâyîsi’l-luga, 5/95; el-Cevherî es-Sıhah, 5/1901-1902; 

Ebu‟l-Hasen „Alî b. Ġsmâ„îl ed-Darîr el-Mursî, el-Muḥkem ve’l-muhîtu’l-a‘ẓam, 3/49-51; ez-ZemahĢerî, 

Esâsu’l-belâga, 1/206; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 2/951-954;er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī 

garîbi’l-Ḳur’ân, 548-250. 
1015

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 3/424; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 6/58-59; Sâhib b. „Abbâd, el-Muhît 

fi’l-luga, 5/288; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 3/543; el-Cevherî es-Sıhâh, 6/5536; Ġbn Sîde, el-

Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 4/593-594; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/493; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-

‘Arab, 4/5589-5595; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 443-445. 



157 

 

âyetini ilk müfessirlerden Mukâtil b. Süleymân, “âyetleri ihkâm ve bâtıldan muhâfaza 

edilmiĢ”
1016

 olarak tefsîr etmiĢtir. Taberî, “âyetleri sağlam kılınmıĢ” ifadesinin bazı 

müfessirler tarafından emir ve nehiyler, bazıları tarafından da âyetleri bâtıla karĢı 

sağlamlaĢtırılmıĢ olarak yorumlandığını belirterek ikinci görüĢü tercih etmiĢtir.
1017

 

Kur‟ân‟ın tamamının müteĢâbih olduğuna iĢaret eden Zümer 23‟teki  َي َٔضَّ  ُ ٌْؾَذ٠ِشِ اللََّّ َٓ ا أؽَْغَ

ب ًٙ زؾََبثِ ُِ  âyetindeki müteĢâbih lafzını Katâde, âyetleri âyetlerine, harfleri harflerine وِزبَثًب 

benzeyen; Sâ„îd b. Cübeyr, bazısı bazısını tasdik eden ve bazısı bazısına delil olan; Süddî, 

Mukâtil ve Taberî bazısı bazısına benzeyen, Ģeklinde açıklamıĢlardır.
1018

 Kur‟ân‟ın 

bazısının muhkem bazısının ise müteĢâbih olduğunu ifade eden Âl-i „Ġmrân 7‟deki  ٌَْىِزبَة ا

بدٌ  َٙ زؾََبثِ ُِ أخَُشُ  َٚ ٌْىِزبَةِ  َُّ ا ُ َّٓ أ ُ٘ بدٌ  َّ ؾْىَ ُِ ُْٕٗ آ٠ََبدٌ  ِِ  âyetini ise Mucâhid, muhkem olanları helâl ve 

haram olanlar kesinleĢmiĢ, müteĢâbih olanlar ise bazısı bazısını tasdik eden; Ġbn „Abbâs, 

Ġbn Mes„ûd, Katâde, Dahhâk muhkem, hükümleri sabit, kendisiyle amel edilen ya da 

nesheden âyetler, müteĢâbih ise hükmü neshedilmiĢ, amel edilmeyen âyetler olarak 

yorumlamıĢlardır. Ayrıca Ġbn „Abbâs‟a göre muhkem âyetler neshedici olup, helâl, haram, 

had, ferâiz konularını kapsayan, hükmü ile amel edilen, müteĢâbih ise hükmü neshedilen 

emsâl ve kasemler gibi âyetlerdir. O, bunlara îman edilir fakat amel edilmez demiĢtir. 

Mukâtil‟e göre ise, muhkem olanları kendisiyle amel edilenler, müteĢâbih olanlar ise   , آٌُ

اٌش  ,اٌّش ,اٌّـ  gibi âyetlerdir.
 1019

  

Mehmed Vehbi ise yukarıda zikredilen üç âyetten Hûd 1 bağlamında muhkem‟den 

kastedilen anlamı âyetlerinde asla noksan ve tahribi mümkün olmayan, önceki 

peygamberlere nâzil olan kitaplar gibi neshedilmeyen, gâyet sağlam bir bina olarak 

yorumlamıĢtır. Mehmed Vehbi‟ye göre âyetin sonunda esmâ-i hüsnâdan Hakîm ve Habîr 

isminin gelmesinin hikmeti de Kur‟ân‟ın gâyet muhkem ve âyetlerinin hikmete uygun 

oluĢundandır.
1020

 Yine ona göre Zümer 23. âyette Kur‟ân‟ın âyetlerinin fesâhatte, 

belâgatta, manalarının muhkem olmasında, insanların dünya ve âhirette faydalarına 

olacak Ģeyleri temin hususunda yeterli, lafız itibariyle de birbirine benzediği için 

müteĢâbih olduğu beyân olunmuĢtur.
1021

 Âl-i „Ġmrân 7 bağlamında ise Kur‟ân‟ın bazı 

âyetlerinin muhkem olmasını Beyzâvî‟nin görüĢüne binâen manasını anlamakta güçlük 

olmayan, gâyet anlaĢılır olup te‟vîle ihtiyaç duymayan olarak açıklamıĢtır. MüteĢâbihi ise 

                                                           
1016

  Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 2/271. 
1017

  et-Taberî, Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-Kurʾân, 12/308. 
1018

  Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 3/675; et-Taberî, Câmi‘u’l-beyân, 20/190-191. 
1019

  Mucâhid b. Cebr, Tefsîru Mucâhid, 248; Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 1/263-264; 

et-Taberî, Câmiʿu’l-beyân, 5/190-194. 
1020

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân. 7/297. 
1021

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/40. 



158 

 

manasını anlamakta tetkik etmeyi ve üzerinde düĢünmeyi gerektiren, kastedilen anlam 

hakkında birtakım ihtimaller barındıran olarak yorumlamıĢtır. Mehmed Vehbi‟ye göre 

Kur‟ân havâs ve avâmı davet için nâzil olduğundan, herkes derecesine göre hissedar olur. 

Ancak söz konusu âyette muhkem âyetler müteĢâbihâtın manasını anlamaya râci 

olduğundan ümmü‟l-kitâp denilmiĢtir. Müffesir, muhkem olan âyetlerin manaları açık 

olduğundan derhal amel etmek gerektiği görüĢündedir. Ona göre müteĢâbihâtın anlamı 

Allâh‟a mahsustur. Ancak insanlardan kalbi fesat olanlara fırsat vermemek için âlimler 

Ġslâmî kaidelere uygun Ģekilde bu âyetleri te‟vîl yoluna gitmiĢlerdir. Bundan dolayı 

müteĢâbihâtın te‟vîlinde gerekli olan olan sarf, nahiv, lügat, me„ânî, usûlü fıkıh ve „akâid 

gibi ilimleri tahsil lazım ve hükümet üzerine bu iĢin ehlini bulundurmak ve yetiĢtirmek 

vâciptir.
1022

 

Mehmed Vehbi, Bakara 1. âyet bağlamında müteĢâbihâtın iki kısımda incelendiğini 

belirttikten sonra konuyla ilgili geniĢ izahlarda bulunmuĢtur. Buna göre müteĢâbihâtın 

birinci kısmı manası asla bilinemez. Bunlar bazı sûrelerin baĢında bulunan hurûf-u 

mukattaa„dır. Ġkincisi ise asıl manası anlaĢıldığı halde makam itibariyle zahir anlamını 

murad etmek aklî ve naklî delillere göre muhal olan ve te‟vîl edilmesi gerekendir. 

Müfessir, müteĢâbihâtta iki mezhep olduğunu da beyân etmiĢtir. Bunlardan selef 

âlimlerinin düĢüncesi “MüteĢâbihâtın aslına ve murâd-ı ilâhînin neden ibâret olduğuna 

îmân edip ilmini Allâh-ü Te„âlâ‟ya tefvîz etmek ve te‟vîli ile iĢtigal etmemektir.” Bu 

mezhebe göre hurûf-u mukattaa„nın Kur‟ân‟da zikredilmesinin faydası kulların ona îmân 

etmeleridir. Halef âlimleri selefin aksine bu harflerin te‟vîl edilmesi düĢüncesindedirler. 

Çünkü onların dönemlerinde dalâlet ehli ve mülhid kimseler bu harfleri kendi heva ve 

heveslerine göre yorumlayarak amel, hakiki îmân ve Ģer„î kaidelere muhâlif bir tutum 

içine girmiĢlerdir. Bu giriĢimin önüne geçmek isteyen ahlâf-ı kirâm hurûf-u mukkattaa„yı 

hakikata uygun ve dînî kâidelere muhâlif olmayacak Ģekilde te‟vîl yoluna gitmiĢlerdir. 

Müfessir, ayrıca hurûf-u mukattaa„ hakkında Hz. Ebûbekir‟den nakledilen “Her kitabın 

bir sırrı vardır. Allâh‟ın Kur‟ân‟da sırrı ise sûrelerin evvelinde bulunan harflerdir”
1023

 

sözünü de dile getirmiĢtir.  

Kur‟ân‟ın tefsîrini yapan ilk müfessirler ve sonraki müfessirler arasında bazı noktalarda 

benzerlikler olsa da sonraki âlimlerin muhkem ve müteĢâbihe farklı açılardan 

yaklaĢtıkları görülmektedir. Bu konuda ilk müfessirlerin görüĢleri mukâyese edildiğinde 

                                                           
1022

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/10-12. 
1023

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/20-21. 



159 

 

Mukâtil b. Süleymân‟ın kendisiyle amel edilenleri muhkem, amel edilmeyenler ve hurûf-

u mukattaa„yı müteĢâbih olarak tanımlaması genel bir ifade olup daha isabetli 

görünmektedir.
1024

 Bu hususta Mehmed Vehbi‟nin ise teslimiyet içinde olduğu ve Yüce 

Allah‟a izafe edilen durumlar için yorum yapmaktan çekindiği ve önceki müfessirlerin 

görüĢlerine bağlı kaldığı ifade edilebilir. 

Mehmed Vehbi, asıl manası anlaĢılmayan müteĢabihâtı genel olarak Yüce Allah‟a izâfe 

edilen vechüllâh, yedüllâh, fissemâ‟ gibi ifadeler nezdinde açıklamaktadır. Örneğin  ُْ ْٕزُ ِِ َ أأَ

 ْٓ ُُ الْْسَْكَ  َِ ْْ ٠َخْغِفَ ثىُِ بءِ أَ َّ فِٟ اٌغَّ  “Göktekinin sizi yere geçirivermeyeceğinden emin mi 

oldunuz?”
1025

 âyetinin zahiri olarak anlaĢılmaması, delâlili akliyeye uygun olarak te‟vîl 

edilmesi gerektiğini söylemiĢtir. Buna göre her ne kadar Yüce Allâh‟ın semâda olmasına 

iĢaret varsa da Allâh mekândan münezzeh olduğu için mananın “Allâh‟ın azâbı 

semâdadır” olarak te‟vîl edilmesi gerekir. Çünkü azâp çoğunlukla semâdan inmektedir. 

Ya da âyetin muhâtabı Allâh‟ın semâda olduğuna inanan „Araplar olduğundan dolayı 

böyle söylenmiĢtir.
1026

   

Bakara 115‟teki  ِ عُْٗ اللََّّ َٚ  lafzının “huzur ilmi ve manevîce zâtullâh” olduğunu belirterek,  

vech “rıza-yı ilâhi” anlamındadır demiĢtir. Yine Mehmed Vehbi‟nin beyânına göre aynı 

âyette zikredilen  ٌاعِغ َٚ  kelimesi Allâh‟ın kudretinde ve mülkündeki vüsatıdır. Zâtında vâsi„ 

olması anlamında değildir. Çünkü zâtında vâsi„ olması mütebâ„ız ve mütecezzî anlamına 

geldiğinden bu Allâh için muhaldir.
1027

 

Müfessir,   ُْ ِٙ قَ أ٠َْذ٠ِ ْٛ ِ فَ ”Allâh‟ın eli onların elleri üzerindedir“ ٠َذُ اللََّّ
1028

 âyetindeki  “yedullâh”  

ifadesi hakkında iki görüĢ beyân etmiĢtir. Birincisi yedullâh ile Yüce Allâh‟ın nusret ve 

nimeti kastedilmektedir. Ġkincisi ise sahâbenin Hz. Peygamber‟le biatı kastedilerek 

Resûlüllâh‟ın eli Allâh‟ın eli makamına kâim olduğunu ifade etmek için böyle 

söylenmiĢtir. Mehmed Vehbi bu yorumun gerekçesini “Rasûlüne itaat Allâh‟a itaat olduğu 

gibi Rasûlüne biat da Allâh‟a biattır ”
1029

  cümlesiyle açıklamıĢtır.  Benzer bir örnek de 

Me„âric 4.  ِٗ ٚػُ ا١ٌَِْ اٌشُّ َٚ لَائِىَخُ  َّ ٌْ  Melekler ve Rûh (Cebrâîl) ona süresi elli bin yıl olan“  رؼَْشُطُ ا

                                                           
1024

  Mukâtil b. Süleymân‟ın Hurûf-u Mukâttaa„ hakkında yorumları için bk. Mehmet AltuntaĢ, “Mukâtil b. 

Süleymân‟ın Tefsirinde Ġsrâiliyyât ve Hurûf-u Mukattaa”, Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

[BOZİFDER], 13, 13 (Temmuz/2018), 129-158. 
1025

  el-Mülk 67/16. 
1026

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/106-107. 
1027

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/215. 
1028

  el-Fetih 48/10. 
1029

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/76-77. 



160 

 

bir günde yükselir” âyetinde geçen  ِٗ  lafzı arĢ, emri ilâhî, hükmü ilâhî olarak te‟vîl ا١ٌَِْ

edilebilir. Bu durumda melekler ve rûhun çıktığı makam bunlardır.
1030

  

Görüldüğü üzere Mehmed Vehbi, Yüce Allah‟a izafe edilen lafızların te‟vîl edilmesi 

gerektiğini ilgili âyetlerde defaatle belirtmiĢ zâhirî anlam vermekten kaçınmıĢtır. Onun bu 

husustaki tutumu müteahhirûn âlimlerin görüĢlerine daha yakın olduğunu da 

göstermektedir. 

Hurûf-u Mukattaa„ harf‟in çoğulu olan hurûf ve kesilmiĢ, ayrılmıĢ anlamındaki mukattaa„ 

kelimesinden oluĢturulmuĢ bir terkibdir. Kur‟ân‟da yirmi dokuz sûrenin baĢında yer alan 

bu harfler hakkında âlimler çeĢitli görüĢler ileri sürmüĢlerdir. Bu hususta âlimlerin bir 

kısmı bunların te‟vîl edilmemesi gerektiğini söylerken diğer bir kısmı ise te‟vîl edilmesi 

yönünde görüĢ bildirmiĢlerdir. Örneğin Ġbn „Abbâs‟ın ٌُا için  ُُ ُ أػٍََْ ُ  :için اٌّـ  ,أََٔب اللََّّ أََٔب اللََّّ

 ًُ ُ أسََٜ için اٌش ve أفَْقِ  yorumunu yaptığı rivâyet edilmiĢtir. Bununla beraber hurûf-u أََٔب اللََّّ

mukuttaa„ hakkında Allah‟ın isimlerinden bir isim, baĢına geldiği sûrenin ismi, yemin 

ifadesi, baĢlangıç harfleri gibi daha pek çok görüĢ belirtenler bulunmaktadır.
1031

 Mehmed 

Vehbi, hurûf-u mukattaa„ harflerinin müteĢâbihatten olduğunu ifade etmiĢ ve bunların asıl 

anlamlarını sadece Allah‟ın bilgisi dâhilinde olduğunu belirtse de yine de sapkın 

yorumcuların önüne geçmek için Kur‟ân‟ın özüne uygun olarak te‟vîl edilmesi 

gerektiğini savunmuĢtur.  

Mehmed Vehbi, altı sûrenin
1032

 baĢında yer alan ٌُا hakkında önceki âlimlerin görüĢlerini 

sıralayarak farklı sûrelerde farklı açıklamalar yapmıĢtır. Buna göre Bakara sûresinin 

baĢında yer alan hurûfu mukattaa„nın sûrenin ismi olduğunu söylemekle beraber bunun 

Allâh‟ın isimlerinden bir isim olmasının da muhtemel olduğunu belirtmiĢtir. Ya da her 

harf bir ismin ilk harfini temsil etmekte olup elif Allâh, lâm Latîf, mîm Mecîd ismine 

dlâlet ettiğini ifade etmiĢtir. “ٌُا‟in diğer anlamı ise ٍُاْ الله اػ “Ben Allâhu azimüĢĢan 

bilirim” demektir. Bir baĢka görüĢ ise bu harflerin kasem olduğu yönündedir.
1033

 Vehbi, 

bu harflerin geçtiği Âl-i „Ġmrân sûresinde detaylı açıklama yapmayıp sadece “sûrenin 

ismidir” demiĢtir.
1034

 „Ankebût ve Lokmân sûresinde ise Nîmetullâh Efendi‟nin görüĢüne 

binaen “elif insân-ı kâmil‟e lâm liyakatına, mîm ise müeyyid min ındillah olduğuna 

                                                           
1030

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/184. 
1031

 es-Suyûtî, el-İtkân,3/24-34. 
1032

  el-Bakara 2/1; Âl-i „Ġmrân 3/1; el-„Ankebût 29/1; er-Rûm 30/1; Lokmân 31/1; es-Secde 32/1. 
1033

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/20. 
1034

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/2. 



161 

 

iĢarettir ve Hz. Peygamber‟e hitâp anlamı taĢımaktadır”
1035

 demiĢtir.  Rûm ve Secde 

sûresinde ise tekrar olur gerekçesiyle bir izahta bulunmamıĢtır.
1036

 

BeĢ sûrenin baĢında
1037

 yer alan اٌش hakkında Yûnus sûresinin giriĢinde yaptığı 

açıklamasında selefin görüĢünü beyân ederek bu âyetin müteĢâbihâttan olduğunu 

manasının da sadece Allâh‟ın bilgisi dâhilinde olduğunu belirtmiĢtir. Müfessir‟in “aslına 

ve kelâmı ilâhî olduğuna îmanla beraber te‟vîli lazım değildir” cümlesinden anlaĢıldığına 

göre o, hurûf-u mukattaa„nın te‟vîl edilmemesi kanaatindedir. Ancak yine de müteahhirûn 

âlimlerin, bazı müfsid kimselerin bu âyetleri yanlıĢ yorumlamasına meydan verilmemesi 

gerekçesiyle hasen tevcihi ile yorumlanmasını câiz gördüklerini belirterek اٌش‟nın 

yorumunu Ģu Ģekilde ifade etmiĢtir: Elif insan, lâm lebib/akıl ve râ reĢide iĢaret etmekte 

olup anlamı “Ey risâlet-i âmmeye mâlik olup herkesi doğru yola irĢâd eden insân-ı 

âkil!”dir.
1038

 Mehmed Vehbi, Hûd sûresindeki اٌش için Yûnus 1‟deki yorumlarına atıfta 

bulunurken
1039

 Yûsuf sûresinde; elif‟in insân-ı kâmile, lâm‟ın liyakatına, râ‟nın serâir-i 

ilâhiye bayrağını ref‟a/yükseltmeye iĢaret olduğunu söylemiĢtir.
1040

 Ġbrâhîm sûresinde 

hiçbir yorum da bulunmamıĢtır.
1041

 Ancak Müfessir‟in Hicr‟deki yorumuna göre elif 

insan‟a, lâm liyakatına, râ rahmeti ilâhiyeye iĢaret etmekte olup anlamı “Ey rahmeti 

ilâhiyeye layık olan insân-ı kâmil!”
1042

 demektir. Görüldüğü üzere Mehmed Vehbi, اٌش‟nın 

hakkında önceki ulemanın görüĢlerini nakletmekle yetinmiĢ ve görüĢler nezdinde hurûf-u 

mukkataa„nın manasını cümleye dökmüĢtür. 

Sadece Ra„d sûresinde geçmekte olan اٌّش için Mehmed Vehbi, te‟vîlinin câiz olmadığı 

görüĢünü benimsediğini yineleyerek Ġbn „Abbâs‟tan rivâyet olunduğunu belirttiği Ģu 

yorumu nakletmiĢtir: Elif ben anlamındaki أب lafzından, lâm Allâh isminden, mîm bilirim 

anlamındaki   ُُ اسٜ  kelimesinden, râ‟da görürüm manasına gelen اػٍََْ fiilinden alınmıĢtır. 

Dolayısıyla anlam ٜأبالله اػٍُ اس yani “Ben ki Allâhü Te„âlâ yım. HerĢeyi bilir ve görürüm” 

ya da اٌشؽّٓ أب اٌٍّه  “Ben ihsan sahibi bir melikim” demektir.
1043

 „Arâf sûresinin baĢında 

yer alan اٌّـ hakkında da elif insân-ı kâmil olan Resûlüllâh‟a, lâm liyakatına, mîm 

müeyyed min ındillah olduğuna, sâd sâdık ve sâfî olduğuna iĢarettir. Mehmed Vehbi, bu 

                                                           
1035

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/276, 407. 
1036

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/349. 
1037

  Yûnus 10/1; Hûd 11/1; Yûsuf 12/1; Ġbrâhîm 14/1; el-Hicr 15/1. 
1038

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/179. 
1039

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/297. 
1040

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/2. 
1041

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/184. 
1042

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/243. 
1043

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/121-122. 



162 

 

açıklamasının ardından Nîmetullâh Efendi‟nin görüĢüne atıfta bulunarak اٌّـ‟in 

anlamını “Ey halâikın ahlâkını ikmâl etmeye layık ve indi ilâhiden müeyyed, sözünde 

sâdık ve insân-ı kâmil nebiyyi zîĢan” olarak te‟vîl etmiĢtir. Bununla beraber Mehmed 

Vehbi, Hâzin‟den nakillle اٌّـ‟in
 

Allâh‟ın isimlerinde bir isim, kasem, Kur‟ân‟ın 

isimlerinden bir isim ya da baĢında bulunduğu sûrenin adı olup cümledeki görevinin 

mübtedâ ve haberinin de sonraki âyette zikredilen وِزبَة lafzı olabileceğini söylemiĢtir. 

Ayrıca Taberî tefsîrine atıfta bulunarak Ġbn „Abbâs‟tan nakledilen bir görüĢe göre اٌّـ‟in
 

meâlini  ًُ ُ افَْقَ ”Ben Allâhü Te„âlâ, ahkâmı kullarıma tafsîl ederim“ أََب اَللََّّ
1044

 Ģeklinde 

zikretmiĢtir. Neml sûresinde geçen هظ halefe göre esmâ-i ilâhiyeden bir isim ve yemin 

olup anlamı “Tâ sîn ismine yemin ederim” demektir. Mehmed Vehbi, bu beyânatının 

ardından Nîmetullâh Efendi‟nin görüĢüne atfen tâ Resûlüllâh‟ın talebine, sîn saâdet ve 

siyâdete iĢâret ve münâdî/sesleniĢ olduğunu söylemektedir. Buna göre anlam “Ey saâdet-i 

ebedîyeye ve siyâdet-i sermediyeye tâlip olan Resûlüm!”
1045

 demektir. Mehmed Vehbi, 

ġu„arâ ve Kasas sûrelerinin birinci âyeti olan ُهغ için küçük farklarla birbirine benzer 

açıklamalar yapmıĢtır. ġu„arâ‟da Hâzin tefsîrine, Kasas‟da Taberî tefsîrine atfen Ġbn 

„Abbâs‟tan nakledilen bir rivâyete yer vermiĢtir. Buna göre bu hurûf-u mukattaa„nın 

esmâ-i ilâhiyeden bir isim ve kasem olduğunu söylemiĢtir. Müfessir, ġu„arâ‟da Kur‟ân‟ın 

isimlerinden olmasının da muhtemel olduğuna dikkat çekerken Kasas‟da Resûlüllâh‟a 

nida vardır açıklamasında bulunarak yorumunu da Nîmetullâh Efendi‟ye atfetmiĢtir. Yine 

Nîmetullâh Efendi‟den naklen diğer yorumlarında olduğu gibi her harfin hangi manaya 

iĢaret ettiğini belirtmiĢtir. Buna göre ġu„arâ ve Kasas‟da geçen harfler için tâ harf-i tâlip 

ve yâ tâlibü‟s-saâdeti‟l-ebediyye, sîn sâlim ve ya sâlimü‟s-sır, mîm harf-i mâhi veya 

münezzeh an mîcibâtü‟t-dalâle” demektir. Anlamını ise ġu„arâ‟da “Ey saâdeti ebediyeyi 

tâlip ve alâyık-ı dünyeviyeden kalbi sâlim ve ahlâk-ı zemimeyi mâhi, yani izale edici olan 

Peygamber” ve Kasas‟ta “Ey saâdeti ebediyeye tâlip ve sırrı abesle iĢtigalden sâlim ve 

cehâletü dalâletten münezzeh olan zâtı Ģerif! Sana nidâ eder derim ki!” Ģeklinde 

meâllendirmiĢtir.
1046

  

Mehmed Vehbi, ٠ظ lafzının müteĢâbihâttan olduğunu ve mütekaddimün âlimlerin 

te‟vîlini câiz görmeyerek sadece îmân etmekle kifâyet ettiklerini belirtmiĢ ve 

müteaahirûn ulemanın görüĢlerine göre açıklama yapmıĢtır. Buna göre Yâ Sîn “ey insan” 

anlamında bir nidâdır. Hz. Muhamed‟in isimlerinden de olabilir. Bu durumda anlam “Yâ 

                                                           
1044

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/2-3. 
1045

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/96. 
1046

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/2, 179. 



163 

 

Muhammed” demektir. Sûrenin ismi ve mukadder tilâvet et/oku anlamındaki ütlü  ًُ  أرُْ

kelimesinin mefûlü konumunda olup “sen sûre-i yâsîn‟i tilâvet et” anlamında olması da 

muhtemeldir. Eğer mahzûf mübtedanın haberi olursa da anlam “Ģu sûre sûre-i yâsîn” 

Ģeklindedir. Mehmed Vehbi, bu görüĢlerin hepsini kaydettikten sonra “ilim Allâh 

katındadır” anlamında ْٕذَ  ُُ ػِ ٍْ ؼِ ٌْ ِ  اَ .cümlesini not düĢmüĢtür  اللََّّ
1047

 Meryem sûresinde 

zikredilen و١ٙؼـ için diğerlerinde yaptığı gibi harf harf mana vermemiĢtir. Hâzin tefsîrine 

atıfta bulunarak lafzın manasının “bilcümle mahlukâtının umûruna kâfi ve kullarına 

hidâyette kılıcı ve yed-i kudreti cümlenin kudretinin fevkinde ve ilmi herĢeyi muhît ve 

vaadinde sâdık olan zât-ı ulûhiyyetime yemin ederim” Ģeklinde beyân etmiĢtir. 

Akabindeki açıklamalarında و١ٙؼـ lafzının harflerinin esmâ-i hüsnâya iĢaret, kasem edatı 

ya da sûrenin ismi olabileceğini belirtmiĢtir.
1048

  

Altı sûrenin
1049

 baĢında geçen ُؽ için harf harf te‟vîl ederek âyetin bütün meâlini 

vermiĢtir. Buna göre; hâ Hz. Peygamber‟in vahyin hâmili ve himâye edeni olduğuna, 

mîm ise kalbinin dünyalık Ģeylerden arındırıldığına iĢarettir. Bu te‟vîle göre bütün anlam 

“Ey vahyin hâmili ve hâmisi ve kalp levhasından mâsivallâhi mahv-u izâle edici olan 

Resûlüm!” olmaktadır. Müfessir, diğer sûrelerde de lafzın müteĢâbihâtten olup selef ve 

halefin görüĢünü tekrarlamıĢ özetle Fussilet‟deki manası için ise sûrenin ismi, vahyin 

hafızı olan Hz. Peygamber, ya da ona hitap, Zuhruf‟ta beklemek ve mülâzemet veya 

hitap, Duhân‟da yine hudûd-u ilâhiyeyi muhâfaza ve murâkabe Ahkâf‟ta ise sûrenin ismi 

olup cümledeki görevinin mübteda olduğunu söylemiĢtir.
1050

 Mehmed Vehbi, ؽُ ػغك 

âyeti
1051

 bağlamında yine selef ve halefin görüĢlerini özet olarak yineledikten sonra lafzı 

harf harf açıklayarak muhtemel anlamları cümleyle ifade etmiĢtir. Buna göre hâ hükmü 

ilâhi‟ye, mîm mecdi ilâhi‟ye yani yüce Allâh‟ın ulu olmasına, „ayn ilâhi‟ye, sîn senâya, 

kâf kudreti ilahî‟ye iĢaret etmekte olup; “Hakîm, Mecîd, Alîm, „Âli ve Kadîr sıfatları ile 

muttasıf olan zât-ı ulûhiyetime yemin ederim” anlamındadır. Bu lafız hakkında diğer bir 

görüĢ ise Hz. Peygamber‟in Ģân-ı nebevilerine iĢâret etmektedir. Bu te‟vîle göre; hâ 

Nebî‟nin havzı‟na, mîm mülküne, „ayn izzeti‟ne, sîn „ulüvvü nebeviye, kâf makam-ı 

mahmûd‟a olup “Resûlüm‟ün havzına, uzun mülküne, izzeti Ģânına, âsârı görülen ulüvvü 

derecesine ve makam-ı mahmûdda kıyâmına yemin ederim” anlamına gelmektedir. Son 

görüĢ olarak Mehmed Vehbi, bu lafzın sûrenin ismi olabileceğini zikretmiĢ ُؽ ve  ػغك 

                                                           
1047

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/219-220. 
1048

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/237. 
1049

  el-Mü‟min 40/1; el-Fussilet 41/1; ez-Zuhruf 43/1; ed-Duhân 44/1; el-Câsiye 45/1; el-Ahkâf 46/1. 
1050

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/95-96, 183-184, 326-327, 395, 426-427, 458. 
1051

 eĢ-ġûrâ 42/1. 



164 

 

ayrı yazılmasının iki âyet sayıldığına iĢaret olduğunu söylemiĢtir.
1052

 Ancak zikretmiĢ 

olduğu görüĢlerden hangisini benimsediğine dair bir beyânâtta bulunmamıĢtır. Tâhâ 

sûresinin baĢında yer alan ٗه‟nın iĢaret ettiği manalara iliĢkin farklı yorumlara yer 

vermiĢtir. Bu lafız “ya racul” anlamındadır ve Hz Peygamber kastedilmektedir. Kasem 

olup Yüce Allâh kendi kudretine yemin etmektedir. Esmâ-i hüsnâ‟dandır. Mehmed Vehbi, 

bir diğer görüĢ olarak Râzî‟ye atfen ٗه lafzının harfleri için tâ cennetteki tûbâ ağacı, hâ 

hâviye ismindeki cehennem olup anlamının “cennet ve cehennemin her ikisine kasem 

ederim” olduğunu söylemiĢtir. Bir diğer görüĢ ٗه lafzının Nebî‟nin vasıflarından bir vasıf 

olduğu yönündedir. Tâ tâlib, hâ hidâyet olarak alınırsa anlam “Ey umum ümmetin 

hidâyetini tâlib olan Nebî” demektir. Tâ Resûlüllâh‟ın tahâretine/temiz oluĢuna, hâ 

hidâyetine iĢaret olursa “Ey günahlardan tâhir ve Allâh‟ın kullarına ahkâmına hidâyette 

kılıcı Resûlü zîĢan” anlamına gelmektedir. Son olarak ٗه esmâ-i nebevîyyedendir ve Hz. 

Peygamber‟e nida edilmektedir. Bu durumda anlam “Yâ Muhammed sana nidâ ederim” 

demektir.
1053

 Müfessir, yine hurûf -u mukattaa„dan ؿ hakkında halefin görüĢlerine 

binaen sırasıyla; sûrenin ismi, esmâ-i hüsnâdan bir isim, Kur‟ân adına kasem,  bir Ģeyi 

arzetmek manasına emir ve Resûlüllâh‟ın sıdkına ve sabrına iĢaret olabileceğini 

söylemiĢtir.
1054

 Kâf suresinin baĢındaki ق harfinin manasını Taberî ve Hâzin tefsîrlerine 

atıfta bulunup birkaç yorum naklederek âyeti görüĢlere göre ayrı ayrı meâllendirmiĢtir. 

Buna göre ق lafzı sûrenin ismi Allâh‟ın isimlerinden olup anlam “Kâf ismi celîline kasem 

ederim” ya da “Ģu okunan sûre kâf sûresidir” demektir. Bir baĢka görüĢ ق lafzının Yüce 

Allâh‟ın kâf harfi ile baĢlayan Kâhir, Kâdir, Karîb, Kâbız ve Kuddûs isimlerinin 

anahtarıdır. Buna göre anlama “Kâdir-u Kayyûm olan zât-ı ulûhiyyetime Ģerîf ve kerîm 

ve ulu olan Kur‟ân‟a yemin ederim” demektir. Son olarak Müfessir, ق lafzının َٛ ُ٘ ب  َِ لنََٝ 

 ٌٓ  anlamında olduğunu ifade ederek âyetin manasını “ilâ yevmil kıyam vukû bulacak وَبئِ

Ģeylerin cümlesiyle hükmolundu” demektir.
1055

 Kalem sürenindeki ْ harfinin de 

müteĢâbihâttan olduğunu ifade ederek seleflerin bu gibi lafızlara îman etmekle 

yetindiğini tekrarlamıĢtır. Fakat bazı yanlıĢ yorumlamaların önüne geçmek için 

müteaahirûn âlimlerin bu harfi Ģeriata uygun olarak te‟vîl ettiklerini beyân etmiĢtir. Buna 

göre ْ lafzı bu sûrenin ismi olup kasem ifade etmektedir. Bu durumda Ģöyle tercüme 

edilir: “ْ ismiyle tesmiye edilen sûreye yemin ederim ki sen Rabbi‟nin nimetini bilmez 

misin?” Veya da ْ lafzı kalemin yazı yazdığı nurdan bir levhanın adıdır. Mürekkep ve 

                                                           
1052

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/250-251. 
1053

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/310-311. 
1054

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/358. 
1055

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/148.  



165 

 

divit anlamı da vardır. Bir diğer anlamı ise balık ya da Hz. Yûnus‟u karnında muhâfaza 

eden yunus balığının adıdır.
1056

  

Mehmed Vehbi‟nin hurûf-u mukattaa„ hakkındaki bu yorumları özgün olmayıp kendinden 

önceki âlimlerin görüĢlerinin bir tekrarıdır. Ayrıca hurûf-u mukattaa„ hakkında selef ve 

halefin görüĢleri hususunda net bir tercihte bulunmadığı söylenebilir. Müfessir‟in 

cümlelerinden sanki içten içe selefin görüĢlerini benimsediği ancak mecburiyetten halefin 

yorumlarını tercih etmek durumunda kaldığı gibi bir anlam ortaya çıkmaktadır.  

4.8. Hulâsatu’l-Beyân’da Umûm-Husûs 

Umûm kelimesi lügatte “kaplamak, kapsamak, bitki uzamak, genel olmak, 

genelleĢtirmek, baĢa sarık sarmak”
1057

 gibi anlamlara gelen   َُّ ػَ „a-m-m kökünden 

türetilmiĢ isimdir. Husus ise umûmun zıddı olara “umûmî olmamak, çok Ģey vermek, 

birini diğerinden ayrı tutmak, seçmek, tercih etmek, münferid olmak, seçkin olmak, 

mahsus olmak, mahrum olmak, muhtaç olmak”
1058

 gibi anlamlara gelen  َّـ  h-s-s  خَ

kökünden türetilmiĢ isimdir. Umûmilik bir kelime, cümle ya da ibârede tahsis ifade 

etmeksizin bütün manayı içeren bir durumun olmasıdır.  ًُّ  ,gibi kelimeler, Ģart اٌَّزِٟ ,اٌزٞ ,وُ

soru ve ism-i mevsûl olarak kullanılan  ُّٞ ب ,أَ َِ ,  ْٓ َِ  gibi edatlar, cemii sığasında olup muzaf 

olan ve baĢında  َْأي takısı olan mârife kelimeler, olumsuzluk ve yasaklama ve Ģart ifade 

eden edatlardan sonra gelen nekre isimler umûm ifade etmektedir.
1059

 Suyûtî, İtkân adlı 

eserinde umûm ifade eden âyetleri değiĢmeyen, husus kastedilen ve husûsilik ifade eden 

umûmilik olmak üzere üç kategoride incelemiĢtir. Örneğin  ٌُ ١ٍِ ءٍ ػَ ْٟ ًِّ ؽَ َ ثىُِ َّْ اللََّّ أَ َٚ  “Allah 

herĢeyi bilendir”
1060

 âyeti değiĢmeyen umûmilik ifade etmektedir.
1061

  َّْ ُُ إٌَّبطُ اِ ُٙ َٓ لبَيَ ٌَ اٌَّز٠ِ

 ُْ ُ٘ ْٛ ُْ فَبخْؾَ ؼُٛا ٌىَُ َّ  ,Birtakım insanlar onlara, „Ġnsanlar size karĢı asker toplamıĢlar“ إٌَّبطَ لَذْ عَ

onlardan korkun‟ dediler”
1062

 ayeti kendisiyle husus kastedilen umûmiliğe örnektir.
1063

 

Suyûtî, husus ifade eden umûmiliğin Kur‟an‟da oldukça fazla olduğunu söylemiĢ, umûmi 

                                                           
1056

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/121. 
1057

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/94; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 5/87-89; Sâhib b. „Abbâd, el-Muhît 

fi’l-luga, 5/5-6; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 4/55-18; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/5995-5993; Ġbn 

Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 5/526-552; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/679; Ġbn Manzûr, 

Lisânu’l-‘Arab, 4/3552-3554; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 584-585. 
1058

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 4/534-135; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 6/295; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/334; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/555-153; el-Cevherî es-Sıhâh, 3/5237; Ġbn 

Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 4/498-499; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/552; Ġbn Manzûr, 

Lisânu’l-‘Arab, 2/5573-5574; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 284. 
1059

 es-Suyûtî, el-İtkân,3/48-49. 
1060

 el-Mâ‟ide 5/97. 
1061

 es-Suyûtî, el-İtkân, 3/50. 
1062

 Âl-i „Ġmrân 3/173. 
1063

 es-Suyûtî, el-İtkân, 3/51. 



166 

 

her lafzın, aynı zamanda tahsis yönü olduğunu belirterek bunları muttasıl ve munfasıl 

olarak ikiye ayırmıĢtır. Muttasıl olanları istisna edatları, vasıf, Ģart, gaye, bedelü‟l-ba‟z 

mine‟l-kül içeren âyetler bazında örneklendirmiĢtir. Munfasıl olanları ise hadis ve diğer 

âyetler, icma ve kıyasın tahsis eden durumlar nezdinde incelemiĢtir. Bununla beraber “ey 

iman edenler, ey insanlar, ey mü‟minler” gibi ifadelerde umûm husus konusunda ihtilaf 

olduğunu belirtmiĢtir.
1064

 

Mehmed Vehbi de tefsîrinde âyetleri umûm-husus açısından değerlendirmiĢ bu konuda 

görüĢlerinin beyân etmiĢtir.
1065

 Müfessir, sûre ve âyetlerin umûm-husûs ifade etmesini iki 

açıdan değerlendirmiĢtir. Bunlardan birincisi bazı âyetlerin bir olaya ya da kiĢiye has bir 

sebeple nâzil olmasıdır. Böylesi durumlarda Müfessir, âyetin sebebini değil hükmünü 

dikkate almıĢtır. Örneğin Âl-i „Ġmrân 169‟daki “Allah yolunda öldürülenleri ölüler 

sanmayın” âyetinin esasında Bedir ya da Uhud‟da Ģehit olanlarla ilgili olsa da âyetin 

lafzının umûm ifade ettiğini ve tüm Ģehitlere Ģâmil olduğunu söylemiĢtir.
1066

 Yine „Âdiyât 

sûresinin nüzûl sebebinin Ġbni „Abbâs‟tan nakille KureyĢ‟ten Kart b. „Abdullah hakkında 

nâzil olduğunu belirterek, her ne kadar bir kiĢiye has olarak nâzil olsa da hükmünün 

umûm ifade ettiğini söylemiĢtir. Çünkü itibar lafzın umûmunadır. Sûrenin nâzil olmasına 

sebep olan Ģahsa değildir.
1067

 Kur‟ân‟ın tüm çağlara hitâp ettiği düĢünüldüğünde Mehmed 

Vehbi‟nin âyetlerin nüzûl sebeplerini değil hükümlerini öncelemesi isabetli bir tercihtir 

denilebilir. 

Müfessir‟in umûm-husus çerçevesinde değerlendirdiği diğer durum âyetlerdeki genel 

ifadeler, hitaplar, edat ya da ibârelerle ilgilidir. Örneğin Bakara 34‟teki “Meleklere secde 

edin dedik”
1068

 âyetinin umûm ifade ettiğini belirterek bu konuda âyetin tahsîs içerdiğini, 

meleklerden kastın sadece yeryüzünde bulunan melekler olduğunu söyleyenlere karĢı 

çıkmıĢtır. Mehmed Vehbi‟ye göre burada tüm melekler kastedilmektedir. Çünkü 

meleklerin tamamının secde ettikleri diğer âyetlerde iĢaret olunduğundan secde 

meleklerin bir kısmına tahsîs etmeye sebep yoktur.
1069

 A„râf 52. âyetteki  ٍَ ْٛ مَ ٌِ خً  َّ سَؽْ َٚ ُ٘ذًٜ 

 َْ ُٕٛ ِِ  ibâresinin tahsîs ifade ettiğini söylemiĢtir. Müfessir‟in beyânına göre Allâh‟ın ٠ئُْ

kitâbıyla intifâ edenler inananlardır. Dolayısıyla Kur‟ân‟ın hidâyet ve rahmet olması 

                                                           
1064

 es-Suyûtî, el-İtkân, 3/52-58. 
1065

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,1/184; 3/163, 212, 214, 228, 249; 5/187; 6/124; 8/303; 12/352, 356; 

13/21, 112. 
1066

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/249. 
1067

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/574. 
1068

 el-Bakara 2/34. 
1069

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/19. 



167 

 

mü‟minlere hastır. Kâfirler Kur‟ân‟a inanmadıklarından hidâyetten mahrumlardır.
1070

 

Enfal 16‟da ُٕٛا َِ َٓ آَ ب اٌَّز٠ِ َٙ  hitâbıyla tüm düĢmanlara saldırmak ve savaĢtan kaçmamak ٠َب أ٠َُّ

emeredildiği için mutlak hüküm olup umûmiyet ifade etse de âyetin Enfâl 65‟teki  ِك ؽَشِّ

َٓ ػَ  ١ِٕ ِِ ئْ ُّ ٌْ ٌْمِزبَيِ ا ٍَٝ ا  ifadesiyle tahsîs olunduğunu söylemiĢtir.
1071

 Yine Müfessir‟e göre Kasas 

3. âyette Mûsa Firâvun‟un haberlerinin anlatılma maksadının bilhassa inananlara fayda 

sağlamak olduğu  َْ ُٕٛ ِِ ٍَ ٠ئُْ ْٛ مَ ٌِ  ifadesiyle tahsîs olunmuĢtur. Kur‟ân‟ın ahkâmı umûmî olsa 

da ondan sadece ona îmân edenler faydalandığı için böyle zikredilmiĢ, inanmayanlar 

zikredilmemiĢtir.
1072

 

Mehmed Vehbi‟nin umûm-husus çerçevesindeki örneklemeleri dikkate alındığında 

Suyûtî‟den farklı olarak sebeb-i nüzûlleri de bu kategoride değerlendirdiği diğer 

hususlarda benzer görüĢlere sahip oldukları söylenebilir. 

4.9. Hulâsatu’l-Beyân’da Mutlak-Mukayyed 

Mutlak lafzı lügatta “eĢinden ayrılmak, elini hayra açmak, dili fasih olmak, cömert 

olmak, uzaklaĢmak, çözmek, kayıtsız olmak, genel olmak, sınırsız olmak, gitmek, 

yapmaya koyulmak”
1073

 gibi anlamlara gelen  ََهٍَك t-l-k kökünden türetilmiĢ ismi mefûl bir 

kelimedir. Mukayyed kelimesi ise “ayağına kelepçe takmak, yazıya hareke koymak, bir 

Ģeyi tescillemek”
1074

 gibi anlamlara gelen  َل١ََذ k-y-d kökünden türetilmiĢ tef‟îl vezninde 

ismi mefûl bir kelimedir. Istılahta ise mutlak bir ifadenin ya da kelimenin kayıtsız olma 

durumunu ifade eder. Mukayyed ise kayıtlanmamıĢ lafızdır. Mutlak bir kelimede 

mukayyed aranması için delil olması gerekir.
1075

 Örneğin “Sizden adalet sahibi iki Ģâhit 

bulundurun”
1076

 âyetinde adâletin Ģart koĢulması lafzın kayıt altına alındığını gösteren 

delildir.
1077

 Bir diğer durum ise hükmün takyîd olunmasıdır. Örneğin “Ellerinizi 

dirseklere kadar yıkayın”
1078

 âyetinde kolların yıkanması kayıt altına alınmıĢtır.
1079

 

                                                           
1070

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/67-68. 
1071

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/269. 
1072

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/180. 
1073

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/525-103; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 9/58-59; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/456-457; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 3/452-422; el-Cevherî es-Sıhâh, 

5/5557-5559; Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 6/579-583; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 

5/655-612; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 4/5695-5696; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-

Kur’ân, 553. 
1074

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/596-197; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 9/593-594; Sâhib b. „Abbâd, 

el-Muhît fi’l-luga, 5/495; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/44; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/559; Ġbn 

Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 6/495-493; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 2/513-114; Ġbn 

Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 5/3792-3793. 
1075

 es-Suyûtî, el-İtkân, 3/101. 
1076

 et-Talak 65/2. 
1077

 es-Suyûtî, el-İtkân, 3/101. 
1078

 el-Mâ‟ide 5/6. 



168 

 

Mehmed Vehbi, mutlak-mukayyed kavramı üzerinde genel bir açıklama yapmamakla 

beraber pek çok yerde takyîd olunan ya da takyîde gerek olmadığını beyân eden 

açıklamalarda bulunmuĢtur.
1080

 Örneğin Fatiha 6‟daki “Bizi dosdoğru yola ilet” âyetinde 

hidâyetin sırât-ı müstakîm ile takyîd olunduğunu ifade etmiĢtir.
1081

 Bakara 233‟teki 

“Çocuklarını iki tam yıl emzirirler” cümlesinde çocuğun annesini emzik hakkının iki sene 

olduğu fazlasına itibar edilmemesi gerektiğine iĢaret için, emzirme fiili iki sene 

anlamındaki olan  ِٓ ١ٍَْ ِِ ِٓ وَب ١ٌَْ ْٛ .ile takyîd olunduğunu söylemiĢtir ؽَ
1082

 Yine o,  Âl-i „Ġmrân 

97‟deki haccın emredilmesini ifade eden “Gücü yetenlerin haccetmesi Allâh‟ın insanlar 

üzerindeki bir hakkıdır” cümlesinde baĢlangıçta Yüce Allâh‟ın tüm insanlara haccı 

emrettiğini ve sonra da iktidarla takyîd ettiğini söylemiĢtir.
1083

 Âl-i „Ġmrân 135‟teki 

“Onlar günahlarının bağıĢlanmasını dilerler. Zaten Allâh‟tan baĢka günahları kim 

bağıĢlar. Onlar yaptıklarında bile bile ısrar etmezler” cümlesinde istiğfâr  ُ٠ ُْ ٌَ ب َٚ َِ ٚا ػٍََٝ  قِشُّ

.ifadesiyle takyîd olunmuĢtur فؼٍََُٛا
1084

 

Mehmed Vehbi, Âl-i „Ġmrân 42‟deki Hz. Meryem için zikredilen “Seni dünya kadınlarına 

üstün kıldı” cümlesindeki  َٓ ١ ِّ ٌْؼَبٌَ  kelimesinin Hz. Meryem‟in kendi zamanının âlemi ve ا

mutlak anlamda tüm âlemler olarak iki Ģekilde değerlendirildiğini belirtmiĢtir. Müfessir 

birinci görüĢü reddederek eğer kendi zamanı olarak kayıtlanırsa Hz. Meryem‟in Hz. 

Hatice ve Hz Fâtımâ‟dan üstün olması lazım gelmez demiĢtir. Mehmed Vehbi, âlemin 

mutlak anlamda anlaĢılması gerektiğini ve ikinci görüĢü tercih ettiğini söyleyerek mutlak 

olarak zikredilen bir kelimenin takyîd edilmesinin zâhirin hilâfına bir durum olarak 

değerlendirmiĢtir.
1085

 Yine o, Nisâ 48‟deki “ġüphesiz Allâh kendisine ortak koĢulmasını 

asla bağıĢlamaz. Bundan baĢkasını dilediği kimse için bağıĢlar” âyetinde Yüce Allâh‟ın 

Ģirkten hariç günahları dilediği kimse için mağfiret edeceğini beyân etmesi tevbeyle 

takyîd etmediğini göstermektedir demiĢtir.
1086

 Leheb 5‟teki  ٍغَذ َِ  ْٓ ِِ  ًٌ  ifadesinde mesed ؽَجْ

kelimesinin mutlak anlamda örülmüĢ ip manasına gelen lif olduğunu söylemiĢ, söz 

konusu ip hakkında deve derisinden, hurma dalından, koyun yününden olduğunu beyân 

ederek takyîd etmeye gerek olmadığını söylemiĢtir.
1087

  

                                                                                                                                                                             
1079

 es-Suyûtî, el-İtkân, 3/102. 
1080

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/194; 14/423; 15/37, 249. 
1081

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/19. 
1082

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/187. 
1083

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/143. 
1084

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/194. 
1085

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/64. 
1086

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/106. 
1087

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/635-636. 



169 

 

4.10. Hulâsatu’l-Beyân’da MüĢkilü’l-Kur’ân 

MüĢkil lafzı “iĢ karıĢmak, karıĢık hale gelmek, hasta Ģifâya yakın olmak, meyve 

olgunlaĢmak, bir renge baĢka bir rengi karıĢtırmak, gözün beyazına kırmızı renk 

karıĢmak, iĢveli olmak, iĢ müĢkil olmak, yazıyı noktalamak, hayvanın ayağına gem 

vurmak, bir Ģey diğer Ģeye uyumlu olmak, Ģekil almak, benzeĢmek, zor ve çeliĢkili bir iĢe 

düĢmek”
1088

 gibi anlamlara gelen  ًؽى Ģ-k-l kökünün sülâsi mezid formu olan اؽىبي 

vezninden türetilmiĢ ism-i fâil bir kelimedir. MüĢkilü‟l-Kur‟ân terkibi ise Kur‟ân ilimleri 

çerçevesinde yer alan ve bazı âyetler arasında tenâkuz varmıĢ gibi görünen durumları 

incelen bir ilim dalıdır. Kur‟ân‟da tenâkuz varmıĢ gibi görünen durumlar genel olarak bir 

ifadenin/durumun safhalarının farklı âyetlerde farklı bağlamlarının anlatılması, konunun 

değiĢiklik arzetmesi, mevzu bahis olan konu ile kendisinden bahsedilen arasında zıtlık 

olması, mecâz ve hakîkat bağlamında oluĢan ihtilaf, kelimenin farklı manalarda olması 

Ģeklinde tasnif edilmiĢtir. Örneğin Hz. Mûsâ‟nın „asâsının bir yılana dönüĢünü ifade eden 

yılan kelimesi ġu„arâ 32‟de   ٌٓ ج١ِ ُِ  ٌْ ٌّْ  apaçaçık bir ejderha” ve Kasas 31‟de“ صؼُْجَب ب عَب َٙ َّٔ َ زضَُّ وَؤ ْٙ  رَ

“titreĢen küçük bir yılan” ibâreleri zahirde birbiri ile çeliĢmektedir. Zîrâ cân küçük yılan, 

sü„bân büyük yılan demektir. Bunu müfessirler Ģöyle açıklamıĢtır: YaratılıĢ itibariyle iki 

yılan da aynıdır. Dolayısıyla hareketleri, yol alması ve titreĢmesi birbirine benzer. O 

sebepten burada bir çeliĢkiden söz etmek mümkün değildir.
1089

 

Kur‟ân, Allah tarafından indirildiğinde Ģüphe olmayan müttakîler için yol gösterici bir 

kitâptır. Dolayısıyla kaynağı Allâh olan bir kitâbın içerisinde tenâkuz olması da mümkün 

değildir. Mehmed Vehbi, Kur‟ân‟da tenâkuz olduğunu ileri sürenlere cevap verme 

niteliğinde cümleler zikrederek kırk iki yerde Kur‟ân‟da tenâkuz olmadığını ifade 

etmiĢtir.
1090

 Örneğin Mehmed Vehbi, Enbiyâ 47‟deki  ِخ َِ ٌْم١َِب َِ ا ْٛ َ١ ٌِ ٌْمِغْوَ  َٓ ا اص٠ِ َٛ َّ ٌْ َٔنَغُ ا َٚ  “Biz 

kıyâmet günü için adalet terazileri kurarız” âyetinin Kehf 105‟teki  صًْٔب َٚ خِ  َِ ٌْم١َِب ََ ا ْٛ َ٠ ُْ ُٙ ٌَ  ُُ  فلََا ٔم١ُِ

“Biz kıyâmet gününde onlar için hiçbir ölçü tutmayacağız” âyeti ile arasında tenâkuz 

olmadığını söylemiĢtir. Çünkü ona göre Kehf 105 kâfirler hakkındadır. Kâfirlerin amelleri 

boĢa gittiğinden teraziye koyacak bir hasenâtları yoktur. “Onlar için mîzan ikâme 

                                                           
1088

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/595-296; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 52/54-57; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/25-26; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 3/524-205; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/5736-

5737; Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 6/685-689; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/557-518; 

Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 4/2310-2312; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 465-

463. 
1089

 ez-ZerkeĢî, el-Burhân, 2/54-56;  es-Suyûtî, el-İtkân,3/94-97. 
1090

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/182; 4/245, 5/257; 6/8, 131, 270; 7/317, 441; 8/261; 11/222, 240, 

449; 13/117. 



170 

 

etmeyiz” demek “sevablarını tartmak için mîzan ikâme etmeyiz” anlamında söylenmiĢ bir 

sözdür.
1091

  

Nuh sûresi 4. âyette ecelin ertelenmesi ya da öne alınması ile ilgili iki ayrı ifade 

kullanılmıĢtır. Bunlardan birincisi ٝ ًّّ غَ ُِ  ًٍ ُْ اٌَِٝ أعََ شْوُ ٠ئَُخِّ َٚ   “Size belirli bir vadeye kadar süre 

tanısın” ikincisi ise  ُش ِ اِراَ عَبءَ لَا ٠ئَُخَّ ًَ اللََّّ َّْ أعََ  ġüphesiz Allâh‟ın belirlediği vade geldiğinde“ اِ

artık ertelenmez” cümlesidir. Mehmed Vehbi, zâhirde zıt görünen bu iki ifadenin tenâkuz 

içermediğini söylemiĢtir. Çünkü birinci cümlede ecelin ertelenmesi bir önceki âyette 

geçen îmân Ģartına bağlanmıĢtır. Kullar îmân ettikleri ve Allâh‟a kulluk ettikleri takdirde 

ertelenecektir. Ġkinci cümlede ise îmân etmedikleri takdirde kendilerine belirlenen ecel 

gelince ertelenmeyeceği belirtilmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin belirttiğine göre, bazı âlimlerin 

ecelin muallak olmasını câiz gördüklerinden bu iki cümle arasında çeliĢki yoktur. 

Müfessir, bunu Nuh‟un kavmi îmân ederlerse bin sene îmân etmezlerse sekiz yüz sene 

yaĢayacaklar Ģeklinde Yüce Allâh‟ın takdir etmesi câizdir
1092

 örneğiyle açıklamıĢtır. 

4.11. Hulâsatu’l-Beyân’da Mübhemler 

Mübhem lafzı lügatta “yerleĢtikten sonra oradan ayrılmamak, söz kapalı olmak, sözü 

ĢaĢırmak, dili tutuk olmak, yabancı olmak, zifiri karanlık olmak”
1093

 gibi anlamlara gelen 

 َُ َٙ َُ  b-h-m kökünün mezid formu olan ثَ َٙ  kelimesinden türetilmiĢ ismi mefûl bir اثَْ

kelimedir. Müfessirler, Kur‟ân‟daki mübhem ifadelerin sebeplerine dair çeĢitli görüĢler 

beyân etmiĢlerdir. Bunlar bir âyetin baĢka bir âyette açıkça ifade edilmesi, Ģöhreti 

sabebiyle ibârenin açıkça zikredilmeyiĢi, ismin ziredilmesinde herhangi bir faydanın 

olmayıĢı, isim yerine tazim ifade eden bir sıfatın kullanılması gibi durumlardır. Örneğin 

Mâ‟ide 27‟de  ََ ْٟ آدََ َ اثَْٕ  Âdem‟in iki oğlu” ifadesinde Kâbil ve Hâbil isimlerinin“  ٔجََؤ

zikredilmemesi mübhem olarak değerlendirilmiĢtir.
1094

 

Mehmed Vehbi, tefsîrinde üç yerde mübhem altı yerde ibhâm kelimelerini kullanmıĢtır. 

Mehmed Vehbi, Bakara 26, Ġsrâ 1, Tâhâ 69, Necm 10 ve 16, Nebe‟ 1, Kâriâ 2, Hümeze 5. 

âyetlerinin tefsîrinde mübhem ve ibhâm kelimelerini açıkça zikretmiĢtir. Bakara 26‟daki 

ب َٙ لَ ْٛ ب فَ َّ ب ثَؼُٛمَخً فَ َِ ضلًَا  َِ  ifadesindeki ب َِ  lafzının ibhâm için olduğunu söylemiĢtir. Vehbi 

açıklamasının devamında burada kastedileni: “Mesellerden çok meseli bu„ûza ve 

                                                           
1091

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/51. 
1092

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/210-211. 
1093

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 4/65-63; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 6/577-582; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/355; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/355; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/5875-5876; 

Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 4/338-345; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/85; Ġbn Manzûr, 

Lisânu’l-‘Arab, 5/376-378; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 549. 
1094

 ez-ZerkeĢî, el-Burhân, 1/156- 163; es-Suyûtî, el-İtkân,  4/93-94. 



171 

 

bu„ûzanın daha büyüğü ve daha küçüğü ile îrâd etmekten Allâhü Te„âlâ vazgeçmez ve bu 

misilli durûb-i emsalle bazı mesâili izah etmeyi terk etmez” cümlesiyle beyân etmiĢtir.
1095

  

Yine Ġsrâ 1‟deki  ِِٖاٌَّزِٞ أعَْشَٜ ثؼِجَْذ َْ  lafzı için Yüce Allâh‟ın „azâmet ve اٌَّزِٞ ifadesindeki عُجْؾَب

celâletini anlamaktan insan aklının aciz kaldığına iĢaret etmek için zât-ı ulûhiyetinden 

ibhâma delâlet ِٞاٌَّز lafzı kullandığını ve tenzih için ِٞاٌَّز َْ .buyurduğunu söylemiĢtir عُجْؾَب
1096

 

Tâhâ 69‟daki ١ ِّ ب فِٟ ٠َ َِ ٌْكِ  أَ ٕهَِ َٚ  ifadesi hakkında Ebussuûd‟dan nakille Hz. Mûsâ‟nın elindeki 

asânın sıradan bir asâ olmadığına nisbetle Ģanına tâzim ve iĢâret için ibhâma delâlet eden 

ب َِ  lafzı geldiğini beyân etmiĢtir. Buna göre burada esas kastedilen anlam “Yâ Mûsâ! 

Sâhirlerin sihrinin çokluğuna bakma. Zîrâ senin elinde bulunan „asâ her ne kadar bir tane 

ise de kudret-i ilâhiye ile onların cümlesinden büyüktür. Binâenaleyh onları yutacaktır. 

Sen telaĢ etme, hemen yere bırak”
1097

 Ģeklindedir. 

Mehmed Vehbi‟nin Ebusuûd‟un görüĢlerinden istifade ederek ibhâm içerdiğini beyân 

ettiği diğer bir âyet Nebe‟ 1‟dir. Buna göre  َْ َُّ ٠زَغََبءٌَُٛ ب âyetindeki ػَ َِ  lafzı ibhâm için gelmiĢ 

olup tefsîri 2. âyette  ُِ ٌْؼظ١َِ ِٓ إٌَّجَبِ ا ب ,cümlesiyle zikredilmiĢtir. Mehmed Vehbi ػَ َِ  lafzının 

tefsîri olan nebe-i „azîm‟in kıyâmet ya da Hz. Peygamber‟in nübüvvet davası olabileceği 

ihtimalleri üzerinde durmuĢtur.
1098

 Bununla beraber Râzî‟den nakille soru soranların 

kâfirler, nebe-i „azîmin de “kıyâmette kulların amelleri muâyene olacağı ve her Ģey 

meydana çıkacağı cihetle” haber-i „azîm denildiğini ya da Kur‟ân olma ihtimalinin 

olduğunu söylemiĢtir.
1099

 Kâria„ 2‟deki  ٌُْمَبسِػَخ ب ا َِ  âyetinde hakkında ise yine Râzî‟den 

nakille kıyâmetin azamet ve Ģiddetine iĢaret etmek için ibhâm ifade eden ب َِ  lafzının 

geldiğini bununla beraber zamir mevziinde kâria„ kelimesinin ism-i zâhir olarak 

zikredildiğini ifade etmiĢtir.
1100

 Yine Müfesir‟in izahına göre Hümeze 5‟deki   ُخ َّ ٌْؾُطَ ب ا َِ  

ifadesindeki ب َِ  ibhâm için olup hutamenin Ģiddetine delâlet etmektedir.
1101

 

Bunların dıĢında mübhem içeren âyetler hakkında ihtimal dâhilinde olan izahlarda 

bulunmakla beraber doğrudan müphemlik ihtiva ettiğini söylememiĢtir. Örneğin Tevbe 

90‟daki  ِالْْػَْشَاة kelimesinden kastedilenin Benî Esed ve Gatafân kabileleri ya da „Âmir b. 

Tufeyl'in kabîlesi olduğunu söylemiĢtir. Yine Hûd 42‟deki  ََُْٕٗٔبدَٜ ُٔٛػٌ اث َٚ  “Nûh oğluna 

seslendi”
1102

 âyetinde müphemlik ifade etmeksizin doğrudan oğlunu Ken„ân olarak 

                                                           
1095

  Mehmed Vehbi Efendi, Hulâsatu’l-Beyân 1/75. 
1096

  Mehmed Vehbi Efendi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/3. 
1097

  Mehmed Vehbi Efendi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/356. 
1098

  Mehmed Vehbi Efendi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/356. 
1099

  Mehmed Vehbi Efendi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/355. 
1100

  Mehmed Vehbi Efendi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/578. 
1101

  Mehmed Vehbi Efendi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/595. 
1102

  Hûd 11/42. 



172 

 

zikretmiĢtir.
1103

 Bu âyeti Suyûti mübhem olarak ifade etmiĢ ve o da oğuldan kastolunanın 

Ken„ân ya da Yâm olduğunu söylemiĢtir.
1104

 Hakka 9‟da zikredilen  ٌَِْخَبهِئخ ئْرفَِىَبدُ ثِب ُّ ٌْ ا َٚ  

mü‟tefikât ile Hz. Lût‟un karyesi hâtıe‟ ile kıyâmeti inkâr ve Peygamber‟i tekzip eden 

günahlar kastedilmektedir.
1105

  

Mehmed Vehbi‟nin açıklamalarından anlaĢılacağı üzere o, Kur‟ân‟da mübhem olduğunu 

söyleyenlerin tarafındadır. Müfessir‟in bu hususta önceki âlimlerin görüĢlerine bağlı 

kalarak değerlendirmeler yaptığı anlaĢılmaktadır.  

4.12. Hulâsatu’l-Beyân’da Ġcmâl-Tafsîl/Mücmel-Mübeyyen 

Mücmel lügatta “dağınık Ģeyleri bir araya getirmek, yaratılıĢı güzel olmak, kısa 

söylemek, süslemek, iyi davranmak, yağı eritmek”
1106

 gibi anlamlara gelen  c-m-l  ًَ َّ عَ 

kökünden türetilmiĢ ifâl vezninde ism-i mefûl bir kelimedir. Ġcmâl de aynı kökten 

gelmektedir. Tafsîl kelimesi “bir Ģeyi kesmek, bir Ģeyi ayırıp hükme bağlamak, ayrılmak, 

bir sözü ya da iĢi açıklamak, uzaklaĢmak, çocuğu sütten kesmek”
1107

 gibi anlamlara gelen 

 ًَ  f-s-l kökünden türetilmiĢ tef„îl vezninde mastardır. Mübeyyen ise “ayırmak, iĢ فَقَ

görünür olmak, açıklamak, kesip ayırmak”
1108

 gibi anlamlara gelen  َٓ َْ -ث١ََ ثَب  fiilinden 

türetimiĢ tef„îl vezninde ism-i mefûl bir kelimedir. Suyûtî mücmeli delâlet ettiği anlam 

itibariyle kapalılık ifade eden kelimeler olarak tanımlamıĢtır. Bir ifadenin müĢterek mana 

içermesi, cümlede bazı kelimelerin hazfedilmesi, zamirlerin merciilerinin farklılık 

arzetmesi, kelimenin garip olması, az kullanıma sahip olması gibi durumlar mücmel 

olmayı gerektiren vasıflardandır. Mübeyyen ise mücmeldeki kapalılığı gidermek 

anlamında olup munfasıl ve muttasıl olarak iki kısımda incelenmiĢtir. Yani mücmel ve 

mübeyyen olan kelime ya aynı cümle içindedir ya da farklı âyetlerde yer almaktadır. 

                                                           
1103

 Mehmed Vehbi Efendi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/359. 
1104

 es-Suyûtî, el-İtkân, 4/100. 
1105

  Mehmed Vehbi Efendi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/162-163 
1106

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 6/545-143; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 55/74-76; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/555; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/485; el-Cevherî es-Sıhâh, 4/1661-1662; 

Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 7/447-455; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/548-149; Ġbn 

Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 5/683-686; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 522-223. 
1107

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 7/556-127; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 55/535-536; Sâhib b. „Abbâd, 

el-Muhît fi’l-luga, 5/254; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 4/525; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/5792-1791; 

Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 8/359-335; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 2/25; Ġbn Manzûr, 

Lisânu’l-‘Arab, 5/3422-3424; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 638. 
1108

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 8/382; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 55/355-362; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/474; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/357; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/2285-2285; 

Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 52/523-528; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/88; Ġbn 

Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 1/403-408; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 156-158. 



173 

 

Bununla beraber Dâvud ez-Zâhirî (öl. 270/884) gibi Kur‟ân‟da mücmeli kabul etmeyen 

âlimler de bulunmaktadır.
1109

  

Mehmed Vehbi ise Kur‟ân‟da mücmel âyetlerin olduğu görüĢündedir. Zira o, Râzi, Kâdî 

ve Hâzin‟in görüĢlerinden istifade ederek  ٍَِّٕبط ٌِ  َٓ زج١َُِّ ٌِ وْشَ  ٌَْٕب ا١ٌَِْهَ اٌزِّ ْٔضَ أَ َٚ  âyetinin Kur‟ân‟ın 

mücmel ve hadîslerin de mufassal olduğuna bu âyetin delalet ettiğini söylemiĢtir. Kur‟ân 

ile hadîs teâruz ettiğinde ise hadîsin vürûd tarihine göre amel edileceğini belirtmiĢtir. 

Buna göre eğer hadîs muahhar olursa müfessir olması tercih sebebidir.
1110

 Ayrıca 

Mehmed Vehbi,  َُٗٔػ١ٍَََْٕب ث١ََب َّْ َُّ اِ  âyetinin Yüce Allâh‟ın mücmel olan âyetleri tafsîl edeceğini صُ

vaad etmesi anlamına geldiğini ifade etmiĢtir.
1111

 Mehmed Vehbi, yaklaĢık yüz kırk yerde 

icmâl ve mücmel
1112

 ifadeleri belirterek izahlarda bulunmuĢtur. Ancak Mehmed 

Vehbi‟nin yukarıda zikredilen tasnif çerçevesinde görünür bir kategori oluĢturmadığı, 

icmâl ve mücmel kelimelerini kapalılık ve özet anlamında olmak üzere iki Ģekilde 

değerlendirdiği anlaĢılmaktadır. Örneğin ezdâd kelimelerden olan Tekvir 17‟deki  ََػَغْؼظ 

kelimesi Suyûtî
1113

 tarafından mücmel ifade olarak değerlendirildiği halde Mehmed 

Vehbi sadece kelime hakkında “ikbâl ve idbâr manalarına gelirse de burada ikbâl manası 

daha münâsiptir ki gecenin karanlığının teveccüh edip gelmesidir”
1114

 demekle 

yetinmiĢtir. Kelimenin iki farklı anlamda olduğunu belirtmekle beraber ezdâd olmasından 

kaynaklı mücmel oluĢuna dair bir izahatta bulunmamıĢtır. Yine mücmel olarak 

değerlendirilen,
1115

 hayz ve temizlik anlamlarına gelen Bakara 228‟deki  ٍصلََاصخََ لشُُٚء  ifadesi 

hakkında “Hanefiye indinde hayz ile tefsîr olunduğundan mutallaka olan hatunun iddeti 

üç hayız görmekle tefsîr olunmuĢtur”
1116

 demiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin burada da ifadeyi 

mücmellik açısından değerlendirmediği anlaĢılmaktadır. Ancak Bakara 3‟teki  َْ ٛ ُّ ٠م١ُِ َٚ

لَاحَ   ifadesi bağlamında salât lafzını kapalılık anlamında değerlendirmiĢtir. Müfessir‟in اٌقَّ

beyânına göre: “Salât lafzı mana-yı aslîsi itibâriyle mücmeldir. Lâkin Cibril-i Emin 

Resûlüllâh‟a, Resûlüllâh da ümmetine tâlim buyurdu. Ve bu minval üzere âyetteki icmâl, 

sünnet-i nebeviye ile tafsîl olundu ve takarrur etti. Binaenaleyh salât lafzı zikrolunduğu 

                                                           
1109

  es-Suyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, 3/59-65; Ġbn Kesir, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsîri, 

Mütercimin Mukaddimesi, 1/404-405; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 182-184; Demirci, Tefsir Usûlü, 229-

233. 
1110

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/347. 
1111

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/309. 
1112

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/85, 117, 209; 2/227, 245; 3/7, 80, 85, 158; 4/184, 198; 5/3, 12; 

6/139, 144, 181; 7/463; 8/5; 11/473; 12/151, 317, 336, 413; 13/90, 100-101; 15/25, 160, 345, 391, 505, 

514, 535, 597, 614, 641. 
1113

 es-Suyûtî, el-İtkân, 3/59. 
1114

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/405. 
1115

 es-Suyûtî, el-İtkân, 3/59. 
1116

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,2/169.  



174 

 

yerde mana-yı Ģer‟îsi hatıra geldiği gibi murad da odur. Mana-yı lügavîsi olan duâ manası 

örf-ü Ģer‟î‟de metruktür.”
1117

 Mâide 38‟de ب َّ ُٙ اٌغَّبسِلَخُ فَبلْطَؼُٛا أ٠َْذ٠َِ َٚ اٌغَّبسِقُ  َٚ  “Hırsızlık eden 

erkek ve kadının ellerini kesin” denilmektedir. Müfessir, âyette ellerin kesilme miktarı ve 

hangi elin kesileceğine dair delâlet olmadığı için âyetin mücmel olduğunu belirtmiĢtir. 

Âyetteki mücmelliğin Hz. Peygamber‟in fiili ile tafsîl edildiğini, sağ elin öncelikli olup 

bilekten kesilmesinin sünnet olduğunu söylemiĢtir. Bununla beraber bu hususta fukâhanın 

görüĢlerine de ayrıca yer vermiĢtir.
1118

 Enfâl 12‟de   َٓ ٌْمِٟ فِٟ لٍُُٛةِ اٌَّز٠ِ ُ ُٕٛا عَؤ َِ َٓ آَ ُْ فَضجَزُِّٛا اٌَّز٠ِ ؼىَُ َِ  ِّٟٔ أَ

ػْتَ   .Hani Rabbin meleklere „ben sizinle beraberimi îman edenlere sebât verin“ وَفَشُٚا اٌشُّ

Ben kâfirlerin kalplerine korku salacağım”
1119

 âyetindeki  ُْ ؼىَُ َِ  ifadesini “benim أَِّٟٔ 

kuvvetim sizinle beraberdir” Ģeklinde tercüme eden Müfessir, âyetin bu kısmının mücmel 

olduğunu beyân etmiĢtir. Âyetin devamında zikrolunan  َػْت َٓ وَفَشُٚا اٌشُّ ٌْمِٟ فِٟ لٍُُٛةِ اٌَّز٠ِ ُ  Ben“ عَؤ

kâfirlerin kalplerine korku salacağım” ibâresiyle de mücmelin tafsîl olduğunu 

belirtmiĢtir.
1120

   

Mehmed Vehbi‟nin, Fâtiha‟nın Kur‟ân‟ın tamamına Ģâmil olan mücmel bir sûre olduğunu 

söylemesi ise mücmel kelimesini bazen özet anlamda değerlendirdiğini göstermektedir. 

Zira o, Râzî, Beyzâvî ve isim vermeden zikrettiği farklı görüĢler çerçevesinde Fâtihâ‟nın 

âyetlerinin Yüce Allâh‟ın zatı, sıfatları ve rubûbiyyetine yönelik tüm özelliklere Ģâmil 

olduğunu, âhirete ait tüm meseleleri kapsadığını, icmâlen insanın mükellef olduğu tüm 

ahkâmı içerdiğini, kiĢinin zararına olan Ģeylerden sığınma ve faydasına olan Ģeylerde 

Yüce Allâh‟tan duâ ve yardım talebinde bulunması gerektiğini, önceki milletlerin 

kıssalarına iĢaret olduğunu ifade etmiĢtir.
1121

 „Abese Sûresinin ilk âyetlerin de Hz. 

Peygamber‟in KureyĢ‟ten bir grup kimseyle tebliğ için görüĢmede olduğu sırada bir 

âmâ‟nın kendisine gelmesi ile yüzünü eğdiği ve Yüce Allâh‟tan uyarı aldığı 

anlatılmaktadır.
1122

 Mehmed Vehbi, âyetleri icmâl-tafsîl kapsamında değerlendirmiĢtir. 

Mehmed Vehbi‟nin beyanına göre ilk dört âyette KureyĢ‟in ve „âmâ kiĢi diye zikredilen 

Ümmü Mektûm‟un hallerine icmâlen iĢaret edilmiĢ ve sonraki 5-10. âyetlerde ise her biri 

ayrı ayrı bir miktar tafsîl olunmuĢtur.
1123

  

                                                           
1117

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,1/28. 
1118

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/84. 
1119

  el-Enfâl 8/12. 
1120

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/264. 
1121

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/15-17. 
1122

  Âyetler için bk. el-„Abese 80/1-10. 
1123

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,15/389-392. 



175 

 

4.13.  Hulâsatu’l-Beyân’da Tekrâru’l-Kur’ân  

Tekrar kelimesi lügatta “düĢmana defalarca saldırmak, geri dönmek, geriye döndürmek, 

göğsünden hırıltı gelmek, aynı sözü ya da fiili birden fazla tekrarlamak”
1124

 gibi 

anlamlara gelen  َوَشَس k-r-r kökünden türetilmiĢ tef„îl vezninde mastardır. Tekrâru‟l-Kur‟ân 

Kur‟ân-ı Kerîm‟deki kelime, âyet ya da kıssaların tekrarlanmasını inceleyen bir ilimdir. 

Kur‟ân-ı Kerîm‟deki tekrarlar onun uslûbünün özelliklerindendir. Ayrıca bu üslûbun Arap 

grameri açısından değerlendirildiğinde cümleye akıcılık kazandırdığı ifade edilmiĢtir.
 

Tekrarlar te‟kîd, takrîr, zecr, tebĢîr, teĢvîk, tembîh, öğüt, ta„zîm gibi gayeler 

taĢımaktadır.
1125

 Mehmed Vehbi, yaklaĢık seksen yerde Kur‟ân-ı Kerîm‟deki tekrarlanan 

bu durumları değerlendirmiĢ ve söz konusu âyetlerle ilgili açıklamalarda bulunmuĢtur. 

Tekrarın hikmeti ve sebebine dair görüĢlerini belirtmiĢtir.
 1126

 

Mehmed Vehbi‟nin Kur‟ân‟da tekrarlanan bazı kelimeler ve ibâreler bağlamında izahlar 

yaptığı ve tekrarın sebebine dair hikmetler beyân ettiği, zâhirde tekrar olsa da aslında 

tekrar olmadığını ifade ettiği görülmektedir. Örneğin Bakara 149 ve 150. âyetlerde  ِّي َٛ فَ

 َِ ٌْؾَشَا غْغِذِ ا َّ ٌْ هَ ؽَطْشَ ا َٙ عْ َٚ  ibâresi üç kere tekrar edilmektedir. Mehmed Vehbi âyetteki bu 

tekrarların her birinin emir sûretinde olduğunu fakat mekân itibariyle farklı yerlerin 

kastedildiğini belirtmiĢtir. Müfessir‟in beyânına göre birinci emir Mescîd-i Haram‟da 

bulunan kiĢiye, ikincisi Mekke içinde olmakla beraber Mescîd-i Haram dıĢındaki kiĢiye, 

üçüncü emir ise Mekke dıĢında olanlaradır. Çünkü bir kimsenin bulunduğu konum bu üç 

durumdan farklı olması mümkün değildir. Dolayısıyla her bir emir farklı mekânlardaki 

kiĢileri kapsadığından âyetlerde tekrar yoktur.
1127

 

Tevbe 8 ve 10. âyetlerde zikrolunan ُُٛخً لَا ٠َشْلج َِّ لَا رِ َٚ ُْ الِاًّ  ا ف١ِىُ  ibâresinin tekrarlanmasını Nesefî 

ve Kâdî‟nin görüĢleri doğrultusunda açıklayarak âyetlerde tekrar yoktur demiĢtir. Buna 

göre 8. âyetteki ifade “Onlar sizin hakkınızda yemine ve zimmete bakmazlar” anlamında 

olup ashâb hakkındadır. 10. âyetteki ifade ise “Bilumum mü‟minler haklarında 

                                                           
1124

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/577-278; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 9/357-359; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/22; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/556-127; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/824-805; 

Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 6/655-655; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/558-129; Ġbn 

Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 5/3851-3853; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 725-726. 
1125

  Kur‟ân‟ın üslûb özellikleri ve Kur‟ân‟daki tekrarlar için için bk. Ġbn. Kesîr, Hadîslerle Kur’ân-ı Kerîm 

Tefsîri (Mütercimin Mukaddimesi), 1/390; M. Suat Mertoğlu, “Üslûbü‟l-Kur‟ân”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi, (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012), 42/382.  Ayrıca bk. Ali ErbaĢ, 

Kur’ân’daki Tekrarlar ve Hikmetleri, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020), 11-75. 
1126

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/99, 178; 2/19, 75-76, 111, 181, 208; 3/6-7, 28-29, 64, 128, 167, 

250, 280-281; 4/5, 37-39, 99, 184-185; 5/103, 109-110, 154-155, 176; 6/225-226, 237, 257, 284, 294, 

305, 318; 7/17, 103, 417; 8/5-6, 156, 204, 244, 301; 9/90; 12/15, 209, 215, 418.  
1127

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/17-18. 



176 

 

muâhedeye ve zimmete riâyet etmezler” anlamında olup tüm mü‟minleri kapsamaktadır. 

Mehmed Vehbi, diğer bir ihtimal olarak 8. âyetin münâfıklar ve müĢrikler, 10. âyetin ise 

Yahûdiler ve Nasrâniler dâhil olmak üzere tüm kâfirleri kapsadığını belirtmiĢtir.
1128

  

Nahl 1 ve 3. âyetlerde tekrarlanan  َْ ب ٠ؾُْشِوُٛ َّّ رؼََبٌَٝ ػَ َٚ  ibâresinden birincisinin “Putlar bize 

Ģefâ„at eder diyenleri reddetmek, ikincisinin ise yüce Allâh‟ın, müĢriklerin yerde ve gökte 

Ģerik iddia ettikleri Ģeylerden yüce ve „âlî olduğunu beyân etmek için olduğundan 

âyetlerde tekrar olmadığını söylemiĢtir.
1129

 Bakara 185‟teki  َُٜٙذ ٌْ َٓ ا ِِ ث١ََِّٕبدٍ  َٚ ٍَّٕبطِ  ٌِ ُ٘ذًٜ   ُْ ٌْمشُْآَ ا

 ِْ ٌْفشُْلَب ا َٚ  ifadesinde tekrar eden ًُٜ٘ذ  kelimesi için iki ihtimal olduğunu beyân ederek âyette 

tekrar olmadığını söylemiĢtir. Mehmed Vehbi‟ye göre birinci ihtimal ilk geçen kelime 

usûl-ü itikâdiyeye,  ikinci kelime furû-u „amâle iĢarettir. Ġkinci ihtimal ise ilk kelime 

insanları icmâlen doğru yola sevketmek, ikinci kelime ise birinciyi tafsîl için gelmiĢ 

insanları dosdoğru yola davet etmek manasınadır.
1130

 Âl-i „Ġmrân 42‟deki  ِافْطَفَبن َ َّْ اللََّّ اِ

افْطَفَبنِ  َٚ شَنِ  َّٙ هَ َٚ  cümlesinde iki kere zikrolunan ıstıfâ kelimesinin birincisi baĢlangıçtaki 

durumunu, ikincisi ise sonraki halini ifade etmekte olduğundan tekrar yoktur demiĢtir.
1131

 

Kelime tekrarlarının yanı sıra Kur‟ân‟da bazı âyetler de sıkça tekrarlanmıĢtır. Örneğin 

Rahmân sûresinde  ِْ ثَب ب رىَُزِّ َّ ِ آلََاءِ سَثىُِّ ّٞ َ  O hâlde, Rabbinizin hangi nimetlerini“ فجَِؤ

yalanlıyorsunuz?”
1132

 âyeti otuz bir kere geçmektedir. Mehmed Vehbi, bu hususta 

Râzi‟nin görüĢlerinden istifade ederek âyetin otuz bir kere tekrar olunmasının hikmeti 

üzerine açıklamalarda bulunmuĢtur. O, tekrarlanan âyetlerin tekrarlanmasındaki hikmeti 

sahib-i Ģeri„attan iĢitmek daha uygun ise de insan aklının idrâk edebileceği ve makama 

uygun olarak beyânda bulunmakta bir beis olmayacağını söylemiĢtir. Ona göre söz 

konusu âyetin otuz bir defa zikrolunmasındaki hikmet iki türlü ifade edilebilir. Birincisi 

her âyetin öncesinde nimetler ayrı ayrı zikrolunduğundan zikredilen nimeti hatırlatmak o 

nimetin kadrini anlamaya ve Ģükrünü edâ etmeye davet etmek içindir. Ġkincisi ise 

cehennemin yedi kapısının kapanması ve cennetin sekiz kapısının açılması insanlar ve 

cinlerden müteĢekkil inananlar için birer nimet olup on beĢi insanlara on beĢi de cinlere 

mahsus olduğu için otuz kez tekrarlanmıĢtır. Mehmed Vehbi, burada âyet otuz bir kere 

tekrarlanmıĢ tekrar bir sayısından sonra baĢladığı için tekrar eden ifadenin otuz olduğunu 

                                                           
1128

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/17. 
1129

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/301. 
1130

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/76. 
1131

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/64. 
1132

  Rahmân 55/13, 16, 18, 21, 23, 25, 28, 30, 32, 34, 36, 38, 40, 42, 45, 47, 49, 51, 53, 55, 57, 59, 61, 63, 

65, 67, 69, 71, 73, 75, 77. 



177 

 

söylemiĢtir.
1133

 Yine aynı sûrede 56 ve 74. âyetlerde tekrarlanan  ٌّْ لَا عَب َٚ  ُْ ُٙ ْٔظٌ لجٍََْ َّٓ اِ ُٙ ضْ ِّ ُْ ٠طَْ ٌَ 

cümlesi için de birincisinin 46. âyette zikredilen iki cennette bulunan kadınlara, 

ikincisinin de 62. âyetteki iki cennette bulunan kadınlara mahsus olduğunu söyleyerek 

lafızda tekrar olsa da manada tekrar olmadığını, ya da birinci ifadenin kadınlar, ikinci 

ifadenin hûriler hakkında olma ihtimalini beyân etmiĢtir.
1134

 Mürselat sûresinde   ٍئِز َِ ْٛ َ٠ ًٌ ٠ْ َٚ

ث١ِٓ ىَزِّ ُّ ٍْ ٌِ  “O gün vay yalanlayanların hâline!”
1135

 âyeti on kere geçmektedir. Mehmed 

Vehbi‟ye göre bu âyet zâhirde tekrar gibi gözükse de hakîkatte tekrar yoktur. Çünkü farklı 

hükümlerin arkasından beyân edilen bir ifadedir. Ve her geçtiği yerde kendinden önce 

beyân edilen hükmü yalanlayanlar kastedilmektedir.
1136

  

Mehmed Vehbi‟nin bu açıklamaları Kur‟ân‟da tekrarı kabul etmediğini göstermektedir. 

Zira o benzer âyetler bağlamında defaatle zâhirde tekrar olsa da âyetin nâzil oluĢ 

maksadına göre hakîkatta tekrar olmadığını beyân eden açıklamalarda bulunmuĢtur. 

4.14. Hulâsatu’l-Beyân’da Münâsebetu’l-Kur’ân 

Tenâsüb ve münâsebet kelimeleri lügatta “biri soyunu ya da vasfını baĢkasına söylemek, 

nisbet etmek, ait olduğunu belirtmek, rüzgârın Ģiddetli esip tozları havaya kaldırmak, 

birbiriyle uyumlu olmak, yakını olmak, birbiriyle irtibatlı olmak, eĢit olmak, simetrik 

olmak”
1137

 gibi anlamalara gelen  َٔغََت n-s-b kökünden türetilmiĢ olup müfâ„ale vezninde 

mastardır. Istılahta münâsebetü‟l-Kur‟ân âyetler ve sûreler arasındaki irtibatı ve mana 

bütünlüğünü ifade eden ilimdir. Âlimler arasında bu ilmin kıymetli, olduğu kadar zor 

olduğu da ifade edilmiĢtir. Âyetler ve sûreler arası irtibat incelenirken kelimelerin lügat 

anlamları, umûm-husus, birbirleri arasında irtibata iĢaret eden karîneler gibi durumlar 

dikkate alınarak mana bütünlüğü bulunur.
1138

 Mehmed Vehbi‟nin de âyetler ve sûreler 

arası tenâsübe dikkat çektiği, bu minvalde yorumlarda bulunduğu görülmektedir. O bazen 

iki sûre, bazen âyetler arasında irtibat kurmuĢ, belirttiği irtibata dair sebep sonuç iliĢkisi 

beyân etmiĢtir.
1139

 

                                                           
1133

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/309. 
1134

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/336. 
1135

  el-Mürselât 77/15, 19, 24, 28, 34, 37, 40, 45, 47, 49. 
1136

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/354. 
1137

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 7/575-272; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 53/55-53; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/268; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/453-424; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/254; Ġbn 

Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 8/559; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/565; Ġbn Manzûr, 

Lisânu’l-‘Arab, 6/4405-4406; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 825. 
1138

 ez-ZerkeĢî, el-Burhân, 1/35; es-Suyûtî, el-İtkân, 3/369-370. 
1139

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,15/175, 307, 365, 457, 483, 550-551, 601, 617. 



178 

 

Mehmed Vehbi, bazı sûreleri tefsîr ederken sûrenin bir önceki sûre ile tenâsübünü izah 

eden açıklamalarda bulunmuĢtur. Müfessir‟in bu açıklamaları genel olarak muhtevâ ve 

sûrenin davet gayesi çerçevesinde olup peĢpeĢe gelen iki sûrenin sonu ve baĢlangıçları 

bağlamında tenâsüb kurduğu görülmektedir. Örneğin Mehmed Vehbi, Mushaf sırasına 

göre 70. sûre olan Me„âric ile 71. Nûh sûresi arasındaki irtibatı Nûh sûresinin 1. âyeti 

bağlamında izah etmiĢtir. Müfessir‟in izahına göre Yüce Allâh Me„âric sûresinde KureyĢ 

müĢriklerini kıyâmetin Ģiddetiyle uyardı/inzâr etti. Nûh sûresinin baĢında Yüce Allâh‟ın 

Hz. Nûh‟u kavmine irĢâd için gönderdiği halde kavminin bunu kabul etmediklerini, 

nebîleriyle aralarında cereyan eden olayları ve hakkı reddettiklerinden dolayı sonlarının 

helâk olduğu beyân edildi. Dolayısıyla KureyĢ kâfirlerini tehdît etmesi cihetiyle Nûh 

sûresinin ilk âyetleri ile Me„âric‟in son âyetleri irtibatlıdır. Çünkü her iki sûre de insanları 

günahtan korkutmakla insafa dâvet amacı taĢımaktadır.
1140

 Burada Mehmed Vehbi, iki 

sûre arasındaki irtibatı kâfirleri tehdit ve inanmayanların acı akıbeti üzerinden kurmuĢtur. 

Ancak sûreler arası tenâsüb hususunda Mushaf sırasına göre eser te‟lif eden Zübeyr es-

Sekafî ise Me„âric ile Nûh sûresi arasındaki münâsebeti Hz. Peygamber‟e teselli ve sabır 

tavsiyesi üzerinden ele alarak irtibatlandırmıĢtır. ġöyleki Me„âric 5‟te Hz. Peygamber‟e 

görevinde karĢılaĢtığı zorluklar sebebiyle güzel bir sabır tavsiye edilmekte Nûh sûresinde 

de Hz. Nuh‟un tebliğdeki kararlılığı ve sabrı anlatılmaktadır. Burada Hz. Peygamber‟e bir 

teselli mâhiyetinde kâfirler konusunda acele etmemesi nasıl olsa inanmayanların sonu 

daha önce nasıl olduysa aynı sonun yine onları beklediği ifade edilmektedir.
1141

 Yine 

Nîsâbûrî‟den nakille Hacc sûresinin sonunun namaz ve zekâtla bittiğini sonraki sûre olan 

Mü‟minûn sûresinin baĢlangıcının namaz, zekâtın ve mekârimi ahlâkın üstünlüğünün 

konu edildiğinden dolayı iki sûrenin birbiriyle irtibatlı olduğunu beyân etmiĢtir.
1142

 

Mehmed Vehbi‟nin âyet belirtmeyip genel olarak ifade ettiği bu iki sûreyi Sekafî 

Mü‟minûn sûresinin ilk âyetleri ile Hacc sûresinin sondan bir önceki 77. âyeti ile 

irtibatlandırmıĢtır.
1143

 Yine Sebe‟ sûresinin sonunun Fâtır sûresinin ilk âyetlerinin 

birbiriyle irtibatlı olduğunu Râzî‟den nakletmiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin beyânına göre 

Sebe‟ sûresinin sonunda dünyada îman etmeyenlerin âhirette me‟yûs olacakları beyân 

olunması ile Fâtır sûresinin evvelinde mutmain bir kalple dünyada îman edenleri âhirette 

müjdeler beklediğinin ifade olunması iki sûrenin birbiriyle irtibatlı olduğunu 

                                                           
1140

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,15/207. 
1141

  Ebû Ca„fer Ahmed b. Ġbrâhîm b. ez-Zubeyr es-Sekafî el-Gırnâtî el-Endelûsî, el-Burhân fî tenâsubi 

suveri’l-Kur’ân, thk. Muhammed ġe„bânî (Meğrib: Vuzâratu‟l-Evkâf, 1990), 347-348. 
1142

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/201-202.  
1143

 es-Sekafî, el-Burhân fî tenâsubi suveri’l-Kur’ân, 257. 



179 

 

göstermektedir.
1144

 Sekafî ise bu iki sûre arasında ilk âyetlerinin hamd ile baĢlaması 

sebebiyle tenâsüb olduğunu ifade etmiĢtir.
1145

 Mehmed Vehbi, GâĢiye‟nin son âyetleri ile 

Fecr‟in ilk âyetleri arasındaki tenâsübü hakkında hiç kimseye atıfta bulunmadan önceki 

sûrenin son âyetlerinde Yüce Allâh kâfirlere azâb-ı ekberle azâb edeceğini beyân 

buyurduğunu Fecr sûresinin evvelinde de eĢyaya yeminle bu azâbın gerçekleĢeceğini 

te‟kid ettiğini söylemiĢtir.
1146

 Sekafî bu iki sûre arasında Mehmed Vehbi‟nin belirttiği gibi 

bir münâsebet kurmamıĢtır.
1147

 Bu iki durum dikkate alındığında Mehmed Vehbi‟nin 

değerlendirmesinin kendine özgü olduğu söylenebilir. 

Mehmed Vehbi‟nin, âyetler arası tenâsübü açıklama metodu iki Ģekildedir. Birincisi 

peĢpeĢe gelen iki âyet minavelinde siyâk-sibâk olarak değerlendirilebilecek Ģekilde irtibat 

olduğunu zikretmesidir. Bu genel olarak tefsîrinin büyük bir kısmında yer almaktadır. 

Örneğin „Arâf 34‟de zikredilen  ًٌ خٍ أعََ َِّ ُ ًِّ أ ىُ ٌِ َٚ  “Her ümmetin bir eceli vardır” cümlesine 

vurgu yaptıktan sonra bir sonraki âyet geçerken “Vâcip Teâla tekâlifin ahvâlini ve her 

millet için bir eceli muayyen olduğunu beyândan sonra tekâlife riâyet edenlerin âhirette 

korkuları olmayacağını, tekâlife riâyet etmeyip rusûl-ü kirâmı tekzîb edenlerin ehl-i nâr 

olacaklarını beyânetmek üzere”
1148

 diyerek 35. âyeti zikretmiĢtir. Yine Ġsrâ 30‟daki  َسَثَّه َّْ اِ

٠مَْذِسُ  َٚ ْٓ ٠ؾََبءُ  َّ ٌِ صْقَ  ”Rabbin rızkı dilediğine bol bol verir, kısar da“ ٠جَْغُوُ اٌشِّ
1149

 âyetinden 

diğerine geçerken “Vâcip Teâla kullarının rızkını dilediği vech üzere verdiğini beyândan 

sonra insanların rızık darlığından korkmaları câiz olmadığını beyân etmek üzere” لَا َٚ لَا  َٚ

 ُْ ا٠َِّبوُ َٚ  ُْ ُٙ َٔشْصُلُ  ُٓ لَاقٍ َٔؾْ ِْ ُْ خَؾ١َْخَ اِ لَادوَُ ْٚ  !Fakirlik korkusuyla çocuklarınızın canına kıymayın“ رمَْزٍُُٛا أَ

Biz onların da sizin de rızkınızı veririz”
1150

 âyetini zikretmiĢtir.
1151

 Burada Müfesir‟in iki 

âyeti irtibatlandırmak sûretiyle hükme vurgu yaptığı görülmektedir. Tegâbün 16‟daki 

 ُْ ْٔفغُِىُ َ ْٔفِمُٛا خ١َْشًا لِْ أَ َٚ  “Kendi iyiliğinize olmak üzere baĢkaları için harcayın”
1152

 ifadesinin 

sonraki âyetle bütünlüğünü belirtmek için ise Vâcip Teâla infâkla emrettikten sonra 

infâkın faydalarını beyân etmek üzere” diyerek لَشْمًب ؽَغًَٕب َ ْْ رمُْشِمُٛا اللََّّ  Eğer Allah‟a güzel“ اِ

bir borç verirseniz”
1153

 Ģeklinde baĢlayan âyeti zikretmiĢtir.
1154

 Söz konusu âyetler ve 

bağlamları dikkate alındığında Mehmed Vehbi‟nin geçiĢ cümleleriyle siyâk-sibâkı 

                                                           
1144

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,12/165. 
1145

 es-Sekafî, el-Burhân fî tenâsubi suveri’l-Kur’ân, 285. 
1146

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/476-477. 
1147

 es-Sekafî, el-Burhân fî tenâsubi suveri’l-Kur’ân, 362-363. 
1148

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/43. 
1149

 el-Ġsrâ 17/30. 
1150

  el-Ġsrâ 17/31. 
1151

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/41. 
1152

 et-Tegâbün 64/16. 
1153

 et-Tegâbün 64/17. 
1154

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/34. 



180 

 

dikkate alarak bir konu bütünlüğü oluĢturma amacı ve gayreti taĢıdığı söylenebilir. Bu 

tarz bir yaklaĢımın âyetleri anlamayı da kolaylaĢtırdığı da dikkati çeken diğer bir 

durumdur. Mehmed Vehbi,  َٓ ُْٕٗ ؽَبعِض٠ِ ْٓ أؽََذٍ ػَ ِِ  ُْ ْٕىُ ِِ ب  َّ ”Hiç biriniz buna mani olamazdınız“ فَ
 

1155
âyetinde ise Râzî‟den naklen  ٍأؽََذ ْٓ ِِ  lafzının nekre olmasından dolayı mana itibariyle 

cemi„ anlamı taĢıması sebebiyle siyâkı olan  َٓ  kelimesinin cemi„ geldiğini ؽَبعِض٠ِ

söylemiĢtir.
1156

 

 4.15. Hulâsatu’l-Beyân’da Garîbu’l-Kur’ân 

Garîb kelimesi lügatta “yurdundan uzak olmak, savaĢmak, uzaklaĢmak, göç etmek, uzak 

ülkelere sefer yapmak, kaybolmak, bir Ģey garip olmak, yabancı olmak, söz kapalı 

olmak”
1157

 gibi anlamlara gelen  َغَشَة g-r-b kökünden türetilmiĢtir. Tefsîr ilminde 

Garîbü‟l-Kur‟ân, Kur‟ân-ı Kerîm‟deki garîb lafızları inceleyen ilim dalı olarak târif 

edilmiĢtir.
1158

 Kur‟ân‟daki garîb kelimeler üzerine çok sayıda eser te‟lîf edilmiĢtir. Hz. 

Peygamber‟den nakledilen “Kur‟ân‟ı, kelimelerinin manasını iyi fehmediniz, garîp 

kelimelerini öğrenmeye gayret ediniz” hadîsi de bu ilmin ne kadar önemli olduğunu 

göstermektedir. Bu hususta söz sahibi olmak için lügat ilmini iyi bilmek 

gerekmektedir.
1159

 Suyûtî, Kur‟ân‟daki acem kelimeler için uzun mesâiler harcadığını, 

yüzü aĢan kelime tesbit ettiğini, bu derlemeye kendisine varıncaya kadar hiçbir kitâpta bu 

kadar geniĢ çaplı bir derleme yapılmadığını söylemiĢtir.
1160

 Mehmed Vehbi, Kur‟ân‟da 

yabancı kelimelerin varlığını belirtmekle beraber bunları garîplik açısından 

değerlendirmediği, böylesi geçiĢlerin her dilde mümkün olan garipsenmeyecek normal 

bir durum olarak değerlendirdiği anlaĢılmaktadır. Zîrâ o, Fussilet 3. âyet bağlamında 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de kıstas ve siccîl gibi acem kelimelerin bulunmasının Kur‟ân'ın hey‟eti 

mecmuâsının „Arapça olmasına tezât teĢkil etmediğini belirtmiĢtir. Müfessir‟e göre bu ve 

benzeri kelimeler her ne kadar aslı itibariyle „Arapça değillerse de „Arap lisanına 

karıĢmak sûretiyle ve kullanımının da yaygın olması hasebiyle „AraplaĢmıĢtır. Mehmed 

                                                           
1155

  el-Hâkka 69/47. 
1156

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/180-181. 
1157

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 4/429-453; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 8/556-555; Sâhib b. „Abbâd, 

el-Muhît fi’l-luga, 5/429-410; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 4/452-425; el-Cevherî es-Sıhâh, 

5/595-194; Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 5/526-553; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/696-

697; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 5/3224-3231; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 

624-625. 
1158

  Ġsmail Cerrahoğlu, “Garibu‟l-Kur‟ân, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1996), 13/379-380. 
1159

 ez-ZerkeĢî, el-Burhân, 1/291-296; es-Suyûtî,  el-İtkân, 2/3-105. 
1160

 es-Suyûtî,  el-İtkân, 2/142. 



181 

 

Vehbi, bu durumun her dilde olabileceğine iĢaret etmek için Türkçe‟ye de Farsça, 

„Arapça ve Fransızca dillerinden kelimeler geçtiğini ve TürkçeleĢtiğini söylemiĢtir.
1161

 

Bununla beraber sınırlı sayıda da olsa bazı acem kelimelerin kökeni hakkında kısa 

bilgiler vermiĢtir. Bunların çoğu da Kur‟ân‟da geçen isimler üzerinedir. Buna göre 

Bakara 34‟te geçen Âdem ismi acem olup arzdan/topraktan yaratıldığı için bu isim 

verilmiĢtir.
1162

 34. âyetteki Ġblis kelimesi hakkında ise ilâhî rahmetten meyûs olduğu için 

iblis denilmiĢ olup bu isim Süryânice „azâzil ve „Arapça hâris anlamındadır.
1163

 Yine 

Mehmed Vehbi‟nin beyânına göre Âl-i „Ġmrân 45‟teki mesih kelimesi Ġbrânî lisanında 

mübârek anlamında olup Hz. „Îsâ‟nın Ģerefine iĢaret eden lakabıdır.
1164

 Ġsrâîl kelimesi Hz. 

Yâkub‟un lakabı olup Ġbrânîce‟de safvetullâh veya „Abdullâh demektir.
1165

 Bakara 

104‟teki سَاػَِٕب kelimesi Yahudilerin lisanında “ey ahmak kiĢi” manasına gelen bir hakaret 

sözüdür.
1166

 Hûd 82‟deki  ًٍ ١  kelimesi Farsçadan „Arapça‟ya nakledilmiĢ bir kelime عِغِّ

olup taĢla çamurdan yapılmıĢ sert birĢeydir.
1167

 Yûsuf ismi Ġbrânî dilindendir.
1168

 Enbiya 

37‟deki  ًٍ himyer lisânında çamur demektir ػَغَ
1169

 

Müfessir‟in acem kelimeler üzerine açıklamaları sınırlı olsa da önceki âlimler tarafından 

tesbit edilen bazı kelimeler üzerinden Mehmed Vehbi‟nin kaydettiği anlamlar 

incelendiğinde; her ne kadar acem olduğunu belirtmese de bağlama uygun mana verdiği 

görülmektedir. Örneğin Suyûtî, Nûr 35‟teki  ٍؾْىَبح ِّ  kelimesinin HabeĢçe‟de fener وَ

anlamında kullanıldığını beyân ederken,
1170

 Mehmed Vehbi, herhangi bir lehçe ya da 

lisan belirtmeden kelimenin Allâh‟ın nurunun sıfatı olarak kullanıldığını ve “bir pencere 

ki duvarın dıĢına deliği olmayıp yalnız bulunduğu odanın içine nâzır” anlamına geldiğini 

söylemiĢtir.
1171

 Suyûtî, Duhân 45 ve Me„âric 8‟de  ًِ ْٙ ُّ ٌْ  kelimesinin Berberî dilinde وَب

kızgın yağ anlamına geldiğini söylemiĢken
1172

 Mehmed Vehbi, kelimenin kökeni 

hakkında detaylı bir açıklamaya yer vermeden erimiĢ tunç ve erimiĢ bakır olarak 

tercümesine yansıtmıĢtır.
1173

 Mutaffifîn 9 ve 20‟deki  ٌَ شْلُٛ َِ  kelimesini Süyûtî Ġbrânî 

                                                           
1161

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/186. 
1162

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/85. 
1163

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/91. 
1164

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/67. 
1165

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/103. 
1166

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/102. 
1167

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/412. 
1168

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/5. 
1169

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/40. 
1170

 es-Suyûtî,  el-İtkân, 2/139. 
1171

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 10/335-336. 
1172

 es-Suyûtî,  el-İtkân, 2/140. 
1173

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/420; 15/187. 



182 

 

dilinde yazılmıĢ kitâp anlamında kaydetmiĢken
1174

 Mehmed Vehbi, açık yazılı herkesin 

okuyabileceği bir kitap olarak tercüme etmekle yetinmiĢtir.
1175

 

4.16. Hulâsatu’l-Beyân’da Vucûh-Nezâir 

Vucûh kelimesi lügatta “birinin yüzüne vurmak, Ģanda üstün olmak, Ģerefli eylemek, 

yönelmek, yöneltmek, yön vermek”
1176

 gibi anlamlara gelen  ََٗع َٚ  v-c-h kökünden 

türetilmiĢ mastardır. Nezâir ise “bakmak, göz atmak, bir iĢ hakkında derinlemesine 

düĢünmek, beklemek, mühlet vermek, bir Ģeyi baĢka bir Ģeye benzer kılmak, tartıĢmak, 

mücâdele etmek, ummak”
1177

 gibi anlamlara gelen  َٔظََش n-z-r kökünden türetilmiĢ nâzir 

ismi fâilinin çoğul formudur. Istılahta bir kelimenin farklı anlamlara gelmesine vucûh, 

birbirine benzeyen kelimelere ise nezâir denilmektedir.
1178

 Mukâtil‟in bu hususta 

Kur‟ân‟daki vucûhları bilmeyenin iyi bir fakih olamayacağına dair bir hadîs rivâyet ettiği 

bilinmektedir. Bu konuda baĢka âlimlerin de vucûh ve nezâir konusunda farklı görüĢleri 

bulunmaktadır.
1179

  

Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinde vucûh ve nezâirîn tanımı konusunda bir izah 

bulunmamaktadır. Ancak Hulâsatu’l-Beyân, bu konuda ilk eser veren olarak bilinen 

Mukâtil b. Süleymân‟ın el-Eşbâh ve’n-nezâir eserinde geçen kelimeler bağlamında analiz 

edildiğinde Mehmed Vehbi‟nin vucûh ve nezâir içeren kelimeleri âyetlerin bağlamına 

göre anlamlandırdığı ve bu konuda önceki âlimlerin yorumlarına bağlı kaldığı 

söylenebilir. Mukâtil‟in eserinde yüz yetmiĢ altı kelimenin bu bağlamda incelendiği tesbit 

edilmiĢtir. Örneğin bunlardan َُٜٙذ ٌْ ,için on yedi اَ
1180

شْنُ   ,için üç اٌَؾِّ
1181

için yedi اٌَقَلاػَ 
1182

 

                                                           
1174

 es-Suyûtî,  el-İtkân, 2/139. 
1175

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/422, 426. 
1176

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 4/66; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 6/586-587; Ġbn Fâris, Mu‘cemu 

mekâyîsi’l-luga, 6/88-89; el-Cevherî es-Sıhâhu tâcü’l-luga, 6/5554-2255; Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-

muhîtu’l-a‘zam, 4/396-422; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/355-322; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 

6/4775-4778; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât, 855-857. 
1177

  el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 8/554-156; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 54/564-267; Ġbn Fâris, 

Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/444; el-Cevherî es-Sıhâhu tâcü’l-luga, 5/832-832; Ġbn Sîde, el-Muhkem 

ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 52/53-56; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/585-84; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 

6/4465-4468; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 855-854. 
1178

  Vucûh hakkında âlimĢer rasında ittifak varken nezâir kelimesinde farklı görüĢler bulunmaktadır. 

Nitekim Mukâtil ve Yahyâ b. Sellâm‟ın açıklamalrına bakıldığında Kur‟ân‟da bir lafzın farklı 

manalarda kullanılmasını vucûh, kelimenin anlamlarından birinin baĢka âytelerde deaynı manada 

kullanılmasını nezâir olarak isimlendirdikleri anlaĢılmaktadır. ZerkeĢî ve Suyûtî nezâiri aynı anlama 

gelne kelimeler olarak tanımlamıĢtır. Mehmet AltuntaĢ “Vucûh-Nezâir Bağlamında “Ehl” Kelimesinin 

Anlamı ve Çevirisi Üzerine Bir Ġnceleme”, Isarc 5. Internatıonal Socıal Scıences and Innovatıon 

Congress, 12-13 November 2022, 197. 
1179

 es-Suyûtî,  el-İtkân, 2/144-145. 
1180

  Ebu‟l-Hasen Mukâtil b. Süleymân b. BeĢîr el-Ezdî el-Belhî, el-Vucûh ve’n-nezâir fî Kur’ân’i’l-kerîm, 

thk. Sâlih Hâtime d-Dâmin (el-„Irâk - Bağdâd: Mektebetu‟r-RuĢd, 2011), 19-24. 
1181

 Mukâtil b. Süleymân, el-Vucûh ve’n-nezâir, 27-28.  
1182

 Mukâtil b. Süleymân, el-Vucûh ve’n-nezâir, 114-116. 



183 

 

ٌْخَبعِش٠ِٓ için dört اَ
1183

 vecîh olduğunu söylemiĢtir. Bu konuda yazılan ilk eser olması 

hasebiyle birkaç kelimeyi Mehmed Vehbi‟nin Mukâtil‟in verdikleri anlam üzerinden 

değerlendirilecek olunursa daha net bir tablo ortaya çıkacaktır. Örneğin Mukâtil „udvân 

kelimesinin yol ve zulûm anlamında iki veçhinin olduğunu söylemiĢtir.
1184

 Mukâtil 

Bakara 193 ve Kasas‟daki  َْ ا َٚ ifadesindeki „udvân kelimesine sebîl فلََا ػُذْ
1185

 anlamı 

verirken Mehmed Vehbi, Bakara‟da zulûm,
1186

 Kasas‟ta yaptırım zorlama manasında 

“benim üzerime sizin tarafınızdan tecâvüz toktur” Ģeklinde yorumlamıĢtır.
1187

 Bakara 85, 

Mâ‟ide 2 ve Mücâdele 9‟daki „udvân kelimesine her iki müfessir de zulûm anlamı 

vermiĢtir.
1188

 Yine Mukâtil, A„râf 98, Tâhâ 59 ve 119, Nâzi„ât 46, ġems 1, Duhâ 1, 

âyetler bağlamında َٝؾ  ,kelimesine gündüz, gündüzün ilk saatleri ve güneĢin sıcağı اٌنُّ

anlamında üç veçhi olduğunu belirtmiĢtir.
1189

 Mehmed Vehbi ise kelimeyi A„râf 98, Tâhâ 

119, Nâziât 46, ġems 1 Duhâ 1‟de kuĢluk vakti
1190

 Tâhâ 59‟da halkın toplandığı kuĢluk 

zamanı
1191

 olarak anlam vermiĢtir. Mukâtil‟in üç vecihte açıkladığı kelimeyi Mehmed 

Vehbi, kuĢluk vakti olarak zikretmiĢtir. 

Mehmed Vehbi‟nin Mukâtil‟in eserinde bulunmayan bazı kelimeler nezdinde farklı 

âyetlerde farklı manalar verdiği yerler de bulunmaktadır. Örneğin tesbîh kelimesi 

bunlardan bir tanesidir. Kalem 28‟deki  ُْٛرغَُجِّؾ “tesbîh” kelimesi ile muradın inĢaallâh 

lafzı olması ihtimal dâhilindedir demiĢtir. Ayrıca Ebussuûd‟un kelimeyi günahtan tevbe 

etmek anlamında yorumladığı görüĢünü de naklederek bu manaya da dikkat çekmiĢtir.
1192

 

Bir sonraki âyette yer alan سَثَِّٕب َْ  ibâresindeki tesbihle kastedilenin namaz olduğunu عُجْؾَب

Ġmâm-ı Hasan‟dan nakletmiĢtir.
1193

 Yine Ġsrâ 44‟deki  ُْ ُٙ َْ رغَْج١ِؾَ ُٛٙ  ibâresindeki tesbîh لَا رفَْمَ

için “nekâisten münezzeh olduğunu beyân etmektir” ve “cümle mahlûkâtın tekellüm 

sûretiyle tesbîh etmeleridir” Ģeklinde iki muhtelif mana zikretmiĢtir.
1194

 Diğer farklı bir 

kelime mess‟tir. Müfessir,  َبء َّ غَْٕب اٌغَّ َّ أََّٔب ٌَ َٚ
1195

 âyetinde mess kelimesi lügat itibariyle 

dokunmak anlamına gelse de buradaki anlamı aramak manasında olma ihtimali de vardır 

                                                           
1183

 Mukâtil b. Süleymân, el-Vucûh ve’n-nezâir, 202-203. 
1184

 Mukâtil b. Süleymân, el-Vucûh ve’n-nezâir, 77. 
1185

 Mukâtil b. Süleymân, el-Vucûh ve’n-nezâir, 77. 
1186

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/95 
1187

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/211. 
1188

 Mukâtil b. Süleymân, el-Vucûh ve’n-nezâir, 77; Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/167; 5/11; 

14/426. 
1189

 Mukâtil b. Süleymân, el-Vucûh ve’n-nezâir, 201-202. 
1190

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/121; 9/348-349; 15/388, 497, 512.  
1191

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/245. 
1192

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/139-140. 
1193

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/141. 
1194

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/58. 
1195

  el-Cin 72/8. 



184 

 

demiĢtir. Mehmed Vehbi mananın böyle olmasına, cinlerin meleklerden söz aramak ve 

dinlemek için semâya gitmelerini ve iĢittiklerini de kâhinlere haber vermelerini delil 

göstermiĢtir.
1196

 Bakara 80‟deki غََّٕب   َّ ْٓ رَ ٌَ  için ise dokunmak anlamını vermiĢtir.
1197

 

4.17. Hulâsatu’l-Beyân’da Kısâsu’l-Kur’ân 

Kıssa kelimesi lügatta “birine bir haberi bildirmek, bir Ģeyi kesmek, kırkmak, izini takip 

etmek, ödeĢmek, hikâye etmek”
1198

 gibi anlamlara gelen َـ   k-s-s kökünden türetilmiĢ لَقَ

isimdir. Kur‟ân-Kerîm‟deki önceki kavimlere ait haberler ve bunları inceleyen ilme 

denilmektedir.
1199

 

Mehmed Vehbi, Hz. Peygamber‟in hayatı baĢta olmak üzere, Kâbil ve Hâbil, „Ad, 

Semûd, Medyen kavimleri, Hz. ġu„ayb ve Eyke halkı, Hz. Mûsâ, Kârûn, Ashâb-ı Kehf, 

Hârut ve Mârut, Ashâb-ı Ress, Sebe‟, „Üzeyr, Zülkarneyn, Fîl olayı gibi pek çok kıssaya 

değinmiĢ, yer, Ģahıs, zaman ve olayın muhtevası hakkında bilgiler vermiĢ, sosyal ve 

siyâsî hayata dair notlar düĢmüĢtür. Ayrıca Mehmed Vehbi, pek çok kıssa bağlamında 

kıssanın gayesi ve hikmetine dair görüĢlerini belirtmiĢtir. O genel olarak kıssaların Hz. 

Peygamberi ve hakkında Müslümanları tesliye gayesi taĢıdığını da belirtmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, bazı kıssaları anlatırken kıssada yer alan kiĢilerin isimleri, yaĢadıkları 

mekânları gibi konularda bilgiler vermiĢtir. Bu bilgilerin çoğunu kaynak olarak kullandığı 

tefsîrlerden nakletmiĢtir. Bununla beraber kaynak belirtmediği yerler de mevcuttur. 

Örneğin Yûsuf sûresinin tefsîrinde Hz. Yûsuf‟un ailesinden bahsederken Ebussuûd 

Efendi‟den nakille Yehûda, Rûbil, ġem„ûn, Lâvey, Reyalûn, Denye ve YeĢcur adlı 

kardeĢlerin annelerinin Yûsuf‟un teyzesi Liyâ olduğunu; Vedân, Neftali, Câd ve ÂĢir‟in 

ise Zülfe ve Belher isminde iki cariyeden doğduklarını, Yûsuf ve Bünyâmin‟in ise 

annelerinin Râhil olup on bir yıldızla tâbir olunan kiĢilerin bunlar olduğunu 

söylemiĢtir.
1200

 Kalem sûresi 17-23. âyetlerde anlatılan ashâbu‟l-cennet ile muradın 

Yemen‟in San„a Ģehri civarında bir bahçenin sahipleri olduğunu Râzî tefsîrinden 

nakletmiĢtir.
1201

 Nûh sûresi 28‟de “Mü‟min olarak beytime girenler ile mü‟min erkekler 

                                                           
1196

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/235-236. 
1197

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/160. 
1198

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/52-15; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 8/229-255; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/458; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/55; el-Cevherî es-Sıhâh, 3/5255-1053; Ġbn 

Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 6/522-524; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/85-83; Ġbn Manzûr, 

Lisânu’l-‘Arab, 5/3650-3653; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 675-675. 
1199

  Ġdris ġengül, “Kıssa”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2022), 25/498-500. 
1200

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/7-8. 
1201

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/135. 



185 

 

ve mü‟min kadınlar”
1202

 ifadesinde Nûh‟un beytinden kastedilen mescidi, gemisi ya da 

hâne-i saâdeti olabilir. Müfessir teĢbîh yoluyla beytten muradın din olma ihtimali 

görüĢünün de mevcut olduğunu belirtmiĢtir. Mehmed Vehbi aynı âyette mü‟min olduğu 

zikredilen kiĢilerin Hz. Nuh‟un babası Lemek, Vâlidesi EnuĢ, kızı Semha, Hz. N‟uh ile 

Hz. Âdem arasında geçmiĢ olan pederler olmak üzere on kiĢi oldukları bilgisini 

kaydetmiĢtir.
1203

 Ancak bu bilgilerin kaynağını belirtmemiĢtir. Yâsin sûresi 13-27. 

âyetlerde dile getirilen karye halkını tevhîde davet için gönderilen resûlün ve onlara 

destek olan bir zatın kavmiyle mücâdelesini anlatırken çeĢitli tefsîrlerden nakiller yapmak 

suretiyle âyette belirtilen karyenin Antakya, elçilerin Hz. „Ġsâ‟nın elçileri, onlara destek 

olurken canından olan kiĢinin Habîb-i Neccâr adında bir zat olduğunu belirtmiĢ ve hâdise 

hakkında malûmat vermiĢtir. Mehmed Vehbi, Habîb‟in mesleği hakkında dülger, çamaĢır 

yıkayıcı ya da ipekten elbise dokuyucu olduğuna, kazancını her gün ikiye bölüp bir 

kısmını fakirlere sadaka olarak tasadduk, diğer kısmı ile de ailesini geçindirdiğine dair 

rivâyetler olduğunu söylemiĢtir. Ayrıca Habîb-i Neccâr‟ın âbid, zâhit bir kimse olduğunu, 

kabrinin Ģu an Antakya‟da bulunduğunu da eklemiĢtir. Mehmed Vehbi, kıssanın 

hikmetleri üzerine de yorumlar da bulunmuĢtur. Buna göre Habîb‟in kavmine karĢı 

mücadelesinin takdire Ģayan olduğunu belirterek, âyette onun söylediği cümlelerde 

kabahati kendine bulup nefsini ta‟yîb ve halkına uyarı manası içermesi hasebiyle bu 

vazifenin en güzel meslek olduğunu söylemiĢtir. Zira Mehmed Vehbi‟ye göre 

dinleyenlerin kusurlarını kendine isnâd edip sarf-ı kelâmda bulunmak muhâtap kitlenin 

öfkesini teskîn etmekte ve dolayısıyla hitâp daha etkili olmaktadır. Yine ona göre her 

mü‟min böyle olmalıdır. Mehmed Vehbi, son olarak Ģehit olan Habîb-i Neccâr‟a  َخ َّ الله  سَؽْ

اعِؼَخً ٚأََب اللََّّ ؽَ  َٚ خً  َّ .Ģeklinde duâ ve niyazda bulunmuĢtur  فَبػَخً سَؽْ
1204

   

Buruc 4‟teki bildirilen ashâbu‟l-uhdûd kıssası hakkında geniĢ malumat vermiĢtir.  

Öncelik olarak Razî‟nin Ebussuûd Efendi‟nin bu âyette belirtilen ashâb-ı uhdûd 

ifadesinin mücmel olduğunu beyân eden görüĢlerini nakletmiĢtir. Akabinde kıssayı Hz. 

Suheyb‟den nakledilen bir hadîsle ile anlatmıĢtır. Ayrıca müfessirlerin çoğunun bu âyetin 

tefsîrinde bu hadîsi referans aldıklarını da eklemiĢtir. Mehmed Vehbi, kıssayı “zaman-ı 

sâbıkta bir padiĢah kendine tabi olanların Rabbisi olduğunu iddia ederdi. Kendine 

mensûp olan sâhir ihtiyarlamaya baĢlayınca vefât ettiği zaman yerinde kalacak bir kimse 

bulunmasını tasavvur ederek sihir öğrenmek üzere bir çocuğu o ihtiyar sâhire gönderdi. 

                                                           
1202

 Nûh 71/28. 
1203

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/226-227. 
1204

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,12/236-240. 



186 

 

Çocuk sihir öğrenmek üzere gidip gelirken yol üzerinde mü‟min bir râhipten ta„allüme 

baĢlar ve râhipten aldığı feyz üzere îmân eder ve zühd-ü takvâ ile muttasıf ehl-i dil ve 

erbâb-ı kerâmetten mü‟min-i kâmil olur. Hastaları tedâviye baĢlar. Tedavi edeceği 

hastaları îmâna dâvet eder, onlar da îmân ederler. Melik çocuğu ve ona tâbî olanları 

menetmek isterse de muvaffak olamayınca sahrada çukurlar kazdırır, içine ateĢler 

yaktırır. AteĢin alevi semâya ser çektiği zaman kendine tâbî olmayan ehl-i îmânı o 

çukurlara atar ve yakar. Lâkin ehl-i îmânı ateĢe atınca Cenâb-ı Hâk ateĢe varmaksızın 

onların ruhlarını kabızla ateĢten halas eder. Fakat melik ve ona tâbî olanları çukurlardan 

etrafa püsküren ateĢlerle Cenâb-ı Hâk yakar. ĠĢte bu sûretle onları ihlâk ettiğini bu âyetle 

beyan buyurmuĢtur. Binaenaleyh ashâb-ı uhdûdla murad o padiĢahla ona tâbî 

olanlardır.”
1205

 Mehmed Vehbi, bu kıssanın Hz. Peygamber ve Müslümanları tesliye ve 

Mekke ehline de tehdid olduğunu “Ey ehl-i Mekke! Nasıl ki ashâb-ı uhdûd mü‟minlere 

ezâ ederken kendi ezâları kendi aleyhlerine döndü. Siz de küfürde ve Müslümanlara 

ezâda ısrar ederseniz mü‟minler hakkında kurduğunuz dolaplar ve düĢündüğünüz hileler 

kendi ayağınıza dolaĢır. Ey mü‟minler! Ashâb-ı uhdûdun ezâlarına sabreden Müslümanlar 

nasıl ki derecâta nail oldularsa siz de sabrınız sebebiyle derecâta nail olacaksınız”
1206

 

cümleleriyle ifade etmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, Hz. Peygamber‟in hayatından, yaĢadığı toplumdan ve savaĢlarından da 

bahsetmiĢtir. Tevbe 40. âyet bağlamında Hz. Peygamber‟in Mekke‟den Medîne‟ye 

hicretini etraflıca anlatmıĢtır. Mehmed Vehbi, müĢriklerin darunnedvede Hz. 

Peygamber‟e suikast planladıklarını, yol arkadaĢının Hz. Ebûbekir olduğunu, Sevr‟de 

saklandıkları, güvercinler yuva yaptığı ve örümcek ağ yaptığı için müĢriklerin onları 

bulamadığı, Medîne‟deki Müslümanların Hz. Peygamber‟i karĢılamaları, Mescid-i 

Nebevî‟nin inĢası baĢta olmak üzere detaylı bir Ģekilde hicreti anlatmıĢtır.
1207

 

Cin Sûresi 1. âyet bağlamında Ġbn „Abbâs‟tan nakledilen bir rivâyeti kaydetmiĢtir. Buna 

göre olay Hz. Peygamber „Ukaz Panayırı‟na yolculuk yaparken Nahle‟de konakladıkları 

bir sırada sabah namazı vaktinde gerçekleĢmiĢtir. Rivâyete göre cinnler Tihâme ve Hicâz 

cihetlerine memur olarak gelmiĢler, Hz. Peygamber‟in okuduğu Kur‟ân‟ı iĢitince îmân 

etmiĢler ve bunu kendi tâifelerine haber vermiĢlerdir. Mehmed Vehbi, Hz. Peygamber‟in 

burada cinleri fiziksel olarak görmediğini de eklemiĢtir. Ancak Müfessir, Ġbn Mes„ûd‟dan 

Hz. Peygamber‟in mevki ve zaman itibariyle farklı bir yerde cinlerle sohbet edip Kur‟ân 

                                                           
1205

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/441-443. 
1206

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/443. 
1207

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/62-65. 



187 

 

öğrettiğine dair baĢka bir rivâyet nakletmiĢtir. Açıklamalarının sonunda Mehmed Vehbi 

ikinci olayın olma ihtimalini Ahkâf sûresindeki âyetleri referans göstererek olabilirliğine 

hükmetmiĢtir.
1208

  

4.18. Hulâsatu’l-Beyân’da Ġ‘câzu’l-Kur’ân 

Ġ„câz kelimesi lügatta “aciz kalmak, aciz bırakmak, gücü yetmemek, yaĢlı olmak, birini 

birĢeyden alıkoymak”
1209

 gibi anlamlara gelen  َػَغَض „a-c-z kökünden türetilmiĢ if„âl 

vezninde mastardır. Mu„cize ise meydan okuma manasına gelen olağanüstü durumlar 

olarak tanımlanmıĢtır. Hissi ve aklî olarak sınıflandırılmaktadır. Bu meyanda geçmiĢ 

ümmetlerden Hz. Sâlih‟in devesi, Hz. Mûsâ‟nın „asâ‟sı ile Ġsrâiloğullarına gelen 

mu„cizelerin çoğu hissîdir. Yani duyu organları ile algılanabilir. Ġslâm ümmetine ise genel 

olarak aklî mu„cizeler gelmiĢtir. Hz. Peygamber bu hususta kendisine mu„cize olarak 

vahyin yani Kur‟ân‟ın verildiğini bildirmiĢtir.
1210

 Kur‟ân-ı Kerîm‟de bildirilen bazı 

âyetlerin de tehaddi içermesi onun mu‟ciz olduğunu gösteren delildir.
1211

 

Mehmed Vehbi, Kur‟ân‟da tehaddi içeren bazı âyetler bağlamında Kur‟ân‟ın mu‟ciz bir 

kelâm olduğuna dair açıklamalarda bulunmuĢtur. Bakara 23‟te Kur‟ân‟ın hakîkat 

olduğunda Ģüphe duyanlara yapabiliyorlarsa benzeri bir sûre getirmeleri “Onun bir 

benzerini getirin” âyetiyle teklif edilmektedir. Mehmed Vehbi, buradaki فَؤرُْٛا emrinin emr-

i tacizi olduğuna vurgu yaparak, vahyi inkâr edenlerin benzer bir sûre getirmelerine 

imkân olmadığına iĢaret için zikrolunduğu söylemiĢtir. Mehmed Vehbi‟ye göre  ِٗ ٍِ ضْ ِِ  

lafzındaki zamir ise Kur‟ân‟a râcî olup Kur‟ân‟ı fesâhat belâgat, tertip, uslüp, az lafızdan 

çok manalar çıkarılması gibi konularda füsahâ ve bülegâyı aciz kılabilecek bir benzerinin 

getirilmesi emredilmektedir.
1212

 Yunûs 38. âyette  ِٗ ٍِ ضْ ِِ  Ģeklinde benzer âyet فَؤرُْٛا ثغُِٛسَحٍ 

bağlamında ise Mehmed Vehbi, daha kısa izah getirerek kâfirlerin benzer sûre 

getiremeyeceklerini beyân sadedinde “fesâhat ve belâğatta ve hüsn-ü intizamda Kur‟ân‟a 

müsâvî bir âyet bile getiremedikleri meydandadır”
1213

 demiĢtir. 

Yine Mehmed Vehbi, Hûd 13‟teki “Onun benzeri on sûre getirin” ifadesi bağlamında 

Kur‟ân‟ın fesâhat ve belâgat yönüyle birlikte gaybden haber verdiği için insanların 

                                                           
1208

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/228-229. 
1209

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 5/555-556; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 5/259-255; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/34; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 4/535-234; el-Cevherî es-Sıhâh, 3/883-885; 

Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 5/598-325; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/635-636; Ġbn 

Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 4/2816-2819; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 547-548. 
1210

 es-Suyûtî,  el-İtkân, 4/3.  
1211

 el-Bakara 2/23; Yûnus 10/38; Hûd 11/13; el-Ġsrâ 17/88. 
1212

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/65. 
1213

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/228. 



188 

 

benzerini getirmekten „âciz kılan bir kitap olduğunu beyân etmiĢtir. Bir baĢka ifadeyle 

Kur‟ân‟ın mu„ciz olmasının sebebi ilimlerin çoğunu kapsaması dolayısıyla insanların 

benzeri bir sûre getirmeye muktedir olamayıĢlardır. Yüce Allâh bu âyette insanların bu 

hususta kudretlerinin olmayıĢını beyân etmiĢtir. Ayrıca buradaki  ٍس َٛ  lafzı cemî olduğu عُ

halde  ًِ ضْ ِِ  kelimesinin müfred olması sûrelerden her biri anlamında olmasından dolayıdır. 

Yani on tane sûre getirin ki her biri hem fesâhat hem de belâgatta Kur‟ân‟daki sûrelerle 

benzer olsun anlamındadır.
1214

 Kur‟ân‟ın benzerini getirmek için tüm insanlar ve cinler 

bir araya gelseler yine baĢarılı olamayacakları Ġsrâ 88‟de  ِٗ ٍِ ضْ ِّ َْ ثِ ِْ لَا ٠َؤرُْٛ ٌْمشُْآَ َ٘زاَ ا  cümlesiyle 

bildirilmiĢtir. Mehmed Vehbi de âyetin yorumunda “mislini getirmek kudreti beĢerden 

hâriçtir ki mahlûk kelâmı olmaktan çok yüksektir. Çünkü Kur‟ân‟ın nazmı, elfâz ve 

âyetlerinin birbirine rabtı, mugayyebâttan haber vermesi mu„cîzdir. Binâenaleyh 

belâgatın en yüksek tabakasından olduğu cihetle beĢerin söyliyebileceği sözlerden 

değildir”
1215

 demiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin açıklamalarına dikkat edildiğinde Kurân‟ın 

mu„cize oluĢu ile ilgili âyetlerde fesâhat, belâgat yönü, mugayyebâttan haber vermesi, 

ilâhi bir kelâm olduğu ve dolayısıyla benzerinin ortaya konulmayacağı Ģeklinde önceki 

müfessirlerin görüĢlerine benzer yorumlar yaptığı görülmektedir. 

4.19. Hulâsatu’l-Beyân’da Sayılar 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de pek çok âyette sayılara yer verilmiĢ, sayılar üzerinden insanlar tergîb, 

tebĢîr, tehdît ifade eden mesajlarla uyarılmıĢtır.
1216

 Örneğin Müddessir sûresi 30‟da 

cehennemdeki on dokuz melekle kâfirler tehdid edilirken,
1217

 En„âm 160‟da iyilik 

yapanlara yaptıklarının on katı mükâfat verileceği ifade edilerek tebĢir edilmiĢtir.
1218

 

Bununla beraber zikredilen sayılar bazen mecazî, bazen de hakikî anlamda kullanılmıĢtır.  

Müfessir, Me„âric 4‟deki “Miktarı elli bin olan gün”
1219

 ifadesinde elli bin sayısının 

takdir sûretiyle olduğunu söylemiĢtir. Mehmed Vehbi‟ye göre bu hesap kıyâmet 

günündeki hesaba hastır. Ġnsanların hesabıyla en zeki ve en iyi hesap bileni kıyâmet 

gününde bu iĢle meĢgul olsa elli bin sene de tamamlar demek anlamındadır. Değilse o 

                                                           
1214

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 7/318. 
1215

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 9/112. 
1216

  Kur‟ân‟daki sayılar konusunda bk. Mehmet AltuntaĢ, Mekkî Surelerde Sayılar, (Ankara: Ġlâhiyat 

Yayınları, 2019); Mehmet AltuntaĢ, Medenî Sûrelerde Sayılar, (Ankara: Ġlâhiyat Yayınları, 2022); 

Mehmet AltuntaĢ, “Mukâtil b. Süleymân‟in Ayetlerin Tefsirinde Kullandığı Sayılar”, Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, 14/76, 2021, s. 801-811. 
1217

  el-Müddessir 74/30. Ondokuz melek için bk. AltuntaĢ, Mekkî Surelerde Sayılar, 79-994. 
1218

 el-En „âm 6/160. On kat mükâfat için bk. AltuntaĢ, Mekkî Surelerde Sayılar, 61-66. 
1219

 el-Me„âric 70/4. Bk. Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/184. 



189 

 

gün muhasebe elli bin sene sürecek anlamında değildir. Yüce Allâh hesabı dünya 

günlerinin yarısı kadar bir sürede tamamlayacaktır.
1220

 

Allah‟ın insanı bir diĢi ile bir erkekten yarattığı, hayvanlardan sekiz çift yarattığı ve anne 

rahminde insanın üç karanlık evrede çeĢitli safhalardan geçirildiği, Zümer 6. âyette bir, üç 

ve sekiz sayıları zikredilmiĢtir. Mehmed Vehbi, buradaki bir sayısını ifade eden nefs-i 

vâhid ile murâdın Hz. Âdem, zevcinden Hz. Havvâ olduğunu Râzi ve Hâzin‟den 

nakletmiĢtir. Hayvanlardan sekiz çiftten kastedilen ise erkek ve diĢiden oluĢan koyun, 

keçi, deve ve sığır olduğunu söylemiĢtir. Mehmed Vehbi‟nin beyanına göre zulümât-ı 

selâse/üç karanlık evreden birincisi nutfe Ģeklinde babasının sulbünde bulunmaktır. Ġkinci 

evre vakti geldiğinde ana rahmine intikal etmek, üçüncü ve son evre ise ana rahminde 

uyuĢmuĢ kan olarak bir süre durup çocuk Ģeklini aldıktan sonra annesinin karnına 

çıkmaktır. Mehmed Vehbi, babanın sulbü, annenin karnı ve rahminin üçünün de karanlık 

olduğunu söylemiĢtir.
1221

 

4.20. Hulâsatu’l-Beyân’da Emsâlü’l-Kur’ân/Durûb-u Emsâl 

Mesel kelimesi lügatta “ayak üzerinde dikilmek, bulunduğu yerden ayrılmak, benzemek, 

benzetmek, fazilet sahibi olmak, temsil etmek, atasözü ya da kıssa gibi Ģeyleri beyân 

etmek, bir Ģeyi benzeriyle tasvir etmek, heykel yapmak”
1222

 gibi anlamlara gelen  ًَ ضَ َِ  m-s-l 

kökünden mastardır. Emsâl ise mesel kelimesinin çoğuludur. Durûb ise darb kelimesinin 

çoğulu olup lügatta “vurmak, bir kimseyi bırakmayacak Ģekilde tutmak, gaza ya da ticaret 

maksadıyla yola çıkmak, sefere çıkmaktan vazgeçip mukim olmak, bir Ģeyi diğerine 

katmak, suda yüzmek, bir Ģeyden yüz çevirmek, çadır dikmek, kazık çakmak, mühür 

vurmak, dokunmak, üflemek, soğuk vurmak”
1223

 gibi anlamlara gelen  َمَشَة d-r-b 

kökünden mastardır. Darb-ı mesel/durûb-u emsâl ise darb ve emsâl kelimelerinden oluĢan 

bir terkip olup misal getirmek, örnek göstermek anlamlarına gelir. Emsâlü‟l Kur‟ân ise 

Kur‟ân‟daki misalleri inceleyen ilimdir. Rûm 58 ve „Ankebût 43. âyette Yüce Allâh 

âyetlerde misaller verdiğini ve bunun insanların düĢünüp iyice anlamaları gayesini 

                                                           
1220

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/184-185. 
1221

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/12-13. 
1222

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 8/558-559; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 55/72-74; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/453-414; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 5/596-297; el-Cevherî es-Sıhâh, 

5/5856; Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 52/559-563; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/593-

194; Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 5/4132-4136; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 

758-762. 
1223

 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, 7/32-34; el-Ezherî, Tehzîbu’l-luga, 55/54-58; Sâhib b. „Abbâd, el-

Muhît fi’l-luga, 5/596; Ġbn Fâris, Mu‘cemu mekâyîsi’l-luga, 3/397-400; el-Cevherî es-Sıhâh, 5/568-170; 

Ġbn Sîde, el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam, 8/586-595; ez-ZemahĢerî, Esâsu’l-belâga, 5/577-578; Ġbn 

Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, 4/2565-2570; er-Râgıb el-Ġsfehânî, el-Mufredât fī garîbi’l-Kur’ân, 505-506. 



190 

 

taĢıdığı bildirmiĢtir.
1224

 ġeyh Ġzzetin‟e göre emsâlü‟l-Kur‟ân ibret ve insanlara nâsihat 

için zikredilmiĢtir. Bazı âlimelere göre ise Kur‟ân‟daki meselden maksat hatırlatma, 

nasihat, teĢvik etme, nehy, ibret, kastedilen manayı idrâk etme, somut örnek vermedir. 

Mesel sayesinde beĢ duyu organı olayları daha iyi kavrar. Bu yönüyle emsâl bilinenle 

bilinmeyen arasında irtibat sağlayıp benzetme yoluyla öğretme gayesi taĢır.
1225

 

Kur‟ân‟daki meseller mesel yönü açık ve kapalı olmak üzere iki kısımda tasnif edilmiĢtir. 

Açık mesele, لَذَ َٔبسًا ْٛ ًِ اٌَّزِٞ اعْزَ ضَ َّ ُْ وَ ُٙ ضٍَُ َِ  “Onların misali, bir ateĢ yakan insan gibidir”,
1226

 

kapalı mesele örnek ise   ِٗ ًْ عُٛءًا ٠غُْضَ ثِ َّ ْٓ ٠ؼَْ َِ  “Kötülük yapan cezasını çeker”
1227

 âyetleri 

örnek olarak verilebilir.
1228

  

Mehmed Vehbi ise durûb-u emsâl‟in bir meseleyi açıklamak sûretiyle muhataplarını 

tergîb ve tenfir için mâkul olan bir durumu husûsî durum ya da husûsî olan bir durumu 

baĢka husûsî bir durumla örneklemesi olarak tanımlamıĢtır.
1229

 Bakara 26‟daki “Allah, bir 

sivrisineği, ondan daha da ötesi bir varlığı örnek olarak vermekten çekinmez” âyeti 

bağlamında Kur‟ân‟da bulunan darb-ı meseller hakkında hakkında insanların iki fırka 

olduğunu birincisinin Allah‟ın indirdiğine inanan ve bu tür emsâllerle hidayet bulan imân 

ehli, ikincisinin ise durûb-u emsâli inkârla dalâletleri artan eden kâfirler olduğunu 

söylemiĢtir. Mehmed Vehbi‟ye göre îmaânın gayesi hidâyet ve küfrün gayesi dalâlet 

olduğunu Yüce Allah bu âyette bildirmiĢtir.
1230

 Yine Ġbrâhîm 45‟teki “Size misaller de 

vermiĢtik”
1231

 âyeti bağlamında ise darb-ı mesellerin ibret için ve Kur‟ân‟da insanlar için 

her türden meselin olduğunu ifade eden Kehf 54. âyet bağlamında bağlamında mesellerin 

insanların maslahat ve faydalarına iĢaret olduğuna ve onları ikaz anlamı taĢıdığına iĢaret 

olduğunu söylemiĢtir.
1232

 Ayrıca Mehmed Vehbi, darb-ı mesellerden ancak ilim ve akıl 

sahibi kimselerin ibret alabileciğini, tefekkürleri sayesinde faydalarına ve zararlarına olan 

Ģeyleri idrak edip ona göre amel edeceklerini ifade etmiĢtir.
1233

 Müfessir, daha pek çok 

âyette durûb-u emsâlin gaye ve hikmetleri üzerine görüĢlerini beyân etmiĢtir.
1234

 

                                                           
1224

 el-„Ankebût 29/43; Rûm 30/58. 
1225

 es-Suyûtî, el-İtkân,  4/44-45. 
1226

 el-Bakara 2/17. 
1227

 Bk. es-Suyûtî, el-İtkân, 4/46. 
1228

 es-Suyûtî, el-İtkân,  4/46, 49. 
1229

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/73. 
1230

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/75. 
1231

 Ġbrâhîm 14/45. 
1232

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,196-197. 
1233

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/21. 
1234

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 6/215; 7/297; 8/2, 4, 115, 238; 9/64, 129, 136, 196; 11/238, 272, 

319-320, 404; 13/238; 14/473; 15/290. 



191 

 

Müfessir‟in Kur‟ân‟daki bazı âyetleri açık izahlarda bulunmasa da kapalı ve açık 

meseller kategorisinde değerlendirdiği anlaĢılmaktadır. Örneğin kedisine hidâyet yolu 

belli olduktan sonra ona tabi olmayan kimselerin akıbetlerinin cehennem olduğu 

bildirilen Nisa 115. âyetini darb-ı mesel kapsamında değerlendirmiĢ “Sürüden ayrılan 

koyunu kurt kapar ve herkes kazdığı kuyuya kendi düĢer” darb-ı meselinin ve bu âyetten 

me‟haz olduğunu söylemiĢtir.
1235

 Yine „Ankebût 3‟teki  رسَْػًب ُْ ِٙ مَبقَ ثِ َٚ âyetindeki رسَْػًب 

kelimesinin her ne kadar kol manasına gelse de burada darb-ı mesel olarak kullanılmıĢ 

olup kuvvet ve kudret manasında olduğunu söylemiĢtir. Türkçe‟de de bu ifadenin kuvveti 

ve kudreti var anlamında “kolu uzun” deyimiyle ifade edilsiğini âyette de tedbiren âciz 

manasında kullanıldığını beyan etmiĢtir.
1236

 Bu açıklamalar ile Suyûtî‟nin bu husustaki 

örnekleri mukâyese edildiğinde Mehmed Vehbi‟nin söz konusu âyetleri kapalı darb-ı 

mesel olarak değerlendirdiği söylenebilir.  

Mülk 22. âyetini “Yüzü üzerine düĢmüĢ olduğu halde yürüyen kimse mi matlûbuna vasıl 

olur, yoksa doğru yoldan ayak üzerinde olduğu halde yürüyen kimse mi vasıl olur?” 

Ģeklinde tercüme eden Mehmed Vehbi, bu âyetin Ebussuûd ve Râzî‟den istifâde ile darb- 

mesel olduğunu beyan etmiĢtir. Buna göre Yüce Allah bu âyette mü‟min ile kâfiri temsîli 

bir anlatımla yerde sürünen ve düz yolda yürüyen olarak ifade etmiĢtir.
1237

 Yine acı ve 

tatlı suya sahip iki denizin birbirine müsâvî olmadığını ifade eden Fâtır 12‟nin de darb-ı 

mesel olduğunu Beyzâvî‟den nakletmiĢtir. Buna göre burada da mü‟min tatlı suyu ve 

faydası çok olan denize kâfir de acı suyu olan denize benzetilmiĢtir.
1238

 Mehmed 

Vehbi‟nin bu âyetleri net bir Ģekilde ifade etmese de açık darb-ı mesel olarak 

değerlendirdiği söylenebilir. 

4.21. Hulâsatu’l-Beyân’da Fedâilu’l-Kur’ân 

Ġslâmi ilimler terminolojisinde fedâilu‟l-Kur‟ân, sevâbu‟l-Kur‟ân ya da menâfi„u‟l-

Kur‟ân gibi isimlerle anılan bu terkib Kur‟ân‟ı, sûrelerini ve âyetlerini okumanın, 

ezberlemenin, öğretmenin üstünlüklerine, faydalarına dair bilgileri âyet ve hadîslerden 

yola çıkarak ortaya koyan ilim dalının adı olarak ifade edilmiĢtir.
1239

  Fedâilu‟l-Kur‟ân 

hususunda te‟lif edilmiĢ eserlere bakıldığında genel olarak Kur‟ân‟ın tamamını ve bazı 

sûre ve âyetleri okumanın, öğretmenin faziletleri üzerine babların açıldığı ve buna dair 

                                                           
1235

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/214. 
1236

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/312. 
1237

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/113-114. 
1238

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/182. 
1239

  Abdullah Aydemir, “Fezâilü‟l-Kur‟ân” Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1995), 12/532-534. 



192 

 

hadîslerin zikredildiği görülür.
1240

 Suyûti, Kur‟ân‟ın tamamı ile bazı sûre ve âyetlerin 

fâziletleri hakkında hadîsler mevcut olsa da bu konuda pek çok mevzû hadîsin de 

olduğunu belirtmiĢtir. O da bu konuyu Kur‟ân‟ın tamamı ve sûreler hakkında vürûd eden 

hadîsler olmak üzere iki kategoride incelemiĢtir.
1241

 Bununla beraber âlimler arasında 

âyet ya da sûrelerin birbiri üzerine üstünlüğü olup olmadığı hususunda ihtilafların olduğu 

da bir gerçektir. EĢ‟arî, Bakıllânî (öl. 403/1013) ve Ġbni Hibban (öl. 354/965) gibi âlimler 

böyle bir ayrımın doğru olmadığını söylemiĢlerdir. Hatta Ġmam Mâlik, bir sûreyi sürekli 

okuyup diğerlerini terketmenin mekrûh olduğunu söylemiĢtir.
1242

  

Kur‟ân‟daki bâzı sûrelerin diğerlerinden efdal olduğunu, bazılarını okumanın faziletlerini 

ifade edenlerden bir tanesi de Mehmed Vehbi‟dir. Örneğin Fâtiha sûresinin diğer sûrelerin 

özeti mesâbesinde olduğundan diğer sûrelerden efdal olduğunu söylemiĢtir. Çünkü Ona 

göre Fâtiha Yüce Allâh‟ı senâ, zikir, ibâdet, Allâh‟tan yardım isteme ve duâ etme 

konularını kapsadığından bütün dînî hususları içermektedir. ġöyle ki “elhamdulillâh” 

cümlesi Yüce Allâh‟ın varlığına ve hamde layık olduğuna delâlat eder. “Rabbi‟l-„âlemin” 

cümlesi de Yüce Allâh‟ın yarattıklarını terbiye ettiğine, onlardaki her türlü durumu 

yarattığına, mekândan, zamandan ve bir mahalle hulûl etmekten münezzeh olduğuna 

delâlet eder. Yine “errahmânirrahîm cümlesi” Allâh‟ın mün‟im ve muhsin olmasını beyân 

ettiğinden hamde layık olduğuna iĢaret etmektedir.
1243

  

Müfessir, Yâsîn sûresinin fazileti hakkında Ġbn „Abbâs‟tan nakledilen rivâyetleri dikkate 

alarak; Yâsîn‟in Kur‟ân‟ın kalbi olduğunu, Allâh rızası için Yâsîn okuyan kimsenin 

günahlarının bağıĢlanacağını, bir kere okumanın yirmi iki kere Kur‟ân‟ın diğer sûreleri 

okumaya denk olduğunu söylemiĢtir. Yine ölüm halindeki bir kiĢinin baĢında Yâsîn 

okunursa her harfi için on melek nâzil olacağını ve ölecek kimsenin huzurunda saf 

bağlayacaklarını, onun için istiğfarda bulunacaklarını, gasl, cenaze namazı defin 

zamanlarında hazır bulunacaklarını ifade etmiĢtir.
1244

 

Müfessir, Ġhlâs sûresinin fazîletini daha önce bahsi geçen “sûre-i ihlâs”, “sûre-i ma„rifet”, 

“sûre-i mahzar”, “sûre-i tevhîd”, “sûre-i esas”, “sûre-i necât”, “sûre-i nûr” isimleri ile 

iliĢkilendirmiĢtir. Buna göre “bir Ģeyin isminin çok olması o isimlerden her birinin ayrı 

                                                           
1240

  Bk. Ebû „Ubeyde el-Kâsım b. Sellâm b. Miskîn el-Herevî, Fezâilu’l-Kur’ân li’l-Kâsım b. Sellâm, thk. 

Mervân el-„Atıyye vd. (DımeĢk - Beyrût: Daru Ġbn Kesîr, 1995), 41-400; Ebû Bekr Ca„fer b. 

Muhammed b. el-Hasen el-Firyâbî, Fezâilu’l-Kur’ân, thk. Yûsuf „osmân Fazlullâh Cibrîl (Riyâd: 

Mektebetu‟r-RuĢd, 1989), 109-241.  
1241

 es-Suyûtî, el-İtkân, 4/120-135. 
1242

 es-Suyûtî, el-İtkân, 4/136. 
1243

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/17-19. 
1244

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/285-286. 



193 

 

ayrı bir fazîlete delâlet ettiği cihetle o Ģeyin fazîletinin çok olmasına delâlet eder” 

demiĢtir. Ayrıca sûreyi kırâat etmenin Kur‟ân‟ın üçte birine denk olduğuna dair pek çok 

hadîs olduğunu ifade etmiĢtir. Bunu da “Kur‟ân‟ın hulâsa-i ahkâmı zâtullâh, sıfatullâhla 

nübüvvet, ahvâl-i dünya ve ahvâl-i âhiretten ibârettir”
1245

 cümlesiyle açıklamıĢtır. 

Mehmed Vehbi, bazı sûrelerde geçen âyetlerin fazîleti hakkında da açıklamalar yapmıĢtır. 

Örneğin Bakara sûresinin 255. âyetinde geçen hayy ve kayyûm isimlerinden yola çıkarak 

bu âyetin ism-i „azâm olabileceğini belirtmiĢtir. Yine mezkûr âyet hakkında sened ve 

kaynak belirtmeden Hz. Peygamber‟in bu âyetin okunduğu evden Ģeytânın kaçacağını, 

sihirle uğraĢanların ve sihrin o hane halkına tesir etmeyeceğini, âyete‟l-kürsiyi okumaya 

devam etmenin abid ve sıddık görevi olduğunu belirten bir hadîs olduğunu beyân 

etmiĢtir. Yine Hz. Peygamber‟in Kur‟ân‟ın seyyidinin Bakara, Bakara‟nın seyidinin ise 

âyete‟l-kürsi olduğunu buyurduğunu ifade etmiĢtir.
1246

 

Yine Felâk ve Nâs sûrelerini okumakla ilgili Hz. Peygamber‟in hastalıktan Ģikâyet 

edenlere tedavi maksadıyla bu sûreleri okunmasını tavsiye ettiğini söylemiĢtir. Hatta bu 

konuda „Umeys kızı Esmâ‟nın Resûlullâh‟ın yanına “Ya Resûlallâh! Ca„fer‟in 

çocuklarına süratla isâbet-i ayn vâkî oluyor, ben efsûn yapayım mı?” deyince Resulûllah. 

Evet! Yap. Zira kaderi ileri geçer birĢey olsaydı isâbet-i ayn olurdu” dediğini zikretmiĢtir. 

Mehmed Vehbi, Kur‟ân ve hadîslerle olan efsûnun câiz, bunların harici Ģeylerle yapılan 

efsûnun haram olduğunu söylemiĢtir.
1247

  

4.22. Hulâsatu’l-Beyân’da Ġsrâiliyyât 

Ġsrâiliyyât kelimesi isrâiliye kelimesinin çoğuludur. Kur‟ân-ı Kerîm‟de kırk üç âyette 

geçen benî Îsrâil/Ġsrâîloğulları
1248

 ifadesinden anlaĢılmaktadır ki isrâîl kelimesi Hz. 

Ya„kûb‟a nisbet edilmektedir. Bu da onun diğer adı ya da lakabı olduğunu göstermektedir. 

Ġsrâil kelimesi Ġbrânice kökenli bir kelime olup „Arapça „Abdullâh, Türkçe Allâh‟ın kulu 

manasına gelmektedir. Ġsrâiliyyâtın neleri kapsadığı konusunda çeĢitli görüĢler mevcut 

olsa da genel anlamıyla baĢta Yahûdi kültürü olmak üzere, diğer dinlere ait birtakım 

kıssa, efsane, olay gibi haberlere denilmektedir ki bu haberler Hz. Peygamber‟e, sahâbe 

ya da onları takip eden kiĢilere izâfe edilmek sûretiyle tefsîre dâhil edilmiĢtir. Bilhassa 

Yahûdi kültürüne atfen Ġsrâiliyyât denilmesinin sebebi ise Yahûdi kaynaklarından 

aktarılan nakillerin çok olmasıyla iliĢkilendirilmiĢtir. Ġsrâiliyyât çeĢitli açılardan 

                                                           
1245

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/638-639. 
1246

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 2/237. 
1247

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/649. 
1248

 el-Bakara 2/40, 47, 122, 211; Al-i „Ġmrân 3/49, 93, 147; en-Nisâ‟ 4/6; el-Mâide 5/13, 32, 70. 



194 

 

sınıflamaya tâbî tutulmuĢtur. Sened ve metin bakımından sahih ve zayıf olarak tasnif 

edilmekle beraber tamamen uydurma haberleri ifade bir üçüncü ketagorinin de dâhil 

edilmesi ile üç sınıfta incelenmiĢtir. Ayrıca Ġslâmi ilkelerle çeliĢip çeliĢmememesi, tasdik 

ve tekzîb açısından net bir yargı ortaya konulamaması açısından da kategorize edilmiĢtir. 

Ancak tasnifin; makbul/kabul edilen, merdûd/redddedilen ve kabul ve reddin hâricinde 

kalan isrâiliyyat olmak üzere üç baĢlıkta incelenmesi daha etraflı gözükmektedir. 

„Abdullâh Ġbn „Abbâs,  Ebû Hureyre, „Amr Ġbnu‟l-„Âs, „Abdullâh Ġbn Selâm, Temîm ed- 

Dârî, Ka„b b. Ahbâr, Vehb b. Münebbih isrâiliyyât rivâyet edenlerden bazıları olarak 

zikredilmiĢtir. Rivâyetler yaratılıĢ, geçmiĢ kavimlere ait haberler, peygamber kıssaları ve 

âhiret konuları etrafında Ģekillenmektedir.
1249

  

Mehmed Vehbi de zaman zaman isrâîlî rivâyetlere yer vermiĢtir. Bu tür rivâyetleri 

verirken Mehmed Vehbi‟nin bazen rivâyeti sorgulamadan kabul ettiği, bazen zikrettiği 

bilgiyi bilmenin faidesiz olduğunu belirttiği bazen de rivâyeti zikretmekle beraber 

haberin asılsız olduğunu söylediği yerler bulunmaktadır. Örneğin Hz. Ġbrâhîm‟in ölülerin 

nasıl diriltildiğini göstermesi için Rabbine niyazda bulunduğunu anlatan kıssa
1250

 

bağlamında Râzî‟den ve Beyzâvî‟den nakille âyette belirtilen dört kuĢun cinsini tavus, 

karga, horoz ve güvercin olarak belirtmiĢ, bu hususta hiçbir itiraz ya da tenkitvâri cümle 

zikretmemiĢtir.
1251

 Hatta bu rivâyeti kabul eder nitelikte Beyzâvî‟den “tezyînât-ı dünyaya 

muhabbeti azaltmak ve Ģehevât-ı nefsâniyeyi öldürmek lazım olduğuna iĢaret için zâhiri 

gayet ziynetli olan tavus, Ģiddet-i hücûm ve teheyyüce sebep olan kuvve-i gazabiyeyi 

öldürmek lazım olduğuna iĢaret için kuvve-i gazabiyesi gâlip olan horoz, hisset ve 

denâet-i tab„ı öldürmek lazım olduğuna iĢaret için denâet-i tab„da darb-ı mesel olan 

karga, heva ve hevesi izâlenin lüzûmuna iĢaret için güvercin ihtiyar olunmuĢtur”
1252

 

cümlesini nakletmiĢtir. Bu kuĢların cinsleri ile ilgili rivâyetler çoktur. Örneğin Mukâtil, 

dört kuĢu horoz, ördek, karga güvercin,
1253

 Ġbn Kesîr, turna, tavus, horoz, güvercin
1254

 

olarak kaydetmiĢtir. Bu rivâyetlerin Kur‟an‟dan ve sünnetten referansı olmadığı gibi 

                                                           
1249

  Ebu‟l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî, Tefsîru’l-Besît, Muhakkinin Mukaddimesi, thk. 

Komisyon („Imâdetu‟l-Bahsi‟l-„Ilmî - Câmi„atu‟l-Ġmâm Muhammed b. Suûdi‟l-Ġslâmiyye, h. 1430), 

1/280- 282; Muhammed b. Muhammed b. Süveylem  Ebû ġuhbe, İsrâiliyyât ve’l-mevzûât fî kutubi’t-

tefsîr, (b.y.: Mektebetu‟s-Sunne, ts.), 12-13; Abdullah Aydemir, Tefsirde İsrâiliyyât, (Ankara: Diyanet 

ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları,1979), 6-7; Ġbrahim Hatiboğlu, “Ġsrailiyyat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001), 23/195-199. 
1250

 el-Bakara 2/260. 
1251

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,2/248-249. 
1252

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,2/249. 
1253

 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 1/219. 
1254

  Ebu‟l-Fidâ‟ Ġmâdüddîn Ġsmâ„îl b. ġihâbiddîn Ömer b. Kesîr, Tefsîru’l-Kurâni’l-‘azîm, thk. Sâmî b. 

Muhammed es-Selâme (b.y.: Dâru Tayyibe li‟n-NeĢr ve‟t-Tevz„î,  1999), 1/689. 



195 

 

kaynaklarımıza nasıl dahil edildiği hususunda da kesin bir bilgi bulunmamaktadır. Ayrıca 

dört kuĢun cinslerinin bilgisi Kur‟ân‟da zikredilmediğine göre bu bilgiye vâkıf olmanın 

elzem bir tarafı da yoktur. Âyette dikkat çekilen husus öldükten sonra dirilmenin mutlaka 

olacağıdır.  

Mehmed Vehbi, Ģeytanın Hz. Âdem ve eĢini kandırıp Allah‟ın yasakladığı ağaçtan 

yemelerini sağladığının anlatıldığı Bakara 36‟daki “ġeytan o ikisinin ayağını kaydırdı” 

ifadesi bağlamında Ġblîs‟in tuzağını gerçekleĢtirmek için cennete ne surette girdiği 

hususunda Hâzin ve Kâdî tefsirinden de faydalanarak Ġsrâilî bir rivâyetlere müracaat 

ederek bir kaç muhtelif görüĢ nakletmiĢtir. Buna göre Ġblis‟in Hz Âdem ve eĢini 

kandırmasının keyfiyeti vesvese iledir. Bunu da cennetin kapısı önünden ya da bir hayvan 

sûretinde veyahut dostu olması hasebiyle bir yılan sûretinde cennete girerek 

gerçekleĢtirmiĢtir. Burada Mehmed Vehbi, bu rivâyetleri sıraladıktan sonra bunu bilmenin 

bir önemi olmadığını esas önemli olanın kandırılma suretiyle cennetten çıkarılma 

olduğunu beyân etme anlamında: “Ancak ne sûretle girerse girsin Ģeytânın onlara vesvese 

edip cennetten hurûclarına sebep olduğu kat„idir. Zîrâ sarâhat-ı âyet bunu nâtıktır. Amma 

vesvesenin keyfiyetinde rivâyet muhteliftir. Bizim için savâb olan el „ilmü „indallâh 

demektir. Çünkü vesvesenin keyfiyetini bilmekte bir fâide ve bilmemekte bir zarar 

yoktur”
1255

 demiĢtir. Müfessir‟in takındığı bu tavır bazen isrâilî rivâyetleri zikretse de çok 

üstünde durmadığını göstermektedir. 

Sâd 23-25. âyetlerde bir zatın Hz. Dâvûd‟a gelerek; kardeĢinin 99 koyunu olmasına 

rağmen kendisinin bir koyununa göz dikip kendi koyunlarına katmak istediğini, bu 

sebepten aralarında bu hususta hüküm vermesini talep ettiği; Hz. Dâvûd‟un da kardeĢin 

ona zulmettiği yönünde hüküm verdiği anlatılmaktadır. 24. âyette ise bu olayın Hz. 

Dâvûd‟u imtihan olduğu ifade edilmekte onun da istiğfâr ettiği dile getirilmektedir.
1256

 

Mehmed Vehbi söz konu âyetlerin tefsîrinde Hz. Dâvûd‟un Urya denilen kimsenin 

niĢanlandığı kadını nikâhına aldığından zelle yaptığı ve bu sebepten istiğfâr ettiğini 

söylemiĢtir. Hz. Dâvûd‟un zelleye düĢmesinin ise iki sebebi olduğunu; birincisinin hıtba 

üzerine hıtba yani nikâh üzerine nikâh; ikincisinin doksan dokuz hatunu olduğu halde 

yüzüncüsünü istemesi olarak ifade etmiĢtir. Bu konuda çok rivâyetler varsa da olayın 

                                                           
1255

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 1/95-96. 
1256

 Sâd 38/23-25. 



196 

 

kendisinin belirttiği gibi olduğunu, Urya hakkında anlatılan rivayetlerin aklen ve naklen 

sahih olmadığını belirtmiĢtir.
1257

 

4.23. Bazı Âyetler Bağlamında Sorulan Sorulara Cevapları 

Mehmed Vehbi, bazı âyetler bağlamında kafa karıĢtırıcı soru soranlara karĢı kendine özgü 

cevaplar vermiĢtir. Bu cevapların akla yatkın olanları olduğu gibi çeliĢkili olanları da 

mevcuttur. Örneğin Mülk 5‟te Allâh‟ın gökyüzünü yıldızlarla süslediği anlatılmakta ve 

yıldızları kulak hırsızlığı yapan Ģeytanlara karĢı atıĢ taneciği kıldığı  ِٓ ٌٍِؾ١ََّبه١ِ ب  ًِ َ٘ب سُعُٛ ٍَْٕب عَؼَ َٚ  

ibâresiyle ifade edilmektedir. Mehmed Vehbi, bu ifade bağlamında “Allâh Ģeytânları 

neden semâya çıkmadan değil de semâya çıktıktan sonra yıldızlar vasıtasıyla kovuyor” 

sorusunu reddederek teslimiyet ifade eden bir tavırla “Allâh dilediğini yapar murad ettiği 

Ģeyle hükmeder, biz bu ve benzeri konuların sırrına vakıf olamayız, bunu tetkikle de 

vazifeli değiliz”
1258

 demiĢtir. 

Mehmed Vehbi, Nûh 28. âyetini “Yarabbi! Zâlimlere ziyâde etme illâ helâk ziyâde et” 

Ģeklinde tercüme etmiĢ ve Râzî‟den nakille Allâh‟ın Hz. Nûh‟ûn duasını kabul ettiğini 

beyân etmiĢtir. Akabinde büyüklerin kusurları sebebiyle neden çocuklar helâk oldu” 

sorusunu soranlara cevap olarak “sıbyanın helâkı analarının ve babalarının azâbı teĢeddüd 

etsin içindir. Çünkü evlâdın helâkından mütehassıl acının ana ve babaya ziyâde te‟sîr 

ettiği cümlece malûmdur. Bununla beraber sıbyanın helâkı günahlarından dolayı azâp için 

değil ki bu suâl vârid olsun. Belki sıbyânın o zamanda helâk olmaları alelade ölüm 

olduğundan bu suale mahal yoktur”
1259

 Ģeklinde garip ve çeliĢkili bir cevap vermiĢtir.  

4.24. Mehmed Vehbi’nin Tefsîrine Yönelik Tenkitler 

YazılmıĢ her eserin medhedeni olduğu gibi eleĢtireni de mutlaka bulunmaktadır. Yaratılan 

her varlığın elinden çıkan eserin kusursuz olması imkânsızdır. Dolayısıyla Hulâsatu’l-

Beyân’da da eksiklikler olmaması kaçınılmazdır. O da kendinden sonraki bazı 

araĢtırmacıların tenkitlerinden nasibini almıĢtır. Mehmed Akif Ersoy Hulâsatu’l-Beyân‟ı 

ilk eleĢtirenlerdendir. Daha önce bahsi geçtiği üzere Mehmed Vehbi, tefsîrini bastırmak 

talebiyle Hasan Basri Çantay‟a gitmiĢ, o da eseri incelemesi için Mehmed Akif‟e 

yönlendirmiĢtir. Ancak Mehmed Akif Hulâsatu’l-Beyân hakkında: “Üslup ve ifade, tefsîr 

üslûbu ve ifadesi değil. Ayrıca edebî ve akıcı da değil. Eğer bugünkü nesle, îmânını 

tazelesin, sarsılan manevî cephesi kuvvet kazansın diye yazacaksak; bu tefsîrin ġer„iyye 

                                                           
1257

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/379. 
1258

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/95. 
1259

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân 15/227. 



197 

 

ve Evkâf Vekâleti namına basılması doğru olmaz. Bir de bizim Ģu meĢguliyet içinde buna 

vaktimiz de yok”
1260

 diyerek eleĢtirmiĢtir. Akif‟in bu eleĢtirisinin sebebi bilinmezlik 

içermektedir. Zira Mehmed Vehbi‟nin eseri dönemi itibariyle gayet anlaĢılır bir dil 

kullanılarak yazılmıĢtır. Örneğin Akif‟in ve Mehmed Vehbi‟nin Asr sûresi hakkında 

söyledikleri Ģu ifadeleri mukayese edildiğinde kullanılan kelimelerin pek de biribirinden 

farklı olmadıkları görülür. Akif „Asr sûresi hakkında: 

“Hâlıkın nâmütenâhi adı var en baĢı Hâkk 

Ne büyük Ģey kul için hakkı tutup kaldırmak 

Hani ashâb-ı kirâm ayrılalım derlerken 

Mutlaka sûre-i ve‟l-„Asr‟ı okurmuĢ bu neden 

Çünkü meknûn o büyük sûrede esrâr-ı felâh 

BaĢta îmân-ı hakîki geliyor sonra salâh 

Sonra Hakk, sonra sebât, iĢte kuzum insanlık 

Dördü birleĢti mi yoktur sana hüsrân artık”,
1261

 

Mehmed Vehbi ise „Asr sûresinin tefsîrinin bir bölümünde: “Gerek Hakk‟ı ve gerek sabrı 

her ikisini tavsiye; hüsrândan halâsın Ģartları cümlesindendir. ġu halde hüsrândan halasın 

Ģartları; dörttür ki onlar da îman, amel, hâk ve sabırla tavsiyedir. Lakin esası itibarıyla 

ikidir: Birincisi; nefsini, ikincisi; ebnâ-yı cinsinden gayrıları ıslahtır”
1262

 demiĢtir. 

Görüldüğü üzere o dönemin dili fazlasıyla „Arapça kelimeler ihtiva etmektedir. Ve bu 

lisanı hem Mehmed Âkif‟‟in Ģiirlerinde hem de Mehmed Vehbi‟nin yazılarında görmek 

mümkündür.  Aralarındaki fark Âkif‟in Ģair yönü olması hasebiyle dili büyük bir ustalıkla 

kullanmasıdır. Mehmed Vehbi‟nin ise gayesi Kur‟ân‟ın maksadını okuyucusuna ifade 

etmektir. Ancak Ģu da bir gerçektir ki Mehmed Vehbi, Mehmed Akif‟in eseri hakkında bu 

söylemini büyük bir olgunlukla karĢılamıĢtır.
1263

 

Seneler sonra Hasan Basri Çantay da Kur’ân-ı Hakîm Meâl-i Kerîm adlı özlü tefsîrinin ön 

söz kısmında bazı tefsîr ve meâller hakkında görüĢlerini beyân etmiĢ, aynı zamanda 

Akif‟in eleĢtirisine tercüman olur nitelikte Hulâsatu’l-Beyân hakkında Ģu eleĢtirisini ifade 

etmiĢtir: “Mülga ve ġer„iyye Vekilliğinde bulunan muttekıy, saalih, vatanperver 

                                                           
1260

 Düzdağ, Üstad Ali Ulvi Kurucu Hatıraları, 1/181-182.  
1261

 Ġsmail Hakkı ġengüler, Mehmed Âkif Külliyatı (Ġstanbul: Hak Yayınları, 2000), 3/394. 
1262

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/591. 
1263

 Düzdağ, Üstad Ali Ulvi Kurucu Hatıraları, 1/182. 



198 

 

âlimlerimizden rahmetli Mehmed Vehbi Efendi‟nin onbeĢ ciltlik Hulâsatu’l-Beyân’ı da 

Nûru’l-Beyân gibi tefsîrî tercemedir. Ġzahlarında me‟hazlar gösterilmiĢ olmakla beraber 

hem dili bugünün dilinden çok geri, hem izahları ma„ul hâd‟den aĢırı ve ileridir.”
1264

 

Mehmed Vehbi ve Çantay‟ın kullandığı dilin yapısı, sûrenin nüzûl sebebi kakkında 

belirttikleri beyân ve bazı kelimeleri izahları birbirine benzer özellikler taĢımaktadır. 

Örneğin Kevser sûresinin tefsîrinde her iki âlim de nüzûl zamanından bir cümle ile 

bahsetmiĢ, nüzûl sebebini „Âs b. Vâil hakkında olduğunu belirten rivâyeti kaydetmiĢtir. 

Kevser kelimesini açıklarken her iki müfessir de önceki tefsîrlerde geçen olası ihtimalleri 

kaydetmiĢlerdir. Çantay, Celâleyn, Medârik, Beyzâvî‟ye atıfta bulunarak kevseri, 

cennetteki havuz, çok hayır, peygamberlik, Kur‟ân, Ģefâat, ilim, amel, Ģeref kelimelerine 

Ģâmil olduğunu söylemiĢtir. Ayrıca Çantay, Elmalılı tefsîrine de bakılmasını tavsiye 

etmiĢtir. Mehmed Vehbi de Râzi ve Ebussûd Efendi‟ye atfen kevseri, cennetteki havuz, 

Kur‟ân, çok hayır, Ġslâm dîni, etbâın çok olması, amel, hüsnü ahlâk, ümmetin çok olması 

gibi anlamlara Ģâmil olduğunu ifade etmiĢtir. Çantay, fesalli kelimesini Kurban bayramı 

namazı olarak açıklarken Mehmed Vehbi bayram namazı olmasının yanısıra kelimeyi 

yapı itibariyle incelemiĢtir. Daha bunun gibi pek çok âyet incelenebilir. Bununla beraber 

Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinin 15 ciltlik bir hacme sahip olması izahlarının geniĢ olmasını 

normal kılmaktadır. Çantay ise hacimce daha küçük bir eser hazırladığı için konu 

hakkında kısaca bahsettikten sonra bilginin mevcut olduğu eserleri referans göstermekle 

yetinmeyi tercih etmiĢtir. 

Hulâsatu’l-Beyân‟ın bir diğer eleĢtirmeni Mehmed Sofuoğlu‟dır. Sofuoğlu, 1981 yılında 

Çağrı yayınları tarafından yayımlanan Tefsîre Giriş adlı eserinde bazı Türk müfessirleri 

ve eserleri hakkında bilgiler vermiĢ, bahsettiği bu isimler arasında Mehmed Vehbi ve 

tefsîrini de zikretmiĢtir. O, Hulâsatu’l-Beyân‟ın üslûbunun güne nazaran ağır bir dile 

sahip olduğunu, „Arapça ve Farsça terkiplerin yoğun Ģekilde kullanıldığını, tefsîrlerden 

yapılan nakiller arasına fıkhî tafsîlatların sokuĢturulduğunu, eserde derin tahlilllerin ve 

felsefî ifadelerin yer almadığını söylemiĢtir. Bununla beraber halk arasında tutulan ve 

tercih edilen bir eser konumunda olduğunu da ekleyerek bunun sebebini muhtelif 

tefsîrlerden alıntılar yapılmasına yormuĢtur.
1265

 Ancak unutulmamalıdır ki aynı dönemde 

yazılan pek çok eserin, makalenin, yayımlanan dergilerin yazı dillerine bakıldığında 

„Arapça ve Farsça terkiplerin yoğun olduğu hemen göze çarpmaktadır. Bu nedenle 

Mehmed Vehbi‟nin de yazılarında dönemine göre üslûp takınması gayet tabi bir 

                                                           
1264

 Çantay, Kur’ân-ı Hakîm Meâl-i Kerîm, 1/7. 
1265

 Sofuoğlu, Tefsîre Giriş, 370. 



199 

 

durumdur. Ayrıca tefsîrlerin çoğunda fıkhî açıklamalara rastlanmaktadır. Tefsîr dikkatli 

bir Ģekilde incelendiğinde pek çok âyetin tafsilatlı bir Ģekilde ele alındığı görülmektedir. 

Felsefî ifadelerin kullanılmaması ise Müellif‟in tercihi ve takdiriyle alakalı bir durumdur.   

Merhum Salih Akdemir de “Cumhuriyet Döneminde Yayınlanan Türkçe Te‟lif ve 

Tefsirler Üzerine Bir Değerlendirme” adlı makalesinde Mehmed Vehbi‟nin tefsîrine 

eleĢtiride bulunmuĢtur. Akdemir, Sofuoğlu‟nun cümlelerinin tekrarı niteliğinde olan 

merhum Ġsmail Cerrahoğlu ve ġevki Saka tarafından Ġmam Hatip Liseleri‟nin 12. sınıf 

müfredatı için hazırlamıĢ oldukları ders kitabına atıfta bulunarak mezkûr kitapta 

zikredilen cümleleri küçük değiĢikliklerle aktarmıĢ ve eleĢtirisini onların yorumları 

üzerine bina etmiĢtir.
1266

 Ayrıca Akdemir Mehmed Vehbi‟nin tefsîri hakkında böyle bir 

eleĢtiri de bulunurken aynı makalesinde Hak Dini Kur’ân Dili adlı eser hakkında da 

eleĢtiri niteliğinde yorumlar yapıp Elmalılı‟nın elinden geleni yaptığını söylemesi de 

dikkat çekicidir. Bununla beraber Akdemir, Nahl 71. âyet üzerinden Mehmed Vehbi‟nin 

tefsîrinin tatmin edici olmadığını savunmuĢtur. Akdemir‟e göre Mehmed Vehbi, âyeti 

yanlıĢ anlamıĢ ve yanlıĢ tercüme etmiĢtir. Aynı âyeti Elmalılı‟nın hiç yorum yapmadan 

geçtiğini de belirterek Ömer Nasuhi Bilmen‟in tercümesini isabetli bulmuĢtur.
1267

 

Günümüz müfessirlerinden Mustafa Öztürk ise Cumhuriyet Türkiyesi’nde Meâl ve 

Tefsîrin Serencamı adlı eserinde Mehmed Vehbi‟nin tefsîrini, geç dönem sünnî 

kaynaklara dayanarak yazdığını ve Keşşâf adlı esere atıf yapmadığını söylemektedir.
1268

 

Ancak Öztürk‟ün bu tespiti doğru değildir. Zîra Mehmed Vehbi, Nahl 73 ve 95. âyetleri 

tefsîr ederken ZemahĢerî‟nin Keşşâf adlı eserine, kebkebe kelimesini izah ederken de 

bizatihi ZemahĢeri‟nin adına atfen açıklamada bulunmuĢtur.
1269

 Yine Öztürk, Cumhuriyet 

Türkiyesi’nde Meâl ve Tefsîrin Serencamı eserinin 78. sayfasının 4 nolu dipnotunda 

Mehmed Vehbi‟nin tefsîrini yazdığı zaman dilimiyle alakalı akıllarda soru iĢareti bırakan 

bir tartıĢma açarak: “Konyalı Mehmed Vehbi, Büyük Kur’an Tefsiri (Hülâsatü‟l-Beyân) 

Ġstanbul trs. I. 12, [Veli Ertan‟ın “Müellif‟in Terceme-i Hali (1861-1949)” baĢlıklı yazısı]. 

Bakara 2/124. ayetin tefsirinde Birinci Dünya SavaĢı‟ndan bahsediliyor olması eserin 

1911-1915 yılları arasında telif edildiği bilgisini kuĢkulu kılmaktadır. Çünkü mezkûr 

tarihlendirmeye göre Müellif Birinci Dünya SavaĢı‟nın patlak verdiği1914 yılında henüz 

                                                           
1266

  Salih Akdemir, “Cumhuriyet Döneminde Yayınlanan Türkçe Te‟lif ve Tefsirler Üzerine Bir 

değerlendirme” İslâmî Araştırmalar Dergisi Cilt 2 sayı 8 Ağustos 1988. 17-34. 
1267

  Bk. Akdemir, “Cumhuriyet Döneminde Yayınlanan Türkçe Te‟lif ve Tefsirler Üzerine Bir 

değerlendirme” 17-34. 
1268

 Mustafa Öztürk, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Meâl ve Tefsîrin Serencamı (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2012), 107.  
1269

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/381, 406; 9/49.  



200 

 

Bakara suresinin tefsirini yazmakla meĢguldür. Dolayısıyla 1911‟den 1914‟de kadar 

sadece tek surenin tefsirini yazmıĢ, 1915‟te ise diğer 11 surenin tefsirini tamamlamıĢtır. 

Bu ihtimal çok zayıftır. Eserin 1911-1915 tarihleri arasında yazıldığı bilgisi doğru kabul 

edildiği takdirde ya müellifin bazı ayetlerin tefsirine sonradan ilavelerde bulunduğunu ya 

da tefsiri baĢtan sona değil, sondan baĢa yazdığını düĢünmek gerekir.”
1270

 Duruma bu 

açıdan bakıldığında Öztürk haklı görünmektedir. Ancak daha önce bahsi geçtiği üzere 

Mehmed Vehbi, Mâ‟ide sûresinin sonuna düĢtüğü notta “Rûmî 1331 senesi 

Kânûnîevvelin on altıncı ÇarĢamba gününe tesâdüf eden „Arabî 1334 senesi 

Saferülhayr‟ın yirmi birinci günü ikindi ezanı okunurken bu sûre-i Ģerîfe‟nin tercemesi 

biavn-i Te„âlâ hıtam bulmakla bütün Kur‟ân-ı AzimüĢĢan‟ın tercemesi de hıtam 

bulmuĢtur. ġöyle ki: Tercemeye Muavvizeteyn‟den baĢlanarak sûre-i En„âm‟ın 

nihâyetine kadar terceme olunduktan sonra aĢağıdan yukarıya doğru takip olunan sıra terk 

olunup sûre-i Fâtiha‟dan baĢlanarak buraya kadar terceme edilmekle en son terceme 

olunan sûre, sûre-i Mâide olmuĢ ve hüsn-ü tesâdüf olarak Kur‟ân‟da en son nâzil olan 

sûrenin tercemesiyle Kur‟ân-ı Kerîm‟in tamamının tercemesi de hıtam bulmuĢtur”
1271

 

diyerek eserini yazmaya mu„avvizeteyn sûrelerinden baĢlayarak En„âm sûresine kadar 

sondan baĢa bir sıra takip ettiğini daha sonra geri kalanı Mushaf sırasına göre yazdığını 

belirtmiĢtir.
1272

 Mehmed Vehbi‟nin bu açıklaması eserin yazıldığı zaman dilimi olan 

1911-1915 yıllarını te‟yîd etmekte, dolayısıyla akıllarda soru iĢareti bırakmamaktadır. 

Öztürk ise eserin sondan baĢa yazılmıĢ olabileceğini ihtimal çerçevesinde değerlendirmiĢ 

ancak eserin orjinalindeki Mehmed Vehbi‟nin notunu gözden kaçırmıĢtır. 

4.25. Hulâsatu’l-Beyân’ın Osmanlıca Baskısı ve Latinizesinin Mukâyesesi 

Hulâsatu’l-Beyân‟ın latinizesi 1966-1971 yılları arasında Üçdal NeĢriyat tarafından 

Mümin Çevik‟in öncüğülünde baskıya hazırlanmıĢ ve yayımlanmıĢtır. NâĢir Mümin 

Çevik eserin basımında yanlıĢ olmaması ve aslına uygun olması için azami gayret 

gösterildiğini ifade etse de tarafımızdan latinize de hataların ve eksiklerin olduğu tesbit 

edilmiĢtir. Yapılan bu hataların eserin latinizesine müracaat edilerek yazılan tüm eserlere 

de yansıması ayrıca telafisi güç bir duruma da sebebiyet vermiĢtir. Örneğin Mehmed 

Vehbi‟nin Mâ‟ide sûresinin sonuna notlandırdığı eserinin yazım sürecini ifade ettiği 

“Rûmî 1331 senesi Kânûnîevvelin on altıncı ÇarĢamba gününe tesâdüf eden „Arabî 1334 

senesi Saferülhayr‟ın yirmi birinci günü ikindi ezanı okunurken bu sûre-i Ģerîfe‟nin 

                                                           
1270

 Öztürk, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Meâl ve Tefsîrin Serencamı, 78. 
1271

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/220.  
1272

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/220.  



201 

 

tercemesi biavn-i Te„âlâ hıtam bulmakla bütün Kur‟ân-ı AzimüĢĢan‟ın tercemesi de 

hıtam bulmuĢtur. ġöyleki: Tercemeye Muavvizeteyn‟den baĢlanarak sûre-i En„âm‟ın 

nihâyetine kadar terceme olunduktan sonra aĢağıdan yukarıya doğru takip olunan sıra terk 

olunup sûre-i Fâtiha‟dan baĢlanarak buraya kadar terceme edilmekle en son terceme 

olunan sûre, sûre-i Mâide olmuĢ ve hüsn-ü tesâdüf olarak Kur‟ân‟da en son nâzil olan 

sûrenin tercemesiyle Kur‟ân-ı Kerîm‟in tamamının tercemesi de hıtam bulmuĢtur”
1273

 

diyerek eserini yazmaya muavvizeteyn sûrelerinden baĢlayarak En„âm sûresine kadar 

sondan baĢa bir sıra takip ettiğini daha sonra geri kalanı Mushaf sırasına göre yazdığını 

belirtmiĢtir” Ģeklindeki cümleler latinizesine eklenmemiĢtir.
1274

 Bu derece önemli bir 

bilginin latinizeye eklenmemiĢ olması latinize de orjinale riayet edilmediğini gösteren 

bariz bir örnektir. Zira bu kadar önemli bir bilginin latinizeye aktarılmaması eserin yazım 

süreci hakkında eleĢtirilmesine dahi yol açmıĢtır. Bununla beraber Mehmed Vehbi, pek 

çok sûrenin bitiminde sûreyi tamamladığı tarihi, o an bulunduğu mekânı ve zamanı 

belirten notlar düĢmüĢtür.
1275

 Bu tarz notların da latinize de olmadığı görülmektedir. 

Örneğin Neml sûresinin sonuna: “Rûmî bin üç yüz otuz senesi Eylül‟ünün on beĢinci 

gününe tesadüf eden „Arabî bin üç yüz otuz iki senesi Zilkâde‟nin yirmi birinci günü 

biavnihî teâla bu sûrenin tercemesi hıtam bulmuĢtur”
1276

 notunu düĢmüĢtür. Bu ifadeleri 

latinizede bulunmamaktadır.
1277

 Ayrıca Mehmed Vehbi, tefsîrinin son cildine kendi 

kaleminden hayatını ben dilini kullanmak sûretiyle beyân etmiĢtir.
1278

 Mehmed Vehbi‟nin 

hayatı hakkındaki bu beyânı da latinizeye orjinali ile aktarılmamıĢtır. Müellifin terceme-i 

hali baĢlığı ile üçüncü kiĢi ağzından latinizenin birinci cildine kaydedilmiĢtir.
1279

  

Eserin orjinalinde bulunup latinizesine aktarılmayan bilgilerin yanısıra latinizede aslına 

uygun olmayan kelimeler de çoğunluktadır. Çevirmen pek çok kelimeyi sadeleĢtirerek ya 

da TürkçeleĢtirerek aktarmayı tercih etmiĢtir. Çevirmenin takındığı bu tutum her ne kadar 

cümlelerde anlam karmaĢasına yol açmasa da metni Müellif‟in kullandığı yazı dilinden 

uzaklaĢtırmaktadır. Eserin tamamı incelendiğinde sıklıkla rastlanılabilecek bu tür 

ifadelerden bir kısmı tablo halinde Ģöyledir:  

                                                           
1273

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/220.  
1274

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 5/220. KrĢ. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 4/1366. 
1275

 Mehmed Vehbi‟nin bu notları için bk. 1/249; 2/299; 3/289; 4/296; 5/220, 419; 6/246, 350; 7/178, 296, 

466; 8/121, 184, 243, 296, 436; 9/134, 236, 310, 410; 10/107, 199, 280, 378, 452; 11/95, 179, 275, 348, 

405, 444, 473; 12/99, 164, 219, 286, 357, 423; 13/95, 183, 250, 325, 395, 426, 457, 509; 14/58, 112, 

147, 182, 215, 240, 276, 303, 411; 15/15, 35.  
1276

 Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 11/179. 
1277

 Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 4/1366. 
1278

 Mehmed Vehbi Efen, Hulâsatu’l-Beyân, 15/655-658. 
1279

 Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 1/11-12. 

 



202 

 

Tablo 1.1. Osmanlıca nüsha ile latinize arasındaki farka örnek kelimeler 

Osmanlıca Nüsha 
Latinize Nüsha 

ırgalanmamıĢtır
1280

  
oynatılmamıĢtır

1281
  

linetlik
1282

  
yumuĢaklık

1283
  

ziyâde olsun
1284

 
artsın

1285
  

bedelinde
1286

  
karĢılığında

1287
  

kıllet
1288

  
azlık

1289
  

kesbettikleri
1290

 
kazandıkları

1291
  

kisve
1292

  
giyecek

1293
  

sem
1294

  
zehir

1295
 

mıh
1296

  
çivi

1297
  

fusûl
1298

  
mevsimler

1299
  

bürgü
1300

  
çarĢaf

1301
  

tefhim eder
1302

  
anlatır

1303
  

küt
1304

 
kötürüm

1305
 

çöküp
1306

  
yapıĢıp

1307
 

kendir
1308

 
Ġp

1309
 

                                                           
1280

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/115. 
1281

  Çevirmenin hazırladığı nüsha için bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 2/647. 
1282

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/154. 
1283

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 2/687. 
1284

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/174. 
1285

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 2/708. 
1286

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 3/178. 
1287

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 2/710. 
1288

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,3/181. 
1289

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 2/173. 
1290

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/284. 
1291

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 2/816. 
1292

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 4/110. 
1293

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 2/831. 
1294

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,5/334. 
1295

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 4/1485. 
1296

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/226. 
1297

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân,7/2706. 
1298

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 8/374. 
1299

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 7/2859. 
1300

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/91. 
1301

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 12/4473. 
1302

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/373. 
1303

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 12/4730. 
1304

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 12/401. 
1305

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 13/4808. 
1306

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/316. 
1307

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 13/5167. 
1308

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 13/314. 
1309

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 13/5164. 



203 

 

Tablo 1.1. (Devam) Osmanlıca nüsha ile latinize arasındaki farka örnek kelimeler 

verdiban
1310

  
merdiven

1311
 

hacer-Ģecer
1312

  
taĢ-ağaç

1313
 

fehimsiz
1314

  
anlayıĢsız

1315
  

pakladı
1316

  
temizledi

1317
  

seyirtin
1318

  
koĢun

1319
  

Ģipirti
1320

 
Ģakırtı

1321
 

o misilli
1322

  
o gibi

1323
  

sebketmiĢ
1324

  
geçmiĢ

1325
 

tengri
1326

 
Allah

1327
 

bürünmüĢ
1328

 
örtünmüĢ

1329
 

dere
1330

 
vadi

1331
 

pürterir
1332

 
buruĢur

1333
 

Necasetten ibaret olan menidir
1334

 
Bu kısım latinizeye alınmamıĢtır.

1335
 

bodlayıcı
1336

 
gebe

1337
 

kadimhâne
1338

 
helâ

1339
 

levn
1340

  
renk

1341
 

                                                           
1310

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân,14/233. 
1311

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 14/5615. 
1312

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/254. 
1313

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 14/5637. 
1314

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/467. 
1315

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 14/5859. 
1316

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/518. 
1317

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 14/5913. 
1318

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/525. 
1319

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 14/5920. 
1320

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 14/528. 
1321

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 14/5924. 
1322

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/19. 
1323

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 14/5942. 
1324

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/21. 
1325

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 15/5944. 
1326

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/261. 
1327

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 15/6210. 
1328

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/274. 
1329

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 15/6224. 
1330

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/314. 
1331

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 15/6266. 
1332

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/324. 
1333

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 15/6277. 
1334

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/344. 
1335

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 15/6098. 
1336

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/402. 
1337

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 15/6359. 
1338

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/455. 
1339

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 15/6416. 
1340

  Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân, 15/457. 
1341

  Bk. Çevik, Hulâsatu’l-Beyân, 15/6418. 



204 

 

5. SONUÇ 

Osmanlının son döneminde yetiĢen Mehmed Vehbi, önemli hizmetlerde bulunmuĢ çok 

yönlü bir kiĢiliktir. Vatansever yönü onu kırklı yaĢlardan sonra siyâsete yönlendirmiĢ 

hem Osmanlı Mebuslar Meclisinde hem de Türkiye Büyük Millet Meclisi‟nde Mebus 

olarak görev almıĢtır. Bilhassa vatanın tehlikeye düĢüp seferberlik ilan edildiği yıllarda 

Kuva-yi Milliye lehine yaptığı propagandalarla halkı vatan savunması için örgütlemesi, 

vatan için kendine bir görev verildiğinde tereddütsüz kabul etmesi onun vatansever 

olduğunun bir göstergesidir. Ankara hükümetinin ona, cephede ve orduda denetleme 

görevlerini tevdi etmesi ve padiĢaha gönderilen heyetin içinde yer vermesi de onun bu 

cevval duruĢunun bir tezâhürüdür. Konya‟dan iki kez mebus olarak seçilmesi ise halkın 

güvenini kazandığını ve sevilen bir kiĢi olduğunu göstermektedir. Mehmed Vehbi‟nin bu 

gayretleri ve dirayetli duruĢu ilk TBMM‟de de kendini hissettirmiĢ ġer„iye ve Evkâf 

Vekili olarak kritik kararlara imza atmıĢtir. Zira onun Sultan Vahdettin‟i hâl fetvası 

aslında Osmanlı devletinin resmî anlamda hükmünün ilgâ edilmesi anlamını taĢımaktadır. 

Mecliste fakirlerin hakkını savunmuĢ, hak bildiğini söylemekten çekinmemiĢtir. 

Mehmed Vehbi‟nin medresede hocalık yapıp talebeler yetiĢtirmesi, tefsîr, hadîs, kelâm 

alanında eserler yazması da ilimde kifâyetinin yüksek olduğunun kanıtıdır. Ancak onun 

ilmî ve siyâsî açıdan yetkin olmasına rağmen, ülkenin en çetin zamanlarında binbir 

gayretle yazdığı tefsîrinin ġer„iye ve Evkâf Vekâleti adına bastırılmamıĢ olması da ona 

yapılan haksız bir muameledir. Zîrâ o, tefsîrinin basılması için teklif yapmasına ve daha 

sonraki yıllarda ġer„iye ve Evkâf Vekâleti adına bastırılması için talepte bulunmasına 

rağmen bu arzusu gerçekleĢmemiĢtir. Ne var ki borçlanarak da olsa kendi imkânları ile 

bastırdığı tefsîri Hulâsatu’l-Beyân hala bugün bile hakettiği noktaya taĢınmıĢ değildir. 

Mehmed Vehbi‟nin tefsîrinin muhtevasında bulunan tercümesi dahi müstakil bir Kur‟ân 

meâli olarak Türkçe meâller arasında yerini almamıĢtır.  

Mehmed Vehbi‟nin meâli kendine özgüdür. Tefsîri tercümelerin yoğunlukta olduğu 

meâlde lafzî tercümelerin de olduğu tesbit edilmiĢtir. Mehmed Vehbi, âyetlerin daha iyi 

anlaĢılması için uzun âyetleri bölmüĢ, bir kısmını tefsîri, diğer bir kısmını lafzî olarak 

tercüme etmiĢtir. Mehmed Vehbi, çevirileri için meâl kelimesini değil terceme ifadesini 

kullanmıĢtır. Hulâsatu’l-Beyân‟ın meâl yönünün özgünlüğünün yanı sıra diğer hususlarda 

da özgün tarafları mevcuttur. Bununla beraber eleĢtiriye açık tarafları olduğu da bir 

gerçektir. Eser, Osmanlı Türkçesi ile kaleme alınmıĢ olup „Arapça ve Farsça terkiplerin 

yoğun bir Ģekilde kullanılması sebebiyle eleĢtirilmiĢtir. EleĢtirmenler eserin dilinin ağır 



205 

 

ve anlaĢılması güç olduğunu ifade etmiĢlerdir. Günümüz lisanıyla karĢılaĢtırıldığında 

eleĢtirmenlere hak vermemek mümkün değildir. Ancak bu hususta gözden kaçırılan 

önemli bir ayrıntı vardır. O dönemdeki yazılan eserlere, makalelere bakıldığında „Arapça 

ve Farsça terkiplerin bütün eserlerde olduğu göze çarpmaktadır. Aslında o dönemde 

yazılmıĢ herhangi bir esere yapılan eleĢtiri, o dönemin yazı dilini eleĢtirmek anlamına 

gelir. 

On beĢ ciltlik bir hacme sahip olan eserde mukaddime yoktur. Öteden beri müelliflerin 

eserlerine mukaddime yazmaları bir gelenek halini almıĢken Mehmed Vehbi‟nin tefsîrine 

mukaddime yazmamıĢ olması ilginçtir. Müfessir‟in mukaddime yazmama sebebini 

bilemiyoruz ancak eğer mukaddime yazmıĢ olsaydı en azından tefsîrin yazılma amacı, 

özelliği ve kapsamı hakkında okuyucu açısından bir ön bilgi verilmiĢ olurdu. Bununla 

beraber isminin hulâsa adıyla baĢlaması pek çok kaynağın tarandığına dair bir upucu 

vermektedir.  

Mehmed Vehbi, Hulâsatu’l-Beyân’ı genel çerçeve itibariyle bir düzen içerisinde kaleme 

almıĢtır. Tefsîrin sûre ve âyetler minvalinde sırasıyla giriĢ, meâl, âyetin kısa izahı, 

alıntılar, açıklamalar ve hulâsa bölümleri ile bir mantık örgüsü içinde olması eserin 

akıcılığına katkı sağlamakta ve anlamayı kolaylaĢtırmaktadır. Ayrıca Mehmed Vehbi‟nin 

sûreleri tamamladığı tarih, yer ve ortamdan bahsetmesi okuyucuya dönemin atmosferini 

hissettirmektedir.  

Kaynakça itibariyle zengin olan eserde Mehmed Vehbi‟nin seçtiği eserleri 

geliĢigüzellikten uzak hassaten bir tercihte bulunarak tefsîrine aldığı anlaĢılmaktadır. 

Müfessir, çoğunlukla Ehl-i sünneti savunan müfessirlerin görüĢlerine yer vermek 

sûretiyle onlara bağlılığını ifade etmiĢtir. Fakat az da olsa farklı mezheplere mensub 

kiĢilerin görüĢlerinden de istifade ettiği görülmüĢtür. Bu da onun aslında farklı fikirlere 

kapalı olmadığının göstergesidir. Bununla beraber aldığı bilginin kaynağını isim ya da 

esere atıfta bulunarak vermesi de eserine ayrı bir özellik katmıĢtır. Bu özellik bilhassa 

araĢtırmacılara sağlıklı rahat bir çalıĢma zemini teĢkîl etmesi bakımından önemlidir. 

Müfessir‟in âyetleri tefsîr ederken âyet ve hadîslere bakması, sahâbe, tâbi‟în ve sonraki 

müfessirlerin görüĢlerinden istifade etmesi rivâyet tefsîrini öncelediği anlamını taĢır. 

Fakat tefsîrin genel yapısı dirâyet yönünün daha fazla olduğunu kanıtlar niteliktedir. Zira 

Mehmed Vehbi‟nin, fıkıh, hadîs, kelâm, „akâid, lügat, dilbilgisi, tıb, tarih gibi konularda 

çeĢitli âlimlerden görüĢler belirtmesine rağmen kendi fikirlerini ifade etmesi, eleĢtiride 



206 

 

bulunması, tercihler yapması onun dirâyet yönü ile alakalıdır. Hadîs nakli yaparken sahîh 

ya da zayıf olup olmadığına dikkat çekmesi, râvî isimlerini zikretmesi, pek çok hadîsin 

kaynağını vermesi, bilhassa Sahihayn olarak bilinen Buharî ve Müslim‟in adına atıfta 

bulunması eserini sahih bilgiyle oluĢturduğuna dikkat çekme amacı taĢımaktadır. Ancak 

yine de pek çok hadîsin kaynağını vermemiĢtir.  

Fıkhî konuları kapsayan âyetleri açıklarken ekseriyetle Hanefî ve ġâfi„înin görüĢlerini 

zikretmiĢtir. Bu ayrıntı Müfessir‟in, çevresinin ve Türkiye‟deki halkın bu mezheplere 

mensûbiyetini gözetmesi anlamına gelir. Bununla beraber Mehmed Vehbi‟nin Mâturîdî 

ve EĢ„arî‟nin görüĢlerini benimsediğini ifade etmesi, fırâk-ı dâlle diye isimlendirdiği 

Mu„tezile, Cebriye, MüĢebbehe gibi mezheplerin görüĢlerine tamamen karĢı çıkması 

onun Ehl-i sünnete sıkı sıkıya bağlı olduğunu gösteren diğer bir durumdur. Bu 

düĢüncesini tartıĢma olan konulardaki yaptığı açıklamalarında ifade etmiĢtir. 

Hulâsatu’l-Beyân‟ın diğer bir özelliği iĢâri yorumlar ihtivâ etmesidir. Mehmed Vehbi‟nin 

bu hususta tevbe, zikir, nefsin terbiyesi gibi konularda manevî yönü kuvvetlendiren 

görüĢlerini zikretmiĢtir. Evliyâ kabirlerinden medet umma noktasında ise çeliĢkiye 

düĢtüğü görülmektedir. Zira o bir cümlesinde kabirlerden beklenti içinde olmayı bâtıl 

inanç olarak değerlendirirken evliyâ olduğu bilinen kiĢilerin kabirlerini ziyaret edip vesile 

kılmayı câiz görmüĢtür. Ahlâk ile ilgili görüĢleri ise özü itibariyle emr-i bi‟l-ma„rûf nehy-

i „ani‟l-münker esası minvalinde ĢekillenmiĢtir. 

Mehmed Vehbi‟nin aldığı görüĢlerin kaynağını verme konusunda hassas davranmasına 

rağmen kelimelerin lügat manalarını verirken aynı hassasiyeti göstermediği 

anlaĢılmaktadır. Zira o pek çok kelimenin lügat manasını vermiĢ ancak lügat ve me„âcim 

kitaplarına atıfta bulunmamıĢtır. Bununla beraber kelimelerin lügat manalarına dikkat 

edip izahlarda bulunması tefsîrine bir özgünlük katmıĢtır. Müfessir‟in âyetlerdeki kelime 

ve cümle yapılarına dair açıklamalarda bulunması, bunların anlama etkisini tetkik etmesi, 

zamirlerin merciini göstermesi, zamir yerine ism-i zâhir olan yerleri tespit edip 

sebeplerini açıklaması ise onun „Arapça‟ya vukûfiyetini gösterir.  

Mehmed Vehbi‟nin tıp, tarih ve pozitif ilimlerle âyetleri iliĢkilendirmesi onun bu ilimleri 

Ģer„î ilimlerden ayrı tutmadığı anlamına gelir. Ancak bilimsel verilerde yorum yaparken 

keskin cümleler kullanması bu konuda kesin hüküm vermemek gerektiğini ortaya 

koymuĢtur. Zira Yüce Allah‟ın eĢyaya yüklediği anlam tam anlamıyla çözülmüĢ değildir. 

Her geçen gün bu konuda yeni keĢifler yapılmaktadır. Diğer taraftan Mehmed Vehbi‟nin 



207 

 

âyetleri yaĢadığı olaylarla irtibatlandırması Kur‟ân‟ın yaĢama dönük yüzünü vurgulama 

çabasından kaynaklanmaktadır. Hayatın içinden örnekler vermesi, atasözleri ve 

deyimlerle âyetleri irtibatlandırması da bu minvalde değerlendirilebilir. 

Kur‟ân ilimleri konusundaki yorumları ekseriyetle önceki müfessirlerin görüĢleri 

etrafında Ģekillenmektedir. Ancak benimsediği görüĢler itibariyle farklılık arz etmektedir. 

Eserde sûrelerin Mekkî-Medenî oluĢu bilgisi verilmesine karĢın âyet numaraları 

verilmemiĢtir. Bu durum okuyucuya aradığını bulma noktasında zorluk oluĢturmaktadır. 

Müfessir, âyetlerin çoğunun sebeb-i nüzûllerini zikretmiĢtir. Ancak buna rağmen sebeb-i 

nüzûl bir olay ya da kiĢiler nezdinde olsa da hususîliğe değil umûmiliğe itibar olması 

gerektiğini vurgulamıĢtır. 

Müfesir‟in Kur‟ân‟daki yeminler ve muhkem-müteĢâbih konularında özgün yorumlar 

yapmaktan kaçındığı, önceki müfessirlerin görüĢlerine bağlı kaldığı, hurûf-u mukattaa„ 

için selefle halef arasında seçim yapmakta zorlandığı anlaĢılmaktadır. Kur‟ân‟da neshin 

varlığını kabul etmekle beraber önceki âlimler nezdinde mensûh kabul edilen bazı âyetler 

bağlamında nesholunmadığı yönündeki görüĢlerinin ağır bastığı görülmüĢtür. Umûm-

husûs, mutlak-mukayyed konusunda da önceki âlimlerle benzer görüĢlere sahip olan 

Mehmed Vehbi, Kur‟ân‟da tenâkuz olduğunu söyleyenlere karĢı çıkmıĢ bu konuda 

cevaplar vermiĢtir. Bazı âyetler minvalinde mübhem ve mücmel olduğunu ifade etmesi 

ise Kur‟ân‟da bunların varlığını kabul ettiği anlamına gelir. Kur‟ân‟daki tekrarların 

hikmetleri üzerinde duran Mehmed Vehbi, bu hususta her fırsatta “tekrar yoktur” 

cümlesini kurmuĢtur. Mehmed Vehbi‟nin âyetler arası tenâsüb konusunda ise kendine 

özgü yorumları bulunmaktadır. Bilhassa bir âyetten diğerine geçerken bağlantı cümleleri 

zikretmesi âyetlerin birbiriyle bir bütün olduğunu gösterme çabasıyla alakalıdır.  

Müfessir, Kur‟ân‟da acem kelimeler olmasının yadırganmayacak bir durum olduğu 

bunun her dilde olabileceği ve Kur‟ân‟ın hey‟eti mecmuasına tezat bir durum teĢkil 

etmediği görüĢündedir. Mehmed Vehbi‟nin vucûh-nezâir konusunda bir açıklaması 

yoktur. Bunu anlayabilmek için kelimeler üzerinde değerlendirme yapmak 

gerekmektedir. Kur‟ân‟daki kıssalara geniĢ bir Ģekilde değinen Mehmed Vehbi, kıssaların 

Hz. Peygamber‟i ve Müslümanları tesliye maksadını taĢıdığını aynı zamanda ibret ve 

hikmet içerdiğini vurgulamıĢtır. Ancak kıssaları zikrederken zaman zaman isrâilî 

rivâyetlere yer verdiği görülmüĢtür. Bununla beraber her ne kadar rivâyeti zikretse de 

akla yatkın olmayan bazı rivâyetleri reddetmiĢtir. Bazılarını ise gereksiz bilgi olarak 

görmüĢtür. Kur‟ân‟ın i„câzı, hususunda yine önceki müfessirlerle benzer görüĢler 



208 

 

zikretmiĢtir. Kur‟ân‟da darb-ı meselellerin olmasını ise hikmet, tergîb ve tenfîr 

çerçevesinde değerlendirmiĢtir. Bazı sûre ve âyetlerin fazîletleri konusunda yaptığı 

açıklamalarını hadîslerle destekleyerek bu konuda hassas davrandığını göstermiĢtir. Zira 

bu hususta her sûre için yorum yapmamıĢtır.  

Netice itibariyle Hulâsatu’l-Beyân’ın tefsîr usûlü ve Kur‟ân ilimleri açısından kapsamlı 

bir hacme sahip olduğu görülmüĢtür. Mehmed Vehbi‟nin ekseriyetle daha önceki 

müfessirlerin görüĢlerini naklettiği, yorumlarını bu minvalde yaptığı, Ehl-i sünnet 

çizgisinde olduğunu okuyucuya hissettirdiği, bir baĢka deyiĢle geleneksel yönünün ağırlık 

kazandığı söylenebilir. Fakat en baĢta meâli olmak üzere özgün yorumları da oldukça 

fazladır.  ġunu da ifade etmek gerekir ki Mehmed Vehbi‟nin tefsîrini okuyan herkes 

birçok tefsîr hakkında genel bir kanaate sahip olur. 

Eserden hakkıyla istifade edilebilmesi için üzerinde çalıĢılması gereken pek çok konu 

bulunmaktadır. Bunlardan en önemlisi latinizesinin tekrar gözden geçirilip yeniden 

basılarak ilim dünyasına sunulmasıdır. Zira latinizesinde eksikler ve çeviri hatalarının 

olduğu tespit edilmiĢtir. Latin alfabesine çeviren zat Mehmed Vehbi‟nin bazı notlarını 

almamıĢ, pek çok kelimeyi doğrudan yazmak yerine sadeleĢtirerek nakletmiĢtir. Bir 

diğeri Mehmed Vehbi‟nin meâlinin müstakil bir çalıĢma olarak yapılması ve meâller 

arasındaki yerini almasının sağlanmasıdır. Bununla birlikte meâlinin özgünlüğü sebebiyle 

geniĢ kapsamlı bir çalıĢma yapılması gerekmektedir. Ayrıca Kur‟ân ilimleri çerçevesinde 

her bir konu için müstakil çalıĢmalar yapılabilir. Bununla beraber yazılan eserin bugün 

anlaĢılması için sadeleĢtirilmeye ihtiyacı vardır. Bu sadeleĢtirme aynı dönemde yazılmıĢ 

bütün eserler için gereklidir. Ayrıca Mehmed Vehbi‟nin gerçekleĢmeyen arzusunun 

bugün yerine getirilerek eserinin Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı adına bastırılması 

temennimizdir. 

   

  

 

 

 

 

 



209 

 

6. KAYNAKÇA 

Akgündüz, Ahmet. “Ebussuûd Efendi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

10/365-371. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994. 

Akpınar, Ali. “Konyalı Mehmed Vehbi Efendi  (1862-1949) ve Tefsîri”. Şehir ve Alimleri 

Sempozyumu Kitabı. 371-394. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi Kültür 

Yayınları, 2017. 

Akyıldız, Ali. “Meclis-i Â„yân” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 28/243-244. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003.  

Akyıldız, Ali. “Meclis-i Meb„ûsan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 28/245-

247. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003. 

AltuntaĢ, Mehmet. Mekkî Surelerde Sayılar. Ankara: Ġlâhiyat Yayınları, 2019. 

AltuntaĢ, Mehmet. Medenî Sûrelerde Sayılar. Ankara: Ġlâhiyat Yayınları, 2022. 

AltuntaĢ, Mehmet. “Mukâtil b. Süleymân‟ın Tefsirinde Ġsrâiliyyât ve Hurûf-u Mukattaa 

Hakkındaki Yorumları”. Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 129-158. 

[BOZİFDER], 13, 13 (Temmuz/2018).  

AltuntaĢ, Mehmet. “Vucûh-Nezâir Bağlamında “Ehl” Kelimesinin Anlamı ve Çevirisi 

Üzerine Bir Ġnceleme”. Isarc 5. Internatıonal Socıal Scıences and Innovatıon 

Congress, 195-206. 12-13 November 2022.  

AltuntaĢ, Mehmet. “Mukâtil b. Süleymân‟in Ayetlerin Tefsirinde Kullandığı Sayılar”. 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 801-811. 14/76, 2021.  

„Amr ed-Dânî, „Osmân b. Sa„îd b. „Osmân b. „Ömer. el-Beyân fî ‘addi âyi’l-Kur’ân. thk. 

Gânim Kudûrî el-Hamd. Kuveyt: Merkezu‟l-Mahtûtât ve‟t-Turâs, 1994.   

ÂĢık PaĢayı Velî. Garipnâme. çev. Bedri Noyan. Ankara: Ardıç Yayınları, 1998.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               

AteĢ, Süleyman. “ĠrĢâdü‟l-ʿaḳli‟s-selîm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

22/456-458. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2000. 

AteĢyürek, Remzi. Mehmed Vehbi Efendi’nin Hayatı Eserleri ve Tefsîrdeki Metodu. 

Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 1994. 



210 

 

AteĢyürek, Remzi. “Mehmed Vehbi Efendi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

28/540-541. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003.  

Aydemir, Abdullah. Tefsirde İsrâiliyyât. Ankara: Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları,1979. 

Aydemir, Abdullah. “Fezâilü‟l-Kur‟ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

12/532-534. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995.  

Aydın, Mehmet Akif. “Kanûn-i Esâsî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

24/328-330. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları,  2001.  

el-Bâbertî, Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd Ekmeluddîn Ebû „Abdullâh 

Cemâluddîn er-Rûmî. el-‘İnâye şerhu’l-Hidâye. thk. Fethu‟l-Kadîr li‟l-Kemâl 

Ġbnu‟l-Hemmâm. Lubnân: Dâru‟l-Fikr, 1970.  

el-Bağdâdî, Cemâlüddîn „Abdurrahmân b. „Alî b. Muhammed. Nevâsihu’l-Kur’ân. thk. 

Ebû „Abdullâh el-„Âmilî. Beyrût: ġirketu Ebnâ‟ ġerîf el-Ensârî, 2001. 

Bebek, Adil “Kebîre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/163-164. Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2022.  

Bedir, Murteza. “Nesefî Ebu‟l-Berekât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

32/567-568. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006. 

BektaĢ, Ekrem. ”Beyânulhâk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 6/34-35. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992.  

Beydilli, Kemal. “Osmanlılar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 33/496-502. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007.  

Beydilli, Kemal. “Mahmud II”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 27/352-357. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003.  

el-Beyzâvî, Nâsıruddîn Ebû Sa„îd „Abdullâh b. „Omer b. Muhammed. Envâru’t-tenzîl ve 

esrâru’t-te’vîl. thk. Muhammed „Abdurrahmân Mar„aĢlı. Beyrût: Dâru Ġhyâi‟t-

Turâsi‟l-„Arabî, 1417. 

BirıĢık, Abdülhamit - Eren, A. Cüneyt. “Sıddîk Hasan Han”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 37/92-95. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2009. 

BirıĢık, Abdülhamit. “Ulûmü‟l-Kur‟ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

42/132-135. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012.  



211 

 

Birinci, Ali. “Ġzmirli, Ġsmail Hakkı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 23/533-

535. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001.  

el-Buhârî, Ebû „Abdillâh Muhammed b. „Ġsmâ„îl.  Sahîhu’l-Buhârî. thk. Mustafa Deyb el-

Begâ. DimeĢk: Dâru Ġbn Kesîr - Dâru‟l-Yemâme, 1993. 

Bursevî, Ġsmâîl Hakkı. Rûhu’l-beyân. Beyrût: Dâru‟l-Fikr, ts. 

Cebeci, Lütfullah. “Mefâtîhu‟l-gayb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 28/348-

350. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003. 

Cerrahoğlu, Ġsmail. “Câmiu‟l-Beyân „an Te‟vîli Âyi‟l-Kur‟ân”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi. 7/105-107. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

Cerrahoğlu, Ġsmail. “Garîbu‟l-Kur‟ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

13/379-380. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996.  

Cerrahoğlu, Ġsmail. “Envârü‟t-Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 11/260-261. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995. 

Cerrahoğlu, Ġsmail, Tefsîr Usûlü. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013. 

Cerrahoğlu, Ġsmail. Tefsîr Tarihi. Ankara: Fecr Yayınları, 2015. 

el-Cevherî, Ebû Nasr „Ġsmâîl b. Hammâd. es-Sıhâhu tâci’l-lugâti ve’s-sıhâhu’l-‘Arabiyye. 

thk. Ahmed „Abdulgafûr ‟Attâr. Beyrût: Dâru‟l-„Ġlmi li‟l-Melâyîn, 1987. 

Ceylan, Hasan Hüseyin. Büyük Oyun. Ankara: Rehber Yayınları, 1995. 

el-Curcânî, Ebu‟l-Hasen „Alî b. Muhammed b. „Alî es-Seyyid eĢ-ġerîf el-Hanefî, 

Kitâbu’t-ta‘rîfât. Cemâ„atü mine‟l-„Ulemâi bi-ĠĢrâfi‟n-nâĢir. Beyrût - Lubnân: 

Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1983. 

Çağrıcı, Mustafa. “Ahlâk” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/1-9. Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, Ġstanbul 1989.  

Çantay, Hasan Basri. Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm. Ġstanbul: Milsan Basın Sanayi, 

1985. 

DurmuĢ, Ġsmail. “Temsil”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 40/434-435. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011.  

Düzdağ, M. Ertuğrul. Üstad Ali Ulvi Kurucu Hatıraları. Ġstanbul: Gonca Yayınları,  2021. 



212 

 

Ebû Davûd, Süleymân b. el-EĢ„as b. Ġshâk es-Sicistânî el-Ezdî. Sunen-i Ebû Dâvûd. thk. 

Muhammed Muhyiddîn „Abdulhamîd. Sayda - Beyrût: el-Mektebetu‟l-„Asriyye, 

ts. 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf b. „Alî b. Yûsuf b. Hayyân el-Endelüsî. el-Bahru’l-

muhît. Sıdkı Muhammed Cemîl. Beyrût: Daru‟l-Fikr, 1420.  

Ebussuûd, el-„Ġmâdî Muhammed b. Muhammed b. Mustafâ. İrşâdü’l-‘akli’s-selîm. 

Beyrût: Dâru Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-„Arabî, ts. 

Ebû ġuhbe, Muhammed b. Muhammed b. Süveylem. İsrâiliyyât ve’l-mevzûât fî kutubi’t-

tefsîr. B.y.: Mektebetu‟s-Sunne, ts. 

Efe, Adem. “SebîlürreĢâd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 36/251-253. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2009.  

Emecen, Feridun. “Osmanlılar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 33/487-496. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007. 

ErbaĢ, Ali. Kur’ân’daki Tekrarlar ve Hikmetleri. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2020. 

Eroğlu, Ali. “Hâzin, „Ali b. Muhammed”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

17/125-126. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1998. 

Ertan, Veli - Küçük, Hasan. Cumhuriyet Devrinde Din Eğitimi Din Müesseseleri ve Din 

Âlimleri. Ġstanbul: Türdav Basım, 1976. 

el-Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Herevî, Tehzîbu’l-luga, thk. 

Muhammed „Avd Mur„ib. Beyrût: Dâru Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-„Arabî, 2001. 

Fayda, Mustafa. “Taberî Muhammed b. Cerîr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 39/314-318. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010. 

Fayda, Mustafa. “Tarih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 40/30-36. Ġstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011. 

el-Ferâhidî, Halîl b. Ahmed. Kitâbu’l-‘ayn. thk. „Abdulhamîd Hindevî. Beyrût - Lubnân: 

Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, ts. 

el-Fîrûzâbâdî, Meciduddîn Ebû Tâhir Muhammed b. Y‟âkûb. el-Kâmûsu’l-muhît. thk. 

Mektebu Tahkîk et-Turâs Muesseseti‟r-Risâle. Beyrût - Lubnân: Muessesetu‟r-

Risâle, 2005. 



213 

 

el-Firyâbî, Ebû Bekr Ca„fer b, Muhammed b. el-Hasen, Fezâilu’l-Kur’ân. thk. Yûsuf 

„Osmân Fazlüllâh Cibrîl. Riyâd: Mektebetu‟r-RuĢd, 1989. 

Greene, Brian. Evrenin Dokusu, Uzay, Zaman ve Gerçekliğin Dokusu. Çev. Murat Alev. 

Ankara: Tübitak Popüler Bilim Kitapları, 2008. 

Hanioğlu, M. ġükrü. “MeĢrutiyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 29/388-

399. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2004.  

el-Harrânî, Ebu‟l-„Abbâs Takıyyuddîn Ahmed b. „Abdilhalîm b. Mecdiddîn „Abdisselâm, 

Mukaddimetu fî ‘usûli’t-tefsîr. Beyrût - Lubnân: Dâru Mektebeti‟l-Hayat, 1980.  

Hatiboğlu, Ġbrahim. “Ġsrailiyyat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 23/195-199.  

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001. 

el-Hâzin, Ebu‟l-Hasen „Alâuddîn „Alî b. Muhammed b. Ġbrâhîm. Lubâbu’t-te’vîl fî 

me‘âni’t-tenzîl. Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1415. 

el-Herevî, Ebû „Ubeyde el-Kâsım b. Sellâm b. Miskîn, Fezâilu’l-Kur’ân li’l-Kâsım b. 

Sellâm. thk. Mervân el-„Atıyye vd. Beyrût: DımeĢk - Daru Ġbn Kesîr, 1995. 

Hibetullâh b. Selâme, Ebu‟l-Kâsım b. Nasr b. „Alî el-Bağdâdî. en-Nâsih ve’l-Mensûh. 

thk. Züheyr EĢ-ġâvîĢ - Muhammed Ken„ân. Beyrût: el-Mektebetu‟l-Ġslâmiyye, 

1404. 

el-Horasânî, Ebû „Osmân Sa„îd b. Mansûr b. ġu„be. Sunenu Sâîd b. Mansûr. thk. 

Komisyon. Riyâd: Dâru‟l-„Ulûketi li‟n-NeĢr, 2012. 

Irmak, Sadi, Milli Mücadelede Atatürk’ün Çevresi İlk Mücahitler. Ġstanbul: Genç 

Yayıncılık, 1986. 

IĢık, Emin, “Çantay Hasan Basri”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 8/218-219. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993.  

Ġbnu‟l-Cevzî, Ebu‟l-Ferec Cemâlüddîn „Abdurrahmân b. „Alî b. Muhammed el-Bağdâdî, 

Fünûni’l-efnân fî ‘uyûni ‘ulûmi’l-Kur’ân, Beyrût - Lubnân: Dâru‟l-BeĢâir, 1987. 

Ġbn Fâris, Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ el-Kazvinî. Mu‘cemu mekâyisi’l-luga. thk. 

„Abdusselâm Muhammed Hârûn. By.: Dâru‟l-Fikr, 1979.  

Ġbn Kesîr, Ebu‟l-Fidâ‟ Ġmâduddîn „Ġsmâîl b. ġihâbuddîn „Omer. Tefsîru’l-Kurâni’l-‘azîm. 

thk. Sâmî b. Muhammed es-Selâme. B.y.: Dâru Tayyibe li‟n-NeĢr ve‟t-Tevz„î, 

1999. 



214 

 

Ġbn. Kesîr, Ebu‟l-Fidâ‟ Ġmâdüddîn Ġsmâ„îl b. ġihâbiddîn. Hadîslerle Kur’ân-ı Kerîm 

Tefsîri (Mukaddime), çev. Bekir Karlığa - Bedrettin Çetiner. Ġstanbul: Çağrı 

Yayınları, 1983. 

Ġbn Mace, Ebû „Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî. Sunen, thk. Muhammed 

Fuâd „Abdulbâki. B.y.: Dâru Ġhyâi‟l-Kutubi‟l-„Arabiyye, ts.  

Ġbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab. thk. „Abdullâh „Aliyyu‟l-Kebîr vd. Kâhire: Dâru‟l-Me„ârif, 

ts.  

ĠpĢirli, Mehmet. “Ġlmiye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 22/141-145. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2000.  

Ġbnu‟s-Salâh, Ebû „Amr Takıyyüddîn „Osmân b. Salâheddîn „Abdirrahmân b. Mûsâ eĢ-

ġehrezûr. Ma‘rifetu envâ‘ı ‘ulûmi’l-hadîs. thk. Nûreddîn „Itr. Sûriye - Beyrût: 

Dâru‟l-Fikr - Dâru‟l-Fikri‟l-Mu„âsır, 1986. 

Ġbn Sîde, Ebu‟l-Hasen „Alî b. „Ġsmâîl ed-Darîr. el-Muhkem ve’l-muhîtu’l-a‘zam. thk. 

„Abdulhamîd Hindâvî. Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 2000. 

Ġbn ġihâb ez-Zührî, Ebû Bekr Muhammed b. Muslim b. „Ubeydillâh. en-Nâsih ve’l-

Mensûh, thk. Hâtim Sâlih ed-Dâmin. B.y.: Muessesetu‟r-Risâle, 1998. 

el-Ġsfehânî, Ebû Nu„aym. Hilyetu’l-evliyâ. Beyrût: Dâru‟l-Kitâbi‟l-„Arâbî, 1974. 

Ġz, Mâhir. Yılların İzi. Ġstanbul: Ġrfan Yayınevi, 1975. 

Kâdî „Ġyâz, Ebu‟l-Fazl „Ġyâz b. Mûsâ b. „Ġyâz el-Yahsubî. eş-Şifâʾ bi-ta‘rîfi hukûki (fî 

şerefi)’l-Mustafâ. B.y.: Dâru‟l-Fikr, 1988. 

Kandemir, M. YaĢar, “eĢ-ġifâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 39/134-138. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010. 

Kandemir, M. YaĢar. “Kâdî „Ġyâz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 24/116-

118. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001. 

Karaoğlan, Arslan. Konyalı Mehmed Vehbi Efendi’nin Ahkâm-ı Kur’âniyye ve 

Muhammed Ali es-Sabûnî’nin Revai‘u’l-Beyân Adlı Eserinin Mukayesesi. 

Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2011. 

Karal, Enver Ziya. Osmanlı Tarihi. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1996.                             



215 

 

KarataĢ, Ali. “Konyalı Mehmet Vehbi Çelik”. Tarihte Müslümanlar. 8/28-29. Ankara: 

Otto Yayınları, 2020. 

el-Kastallânî,  Ebu‟l-„Abbâs ġihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr.  İrşâdu’s-sârî 

li-şerhi Sahîhi’l-Buhârî. Mısır: el-Matba„atu‟l-Kubrâ el-Emirî, 1323. 

Katâde, Ebu‟l-Hattâb b. Di„âme es-Sedûsi el-Basrî, en-Nâsih ve’l-mensûh. thk. Hâtim 

Sâlih ed-Dâmin. B.y.: Muessesetu‟r-Risâle, 1998. 

Kılıç, Semra. Konyalı Mehmed Vehbi’nin Hulâsatu’l Beyân Adlı Tefsîrinde Hristiyanlık. 

Bursa: Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2019. 

Konyalı Mehmed Vehbi Hoca. Ġstanbul: Üçdal Matbaası - Üçler Matbaası, 1975. 

Kuran, Ercüment. “Birinci Dünya SavaĢı”.  Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

6/196-200. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992.  

Kurt, YaĢar. “Ni„metullâh b. Mahmûd en-Nahcuvânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 33/132-133. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007. 

el-Kurtubî, Ebû „Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh.  el-Câmi‘ li-

ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Ahmed el-Berdûnî  - Ġbrâhîm EtfîĢ. Kâhire: Dâru‟l-

Kutubi‟l-Mısriyye, 1964. 

el-Kurtubî, Ebû Muhammed „Alî b. Ahmed b. Sa„îd b. Hazm el-Endelusî. en-Nâsih ve’l-

mensûh fi’l-Kurân’i’l-kerîm. thk. „Abdulgaffâr Süleymân el-Bendârî. Beyrût - 

Lubnân: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1406.  

Kutay, Cemal. Kurtuluşun ve Cumhuriyetin Manevi Mimarları. Ankara: Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı Yayınları,  ts. 

Küçük, Cevdet. “Milli Mücadele”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 30/76-83. 

            Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020.  

Mehmed Vehbi, Konyalı. Hulâsatu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân. ġehzâdebaĢı: Evkâf-ı 

Ġslâmiye Matba„ası, 1340-1343. 

Mehmed Vehbi, Konyalı. Akâid-i Hayriyye Tercemesi. Ġstanbul: Ahmed Kâmil Matba„ası, 

1340. 

Mehmed Vehbi, Konyalı. ‘Avâmil-i ‘Umrân. Ġstanbul: Sırât-ı Müstekîm Matba„ası, 1911. 



216 

 

Mehmed Vehbi, Konyalı. Hulâsatu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân. Çev. Mümin Çevik. 

Ġstanbul: Üçdal NeĢriyat, 4. Basım, 1966. 

Mehmed Vehbi, Konyalı. Sahîh-i Buhârî Tecrîd-i Sarîh Muhtasarı Tercümesi. Ġstanbul: 

GüneĢ Matbaacılık, 1966. 

el-Mervezî, Ebû „Abdirrahmân „Abdullâh b. el-Mübârek b. Vâzıh el-Hanzalî.  ez-Zuhd 

ve’r-rekâik. thk. Habîb er-Rahmân el-E„zamî. B.y.: yy., ts.  

Mertoğlu, M. Suat. “Üslûbü‟l-Kur‟ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

42/382. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012.  

el-Mevsılî, Ebû Ya„lâ Ahmed b. „Alî b. el-Müsennâ et-Temîmî. Musnedu Ebî Ya‘lâ. thk. 

Huseyn Selîm Esed. DımeĢk: Dâru‟l-Me‟mûn li‟t-Turâs, 1984. 

Mucâhid, Ebu‟l-Haccâc. Tefsîru Mucâhid. thk. Muhammed „Abdusselâm Ebu‟n-Nîl. 

Mısır: Dâru‟l-Fikri‟l- Ġslâmiyye, 1989. 

Mukâtil b. Süleymân, Ebu‟l-Hasen b. BeĢîr el-Ezdî el-Belhî. Tefsîru Mukâtil b. Süleymân. 

thk. „Abdullah Mahmûd ġehhâte. Beyrût: Daru Ġhyâi‟t-Turas, 1423. 

Mukâtil b. Süleymân, Ebu‟l-Hasen b. BeĢîr el-Ezdî el-Belhî. el-Vucûh ve’n-nezâir fî 

Kur’ân’i’l-kerîm. thk. Sâlih Hâtime d-Dâmin. „Irâk - Bağdâd: Mektebetu‟r-RuĢd, 

2011.  

en-Nahcuvânî, Ni„metullâh b. Mahmûd. el-Fevâtihu’l-ilâhiyye ve’l-mefâtîhu’l-gaybiyye 

el-mûdıhatu li’l-kelimi’l-Kurʾâniyye ve’l-hikemi’l-furkâniyye. Mısır: Dâru Rikkâb 

li‟n-NeĢr - el-Gavriyye, 1999. 

Mumcu, Ahmet. “Divan-ı Hümayun”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 9/430-

432. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994.  

Namlı, Ali. “Ġsmâil Hakkı Bursevî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 23/102-

106. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001. 

Namlı, Ali. “Rûhu‟l-Beyân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 35/211-213. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2008. 

en-Nesefî, Ebu‟l-Berekât Hâfızüddîn „Abdullâh b. Ahmed b. Mahmûd. Medâriku’t-tenzîl 

ve hakâ’iku’t-te’vîl. Beyrût: Daru‟l-Kelimi‟t-Tayyib, 1998. 



217 

 

en-Nîsâbûrî, Nizâmuddîn Hasen b. Muhammed b. Hüseyn el-A„rec. Garâ’ibu’l-Kurʾân 

ve Regâ’ibu’l-Furkân. thk. ġeyh Zekeriyyâ „Umeyrât. Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-

„Ġlmiyye, 1416. 

en-Nîsâbûrî, Ebu‟l-Hasen „Alî b. Ahmed b. Muhammed. Tefsîru’l-basît. Muhakkikin 

Mukaddimesi, thk. Komisyon. B.y.: „Imâdetu‟l-Bahsi‟l-„Ilmî - Câmi„atu‟l-Ġmâm 

Muhammed b. Suûdi‟l-Ġslâmiyye, 1430. 

en-Nîsâbûrî, Ebu‟l-Hasen „Alî b. Ahmed b. Muhammed. Esbâbu’n-nuzûl, thk. „Âsım b. 

„Abdülmuhsin. Demmâm: Dâru‟l-Islâh, 1992.  

en-Nîsâbûrî, Hâkim. el-Müstedrek. thk. Mustafâ „Abdülkâdir „Atâ. Beyrût: Dâru‟l-

Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1990. 

Okay, M. Orhan. “Büyük Doğu”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 6/513-514. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992. 

Okuyan, Mehmet. Kur’ân-Meal-Tefsir. Ġstanbul: Haliç Üniversitesi Yayınları, 2021. 

Oy, Aydın. “Atasözü”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 4/44-46. Ġstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1991. 

Özek, Ali. “el-KeĢĢâf „an hakâ‟ikı gavâmizi‟t-tenzîl ve „uyûni‟l-ekâvîl fî vucûhi‟t-te‟vîl”. 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/329-330. Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2022. 

Öztürk, Cemil. ”Mondros Mütarekesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi.  

30/271-273. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020.  

Öztürk, Kazım. Türk Parlemanto Tarihi. Ankara: Türkiye Büyük Millet Meclisi 

Yayınları, 1993. 

Öztürk, Mustafa. Cumhuriyet Türkiyesi’nde Meal ve Tefsîrin Serencamı. Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2012. 

Öztürk, Mustafa. “Medâriku‟t-Tenzîl ve Hakâiku‟t-Te‟vîl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 28/292-293. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003. 

Öztürk, Mustafa - M. Suat, Mertoğlu. “ZemahĢerî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 44/235-238. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013. 

Öztürk, Resul. Yeni İlm-i Kelam Hareketleri ve Mehmed Vehbi Hareketi. Konya: Eğitim 

Yayınevi, 2018. 



218 

 

PiriĢ, ġaban.  Kur’ân-ı Kerim Türkçe Anlamı. Kayseri: Arz Yayıncılık, ts. 

Râgıp el-Ġsfehânî, Ebu‟l-Kâsım el-Hüseyn b. Muhammed. el-Müfredâtu fî garîbi’l-

Kur’ân. thk. Safvân Adnân ed-Dâvûdî. Beyrût: DımeĢk - Dâru‟l-Kalem - ed-

Dâru‟Ģ-ġâmiyye, 1412. 

er-Razî, Ebû „Abdillâh Fahruddîn Muhammed b. „Omer b. Huseyn. Mefâtîhu’l-gayb. 

Beyrût: Dâru Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-„Arabî, 1420. 

Sâhib „Ġsmâîl b. „Abbâd. el-Muhît fi’l-luga, thk. eĢ-ġeyh Muhammed Hasan Âli Yâsîn. 

Beyrût: „Âlemu‟l-Kutub, 1994. 

es-Sa„lebî, Ebû Ġshâk Ahmed b. Muhammed b. Ġbrâhîm el-Keşf ve’l-beyân ‘an tefsîri’l-

Kur’ân. thk. Resâilu‟l-Câmi„iyye. Cidde: Dâru‟t-Tefsîr, 2015. 

Sâmi, ġemseddin. Kâmûs-ı Türkî. Ġstanbul: Çağrı Yayınları, ts. 

Sarı, Mevlüt. el-Mevârid (Arapça Türkçe Lügat). Ġstanbul: Bahar Yayınları, ts. 

es-Sekafî, Ebû Ca„fer Ahmed b. Ġbrâhîm b. ez-Zübeyr el-Gırnâtî el-Endelûsî. el-Burhân fî 

tenâsubi süveri’l-Kur’ân. thk. Muhammed ġe„bânî. Meğrib: Vuzâratu‟l-Evkâf, 

1990.  

Sıddîk Bahâdır Hân, Ebu‟t-Tayyib Muhammed. Fethu’l-beyân fî makâsıdi’l-Kurʾân. 

Beyrût: el-Mektebetu‟l-„Asriyye, 1992. 

Sirâceddîn, „Omer b. „Alî b. „Âdil el-Hanbelî ed-DımeĢkî en-Nu„mânî. el-Lubâb fî 

‘ulûmi’l-kitâb. thk. „Adil Ahmed „Abdulmevcûd - „Alî Muhammed Mu„avviz. 

Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1998. 

Sofuoğlu, Mehmed. Tefsîre Giriş. Ġstanbul: Çağrı Yayınları, 1981. 

es-Suyûtî, Ebu‟l-Fazl Celâluddîn „Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. 

Câm‘u’l-ehâdîs. B.y.: yy. ts.  

es-Suyûtî, Ebu‟l-Fazl Celâluddîn „Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. 

el-Le‘âli’l-masnû‘a fi’l-ahbâri (ehâdîsi)’l-mevzû‘a. thk. Ebû „Abdurrahmân Salâh 

b. Muhammed. Beyrût: Dâru‟l-Kutubi‟l-„Ġlmiyye, 1996.  

es-Suyûtî, Ebu‟l-Fazl Celâluddîn „Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. 

Cem‘u’l-cevâmi‘. thk. Muhtar Ġbrahîm el-Hâic vd. Kâhire: el-Ezheru‟Ģ-ġerîf, 

2005. 



219 

 

es-Suyûtî, Ebu‟l-Fazl Celâluddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. el-

İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Ebu‟l-Fadl Ġbrâhîm. B.y.: el-Hey‟etu‟l-

Mısriyyeti‟l-„Ammeti li‟l-Kitâb, 1974. 

ġengül, Ġdris. “Kıssa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/498-500. Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2022.  

ġengüler, Ġsmail Hakkı. Mehmed Âkif Külliyatı. Ġstanbul: Hak Yayınları, 2000. 

et-Taberî, Ebû Ca„fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmulî. Câmi‘u’l-beyân ‘an te’vîli 

âyi’l-Kur’ân. thk. „Abdullâh b. „Abdulmuhsin et-Turkî. B.y.: Dâru Hicr, 2001. 

Tahhân, Mahmûd. Teysîru mustalahi’l-hadîs. B.y.: Mektebetu‟l-Me„ârif, 2004. 

et-Tirmizî, Ebû „Îsâ Muhammed b. „Îsâ b. Sevre. Sunen-i Tirmîzî, thk. BeĢĢâr „Uvâd 

Ma„rûf. Beyrût: Dâru‟l-Garbi‟l-Ġslâmî, 1996. 

Turgut, Ali. “Garâ‟ibü‟l-Kurʾân ve regâ‟ibü‟l-furkân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 13/358. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996. 

Turgut, Ali. “Nizâmeddin en-Nîsâbûrî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

33/181-182. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007. 

Türker, Ömer. “Mukâtil. b Süleymân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

31/134-136.  Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020.  

el-„Ukaylî, Ebû Ca„fer Muhammed b. Amr b. Mûsâ. ed-Du‘afâ’u’l-Kebîr. thk. 

„Abdulmu„tî Emîn Kal„acî. Beyrût: Dâru‟l-Mektebeti‟l-„Ilmiyye, 1984. 

Uzun, Mustafa Ġsmet. “Doğrul, Ömer Rıza”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

9/489-492. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994. 

UzunçarĢılı, Ġsmail Hakkı. Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 1984. 

el-Vâhıdî, Ebu‟l-Hasen „Alî b. Ahmed b. Muhammed b. „Alî. Esbâbu’n-nuzûli’l-Kur’ân, 

thk. „Ġsâm b. „Abdülmuhsin el-Humeydân. Demmâm: Dâru‟l-Islâh, 1992. 

Vakkasoğlu, A.Vehbi. Osmanlıdan Cumhuriyete İslâm Âlimleri. Ġstanbul: Anahtar 

Yayınları, 1987. 

Yaran, Rahmi. “Bilmen, Ömer Nasuhi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

6/162-163. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992.  



220 

 

YaĢar, Hasan. “Çelik, Mehmet Vehbi (1862 - 1949)”. Konya Ansiklopedisi. 2/323-324. 

Konya: Kültür Yayınları, 2011.  

Yahyâ b. Sellâm, b. Ebî Se„alebe. et-Tesârîf li’-tefsîri’l-Kur’ân mimme’ş-tebehet 

esmâ’uhû ve tasarrafet me‘ânîh. thk. Hind ġelebî. Tunus: eĢ-ġirketu‟t-Tûnûsiyye 

li‟t-Tevzî„, 1979. 

Yavuz, Yusuf ġevki. “Beyzâvî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 6/100-103. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992. 

Yavuz, Yusuf ġevki. “Elmalılı Muhammed Hamdi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 11/57-62. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995.  

Yavuz, Yusuf ġevki. “Fahredin er-Râzî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

12/89-95. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi. Hak Dîni Kur’ân Dili. Ġstanbul: Yenda Yayınları,  2001. 

Yeğin, Abdullah. İslâmî- İlmî- Edebî- Felsefî Yeni Lügat. Ġstanbul: Fatih Matbaası, 1968. 

Yıldız, Hakkı Dursun. Büyük İslam Tarihi. tsh. Yılmaz DaĢçıoğlu. Ġstanbul: Çağ 

Yayınları, 1989. 

Yücel, Ahmet. “Müttefekun Aleyh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 32/224-

225. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006. 

ez-Zebîdî, Muhammed Murtazâ el-Hüseynî. Tâcu’l-‘arûs min cevâhiri’l-kâmûs. thk. 

Komisyon. B.y.: Dâru‟l-Hidâye - Dâru Ġhyâi‟t-Turâs, 1965. 

ez-Zehebî, Muhammed es-Seyyîd Hüseyn. et-Tefsîr ve’l-mufessirûn. Kâhire: Mektebetu 

Vehebe, ts. 

ez-ZemahĢerî, Ebu‟l-Kâsım Mahmûd b. „Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-Keşşâf. 

Beyrût: Dâru‟l-Kitâbi‟l-„Arabî, 1407. 

ez-ZemahĢerî,  Ebu‟l-Kâsım Mahmûd b. „Omer b. Muhammed el-Hârizmî. Esâsu’l-

belâga. thk. Muhammed Bâsil „Uyûnu‟s-Sûd. Beyrût - Lubnân: Dâru‟l-Kutubi‟l-

„Ġlmiyye, 1998. 

ez-ZerkeĢî, Ebû „Abddillâh Bedruddîn Muhammed b. „Abdillâh b. Bahâdır. el-Burhân fî 

‘ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Ebu‟l-Fazl Ġbrâhîm. Beyrût - Lubnân: Dâru 

Ġhyâi‟l-Kutubi‟l-„Arabiyye, 1957. 



221 

 

ez-Zerkânî, Muhammed „Abdul„azîm. Menâhilu’l-‘irfân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân. B.y.: 

Matba„atu „Îsâ el-Bâbî el-Halebî, ts. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



222 

 

EKLER 

 

Ek – 1. Mehmed Vehbi Fotoğrafları 

 

                   

ġekil Ek - 1.1. Memmed Vehbi vesikalık fotoğrafları 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



223 

 

Ek - 2. 1908 Osmanlı Mebusan Meclisi  

 

ġekil Ek - 2.1. Mehmet Vehbi 1908‟de Konya‟dan mebus seçildi. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



224 

 

Ek- 3. TBMM AçılıĢı ve Vekiller  

 

 

 

ġekil Ek - 3.1. Mehmed Vehbi Konya‟dan Mebus seçilmiĢtir ve Meclis açılıĢında 

bulunmuĢtur. 

 

 



225 

 

Ek - 4. Mehmed Vehbi’nin Kabri  

 

ġekil Ek - 4.1. Konya Musalla Mezarlığında medfun Mehmed Vehbi‟nin mezar taĢı 

üzerine kazınarak yazılmıĢ yazı 

 



226 

 

Ek - 4 (Devam) Mehmed Vehbi‟nin Kabri  

 

ġekil Ek - 4.2. Mehmed Vehbi‟nin kabrinin ön yüzü 

 

 



227 

 

Ek - 5. Hulâsatu’l-Beyân ve  Mehmed Vehbi’nin El Yazmasından Örnekler 

 

ġekil Ek - 5.1. Hulâsatu‟l-Beyân‟ın iç kapak sayfası 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



228 

 

Ek - 5. (Devam) Hulâsatu‟l-Beyân ve  Mehmed Vehbi‟nin el yazmasından örnekler 

 

ġekil Ek - 5.2. Hulâsatu‟l-Beyân‟ın sayfalarından bir sayfa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



229 

 

Ek - 5. (Devam) Hulâsatu‟l-Beyân ve  Mehmed Vehbi‟nin el yazmasından örnekler  

 

ġekil Ek - 5.3. Hulâsatu‟l-Beyân‟ın sayfalarından bir sayfa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



230 

 

Ek - 5. (Devam) Hulâsatu‟l-Beyân ve  Mehmed Vehbi‟nin el yazmasından örnekler  

 

ġekil Ek - 5.4. Hulâsatu‟l-Beyân‟ın sayfalarından bir sayfa 

 


