
 
 

 
 

T.C.  

TRAKYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TOPLUMSAL CİNSİYET VE KADIN ÇALIŞMALARI  

ANA BİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

SEMA KAYGUSUZ ROMANLARINDA 

ERKEKLİK: BARBARIN KAHKAHASI 

ÜZERİNE BİR İNCELEME 

 

 

BAŞAK GÜNEŞ ÖZBEK 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

DR. ÖĞR. ÜYESİ ELVİN DİNLER KISAÇTUTAN 

 

 

EDİRNE, 2024 

 



i 
 

 

 

Tezin Adı: Sema Kaygusuz Romanlarında Erkeklik: Barbarın Kahkahası Üzerine 

Bir İnceleme 

Hazırlayan: Başak GÜNEŞ ÖZBEK 

ÖZET 

Geçmişten günümüze verili kabul edilmiş toplumsal gerçeklik normlarının 

zaman içinde uğradığı değişimler, çeşitlendirilmiş çalışma alanlarını gerekli kılarken 

deneyimlerin görünürlüğünü de farklılaştırmıştır. Kadınlıklar, kendi varoluş 

imkanlarıyla edebiyatta önemli birer izlek haline gelirken erkeklikler de eskiden 

olduğu gibi salt hegemonik erkekliğin makbullüğü üzerinden deneyimlenmemiş, 

kırılganlıklar da önemli birer izlek oluşturmuştur. Kadınlıklar ve erkeklikler, taban 

tabana zıt iki varoluş olarak kabul edilmeyerek sahip oldukları dönüşüm imkanları 

göz önünde bulundurulmuştur. Feminist bakış açısı, sadece kadınların deneyimlerini 

anlamlandırmak için değil erkeklik oluşumlarına yönelik farkındalık kazanmak için 

de oldukça işlevseldir. Çünkü kadınlık ve erkeklik birer öz değildir.   

Bu çalışma, Sema Kaygusuz’un romanlarında kendi ifadesiyle dişi bir dilin 

erkekliklerin anlatılmasına tanıdığı imkânı incelemek amacıyla ortaya çıkmıştır. 

Kaygusuz’un dişilik vurgusu; okuyucuya daha ehil, yapıcı, iyileştirici ve doğaya dair 

olmayı anımsatır. Yazarın üç romanından ilk ikisi olan Yere Düşen Dualar ve 

Yüzünde Bir Yer bütünlük ve referans sağlaması açısından genel hatlarıyla 

incelenmiştir. Ardından Barbarın Kahkahası romanı, tematik analiz yöntemi 

kullanılarak temalara ayrılmıştır. Dört ana erkeklik teması olan hegemonik, madun, 

marjinal, işbirlikçi erkeklikler belirlendikten sonra alt temalara ayrılarak ayrıntılı 

incelenmiştir. İncelemeler esnasında erkekliğin kurgulanış biçimlerine, eril failliğin 

kadınlar ve erkeklerdeki yansımalarına dikkat çekilmiştir. Ayrıca yazarın 

eserlerindeki ekofeminist kurguya da dikkat çekilerek erilliğin bütünsel varoluşu 

açıklanmaya çalışılmıştır. 



ii 
 

 

Çalışma sonucunda erkekliğin geçişkenliğinin, özellikle hegemonik ve madun 

erkeklikler için oldukça dikkat çekici olduğu ortaya çıkmıştır. İki uç görüntüsü çizen 

bu temsiller, son derece akışkan ilişkileri ifade etmektedir.  

Anahtar Kelimeler: Toplumsal Cinsiyet, Sema Kaygusuz, Erkeklik, 

Hegemonik Erkeklik, Kırılgan Erkeklik, Madun Erkeklik, Ekofeminizm 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

 

Name of the Thesis: Masculinity In Sema Kaygusuz’s Novels: A Study On The 

Barbarian’s Laughter 

Prepared by: Başak GÜNEŞ ÖZBEK 

ABSTRACT 

The changes in the norms of social reality that have been taken for granted 

from past to present have necessitated diversified fields of study and differentiated 

the visibility of experiences. While femininities have become important themes in 

literature with their own possibilities of existence, masculinities have not only been 

experienced through the acceptability of hegemonic masculinity as in the past, but 

fragilities have also become important themes. Femininities and masculinities were 

not considered as two diametrically opposed existences, and their possibilities of 

transformation were taken into consideration. The feminist perspective is quite 

functional not only for making sense of women's experiences but also for gaining 

awareness about the formations of masculinity. Because femininity and masculinity 

are not essences.   

This study has emerged in order to examine the possibility that a feminine 

language, in her own words, provides for the narration of masculinities in Sema 

Kaygusuz's novels. Kaygusuz's emphasis on femininity reminds the reader of being 

more competent, constructive, healing and related to nature. The first two of the 

author's three novels, Yere Düşen Dualar (Prayers Falling to the Ground) and 

Yüzünde Bir Yer (A Place on the Face), are analyzed in general terms in order to 

provide integrity and reference. Then, the novel Barbarın Kahkahası (The 

Barbarian's Laughter) was analyzed in detail and divided into themes using the 

deductive thematic analysis method. After the four main masculinity themes of 

hegemonic, subaltern, marginal and collaborative masculinities were identified, they 

were further analyzed in detail by dividing them into sub-themes. During the 

analysis, attention was drawn to the ways in which masculinity is constructed and the 

reflections of masculine agency on women and men. In addition, by drawing 



iv 
 

 

attention to the ecofeminist fiction in the author’s works, the holistic existence of 

masculinity was tried to be explained. 

The study revealed that the transitivity of masculinity is particularly striking 

for hegemonic and subaltern masculinities. These representations, which draw the 

image of two extremes, express extremely fluid relations. 

Keywords: Gender, Sema Kaygusuz, Masculinity,  Hegemonic Masculinity, 

Fragile Masculinity, Subaltern Masculinity, Ecofeminism 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

 

ÖN SÖZ 

Cinsiyet ayrımcılığına dair farkındalığımız, en çok da birey olarak 

tecrübelerimizin biricikliğine dayanır. Kendimize dair tanımlarımız ve toplumsal 

normlar, cinsiyetin biyolojik ve kültürel etkilerini deneyimleme şekillerimizde 

farklılığa yol açmaktadır. Toplumsal cinsiyete dayalı kabuller, makbul ve öteki 

olmak üzere iki ana toplumsal statünün varlığına işaret etmiş ve bu konumlanmalar, 

tarihsel sorularımızın kaynağını oluşturmuştur. Bu çalışma; erkekliğin hangi 

koşullarda makul görülüp hangi koşullarda öteki kılındığını Sema Kaygusuz’un 

romanları çerçevesinde ve Connell’ın erkeklik kategorilerini esas alarak göstermeyi 

amaçlamıştır. 

Erkekliği temel araştırma konusu olarak belirlemem, kadın oluşa dair 

pratiklerimizi daha anlaşılır kılmak ve varlığımız için yıkıcı olan eril güç 

dinamiklerine alternatif oluşturabilecek yaşam deneyimlerini yakalamak ihtiyacından 

doğdu. Bu amaçla sürece başladığımızdan bu yana bana her anlamda destek olan ve 

güç veren danışman hocam Elvin DİNLER KISAÇTUTAN’a teşekkür etmek 

isterim. 

Tez yazım sürecinin bütününde desteğini esirgemeyen, derdimle dertlenen, 

eksikleri tam eden hayat eşlikçim eşim Recep ÖZBEK’e çok teşekkür ederim. 

İlk gençlik yıllarımdan yetişkinliğime kadar birlikte yol yürüdüğüm, 

büyüdüğüm, dünyaya baktığım, tez üzerine uzun uzun konuştuğum ve tahsislerimi 

yapan canım Ezgi ŞİMŞEK’e ve onun nezdinde hayatlarımızın güzelliği için 

mücadele eden tüm kız kardeşlerime çok teşekkür ederim. Pozitifliği ve enerjisiyle 

gergin günlerimi güzelleştiren meslektaşım Kübra ULUĞLU’ya ayrıca teşekkür 

ederim.  

Son olarak annem Arzu GÜNEŞ ve babam Turan GÜNEŞ’e maddi-manevi 

verdikleri tüm emekler için, canım ablam Gonca GÜNEŞ GÜNGÖR’e kaynak 

yardımı ve duygusal desteği için sonsuz teşekkür ederim.  

 

Başak GÜNEŞ ÖZBEK     



vi 
 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET ................................................................................................................ İ 

ABSTRACT .................................................................................................. İİİ 

ÖN SÖZ .......................................................................................................... V 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................ Vİ 

GİRİŞ .............................................................................................................. 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ERKEKLİK ÇALIŞMALARININ GENEL TARİHİ ................................ 5 

1.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................. 5 

1.2. Dünyada Erkeklik Çalışmalarına Genel Bir Bakış .............................. 8 

1.2.1. Hegemonik Erkeklik ......................................................................... 20 

1.2.2. Madun Erkeklik ................................................................................ 22 

1.2.3. İşbirlikçi (Suç Ortağı) Erkeklik ........................................................ 24 

1.2.4. Marjinal Erkeklik .............................................................................. 25 

1.3. Türkiye’de Erkeklik Çalışmaları ve Erkek Olma Pratikleri ............ 25 

1.3.1. Erkeklik İnşa Süreçleri .................................................................. 31 

1.3.1.1. Sünnet ........................................................................................ 32 

1.3.1.2. Askerlik ...................................................................................... 33 

1.3.1.3. İş Sahibi Olma ve Evlilik ........................................................... 37 

1.3.1.4. Babalık ....................................................................................... 38 

1.4. Feminizm ve Erkeklik ........................................................................... 39 

1.4.1. Ekofeminizm .................................................................................... 43 



vii 
 

 

1.5. Güçlü ‘Erk’ekler, Ötekiler ve İmkanlar ............................................. 45 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MODERN TÜRK EDEBİYATINDA ERKEKLİK TEMSİLLERİNE 

BAKMAK ................................................................................................................. 48 

2.1. Erkekliğin Politik Arka Planı ............................................................... 48 

2.2. Tanzimat’tan Erken Cumhuriyet’e Eril Dilin Edebi Pratikleri ....... 52 

2.3. Cumhuriyet Romanında Yazar ve Karakter: İdealler ve Yitirilenler 

Arasında Erkeklikler ............................................................................................... 63 

2.4. Feminist Yazının Gelişimi ve Belirli Yönler ....................................... 70 

2.5. Kadın Dili Edebiyata Ne Vaat Eder? .................................................. 76 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SEMA KAYGUSUZ’UN ROMANLARINDA ERKEKLİK ................... 79 

3.1. Araştırmanın Amacı ............................................................................. 79 

3.2. Araştırmanın Önemi ............................................................................. 79 

3.3. Araştırmanın Sınırlılıkları ................................................................... 80 

3.4. Araştırmanın Yöntemi .......................................................................... 80 

3.5. Sema Kaygusuz’un Yazın Dili Üzerine Söz Üretmek ........................ 82 

3.6. Sema Kaygusuz’un Romanlarına Bakış .............................................. 85 

3.6.1. Üzüm ve Altın Arasında: Yere Düşen Dualar ................................... 85 

3.6.2. Hızır’ın Yolu, Zülkarneyn’in Nefesi, İncir’in Dili: Yüzünde Bir Yer

 .............................................................................................................................. 100 

3.7. Durmak, Kötülüğe Erişmek, İzah Etmek: Barbarın Kahkahası .... 108 

3.7.1. Genel Bir Bakış ............................................................................. 108 

3.7.2. Hegemonik Erkeklik ..................................................................... 109 

3.7.2.1. Bir İdeal Olarak Hegemonik Erkekliğin İfadesi ...................... 109 



viii 
 

 

3.7.2.1.1. Milliyetçilik ....................................................................... 110 

3.7.2.1.2. Kadınlığın Sınırları ve Şiddet ............................................ 113 

3.7.2.1.3. Babanın Hegemonyası ....................................................... 120 

3.7.2.2. Hegemonik Erkeklik Arayışı ................................................... 121 

3.7.2.2.1. Saldırganlık ve Öfke .......................................................... 121 

3.7.2.2.2. Av ve Erginlik Ritüeli ....................................................... 125 

3.7.2.2.3. Madunluğun Erilliği .......................................................... 130 

3.7.3. İşbirlikçi Erkeklik ......................................................................... 133 

3.7.3.1. Mizojini .................................................................................... 133 

3.7.3.2. Büyük Resim ............................................................................ 135 

3.7.4. Madun Erkeklik ............................................................................ 136 

3.7.4.1. Babadan ve Medeniyetten Kopuş / Bilgelik ............................ 136 

3.7.4.2. Eşcinsellik ................................................................................ 139 

3.7.5. Marjinal Erkeklik ......................................................................... 139 

3.7.5.1. Sınıfsal Deneyimler ................................................................. 139 

SONUÇ VE ÖNERİLER ........................................................................... 141 

KAYNAKÇA .............................................................................................. 149 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

GİRİŞ 

Toplumların tarihsel ve sosyolojik olarak geçirdiği dönüşümler, insan ürünü 

olan her şeye dokunur. Dolayısıyla edebiyatın uğradığı değişiklikleri de kapsar. 

Edebiyatın evrimi dilde, biçimde, tarihsel söylencelerde, eşitlik gibi sosyal olgularda 

gerçekleşebileceği gibi bir zaman sonra hepsini içine alan bütünlüklü bir 

farklılaşmanın öznesi haline gelir. Edebiyat, dönüştükçe toplumsal algıları da 

dönüştürür ve kendine yepyeni, henüz değinilmemiş alanlar açar.  

Tarihi sürece bakıldığında kadınların kendilerine ait sesleri olduğunun kabulü 

çok da eski olmayan bir zamana tekabül eder. Dünya üzerinde hem siyasi hem de 

sivil vatandaşlık haklarını zorluk ve mücadeleyle elde etmiş olan kadınlar, birçok 

alanda temsil sorunlarıyla da baş etmek durumunda kalmışlardır. Edebiyatta egemen 

erkek sesi; verili bir sabitin var olduğu inancını pekiştirecek kadar uzun bir süre 

kadınları birey olarak tanımaya yaklaşmamış ve onları kendi gözüyle, istediği gibi, 

istediği kadar görünür kılmıştır. Kadınlara biçilen toplumsal cinsiyet rolleri, onlar 

için geçerli tek bir ideali yıllar boyunca tekrarlamıştır. Kadının varlık gösterip 

yadırganmayacağı tek yer ev içidir. İyi bir eş-anne olarak kocasının ve çocuklarının 

bakımını üstlenen, aynı zamanda çocuklarının iyi eğitilmesinden sorumlu bir 

görevlidir. Kadının görevlerini aşkla yapması ve hayattan başka hiçbir beklentisinin 

olmaması gerekir. Bu bakış açısı edebiyatta da kadın karakterin melekleştirilmesi 

yahut şeytanlaştırılması olarak zuhur eder. Bu kadın karakterlerin gri alanları yoktur 

yahut kadınlar eserler içinde başka türlü varlık gösteremezler. 

Tanzimat Dönemi’nin ikili kadın tiplemeleri, Viktorya dönemi İngiltere’sinin 

roman kadınlarıyla oldukça benzerlik gösterir. Sandra Gilbert ve Susan Gubar The 

Madwoman in the Attick kitabında edebiyatta karşıt iki kadından söz ederler. Biri, 

“evdeki melek” şeklinde tabir edilir. Uysal ve ağırbaşlıdır, kocasına sadıktır, 

namusludur. Karşısında ise kitabın ismiyle müsemma olan çatıdaki deli konumlanır. 

Bu kadın, erkek egemen yazında bir “canavar” olarak resmedilir ve erkeğin 

himayesine ve hakimiyetine girmekten imtina eden bağımsız kadındır. O, emelleri 

için her şeyi yapabilecek fıtrattadır (Taşdemir, 2018: 74). Berktay da birçok 

bakımdan Tanzimat’tan Cumhuriyet’e uzanan dönemde erkek yazarlarda kadınların 



2 
 

 

böyle bir tipolojisi olduğunu söyler. İyi ve fedakâr eş-anne karşısında iffetsiz ve 

sınırı olmayan kadınlar konumlandırılır (Berktay, 2010: 161). 

Sosyolojik arka planda ve edebiyatta toplumsal cinsiyetin farkına varılması, 

yaradılışa ve fıtrata bağlanan birçok meselenin özünde bir deneyim ve pratik 

olduğuna dair fikirleri öne çıkarmıştır. Toplumsal bütün normlar, aslında birer roldür. 

Dolayısıyla öğrenilme esasına dayanırlar ve içgüdüsel değillerdir. Kadınlıklar ve 

erkeklikler, performatif süreçlere dayanan belirli kalıpları ifade etmekten öteye 

gitmezler. Bu süreçte kadınlar, yok sayıldıkları birçok alanda seslerini duyurmak ve 

kendi dillerinin hakimi olarak görünürlük kazanmak adına çaba sarf etmişlerdir. 

Feminist yazın da bu hak taleplerinden doğmuştur. Erkeklerin dünyasında kadının 

bedeni ve tüm varoluşu eril dilde bir araç ve tatmin unsuruyken özellikle 1980’lerden 

itibaren feminist teorinin de gelişmesiyle özgül bir alanda temsil edilir hale gelmiştir. 

Kadın deneyimlerinin sorunsallaştırılması ve toplumsal cinsiyet rollerine 

yapılan vurgunun artması, özellikle Butler’ın cinsiyetin performatifliğine yaptığı 

vurguyla beraber erkeklik temsillerinin de aynı oranda sorunlu ve eksik olduğu 

kanısını doğurmuştur. Feminist duyarlığın gelişmesiyle beraber uzunca bir süre 

kadınların tarihsel ezilme deneyimlerine odaklanılmışken cinsiyetin performe 

edildiği teorisi, çığır açıcı başka kavramların da önünü açmıştır. Bu bağlamda queer 

teorinin de literatüre girmesi; cinsiyet deneyimlerinin akışkanlığı gibi farklı düşünsel 

arka planlar doğurmuştur. Eril yazının kontrolcü ve yaradılış odaklı düşüncelerinin 

baskın olduğu dönemde kadınlar ev içine hapsedilirken erkekler; kamusal ve özel 

alanda her türlü beceriye sahip, sorunların üstesinden gelebilecek dirayette güçlü bir 

figür olarak resmedilmişlerdir. Bu özellikleri taşımayan ya da bir biçimde reddeden 

erkeklerin deneyimleri görmezden gelinmiş yahut olumsuzlanmıştır. Sistemin 

halihazırda köleleştirdiği kadınların yanında onların karşıtı bir yaradılışla tanımlanan 

erkekler güçlü, dinamik, duygusal açıdan sağlam, -kadınların histerik karakterine 

karşılık duygularını belli etmeyen- erkeksi ve sert vb. şekillerde ifade bulurlar. Bu 

durum, erken dönem erkeklik çalışmalarının başlıca sorunu olmuş ve ataerkinin 

kadınlar kadar erkekleri de kıskacına alan ve yaralayan bir sistem olduğu 

savunulmuştur. Yalnız kadınlar değil erkekler de ataerkilliğin mağdurudur. 



3 
 

 

Feminizm, heteroseksist bakıştan sıyrılarak queer bir düşünce sistemine 

evrilirken erkeklik gibi alt çalışma alanları da ortaya çıkmıştır. Connell’ın 

erkeklikleri çeşitli biçimlerde ele alarak alana yaptığı katkı, önemli bir dönüm 

noktasıdır. Belli başlı erkeklik kategorileri belirlediği çalışmasında bu kategorilerin 

birer sabit olmadığını ve toplumsal değişimlerle farklı biçimlere bürünebileceğini 

söyler. Burada önemli olan nokta dönüşümün imkanıdır. Var olana eklenerek 

biçimlenir ve farklı yaşamsal pratiklerin meşruiyetine alan açmış olur.  

Türk edebiyatında da uzun süre erkek yazarlar, ataerkil korkularla tanrısal bir 

gerekliliğe sığınarak erkekleri ve kadınları net bir ayrıma tabi tutmuşlar ve fıtrat 

düşüncesinin dışında kalan kadınları çoğun düşmanlıkla ele almışlardır. Fakat 

Türkiye’nin geçirdiği politik sarsıntılar sonrası içe dönen edebiyat, erkek 

karakterlerde işte bu meseleyi güncel hale getirerek bir tutunamayan yaratmıştır. 

Toplumsal normlara uyumlanamayan erkekler, kayıp bir hayatla mücadeleye 

girişirler ve genellikle mağlup olurlar. Ataerkiyi bedenleriyle sorunsallaştıran 

erkekler kadar kadınların yazını da önemli ölçüde bu değişimden etkilenmiştir. 

Birinci ve ikinci dalga feminizmlerin etkisiyle kendi hikayelerini eril dilin 

hakimiyetinden kurtaran kadınlar, ilerleyen süreçlerde erkeklik meselesine de ilgi 

göstermeye başlamışlardır. 

Bu eğilimler, tek parti iktidarının sona ermesi ve kapitalist gelişmelerin hız 

kazanmasıyla 1950’lerden itibaren görünürlük kazanır. Bu tarihlerde edebiyatta iki 

eğilim baş gösterir: toplumculuk ve modernist bireycilik. Vüsat O. Bener, Ferit Edgü, 

Nezihe Meriç, Leyla Erbil, Yusuf Atılgan, Bilge Karasu gibi isimler modernist 

kanatta sayılan önemli isimlerdir (Çayırcıoğlu, 2022: 49). Özellikle sol özgürlük 

ortamının hakim olduğu 1960’larda kadınlar, bu vesileyle de varlık gösteremedikleri 

bir ortamın sıkıntısıyla yazmışlardır. Bu ürünler, o dönemde hem apolitik olmakla 

hem de cinselliği fazla ön plana çıkarmakla yaftalanmıştır. Sol cenahta da baskın 

olan cinsiyetçi kalıplar, kadınlar tarafından oldukça çelişkili ve sorunlu bulunur 

(Bora, 2017: 775). Berktay’a göre de ataerkil ve islami önyargılar, sol kesimde pek 

de bir farklılığa uğramadan devam etmektedir. Kadınlar, devrimin gidişatını bozacak 

ve başarıya ulaşmasını engelleyecek unsurlar olarak görülür ve sürekli olarak 

kendilerine çekidüzen vermeleri beklenir (Berktay, 2010: 83). Tanıl Bora, söz 



4 
 

 

konusu sorunları edebi alanda dile getiren kadınlardan Sevgi Soysal, Füruzan, Sevim 

Burak, Adalet Ağaoğlu, Tezer Özlü, Leyla Erbil, Tomris Uyar ve Peride Celal’i 

öncüler olarak sıralar (Bora, 2017: 775-777). Adı geçen yazarların birçoğu sol pratik 

ve örgütlenmelerin kadınlar üzerinde yarattığı hayal kırıklıklarından söz ederken var 

olma isteğinin yakıcı yüzüyle de devamlı burun burunadırlar.  

Erkeklikle ilgili sorunsallaştırmalar, özellikle 1960 sonrasında gözle görülür 

bir hale bürünür. Bu şekilde romanlar, varoluşçu bir izleğe bürünür. Ben’in dışına 

çıkamamak, gerçek hayata uyum sağlayamayacak kadar baskın olan farklılık ve 

hayalcilik gibi unsurlarla postmodern edebiyat, büyük çapta bu krizden izler taşır. 

Hiçbir yere konumlanamayan, hep bir sorunla tanımlandığı için yara alan bıkkın 

erkek; kendi kabuğuna çekilip sessiz bir protestoya girişir. Hasan Ali Toptaş, Oğuz 

Atay, Ahmet Hamdi Tanpınar gibi yazarlarda baskın olan, bu hal; umutsuz, çelişkili 

ve depresif bir yazının kapısını aralamıştır. Cemil Meriç de bu gruba fikir yazılarıyla 

katılmıştır. Batı’daki ilk dönem erkek kurtuluşçu hareketi andıran bu tavır, genel 

çerçevesiyle günümüze kadar sürmüştür.  

Kadınlarda ise erken denilebilecek bir dönemde, 1960-70’li yıllarda feminist 

edebiyatın öncülerinden olmuş Sevgi Soysal’ın erkek karakterleri bu anlamda 

oldukça ilgi çekicidir. Kendi hayatından esinlenmeler taşıyan ve hegemonik anlamda 

babasını sembolize eden bu erkekler, yazarın kendine has ironisiyle oldukça 

karikatürize bir biçimde sert ve tahakkümcü ya da son derece kırılgandırlar. 

Cezaevinde yattığı döneme dair roman ve anılarında ise solcu erkeklerin sekterliğine 

yönelik çeşitli eleştiriler yapar. Kadınların erkekliğe ilişkin kurguları, dili kullanma 

biçimleri açısından değişkendir. Bu bakımdan 2000 sonrası edebiyat ortamında hem 

kendilerine özgü dilin yaratıcıları olup hem de erkeklik deneyimlerini çeşitlendiren 

kadın yazarlar, Türkiye’de feminist edebiyatın gelişimi açısından değerlidir. Sema 

Kaygusuz, sıklıkla ifade ettiği gibi dişi bir dilin olanaklarını roman ve öykülerinin 

bütününe yerleştirerek karakterlerini de bu gözden yaratmıştır. Çalışmada yazarın üç 

romanı Yere Düşen Dualar, Yüzünde Bir Yer ve Barbarın Kahkahası’nda erkekliğin 

nasıl biçimlerde geliştiği vurgulanacak ve bu bağlamda Connell’ın 

sınıflandırmasından faydalanarak Kaygusuz’un erkekliği biçimlendirme tercihleri 

çözümlenmeye çalışılacaktır. 



5 
 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ERKEKLİK ÇALIŞMALARININ GENEL TARİHİ 

1.1. Kavramsal Çerçeve 

Cinsiyeti sözel olarak ifade etmenin sınırları kolaylıkla çizilemez. Yaygın bir 

tanımını yapmak, genel geçer bir kabule sığdırmak için ne derece büyük bir çerçeve 

çizilmesi gerektiği kesin değildir. Veyahut bunun mümkün olup olmayacağı 

sorusunun sorulması gerekir. Soyut bir cinsiyet düşüncesi, oldukça genişletilebilir ve 

kısır tartışmalardan kurtarılabilir görünse de bir argümanla hareket etmesi gerekir. 

Bunun yanında cinsiyeti verili, genel, herkes için eşit derecede görüneni yansıtan bir 

sistem olarak tarif etmek sosyolojik bir arka planı yok saymak anlamına gelir. O 

halde cinsiyetin bilimsel olarak varoluşunun dışında onu algılamaya, kabul etmeye 

ya da reddetmeye dayanan süreçler için de bir sosyal teoriler şemasına ihtiyaç vardır. 

Cinsiyetin belirli bir getirisi, öğretici rolü, doğru davranış kalıpları olduğu 

üzerine ateşli bir savunucu olan biyolojik indirgemecilik, kadın ve erkek rollerinin 

dışına çıkışı patolojik bir sonuç olarak görmüştür. Bu tip bir durumu formüle eden 

yazılarda belirli bir ikilikten bahsedilir. Sözgelimi Steven Goldberg genellikle 

erkekler ve kadınlar arasındaki genetik farkı ortaya atmıştır ve ona göre bu durum 

erkeklere bir saldırganlık avantajı verir. Yani bir bakıma onun açıklayıcısıdır 

(Connell, 2016: 71-72). Bu tip bir biyolojik çıkış noktasının toplumsal bazı pratikleri 

açıklayamaması nedeniyle cinsiyeti toplumla ilişkilendiren; kurumsallaşan, 

sistematik ve belirli iktidar ilişkilerinin geçerli olduğu bir sosyal ağ üzerinden 

tanımlayan teori toplumsal cinsiyeti ifade eder. 

Toplumsal cinsiyet kavramının kullanımı her ne kadar Madison Bently, John 

Money gibi psikologlara uzansa da (Cortez, Gaudenzi, & Maksud, 2019) ilk kez Ann 

Oakley; Sex, Gender and Society adlı kitabında, kavramı sosyoloji literatürüne 

sokmuştur ve cinsiyetin kültürel anlamda dizayn edildiğini söylemiştir. Bu oluşumda 

bireysel eşitsizliğin akabinde toplumsal kültür içinde ve toplumsal yapının 

örgütlenmesinde de nasıl bir rol oynadığı tartışılmıştır (Marshall, 1999: 98). Açık bir 



6 
 

 

biçimde ifade etmek gerekirse toplumsal cinsiyet, biyolojik cinsiyet kavramının 

yönetemediği çeşitlenmeleri aydınlatma yolunda önemli bir mihenk taşıdır. 

Görünüşteki beden, bir dogma değildir. Açıklanmalı ve ifade edilmelidir. Bu da onun 

sosyolojik boyutuna dair cevaplanması gereken soruları ve tartışmaları doğurur. 

Biyolojik indirgemecilik Darwin’in evrimsel ilkelerine ve doğal seçilime 

vurgu yapar. Buna göre toplumsal varlık olarak organizmanın çeşitli hastalıklara 

yatkınlığı ya da zeka seviyesi gibi olgular ve buna dayalı gelişen sosyalizasyonu 

biyolojik etkenlere dayanır (Marshall, 1999: 75). İndirgemeci anlayışın ciddi ölçüde 

yetersiz kalması, bireylerin sınırlandırılması ve sınıflandırılması üzerindeki asıl 

belirleyici unsurun daha yapısal olduğu, sonradan kurgulandığı görüşüyle ataerki 

kavramının önünü açar. Ataerki, en sade tanımıyla erkek egemenliğidir. Erkeklerin 

karar süreçlerinde etkin olduğu, kadınları ve LGBTİQ+ bireyleri dışladığı bir yapıdır. 

Erkekler; toplumsal yapının bütüncül oluşumuna etki eden ekonomik ilişkiler, 

cinsellik, eğitim, politika, aile gibi alanlarda tahakküm kurar (Bozok, 2011: 27). 

Birbirine eklemlenmiş oluşumların devamlılığı için heteroseksüel erkek kavramını 

ön plana çıkarır. Heteroseksizm, toplumda heteroseksüellik dışında var olan bir dizi 

yönelimi veyahut genelgeçer bir tanımın reddedilmesine dayalı özgürlükçü 

söylemleri yok sayarak tekelci bir yaklaşım sergiler. Bu noktada erkek cinselliği 

tektir ve onu erkeklikle bütünleyen başka birtakım davranış normlarına sahiptir. Bu 

monoist yaklaşım, erkek olmayanı yani kadınlığı ve farklı erkeklik hallerini dıştalar. 

Heteroseksizm kendini dilbilimsel alanda, fiziksel olarak, özel ve kamusal alanlarda 

gösterir. Sonuç olarak homofobiyi doğurur (Marshall, 1999: 300). Buna mizojiniyi 

de eklemek mümkündür. 

Biyolojik cinsiyet ve toplumsal cinsiyet tartışmasının özündeki doğal olan ve 

doğallık dışı süreçlerle kurulum tartışması, Simone de Beauvoir’in meşhur “kadın 

doğulmaz, kadın olunur” söyleminde ve Judith Butler’ın Lacan ve Foucault’un 

düşüncelerinin kesişiminde öne çıkardığı düşünceleriyle somutlanır. İki teorisyen de 

cinsiyetin sabitliğine değil inşasına vurgu yapar. Beauvoir, bu ikiliğe vurgu yapar 

fakat biyolojik cinsiyetin varlığını reddetmez. Onu ayrı bir kategori olarak görüp 

algılama ve anlamlandırma biçimleriyle ilgilenir. Cinsiyetin verili kabul edildiği 

heteronormatif düzende kadınlık pratize edilerek öğrenilir yani bir yapım sürecidir ve 



7 
 

 

asıl odaklanılması gereken budur. Butler ise biyolojik cinsiyet ile toplumsal cinsiyeti 

aynı düzlemde değerlendirir. İkili cinsiyet sistemi anlayışını var eden heteroseksist 

toplumsal düzendir. Bu bakımdan toplumsal olanın dışında ve evvelinde gerçek bir 

beden yoktur. Kadın-erkek anlayışı ve zıtlığı ona dair geliştirilmiş algılarla 

mevcuttur. Buna göre özellikle üremeyle ilişkilendirilen bu normlar gelişmeseydi 

cinsel organların farklılığına yönelik ikili cinsiyet sistemi de gelişmeyecekti. Doğal 

olarak biyolojik cinsiyet ikiliği de hiç var olmayacaktı (Özküralpli, 2020: 213-214). 

Butler, cinsiyet ve toplumsal cinsiyet ayrımının heteronormativiteyi yeniden 

köpürten, onun varlığını kabul edilebilir yerlere konumlayan bir etkisi olduğunu 

savunur. Asıl tartışılması gereken nokta budur. Foucault’un görüşlerinden 

esinlenerek kültürün belirleyiciliğine vurgu yapar. Freudcu psikanalizme karşı 

“kültür öncesi bir önce yoktur” savına yaslanır. Foucault’nun da belirttiği gibi 

iktidar mekanizmalarının çeşitli görünüşlerini barındıran kültürel yapıda tanımlayıcı 

söylemin varlığına kadar beden, öyle ya da böyle bir anlamı ihtiva etmez. Ancak ne 

zaman ki dil bağlamında üzerinde durulur, işte o zaman sabit bir işarete dönüşür. 

Cinsiyetlileşir, cinsiyetle tanımlanır (Kineşçi, 2018: 47-48). 

Butler’ın kesişiminden bahsederken Foucault ile birlikte Lacan’ı görmek 

mümkündür. Lacan’ın ifade ettiği ve sonradan onun ekolünü takip eden 

psikanalistlerce üzerinde durulan, kimliğin bütüncül ve sabit değil; bölümlü, parçalı, 

kendi içinde yarılmış olduğudur. Lacan burada yasak özneye vurgu yapar. Butler’ın 

felsefesinde de cinsiyet ve cinsellik akışkan bir zeminde durur (Barutçu, 2020: 435-

436; Özküralpli, 2020: 219). 

Butler’ın teorisi uzun vadede bugün queer kelimesinin içerdiği anlamın bir 

yapıbozumla teorileştirilmesine katkı sağlamıştır. ingilizce kökenli queer, “tuhaf, 

acayip, garip” gibi anlamlara geliyor olup başlangıçta eşcinselliği aşağılamaya 

yönelik kullanılan bir kavramken 1990 yılında New York Onur Yürüyüşü’nde 

sahiplenilmiştir. Sonrasında akademik alana da dahil olmuş, Butler gibi 

teorisyenlerin katkılarıyla literatüre girmiştir (Halperin, 2003: 341; (Özküralpli, 

2020: 217). 



8 
 

 

Queer, sadece farklı cinsel yönelimlere sahip bireyden ziyade heteronormatif 

düzenin tanımlarının ötesinde var olan, düz çizgilerin dışında kalan, hizaya girmeyen 

herkestir. Kavramın eşcinsel hareket tarafından sahiplenilmesi ve akademide 

tartışılması yepyeni bir karmaşa yaratmış ve düşünsel çarpışmanın önünü açmıştır. 

Queer teori özünde bir imkandır. 

Butler’ın felsefedeki temel kavramları ve bunlar üzerine yapılan okumaları 

tartışmaya açması cinsiyet/toplumsal cinsiyetin ne yollarla ortaya koyulduğunu 

sorgulamadan onların verili oldukları kabulünü reddetmesiyle başlar. Toplumsal 

cinsiyet kültürel söylemse, cinsiyet eşit derecede doğaya özgü değildir. Butler’a göre 

Toplumsal cinsiyet, normların üzerinde ve onlardan önce var olduğu öngörülen 

tarafsız ve doğal bir cinsiyetin üzerine kültürel olarak inşa edilmiş bir söylem olarak 

görülür. Böylece ikisi arasında kompakt bir birleşim açığa çıkmış olur. Toplumsal 

cinsiyetin tanımı -ki burada dil aracılığıyla var edilir- aynı şekilde doğal olan cinsiyet 

argümanını da ortaya çıkarmış olur (Butler, 2014: 52). 

Tıpkı doğum gibi doğaya ait ve bu sebeple stabilize, tek taraflı argümanlar; 

içerisinde ona müdahale edilebilecek bir öz taşımadığı için felsefik bir sorgulamaya 

açık değildir. Cinsiyetin topyekun bütün özellikleri ve davranış biçimleri bir nevi 

tanrısal iradeye dayanan tutumlarla tektipleşir. Ezilen kadınlar ve ezen erkekler 

denkleminde bir dizi kesişimsel pratik kurulmuş olur. Feministlerin bu kavramları 

yıllarca irdelemeleri sonucunda günümüz için gelinen nokta üçüncü dalga ve queer 

feminizmlerin yükselişine tekabül eder. Üçüncü dalga feminizm; genel itibariyle 

evvelden ihmal edilmiş olarak gördüğü sakatlık, etnik köken, beyaz olmama gibi 

ötekilik deneyimlerine odaklanmıştır (Tong & Fernandes Botts, 2021: 384). Farklı 

pratiklerin özümsenmesi ve birbirine bağlanması erkek olma pratiklerinin nasıl 

kavrandığı ve neleri kapsadığı noktasında bir ipucu yaratabilir. 

1.2. Dünyada Erkeklik Çalışmalarına Genel Bir Bakış 

Feminist eleştirinin gündeme getirdiği ve beyaz, orta sınıf kadınların dışında 

kalan kadınlıkların söz konusu varlığı; farklılıkları irdeleme konusunda önemli bir 

dönüm noktası olmuştur. Öte yandan toplumsal cinsiyetin kavram olarak 

çalışmalarda sıkça kullanılması, kadınlık ve erkeklik deneyimlerinin birbirinin zıttı 



9 
 

 

olarak da görülse aynı özden çıktığı ve birbirini var eden bu karşıt özlerin 

çözümlenmesi gerektiği gibi yeni yaklaşımlar erkeklik çalışmalarının önünü açmıştır 

(Akt. Arık, 2020: 235). Üçüncü dalga feminizm ilk olarak Avrupalı, eril ve beyaz 

olanın önyargılarını öne çıkarmayı hedeflemiştir. Kadınların, özellikle siyah 

kadınların varlığından hareketle yaptıkları tespitlerle kesişimselliğin önemini 

vurgularlar. Bu noktada baskının farklılaşan pratiklerinin birbirini sürekli yeniden 

yarattığı ve güçlendirdiği düşüncesine dayanırlar. (Tong & Fernandes Botts, 2021: 

384-385). Erkeklik çalışmalarının doğuşu aşamasında Amerika ve dünyada Vietnam 

Savaşı’nın etkileri de sürüyordu. Amerika’da kadın hareketinin yükselişi sürerken 

eril-militarist söylem ve propagandanın geleneksel erkekliği tekrar dirilteceği 

umulmuştur. Erkekliği pratize etmenin bir yolu olarak görülen savaşı reddeden ya da 

savaşa dahil olup sonrasında duygusal çöküş yaşayan erkekler, erkekliğin güçlü ve 

katı olma mecburiyeti düşüncelerini sarsarak genelgeçer düşünceleri değiştirmiştir 

(Akt. Kepekçi, 2012: 65-66).  

Bozok, erkeklik çalışmalarını dört grupta sınıflandırmıştır: Erkeklikçi, erkek 

kurtuluşçu, profeminist ve queer erkeklik yaklaşımları. Erkeklikçi ya da maskülinist 

yaklaşım, feminizm karşıtlığı noktasında konumlanmıştır. Savunucuları, kadın ve 

erkek arasında doğal olarak farklar bulunduğu ve bunları değiştirmeye çalışmanın 

yersiz olduğu görüşünden hareket etmişlerdir. Muhafazakâr bakış açısı, yaratılışçılık 

ve mitosçuluk, bu eğilimin en önde gelen kaynaklarındandı. Parsons’ın işlevselci 

kuramında da var olan toplumsal norm anlayışı erkeklikçi yaklaşımların revaçta 

olmasına zemin hazırlamıştır. Parsons’ın normatif işlevsellik kuramına göre 

toplumsal alanın temel taşlarından biri olan istikrar, ancak sabit normların işlerlik 

kazandığı koşullarda mümkündür. Bu bakımdan sosyalizasyon içinde normatif 

bakımdan onaylanmış her türlü değerin kabulü gerekir (Bozok, 2009: 432-436), 

(Marshall, 1999: 535). İlerleyen süreçlerde fazla tutucu olması sebebiyle eleştirilecek 

bu kuram yirminci yüzyılın büyük kısmında sosyoloji literatürünü etkisi altına 

almıştır. 

Erkekliğin doğal, yaratılıştan gelen bir özü olduğuna inanan ve tekrar 

yakalanması gerektiğini savunan erkeklikçi hareket, antifeminist pratikleri de 

bünyesinde toplar. Ataerkinin toplumsalın özü olduğu, gerçek manada eşitliğin 



10 
 

 

mümkün olmadığı fikrinden hareket eder. Bu da hareketi kadınları toptan yok sayan, 

kendi gücü ve değerine denk görmeyen bir perspektife konumlar. Feminizmin her 

gün kendine yeni bakış açıları yarattığı ve yükselişe geçtiği dönemlerde, buna paralel 

olarak kadın düşmanlığına varan fikirler ortaya atılmıştır. Profeminist yaklaşımların 

1980’lerden itibaren ivme kazanmasıyla erkek kurtuluş hareketinin önde gelen 

isimlerinden olan Warren Farrel ve Herb Goldberg de ataerkiye olan eleştirilerini 

hafifleterek alandaki ayrımı keskinleştirmişlerdir (Bozok, 2009: 433). 

Feminizmin de etkisiyle başlarda erkeklik, adeta bir yara olarak görülmüş ve 

iyileştirilmeye çalışılmıştır. Bu bağlamda çeşitli terapi grupları kurulmuş ve bu 

yönde çalışmalar yapılmıştır. Fakat ilk önce söz konusu terapi uygulamaları ciddi bir 

değişime uğramaya başlamışlardır ve 1980’lerden itibaren bu seanslar derinlerdeki 

erkeği gün yüzüne çıkarmayı hedefler olmuştur. Nitekim Farrell, on yıl öncesinde 

erkeklerin ayrıcalıklarından vazgeçmeleri gerektiğini yüksek sesle söylerken ve hatta 

çeşitli feminist eylemleri desteklerken kadınların çok fazla göz önünde olduğu ve 

erkeklerin duygu durumlarının hiçe sayıldığını savunduğu bir düşünce boyutuna 

geçmiştir. Goldberg de benzer argümanları sunmuş, bu tür hareketlerin erkekleri 

yalnızca suçluluk hissine sürüklediklerini savunmuştur. Bu düzlemde gelişen 

düşüncelerin temeldeki savunusu toplumsal cinsiyete dair eşitliğin gerçekleşmesinin 

olanaksızlığıdır. Çünkü erkekler ve kadınların yaratılıştan gelen duygusal farkları 

temel belirleyicidir (Connell, 2019: 350-354).    

Erkek kurtuluşçu hareket, ataerkiyi bir norm olarak değil erkekleri toplumsal 

anlamda kısıtlayan bir olgu olarak görmüştür. Onlara göre cinsiyet ayrımcılığı ve 

ataerkil kurulum her biçimde sınırlayıcıdır, sorunludur ve erkekleri özlerinden 

uzaklaştırır. Bu anlamda erkeklerin duygusal ilişkiler kurmakta zorlanmaları, sert 

tavırlara yönelmeleri, kavgacı ve kaba kuvvet taraftarı olmalarının nedeni doğuştan 

gelen nitelikleri değil, sistem baskısı sonucu büründükleri kişiliklerdir. Ancak erkek 

kurtuluşçular bu açılımı yaparken kadınların ataerki karşısındaki mağduriyetini 

çoğunlukla mesele etmemişlerdir ve hatta en büyük zararı kendilerinin gördüğünü 

öne sürmüşlerdir (Bozok, 2009b: 271-272). Erkek odaklı yaklaşımlar, erkekliğin 

akademik bir alan olarak öne çıkmasına katkı sağladığı için oldukça önemlidir. Fakat 

erkekliği tek taraflı ele alıp yıllardır ataerkiyi sorunsallaştıran ve onunla farklı 



11 
 

 

biçimlerde mücadele eden feminist hareketi görmezden geldiği için de kusurludur. 

Bu dönemde Marc Feigen-Fasteau (The Male Machine), Herb Goldberg, Warren 

Farrell (The Liberated Man) gibi çalışmacılar bu alana birtakım eserler 

kazandırmışlardır. Fakat özellikle Joseph Pleck’in The Myth of Masculinity adlı 

çalışması erkeklerin sosyolojik normlar olarak kabul edilmiş standart kalıp 

davranışlarını tartışmaya açan ve yeni araştırmaların önünü açan bir nitelik taşır 

(Akt. Arık, 2020: 236). 

Feminist hareketlerin yükselişe geçişi, kadınların karşı cinse yönelik ilginin 

dayatılmasıyla ilgili eleştirilerine de yön vermiştir. Toplumsal cinsiyet tartışılırken 

verili bir heteroseksüelliğin, herkes için geçerli olan tanımları reddedilmiştir. Bu 

noktada karşıtcinsellik, belirli bir kurumsal düzeni sürdürmeye yönelik bir 

zorunluluğu ifade eder. Bu yorumları takip eden eşcinseller, heteroseksist işleyişin 

bir piramit içinde kendi ötekilerini yarattığını ifade etmişlerdir (Horzum, 2018: 77-

78).    

1960’larda ortaya çıkan gey kurtuluş hareketinin (gay liberation movement) 

alanın akademik anlamda ilerlemesi bakımından büyük etkisi görülür. Gey aktivistler 

feministlerin yöntemlerini belirleyerek erillik eleştirisi yapmışlar ve kadınlarla 

birlikte cinsiyetçiliğe maruz bırakıldıklarını söylemişlerdir. Kadın ve erkek ayrımına 

dayalı toplumsal temelde cinsiyetin biyolojik gerekliliği sayılan sorumluluklar, 

erkeklerin kadınlar üzerindeki tahakkümünü mümkün kılar. Bununla beraber erkek 

gibi olmayan erkeklik ya da kadın gibi olmayan kadınlık olarak görülen 

homoseksüellik, sistemin yapı taşlarını temelden sarstığı için ötekileştirilen ve 

baskıya maruz bırakılan bir olgudur. Gey kurtuluşçulara göre erkeklerin katı 

maskülen varoluşları kadınlığı ve kadınsılığı aşağılayarak varlığını sürdürür. Bu 

sebeple mizojinist ve homofobiktir. Bu doğrultuda bakıldığında eşcinsellerin ve 

kadınların kurtuluşu ortak bir mücadele zeminine ihtiyaç duyar. 1970’li yıllara 

gelindiğinde kadınlar ve geyler mizojiniyi ve homofobiyi birbirinin sağlayıcısı olarak 

görmeye başlamışlardı. (Akt. Arık, 2020: 235-236). Eşcinsel erkeklerin homofobi 

terimiyle ortaya koydukları esas, geçmişe uzanan bir ötekileştirme ve istismarın 

bilgisiydi. Nitekim homofobi, sadece bir düşünceden ibaret değildir. Aynı zamanda 

yıllara yayılan toplumsal pratikleri içerir. Bu pratikler, erkekliğin özüne “sadık” 



12 
 

 

kalanların diğerleriyle aralarına koydukları sınırları belirlemiştir (Connell, 2019: 89-

90). 

Erkeklik bir fenomen olarak ilk psikanalitik çalışmalarda da ele alınmıştır. 

Buradaki asıl mesele bir erkeklik bilimi kurmak olmasa da doğum anından ve 

büyüme evrelerinden oluşan bir döngüde gelişen psikolojik ve davranışsal süreçlerin 

nedenlerinin cinsler arası çatışmalar üzerine üretildiği varsayımı, önemli çıkarımların 

yolunu açmıştır. Psikanalizm, erkeklik çalışmaları alanında geliştirilecek 

yaklaşımların bu amaca dönük olmayan eşlikçisidir. Bu konuda ilk bilimsel 

çalışmaları gerçekleştiren Freud’un psikanalizi bir noktada yıkıcı bir güç olarak 

gördüğü iddia edilebilir. Çünkü içine doğduğu Batı kültürünün doğal bir öz olarak 

kabul ettiği cinsiyete dair olguların bütününü alaşağı etmenin yoluna girmiştir. 

Freud’un çeşitli araştırmalarla gözlemleyerek sunduğu vakalar, kadın ve erkeklerin 

başkalaşan davranışlarının klinik bulguları vb., sistemin devamlılığını sağlamak 

üzere psikanalizin tıbbi bir baskı işlevi görmesinin önüne geçmiş ve onun başka tür 

olanakları da bünyesinde barındırdığı anlayışını kuvvetlendirmiştir (Connell, 2019: 

39). 

Connell’a göre erkekliğin varlığını sorunlaştırma ve bunu ortaya koyma 

girişiminin hem olanaklı hem de zorunlu olduğunu ilk dile getiren kişi Freud’dur ve 

onun bu fikri üç aşamada temellenmiştir. Öncelikle Freud’un erkeklik görüşleri 

psikanalizin her türlü bilinçdışı okuma yönteminde saklıdır. Olgunlaşmış cinselliğin 

köklerinin çocuklukla kuvvetli bir bağ kurduğunu, aynı zamanda cinsiyete ve 

cinselliğe bağlı biçimlerin durağan ve tek taraflı olmadığını söylerken belirli 

karmaşalardan da söz etmiştir. Ona göre erkek ve kadın cinsellikleri bir tekliği 

imlemiyordu ve bu sürecin gelişimi oldukça çatışmalıydı. Freud bunun için özelikle 

ödipal karmaşaya değinmiştir. “Oedipus Kompleksi” olarak adlandırdığı bu dönem, 

gelişimin fallik evresinde yaşanır. Çocuğun karşı cins ebeveyne karşı yaşadığı 

bağlılık ve cinsel dürtüye eşlik eden ve bir diğer ebeveyne karşı geliştirilen 

kıskançlık, haset, nefret benzeri duyguları tetikleyen dönemdir. Karmaşa, erkek 

çocuklarının davranışlarına bu nefreti takiben baba tarafından hadım edilme korkusu 

olarak yansır (Connell, 2019: 40). 



13 
 

 

Erkek çocukta baş gösteren penisi kaybetme korkusu, kastrasyon anksiyetesi 

olarak da adlandırılır. Freud’un 1909 yılında yayımladığı Küçük Hans vaka 

incelemesinde benzer bir durum söz konusudur Buna göre erkek çocuğun, penisin 

varlığına dair düşünceleri evrenseldir. Herkesin ona sahip olduğuna inanır. Ancak 

anne ya da kız kardeşinin cinsel uzuvlarının farklılık gösterdiği gerçeğiyle 

karşılaştığında kaygı yaşamaya başlar. Onlar bir nedenden ötürü iğdiş edilmişlerdir 

ve bu sonu kendisinin yaşayacağından da korkar. İlerleyen evrelerde annesine 

duyduğu ensest arzulardan ötürü rakibi olan babayla imgesel bir savaşa girer. Ancak 

bu yönelimleri sürekli bastırılır ve kastrasyon kaygısının haklı olduğunu farz eder 

(Freud, 1998: 173-176). Kız kardeşinin de kendisiyle aynı cinsel uzva sahip 

olduğunu düşünür ve farklılığı gördüğünde zihninde kurduğu şema sarsılır. Bu 

dengesizliğin çözümünü, evrensel ısrarını sürdürmekte bulur. Kız kardeşinin de 

penisi vardır fakat küçüktür (Freud, 1998: 158-159). 

Freud’a göre kız çocuğu erkekten farklı olarak en başta kendisindeki eksikliği 

görür ve bir penis hasedi geliştirir. Bu kıskançlık, onu erkek gibi olmaya dürtüler. 

Öncelikle annesini ve farkında olduğu bütün erkek dışılığı öteler ve aşağı görür. 

Anneden tamamen koparak babaya yönelir. Baba, ona göre bu sevgi ve ilgi isteğinin 

nesnesi durumundadır. Bu durumda ömür boyu sürecek ödipal karmaşa başlar. Kız 

çocuğu libidinal arzusunu babaya yani penise yöneltmiş olur. Zamanla penisin 

imledikleri değişse de kız çocuk yetişkinliğinde de bu arzuyu doyurmaya uğraşır 

(Arslan, tarihsiz: 8-9), (Marshall, 1999: 606).  

Freud, erkek ve kız çocukları konusunda ortaya koyduğu farklılıklar 

nedeniyle birçok eleştiri almıştır. Abrevaya, kız çocuğunun cinsel organını çeşitli 

açılardan erkekle karşılaştırdığını ama bunun sebebinin bir kıskançlık olmadığını 

vurgulamıştır. Erkek çocuk da aynı şekilde kızlara özgü olana özenir ya da annesini 

taklit etmek ister (Abrevaya, 2000: 101). 

Freud, yaptığı çeşitli klinik çalışmalarla cinsiyete dair edinimlerin tek taraflı 

olmadığını ve her insanın biseksüel eğilimleri olduğunu ortaya koymuştur. Bu 

bakımdan erkekliğin inşası oldukça kararsızdır. Nitekim Freud, yaşam boyunca erkek 

olma hali ve erkekliğe dair davranışların yekpare biçimler olmadıklarını söyleyerek 



14 
 

 

çatışmalara vurgu yapmıştır. Erkekliğin ne şekilde toplumsal bir statü kazandığı 

üzerine bir açılım yapmamakla birlikte klinik çalışmalarından edindiği bulgular, bu 

alanın bilimini yapma ve geliştirme konusunda önemli izlekler taşır. Fakat Freud’un 

biliminde nörolojik saptamaların esas oluşu, sorunlaştırmanın sosyolojik boyutunu 

dışarıda bırakır. Bu noktada psikanalizi toplumsal cinsiyet fenomeniyle ele almak, 

teoriyi doğru kurmak adına önemlidir. Nitekim Karen Horney, psikanalizme feminist 

odakla yaklaşmış ve erkek çocuğun babaya nazaran anneye, doğal olarak genel 

itibariyle kadına karşı hissettiği korkunun daha şiddetli olduğunu savunmuştur 

(Connell, 2019: 40-43). 

Horney, Kadın Korkusu adlı makalesinde erkeklerin, kadınları sanatsal 

faaliyetlerinde ya da bireysel yaşamlarında yüceltirken bile bu korkuyu gizleme 

dürtüsüyle hareket ettiklerini söylemiştir. Bu davranışta aciz bir güzelliğe sahip bir 

nesne olan kadının korkunun cismani varlığı olamayacağı fikrine inanma isteği yatar. 

Diğer taraftan kadınları yücelterek değil tam tersi hakir görerek bizzat kendilerine 

duydukları güveni ve saygıyı zedeleme davranışı da bir başka tutumdur. Erkekler, 

kadınları aşağılarken tehdit altındaki özsaygılarını korumayı hedeflerler. Fakat bu 

anda baba korkusu ön plana çıkar çünkü kadına ve simgel olarak kadın cinsel 

organına hissedilen dehşet çok daha utanç verici ve eril benlik için fazlaca 

zedeleyicidir. Horney bu konuda maddi bir düşman ve bir hayal örneği vermiştir. 

Buna göre somut olan çok daha güvenli bir alandır. Öyle ki Freud’un bu anksiyeteyi 

açıklamakta yeterince başarılı olmadığını, apaçık ortada olduğunu söylediği kadına 

yönelik dehşete dayanarak açıklar. Baba tarafından hadım edilme kaygısı yaşayan 

erkek, halihazırda bu makus talihi yaşamış birinden bu denli korkamaz. Dolayısıyla 

bu tedirginlik yalnızca baba imgesinden kaynaklanamaz. Yanı sıra gelen ve kadının 

varlığına bir şekilde dokunan başka bir olguya daha ihtiyaç vardır. Bu sürecin 

imleyeni de kadın genital organıdır (Horney, 1973: 136-146). 

Alfred Adler, Freud’un psikanalitik görüşlerini savunsa da belli noktalarda 

ondan ayrılmıştır. Psikanalitik görüşleri içinde toplumsal cinsiyeti de vurgulayan 

Adler’e göre fiziksel ve duygusal gelişim patolojik bir süreç değildir. İnsanın toplum 

için bireysel olarak kendini gerçekleştirme arzusu önemlidir. Dolayısıyla bilişsel 

süreçler Freud’da olduğu kadar karamsar değildir. Öte yandan kadınlar ve erkeklerin 



15 
 

 

kendilerini algılama biçimleri ya da ruhsal dengeleri birbiriyle aynıdır. Eril 

mekanizmanın bu denli özgüvenli olması ve kadınların erkeklere göre daha pasif 

kalmayı kabullenmeleri, kültürel bağlamda oluşmuş suni bir ataerkil sistemin 

ürünüdür. Adler aynı zamanda toplumsal süreçlerde hem erkeklerin hem kadınların, 

erkeksiliği çok daha konforlu bir alan olarak gördüklerine atıfta bulunarak bu 

durumu eril protesto kavramıyla açıklamıştır (Aytekin & Aytekin, 2023: 45). Eril 

protesto, davranış olarak kadınların ve erkeklerin yaşamlarında yer alıyordu fakat 

özellikle kadınların ezilmişlikleriyle tanımlanmıştı. Connell’a göre Freud ve Adler 

arasındaki ayrışma ikisi için de karlı olmamıştı. Çünkü Adler de Freud da bu nedenle 

birbirlerindeki cevheri yitirmişlerdi (Connell, 2019: 52-53).  

Freud’un çocuklardaki fizyolojik farklılıkların psikolojik ve gelişimsel 

süreçleri doğrudan etkilediği, kızların hayatları boyunca erkek biyolojisine özendiği 

ve bunun zaman içinde yalnızca şekil değiştirdiği yönündeki söylemlerinin taşıdığı 

potansiyel bir kenara bırakılırsa toplumsal cinsiyet üzerine ilerletici bir okuması 

olmadığı söylenebilir. Nitekim Juliet Mitchell, psikanalizmi ataerkiye karşı bir 

çözüm önerisi olarak değil yalnızca onun bir açıklaması mahiyietinde görmüştür 

(Marshall, 1999: 606). Adler ve Horney gibi psikanalistler, Freud’un teorisinin 

geliştirilebilir yanlarını görerek ilerlemişler ve erkeklik çalışmaları disiplininin temel 

tartışmalarını başlatmışlardır. 

Tarihsel düzlemde psikanalitik görüşlerin bulguları çeşitlenmeye oldukça 

yatkındır. Özellikle Jung, kendisinin takipçileri de göz önünde bulundurulduğunda 

psikanalitik ekolün Freud’dan ayrılan önemli bir kolunun temsilcisidir. Jung’un 

erkeklik imgesinde içerideki kadınsı benlikten kaynaklanan bir çatışma dile getirilir. 

Bu benlik, erkeğin aktif olarak içinde bulunduğu toplumsal süreçlerle ne kadar 

etkileşim halinde olsa da aslında kadınlara yönelik müşterek arketiplerin varlığından 

büyük oranda etkilenmiştir. Nesilden nesile aktarılan bu şablonlar ortak bir 

bilinçaltını ifade ettiği için değiştirilemeyecek bir gerçeklik sunarak durağanlaşır. 

Jung’a göre bu çatışma doğaldır ve zamanla bir farklılaşma söz konusu değildir. 

Takip eden süreçte “kimlik” ve “cinsiyet kimliği” kavramları psikanalizmin önemli 

odaklarından biri olmuştur. Erik Erikson’un kimlik kavramını cinsiyet kimliğine 

uyarlayan Robert Stoller transeksüellik üzerine araştırmalar yapmış ve çocuk yaşta 



16 
 

 

ebeveynlerle kurulan her türlü ilişki biçiminin etkili olduğu sonucuna varmıştır. Ona 

göre normal ilişkilenmeler “normal” yönelimlerin önkoşuludur. Fakat aksi durumda 

sapkın bir erkekler topluluğunu var edecektir (Connell, 2019: 45-50). 

Connell’a göre erkekliğe ilişkin normalleştirme çabaları, Freud’un sözünü 

ettiği istikrarsızlığı tamamen yok sayıyordu. Jung’la başlayan çatışmanın normalize 

edilmesi görüşü, kimlik kavramıyla çok daha tutucu bir şekilde devam etmiştir. 

Psikanalizin toplumsal meseleleri aydınlatmaktaki potansiyelinin fark edilmesi 

radikal eğilimlerin ortaya çıkmasının da önünü açmıştır. Bu yolda Wilhelm Reich 

marksizmi devreye sokmuş ve üstyapıdan bahsederek otoriter yapının bir kurum 

olarak ailede başladığını ifade etmiştir. Fakat bu noktada erkekliği 

sorunsallaştırmamıştır. Takip eden süreçte Eric Fromm da otoriter kişilik dediği bir 

tipten bahsetmiş ve bunu ebeveynlerin tutumuna bağlamıştır. Bu kuramlarda eksik 

olan Sartre’a göre de Freud’un psikoseksüel gelişim konusundaki düşüncelerinin tek 

taraflılığıdır. Sartre’a göre Freud, herhangi bir ihtimali değişmez bir olgu olarak 

sunmuştur. Simone de Beauvoir ile başlayan psikanalizm ve feminizm birlikteliği 

Lacan’ın çalışmaları ve Irigaray gibi feministlerle devam etmiştir (Connell, 2019: 44-

57). 

Lacan, Freud’un erkeklik göstergesi olan penisi daha simgesel bir düzlemde 

ele almış ve arzuyla ilişkilendirmiştir. Klasik kastrasyon (penisin kesilmesi) 

tehdidinin ötesinde fallus olmanın yani ötekinin arzusunun nesnesi olmanın 

yoksunluğundan bahseder. İnsan, doğası gereği ötekinin arzusunu arzular. Fakat her 

koşulda kendini arzulayan konumunda bulur. Anne ile kurulan ilişkide onun fallusa 

sahip olamadığı bilgisi kız ya da erkek çocuklarda simgesel bir fallus yani penis 

algısını tetikler. Bu durum, oedipus karmaşası döneminde henüz cinsel olgunluğunu 

kazanmamış çocuğun, annenin fallusa yönelik arzuyla babaya yönelmesi sebebiyle 

kendini babanın karşısında yetersiz görmesiyle ilgilidir. Kadınlar ve erkekler, insan 

olmanın tabiatı sebebiyle eksik, yani kastredir. Bu doğrultuda erkek, fallusun simgesi 

penise sahip olmanın yanında fallus olamamanın sancısını en fazla yaşayandır (Tura, 

1994: 25-25). 



17 
 

 

Cinsiyet araştırmaları yapan sosyal bilimciler, toplumsallaşmayla 

ilişkilendirecekleri cinsiyet rolü kavramıyla tanıştıklarında aslında oldukça avantajlı 

bir yöntemle karşılaşmışlardır. Ancak bu kuramcılar cinsiyet rolünün kesin bir 

biçimde belirlendiğini, kesintisiz sürdüğünü ve düzeni korumak adına önemli bir 

konumda olduğunu ileri sürmüşlerdir. Nitekim toplumsal normların cinsiyet 

davranışları üzerinde ne denli etkilerinin olduğunu sebepleriyle araştırmamışlardır. 

Üstelik erkeklik rolüyle ilgili araştırmalar genellikle kadın ve erkeklerin eşit 

koşullarda baskılandığını savunuyor ve feminizme mesafe alıyorlardı. Esasında 

cinsiyet rolü teorisi, biyolojik cinsiyetin getirilerini sorgulamadan olduğu haliyle 

kabul ediyordu. Dolayısıyla cinsiyetin karşıtlık unsurlarının belirleyiciğiyle kadın ve 

erkeğin tek taraflı, indirgemeci davranış örüntüleri sergilediği üzerinde duruyordu. 

Bu kategorinin dışında kalan eşcinsellik, ırk ya da sınıf ayrımı üzerine herhangi bir 

açıklık getirmiyordu (Connell, 2019: 63-68). Cinsiyet rolü kuramı toplumsal bir 

sorun üzerine tartışmaz, geleneksel aile yapısını odağına alan bir örnek olaydan 

bahseder. Burada aile toplumsal için esastır ve çok az insan normdan sapmaya 

cesaret eder. O halde tek bir sabitin üzerine kurulmuş görevler vardır. Connell, bu 

teoriyi terk etmek için dört temel neden sıralamıştır. Buna göre cinsiyet rolü iktidarı 

sorunsallaştıramaz, biyolojik bir belirlenimciliğe takılı kalmıştır, cinsiyeti 

kategorilendirerek bir örnek üzerinden teorileştirir, toplumsal cinsiyet konusunda 

görüş eksikleri vardır ve onu takip eden mücadele pratiğini yok sayar (Connell, 2016: 

89-93). 

Eşcinsel kurtuluşçuların homofobi üzerine kurdukları bahis gibi erkeklik de 

tek yönlü bir düşünce sistemi, bir tutum değildir. Toplumsal ilişkilerin bütününe 

yansımış müşterek pratik süreçleri içerir. O halde toplumsal cinsiyet ilişkileriyle 

bağlantılı bir süreçte erkekliği kavramak, devinimselliğin özgül koşullarının 

kabulünü gerektirmektedir ve neden-sonuç bağları üzerine geleneksel rol teorisinin 

kabullerini tersine çevirir. Belirli sınıfsal koşullara sahip grupların sosyalleşme 

deneyimleri üzerine yapılan çalışmalar erkekliğin değişik şekillerde pratize edildiğini 

göz önüne sermiştir. Bu bağlamda erkeklik çeşitlenir ve bu pratikler hegemonik 

erkekliğe dönük ilk düşünsel süreçleri başlatır (Connell, 2019: 72-84). 



18 
 

 

Farklı şekillerde deneyimlenen erkeklikler bedenlerin varlığıyla süreklilik 

kazanırlar. Bu bağlamda ortaya siyasileşmiş pratikler çıkar. Connell’a göre asıl fail 

olarak toplum ya da bedenden herhangi birine odaklanmak oldukça yanlıştır. Süreç 

birinin diğerine baskın çıkarak değişimi tetiklediği tekdüze nedensellikten ibaret 

değildir. Biyolojik bir varlık olan dinamik beden ve onu peyda olduğu andan itibaren 

gözetleyen toplumsallık karşılıklı etkileşimlerini daima sürdürürler. Bu etkileşim 

çatışarak birbirine üstün gelmeye çalışan iki kavramı ifade etmekten çok 

diyalektiktir. Connell çeşitli örnek olaylardan hareketle bedenin özünü kaybetmeden 

aktif sosyalleşme aşamalarına dahil olması ve bu tip öğrenmeler kazanarak yaşamın 

içine kaynaşmasını refleksif beden pratikleri olarak adlandırmıştır (Connell, 2019: 

131). 

Biyolojik evrimin ön plana çıkarılmasıyla kültürel unsurların sabit evrimsel 

dinamiklere bağımlı olduğu görüşü belirli çevrelerce rağbet görmüştür. Özellikle 

ataerkil ve muhafazakâr sistemlerin devamlılığını sağlayabilmeleri için yaradılıştan 

bu yana sabit kalmış bir modele ihtiyaçları olduğu aşikardır. Birbirine dokunan ve 

değişimin başka değişimleri tetiklediği etkileşimli süreçler, durgun yapıların aksine 

kendini savunucu argümanlar üretmekte çok daha başarılıdırlar. Nitekim Connell, 

dini inanışların ve takipçisi grupların cinsler arası farklılıkları normalleştirme 

çabalarının yeterli gelmediği noktada bilimin argümanlarını kullanarak kendiliğinden 

varolagelmiş farklılıklara atıfta bulunması bakımından yüzlerini biyolojiye 

döndüklerini ve bu tip çalışmaları desteklediklerini ifade etmiştir (Connell, 2019: 

101). Diğer taraftan rol kuramı, bilhassa Parsons’ın çabalarıyla önemli bir toplum 

teorisi haline gelmiştir. Fakat toplumsal yapının son derece bütünsel ve ayrışmaz 

olduğu, adeta bir sözleşmeyle sabitlendiği yollu düşüncelerinden ötürü eleştirilmiştir 

(Marshall, 1999: 625). İşlevselci kurama dönük eleştirilerin haklılığı, toplumsal 

cinsiyete dair çelişkilerle dinamikleri dile getirmek konusunda aciz kalması, 

basitleştirmesi ve kavramsal olarak tekrara saplanması gibi örneklere bakıldığında 

anlaşılabilirdir. Bir sabit belirleyip onu sağlayan koşullar üzerine düşünce üretmek 

halihazırda var olan bir sistemi olumlamaya yöneliktir. Parsons’ın kuramında da 

birtakım rollerin sosyal yaşam pratiklerinde sabitlendiği, kuşakların birbirlerinden 

görerek bu deneyimleri devam ettirdiği bir döngüden söz edilir. Her grubun 



19 
 

 

oluşturduğu kültür, özgün ve doğrusal toplumsal yaşam standartları kurar. Diğer bir 

deyişle bu bir statüler ve beklentiler kombinasyonudur (Marshall, 1999: 624). 

Toplumsal yapının sağlıklı şekilde sürdürülebilmesi için bu rollerin doğru şekilde ifa 

edilmesi şarttır. Doğrudan kasıt ise kültürel normların sabitliğini esas kabul eden 

devamlılığa vurgu yapar. Sözgelimi dini ögelerin belirleyici olduğu toplumsal 

pratiklerde kadınların kamusal alanı fazla işgal etmeyerek özel alanı yani ev içini 

imleyen işlerle bir tutulmaları, öte yandan erkeklerin umumi sahalarda evin reisi 

konumuyla boy göstermeleri iki karşıt roldür. Birinin yanlış ya da eksik edimlenişi 

ilk etapta diyalektik bağlamda kendisiyle var olan zıttına ve sonra bütün toplumsal 

pratiklere etki edecektir. Sonuç olarak rol literatürüne göre beklentiler verili ve 

olması gerektiği gibidir. Düzen ve huzurun süreğen olabilmesi için bireylerin bu 

beklentilerin çizdiği rotayı takip etmesi gerekir. Fakat her ne kadar sosyokültürel 

ögeler rol analizlerine üst perdeden dahil olsa da içlerinde bir dinamik 

barındırmazlar. O halde toplumsal cinsiyetli çelişkilerin barındırdığı olanakları yok 

sayarlar. Fakat hem beden pratikleri hem de toplumsal deneyimler, dönüşümün 

önünü açan özü içlerinde barındırırlar. Toplumsal cinsiyet çalışmalarının ana 

hatlarını oluşturan da tam olarak yerinde tecrübe edilen her türden etkileşimin nasıl 

ve ne şekilde dönüştürülebileceğinin bilimini üretmektir. Erkeklik çalışmaları da bu 

aktif süreçlerden faydalanabilir ve erkeklikleri anlamlandırmak adına önemli ipuçları 

üretirler. 

Bir sistemin üzerine kurulduğu yapıyı ve toplumsal cinsiyetin pratik süreçleri 

hangi biçimde belirlediğini anlamak için cinslerin kendilerini nasıl tanımladıklarının, 

var olma biçimlerinin ve hayat tarzlarının belirli okumalarını yapmak gerekir. Bu 

gereksinim araştırıcıları sosyal bilimler için çok önemli bir kavrama götürür. 

Marksizmin kuramsal çerçevesinin önemli bir kaynak noktası olan hegemonya 

kavramı, erkeklik pratiklerini tarif etme konusunda ihtiyaç duyulan bağlantıyı 

sağlaması bakımından mühimdir. Marksist kuramcı Antonio Gramsci’ye göre 

kapitalizmin hüküm sürdüğü toplumsal koşullarda “makbul” olan düzenin korunması 

için hegemonyanın sürdürülmesi bir önkoşuldur. 

Hegemonya esasında toplumsal iktidarların varlık kazanmak, o varlığı 

meşrulaştırmak ihtiyaçlarından doğar. Aynı zamanda kendilerini tekrar ve tekrar 



20 
 

 

üretmek için gereksindikleri ana olgudur. Devlet, aygıtlarını sınıflar arası çelişkilerin 

bir yıkım ve yok etmeye dönüşmemesi için kullanır. Fakat diğer yandan kontrollü 

çatışmaları da bilinçli şekilde yönetir. Varlığını sürekli yeniden üretmekten kasıt da 

budur. Tam anlamıyla bir itlaf söz konusu olmamakla birlikte toplumsal yapı bir 

hegemonya harcı etrafında zıtlıklarla bir arada durur. Gramsci’ye göre hegemonya, 

rıza yaratmaktır. İktidar yapısı öyle bir dengeye oturur ki patronun kendisi olduğunu 

kabul ettirmek için fiziksel zorbalığa başvurmaz. Devletin kullandığı belli başlı 

ideolojik aygıtlar bu hususta devreye girer. Kapitalist üretim ilişkilerini korumaya 

yönelik, sistemin bütününü oluşturan parçalardan eğitim, hukuk vb. gibi olgular; 

şiddeti çağrıştıran ve devletin sopası görünümünde olan kolluk güçlerinin yani zor 

kullanmaya dayalı devlet aygıtlarınının karşısında konumlanarak rıza mefhumunu 

üretir (Marshall, 1999: 300-321). Baskı ve rıza devletin iki yönüdür. Bir taraftan 

gerekli olduğu takdirde zor kullanabileceğini gösterirken genellikle buna gerek 

kalmayan bir düzen oluşturur. Althusser, kapitalizmin feodal yapılardan farklı 

dinamiklere sahip olduğunu ve özü itibariyle hegemonyayı biçimlendiren ideolojik 

aygıtların da bu yapıyı korumakta çok önemli bir rol oynadığını ifade eder. 

Hegemonya gerektiğinde -ki bu belirli çatışmaların olduğu süreçlerde devreye 

girebilir- kendi kendini esneterek bazı çıkarlarından küçük de olsa 

vazgeçebilmektedir. Fakat bu feragat edişin asıl sebebi toplumsal eşitliğin veya 

çoğulculuğun sağlanmasına dönük bir arzuyu betimlemez. Her kriz anını “yöneterek” 

kendi meşruiyetini ispatlamış olur. Böylelikle bu çıkışların hepsinde kendini tekraren 

yeniden üretir (Akt. Çoban, 2012: 6-7). Öyleyse hegemonya toplumsal cinsiyet 

çalışmalarının da ana izleğini oluşturacak kadar anahtar bir kavramdır. Erkekliği 

çeşitli yönleriyle (beden, toplum, sınıf, pratik vb.) tartışırken de Connell’ın ifade 

ettiği ve temel aldığı bir yapıdır ve erkekliklerin ana hatları da böylelikle çizilmiştir. 

1.2.1. Hegemonik Erkeklik 

Connell, hegemonyadan yola çıkarak erkeklikleri dört gruba ayırır. Bu 

sınıflandırmaya dahil olan hegemonik erkeklik, sosyal bilimlerde çokça tartışılıp 

kullanılan hegemonya kavramıyla ilişkilidir. Sistemler kendi iç düzenlerini süreğen 

kılmak adına belirli beklentiler oluştururlar ve bu beklentileri bazı aşamalardan 

geçirerek birtakım roller ve sıfatları meşrulaştırırlar. Burada topyekûn bir birliktelik 



21 
 

 

söz konusudur. Düzenin sürmesi için herkes üzerine düşen sorumluluğu yerine 

getirir. Burada ifade etmekte fayda vardır ki insan yığınlarını bir arada tutan, 

toplumsal düzen olgusudur. Devamlılığı için de kendi özgül dinamiklerinin o anda 

gerektirdiği koşulları sağlayabilecek bir sistematiğe ihiyaç duyar. Aynı anda korku 

ve şiddetle özdeşleşmiş tarafını ya da demokratik kurumlarını öne çıkarabilir. Max 

Weber’e göre şiddetin tekeli de devlete aittir (Marshall, 1999: 146). İçinde bulunulan 

durum gerektiriyorsa meşru biçimde şiddet aygıtlarına başvurabilir. Modern 

kapitalist toplumlarda sermaye ön plandadır. Bu yüzden sermaye düzeninin 

olabildiğince sürmesi bir önkoşuldur, amaçtır. Bu da demektir ki ana gayenin 

devamlılığını sağlamak adına bir araya toplanan diğer bütün olgular birer araca 

dönüşür. Çoğulcuların bir kısmına göre devlet, birbirinden farklı çıkarlara sahip 

grupların karşı karşıya gelmeleri için bir arena sunar. Buradan hareketle politikasının 

içeriğini belirler. Nitekim devletler de kapitalizmle kurdukları ilişki ölçüsünde kendi 

rollerini kazanırlar (Marshall, 1999: 147). Öyleyse denilebilir ki iktidarın 

hegemonyası kadim zamanlardan bugünlere getirilmiş ve hiç dönüşmediği halde 

doğru olarak kalan mucizevi bir kavramı işaret etmez. Hoyrat bir kesinlik gibi 

görünen inşa, son derede sorunludur; böyle var olur ve yeri geldiğinde dönüşebilir. 

Devlet kendi hegemonyasını hangi esaslar üzerine kurduysa kurumlarını da o yönde 

inşa edecektir. Zira ancak bu şekilde kesintisiz var olabilir.  

Hegemonik erkekliğin tanımını yaparken birçok izleğin etkili olduğunu 

söylemek gerekir. Ordunun tam teşkilatlı erilliği, onu takip eden bireysel silahlanma 

arzuları ve ateşli savunuculuk, her türlü şiddetin meşruiyeti -eşcinsellerin 

cezalandırılması, evlerde kadınların şiddete uğraması- gibi unsurlar toplumsallığın 

şiddet ya da şiddet tehdidi üzerine kurulduğunu gösterir. Toplumsal yapı içindeki 

öncü kurumlar da işleyişleriyle süreci yönetirler. Erkekliğin müthiş derecede 

görselleştirildiği ve sürekli yeniden üretildiği Hollywood sineması bu noktada çok 

fazla anlam ifade eder. Kadınları her anlamda zayıf, yardıma muhtaç şekilde imler ve 

erkekleri gücün temsili olarak konumlar. Kendi hayatları karşısında edilgen kadınlar 

ya örnek erkekler tarafından kurtarılır ya da onların erkekliğinden “nasibi alır”. 

Kadınlar mütemadiyen bakışın nesnesi konumundadırlar ve seyirci kadın ya da erkek 

olsun kamera ya da objektif önünde gözetleyen konumundadır (Balcı Gürpınar, 



22 
 

 

2022: 191-192). John Berger, her durumda izleyicinin erkek olarak varsayıldığını 

söylemiştir. Bu da doğrudan eril bir gözün baktığı her neyse onu herhangi bir 

düzlemde kendi arzularının yöneldiği bir nesne olarak görmesine neden olur (Berger, 

1986: 54). Arnold Schwarzenegger gibi kaslı hegemonik erkeklik temsillerinin 

sinemada despot bir figür halini alması, cinselliğin 1950’lerde meşhur playboy 

erkekliğiyle kurgulanması ticari ve kurumsal alanda müşterek bir yaratımdır 

(Connell, 2019: 364). 

O halde hegemonik erkekliğin yetiştiği zemin de bir dönemin koşullarına ait 

pratikleri yansıtır. Uzun vadede bir toplumsal normu tesis eder. Ataerkinin 

meşruluğu zeminine bakıldığında hegemonik erkeklik, bunun sağlayıcısı 

konumundadır. Toplumda erkeklerin tahakkümü kadınların zorunlu mağduriyetine 

sebep olur. Bu birçok bakımdan tartışılan cinsler arası bütün ilişki biçimleri için 

doğrudan bir neden-sonuç ilişkisidir. Kadınların ikinci sınıf konumuna nazaran 

erkeklerin baskın olabilme şansları da birçok değişkenin etkisine bağlıdır. Kültürel 

kodlar bir çeşit emsal erkeklik yaratır. Fakat bu tek tip bir erkeklik değildir. Hatta 

bazı koşullarda gerçekdışı hayali karakterler de birer temsil olabilir. Keza özel 

hayatlarından çoğunlukla haberdar olunmasa da zaman zaman aktörler de bu 

temsillere dahil olur. Bu koşulda hegemonik erkekliğin tam ve tek bir tanımı 

olmadığı rahatlıkla söylenebilir. İşçi sınıfına mensup, sendikal örgütlenmeye dahil 

olmuş ve fiziksel anlamda güçlü bir erkek kendi sosyalizasyonu içinde başka bir 

konumdayken burjuva patronlarının karşısında bambaşka bir konumdadır. Diğer 

taraftan Connell’ın örneklendirmesinde bir erkek hegemonik iktidar sınıfında 

bulunup bu imkanlardan faydalanarak kendini baskıdan kurtarmış ve 1950’li yıllarda 

homoseksüel çevrelerin önemli isimlerinden biri olmuştur. Öyleyse umumi yaşamla 

özel alanın da pratikler bakımından birbirlerine karşıtlık oluşturduğu rahatlıkla 

söylenebilir (Connell, 2019: 150-151). 

1.2.2. Madun Erkeklik 

Madunlaştırma da diğer bir erkeklik deneyimidir. Modern toplumların 

geneline bakıldığında erkekliğin birincil sağlayanı heteroseksüelliktir. Medya 

temsilleri, iktidarların söylemleri, aile kurumunun sistem düzenleyici dinamiği, 

söylenceler, muhafazakâr dini inanışlar vb. unsurlar zorunlu heteroseksüelliği 



23 
 

 

avantajlı kılar. Heteroseksizm; yukarıda sıralanan alanlarda, dilsel süreçlerde, özel ve 

kamusal alanlarda ayrıcalıklıdır (Marshall, 1999: 300). Cinsiyetçi ideolojide 

heteroseksizm, heteronormativite kavramıyla da anlamlı hale gelir. 

Heteronormativiteyle toplumdaki tüm bireylerin heteroseksüel oldukları 

varsayımından hareket edilir. Eşcinselliğin dinler tarafından günah olarak 

yaftalanması, ardından hukuk sisteminin kurulmasıyla bir suça dönüşmesi ve kendi 

dönemi için ilerleme sayılabilecek bir biçimde hastalık olarak tanımlanmasıyla 

tarihsel olarak çok çeşitli pratikler kurulmuştur (Güner, 2015: 23-24). Son kertede 

gerçek erkekliğin tanımı cinselliğin nasıl pratize edildiğiyle direkt olarak ilgilidir. 

Heteroseksüel bir erkek her zaman toplumsal açıdan bir adım öndedir. Fakat geyler 

ve trans kadınlar, hiyerarşinin en alt tabakalarında yer alırlar. Çünkü erkek bedeninde 

doğmuş olmalarına rağmen erkeklikle ilgili kitlesel beklentileri karşılamamaları tabir 

yerindeyse “lanetli” bir tavırdır. Bu bakımdan kusurlu ve noksandırlar. Connell’a 

göre eşcinsellik yalnızca kültürel anlamda yaftalanmaz. Aynı zamanda bilinçli bir 

şekilde eşcinsellerin heteroseksüel erkeklere tabi kılındığından bahseder. Bu bahis, 

tahakküm ilişkilerinin kurulması ve sürmesi noktasında çok önemli bir işaret 

barındırır. Erkekler, kadınların üzerinde baskı kurarak kendilerini gerçekleştirirken 

diğer taraftan da normların tarif ettiği hiyerarşi piramidinin en altında kalan diğer 

erkekleri de kendileri üzerinden tanımlayarak makbul erkekliklerini yeniden üretirler. 

Eşcinsellikle ilgili bilinen belirli tanımlar dışında toplumdaki heteroseksüel “sert” 

erkekliğin dışında kalan her türlü pratik de bozularak ve dejenere olarak bu 

tanımların içine eklenir. Nasıl ki eşcinsellik ataerkinin yüz karasıysa öte yandan 

nezaket ve detaycılık gibi kişilik özellikleri de fazla “kadınsı” görülerek 

heteroseksüel erkeklere yakıştırılmaz ve eşcinsellikle bağlantılandırılır. Fakat 

buradaki en önemli nokta tek madun erkeklik tipinin eşcinsel erkeklik olmadığıdır. 

Heteroseksüel olduğu halde bir biçimde meşru erkeklik zemininin dışında kalan 

erkekler de bu tanımın içindedir (Connell, 2019: 152-153). Bu erkekler hem gerçek 

hayatta hem de medyada, sinemada temsil edilir. “Evin reisi” olamayan, saygı 

duyulmayıp horlanan, kadınlara söz geçiremeyen, bir iş tutturamayan ve duygusal 

olarak yarım kalmış erkekler madun erkeklik tiplerini oluştururlar. 



24 
 

 

1.2.3. İşbirlikçi (Suç Ortağı) Erkeklik 

Hegemonik erkekliğin pratize edilmesiyle ilgili en önemli nokta, hegemonik 

erkekliğe dair normlara olduğu gibi uyan bir zemine rastlamanın zorluğudur. Çünkü 

bu aslında idealleştirilmiş bir erkeklik zeminidir ve toplumdaki erkeklerin aktif 

yaşamları için gerçekleşmesi oldukça güçtür. Dolayısıyla bu yüksek ideale sahip 

olamasalar da onun soyut tanımlarının koruyuculuğu altında çeşitli kazançlar elde 

ederler. Connell burada niceliğe vurgu yapar. Çünkü erkeklerin azımsanamayacak 

kadar büyük bir çoğunluğu bu kategorinin içerisindedir. O halde toplumsal yapıda 

önemli bir yere sahiptirler ve tanımlanmaları elzemdir. Ataerkinin müzmin 

savunucuları olmaktan kendilerini bir adım geri çekmiş, bu gerginlikten uzak duran 

fakat bir tarafıyla da ataerkil yapıya göbek bağıyla bağlı bulunan erkeklikler suç 

ortağı erkekliklerdir. Connell, hegemonik erkekliğin çeşitli görüntüleri karşısında 

seyirci kalma davranışını futbol maçlarında kan ter içinde top koşturan erkeklere 

karşılık bu maçları televizyonlarından izlemeyi tercih eden erkekler metaforuyla 

açıklarken esasında durumun bundan ibaret olmadığını ve çok daha detaylı işlenmiş 

tarafları olduğunu ifade etmiştir. Suç ortaklığı, seyirci kalma davranışının yanında 

uzlaşmacıdır da. Bireysel hayatlarında iyi aile babası, kadınlara karşı kibar davranan, 

ev işlerini yapmaktan geri durmayan bir davranış örüntüsü çizerler. Bu uzlaşmadan 

hayatlarının sorunsuz olduğu çıkarımını yapmaları zor olmaz. Üstelik yüksek 

ihtimalle bu durumu genellerler. Doğal olarak feminizmin abartılı bir toplumsal 

hareket olduğuna kolayca ikna olurlar (Connell, 2019: 154-155). Sancar ise Connell 

ile paralel biçimde hegemonik erkekliği ayakta tutanın ondan pay alma arzusuyla 

donatılmış bu kalabalık erkek grubunun davranışsal ve söylemsel çabalarından 

kaynaklandığını söylemiştir. Kadınları ve kadınsı olanları aşağılama, erkek eğlence 

dünyasına katılabilme ve taşkınlık yapabilme gibi özgürlükler bunlardan bazılarıdır 

(Sancar, 2009: 32). 

Hegemonik erkeklik kalıplarını yansıtan bireylerin sahip oldukları düşünülen 

iktidarı içten içe arzulayan fakat toplumsal konumları nedeniyle bu kazancı 

sağlayamayacağını kabullenmiş erkekler, kendi sosyalizayonları içinde tatmin edici 

farklı bir erkeklik deneyimi oluştururlar. Connell burada yine eril protesto kavramına 

atıfta bulunur. İki durumda da noksanlık deneyimleri, bireyleri sert ve erkeksi 



25 
 

 

tavırlara zorlar. Sınıfsal yoksunluk ve yoksulluk, bir muhalif erkeklik tipi oluşturur. 

Aslında bu iktidar kanalının çok dışına, gettolara itilerek marjinalleştirilmiş bir 

erkekliktir. Fakat aynı sınıftan gelmelerine rağmen kendilerine daha farklı yollar 

çizen ve erkekliği bir gösteri, toplumsal yaşam alanlarını da arena gibi görmeyip 

biraz geride kalarak toplumsal cinsiyet pratiklerinin kendilerine sağladığı avantajları 

kullanarak suç ortağı erkekliklerini yaratırlar (Connell, 2019: 201-206).  

1.2.4. Marjinal Erkeklik 

Erkeklik literatüründe marjinalleştirme, ırk ve sınıf kavramını işaret eder. 

Marshall bu terimi bir birey ya da herhangi bir grup azınlığın üstyapının çeşitli güç 

olgularından birine ulaşma ve onunla tanımlanma olanağı olmaması şeklinde 

açıklamıştır. Büyüyen kapitalist ekonomilerde kaynakların gittikçe daha eşitsiz 

şekilde paylaştırılmasından hareketle 1960’larda bu terim sosyoloji literatürünü 

etkilemiştir (Marshall, 1999: 472-473). Connell, bu terimle ilgili söz üretirken siyah 

erkekliğin biçimlenişini beyaz üstünlüğünün kurumsallığı bağlamında değerlendirir. 

ABD’de siyah sporcular hegemonik erkeklik idealinin belirli temsillerinden biri 

olabilirler. Fakat bu konumları hiçbir zaman onlara gerçek bir hakimiyet 

kazandırmaz. Connell bu durumu yetkilendirme kavramıyla açıklamıştır. Sonuç 

olarak hegemonik erkeklik, bütün bu pratikler için asıl belirleyendir. Diğer taraftan 

toplumsaldan gettolara itilmiş siyah erkekler, işsizlik ve yoksullukla mücadele 

ederek sınıfsal anlamda da piramidin en altında yer alırlar. Dolayısıyla sınıfsal 

yoksunluk ve etnik ayrımcılık siyah erkekliği şekillendirmektedir (Connell, 2019: 

155-156). 

1.3. Türkiye’de Erkeklik Çalışmaları ve Erkek Olma 

Pratikleri 

Feminizmin yıllarca içinden çıkılamaz bir denklem veyahut müdahale 

edilemeyecek denli yaradılışsal görülen birçok meseleye dair yüksek sesle 

konuşması, deyim yerindeyse Pandora’nın kutusunu açmış ve konuşulmaktan imtina 

edilen birçok konuyu da tartışmaya elverişli hale getirmiştir. Kadınların her zaman 

ve koşulda aynı dertlerden muzdarip olmadığı fikriyle yoğrulan üçüncü dalga 

feminizm, farklılık odaklı yaklaşımlar ekseninde hareket etmiştir. Sosyal yapı 



26 
 

 

dinamik pratikler oluşturuyorsa o halde tek tip biçimler de bunun bir getirisi olarak 

çözülmeye uğrar. Kadınlar salt kadın, erkekler salt erkek değildir. Bir eşya yahut 

nesne gibi tanımlanamazlar. Birer sıfatı değil, akışkan bir oluşu temsil ederler. 

Egemen erkeklik söylem ve davranışları da iktidarın nitelikleriyle doğrudan ilintilidir 

ve söylemde devamlılık esastır.  

Hegemonya kavramı rıza mefhumu ve onunla devam eden çıkar süreçlerinin 

bir bütünüdür. Gramsci, sivil toplum ve politik toplum arasındaki farka atıfta 

bulunarak zor kullanmaya dayalı tahakküm ilişkileri yanında bir ikna sürecini ifade 

eden hegemonya kavramından bahseder. Bu iki zıtlığın pratik birlikteliği, çeşitli 

performans araçlarıyla tamamlayıcılık işlevi görür (Dural, 2012: 313). Althusser’in 

kapitalizmin ideolojik varlığını besleyen devlet aygıtları olarak gördüğü eğitim, 

hukuk sistemi, kilise gibi dini kurumlar, medya ve aile; toplumsal hegemonyanın 

kurumlaşmış versiyonlarıdır. Ordu ya da polis teşkilatı gibi devletin tahakküme 

dayalı varlığını somutlaştıran baskı aygıtlarının karşısında konumlanan bu yapılar, 

toplumdaki bireylerin teker teker ve gruplar olarak rıza gösterdiği normlar yaratır 

(Marshall, 1999: 321). Böylelikle sistemin bütün ayakları bir temsiliyete oturarak 

yumuşak geçişlerle devamlılığını sürdürür. Öte yandan devlet, tahakküm araçlarını 

kullanma yetkisinin sadece kendinde olduğu fikrini bir biçimde bireylere ispatlamak 

zorundadır ki bunu da sistemin belli ögelerini bir tehdit unsuru olarak kullanmak 

suretiyle yapar. Bireyler bir gün herhangi bir yerden gelecek yaptırımlara göre şekil 

alır. Çünkü devlet her zaman bu hakkını saklı tutar (Akt. Dural, 2012: 314). Bir 

grubun egemenliği ele almasının yanında yönetimsel olarak erkini de kabul ettirip 

kanıtlaması gerekir. Fakat bu iki olgu, diyalektik bir süreçte beraber gelişirler ve 

Gramsci’ye göre erkin meşruluğu da yönetici olmaktan geçer (Moget, 1986: 74). 

Gramsci, bu düşünceleriyle Marx’a bir açılım yapmıştır. Nitekim Marx da bir 

egemen sınıfın aynı zamanda tüm düşünsel süreçlerin egemeni olduğunu açıkça ifade 

etmiştir. Ona göre fikri iktidardan yoksun olanlar egemenlere düşünce anlamında da 

bağlı olurlar (Akt. Donovan, 2014: 135). Tahakküm ve hegemonya arasındaki bu 

çeşit sentezlenmenin neticesinde yaşanan kabullenme, yönetici sınıfın toplumsal 

iknayı gerçekleştirdiği senaryoya bağlıdır. Böylece varlığını meşrulaştırarak ciddi bir 

avantaj elde etmiş olur. 



27 
 

 

Modern kapitalist toplumlarda patriyarkal bir topluluk düzeni varlık sürdürür. 

Günümüzde artık anne, baba, çocuklardan oluşan ve bir temsil olan çekirdek ailede 

başlayarak öğrenilmiş bu düzenin kemikleşmiş hallerini birçok göstergeyle 

somutlamak mümkündür. Marx, çekirdek ailede kocalar tarafından köleleştiren 

kadınların ve onların çocuklarının varlığından bahsederken bunu özel mülkiyete dair 

ilk örneklerden sayar. Öte yandan erkeklerin kadınlar üzerinde kurdukları tahakküm, 

efendiliğin ilk biçimidir (Donovan, 2014: 140). Yapılan araştırmalar, ev içi iş 

bölümünün kadınların çalışıp çalışmamasından bağımsız olarak çok yüksek oranda 

eşitsiz olduğunu ortaya koyarken kadınların çok daha düşük ücretlerle çalıştıklarını, 

ev içi sorumlulukları almakta erkeklerin tavrı neredeyse değişmediği için çifte 

sorumluluktan dolayı rol karmaşası yaşadıklarını (kamusal alandaki işler - eve dair 

olan işler ve çocuk bakımı) ifade eder (Marshall, 1999: 221). Engels Ailenin 

Kökeni’nde kadim anaerkil toplumların nasıl bozguna uğratıldığından bahseder. Ona 

göre hayvanların evcilleştirilmesi, yerleşik hayat gibi unsurlar artı değeri ortaya 

çıkararak kadın emeğini değersizleştirmiş ve malın miras bırakılması hususu da 

kadınların çocuk doğuranlar olarak eve hapsedilmesi sonucunu doğurmuştur (Akt. 

Donovan, 2014: 147-148). Çünkü erkekler miras bırakacakları çocuklarından emin 

olmak zorundaydılar. Fakat ilerleyen süreçte Engels’in erkek egemenliğine dair söz 

konusu söylemlerinin yalnızca bir teoriden ibaret olduğu, feministler tarafından 

sıklıkla dile getirilmiştir. Nitekim Engels, anaerkil topluluklara dair somut bir kanıta 

değinmemiştir.  

Yaşantılar, bakış açıları, dillere pelesenk olmuş tabirler, medyadaki temsiller 

(dizi, film, reklam, haber bültenleri), günlük dilin kurulumu gibi unsurlar; ayrıntıları 

anlamlandırma noktasında oldukça işlevseldir. Yönetimin kendi iktidarından 

duyduğu kaygıyı korkuyu diri tutarak absorbe etmesi basit bir döngüden ibaret 

olmadığından pek çok bileşen bu döngüye eklenmiş yapıtaşlarıdır. 

Ataerki, önceleri babanın yani aile reisinin, sonrasında da ondan doğan erkek 

çocukların hakimiyetine dayalı daha kısıtlı bir kavramsal zemini ifade ederken 

sonraları daha genel anlamda erkek tahakkümünü içeren (Marshall, 1999: 47) 

yerleşik ve devlet erkinin özellikle tercih ettiği bir sistem görünümüyle ortaya 

çıkmıştır. Bu dizilime bakıldığında yönetimlerin eril yapısı kadınların temsil 



28 
 

 

edilemediği bir eşitsizlik yaratır. Bununla ilgili birçok sosyolojik ve feminist 

araştırma yapılmış, uzun dönem görmezden gelinen ve doğal yaradılışla açıklanan 

kadınların dezavantajları tartışılmıştır. Fakat erkekler ve kadınlar olarak kategorize 

edilen cinsiyetlendirmenin göründüğü gibi bir ikilemden ibaret olduğu fikri, farklı 

çalışma alanlarının doğmasıyla saf dışı kalmıştır. 

Klasik marksist feministler, kadınların ezilmişliğini büyük oranda sınıfsal 

ilişkilere bağlamışlardır. Evelyn Reed, ataerkil sistemde kadınların ezildiğini kabul 

etse de kapitalizm saflarında güçlü olanların kadın erkek fark etmeksizin hükmetme 

kudreti olduğuna inanıyordu (Tong & Fernandes Botts, 2021: 132). Bu açıklamaların 

yetersiz kaldığını ve ev içi emeğin toplumsallaşmasını yani eve dair yükümlülüklerin 

ev dışında maaş karşılığı ifa edilmesini savunanlar yanında kadının kendi evinde 

verdiği emeğin ücretlendirilmesi gerektiğini ifade eden farklı yaklaşımlar ve bunların 

birtakım eleştirileri ortaya çıkmıştır. Fakat hiçbir koşulda ataerkiye kapitalizmin 

önünde bir önem atfeden herhangi bir yaklaşım geliştirilememiştir. 

Çağdaş sosyalist feministler, marksist feministlerdeki yaklaşımı daha da 

ileriye götürerek ataerkinin önemli bir neden olduğuna karar vermişler ve genel iki 

yaklaşım etrafında teori üretmişlerdir. Bunlardan ilki ikili yaklaşım teorisidir. Jaggar 

ataerkinin kadınları cinsiyetlerinden ötürü ezdiğini ve bu durumun direkt kimliğe bir 

saldırı olduğunu ifade eder. Ayrıca bu sömürü ilişkileri içinde kadınların kendi 

emeklerine de yabancılaşırlar. Gerçek bir iradeye sahip bireyler olabilmeleri, 

yalnızca ataerkinin denklemden çıkmasıyla gerçekleşebilir. Etkileşimli sistemler 

teorisi ise kapitalist sistemin ya da ataerkinin birbirlerine üstünlük sağlamadıkları bir 

perspektife vurgu yapar. Buna göre her iki sistem de varlığını diğerinin var olmasına 

bağlıyordu. Dolayısıyla birbirlerinden besleniyorlardı. Iris Marion Young’a göre 

kadınların ikincil bir cinsiyet konumuna gelmesi kapitalizmin ayırt edici bir 

özelliğiydi. Kendi var oluşundan diğerini beslemekle olagelen diyalektik süreçte 

hiçbir yapı ötekini öncelemez çünkü bütünleşip bir eklem haline gelirler (Akt. Tong 

& Fernandes Botts, 2021: 140-145). 

Öyleyse denilebilir ki modern kapitalist ilişkiler içinde ataerki, sistemin 

işlerliği için baskılanma ve madunlaştırılma pratiklerini hayata geçirmek gibi çok 



29 
 

 

önemli bir işlevi yerine getirir. Hegemonik bir temsilin yanında öteki, bir gereklilik 

olarak var olur, bunun tam tersi de söylenebilir. Erkek cinsel organıyla doğan herkes, 

sistemin bütünü tarafından bu şekilde nitelenir. Çok geniş ve devamlılık arz eden bir 

toplumsal ağ içerisinde bu nitelikler pekiştirilir. Sosyal yaşamın belli noktalarda 

kadınlarla ayrışmasından askerliğe giden süreçlere kadar uzanır. Patriyarka, erkeklik 

pratiklerinin süreğenleşmesinde itici güçtür. Hegemonik erkeklik de şiddet 

örüntülerini aynı biçimde açıklar. Patriyarkal sistemlerde şiddetin karakteri son 

derece erildir. Bu sebepten kadına yönelik şiddet, homofobi, erkekler arası 

çatışmaların niteliği vb. daha karmaşık bir nedensellikle var olurlar. Bütünlüklü bir 

analizi olanaklı kılmak, sınıfsal ilişkilerin ne denli etkili ve kapsayıcı olduğunu 

anlamaktan geçtiği gibi patriarkal sistemlerin neden modern kapitalist ekonominin 

devamlılığı için bu kadar hayati olduğunu kavramaya da yardımcı olacaktır. Bu 

durumda hem ekonomi temelli sınıflar hem de siyasi ya da etnik kökenlerin 

belirlediği siyah erkeklik, Müslüman erkeklik gibi oluşumlar da denkleme dahil olur 

(Sancar, 2009: 40-42). Gücün ve muktedirliğin erkekleri işaret eden imgeler haline 

gelmesiyle çift yönlü bir yapılanma toplumsal koşullar için geçerlilik kazanmaya 

başlar. Kadınların iktidara ortak olamadıkları yahut bunun için gereken niteliklere 

sahip olmadıkları algısı, daha pasif görevlerle imlenmelerine yol açmıştır. Elbette ki 

günümüz koşulları içinde böyle bir tek tip durağanlıktan söz edilemez. Ayşegül 

Yaraman, örgütlü mücadeleye dahil kadınlarla yaptığı görüşmeler sonucunda 

kadınlarda iki tür ataerkiye uyumlanma tespit etmiştir: ataerkil rolleri sürdürme ve 

erkeksi-erkekçi davranış örüntüleri sergileme. Toplumsal cinsiyet rollerini sürdürme, 

kadınların ev içine yahut kamusal alana dair bir biçimde içselleştirdikleri 

ikincilliklerini ifa eder. Daha ilginç olan kadınların da özellikle iş hayatında 

erkeklerin başarma olasılıklarını daha yüksek bulmalarına, hemcinslerini çeşitli 

biçimlerde engellemelerine, erkeklerle işbirliği yapmalarına ya da bir biçimde 

egemenlik kurmanın yollarını ataerkil düzene göre aradıklarına yönelik anlatılardır. 

Ataerki bir biçimde muhalifini de ekseni içine almaktadır (Yaraman, 2010: 702-703).  

Başarı ve performans temelli sunulan yeni tip erkeklik, esasında Batılı erkeği 

imler vaziyettedir. Doğu’nun vahşi erkeğine karşı güçlü ama bağışlayıcı ve kurtarıcı 

olan bu erkeğin bütün haklara sınırsız erişimi vardır. Nitekim Edward Said’e göre 



30 
 

 

Şark, bir araştırma alanı olarak yalnızca keşfe dayalı tarafıyla değil, bizzat kendiyle 

ilgili tekdüze Şarklılığı kabul etmesi için Şarklaştırılmıştır. Flaubert’in Mısırlı 

kadından bahsettiği kitabında kadın son derece edilgen, kendisi üzerine söz 

söyleyemeyen bir karakterdir. Diğer yandan Flaubert, onun adına konuşan bir 

temsilci rolünü üstlenir. Çünkü tüm bu hikayeler eril bir düşünceyle temellenir ve 

Şarklı kadın sınırsız bir cinselliğin nesnesi olur (Said, 2013: 15). Batı ile Doğu 

arasındaki ilişki etken-edilgen konumlanmaları sebebiyle belirgin biçimde cinseldir. 

Ortadoğu katı ve değişime direnen tarafıyla bir “bakire” imgesiyken Batı, onun tüm 

karşı koymalarına rağmen nüfuz edicidir (Said, 2013: 323). Diğer taraftan Şark’ı 

dokunulmamış müthiş bir düzlem, kendisinden yararlanılıp “ekilip biçilecek” bir 

fırsat alanı ya da döllenip korunarak yeniden yaratılacak bir toplum olarak gören 

sömürgeci anlayış yine eril ve cinsel vurgularla kuşatılmıştır (Said, 2013: 231).  

Teknoloji ve akla dayalı pratiklerlerle kendini dünyanın sahibi olarak gören 

Batılı beyaz erkek, Doğulu erkeği ehlileştirilmemiş bir barbar olarak görürken diğer 

tarafta Doğulu erkek de onu yeterince erkek olamadığı gerekçesiyle 

kadınsılaştırmıştır. Bu çekişme de yine kadınların varlığı üzerinden özgürleştirme 

veya namusu koruma şeklinde süregelir (Sancar, 2014: 49). Fakat bu iki koşul, aynı 

zamanda diyalektik bir beraberlik ve uyum içinde birbirlerinin devam ettiricisi 

konumundadır. Burada asıl söz konusu olan, biri var olmadan diğerinin de 

olamayacağı bir küresel cinsiyet rejiminin inşa edilmiş olmasıdır (Sancar,  2009: 93). 

Edward Said gibi kuramcılar; iktidar savaşımı yoluyla çok katmanlı, değişken 

kimliklerin yaratılmasından bahsetmişlerdir. Fakat diğer yandan sömürüye karşı 

mücadele ederken kadınları da şiddetli biçimde kıskaca alan bir grup silahlı erkeklik 

pratiğinden de söz etmek gereklidir (Sancar, 2014: 53).  

Modern cinsiyet yapısının oluşması, bütün bu gidişatla paralellik gösterir. 

Kapitalizmin büyümesi ve evrensel bir sömürgeci güce dönüşmesiyle cinsiyet 

sistemini de tanımlayan belirli olgular süregelmiştir. Eril üstünlük; belli bir sistem 

şeklinde kapitalizmi ve patriarkiyi en verimli haline getirecek başarılı, sözün gücüne 

sahip, akılcı ve heteroseksüel erkeklerin egemenliğini meşrulaştırır. Merkeziyetçi 

devletlerin kurulması, toplumu dışarıdan gelebilecek her türlü tehlikeden koruma 

yollarından biri olarak modern orduların dizayn edilişine ve sıradan halkın devletle 



31 
 

 

bağını temelde militarizm ve şiddet örüntüsüyle sağlamasına yol açmıştır. Feodal 

düzenin yavaş yavaş sönümlenmesiyle yaşanan dönüşümler kapitalist sistemlerin 

kendi cinsiyet sistemlerini oturtmasının önünü açmıştır. Toplumsal değişimin bu 

tarafı zaruridir çünkü üretim ilişkilerinin yapısı değiştikçe köyden kente, tarlalardan 

fabrikalara doğru bir yayılım söz konusu olmuştur. Kamusal alan ve ev içinin giderek 

birbirinden ayrıştığı bu yeni sistemde modern cinsiyet sistemi kurulmuş ve yeniden 

tanımlanmıştır. Burada kadının emeği adeta bir hayalete dönüşmüş ve çemberin 

dışına itilmiştir (Sancar, 2009: 48-53). 

Bütün bu bağıntılar ve nedensellikler, modernleşen Türkiye coğrafyası 

hakkında da birçok şey söylemektedir. Yakın bir tarih için ifade bulmuş, 

önemsenmeye başlanmış denilebilecek erkeklik çalışmaları alanı, Türkiye’de 

toplumsal yapılaşmanın, ataerkinin, kadınların ikincil konuma düşürülme ve 

madunlaştırılma deneyimlerinin önemli bir parçasını oluşturur. Erkeklik biçimlerine 

bakmak, eşitsizliğin yaratımında madalyonun diğer yüzünü görmeye yardımcı olur. 

Bazı kız çocuklarının eğitim hayatına erişemeyişinden cinsel istismara, oradan töre 

cinayetlerine uzanan geniş bir yelpazede kadınların ezilmişliği ise erkeklerin 

toplumdaki konumları hakkında önemli ipuçları verir. 

1.3.1. Erkeklik İnşa Süreçleri 

Türkiye’de erkeklik inşasının belirli toplumsal aşamaları vardır. Kültürel 

kodların ve dini inancın gereklilikleri üzerine temellenen bu süreç; birtakım 

zorlukların üstesinden gelme, acılara katlanma, hayat içinde giderek güçlenme, 

başkalarının sorumluluklarını alabilme gibi kesitlerle vücut bulur. Erkekliğin sarmalı, 

hegemonik ve diğer erkeklikler de dikkate alındığında teori yapıcılara çok fazla şey 

söyler. Şiddetin ve katı bedensel gücün beslediği ve buna dair doneleri icra edebilen 

– aile reisliği, vatanseverlik – baskın erkeklik devam ederken bir tarafta da aklın, 

teknolojinin, bilimin egemen olduğu bir erkeklik tarzından bahsetmek yerinde olur. 

Çağın gerekliliklerine uyan “uygar erkek”, gelişmelerin gerisinde kalmadan değişimi 

yakalar. Bu, bir ölçüde “aşırı olmayan”, makulü yakalayabilmiş erkeği işaret eder. 

Bu erkek, ne salt şiddeti önceleyen ve eşitliğin önünde her türlü eril tahakküm 

biçimleriyle duran ne de erkek olmanın “gerekliliklerini” yerine getirememiş 

homoseksüel ya da hegemonya karşısında tutunamayıp madunlaştırılmış 



32 
 

 

heteroseksüel erkekler gibi olmayıp arada durandır. Böylelikle görece özgürlüğe 

kıymet veren, aklını kullanarak stratejik davranabilen, teknik anlamda uzman, 

yeniliğe açık ve özgüvenli bir erkek profili oluşmuştur (Sancar, 2009: 98). Erkeklerin 

görünüşleri ve bedensel pratikleri iktidar inşasını önemli ölçüde etkiler. Kamusal 

yaşamın bütünü için iktidara sahip olma motivasyonuyla hareket eden erkek, önce 

kendi vücudunu baştan yaratır yani vücudu üzerinde söz sahibi olur. Bedensel açıdan 

sağlıklı ve hoş görünmek, spor aktiviteleri yapmak bu görüngülerdendir. 

1.3.1.1. Sünnet 

Türkiye’de erkeklik inşasını bir merdiven gibi düşünmek yerinde olur. Her 

adım bir başkasına giden yolu açar. Bu uzun erkeklik yolculuğunda ilk ciddi aşama 

sünnettir. Sünnet, bireysel bir deneyim olmakla beraber inşa süreciyle direkt ilintisi 

bakımından da toplumsaldır. Bu bir ritüel biçiminde erkek çocuğun bedeninden bir 

parçanın kesilmesiyle, özünde bir yitirişle gerçekleşir. Böylelikle erkekler 

“cemaatine” girme hakkı kazanır. Bu vesileyle annesiyle olan içsel ödipal bağın 

yerini dışsal bir erkek sosyalizasyonu alır. Kendi gibi olanlarla yani diğer erkeklerle 

aynılık deneyimi üzerinden ortaklaşır (Tuğrul, 2010: 99). Buna bir kurban ritüeli 

demek de mümkündür. Bedenin bir parçası ve çocukluk erkekliğe kurban edilir ve 

her şey bu anlama uygun biçimde kurgulanır. Giyilen kıyafetler, at üstünde gezme 

vb. gelenekler dizayn edilmiş bir düzlemde başrol oyunculuğu sergilenir. Aynı 

zamanda iktidara giden yolda bir çeşit alıştırma olduğu da söylenebilir. Görkemli 

giysiler; paşa ya da şehzade görünümüyle çocuğa bir eril performans alanı tanır. Az 

sonra çekeceği acının erkekliği için bir bedel olacağı fikri hakimdir. Ayşegül 

Taşıtman’ın çalışması için yaptığı görüşmelerden birinde pelerinli sünnet kıyafetinin 

çocuğun zihninde devasa bir biçime büründüğü ve sünnet sonrası da bu hissin devam 

ettiği görülür (Taşıtman, 2013: 40-42). 

Belirli örnekler, toplumsal cinsiyete dair rollerin henüz çok küçük yaşlarda 

oluşmaya başladığının kanıtı niteliğindedir. Erkek çocuğun cinsel organını 

keşfetmeye başladığı andan itibaren, kızların aksine onun kendisi için utanç kaynağı 

değil gurur vesilesi olduğu algısı yerleştirilir. Böylelikle övünülecek penis, sembolik 

bir anlam alarak fallusa dönüşür. Sünnet deneyimiyle birlikte de erkeklik, kendini 

yepyeni bir alanda performe eder. Fallus, sahip olunan iktidarın toplumsal bir 



33 
 

 

göstergesidir. Dolayısıyla aslında kültürel bir fenomendir. Fallusun net bir göstereni 

olmasa bile penis, önemli bir simgedir. Çünkü sahibine etkin bir cinsel rol 

vermektedir (Halperin, 2016: 108-113). 

Lynne Segal’e göre erkekliğin kolektif bir topluluk, bir grup olarak güven 

vermesi, sünnet gibi ritüellerin varlığına bağlıdır. Netice itibariyle bu itimat duygusu, 

çocukluğun güvenli alanından çıkarak yeni ve bambaşka bir cemaate girme isteğini 

oluşturur (Akt. Barutçu, 2013: 21). Askerlik deneyimi de sünnet gibi hem bedensel 

hem de toplumsal bir pratiktir ve grubun topluca tecrübe ettiği bir olgudur. Acıya 

katlanarak geçilen ilk sınavdan sonra örgütlü hiyerarşi ve kurumsal şiddet 

örüntüsüyle bütünleşen askerlik dönemi; erkeklerin yeri geldiğinde ezildiği, yeri 

geldiğinde yerlerde süründüğü ehlileşme deneyimlerindendir. 

1.3.1.2. Askerlik 

Deniz Kandiyoti, erkeklerin otorite karşısındaki çaresizlik deneyimlerini 

sonraki anlatımlarında daha olumlu bir dille bir nevi temize çektiklerini söyler. Bu 

aktarımlar genellikle anıların esprili bir tarzda anlatılmasıyla sağlanır (Kandiyoti, 

2013: 213). Fakat tüm duraklar gibi askerlik de içinde çelişkileri ve korkuları 

barındıran kritik bir süreçtir. Sünnet, kadınların alanından çıkmak demekse askerlik 

de kesin ve net biçimde erkek sosyalizasyonuyla bütünleşmektir. Askerlik gibi tek tip 

ilişkilerin performe edilmesine olanak sağlayan alanlar, homososyal yapıları da 

besleyerek “biz” ve “diğerleri” şeklinde bir bölünme yaratırlar. Bu da hakim 

değerlerin sürdürülmesine çok büyük katkı sağlar (Akt. Ayhan & Barutçu, 2023: 

117). Bu mekanizma kendi içinde kapalı, kadınları ve kadınsı kabul edilen her pratiği 

dışarıda tutan yapısıyla erkekler dünyasını sürekli yeniden yapılandırır. Belirli ve 

kutsal bir amaç uğruna katlanılan bu zorluklar, hegemonik erkekliğin en belirleyici 

unsurlarından biri olur. Bu görevin icra edildiği mekanlar olarak kışlalar, yalnız ülke 

savunmasını içeren faaliyet eğitimleriyle kalmaz aynı zamanda erkekleri sonraki 

yaşamlarına da hazırlayan bütünleşik bir “hegemonik erkeklik okulu” olurlar. 

Modern ulus kavramının kurulması; o ulusun yılmaz bekçisi erkekleri, kol kanat 

gerilen kadınları, bir mahremiyet alanı olarak görülen topraklar ve sınırları oldukça 

stratejik bir kavramsal noktaya taşır. Burada militarizm ve hegemonik erkeklik 



34 
 

 

arasında tüm toplumu şekillendirecek kuvvetli bir ilişki açığa çıkar (Sancar, 2009: 

155-157). 

Askerlik, erkekler için bir fikirden ibaretken ve fiilen deneyimlendikten sonra 

farklı şekillerde ifade buluyor. Önceleri korkutan bir bilinmezlik ve tek başınalık 

hisleriyle zihinsel süreci etkileyebiliyor. Çünkü daha evvelden bu döngüyü yaşamış 

başka erkeklerin anlatımları, verilen tavsiyeler askerlikte erkekler için bir ayakta 

kalma rehberi oluyor. Böylelikle inşasının bir aşamasını daha hakkıyla 

tamamlayabilen erkek, eski hayatına değişerek dönüş yapıyor. Pınar Selek’in Sürüne 

Sürüne Erkek Olmak kitabında katılımcı erkeklerden birinin diğer insanların 

askerliğe dair anlatımlarını dinlerken oluşan duygularını ifade edişi bu bakımdan 

dikkate değerdir: 

“…Karanlık bir basketbol sahasının içinde orta sahaya 

aydınlık, elektrik verirler ya, onun ortasında ağlayan bir insanmışım 

gibi bir hava kaplardı içimi. Öyle bir şey…” (Selek, 2010: 40). 

Sadece düşünceler devredeyken oldukça karanlık ve korkutucu olan bu 

süreçte birey kendini diğerlerinden son derece farklı hatta öteki olarak görür. Farklı 

ve uyumsuzdur. Ancak deneyim pratik olarak hayata geçtiğinde bu homososyal 

topluluk, birbirine fiziki anlamda çok benzeyen bir erkekler topluluğu yaratır. Saçları 

aynı biçimde kesilir, tek tip kıyafetler giyilir, sakal ve bıyıklar tamamen ortadan 

kalkar. Sonuç olarak erkekler, bu benzerlik halinde sonsuz bir kişisel yabancılaşma 

yaşarlar (Selek, 2010: 59-61). Öyle ya da böyle dahil oldukları homososyal topluluk 

içine “aynılık” sivil yaşama ise “farklılık” olarak yansıyan bu dönem, kültürel 

öğrenmenin gerekliliklerindendir. Saime Tuğrul, Girard’ın taklitten esinlenerek 

yarattığı mimesis kavramından bahsederken geçiş ritüellerinde önce eski kimliğin 

vurgulandığını, sonrasında farksızlaşma-aynılık deneyimlerine evrildiğini ve özünde 

de farklılaşmış bireyi yarattığını söylemiştir (Tuğrul, 2010: 99). Bu bağlamda 

erkekler de hissettikleri korku ve homososyal yapıyla bütünleşmelerinin ardından 

farklılaşmış erkeklikleriyle yeniden sivil hayata adapte olurlar. 

Selek’in yaptığı görüşmelerde yoksunluk ve zorluklar çeşitli dillerle ifade 

edilmiştir. Katılımcılardan biri zorlu geçen ilk gecenin ardından yer altından çıkan 



35 
 

 

zombiler gibi kalktıklarını, bir diğeri eğitimdeki askerlerin su içmeye koşmalarını 

köydeki hayvanların suya gidişine benzettiğini söylemiştir (Selek, 2010: 65-67). 

Bütün bunlar kendi olağanlığının dışında bir deneyimi ifade etmesi bakımından 

önemlidir. 

İktidar ilişkileri içinde zorunluluklar ritüelize edilir. Devamlılığa dair 

sürdürülen aynı pratikler; çabalar, fedakarlıklar, kahramanlıklar ekseninde dramatik 

bir kutsaliyetle taçlandırılır (Scott, 2021: 103 ve 107.). Toplumsal yapı içerisinde 

kutsalı belirleyen, her zaman egemen anlayıştır. Ulusçuluk anlayışında vatan toprağı, 

demokratik yönetimlerde haklar ve daha baskıcı rejimlerde üstün ırk gibi biçimlere 

bürünür. Her ne pahasına olursa olsun kutsalı korumak, onun için kendini feda 

edebilir olmak, arkaik kültürlerin bir ürünü olarak kurban ritüeline yaklaşır (Tuğrul, 

2010: 31). 

“Teslim olduğum ilk gece ağladım. Özlemden, endişeden… 

Ama askerlik gerçekten erkekliği pekiştiriyor. Çocukluk durumunu 

atıyorsun, kendine olan güvenin şey yapıyor. Silahtır milahtır, 

Allah’tır, vatandır; Allah Allah nidalarıyla tatbikata çıkıyorsun, Allah 

Allah ile taarruz veriyorlar. Kendini yere atıyorsun sürünüyorsun” 

(Selek, 2010: 83). 

Silah, toplumsal statüsü gereği erkeğe aittir. Koruyup kollama görevinin yanı 

sıra yok etme kabiliyetine de sahip olması nedeniyle meşru şiddet, şerefli erkeklik, 

namus, kocalık gibi kavramlar; bütün unsurlarıyla beraber silahta somutlanır. 

Ataerkil iktidar – hegemonik erkeklik ilişkileri böylece daha da görünür hale gelir. 

Şiddet örüntüsü maruz bırakan ve maruz bırakılan olarak erkeklerin hayatına iki 

şekilde etki eder: 

“Kaybettiğiniz zaman Allah muhafaza, namusunuzu 

kaybedersiniz” 

“Birinci karın varsa ikinci karın da budur. Tüfek namustur…” 

(Selek, 2010: 89). 



36 
 

 

“Sen karını başkasına veriyor musun, teslim ediyor musun? O 

zaman silahını da vermeyeceksin…” (Selek, 2010: 90). 

Milliyetçi söylem, özünde toplumsal cinsiyetli yaklaşımlarla bir ortaklığı 

kullanır. Ulus, yapısı gereği erkek kardeşlikten oluşan bir birliktir. Vatan ise edilgin 

biçimlerde kadın bedeniyle özdeşleştirilir. Buna göre yurt olarak coğrafyanın tekil ve 

bağımsız bir gerçekliği yoktur. Cinsiyetlidir, dişildir, kadınlar gibi korunması gerekir 

çünkü erkekler sosyalizasyonunun namusudur: Sevgili ya da annedir (Najmabadi, 

2013: 130-133). Bu hassasiyetlerle “adam” olabilmenin birincil şartı kollamak olur. 

Bunun için gözünü budaktan sakınmayan, mantığını bulunduğu ortamda devre dışı 

bırakan, gerekirse şiddet uygulayan gerekirse de şiddet gören erkektir. Askerde 

şiddetin algılanış biçimleri de değişkenlik gösterir. Genelde üstlerin sözlü ve fiziksel 

şiddeti daha kabul edilebilir bulunurken hiyerarşide yakın konumda bulunanlar 

garipsenir. Bu durum, hegemonyanın meşruluğunun içselleştirilmesi bakımından 

önemli bir veri de sağlar. Diğer taraftan hiyerarşinin en alt basamağı olan acemilikte 

yaşadıklarını yaşatmaya ant içenler, usta birliğinde diğer acemi askerleri dövmekten 

çekinmiyorlar (Selek, 2010: 120-133). Ezme ve ezilme deneyimlerinde görece 

suskun ve edilgen kalmak, kırılgan erkekliği büyütür. Toplum tarafından çocukluktan 

beri pohpohlanan ve beklentilerle yüceltilen erkeklik; askerlik gibi kıstırılmış bir 

ortamda güç, dayanıklılık, psikolojik sağlamlık gibi var olmanın meşru sayılan 

pratiklerini yerine getiremez olur: 

“…Hasan buna bir tokat attı. Emrah çok etkilendi. Önceki 

dayak, abiden geldiği için kabul edilebilirdi ama Hasan kimsenin 

sevmediği biriydi. Emrah orada bir şey yapmadı. Sonra bir gece, 

gürültü koptu. Hasan yatağında otururken bunun suratına diz atıyor. 

(…) Emrah ceza aldı. Kül gibi dolaşıyor ortalıkta. (…) Arada ben 

soruyordum. O sürekli ‘daha iyi olacağım’ diyordu. Sonra tezkere 

aldım. Geldikten iki ay sonra duydum. Emrah intihar etmiş. (…)” 

(Selek, 2010: 133-134). 

Birçok örnekte de görüldüğü gibi erkeklik basit, doğuştan getirilen, sahip 

olunduğunda asla kaybedilmeyen bir öz değildir. Erkeklik inşasında her bir aşama, 



37 
 

 

yalnızca beklentilerin karşılanabilmesine bağlı olarak yapıcı bir sürece dönüşebilir. 

Aksi halde doğru şekilde tecrübe edilmemiş olur. Saldırganlık ve şiddet, fail ya da 

mağdur tarafta olmak fark etmeksizin içselleştirilemediğinde iyileşemeyecek bir 

yaraya dönüşür. Varlık olarak erkek beden, iktidarın nesnesine dönüşür. Diğer 

taraftan saldırının ya da tacizlerin meşruluğu da erkekleri homososyal yapıları içinde 

bir hedefe yöneltebilir. En büyük zorba ve iktidar olma yolunda adeta bir yarış 

yapılır. Şiddet hiyerarşik bir bütünsellikte devam etmiş olur. Selek’in kitabında 

katılımcılardan biri usta birliğinde bir eri nasıl dövdüğünü anlatıp kendisini şu 

şekilde ifade ediyor: 

 “Yemin ettik acemi birliğimde. Usta birliğinde ben de dayak 

atacağım dedim. (…) Acemi birliğinde böyle böyle söylediler, beni 

tutamaz kimse” (Selek, 2010: 133).  

Transeksüel bir katılımcının askerlik sürecinde yaşadığı zorlukları, sözlü ve 

fiziksel tacize uğradığını, elinden silahının alındığını ve dışlandığını anlatışı da bir 

madun yaratıp iktidarını pekiştirme arzususunun bir örneğidir (Selek, 2010: 168-

169). 

1.3.1.3. İş Sahibi Olma ve Evlilik 

Sünnet ve askerlik dışında iş bulma ve evlilik, Türkiye’de erkekliğin diğer 

gelişim aşamaları olarak kabul edilir. Atilla Barutçu ek olarak cinselliğin de önemli 

bir durak olduğundan söz etmiştir (Barutçu, 2013: 149). Erkeklik hamurunun 

yoğrulmasında en büyük paylardan birine sahip askerlik sonrası dönem, eve dönüşle 

birlikte başka sorumluluklara da kapı açar. Erkekler, yaşamı zorluklarıyla tecrübe 

etmeye iş bulup çalışarak ve evlenerek devam ederler. Vatanı koruma, şiddetin içinde 

şiddetle mücadele etme deneyimlerinden sonra aile reisi olarak para kazanma, bu 

sefer koruyup kollamak üzere koca olma gibi pratikler devreye girer. Erkeklerin 

birçoğu da askere gitmiş adam olmayı bir bakıma hayatlarına kaldıkları yerden ve 

kesintisiz olarak devam etmek adına isterler. Döndükten sonra iş bulunacak ve 

evlenilecektir (Sancar, 2009: 165). Kadınlar da bu sürece askerden dönen erkeğe “kız 

bulma” vaatleri üzerinden destek verirler. Aile kurmanın koşullarından biri budur. 

Yaşantıları sekteyi uğratmasının yanında “delikanlı” olmanın, hatta belirli noktalarda 



38 
 

 

heteroseksüel erkekliğini ispatlamanın bir yolu olarak var olduğu için yarım kalmış 

bir erkeklik bir aileyi hak etmemiş olur. Dolayısıyla askerlik, birey olabilmek için 

esas olandır (Sancar, 2009: 168-169). 

Erkeklik inşasında çalışma, evlilik ve karı-kocalık deneyimleri çoğunlukla 

paralel bir bağlantıyla ilerler. Genelde işinde gücünde olan, ailesine bağlı erkeklerin 

evlilik hayatlarının da yolunda gideceğine inanılır. Kapitalizmin doğal döngüsünde 

patron ya da işçilerden oluşan erkeklik çeşitlenmeleri vardır (Akt. Sancar, 2009: 61). 

Fakat bu erkekler patron ya da işçi olsunlar ekonomik güçleri doğrultusunda işleri ve 

erkeklikleriyle sıkı bir bağ kurarlar. Sermaye sahipleri toplumsal statüleri gereği 

hegemonik erkekliğin göstereni olurken yoksul erkekler evlerinin geçindireni olarak 

aile reisi görevini üstlenirler. Bu vesileyle toplumsal anlamda da kabul görmüş 

olurlar (Sancar, 2009: 64). 

Sancar, yine görece yakın geçmişe dayanan Türkiye’de modernleşme 

hareketinin en önemli çıktılarından biri olarak modernleşen aileden bahseder. Aşırıya 

kaçmayan kadın ve erkeklerden müteşekkil aile, yeni cinsiyet rejiminin gelişiminde 

önemli bir görev üstlenerek toplumsal cinsiyetin erkeksi ve kadınsı rollerinin 

belirleyicisi olmuştur. Dolayısıyla toplumsal yaşamı iktidarın yapısına göre 

düzenleyecek bir kurum yaratılmıştır. Kadınlarda aşırılığın tanımı cinsel ahlaka göre 

yapılırken erkeklerde milliyetçi ve vatani unsurlar görünür kılınmıştır (Sancar, 2014: 

306-309-313). 

1.3.1.4. Babalık 

Anne, baba ve çocuklardan oluşan çekirdek ailede egemen konumda olan 

baba; erkek kardeşleriyle egemenliği paylaştığı daha büyük bir aileyi yani ulusu 

temsil eder. Milliyetçiliğe dair söylemler namus kavramına eklemlenirken sürekli 

olarak karşıtcinsel bir yapıya atıfta bulunulur. Böylelikle heteroseksüel erkek kimliği 

de pekişir. Erkeğin koruyacağı vatan namusa eşse kadının koruyacağı namusu da 

modern ulusun yapıtaşıdır (Sancar, 2014: 54-56). Dolayısıyla erkeğin namusu-ulusun 

namusu olarak kadın cinselliği topluma aittir. Diğer taraftan eril iktidarın örgütlü 

yapısı, savaşlarda zaptedilen, ele geçirilen, tecavüze uğrayan olarak betimlediği 



39 
 

 

mekanları da bu doğrultuda kadınsılaştırır. Eril cinselliğin simgesi ırza geçmek ya da 

koruyup kollamak üzerinden şekillenir (Nagel, 2013: 84 ve 89). 

Toplumda askerlik yapmamış ve iş sahibi olmayan erkeklere evlenip yuva 

kurmak hak görülmez. Askere gitmek istemeyenlere eşcinsel imaları yapılırken 

görevlerini tamamlamış kocalar ve babalar, asıl misyonlarını yerine getirenlerdir. 

Çünkü evlilik ve çocuk sahibi olmak da aynı şekilde heteroseksüelliği imlemektedir. 

O halde erkekliğin önemli aşamalarından biri olan cinsellik, yalnızca heteroseksüel 

cinsellik boyutunu ifade etmiş olur. Ataerkinin cinsiyet sistemleriyle ve ekonomik 

sistemlerin ihtiyaçlarıyla göbek bağının olduğu, bu birbirine eklemlenmiş süreçlerde 

daha da anlaşılır hale gelir. Dolayısıyla cinsiyet hiyerarşisi doğrudan ve yaradılışın 

kaynaklarıyla oluşamaz. Onu meydana getirip destekleyen de hakim hiyerarşilerin 

var olma güdüsüdür. Erkekliğe ilk adım kabul edilen sünnet ve askerlik, cinsellik, 

çalışma hayatı, evlilik birbirlerinin girift bileşenleridir. Bir taraftan toplumda kadın, 

edilgin bir konumda çizilirken diğer taraftan da üzerine düşen görevleri yerine 

getiren, getirirken sertleşen, becerisi artan, koruyan, yontan, değiştiren, bozan, tekrar 

düzelten, yok eden ya da var eden yani bütün eylemliliklerin ortak faili olan erkeklik 

her an yeniden yaratılır. 

Erkeklik bir yaratımdır. Bourdieu, habitus kavramıyla görünür bir iktidar 

olmaksızın tamamen eylemlilikte kişiyi yönlendiren edimler bütününden söz eder 

(Akt. Cengiz, Küçükural, & Tol, 2004: 57). Foucault ise, gücün tahakküm uygulayan 

kadar uygulayanı da içine alıp yönlendiren işlevsel bir makine gibi göründüğünü 

söyler. Çünkü gücün bireysel bir gösterenden ayrılması, bedenselliğini yitirmesi ve 

her yerin muktediri olması gerekmektedir (Foucault, 1980: 156). Dolayısıyla eylem, 

gücü uygulayan için de belirli beklentilerin pratiğini oluşturmak üzerine kuruludur. 

Erkek kimliği, örülürken kendi kendini sakatlamaktadır. (Akt. Nagel, 2013: 72). 

1.4. Feminizm ve Erkeklik 

Toplumsal cinsiyete dayalı eşitsizliklerin eleştirisi yapılırken uzun dönem 

ezilmenin birincil muhatapları olarak kadınların deneyimlerine odaklanılmıştır. Bu 

deneyimleri görünür kılan, ataerkinin kendilerine kazandırdığı ayrıcalıkları rahatça 

kullanmaları bakımından erkeklerin özel ve kamusal mekanlarda büyüyen konfor 



40 
 

 

alanlarıdır. Feminizmde teorik yaklaşımlar gelişirken özellikle farklılıkların yarattığı 

çeşitlenmeler hakkında tartışılmıştır. Çalışma içinde erkeklik performans süreçleri ve 

feminizm arasındaki bağ da bu noktadan kurulmaya çalışılacaktır. 

Klasik sosyal teorilerin toplumsal cinsiyeti dikkate almayan analizleri üzerine 

feministler 1970’li yıllarda ataerki kavramını merkeze almaya başlamışlardır. 

Radikal feministler ataerkiyi eşitsizliğin esas nedeni olarak görmüşlerdir ve diğer 

bütün toplumsal ilişkilerin buradan doğduğunu dile getirmişlerdir. Kate Millett’e 

göre, ataerki dünyanın her yerinde kendi varlığını devam ettirir. Ordu, ekonomi, 

eğitim vb. gibi bütün iktidar mekanizmaları ataerkinin kontrolü altındadır 

(Messerschmidt, 2019: 23-24). 

Radikal feministler ataerkinin varlık sürdürmesinin en belirleyici etkenini 

heteroseksüel cinsellik olarak görür. Onlara göre kadınları baskılamanın yolu, büyük 

ölçüde cinselliğin çeşitli biçim ve dinamiklerinden geçer. Bu bakış açısına göre 

toplumsal cinsiyet, cinsel tahakkümden doğar (Messerschmidt, 2019: 31). 

Sözü edilen bu yaklaşımlar belirli bir sınıflandırma yapmaları ve erkekliği tek 

tip üzerinden irdelemeleri nedeniyle hem sistemin nasıl işlediği hem de farklı 

erkeklikleri tanımlama imkanını göz ardı ettikleri gerekçesiyle 1980’lerin 

ortalarından itibaren eleştirilmeye başlandılar. Aynı zamanda radikal feministlerin 

kadınları ezeli bir erdem ve iyilik timsali olarak görmeleri, verili bir erkeklik ve 

kadınlık davranışını konsolide ettikleri gerekçesiyle eleştirildi. Üstelik bu bakış açısı 

siyah kadınların beyaz çiftlik sahibi hanımlar tarafından gördükleri eziyeti 

açıklamaya yetmiyordu (Akt. Messerschmidt, 2019: 39-41). Radikal kültürel 

feministleri eleştiren Jean Bethke Elshtain, cinsiyetlere yönelik değişmez argümanlar 

sunmanın siyasi tehlikesine dikkat çekerek mağdurluğun saflık ve temizliği 

vurgulamadığını söylüyor ve kadınların insan olarak kötücül özellikleri de 

taşıdıklarını söylüyordu. Nitekim bu atamalar, iktidar ilişkilerinde ezme-ezilme 

pratiklerini meşrulaştırıyor ve erkeklerin kadınları tam da bu sebeplerle kamusal 

alanda güce dair her türlü yapıdan uzaklaştırmaları pratiğine ister istemez göz 

kırpıyordu (Tong & Fernandes Botts, 2021: 109-111). 



41 
 

 

Sosyalist feministler, radikal feministler gibi ataerkiyi ya da Marksist 

feministler gibi kapitalizmi ana baskı mekanizması olarak görmek yerine ikili bir 

sistemden söz ederler (Messerschmidt, 2019: 37). Gelişen sosyalist feminist 

düşüncede etkileşimli sistem kavramı, kapitalizm ve ataerkinin birbirini eş zamanlı 

biçimlendiren eşit sistemler olduğunu ifade eder (Tong & Fernandes Botts, 2021: 

143). Öte yandan üretim ve yeniden üretim kavramları, sosyalist feministlerce 

birbirinden ayrı düşünülmemiştir. Bu görüşe göre sermaye piyasasındaki meta 

üretimi, hane içindeki emeğin yeniden üretimini pekiştirir ve hane içi emek de 

üretimi şekillendirir. Dolayısıyla bütün bu tek yönlü bakış açılarına getirilen 

eleştiriler, temelde ilk kez kesişimsellik kavramının genel hatlarıyla tanımını yapmış 

oldu (Messerschmidt, 2019: 50). 

Zaman içinde birçok feminist, ataerki kavramının kendi içinde birtakım 

sorunlar barındırdığını görmüşlerdir. Kavram, tarihsel çeşitlenmeyi ve kadın-erkek 

ilişkilerinin taşıdığı potansiyeli görmezden gelerek durağan bir yapıyı vurgulaması 

yönüyle tek başına yeterli değildir (Messerschmidt, 2019: 47). Böylelikle toplumsal 

cinsiyetin ırk, yaş, sınıf, cinsellik, ulus kimliği gibi kavramlarla bütünleşerek küresel 

çapta çeşitlenen kesişimsel tahakküm pratiklerini oluşturduğu fikri önem kazanmış 

ve çalışmalar bu doğrultuda şekillenmiştir (Messerschmidt, 2019: 168). 

Farklılıklara dair söylemler, ABD’de siyah kadınların ezilme pratiklerine 

dönük ses yükseltmeleri üzerine fazlaca dillendirilir olmuştur. Afrikalı-Amerikalı 

kadınlar, beyaz kadınların ifade ettiği gibi toplumsal cinsiyet eşitsizliklerinin en 

önemli ve yegâne baskı mekanizması olduğu düşüncesini reddediyorlar ve burada 

birçok etkenin diyalektik bir biçimde birleştiğini savunuyorlardı. Bu etkenler 

homofobi, ırkçılık, sınıfsal farklılık şeklinde sıralanabilir. Kimberle Crenshaw, 

1989’da bu bağlamda “kesişimsellik” kavramını öne sürmüştür. Buna göre beyaz 

feministler, siyah kadınların toplumsal cinsiyet kapsamında ayrımcılığa uğradıklarını 

kabul ederken ırksal boyutta da ezilerek daha girift ve daha kuvvetli bir baskı 

deneyimi yaşadıklarını kabul etmiyorlardı. (Tong & Fernandes Botts, 2021: 166-

168). 



42 
 

 

Köle olarak dünyaya gelip daha sonra kendi çabalarıyla özgürlüğe kavuşmuş 

olan Sojourner Truth’un bu dönemlerde sorduğu “Ben kadın değil miyim?” sorusu, 

deneyimler açısından oldukça önemlidir. Nitekim feminizmin çoklu baskı 

tecrübeleriyle beraber ortak dayanışma fikrine nasıl adapte olacağına dair asıl 

meselelere odaklanması açısından ufuk açıcı olmuştur. Truth, beyaz kadınların 

eşitliğe görece daha az inanmaları ve siyah kadınların özel sorunlarına karşı ilgisiz 

olmaları nedeniyle bu iki feminizm arasında bir mesafe bulunduğunu söyler. Bu 

kayıtsızlığın beyaz erkeklerin gücüne güç kattığını hatta beyaz kadınların da 

erkeklerle kurdukları bu ilişkilenme yoluyla toplumda bir yer edindiklerini söyler 

(Tong & Fernandes Botts, 2021: 171-172). 

Audre Lorde çelişkilerin yaşam kaynağı oluşuna vurgu yapıyordu. Hayatta 

tutanın ve insana asıl kimliğini kazandıranın kendinde kabul ettiği bu çelişkiler 

olduğunu söylemiştir: 

“Her zaman sizden bir parçanızın -siyah, kadın, anne, dyke, 

öğretmen vb.- altını çizmenizi isteyen birileri vardır çünkü 

odaklanılması gereken parça odur. Geri kalan her şeyi reddetmek 

isterler. Ama bunu yaptığınızda kaybedersiniz çünkü o zaman özünüze 

dair o belirgin nitelik tarafından ele geçirilmiş veya elde edilmiş 

olursunuz. (…) Ancak çelişkilerinizle uyum içinde yaşamayı öğrenerek 

her şeyinizle suyun üzerinde kalabilirsiniz (Akt. Tong & Fernandes 

Botts, 2021: 176). 

Bell Hooks, feminizmin erkek karşıtlığı olmadığını vurgulamaya özen 

göstermiştir. Feminizm, erkeklerin de kadınların da çocukluktan itibaren 

içselleştirdikleri cinsiyetçilikten kurtulmaya dairdir. Kimberle Crenshaw ise 

kesişimsellik kavramı üzerine düşünmüş, diyalektik bütünlüğü doğrudan dikkate 

almıştır (Tong & Fernandes Botts, 2021: 177-178).     

Ataerki kavramının yetersizliğiyle beraber toplumsal cinsiyetin ön plana 

alınması, 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren hegemonik erkeklik kavramının da 

ortaya çıkıp tartışılmasında büyük katkıya sahiptir. Diğer taraftan da eril tahakküm 

pratiklerinin erkekleri tabi kılma deneyimlerine yönlendirirken aynı zamanda 



43 
 

 

üzerlerinde büyük baskılar kurduğu yani farklı erkeklikleri inşa ettiği anlaşılmıştır 

(Messerschmidt, 2019: 53). 

Erkekliğin açılımı yapılırken feminizmin imkanlarından faydalanılması, 

çelişkilerin diyalektiği ve birçok pratiğin kesişiminin göz önünde bulundurulmasıyla 

mümkün olur. Diğer taraftan özellikle hegemonik erkekliğin eleştirisininin bir yolu 

olarak doğaya hükmetme deneyimlerinin ilişkisini tartışan ekofeminizm, büyük 

ölçüde çalışmanın ana izleği olacaktır. 

1.4.1. Ekofeminizm 

Doğaya hükmetme arzusuyla cinsiyetler arası tahakküm ilişkilerinin arasında 

organik bir bağ olduğu düşüncesi, ekolojistlerle feminist ideolojinin birlikteliği için 

bir ortaklık yaratmıştır. Batı kültürünün egemen sesleri, doğaya olan bağımlılığı 

özellikle reddederek doğadan sürdürülebilir şekillerde faydalanmak yerine onu 

tüketerek kullanmayı tercih etmişlerdir. 

Özellikle dilde yaratılan ifadelerin kadınlarla hayvanlar arasında aşağılamaya 

dönük bir benzerlik ilişkisi kurduğu fikrinden hareket edilir. Bu bağlantıyı ifade eden 

Warren; kadınların piliç, yılan, kedicik, kuş beyinli gibi yakıştırmalara maruz 

kaldıklarını ve bu şekilde doğalaştırıldıklarını savunmuştur. Dolayısıyla kadınlar da 

doğa da erkeğin tahakkümü altında sömürülerek benzer deneyimleri yaşarlar (Tong 

& Fernandes Botts, 2021: 306). Bu kontrolcülük, haz ve yıkıma uğratma arzusuyla 

birleşerek sürekli kendini yenileyen bir yağmalama ve tecavüz kültürünü büyütür. 

Doğa ve kadınlar, erilin bilinçli müdahalesiyle süreğen bir biçimde bozguna uğrarlar. 

Erilin beslediği nefret duygusu kadınlara ve doğaya neredeyse eşit biçimde sirayet 

ederek yine aynı biçimde yaralanmalarına yol açar. 

Ekofeminizme dair ilk düşünüşlerden itibaren kadınlar ve doğanın, erkeklerin 

ortak haz nesnesi olduğu kabul edilmiştir. Özellikle vejetaryen ekofeminizmi, teorik 

şekillenmesinde bu bağlantıyı kullanmıştır. Güçlü erkeklik savlarından biri, kadınlar 

üzerinden tahakküm yoluyla cinsel hazzın sağlanması olurken bir diğeri de et 

yemenin gücün ele geçirilmesiyle bağdaştırılması ve hükmetme yetisiyle birleşen 

etin başka bir haz nesnesi olmasıdır. Haz nesnesi, her şekilde tüketilebilir olandır. 

Dolayısıyla Batı kültüründe kadınların uğradığı ataerkil şiddetin, et yeme ve 



44 
 

 

parçalama deneyimleri için de işlevsel olduğu söylenebilir. Kadın bedenlerinin cinsel 

olarak sömürüldüğü yerler, mezbaha olarak adlandırılıp pornografi kültürünün fetiş 

aletleri tasmalar, zincirler ve sopalar olarak hayvanların kontrolünü çağrıştırırken 

diğer yandan da hayvanların kesilmesinin altında ciddi erotik imgeler yatar (Adams 

C. , 2013: 103). Et yemek, hem ataerkil hem sınıfsal hem de türcüdür. Eril gücün bir 

göstergesi biçimine dönüşmüştür. Bu bağlantılar, ekofeministler için önemli bir 

aydınlanma noktasıdır ve erkek egemenliğini büyük ölçüde pekiştiren olgular, 

kadınların konumlarından olduğu kadar doğadaki hayvanların durumlarından da 

anlaşılır. 

Doğa ekofeminizmi, kadınların doğaya yakın oluşuyla ilgili bir yadırgama 

içermez. Yalnızca doğaya dair oluşun eril bakışla küçümsendiğini ifade eder. Kadınsı 

erdemleri sürdürülebilirlik açısından daha etkin bulur. Çünkü erilin yıkıcılığı 

karşısına dişiliğin nezaketini yerleştirir Eril mutlağın yerine dişil olasılıklar 

söylemine kıymet vererek çeşitli ihtimallerin imkanına vurgu yapar. Nitekim 

erkekler dünyası, olasılıkları alt eden bir netliğe vurgu yapar. Ruhani ekofeministler 

de benzer bir ikilik üzerinden ilerlemişler, her şeye kadir tanrı yerine yanılıp 

değişebilen tanrıçayı bir metafor olarak resmetmişlerdir (Tong & Fernandes Botts, 

2021: 315-319). 

Dönüştürücü ekofeminizm, kadın-doğa arasında kurulan bağlantının 

değişmesi gerekliliğini vurgulamıştır. Onlara göre bu bağlar, kültür ve ideolojinin 

etkisiyle kurulmuştur. Bakım, özen, sevgi ve dayanışmanın önemine vurgu yaparlar. 

Küresel ekofeministler ise, Avrupalı beyaz ataerkil kültürün, uzağındaki 

azgelişmiş ülkelerin egzotik yaşamını tatmak için buralara seyahatler planladıklarını 

ve güneydeki bu ülkelerin el değmemişlikleriyle birer cazibe merkezi haline 

getirildiklerini ifade etmişlerdir. Kısa seyahat deneyimleri de sömürü kültürüne 

hizmet eder. Avrupalı beyaz erkek, toprağı işleyerek bağ kurmak yerine henüz 

yeterince keşfedilmemiş mekanların çekiciliğine kapılmak ister. Bu ilişki aynı 

zamanda kadınlarla kurulan ilişkinin de benzeridir: Keşfetmeye, oynamaya ve 

yağmalamaya dönük bir deneyim. Egzotik doğa ve kadın bedeni eril bakışın haz 

nesnesi konumundadır (Tong & Fernandes Botts, 2021: 329). 



45 
 

 

Ekofeminizm, kendi içerisinde farklılıklar içerse de özünde bütün teorileri 

insanların doğaya bağlı oldukları düşüncesi üzerinden çıkmıştır. Bununla beraber, 

insanlar doğaya asla yeterli nezaketi göstermezler. Eril yok edicilikten nasibini alan 

doğa, yalnızca bugün için çeşitli çıkarlara hizmet eden nesne konumundadır. Ataerkil 

kültürün yayılması ve kadınların nesneleşmesiyle doğanın sonsuz bir hırsla 

yağmalanması arasında büyük bağlantılar vardır.  

Bu çalışmada incelenecek romanların temel izleği ekofeminist bakış açısıdır. 

Kadınlık ve erkeklik deneyimleri anlatılırken doğanın bütün unsurlarıyla romanların 

içine alındığı ve bu deneyimleri anlamlandırarak biricikleştirdiği görülmüştür. 

Dolayısıyla çalışma içinde analizler yapılırken yazar bakışının önemi üzerine belli 

noktalarda ekofeminist bir perspektif kullanılmıştır.   

1.5. Güçlü ‘Erk’ekler, Ötekiler ve İmkanlar 

Toplumsal cinsiyet sistemindeki eşitsizlikler, birbirinden farklı iki çıkar 

grubu ortaya çıkarmıştır. Doğal olarak olası bir dönüşüm halinde kâr ya da zarar 

etme durumları değişecek iki gruptur. Erkeklerin çoğu kadınlara fiziksel ve cinsel 

şiddet uygulamayı tercih etmez fakat bu eylemde bulunanlar her koşulda bu hakkı 

kendilerinde görürler (Connell, 2019: 158-160). Nitekim Diana Scully tutuklu 

tecavüzcülerle yaptığı görüşmeleri ve analizlerini toparladığı Cinsel Şiddeti Anlamak 

kitabında bu tezi birçok bakımdan kanıtlamıştır. İlk olarak cinsel şiddet genelden 

bağımsız münferit bir davranış olarak görülür. Dolayısıyla toplumsal bir öğreti 

olabileceği ihtimali baştan dışarıda bırakılır. Tecavüzü inkâr eden erkeklerin 

tavırlarını altı davranış kalıbı üzerinde toplamıştır: kadınlar erkekleri baştan çıkarır, 

kadınlar erkekleri reddetseler bile aslında onay verirler, kadınlar en sonunda “zevk 

alırlar”, iyi kızlar zaten tecavüze uğramaz, tecavüz önemli bir suç değildir ve sert 

erkek imajını yakalama isteğidir. İnkarcılar tecavüzün kadınların da katıldıkları bir 

eylem olduğu gibi gerekçeler sunarlar. Bazı erkekler ise bir tatmin yolu olarak bu 

eylemi gerçekleştirirler fakat tecavüzü kabul etseler de tecavüzcü olduklarını kabul 

etmezler (Scully, 2016: 59-117-180). 

Erkeklerin kadınları madunlaştırması gerçeğinin yanı sıra erkekler arası 

ilişkilenmelerde de şiddetin önemli bir yer işgal ettiği söylenebilir. Bilindiği gibi asıl 



46 
 

 

büyük şiddet olayları erkek grupları arasında yaşanır. Toplumsal cinsiyet ilişkileri 

bağlamında oluşturulan fakat bütün toplumun ortak hassasiyetiymiş gibi sunulan 

belli başlı kavram veya pratikler bu şiddetin meşrulaştırılmasının bir yoludur. Sokak 

şiddeti de aynı şekilde marjinal erkeklerin kendilerini diğerleri karşısında 

savunmasıdır. Bu bağlamda değişen erkekliklerin birbirlerine karşı giriştikleri ikidar 

mücadeleleriyle beraber kadınları da çeşitli şekillerde mağdur ederek ve toplumsal 

hiyerarşinin en alt tabakasında konumlayarak sürecin dışına itmeleri aynı kanıtlama 

isteğinin bir parçasıdır (Connell, 2019: 160-161). 

Connell’ın erkeklik pratikleri üzerine yaptığı çalışmalardan birinde genel 

anlamda toplumun alt tabakalarından gelen erkeklerin yer aldığı bir araştırmada 

zorunlu heteroseksüellik kavramının izleri bulunmuştur. Erkekler eşcinsel olmaktan 

korktukları gibi erkekliklerini kanıtlama aracı olarak da zaman zaman geylere şiddet 

uyguladıklarını böbürlenerek anlatırlar (Connell, 2019: 192-197). 

Avrupa’da rönesans döneminde aile kurup evlenmenin çeşitli göstergelerle 

tekrar teşvik edildiği süreçler heteroseksüellik vurgusunu arttırmıştır. Öte yandan 

deniz ticaretiyle kurulan imparatorluklar kendi özleri itibariyle ataerkildir. Sömürü 

ve emperyalizm aracılığıyla farklı kültürlere de yayılmıştır. Avrupa’da yaşanan iç 

savaşların sonunda belirli dengelerin değişmesi ve devamında kurulan otoriter 

devletlerin ataerkiye katkıları büyük olmuştur. Devletlerin modern orduları savaş ve 

askeri cesaretin erkekliğin başlıca görüngülerinden olduğu savını güçlendirmiştir. 

Önceleri daha yumuşak bir geçişle ifade edilen eşcinsellik on sekizinci yüzyılda 

sapkınlık olarak tanımlanmış ve on dokuzuncu yüzyılda ise suç kapsamına alınarak 

ayrıştırılmıştır. Böylelikle heteroseksüel erkekliğin şiddet ve savaşçılıkla bezeli 

çerçevesini daha da güçlendirmiştir. Kadınları kamusal alanın dışına iten ataerki, 

erkekleri de boş kalan bu alanlarda görevlendirmiştir. Bu noktada işçi sınıfı 

erkekliğinin doğuşuna zemin hazırlamıştır. Gelişen kapitalizmle kendine önemli 

alanlar açan köle işgücü pratiği, yıllar içinde yoğun bir ırkçılığı ve devamında eril 

şiddeti kışkırtmıştır. Kendi dinamikleri içine yerleştirdiği toplumsal cinsiyet pratiğini 

dünyanın en uzak bölgelerine götüren Avrupa ve Amerika, hegemonik bir erkeklik 

sistemine sahiptir (Connell, 2019: 319-340). 



47 
 

 

Söz konusu bu tarihsellik, kendini farklı biçimlerde pekiştirmiş bir siyasallığı 

da barındırır. Bu, kadınların tamamıyla karar alma süreçlerinin dışına itildiği erkeklik 

siyasasıdır. 1960’lı yıllarla birlikte erkekliğe ilişkin eleştiriler erkeklerin de dahil 

olduğu çözüm süreçlerinin yolunu açmıştır. Fakat bu girişimler, erkekliğin 

sağaltılması fikriyle yola çıkıp sonrasında kaybedilen erilliğin geri kazanılması yollu 

bir pratiğe dönüşmüştür. Terapinin bu yönü ise tam anlamıyla bir suç ortağı erkeklik 

yaratmıştır ve değişime dönük hareketleri sekteye uğratıp hegemonyanın yanında yer 

alarak menfaat elde etmiştir (Connell, 2019: 357). 

Erkekliklerden bahsederken teorinin özünü anlamakta da fayda vardır. 

Hegemonik erkekliğin yaratıldığı ataerkil sistem, var olan mücadeleler sonucunda 

yenilmemiş, yalnızca meşruluk zeminini yitirmiştir. Fakat bu tartışmalar sürerken 

erkekliğin akışkan bir zemini olduğu gerçeği hem defalarca dile getirilmiş hem de 

pratik süreçlerle ispatlanmıştır. Erkeklik yıkılıp yeniden kurulabilir bir olgudur. 

Erkeklerin aktif olarak sürece dahil olması ortak çıkarların hedefi değildir çünkü 

zaten erkekler toplumdaki konumları gereği ayrıcalıklıdır. İşte bu noktada yıkıcı bir 

pratiğe ihtiyaç vardır (Connell, 2019: 398). Yine de Connell söz konusu teorileri 

üzerinden eleştirilmiştir. Susan Faludi ve Mairtin Mac an Ghaill bir “erkeklik 

krizi”nden bahsederek dönemin oldukça dalgalı gittiğini söylemişler ve sabit bir 

hegemonik erkeklik yapısından bahsedilmesinin gerçeği ne kadar yansıttığı sorusunu 

sormuşlardır. Erkeklerin hayatının babaları gibi ilerlemediği, yaşamsal koşullarının 

ya da iş tanımlarınıın tamamıyla farklılaştığı görüşünden hareket etmişlerdir. 

Connell, 2002’de On Hegemonic Masculinity and Violence’da bu görüşün hakkını 

vermiş fakat erkekliğin tekrar tekrar üretilmesinin yani kendi içinde bir çeşit yeniden 

kurulmanın bu değişime sebep olduğunu ifade etmiştir (Akt. Sancar, 2009: 41).  

O halde erkeklikler üzerine genel izlenimleri konuşurken farklılaşma süreçleri 

üzerine de kafa yormak temel gerekliliklerden biri olarak araştırıcıların karşısına 

çıkar. Irk, sınıf, ekonomik koşullar ve coğrafya gibi değişkenler; erkekliğin 

kurgulandığı kaygan zeminlerdir. Türkiye’nin özgül koşulları gereği de erkekliğin 

gelişimi ile hegemonya ve madunlaşma arasındaki ilişkiler üzerine de bir parantez 

açmak gerekir. 



48 
 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MODERN TÜRK EDEBİYATINDA ERKEKLİK 

TEMSİLLERİNE BAKMAK 

2.1. Erkekliğin Politik Arka Planı 

Erken dönem Osmanlı modernleşmesinin öncüsü, Tanzimat’la beraber erkek 

aydınlar olmuştur. Kadın seslerin edebiyata girmesi, uzun ve meşakkatli bir sürecin 

ürünüdür. Modernleşme, cinsiyetler arası eşitlik taleplerinin dile getirilmesiyle hem 

toplumsal ve sosyolojik anlamda asıl amaçlara doğru atılan adımları belirlemiş hem 

de siyasi hak talebinin şekillenmesine katkı sağlamıştır. Fakat diğer taraftan belirli 

erkeklik anlatı ve kurguları, politik ve edebi alanlarda varlığını sürdürürken toplum 

yaşamını şekillendirme arzusundan kurtulamamıştır. Erkekliğin korunması gereken 

kutsal varlığı, Tanzimat’tan Milli edebiyat dönemine oradan da Cumhuriyet’e uzanan 

bir asırlık süreçte kendini daima hatırlatmış ve sözünü ettiği sorunu güncel kılmıştır. 

Öyle ki medeniyetin hızına ayak uyduramamış erkeğin bitimsiz yalnızlığı teması, 

Oğuz Atay’da “yalnızlık dini” ifadesine dönüşmüştür (Bora, 2017: 29), (Atay, 2023: 

24). 

Tanzimat’la başlayan züppe erkekler, dandini beyler, femme fatale kadınlar 

furyası; milliyetçiliğin bir ideoloji ve edebi akım olarak kabul görmesinden sonra da 

eleştiri için elverişli bir alan olarak kullanılmıştır. Bir biçimde modernleşmenin yeni 

halleri erkekliği sakatlayacak nitelikler barındırmakla yaftalanmış, fiziksel zayıflık 

milli çöküşün simgesine dönüşmüş, savaşçı erkeklik kişisel zevke dalarak 

kadınsılaşmıştır. Dolayısıyla burada da erkeklik, milliyetçi-militarist söylemle aynı 

satırdan ilerlemiştir (Bora, 2017: 40). 

Kötü olanın kadınsılaştırılması ve ona benzeyenin de doğal olarak bundan 

nasiplenmesi önemli bir döngüdür. Nitekim Cumhuriyet dönemine gelindiğinde 

Avrupa hala baştan çıkarıcı bir kadındır. Cemil Meriç’in yazılarında bu 

cinsiyetlendirme sıkça görülür. Batı, erkeği ayartıp yasak meyveyi yediren bir 

Havva’dır. Bu sebeple içinde yaşanılan ülke haysiyetini yitirmiştir (Gürbilek, 2018: 



49 
 

 

89). Haysiyet yitimi, eril hegemonyanın yitimi düşüncesiyle paralel gelişmiştir. Bu 

temelde bir komplekstir fakat erkek uygarlığın kompleksidir. Edilgen olmak, 

yeniliğin öznesi olamamak fakat ona ihtiyaç duymak gibi çelişkiler, eril bir utancı 

beraberinde getirmiştir. Tanıl Bora, Orhan Pamuk’tan şunları aktarmıştır: 

“Batılılaşmacı önce Avrupalı olmadığı için utanır. Sonra 

Avrupalı olabilmek için yaptıklarından utanır. Avrupalı olabilmek için 

yaptıklarının yarım kalmasından utanır. Avrupalı olacağım diye kendi 

kimliğini kaybetmekten utanır. Kendi kimliğine sahip olmaktan ve 

olmamaktan utanır. (…) (Akt. Bora, 2017: 95). 

Erkekliğin utancı, kendi varlığını muhafaza edememekten ya da bu korkudan 

kaynaklanır. Bu utancın uzandığı nokta da kadın gibi olmaktır. Dolayısıyla kadın, 

kendi varoluşuyla cinsiyetçiliğin hedefi haline gelmiştir. Cumhuriyet, Batıcı 

politikasıyla kadına belirli haklar verirken kadınların belirli önceliklerle 

sınırlandırılması dönemin düşünce dünyasında önemli ölçüde kabul görmüştür. 

Kadınlar eş ve anne vasıflarıyla ağırbaşlılığın bir timsali olurken aksi durumda 

Tanzimat’tan süregelen şeytanlaştırmayla da karşı karşıya kalmışlardır. Berktay’a 

göre ister Batıcı ister Doğucu olsun kadınlar meselesinde erkeklerin görüşleri 

neredeyse aynıdır. Hatta toplum değişse de değişmeyen yegane şey ataerkilliktir 

(Berktay, 2010: 152-157). Eş ve anne olma takıntısı Peyami Safa’da öyle bir noktaya 

gelir ki Bir Tereddüdün Romanı”nda Vildan için “Kadının ebediyeti zekasında değil, 

rahmindedir.” der. Kadınlar, çekicilikleriyle erkeklerin duruşlarını bozarken yetersiz 

akıllarıyla da potansiyel bir vatan haini olurlar (Berktay, 2010: 160-161). 

Kadınların erkeklerin tamamlayıcısı olarak konumlandırılmaları, milli-

militarist erkekliğin toplumda iyice parlamasına da yol açmıştır. Anne ve eş olarak 

tanımlanan görevler, erkeklerin önce ailenin sonra da ulusun babaları olma 

yetkinliklerine paraleldir. Ulusa hizmet için yapılan askerlik gibi babalık da aynı 

ulusun bir başka hizmet alanıdır. Erkekler, tartışmasız şekilde askerlik ve babalık 

gibi temel iki kutsal göreve sahiptir. Selda Şerifsoy, İsmail Hakkı Baltacıoğlu’ndan 

şunları aktarır: 



50 
 

 

“Mehmetçik doğar, büyür, erginleşir, hemen evlenir ve durmaz 

çocuk yapar. Dünyaya gelen çocukların 10-12 tanesi ebesizlik, 

hekimsizlik, hastalık ve sıtmadan ölür. Yine de 2-3 çocuk sahibi olur. 

Mehmetçik onları besler, sağlar, her biri birer Mehmetçik yahut 

Ayşecik, Fatmacık oluncaya kadar. Mehmetçik her şeyden önce 

kocadır, babadır” (Akt. Şerifsoy, 2013: 184). 

Bu aktarımda esasen hem erkekler hem de kadınlar için bir seçim hakkı 

yoktur. Kadınlar birer doğum makinesi olurken erkekler de bu devamlılığı 

sağlayacak ilk kontrol mekanizmalarıdır. Evliliğin ulusu devam ettirici niteliğine 

yapılan vurgular, artarak devam etmiştir. Öyle ki belirli seçkin zümrelerin üremesini 

salık veren, kuvvetli ve güzel bir ırkın teminini sağlamak adına kısırlaştırılması 

gereken grupları sayan Dr. Besin Ömer Akalın’ın yorumları bu tip aşırılıklardan 

yalnızca bir tanesidir. Irkının üstünlüğünü korumak, güçlü ulusal erkekliğin inşasında 

çok önemli bir izlek olmuştur. Nitekim buradaki esas anlam, karışarak özünü 

yitirmekten duyulan yoğun korkuyu ifade eder (Bora, 2017: 227-233). Hüseyin Nihal 

Atsız da milliyetçi ülkülerin yalnızca yozlaşmamış bir erkeklik idealiyle mümkün 

olabileceğini ifade etmiştir. Kızlarla erkeklerin birlikte eğitim görmelerinde bile 

erkekliği bozucu bir etki görmüştür. Tanıl Bora, Atsız’ın fikriyatıyla ilgili şöyle 

yazmıştır: 

“Cinsiyet kimliklerinin ‘karışması’, geçirgenleşmesi, onun 

kabusudur; ileriki yıllarda, ‘sokakları dolduran karı kılıklı 

erkekler’den yakınacak, böyle bir insan malzemesiyle milli ülkülerin 

kovalanamayacağını ihtar edecektir. Bu kadın ve kadınsılık korkusu, 

sınırlarını çizememiş, ‘ayrışamamış’ benliğin kendini bir zırhla 

korumaya alma ihtiyacına, ‘yumuşak’ veya sınırlarını belirsiz 

gördüğü her şeyi tehdit olarak algılamasına, dolayısıyla kendini 

güvende hissetmek için her şeyi kesin sınırlar içine kapatma itkisine 

işaret eder (Bora, 2017: 282). 

Cumhuriyet’in hemen hemen ilk 30 yılında eski Türk topluluklarındaki 

milliyetçilik ideolojisiyle harmanlanmış eril sesin 1950’lerden itibaren bir nostaljiye 



51 
 

 

dönüşerek tekrar İslami unsurları yüceltmeye başladığı görülür. Bora’ya göre ilk 

dönem Türkçülüğün seküler bir edası vardır ancak muhafazakâr seslerle beraber 

milliyetçilik ve İslami muhafazakarlık birbirine eklemlenerek milliyetçiliğin yeni 

çağını başlatmış olurlar. Gazeteci, siyasetçi ve şair kimliğiyle tanınan Osman Yüksel 

-yayımladığı derginin ismi sebebiyle Osman Yüksel Serdengeçti- bu açıdan ikonik 

bir kimliktir. Türklük kimliğiyle Anadolu muhafazakarlığını birleştirmiş ve bir dobra 

adam imajı yaratmak istemiştir. Uzun cümleler kurmaz, basitçe yazar, şık giyinmez 

yani halktan biridir. Bu Serdengeçti’nin seçkinler zümresini reddidir. Onda da benzer 

biçimde ve daha kuvvetlenerek devam eden erkeklik savunusu ve mizojini hakimdir. 

Negatif her türlü profilin bir noktada kadınsı bir figüre dönüşmesi, Osman Yüksel’de 

de görülür. Solcu erkeklere “sosyal oğlanlar” yakıştırması yapmış, CMKP adına 

yaptığı bir radyo konuşmasında “ürkek değil erkek partiye” oy verme çağrısında 

bulunmuştur. Erkeklik; düşmanlık ve nefret söylemleri üzerinden körüklenir. 

Geleneğin dışında kalan kadınlar, bu azmi sekteye uğratacak kötücüllüğün 

temelidirler. Çocuk sahibi olmak, müthiş bir erkeklik kaynağıdır. Keza çocuğunun 

erken ölümüyle ilgili “İki İsmet’ten çektim, biri hürriyetimi aldı biri zürriyetimi” 

deyişini yine Tanıl Bora aktarır. Bu cinsiyetçilik, kadınların açık giyinmesini kendisi 

ve öbür erkekler için doğal tahrik unsuru saymasında ve açıkça dile getirmekte 

sakınca görmeyişinde de belirgindir. (Bora, 2017: 287-289). 

Toplumsal cinsiyetin edebiyat, siyaset gibi her alanda kök saldığı gerçeği ve 

topluca yarattığı bu eril histeri hali, her defasında sınırlarını bir öncekine göre daha 

da zorlayarak konuşmuştur. Kadınlara duyulan arzu ve nefretle erkeklik-milliyetçilik 

söyleminin komünizme karşı duyduğu korku ve tiksinti hali birleşmiş ve birçok 

metinde kadınlar ve solcular birbirine dönüşen imgeler haline gelmişlerdir. 

Komünistler birer fahişe, Marksizm ise bir umumhanedir. Komünizm Tehlikesi 

başlıklı metinde: “Türk babaları: Karılarınızın binbir kişinin malı olmasını, aile 

reisliğinizin elinizden alınmasını ister misiniz?” diye yazılmıştır (Bora, 2017: 292-

293). Bütün bu örnekler, niteliği fark etmeksizin kötü ya da tehlikeli görülen her 

şeyin kadın bedeni dolayımında algılandığını, teorileştirildiğini ve ifade edildiğini 

anlatması bakımından önemlidir. 



52 
 

 

Bütün bu yoğunlaştırılmış şiddet pratiklerine karşın düşünce dünyasının 

görece pasif alanında arada kalmışlığın yılgınlığını ifade eden anlatılar doğmuştur. 

Edebiyatı da etkisi altına almış bu kaybeden erkeklik anlatısı, anlaşılmamanın gizil 

öfkesiyle de birleşmiştir. Nurdan Gürbilek de Mağdurun Dili’nde Oğuz Atay, Cemil 

Meriç ve Yusuf Atılgan gibi romancı ve fikir insanlarının yazın deneyimlerinden söz 

etmiştir. Cemil Meriç Jurnal’de Lamia Hanım’a yazdığı mektuplardan birinde de bu 

yarım kalmışlığı açıkça ifade etmiştir: 

“Ben ezeli bir mağdurum, coğrafi kader, siyasi kader, 

biyolojik kader. Başka bir ülkede doğmalıydım, başka bir ülkede veya 

başka bir çağda, en iyisi hiç doğmamalıydım. Anlaşılmadım, 

anlaşılmadım, anlaşılmadım. Hayatım bir bozgunlar silsilesi. Hiçbir 

kavgam zaferle taçlanmadı. Ben ezeli bir mağlubum. Ama tarihi 

yaratan bu mağluplar, bu ükeyi onlar ebedileştirir” (Meriç, 2015: 89). 

Meriç’in söylemi, kahredilen bir anlaşılmazlık ve yenilmişlik olduğu halde 

bir yandan da bu çağ için kendine önemli nitelikler atfetme işlev”ne bürünmüştür. 

Mağluplar, ülke için bir mihenk taşı olurlar. Nitekim Cemil Meriç, özellikle sağ 

cenahın düşünsel anlamda sahiplendiği ve gerçekten de şahsına büyük değer 

atfedilen yazarlardan biri olmuştur. 

Erkeklik, çeşitli ideolojilerle harmanlansa da kaynağı ve ait olduğu düşünce 

sistemi her vakitte aynı olmuştur. Zaten özü gereği çok belirli ve değişmeyen kalıp 

yargıların nihayetinde mitlere dönüşmesiyle devamlılığını sağlar. Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e çeşitli şekillerde algılanmış ve gösterilmiş olan erkeklik, politik arka 

planında kendini güncellerken edebiyat alanına da türlü biçimlerde yansımıştır.         

2.2. Tanzimat’tan Erken Cumhuriyet’e Eril Dilin Edebi 

Pratikleri 

Erken cumhuriyet döneminin ve günümüzün kadın hakları ve sınırlılıklarıyla 

ilgili takılı kaldığı tartışma; kadın haklarının da toplumsal meselelere dahil edilip 

önemsendiği, Osmanlı aydınlarının daha net çıkarımlarla sorunlar üzerine kafa 

yorduğu Tanzimat ve İkinci Meşrutiyet dönemine uzanır. Tevfik Fikret, Namık 



53 
 

 

Kemal, Yakup Kadri, Celal Nuri, Rıza Tevfik, Selahattin Asım, Ziya Gökalp ve 

başka birçok yazar; kadınların ezilmişliğine çeşitli açılardan çareler aramışlardır. 

İdeolojik bakış açılarına göre değişiklikler gösteren bu görüşler, kadınların geri 

kalmışlığı ve eğitilmesi gerektiği noktasında uzlaşır. Fakat ezici bir çoğunlukla bu 

talepler, erkeklerin nezaretinde bir kalıba sokulmuş ya da bunun gerekliliği çeşitli 

şekillerde vurgulanmıştır. Kadınlar, yeniden yaratılacak olan ulusun gelişmişliğine 

vurgu yapacak fakat aynı zamanda edep sınırlarını aşmayacak şekillerde modern 

hayata dahil edileceklerdir. Erkeklerin ulusun kurucusu ve rasyonel aklı olarak kabul 

edilmeleri; kadınların bu hakim zihniyetin yanında bedeni, maddeselliği ve uçarılığı 

temsil etmeleri tesadüf değildir. Bu ikicil anlayış, asri medeniyetin bir ifadesi olarak 

münevver kadınları geleneksel ve cahil ev kadınlarına yeğ tutarken onların 

yaradılıştan gelen sorumluluklarını da bilecekleri sınırlı bir özgürleşme alanı 

yaratmıştır. Namık Kemal 1867’de Tasvir-i Efkâr gazetesinde yayımlanan Terbiye-i 

Nisvan Hakkında Bir Layiha adlı makalesinde kadınların yalnızca evde oturup 

tüketerek kocalarını borca sokmaktan daha iyi meziyetlere sahip olduklarını, o halde 

kamusal alanda var olmaları gerektiğini savunur. Eşitlik fikrini bir noktada 

kabullenmenin yanında eğitim görmüş ve yetişmiş kadınların sağlıklı ve iyi nesillerin 

yetişmesinin öncüsü olabileceğini söyler. Aynı şekilde Selahattin Asım da kadınların 

iyi yetişmeleri için cemiyete katılmaları ve eğitim almaları gerektiğini savunmuştur. 

Ancak bu şekilde toplumda “sosyal-münevver anneler” olabileceklerdir. Bu 

dönemde görücü usulü evlilikler de eleştirilmiş, evlilik ve aile hukuku sisteminin 

kökten değişmesi gerekliliği üzerinde durulmuştur. Evlilik, aşk ve sevgiyle 

yapılmalıdır. Abdullah Cevdet’e göre kadınlar erkeklerle sosyal hayatın içinde 

tanışabilmeli, erkeklerden kaçmamalı ve erkekler de beğendikleri kadınlarla 

evlenebilmelidir (Sancar, 2014: 86-89). Görüldüğü üzere aydınlar için muasır 

medeniyetler seviyesine erişmek adına toplumsal bir dönüşüm elzemdir. Bu 

düşünceler, dönemine göre son derece ilerici olsalar bile kadınları birey olarak 

görmenin çok gerisindedirler. Kadınlar; erkeklerin yanına yakışacak münevver eşler 

ve çocukların sorumluluğunu üstlenebilen, eğitimli-ahlaki donanıma sahip anneler 

olarak toplumsal yaşamda yer bulabilirler. Modernleşmeye son derece ılımlı 

yaklaşan ve kadınların da bu sürece katkı vermesinde problem görmeyen aydın-yazar 

çevresi, bir yandan da Batılılaşmanın dozuyla ilgili tereddütler yaşamıştır. Kaleme 



54 
 

 

aldıkları romanlarda da bu ikilemleri görmek mümkündür. Toplumsal cinsiyet 

rollerinin de belirleyici olduğu bu romanlarda kadınlar ve erkeklerin tipik bazı 

özellikleri vardır. Modernliğin yer yer aşırılığı ifade ettiği görülür.  

 Osmanlı modernleşmesinin her türlü değişime gebe olan bu buhranlı 

dönemleri, kalem erbabının da çokça etkilendiği bir toplumsal yeniden yapılanmaya 

işaret eder. Erkeklerin domine ettiği edebiyat alanı, yine onların eliyle 

biçimlendirilmeye çalışılmıştır. Özellikle “hace-i evvel” ünvanlı Ahmet Mithat 

Efendi, hem toplumu hem edebiyatçıları hem de edebiyatçıların bizzat kendisini 

şekillendirmenin yollarını aramıştır. Fikirleriyle birçok yazarın edebi gelişimlerini 

etkilemiştir. Bu denli önemli bir figürün yeni bir tür olan romanda da sıkça tercih 

edilecek belirli tipler yaratması kaçınılmaz olmuştur. Yazarın “Felatun Bey ile 

Rakım Efendi romanından itibaren Tanzimat Dönemi edebiyatına Batılılaşmayı 

yanlış anlamış ve bozulmaya uğramış tipler damgasını vurmuştur. Batı’nın olumsuz 

taraflarını örnek almış erkeklerin “alafranga züppe” olarak adlandırıldığı romanlar 

furyasının başlangıcı olan Felatun Bey ile Rakım Efendi, karşıt iki tip üzerine 

kurulmuştur. Felatun Bey, eril nitelikleri taşımaz, kıyafete ve modaya düşkündür, 

hafif mizaçlıdır. Rakım Efendi ise tıpkı Ahmet Mithat gibi babacan mizaçlı, Batı’yı 

olması gerektiği kadar bilen, Avrupa kültürüne olduğu kadar Doğu’ya da hakim olan, 

üretken, pozitif bir karakterdir (Gürbilek, 2007: 59). 

Züppe tipi, farklı yazarlarca kullanıldıkça belirli değişimler de geçirmiştir. 

Ahmet Mithat’tan Recaizade Mahmut Ekrem’e uzanan süreçte züppenin ibret değil 

ciddi bir mizah unsuruna dönüşmesi önemlidir. Hüseyin Rahmi’nin Şık ve Şıpsevdi 

romanlarının Şöhret ve Meftun’u, yazarın üslubunun da etkisiyle son derece gülünç 

ve hoppa resmedilmişlerdir. Ahmet Mithat’taki ciddi eleştiriler ve müsriflik-

tembellik vurgusunun yerini Hüseyin Rahmi’de erkeklikten uzaklamış kadınsı züppe 

alır. Bu tipler tam anlamıyla deforme olmuş bir erkekliği taşırlar. Gürbilek’e göre 

katı toplumsal cinsiyet vurgusu, aynı zamanda “erkekleşen kadınlar” için de 

geçerlidir. Fakat kadınların durumu bir trajedi olarak ele alınırken erkeklerdeki 

efeminelik, komedi unsuruna dönüşür. Gürbilek, bu bakış açısının erkekliğe 

yabancılaşmanın cemaate yabancılaşmayı da beraberinde getirdiği savından 



55 
 

 

kaynaklandığını düşünür. Böylece bu tür erkeklikler düşünsel anlamda toplumun 

dışına itilmiş ve baştan savılmış olur (Gürbilek, 2007: 62).  

 Gürbilek, bu çıkarımları yaparken Jale Parla’nın babasızlık fikrinden 

hareketle endişe ve yetimlik ifadesine başvurmuştur ve iki yönüyle baba 

metaforunun önemine dikkat çekmiştir: Düşünsel süreçlerde yol göstericinin yokluğu 

ve bununla bağlantılı bir cinsel kimlik çözümlenmesi. Gerçek ya da metaforik olarak 

baba figürünün eksikliği, oğulun hem zihin dünyasında bir gedik açar hem de 

cinsellikle bağdaşık bir eril iktidar yitimine yol açar. Çünkü oğula toplumsal 

cinsiyetle alakalı görgüleri öğretecek kimse yoktur (Gürbilek, 2007: 58). Bu 

yoksunlukla erkek yazar, başka bir cinsiyete dönüşme korkusu yaşar. Eril kudrete 

paralel bir eril anlatıcı sesten mahrum kalarak bir kadınsılaşma endişesini taşır 

(Gürbilek, 2007: 56). Fakat bir diğer mesele de baba yokluğunda annenin 

telkinleriyle yetişen erkektir. 

Parla, Avrupa’ya açılan kapılarla son derece savunmasız kalan Osmanlı İslam 

ahlakını koruyabilmek adına Namık Kemal, Ahmet Mithat, Hüseyin Rahmi gibi 

“savunucu babalar”ın ortaya çıkışı hakkında şunları yazar: 

“Yenileşme hareketinin temelini Doğu’nun ahlaki ve kültürel 

boyutlarıyla Doğu’nun dünya görüşü oluşturmalıdır; bu dünya 

görüşünün bekçisi toplum düzeyinde padişah, aile düzeyinde baba, 

edebiyat düzeyinde yazardır. (…) Baba-oğul ilişkisi Tanzimat 

döneminde bir çatışma değil devamlılık ilişkisidir. Bu muhafazakâr 

ilişkinin oğulları ilk romancılarımızdır ve hepsi de kaybedilmiş bir 

baba arayışı içinde kendileri vesayet üstlenmek zorunda kalmış 

otoriter çocuklardır. Hepsinin de bağlı olduğu otorite mutlak bir 

İslam kültürü ve epistemolojisidir (Parla, 2009: 19-20). 

Jale Parla’nın ve Nurdan Gürbilek’in paylaştığı ortak görüş; babalar ve 

onların mirasçısı kalem erbabı oğullarının edebiyattaki otoritelerini sabit fikirler ve 

onu destekleyen bir dil kullanımıyla korudukları yönündedir. İmparatorluğa ve İslam 

kültürüne yaraşır şekilde çocuk yetiştiremeyen pasif babalar, son derece negatif bakış 

açılarıyla yansıtılırken baba figürünün tamamen ortadan kalktığı durumlar için de 



56 
 

 

farklı endişeler peyda olmuştur. Babasız oğullar yetiştiren anneler, çoğunlukla 

yetersiz kalarak oğullarının felaketine yol açmışlardır. Gürbilek, Parla’daki baba-

oğul ilişkisinin ana-oğul ikilemini de ortaya çıkardığını ileri sürmüştür.  Hüseyin 

Rahmi’nin Metres romanında geçen “dandini bey” kavramınını hatırlatarak 

annelerin elinde erilleşemeden çocuksu halleriyle kalmış erkeklere atıfta 

bulunmuştur (Gürbilek, 2007: 141-142). Aynı şekilde Ahmet Mithat’ın Çengi’sinde 

Daniş Bey’in yine annesi tarafından tuhaf metinler okutularak büyütüldüğü ve hiçbir 

zaman tam olarak erkekleşememesine sebep olan bir kuşku ve histeri halinin kurbanı 

olduğunu söylemiştir (Gürbilek, 2007: 43). Peyami Safa’da da benzer tiplerin “karı 

suratlı gençler”, “çıtkırıldım adamlar”, “sünepe beyler”, “muhallebi çocukluğu” 

gibi biçimlere dönüştüğüne de dikkati çekerek züppeliğin açık şekilde bir kadınsılık 

imasına dönüştüğü vurgusunu kuvvetlendirmiştir (Gürbilek, 2007: 64). 

Erkek yazarların erilliği kaybetme korkusu üzerine yarattığı ve kendi 

iradesine sahip olamadığı için felakete sürüklenen erkek karakterlerle birlikte var 

ettikleri kadınlar da belli bir ahlaki ölçüt üzerine kurgulanmışlardır. Özellikle 

dönemin romantik romanlarında yazarın açık müdahalesiyle şekillenen olay örgüsü 

ve karakterler de yazarının fikirlerini direkt olarak okuyucuya aktarır niteliktedir. 

Dolayısıyla yazar, dünya görüşüne uyumlanan kadın kahramanı her yönüyle 

sahiplenilecek bir melek, karşıtı olan tutkulu kadını ise her durumda şeytani bir 

varlık olarak resmetmiştir. Namık Kemal, İntibah romanında saf ve temiz cariye 

Dilaşub’un karşısında Mahpeyker’i konumlandırır. Mahpeyker; tutkularıyla yaşayan, 

bencil ve kötücül bir kadındır. İkisi de Ali Bey’e aşıktır ve romanın sonunda her iki 

kadın da ölür. Namık Kemal, okuru iki kadın arasında bir taraf tutmaya iterken 

toplumdaki Ali Beylere de seslenmiştir. Mahpeyker gibi kadınlar, erkeklerin yalnızca 

mahvına sebep olur. Erkeklerin rasyonel aklı ön planda tutmaları elzemdir. 

Kandiyoti’ye göre Ali Bey’in pasif bir karakterde olması, romandaki belirleyici 

iradenin Mahpeyker olmasına yol açmıştır. Dolayısıyla bir felaket yaşanmıştır 

(Kandiyoti, 2013: 152). Saf iyilik ve saf kötülük hali, romandaki en büyük tarafın 

bizzat yazar olduğunu gösterir. Nitekim Mahpeyker’in Ali Bey’e duyduğu aşkın 

gerçek olmadığını kanıtlayan bir ihanet olmamasına ve Ali Bey’i sevdikten sonra 

kendisini maddi anlamda rahat ettiren Abdullah’ı terk etmesine rağmen Namık 



57 
 

 

Kemal, Mahpeyker’i yine de yalancı ve şeytani bir varlık olarak resmetmiştir. Ali 

Bey ise aşka ve tensel zevklerine söz geçiremediği için bir kadının elinde oyuncak, 

bir “kurban” olmuştur (Parla, 2009: 68). Her ne kadar kadınlarla ilgili ilerici 

düşünceleri olsa da Namık Kemal için de bu yeniliklerin sınırları vardır. Kadınların 

sokaklarda açık saçık dolaşması ve dans etmesini ahlaka aykırı bularak tekraren 

istemediklerini yineleyen de odur (Türkeş, 2017).       

Yakup Kadri de kadınların süslenmelerini ve erkeklerin bulunduğu ortamlara 

girmelerini bir çeşit yozlaşma olarak görmüş ve kadınlarının esas görevi olarak ev 

içini işaret etmiştir (Sancar, 2014: 86-114). Yakup Kadri, en ünlü romanlarından biri 

olan Kiralık Konak’ta Batı özentisi Seniha’nın düşmüşlüğünü, onu zengin erkeklerin 

metresi olmaktan başka seçeneğinin olmadığı bir hayat içinde resmederek anlatır 

(Kandiyoti, 2013: 156). Seniha, aşık olduğu Hakkı Celis tarafından terk edilirken 

vazgeçilmesi gereken dekadan şiirin de temsilcisi olmuştur. Yakup Kadri’nin 

kahramanları, yozlaştırıcı dekadanlıktan yalnızca milliyetçiliğe sığınarak 

kurtulmuşlardır (Parla, 2024b: 84-85). Erken cumhuriyet devrinin romancıları, 

Tanzimat’tan beri süregelen Batı’nın ahlaksızlığı mitinden pek de 

uzaklaşamamışlardır. Benzer temalara Ahmet Mithat, Hüseyin Rahmi gibi yazarlarda 

da rastlanır. Hüseyin Rahmi’de toplumsal cinsiyet rolleri tamamen tersine döner ve 

Batılılaşan kadın erkekleşirken Batılılaşan erkek ise kadınsılaşır. Recaizade Mahmut 

Ekrem’in Araba Sevdası romanında Bihruz gibi ve Ahmet Mithat Efendi’nin Felatun 

Bey ile Rakım Efendi romanındaki Felatun gibi Hüseyin Rahmi’nin karakterlerine 

denk biçimde çizilen alafranga züppe erkek, kendisini rezil ve gülünç duruma 

düşüren bir erkektir. Berna Moran, bu gelişim seyrini açıkladığı yazısında çok 

önemli tespitler yapar. Moran’a göre ilk dönemin züppelerinde görülen gülünçlük ve 

cahillik zamanla kendini tehlikeli, zeki ve hain züppelere bırakmıştır. İkinciler 

özellikle Peyami Safa, Yakup Kadri gibi yazarların romanlarında görülen izleklerdir 

(Moran, 1977: 16-17). 

Tanzimat’ta ve Cumhuriyet döneminde uzun süre görülen izleklerden bir 

tanesi Gürbilek’e göre “kadın okur” olmuştur. Etkileyen fail yazar ve etkilenen pasif 

okuyucu arasındaki bu ayrım, kadını gerçek hayattan ve ait olduğu toplumun 

değerlerinden kopararak hayal dünyasına hapseden bir romantizmin eleştirisidir. 



58 
 

 

Sürekli kitaplarla haşır neşir olan kadın okur, zamanla içinde yaşadığı kültürü bayağı 

bulmaya başlar. Aşk, intikam ya da intihar gibi sakıncalı duygular; kadınlara bu 

romanlar sayesinde aşılanır. Etkilenmeye açık görülen kadınların romanlarda yine 

roman okumaları, Peyami Safa’da daha da ileri giderek “şuursuz”, zayıf kadınların 

makus talihine dömüşmüştür. Bu tekdüzelik ve ısrar, yazarın kendi etkilenme halini 

yani doğal olarak hissettiği zayıflığını kadın karaktere yansıtması sonucu doğmuştur. 

Batılı bir tür olan romanı Batılı yazarlardan feyz alarak üreten erkek yazar, kendi eril 

sesini bulamama korkusuyla adeta bir bilici hissiyatıyla eleştirinin odağına kadınları 

almıştır. Kadınlar bir taraftan etkilenen okur olurken diğer taraftan da kötücül 

yönlerini açığa çıkaran bu eylem, erkeklerin ilahi farkındalıkları sayesinde tersine 

çevrilmeye çalışılmıştır (Gürbilek, 2007: 22-38). Ahmet Mithat’ın Jön Türk 

romanında okuduğu kitaplarla feminist fikirleri benimseyen Ceylan, içinde 

bulunduğu realite nedeniyle bunalıma girerek intihar etmiştir.   

Hak ve özgürlüklere dayalı bir siyasi sistemin ve cumhuriyetin savunucusu 

erkekler, kadınların özgürlükleri söz konusu olduğunda ikircikli ve çelişkilidirler. 

Kadınlara özgürlük bahşetme yetkesine sahip yüceler olmaktan hoşnutken diğer 

taraftan da bilinmeyene doğru atılan adımlardan endişe duyarlar. Eril 

hakimiyetlerinin korunması vesilesiyle kadınlar, terbiye edilmeye çalışılır. Hem 

romanlar hem de düşünce yazılarında yapılan asıl telkin de budur. Ayşe Saraçgil, 

Tanzimat romanı üzerine şöyle bir tespit yapmıştır: 

“Bir köle satın alıp onu istediği biçimde şekillendirerek ‘ideal 

karşıtını’ yaratma fikri, ne bu romana ne de Ahmet Mithat’a mahsus. 

Yeni dönem Osmanlı erkeği, bu çözüme yönelerek karşı cins üzerinde 

mutlak bir kontrol imkanından vazgeçemediğini gösteriyor. Ama bu 

kontrolü, hem seçtiği kadını özgürleştirerek hem de özgürleştirdiği 

esiri eğitip onu modernlik öncesi koşullardan kurtararak uyguluyor. 

Ve bu babaca tavrı sayesinde, kendine uygun biçimde yarattığı eş, 

kendisine tüm varlığıyla bağlı, minnet duyguları ile yüklü ve her türlü 

öznellikten uzak bir kişi oluyor” (Saraçgil, 2005: 115). 



59 
 

 

Saraçgil’in tespitindeki öznellik vurgusunun özellikle üzerinde durmak 

gerekir. Dikkat etmek gerekir ki son derece iyi bir eğitimden geçen ve kendisine 

şefkatle davranılan kadın, özünde parayla satın alınmış bir köledir. Roman kişisi 

erkek, onu öğretmenlerin elinde adeta şekillendirerek kendine ideal bir eş yaratır. 

Canan, Rakım’ın müsaade ettiği kadar özgürleşir. Başkaldırmaz, sevecen ve 

munistir. Bu da temelde cariyelik, görücü usulü evlilik gibi karşı çıkılan kavramların 

yine erkeklerin tekelinde ve onların iyi niyetleriyle kadınların kahramanı oldukları 

bir hülya üzerine kurulup bozulduklarını gösterir. Her daim minnet duyan, 

gerçeklikte köle olmayan ama manevi anlamda erkeğe köle olabilecek tüm benliğiyle 

bağlı bir kadın arzulanır. Bu kadının öznelliği elinden alınmıştır yahut hiç 

oluşmamıştır. Bireysel faydasını düşünmez. Aksi halde fettan bir kadına dönüşür. 

Hakları için mücadele eden erkeklerin gözünde bir anda düşkün ve esas kadınlık 

meziyetlerinden nasibini almamış bir sefile dönüşür. Dolayısıyla bu destek, oldukça 

kırılgan ve değişkendir. Ahmet Mithat’ın kadınları yazarlık noktasında teşvik ettiği 

özellikle Fatma Aliye’ye yoğun destek verdiği bilinir. Bu fikrini Felsefe-i Zenan, 

Diplomalı Kız gibi eserlerinde de desteklemiş ve bir Çağdaş Osmanlı kadın karakteri 

yaratmıştır. Fakat bununla beraber kadınların şair ya da filozof olmalarına bir o kadar 

derinden ve keskinlikle karşı çıktığı mektuplarında görülür. Şiirin son derece 

erkekleşmiş bir hakimiyet alanı olduğunu, kadınların bu alanda varlık gösterebilmek 

için ancak erkeklerden ithal ettikleri imgeleri kullanabileceklerini söyler. Bu 

doğrultuda kadınlar, şiirde kendi dillerini bulamayacaklardır. Fakat Ahmet Mithat 

için daha önemli olan kadınlara duyulan aşkı anlatan şiirleri yine kadınların nasıl 

yazacaklarının bir sorun olacağıdır. Öyle ki Fatma Aliye’ye yazdığı mektuplarda da 

kadınların ancak içinde aşk olmayan şiirler yazabileceklerini, hatta dünyada erkek 

diye bir cinsiyet yokmuşçasına yazmaları gerektiğinden söz eder (Argunşah, 2016: 

102-103). Ahmet Mithat’a göre kadınların erkek imgeleriyle yazmaları ahlaki 

değildir: 

“Sizin bir maşuk-ı hayaliniz var imiş. Vaslını ağyara reva 

görür imiş de sizi hicranda bırakır imiş. Yani rezilin birisi!  (…) Aman 

Ya Rab! Şu sözleri nesren söyleyebilir misiniz? Böyle bir makale-i 

mensure-i (edebiye!!) yazabilir misiniz? Ya size bu cüreti veren nedir? 



60 
 

 

Şiir! Öyle değil mi? Lanet o şiire! Böyle sözler söylemeye neden 

mecbursunuz kızım? İzhar-ı fazilet için mi? Benim fazıl kızımın izhar-ı 

fazl etmesi için şiire ve şiirin bahusus bu türlüsüne ihtiyacı yoktur” 

(Akt. Argunşah, 2016: 103).  

Ahmet Mithat için son derece eril olan bu imgeleri, Fatma Aliye yahut 

herhangi bir kadın yazarın tercih etmemesi gerekir. Saygınlığa sahip olmak için 

herkesin tercih edebileceği taklit yolundan uzak durulmalıdır. Görüldüğü üzere, 

kadın yazınının desteklenmesi, Ahmet Mithat gibi bunun için faal olarak çalışmış biri 

de dahil olmak üzere her zaman bir eril himaye gerektirir. Dolayısıyla da bu 

desteklerin erkek yazarlarda yarattığı kafa karışıklığı, genellikle kadınların esas 

görevlerine ve sınırlılıklarına değinen şekillerde ortaya çıkmıştır. 

Tanzimat’tan cumhuriyetin ilk yıllarına gelindiğinde tam da sınırını aşmış 

kadınların erkek yazarların dilinde nasıl felakete sürüklendiğine tanık olunur. 

Batılılaşma meselesinin daha yoğun hissedildiği bu dönem, aynı zamanda savaştan 

çıkmış bir ülkede eril hassasiyetlerin son derece baskın vaziyette olduğu bir 

dönemdir. Vatanın sahiplenilmesi ve baştan yaratılması gibi konular gündemi meşgul 

ederken Tanzimat’la başlayan modernleşmenin nasıl bir yüz karasına dönüştüğü de 

şiddetli biçimlerde anlatılmaya başlanmıştır. Ataerkinin güvenli alanında 

özgürleşmekle yetinmeyen kadınları son derece şedit bir dille yerden yere vurarak 

onların mahvoluşlarını birçok biçimde betimlemişlerdir. Bu öfkeli ve eril dil, yazara 

adeta bir katarsis yaşatır. Peyami Safa Sözde Kızlar romanında halk tarafından tango 

olarak ifade edildiğini söylediği düşmüş kadınlarla ilgili şunları yazmıştır: 

“Onlarca tango demek, dinini, milletini sevmeyen; 

mahallesine, ailesine isyan eden; ırzını, namusunu satan, her günahı 

işleyen ve böyle, Allah tarafından, bin türlü hastalıklarla, hırıldaya 

hırıldaya gebertilen melun kadın demekti. Onlarca bu memlekette 

muharebe ve açlık ölümüne kadar her felaketin, yangınların, 

koleraların, İspanyol hastalıklarının, kuduzun bir tane sebebi 

tangolardı” (Safa, 2023: 206). 



61 
 

 

Fatih-Harbiye’de yazar bu kez İstanbul’un iki ilçesini sembolleştirerek 

Doğu’nun esas kültür temsili, Batı’nın ise özentili bir hayranlık olduğu 

düşüncesinden hareket etmiştir. Fatih, maneviyatı ve küçük ama huzurlu dünyayı 

sembolize ederken Beyoğlu, gayriahlaki münasebetlerin döndüğü ve Türk-Müslüman 

özün yitirildiği bir mekan olarak kurgulanmıştır. Ana karakter Neriman, iki erkek 

arasında olduğu kadar bu iki kültür arasında da bocalar. Gürbilek’e göre Fatih, 

söylemsel olarak el konulma anlamını temsil eder. Neriman ise kadın olarak bir 

bireysellik taşımaz, ulusun kendi geleceği için yapacağı seçimlerin bir göstereni olur 

(Gürbilek, 2021b: 93). 

Peyami Safa gibi Yakup Kadri de benzer temaları, hegemonyasını ve kadınlar 

üzerindeki kontrolünü tamemen yitiren Batılı erkeği ve iffetini yitirmiş Avrupai 

kadını birbirini yaratan bir kısır döngüde işler. Kiralık Konak’ta kendisi de Avrupa 

hülyalarına dalmış olan ata nesli, çocuklarına lazım olan terbiye ve eğitimi 

veremediği için bu ailenin sonradan yetişen erkekleri namuslarına sahip çıkamayan 

acizler olarak resmedilirler. Kadınlar ise zapt edilemeyen ve Batılı edebi dünyalarda 

yaşayan romantiklerdir. 

“Türk edebiyatında Seniha kişiliği, kendi doğasını görmekte 

serbest kalmış kadın karşısında duyulan atavi korkunun ifadesi bir 

topos oluşturmuştur. (…) Kısacası kadın, tehlikeli potansiyelini 

gözaltında tutan kontrolden kurtulur kurtulmaz derhal, bütün 

toplumsal karışıklıkların sorumlusu olan fitneye dönüşmektedir. Bu 

dönüşümün temel sorumluluğu doğal olarak kendi otoritesini 

kullanmaktan acizleşmiş erkeğin omuzlarındadır” (Saraçgil, 2005: 

199). 

Yakup Kadri’nin romanlarında erkekler, milli bir uyanış yaşadıkları 

zamandan sonra efemine duruşlarından vazgeçerek kadınlara olan zaaflarından da 

vazgeçmişlerdir. Dönemin gazete karikatürlerinde kadınların cinsel bir objeye 

dönüşmüş oldukları ifade edilirken bunun milletin bırakıldığı zor durumla paralel bir 

zemine oturdulduğu görülür. Kadınların manevi değerleri alaşağı eden bu hallerine 

alternatif olarak üretilen cinsel kimliğinden sıyrılmış kadın yoldaş-bacı tiplemesi, 



62 
 

 

özellikle Halide Edip Adıvar’ın romanlarında önemli yer teşkil eder. Kadın 

karakterlerin, cinsiyetsiz bir görünüm kazanıp vatanın kurtarılması ve ulusun 

inşasında önemli görevler edindikleri görülür. Kandiyoti’ye göre bu tip bir dönüşüm, 

cumhuriyet döneminde kadınların sınırlarının nasıl çizileceğinin ipucunu verir 

(Kandiyoti, 2013: 159-160). 

Sylvia Walby, Birinci Dünya ülkelerinde kadınların erkeklerden çok daha 

uzun zaman sonra oy kullanmak gibi vatandaşlık haklarını elde ettiğinden fakat 

genellikle sömürge deneyimleri geçirmiş Üçüncü Dünya’da ise bu hakların erkekler 

ve kadınlar için hemen hemen aynı zamanlarda kazanıldığından bahseder. Burada 

öne çıkardığı bahis, milliyetçiliğin ve ulus inşasının ön planda olduğu toplumlarda 

topyekun bir birliği işaret ederken milliyetçilik ve toplumsal cinsiyet olgusunun 

yakın ilişkide olmasıdır (Walby, 2013: 44). Türkiye Cumhuriyeti tarihinin de benzer 

bir uluslaşma süreci geçirdiği söylenebilir. Savaştan yenik çıkıp işgal edilen bir 

imparatorluk, milliyetçi duygularla savunulmuş ve yeni bir rejimle tanışmıştır. 

Kadınların da içinde bulunduğu bu milliyetçi birlik, hakların da müşterekleşmesini 

sağlamıştır. Bununla beraber bölümün başından beri sıkça değinildiği üzere ulus 

hayalleri ve milliyetçilik, Walby’ye göre de “erkekleştirilmiş hafızadan, 

erkekleştirilmiş aşağılanmadan ve erkekleştirilmiş umutlardan doğmuştur” (Walby, 

2013: 45). 

Bu bütünlük, Tanzimat’tan erken Cumhuriyet devrine uzanan gelişimlerde 

erkek romancılar ve yazarların medeniyete kadınların toplumsal varoluşları 

üzerinden anlamlar yüklemelerinin manidarlığı; diğer taraftan karakterlerin erkeklik 

pratiklerinin vatan sevgisine bağlı olduğu, varoluşsal sorgulamalar ve bireysel 

duyarlıkların eleştirildiği bir izlek üzerinden gider. Batılı modern erkeklikler 

efeminelikle yargılanır, ilerleyen süreçlerde namuslarını -ki bu namusun nesnesi de 

kadındır- işgal kuvvetlerine peşkeş çektikleri eleştirisiyle hain ilan edilirler. Ancak 

ülkesinin kıymetini anlayanlar, gerçek bir erkekliği temin edebilmektedir. 

Dolayısıyla bu dönemde hegemonik erkekliğin varlığı ulusa sadakat ve hizmetten 

geçer. Sancar’ın da ifade ettiği gibi muhafazakâr motiflerin kullanımı, bu süreç 

içerisinde süreğenleşir (Sancar, 2014: 135). Edebiyatta önemli bir katman oluşturarak 

kadınların deneyimlerini de başkalaştırır. 



63 
 

 

2.3. Cumhuriyet Romanında Yazar ve Karakter: İdealler ve 

Yitirilenler Arasında Erkeklikler 

Cumhuriyetin özellikle Atatürk’ün vefatına ve siyasette çok partili hayata 

geçişe kadar olan sürecinde sınırlı bir temanın etrafında birbirini takip eden kadınlık 

ve erkeklik deneyimlerine rastlanır. Erkek yazarlarda milli dertlerden bihaber 

kadınlar ve erkeklerin karşısına vatanı için cansiperane mücadele eden kadınlar ve 

erkekler konumlandırılır. Burada kadınların olumsuz imgeleri kendi namuslarını 

yitirirken milleti de zor duruma düşürmeleri üzerinden kurulurken erkeklerde bir 

gerçek erkeklik normu yaratılır ve Batı hayranlığı kadınsılık üzerinden kurgulanır.  

Reşat Nuri Güntekin’in cumhuriyetin ilk yılları için adeta bir referans olan 

Çalıkuşu romanında Feride karakterinin köy köy gezerek öğretmenlik yapması, 

kendisini bir nesli yetiştirmeye adaması cumhuriyet döneminin edebiyattaki önemli 

izleklerindendir. Birçok yazarı da belirli dönemlerde etkilemiştir. Adalet Ağaoğlu, 

anı romanı Göç Temizliği’nde şunları yazar: 

“Feride, o yıllar biz genç kızlar için bir mitos olup çıkmıştı. 

Demek, kafamız kızdığı, herhangi bir nedenle gönlümüz kırıldığı, 

baskıdan bunaldığımız anda, hemen evi bırakıp çıkabilir, en güç 

koşullar altında bile hem vatana hizmet edebilir hem saffetimizi 

koruyabilirdik (…) İşte Feride, sonunda, hem de aşkına yenilmemiş 

gibi yaparak yani ‘genç kızlık gururunu ayaklar altına almadan’ 

sevdiği adama kavuşuyordu. Bu durumda ortada Doktor Hayrullah 

gibisinden babacan bir koruyucunun bulunması yeterliydi” (Ağaoğlu, 

1985: 59). 

Reşat Nuri’nin 1930 yılında yayımlanan Yaprak Dökümü romanı, dönemin 

aile reisliğinin değişen yüzüne odaklanırken baba otoritesinin kaybının bir ailede 

yarattığı çöküşü anlatır. Ali Rıza Bey, onurunu korumak için çalıştığı şirketten istifa 

edince ailenin geçimini sağlamak oğul Şevket’e kalır. Fakat Şevket, maddi anlamda 

yetersiz kalınca çalıştığı bankadan para çalıp hapse girer. Kız kardeşleri ise iyi 

evlilikler yapmak isterken zengin erkeklerin metresleri olurlar. 



64 
 

 

Halide Edip’in Kalp Ağrısı romanında Zeyno, fikri meselelere hakim, hafif 

erkeksidir. Saffet’le kurdukları zihinsel yakınlık ve entelektüel ilişkiye karşın Hasan, 

pek kültürlü olmamasına rağmen Zeyno’nun içindeki kadınsılığı uyandıran bir 

çekiciliğe sahiptir (Saraçgil, 2005: 269). Sonunda içine düştüğü açmazdan yine 

zekası ve mantığıyla çıkar ve ne Saffet’i ne de Hasan’ı seçer. Hasan’ı Azize ile 

evlenmeye ikna ettikten sonra kendisi de babasının arkadaşı Albay Muhsin Bey ile 

evlenir. O, güvenebileceği bir limandır. Hasan gibi sadakat yoksunu da değildir. 

Zeyno’nun gözünden son derece hakim bakışlı, evlenirse “iradesiz bir oyuncağı 

olacağı” ve “aşkının tahakkümüne gireceği” Muhsin Bey, Zeyno’nun kendi seçtiği 

kaderi konumundadır (Adıvar, 2010: 179). 

Kafa karışıklıkları arasında Halide Edip’in kadınları iradeleriyle erkekleri 

konforlu alanlarının dışına da itmiştir. Yazar, bunu dil aracılığıyla başarmıştır. 

Adıvar’ın romanlarında erkekler, anlatıda fail olsalar da uğrunda çocuklaştıkları, 

giderek histerikleştikleri kadınların gölgesinde biçimsizleşirler. Yani adeta dönem 

romanlarında rastlanan izleklere göre kadınsılaşırlar. Hülya Adak’a göre bu 

doğrultuda kadınlar, erkeklerden farklı olarak yazıldıkça görünür olurlar ve özne 

konumuna yükselirler (Adak, 2021: 177).    

Yakup Kadri’nin Ankara’sı da üç evlilik yapan Selma üzerinden farklı 

erkeklik temsillerine bakması açısından önemlidir. Selma’nın ilk kocası, 

Tanzimat’taki alafranga züppeyle benzerlik gösterir. Selma, cephe gerisinde 

çalışırken kocası savaştan kaçar. Selma onu “şahsiyetsiz ve mıymıntı” bulur. Bakımlı 

halinden, “pembe cildinden” tiksinti duyar. İkinci evliliğini asker Hakkı Bey’le 

yapar. Fakat o da sivil hayata geçtikten sonra “tunç rengi”ni ve “çelik gövde”sini 

yitirir. Davetten davete koşarken Selma’yı da yanında sürükler. Fakat Selma bir 

salon kadını olmaktan çok daha fazlasıdır (Akt. Saraçgil, 2005: 279-280). Üçüncü 

evliliğini ise gazeteci Neşet Sabit’le yapar. Bu, milliyetçi kişiliğini muhafaza eden 

bir karakterdir. Yakup Kadri, ideal kadın ve erkeği Selma ve Neşet Sabit’in şahsında 

örneklemiştir. İkisi de hayatlarının hiçbir döneminde basit zevklere aldanmayıp 

daima millet hizmetinde çalışmayı arzulayan idealist kişilerdir. Aynı zamanda Selma, 

oyuncu ve sporcu olan bir kadının bir “hermafrodit” gibi kadınsılığından sıyrıldığını 

ve cinsiyetsizleştiğini vurgular. Saraçgil’e göre kadın yazarların kadın 



65 
 

 

karakterlerinde yer yer erkeksiliğe varan bir ciddiyet var olsa bile doğal olarak 

cinselliği muhafaza ederler. Fakat Yakup Kadri’nin kadın karakterleri ancak bu 

mefhumun dışında gerçek karakterler olarak ciddiye alınırlar (Saraçgil, 2005: 282-

283). Genel anlamda Yakup Kadri’nin kadına bakışı sorunludur. Yaban romanında 

kadın “yırtıcı bir yaratık gibi” iken kocası ise “kanı emilip posası bir kenara atılmış 

bir avı andırıyor”dur (Karaosmanoğlu, 1991: 74). Onun kadın karakterlerinin belirli 

bir düşünce tarzıyla yaratıldığı görülür. Düşük kadını ya da aşık olunacak kadını 

belirleyen tek şey cinselliktir. Yaban’da ana karakterin aşık olduğu Emine, 

gösterişsiz ve kaba giyiminin altında büyük bir cazibeye sahiptir. Yanına 

yaklaştığında kaskatı kesilir. Ahmet Celal’e göre “bekaret burada bir zırh gibi”dir 

(Karaosmanoğlu, 1991: 67). Birlikte geçirecekleri yaşamı düşlerken de onun 

konuşmasına bile izin vermeyeceğini, hizmetini gördüreceğini, ayakta 

beklemesinden memnun olacağını söylerken Emine’yi bir Van kedisine benzetir: 

“O da bir Van kedisi gibi haşmetli ve ahenktar değil mi? 

Tabiata onun kadar yakın bulunmuyor mu? Ona da bir Van kedisi gibi 

tabiatın canlı bir süsü denilemez mi? Emine’m, o da bir Van 

kedisinden daha akıllı değildir. Bunun konuşmasının öbürünün 

miyavlamasından farkı ne? (Karaosmanoğlu, 1991: 119). 

 Kadını sürekli bedeni üzerinden tanımlayan, eril bir bakışta kıstıran bu yazın; 

yer yer ve çoğunlukla mizojiniye varan doneler içerir. Kadın, yalnızca erkek 

tarafından dile getirildiği müddetçe varlık bulan, kendi cinselliğinden habersiz bir 

arzu nesnesi olarak okuyucunun karşısına çıkar. Üstelik akıldan da noksandır ve 

“kancık tabiat”lıdır. Saraçgil, cinsiyet eşitliğinin sağlanmasına dair yasal 

ilerlemelere rağmen aşkı ve ilişkileri kısır bir güç hiyerarşisi içinde gören zihniyetin 

kadına bir eşya muamelesi yapmaya devam ettiğini yazmıştır (Saraçgil, 2005: 285-

287). 

Yakup Kadri’de de çağdaşlarındaki yoğun kadınsılaşma endişesinden 

bahsetmek oldukça mümkündür. Sancar, bu aydınların yeterli entelektüel donanıma 

sahip olmamalarından kaynaklı sürekli bir çatışma mantığına sahip olduklarını, 



66 
 

 

Batı’nın ahlaki çöküşüyle kıyasladıkları ve korumaya çalıştıkları Doğu’yu yüceltme 

gayretine girdiklerini söylemiştir (Sancar, 2014: 135). 

Ahmet Hamdi Tanpınar, 1948 yılında Huzur’u yayımladığında medeniyetin 

bocalamalarıyla beraber öz benliğini arayan erkeğin varlığı daha da belirginleşir. 

Erkeklerin aşkı ne denli romans dolu olsa da Tanpınar’ın eserleri, kendi eril varlığını 

anlamlandırmak isteyen karakter için aşkın nesnesi kadınlara sakıncalı bir 

bilinmeyenlik atfetmiştir. Deniz, su gibi imgelerin karşılığı olan kadınlar, erkekler 

için birer cazibe unsuru, keşfedilmesi arzulanan gizemler olurken aynı zamanda 

tehlikeli ve yok edici güçleri de çağrıştırırlar (Özata Dirlikyapan, 2019: 108). 

Tanpınar, dişi bedenin mükemmelliğini yer yer ulvi bir nesneden bahseder gibi 

anlatırken Freudyen bir korkunun da yazını takip ettiği görülür. Anne, dost, sevgili 

olarak dönüşebilen kadın bedeni sonsuz ihtimaller içinde hiçbir gerçekliğe 

bürünemez ve yalnızca eril bakışın şiddetine maruz kalır. Kadınların kendileri değil 

bacakları konuşur, dişleri önüne gelen her şeyi öğütebilecek bir değirmene benzetilir 

(Özata Dirlikyapan, 2019: 112-122-123).      

Türkiye’de tek parti iktidarı döneminin bitişi ve Demokrat Parti iktidarıyla 

birlikte kapitalizmin yarattığı değişimler kendini iyiden iyiye hissettirmeye başlamış 

ve toplumcu gerçekçilerin yanında bireyin yabancılaşmasını konu alan yazın da ciddi 

ölçüde gelişmiştir. Sabahattin Ali, Orhan Kemal, Yaşar Kemal gibi öykücü ve 

romancıların devam ettirdiği toplumcu geleneğin yanı sıra postmodern yazının ilk 

örnekleri de 1960’lardan itibaren takip eden on yılda verilmeye başlanmıştır. Yusuf 

Atılgan ve Oğuz Atay’ın romana getirdikleri yenilik, bu izlekleri takip eden bir 

hikaye yaratmalarıyla ilişkilidir. Onların romanı, kadınsız ve bunalımlıdır. Ben’in 

bunalımlarına dönük bu yazın, toplumcu ve solcu kesim tarafından çokça 

eleştirilmiştir. Nurdan Gürbilek, Atılgan ve Atay üzerine yaptığı incelemelerde 

coğrafyanın getirdiği sorunlarla çokça boğuşulduğunu, yalnız karakterin aslında bir 

çeşit kibirle donatılmış olduğunu ifade eder. Doğulu olmak, hem bir duygululuk 

halini gerekli kılar hem de “çocuksu gurur” ve “iktidarsız öfke”ye neden olur 

(Gürbilek, 2018: 65). Sürekli kaybediş hali yazarın içinde dönmekten keyif aldığı bir 

daire olsa da diğer taraftan da varoluşunun kabuğundan rahatsız olur. Tutunamayan 

olmaya karşı zaman zaman öfkelidir. Tutunamayanlar’da Selim, onlar diye tabir 



67 
 

 

ettiklerinden söz eder. Burada hem küçümseme hem de rezil olma korkusu vardır. 

Sonsuz ve baş edilmeye çalışılan bir iktidarsızlık söz konusudur. Gürbilek, Oğuz 

Atay’da isyanın “iktidarsız nefret”e tam olarak dönüşmemesinin nedenini yoğun 

ironide bulur (Gürbilek, 2018: 127-128). Buna rağmen erkekliğin kırılganlığı çok 

belirgin ve önemli bir unsurdur. İçeride ve dışarıda devamlı bir çatışmanın yaşanması 

ve uyumlanamama, hegemonik erkeklikten yoksunluğun bir fotoğrafı olurken anlatı 

ise bir kırılgan erkeklik anlatısına dönüşür. Roman kahramanı hem eril gücü hak 

ettiğine inanıp ona ihtiyaç duyar hem de bir türlü o erkek olamaz. Kendini başka 

şekillerde tanımlamak ister fakat çıkış yolunu bulamaz. 

Oğuz Atay, ortaya politik bir eleştiri koymuş olsa da günümüzde dahi 

bireysel duyarlıklara hapsolup toplumsal gerçeklerle ilgilenmemiş bir romancı olarak 

kabul edilir. Kısa yaşamında anlaşılmamış olmaktan muzdarip bir yazar olarak 

karakterlerinin üzerine sinmiş bir yarım kalmış hegemonya anlatısı kurmuştur.  

Tehlikeli Oyunlar’da Hikmet Benol, dostluk ettiği emekli albayla kendince bir güç 

savaşı vermiştir. Albay Hüsamettin Tambay, ona komutlar verirken Hikmet, albaylar 

ve kadınlar arasında bir bocalama hali yaşar. İhtiyaç duyduğu hegemonik erkekliği 

yalnızca canlandırabilir fakat gerçek sahibi olamaz. Bu eğretiliği kendisi de 

hissetmektedir. Atay, hapishane içlerine girmese bile Çimen Erkol’a göre hayatın 

içine neredeyse görünmez olacak kadar işlemiş olan hegemonya-militarizm-

tahakküm yapılarını açığa çıkarmıştır. Bu korkutucu yapılar, dışarıda bırakılma 

deneyimlerinin özünü oluşturur ve Hikmet’in gösreremediği erillik onu yersiz 

yurtsuzlaştırır (Günay-Erkol, 2021: 242-243). Yersizyurtsuzlaşma kavramı, Aytaş ve 

Ulutaş’ın aktarımlarına göre Heiddeger ve Deleuze’de “yurtsallaşma” kavramı, 

içinde bulunulan topluluk ya da grubun kodlarına göre yaşamaktır (Aytaş & Ulutaş, 

2021: 57). Aksi durumda ise birey, benliğini sığdıramadığı ve ait hissedemediği 

mekanlara mecbur kalır. Tehlikeli Oyunlar’da Hikmet için eril tahakkümden 

yoksunluk kadar ev içlerine yabancılaşma da yersizyurtsuzlaşmanın başlıca 

örneklerinden biridir. Evliliğini hatırladığı an, evlerinin hiçbir zaman 

arkadaşlarınınki gibi duvarlarına takvimler asılı bir ev olmadığını söyler ve onlara 

evlerini bir daireye çevirdikleri serzenişinde bulunur. Arkadaşları ise “evi olmayan 

ukala aydınların bu öfkesine, yuva sahibi cahil insanların rahatlığıyla gülerler” 



68 
 

 

(Atay, 2023: 24). Sevilen kadının etkisinden korkmak da romanda yer tutar. Hikmet, 

Bilge’ye duyduğu aşkın yanı sıra kendisini erkek dünyasından koparacağından 

korkmuştur. Yine de erkeklik ispatının en yoğun yaşandığı askerlik deneyimini 

anlatırken katlanmanın ancak delirmekle söz konusu olabildiğini düşünür. Romanda 

sıklıkla askeri vesayete dair mizahi ögeler bulunur (Günay-Erkol, 2021: 244-247).       

Tutunamayanlar’da Selim, duygulanmaktan korkarken; Tehlikeli Oyunlar’da 

Hikmet’te de ağlamaktan korkmak gibi benzer bir acizlik takıntısı olduğu görülür. 

Çocukluğunda hoyrat bir erkek olamadığı için alay edilen Selim’in büyüdüğünde 

aynı duygusallığı göstermekten korkması manidardır. Bu eril beklentilerden nefret 

ederken aynı zamanda onlara tabidir. Diğer taraftan karakterlerin yetişkin 

olduklarında bir ego savaşı verdikleri de görülür. Yer edinememek bu sebeple daha 

da yıkıcıdır. Selim, bir kitap gibi kenara atılmaktan korkar. Hikmet’in intiharı 

üzerine, Albay Hüsamettin’in onun ölümünü sanat dünyası için büyük kayıp saydığı 

metni yine benzer bir temadır. Dönem yazarlarının anlatılarında bu çeşit bir kibrin 

yaygın olarak kullanıldığı söylenebilir. Gürbilek’e göre ise kibir incinebilir. 

Atılgan’ın Aylak Adam’ında C., gerçek sevgiyi ararken sürekli iki kişilik bir toplum 

kurma isteğinden söz eder. Bu durum; görmezden gelerek, alay ederek incitebilecek 

kalabalıktan kopma isteğidir (Gürbilek, 2018: 132). Anayurt Oteli’nde ise Zebercet 

karakteri, toplumdan benzer biçimde kopuktur ve kendi kafasının içinde yaşar. 

Çalıştığı otelde bir gece konaklayan gizemli bir kadının dönüşünü beklerken 

kuramadığı eril kimliği, kadın-erkek ikiliklerini düşünür. Kendini eril bir özne olarak 

konumlandırma isteği, güçlü ve gizemli kadının varlığıyla sarsılır. Fakat oteldeki 

ortalıkçı kadın, onun için eril öznelliğine yaklaşmasını sağlayan bir cinsel nesne 

konumundadır. Fakat yine de sonunda hem kadını hem de kendini öldürecektir. 

Anayurt Oteli de bütünde bir eril çekimserlik taşır. Kendini bulma çabasında bir 

kadının hayaletine muhtaç kalan Zebercet, devamlı cinselliğe dair düşünse de bu 

noktada kendi kimliğini bulamamıştır. Zebercet’in deneyimlerinde eşcinsellik 

imalarının belli belirsiz görüntüsü, cinsel kimlik bunalımını da destekler niteliktedir 

(Sözalan, 2021: 262-266).  

Edebiyatta 1960’lardan itibaren başlayan kırılma 1970’li ve 1980’li yıllarda 

bölünerek ilerler. Türkiye’nin politik buhranı erkekliği de daha kırılgan hale getirir. 



69 
 

 

Çimen Günay-Erkol, Şerif Mardin’in züppelik, Jale Parla’nın yetimlik ve Nurdan 

Gürbilek’in kadınlık endişesi olarak adlandırdığı ve birbirine eklemlenen üç 

kavramın Türk romanını doğuşundan itibaren kuşatan ve erkek kimliğini din, aile, 

etnik kimlik, toplumsal cinsiyet yönleriyle saran bir iktidar meselesi olduğunu söyler 

(Günay-Erkol, 2021: 37). Bu endişe, belirleyici olmakla birlikte elbette zaman 

içerisinde kontrol edilebilmiştir. Ahmet Hamdi’den Oğuz Atay’a ilerleyen süreç 

buna örnektir.   

Edebiyatta son çeyreğe yani 80 sonrası olarak adlandırılan döneme 

gelindiğinde yalnızlık ve tekinsizliğin daha da içselleştirildiği görülür.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              

Hasan Ali Toptaş’ın romanları da benzer izlekleri, 80’li yılların politik atmosferinin 

sebep olduğu ikinci bir dönüşüm sonrası takip eder. Yazar 90’lı yıllarda benzer 

tutunamayan erkeklik izleğini devam ettirerek karakterlerine yansıtır. Sonsuzluğa 

Nokta, Kayıp Hayaller Kitabı, Bin Hüzünlü Haz gibi birçok eserinde “silik bir 

hayvan”, “sefil bir fare” gibi metaforları kullanmış; kendini “pısırık” ve “gölge” 

gibi hisseden birçok erkek karakter yaratmıştır (Toptaş, 2015: 5), (Toptaş, 2017: 8). 

Diğer taraftan Jale Parla’ya göre bu dönem romanlarında yazarın acziyeti, eskisi 

kadar şikayet edilen bir durum değildir. Toptaş, Bin Hüzünlü Haz’da iktidarı değişen 

bedenlerle sürekli alaşağı eder. Bedenleri devamlı bir başkalaşıma uğratır ve yerleşik 

iktidardan böylece intikam alır. “Çünkü iktidar kendiyle özdeşleşilmesini ister” 

(Parla, 2024: 223-233). 

“Kadınsız roman”ların yazarı olarak adlandırılan İhsan Oktay Anar, yalnız 

erkeklerden oluşan bir toplulukta güç savaşları ve eril figürlerle yarattığı tarihi-

masalsı evrende romanlarını kurgulamıştır. Erkeğin aklını çelen ya da korkutan dişil 

figürlerin yerini tamamen yokluk almış, kadınlara yer verildiği noktalar da oldukça 

sınırlı kalmıştır. Damla Tezel’e göre bu sınırlı temsil hali de bilinçli bir şekilde 

kurgulanmıştır ve yine erkek dünyası için erkek dünyasına göredir. Romanda bahsi 

geçen kadınların neredeyse hepsi kadınsı niteliklerini yitirerek “ana, dul, yaşlı, 

çirkin” oldukları sürece varlık kazanırlar. Kadınsı oldukları zamanlarda ise 

cinselliğin metası olmaktan öteye gidemezler. Anlatının kadınları geniş kalçalı, ince 

belli, büyük memeli bedenlerdir. Annesini para için boğan, karısını namusunu 



70 
 

 

temizlemek için öldüren, kadınlara tecavüz eden erkeklerin hikayeleri canlılıkla 

aktarılırken de kadınlar yalnızca birer isimdir (Tezel, 2019: 99-104). 

Erkekliğin hem politikasında hem de sosyolojik-sanatsal yansımalarında 

kadınları olumsuz bir figür olarak görme, yalnızca denetim altına alabildiğinde 

onaylama, hürriyetlerini kontrol etme olarak sıralanabilecek belli tutumlar vardır. 

Kadınlara karşı korku duyan, korkularını yönetemediği için daha da öfkelenen erkek 

yazar tarihsel şansından da faydalanarak  çoğunlukla ya kadınları tamamen yok 

saymış ya kendine tabi kılmış ya da bir günahkâr olarak yaftalamıştır.          

2.4. Feminist Yazının Gelişimi ve Belirli Yönler 

Tanzimat’tan Cumhuriyet’e uzanan ve Yeni Türk Edebiyatı olarak 

adlandırılan süreçte hassasiyetlerin ve genel edebi eğilimlerin neler olduğu birçok 

araştırmacının benzer kanıda buluştuğu taraflardandır. Ağırlıklı bir erkek egemen 

sesin hâkim olduğu bu dönem romanlarında kadın yazarların henüz yönlendirilen ve 

eğitilen öğrenciler olduğu görülür. Halide Edip gibi az sayıda bireyselleşmiş kadın 

yazar ise özellikle Millî Mücadele döneminin başlamasıyla birlikte bireysel tutkuları 

bir kenara bırakarak vatan aşkıyla faaliyetlerde bulunan, cinsiyetinden arınmış 

vatanperver kadınların hikayelerine odaklanırlar. Kadınların bireysel hak ve 

özgürlüklere kavuşmaları, resmi anlamda ve yasalarla korunmuş haliyle cumhuriyet 

dönemine denk geliyor olsa da özellikle Osmanlı’nın son dönemlerinde ortaya çıkan 

kadın mücadelesinin bu sürece büyük katkılar verdiğini söylemek gerekir. Bu 

dönemde kadınlar, belirli rollere indirgenmeyi reddetmiş ve eşit yurttaşlık hakları 

için çeşitli dergi ve sivil toplum çevrelerinde örgütlenmişlerdir. Nitekim Demet, 

Kadın, Şüküfezar, Mehasin gibi birçok kadın dergisinin yanında 1895-1906 yılları 

arasında çıkarılan ve Fatma Aliye’nin de aktif olarak yazdığı Hanımlara Mahsus 

Gazete ve 1913-1921 yılları arasında Ulviye Mevlan tarafından çıkarılan Kadınlar 

Dünyası, aralıksız ve uzun süre yayınlanmış ve feminist mücadeleye önemli 

katkılarda bulunmuşlardır. Bu tip yayınların ana izleğini kadınların kamusal hayata 

aktif katılımı, evlilikte çok eşliliğin kaldırılması ve karı-koca hukukunun eşit 

temellere oturtulması, örtünme, eğitim gibi konular oluşturmuştur. Özellikle 

kurtuluşun kimden beklenmesi gerektiği, dünya feminist hareketiyle nasıl 



71 
 

 

dayanışılabileceği gibi önemli soruların sorulması bakımından dikkat çekicidirler. 

Öte yandan yardım amaçlı ya da kadınların çalışma hayatına destek vermek amacıyla 

kurulan derneklerin yanı sıra kadın hakları savunuculuğu yapan dernekler de 

mevcuttur. Ulviye Mevlan’ın Osmanlı Müdafaa-i Hukuk-ı Nisvan Cemiyeti, bunlaran 

biridir. Bu derneklerle kadınlar ulusun inşasına belirli biçimlerde destek olmuşlar, 

aynı zamanda Milli Mücadele’ye destek için de dernekler kurmuşlardır. Bütün 

bunlar, kadınların yalnızca evlerde oturup çocuk bakacak anneler değil, toplumu 

yönlendiren fertler olduklarını ispatladıkları ve karşılığında eşitlik talebinde 

bulundukları alanlardır (Sancar, 2014: 94-101). Cumhuriyet’in ilk yıllarında inkılap 

süreçlerinde de bu eğilim sürmüştür. Yeni kadın, cumhuriyet kadını gibi imgeler; 

geçmişini unutmayan ama aydınlık geleceğin de öncüsü bir iradeyle resmedilir. 

Kadın haklarının savunusu ve feminist bakış açısı ağırlıklı olarak kadın örgütleri ve 

dergiler aracılığıyla sağlanmıştır. KB (Kadınlar Birliği) 1924 yılında Nezihe 

Muhittin öncülüğünde kurulmuş ve ardından çıkardıkları Kadın Yolu dergisiyle 

özellikle kadınların oy hakkı üzerine önemli faaliyetlerde bulunmuşlardır. Bu süreçte 

uluslararası alanda feministlerle ilişkiler de kurulmuştur. Halide Edip Adıvar, birliğin 

çeşitli toplantılarına destek vermiştir. Dergide Şükufe Nihal Başar, Yaşar Nezihe gibi 

kadınlar; Hüseyin Rahmi Gürpınar, Abdullah Cevdet, Yaşar Nabi Nayır gibi 

isimlerin de yazıları yayımlanmıştır (Zihnioğlu, 2003: 169). 

Fatma Aliye, Sabiha Sertel gibi yazarlar, kadın haklarını savunurlarken fazilet 

ve iffet vurgusunu da ön planda tutmuşlardır. Sancar’a göre bu, uzun zamana yayılan 

kadının kimlik edinmesiyle ilgili karışıklığın en önemli göstergelerindendir (Sancar, 

2014: 107). Halide Edip Adıvar, Müfide Ferit Tek gibi kadın yazarların ise ağırlıklı 

olarak bir ideal kadın tiplemesi yarattığı görülür. Yeni Turan’ın Kaya’sı, Aydemir’in 

Hazin’i bu tip kadın karakterlerin en bilindik örneklerindendir. Saraçgil’e göre de 

Halide Edip’in kadınları yeterli derecede modern, kadınlık meziyetlerine sahip ve 

olumlu karakterlerken erkekler değişkendir. Duyarsız ve doyumsuzlardır ya da 

millilik ve modernliği bir potada eritmişlerdir (Saraçgil, 2005: 189). Birçok açıdan 

Halide Edip’in eserleri, feminist yazının erken dönemi olarak adlandırılacak 

nitelikler barındırır. Tanzimat romanlarının çoğunda görülen negatif, alafranga ve 

hayal alemindeki kadınların yerini ayakları yere sağlam basan kadınlar almıştır. 



72 
 

 

İdealleri için aşklarından vazgeçebilirler, erkekleri reddedebilirler. Erkeklerin aşkı, 

kadınların tekinsizliğini ispata yarayan bir olgu değildir. Aksine bu aşkla erkekler 

küçük düştükçe kadınlar daha da görünür olurlar ve güçlenirler. Halide Edip sıklıkla 

erkek anlatıcının sesine yer verir ve erkekler kadınları yazdıkça romanlardaki roller 

tersine dönerek kadını bireyselleştirirken erkekleri aciz kılar. Fakat kadınları 

yüceltme meselesi romanın ideal kadınıyla sınırlı kalır ve karakterine yeterince güç 

bahşedilmemiş diğer kadınlar eşit derecede önemsenmez (Adak, 2021: 164-170). 

İdeal kadın, Halide Edip’in gözünde de çok kıymetlidir. Yazar, 1924 tarihli Kalp 

Ağrısı romanında tercih edilen-edilmeyen kadın ve erkeklerin görüntülerini çizer. 

Burada iki kadın karakterden Zeyno, zeki ve güçlü kadınlığın olumlu temsiliyken 

Azize alımlı, güzel ve bir koca bulma gayretiyle ön plana çıkar. Zeyno, Saffet ile 

nişanlıyken Hasan’a aşık olur fakat Azize de ona aşıktır. Bu yüzden intihar etmeye 

kalkışır. Zeyno, Azize ile arasındaki farkı “Benim hülyam ile bağlarım karşısında o 

ne basit, fakat daha ne kadar kadındı” diye düşünerek açıklar (Adıvar, 2010: 93).  

Adak’a göre erkek anlatıcının varlığı, hakim erkek sesine olan alışkanlığa da 

bağlıdır. Halide Edip, kadınlar tarafından dillendirilmesi zor olan cinsellik gibi 

konulara erkek anlatıcılar aracılığıyla değinmiştir. Anlatıcı ses açısından yazarın 

konfor alanından çıkmadığı sonucuna varılabilir. Halide Edip’te yer yer hegemonik 

erkekliğe dair söylemler de bulunur. Eşlerini aldatma ve başka kadınlara düşkünlük, 

bir erkeklik alameti olarak görülürken bunu eleştirenlerin erkeklikleri de yetersiz 

görülür (Adak, 2021: 165-169).   

Edebiyatta modernizmin gelişimiyle birlikte kadınlar, yoğun bir biçimde 

kendi deneyimlerini yazmaya başlarlar. Edebiyat eleştirisinin de erkeklerin tekelinde 

olduğu ve siyaseten çalkantılı bir dönemden geçilen 1960-1980 döneminde bu 

eğilim, fazlasıyla bireyci ve bencil bulunur. Sevgi Soysal’ın Tutkulu Perçem’i 1962 

yılında ilk kez yayımlandığında en başta babası Mithat Yenen, “kabız olmuş gibi” 

yazdığını söyler. Dönemin eleştirmenleri tarafından da birçok bakımdan yetersiz 

bulunur. Atilla Özkırımlı, “tarihi olmayan bir bilinçaltı” ile yazılmış parçalar 

olduğunu iddia eder (Özkırımlı, 1977: 8). Sevgi Soysal’ın 1968 yılında yayımlanan 

Tante Rosa’sı ise yeterince yerli olmamakla eleştirilir. Tante Rosa, birçok evlilik 



73 
 

 

yapıp bütün kocalarını terk eden, özgürlüğü için çocuklarını da arkasında bırakabilen 

bir kadındır: 

“Bir mektup bıraktı Tante Rosa arkada, üç çocuk bıraktı, 

biri emzikte, kaz kızartması ve elma pastası yapmasını, yemek 

masası örtülerini kolalamasını, dolapları yerleştirmesini öğrettiği 

hizmetçi kızı bıraktı. Margarita ekili bir küçük bahçe, tahta 

merdivenli, yüksek tavanlı, çalar saatli bir ev bıraktı, her pazar 

sabahı kiliseye giden, her pazar öğleden sonra koynuna giren 

kocayı bıraktı, şapka giyen komşu kadınları, sümüklü çocuklarını 

bıraktı, onların kocalarını, onların da kaz kızartmalı hayatlarını 

bıraktı, kiliseyi bıraktı, çan seslerini, org seslerini, Noel şarkılarını 

bıraktı, kiliseden dönen çocukların attığı kar topuyla delinen camı 

tıkadığı sol memesini, yüreğini yağ tabakasıyla örten sol memesini 

bıraktı” (Soysal, 2015: 34). 

Tante Rosa, sürekli yenildiği halde her defasında tekrar dener. İroni ve 

mizahla örülü kurgusuyla Soysal, okurun Tante Rosa’ya acımasını istemez. Rosa, 

mutluluğu arar. Yenilse de yaşamaya devam eder. Kocasına sadık bir eş ve sadece 

anne olmayı reddeder. Soysal, 1970’te yayımlanan Yürümek romanında, öykülerinin 

toplandığı Barış Adlı Çocuk’ta kadınlıkla ilgili sorunlarıyla birlikte erkeklik 

deneyimlerine de önem verir. Nasıl Öğreteceğim Köpeğe Aport’u? Öyküsünde ana 

karakter makineleri sever. Çocuklarını ve karısını kendisinin bir uzantısı ve oyuncağı 

olarak görür (Soysal, 2003: 31) 

 “Konuşmayı sevmem. Makineleri severim. Hareketi gizleyen 

şeyleri. Harekete dönüşen şeyleri. Patlayan tüfekleri. Sözcükleri 

sevmem. Mermileri severim. Bir sözcüğün öncesinde ve sonrasında 

sadece sessizlik var. Boş ve sıkıcı. Patlama sesini severim. Sözcükler 

soyuttur. Soyutlamayı sevmem. (…) Tetik tık diye bir ses çıkarır. 

Fotoğraf makinesi bir çıtın ardından resim çeker. Bu seslerin sonunda 

bir şey değişir. Elle tutulur bir sonuç alınır. Düşündükçe 

neşeleniyorum” (Soysal, 2003: 29-30). 



74 
 

 

Soysal’da kendini otorite sahibi olarak gören erkeklerin neredeyse dramatik 

karikatürize tiplemeleri mevcuttur. Bununla beraber çeşitli metaforlarla sürekli 

kendini gerçekleştirmeye çalışan fakat başarısız erkekler de vardır. Cellat Fuchs Kent 

Halkına Nasıl Karıştı? öyküsündeki Cellat Fuchs ile Ay’ı Boyamak ve Yapı 

hikayelerindeki Hasan Özçakar bu tip karakterlerdendir: “Hemen davranmalı, 

kaçırmamalı bu fırsatı, kolları, bacakları oynatmalı, yararlı olmalı, diye düşündü, 

ufak boyu uzadı az” (Soysal, 2003: 47). Hasan Özçakar, ne yaptığı önemli olmadan 

bazen yalnızca bir şey yapmak ister. Başarma isteğinden ötürü günlerce Kızılay’ın 

ayını boyar. Bittiğine bir türlü inanmaz. 

Adalet Ağaoğlu da romanlarında hem ana karakter kadınların buhranını hem 

de erkeklerin içine düştüğü çelişkili durumları ele alır. Ölmeye Yatmak romanında 

çocukluğundan beri çifte standartla mücadele etmiş olan Aysel, eğitim alabilmek ve 

kendini özgür bir kadın olarak var edebilmek için bütün hayatı boyunca çabalamıştır. 

Roman sonunda bu çıkmazdan kurtulamayarak intihara karar verir. Erkek karakterler 

ise yine hegemonik kalıplara girdikleri sürece yeterince erkek olurlar. Ertürk 

karakteri, hoşa gitmeyen bir kitap okuduğu için “ibne Ertürk” ve “vatan haini” 

olarak anılmaya başlar. Halbuki kendisi sürekli yüceltilen erkekliğiyle, sırt 

sıvazlamalarla büyümüştür. Aysel’in abisi İlhan, kadınların okumalarına karşı çıkar 

ve yegane görevlerinin analık olduğunu söyler (Çayırcıoğlu, 2022: 90-91). 

Nezihe Meriç, Sevim Burak, Leyla Erbil gibi yazarlarda da kadınlığın farklı 

biçimleri ve bunların hegemonik erkeklik karşısında konumlanmaları anlatılır. 

Kadınlar, Nezihe Meriç’in Korsan Çıkmazı’ndaki Meli gibi direngen ve özgür ya da 

Sevim Burak’ın Yanık Sarayları’ndaki Nurperi Hanım gibi yalnızlaştırılmış ve 

kırılgan olabilir. Jale Parla’nın önemli bir çıkarımına burada da değinilmelidir. Parla, 

ezilmişliklerinin göstergesi olan tarihin kadınlar için bir rüya-kabus anlatısına 

dönüştüğünü örneklerle ifade etmiştir. Cemal Kafadar’ın Üsküplü Asiye Hatun’un 

17. Yüzyıla ait rüya anlatılarına atıfta bulunarak bu kadar geriye giden rüya 

anlatıcılığının kadınların yazınsal serüvenlerinde önemli bir yeri olduğunu 

vurgulamıştır. Elbette ki bu rüyalar, otobiyogafik özellikler taşırlar. Adalet Ağaoğlu 

da rüyalardan bahsettiği Gece Hayatım’da kadınların erkekler kadar geniş bir ifade 



75 
 

 

imkanı bulamamalarından kaynaklı öze dönerek başka bir duyarlık alanı 

oluşturduklarından söz etmiştir (Parla, 2021b: 185-188).    

Feminist yazındaki ani ivmelenmeler, çalışmada yer yer değinildiği üzere 

zaman içinde eril pratikleri de sorgulanabilir bir alan haline getirmiştir. Özellikle 

darbe dönemi romanlarında kadınların ataerkiyi ve onun resmi bir ideoloji oluşunu 

birçok bakımdan daha net ifade edebildikleri görülür. Sevgi Soysal, Şafak romanında 

bir kadın devrimcinin erkekliğin farklı halleriyle karşılaşmasını yoğun şekilde 

anlatır. Belki de Soysal’da en önemli temalardan biri, kadınların eril işbirliği içindeki 

görünümleridir. Şafak’ta erillik akışkandır. Kadınların ve erkeklerin madunluk ve 

mücadele deneyimlerine aynı anda yer verilir. Süreğen bir cinsel çatışma ve 

gerginliğin siyasi baskı atmosferiyle birlikte hissedilmesi tesadüf değildir. Soysal, bu 

iki meseleyi aynı anda odağına alarak bir çıkış haritası gösterir. Cinsel sömürü ve 

eşitsizlik ile eril tahakküm unsurlarıyla kendini tekrar eden döngü, bu çatışmalar 

aşılmadıkça sona ermeyecek ve cinsiyet eşitliği söz konusu olamayacaktır (Günay-

Erkol, 2021: 122-135). 

Tezer Özlü, Çocukluğun Soğuk Geceleri’nde eril-militarist bir babayla 

geçirilen çocukluğun açtığı yaraları ana karakter üzerinden anlatır. Ev içi iktidarı 

sağlayan baba, herkesi sıraya dizerek yaşatır. Hayatının belirli bir dönemini bu 

sıkışmışlıkta geçiren ana karakter, sonunda çıldırdığı gerekçesiyle akıl hastanesine 

yatırılır. Toplumsal normlara uymaması ancak delilikle açıklanabilir (Çayırcıoğlu, 

2022: 95). Fakat Tezer Özlü, bu deliliği de bilinçli bir şekilde kurgulamıştır. Erkeklik 

ve kadınlığı iki zıt kutup gibi görerek kadınlığı bir alternatif olarak sunmaz. Ana 

karakter, tüm varlığıyla romana dahildir. Babanın şahsında abartılmış milliyetçliğin 

ve baba-koca olarak eril hegemonyanın izlerini sürmüştür. Hayat, tamamıyla 

kurallara bağlı olarak yaşanır. Bu ilişkinin benzeri karakterin okulunda ve ilişki 

kurduğu erkeklerde de devam eder. Aynı kuralcılık, aynı toplumsal sözleşme ve 

belirli normlar söz konusudur (Günay-Erkol, 2021: 256-259). Babaya, kocaya, diğer 

erkeklere duyulan yabancılığın sonunda akıl hastanesine uzanan bir ciddiyetle 

sürdürülmesi, aslında karakter kadar Özlü’nün kişisel tarihini de yansıtmakadır. 

Sennur Sezer, Özlü’nün dünyaya bir çocuk gibi baktığından söz ederken Gürbilek de 

Çocukluğun Soğuk Geceleri’ni anne ve babadan anahtarı gizlenmiş bir anı defteri 



76 
 

 

gibi görmüştür (Sezer, 2014: 127), (Gürbilek, 2014: 68). Çocukluğun yabancılaşma 

hislerinin yetişkin olduktan sonra da devam etmesi, kadınlığın bütünlüklü kişisel 

tarihini göstermesi bakımından mühimdir.   

Feminist yazın geleneği, güncel edebiyatta da etkisini sürdürmekte ve kendini 

devamlı olarak yenilemektedir. Kadınların ve erkeklerin erkeklikleri anlatma 

biçimlerinden yola çıkıldığında kadınlar, kendi tarihsel dışlanmışlık deneyimleri 

kadar farklılaşan erkeklikleri de feminist teorinin imkanlarıyla analiz etmeye devam 

etmektedirler. Farklılaşan temel öge, dilin kullanım pratikleridir. Bu değişkenin alana 

yaptığı katkı, alt başlıkta tartışılacaktır.  

2.5. Kadın Dili Edebiyata Ne Vaat Eder? 

Virginia Woolf, 1929 yılında Kendine Ait Bir Oda’da “Biz kadınlar 

yazmadan önce, evdeki meleği öldürmeliyiz” der. Sandra Gilbert ve Susan Gubar 

1979’da The Madwoman in the Attic’i (Tavan Arasındaki Deli Kadın) yazarlar. 

Kadınların özel alana hapsedildiği yüzyıllar boyunca özgün seslerini bulamayıp her 

alanda görünürlük mücadelesi verdikleri bir tarih için bu söylemler özellikle 

manidardır. Makul kadınlığı reddederek özgürce var olmak için kabuğun dışına 

çıkmak gerekir. Özellikle Julia Kristeva, Luce Irigaray, Helene Cixous gibi Fransız 

feministler dil üzerine kafa yorarak bastırılan kadın dilinin derhal yeniden keşfedilip 

özgürleşmesi gerektiğini savunurlar. Lacancı bir yaklaşımla kadınlar ve erkekler dile 

mahkumdurlar. Bebeklikten itibaren maruz kalınan dil, babanın dilidir. Erkekler, 

bunu iktidardan pay alarak ve bu dilin devam ettiricisi olarak telafi etmeye 

çalışırlarken bu dil, kadınlar için erişilemeyecek bir gizem olarak kalır. Fakat 

Parla’ya göre Cixous, “vücudunu yaz” dediğinde ve Irigaray penis hasedine getirdiği 

yorumda kadınların eksik değil üstün olduğunu kanıtlama çabası güttüğünde de özcü 

olmakla eleştirilmişlerdir (Parla, 2021: 31-33). Susan J. Hekman ise Irigaray ve 

Cixous’un aslında ikili bir karşıtlık oluşturmaktan ziyade -ki ikilik zaten erildir- 

fallus merkezciliğin karşısına çoğul ve akışkan bir dili çıkarmaya çalıştıklarını 

söylemiştir (Akt. Çayırcıoğlu, 2022: 72). Çayırcıoğlu, bu düşünce düzleminden 

devam ederek Kristeva’daki kadınca dil’den kastın da yeni bir özne yaratım sürecini 

ifade ettiğini söyler (Çayırcıoğlu, 2022: 73).  



77 
 

 

Kadınlar, eril dille nesneleştirildikleri tarihi hiç ederek kendileri için çoksesli 

bir dilin imkanlarını yaratma yoluna gitmişlerdir. Sema Kaygusuz, yazarın failliğiyle 

ilgili şunları söyler: 

“Demek ki fail sanılanın tersine oldukça netameli bir sözcük. 

Hele ki kadınlar için. Fail olmayı arzulayan yazarın önce içinde 

bulunduğu ikilikçi, insan merkezci, sömürgeci, cinsiyetçi, ırkçı, eril dil 

düzeneğinden ayrılabilme yollarını keşfetmesi gerekiyor. O yüzden 

sözcüğün ilk anlamına geri dönerek failin bizzat yapıp eden kişi 

olmaktaki zorluğunu anımsatmakta fayda var” (Kaygusuz, 2019: 17).  

Kaygusuz, yapıtlarındaki temel izleği yani eril failliğin her türlü kavram 

köküne sinen varlığını işaret ederek onun dışında geliştirilecek bir edimin 

kuvvetinden söz eder. Söz söylemek önemlidir. Kendi sözünü söylemek önemlidir. 

Bunu yaparken erilliğin tekrarına takılmamak ise en önemlisidir. Dolayısıyla 

cüretkâr olmayı da bilmek gerekir: 

“Sahteliğe dönersek, failin uygarlık tarihinde binlerce yıldır 

üstlendiği eril hakimiyeti düşününce kendim de dahil birçok kadının 

kapıldığı sahtelik kaygısını elbette doğal karşılıyorum. Eskiden, ne 

zaman hikmetli bir söz etsem, bu hikmetli sözün faili olarak kimseyi 

inandıramayacağımı düşündüğüm için hikmeti derhal başkasına 

havale eder, bunu babaannem demişti, diye eklerdim. Seçtiğim 

büyükannenin, Balzac romanlarına düşkün anneannem değil de 

okuma yazma dahi bilmeyen babaannem olması, babanın annesi 

olarak içerdiği eril tınıyla birlikte bendeki hikmetli sözü tartışılmaz 

hale getiriyordu” (Kaygusuz, 2019: 18). 

Erkeğin failliği yazmak ve okumak ikilemlerinde de kendini gösterir. Öyle ki 

yıllarca yazar yani fail, bir erkek; okuyan ise bir kadındır. Kadın, son derece edilgen, 

okuduğu romanlardaki hayatlarla kendini özdeşleştirmekten başka meziyeti olmayan 

bir varlık olarak edebiyatta sıklıkla işlenmiştir. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e süren bu 

eğilimde kadınlar, Gürbilek’in tabiriyle romanesktir. Edebiyat, hem kadınların 

arzularını kışkırtır hem de onları hayali dünyalarda yaşatır (Gürbilek, 2021: 282). 



78 
 

 

Gürbilek, aynı yazısında “etkilenme endişesi”nden söz ederken bunun erkekler 

tarafından kadınsılığın gölgesine itilmiş bir kavram olduğunu vurgular. Her ne kadar 

Ahmet Mithat, Yakup Kadri ve Peyami Safa’dan Ahmet Hamdi Tanpınar ve Oğuz 

Atay’a uzanan yazarlar kuşağında etkilenen erkekler söz konusuysa da ilk kuşakta 

etkilenen erkekler, erkeksi özelliklerini yitirerek efemineleşmişlerdir. Dolayısıyla 

sonunda yine bu edilgenlikte aslında bir kadınlık vurgusu vardır. İkinci kuşakta ise 

yazarlar, etkilenme endişesine rağmen değil onun sayesinde tutunamayan öznelerin 

bireyselliğiyle çok daha iyi romanlar yazmışlardır (Gürbilek, 2021: 303-304). 

Kadının bir özne, bir fail olarak edebiyat dünyasında yer alması oldukça 

çetrefilli bir süreci içine almakla beraber yaratım sürecinde eyleyen olmak 

bakımından çok önemlidir. Kaygusuz’un sıklıkla dile getirdiği, zaman zaman Kafka 

ve Sait Faik gibi yazarların da kavuştuğuna işaret ettiği dişi dil, dışarıda bırakılmış 

öznenin yeniden yaratım sürecini destekler. Burada en önemli değişim, bastırılmış 

kadınlıklar ve kırılgan erkeklikler temelinde gerçekleşir. Eril failliği yenmek, dilde 

de akışkan bir pratiğin imkanıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 
 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SEMA KAYGUSUZ’UN ROMANLARINDA ERKEKLİK 

3.1. Araştırmanın Amacı 

Edebiyat bir söylem ürünüdür. Bu söylem içerisinde değişimi aktarmak ve 

bunun için çaba göstermek dilin kurulumu ile sağlanır. Dili kullanan özne; dönem, 

düşünce, toplumsal pratikler, politik bakış açısı gibi unsurların çok katmanlı bir araya 

gelişi sonucunda özgünlük yakalar. Yine bu kapsamda dil, kültürel bir aktarıcıdır ve 

normu sürdürmek ya da tersine çevirmek gibi işlevlere sahiptir. Bu çalışma, 

Cumhuriyet sonrası Türk Edebiyatının gelişiminde erkekliğe dair söylemin 

değişimine odaklanmayı amaçlamaktadır. Güçlenen feminist yazının, kadınlık 

pratiklerini görünür kılarken erkeklik pratiklerine nasıl yer verdiği hususu, 

çalışmanın asıl sorusunu teşkil eder.  

3.2. Araştırmanın Önemi 

Edebiyatta feminist bakışı geliştirmek hâkim dili sorgulamak ve kırmak adına 

önemlidir. Kadınların gerçek karakterler olarak öne çıkışları, edebi alana dahil 

olmalarıyla başlar. Bununla beraber erkeklik araştırmaları da feminist teorinin 

yolculuğundan doğmuştur. Gündelik yaşamda ve sanatın her alanında olduğu gibi 

edebiyatta da eril hegemonya ve erkekliğin farklı temsilleri görülmektedir. Eril dilin 

imkanları ve konforuyla yaratılmış derinliksiz karakterlere karşın feminist bilinç 

düzeyinde ataerkiyi ifşa eden ve dilin tasarrufuyla yeni bir varoluşu mümkün kılan 

metinler üzerine düşünmenin faydalı olacağı düşünülmektedir. Toplumsal cinsiyete 

dayalı rollerin doğru şekilde kavranabilmesi için erkekliğin sosyolojisini de 

anlayabilmek gerekir. Bütün bu öncüller ışığında Türkiye’de oldukça genç bir alan 

olan erkeklik çalışmaları literatürüne feminist dilin olanaklarıyla edebi bir bakış 

kazandırmanın bir gereklilik olduğuna inanılmaktadır. 



80 
 

 

3.3. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Araştırma, kapsam olarak Türk edebiyatına ve onun özelinde Cumhuriyet’in 

2000 sonrası feminist roman anlayışına odaklanması açısından belirli sınırlılıklar 

taşımaktadır. Tanzimat’tan Cumhuriyet’in erken dönemlerine kadar geçen dönem, 

daha kısıtlı bir çerçeve içinde bütünlük sağlamak açısından ele alınırken dünya 

edebiyatından örnekler kapsam dışı bırakılmıştır. 

Sema Kaygusuz’un dili kullanım biçimi ve tercih ettiği mitik-gerçeküstü 

kurgu, çalışmaya dilin olanakları çerçevesinde katkı sağlamıştır. Fakat muğlak 

bırakılan noktalar, erkeklik kategorilerinin de yer yer belirsizleşmesine neden 

olmuştur. Karakterlerin belirsizliği, yazar niyeti ve okur niyetinin farklılığı göz 

önünde bulundurularak  yer yer netleştirilmemiş ve birer ihtimal olarak bırakılmıştır. 

Erkeklik deneyimleri, cinsiyetin akışkanlığı fikri üzerinden çeşitlendirilse de 

kategorize edilmiştir. Bu sınırlılığa bizzat değinen Connell, Erkeklikler kitabını 

yazdığı günden bu yana bazı değişimlerin ve genişlemelerin yaşandığını da ifade 

etmiş ve çalışmaların devamlılığına vurgu yapmıştır. 

Dişi bir dil, bizzat yazarın da savunduğu bir eylem biçimiyken bir taraftan da 

pek çok feminist tarafından özcülükle ve indirgemecilikle eleştirilmiştir ve bu 

çalışmaya dair ayrıca konuşulması gereken bir sınırlılık doğurmuştur. Bu ve benzer 

çalışmalar için yeni bir araştırma alanı gerekliliğini de ortaya çıkarmıştır. 

3.4. Araştırmanın Yöntemi 

Bu çalışma, Cumhuriyet dönemi Türk edebiyatında Sema Kaygusuz 

romanları özelinde erkeklikleri inceleme amacı taşımaktadır. Belirli, görece daha 

stabil olan erkeklik göstergeleri üzerine salt bir çıkarım yapmaktan ziyade birbirine 

eklemlenmiş davranış örüntülerini anlamlandırma çabasındadır. Dolayısıyla 

toplumsal cinsiyetin daha girift ve spesifik oluşumları üzerinde durulmuştur. Eril 

baskının ne şekilde yayıldığı, nasıl normalleştiği, hangi toplumsal normlarla beraber 

hareket ettiği gibi sorulardan yola çıkılarak erkeklerin erkeklere ve kadınlara, 

kadınların kadınlara ve erkeklere dönük eril yaklaşımlarının kodları çözülmeye 

çalışılmıştır. 



81 
 

 

Sema Kaygusuz’un üç romanından Barbarın Kahkahası, çalışmanın 

incelediği ana metin olarak belirlenmiştir. Yazarın en bütünlüklü anlatısı olması ve 

sınırlı bir alanda birçok deneyime dayanması sebebiyle seçilmiştir. Birçok 

eleştirmenin söylediği üzere roman, küçük bir motelde yaklaşık bir haftalık süreçte 

basitleştirilmiş bir Türkiye görüntüsü çizer. Bu özelliğiyle erkekliğin toplumsal 

etkilerle ne şekilde pratize edildiğini daha net şekilde anlama imkânı sağlamaktadır. 

İlk aşamada Kaygusuz’un üç romanından diğer ikisi olan Yere Düşen Dualar ve 

Yüzünde Bir Yer genel hatlarıyla incelemeye tabi tutulmuştur. 

Yazarın dünyaya bakışı ve politik duruşu gibi unsurlar çalışmanın başından 

itibaren göz önünde bulundurulmuş, yazar niyeti gözardı edilmemiş olup teorik 

okumalar da yine bu kapsamda yapılmıştır. Dolayısıyla tematik analizde erkekliğin 

temel kategorilerinden faydalanılarak dönüşüm imkanları üzerine bazı meseleler 

tartışılmıştır. 

Çalışmada tematik analiz yöntemi kullanılmıştır (Braun & Clarke, 2019: 

883). Öncelikle yazarın üç romanı da ayrıntılı biçimde okunarak erkekliğin nasıl 

üretildiği üzerine toplumsal, bireysel ve cinsler arası ilişkilenmelerden doğan 

davranış örüntüleri tespit edilmiştir. Romanların bütünselliğinde Kaygusuz’un 

erkeklik yazını üzerine veriler elde edilmiştir. Bu bütünlükten hareketle tespit edilen 

örüntüler, hipotez kullanma yöntemiyle (Saldana, 2019) Barbarın Kahkahası romanı 

özelinde belirli kodlara dönüştürülmüştür. Erkekliğin göstergeleri genellikle iktidar-

güç istenci etrafında şekillenir. Ataerki, baba-oğul hiyerarşisi, şiddetin cinsel 

göstergeleri, başarı-başarısızlık, kadınsılaşma gibi kodların bütünü tahakküm 

ilişkileriyle ilintilidir. Bu durum özellikle karşıt görünen fakat özünde birbirine 

dönüşebilen erkekliklerin ne denli ortak edimler ürettiğini anlamak bakımdan 

önemlidir.  

Kodlamaların temalara dönüştürülmesinde Connell’ın erkeklik kategorileri 

esas alınmıştır (Connell, 2019). Belirginleşen hegemonik ve madun erkeklik temaları 

son derece geçişkendir. Geriye kalan marjinal ve işbirlikçi erkeklik temaları bu 

makbul (hegemonik) ve noksan (madun) iki erkeklik kategorisinin salınımlarını ifade 

edecek şekilde belirginleşirler. Güç istenci ya da reddi belirli alt temaların 



82 
 

 

oluşumuna da zemin hazırlamıştır. Bir ideal olarak hegemonik erkeklik, kalıp 

yargıların söylem ve davranışlarla ifade edildiği daha durağan bir alanı ya da güç 

arayışına dönük pratik bir alanı barındırır. Dolayısıyla hegemonik erkeklik, iki 

temaya bölünmüştür ve ayrıca bu temaların da kendi alt temaları oluşmuştur. 

Arayışta her an bir çöküş yaşanabilir. Madun erkeklik, bilinçli bir tercih olarak 

sabittir ya da her an güç arayışına dönüşebilecek kaçış arzularını görünür kılar. 

Tematik analiz yaklaşımı benimsenerek dört ana temayla başlıklandırılan 

erkeklikler, asıl olarak alt temalarda özlerini temsil etmişlerdir. Alt temalar, tek 

yönlü ve tutarsız erkeklik inşalarıyla değil onların olanaklarıyla ilgilenen ekofeminist 

kadın bakışının edebi literatüre ciddi bir kaynak teşkil edebileceğini ispatlayacak 

ölçüde dinamiktir. 

3.5. Sema Kaygusuz’un Yazın Dili Üzerine Söz Üretmek 

İlk kitabı Sandık Lekesi, 2000 yılında yayımlanan Sema Kaygusuz, bu kitapla 

aynı yıl Cevdet Kudret Edebiyat Ödülü’nü almıştır. Kitap, toplamda on üç öyküden 

oluşan bir bütünlüğe sahiptir. Bunu 2002 yılında yayımlanan Doyma Noktası adlı 

öykü kitabı izler. Bu kitapta da toplamda on bir öykü bulunur. Öyküler birbirinden 

bağımsız olmakla birlikte kitap, ismiyle müsemma olarak açlık üzerine süren ortak 

bir tema üzerinden karakterlerini kurgulamıştır. Esir Sözler Kuyusu, 2004 yılında 

yayımlanan öykü kitabıdır. Onu, 2006 yılında yayımlanan ilk romanı Yere Düşen 

Dualar izlemiştir. Çeşitli dillere çevrilen kitabıyla çeşitli ödüller almış ve Almanya 

DAAD kültür programının davetlisi olarak 2010’da bir sene boyunca Berlin’de 

bulunmuştur. Akabinde 2009 yılında ikinci romanı Yüzünde Bir Yer yayımlamış, bu 

roman da yine birçok dile çevrilmiş ve Avusturya KulturKontakt tarafından 

onurlandırılmıştır. Edebiyat eleştirmenlerince oldukça olumlu yorumlar alan Yüzünde 

Bir Yer, özellikle dil kullanımıyla takdir toplamıştır. Senaryosunu Yönetmen Yeşim 

Ustaoğlu ile birlikte kaleme aldığı 2008 yapımı Pandoranın Kutusu adlı film 2009’da 

ülke genelinde gösterime girmiştir. Yine 2012’de öykü kitabı Karaduygun, 2013 

yılında yazarın ilk tiyatro oyunu Sultan ve Şair, 2015 yılında üçüncü ve sonra romanı 

Barbarın Kahkahası yayımlanmıştır ve 71. Yunus Nadi Ödülleri’nde roman dalında 

birincilik kazanmıştır. Ardından 2019 yılında anlatı türündeki kitabı Aramızdaki 



83 
 

 

Ağaç ve son olarak 2019’da Deniz Gündoğan İbrişim ile beraber derledikleri 

edebiyat eleştiri kitabı Gaflet yayımlanmıştır. 

Gaflet, edebiyat dilinin erkek egemen yapılanışını ortaya koyan ve kadın 

varlığının hiç olmadığı ya da eksik, kusurlu, tabi kılınmış, edilgen ve erkek 

karakterle birlikte var olduğu belli başlı romanların anlatı seyrini incelemiştir. Kemal 

Tahir, Ahmet Hamdi Tanpınar, Attila İlhan, İhsan Oktay Anar, Selim İleri, Füruzan, 

Elif Şafak, Aslı Erdoğan, Sevim Burak gibi romancıların kitaplarına eğilerek Türkçe 

edebiyatı bir feminist eleştiri süzgecinden geçiren kitapta alternatif yazınsal 

pratiklerin feminist bir edebiyat eleştirisiyle mümkün olacağı belirtilmiş ve bunun 

yolunun da ancak feminist bir yazının gelişimiyle mümkün olabileceğine işaret 

edilmiştir. 

Sema Kaygusuz’un da başından beri kendi yazın dilini bu minvalde 

kurguladığı söylenebilir. Başından beri dile dair bir imkân yaratmak, sözün gizil 

gücüyle fail olmadan faili yazmak, gözün süzgecinden geçen her şeyi dile dolamadan 

ve dedikodu yapmadan ifade etmek, hatta ötesinde günahı tek bir bedende 

cisimleştirerek huzura ermek yerine saf ve olduğu gibi, herkesin payına düşen kadar 

dertleneceği biçimde yazının kudretinden faydalanmak istemiştir. Yazındaki eril 

hakimiyetin yalnız kadını madunlaştırma üzerinden tanımlanamayacağı gerçeğiyle 

doğaya ait olan şeyleri tahakküm dışına çıkarıp katışıksız haliyle soluklandırmak 

gerekir. Kendinden başkasının sırrına da erişebilmiş dil; katı, bencil ve sürekli 

tekrara düşen bir tortu yaratmaz. Aksine bir bütünlüğü işaret eder. 

Kadınları kendi dilinden ve gözünden tanımlayan erillik, yalnızca mizojiniyle 

sınırlı kalmadan tahakküm imkanının dışında kalan ötekileri de kıskacına alır. Doğa, 

hayvanlar, hegemonik erkekliğin dışında kalan diğer erkeklik deneyimleri; aynı 

sürecin içerisine dahildir. Bu deneyimlerin eril yazında dışavurumu sömürü, türcülük 

ve homofobidir. 

Ekofeminizm, böyle bir düşünce üzerine gelişim göstermiştir. Ekofeminizm, 

kavram olarak ilk kez 1974’te Françoise d’Eaubonne tarafından kullanılmıştır. 

d’Eaubonne’a göre kadınlar üzerinde kurulan baskı, doğanın üzerinde kurulan 

hakimiyetle bütünleşiktir. Ekofeministlerin derin ekolojiyi eksik buldukları nokta, 



84 
 

 

Batı’yı insanmerkezcilikle itham ediyor oluşudur. Fakat doğa üzerinde kurulan 

tahakküm, insanmerkezci olmaktan öte erkekmerkezcidir (Tong & Fernandes Botts, 

2021: 311-312). Carol J. Adams’ın Etin Cinsel Politikası kitabında bahsettiği üzere 

Gilman’ın kitabındaki bir şiirde geçen “Avcı adam, Asker adam” ifadelerinin 

şiddetin farklı türleri insan ve hayvan öldürmeyi birbirine bitiştirirken aynı zamanda 

şiddet tekelinin hangi cinsiyetin elinde olduğunu da göstermesi bakımından 

önemlidir (Adams C. , 2013: 242). Kaygusuz’un dil alanı da böyle bir göstergesel 

işleve sahiptir. Bir söyleşisinde kendisine kadın karakterlerle ilgili sorulan soruya 

edebi diline ait önemli ipuçlarıyla cevap verniştir: 

“Bildiğim kadarıyla benim yazımda kadınlar, erkekler ve 

çocuklar ve atlar ve üzüm kütükleri ve köpekler, pisi balıkları ve 

rüzgar türleri ve dağlar eşit ağırlıklı olarak kelimelere dağılır. Yazı 

derken bütün canlı özleri kutlayan dişi bir yazıdan söz ediyorum. (…) 

Dişi yazı, okuru omurgasına yerleştirir. Yeryüzünün duyumsallığını 

fallus merkezli anlayışların dışına çıkararak hiç tarif edilmemiş bir 

başkalık üzerinden tasvir eder. Tarif etmez. Açıklamaz. 

Buyurganlaşmaz. (…)” (Kaygusuz, 2016b: 97). 

Fahri Öz, Doyma Noktası ile ilgili yazdığı inceleme yazısında da Sema 

Kaygusuz’un dilde var ettiği her varlığa bir ruh ve can üflediğini, mesela şeftaliye 

“Şeftali ol!” dediğini ve ona bir şahsiyet icat ettiğini söylemiştir (Öz, 2016: 

sayfasız). 

Benzer biçimde Berna Abik’e verdiği başka bir röportajında doğayla arasının 

nasıl olduğu sorusu üzerine hem doğayla olan varlık bağı hem de bu bağın ve doğaya 

dair anılarının yazma sürecine direkt etkilerini gösteren şu cevabı vermiştir: 

“Benim her zaman doğa ile içli dışlı, yakın ve kardeşçe bir 

ilişkim oldu. Doğduğumda babaannem incir ağacı dikmiş, bir ağaçla 

beraber büyüdüm ben. Öyle birisi olduğun için adada yaşamak 

istiyorsun zaten. Buranın kendi ekosistemi var. Köpekler mesela; 

hepsinin birer mahallesi var, çevresi, huyu suyu var. Balıklar da öyle. 



85 
 

 

Aşağı yukarı bilebildiğim kadarının ismini biliyorum (Kaygusuz, 

2019c: sayfasız).    

Kaygusuz’un zihinsel dünyasında olmak eylemi, kendiliğindendir. Bir 

söyleşisinde doğayı düşünmenin, bir zihinsel süreci değil, varlığın izdüşümünü ve bir 

boyutlanmayı temsil ettiğini söyler. Her varlık; eşdüşen, birbiriyle denkleşen şeyler 

bütünüdür. Doğayı doğayla birlikte düşünen, insan zihninin kışkırtamadığı bir 

bütünsellik önemlidir. Kendini hayvan olarak düşünmek, bu meselenin özüdür. 

Kaygusuz, “Fark, yeryüzünün bence en büyük dersidir” demiştir (Altuğ, 2016: 272). 

Düşünüşün en kapsamlı ifadesi belki de tam olarak homojenleşmeyip kendini her bir 

parçaya dağıtabilmektir. Kaygusuz da bu bakımdan dişi yazıyı iktidarın kalın 

varlığının ötesi için bir imkan olarak kullanır. 

3.6. Sema Kaygusuz’un Romanlarına Bakış 

3.6.1. Üzüm ve Altın Arasında: Yere Düşen Dualar 

Yere Düşen Dualar, ilk kez 2006’da yayınlanmıştır ve yazarın ilk romanıdır. 

O güne değin öykü alanında üretimlerde bulunarak kendisini tanıtmış olan Sema 

Kaygusuz, bu romanıyla oldukça ilgi görmüş ve beğeni toplamış; roman Almanca, 

Fransızca,  Norveççe, İsveççe gibi dillere de çevrilmiştir. Fransa’da yayımlandığı 

sırada Liberation gazetesi, romanı kendi kapağına taşımıştır. 

Roman, iki bölümden oluşmaktadır. Bunlar, Üzüm ve Altın’dır. Üzüm, şiirsel 

anlatımının yanı sıra daha realist bir düzlemde ilerlerken Altın, neredeyse tamamıyla 

mitik, destansı bir hava içerisinde sürer. Bu iki bölüm, ilk bakışta birbirinden 

bağımsız iki roman gibi dursa da Altın, bütünüyle ilk bölümün tamamlayıcısı 

niteliğinde yazılmıştır. 

Üzüm, ana karakter Leylan’ın hikayesi üzerine kuruludur. Bu bölümde 

kahraman anlatıcı hakimdir. Roman, oldukça lirik bir anlatımla yoğunlaşır. 

Kullanılan bağdaştırmalar, tanımlamalar ve söz öbekleri hikâyeyi katmanlandırır. 

Zaman zaman daha arkaik kelimelerin tercih edilmesi de anlatımı yoğunlaştırır ve 

okuyucu belirsiz bir zamanda gidip gelir. 



86 
 

 

Romanın ilk bölümü, geçimini çoğunlukla bağcılık ve şarap yapımıyla 

sağlayan bir adada geçer. Bu atmosferde ada yaşantısı, kendine özgülüğünün yanı 

sıra anakaradan uzaklığıyla izole ve kaçışın çok da mümkün olmadığı bir görünüm 

çizer. Bu sıkışmışlık, Leylan karakterinin biçimlenmesinde de önemli bir rol oynar. 

Roman, Leylan’ın bakışlardan ve fısıldaşmalardan hakkında birtakım söylentilerin 

çıktığını fark etmesiyle başlar. Nitekim romanın ilk kısmının adı da söylenti’dir. 

Hayatıyla ilgili gelişmeleri takip edip düzenli olarak bilgi alan adalılar, bir süre onu 

görmezden geldiğinde Leylan, bu değişimi öğrenmenin tek yolu olarak gördüğü 

Latife Keşal’e gitmeye karar verir. Latife Keşal, uzun yıllar önce adaya göç etmiş 

falcı bir çingenedir ve adanın bütün sırları bir biçimde onda toplanarak sonrasında 

“sıradanlaşıp hiçliğe karışır”. Latife’nin evinde bir süre bakımsızlığa ve kirliliğe 

alışamayan Leylan, en sonunda onunla bir anı paylaşmazsa ağzından laf 

alamayacağını anlayıp ikram ettiği rakıyı içer. Ardından Leylan’ın kahve falına 

bakan Latife, bir karmaşa içerisinde bir adamla boğaz boğaza geldiğini ve ikisinden 

birinin ölmek zorunda olduğunu söyleyerek babasını ima eder. Bu şekilde Leylan, 

hakkında babasını öldürmek istediğine dair dedikoduların çıktığını anlar. Bir taraftan 

bu duruma sinirlenirken diğer taraftan da “kalleşliğine” hemen alıştığı için tedirgin 

olur. Dedikodu, adanın tekdüze yaşantısına hareket katan ve düzenli aralıklarla 

eskisinin yenisiyle değiştirildiği bir söylem biçimidir. Çoğunlukla gençler ve 

kadınlar için çıkan dedikodular, her seferinde kurban verir gibi ada sakinlerinden 

birinin seçilmesiyle başlar ve yeni bir dedikoduya kadar sürer. Aslında Leylan da 

zaman zaman bu dedikodu ritüellerine katıldığını itiraf eder. Çoğunlukla uydurma 

olan bu söylentiler, toplumsal bir kontrol mekanizması olarak da okunabilir. 

Dedikodu eylemi, kadınlar üzerinden tanımlanır. Sosyolojik kurulumu yönünden 

kadınlar genellikle fail olarak görülürler. Bu da bir çeşit sosyalizasyondur. Dedikodu 

ile ilgili yapılmış toplumsal cinsiyet temelli kapsamlı araştırmalar olmasa da bazı 

çalışmalar, dedikodunun cinsler arası algılanış biçimlerine bakarken bazılarıysa bu 

tip ortaklıkların belirli bir grup insanın sosyalleşmesine, yaşam kaygılarından 

uzaklaşmasına ve hatta mekâna göre ortak bir çatıda örgütlenme gücüne sahip 

olabilmelerine yaradığını ifade eder. Nitekim Satır, dedikodunun eril iktidara karşı 

kadınlar arasındaki dayanışmayı güçlendirdiği yönündeki görüşlerden söz etmiştir. 

Bununla birlikte dedikodu, egemen güce yöneltildiğinde her cins için de işlevseldir 



87 
 

 

(Satır, 2023: 875-877). Romanda Leylan, yer yer bir dedikodu cazibesine 

kapıldığından, dedikodunun eğlenceli olmasını beklediğinden söz eder. Adada ise bir 

sosyalizasyon ve yakınlaşmaya araç oluştursa bile dedikodunun yıkıcı unsuru da ön 

plana çıkar. Çünkü adanın söylentileri genellikle kadınlar ve gençler için çıkar ve 

yayılır. O halde iki tür söylentiden bahsetmek yerinde olur. Dedikodu, iktidara karşı 

bir dayanışma işlevi görebildiği gibi aynı zamanda eril iktidarın normları için bir 

gözetleme mekanizmasıdır. 

Leylan, Latife’nin evinden çıktıktan sonra babasını Eşber’in Meyhanesi’nde 

içerken bulur. Babası, Ilias Ritsos ve Rıza Filiz sürekli bu meyhanede içip 

dertleşmektedirler. Leylan, bunun bir dert ortaklığı olduğunu bilir. Ilias Ritsos 

borsada parasını kaybetmiş, Rıza Filiz üvey kızına âşık olup bundan utanç duymuş, 

babası Kutsi Karaca ise karısı tarafından terk edilmiştir. Bu üç erkek, birbirlerinin 

dertleriyle benliklerini alkolle ortaklaştırarak her daim bir araya gelirler. Dolayısıyla 

bu deneyimlerde varlık bulan kendi küçük cemaatleridir. Leylan meyhaneden 

babasını alıp götürmek istediğinde karşısına çıkan Yorgo, buyurgan bir tavırla ona 

eve gitmesini, babasını eve kendisinin getireceğini söyler: 

“Babamı meyhaneden almaya gittiğim o gece, Yorgo pek alışık 

olmadığım bıçkın havalarda yanıma geldi. ‘Hadi sen git’ dedi, 

‘babanı eve ben getiririm.’ Bütün ağırlığıyla çarçabuk üstüme 

uzandığı günleri anımsatarak… Suratında sahiplenici bir gülümseme. 

Başka zaman olsa Yorgo’nun sözünü dinler, usulca evime dönerdim. 

Oysa ben herkesin bildiği üzere tehlikeli biriydim artık. ‘Olmaz’ 

dedim, ‘babamı almadan şurdan şuraya gitmem!’ Yorgo iki adım 

geriledi. Bu ‘olmaz’ın altında yatan öldürme gücünü fark edince 

bende, handiyse çırılçıplakmışım da ona meydan okuyormuşum gibi 

şaşalamıştı” (Kaygusuz, 2016: 21). 

Leylan ve Yorgo, çocukluktan beri tanışan ve beraber büyümüş iki ada 

sakinidir. Aralarındaki bağın kurulması çocukluklarına, Leylan’ın deyimiyle 

“kasığındaki beni Yorgo’ya kaptırdığı” (29) günlere dayanır. Çocukken bu beni 

ileride oluşacak kusursuz kadınlığının bir nişanesi olarak görür.  



88 
 

 

“Olağanüstü bir kadın olma ümidi verirdi bana. Adadaki 

bütün kadınlardan daha kadın olacağıma dair bir işaretti” 

(Kaygusuz, 2016: 20). 

Leylan on bir yaşlarındayken Yorgo ile kekik topladıkları bir gün kasığındaki 

beni ona göstermiş ve dokunmasına izin vermiştir. Bunun üzerine ertesi gün, büyülü 

bir anlam yüklediği beninin kaybolduğunu görür. En kıymetlisini ondan çalan 

Yorgo’dan için için nefret ederken diğer taraftan da ona esir düşmüştür. Yorgo’nun 

bu durumdan duyduğu suçluluk, ikisi büyüdükçe şehvete dönüşür. Aralarında 

kurulan ilişkide Leylan bir kayıpla, Yorgo ise hadsiz el koyma ile tanımlanırlar. 

Deride bulunan bir leke imgesi üzerinden Leylan’ın bağımsız var oluş imkanlarını da 

çalan Yorgo, bu vesileyle onunla sahiplenici ve üsttenci bir ilişki kurabilmiştir. 

“Bazı benler birdenbire oluşup beklenmedik bir anda yok 

olabilirler elbet. Ama Yorgo’yla aramızdakini değiştirebilirler de. 

Kasığımdaki ben çalınmasaydı kadınlığım nasıl bir hal alırdı 

bilmiyorum. Dediğim gibi, kör inançlarımı beslemekten başka 

seçeneğim olmadı. Bu adada kimse izinsiz değişemez çünkü” 

(Kaygusuz, 2016: 20). 

Leylan’ın çocukluğuna değen bazı inanışlarının büyüdükçe gerçekliğe 

evrilmesiyle Yorgo’yla olan ilişkilerine dair başka bir açılım devreye girer. 

Kadınların eril bir bakışla var olmaları, tanımlanmaları ve kendi bedensel ifadelerinin 

de bu şekilde görünür olduğuna dair inançlar geliştirmeleri erkek egemen 

toplumsallığın sonucunda gelişir. Bakılmak, aynı zamanda edilgen bir biçime 

bürünerek nesneleşmektir. Mona Chollet, erken yaşlardan itibaren bu ilişkisel 

pratiklerle kadınların bedenleri üzerindeki söz hakkını yitirdiklerini söyleyen ve aynı 

zamanda duygulanımlarının da eş zamanlı olarak kesintiye uğradığını, bu sebeple 

özerkleşemediğini söyleyen Garcia’ya atıflar yaparak bu sistematiğin kavranması 

halinde kadın-erkek ilişkilerini kapsayan her türlü edimin -ki buna aşk da dahildir- 

erkekte tahakkümü, kadında ise boyun eğmeyi etkin kıldığını söylemiştir (Chollet, 

2023: 60-220-221). Bu bakımdan Leylan, güçlü kadınlığının büyüsünü çalan 



89 
 

 

Yorgo’yu affedemezken aynı zamanda ondan kopamaz. Yorgo’nun onu ele geçiren 

şehvetine, bu şehvetin yarattığı hükmetme duygusuna karşı koymaz. 

Leylan, babasını Eşber’in Meyhanesi’nden alıp eve götürdüğü gece, çay 

bahçesinde oturan Süha’yı görür. Aynı gece sabaha karşı da Süha’nın kalp krizinden 

orada öldüğünü öğrenir. Süha, çocuk yaşta lösemiden ölen aynı isimli abisinin yerine 

doğan ikinci bir Süha’dır. İlk Süha; babasının ilk göz ağrısı, erkek oluşuyla onu 

gururlandıran bir oğuldur. Kumral-kıvırcık saçlı, şiddet davranışları babası tarafından 

onaylanan, hayvanları öldüren bu hırçın çocukla annesi de gizli gizli gurur duyar. 

Leylan’a göre bu durum altta yatan erkek hayranlığından kaynaklanır. Erkek 

çocukların hırçın ve özgür gelişimine karşın itilip kakılan kızlar da bu özgürlüğü 

yaşamak için adadaki uzak tarlalarda çekirge avına çıkarlar. Toplumsal anlamda kız 

ve erkeklerin yetiştirilme biçimleri, çoğunlukla böylesi bir ayrım ve kıskançlık 

yaratır. Hırçın oğlan çocuklarının zıttı sakin ve oturaklı kızlar, ileride ise onları 

dizginleyecek olgun kadınlar olmak ya da kekik tarlalarında çekirge avlayarak 

kendilerine bahşedilmemiş özgürlüğü çekip almak arasındaki iki yoldan birini 

seçerler. Yazar, kızlar ve oğlanları toplumsal cinsiyet perspektifinden analiz ederken 

iki Süha’yı da ada sakinleri aracılığıyla birbirleriyle kıyaslar. Yalnızca erkek 

doğmak, sınırsız özgürlük ve eril güç için yeterli değildir. Nitekim Süha, ilk Süha’nın 

hayaletiyle yaşar. Daha doğrusu bizzat kendisi onun hayaleti gibidir. Doğduktan 

sonra üç yaşına kadar dışarı çıkartılmayıp kem gözlerden korunan Süha topluma 

karıştığında sıska, esmer bir çocuktur: 

“İçimize yer etmiş kıvırcık saçlı, kumral Süha’nın öksürüklü 

betiminden öteye gidemediğinden, yeterince Süha olamadığından 

yani, hep yüzümüze suçlulukla baktı. Kenardan. Katılmadan. 

Alabildiğine yavaş” (Kaygusuz, 2016: 29). 

Süha’nın öldüğü güne dair adada birçok anlatı türer. O gün arkadaşlarıyla 

denize gittiği, normalden daha durgun ve sessiz olduğu, adanın yerlilerinden 

olmasına rağmen nedense üşüdüğünü söylediği anlatılır. O gün Ayazma kumsalında 

öbür erkekler ahtapot avının incelikleri üzerine konuşurlarken Süha hızlıca kalkıp 

sudan bir ahtapot yakalamıştır. Süha’nın böylesi el çabukluğuyla ahtapot avlamasına 



90 
 

 

şaşıran arkadaşları bir taraftan avda bitirici vuruşu yapması için seslenirlerken Süha, 

hayvanın hayatı için çırpınmasını izledikten sonra onu yavaşça suya geri bırakmıştır. 

Avlanma, erkek sosyalizasyonu için üretken konulardan biri olmasıyla da romanda 

bir tercih meselesidir ve Kaygusuz, bu tip pratiklere önem verir. Bu derecede erkeksi 

görünen bir eylem, Süha’nın diğerlerinden farklılığına dair de önemli ipuçları verir. 

Süha’nın yaşamın kutsiyetine derin bir inancı vardır. Diğer erkekler ya da ilk Süha 

gibi kendinden başka bir canlının ölümüyle böbürlenmez. Kaygusuz, eserlerinde bu 

ikilemi çokça kullanmıştır. Söz gelimi belirli erkeklik pratiklerini tercih etmediği ya 

da edemediği için yorgun, çekingen ve kırılgan erkeklerden bahseder. Süha da başka 

birinin yalnızca anısı olabildiği için kuşkusuz yitik bir ruhtur. 

“İşin aslı Süha’nın kafadan yapışık bir ikizi vardı. Bizim çıplak 

gözle fark edemediğimiz gizli bir kardeşti bu. Bir bakıma, boyun 

kemiğine asılı umutsuzluğuydu onun; bir ölüm düşüncesi, 

doğmamışlığından kalan tebeşir benizli ölülüğüydü. Onu taşımaktan 

bıktığı için, hatta onu öldürmek için öldü. Kendinden beslenen öbür 

kardeşini söküp atmaktan, doğmamışlığını babasının yüzüne 

vurmaktan başka çaresi yoktu. Osman Melek’in bir büyük 

kandırmacası olmaktan yılmıştı yani. Genç yaşta eğrilen omurgasını 

rahatlatmak pahasına gözümüze baka baka boğazladı kardeşini” 

(Kaygusuz, 2016: 26). 

Abisiyle arasında bulunan farklar, büyük Süha’yı tanıyan bütün adalıların 

bunu saklayamayacak denli fazla düşünmeleri; yaşayan ikinci Süha’yı da kendini 

hiçbir zaman var edemeyecek olmanın acısıyla öldürmüştür. Babasının gurur 

duyduğu oğul değil, yalnızca ölenin avuntusu olarak yaşamıştır. En başta babasının 

gözünde gerçekliğinden sapmış bir imge olarak hayatta yerini bulamamıştır. Nitekim 

esas olan babadır. Onun yasası kalıcı olandır. Baba, çocuğunu anneden, kadınsı 

olandan kopararak onu sosyal hayata hazırlar. Oğul da bu vesileyle babasının bir 

devamı olur. Anneden kopuş, şiddetin ve öldürme tecrübelerinin de başlangıcını 

oluşturur. Çünkü bu, şefkatli dünyanın reddidir. (Tuğrul, 2010: 22-61). Osman 

Melek’in ilk Süha’nın şiddetini kamçılaması da babasından gelir. Yalnızca ilk 

Süha’dan devralınmış bir sevgiyle yetinmek zorunda kalan ikinci Süha’nın deneyimi 



91 
 

 

de baba yasasını örnekler niteliktedir. Nitekim Süha’nın ölüsünü bulan kişi sadece 

Osman Melek’e seslenir çünkü ölü erkek, annesinden çok babasına aittir (Kaygusuz, 

2016: 24). Kadınlar için ise erkekler dünyasında var olmak, baba egemenliğinden 

kocanın iktidarına geçişle mümkün olur. Bu süreçte ailenin tamamlayıcısı olarak 

anne kimliğine bürünür ve özellikle erkek çocuk doğurması onun için bir başarı ve 

övünç kaynağı haline gelir (Tuğrul, 2010: 144). 

Süha, babasını ve esas oğulun hayaletini aşamaz. Tek çare olarak da 

babasının yüzüne gerçekleri vurarak onu bozguna uğratabilmek için kendisi ölür. 

Mitolojik hikayelerin psikanalitik çıkarımlarında baba ile oğulun bütünlüğü, 

ayrışmak için babanın sembolik ya da gerçek anlamda öldürülmesi gibi imgelerin 

yoğunluğuna dikkat çekilir. Babası tarafından yutulan Chronos onu hadım ederek -bu 

durum da öldürmeyi imler- özgürleşir (Tuğrul, 2010: 127). Süha Melek, kendiyle 

birlikte yapışık gezdiği ilk Süha’nın hatırasını da öldürmüş ve babasını oğulsuz 

bırakmıştır. Diğer taraftan ahtapotu öldürmemek ya da öldürememek hikayenin 

önemli izleklerinden biridir. Leylan, Süha eğer ahtapotu öldürebilseydi yine de ölür 

müydü diye düşünür: 

“Bazen düşünüyorum da Süha Melek, yakaladığı ahtapotu 

öldürseydi, şişe dizip yeseydi yine de ölür müydü acaba? Bir 

ahtapottan doğduğuna inanacak denli özgürleşseydi hani, atasını 

yemekle kalır, kalbini uslandırırdı biraz. Doğmamışlığının bütün 

kanıtlarını siler, hiç olmazsa kendisini yeniden yaratırdı. Denizden 

devşirdiği bellekle, yere basmayan bir kişilikte bütün bir ömür idare 

edebilirdi” (Kaygusuz, 2016: 103). 

Ahtapotu yemek bir çeşit özgürleşmedir. Yiyerek ahtapota ve onun coğrafyası 

olan denize içkin bir varlık olmak söz konusudur. Ahtapot, sıradanlığın eşiğini 

aşmanın ve bireyin kendi öznelliğiyle var olmasının önünde duran gerçekliktir 

(Ormancı, 2006: sayfasız). Fakat yine de Süha, bunun olanaksız olduğunu ahtapotu 

tuttuğu anda anlamıştır. Bu yüzden kendi ölümüne yazgılıdır (Kaygusuz, 2016: 103). 

Ana karakter Leylan dahil birçok roman kişisi de bu arada kalmışlıklarıyla var olur 

ya da olmaya çalışır. 



92 
 

 

Leylan ile babası Kutsi Karaca arasında da yıllar içinde daha çok büyüyen ve 

aşılamayacak engeller oluşmuştur. Bu durum hem babasının kişisel tarihine hem de 

Leylan ile ortak geçmişlerine ilişkindir. Leylan amcası Mercan Karaca’ya çok 

bağlıdır. Ancak bir gün babası soluk soluğa eve gelerek Mercan’ın boğulduğunu 

söyler. Bu olaydan sonra tüm hayatları değişir. Leylan’ın annesi Ecmel, aylarca gizli 

gizli ağlar. Ardından bir gün evi terk eder. Leylan, bu terk ediş zamanında sıkışıp 

kalır. Bedeni değişse de içsel olarak nasıl büyüyeceğini bilemez. O gün Kutsi Karaca 

da Leylan’ın yüzünde büyük bir boşluk açar. Leylan’ın tuhaflığı, adadan dışlanması; 

annesinin gittiği güne rastlar. Ondaki bir kadınsızlık halidir. Tam yerini bulamamış 

erdişi görüntüsü, annesi tarafından bırakılmışlığı simgeler. 

Leylan, çocukluğundan beri üzüme ayrı bir saygı duyar. Onunla gizli 

kardeşliğinden söz eder. Üzümün tarihini ayrıntılarıyla düşünür. Babasının, gözü 

önünde içtiği şaraplarla giderek çürümesine dayanamayarak Bergamalı filozof 

Galenos’un kitabından aldığı ilhamla Kutsi Karaca’yı ızdırabından kurtaracak ve 

onun dilini çözecek bir şarap yapmaya karar verir. Bu, bambaşka ve özel bir içki 

olacaktır. Fakat Kutsi Karaca’nın dilini çözecek içkiyi yapmadan önce babasının 

derinlerini görmek için bizzat onun elinden çıkan şarabı tadar. Bu esnada babasının 

zalimliğiyle yüzleşir. Aklına amcası Mercan Karaca gelir. Kutsi’nin onu berber 

dükkanında handiyse döver gibi, canını yakarak, derisini kızartarak tıraş etmesini 

hatırlar. Mercan, hiç tepki vermez. Yalnızca koltuktan kalktıktan sonra bir sonraki 

haftaya balığa çıkmak üzere sözleşirler. Bu kesik sahneler, Leylan için bilinmezliğin 

kesitleridir. Babası hiçbir zaman konuşmadığı için hayatıyla ilgili anlamlı bir 

bütünlük sağlayamaz. Nitekim Leylan yaptığı ilk şarabı babasına içirdiğinde ilk önce 

kendisi değişir. Rüyasında bir bedestenin içinde başka kadınların kapışarak yediği 

lokumlardan en büyük lokum parçasını yediğini görür. Ardından yanında beliren 

yaşlı bir kadın, ona İbrahim peygamberden bir mesel anlatır. Rüyada Leylan, aslında 

yediğinin meseller macunu olduğunu anlar. Latife Keşal’e anlattığında yaşlı kadının 

ona el verdiğini ve Leylan’ın da içine bakmayı öğrenebilirse bir hikaye anlatıcısı 

olabileceğini söyler. Keza romanın ikinci bölümü Altın da bu bakımdan dikkate 

değerdir. Bu mitik anlatı; Leylan’ın, Kutsi Karaca’nın, Ecmel’in ve Mercan 

Karaca’nın hikayelerinin iç içe geçmiş halidir. 



93 
 

 

Leylan, bir akşam eve geldiğinde babası ona hem bir atın hem de kendi 

hikayesini anlatmaya koyulur. Güreşçi olan ve aylarca ana karada çeşitli 

müsabakalara katılarak sonbaharda adaya geri dönen babası Ensar Karaca, bir gün 

anakaradan ona doru bir at getirir. Bu andan sonra Kutsi, limanda babasını bekleyen 

küskün çocuk olmaktan çıkıp aniden büyüdüğünü hisseder. 

“…Babam o an büyüdüğünü hissetmiş. İçinde gelişmekte olan 

erkek, çatlatıvermiş oğlanlığını. Doru at, hayattaki ilk egemenliğiymiş 

onun” 

“Değil mi ki önce bir ad koyarak hayvanını 

evcilleştirebilirmiş. Adadaki esaretine dörtnala direnen doruya 

verdiği adla kendi kibrini böyle parlatmış. Bir seher vakti doru at ter 

içinde sırılsıklam döndüğünde, babam kulağına eğilmiş ve demiş ki, 

bundan böyle senin adın Kutsi” (Kaygusuz, 2016: 99-100). 

Zamanla güçten düşen, gündüz göremediği anlaşılan, huysuzlaşan attan 

gitgide utanan Kutsi, utancından da utanmıştır. Gizli gizli atın ölmesini istemiştir. 

Adını ata verdiği için utanır çünkü aynı adı taşımakla ikisi de birbirlerinden parçalar 

taşıyarak yarım kalmışlardır. En sonunda annesi de Mercan’ı yanına alarak onu terk 

etmiştir. Kutsi Karaca; annesinin terk ettiği, babasının kandırdığı oğuldur (Kaygusuz, 

2016: 101). 

Yalnızca orantısız bir fiziksel güce sahip olan, bunu zeka ve eğitimle 

taçlandıramayan Ensar Karaca, bütün ömrünü ünlü bir güreşçi olduğu yalanıyla 

geçirmiştir. Bu gerçek, Kutsi’nin onun gibi bir güreşçi olmak istediğini söylemesiyle 

açığa çıkmıştır. Babasının varlığıyla kendisi de gerçek bir erkek özneye dönüşebilen 

Kutsi, ona layık olma isteğiyle donanmıştır. Baba, yetişen ve sertleşen erkekliğinin 

önkoşuludur. Fakat hayat boyu kandırılmış olmak, ata-babanın varlığını boşa 

çıkarmıştır. Annenin ise yalnızca Mercan’ı alıp gitmesi, Kutsi’nin gözden çıkarılan 

oğulluğudur. Yıllar sonra dönen Mercan da hem kocalığını hem de babalığını ondan 

çalmıştır. Bütünlüklü ve açık bir anlatı haline gelemese de Ecmel ve Mercan’ın 

birbirlerini sevdiği romanın önemli alt metinlerindendir: 

“‘Benim adımı kim koydu baba? Söylesene!’ 



94 
 

 

Hiç duraksamadan ‘Ben koydum’ dedi. ‘Buna rağmen 

suratından silemedim ihaneti…’” (Kaygusuz, 2016: 113).  

“Kendini Mercan’la değiştirmeye denize açıldığın gece, 

döndüğünde Ecmel’in denizini çalmıştın. Bunu nasıl yaptın? Bunu 

nasıl yaptın?” (Kaygusuz, 2016: 123). 

 Böylece Kutsi, her adımını kendi erkekliğine dair önemli bir eşik olarak 

görmüş fakat başarılı olamamıştır. Söz gelimi Ecmel’i de sürgün dağ köylülerinden 

seçmiştir. Yalnızlığının ve sürgünlüğünün çaresi olarak Kutsi’yi görecek, ona minnet 

duyacak, eşi olarak onun erkekliğiyle var olacak, hayattan habersiz, dağ köylüsü bir 

genç kadın olan Ecmel; ne var ki sevmek için Kutsi’yi seçmemiştir. Aslında Ecmel, 

Kutsi’nin sığındığı son varlıktır. 

“Gözünün akı en çok parlayanını, en fazla korkanını seçtin. 

Kamburluğunu sevmiştin onun! Dehşete kapılmış kedi gerginliğini… 

Yurdundan koparılmanın ürküntüsüyle ailesine yapışarak yürüyordu. 

Sırtında yatağı, yalınayak, eprimiş giysiler içinde erimek üzereydi. 

(…) Dağlıların arasından seçmiştin Ecmel’i. Gözündeki yabansılığı 

çalmaya ve büyük olasılıkla tek başına gidemeyecekliğini onun, 

ölünceye değin adaya mıhlamaya! (Kaygusuz, 2016: 122). 

 Babasının-annesinin biricik oğulları, kardeşinin saygıda kusur etmediği 

ağabeyi, karısının çok sevdiği kocası olamayan Kutsi Karaca, terk edilmeye ve 

ihanete yazgılı bir adam olarak tekrar tekrar kırılan erkekliğini toplamaya çalışmış 

fakat en sonunda gerçeğine katlanamadığı hayatı sadece sarhoş sürdürebilen bir 

adam olmuştur. 

İlk bölüm çoğunlukla Kutsi ve ailesindeki erkeklik deneyimleri üzerinden 

ilerlerken adadaki birkaç erkek de ayrıntılarıyla betimlenmiştir. Tahakkümü 

hayvanlara ettiği zulümden öğrenmeye başlayan ağabey Süha, eril hegemonyaya 

uygun yetiştirilirken ölmüş, yerine yaşayan kardeş Süha ise zayıf ve hastalıklı 

olmasıyla yaşadığı sürece kırılgan bir erkekliği taşımıştır. Yorgo, yalnızca fiziksel 

birliktelik yaşadığı Leylan’ı bir biçimde tahakkümü altına almıştır ve Leylan 

genellikle buna karşı çıkmadığını roman boyunca söyler. Nitekim Yorgo için 



95 
 

 

güzelleşmeye çalışmasının onun erkeklik imgesini sürekli daha da görünür kıldığını 

düşünür. Sevgisiz gövdelerini sağaltabilmeleri için rezil olmaları gerekmektedir. 

Leylan, Yorgo’ya kaybettiğini düşündüğü kadınlığı üzerinden bağlıdır. 

Romanın ikinci bölümü olan Altın, ilk bölümdeki karakterlerin ve yaşantıların 

boğuntulu tarihlerini destansı ve mitsel örüntülerle birleştirir. Anlatı, tek gözlü bir 

erkek çocuğu, cılız bir adam ve bir atın yolculuklarıyla başlar. Oğlan, “babasının 

ölümüyle yarım kalan tarihi”ne takılı ve özlem duygusuyla önündeki adamı ve atı 

takip ederken kendi doğumunu da hatırlar (Kaygusuz, 2016: 141). Tek gözlülüğünün 

ebelere verdiği korku, annesinin onun karanlık yanını dürtüşü ve bir daha asla 

yüzündeki boşluğa bakmayışı; o zamana kadarki en önemli hatıralarındandır. 

Babası ölüm döşeğindeyken oğlana kendi atalarının başından geçenleri 

anlatır. Hikayeye göre verimsiz, ekinsiz bir adada yaşayan bu halk; yedikleri deniz 

canlıları ve yosunlarla hayatta kalmayı başarırken bir türlü açlıklarını gideremezler. 

Hayvanlarının köpürerek öldüğü bir salgın sonrası kapandıkları çile mağarasında 

adalılardan birinin gitmeye karar verdiğini, eğer gitmezse ailesini yemekten kendini 

alıkoyamayacağını söylemesiyle adalıların içlerinde tuttukları açlık gün yüzüne 

çıkarak “kanlı bir ayin” başlatır (Kaygusuz, 2016: 148). Mağaradan çıkabilen birkaç 

kız ve erkek adayı bir tekneyle terk ederler. Fırtınada bir arkadaşlarına daha ihanet 

edip dalgaların arasına attıktan sonra hiç bilmedikleri bir karaya vardıklarında 

vızıltılı büyük bir arıyı takip ederek yeni yurtlarını ararlar. Karanlık bir mağara 

dehlizinden geçtikten sonra Morsis Dağı eteklerinde bir yaylaya çıkarlar. Oğlanın 

babası, atalarının yolculuklarında kayaları ve uçurumları aşıp yırtıcı hayvanların 

saldırısına uğramadan yol almalarını onların ölülerde var olan kemiksizliğiyle 

açıklar. 

Oğlanın anası Ecmel, duygu tepkilerinden uzak yalnızca yapılması gerekeni 

yapar. Ölüm döşeğindeki kocasının anlattığı hikayeye ilgisiz suyunu getirir, 

sağlığında kocasının madenlerde altın bulup yuttuğu günlerde onu içinden 

çıkarmasına yardım edecek karışımları hazırlar, masajlar yapar. En sonunda oğlan, 

babasının dışkısındaki altını bulup çıkarır. Ecmel’in Ecmel oluşu anlatının yalnızca 



96 
 

 

bu kısmında söz konusudur. Kocasının ölümüyle saçlarını kesip memelerini bir 

kuşakla sararak dosdoğru kadın ve anne oluşundan sıyrılır. 

“…Buna değişim denemezdi doğrusu, tam tersine, henüz hiç 

yaşamamış birinin, en uygun zamanı yakalayıp kabuğunu yarmasıydı. 

Başkalaşım… Kendi asidinde eriyişiydi bir kadının ve açığa çıkan 

yabancı bir gövdeye apansız göçmesiydi. Hemencecik erkeksi çizgiler 

yerleşti yüzüne. Oğlan yüzüne bakamıyordu onun. (…) İki eliyle 

oğlunun suratını kavrayarak dedi ki, bundan böyle bana anne deme. 

Sağgözü dolu dolu oldu oğlanın. Ağlamak istedi, bu kez ağlamaktan 

korktu” (Kaygusuz, 2016: 166). 

Ecmel’in kendini değiştirme süreci, adını da bırakmasıyla tamamlanır. O artık 

bir çağrı değil, yalnızca bir oluştur. Ardında bıraktıklarına bir bakıma bağlı fakat 

diğer taraftan vazgeçtiklerinden hiçbiri olmayışıyla yolculuğuna başlar. Romanda ad 

vermek yahut bir ada sahip olmak, önemli izleklerdendir. Keza tek gözlü oğlan 

adsızlığını bilir. Annesinden en azından ona adını söylemesini ister. Ona göre bu, 

kendisini doğurduğunu da kanıtlayacaktır (Kaygusuz, 2016: 202). Ecmel, terk ettiği 

evini ateşe verdikten sonra artık Adamkadın’dır. At Yaşur, Adamkadın ve oğlan; 

zamanı yitirecek kadar uzun vakitler sürecek bir yolculuğa çıkarlar. Bu yolculuk 

esnasında günler sonra oğlan da girdiği derede kendi yüzünü görüp bir histeri 

kriziyle başkalaşmış, kendi boşluğunu bütün gerçekliğiyle algılamıştır. 

“Ne yakışıksızca yarı kör saymak kendini, zihninin hiç 

kullanılmamış atlasını başkasının asitli merhametiyle kevgire 

çevirmek! (…) kendine gözsüz diyorsun. sol yanında bir gözevin bile 

yok ki. kirlen Sağgöz! elbette, masumiyeti zedelendikçe bilgeleşir kişi. 

(…) solgunluğunu ve çökkünlüğünü borçlu olduğun bir geçmişin 

olmalıydı senin. geçmişin olmadan, ancak mış’lı bir hikaye 

yaratabilirsin belki (…) böyle giderse hiçbir zaman nehri 

bulamayacaksın (…) asla göremeyeceksin seni Morsis’e götürecek 

Melifas’ı. Yaşur her geçen gün kedere dönüşüp yüzüne vuracak 

yaşlanışını. Adamkadın’sa incecik bilekleriyle daha ne kadar 



97 
 

 

dayanabilecek bunlara? dinle! gerçekten bir nehir var mı yakınlarda 

yoksa hala babanın kalbinde mi kulağın?” (Kaygusuz, 2016: 180-

181). 

Oğlanın çocukluğundan sıyrılmakla sonuçlanacak hesaplaşması, onları uzun 

zamandır takip eden uğru tarafından da görülür. Oğlan, çocuklukla erginlik arasında 

bir yerde, solundaki karanlığı değil gören gözünün bakışını bilen Sağgöz olarak 

sudan çıkmıştır. Uğru, altınlarını almak için Sağgöz’le zorla güreşip yenildikten 

sonra çantasındaki bir çiçek tohumunun ötesinde her şeyini yitirir. Sağgöz’ün illetine 

tutulur. Çürümüş bir halde köye döndüğünde artık ölemeyen biridir. Bu deneyim, 

uğruyu olduğu kadar Sağgöz’ü de değiştirir. Yaşur soğuğa ve yorgunluğa 

dayanamayıp öldüğü gece Adamkadın ve Sağgöz bir avcı tarafından kurtarılır. 

Kendine geldiğinde Adamkadın tarafından terk edilmiştir. Hasta yatağındayken 

avcıyla ettikleri sohbetleri hatırlayamaz fakat ona adının Yaşur olduğunu söylemiştir. 

İlk bölümde Kutsi’nin atına kendi adını vermesini tersine çeviren bu deneyim, 

sürekli arayışta olan Yaşur’un benliğini bulacağına da bir işarettir. Kutsi’nin aksine 

Yaşur hiç durmaz. Avcının ısrarlarına aldırmayarak yalnızca ona hediye edilen at 

işlemeli yüzüğü alarak oradan ayrılır. 

Büyük şölenlerin ve kumpanyaların olduğu bir şehirde şarkı söyleyen bir ses 

duyar. Söylenenlere göre ses, bir hünsanın sesidir. Merak ederek sesin sahibini 

aramaya koyulur. Başarılı bir güreş müsabakasından sonra şehirden ayrılacakken 

Vali Kessali’nin babasının mı yoksa hünsanın mı peşinden gideceği sorusuna hünsa 

yanıtını verir. Hünsayı aradığı her yerde güreşip parsa toplayarak yol alır. Ucubelerin 

sergilendiği sirklere rastlar ve sirk patronu Phuvus ile tanışır. Phuvus, yaptığı işin 

yanında iyi bir hikaye anlatıcısıdır. Yaşur, bu hikayeyi duyunca ağlar ve yüzüğünü 

ona verir. Bir sonraki bölümün anlatıcısı Phuvus’tur. Ağlattığı bir güreşçi 

delikanlıdan söz eder fakat Yaşur’u hiç tanımadığını söyler. Şayet anlatıldığı gibi tek 

gözlü biri olsa bir ada da sahip olamayacaktır: 

“Başka biri kalbini dinlemediği, ne bileyim bir kadın 

tarafından sevilmediği ya da bir adamdan dostluk görmediği sürece, 

ömrünün sonuna kadar Tekgöz, Yangöz, Sağgöz gibi bir şey olarak 



98 
 

 

büyük ticaret şehirlerinin bildik sirklerinde çürüyedururdu. İnsan 

gövdesindeki alışılmadık yanlışlıkların, ruhun karanlık köşelerinde 

saklanan arsız zevkleri nasıl kışkırttığını görmenizi isterdim” 

(Kaygusuz, 2016: 254). 

Phuvus’un söyledikleri oldukça manidardır. Yaşur, annesinin duygudan 

arınmış sevgisiyle hayatta kalmıştır. Avcı Manuş’la kurduğu dostluk neticesinde 

Sağgöz’den Yaşur’luğa adım atmıştır. Yaşamı, kendi döngüsünü tamamladıkça 

anlamlı bir bütün oluşturur. 

Phuvus, ucube gösterilerinde bakmanın iştahından da söz eder. Görerek 

biçimlemek, bakılanın üzerinde bir tahakküm kurarak onu nesneleştirir. Böylece 

bakan kişi yani fail, tanrısal bir yaratma güdüsüne yaklaşmış olur. Çirkinliğe dair 

merak, Orta Çağ Avrupa’sında dinin bedeni ve beden algılarını kontrol ettiği katı 

dönemin bir getirisi olarak düşünülmüştür. Bahtin, hiyerarşiden kurtulmak ve gülmek 

için bir araç olan karnavaldan söz eder. Hiyerarşinin ve gündelik hayattaki görgü 

kurallarının dışına çıkılarak mesafeler aradan kaldırılır (Bahtin, 2005: 37). 

Devamında 19. yüzyılda ise sergileme, eğlence ve bakış unsurları; ırkçılık ve 

türcülük gibi eril sistemlerle birleşerek modern halini almıştır. Carl Hagenbeck, 

hayvanat bahçelerinin kurucusu olmasının yanında insanat bahçeleri fikrini de bu 

dönemde ortaya atmış ve kaçırdığı sömürge yerlileri sergilemeye başlamıştır 

(Topuklular, 2018: 28). Ucube gösterilerinde izleyicinin seyirlik nesneyle kurduğu 

bağ, merak ve hayretle ilişkilidir. Bu duygular, yerlerini daha olumsuz duygulara 

bırakarak iğrenme ve aşağılanmanın varlığında sürer (Topuklular, 2018: 30-31). 

“Çadıra doluşan herkes yapışık ikizleri göreceğini biliyordu 

elbet. Fakat bu yetmez! Doyuncaya, tıksırıncaya, iğreninceye, 

öldürünceye bakmak gerek! İkizler, kendilerine doğru yuvarlanmakta 

olan dev gözü eğlendirmek için birbirlerinden kopmaya uğraştıkça 

kahkahalar, ulumalar, hırıltılar ayyuka çıkıyordu” (Kaygusuz, 2016: 

258). 

İster medeniyeti övmek için kaçırılıp sergilenen yerel kabilelerden insanlar 

olsun ister deforme vücutlarıyla ucube gösterilerinde para kazananlar olsun bakışın 



99 
 

 

egemenliğinde, görülmenin edilginliğiyle birer haz nesnesine dönüşürler. Kadınların 

bedenlerinin erkeklere göre ve yalnız erkeklerin anlatılarında var olduğu kadar 

resmedilmesi gibi normun dışındaki varlık da insan ya da hayvan olmayan olarak 

gözün merceğinde, onun işaret ettiği bir ucube olarak somutlaşır. 

Yaşur, yolculuğunu sürdürürken başpehlivan Mulo ile karşılaşır ve güreşirler. 

Yaşur, bu mücadeleden yenik ve yaralı çıkar. Ecmel, onu kucaklayarak götürür ve 

iyileştirir. Hastayken duyduğu mırıltılardan peşinden gittiği hünsanın annesi 

olduğunu anlar. Çeşitli gövdelere bürünmüş olan Ecmel, bu bölümden itibaren tekrar 

kendi adını taşımaya başlar. Yaşur, bir deniz kıyısına vardıklarında Mulo’dan 

intikamını almak için Ecmel’den ayrılır. Başka bir müsabakada onu tekrar görür. 

Yüzünü inceleyerek Mulo’nun zayıf yanını arar ve onu yener.  

“Görünmek… 

Görünmeye doyamıyordu bir türlü. Başkaları bakmayınca 

varoluşunu gerçekleştiremiyordu. Biliyordu ki canlandırdığı her güreş 

sahnesi, o daha meydanı terk etmeden siliniyor, doyuramadığı 

hevesiyle yine baş başa kalıyordu. (…) Yaşur, derin bir soluk alıp 

arkasına yaslandı. Onu nasıl yeneceğini biliyordu artık” (Kaygusuz, 

2016: 283). 

Yenilgi sonrası Mulo delirir. Bakmak gibi bakılmayı arzulamak da kendini 

var etmektir. Mulo, ham kuvveti ve zaaflarıyla varlığını sürekli kanıtlama 

ihtiyacındadır. Ensar ve Kutsi Karaca gibi güreşi erkekliğini, kudretini, saygınlığını 

içinde barındıran bütünsel bir amaç olarak görür. Fakat Yaşur için güreş, 

yolculuğunun devinimidir. Onu Morris Dağı’nın eteklerine vardıracak bir dizi 

değişimin durağıdır. Yaşur, güreşin asıl anlamını çözer. Sol gözünün başlardaki 

yokluğu, Leylan’ın babasının yüzünde açtığı boşluktan bahsetmesiyle eşdeğerdir. 

Hayata yeniden dönüşü ve avcının dostluğu, gözünü açmıştır. Yolculuğu süresince 

de karanlık yanını giderek sağaltmaya başlar. Ecmel’in yanına, bütün bu yolculukta 

hataları ve doğrularıyla yüzleşerek aldığı tek kırbaç darbesiyle döner. Biraz at, biraz 

sağgöz, biraz güreşçi, biraz ucube, biraz oğlan çocuğudur. Ecmel ile son bir 

dehlizden geçerek babasının yurduna girerler. Ecmel, en başından beri gözü gibi 



100 
 

 

sakındığı yükünü akrabalarının gözü önünde açar. İçinde kocasının ilaçlanmış bedeni 

vardır. Ölememeye yazgılı yurda ölebilen birini getirmiştir. 

Romanın başından sonuna devam eden ölememe-çürüme izleği burada sona 

erer. Ecmel, ilk defa yas tutmaya başlar. Yaşur, babasının acısını gerçekten yaşar. 

Gerçek ya da mitsel olsun her tarih, bir ezilme deneyimi barındırır ve bu 

deneyimlerin birer toplamıdır. Kaygusuz, Fatih Altuğ ile yaptığı söyleşide şunları 

söylemiştir: 

“…Dolayısıyla benim için yazar halen kabiledeki büyücü 

şaman gibi yarı toplumsal, yarı kâhin, azcık tanrı, büyük ölçüde 

hayvansı, eserikli, ilkel, yapayalnız biridir. Yaşadığı zamanın 

bilgisiyle şekillenen, öte yandan içindeki birkaç bin yıllık bilgiyi sezen 

bir yaban. (…) Doğa dediğim şey sadece doğa değildir belki. Atomda 

olmaktır. Zerrede bir olup tende farklılaşmak… (…) Ben o romanı 

örümceğin, atın, kar tanesinin yerine de yazdım. Farklara açıklığı 

biraz da bundandır. Bütün kusuru ve iticiliği de bu yüzden. O kitap 

kendi roman oluşunu olan metindir bence” (Altuğ, 2016: 274).    

Denilebilir ki roman karakterlerinin her biri ilk bakışta ayrıksı da görünseler 

birbirlerine sıkı sıkıya bağlı ve benzer trajedileri barındırırlar. Dolayısıyla okur için 

de aynısı geçerlidir. Kendini o ya da bu biçimde var etme, Kaygusuz’un akışkan 

kimliklerine önemli birer referanstır. 

3.6.2. Hızır’ın Yolu, Zülkarneyn’in Nefesi, İncir’in Dili: 

Yüzünde Bir Yer 

Yüzünde Bir Yer, Sema Kaygusuz’un Yere Düşen Dualar benzeri bir üslupta 

ilerleyen fakat anlattığı hikâye itibariyle gerçekliğe dokunan, dokunurken mitleşen 

ve derinleşen ikinci romanıdır. Romanın ana izleği Dersim sürgünü bir kadın olan 

Bese ve onun torununun yaşamsal deneyimlerde ortaklaşmasalar bile kişisel tarihe 

atıfla müşterek bir zeminde buluşmaları üzerine kuruludur. Bese’ye yaşadığı kıyım 

ve felaketlerden, torununa ise Bese’den miras kalan bir suskunluk, kendini roman 

boyunca sürdürürken hislere ve kişisel tarihe hâkim göksel bir anlatıcı, anlatı izleğini 

oluşturur. Anlatıcı, ayrı bir karakter gibidir. Düşünür, konuşur, izaha kalkışır ve 



101 
 

 

eleştirir. Fiziken mevcut olmasa da duyulur, öz diliyle yaralı tarihin anlatıcısı olur. 

Romanın mitsel ilerleyişine katkıda bulunan ana ögelerden biri de budur. 

Roman, “tüh” ve “ah” isimli iki bölümden oluşur. Arzuhan Birvar, bu iki 

ünlemin anlamını romanda geçen “her hatırlayış derin bir iç çekişti son 

zamanlarda” cümlesiyle bağdaştırmıştır. Söze dökülemeyen ve belleksizliğe karşın 

hatırlamakla duyulan iç sıkıntısının göstereni olarak da sesler önemlidir (Birvar, 

2016: 101). 

İlk bölüm “Utancını biliyorum” cümlesiyle başlar (Kaygusuz, 2015: 15). 

Öldürülmüşlerden hayatta kalan ve sürgün olanların hıdırellez ateşinde ah ederken 

bir yandan da Hızır’a seslendikleri bir an canlandırılır. Anlatıcı, ana karakter torunu 

bellekte bu ana götürür. Bese’nin kalabalığın arasından sessizce uzaklaşması, üç gün 

sonra perişan bir halde geri dönmesi ve Hızır’la karşılaşmasını anlatmasıyla mitleşen 

anlatı, Bese’nin aylar sonra bir oğlan doğurmasıyla sekteye uğrar. Bu doğumun 

ardından Bese, saf bir delikanlıyla evlendirilir. Babasız bir çocuk doğurmak 

tehlikelidir. Çocuklu bir kadını kabullenmek de yalnızca tam olmayan bir erkekliğin 

vasıtasıyla meşrulaşabilir. Fakat anlatı, burada ilerleyici ve sorgulayıcı değildir. 

Masalsı bir ivmeyle sürer. Bese’nin değiştire değiştire en sonunda İlyas adını verdiği 

bu oğlan çocuğu on beş yaşına bastığında babasının ayakkabılarıyla evden çıkarak 

gayba karışır. 

Yüzünde Bir Yer’de doğan çocuklar erkektir ve yine belirsiz olan onların 

talihleridir. Düyanın herhangi bir yerinde yaşama katılan erkekler, bir noktada evini 

yurdunu terk ederek izlerini kaybettirirler. Romanda Bese’nin torunu olan fotoğrafçı 

genç kadının iç sesi de diyebileceğimiz anlatıcı, ona bir hikaye anlatır. İlyas’ın 

kaybından binlerce yıl önce medeniyetin uzağında yalnız bir kadın olan Eliha, bu 

yalıtılmışlıkta kendi var oluşunu pekiştirdiği bir yaşam sürer. Elleriyle kazdığı 

söylenen, söylendikçe inandırıcılıktan uzaklaşan, bu vesileyle de merak uyandıran 

kuyusundan çıkan şifalı sularla yorgun askerleri ve gezginleri iyileştiren bu kadın, 

hermafrodit bir incirin kıyısında oturur. Kanlı gözleriyle erkekleri büyülediği için 

güç bela yanından ayrılanlar bile bu aşkın acısıyla Eliha’yı dört bir yanda anlatmaya 

başlarlar. Ünü Salem kralı Melkisedek’in kulağına kadar gelince bu esrarengiz kadını 



102 
 

 

tanıma arzusuna yenik düşen Melkisedek yola düşer. Fakat Eliha’nın düşlerindeki 

kadınla ilgisi olmadığını görünce hayal kırıklığına uğrar. Yine de Eliha’nın yanında 

kalır ve günden güne ona bağlanır. Eliha’nın uzaklığına sinirlenerek onu kırbaçlar, 

evini yakar. Bu, romanda Melkisedek’in varlığında hayat bulmuş fakat kadim 

zamanlardan süregelen eril bir pratiktir. Melkisedek, Eliha’yı ele geçiremediği her 

gün daha da öfkelenir. Hıncını avda hayvanlardan çıkarır. Domuzları, kedileri 

avlayarak getirir. Sonunda şiddetin manası olmadığını fark edince Eliha’nın incir 

falına bakıp geçmişindeki katliamı görür. Eliha bunun üzerine üç gün izini 

kaybettirip geri döndüğünde Melkisedek’in kuyuyu taşlarla kapattığını ve incir 

ağacını kestiğini görür ve Salem ülkesine doğru yola çıkarlar. 

Eliha karakterinin yaşamındaki göstergeler, anlatıcının da sıklıkla dile 

getirdiği gibi üç tanedir: Başlı başına Eliha’nın kendisi, kuyusu ve incir ağacı 

(Kaygusuz, 2009). Kaygusuz’un sıklıkla dile getirdiği doğadan kopuş, insan 

bireyciliğinin ve tüketme güdüsünün gölgesinde olduğunca eril bir formdur. 

Kadınları doğaya içkin gören anlayış, yalnızca kök saldığı toprağı elinden almakla 

ona sahip olabilir. Melkisedek de Eliha’yı bağlı olduğu incirden kopararak kendi 

hayatına ve krallığına dahil etmiştir. Aksi halde Eliha, istediği yerde köklenen incir 

gibi ve ona dair bir yaşamla bütünleşik vaziyette, özgürlüğüyle ve vahşiliğiyle var 

olmaya devam edecektir. Kral Melkisedek, Eliha’yı kendi erkek varlığıyla 

ehlileştirmek istemiştir. 

Sevcan Tiftik, Yüzünde Bir Yer’i incelediği yazısında eko-feminist ve queer 

bakış açısının romanı anlamak üzere önemli bir adım olduğundan bahsetmiştir. 

Kaygusuz’un Aktaş’a verdiği röportaja da atıfta bulunarak yazarın benimsediğini 

söylediği eko-feminist anlayışın teorik olanakları üzerine tartışmıştır. Kadın ve 

doğanın baskı altına alınması insan-merkezci fakat ataerkil uzantılar sebebiyle 

aslında erkek-merkezci olduğu için bu iki kavram da ortaklaşır. Doğa-insan 

ayrımından gelen ikilik sürekli bir sömürü ve baskılanan edilgen taraf arasında 

kendini yenilemiştir. Eko-feminist anlatı, bütün bu ikiliklerin hükmedilen öteki 

tarafına erişmeyi arzular. Tahakküm altındaki canlı veya cansız her varlığı anlamak, 

bu anlayışı açımlar. Dolayısıyla insanlar, hayvanlar ve hatta bitkiler bu özün birer 

parçasıdırlar (Akt. Tiftik, 2018: sayfasız). Tiftik’e göre incire dair anlatı da kitabın 



103 
 

 

bütünsel feminist perspektifini doğrudan betimlemektedir. Doğal olarak kopuş, bir 

erkeğin karısı olarak uygarlığa eklenmekle başlamıştır. 

İncir, her ne kadar kadın karakterler üzerinden vurgulansa da başlı başına bir 

karakter olarak kendi varlığına içkindir. Sözgelimi Bese, torunu doğduğunda bahçeye 

bir incir ağacı dikmiştir. Torunu genç kadın, Beşiktaş’ta tek özelliği yine bahçesinde 

incir ağacı olan bir ev arar ve Eliha incir ağacının gölgesinde oturur. İncir, uzun 

uzadıya anlatılırken tarihten bu yana yüklendiği uğursuz anlamlar ifşa edilir. Adını 

söylemenin ayıp görülmesi, şeklinden ötürü hep kışkırtıcı bir imayla cinselliği 

imlemesi, kadınlar tarafından şifalı ilaçların ham maddesi olarak ya da sürgünleriyle 

çocuk düşürmek için kullanılması; inciri dişi ve şeytani bir imge olarak 

konumlandırmıştır. Ne var ki erkek uygarlığının normatif bakışına karşın incirin 

çoklu anlamlarıyla donatılmış roman, kurgulanışı ve çerçevesiyle aykırı bir yol izler. 

Kadınların süreğen yaşamlarında yer bulsa da onların da iktidarından nasibini alır. 

Ad vermeyle oluşundan koparılan varlığın tekrar var edilmeye çalışılması anlatıcı 

tarafından eleştirilmiştir: 

“Diyorum ki, tam da incir çağındayken sen, tarihin gözüyle 

değil de başka bir gözle bakmalıydın Zevraki’ye. Her uygarlığın 

geçici olduğunu içten içe bilen bir barbar gibi. Ağacın döngüsel 

yaşamından esinle bedenindeki tine erişmiş yırtıcı bir kadın 

iştahıyla…” (Kaygusuz, 2009: 26). 

“Ve bir çiğit kadarcık sen, sözün insana hasrettiği iktidar 

gücünü, tuttun incirin üstünde denedin. Ad verme yetkesiyle 

donatılmış mitsel bir ece gibi, zaten adına köklenmiş ağaca Zevraki 

deyiverdin” (Kaygusuz, 2009: 42). 

İncir, genç kadının ve İsa peygamberin ortak yanılgısıdır. İkisi de incirin 

meyvesini beklemiştir. İsa peygamber bu yüzden erkek bir inciri lanetledikten yüz 

yıllar sonra Bese’nin genç bir kadın olan torunu, bahçesindeki incir ağacına bir isim 

vermiş ve sabırla meyvesini beklemiştir: 

“…Zevraki tek bir incir vermedi sana. Bitişik bahçedeki 

maltaeriği meyveyle dolup taşıp ayakta durmaya zorlanırken Zevraki 



104 
 

 

sadece yaprağa vuruyordu kendini. (…) Kim bilir ne zaman çiçeğine 

konacak ileğin yaban iradesine teslim, meyve sabrıyla donatılmıştı. 

Onu meyveye zorlayan sendin. Ağaç incir üstüne yemin etmiş gibi” 

(Kaygusuz, 2009: 49). 

İncire en baştan isim vermek, yeryüzündeki kinsiz ve gurursuz yegane canlıyı 

kendine alıştırmak, evcilleştirmektir (Kaygusuz, 2009: 22). Deyim yerindeyse 

değiştirilmek istenen incirin huyudur. Onu yapay bir varoluşta edilgen kılmaktır. 

İncirde somutlanan bu tahakküm biçimi, eril bir hazza da tekabül eder. Kendi 

ötekisini var edip onu yönetebileceği dar alanlara kıstıran erkekliğin doğa üzerindeki 

hükmü de benzerdir. 

Bese, hamile olduğu anlaşıldığı anda bilge ve yaşlı kadınlar tarafından incir 

sürgünüyle kürtaj edilmek istendiğinde “incirle aramı bozmayın!” derken Eliha da 

dahil olduğu medeniyetin içinde benzer becerilerini gösterdiğinde artık bozulma(ya) 

başlar çünkü inciri saf halinden kopararak onunla uygarlığa dahil olmuştur. İncir, ilaç 

olarak, kürtaj aleti olarak incirliğin saf halinden koparılır. Anlatıcı, Eliha’nın “Salem 

kralının karısı olmakla, kendisine nasıl da yabancılaştığını” anlatır (Kaygusuz, 

2009: 42-43).  Çok geçmeden bir oğul anası olmayı düşlemeye başlar. Fakat sıradan 

bir oğulun değil, bir peygamber ya da bir kralın anası olmakla varlığı 

meziyetlenecektir. Uzun uğraşlar sonucunda hamile kalamayınca bir kahinden 

yardım ister fakat kahinin sırrına onun rızası dışında gizlice erişir. Kuzey yıldızının 

güneydoğusundaki bir burçta belirecek yıldızın varlığında ana rahmine düşecek bir 

çocuk ölümsüz olacaktır. Eliha, kahin ve karısını uyutup o gece bir oğula gebe kalır. 

Yıldız, başka bir burca geçip dünyaya hükmedecek ikinci bir erkek olacak 

Zülkarneyn’i işaret ettiğindeyse alimin karısı hamile kalır. 

Hızır ile Zülkarneyn doğup büyürken birbirinin tam tersi iki erkek olarak 

yetişirler: Annesi doğarken ölmüş, bir kralın oğlu olarak fazla içine kapanık olan 

Hızır ve bir alimin oğlu olarak günbegün kendi gücünü icat eden Zülkarneyn. 

Zülkarneyn, ortalık yerlerde güreş tutarken toprağa meraklı Hızır, yalnız başına 

dağlarda gezer. Melkisedek, tahtını devredeceği oğlunun bu dervişane hallerinden 

son derece umutsuz, onun erkekliğini hatırlaması için koynuna kadınlar sokup şarap 



105 
 

 

içirerek dingin halinden arındırmaya çalışır. Başarılı olamayınca Hızır’ı kırbaçlar, 

zindana kapatır. Fakat bir türlü başarılı olamaz. Onun yanında haşmetini kanıtlamış 

olan Zülkarneyn, dünyaya hükmetmeye hazırken tek zaafı olan ölümü yenebilmek 

için bengisuyu aramak üzere yollara düşecekken Hızır’ı da yanına çağırır. Ölüm, 

özünde karşı konulamayışıyla boyun eğdirendir. Zülkarneyn, esasında maddi 

hayattaki gücüyle erişemeyeceği tek şeyi, ölüme de hükmetmeyi ister. Bu onu bir 

hükümdar, bir fatih olarak yenilmez kılacak yegane şeydir. Erkekliğe hiçbir yanından 

dokunmayan Hızır ile iktidarına zeval getirmekten ölümüne korkan Zülkarneyn 

birlikte yolculuğa çıkarlar. Yolculukları sırasında oğlu İshak’ı kurban etmeye 

götüren İbrahim peygamber ile karşılaşırlar. Anlatıcının burada dikkat çektiği esas 

konu İshak’ın kurban ürküntüsüdür. Bir tarih metni yazılacak olsa çoğunlukla 

İbrahim ve Zülkarneyn’den coşkuyla bahsedilecekken içine kapanık, kırgın İshak’tan 

söz edilmeyecektir. İshak’ın madunlaştırılma deneyimini anlayıp cesaretlendirmek 

adına başını okşayan da yine Hızır olur. Romanın ilerleyen bölümlerinde kendi 

çekingenliğiyle var olan bir karakter de Munzur’dur. Munzur, bir çobandır. 

Keçileriyle dağlarda yapayalnız dolaşır. Utangaçtır. Karşısına çıktığında ağasının 

gözlerine bakmaya cesaret edemez. Ama diğer taraftan da keşfetmediği ya da bir 

türlü keşfetmek istemediği ermiş bir yanı vardır. Hacca gitmek için yola çıkan ağa, 

kötü bir hastalığa tutulunca dönüşü epey gecikir. Bir akşam helva kavuran ağanın 

karısı kocası yiyemeyeceği için dertlenince Munzur tabağı alıp odadan adımını attığı 

gibi ağanın kaldığı handaki odada beliriverir. Ağa şaşırıp korkar, Azrail’inin 

geldiğini düşünür. Helvayı bitirince Munzur gözden kaybolur. Fakat geri 

döndüğünde kendi kerametinden utandığı için bu anın yaşanmamış olmasını diler:   

  “Ama Munzur’un iç dünyasında böyle bir kerameti göstermek 

şöyle dursun, onu düşlemek bile bir bakıma aşırıya kaçmaktır. Elinde 

boş tabakla odasına geri döndüğünde bu anın hiç yaşanmamış olması 

için başını öne eğip için için yalvarır Allah’a. ‘Diyelim ki’ diye 

geçirmiştir içinden, ‘helvayı ben yedim, düşümde Ağamın boğazından 

geçirdim’” (Kaygusuz, 2009: 87). 



106 
 

 

  Üç kış sonra ağa; saçı sakalı uzamış, yaşlanmış bir halde eve geri 

döndüğünde elini öpmek isteyen köylülere Munzur’u göstererek asıl kerametin onda 

olduğunu söylemiştir: 

“Munzur dayanamaz böylesi gösterilmeye. Herkes başını 

çevirip ona baktığında, çoban kılıklı ilahi bir varlık görmektedir artık. 

Munzur, ne yapacağını bilemeden iki adım geriler. O güne değin bir 

kerecik olsun ne bir şahit istemiştir varlığını belli eden ne de böylesi 

görünür olmayı. Köy ahalisi hürmet dolu bir edayla kendisine 

yaklaşmaya koyulunca yüceltici bakışlara daha fazla katlanamayan 

Munzur, sırtını dönüp var gücüyle kaçmaya başlar” (Kaygusuz, 2009: 

87). 

Hızır, Munzur ya da İshak’ın ortak noktaları utanç ve korkuyu baştan ayağa 

taşıyarak yaşamdan bir anlam devşirmeleridir. Bu; korkusuzluk, şöhret ya da gücün 

iktidarından bir yiğitlik devşirmekten çok yalnızca payına düşeni almakla geçecek 

bir hayatın düşüdür. Tam da bu yüzden Hızır, babasının zulmüne uğramıştır. Bir kral 

oğlu olarak ele geçiren, tahakküm kuran faillikleri beslemek yerine toprağa, dağa, 

taşa duyarlı bir yapıda olması kabul edilmemiştir. Zülkarneyn’in ordusu 

ölümsüzlüğün peşinde bozguna uğradığında aralarında cesarete, şan ve şerefe inanan 

kimse kalmaz çünkü gözlerinin önündeki gerçek, perişan haldeki paramparça olmuş 

vücutlarıdır. 

Yazar, ölüm üzerine düşünür. Bunu yaparken doğanın her yanındaki ölüm 

imgesine eşit bir mesafeden yaklaşır. Balığın suyun dışında çırpınışı ve ölümü, ona 

bakan gözün balıkla kurduğu paydaşlık, yanındakilerin bu söylemleri antik ve dişil 

bulması; kitapta takip edilen ana izleğin taşıyıcısı olurlar. Erkek-merkezcilikle 

dışlanan doğanın deneyimi, yine aynı nedenden ötede kalanların deneyimleriyle 

birleşir ve ikicil bir sürece evrilir: Rasyonel aklı tekeline alan erkeklik ve onun 

madunlaştırdıkları. Düşmandan kurtulamayacağını anladıktan sonra teslim olmamak 

için saklandıkları mağarada üç çocuğunu ve karısını öldüren Celal’in hikayesi destan 

olarak yazılsa belki de ailesine merhamet ettiği düşünülecek, onları öldürme 

cesaretini göstermesi güzellenecektir. Fakat insanı yalnız bırakan şey, Celal’in 



107 
 

 

karısının korkudan irileşen gözleridir (Kaygusuz, 2009: 92-93). Romanın izleği, 

anlatılmayan ötekiyi anlatmak üzerine kurulmuştur. Celal, karısını çok seven ve onu 

kıskanan, çocuklarına çok bağlı bir adamdır. Ailedeki iktidara sahip olması, Celal’e 

yaşamı ve ölümü belirleme hakkını da verir. 

Bese’nin torunu genç kadın, Hızır ile ilk kez çocukluğunda Bese’nin evinde 

karşılaşmıştır. Gece gelen Hızır’ı bir hırsız ya da başka dünyalardan bir yaratık, 

gündüz geleni ise bir dilenci addeden toruna babaannesi, gelen kişinin Hızır 

olduğunu söylemiştir. Bu günden sonra Hızır bir göksel kişilik, Bese’nin suskusunun 

bir parçası olur. Fotoğrafçı torun, Hızır’ı ikinci kez Ahırkapı’da düzenlenen 

Hıdırellez şenliklerinde görür. Burada anlatı, daha net biçimde bölünür. Yer yer 

fotoğrafçı genç kadının iç sesi gibi ilerleyen anlatıcı neredeyse bambaşka bir bedene 

bürünerek Hızır’la bir farkındalık yolculuğuna çıkar. Bu gezinti esnasında Hızır, bir 

balıkçının teknesini batırır, adının Ceysur olduğunu bildiği börekçide çalışan bir 

çocuğu öldürür. Bunların hepsini de kendi iradesiyle yapmadığını söyler. Ceysur’un 

kötü bir yürekle doğduğunu ve ileride inançlı anne-babasını yoldan çıkaran biri 

olacağını söyler. Burada anlatıcının sorduğu soru, doğduğu ilk andan itibaren 

öldürme güdüsünü içinde barındıran bir cani de olsa ona milyonlarca insanı 

öldürecek gücü ve yetkeyi kimin verecek olduğudur (Kaygusuz, 2009: 161-162). 

Faşizmi cüretkâr kılan toplumun verdiği yetkidir. Çünkü ancak bu şekilde sınırları 

aşabilecek bir meşruiyete sahip olabilir. 

Roman, bütününde kendi hakikatini arayan kadınlar ve kendileriyle çarpışan 

erkekler arasında geçişkendir. Hızır’ın varlık bulduğu andan itibaren madun ötekinin 

anlam buluşu; incirin lisanıyla Bese, torunu, Eliha ve nice kadının edindiği yaşam 

gücü; ağaçtan denizdeki balığa kadar her canlıya kendi gözünden bakabilme gibi 

deneyimler; masalsı ve mitsel bir atmosferde sunulur. Kaygusuz’un ekofeminist 

yaklaşımı, var oluşları nezaketle birbirine bağlarken öfkelenmeden doğayı ve bütün 

incinmişliğiyle doğaya dair olan her şeyi bağrına basar. 



108 
 

 

3.7. Durmak, Kötülüğe Erişmek, İzah Etmek: Barbarın 

Kahkahası 

3.7.1. Genel Bir Bakış 

Barbarın Kahkahası 2015 yılında Metis Yayınevi tarafından basılmıştır ve 

Kaygusuz’un üçüncü romanıdır. Toplamda yirmi beş bölümden oluşan romanda 

Fesatlığın ehlileştirilmesi üzerine, Teessüf reçetesi ve Tenezzül makamı adlı 

bölümler italik yazıyla yazılmıştır ve deontolog olan Simin’in tatilciler hakkındaki 

düşüncelerini içeren birinci kişili anlatımlardır. Geriye kalan yirmi iki bölüm ise 

yazar anlatıcının bakışından yazılır ve yer yer tanrısal unsurlar barındırır. 

Roman, bir grup insanın yaz tatilini geçirmek ve dinlenmek üzere geldikleri 

Mavi Kumru Moteli’nde geçmektedir. Kendi hayatlarıyla ilgilenen ve birbirlerini 

tanımayan bu insanların aynı motelde tatil geçiriyor olmaktan kaynaklanan tek 

ortaklıkları bir işeme hadisesinin gelişmesiyle son bulur. Tiksinme, tedirginlik, 

suçlama, güvensizlik gibi duygular ekseninde kümeleşen motel sakinleri; romanın 

polisiye kurgusunun içinde değişkendirler. Nitekim bu olayın yalnızca münferit bir 

saldırı olmadığı dolayısıyla maruz kalanların doğasına işlediği, söylemsel – 

davranışsal tüm pratikleri etkilediği görülür. Heteroseksüel çiftler, onların çocukları, 

eşcinsel çiftler, garsonlar, kadınlar ve erkekler, orta sınıf-alt sınıf; bütün 

farklılıklarıyla birlikte bir aynılık temasına dönüşürler. Çünkü müşterek bir kirli 

hadisenin nesneleri haline gelmişlerdir. Asuman Kafaoğlu Büke’ye göre minimize 

edilmiş bu mekân, toplumun dinamiklerini yansıtırken kısacık zaman dilimi ise 

yıllara yayılan bir tarihsel sürecin izini sürer (Kafaoğlu Büke, 2015). 

Sema Kaygusuz, çeşitli söyleşilerinde romanla ilgili düşüncelerini aktarırken 

yas, suskunluk ya da tanrı dilinin imkanlarından koparak ses çıkaran, bağıran, öfkeli 

bir dile adapte olduğunu söylemiştir. Bu bağlamda Barbarın Kahkahası’nı öznelliğin 

feda edilişi olarak görürken içsel bir mecburiyetle de ilişkilendirir:  

“…Böyle bir ortamda doğal olarak edebiyat içre icra ettiğim dil ile 

yanık et kokan dünya arasında uçurumlar açılmaya başladı. Yaşamsal 

aciliyeti olan durumlarla Yere Düşen Dualar’ın hayvansı yazarı gibi 

düşünemiyorum ya da Yüzünde Bir Yer’deki Tanrı dilim yetmiyor (…) 



109 
 

 

Romandaki bütün inceliklerden ve kabalıklardan, kalabalıktan ve çiğlikten 

ben sorumlu değilim. Ama yazdım. Kalbimde başka bir romanın fetüsü 

uyurken kendi öznelliğimi feda ederek yazdım” (Kaygusuz, 2016c: sayfasız) 

“… Barbarın Kahkahası benim açımdan bir dönemin de 

sonudur. Sitemden avaz avaz haykırışa doğru ilerleyen bu dil, bence 

görevini tamamladı artık. Duyguların acı tortusu yazıldı bence. Şimdi 

başlangıç noktasına geri dönüyorum (…)” (Kaygusuz, 2016b: 96). 

İlk iki romanında kendi ifadelerinden de hareketle daha ehil bir dille dert 

anlatan Kaygusuz; Barbarın Kahkahası’nı yazarken öfkeyi ve eziyeti daha görünür 

kılmış, kahramanını ilkel bir metafor üzerinden kurgulayarak vücuda getirmiştir. 

Saflığın yarattığı kötülüğü, kötülüğün özrü olan masumiyetle de bir biçimde kardeş 

görmüş ve dip dibe ele almıştır. Dolayısıyla ilk iki romandaki diline nazaran daha 

ilkel bir anlatının kapısını aralamıştır. Bu açıklığı Kaygusuz şöyle ifade etmiştir: 

“… Kültürle arasındaki ilk yarığı açan şey bir doğa deneyimi. 

Ozan canlı bir av olarak doğayı, et olan doğayı, tuz olan doğayı, 

kültürün ilk eşiği olan ateşi/ocağı ilkel bir şiirsellikle hepimize teklif 

etti aslında. Biz kabul etmeyi beceremedik” (Kaygusuz, 2016b: 97). 

Kaygusuz’un bir çerçeve çizerken bir yandan da gelişimini takip ettiği Ozan, 

romanın temel taşlarından biri olarak diğer karakterler arasından sıyrılır. Öte yandan 

büyük resmi ortaya çıkaran, moteldeki kişilerin hem biricik hem de herkes gibi olan 

deneyimleridir ve dolayısıyla gerçek bir roman kahramanı ortaya çıkmamıştır. 

Nitekim Barbarın Kahkahası herkesin romanıdır. Kaygusuz’un da belirttiği gibi 

Türkiye ya da bir başka ülke olsun, yer yuvarlağı içinde kendini ötekisiyle var eden 

ve ona dehşeti yaşatan her coğrafya insanını işaret etmiştir. 

3.7.2. Hegemonik Erkeklik 

3.7.2.1. Bir İdeal Olarak Hegemonik Erkekliğin İfadesi 

Ataerkil toplumsal sözleşmenin asıl niteliği, kadınlar ve erkekler arasındaki 

ilişkilerin değişmeyen rollerle toplumsal alanlarda var olmasıdır. Kadınların öteki ya 

da ikinci cins olarak addedildiği toplumsal süreçler; erkeğin güçlü, yenilmez, cesur, 



110 
 

 

başarılı ve en önemlisi iktidar sahibi olduğu bir sistemi yaratmıştır. Her daim güçlü 

olmaya dönük erkekliğin gereklilikleri, yöneten-yönetilen, ezen-ezilen, asıl-öteki gibi 

iktidar ilişkilerini doğurmuştur. Nesne, her zaman üzerinde hakimiyet kurulandır. Bu 

bağlamda, makbul kabul edilen bazı erkeklik-kadınlık pratikleri ortaya çıkmıştır. En 

makbul erkeklik de baskı unsurlarını bünyesinde toplamış bir güç temsilidir.  

Connell’ın erkeklik kategorilerinde bu gücün temsili olan hegemonik erkeklik, her 

zaman bir ideal olarak dururken erişilmesi pek de mümkün değildir. Fakat yine de 

erkekliğin esas meselesi hegemonyadır. Bu idealin çevresini ona erişmek için 

hırpalanan parçalanmış erkeklikler oluşturur. Hem kadınlıklardan hem de idealini 

arayan erkekliklerden farkını belirten hegemonik erkekliğin ise belli ifadeleri vardır. 

İfadeler, aslında belirli stereotiplere göre gelişirler. 

3.7.2.1.1. Milliyetçilik 

Motelde süregelen işeme olayın ardından Müdür Ferhan Hanım tatilcilerle 

özür mahiyetinde konuşmalar yaparken tatilcilerden Okan, bu hadiseden bahçıvanın 

sorumlu tutularak kovulmasına tepki gösterir. İskeledeki İsmail ve Melih’i gösterip 

net bir ifadeyle onların yaptığına inandığını söyler. Ferhan ise, itiraz ederek onların 

“öyle bir şey” olmadıklarını ifade eder. “İbne” değil, “efendi” insanlardır: 

“Evet evet, onlar gibiler hem efendi hem de karı gibi feminist 

olurlar. Kıl tüy, kedi köpek, kıytırık bir ağaç için ortalığı ayağa 

kaldırır ama iş askerliğe gelince aynen sıvışırlar. Kürtçü olur bunlar, 

Ermeni, Rum dostu olurlar, bir de birbirlerini… tövbe yarabbim, en 

sonunda gelir üstümüze işerler. Yüz vermeyin şunlara” (Kaygusuz, 

2015: 71). 

Okan’ın bu homofobik söylemleri, Çakmak’a göre bir metafordur ve içine 

heteroseksist ve toksik maskülinitenin bütün kalıp yargılarını yerleştirir. Nefret 

bahanesi olarak ilgisiz bir olay gösterilebilir. Eril tahakkümün sakıncalı gördüğü her 

bir eylem, adeta bir ortak kümeye dönüşür ve içinden çıkan devasa bir 

ötekileştirmeyi ivmelendirir (Çakmak, 2023: sayfasız).  

Patriyarkal sistemin inşa edildiği zemin, özünde erkekliği vurgulayarak 

meşruiyet kazanır. Erkeklerin yazdığı, erkeklere içkin tarih; kadını-kadınsıyı 



111 
 

 

dışsallaştırarak bir üstün cinsiyet öngörür. Sancar’a göre ulusun eril inşasında en 

önemli unsur olarak askerlik, bir “hegemonik erkeklik okulu” görevi görür. Ulusun 

koruyuculuğu, daha dar bir alanda ailenin ve kadının da koruyuculuğunu üstlenir. 

Dolayısıyla heteroseksüel erkeklikle militarizm arasında kuvvetli bir ilişki kurulur. 

(Sancar, 2009: 154-157). Amerika’da 1968’te pasifistler, askeri üslerin yakınlarında 

kahvehaneler açarak düşüncelerini insanlara anlatmaya başladıktan sonra özel 

kuvvetlerde çalışan bir asker verdiği bir demeçte “Biz bu ibneler etrafta oturup 

kahve içebilsin diye dövüşüp ölmüyoruz” demiştir (Akt. Nagel, 2013: 80). Yine 

Sancar’ın çalışmalarında katılımcılardan bir tanesi yetiştiği çevrede askerliğe 

eleştirel bakan insanlar için eşcinsellik suçlaması olabileceğini, insanların 

delikanlılık vurgusuyla pasifize edildiğini vurgulamıştır (Sancar, 2009: 168). O halde 

denilebilir ki ataerkil örüntüler, onların hegemonik erkeklik ve militarist eğilimlerle 

bağları yalnız lokal değil ulusaşırı anlamda da benzer nitelikler gösterir. Normatif 

erkeklik tanımları, erkek sosyalizasyonunu ve kardeşliğini pekiştirirken bunların 

dışında kalan deneyimleri aşağılar. Ulusların kuruluşunda aile ve kadınlık rollerinin 

büyük önem taşıyor oluşu, vatanın korunmasını da namuslu-ideal kadınlar ve cesur 

erkekler üzerinden kurgular. Dolayısıyla erkekler, erkektir ve kadınlar gibi 

davranmaları mümkün değildir (Nagel, 2013: 71). Fakat birçok erkek de tam 

anlamıyla normların taşıyıcısı olamaz. Dolayısıyla bu, yerine getirilmesi gereken 

kutsal bir ödeve dönüşür. Erkek gibi olmayanlar, ötekileştirilme pratiklerini türlü 

şekillerde hissederler. Kadınlar, beyaz olmayan erkekler, eşcinseller, vicdani retçiler 

gibi geniş bir skaladaki pratikler, hegemonik erkeklik ifadelerini ön plana çıkarırlar. 

Militarizmin sert erkeklik vurgusu, kadınsılığın sonsuz reddine dayandığı için 

homofobi olgusuyla büyük oranda bağlantılıdır. Militarist milliyetçilik yükseldikçe 

homofobi de artar. 

Okan’ın erkeklik deneyimi, milliyetçilik ve homofobiyle birlikte ilerleyen ve 

aslında erkeklik inşasının hegemonik anlamda derinden ilerleyişini gösterir 

niteliktedir. Söylemlerin tamamını yukarıdan, yıkıcı öfkenin hakim olduğu biçimde 

kurar. Okan’ın gözünde “ibnelik”, homoseksüel ilişkilerin yanında vatana ihanette 

bulunmaktır. Normlar dışında yaşanan erkeklik, toplumun geleceği açısından 

tehlikelidir. Dolayısıyla sözlerin bütünü ötekileştirme ve madunlaştırma istemi 



112 
 

 

üzerine şekillenir. İsmail ve Melih’e karşı direkt söylemsel bir temas söz konusu 

olmasa ya da Okan kendi cemaati içinde de eleştirilse bile hem kendi varlığını 

olumlama hem de sözel iktidarını korumada hegemonik erkekliğin ifadesi olarak 

okunabilir. 

Gülenay ve Ömer, Okan’ın söylemlerinden rahatsız olup karşı çıkınca Okan 

daha da hiddetlenir. Türk olmanın çok zor olduğunu, içeriden dışarıdan düşmanlarla 

mücadele edildiğini söyler. Ona göre bu hainlik, ibnelik demektir. Serpil de dış 

düşmanlara vurgu yaparak ilk defa kocasını destekler.  

Tartışma sürerken Ozan elinde ekmek bıçağı ve ölü bir kaplumbağayla 

çıkagelir. Kaplumbağayı sırt üstü masanın üzerine bırakıp annesine ilk komutunu 

verir: “Bunu bana pişir” (Kaygusuz, 2015: 71-73). Bu olaylar üzerine Gülenay ve 

Ömer, “Et kafalı” Okan ve “kompleksli” Serpil’in günün sonunda psikopat bir 

çocukları olduğunda hemfikir olarak apar topar moteli terk ederler. 

Takip eden günlerde bahçede bingo oyununun neşesiyle birbirlerine 

yakınlaşan tatilciler arasında başlayan sohbete Serpil, Simin’i de davet etmek adına 

hamle yapıp mesleğiyle ilgili sorular sorar. Konuşmanın ilerleyen aşamalarında 

tatilcilerden biri nereli olduğunu sorunca Simin boş bulunup bilmediğini söyler. 

gelen sorular üzerine vaktiyle bir katliam yaşandığını, kardeşiyle birlikte bir valize 

konulduğunu, yalnızca kendisinin hayatta kaldığını, evlatlık büyüdüğünü anlatır. 

Okan, katliam sözüne içerleyerek detay sorar: “Hangi katliammış bu?” Simin 

bahçeyi terk ettiğinde Okan, Serpil, Aysu ve Tamer, neyden bahsettiğini 

anlayabilmek için bütün tarihi kendi aralarında didik ederler. Parmak hesabıyla en 

doğru çıkarımı yapmaya çalışırlar. Öyle ki içlerinden herhangi biri susmayı tercih 

etmez. Bir ağırlığın altında ezilmez. Sindirilmiş, kanıksanmış bir eylemin meşru 

muhasebesini yapar gibi soluksuz konuşurlar (Kaygusuz, 2015: 142-143). 

Akşam yemeğini beklerken geçen sohbetlerden birinde Ozan’ın babası Okan, 

yirmi beş yıl kadar önce, bulundukları yere dalışa geldiklerini ve balık avladıklarını 

anlatmaya başlar. Askerde komando olduğunu, bazılarına “hamdolsun” demek 

öğretilirken kendilerine hayatta kalmanın eğitimin verildiğini söyler. Sularının bile 

olmadığını; kuş, kirpi, yılan, kurbağa, kaplumbağa ne bulurlarsa yediklerini anlatır. 



113 
 

 

Okan’ın anılarını dil alanında var edişi de zor koşullarla mücadele eden, boş ve 

sıradan işlerle uğraşmayan erkekliğini yüceltmeye yöneliktir. Hiyerarşinin saygı 

duyulması gereken bir noktasındadır. Güçlüdür. Oğlunun sırtını sıvazlarken Serpil’in 

ne söylediğini umursamaz. Görerek görmeyendir. Her söyleminde kendi hikayesi ön 

plandadır. 

Romanda sıklıkla karşılaşılan olgulardan biri avdır. Erkek karakterler 

üzerinden ilerleyen bu olgusal pratiğin anlamı, herkesçe birbirinden farklıdır. 

Esasında av kültürünün kendisi de araştırıcıya toplum, sosyoloji, iktidar ve tahakküm 

ilişkileri alanında çok fazla şey söylemektedir. Melih, insani hasetle karışık bir 

hayranlığı; İsmail, başarısız avından dolayı hezimetinin kokusuyla yaşamak zorunda 

kalan dayısını; Okan, çağrışımlarla birlikte komando anılarını anlatır. Fakat av, 

özellikle bir erginlik ritüelidir ki en fazla Ozan için anlam ifade etmektedir. 

3.7.2.1.2. Kadınlığın Sınırları ve Şiddet 

Anlatı, olayın yaşandığı gün ilerleyen saatlerde Dilek ve Faruk’un arkadaş 

grubundan olan Serpil, Gülenay ve Aysu’nun plajdaki konuşmalarıyla devam eder. 

Diğerlerinin aksine Serpil daha serttir ve tepkisi direkt olarak Dilek’e yönelmiştir. 

Serpil bir taraftan habersiz balık avlamaya çıkan oğlu Ozan için endişelenirken diğer 

taraftan da “erkeklere karşı sinsi bir hıncı” olduğunu düşündüğü Dilek için söylenir. 

Erkeklerde sürekli şehvet uyandırdığını düşündüğünü, kocasını bu sebeplerden 

dolduruşa getirdiğini ve bunu da başka insanlar üzerinden yaptığını iddia eder. 

Üstelik bunları “ezik büzük haline bakmadan” yapmaktadır (Kaygusuz, 2015: 18). 

Eleştirinin boyutu söylemin sınırlarına ve farklılaşmasına yönelik bambaşka bir 

tartışmayı da beraberinde getirir. Serpil’in göz önündeki bir hoyratlığı reddederken 

dilin alanı içinde tekrar inşa ediyor oluşu, esasında hoyratlığın incitici tarafını gözden 

kaçırdığını gösterir. Olayın büyütülmesini yanlış bulurken bunu hemcinsini hakir 

görerek ifade edişi, eril alanda kalarak kadın bedenini nesneleştirmekten öteye 

gidememesine sebep olur: Dilek, taciz edilebilecek bir beden değildir çünkü yeterli 

şehveti uyandıramaz. Üstelik kocası Faruk “odun kafalı”dır. Faruk’un bireysel 

alanında gösterdiği erkeklik pratiği, Serpil’e göre gereksiz agresiftir. Ortada bir taciz 

yoktur, bu Dilek ile Faruk’un ilişki dinamikleriyle ilgili bir meseledir. Serpil, 

Faruk’un eril saldırganlığını rahatsız edici bulsa da söylemleri eşitlikçi bir zemine 



114 
 

 

oturmaz. Nitekim, bu öfkenin Dilek’in kışkırtmalarıyla görünür hale geldiğinde ısrar 

eder: 

“…kadın her fırsatta Faruk’u babalıyor (…) Bence saldırgan 

bir yönü var Dilek’in. Erkeklere karşı sinsi bir hıncı var. Hıncını 

almak için odun kafalı kocasını kullanıyor…” (Kaygusuz, 2015: 18). 

Serpil’in bu söylemleri erkeklerin hıncının, suça bulaşmasının ya da başka 

patolojik davranışlarının esas suçlusunun yine kadınlar olduğuna dönük ataerkil 

varsayımları destekler niteliktedir. Sancar’ın çalışmasında görüşme yapılan 

erkeklerin bazı söylemleri de bu tip algıların toplumsal gerçekliğini gün yüzüne 

çıkarmıştır: 

“Birbirleriyle erkekler kavga ediyorlar. Ama sonuçta onların 

kavga edişinden artık haz alıyor dişi ördek ve kavgayı kazanana 

gidiyor (…) İnsan da aynısını yapıyor. (…) Kadınlarda kediyle farenin 

oynadığı gibi erkekle oynamak var. Acayip hoşlarına gidiyor. Nasıl 

kedi yün yumağıyla oynar atar, geri çeker, atar geri çeker, böyle 

yani” (Sancar, 2009: 116). 

Serpil; doğru tavrı takınması gerekenin Dilek olduğunu söyleyerek aslında 

kadının erkeğin haşin yanını törpüleyen, onu ehlileştiren bir özelliğinin olması 

gerektiğini ima eder. Burada da kendi hayatı üzerinden bir kıyaslamaya gider. Şayet 

sokakta yaşadıkları her şeyi kocalarına anlatsalardı cinayet çıkacağını söyler. 

Foucault’ya göre söylemin esası erke dayalıdır. Dile getirilebilecek ya da 

getirilemeyecekleri, yasakları, deliliği düzenler. Söylem, yalnızca bir şiddet içeriğini 

görünür kılan şey değildir. Onun vasıtasıyla erke ulaşmaya çalışılır (Foucault, 1987: 

24). Serpil’in konuştukça kendini yücelten söylemi; Faruk’u, Dilek’i ve Turgay’ı 

biçimlendirip bir şekle sokar. Faruk ve Turgay arasında da aynı tip bir etkileşimden 

bahsedilebilir.  

Kitapta Simin’in italik olarak kaleme aldığı üç bölümden ilki Fesatlığın 

ehlileştirilmesi üzerine adını taşır. Plajda Serpil’in konuşmalarını işittikten sonra 

çeşitli bitki karışımlarından üretilecek içecekler içmesi ya da bir karanfil tanesini 

ağzında bekletmesi gibi önerilerde bulunur. Simin’e göre Serpil, aslında 



115 
 

 

söylediklerinin çoğunda haklıdır fakat söylemin inceliklerinden habersizdir. 

Ayrıntıları görebilme kabiliyetini “kalın cümleler” kurarak anlamsızlaştırır. 

Dolayısıyla dilde ifade imkânı bulan her şey günün sonunda sadece dedikoduya 

dönüşmüş olur. Turgay’ın eyleminin zararsızlığını savunurken onu “leyla”, 

“uyurgezer”, belki bir “kaçık” olarak nitelemiştir (Kaygusuz, 2015: 17-21). Bu 

tarifle birey, eril sorumlulukların ötesinde konumlanır ve zararsızlığı, yeterli olmayan 

iktidarına bağlanmış olur. Serpil de söz konusu söylemleriyle iktidarın dilini 

kopyalayarak yeniden üretir. 

Roman karakterlerinden Eda ve sevgilisi Ufuk; herkese yakın ama herkesten 

uzak, tutkulu ve hareketli bir tatil geçirirler. Restoranda yemek yerken cinsel haz 

üzerine yaptıkları konuşmada Ufuk kendi bedensel hazzını ve Eda’nınkini 

kıyaslamaya kalkınca Eda sinirlenir ve ataerkil sistemlerin erkek odaklı kadın 

düşmanı bakış açısını sert bir şekilde ifşa eder. Eda’nın dışa vurduğu feminist 

öfkesidir. Bunlar Freud’un psikanalitik görüşlerinden kadın bedeninden duyulan 

korkuya, faşizmden erillikle işbirliği yapan kadınlara kadar çok geniş bir yelpazede 

ve aslında birbirine göbek bağıyla bağlı bir dizi pratiktir: 

“…Kadınlar pipisizdir, o halde onların penis kıskançlığı 

vardır, her an pipimizi kesebilirler. Yok deve! Kadına itham ettikleri 

kıskançlığı kaldır, altından hadım edilme korkusu çıkar. (…) Şeytanın 

işine bak sen! Kuku olmazsa ben doğmayacağım ama o kukuya 

benzersem çüküm düşecek. Dünyanın en gerzek çelişkisi. Şu talancı 

uygarlığın kökeni! O halde ne yapalım? Kadına erkekliği elinden 

alınmış eksik varlık muamelesi yapalım ki kahredici farklılıktan 

kolayca yırtalım (…)” (Kaygusuz, 2015: 53-54). 

Çalışmanın literatür bölümünde de değinilen penis hasedi, Eda’nın da önemli 

uğrak noktalarından biridir. Eril akıl esasında son derece irrasyonel ve ikilemlidir. 

İktidarını tamamen gerçek dışı kurgularla sağlar ve yine bu irrasyonellikle meşruiyet 

kazanır. O kadar hassas ve kırılgandır ki devamlı desteklenmeye ihtiyaç duyar. Bu 

bakımdan belirli pratikler yoluyla kendini yeniden ve yeniden üretir. En önemli 

araçlarından biri de kadınların madunlaştırılmasıdır. Kendini doğanın ve her şeyin 



116 
 

 

efendisi olarak gören erillik, diğer bütün varlıkları da toplumdaki kendi konumu 

üzerinden değerlendirir. Fakat bu edilginleştirme ve tahakküm, doğal değildir ve 

doğrudan güç-iktidar ilişkileri üzerine kurulur. Beuavoir, erkeğin bütün var oluşunun 

kadının özüyle girdiği amansız mücadeleden kaynaklandığını ifade eder. Kadınlar, 

hem deli dolu bir macera hem de zorlu bir mücadeledir. Hem zafer hem de 

mağlubiyettir. Nitekim her türlü eril eylemin ve eril hürriyetin özünde kadının 

varlığına muhtaç bir yan vardır (de Beauvoir, 2019: 225-226). 

“…Önce kadınları köle yapalım, sonra da zayıf erkekleri… 

Garibanların bir kısmı savaşa, öbür kısmı taş kırmaya. (…) Anladın 

mı şimdi, neden kadından ödü kopar erkeğin? Çünkü onun cinselliği 

kadın tarafından yargılanır. Erkeklere göre şeytan, iblis, cadıdır 

kadın. Doymak bilmez peygamberdevesidir. (…) Bu yüzden fallusla 

faşizm uzaktan akrabadır. Bu yüzden yönetilen korkudur, faşizm. 

Devran döner, fallik düşünceyle işbirliği yapan kadınlar çıkar ortaya. 

Bok varmış gibi yer kapmak isterler çünkü. Erkeklerle bir olup özgür 

ruhlu kadınların tepesine binerler” (Kaygusuz, 2015: 53-54). 

Cinsellik, erkek uygarlık için en büyük kırılganlıklardan biridir. Faşizm, bu 

imgelerler beslenir. Erkeklerin iktidarlarıyla birleşen cinsellikleri, kadınlar ya da 

eşcinsel erkekler üzerinde bir denetim mekanizmasıdır. İktidar tarafından bir kadınlık 

ideali kurgulanır ve kadınlar, asla erişemeyecekleri bu ideal üzerinden erkekler 

tarafından sürekli şeytan ya da fahişe muamelesi görürler (Kaygusuz, 2015: 54).  

Kadın bedenine dair düşmanca algı teorisi, psikanalitik yaklaşımlardan ifade bulur. 

Kadın doğurganlığı, bedeninin değişkenliği, vajinanın gizemi; kontrol edilemezdir. 

Yaratıcı güç, dışarıdan izlendiğinde korkutucudur. Erkin iradesi dışında gerçekleşen 

yaratma kudreti de doğaya ve kadına özgüdür. Dolayısıyla dehşet vericidir (Direk, 

2019: 16).  

Takip eden bölümde yine Simin’in italik yazıyla gösterilen ve bir deftere not 

ettiği düşünceleriyle karşılaşılır. Teessüf reçetesi adını taşıyan bu bölümde Simin, 

hazırlanacak cevahir macunuyla Eda’nın biraz sakinleşmesi gerektiğini zira habis 

merağın yaratıcı bir yanının olmadığını, memeden süt emen yılan gibi köreltici bir 



117 
 

 

yanının olduğunu ifade eder. “Faziletli” bir şahsiyet olarak sözün ve de görmenin 

büyüsünü idrak etmeli fakat bunu yaparken anlamların doğasına inmelidir. Nitekim 

fazileti kendinden zannetmek büyük yanılgıdır. O, çok uzun zamandır “kalın kabuklu 

yeryüzünde” köklerini salmıştır bile. Kaygusuz, romanın genelinde bir toplum 

fotoğrafı çekerken Simin vasıtasıyla da bir derdi görünür kılma gayretindedir. Ona 

göre görmek bir tür edilginlik olmamalıdır. Kendini başkasının gözünden görmek bir 

yanılgıdır. O halde “olmayan bir kudretin yalandan muktediri” olmaya da 

mahkumdurlar. Kitapta Simin’in ısrarla bahsettiği inceliklerin önemi, birçok 

bakımdan dikkat çekicidir. Salt bilginin bir yerden sonra ne denli kısır kaldığının; bir 

üretimle, yaratıcılığın dönüştürücü gücüyle özgün haline bürünmesi gerektiğinin 

altını çizer. Bazen haklı olduğunu ispatlamaya kalkışmamanın, girilen her sözlü 

savaşın bir aydınlanma getirmeyeceğini anlamanın, kendi varoluşuyla bir şeylerin 

kanıtı olmanın da ehil bir yanı olduğunu anlatır (Kaygusuz, 2015: 58-61). Esas olan, 

dilin eril ifade biçimlerindeki etken ve fail görüntünün, ehil bir dilin imkanlarını 

sabote ettiği düşüncesidir. Dil ve pratik, birbirlerini hep yeniden var ederler. 

Dolayısıyla eril dilin reddi, fark edilmeyen türlü alternatif pratikleri de gün yüzüne 

çıkaracaktır. İbrişim, Toni Morrison’un 1993 Nobel Ödülü konuşmasında “dilin kan 

içtiğinden, kırılganlıkları yuttuğundan” bahsettiğini söylemiştir. Morrison, bütün 

ayrımcılıkların asıl faili olabilmesiyle dili; cinsiyetçilik, ırkçılık ya da İbrişim’in 

katkısıyla türcülüğün ifadesi olmasıyla tanrıcılık oynadığını dile getirmiştir. Bu tanrı 

dilinin reddi de dili yeniden üretebilme gücüne haizdir (Kaygusuz & Gündoğan 

İbrişim, 2019b: sayfasız). Başka bir söyleşide Kaygusuz, kendisine yöneltilen eril-

dişil anlatım sorusu üzerine, daha ciddi feminist politikalar üretmenin gerekliliğinden 

ve bunun ciddiyetinden söz etmekle beraber kendisinin bir yaratıcılık imkanının 

peşinden gittiğini dile getirmiştir. Kristeva ve Cixous’un psikanalitik görüşlerine 

atıfta bulunur: 

“(…) Ama ben zihnin, yaratıcılığın kimyasından söz ediyorum 

Helene Cixous, Kirsteva’nın sözünü ettiği dişi yazıya erişmekten… 

Proust’un, Kafka’nın, Sait Faik’in kavuştuğu yazı, dişi yazıydı. 

Duyumsallıkla kurgunun, cahillikle bilgeliğin birbirini tamamladığı 

yazı” (Kaygusuz, 2016d: sayfasız). 



118 
 

 

Cixous’a göre toplumsal anlamlar, biri diğerini çağrıştıran ama birbirine zıt 

kümeler halinde kurulur. Erkek, asıl varlık; kadın ise ötekidir. Erkek, aydınlığın ve 

kültürün; kadın, karanlığın ve doğanın timsalidir. Cixous’a göre bu ikilikleri kırmak 

için kadınlar, erkeklerin onlara çizdiği sınırlar dışında gerçekte var olan kendilerini 

yazmalıdırlar. Bu yalnızca bir üslup değişimi değil aynı zamanda yıkıcı bir toplumsal 

dönüşüm olasılığıdır. Erkek yazını; basit, ağır ve sıkıcıdır ve içinde farklı 

potansiyeller barındıramaz (Tong & Fernandes Botts, 2021: 371-373). Cixous, aksine 

kadın yazını için şöyle söyler: “Ne kuşatma ne ölüm bilen 1000 dilin lisanı… Dili 

kısıtlamaz, taşır; geri tutmaz, mümkün kılar” (Cixous, Cohen, & Cohen, 1976: 889). 

Barbarın Kahkahası’na da yazarın söylemlerinden hareketle bu minvalde 

bakmak gerekir. Kaygusuz, erişmek istediği bir yazınsal mertebeden bahseder. 

İktidar dili kurmaktan itinayla kaçınır. Karakterlerden biri yüksek perdeden, eril dilin 

imkanlarıyla konuştuğunda tanrısal bakışıyla ya da Simin vasıtasıyla devreye girerek 

dilin olanaklarını yine dil aracılığıyla dile getirir. 

Simin, deontolog kimliğiyle tarihte kadınlara eziyet eden hekimlere lanet 

okuyup kadın hekimlerin var olma mücadelesine saygı duyduğunu söyler. Kadınların 

şifacı özelliklerini, alternatif sağaltım yöntemlerini, şefkatlerini minnetle andığını 

söyler. Semavi dinler tarafından paganlığın düşman bellenmesi şifacı kadınların 

öldürülmesiyle sonuçlanmıştır (Kaygusuz, 2015: 61-62). Berktay’ın ifade ettiğine 

göre Kuran, Eski Ahit ile pek çok bakımdan farklılaşsa bile paganlığa karşı o da son 

derece olumsuzdur. Pagan ve kadın düşmanlığının bir araya gelişi de sistematik 

ataerkinin oluşumuna katkı vermiştir (Berktay, 1996: 74-221). Şamanlık ve otacılık; 

biri hastalıkların doğaüstü güçlerden kaynaklandığına ve büyünün gücüyle alt 

edileceğine inanılan, diğeri toprakla kurulan bağ kapsamında şifalı bitkilerden ilaç 

üretilen iki ayrı gelenektir. Geleneklerin özünde doğayla kurduğu ilişki bağlamında 

kadınlar yer alırken zaman içinde rasyonalite ve ona içkin olan erkeklik-erkek 

hekimlik ön plana çıkmıştır. Dünyaya dair akılcı güç, tanrının kudretinin 

yeryüzündeki temsilcisi erkekle bağdaşıktır. Kadınların göz önünde olduğu büyüsel 

kudret, eril iktidarla beraber uğursuz kabul edilmiştir. Eskiden koruyucu kabul edilen 

kadın varlığı, ötekileştirilmiş ve kötücülleştirilmiştir. Onlar “baştan çıkarıcı” 

cadılardır. Ortaçağ döneminde kiliseye göre kadınlar, rasyonel akla sahip 



119 
 

 

olamayacakları için şifacılık özellikleri kazanmak adına şeytanla işbirliği 

yapmışlardır (Öztürk Türkmen, 2011: 2-4). 

Bütün bu ifadelerin ve Simin’in tarihsel yöneliminin ifade ettiği bir noktada 

da ortak bellektir. Kadınların kendi ortak bellekleri; anımsama, ilham alma, 

dönüştürme gibi pratikleri de ifa etmeyi mümkün kılar. Dolayısıyla eril 

hegemonyanın madunlaştırıcı etkisinden kurtulmak, ortak bir kültürün devamlılığını 

sağlamakla mümkün olur. 

Akşam saatlerinde bahçede bingo oyunu gürültüsü sürerken, Turgay karısı 

Nihan’ı orada bırakarak elinde iki kalvadosla iskeledeki Melih’in yanına gelir. 

Sohbet esnasında Melih, neden denize işediğini sorduğunda yıllardır bir sırrı 

sakladığını söyler. Melih, bunun üzerine yaşadığı aydınlanma ve etkilenmeyle 

kendisi daha etkileyici bir hikaye anlatmaya girişir. Bitiminde Turgay sinirlenir. 

Mistik bir anlatıya sığmayacak kadar net bir gerçeği ve hıncı sustuğunu söyler 

(Kaygusuz, 2015: 134-136). Herkesin karşı durduğu, hiç kimsenin inanmadığı, 

suçladığı bir sırdır bu. İskeleye gelmeden Turgay’ın Nihan’ı acıyla izlediği anda 

içinden geçirdikleri, yıllara varan sessizliğin bozulduğu tek andır: 

“şimdi bir kadın karşınıza çıksa. on üç kişi tecavüz etmiş 

çocukken, üçü polis, ikisi belediyeci, dördü subay, gerisi asker, biri 

korucu, tiksinecek herifler yerli yerinde durup dururken, zamanın bir 

diliminde küçük kızın memelerinde sigara söndürmeye devam 

ederlerken hala, siz tutar azar azar büyüyen çocuğun başarı 

hikayesini yağmalarsınız. azar azar büyümüş, kimseyi azarlayamadan 

azar azar büyümüş” (Kaygusuz, 2015: 132-133). 

Tecavüz, bir kontrol mekanizmasıdır. Hükmetmenin meşruiyetiyle birlikte 

aşağılama, yağmalama, sahip olma gibi süreçleri içerir. Beden bir nesne olarak 

değersizleştirilir ve yaralanır. Tıpkı modern av pratiklerinde olduğu gibi zapt edilir. 

Nihan ve Simin’in hikayelerinde benzeşen yönler vardır. Soru sormayan tek kişi 

olarak Nihan, aynı zamanda tek gerçek tanıktır. 



120 
 

 

3.7.2.1.3. Babanın Hegemonyası 

Erkekliğin görülmesinde, öğrenilmesinde, tecrübe ve ifade edilmesinde 

kuşaktan kuşağa-babadan oğula aktarım önemli bir yer tutar. Oğulun gördüğü en 

erken otorite figürü babadır. Annenin bakımını verdiği çocuk, erkek 

sosyalizasyonuna adım atarken de babanın izinde onun öğretilerini tecrübe eder. 

Roman, babanın hegemonyasına zaman zaman değinirken ataya bağlılık ve ondan 

kopuşa da bir arada tanıklık eder.  

Ozan, Okan’ın oğlu olarak babanın makbul erkekliğinin mirasçısı 

konumundadır. Öyle ki çocuğun şiddet eylemleri, anne ve babasının gözünde hiçbir 

zaman yeterince ciddiye alınmaz. Basit bir şımarıklık olur, insanların gözü önünde 

gerçekleştiğinde ise sıradan ebeveyn utancıyla geçiştirilir. Oğul, babanın yarattığı 

özdür. 

 Bir öğlen, denizde bir dede-torunun kıyasıya mücadelesi anlatılır. Küçük 

erkek çocuk, bağıra çağıra sudan çıkmak isterken dedesi inatla ona yüzme öğretmek 

ister. Yüzme dersi, bir yüzme dersinden çok daha fazlasıdır. Başarılıp tamamlanacak 

bir görev, bir eşiktir ve zorbaca da olsa geçilmesi gerekir: 

“Hiçbir şey olmaz, diyordu dede. Bak bütün çocuklar yüzüyor, 

sen de yüzeceksin. Oğlan dedenin başına tırmanmaya çalıştıkça suya 

gömülüyor, yuttuğu sular yüzünden içi yırtılasıya öksürdükten sonra 

feryat figan ağlamaya devam ediyordu. İçinde can korkusu olan bir 

bağırtıydı bu. Kimsenin elinden bir şey gelmiyordu oğlan için. (…) Bir 

çocuğun en çaresiz kaldığı kozmik yalnızlığın kılçığı takılmıştı 

boğazlarına. Tahammül erbabı oldukları şu kıyasıya erginlik törenine 

ağzı sıkılıkla tanıklık ettiler” (Kaygusuz, 2015: 78-79). 

Benzer biçimde garson Alikar’ın anlatılarında da erkeklerin yaşamlarında 

babanın etkisi yadsınamaz. Babası; Alikar’ın okuyup hafız olmasını, insanların onun 

eteğini öpmesini istemektedir (Kaygusuz, 2015: 89). Sosyokültürel yaşantıya göre 

saygınlık farklı şekillerde elde edilse de makbul erkekliğin birincil kuralı çoğunluğun 

saygısını kazanmaktır. Bu bir ortaklıktır ve babanın buyurduğu gibi gerçekleşir. 

Alikar bir av deneyiminden sonra değişen babasına neler olduğunu soramaz, 



121 
 

 

gözünün içine bakamaz ve sözünden çıkamaz. Baba hala bir otorite konumundayken 

erkek çocuk, eril öğreticisinden yoksun kalarak boşluğa düşer.   

3.7.2.2. Hegemonik Erkeklik Arayışı 

Hegemonik erkeklik, idealize edilmiş bir amaç ve bunları ifade eden 

pratiklerin bütünüdür. Barbarın Kahkahası’nda hegemonik erkekliğin gösterenleri, 

esas kabul edilen erkekliğin ifadesi olarak kendini gösterirken bu ideale erişemeyen 

erkeklerin madun, işbirlikçi ya da marjinal konumlarının yanında arayış olarak 

adlandırılabilecek bir kategori de oluşmuştur. Hegemonik erkeklik arayışı olarak 

kodlanacak karakter deneyimleri, erkekliği kazanma yolundaki davranışsal eğilimleri 

tanımlar. Bu eğilimler, farklı yaşlara ve sosyolojik durumlara göre değişir. Arayış 

başlığı, romandan hareketle “Saldırganlık ve Öfke”, “Av ve Erginlik Ritüeli”, 

“Madunluğun Erilliği” olmak üzere üç başlık altında incelenecektir.   

3.7.2.2.1. Saldırganlık ve Öfke 

Roman, motel sakinlerinden Turgay’ın bir gece denize işemesiyle başlar. 

Turgay’ın kendi iç sesiyle ve çağrısımsal yollarla nedeni daha sonra aktarılacak bu 

hadiseye tatilci kadınlardan birkaçı da şahit olur. Bu olay, sonrasında yaşanacak 

başka bir dizi protestonun da başlangıcı olur. Motelde huzursuzluk dalga dalga 

yayılarak herkesi başka biçimlerde etkiler. Dilek’in kocasına olanları anlatmasıyla 

ertesi sabah Faruk, motel restoranında Turgay’a saldırır. Bu noktada herkesin bir şey 

söylediği, taraflardan birini savunduğu mekan; erkekliğin gösteri alanına dönüşür. 

Bolak Boratav ve arkadaşlarının erkekliğin Türkiye içi dinamiklerine ışık tuttukları 

ve nitel görüşmelerle desteklenen çalışmalarında ifade ettikleri gibi erkeklerin ortak 

bir sosyalizasyon sürecinden geçtikleri diğer erkeklere karşı savunmalarında 

başvurdukları yaygın pratiklerden biri şiddettir. Şiddet, söylemsel olarak reddedilse 

bile çoğunlukla bir ifade aracıdır (Bolak Boratav, Okman Fişek, & Eslen Ziya, 2017: 

276-350-357). Bozok ise çalışmasında erkekler ve şiddet arasındaki kültürel bağlama 

vurgu yaparak şiddetin heteroseksüel erkeklerin üstünlük mücadelesinin bir göstereni 

olduğunu söylemiştir. Öyle ki hegemonik erkekliği oluşturan normatif kalıpların 

bütününde zayıflığı reddeden, dolayısıyla karşısına güç gösterilerini konumlandıran 

bir örüntü yatar. Erkekliğin yolu kadınların namusunu korumak, kavgadan 



122 
 

 

kaçmamak, eril dili ikame etmektir (Bozok, 2011: 37-74). Faruk ve Turgay arasında 

yaşanan deneyim de Faruk’un kendini bizzat öznesi saydığı performatif bir sürece 

işaret eder. Kullandığı dil rastgele değil, kendini ifade imkanı bulduğu cemaatin 

dilidir. Foucault’nun öznenin var oluşu üzerine düşünceleri, belirli bir söylemsel 

düzen ve o düzenin iktidarla kurduğu kaçınılmaz ilişki temeline yerleşmiştir. Buna 

göre özne, iktidara göbek bağından bağlıdır çünkü öznenin deneyimleri de söylemin 

ne şekilde üretildiğiyle ölçülür (Keskin, 2014: 10-12). Öznel deneyimlerin 

oluşumunun tarihsel bir arka planı vardır. Aydınlanma çağının rasyonel öznesi de her 

daim beden ve duygularla tarif edilen kadını değil rasyonel aklın temsili olan beyaz 

erkeği işaret etmektedir (Akt. Yıldırım, 2022: 61). Dolayısıyla öznenin, öznenin 

bilgisinin ve söyleminin yaratımı; karmaşık bir iktidarın betimidir. Foucault, Bilginin 

Arkeolojisi kitabında “diskur” kavramı üzerinde çalışmıştır. Türkçe ifadesi söylem 

olarak karşılanan bu sözcük, esasında hakikatin algılanma biçimleriyle ilgili bir 

inşayı ifade eder. Hem etkileyen hem de etkilenen konumundadır. İktidarla da bu 

biçimde ilişkilenerek özneye ait kimlikler ve belirli normatif ilişkiler yaratır 

(Yıldırım, 2022: 66). Barbarın Kahkahası’nda Turgay’ın sakinliğine karşın Faruk’un 

gerginliği ve saldırgan tavırları “göster bana yoksa dağıtırım burayı”, “karıma s..ini 

göstermişsin!” söylemleriyle hem Dilek’e hem de Turgay’a yönelir (Kaygusuz, 

2015: 12-13). Dolayısıyla Faruk’un siniri herkesedir, öfke onun duygu ifade 

biçimidir. Bourdieu’nun deyimiyle bir şeref meselesi haline gelen sosyalizasyonda 

erkekliğin ispatı sorunu, davranışsal örüntüleri stabilize eder. Kadınları pasifize eden 

ve genellikle iffetli ya da sadık olmakla biçimlendiren şeref, erkekler için edilgin 

kadınların korunması gibi güce dayalı farklılıkların kamusal alandaki icrasıyla 

değerlendirilen bir fırsata dönüşür. Şiddetin performe edilmesi, erkek grupları içinde 

kabullenilmeyi kolaylaştırıcı etki barındırır. Fakat Bourdieu, bütün bu tahakküm 

gösterilerini zayıflık ve korkaklığın bir göstergesi olarak açıklamıştır. Eril camiadan 

dışlanma, buna bağlı olarak kadınsılaşma ya da zayıf halka addedilme korkusu; 

erkekliğin sınırlarını keskinleştirir (Bourdieu, 2018: 69-71). Bu aktarımlardan 

hareketle Faruk’un bir çeşit erkeklik sınavına girdiği çıkarımlanabilir. İçinde 

bulunduğu durum, Turgay’a kafa atmasıyla sonlanmıştır. Erkekliğin hatlarının bu 

denli dar ve kısıtlı olması, öğrenilmiş görevin icrası; başka bir diyaloğun imkanını 

ortadan kaldırmıştır. Dilek’e nazikçe “size zarar verecek bir şey mi yaptım?” diye 



123 
 

 

soran Turgay’a “sen benim karımla nasıl konuşursun utanmaz herif!” diyerek şiddet 

tepkisi gösteren Faruk da diyalogsuz bir edimin failidir (Kaygusuz, 2015: 14). Asıl 

özne olarak Dilek’in olay üzerine söz söyleme hakkının bulunmayışı, kendisine 

gerçekleştirilmiş olası bir saldırının hedefi olduğu halde Faruk tarafından ısrarla 

nesneleştirilmesi dikkat çekicidir. Dilek, kadın olarak erkeklik performansının aracı 

olmaktan öteye gidememiştir. 

İki erkeğin erkeklik pratikleri üzerine söylenebileceklerin sınırı, birbirleri 

üzerinde kurdukları iktidar biçimine tabidir. Turgay’ın inatçı sakinliği, Dilek’in 

cismanileşmemiş varlığı; Faruk için bir erkeklik deneyim alanı yaratır: Fail erkeğin 

cezasını bulduğundan emin olmak ve ifade alanının dışına çıkmış kadını yeterince 

savunmuş olmak. Sibel Irzık ve Jale Parla, çalışmalarında ataerkil ideolojilerin 

kadınları mahremiyet ve sessizlik alanına konumlandırdıklarını ve dil dışında bir 

alana hapsettiklerini söylerler. Namus kavramıyla özdeşleşen ya da korunması 

gereken aciz varlık olarak eril iktidarın sağlayıcısı olan kadınlar, kamusal alana 

çıktıklarında, kendileri için tehlikeli ve doğal olmayan bir yeri deneyimlemiş olurlar 

ve bu vesileyle denetim altında tutulmaları gerekir. Edilgin kılınarak eril öznenin var 

oluşunun aracı haline getirilirler (Irzık & Parla, 2021: 7-8). Erkeklerin toplumsal 

ahlakın bekçileri olarak üstlendikleri görev, uyguladıkları eril şiddeti meşrulaştırıcı 

bir işlev görür (Sancar, 2009: 234). Bu analizler Dilek ve Faruk için özellikle 

anlamlıdır. Faruk, Dilek ve Turgay üzerinde baskın bir erkeklik yaratmak 

amacındadır. Birini sözel alanın dışına iterek bir diğerini de şiddet uygulayarak 

edilginleştirmek, somutlanmış iki ayrı tahakküm biçimidir. Hegemonik erkeklik 

idealine ulaşma istemiyle kurulur ve tekrar edilerek ritüelleşir. Türkiye’nin özgül 

koşullarında erkeklerin şiddet deneyimleri oldukça görünürdür ve sık karşılaşılır. 

Kaygusuz, bu buhranın altını kendi dilinde oyarak başka anlatılara alan açmıştır. 

Neticede Faruk ve Dilek oteli terk etmiş ve hikaye esas bu olaydan sonra; 

mahremiyete saldırı, ikiyüzlülük ve erkeklik söylencelerinin bitiştiği yerde kendine 

anlatı imkanı bulmuştur. 

Çıkardığı kavga dışında Faruk’a dair yoğun bir anlatı yoktur. Fakat dar bir 

alanda karısı Dilek üzerindeki ve başkaları üzerindeki performansı dikkate değerdir. 

Faruk, şiddete meyillidir. Anlayış, uyum ya da duyarlılık gibi pratiklerden uzaktır. 



124 
 

 

Bununla birlikte diğerleri için hegemonik bir erkekliğin temsili de değildir. Serpil, 

onu yalnızca sürekli kavga çıkaran, uyumsuz biri olarak tanımlar. Diğer taraftan 

gecenin bir vaktinde işlenen belli belirsiz bir suçun varlığı, gündüz vakti restoranda 

üst perdeden bir şiddet gösterisine dönüştüğünde keyifleri kaçan misafirler, yaratılan 

havayı tatsız bulurlar. İşemek, cinsel bir gösteren değildir, o halde büyütmeye de 

gerek yoktur. Doğal olarak bu deneyimin varlığından Faruk’un payına bir kazanç 

düşmez. Görünürde yalnızca ikili ilişkisinde eril hegemonyasını pratize eder. Karısı 

için ve karısına rağmen kavga edebilir. 

Arendt’e göre şiddet, temelde iktidar eliyle araçsallaştırılmıştır. İktidara dair 

erekler üzerinden kullanılır, ona bağlıdır çünkü kendi meşruiyetini yaratmaya 

gereksinim duyar. Fakat şiddetin meşruiyeti yoktur. Bununla beraber iktidar, mutlak 

olandır, asıl amaçtır ve genelde iktidar ve şiddet, dirsek temasındadırlar (Arendt, 

1997: 57-58). Arendt, iktidarı daha genel ve çoklu anlamlarıyla kullanıyor da olsa 

tespitleri oldukça dikkat çekicidir. Faruk’un erkekliğini ispatlamak için başvurduğu 

ve belli klişelere dayanan davranışları, bütün olarak bakıldığında iktidarın erilliğine 

bir vurgudur. Nitekim Foucault’ya göre de bireyler, teker teker iktidarın uzantısı 

olarak var olurlar ve iktidar gündelik hayatta çeşitlenen insan ilişkilerinde fazlaca 

etkilidir (Foucault, 2014: 224). 

Faruk’un tek bir mekanda görülen, içinde bulunduğu grupla tam anlamıyla 

bütünleşmeyen aksine hakir dahi görülen tavrının onun yaşamsal deneyimlerinde tam 

anlamıyla nerede durduğunu saptamak epey güçtür. Diğer taraftan toplumsal 

deneyimlere bakıldığında bu davranış biçimi, kendi iktidarını tanımlayabilme ve 

kabul ettirme noktasında yetersiz kalırken Dilek’ yaklaşımı özel alandaki tahakküm 

biçimini ifade eder. Bu doğrultuda Faruk, ait olduğu grupta bir hegemonya icra 

edemeyecekse de tahakküm imkanlarını yerli yersiz kullanma gayreti, ataerkil pay 

kavramına vurgu yapar. Hegemonya istenci bir yarışa, dolayısıyla kazançlı çıkmanın 

umulduğu bir arayışa dönüşmüştür. Faruk, dil ve eylem alanında hegemonik 

erkekliğe ulaşmak için çabalar. 

Turgay, Faruk’un öfkesi karşısında sakin kalan taraf olması ve romanın 

sonuna doğru bahsedildiği kadarıyla eşi Nihan’ın sırrını taşımasıyla ön plana 



125 
 

 

çıkmıştır. Sır bir yüktür fakat kendisine ait olmadığı için de aynı zamanda Turgay’ın 

dışındadır. Sessizliğin öfkesini hayatının merkezinde tutarak yaşarken çevresinde 

olup bitenlere karşı ilgisizdir. Birinin ona tacizci muamelesi yapması ya da herkesin 

içinde dayak yemesi, taşıdığı sır kadar yaralayıcı değildir. O, olaylara karşı 

geliştirilen tepkilerin son derece ikiyüzlü olduğunu varlığıyla ifade eder. Nihan’ın 

yaşadığı deneyimle var olur. Fakat Turgay’ın sergilediği duyarlılığın Nihan’ın 

varlığının önüne geçtiği, öz deneyimlerini silikleştirdiği bir görüntü de ortaya çıkar. 

3.7.2.2.2. Av ve Erginlik Ritüeli 

Annesi Serpil’den habersiz zıpkınla balık avlamaya çıkan Ozan, denizle 

kurduğu bağda kendini kanıtlamaya yönelik bir çaba gösterir. Bir yandan yüzerken 

bir yandan da annesi Serpil’le arasındaki uzaklık ve yakınlık algısı sürekli değişerek 

kendini hissettirir. Yazar, Serpil ve Ozan’ın birbirlerine olan mesafesini bir “Mobius 

şeridi” olarak tanımlamıştır. Burada ifade edilen, iç içe geçmeyle birbirinden 

kopuşun aynı anda gerçekleşebilmesidir. Uzaklaşmak istedikçe tekrar başlangıcına 

dönen Ozan ve “her şeyi yutacakmış gibi açılan ağzı” ile Serpil, derinliğin iki 

imgesidirler. Bütün bu çabaların içinde Ozan, yalnızca denizde yüzen “cılız bir 

oğlan” olarak varlığını gösterir (Kaygusuz, 2015: 22-23). Roman boyunca okur, 

adım adım Ozan’ın erginlenme ritüellerine tanıklık eder. Anneden kopuş, şnorkel ve 

zıpkınla birlikte kıyıdan uzaklaşmayla gelen bir süreci başlatır. Bu uzaklaşmanın asıl 

anlamı bireyselleşme arzusudur.  

Ozan, yüzerek kıyıdan epeyce uzaklaştığı bir noktada şnorkeli ve gözlüğünü 

yanlışlıkla denize düşürdükten sonra onlara ulaşmak için sürdürdüğü çabaya tanık 

olunur. Zorluğu aşmak, cesaretli olmak, hezimete uğramamak adına işini yarım 

bırakmak istemez. Babasına zar zor aldırabildiği zıpkınından vazgeçemez. 

Bacaklarında oluşan kesiklerle dibe atlamak için tırmandığı kayalıkların 

sonuncusunda bir keçi, bağımsız ve canlı bir varlık olarak Ozan’ı kendine özendirir. 

Doğaya ait bir varlık olan keçi, o sıra yersiz yurtsuzluğuyla mücadele eden Ozan gibi 

değildir. 



126 
 

 

Ozan, zıpkının ucunda avladığı büyük fenerbalığıyla iskeleden geçince 

tatilcilerden Melih ve İsmail arasında bir av diyaloğu başlar. Ozan’ın avlanma yaşına 

girdiğini dile getiren Melih, ilk öldürme deneyimini anlatmaya başlar: 

“…Ama çırpınan balık çareyi düşünmüyor, soluk aldığı denizi 

arıyor. Kendini değiştirmeye çalışmıyor. (…) Ne kadar zavallı 

olduğumuzu düşündüm o zaman. Hele balıkla karşılaştırırsan daha 

zavallı. En küçük bir zorlukta mucize bekliyoruz. (…) Oysa balık 

oltaya takılınca deniziyle birlikte geliyor. Başka bir evrene 

yeltenmiyor. Mucizeyi değil denizini arıyor. (…) İnsanın yiyeceği 

hayvanı avlaması bence bir badiredir. Bir bedel ödüyorsun. Kanın 

içinden geçiyorsun. Hayvana şükran duymayı öğreniyorsun” 

(Kaygusuz, 2015: 33-34). 

Melih’in insanın aksine hayvanlardaki dirimsel güce, tek uğraşının doğasına 

dönebilmek olduğu kibirsiz yaşamına duyduğu hayranlık, uygarlıkları yaratan 

insanın kendi derdine ve var oluşuna yabancılaştığı fikrinden hareket bulur. Bu, 

insanla doğa arasında açılan farktır: Kaba güç uygulama yetkesine sahip insanın 

yanında yalnızca varlığıyla küçük düşürebilen öteki canlının ağırlığı. Nitekim 

Melih’e göre av ve insan arasındaki ilişki, ödenen bir diyeti tanımlar. 

Bu anlatıya karşılık İsmail, başka bir av hikayesini anlatarak karşılık verir. 

İstanbul’dan gelen bir avcı grubunun taşıma işlerini yapan dayısı, onlardan aldığı 

tüfekle hasbelkader bir yaban domuzu vurur. Avcılar, vurdukları hayvanları uluorta 

bırakırken dayı domuzu bırakmak istemez. Fakat “mundar” domuzdan bir türlü 

kurtulamaz ve giderek kendisi de mundarlaşır. Denizli’den İstanbul’a kadar helak 

olarak, azarlanarak, dayak yiyerek en sonunda domuzu bir kanala atar. Bu anlatıda 

doğayla iç içe olma söylemi, doğa üzerinde kurulan hakimiyetle birlikte para 

hırsından ötürü öldürme eylemini metalaştırır. İsmail, başarısızlıktan dolayı kahredici 

bir eziklikle donatılmış, acınası duruma düşmüş olan dayısına bir merhamet besler: 

“…Oraya vardıklarında avcılardan biri dayıma havalı bir 

tüfek verip sen de takıl diyor. Askerlik dışında bir kez bile tetiğe 

dokunmamış dayım hemen giriyor havaya, belinde fişeklikler falan. 



127 
 

 

Avcılar peş peşe dört beş domuzu deviriyorlar. Ama öldüğü yerde 

bırakıyorlar hayvanları. Meğer öldürmek de doğaya uygun bir 

tavırmış. Kuşlara, börtü böceğe bırakıyorlar hayvan leşini. (…) 

Orada bırakmak da işine gelmiyor tabii. Avcılar diyorlar, yanına 

alma başına dert olur, ama yok, etini satıp çok para kazanacak güya. 

(…) Böylece kurtuluyor domuzdan ama o günden sonra domuz leşinin 

kokusunu bir türlü silemiyor aklından. O yüzden çok acırım ben 

dayıma (…)” (Kaygusuz, 2015: 40-41). 

Zengin, “Av Tutkusu” dergisi üzerine yaptığı çalışmada avcılığın çeşitli bakış 

açılarıyla kurgulandığını ve bunlardan birinin doğaya hizmet etme olduğunu dile 

getirir. Dergide yayımlanan yazıların bazılarında avcıların doğayı sevip koruduğu, 

kentleşmenin ve betornarme yapıların çoğalmasının doğayı tahrip ettiği görüşü dile 

getirilmiştir. Ava karşı olan insanların cahilliklerinden dem vurulmuş, onların 

kentlerdeki sıkışık binalarında yaşayarak bu tahribata destek verdiği ama avcıların 

doğada sayısı artmış türleri avlayarak ekosistemdeki dengeyi sağladıkları 

savunulmuştur (Ergin Zengin, 2021: 218). 

Melih’in anlatısının destekçisi olan Ozan, bitap düşmüş bir halde ilk avlanma 

deneyiminin kanıtı olan fenerbalığıyla çıkageldiğinde annesi tarafından 

cezalandırılmıştır.  

Romanın bütünü kaplayan olgulardan biri olan av, kendi oluşuyla 

süregelirken restoranda gelmeyen yemekler yüzünden bir huzursuzluk baş gösterir. O 

sırada müdür Ferhan ve çalışanlar; malzeme odasındaki bütün eşyaları, eşyalarla 

birlikte motelin saygınlığını, temizliği, mahremiyeti sabote eden bir işeme eylemi 

yüzünden son derece gergin bir münakaşaya girişmişlerdir. Bütün havlular ve 

çarşaflar kirletilmiş fakat suçluya dair bir iz bulunamamıştır. Kitap sonuna kadar 

anonim kalacak olan bu taciz, bir protesto ya da düpedüz şiddetin değişken bir 

görüntüsüdür. Romandaki anlatının bütününe, dolayısıyla moteldeki insanların özüne 

doğru yayılmış olan da şiddettir. Söylemlerin, eylemlerin, bakışımların birçoğu 

çağrıştırdıklarıyla bir bütündür. Fakat ne av ne de işeme hadisesi, sadece eylem 

olarak var olabilir. Zihinlere girer, fikirleri değiştirir, huzur bozar, dönüştürür. 



128 
 

 

Ormancı’ya göre “Barbarın Kahkahası; şiddetin içkin halini renkler, sesler, kokular, 

duygular ve düşünceler arasından sıyırarak gösteren bir eser”dir. Her yanına 

dolanmış barbarlık ağıyla girift bir modern dünya anlatısıdır (Ormancı, 2017: 

sayfasız). 

İlk av deneyiminin ardından Ozan, gittikçe artan bir şiddette öldürmeye 

devam eder. Moteldeki en huzursuz anları bölerek araya ölü hayvanlar sıkıştırır. 

Elinde ezilmiş ölü bir yılanla gelir. Tatilcilerin önünden geçip mutfağa girer. Bu, 

şaşkınlık ve tiksintiyle izlenen bir görüntü, tüm tatilcilerin benzeşen duyguları 

hissettiği bir dehşet anıdır. Tuğrul, nesneleştirme analizlerinden farklı olarak 

Burkert’in vahşi hayvanların avlanma ritüelleriyle ilgili görüşünü hatırlatır. Burkert’e 

göre arkaik insanın avladığı hayvanı nesne olarak görmesi mümkün olmaz. Çünkü bu 

ilkel davranışta avcı ile av arasında doğrudan bir bağlantı vardır. Avın eti toplulukla 

paylaşılır. Öylesine öldürmekten uzak bir deneyimdir (Tuğrul, 2010: 111-112). 

Romanda da Ozan’ın avıyla birçok bakımdan bütünleştiği görülür. Öldürmenin tadını 

alan barbar, kendince dünyayı ortasından böler. Domuz avı bir nesneleştirme 

pratiğiyken Ozan’ın giderek yeni anlamlara bürünen avı, meydan okumadır. 

Ozan annesi ve babasının bir uzantısı olarak varlık gösterir. Serpil, Okan ve 

Ozan için yapılacak okumalar da birbirine bir yerde zorunlu olarak bağlanırlar. Bu 

açıyla bakıldığında da cezalandırılan, oturduğu yerde küskün kalan Ozan; bekçisi 

konumunda yer alan annesi Serpil’in iktidar pekiştirme alanıdır. Sözel bir 

tahakkümle varlık kazanmış ve bu tahakkümün gölgesinde erginliğini tamamlamaya 

çalışan Ozan’ın anlamlandırmaya yönelik bütün davranışlarının ölümcül oluşu da 

bundandır. Dil, vurguladığıyla ve rastgeleliğiyle önemlidir. Yapılan eğretilemeler 

dahi an geldiğinde son derece yakışıksız olabilir. 

Tenezzül makamı adını taşıyan italik yazılı son bölümde Simin, Ozan 

özelinde çocuktan bahseder. Arkaik zamanlardan kalma birçok haksızlığı anarak 

adeta bir hafızaya dönüşür. Ölüme terk edilen, toprağı olmadığı için gömülmeye bile 

tenezzül edilmeyen, savaş zamanı açlıktan yenen çocuklardan bahseder. Çocuk, 

kendince bir varlıkken bile sınıf ya da kültürün bir göstereni olur. Bir tarafta eziyet 

gören çocukla yılan öldürmesiyle övünen çocuğun mesafesi yetişkinlerden mirastır. 



129 
 

 

Simin’e göre av ve işeme eyleminin arasında gizil, muzip bir yakınlık vardır. 

Durağan ve son derece ehlileştirilmiş hayatların içine huzursuz edici fakat son derece 

ahenkli bir şekilde dahil olmuş iki barbar, bu ehliliğe savaş açarlar. 

Okan’da söylemde kalan, Ozan için ilkel bir edimdir. Denenebilir, tekrar 

edilebilir, sürdürülebilir bir eylem olarak av; tabir yerindeyse çevresindeki her şeyi 

yutarak şiddetini büyütür. Ozan için av, bir iletişim biçimidir. Zira roman içinde 

hiçbir şekilde sözle konuşmaz. Öldürdüğü hayvanların değişimiyle o da değişir, 

cesetlerin büyüklüğüne oranla kendisi de büyür. Avların giderek ciddileşmesi, 

Ozan’ın her daim azarlanan çocukluğunu sağaltacak bir edim, kendince 

ritüelleştirdiği büyüme arzusudur. Turgay’ın yakındığı herkesin ikiyüzlülüğünü 

yansılayan bir aynadır. Masaya bıraktığı ölü kaplumbağa görünümündeki şiddet, 

annesi ve babası tarafından gizlice ormana gömülerek saklanır. Dilde 

kolaylaştırdıkları, anlamsızlaştırdıkları ve meşru gördükleri şiddet; bu denli 

yakındayken utanç vesilesine dönüşmüştür. Erilliğin en büyüğünden en küçüğüne 

toplumsal her deneyimin içinde eriyerek sürmesi, bütünsel bir bakışı da zorunlu 

kılmaktadır. 

Son bölümde, son işeme protestosu, bu kez daha gizliden gerçekleşir. Kimse 

olan biteni fark etmeden bu eylemden arta kalan tam kapanmayan limonata 

makinesinin kapağı ve tezgahta kimsenin fark etmediği çiş damlalarıdır. Serinleten 

limonata içilir. O esnada Serpil, yana döne yine yok olan Ozan’ı aradığı sırada 

çocuk, uzaktan tökezleyerek yaklaşır. Kolu boydan boya kan, “kendi erginleme 

törenini gerçekleştirmiş bir kişi” olarak öldürdüğü keçiyle bütünleşik bir halde avını 

herkesin önüne bırakır (Kaygusuz, 2015: 145-147). Kandiyoti’nin Gilmore’dan 

aktardığına göre erkek çocuk; bir birey, ayrı bir insan olmak için zor ve zahmetli bir 

işi başarmalıdır. Bu önemli sınavı geçerse annesiyle bütünleşik yaşantısını 

bağımsızlaştırabilecektir (Akt. Kandiyoti, 2013: 203). Nitekim Ozan da denizle bağ 

kurduğu her vakitte bir anneden kopuşu deneyimlemektedir. Sürekli aralarına 

koyduğu av imgesi, doğaya ait ya da ona sahip olmanın ikiliği içerisinde, çocuklukla 

erginlik arasındaki ikilikte gelip gidişini gösterir. Sıska bir çocuktan, öldürmenin 

karşı konulmaz tutkusunun erilliğine uzanan, artık o bildik çocuk olmayan Ozan 

vardır. 



130 
 

 

3.7.2.2.3. Madunluğun Erilliği  

Roman boyunca İsmail ve Melih isimli iki genç adam, bütün olayların 

dışında, adeta zamansız bir düzlemde aralarındaki gerilimle vücut bulurlar. 

Aralarında uzun yıllardır dışa vurulmamış bir öfkenin varlığıyla adına sohbet 

denilemeyecek bir konuşmanın içinde çırpınırlar. Yazar, bu mesafeyi birinin “soluk 

soluğa hevesi”, ötekinin “kökensel karamsarlığı” olarak ifade etmiştir ve bunların 

arasında edilecek sözler hiçbir şekilde aynı manayı taşımayacaktır (Kaygusuz, 2015: 

28). Simin’in yüzücülüğü üzerine yaptıkları basit bir konuşma dahi alevlenip büyür. 

İsmail; Melih’in onu devamlı aşağıladığını, sürekli gözetlediğini, tespit etmeye 

çalıştığını, ona yukarıdan baktığını düşünürken Melih ise İsmail’in bir tür 

yetersizliğinden dem vurur. Hiçbir şey için çabalamayan, kalın cümleler kuran, 

sürekli yakınan bir hali olduğunu düşünür. Ya abartılı övgüler yapar ya da dalga 

geçer ama ilham almaz. Aralarındaki törensel gerginlik uzayıp gider fakat bir 

noktaya bağlanmaz. İki karakter arasındaki ilişkinin belirli saptamalarla eşcinsel aşk 

olduğu ima edilir. Moteldeki müşterilerden Eda’nın aralarında “cinsel bir 

tedirginlik” olduğundan söz edip arkadaşlık ilişkisinin çok ötesinde bir deneyim 

yaşadıkları üzerine tahminde bulunması özellikle ilginçtir. Arkadaşlık, birbirini 

anlamayı öncelerken onların aralarında yaşanan haşin bir hesaplaşmadır. Ne arzuyu 

ne arkadaşlığı kabul ettikleri arada kalmış bir dil kurmuşlardır (Kaygusuz, 2015: 44-

45). 

Akşam vakti İsmail, Melih ile aralarındaki gizli gerginliği dağıtmak için 

konuşmaya çalışırken sözler, bu hıncı daha fazla gün yüzüne çıkarır. Melih; domuz 

hikayesinin bazı noktalarına inanmadığını, hikayedeki dayının Sisifos değil olsa olsa 

bir düzenbaz olduğunu söyler. İsmail, istemişse de hikayeye bir büyü katamamıştır. 

Bu düşüncelerin bütünde gelip dayandığı nokta, İsmail’in başka bir canlının 

yaşamını-ölümünü gözardı ederken sözün kudretini de hiç saymasıdır. Rezil 

olmaktan korktuğu için anlattığına kendinden bir can katamamasıdır. Domuz sadece 

domuzdur. Öldüren için de hikaye anlatıcısı için de yalnızca maldır. Herkes 

öldürebilir fakat kimse onun can verme anını anlatmaya cesaret edemez (Kaygusuz, 

2015: 81-83). Hegemonya kuran her varlık, mutlaka ötekini dışsallaştırır. Kendi 

gözüyle perdeler ve görünürlüğünü belirler. Tarihsel süreçte eril otoritenin yazını 



131 
 

 

kendi bünyesinden beslenen iktidarıyla sürekli bir sapmaya uğrar. Cixous bunu biri 

diğerine tamamen zıt kavram ve varlıkların gerçekliği parçalaması olarak ifade 

etmiştir (Cixous & Clement, 1988: 63-65). Domuz hikayesinin özünde de anlatımın 

yalnızca aracı olarak doğa yer alır. Plumwood, ikicilik üzerine yaptığı 

değerlendirmelerde radikal dışlama kavramından söz eder. Ötekinin ötekiliği aşağı 

tabakadan kabul edilmesiyle pekiştirilir. İki karşıt varlığın özünde ihtimalen bulunan 

ortaklık yok edilir. Bambaşka dünyalar olarak sınıflandırılıp aralarındaki ilişki de bu 

tanımlardan hareketle var edilir. Üstelik bu, asla değişmeyecek olan bir ilişkidir. 

Dönüşüm imkanlarından arınarak katılaşmıştır. Sonsuza dek efendi efendi olarak, 

köle de köle olarak kalacaktır. Kendine katma ise Fransız feminist Simone de 

Beauvoir’ın asıl kabul görenin erkek olduğu, kadının yalnız erkeğin varlığıyla 

tanımlanan bir öteki olarak sahnede yer aldığı düşüncesinden beslenir. Bu iki 

kavram, bir araya geldiklerinde araçsallaştırmayı ortaya çıkarırlar. Araçsallaştırma, 

iktidarın öznesi her kimse nihai amacın da o olduğunu, ötekinin ise yalnızca bu özne 

için bir araç, bir kaynak olduğu süreçlere vurgu yapar (Plumwood, 2017: 73-77). 

Hearn’e göre sosyal öğrenme kuramında şiddetin öğrenilen bir edim olduğu söylemi, 

doğru olduğu halde bazı soruların cevaplanmasına ihtiyaç duyar. Erkek çocuklar, 

şiddeti babalarından öğrenip yetişkinlik süresince bir ayrıcalık olarak kullanırken kız 

çocuklarının neden aynı davranışı geliştirmediği başlı başına bir sorudur. Buna göre 

birey, davranışları sosyalleşme süreçleriyle öğrenirken tipik bir davranışı 

gerçekleştirebilme hakkının hangi cinsiyete verildiğini de eş zamanlı olarak öğrenir. 

Dolayısıyla şiddet, erkek egemenliğinin doğrudan gösterimini sağlayan kullanışlı bir 

araçtır (Hearn, 1998: 27). 

Melih, nasıl bir balığın dehşetini gözünde görüyorsa hikayedeki domuzun da 

kendisi olduğunu söyler. Aslında hikayenin ilk anlatımında sorduğu sorunun 

cevabını da vermiş olur: “Peki ya domuz kim İsmail? Hikayedeki domuz hangimiz?” 

(Kaygusuz, 2015: 43). İsmail’in rezil olmayı bile beceremediğini, sahte bir 

mağdurluk yaratırken kendisindeki acıları görmeye yanaşmadığını dile getirir. Bu 

sözlerin üzerine İsmail masayı devirerek Melih’in yüzünü kanatıncaya kadar ısırır. 

Kavgaya sadece Turgay müdahale eder. Garson Selçuk ise bu tutkulu  hesaplaşmanın 

kokusunu alarak biraz iştahlı biraz “zevzek” buz getirip ortalığı toparlayarak ayrılır. 



132 
 

 

Şafak vaktine doğru İsmail, iskeleye gelip Melih’e biraz hunharca, sanki 

yarım kalmış intikamının kalanını alır gibi pansuman yaptıktan sonra motelden 

ayrılır. Melih’in sustuğu bu kısa aralık, İsmail’in hayatla olan derdini ve öfkesini 

anlattığı bir tirada dönüşür. Melih’in onu anlayamadığını, ne olduğu gibi 

kabullenmeye ne de terk etmeye ikna olmadığını söyler. İsmail’e göre Melih; 

kendinden düşük gördüğü birini yakınında tutup onun hezimetinden pay çıkararak 

hayatta kalmak ister. Erkekliğin ve onun tahakkümünün nasıl yaratıldığı sorusu her 

daim yeni cevaplara gebedir. Okan’ın İsmail ve Melih’i dışsallaştırarak kötücül 

konumlandırışı, roman dahilinde direkt dokunan bir baskı işlevi oluşturmamış olsa da 

Okan, toplumdaki pek çok bireyin görüntüsüdür. Dolayısıyla denilebilir ki İsmail ve 

Melih, toplum nezdinde aforoz edilen bir yanlışlık olarak madunlaşırken kendi 

aralarında kurdukları iktidar ilişkisi değişken de olsa İsmail’in gözünden gizli 

kibriyle Melih’in aralarına sıkıştırdığı hiyerarşidir. Bu ilişkinin madunu İsmail 

olmuşken bir patlama anında aralarında şiddeti var ederek iktidarı kendi lehine 

devşirmiştir. 

İsmail ve Melih; duygularını birbirlerine dosdoğru dillendirmekten 

kaçındıkları için ne derecede romantik bir ilişki yaşadıkları da aslında tam anlamıyla 

bilinemeyen diğer iki karakterdir. Bu anlaşmazlık ilişkisi beraber var olma 

olanaklarını tükettiği için yaralayıcıdır. Giriştikleri her denemede diyalogları yüksek 

ve karşılıklı iğneleyicidir. Birbirlerine karşı duydukları gizli hıncı sürekli 

büyüttükleri için en sonunda fiziksel şiddet açığa çıkar. İsmail, Melih’i ısırır. Melih 

tarafından sürekli küçük görülerek aşağılandığını düşünen İsmail’in verdiği son tepki 

şiddet tepkisidir. Eşitlerarası sürdürülemeyen bir ilişkinin yıkıcılığını gösterir 

nitelikte olan fiziksel şiddet, eril ve cinsiyetçi bir dille birlikte ortaya çıkar. Daha 

geniş kapsamdan bakılacak olursa İsmail ve Melih’in Okan vesilesiyle toplumun 

büyük kesiminde madunlaştırılan erkeklik deneyimleri, ikisi arasındaki özel ilişkide 

karşılıklı madunlaşma-madunlaştırılma üzerinden şiddete çıkan bir yolu izler. Olan 

bitene kayıtsız kalarak her şeyi iskeledeki eğreti yurtlarından izleyen bu iki adam, 

kendi huzursuzluklarıyla yeterince meşguldürler. Kamusal alandan uzaklık, bir 

bakıma zaten dışsallaştırılmış olmaya boyun eğmemekle gösterilen bir tepkidir. 

Dünyanın hem içinde hem dışında olmakla motelin hem içinde hem dışında olmak 



133 
 

 

benzer deneyimlerdir. Bütün bunlar da birbirleriyle içten ve aynı zamanda oldukça 

öteleyici bir ilişki kurmalarını açıklar niteliktedir. 

3.7.3. İşbirlikçi Erkeklik 

Connell’ın erkeklik kategorilerinde işbirlikçi erkek, eril hegemonyanın tüm 

gereklerini yerine getiremez fakat baskıya seyirci kaldığı için hegemonyadan kendine 

pay alır. İşbirlikçiye göre erkeklik içkindir. Kadınlık da aynı şekilde kutsal erkekliği 

parlatıp yüceltecek bir donanımla dünyadadır. Bu hiyerarşi bozulduğu anda kadınlar 

erkek gibi olma gayretine girerler ve kendi doğalarının dışında tehlike sularda 

yüzmüş olurlar. 

Tıpkı “Kadınlığın Sınırları ve Şiddet” başlığında belirtildiği gibi otoriter eril 

akıl, kadın ya da erkekler aracılığıyla yine kadınların sınırlarını belirleyen bir çerçeve 

çizer. Bu noktada kural koyucu olmamakla birlikte bireysel alanında bu 

ayrıcalıklardan faydalanmak isteyen erkekte haddini aşmış bir kadına duyulan öfke 

gözlenebilir. Barbarın Kahkahası’nda Garson Selçuk, otoriteden yoksun alt sınıfa 

mensup bir erkek olarak okuyucu karşısına çıkarken pay alabileceği kadından üstün 

olma algıları sekteye uğradığında kadın nefretinin de gün yüzüne çıktığı görülmüştür. 

Selçuk’un içinde verdiği güç savaşının maskesi de kadın haklarından bahseden 

Eda’ya dönük nefreti olmuştur. 

3.7.3.1. Mizojini 

Selçuk, gece personel odasına girdiğinde garson Alikar’ın da uyumadığını 

görünce beraber dama çıkıp esrarlı sigara içerler. Bu esnada yaptıkları konuşmalar, 

birbirinin devamı ya da cevabı değil herhangi bir yere akan su gibi olduğuncadır. 

İşeme olayı üzerine konuşurlarken farklı kişilerden şüphelenirler. Selçuk, tuhaf ve 

korkutucu bulduğu Eda’nın bu eylemin faili olabileceğini söyler. Eda, onun için en 

başta bedenen tekinsizdir. Memelerini öne çıkararak yürür. Konuşurken karşısındaki 

adamın elinden neyi var neyi yoksa alır. Erkeğin erkekliğine içkin bütün imkanlarına 

el koyar (Kaygusuz, 2015: 88-89). Bourdieu, eril bakışla var edilen kadınlardan 

beklentilerin belli kalıplar dahilinde geliştiğini söyler. Onlar sınırı aşmayacak 

düzeyde kadınsı, ağırbaşlı, vakur, herkesin sempatisini toplayanlar olarak var 

olmalıdırlar. Kadınlar entelektüel anlamda bağımsızlıklarını kazandıklarında son 



134 
 

 

derece güvenilmezdirler. Çünkü erkek iktidarın kendi tahakkümünden aşina olduğu 

yağmacılığın potansiyelini taşırlar. Düşüncenin esas sahibi olmak, erildir. Erkek gibi 

davranmak, kadınsılığın yitirilmesi demektir ve erkeklerin egemen konumlarına 

ortak olunur (Bourdieu, 2018: 87-89). Selçuk’a göre Eda da yağmacıdır. Baştan 

çıkarıcı dişiliğinin ardına gizlenmiş hiddetiyle iktidara niyetlenir: 

“Bizim gözlerimizi kadınlar yönetiyor. Hepimizin gözü onların 

elinde. Ben ne gördüğümü bir kadın bana bakınca şeyediyorum. 

Gördüğüm her haltı kadınlar öğretiyor. Nefret ediyorum lan 

kadınlardan. Hakkaten. (…) O Eda’ysa açık saçık konuşuyor. Küfürlü 

değil de açık saçık. Sen erkek olarak boşa düşüyorsun” (Kaygusuz, 

2015: 90-91). 

Uyuşturucunun etkisiyle tamamen çağrışımsal bir notadan konuşan Alikar ve 

Selçuk, bir noktada sadece kendilerini dinlemeye başlarlar. Alikar’ın Allah anlatısına 

aralarda tepkiler veren Selçuk, konuyu daima Eda’ya getirir. Dehşetini gizlemeden 

açığa vurur. Onun sözlerini duyduğundan beri belden aşağısını hissetmediğini söyler. 

Onun gördüğü kadın, müşfik annelik rolünü reddederek kötülüklerin kaynağına, 

baştan çıkarıcı bir hedoniste dönüşür. Aynı zamanda gizemli bir çekiciliğe de sahiptir 

(Berktay, 2010: 161). 

“Bir de nedense kadınlar ellerini çok oynatarak konuşuyor. Bazıları bizim 

Ferhan Hanım gibi arkada birleştiriyorlar. Çok korkunç oluyorlar, cidden. Benim 

annem mesela hiçbirini yapmaz. Konuşurken ellerini eteğine siler. Çok basit 

(Kaygusuz, 2015: 91). 

Nefret edilen kadın profili, daima anneden başka bir varlığın temsilidir. 

Dolayısıyla anlatıda annelik ve kadınlık kimlikleri parçalanmış olur. Biri kendini 

evine ve bakım vermeye adamış, kolaylıkla anlaşılabilecek anne; diğeri açık saçık 

konuşup erkeği tamamen savunmasız bırakan, bir sonraki hamlesi belirsiz olan 

şeytani varlıktır. 

Selçuk, sabahında gördüğü ve duyduğu Eda’nın açık saçık konuşmasından 

bahsederken onun erkekliğini alaşağı ettiğini söyler. Ataerkil toplumsallaşma, erkeğe 

içkin özellikler bulunduran kadınları şeytanlaştırır. Onlar zaten erkek olmayarak 



135 
 

 

yarımdırlar. Üstüne üstlük kadınlıklarından sıyrılarak erkeğe özenmeleriyle kusurlu 

bir var oluş sergilemeye başlarlar. Ataerkinin ve eril iktidarın yılmaz savunucusu 

olduğu görülen Selçuk’a göre de açık saçık konuşmak, karşı cinsin bedenini 

aşağılamak ve sorgulamak erkeğe-erkekliğe özgüdür. Ekonomik anlamda marjinal 

bir erkekliği sürdürürken kendisiyle benzer şartlarda olan Alikar ile konuştuğunda ise 

dosdoğru bir şekilde kadın düşmanlığını sergileyerek dilsel alanda eşitsizliğin devam 

ettiricisi olur. Dolayısıyla erişemeyeceği bir erkeklik statüsünü taklit eder. 

3.7.3.2. Büyük Resim 

İsmail ve Alikar, moteli terk ettikten sonra doğan günle birlikte tatilciler de 

bir hengameye uyanırlar. Motelde konaklayan üç kuşak kalabalık ailenin havlularına 

yeni bir çişli protesto gerçekleşmiş, ortalık ayağa kalkarken Eda ve Ufuk da kendi 

aralarında faili aramaya koyulmuşlardır. Ufuk, bunun bir itiraz olduğunu düşünürken 

Eda, elinde termosu ve “gıcık asaleti” ile ortalıkta dolaşan Simin’in asıl suçlu 

olabileceğini savunur. Sonrasında gün; gelen özürler, Ferhan’ın mahcubiyeti, 

kalabalık ailenin haklılıktan faydalanarak indirim kapmaya çalışmalarıyla devam 

eder. Olumsuz durumlardan çıkar devşirmek, okuru romanın asıl derdine götürür. 

Kendi üstünlüğünü göstermenin bir yolu olarak mağduriyeti kullanmak, iktidarın 

gerçek yüzünü ve sonucunda ortaya çıkan gerçek mağduriyeti görünmez kılar. 

Hassasiyet de bazen iki yüzlüdür. Yazar bu iki yüzlü hassasiyeti şöyle anlatır: 

“Kokusunu alamadıkları bütün felaketler, bir fotoğraf karesi 

ya da televizyon ekranında çerçevelenmiş bütün açık yaralar, iç içe 

çerçeveler içinde bir çerçeveyle sınırlıydı. Orada acılar kötü 

kokmuyor, bellekte iz bırakmıyordu. Oysa bu kez, içi sünger kırpığı 

dolu yer minderlerinden yükselen ağır idrar kokusunu soludukça 

minderler esas anlamlarını kaybediyor, böylece çok fena 

hassaslaşıyor, pek kötü kırılganlaşıyordu tatilciler” (Kaygusuz, 2015: 

64). 

Yalnızca rahat ve hunharca kendilerine bir konfor alanı yaratanlar bu olayı 

büyüterek bir trajedi haline getirirken ötekiler, anlaşılmak üzerine sürdürdükleri 

derin yaşamsal bağlarını diri tutmak ve gerçek duyarlılıklarıyla var olabilmek için 



136 
 

 

uğraşırlar. Dolayısıyla büyük bir suç olarak görülen işeme hadisesi; Mavi Kumru 

Moteli’nin kaybedenlerinin gözünde bir protesto, iç dökme, riyakarlığı yüze vuran 

bir kahkahadır. 

Alt temalar ve temalar birleştirildiğinde ortaya daha büyük bir resim çıkar. 

Sıkıştırılmış bir Türkiye görüntüsü çizdiği düşünülürse romanda çiş hadisesiyle 

keyifleri kaçan tatilcilerin hepsi çarpıcı ikiyüzlülükleriyle sistemin işbirlikçileri 

sayılırlar. Serpil’in “açlıktan öldük!” isyanına karşı Eda’nın açlıktan ölmekle ilgili 

hiçbir şey bilmeden bu kadar cüretkâr oluşuna kızması, yazarın trajidelere uzakken 

kendini güvende hissetmek ve güvendeyken dehşet verici bir umursamazlığı 

takınmakla ilgili söylemleriyle de benzerdir. Bu yapay ve zaman zaman rahatsız 

edici konfor alanı, bir ülkenin eleştirisidir. Hassasiyetin gerçek bir hassasiyet 

olmadığı, kelimelerin gerçek anlamlarıyla kullanılmaya cesaret edilemediği bir yerde 

gerçek acılar ve duyarlılıklar zamanla görünmezleşir. 

3.7.4. Madun Erkeklik 

Erkekliğin en öteki halini tecrübe eden madunluk, belirli özellikleriyle 

toplumdan tam anlamıyla dışlanmış erkekliği temsil eder. Connell, çoğunlukla farklı 

cinsel yönelim ya da kimlikler olmakla beraber çeşitli şekillerde kırılgan görülen 

heteroseksüel erkeklerin de bu kategoriye dahil edildiğini söylemiştir (Connell, 2019: 

153). Bunun yanında çeşitli hastalıklar ve bedensel deformasyonlar da madun 

erkekliğe temel teşkil eder. Barbarın Kahkahası özelinde eşcinsellik, madun erkeklik 

içinde bir kategori oluşturur. Diğer taraftan babanın otoritesinden kopuş, boşluk 

duygusu, medeniyete uyum sağlayamama gibi durumlar ikinci bir kategori oluşturur. 

Kaygusuz romanlarında toplumsal konumları bakımından madunlaştırılmış 

erkeklerin yanında kendisi için başka bir çare olmadığına inanan, güce veya 

hakimiyete ihtiyaç duymayan karakterler de azımsanamayacak bir yer tutar. Barbarın 

Kahkahası’nda Alikar, bu tip madun erkekliğin temsilidir. 

3.7.4.1. Babadan ve Medeniyetten Kopuş / Bilgelik 

Geceki sohbette tek yönlü bir gidişatı olmayan konuşmanın taraflarından biri 

mizojinik bakışıyla Selçuk olurken diğeri ise imanı üzerine kurduğu anlatıyla 

Selçuk’tan bambaşka bir noktada salınan Alikar’dır. Alikar, babasının çok inançlı bir 



137 
 

 

adam olduğunu, kendisini de öyle yetiştirdiğini, ezberden Arapça Fatiha’yı okuduğu 

zaman ellerini göğe kaldırıp şükrettiğini anlatır.  

Babası bir gün dişi bir ayıyı avlayıp döndüğünde artık eskisi gibi namaz 

kılmaz olur. İki günde bir oruç tutup kütüklerden hayvan figürleri oymaya başlar. 

Alikar; sanki hayvanların ölmeden babasına bir şey söylediğini, masumiyetini 

tahtadan yonttuğu hayvanların gözevlerinde aramaya başladığını düşünür. Babasının 

bu değişimi Alikar’ı da etkiler. Babası susup Allah’ı bildiği gibi tarif etmeye 

başlayınca Alikar, boşluğa düşer. Çünkü onun inancının bekçisi babasıdır 

(Kaygusuz, 2015: 91-101). Artık kitaplar yetmemeye başlar. İman, bildiği sınırların 

dışına taşar. Babası susup kurtulmuştur ama Alikar, dilin büyülü ve tekinsiz 

varlığıyla donatılır. Söylem, kendi sınırını sürekli genişletirken Alikar da bilmediği 

bir lisanın içine yuvarlanmaktan korkar. Fakat geldiği noktada artık geri dönüşü de 

yoktur. Erkek çocuk olarak, geleneğin bu denli içindeyken baba tarafından yalnız 

bırakılmanın azabı önemli bir veridir. Saime Tuğrul, baba yasasının önemini 

babaların oğullarını yuttuğu Yunan mitlerine gönderme yaparak açıklar. Babalar 

oğullarını yutar ve bu vesileyle ayrışma önlenir (Tuğrul, 2010: 22). Diğer taraftan 

Alikar, başka bir imkanın kapısını aralamış olur. İçine doğmuş olduğu ve o ana kadar 

verili kabul ettiği egemenlikten sıyrılıp itaatin düğümünü çözüp atmıştır: 

“…Alikar’ın dili bir itiraz dili değildir bu anlamda, ortalama 

muhalif bir dil de değildir. Tam anlamıyla kopuş dilidir. Babadan 

kopuşun, peygamberden kopuşun dili. Onun yaşadığı ruhsal ikilemde 

artık bir aracıya gereksinimi kalmamıştır. Gelenek içindeki yerleşik 

itaatkarlık anlamını yitirmiştir. Cebrail’in ta kendisidir artık. Bundan 

böyle ağzından çıkan her söz tanrıya aittir. Gördüğünüz gibi bu dil 

meselesi hakikaten çok uzun hatta bence yıpratıcı bir konu” 

(Kaygusuz, 2016b: 97). 

Alikar, kendi madunluğunun sadık taşıyıcısı olmuştur. Babasının hayalleri 

vesilesiyle kendine bir iktidar devşirememiştir. Babanın değişimiyle kendisi de engel 

olamadığı bir dönüşümün içine girmiştir. Medeniyetin, insani keyfin ve hatta imanın 

dahi normatif kodlarının dışına çıkmıştır: 



138 
 

 

“Ben meğerse, inancımın karşısına babamı dikmişim inzibat 

gibi. Dinimin sahibiymiş babam. Ona bir şey olunca bana da oldu” 

(Kaygusuz, 2015: 96). 

“Mutsuzluk çok kötü kilitliyor adamı. Müslüman mutsuzluğu 

diye bir şey var biliyor musun? Kafanın içindeki dünyayla dışındaki 

dünya birbirine uymuyor” (Kaygusuz, 2015: 93). 

Alikar, dünyaya uyum sağlayamayan biri olduğunu kabul etmiştir. Tercih 

edilmiş bir yenilmişliği tecrübe eder. Bu haliyle de kırılgan bir erkekliğin temsilidir. 

Dolayısıyla köyden kaçarak geldiği moteli yine kaçarcasına terk etmiştir. 

Diğer taraftan Alikar; bütün bunların ötesinde, soyut bir algılayışla addettiği 

hayatından ve özellikle babasından bahseder. Onun için yaşamındaki en önemli figür 

olan baba, bir av deneyimi sonrası değişince kendisinde yarattığı boşluğu anlatır. 

Atadan aldığı mirası devam ettirmek isterken boşluğa düşmüş, düşündüklerini günah 

sayarken düşünmekten de vazgeçememiştir. Babayı hiçe sayamadığı için köyünden 

kaçıp motelde garsonluk yapmaya başlamıştır. Alikar, dünyanın şeklini şemalini 

masumiyette bulur: 

“Dünya diyorum Selçuk, dünya. Ben dünyaya hiç 

dokunmadım. Kurcalamadım. Dağıtmadım. Tane tane ayırmadım. 

Masum kalmak için... Masum olunca mazlum oluyorsun. Mazlum 

hissedersen masum olduğunu biliyorsun” (Kaygusuz,  2015: 94). 

Alikar’ın dünyayı gördüğü gözü; var oluşunu anlamaya gayretli, mistik 

yolculuğunu tamamlayabilmeyi uman, eksiklikle hemhal olmuş kendi bedenine 

doğru bakar. Dolayısıyla hor görülmenin gurur acısını da koparıp atmış, kendi 

hüznüyle bütünleşmiştir. Bahsettiği “müslüman hüznü”dür. Alikar’ın zihnindeki 

fikirlerle dış dünya örtüşmez fakat kimseyi bu doğrultuda incitmek istemez. Hüzün 

ortaya çıkar, dilin imkanlarını dener. Masum ve mazlum olmaktan imtina etmez. 

Alikar’ın felsefi hüznü bir nevi meczupluğa yakındır. Rasyonel aklın eyleyicisi 

değildir. Dolayısıyla marjinal erkekliğinin yanında madunluğunu tercih eder ve onu 

sürdürür. 



139 
 

 

3.7.4.2. Eşcinsellik 

Barbarın Kahkahası üzerine çıkmış birçok eleştiri yazısında Mavi Kumru 

Moteli’nin aslında bir Türkiye görüntüsü olduğu fikri üzerinde durulmuştur. Sadece 

bir tahmin olduğunda bile farklı cinsel yönelim ve cinsiyet kimliklerinin ne denli 

ötekileştirici deneyimler olduğu romanda açıkça gösterilmiştir. 

Okan’ın anonim bir suçu hiç düşünmeden İsmail ve Melih’in üzerine 

yüklemesi, Müdür Ferhan’ın onları savunmak isterken yıkıcı bir telaşa kapılması,  

birbirlerine zarar verdikleri kavgadan sonra Selçuk’un büründüğü alaycı tavır; 

dışlanmışlığı dışa vurmaktadır. Nitekim İsmail ve Melih’in sürekli iskelede 

gecelemeleri, tatilcilerin tamamen dışında yalıtılmış bir hayatı sürdürmeleri; bu 

dışarıdalığın bir metaforudur. Moteldeki bütün bir kaos boyunca ne tam içeride ne 

tam dışarıda kalarak varlıklarını sürdürmüşler ve hem fail hem de mağdur 

olmuşlardır.  

3.7.5. Marjinal Erkeklik 

Sınıfsal, toplumsal-sınıfsal ilişkiler ya da engellilik durumlarından dolayı 

hegemonik erkekliği yakalayamayacak erkeklerin konumudur. Özellikle sınıfsal farkı 

işaret eder. Connell, marjinal erkekliği hegemonyanın biçimlerine göre kendi özgül 

yapısı içinde değişebilen bir noktaya konumlandırmıştır (Connell, 2019: 157). 

Romanda bu kişi bahçıvandır. 

 3.7.5.1. Sınıfsal Deneyimler 

Motelin bahçesinde yeni bir işeme vakası yaşandığında bu kez, bahçedeki 

tüm minderler kirlenmiş, tatilciler bir tiksinti yumağı halinde olay yerinde 

toplanmışlardır. Herkes; kendine dokunan, bir yerden değen meseleleri en uçlarda 

yaşarken uzağında kaldıkları trajediler çok daha görünmez olur. Kirletilmiş bir 

minder, bazen dünyanın bütün felaketlerinden daha acıklı bir hal alabilir. Kaygusuz, 

bu çelişkiyi hem ironik hem de dramatik bir biçimde ifade ederek hafif müstehzi ama 

öfkeli bir eleştirmen haline bürünür. Kalabalıktaki bütün insanların olayla ilgili 

yorumları, müşterek bir kaosun parçaları olur. Bir taraftan kendilikleriyle devinirken 

diğer taraftan toplumun standardize söylemlerinin tekrarına vesile olurlar. Nitekim 

yazar, homofobinin de dilini değiştirmez, evirip çevirmez. Okan; bir anda kendi 



140 
 

 

ötekisi “iskeledeki ibneler”i yaratmış, suçu onlara yüklemiş, nefretini haklı çıkarma 

çabasında olağanca erkekliği ve erkekliğinin haklılığıyla benliğini var etmiştir. Her 

ne kadar madunlaştırmanın fiziksel pratiğinden bahsedilmiyor olsa da zihinsel olarak 

var etme ve dilde yaratmadan söz edilebilir. Sözgelimi tatilcilerin yanlış 

yönlendirmeleri üzerine bir suçlu ilan edecek olmanın yoğun iştahıyla olaya el koyan 

Müdür Ferhan, motel bahçıvanını kovarken de kendi iktidarını pekiştirmiş olur: 

“Sana sahip çıktık, aramıza aldık. Köpeğine bile masraf ettik. 

Ama bu kadarı fazla artık! (…) Dünyadan hıncını böyle mi alıyorsun, 

müşterinin kullandığı eşyayı pisleterek?” (Kaygusuz, 2015: 66). 

Bahçıvan, sınıfsal konumu dolayısıyla her zaman suç işleme potansiyelini 

taşır. Birçok insanın gözünde tersine çeviremediği tarihsel ezikliğini sınıf kinine 

bulayıp faile dönüşebilir. Öyle ki Ferhan da bundan hiçbir şekilde şüphe duymaz. 

Müşterilere karşı oluşan mahcubiyetini hafifletmek adına her an kötü bir eylemde 

bulunabilecek, tekinsiz görülen başkasını-diğerini-ötekini seçer. 

Bahçıvan, sınıfsal varlığı sebebiyle bir suçtan ötürü açıklama bile yapamadan 

sorumlu tutulmasıyla ve sonrasında tek kelime etmeden çıkıp gitmesiyle 

marjinalleşir. Çünkü patronuna göre dünyadan hıncını böyle, sınıfsal kin güttüğü 

kendinden üstün olanları çişle aşağılayarak alıyordur. Halbuki bahçede bahçıvanın 

uluorta yaşadığı şey bir cinsel tatmindir. Gerçeğin bilinmiyor olmasından ötürü 

rahatlamış, başka bir günahı üstlenerek giderken Müdür Ferhan, faili bulmaktan çok 

bu eylemdeki nedenselliği kendi zihninde yerli yerine oturtmaktan hoşnut olur. 

Herkesin öngörebileceği, yalnızca failin fail olduğu, geride kalanların 

masumiyetlerini muhafaza ettikleri, lekesi kimseye sıçramayacak basit bir kıskançlık 

eylemidir. Tatilciler defalarca konuyu eğip bükerek, zamanında görmeye bile 

tenezzül etmedikleri bahçıvanı devasalaştırıp zihinlerinde belirginleştirerek 

gerçekliği sündürürler.             

 

 



141 
 

 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Türk edebiyatına 2000’li yıllarla birlikte giriş yapan ve öykü, hikaye, oyun, 

anlatı tarzında pek çok türde eser veren Sema Kaygusuz; son olarak 2019 yılında 

Deniz Gündoğan İbrişim’le birlikte yayımladıkları Gaflet adlı kuramsal 

incelemelerinde edebiyatta eril dilin problematiklerine değindikleri kapsamlı bir 

araştırma ortaya koymuşlardır. Sema Kaygusuz, bu meseleyi edebi anlamda 

kitaplarını kaleme alırken de sorunsallaştırdığını verdiği çeşitli demeçlerde de 

söylemiştir.  

Kadın, erkek ve başkaca geçişken cinsiyet deneyimleri; birbiriyle bütünleşik 

diyalektik bir yapı kurduklarından beraberce ele alınmaları daha pürüzsüz bir sonuç 

ortaya çıkarır. Nitekim Kaygusuz, kendi yazınında birbirine geçmiş ilişkiler halinde 

cinsiyet ve cinsellik deneyimlerine yer vermiştir. Bu bütünlük, kuramsal bir bakış 

açısıyla incelendiğinde tek tek ve bütünsel olarak farklı bağlamlara vurgu yapar. 

Bu çalışma, Sema Kaygusuz romanlarının gelişim sürecinde eriştiği noktayı, 

erkeklik deneyimleri üzerinden feminist bir perspektifle ele almıştır. Yazarın 2015 

yılında yayımlanan son romanı Barbarın Kahkahası ise tematik analiz yöntemiyle 

incelenerek ayrıntılandırmıştır. Dolayısıyla Kaygusuz’un deneyim ve bakış açılarını 

yazıya dökerken geçen süreci ve sonda gelinen noktayı anlamayı amaçlamıştır. 

Yazarın birçok röportaj ve söyleşisindeki ifadelerini ana kaynak kabul ederek bu 

doğrultuda bir çerçeve çizmiş, metinlerdeki politik arka planı ana izlek haline 

getirerek yazar niyetini ön planda tutmuştur. 

Erkeklikler ve kadınlıklar, pek çok kişisel deneyimin bir sonucu olarak ortaya 

çıkarken toplumsal devamlılığın da göstereni olurlar. Bir toplumun hangi edimleri 

daha önemli ve üstün hangi özellikleri verili yani doğuştan kabul ettiği, cinsiyetler 

arası hiyerarşiyi şekillendiren bir olgudur. Eril üstünlük kavramı da bu doğrultuda 

önem kazanır. Erkekliğin temsil ettikleri, yazarın içine doğduğu toplumun değer 

yargılarından bağımsız olmasa da roman temaları takip edildiğinde bu temsillerin ne 

şekilde ve hangi unsurlarla ele alındığı önemli hale gelir. Temaların hangi noktada 

yoğunlaştığı, yazarın edebi alanı bir direnişe dönüştürmesine de vesile olur. 



142 
 

 

Sema Kaygusuz’un üç romanı Yere Düşen Dualar, Yüzünde Bir Yer ve 

Barbarın Kahkahası incelendiğinde erkeklik ve kadınlık deneyimlerinin birbirini 

etkilediği ve birbirinden etkilendiği görülmüştür. Kaygusuz, ilk iki romanında 

cinsiyetler arası geçişkenliği daha yoğun şekilde ele almış, bu gecişkenliği 

destekleyen en önemli unsur ise ekofeminist bakış açısı olmuştur.           

Yere Düşen Dualar, iki anlatımlı kurgusuyla, mitler ve söylencelerden 

yararlanarak zenginleşmiş diliyle toplumsal alanda eksik ve yarım bırakılmış erkek 

ve kadınların arayışlarını konu edinir. İlk bölüm olan Altın’da bütün olaylar ana 

karakter Leylan’ın gözünden yaşanır. Leylan’ın zaten yarım kalmış olarak gördüğü 

kadınlığı, erkeklerle girdiği deneyimlerde daha da noksanlaşır. Annesinin yokluğu ve 

babasının zihinsel uzaklığıyla süren hayatı, çocuk yaşta Yorgo’nun kasığındaki bene 

dokunmasıyla imgesel başka bir yokluğa dönüşür. Yorgo’ya nefretle bağlanmış ve 

cinsel arzularla onun kölesi olmuştur. Bu kayıp yaşamların arayışı ikinci bölüm olan 

Altın’da hikayeleşir. Kadınlar, erkekler ve hünsalar; varlıklarının yüküyle bu 

arayışın birer parçasını oluştururlar. Dahası kendi yolculuklarında biçimlenirler. 

Erkekler özelinde ihanete uğramış, karıları ve anneleri tarafından terk edilmiş, 

erkeklik sarhoşluğuna kapılarak pişman olmuş karakterler önemli bir yer tutar. Diğer 

taraftan güçlü bir erkeklik görüntüsü çizememiş, hep biraz hastalıklı, biraz yarım 

kalmış madun erkek karakterler de diğer bir önemli temsildir.     

Birçok betimin varlığıyla beraber üzüm, doğaya dair çok önemli 

izleklerdendir. Üzüm, kendisinden şarap yapılandır. Binbir zorlukla bağdan toplanan, 

ezilen, formu değiştirilen özdür. Her şeye rağmen varlığını devam ettirendir. Üstelik 

bu, büyülü bir varlıktır. Doğanın mucizesini yansıtır. Leylan, hem annesi hem de 

karısı tarafından terk edilen babasının yıllara yayılan suskunluğunu çözmek için 

bulduğu tarifi uygulayarak özel bir şarap yapmıştır. Şarabı içtikten sonra Leylan da 

gördüğü rüyayla bir hikaye anlatıcı olur. Altın bölümünde anlatılan, işte bu hikayedir.        

Yüzünde Bir Yer, yazarın doğaya dair atfını incir özelinde yapan ikinci 

romanıdır. İncir de bütün roman boyunca karakterler gibi çeşitli biçimlerde var 

olacak, yeri geldiğinde kadınsı bir imgeye dönüşecektir. Ataerkinin doğaya bakışı da 

kadınlığı imler. Erkek karakterler genellikle mitsel versiyonlarda vücut bulurlar. 



143 
 

 

Hızır, Munzur, İshak gibi karakterler belirli dini ve kültürel referanslara sahiplerdir. 

Mitik erkek karakterlerin kırılgan bir yapıyı simgeledikleri; gerçek dünyaya ait 

erkeklerin ise Kral Melkisedek ya da Zülkarneyn gibi savaşçı ve hükmedici 

niteliklere sahip oldukları görülür. Fakat Sema Kaygusuz, bu hegemonik tarafı ifade 

ederken diğer yönlere bir imkan bahşetmeyi de unutmaz. Zülkarneyn belki de 

kendisine doğmadan önce atfedilen bir kahramanlık masalına esir düşmüştür. 

Akranlarıyla güreş tutmaktan ötesini düşünmeyecekken kendi efsanesini yazmak için 

yollara düşmüştür (Kaygusuz, 2009: 63). Dolayısıyla erkeklik, bir bakıma karakterin 

seçtiğidir. Hegemonik nitelikleri barındırma ihtimalini en fazla taşıyan hükümdar, 

savaşçı gibi karakterler için bile bu çoğunlukla bir ideal olarak kalır.  

Barbarın Kakahası, yazarın son romanıdır ve bir motel içinde aslında bir 

ülkeyi anlatır. Gözle görülür biçimde birbirine bağlanan milliyetçilik ve hegemonik 

erkeklik, eşcinsel ve madun erkeklikler, ırk ve marjinalleşme, mizojini ve eril 

kadınlık gibi birçok kurgu; romanda erginleşmeye çalışan bir erkek çocuğun 

değişiminin gölgesinde anlatılır. Burada da doğayla kurulan ilişki ve türcülükten 

doğan eril bakış açısı en yoğun şekliyle yazar tarafından eleştirilmiştir. 

Tematik analiz yönteminin kullanıldığı ve kodlar-temalar-alt temalar şeklinde 

analiz edilen Barbarın Kahkası’nda dört erkeklik temsili ana temayı oluştururken 

belirli alt temaların da bu erkeklik temsillerinin altında sıralandığı tespit edilmiştir. 

Buna göre hegemonik erkeklik, Bir İdeal Olarak Hegemonik Erkekliğin İfadesi ve 

Hegemonik Erkeklik Arayışı şeklinde iki alt temaya ayrılmıştır. Erkekliğin arzulanan 

hallerinin bir ideali yansıttığı ve yazarın erkekliği sert ve değişmez biçimlerde 

kurgulamayıp onu bir dönüşüm imkanı olarak görmesinden hareketle hegemonik 

erkekliğin erişilmiş bir amacı değil bir ideali yansıttığı ifade edilmiştir.  

Hegemonik Erkekliğin İfadesi, kendi içinde Milliyetçilik, Kadınlığın Sınırları 

ve Şiddet, Babanın Hegemonyası olmak üzere üç başlığa ayrılmıştır. Çalışmanın 

literatür bölümünde de söz edildiği gibi milliyet ve ulus bilinci, hegemonik erkeklik 

bilinciyle yoğurulmuştur. Bu görüşten hareketle makbul olmayanlar, bu 

hegemonyanın dışında kalan erkeklik temsilleridir. Milliyetçiliğin homofobiyle 

karışmış ifadesi, romanda da bu bakımdan önem kazanmaktadır. Kadınlığın sınırları 



144 
 

 

kavramı, hem kadınların hem erkeklerin kurduğu ortak dil çerçevesinde kadınların 

toplumsal cinsiyet rollerine vurgu yapmaktadır. Son raddede bunun bir cinsel şiddet 

formuna dönüştüğü görülmektedir. Babanın Hegemonyası, çocukluk, ergenlik ve 

erginliğe eriştiği yıllarda erkek çocuğun hayatla kurduğu bağı bütünüyle 

etkilemektedir. Romanda babanın yaşamın dönüm noktalarına ne denli etki ettiği de 

görülmektedir. 

Hegemonik Erkeklik Arayışı; Saldırganlık ve Öfke, Av ve Erginlik Ritüeli ve 

Madunluğun Erilliği olmak üzere üç alt başlığa ayrılmıştır. Saldırganlık ve kontrol 

edilemeyen öfke, eril bir gösterendir. Fakat romandaki mekan ve karakterler 

dolayısıyla bu gösterge, reddedilen ve hoş karşılanmayan bir tutuma evrilmektedir. 

Dolayısıyla elde edilmiş bir erilliği değil bir arayışı ifade etmektedir. Av ve Erginlik 

Ritüeli, romanın bütününde çok önemli bir izlektir. Özellikle erkek çocuk için bir 

erginlenme ritüeline dönüşür. Fakat çocuk ya da yetişkin olsun avlanma arzusunun 

altında hegemonik erkekliğin arayışı yatmaktadır. Madunluğun Erilliği ise, özellikle 

hegemonik ve madun gibi uç iki temsilin arayışla birbirlerine dönüşmeye 

yaklaştıkları süreci ifade etmektedir. Toplumun madunu eşcinsel karakterler İsmail 

ve Melih, aralarındaki ilişkiyi patolojik ve eril bir görüntüye indirgemişlerdir.       

İkinci ana başlık ise arayışın yoğun ve tekrarlı biçimlerini ifade eder. Bu 

arayış, yenilgiyle sınanan erkekliğin en kırılgan taraflarını işaret etmesi bakımından 

önemlidir. Nitekim karakterler, hegemonik erkeklik arayışında kararsız ve 

mağluptur. Madun erkeklik, hegemonyanın kırılganlığının en net ifadesi olarak 

birbirine dönüşümün öteki ucunu temsil eder. Babadan ve Medeniyetten Kopuş / 

Bilgelik ve Eşcinsellik adıyla iki alt temaya ayrılmıştır. Babadan ve Medeniyetten 

Kopuş / Bilgelik, babasının inancından koparak yalnız kalıp hüznüne sığınan 

Alikar’ın deneyimini gözler önüne sermektedir. Alikar’ın kurduğu dilden düşünsel 

süreçlerine kadar her noktada yaşadığı çaresizlik hissedilmektedir. İfadeleri, bir 

yetişkin karamsarlığı içermemektedir. Sözleri; kendi benliğini bulamamış, kendi 

sesine dönüşemeyen birtakım sayıklamalar içermektedir. Bu hali onu medeniyetin 

keşmekeşinden sıyıran bambaşka bir çocuksu bilgelik mertebesine çıkarmaktadır. 

Eşcinsellik alt başlığı, toplumsal hiyerarşinin en alt kademesini temsil etmektedir. 

Toplumsal anlamda madunluğun en net ifadesi, heteroseksizm üzerinden 



145 
 

 

kurulmaktadır. Eşcinsel bir erkeğin toplumun söyleminde hegemonik erkekliğe 

ulaşabilmesi neredeyse imkansızdır. Bu bakımdan Melih ve İsmail’in deneyimleri, 

toplumsal gözlerde öteki olup kendi içlerinde erilliğin güvenini arayan eşcinsel 

karakterler olmaları bakımından önem taşımaktadır.   

İşbirlikçi erkeklik, Mizojini ve Büyük Resim adı altında iki alt başlıktan 

oluşur. Kadın düşmanlığının açık ifadesi olan mizojinik tavrın yanı sıra işbirlikçiliğin 

toplumsala sızmış görünümleri bu başlıklarda belirgindir. Selçuk, ağzından çıkan her 

sözle kadın korkusuyla karışık bir aşağılama ve nefreti ifade etmektedir. Dolayısıyla 

romanda mizojininin dilsel alandaki en net gösterenlerinden biri Selçuk karakterinin 

söylemleridir. Büyük Resim ise romanın bir motel içerisinde çizdiği Türkiye 

görüntüsüne dikkat çekmektedir. Barbarın Kahkahası olayları, karakterleri, 

kurgusuyla toplumsal eril işbirliğini ifşa etmiştir.  

Marjinal erkeklik, kendini Sınıfsal Deneyimler ile gösterir. Tatilciler ve 

çalışanlar arasındaki toplumsal statü farkının en sahih şekliyle görüldüğü nokta, 

bahçıvanın motel müdürü Ferhan tarafından kovulduğu andır. İşlemediği bir suç, 

yanlış anlaşılma sonucu bahçıvanın üzerine kalınca Ferhan, sınıf kini sonucunda bu 

eylemi gerçekleştirdiğini düşünür.    

  Barbarın Kahkahası’nda belirlenen temalarda da görülebileceği gibi 

hegemonik erkeklik ve madun erkeklik, iki benzemez gibi görünseler de söz konusu 

erkeklik kodlarının hepsi hegemonyadan madunluğa, madunluktan hegemonyaya 

doğru geçiş halindedir. Makbul kabul edilen hegemonyanın tercih edilmeyebileceği 

görüldüğü gibi hiyerarşinin en alt kademesindeki madun erkekliğin bilinçli bir 

tercihe dönüştüğü de görülmüştür. Eserde yalnızca hegemonik erkeklik için ikinci alt 

temalar belirlenmiştir. Bu bağlamda hegemonik erkekliğin fazla ve çeşitli 

temsillerine rastlandığı söylenebilir. Bunun sebebi, makbul erkekliğin sözel ifade 

biçimlerini doğurduğu kadar ona yaklaşmaya çalışan birçok deneyimin varlığını da 

kapsamasıdır. Daha az olsa da tespit edilen marjinal ve işbirlikçi erkeklik kodları, 

bahsedilen geçişkenlik içinde ara örüntülerin temsili olmuştur.   

 

 



146 
 

 

 



147 
 

 

Barbarın Kahkahası’nın erkeklikleri, kendi söylemlerinden de hareketle 

yazarın en öfkeli dilinin bir dışavurumu sayılabilir. Erkeklik pratikleri, özleri 

bakımından başka pek çok dinamiğin önemli olduğu, sosyalizasyona göre değişen ve 

dolayısıyla her toplumsal konumlanışın ortaya çıkardığı diyalektik süreçlerin 

birbirlerini öncelediği ve desteklediği, her daim dönüşmeye meyyal bir 

zemindedirler. Bir davranış üst perdede eril bir gösteriyken bir başkasının gözünde 

yalnızca ahmaklıktır. Dolayısıyla erkeklik deneyimleri sosyal alanların koşuluna göre 

dahi farklılaşabilmektedir. 

Bütünde bakıldığında Kaygusuz, ekofeminist bakış açısında somutlaşmış bir 

alternatife işaret etmiştir. Kendisinin de sıklıkla ifade ettiği gibi romanlarını insan 

dışı hatta cansız varlıklar için yazarak onların sızısını da duyumsamaya çalışmıştır ve 

Kaygusuz’un önerisi, eril dilin pratiklerinden sıyrılarak doğanın bütününe bakmak 

olmuştur. Bu duyarlıkla baskılanmış dişi doğayı ve kadınları benzer formlarda 

kurgulayarak bir açımlanma yaratmıştır. İnsan da doğaya aittir, o halde onu 

öteleyemez ya da kendine tabi kılamaz. Erkeklikleri de bu bakımdan kurgusuna dahil 

etmiştir. Toplumun tüm öznelerinin tek bir sözle dahi olsa katkı verdikleri bu 

tahakküm, yine aynı yöntemle tersine çevrilebilir. Hegemonik erkeklik, bu bilinçle 

kendi kendini feshederek yeni bir varlık alanı yaratabilir. 

Kapsamı dolayısıyla belirli sınırlılıklara sahip olsa da bu çalışma, özellikle 

erkekliğin ifadesinde oluşan birçok yargıyı feminist bakış açısıyla yeniden gözden 

geçirme imkanı sunması bakımından önemlidir. Edebiyatta erkeklik çalışmaları 

alanında kategorik bazda analizler düşünülecek olursa erkek yazarların erkek 

karakterleri üzerinden yapılan incelemeler, ezici çoğunluktadır. Bu noktada erkek 

failin sesi yine eril bir aracı tarafından duyurulmuş olur. Burada feminist yazın, kadın 

ve erkeklerin var olma-ezilme pratikleri üzerinden çoklu erkeklik ve kadınlıkları 

görünür kılmaktadır. Kaygusuz’un eserleri, bilhassa ekofeminizmin imkanlarından 

faydalanmasıyla kadınlar ve doğa deneyimlerinin birbirleriyle ne denli bağlantılı 

olduğunu vurgulamıştır. Yere Düşen Dualar’da üzümün dönüştürücü gücü, Yüzünde 

Bir Yer’de incirin dişil vurgusu ve yer yer kadınların doğaya ait yaşamları, Barbarın 

Kahkahası’nda ise av ritüelinden kadın bedenlerinin sözel ve fiziksel istismarına 

uzanan bir düzlem yazarın ekofeminist bakış açısını yansıtmıştır. 



148 
 

 

Bütün bu hususlar göz önüne alındığında çalışma kapsamına alınmış yazar ve 

romanların dışında kalan edebiyatta da kadın yazını, önemli toplumsal sorunlar için 

başvurulacak bir alanı işaret eder. Dolayısıyla toplumsal cinsiyet eşitsizliğine dair bir 

kangrene dönüşmüş sorunların kökenine inebilmek özellikle kadınlıklar kadar 

erkekliklerin de anlaşılmasına dayanır ve bu anlayış kadınların dil imkanlarıyla daha 

da belirginleşir. Feminist dil, öznel deneyimleri ifade etmesinin yanında bir yazın 

felsefesi de yaratır. Feminist yazına erkeklik deneyimleri üzerinden odaklanan 

çalışmaların sayısı arttıkça feminizmin olanaklarının daha görünür olacağı, eşitsiz 

temsillerin kolayca açığa çıkarılabileceği ve bu genişlemenin de bir farkındalık 

yaratacağı düşünülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 
 

 

KAYNAKÇA 

 

Abrevaya, E. (2000). Aynadan Ötekine Çocuk Öznelliğinin Oluşumu Üzerine Bir 

Çalışma. Bağlam Yayıncılık. 

Adak, H. (2021). Otobiyografik Benliğin Çok-Karakterliliği: Halide Edib'in İlk 

Romanlarında Toplumsal Cinsiyet. S. Irzık, & J. Parla içinde, Kadınlar Dile 

Düşünce (s. 161-178). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Adams, C. (2013). Etin Cinsel Politikası. İstanbul: Metis Yayınları. 

Adams, R., & Savran, D. (2002). Introduction. R. Adams, & D. Savran içinde, The 

Masculinity Studies Reader. Oxford: Blackwell. 

Adıvar, H. (2010). Kalp Ağrısı. İstanbul: Can Yayınları. 

Ağaoğlu, A. (1985). Göç Temizliği. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Altuğ, F. (2016). Fark, Yeryüzünün Bence En Büyük Dersidir. (Söyleşi: Sema 

Kaygusuz). monograf, s. 269-283. 

Arendt, H. (1997). Şiddet Üzerine. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Argunşah, H. (2016, Winter). Kadınların Şairliği ve Ahmet Mithat Efendi: "Kadın 

Şairden Kadın Yazara". Turkish Studies, s. 91-108. 

Arık, E. (2020). Erkeklik Çalışmaları. F. Saygılıgil içinde, Toplumsal Cinsiyet 

Tartışmaları (s. 229-246). Ankara : Dipnot Yayınları. 



150 
 

 

Arslan, C. (tarih yok). Freud ve Lacan Bağlamında "Kastrasyon Karmaşası"nın 

İncelenmesi. 

https://www.academia.edu/35835444/FREUD_VE_LACAN_BA%C4%9EL

AMINDA_KASTRASYON_KARMA%C5%9EASI_NIN_%C4%B0NCELE

NMES%C4%B0_pdf adresinden alındı. 

Atay, O. (2023). Tehlikeli Oyunlar. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Ayhan, F., & Barutçu, A. (2023, Aralık). Hegemonik Erkeklikten Erkekliğin 

Kırılganlığına: The Power of the Dog Filminde Homososyal İlişkiler. Manisa 

Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, s. 113-130. 

Aytaş, M., & Ulutaş, S. (2021, Ocak). Yuva ve Yersizyurtsuzlaşma Kavramları 

Çerçevesinde "Kız Kardeşler" Filmi Üzerine Bir Çözümleme. İDİL , s. 53-62. 

Aytekin, H., & Aytekin, T. (2023). Alfred Adler'in Bireysel Psikoloji Kuramı ve 

Temel İlkeleri. Electronic Cumhuriyet Journal of Communication, s. 40-47. 

Bahtin, M. (2005). Rabelais ve Dünyası. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Balcı Gürpınar, D. (2022, Nisan). Feminist Sinemada Erkekliğin Temsili ve Jane 

Campion'un Piyano Filmi. SEKANS Sinema Kültür Dergisi, s. 186-202. 

Barutçu, A. (2013). Türkiye'de Erkeklik İnşasının Bedensel ve Toplumsal Aşamaları. 

Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Kadın Çalışmaları Ana Bilim Dalı  

Barutçu, A. (2020). Judith Butler Felsefesinde Kimlik Siyasetinin Reddi: Özne ve 

Cinsiyet Tartışmaları Üzerinden Bir Okuma. DEÜ Edebiyat Fakültesi Dergisi 

, 431-449 . 

https://www.academia.edu/35835444/FREUD_VE_LACAN_BA%C4%9ELAMINDA_KASTRASYON_KARMA%C5%9EASI_NIN_%C4%B0NCELENMES%C4%B0_pdf
https://www.academia.edu/35835444/FREUD_VE_LACAN_BA%C4%9ELAMINDA_KASTRASYON_KARMA%C5%9EASI_NIN_%C4%B0NCELENMES%C4%B0_pdf
https://www.academia.edu/35835444/FREUD_VE_LACAN_BA%C4%9ELAMINDA_KASTRASYON_KARMA%C5%9EASI_NIN_%C4%B0NCELENMES%C4%B0_pdf


151 
 

 

Berger, J. (1986). Görme Biçimleri. İstanbul: Metis Yayınları. 

Berktay, F. (1996). Tektanrılı Dinler Karşısında Kadın. İstanbul: Metis Yayınları. 

Berktay, F. (2010). Tarihin Cinsiyeti. İstanbul: Metis Yayınları. 

Birvar, A. (2016). Utanç, Bellek ve İtiraf. IAN. Edebiyat, s. 101. 

Bolak Boratav, H., Okman Fişek, G., & Eslen Ziya, H. (2017). Erkekliğin Türkiye 

Halleri. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Bora, T. (2017). Cereyanlar: Türkiye'de Siyasi İdeolojiler. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Bourdieu, P. (2018). Eril Tahakküm. İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Bozok, M. (2009, Ekim). Erkeklik İncelemeleri Alanındaki Başlıca Kuram ve 

Yaklaşımların Sosyalist Feminist Bir Eleştirisine Doğru. VI. Ulusal Sosyoloji 

Kongresi Bildiri Kitabı, "Toplumsal Dönüşümler ve Sosyolojik Yaklaşımlar", 

431-445. Aydın: Adnan Menderes Üniversitesi. 

Bozok, M. (2009b, Bahar). Feminizmin Erkekler Cephesindeki Yankısı: Erkekler ve 

Erkeklik Üzerine Eleştirel İncelemeler. cogito, s. 269-284. 

Bozok, M. (2011). Soru ve Cevaplarla Erkeklikler. İstanbul: SOGEP. 

Braun, V., & Clarke, V. (2019). Psikolojide Tematik Analizin Kullanımı. Eğitimde 

Nitel Araştırmalar Dergisi, s. 873-898. 

Butler, J. (2014). Cinsiyet Belası: Feminizm ve Kimliğin Alt Üst Edilmesi. İstanbul: 

Metis Yayınları. 



152 
 

 

Cengiz, K., Küçükural, Ö., & Tol, U. (2004, Güz). Hegemonik Erkekliğin Peşinden. 

Toplum ve Bilim, s. 50-70. 

Chollet, M. (2023). Aşkı Yeniden İcat Etmek. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Cixous, H. (1976, Summer). The Laugh of the Medusa. The University of Chicago    

Press, s. 875-893. (Çev. Cohen, K., & Cohen, P.) 

Cixous, H., & Clement, C. (1988). The Newly Born Woman. Minneapolis: The     

University of Minnesota Press 

Connell, R. (2016). Toplumsal Cinsiyet ve İktidar. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Connell, R. (2019). Erkeklikler. Ankara: Phoenix Yayınevi. 

Cortez, M., Gaudenzi, P., & Maksud, I. (2019). Gender: pathways and dialogues 

between feminist and biomedical studies from the 1950s to 1970s. Physis: 

Revista de Saude Coletiva . SciELO Brasil. adresinden alındı 

Çakmak, H. (2023, Haziran 1). Barbarın Kahkahası'nda Ataerkinin Homofobi 

Metaforu. K24 Kitap. Erişim: https://www.k24kitap.org/kitaplar/barbarin-

kahkahasi-860 

Çayırcıoğlu, D. (2022). Kadınca Bilmeyişlerin Sonu: 1960-1980 Döneminde 

Feminist Edebiyat. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Çoban, S. (2012). Gramsci, Hegemonya ve Kapitalizm. International 

Interdisciplinary Social Inquiry Conference (s. 1-10). Bursa: Uludağ 

University. 

de Beauvoir, S. (2019). İkinci Cinsiyet 1. Cilt. İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları. 

https://www.k24kitap.org/kitaplar/barbarin-kahkahasi-860
https://www.k24kitap.org/kitaplar/barbarin-kahkahasi-860


153 
 

 

Direk, Z. (2019). Ön Söz. S. de Beuavior içinde, İkinci Cinsiyet 1. Cilt (s. 9-22). 

İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları. 

Donovan, J. (2014). Feminist Teori . İstanbul: İletişim Yayınları . 

Dural, A. (2012, Kış). Antonio Gramsci ve Hegemonya. Elektronik Sosyal Bilimler 

Dergisi, s. 309-321. 

Ergin Zengin, S. (2021, Haziran). Av Tutkusu: Avlanma, Ekofeminizm ve 

Erkeklikler. Hacettepe Üniversitesi İletişim Fakültesi Kültürel Çalışmalar 

Dergisi, s. 205-226. 

Foucault, M. (1980). Power / Knowledge Selected Interviews & Other Writings 

1972-1977. New York: Pantheon Books. 

Foucault, M. (1987). Söylemin Düzeni. İstanbul: Hil Yayınları. 

Foucault, M. (2014). Özne ve İktidar. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Freud, S. (1998). Olgu Öyküleri1 "Dora" ve "Küçük Hans". İstanbul: Payel Yayınları 

Günay-Erkol, Ç. (2021). Darbe ve Hayata Sinen Travma. Ç. Günay-Erkol içinde, 

Yaralı Erkeklikler 12 Mart Romanında Yalnızlık, Yabancılaşma ve Öfke (s. 

231-270). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Günay-Erkol, Ç. (2021). Kadın Yazarların 12 Mart'ı. Ç. Günay-Erkol içinde, Yaralı 

Erkeklikler 12 Mart Romanlarında Yalnızlık, Yabancılaşma ve Öfke (s. 113-

185). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Günay-Erkol, Ç. (2021). Yaralı Erkeklikler: 12 Mart Romanlarında Yalnızlık, 

Yabancılaşma ve Öfke. İstanbul: İletişim Yayınları. 



154 
 

 

Güner, U. (2015). Heteroseksist Ayrımcılığın Eşcinsel, Biseksüel ve Trans 

Yaşamlara Yansımaları. Y. Tar içinde, Çalışma Hayatında Ayrımcılık ve 

Ayrımcılığa Karşı Mücadele (s. 23-35). Kaos GL Derneği. 

Gürbilek, N. (2007). Kör Ayna, Kayıp Şark. İstanbul: Metis Yayınları. 

Gürbilek, N. (2014). Ev Ödevi. İstanbul: Metis Yayınları. 

Gürbilek, N. (2018). Mağdurun Dili. İstanbul: Metis Yayınları. 

Gürbilek, N. (2021). Erkek Yazar, Kadın Okur. S. Irzık, & J. Parla içinde, Kadınlar 

Dile Düşünce (s. 275-305). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Gürbilek, N. (2021b). Sessizin Payı. İstanbul: Metis Yayınları 

Halperin, D. (2003, February). The Normalization of Queer Theory. Journal of 

Homosexuality, s. 339-343. 

Halperin, D. (2016). Cinselliğin Bir Tarihi Var Mıdır? S. Yardımcı, & Ö. Güçlü 

içinde, Queer Tahayyül (s. 87-117). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Hearn, J. (1998). The Violences of Men . Londra: SAGE. 

Horney, K. (1973). The Dread of Women / Observations on a Specific Difference in 

the Dread Felt by Men and by Women Respectively for the Opposite Sex . K. 

Horney içinde, Feminine Psychology (s. 133-146). New York: W. W. 

NORTON COMPANY. 

Horzum, Ş. (2018, Aralık ). Erkek ve Erkeklik Çalışmaları: Sorunsaldan Kurumsala. 

Amasya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, s. 75-101 . 

Irzık, S., & Parla, J. (2021). Kadınlar Dile Düşünce. İstanbul: İletişim Yayınları. 



155 
 

 

Kafaoğlu Büke, A. (2015, 1 Mayıs). Kuşku Çağında İnsan. Radikal Kitap. Erişim: 

https://www.metiskitap.com/catalog/text/95563 

Kandiyoti, D. (2013). Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar Kimlikler ve Toplumsal 

Dönüşümler. İstanbul: Metis Yayınları. 

Karaosmanoğlu, Y. (1991). Yaban. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Kaygusuz, S. (2009). Yüzünde Bir Yer. İstanbul: Doğan Kitap. 

Kaygusuz, S. (2015). Barbarın Kahkahası. İstanbul: Metis Yayınları. 

Kaygusuz, S. (2016b). Biz Uluorta Severiz. (A. Birvar, O. Yılmaz, A. Ezik, & D. 

Gündoğan, Röportajı Yapanlar). IAN. Edebiyat Dergisi.  Erişim: 

https://www.metiskitap.com/catalog/interview/36284 

Kaygusuz, S. (2016c, Mayıs). Teselli Eden Edebiyatçı Olur mu Hiç? (E. Haktan, 

Röportaj Yapan) Erişim: https://www.cumhuriyet.com.tr/haber/teselli-eden-

edebiyatci-olur-mu-hic-530800 

 

Kaygusuz, S. (2016d, Şubat). Yazı İçimde Sadece Türkçe Değildir. (I. Zileli, 

Röportaj Yapan) Remzi Kitap Gazetesi. Erişim: 

https://www.metiskitap.com/catalog/interview/6171  

Kaygusuz, S. (2016). Yere Düşen Dualar. İstanbul: Metis Yayınları. 

Kaygusuz, S. (2019c, Ekim 30). Edebiyat ne bir teselli mekanizmasıdır ne de ağır ve 

karanlık bir tapınak. (B. Abik, Röportaj Yapan) Erişim: 

https://istanbullife.com.tr/roportajlar/sema-kaygusuz-roportaji-2315/ 

 

https://www.metiskitap.com/catalog/text/95563
https://www.metiskitap.com/catalog/interview/36284
https://www.cumhuriyet.com.tr/haber/teselli-eden-edebiyatci-olur-mu-hic-530800
https://www.cumhuriyet.com.tr/haber/teselli-eden-edebiyatci-olur-mu-hic-530800
https://www.metiskitap.com/catalog/interview/6171
https://istanbullife.com.tr/roportajlar/sema-kaygusuz-roportaji-2315/


156 
 

 

Kaygusuz, S. (2019). Failin Son Arzusu. S. Kaygusuz, & D. Gündoğan İbrişim 

içinde, Gaflet Modern Türkçe Edebiyatın Cinsiyetçi Sinir Uçları (s. 9-27). 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Kaygusuz, S., & Gündoğan İbrişim, D. (2019b, Eylül 19). Edebiyatın Cinsiyetçi 

Sinir Uçları. (İ. Uzunhasanoğlu, Röportaj Yapan) Erişim: 

https://www.gazeteduvar.com.tr/kitap/2019/09/19/edebiyatin-cinsiyetci-sinir-

uclari 

Kepekçi, E. (2012). Hegemonik Erkeklik Eleştirisi ve Feminizm Birlikteliği 

Mümkün mü? Kadın Araştırmaları Dergisi, s. 59-86. 

Keskin, F. (2014). Sunuş: Özne ve İktidar. M. Foucault içinde, Özne ve İktidar. 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Kineşçi, E. (2018). Queer Kurama Katkıları Bağlamında Judith Butler Düşüncesi. 

Ethos: Felsefe ve Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar, 40-66. 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Meriç, C. (2015). Jurnal 2. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Messerschmidt, J. (2019). Hegemonik Erkeklik: Formülasyon, Yeniden Formülasyon 

ve Genişleme. İstanbul: Özyeğin Üniversitesi Yayınları. 

Moget, G. (1986). Hegemonya. A. Gramsci içinde, Hapishane Defterleri (s. 73-76). 

İstanbul: Onur Yayınları. 

Moran, B. (1977). Alafranga Züppeden Alafranga Haine. Birikim Dergisi 27. Sayı, s. 

6-17. 

https://www.gazeteduvar.com.tr/kitap/2019/09/19/edebiyatin-cinsiyetci-sinir-uclari
https://www.gazeteduvar.com.tr/kitap/2019/09/19/edebiyatin-cinsiyetci-sinir-uclari


157 
 

 

Nagel, J. (2013). Erkeklik ve Milliyetçilik: Ulusun İnşasında Toplumsal Cinsiyet ve 

Cinsellik. A. Altınay içinde, Vatan, Millet, Kadınlar (s. 65-101). İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Najmabadi, A. (2013). Sevgili ve Ana Olarak Erotik Vatan: Sevmek, Sahiplenmek, 

Korumak. A. Altınay içinde, Vatan, Millet, Kadınlar (s. 129-165). İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Ormancı, G. (2006, Mayıs). Bir Söz Romanı - Yere Düşen Dualar. Varlık Dergisi 

Kitap Eki. Erişim: https://www.metiskitap.com/catalog/text/91721 

Ormancı, G. (2017, Temmuz 20). Olanca Sefaletiyle Barbarlık. K24 Kitap. Erişim: 

https://www.k24kitap.org/olanca-sefaletiyle-barbarlik-1229 

Öz, F. (2016, Şubat 16). Sema Kaygusuz'dan Yaralı İnsan Öyküleri. Post Dergi. 

Erişim: https://www.metiskitap.com/catalog/text/99795 

Özata Dirlikyapan, J. (2019). Tanpınar'ın Libidinal Akışlarında Yiten Kadınlar. S. 

Kaygusuz, & D. Gündoğan İbrişim içinde, Gaflet (s. 106-124). İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Özkırımlı, A. (1977, Ocak). Tutkulu Perçem'den Şafak'a Sevgi Soysal'ın Yazarlık 

Çizgisi. Birikim, s. 7-15. 

Özküralpli, İ. (2020). Queer Teori. F. Saygılıgil içinde, Toplumsal Cinsiyet 

Tartışmaları (s. 211-227). Ankara: Dipnot Yayınları. 

Öztürk Türkmen, H. (2011). Tarihsel Olarak Kadın Şifacılık ve Tıbbın Değerleri. 

Lokman Hekim Journal, s. 21-27. 

https://www.metiskitap.com/catalog/text/91721
https://www.k24kitap.org/olanca-sefaletiyle-barbarlik-1229
https://www.metiskitap.com/catalog/text/99795


158 
 

 

Parla, J. (2009). Babalar ve Oğullar. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Parla, J. (2021). Kadın Eleştirisi Neyi Gerçekleştirdi? S. Irzık, & J. Parla içinde, 

Kadınlar Dile Düşünce (s. 15-33). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Parla, J. (2021b). Tarihçem Kabusumdur! Kadın Romancılarda Rüya, Kabus, Oda, 

Yazı. S. Irzık, & J. Parla içinde, Kadınlar Dile Düşünce (s. 179-200). 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Parla, J. (2024). Bohemya ve Distopyadan Başkalaşım İmgeleri: Atay, Karasu, 

Tekin, Burak, Toptaş. J. Parla içinde, Türk Romanında Yazar ve Başkalaşım 

(s. 167-233). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Parla, J. (2024b). Tehlikeli Yönelişler: Ahmet Mithat'tan Ahmet Hamdi Tanpınar'a 

Yazar Figürasyonu. J. Parla içinde, Türk Romanında Yazar ve Başkalaşım (s. 

35-105). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Plumwood, V. (2017). Feminizm ve Doğaya Hükmetmek. İstanbul: Metis Yayınları. 

Safa, P. (2023). Sözde Kızlar. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Said, E. (2013). Şarkiyatçılık: Batı'nın Şark Anlayışları. İstanbul: Metis Yayınları. 

Saldana, J. (2019). Nitel Araştırmacılar İçin Kodlama El Kitabı. Ankara: Pegem 

Sancar, S. (2009). Erkeklik: İmkansız İktidar Ailede, Piyasada ve Sokakta Erkekler. 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Sancar, S. (2014). Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti. İstanbul: İletişim Yayınları . 



159 
 

 

Saraçgil, A. (2005). Bukalemun Erkek: Osmanlı İmparatorluğu'nda ve Türkiye 

Cumhuriyeti'nde Ataerkil Yapılar ve Modern Edebiyat. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Satır, M. (2023, Ekim). Bir Altpolitika Aracı Olarak "Dedikodu" Üzerine Bir 

Değerlendirme. İstanbul Gelişim Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, s. 869-

881. 

Scott, J. (2021). Tahakküm ve Direniş Sanatları. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Scully, D. (2016). Cinsel Şiddeti Anlamak: Tutuklu Tecavüzcü Erkekler Üzerine Bir 

İnceleme. İstanbul: Metis Yayınları. 

Selek, P. (2010). Sürüne Sürüne Erkek Olmak. İletişim Yayınları . 

Sezer, S. (2014). Tezer Özlü için Gerekçeli Bir Değerlendirme Yazısıdır. S. Duru 

içinde, Tezer Özlü'ye Armağan. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Soysal, S. (2003). Barış Adlı Çocuk. İstanbul: İletişim Yayınları . 

Soysal, S. (2015). Tante Rosa. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Sözalan, Ö. (2021). Anayurt Oteli'nde Geceleyen Kadın. S. Irzık, & J. Parla içinde, 

Kadınlar Dile Düşünce (s. 251-274). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Şerifsoy, S. (2013). Aile ve Kemalist Modernizasyon Projesi, 1928-1950. A. Altınay 

içinde, Vatan, Millet, Kadınlar (s. 167-200). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Taşdemir, U. (2018). Kral Lear'da Babalar ve Çocukları. Medeniyet Sanat, s. 69-88. 



160 
 

 

Taşıtman, A. (2013). Terbiye Edilen Bedenler, Tecrübe Edilen Erkeklik: Sünnet 

Ritüeli. Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi. 

Tezel, D. (2019). Erkek Panayırı: İhsan Oktay Anar Romanlarındaki "Yokluk". S. 

Kaygusuz, & D. Gündoğan İbrişim içinde, Gaflet (s. 96-105). İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Tiftik, S. (2018, Aralık 27). Queeresk Ekoloji Anlatısı: Yüzünde Bir Yer. K24 Kitap. 

Erişim: https://www.k24kitap.org/queeresk-ekoloji-anlatisi-yuzunde-bir-yer-

1976 

Tong, R., & Fernandes Botts, T. (2021). Feminist Düşünce. İstanbul: Sel Yayıncılık . 

Toptaş, H. (2015). Sonsuzluğa Nokta. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Toptaş, H. (2017). Bin Hüzünlü Haz. İstanbul: Everest Yayınları. 

Topuklular, D. (2018, Nisan). Batı Tiyatrosunda Deforme Bedenin bir Komedi 

Unsuru Olarak Yolculuğu: Commedia dell'Arte Tiyatrosu, Ucube Gösterileri, 

Jacques Lecoq'un Bufon Tiyatrosu. İstanbul: Kadir Has Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Film ve Drama Ana Bilim Dalı Yüksek Lisans Tezi. 

Tuğrul, S. (2010). Ebedi Kutsal, Ezeli Kurban. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Tura, S. (1994). Ön Söz "Olmak'ta Eksik" Lacan'da Kastrasyon ve Narsizm. J. Lacan 

içinde, Fallus'un Anlamı (s. 7-37). İstanbul: Afa Yayınları. 

https://www.k24kitap.org/queeresk-ekoloji-anlatisi-yuzunde-bir-yer-1976
https://www.k24kitap.org/queeresk-ekoloji-anlatisi-yuzunde-bir-yer-1976


161 
 

 

Türkeş, A. (2017). Muhafazakar Romanlarda Muhafaza Edilen Neydi? Kolektif 

içinde, Modern Türkiye'de Siyasi Düşünce - Muhafazakarlık (s. 590-603). 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Walby, S. (2013). Kadın ve Ulus. A. Altınay içinde, Vatan, Millet, Kadınlar (s. 35-

63). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Yaraman, A. (2010, Nisan). Modern Ataerkil Toplumsallaşma: "Erkeksi", "Erkekçi" 

Kadınlar. F. Çoban Döşkaya içinde, 21. Yüzyılın Eşiğinde Kadınlar: Değişim 

ve Güçlenme (s. 698-704). İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Fen-Edebiyat 

Fakültesi. 

Yıldırım, Z. (2022). Feminist Epistemoloji Perspektifinden Foucaultcu Bilgi ve 

İktidar. Denizli: Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek 

Lisans Tezi. 

Zihnioğlu, Y. (2003). Kadınsız İnkılap: Nezihe Muhiddin, Kadınlar Halk Fırkası, 

Kadın Birliği. İstanbul: Metis Yayınları. 

 

 

  

          


