
KOKUSAL SANATA İLİŞKİN POSTYAPISALCI BİR 

YAKLAŞIM: BEN VE ÖTEKİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TANSEL EROL BAŞPINAR 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IŞIK ÜNİVERSİTESİ 

MART, 2024 



 

KOKUSAL SANATA İLİŞKİN POSTYAPISALCI BİR YAKLAŞIM: 

BEN VE ÖTEKİ 

 

TANSEL EROL BAŞPINAR 
Işık Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Sanat Bilimi Doktora Programı, 2024 

 

Bu tez, Işık Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’ne Doktora (PhD.) derecesi 

için sunulmuştur. 

IŞIK ÜNİVERSİTESİ  

MART, 2024



sevtap.canver
Çizgi

sevtap.canver
Kurşun Kalem



ii 

 

 A POSTSTRUCTURALIST APPROACH TO OLFACTORY ART: 

THE ME AND THE OTHER 

ABSTRACT 

In the 21st century, the Covid-19 Pandemic, which unexpectedly upended the world 

order, has contributed to the sudden exponential rise of the Age of Online Culture, 

accelerating the uncontrolled spread of the simulacrum range that questions the 

relationship between reality and representation, a process that can be called Online 

Fetishism. Our mode of contact, based on online interactions and practice of wearing 

masks, redefines our habits of communication and has brought with it a lack of 

sensory -especially olfactory- experience. These conditions has leaded to the 

realisation of the aesthetic potential of scent in both vital and artistic activities. Up 

until two decades ago, the virtuoso scent, with its hidden solo performance behind 

the scenes of the art scene, while attracting all the attention with this latest 

momentum it is gaining in the world of life and art, it is also pushing the boundaries 

of art due to its temporary, volatile and uncertain nature. Therefore, by 

deconstructing or repeating the relation of this experience of artistic expression and 

emotion-intensity, that is, of the indefinable other-scent, to the me-consciousness and 

the other in the me-unconscious, the study is bringing together the subject in 

becoming (devenir) with current ideas about the nature of aesthetics: Aesthetics of 

Art Scents. This assumption, which forms the basis of the study, through a 

poststructuralist/Deleuzian methodology, is examining the deconstruction of the 

subject during its becoming with the problematic of ‘aesthetics of art scents’ put 

forward by Larry Shiner, that is, the retroreflections of the other, in the me and in the 

other in the me, with the concepts of affection, affect, memory and desire in the 

focus of Aesthetics of Po’scent Art. With this understanding, the study is proposing 

the polyesthetical result that emerges from the idea that the perception of scent in the 

subject is not universal and that the me and the other can create an infinite 

undefinable set of meanings and emotions ‘in the range of the other in the me’ as the 

Dismeasure of Po’scent Art Aesthetics in L’avenir.   

Keywords: Aesthetics of Art Scents, Aesthetics of Po’scent Art, Deleuze, Affect, 



iii 

 

Affectation. 



iv 

 

KOKUSAL SANATA İLİŞKİN POSTYAPISALCI BİR 

YAKLAŞIM: BEN VE ÖTEKİ 

ÖZET 

21. yüzyılda, dünya düzenini beklenmedik bir biçimde altüst eden Covid-19 

Pandemisi, Çevrimiçi Kültür Çağı’nın ani üstel yükselişine katkıda bulunarak, 

gerçeklik ile temsil arasındaki ilişkiyi sorgulayan simulakrum aralığının yani 

Çevrimiçi Fetişizm olarak adlandırılabilecek sürecin kontrolsüz yayılımına ivme 

kazandırmıştır. Çevrimiçi etkileşimlere ve maske takma pratiğine dayalı temas 

biçimimiz iletişim alışkanlıklarımızı yeniden tanımlarken, duyusal -özellikle de 

kokusal- deneyim yoksunluğunu beraberinde getirmiştir. Bu koşullar, kokunun hem 

yaşamsal hem de sanatsal faaliyetlerdeki estetik potansiyelinin fark edilmesine neden 

olmuştur. Son yirmi yıl öncesine kadar, sanat sahnesinin perde arkasında, tek kişilik 

gizli gösterimi ile virtüöz koku, yaşam ve sanat dünyasında kazandığı bu son ivmeyle 

tüm dikkatleri üzerine çekerken; geçici, uçucu, belirsiz yapısı nedeniyle de sanatın 

geleneksel sınırlarını zorlamaktadır. Dolayısıyla çalışma, sanatsal ifade ve duygu 

yoğunluklu bu deneyimin yani tanımlanamaz öteki’nin-kokunun, ben-bilinç ve 

ben’deki öteki-bilinçdışı ile ilişkisini yapısöküme veya tekrara tabi tutarak, oluş 

(devenir) içerisindeki özneyi estetiğin doğası hakkındaki güncel düşünceyle bir araya 

getirmektedir: Kokusal Sanat Estetiği. Çalışmanın temelini oluşturan bu varsayım; 

postyapısalcı/Deleuzeyen bir metodoloji üzerinden, Larry Shiner’ın öne sürdüğü 

‘kokusal sanat estetiği’ sorunsalı ile akıştaki öznenin oluş sırasındaki yapısökümünü 

yani öteki’nin, ben’deki ve ben’deki ötekindeki geri yansımalarını; duygulanım, 

duygulam, bellek ve arzu kavramları ile Kokusal Sanat Sonrası Estetik odağında 

incelemeye almaktadır. Bu anlayışıyla, özne’deki koku algısının evrensel olmayan, 

ben’in ve ötekinin ‘ben’deki öteki aralığında’ sonsuz tanımlanamaz anlamlar ve 

duygular dizgesi oluşturabileceği düşüncesinden çıkan poliestetik sonuç; 

Öngörülemeyen Gelecekte Kokusal Sanat Sonrası Estetiğinin Ölçüsüzlüğü olarak 

önerilmektedir.    

Anahtar Kelimeler: Kokusal Sanat Estetiği, Kokusal Sanat Sonrası Estetik, 

Deleuze, Duygulam, Duygulanım. 



v 

 

TEŞEKKÜR 

Öncelikle doktora eğitim sürecimin her aşamasında emeği geçen ve bu tez 

çalışmasında da danışmanım olan sayın Prof. Dr. Rıfat ŞAHİNER’e eleştirel 

akademik rehberliği, bilimsel titizliği ve gösterdiği sonsuz sabrı için derin 

minnettarlığımı ifade eder, kalpten teşekkürlerimi sunarım. Karşılaştığım her 

zorlukta bilgi ve tecrübesiyle yolumu aydınlatmış, disiplinlerarası akademik rotamda 

doğru yönü bulmama aracılık etmiştir. Hoşgörüsü, özverisi ve sınırsız desteği 

sebebiyle kendisine en derin sevgi ve saygılarımı iletiyorum. 

Tez izleme komitesinde yer alan sayın hocalarım, Dr. Öğr. Üyesi Özüm 

HATİPOĞLU ve Dr. Öğr. Üyesi Didem KARA SARIOĞLU’na araştırmamın 

kapsamını derinlemesine inceleyip sundukları kıymetli önerileri için de içtenlikle 

teşekkür ederim. Ayrıca tez savunmamda yer alan sayın Prof. Dr. Nedret KILIÇERİ 

ve Prof. Dr. Evangelia ŞARLAK’a değerli katkıları için saygı ve minnettarlığımı 

bildiririm. Sanat Bilimi Doktora Programı’nda derslerini aldığım sayın bölüm 

hocalarım; Prof. Dr. Halil AKDENİZ, Doç. Dr. Oğuz HAŞLAKOĞLU, Doç. Dr. 

Selin GÜRSES ŞANBAY ve Prof. Dr. Nilüfer ÖNDİN’e öğretileri ve zengin 

içerikleri için de şükranlarımı sunmak isterim. 

Son olarak annem Sultan EROL, babam Yüksel EROL, kardeşim Seltan EROL ve 

eşim Ali BAŞPINAR’a gösterdikleri sonsuz sevgi, anlayış ve sabır için kalpten 

minnettarım. Onların maddi ve manevi desteği, cesaret verici tutumları bu uzun ve 

zorlu akademik yolculuğun her anında benim için büyük bir güç kaynağı olmuştur. 

Aynı zamanda sırt sırta verdiğimiz bu yolculukta her daim yanımda olan sevgili 

Doktorant arkadaşım İpek Ebru YILDIZ’a ve doktora sürecinde desteğini 

esirgemeyen sevgili arkadaşım Dr. Damla TAYMAZ’a en içten teşekkür ve 

sevgilerimi sunarım. 

 

Tansel EROL BAŞPINAR 



vi 

 

Annem Sultan EROL’a, 

Babam Yüksel EROL’a, 

Kardeşim Seltan EROL’a, 

ve Eşim Ali BAŞPINAR’a.. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

ONAY SAYFASI ......................................................................................................... i 

ABSTRACT ................................................................................................................ ii 

ÖZET .......................................................................................................................... iv 

TEŞEKKÜR ............................................................................................................... v 

İTHAF SAYFASI ...................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ vii 

ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................ ix 

BÖLÜM 1 .................................................................................................................... 1 

1. GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

BÖLÜM 2 .................................................................................................................. 16 

2. KOKUSAL SANAT .............................................................................................. 16 

2.1 Koku, Ben ve Ben’deki Öteki / Duygulanım ............................................. 16 

2.2 Olfactory Art ve Po’scent Art ..................................................................... 27 

BÖLÜM 3 .................................................................................................................. 43 

3. KOKUSAL SANAT VE POSTYAPISALCILIK .................................................. 43 

3.1 Dil Sınırında Kokusal Gizlerin İzleri .......................................................... 43 

3.2 Kokusal İzlerin Yapısökümü: Derrida ........................................................ 52 

3.3 Kokusal Gizlerin İmleri: Deleuze ............................................................... 69 

BÖLÜM 4 .................................................................................................................. 79 

4. KOKUSAL SANATTA BELLEK VE ARZU ...................................................... 79 

4.1 Bellek Oyunları / Ertelenmiş Etki: Freud ................................................... 79 

4.2 Arzu’nun Esareti / Objet a: Lacan .............................................................. 92 

BÖLÜM 5 ................................................................................................................ 113 

5. KOKUSAL SANAT SONRASI ESTETİĞİNİN ÖLÇÜSÜZLÜĞÜ .................. 113 

BÖLÜM 6 ................................................................................................................ 135 



viii 

 

6. SONUÇ ................................................................................................................ 135 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 138 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 149 



ix 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 2.1 Peter de Cupere, Revival, 2022................................................................... 24 

Şekil 2.2 Ernesto Neto, Mother Body Emotional Densities, for Alive Temple Time 

Baby Son, 2015 .......................................................................................................... 25 

Şekil 2.3 Peter de Cupere, Olfactory Sculpture: Madame Poivre Rose, 2016 ........... 29 

Şekil 2.4 Oswaldo Maciá, Corruption and Consciousness, 2020-2022  .................... 31 

Şekil 2.5 Honoré Daumier, L’odorant, 1839.............................................................. 35 

Şekil 2.6 Andreas Slominski, Nasenhalter, 1987 ....................................................... 35 

Şekil 2.7 Oswaldo Maciá, New Cartographies of Smell Migration, 2021 ................. 35 

Şekil 2.8 Dieter Roth, Staple Cheese, A Race, 1970 ................................................. 39 

Şekil 2.9 Dieter Roth, Staple Cheese, A Race Enstalasyon Künyesi, 1970 ............... 39 

Şekil 2.10 Peter de Cupere, Alambfleuric Pois Feromoon, 2004 .............................. 40 

Şekil 2.11 Peter de Cupere, Alambfleuric Alcol Feromoon, 2005 ............................ 40 

Şekil 2.12 Peter de Cupere, Olfactory Man – Alambfleuric Brains, 2010 ................ 40 

Şekil 3.1 Rigaud, Un Air Embaumé Parfüm Şişesi ve Ambalajı, 1915 ..................... 49 

Şekil 3.2 Marcel Duchamp, Belle Haleine, 1921 ....................................................... 49 

Şekil 3.3 Marcel Duchamp, Rrose Sélavy, 1921 ....................................................... 49 

Şekil 3.4 Peter de Cupere, Olfabet-OV1, 2021 .......................................................... 51 

Şekil 3.5 Peter de Cupere, Olfabet-OV2, 2021 .......................................................... 51 

Şekil 3.6 Otobong Nkanga, Anamnesis, 2018 ........................................................... 55 

Şekil 3.7 Otobong Nkanga, Anamnesis, 2018 ........................................................... 55 

Şekil 3.8 Adnan Aga, Adnose, 2023 .......................................................................... 57 

Şekil 3.9 Adnan Aga, Adnose: Adnan Aga’s Smell Instruction Poster, 2023 ........... 57 

Şekil 3.10 Aras Seddigh ve Ömer İpekçi, Münazara Onu Bul, 2021 ........................ 62 

Şekil 3.11 Aras Seddigh ve Ömer İpekçi, Münazara Onu Bul, 2021 ........................ 63 

Şekil 3.12 Brian Goeltzenleuchter, Scents of Exile, 2021 ......................................... 65 

Şekil 3.13 Brian Goeltzenleuchter, Scents of Exile İstasyonu, 2021 ......................... 65 

Şekil 3.14 Peter de Cupere, Sweat, 2010 ................................................................... 76 



x 

 

Şekil 3.15 Peter de Cupere, Sweat drawing on stone – Monitor – Glass box with a 

hole in the glass to smell the Sweat, 2010 ................................................................. 77 

Şekil 4.1 Tansel Erol Başpınar, Belle Haleine ile Koku Alma Sistemi, 2022 ........... 80 

Şekil 4.2 Marina Abramović, Balkan Baroque, 1997 ................................................ 90 

Şekil 4.3 Laura de Coninck, Recovery of the Good Object Lost, 2023 ..................... 95 

Şekil 4.4 Peter de Cupere, Smell Saddles, 1998-1999 ............................................... 96 

Şekil 4.5 Peter de Cupere, Nose Vases, 1995-1996 ................................................... 96 

Şekil 4.6 Peter de Cupere, Nose Man I, 2009 ............................................................ 96 

Şekil 4.7 Peter de Cupere, Libidinose, 2011 .............................................................. 96 

Şekil 4.8 Peter de Cupere, Drawing Chocolate Nose 1, 2011.................................... 96 

Şekil 4.9 Peter de Cupere, Beauty of Birth, 1997 .................................................... 101 

Şekil 4.10 James Auger, Smell Blind Date, MoMa, 2008 ....................................... 102 

Şekil 4.11 Animal Butts, Atoa Aquarium & Art Gallery, 2022 ............................... 106 

Şekil 4.12 Peter de Cupere, Shit Toilet, 1998-2005 ................................................. 107 

Şekil 4.13 Anicka Yi, Grabbing at Newer Vegetables, 2015................................... 110 

Şekil 5.1 Duccio di Buoninsegna, The Raising of Lazarus, 1308-1311 .................. 116 

Şekil 5.2 Damien Hirst, A Thousand Years, 1990 ................................................... 117 

Şekil 5.3 Oswaldo Maciá, Anonymous Family, 1996 ............................................. 126 

Şekil 5.4 Alexis Karl, The Exquisite Inevitable, 2023 ............................................. 130 

Şekil 5.5 Alexis Karl, The Exquisite Inevitable, 2023 ............................................. 130 

Şekil 5.6 Wolfgang Georgsdorf, Smeller 2.0, 2012 ................................................. 133 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

BÖLÜM 1 

1. GİRİŞ 

“Korktuğumuz şey bu - görme yok, ses yok, 

dokunma, tat ya da koku yok, düşünecek bir şey 

yok, sevecek ya da bağlanacak hiçbir şey yok” 

(Larkin, 1978, s.48). 

21. yüzyıl sanatında giderek önem kazanan koku fenomenini, koku duyusuna 

odaklanarak postyapısalcı bir perspektifte ele alan bu tez, kokunun özne üzerindeki 

etkisini yapısökümcü bir metodoloji kullanarak duygu kavramı aracılığıyla 

incelemektedir. Özne tarafından duyumsanan koku; beden, bilinç ve bilinçdışı 

korelasyonunda nörofelsefi1 kanıtlar eşliğinde tartışılmaktadır. Araştırma boyunca 

ben2, bilinç; öteki, koku; ben’deki öteki ise bilinçdışına karşılık gelecek biçimde 

dönüşümlü olarak kullanılmaktadır. Çalışma, dünya çapında olfactory art3 terimiyle 

 
1 Nörofelsefe (neurophilosophy) terimi, Patricia Smith Churchland tarafından 1986 yılında 

türetilmiştir. Felsefi konuların yanıtlarını nörobilimden biyopsikososyal (BPS) modele kadar birçok 

farklı bilimsel disiplinde arayıp, beyin ile bilinç arasındaki ilişkiyi ampirik bulgularla açıklamaya 

çalışmaktadır (Roth, 2012, s. 340). 

2 Lacan, Freud’un bilinç ve bilinçdışı terimlerini the me (le moi) ve the I (le je) kavramlarından yola 

çıkarak birbirinden ayırıp analiz eder (Lacan, 2005, s. 98). Lacan için ‘the me’ ya da ‘ben’, bireyin 

kendini nasıl algıladığını ve kendisiyle nasıl özdeşleştiğini açımlar. Bireyin sosyal ilişkileri ve kültürel 

normlar tarafından şekillenen algısını bilinç aracılığıyla temsil eder. Dolayısıyla ‘the me’ (ben veya 

bilinç), genellikle dış dünyaya yönelik, nesnelerle ve diğer insanlarla ilişkiler üzerine kurulu ve 

bireyin kendisini nasıl gördüğüyle ilgilidir. Lacan’ın ‘the I’ kavramı ise, bireysel duygunun daha 

derin, bilinçdışı yönlerini irdeler ve bilinçli ben’den (the me) farklı olarak, öznenin bilinçdışı arzuları 

ve dürtüleriyle ilişkilidir. Bu açılımdan yola çıkarak ‘ben’, İngilizce özette ‘the me’ olarak 

çevrilmiştir. (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Lacan, 2005). 

3 Olfactory art eleştirmeni ve küratörü olan Jim Drobnick, 1998 yılında yayınladığı “Reveries, 

Assaults and Evaporating Presences: Olfactory Dimensions in Contemporary Art” (1998) isimli 

makalesinde; sanatta kullanılan kokunun; malzeme, teknoloji ve sergilendiği alanla melez bir ilişkisi 

içerisinde olduğu belirtir. Kokuların duyusallık ve gerçeklik olgusunu arttırdığı görüşünü de, olfactory 

art terimi altında ele almaktadır (Drobnick, 1998, s. 10-19).  



2 

 

tanınan, dilimize ise kokusal sanat olarak çevirme gereksinimi duyduğumuz bu sanat 

formunun bellek, arzu ve duygu ile olan ilişkisini post/sonrası bir yaklaşımla 

değerlendirerek, çağdaş sanat pratiğinde tanımlanamayan sınırlarını, öne sürdüğü 

po’scent art4 (kokusal sanat sonrası) kavramıyla sorgulamayı amaçlamaktadır. 

Maddesel koku kullanımından öte koku duyusuna hitap eden, koku maddesi 

içeren/içermeyen tüm sanatsal yapıtları po’scent art kavramı aracılığıyla gündeme 

getirmektedir. Koku duyusunun, görme, işitme ve dokunma gibi diğer duyulara 

kıyasla ayrıcalıklı bir konumda yer edinişi; yani duygu üretim merkezi olan limbik 

sistem5de hiçbir elekten geçmeden direkt beyne ulaşan kokusal verilerin anlık 

bedensel tepkilere neden oluşu, çalışmanın temeline yerleştirilmektedir. Bu temel, 

kokunun tanımsız yapısı altında bizi Gilles Deleuze’ün duygulanım6 (affection), 

duygulam7 (affect) ve duygu (emotion) kavramlarına yönlendirmektedir. Duygulam 

(affect) kontrol edilmesi güç tepkilerin ani bedensel yoğunluğu ile tanımlanırken, 

kokusal verilerin öznede bilinç düzeyine çıkmadan hemen önce duyu aracılığıyla 

duygulamı harekete geçiren duygulanımın (affection) kokusal sanat çerçevesindeki 

sorunsalı tartışmaya açılmaktadır. Duygulanım aracılığıyla deneyimlenen-

duygulamlanan koku, üçüncü şahsın erişimine kapalı olan aralıkta ilkel bir duyuya 

 
4 Latince kökenli poscent kelimesi, ‘posco’ (sormak) fiilinin gelecek zaman üçüncü çoğul şahıs 

biçimidir, yani ‘soruyorlar’ anlamına karşılık gelir. Sanat bağlamında kullanılan Po’scent terimi de, 

poscent kelimesinin öteki ve tanımsızlığı niteleyen ‘soruyorlar’ anlamıyla olan sessel çağrışımından 

yola çıkılarak, scent (koku) ve post scent (kokunun sonrası) ifadelerinin vurgulandığı ikilemli durumu 

refere etmek için oyunsal tavırla türetilmiş bir sözcüktür. Çalışma da bu terimden hareketle, sanatta 

sorgulanan ve üçüncü çoğul şahıs olan subjektif kokunun-scent’in, aşkın kavram-ben’deki öteki-anti-

oedipus bilinçdışı ile kurduğu aralıktaki-kesintideki sonsuz ilişkiyi po’scent art olarak önermektedir. 

Larry Shiner, sanat formlarında kullanılan kokuları ‘art scents’ büyük başlığı altında ele alırken, 

po’scent art; şimdi olmayan saf geçmişin sonra’sına, ben’in sonra’sına (ben’deki ötekinin uyanışına) 

yani eserlere dahil edilen koku sonrası’na post olarak da vurgu yaparak büyük başlığın dönüşümünü 

irdelemektedir. Ayrıca post-scent art’ın, po’scent art olarak üretilen biçimi, Türkçe çeviride kokusal 

sanat sonrası olarak önerilmektedir (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 2.2). 

5 Limbik Sistem beynimizde duyusal verilerin işlendiği, davranışsal ve duygusal reflekslerin hızla 

şekillendiği, önceki anıları şimdiki anılarla kıyaslayan uzun süreli bellek kapasitesine sahip, beynin 

orta kısmında bir dizi karmaşık sinirsel ağ olarak bilinir. Ayrıca sadece koku duyusundan iletilen 

bilgiler, diğer duyusal girdilerden farklı olarak, herhangi bir ön işleme tabi tutulmadan, süzgeçten 

geçirilmeden limbik siteme direkt erişim sağlayabilir. 

6 Ben-bilinç devreye girmeden hemen önce kesintideki aralıkta-bilinçdışında, nesnelerin-şeylerin-

fikirlerin etkisinin birey-öncesi edilgin bellek (prosedürel bellek) ile algılandığı, kendiliğinde var olan 

ilk virtüel düzlüktür. Duygulanım kendisini öncelikle duygulam ile tepkiye dönüştürür, sonrasında da 

tanınmayacak bir kılıkta bilinç düzeyine çıkartır. 

7 Deleuze, Spinoza’nın affectus’unu (duygulam), affect sözcüğü ile ele alırken (Deleuze, 2000, s. 10-

11-12/s. 55-56), nesnelerin-şeylerin-fikirlerin etki ettiği beden üzerindeki tepki değişim 

yoğunluklarını duygulam olarak tanımlar. Öyle ki duygulam, duygulanımın (affection) im veya mimik 

yoluyla bedende adlandırılması olarak da değerlendirilebilir. 



3 

 

aracılık ettiği gerekçesiyle de, sanat dünyasında son yirmi yıl öncesine kadar 

reddedilmiştir. Çünkü kokusal sanatın an’daki strüktürel yap-boz dinamiği; öznenin 

tabi olduğu ben’deki bilinci yapısöküme uğratıp, ben’deki ötekinde-bilinçdışında 

doğası gereği var olan duygulanımları (affection) harekete geçirirken; bilinçdışının 

ben’deki bu uyanışı, görsel, sessel çokluğun arkasında gizlenen ve sessizce ilerleyen 

koku duyusu ile derinlerde silinip sürekli yenilenen iz’leri göz ardı etmeye 

çalışmaktadır. Fakat kabullenilmesi-fark edilmesi zaman alan ve bu zaman içerisinde 

birçok filozof tarafından öteye itilen koku alma duyumuz; kokunun sanata 

eklemlenen geçirgen yapısı sayesinde, bedenimi ben’den-bilinçten bağımsız, 

istemsizce uyararak, hakikat ile çelişik-belirsiz bir algılama duyum biçimi olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Abraham Moles, anlamlandırılması güç, çelişik-belirsiz bu 

kokusal algılama biçiminin bizi hata8’ya nasıl yönlendirebileceğini şu şekilde 

aktarmaktadır;  

Belirsizlikle en sık üretilen olgulardan biri, hatadır ve en belirsiz bilgi alanları, 

hataya en açık olan alanlardır; zira bunlarda yanlış, ancak uzun girişimlerden 

sonra yanlış görünmektedir. Hata bir girişim, bir imajdır, bilinç ve bilgi 

tarafından doğru gibi algılanmış, ancak hakikate, yani evrenin en uç 

noktalarına kadar yayıldıkları şekli ile, çıkarsamanın mantıksal yasalarına veya 

şeylerin efektif ilişkisine ters düşen bir düşünce veya düşünceler dizisidir 

(Moles, 2018, s. 279).  

Bu belirsiz olma hali, -ki duygudur özneyi belirsizliğe iten- kokuların ve koku 

alma duyusunun sanatta hakikat-dışı tutulmasına, bir hata gibi algılanmasına yol 

açmıştır. Oysaki Kant’tan Hegel’e veya Darwin’e kadar kokuların sanat eserlerinin 

altyapısını oluşturamayacağı düşüncesi veya yapısalcıların dildeki-sanattaki 

göstergeleri sadece göstergebilimsel-dilsel9-sistematik yapı çözümlemesi ile analiz 

edilebileceği varsayımının sonucundaki bu hata, bizi diyalektik olarak hakikat 

aralığına yönlendirmektedir. Eğer hakikat/hakikat-dışı aralığındaki kokuyu sanatta 

varsaymazsak, hatayı tarif etmek de mümkün olmayacaktır (Moles, 2018, s. 279). 

Goethe hakikat ile hata arasındaki kalın çizgiyi; “hakikat bizi sınırlarımızı tanımaya 

zorlar, hata ise hiç olmazsa bir boyutta sınırlarımızın olmadığına bizi inandırarak bizi 

şımartır/över” (Goethe’den aktaran Moles, 2018, s. 280), sözleriyle tanımlamaktadır. 

 
8 Ben’de, ben’deki öteki ile çelişen düşünceler serisi. 

9 Batı geleneğinde koku, dilsel ifade araçlarında karşılığı bulunamayan bir yoksunluk olarak 

tanımlanır. Onun bu yoksunluğu göstergebilimsel-dilsel çözümlemelerin dışında tutulması 

gerekliliğini düşündürür.  



4 

 

Kokunun da koku duyusu tarafından bilinçte sınırlarının tanımlanamayışı -çünkü 

bilinçte değil bilinçdışındadır bu sınır/sınırsızlık/araf-, bizi ben’de-bilinçte 

sınırlanabileceğine inanılan diğer duyuların daha üstün olduğu kanısına iter. Bu kanı 

“benim özgül hoşlanmalarımdan, arzularımdan yola çıkar ve genel bir ‘özne’ 

üreterek arzuyu homojenleştirir” (Colebrook, 2013, s. 28); ben’i hakikate-sınırlarımı 

tanımaya yönlendirerek, sanata eklemlenen kokunun bir hata veya hakikat-dışı 

olduğu konusunda yanlış/doğrulanmamış inançlara sürükler. Gilles Deleuze’e göre 

de kanı sınırlayıcıdır; “dil aracılığıyla enformasyon ve iletişim olarak 

paylaşılabilecek ortak bir dünya olduğu yanılgısına düşürür” (Colebrook, 2013, s. 

38). O halde ben’deki-bilinçteki koku alımlama süreci; hakikat ile hakikat-dışı, 

tanımlanabilirlik ile tanımlanamazlık arasında, ara yanılsamada, tıpkı bilinçdışı gibi 

arafta, kesintideki aralıkta, -Spinoza’nın ileri sürdüğü Deleuze’ün de özneyi idrak 

etmede başvurduğu kavram olan- duygu’nun devreye girdiği belirsizlikteki taşan 

arzu oluşta konumlanmaktadır. Oluş; “gündelik işleyişin ötesinde bir hayat gücünü, 

değişimin-oluşun gücünü ve değerini göstermeye yöneliktir: önceden-kavranan bir 

amaca yönelik oluş değil, ama bizatihi değişim için bir oluştur” (Colebrook, 2013, s. 

25). Sanattaki koku ile karşı karşıya kalan dönüşümdeki öznenin, sona ermeyen 

değişimindeki akıştır. Çünkü Deleuze’e göre oluşta olmak; temsil etmek-yansıtmak 

değil, kavramsallaştırmak ve yaratmaktır. Dolayısıyla Deleuze deneyimsel yaşam 

akışındaki öznenin; sürekli değişken, sonsuz bir farklılık ve oluş’ta yaratılan 

imgelemin kurmacası olduğunu ileri sürer. Bu oluş sırasında özneden taşan, 

yaratımın içeriğini üreten ve özne tarafından tanımlanamayan aralığın bütününü 

duygu olarak adlandırır. Duygu; öznenin öteki-koku ile karşılaştığı rastlantısal 

an’daki; ben’deki ötekinin-bilinçdışının-duygulanımın, beden aracılığıyla verdiği 

sonsuz döngüsel tepkiden taşan duygulamıdır (affect): “Hiçbir şeyi temsil etmeyen 

bir düşünce tarzıdır, temsil etmeyişi açısından her düşünme tarzı duygu adını 

alacaktır” (Deleuze, 2000, s. 11). O halde rastlantısal karşılaşma anında, bedenime 

etki eden kokuyu, duygulanımla (affection) sarmalayan duygulam (affect), birey-

öncesi belleğe aittir; bir sanat eserine eklemlenen kokuyu duyumsadığımda, 

bedenimin terlemesi, midemin bulanması, bilinç devreye girmeden hemen önce 

oluşan bu bedensel tepki, duygulamın (affect) dış dünyaya ait olmaktan çok, 

yeğinleştirici-yoğunlaştırıcı olduğunun kanıtıdır (Colebrook, 2013, s. 56). Zira 

duygulamın (affect) bedendeki yeğinleştirici gücü, bize olan ve bizi çevreleyen 

şeydir; o an bilinç dahilinde sorgulanabilir ve engel olunabilir değildir (Colebrook, 



5 

 

2013, s. 57). Bütünde de tanımlanamayan duygulamı (affect) hiçe sayan özne, bu 

akıştaki sonsuz oluşa hata yargısıyla yaklaşarak, sanattaki kokuyu yok sayar, 

gösteren ve gösterilen arasındaki tekrarda takılı kalır; onu aşan yoğunlukların 

deneyimini, giriş, gelişme, sonuç sıralamasında kurgulamaya çalışır; kurguda 

başarısız olduğu an, yanılgıdaki yargının hatasına yenik düşer. Moles’a göre de hata; 

“doğruyu bilmek için yanlışı tanımaktır, doğrunun bir heuristik’idir ve sanat 

düzleminde doğru, güzelin göz kamaştırıcılığıdır, evrenselin son fırça darbesidir” 

(Moles, 2018, s. 280). Öyleyse hata, duygunun heuristik’idir; hatayı tariflemek, 

duygulamdaki (affect) belirsizliği kavrayabilmek için özneyi tanımayı-yapısöküme 

uğratmayı gerektirir. Ancak sanat-koku düzlemindeki duygu; “evrensel aklın tekil 

sesini benimsemez” (Colebrook, 2013, s. 14), “evrensel beğeni veya itkiyi” (Ozan, 

2019, s. 353) imkansızlaştırarak, estetiğin göz kamaştıran ütopyasında değil, aktüelin 

virtüel imlemesinde, mimesis’in (mimesis kokuların) zıt tekrarlarla dolu 

dikotomisinin10 kavramsal distopyasındadır, varlık-(olmayan)ıdır. Çünkü “yaşamdır 

o, şeylerin organik-olmayan yaşamı” (Deleuze ve Guattari, 2017, s. 177).  

Belçikalı sanatçı Peter de Cupere’nin 2003 yılında çekmiş olduğu, kokunun 

uyuşturucu-dönüştürücü etkisiyle bilinçdışının oluştaki özneye oynadığı oyunu konu 

alan sniff receptor11 isimli on iki dakikalık kısa filmi de, mimesis’in zıt tekrarlarla 

dolu dikotomisinin kavramsal distopyasındaki en belirgin örneğidir (Cupere, 2003). 

Filmdeki her bir farklı hikayede/karede oyuncuların burun deliğinden reseptörlere 

gönderdiği renkli küçük toplar veya koklanan nesneler, ben’deki ötekini ben’den 

bağımsız olarak, kesintideki aralığa -ki ben, ben’deki ötekine edilgin bellek12 

aracılığıyla her daim bağımlıdır-, farklı zaman ve mekan kavramlarına yani virtüel ve 

 
10 Ayrışarak ikiye bölünen bütünlük, ikilik, hayatın saf özü (Deleuze, 1988, s. 94). 

11 On iki dakika süren bu kısa film; beş aktör, dört profesyonel dansçı ve yüz elli figüranın sergilediği 

bir performanstan oluşur. İzleyici bu kısa filmi izlemeye geldiğinde onlara kazı-koklama kartları 

dağıtılır ve film koku maddesi aracılığıyla deneyimlenir. Aynı zamanda filmde gösterilen mekanlar 

yani film setleri de bu deneyim sırasında ziyaretçilerin doğrudan kokuları duyumsayabilmeleri için, 

filmin izlendiği alanda yeniden kurulur (Cupere, 2016, s. 412). 

12 Birey öncesi bellek yani edilgin bellek veya prosedürel bellek, etkin belleğin (semantik ve epizodik 

belleğin) temel kurucusu olsa da, aktif olmayandır, asimetrik olandır (Deleuze, 1994, s. 71). Alenen 

açığa çıkamayan, düşünüm ile yansımayan ve etkin bellek öncesinde var olan (Deleuze, 1994, s. 71), 

biyolojik geçmişimizden gelenleri geleceğe şimdinin içinde bilinçdışı-duygulanım-fenomenal bilinç 

aracılığıyla duygulama (affect) aktarandır. “Tür nasıl ki genler arasındaki diferansiyel ilişkilerden 

oluşuyorsa, bir bedenin organik parçaları ve uzamı da aktüelleşmiş birey öncesi tekilliklerden oluşur” 

(Deleuze, 2021a, s. 363). 



6 

 

aktüel imgelem aralığında büzülmüş13 olan anakronik sahnelere yönlendirir. Belleğin 

etkin sentezinin eski şimdi-geçmiş tarafından yeniden ürettiği, aktüelin yansıması 

olan geleceğin sahnelerine değil (Deleuze, 2021a, s. 119); içe döndüğümüz temaşa 

yoluyla, içkinlik düzleminde, kendisinden geldiğimiz şey’in yani eski şimdinin 

öncesinde var olan, asla şimdi olmamış, beklentimizin dışındaki bastırılamayan saf 

geçmiş sahnelerine aktarılırız (Deleuze, 2021a, s. 110). Bu saf geçmiş sahnelerin, 

ben’deki ara yanılsama alanları14 veya aralıkları15, birbiriyle bağlantılı-bağlantısız 

mimesis mitolojik hikayelerin bilinçdışında sürekli silinip, yeniden tekrarlanan 

bozunumlarında karşılık bulabilirler -ki mitolojik imgelerin, edilgin bellekteki 

arketipsel yapılarla bağlantılı olduğu düşünüldüğünde, bilinç düzeyinin bir nesnesi 

olarak algılanması imkansızdır; bu sebeple tamamen bilinçdışı süreçlerinin bir ürünü 

olarak ortaya çıktığı iddia edilir (Jung, 2016, s. 15)-. Özne anakronik sahnelerde 

fiziksel veya bilinçli olarak var olmasa da, varlığı ben’deki öteki-bilinçdışı tarafından 

simule edilir. Var olmak ve olmamaklıktan doğan bu ikilik (binary) de tıpkı; 

Derrida’nın, yazarın varlığının sona ermesine rağmen bir metnin göstergesel 

niteliğinin devam edeceğini (Belsey, 2002, s. 107) belirttiği karşıtlık gibidir. Bu 

karşıtlık ise, yapısöküm stratejisinin temelini oluşturmaktadır. “Anlam asla mevcut 

değildir, çünkü anlam her zaman öncekinden farklı olan başka bir göstergenin olası 

bir yer değiştirilmesiyle verilir; ya da anlam, daha fazla yer değiştirmeler yapılana 

 
13 Geçmiş ve gelecek aralığında büzülen sürenin, şimdide gösterime çıktığı zaman sentezi (Deleuze, 

1994, s. 70-71) 

14 İngiliz psikanalist Donald Winnicott, ara yanılsama alanlarını (intermediate area of illusion) 

yaratıcılık ile nesnel algılama arasında kalan, bir insan düşüncesinde anlamı olmayan alanlar olarak 

tanımlar. Bir bebeğin lakırtısı ya da bir çocuğun uykuya hazırlanırken ezgiler mırıldanması 

Winnicott’a göre ara yanılsama alanına denk düşer. İç ve dış gerçekliğe nasıl ki ihtiyaç varsa, üçüncü 

bir ifadeye de ihtiyaç duyduğumuzu belirterek; bu üçüncü ifadeyi-ara yanılsama alanını görmezden 

gelemeyeceğimiz iç ve dış gerçekliğin yaşamına katkıda bulunan bir töz olarak kavrar. Ara yanılsama 

alanı, iç ve dış gerçekliği ilişkilendirmenin baskısından özgürdür, bu özgürlük ise meydan okumayan 

bir deneyim alanı tarafından sağlanır (sanat, din vs.). Sanatta, dinde veya felsefede bir grubun üyeleri 

arasındaki bu ortak deneyim-ara alan, ereği sadece kendinde olan oyun alanları ile oyunda ‘kaybolmuş 

çocuk’ kavramını üstlenir (Winnicott, 2003, s. 204-217). Çalışmanın bütününde vurgulanan ben’deki 

öteki-bilinçdışı-duygulanım kavramı, ‘ara yanılsama alanlarında’ faaliyet gösteren bir töz (tözün 

gösterime çıktığı, töz alan), kokular da bu ara yanılsama alanlarına denk düşen imler arasında 

konumlandırılacaktır. 

15 Gilles Deleuze, düşünce, nesne veya beden ile karşılaşan öznenin dönüşüm sürecindeki yani etki-

tepki (algılanım imge-eylem imge) arasındaki aralığı; duygulanım imge (affection-image) olarak 

tanımlar. Duygulanım, maddenin bedendeki etkisiyle, öznenin kendisinde önceden var olanı taşıran; 

içgüdüye-bilinçdışına-içkinlik düzlemine-düşünce imgesine (düşüncedeki düşünülemeyen düşünce) 

yönlendirildiği, üretimin gerçekleştirilebileceği, organsız bedenlerin konumlandığı bir virtüel (akış-

oluş) mekandır. (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 3.3). 



7 

 

dek ertelenir” (Goodchild, 2005, s. 188). Bu nedenle sanat nesnesi, onu yaratan kişi 

olmaksızın, ondan bağımsız yüklenilen anlamların akış döngüsünde, izleyici-öznenin 

sahnesinde sergilenir; anlam artık eserin yaratıcı kuvvetinden, ben’den özgürleşen 

bedenlerin kurguladığı yeni bir biz sahnesidir: “Kendini kendinde saklayan 

yaratılmışın kendiliğinden-konumu aracılığıyla, yaratıcıdan da bağımsızdır o” 

(Deleuze ve Guattari, 2017, s. 160).   

Derrida’ya koşut Deleuze ve Guattari de dikotomi-ikilik ve fark –“fark, daima 

karşıtlıktır” (Deleuze, 2021a, s. 56)- yoluyla göstergeleri tekrar’a-yapısöküme maruz 

bırakırlar. Onlar sadece bununla da yetinmeyip, aşkın16 olana kavuşmak için en alt 

seviyedeki köksel17 anlam zincirlerini de tersyüz edip, en üst seviyedeki anlamın 

mantığı18’na, köksap19’a ulaşmayı hedeflerler; Derrida gibi yalnızca aşkın gösterilene 

ayrıcalık tanımazlar, “gösterenler zinciri ile gösterilenler zinciri arasında dolaşan, 

tekillikleri ve rolleri dağıtan ‘boş mekana-aralığa’ da ayrıcalık tanırlar” (Goodchild, 

2005, s. 189). Aralıklar, öznenin tanımsız kozmosunda meydana gelen “belirsizlik 

merkezleri ya da siyah ekranlardır” (Deleuze, 2014, s. 90). Kokunun bedende, 

alımlanan uyarımı ‘analiz ettiği’ algılanım imge20 ile tepki verdiği duygulam (affect) 

yani eylem imge21 arasındaki bu aralık; duygulanım imge22’dir (Deleuze, 2021c, s. 

176). Özne bu aralıkta, iki eğilim arasında; doğayı anlamlandırmak için, planları 

tersyüz edip, şartlanmış olduğu kendi planını aşma, ötesine geçme eğilimindedir 

(Deleuze, 2021c, s. 176). Bu sebeple aralık, asla bir olumsuzlama değildir; tam 

 
16 Aşkınsal-transandantal olan ben’deki öteki-bilinçdışı; yüce bir ben’likte veya üst düzey bir ben’in 

içinde hapsedilmiş olan tikelliklerdir (Deleuze, 2015, s. 128).  

17 Bir ağacın kökünden yapraklarına giden sıralı ilerleyiş, geleneksel, soykütüksel davranış biçimleri 

(Zourabichvili, 2011, s. 105-110). 

18 Anlamın mantığı bütünüyle ampirizmden ilham alınmıştır; yalnızca ampirizm, görünenin 

deneyimsel boyutlarını idealara düşmeksizin nasıl aşacağını ve açılmış veya uzatılmış bir deneyimin 

sınırında bir hayaletin nasıl izini süreceğini, onu nasıl çağıracağını, ve belki de onu nasıl üreteceğini 

bilir (Deleuze, 2015, s. 37-38).  

19 Köksel ve sıralı olmayan; herhangi bir noktayı herhangi bir başka nokta ile bağdaştıran, 

yersizyurtsuzlaştıran, göstergeleri veya gösterge olmayan durumları oyuna dahil eden, başı sonu 

olmayan, ortada var olan, ortada biten ve taşandır (Zourabichvili, 2011, s. 105). 

20 Algılanım imge (perception image); bedenime etki eden kokunun, maddenin, haraket-imgenin, 

öznel merkezli ilk dönüşümüdür (Deleuze, 2014, s. 92-93). (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 3.3). 

21 Eylem imge (action image); bedenime etki eden kokunun, maddenin, hareket-imgenin, algılanım 

imge merkezli ikinci dönüşümüdür (Deleuze, 2014, s. 93). (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 3.3).  

22 Duygulanım imge (affection image); bedenime etki eden kokunun, maddenin, hareket-imgenin, 

algılanım imge ile eylem imge arasındaki belirsizlik merkezinin, üçüncü son dönüşümüdür (Deleuze, 

2014, s. 93). (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 3.3).  



8 

 

tersine, organsız bedenin yaratıcı duyguyu-élan vital’i-arzuyu açığa çıkardığı, 

dışarıdan içeriye doğru yol alan deneyimsel merkezi alandır. Bu aralıkta bilincin de 

devreye girmesiyle, virtüel alandaki organsız beden-bilinçdışı; nesnel temsilde sanat 

eserinde, dilsel temsilinde ise duyguda aktüelleşerek, “özgürlüğü edimselleştirir” 

(Deleuze, 2021c, s. 177). 

İnsanın farklılaşma çizgisi (aralık) üzerinde yaşamsal atılım (élan vital), 

maddeden bir özgürlük aracı yaratmayı, ‘mekanizme karşı zafer kazanan bir 

mekanizma oluşturmayı’, ‘doğanın belirlenmişliğini onun gerdiği ağın ilmikleri 

arasından geçecek biçimde kullanmayı’ başarmıştır. Özgürlük tam da bu 

fiziksel alana sahiptir: Bir patlayıcının ‘patlamasını sağlamak’, onu gitgide 

daha güçlü hareketler için kullanmak (Deleuze, 2021c, s. 177). 

Duygulanım ve duygulanım tarafından sarmalanan duygulam, bedendeki ruhta-

içgüdüde-bilinçdışında oluşturan doğa (natura naturans)23 konumunda 

temellenirken, öznenin-ben’in-bilincin aktifleşmesiyle oluşturulan doğa (natura 

naturata), sanat nesnesinde maddeleşir. Yani sanat eserinin veya duygunun oluşumu, 

dışarıdan bedenime etki eden, duygulanımlanan bir koku ile bağlantılı olarak, 

bedenimde yaşanan yoğunlukların değişiminde-duygulamında ortaya konmuş bir 

problemdir. Özne, bilinçdışında sıkışan kendi-içindelik, bilinçte kendi-içinliği ve 

kendi-içinliği üzerine kurulan bir gevşemeyle bizim-için’i oluşturur (Deleuze, 2021a, 

s. 107). Ben ve ben’deki ötekinin karşıtlığından doğan söküm, öznenin oluştaki 

varlığını koruyabilmek, sıkışma anını gevşetebilmek adına; ötekinin-kokunun 

ben’deki anlamının sürekli yeniden düzenlenmesini gerektirir. Ve anlamlar tekrar-

fark/yapısöküm-aralık düzleminde, büzülen zaman sentezinde, sonsuza kadar 

sürdürülebilir. Bu sonsuzluk düzlemini ise, ancak ve ancak; kokuyu sanat ile 

aralıktaki yaratım gücünden-élan vital’den-arzudan taşırarak, yaratarak 

sonlandırabiliriz ve böylelikle sonun başlangıçtaki köksap döngüsünü yeniden 

kurgulayabiliriz. Kokunun bu döngüdeki uzlaşımsız ruhu, eseri açık ve dinamik bir 

düzensizlikte tutar; bu da öznenin yap-boz bilincini ben’deki ötekinde sürekli 

değişken harekete sabitler. Çalışmanın tabanına yerleştirilen yapısöküm-tekrar yani 

sürekli değişken hareket sabiti; kokunun sanatta estetik ve hatta etik için zorunlu 

konularının, ben, öteki ve bendeki öteki ile bireyin bireyselleşmesi24 ve ben’deki 

 
23 Bergson, oluşturan doğa (natura naturans) ve oluşturulan doğa (natura naturata) kavramlarını 

Spinoza’dan alıp; oluşturan doğa’yı Tanrı,-élan vital-arzu olarak kavrarken, oluşturulan doğa’yı 

Tanrı’nın duygu’da veya sanat nesnesinde maddeselleşmesi olarak irdeler (Deleuze, 2021c, s 159). 

24 Deleuze’e göre bireyselleşme, oluşta olan tamamlanmamış bir larvamsı özne meselesidir; onu 

varlığın bütünü ve ilk varlık olmamakla tanımlarken, özneyi birey-öncesinden, tekseslilikten, geçici-

 



9 

 

ötekinin ötekileşmesi-ötekileştirilmesi bağlamında, sanattaki kokunun duyguda 

konumlanması ile hatanın tariflenmesi gerekliliğini ortaya çıkarmaktadır. Çünkü 

koku, hem fiziksel hem zihinsel hem de kültürel hafızanın bir parçası olarak, ben’de 

dönüşen tanıkların ötekileştirilen dinamiklerini derinlemesine analiz edebilmemiz 

için ancak duygunun -dolayısıyla aralığın- dahil edildiği bir ben’in duygulanımsal 

süreçleriyle sanatta sorgulanabilir. 

Bu kapsamda Türkiye’de literatür taraması yapıldığında; çağdaş felsefenin 

sanat temelli-estetik soruşturmasından uzak, maddesel, genellikle tasarımsal yöne 

eğilen, kokunun kültürel aidiyetini psikanaliz üzerinden etki-tepki yasasına bağlayan, 

aralığı hiçe sayan, kokuyu sadece duyusal pazarlama-tüketim nesnesi olarak 

tanımlayan sınırlayıcı çalışmalar olduğu gözlemlenmektedir. Ancak bu çalışmalardan 

farklı olarak, Lauren Nicole Davis’in, “Sensorial Urbanism and Smellscapes: 

Documenting and Exhibiting İstanbul’s Cultural Heritage” (2017) isimli doktora tezi; 

Mısır Çarşısı-Eminönü/İstanbul ile Koç Üniversitesi Anadolu Medeniyetleri 

Araştırma Merkezi’nin üstlendiği “Koku ve Şehir” sergisi örnekleminden yola 

çıkarak, kokunun maddeselliğinden öte duyusal ve kültürel kimliğine yönelerek; 

ben’in soyut algısal deneyim değerlerini açımlayan detaylı literatür taramasıyla, 

çarpıcı veriler sunmaktadır. Lakin Davis, kokunun toplumsal bellek aracılığıyla 

kültürel mirasa erişiminin duyusal verilerini sorgulasa da; öteki’nin (kokunun) ben 

ve ben’deki ötekindeki akışkanlığını, estetik uzamda-anakronik sahnelerde, 

yapısökümcü bir tutumla izini sürmez; kokuyu yalnızca kültürel miras örnekleri 

üzerinden analiz etmeye yönelir. Bunun yanı sıra koku ve koku duyusu ile ilgili 

yüksek lisans ve doktora tezlerine hatta makalelerin birçoğuna referans olan, 

uluslararası tüm verileri hassaslıkla inceleyen, arşivleyen ve sunan; “okudukça gözü 

burnu, burnu beyni olan” (Ozan, 2019, s. 12) Vedat Ozan ve onun psikolojik, 

biyolojik, kültürel-sanatsal taramada detaylı olarak ele aldığı dört kitabı da, 

literatürümüze katkı sağlayan ve yine çalışmada da uluslararası veriye ulaşımı 

destekleyen önemli kaynaklar arasındadır.  

 

 
çoksesli bireye ulaştıran olarak kavrar. Birey-öncesi; birey olmadan tekil olmaktır, farktır, birleşme, 

bütünlük, karşıtlıktır; “(…) bireyleri çözmeye de yok etmeye de muktedir, (…) iç kaynaklı 

kiplikleridir” (Deleuze, 2021a, s. 66). Evrensel olan ile ben’de, birey’de hapsolmuş tikelliklerin 

karşıtlıkları da onu tanımlamaya yetmez; “(…) keşfetmekte olduğumuz şey kişisiz 

bireyselleşmelerdir, hatta birey-öncesi tekilliklerden oluşan zengin bir dünyadır” (Deleuze, 2009, s. 

216). (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Deleuze, 2009, s. 137-138-139-216). 



10 

 

Uluslararası kapsamda literatür taraması yapıldığında ise; tezin de odak 

noktasını oluşturan, yayınlanan makaleler dışında ilk kez konu ile ilgili 2020 yılında 

“Art Scents: Exploring the Aesthetics of Smell and the Olfactory Arts” isimli kitabını 

kaleme alan Larry Shiner da: Koku duyusunun entelektüel ihmal ve aşağılanmasının 

ardında yatan mitleri güncel belgelerle tartışarak, kokunun sanattaki estetik 

potansiyeline odaklanır. Larry Shiner kitabında; sanatta kullanılan kokular yani 

olfactory art ile ilk kez yüksek lisans öğrencisi olan Yulia Kriskovets’in, ondan 

“Olfactory Art and How to Exhibit It” isimli konusu için, tez danışmanı olmasını 

istemesi üzerine tanıştığını belirtir. Ayrıca 2007 yılında tez yayınlandıktan sonra da 

Journal of Aesthetics and Art Criticism dergisinde, öğrencisi ile birlikte “The 

Aesthetics of Smelly Art” isimli bir makale yayınladıklarının da altını çizer (Shiner, 

2020, s. ix). Bir diğer taraftan sanatçı Peter de Cupere de; 2016 yılında, kendi sanat 

pratiğinin yirmi yılını kapsayan ve olfactory art alanındaki çalışmalarının geniş bir 

retrospektifini sunan -bu tez çalışmasında da fazlasıyla başvurulan- “Scent in 

Context Olfactory Art” adlı bir katalog yayınlar. Üstelik bu katalogda, bazı eser 

görsellerinin yanında yer alan ve kağıdı koklamamız gerektiğini işaret eden bir burun 

imgesi bulunur; bu burun imgesi, kokunun kavramsal bağlamı dışında, direkt 

koklanabilir bir deneyim olarak yaşatılma arzusunu vurgulayan bir istençle 

yerleştirilir. 

Dolayısıyla çalışmanın temel amacı; Türkiye’de daha önce hiç ele alınmamış 

dünyada ise henüz çok güncel ve sınırlı sayıda olan ‘kokusal sanat estetiği’ adı 

altındaki çalışmaları postyapısalcı/po’scent bir tutum güderek, belirli kuramcılarla 

destekleyip, geri plana itilmiş olan ilkel koku duyusunun, sanattaki varoluşsal 

sancılarının estetik niteliklerini, öteki’nin (kokunun) ben ve ben’deki ötekindeki izini 

sürerek açığa çıkarmaktır. 

Bu amaçla tez genel olarak; koku ile koku duyusuna ilişkin beşeri bilimler, 

doğa ve sosyal bilimlerdeki güncel kaynaklardan faydalanılarak; betimsel, analitik, 

felsefi ve bilimsel yöntemlerle, biyolojik ve psikolojik kanıtların temeli altında 

kronolojik sıralama gözetmeksizin altı bölüme ayrılmış bir yapıda ele alınır. 

Kokunun sanatta nasıl kullanıldığı ve izleyici üzerindeki etkisi, çeşitli çağdaş ve 

tarihsel sanat yapıtları aracılığıyla analiz edilir.  Deleuze’ün de belirttiği üzere; 

“kavramların yaratılması için felsefe, algıların (duyu-verilerinin) ve duyguların 

yaratımı için sanat ve işlevlerin yaratımı için de bilimin” (Colebrook, 2013, s. 26) 

kaynaklığında, metnin yapısı oluşturulmuştur. Ancak çalışmanın ana görevi, 



11 

 

kokuların ve koku alma duyusunun sanat eserlerinin yaratım sürecinde veya estetik 

uzamında gösteriye çıkabileceğini reddeden dünya geleneğine cevap vermek değil, 

hakikate ulaşmak için reddettikleri kokuyu varsayıp, hatayı tarif etmeye çalışarak, 

günümüz felsefi ‘kokusal sanat estetiği’ anlayışına post/sonrası bir yaklaşımla, 

bendeki öteki’nin büzülmüş aralıkta, ara yanılsama alanlarında, tekrara veya 

yapısöküme dayalı duygunun faaliyet gösterdiği, Kokusal Sanat Sonrası Estetik 

(Aesthetics of Po’scent Art) önerisiyle, Öngörülemeyen Gelecekte Kokusal Sanat 

Sonrası Estetiğinin Ölçüsüzlüğü (Dismeasure of Po’scent Art Aesthetics in L’avenir) 

25 olarak ele alınması gerekliliğini vurgulamaktır.  

Bu bağlamda birinci bölüm-giriş; sanattaki kokuyu hangi amaç doğrultusunda 

irdeleyeceğimizi, çalışmanın metodolojisini, önerilerimizi, bölümlerin açılımlarını, 

ne söyleyip ne söylemeyeceğimizi aktarmaya çalışır. “Kokusal Sanat” ana başlıklı 

ikinci bölümün “Koku, Ben ve Ben’deki Öteki / Duygulanım” isimli kısmı ise; insan 

doğasının başlangıç inşası gereği, henüz fetüs evresindeyken gelişmeye başlayan, 

doğum anında da bilinçsizce almış olduğumuz ilk nefesin en önemli parçasını 

oluşturan koku alma duyusunun ve fetüsün temel ereği olan kokunun beyin, beden ve 

bilinç korelasyonuyla olan ilişkisi nörofelsefi kanıtlar eşliğinde tartışılır. Kokunun-

ötekinin, ben’deki özne oluş sürecinde üçüncü şahıs tarafından tanımlanamayan 

alanı, ben’deki öteki-duygulanım kavramları üzerinden qualia26 terimi ile açımlanır. 

Kokunun değişken temsili27 üzerinde odaklanarak, yaratıcı öznenin sanat içinde 

kavramsallaştırdığı kokunun oluş akışı irdelenir. Bu kaygıyla “Olfactory Art ve 

Po’scent Art” isimli bölümde, Larry Shiner’ın scent art veya art scents, Francesca 

Bacci’nin ise scent-ific art olarak tanımladığı sanat yapıtlarındaki koku olgusu ve 

Jim Drobnick’in kokunun eserlere bilinçli-kasıtlı eklemlendiği yani maddeselliğine-

 
25 Öngörülemeyen Gelecekte Kokusal Sanat Sonrası Estetiğinin Ölçüsüzlüğü (Dismeasure of 

Po’scent-Art Aesthetics in L’avenir): Geleceği öngörülemeyen-kestirilemeyen rastlantısal anlarda 

(L’avenir) duyumsadığımız, farkında olmadan ben’deki ötekinde-aralıkta-duygulanımda 

karşılaştığımız, belirli-belirsiz araç veya amaç olarak kullanılan üçüncü çoğul şahıs aktif göstergesi-

koku olgusu ile karşımıza çıkan sanat eserlerinin akışı sırasındaki taşan oluşlarının tartıya vurulmaz 

sonsuz değişimindeki poliestetik konumsuzluğu-ölçüsüzlüğü (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 5). 

26 Ham, saf duygu (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 2.1). 

27 Temsilin farklılaşma süreci, tekrar eden temsillerin varlığı sebebiyle, anlatının sabit bir temsilde 

sergilenmesini engeller. Bir bakıma özne, bireyselleşme aşamasında sürekli arayış hali sebebiyle 

değişim eğilimdeyken; kararsızlığını oluş akışta kalarak sabit değişken temsili ile koruma altına alır. 

Temsildeki olasılık değişkenleri, bütün-tam olabilme azmiyle, ereği farklılaşan nesnelerle 

araçsallaştırır. Özne sabit değil, nesne sabit değil; dolayısıyla temsil sabit değil paradoksudur. Onun 

sabit olamaması ise, bir bütün olma arayışındandır. 



12 

 

ötekine ve iletimine-ben’e odaklanan olfactory art büyük başlığı ile kategorize ettiği 

şekli; kokunun duyusal varlığı-maddeselliği olsun olmasın, kavramsallığına-ben’deki 

ötekine sonra’sına vurgu yaptığı kanısıyla, büyük başlığın (olfactory art’ın) 

dönüşümünü ‘po’scent art’ kavramı altında tartışır. İlgili bölümde sanattaki kokusal 

eylemin kendiliği kokusal duygulanım (olfactory affection) 28, eylemin amacı 

po’scent art (kokusal sanat sonrası), eylemin araçsallaştırılması ise olfactory art 

olarak değerlendirilir. Ayrıca olfactory art’ın ‘olfaktör sanatı’, ‘koku alma sanatı’ 

veya ‘koku sanatı’ olarak çevrilen Türkçe karşılıkları, söylemlerimizi yansıtmakta 

yetersiz kaldığı için, çalışma boyunca ilgili ‘olfactory art’ terimi, görme duyusu 

odaklı eserlerin görsel sanatlar olarak adlandırılmasına paralel, kokusal sanat olarak 

tanımlanmıştır.  

Üçüncü bölüm, “Kokusal Sanat ve Postyapısalcılık”; evvelinde ve sonrasında 

gelen diğer tüm bölümleri destekler nitelikte, tezin odak noktasını oluşturur. Kokusal 

sanattaki postyapısalcı aktüelleşme sürecinin ilgili teorik aşamalarını kavramaya 

çalışır. Öncelikle dilsel ifade araçlarında karşılığı bulunmadığı ileri sürülen kokunun, 

beyin algısındaki sinirsel ve anatomik konumu araştırılır ve bu araştırma neticesinde 

kokunun-ötekinin, ben ve ben’deki öteki ile sınır tanımaz dilsel dönüşümünün nihai 

kapasitesi, “Dil Sınırında Kokusal Gizlerin İzleri” isimli başlık altında toplanır. 

Devamında, kokusal sanat örnekleri, çember merkezli modele karşıt dış merkezli 

çember modelin kokusal aralığında, yapısökümcü-tekrar’a dayalı bir çözümlemeyle, 

Derrida ve Deleuze bağlamında; “Kokusal İzlerin Yapısökümü: Derrida” ve 

“Kokusal Gizlerin İmleri: Deleuze” başlıkları altında incelemeye alınır. 

Postyapısalcılığı ileri süren ilk düşünür Jacques Derrida’nın öne sürdüğü diyalektiği 

yani; yapıtta sabit kalmayan kokusal anlamın, -hızlanması, yavaşlaması- yer ve 

konum değiştirmesi gereği biyokültürel29 süreçte sürekli değişken hareket sabitine 

maruz bırakılması, yapısöküm (déconstruction) metodolojisi üzerinden 

değerlendirilir. Sanatçıların temsili, kavramsal veya maddesel koku eklemledikleri 

eserleri, L’avenir’de-öngörülemeyen gelecekte, şimdi olmayan saf geçmiş 

bulanıklığında, öznenin kendi ile farkından doğan bir an’da, anakronik sahnelerde 

gösterime sunulduğu şekli; “Kokusal İzlerin Yapısökümü: Derrida”da ele alınır. 

 
28 Kokusal deneyimden (olfactory experience) elde edilen ham-saf duygulanım (Daha ayrıntılı bilgi 

için bkz. Bölüm 2.2). 

29 Evrimsel süreçte sabit kalmayan değişken. 



13 

 

Sonsuz kümeye, ben’deki ötekine, postyapısalcılığa bizi çekenin; sonlu küme, ben, 

yapısalcılık olduğu öngörüsü örnekler üzerinden tartışılır. Üçüncü bölümün son 

kertesi olan “Kokusal Gizlerin İmleri: Deleuze” de ise, akıştaki öznenin kokusal 

gizlerle etkileşimi ve bu etkileşimin oyun oluşsal ritmi uyarınca; kokunun bedendeki 

aktüelleşme hareketi, kaybolan zaman sentezi aralığında, duygulanım ve duygulam 

kavramlarıyla karşılanır. Kısacası Feromonlar yardımıyla verilen kokusal sinyallerin 

istemsizce izini sürme-iletişim kurabilme (etki-tepki) ve bağışıklık sistemimizdeki 

vücut kokumuzu belirleyen MHC30’nin (Major Histocompatibility Complex/Büyük 

Doku Uyuşum Karmaşası) neslin devamlılığını sağlayabilme kapasitesi, ben 

fonksiyonundaki duygulanım ve duygulam diferansiyeli üzerinden irdelenir.  

Dördüncü bölüm; ikinci ve üçüncü bölümün araştırmalarından faydalanarak, 

“Kokusal Sanatta Bellek ve Arzu” başlığı altında toplanır. Alt başlığı olan “Bellek 

Oyunları / Ertelenmiş Etki: Freud”; koku duyusunun sinirsel substratlarla Limbik 

Sistem’deki ayrıcalıklı fonksiyonu ve öteki-koku ile ben’deki öteki arasındaki sürekli 

yenilenen ve yinelenen bu ilişkinin mono-hiyerarşik düzendeki bellek seviyeleriyle 

olan travmatik sahnelerin otobiyografik ilişkisi, Sigmund Freud’un Ertelenmiş Etki31 

(nachträglichkeit) kavramı bağlamında tartışılır. Öngörülemeyen bir gelecekteki 

(L’avenir) travmanın, geçmiş travmayı dönüştürmesiyle başlayan bellek oyunları; 

po’scent art örnekler (çalışmada kokusal edebi örnekler de po’scent art kapsamında 

değerlendirilir) ve Freud’un konuşmalı tedavi yöntemiyle incelediği hasta denek 

üzerinden çözümlenir. “Arzu’nun Esareti / Objet a: Lacan” bendinde ise, Jacques 

Lacan'ın psikanalitik teorileri -objet a, fallus, objet petit a ve ayna evresi32- po’scent 

 
30 MHC (Major Histocompatibility Complex/Büyük Doku Uyuşum Karmaşası), bağışıklık 

sistemimizin kodlarını barındıran, insanlarda ise HLA olarak adlandırılan, parmak izlerimiz gibi 

kişiye özgü olan bir gen ailesidir. MHC kişinin vücut kokusunu belirlerken, eş seçimimizi 

yapmamızda da yardımcı olur (Ozan, 2019, s. 87-88-89). 

31 Hal Foster, Freud’un Ertelenmiş Etki’sini Lacan’dan okuduğunda; ben’in travmatik olayların tekrarı 

ile sürekli yenilenen yeni kavramlarla anlamlandırılacağını, dolayısıyla hiçbir zaman 

tamamlanamayan bir özne olacağını iletir. Jean Laplanche’den aktaran Foster, “bir travmanın 

oluşması her zaman iki travma gerektirir” (Foster, 2017, s. 59) cümlesini açarak, bir olayın ancak onu 

yeniden anlamlandıran başka bir olayla dışa aktarılabileceğini dolayısıyla ben’in kim olduğunu ancak 

Ertelenmiş Etki’ ile anlayabileceğimizi, bunun karmaşık bir önsezilen gelecekler ve yeniden kurulan 

geçmişler döngüsü olduğunu belirtir (Foster, 2017, s. 59). Dolayısıyla bu durumda, bir sanat yapıtında 

daha önce öğrenerek edinmiş olduğumuz ve bize travma yaşatmış bir koku eklentisi ile 

öngörülemeyen bir gelecekte yani L’avenir’de karşılaştığımızda, geçmiş şimdiyle yeniden 

konumlanan bir öznenin varlığından söz etmiş oluruz (Bu tez çalışmasında da, travmatik sahnenin 

yani öteki’nin-koku’nun L’avenir’de tekrar etmesi ile ben’deki ötekinin ben’de tekrarlarla yeniden 

kurguladığı bir geçmiş ‘Ertelenmiş Etki’ bağlamında tartışılır). 

32 Lacan ayna evresinde ben kimliğinin gelişim süreçlerini tanımlar. İmgesel düzlem, simgesel düzlem 

 



14 

 

art bağlamında ele alınır. Koku, bir objet a olarak arzunun kendiliğini temsil ederken, 

fallus bu kokusal mesajın yayıldığı boş alana denk düşen bir gösterenle 

ilişkilendirilir. Özne, objet a’nın maskesi olan fallusa kavuşma dürtüsüyle yani anne 

karnındaki birliğe-bütünlüğe ulaşma amacıyla kayıp nesneler, objet petit a’lar 

etrafında dönerken, ayna evresinin aşamalarıyla analiz edilip incelenir. Ayrıca 

bölümde bebeğin anneden ayrılışı-kopuşu sırasında yaşadığı acı-sancı yani toplumsal 

ben’e geçiş süreci, Julia Kristeva'nın abject (iğrenç) kavramı üzerinden irdelenir. 

Kristeva’ya göre bu toplumsal ben kimliğinin karanlık-saf duygulanımında 

baskıladığı kadraj içi veriler-arzular-objet a’lar, toplum tarafından iğrenç-tiksinç 

bulunan bilinçdışı gizlerinin açığa çıkarıldığı bedensel tepkilere (dışkı, kusma) 

duyulan hazla temsil edilir. Kristeva’nın abject olarak tanımladığı bu deneyim ile 

kurulan ideal bağlantılar da po’scent art ve kokusal sanat örnekleri ile değerlendirilir. 

Öte yandan fallusu yalnızca baba yasasına indirgeyen eril iktidarın kısır yapısı, Luce 

Irigaray’ın dişil yasası üzerinden, speculum33 kavramı aracılığıyla incelenir. Irigaray, 

fallusu baba yasasından çıkarıp, Platon’un mağarasına34 -rahme- geri dönüşle anne 

bedeni üzerinden tartışır ve kokusal duygulanımın yaratıcısı olan kadın bedeni de bu 

bölümde po’scent art ile ilişkilendirilir.  

Beşinci bölüm, Deleuzeyen bir analizle ben’deki öteki tarafından sürekli silinip 

yeniden kurgulanan özne’deki koku algısının “evrensel beğeni veya itkiyi” (Ozan, 

2019, s. 353) imkansızlaştırdığı yani ötekinin ben’de ve ben’deki öteki aralığında, 

ara yanılsama alanlarında değişken/belirsiz semantik ağlar oluşturabileceği 

düşüncesini po’scent art çalışmaları ile geleceği öngörülemeyen-kestirilemeyen 

rastlantısal anlarda (L’avenir’de), duyumsadığımız, farkında olmadan ben’deki 

ötekinde sorguladığımız, belirli-belirsiz araç veya amaç olarak kullanılan ‘üçüncü 

çoğul şahıs aktif göstergesi-koku olgusunda’, karşımıza çıkan sanat yapıtlarının 

estetik konumsuzluğunu “Kokusal Sanat Sonrası Estetiğinin Ölçüsüzlüğü” olarak 

poliestetik35 bir tutumla analiz edip gündeme getirir. Bölümde Shiner’ın kokusal 

 
ve gerçek düzlem süreçleriyle üç aşamada açımlanan ayna evresi, doğum anından itibaren objet a’sını 

keşfe çıkan yokluktaki bebeğin anne, beden ve baba çatışkısını inceler. Aynada bedeni-ötekisi ile 

karşılaşan bebeğin kendisine yabancılaşmasıyla başlayan bu süreç, anne bedeninden kopuş ve 

baba’nın yasasına geçişle yaşanılan düşüşü konu alır (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 4.2). 

33 Mağarayı, abground’u, rahmi yansıtan iç ve dış bükey ayna. 

34 Mağara Irigaray tarafından, bir in veya rahim olarak ele alınır. 

35 Poliestetik (polyästhetische) kavramı, Avusturyalı besteci ve müzik eğitimcisi Wolfgang Roscher 

 



15 

 

sanat için önerdiği gündelik estetik36 (everyday aesthetics) ve atmosfer estetiği37 

(aesthetics of atmosphere) kavramları incelenirken, po’scent art’ın bizi yönlendirdiği 

çoklu duyu algısı ile estetik çeşitliliğin aralıktaki ölçüsüz duruşu açığa çıkarılır. 

Po’scent art’taki bu çoğulculuk ise, geleneksel monoestetik yaklaşımdan öte, çok 

yönlülük gerektiren poliestetik bir bakış açısı ile karşılanır.  

Altıncı son bölüm olan “Sonuç” ise; po’scent art’ın poliestetik tutumunu göz 

önünde bulundurarak, kokusal anlamdan çıkan verinin aralıkta-duygulanımda kesin-

net bir bilgi akışı ile kanıtlayamayacağını ve bu nedenle agnostik38 (bilinemezci) bir 

tavırla karşılanması gerektiğini; dördüncü boyut39, altıncı his40, kayıp altıncı organ41 

kavramlarıyla vurgulayıp, olfactory art özerkliğine karşı ileri sürmüş olduğu po’scent 

art önerisiyle uluslararası literatüre katkı sağlamayı hedefler. 

 

 

 

 
tarafından 1960’ların sonunda geliştirilmiş, birden fazla estetik anlayışın veya ifade biçiminin bir 

araya getirilmesiyle oluşturulan, çok katmanlı ve disiplinlerarası bir estetik yaklaşımı ifade eder 

(Hennings, 1980).  

36 Yuriko Saito, gündelik estetik (everyday aesthetics) yaklaşımıyla, Batı estetiğinin tanımladığı 

çerçeveleri aşarak, sıradan ve tanıdık olanın estetiğini yabancılaştırma ve ötekileştirme yoluyla 

yeniden yorumlayıp, estetiğin sınırlarını genişletmeyi hedefler (Saito, 2017).  

37 Atmosfer estetiği (aesthetics of atmosphere), Gernot Böhme tarafından, sanat yapıtlarının maddesel-

nesnel unsurlarını aşan bir yaklaşımla yarı-nesnel olanı niteleyen bir tutum olarak sunulur; burada esas 

olan, yapıtların ve yapıtların sergilendiği atmosferik ortamların izleyici bedeni üzerindeki duyusal ve 

duygusal etkileşimidir (Böhme, 2017).  

38 Agnostik (agnostic), Thomas Henry Huxley tarafından, bilginin kanıtına ulaşamadığı halde çok şey 

bildiğini iddia eden Kilise tarihinin benimsemiş olduğu gnostik (gnostic) tavra karşı üretilmiş bir 

kavramdır (Huxley, 1896, s. 239). Ancak günümüzde agnostisizm sadece dini bağlamda değil, sanata, 

felsefeye ve birçok alana yönelik araştırmalarda da sık kullanılan bir terim olarak karşımıza 

çıkmaktadır (Poidevin, 2020, s. 32). Huxley, ispatlanamayan ve ispatlanma ihtimali de olmayan 

bilgiye duyulan inancın rasyonel ve etik standartlarla uyumlu olmadığını düşünür: Eğer mantıksal 

olarak tatmin edici bir delil sunulamamışsa, bireylerin öne sürülen bir iddiaya inanmaları için de 

herhangi bir haklı sebep bulunamaz (Huxley, 1896, s. 310). 

39 Virtüel nesneyi (kokuyu) kaplayan atmosferik mekan. 

40 Virtüel nesnenin (kokunun) duygusal niteliği. 

41 Duyuların bütüncül hareket etmeyi öğrendiği sistemde virtüel mekandaki kokusal duygulanıma, 

bilinemezliğe hizmet eden ve yaratıcı duyguyu açığa çıkaran organsız beden.  



16 

 

BÖLÜM 2 

2. KOKUSAL SANAT 

2.1 Koku, Ben ve Ben’deki Öteki / Duygulanım 

Ben’deki ötekilerin-organsız bedenlerin sıkıştığı kimyasal organik beden, ana 

rahminde gelişmeye başlar. Bebekler, ilk ben olmayan-öteki varlık temsilleriyle yani 

anne iktidar kimlikle -ki anne iktidar kimlik nesnesi kokudur-, fetüs evresinde tanışır 

ve doğum ile ölüm arasındaki uzay zaman aralığında var olabilmek adına, fetüs 

halini-bütün halini sonlandırıp, çok fazla uyaranın mevcut olduğu ara deneyim 

alanında ilk nefesini alır. İçgüdüsel ve bilinçsizce alınan yaşam soluğuyla birlikte 

algılanan koku molekülleri, aralığın bedeni ve ben’i selamlamasıdır. İstemsiz 

algılanan-deneyimlenen duyuların ilk kimyasal edimidir koku; “arketipsel duygu 

duyusudur” (Stoddart, 2015, s. 238) ve “duyu tarafından yapılanın dışında bir eylem 

yoktur” (Deleuze, 2021b, s. 150). Duyular, beyinle bağlantılı zihni harekete geçiren 

tek gerçektir ve bu gerçeklik-hakikat abground42’un ifşasıdır. Bu sebeple ‘duyu 

transfer aracı’ olan anne kokusu tıpkı bir abground gibi, bebek için hem bir iktidar 

kimlik nesnesi, hem de dünya ile kurduğu ilk duyusal bağlantının öncelikli geçiş 

nesnesi43 veya geçiş fenomenidir. Fetüsün kadraj içi44’nde ben olmayan-öteki hali, 

 
42 Heidegger’in abgrund’una benzeyen abground, uzay ve zamanın özünde var olan, ground’u 

(zemini) olmayan bir bütündür, boşluktur ama karar verilmek istenilenin doluluğudur, girişi çıkışı, 

geçmişi şimdisi yoktur, zaman öncesidir, nesne öncesidir, uzay öncesidir. Uzay ve zaman değildir, 

uzay ve zamana hakimdir; kısacası ‘ilk başlangıcın’ inşasıdır (Globus, 2009, s.76-77). 

43 Donald Winnicott, geçiş nesnesi kavramının Melanie Klein’in içsel nesne kavramıyla 

karıştırılmaması gerektiğini vurgular. Ona göre “geçiş nesnesi, içsel bir nesne değildir (zihinsel bir 

kavramdır) –bir sahipliktir. Yine de (bebek için) dışsal bir nesne de değildir” (Winnicott, 2003, s. 

212). Ancak içsel nesne, dışsal nesnenin varlığına her zaman bağımlıdır ve geçiş nesnesi ikisi 

arasındaki sağlıklı iletişimi kurgulayandır. (Winnicott, 2003, s. 212-213). Bu çalışmada da bebek için 

içsel nesne; bilinçdışı-ben’deki öteki, dışsal nesne ise dünya-uzam ve dünya ile bağlantılı dış varlıklar 

 



17 

 

doğumla kadraj dışı45’ında ben olarak ifşa olurken; bebek, anne ile olan simbiyotik 

ilişkiyi, birliği-bütünlüğü kadraj dışında da sürdürmek ister. Zira bebeğin yetersizliği 

ile bağımlı olduğu ana rahminden maddi dünyaya geçişi sırasında aldığı ilk nefes, ilk 

koku; onun ilk kimlik becerisi, ilk ereğidir, özne oluş korkusuyla yüzleştiği ilk an’dır. 

“Aracın erekle olan ilişkisi basit bir nedensellik değil, bir yararlılıktır, yararlı olan ise 

elverişliliğiyle, ‘iyi bir şeyi teşvik etmeye’ konumlanmasıyla tanımlanır. Bir neden, 

ancak sonuçla bir araya gelmeye eğilim gösteren bir özne için, bir araçtır” (Deleuze, 

2021b, s. 152). Fetüsün plasenta sıvısı içerisinde ilk kimyasal nesnesi-ilk aracı-ilk 

bellek izi olan koku da, doğumdan sonra bebek için yarar teşkil edecek olan ikinci 

nesnede, meme ile eşleşir (plasenta sıvısının kokusu ile meme ucu kokusu %80 

benzerlik taşır). Bu bir nevi temsil bulma, tam olma istencidir; memede değişken 

temsil bulan koku, anne ile bebek arasındaki geçiş fenomenidir; içsel nesne-ben’deki 

öteki ile dışsal nesne-meme arasındaki iletişimi sağlayarak (Winnicott, 2003), geçmiş 

ile şimdi arasındaki bağlantıyı-mesafeyi yani beyin, beden ve bilincin ilk ortak 

işlevsel deneyimini kurgular. Öyleyse koku, içsel nesne-ben’deki öteki ile dışsal 

nesne-öteki arasındaki bağlantıyı kesmeden, mesafeleri ortadan kaldırarak, tüm 

engellere sınır aşırtan bir erektir, eylemin özne oluş özüdür. Bu açıdan tüm araçlar 

bir neden, tüm erekler birçok sonuca gebe anlatılar oluşturur (Deleuze, 2021b, s. 

152). Böylelikle ereği farklılaşan nesnelerle araçsallaştırılan koku, özne oluşta içsel 

nesne ile dışsal nesne arasında, beyin ile bilinç arasında, bilinç ile bilinçdışı arasında 

veya beden ile bilinç arasındaki otonom gelişim süreçlerini başlatır.  

Kokusal eğretileme modeliyle46 kurulan ilk bağ-yoğunlaşma, zamanla 

maskelenen koku47 nesnesine dönüşür. Maskelenen (maskeleyeni maskeleyen) koku, 

 
olarak kavranacaktır. Ben’deki öteki (fetüs imlerinden gelen biyolojik bellek), kendini açığa 

çıkarabilmek, ben’i inşa edebilmek adına daima bir uzama ve uzamla ilişkili dış nesnelere (özne oluş 

sürecindeki insan, hayatı boyunca anne karnındaki birliği ve bütünlüğü bulma arzusuyla yaşar ve bu 

arzuyu dünyanın dış varlıkları ile gidermeye çalışır) ihtiyaç duyacaktır. Dolayısıyla koku, bilinçdışı ile 

uzam ve uzamla ilişkili varlıklar arasındaki ilk sağlıklı bağlantıyı kurgulayan geçiş nesnesi olarak ele 

alacaktır. 

44 Anne-öteki ile bütün olan fetüsün konumu, anne karnı. Uzay öncesi, zaman öncesi aralık. 

45 Doğumla kadrajın içinden çıkan fetüsün özne oluş evresindeki uzay-zaman aralığı. 

46 Freud, nörolojik izah modellerinden nerofelsefi izah modellerine doğru ilerledikçe, yükselen oranda 

görsel eğretileme düzeneklerine başvurur (Sarup, 2019, s. 70). Ancak insanlığın dünya ile kurduğu ilk 

eğretileme modeli, ilk nefesle kokusaldır –ki ana rahminde de dokunma duyusundan sonra gelişen 

ikinci duyudur.  

47 Beyin, beden ve bilinç geliştikçe, koku; görsel, işitsel, dokunsal uyaranlar tarafından maskelenmeye 

başlar. Maskeleyenler, maskelenenin bilinçli algısını siler ya da sildiğini varsayar. (Roth, 2012, s. 

 



18 

 

tüm duyu fenomenleriyle düzdeğiştirir48 (yerdeğiştirme), değişken temsil 

düşüncelerle imge olarak teşhir edilir ve ikincil düzeltmelerle, aralığın-duygulanımın 

devreye girdiği sersemletici sertlikleri uysallaştırmaya, bilincin bilinçdışı ile olan 

bağlantısını yaratım gücüyle açığa çıkarmaya çalışır49. Tüm bu birbirini izleyen 

eğretilemeler, idelerin kurguladığı doğal akışın bir yansımasıdır. “Anlam etrafta hiç 

durmadan yer ve konum değiştirerek dolaşır; eğretileme tam da anlamın bu 

durmadan değişerek dolaşıyor olması sürecine verilen addır” (Sarup, 2019, s. 78). 

Zihinde çağrışımsal50 geçiş ile örülen bu ağlar, bir kanalizasyon misali; bir ideden 

alınan kokusal davetle, öteki idenin ona eşlik etmesi, bebeğin ben’e ulaşmada 

izlediği yol haritasıdır (Deleuze, 2021b, s. 150). Zira ben’e ulaşmada özne etkin olan 

değil, ben’deki öteki tarafından etkinleştirilendir; ben, kokusal eğretileme 

modelinden veya ilişkisellik ilkelerinden51 etkilendiği için figüratif özne halini alır. 

 
346). Veyahut tam tersi, koku uyaranı da diğer duyuları maskeleyebilir. Örneğin, koku nesnesinin 

kullanıldığı bir sanat yapıtı, hem kokusal hem de görsel uyaranlar barındırmaktadır. Koku uyaranın 

nesnesi olan moleküller, uçuculuğu sebebiyle izleyicide sürekliliğini koruyamaz ve görsel uyaran 

tarafından bastırılır, maskelenir. Kokusal uyaran, talamus eleğinden geçmeden direkt amigdalaya 

gönderdiği sinyaller sayesinde beyne direkt ulaşım sağlar –dolayısıyla kısmi maskeleme veya yer 

değişimi söz konusudur, ancak görsel uyaranın sabitliği, süresi ‘daha uzun’ olduğu için kokusal algıyı 

maskelediği düşünülür. Fakat bu bir illüzyondur, çünkü kokusal uyaran kılık değiştirerek görsel 

uyaranın izleyicide uyandırdığı fikirleri doğrudan etkiler; bilinçsiz algı, bilinçli algıya daima baskı 

kurar. Öyleyse maskelenen koku, aslen maskeleyeni maskeleyen illüzyonist bir tavır sergiler.  

48 Düzdeğiştirmece, sözbilgisel yaklaşımla Freud’un yerdeğiştirme, Nietzsche’nin değişmece (mecaz), 

Roman Jacobson’ın metonimi terimlerine karşılık gelir (Sarup, 2019). 

49 Freud ‘düş çalışması’ yaparken dört teknik kullanır; yoğunlaşma, yerdeğiştirme, temsil edilebilir 

düşünceler, ikinci düzeltme (Sarup, 2019, s. 71). 

50 Deleuze, zihindeki idelerin kurgusuyla, tutku (koku ile bütün olma istenci) ilkeleri arasında bir 

uzlaşmanın-uyumun bulunduğunu ve bu nedenle ‘çağrışımın tutku için olduğunu’ vurgular (Deleuze, 

2021b, s. 161). Soyut ideler, öznenin ihtiyaçlarına göre kurgulanırken, ihtiyaç ile doğan tutkuların 

düşünsel ilişkileri-çağrışımları da ereklerine tabidir ve Deleuze öznenin bu bütün olma birliğindeki 

işlevlerine yönelimsel ereksellik adını verir. Dolayısıyla çağrışımcılığı bir bilgi psikolojisi olarak 

değil, yalnızca eylemden gelen birliğin teorisi yani yönelimsel ereksellik olarak değerlendirir 

(Deleuze, 2021b, s. 162). Özetleyecek olursak; tutku ihtiyaçtan doğar, ihtiyaç idelerle çağrışımı 

tetikler, çağrışım öznenin yönelimsel erekselliğini vurgular. Koku da yönelimsel erekselliğin ereği 

haline gelir. 

51 Peki o halde ilke nedir veya daha doğrusu Deleuzecü yaklaşımla ilke ne iş yapar? İlkeler; varlık 

değil, etkileri tarafından tanımlanan işlevlerdir ve işlevleri doğrultusunda yaratan, inanan bir özne 

tasarlarlar (Deleuze,2021b, s.162). Öyleyse “ilkeler insan doğasının ilkeleridir; inanmak ve 

beklemektir” (Deleuze,2021b, s.162): Bilinç, bellek ve duyuların ötesindedir. Gerek içgüdü gerek 

yaratım (sanatta kullanılan koku) aracılığıyla açığa çıkan bu ilkelerle oluşturulan doğa, tamamıyla 

işlevsel ilkelere bağlıdır. “Bu işlevler de verinin bağlı olduğu bizim bilmediğimiz gizli güçlerle 

bağdaşırlar” (Deleuze,2021b, s.163). Bebeğin çağrışımsal geçiş ağlarıyla kurduğu bu içgüdüsel işlev 

ilkelerinin yönelimsel erekselliği de doğa ile bağdaştığında ereksellik adını alır (Deleuze,2021b, 

s.163). Ben, işlevler aracılığıyla doğa ile olan iletişimini koku vasıtasıyla gerçekleştirir ve koku 

yönelimsel erekselliğin ereği haline gelir.  

 



19 

 

Deleuze’e göre de özne;  

İlkeler tarafından etkinleştirilmiş zihindir: bu etkinleştirme mefhumu 

alternatifin ötesine geçer. İlkeler etkilerini zihnin kuytularına ittikçe bu etkinin 

kendisi olan özne de gittikçe daha etkin ve daha az edilgen hale gelir. Başta 

edilgenken sonda etkindir. Bu, öznelliğin bir süreç olduğu ve bu sürecin çeşitli 

momentlerinin dökümünün yapılması gerektiği fikrimizi de doğrular. 

Bergsoncu bir şekilde konuşursak, öznenin en başta ilkelerin bıraktığı bir 

izlenim, bir iz olduğunu, ama kademe kademe bu izlenimi kullanmaya 

muktedir bir makineye dönüştüğünü söyleyebiliriz (Deleuze, 2021b, s.138). 

İlkelerin bıraktığı bu izlenimi bilinçli olarak kullanan ve makineye evrilen şey 

ben’in ta kendisidir. Ancak Deleuze’ün de belirttiği gibi, şunu karıştırmamak gerekir 

ki; “zihin/bilinç özne (sujet) değildir, tabidir (assujetti). Özne zihinde ilkelerin etkisi 

altında kurulduğu zaman, zihin kendini bir ben olarak kavramaya başlar çünkü 

nitelik kazanmıştır” (Deleuze, 2021b, s.21). Ve şu soruyu sorar: “Nasıl oluyor da 

özne ve zihin son kertede ben’in içinde tek bir şey olabiliyor? Ben aynı anda hem 

ideler topluluğu hem eğilim, hem zihin hem özne olmalıdır. Sentezdir ama 

anlaşılmaz bir sentez ve kökenle nitelenmeyi, kendi kavramlarından uzlaştırmaksızın 

bir araya getirir” (Deleuze, 2021b, s.21-22). Öyleyse ben; bilince (bilinçte her daim 

bilinçdışına tabidir) tabi olan özneyi içinde barındıran, anlamın sınırlarını aşan uzay 

ve zamanı kavrayış biçimimizdir. 

Ben’in ilk özne oluş etkinliği ise; ben’deki ötekinden, fetüs halinden getirdiği 

koku imleridir. “Bu hem duygulanımların psikolojisinin zihnin psikolojisini niteliksiz 

bıraktığı, hem de duygulanımların zihne nitelik kazandırdığı anlamına gelir” 

(Deleuze, 2021b, s. 15).  Bu bağlamda öncelikle kokunun ben’deki bilişsel veya 

algısal etkilerini irdeleyebilmek adına, öznenin beyin ile zihin-bilinç arasındaki 

iletişim faaliyetlerini nörofelsefi yanıtlarla tartışmak gerekir. Özne nesnelerle duyusal 

gözlem aracılığıyla iletişime geçip, duyu dışı epistemolojik bulgu olasılıklarıyla 

onlara informel ideler yükler. Bilinci anlamanın ön koşulu, beynin duyularla olan 

sinirsel bağlantılarını kavramaktan geçer. Bu kavrayış nörofelsefede; felsefe, 

psikoloji, nörobiyoloji, evrimsel biyoloji, antropoloji, dilbilim, sosyoloji, fizik ve 

matematiğin disiplinlerarası katılımıyla açıklanabilir (Roth, 2012, s. 341). Öyleyse 

disiplinlerarası sorgulamada ampirik bulgularla test edilebilen felsefi kavramları, test 

edilemeyenlerden ayırmak şarttır (Roth, 2012, s. 341). Bunun içinde öncelikle 

zihnin-bilincin beyinle-bedenle olan bağlantısına karşın felsefede geliştirilen iki zıt 

pozisyona odaklanmak gerekir; monist ve düalist yaklaşımlar. Patricia Smith 



20 

 

Churchland’ın ilkeli şüpheciler52 olarak öne sürdüğü töz düalizmine göre, “algılar, 

düşünceler, his ve duyumlar gibi zihinsel durumlar beyne dair değil, bambaşka bir 

töze ait durumlardır. Bu töz bedenden tamamen bağımsız olarak karakterize edilir” 

(Churchland, 2020, s. 352). Başka bir değişle, zihin-bilinç ve beyin-beden tözleri 

arasında ontolojik olarak ilişkisel veya nedensel bir etkileşim yoktur, paralel 

düzlemde ilerleyen iki ayrı husus söz konusudur; oysaki bu paralellik hali dahi, ikisi 

arasında bariz bir etkileşimin olduğunu kanıtlar niteliktedir (Roth, 2012, s. 342). 

Psikofiziksel paralelizm ve vesilecilik (occasionalism) formundaki düalizm bu 

paralelliğin sebebini, aralarındaki nedensel etkileşimden (bedensel bir durum zihinsel 

bir durum nedeniyle gerçekleşemez) ötürü değil, iki ayrı olay bağı oluşturmalarından 

mütevellit kabul eder (sadece Tanrı ikisi arasındaki bağı kurgular) ve ampirik 

bulgularla kanıtlanamaz veya çürütülemez olduklarından değerlendirme dışı 

bırakılırlar (Roth, 2012, 342 / s. 344). Buna karşın, Descartes’ın önerdiği ve John C. 

Eccles tarafından geliştirilen etkileşimci düalizm (interactionist dualism), beyin-

beden ve zihin arasında nedensel bir etkileşimin bulunduğunu kabul eder – “her ne 

kadar bu nedensel etkileşimin fizik yasalarının temelinde olmadığına inanılsa da” 

(Roth, 2012, s. 342).  Lakin bu nedensel bağlantı zincirini duyusal algının merkezi 

olan beyin seviyesiyle değil, zihne atfetmiş oldukları ruhani-metaforik bir sebeple, 

zihnin beyni harekete geçirdiğini savunurlar (Churchland, 2020, s. 354; Roth, 2012, 

s. 353). Fiziksel olmayan bir şeyin, fiziksel yasaları ihlal etmeden, fiziksel bir şeyle 

etkileşime girebileceği ve zihinsel durumların, fiziksel durumlardan önce geldiği 

(Roth, 2012, s. 342 / s. 353) düşüncesi maalesef nörofizyolojik kanıtlar (Libet, 

Gleason, Wright ve Pearl, 1983) eşliğinde olası görünmemektedir.   

Klasik resimde temel olarak iki tip nesne, zihin ve beynin etkileşime girdiği 

noktada değiş tokuş halindedir; bunlar duyumlar ve istençlerdir. Beyin zihne 

duyumlar gönderir o da bu duyumları algı için kullanır. Diğer taraftan zihin 

beyne istenç gönderir ve bunlar da motor etkilere dönüştürülebilir. Zihnin akıl 

yürütme, bilinç, ahlak ve duygular gibi daha yüksek fonksiyonlarının ise 

beyinden bağımsız olarak işlev gösterdiği varsayılır ancak algılar yine bu 

işlevlerde de bir ölçüde rol oynar. Algılara istisnai bir rol biçilmiştir çünkü 

bunlar tamamıyla duyumlara bağlıdır (Churchland, 2020, s. 353). 

 

 

 
52 Şüphelerine ilkeli sebepler seçerek, öznel tecrübelerin doğasını veya bazı zihinsel olayların anlam 

ve önemini örneklerle destekleyebilenlerdir (Churchland, 2020, s. 350). 



21 

 

Eğer tüm zihinsel aktivitelerden önce beyin aktivitesi geliyorsa, beyin 

aktivitesini etkileyen özerk bir zihinden bahsetmemiz mümkün değildir (Roth, 2012, 

s.353); beyindir, duyular yardımıyla zihin aktivitesini etkileyen. Örneğin bebek, 

kendisine fayda sağlayacağını bildiği (anne karnında öğrendiği yetilerle) memeye 

yönelmeden hemen önce; memeden salınan koku molekülleri limbik sistemin bir 

uzantısı olan, beyinde koku girdilerinin işlendiği koku korteksini duyusal 

bağlantılarla uyararak bedeni harekete geçirip, bilinçli veya bilinçsiz zihinsel bir 

olaya neden olacaktır. Ya da beynin herhangi bir yerinde doku bozukluğu 

görüldüğünde; bilinç, akıl yürütme, ahlaki, dinsel ve siyasi inançlar, estetik yargılar, 

duygu durumları ve hatta kişinin en belirgin kişilik özellikleri dahil bu lezyondan 

etkilenebilmektedir (Churchland, 2020, s. 354) ya da psikoaktif ilaçlarla, beyindeki 

nöronal ağların aktivitesine ilişkin yapılan birçok müdahale; nöronların elektriksel 

aktivasyonunu etkileyerek bilinçli algının değişimine sebebiyet verebilmektedir 

(Keller, 2016, s. 149). Dolayısıyla zihnin beyin etkinliğinin bir özelliği olduğu 

aşikardır – “lakin, tüm beyin aktivitesi bilinçli değildir” (Keller, 2016, s.149).  

Düalizmin tam tersini savunan monizme göre ise, zihinsel ve beyinsel süreçler 

ontolojik olarak temelde birbirinden farklı değildirler; zihinsel süreçler nöronal 

süreçlerle özdeştirler (Roth, 2012, s. 343). Bu iki farklı fenomenal alan, özdeşlik 

tanımı gereği özdeş olmasa da bir olay akışının iki farklı yönünü oluşturuyor gibidir 

(Roth, 2012, s. 343). Bir bakıma zihin ve beyin arasındaki iki karşıt temsilde 

duygulanımın dahil olduğu tekrarla açığa çıkan farklar, bir olay örüntüsünün akışını 

nitelemektedir.   

Günümüz nörobilim bilgisi, zihinsel fenomenal durumların görünüşte fiziksel-

kimyasal-fizyolojik yasalara uyumlu olduğunu ve bilinen fiziksel durumlar ve 

süreçlerle etkileşime girdiği anlamında, monist bir konum lehine güçlü 

konuşur. Zihinsel aktivite gücünün (örneğin dikkat bağlamında), nörofizyolojik 

süreçlerin gücüyle (örneğin, sinaptik iletim, eş zamanlı salınım) aşağı yukarı 

doğrusal olarak ilişkili olduğuna dair önemli kanıtlar vardır. (…) Başka bir 

değişle: Artan zihinsel aktivite, artan metabolizma ve kan akışı gerektirir ve 

sonraki süreçlerin bloke edilmesi (örneğin yetersiz oksijen) zihinsel aktivitenin 

engellenmesine yol açar (Roth, 2012, s. 353-354). 

Fizikçi Henry P. Stapp’ta, ampirik ölçümlerde doğanın rastgele seçimlerinin 

sonucu meydana gelen olasılıksal yanıt varsayımını dikkate alarak, devrim 

niteliğindeki kuantum teorisine, yapısökümcü bakış açısıyla metafiziği eklemler; 

beyin ve zihin ilişkisinin köklerini Spinoza’nın çifte görünüş teorisine (double aspect 

theory) dayandırdığı tarafsız bir monizm ile benimser, bu çifte karşıt veçheler 



22 

 

arasındaki iletişimi ise nöronal aktivite kalıpları ile ilişkilendirirken, üçüncü şahıs 

tarafından tanımlanamayan üst düzey subjektif-benzersiz deneyimleri duygu ile 

bağdaştırır (Globus, 2009, s.88-89). Duyum ve duyguların niteliksel karakterine ise 

sadece içebakışla erişilebilir (Churchland, 2020, s. 363). Bu noktada ampirik 

bulgularla kanıtlanamayan, metafiziğin alanına giren ve üçüncü şahıs tarafından 

gözlemlenemeyen beyin ile zihin-bilinç arasındaki öznel deneyim alanına qualia 

terimini yerleştirirler. Qualia teorisi; beyinde meydana gelen üst düzey bir olayın, saf 

bilinçli veya fenomenal bilinçli insan deneyimindeki öznel ham duyguyu, saf 

metafizik alanındaki benzersiz deneyimlerin niteliksel karakteri olarak ele alır 

(Stapp, 2004, s. 157 / Globus, 2009, s. 89). Bu deneyim, bölündüğü çeşitli zamansal 

dilimlerde, sembollerden53 oluşan bir arka plan içerir; örneğin bir insanın doğada 

istemsiz duyumsadığı kokular geçici duygularla tezatlık yaratırken, istemli işlenen 

kokular bilinçli niyet ve duyguların kalıcı bir arka planı olarak duyumsanır. Kalıcı 

olan ve tezatlık yaratan duyguların bütündeki arka planı ise, “her normal insan 

deneyimine hakim olan ‘benlik’ hissini oluşturur” (Stapp, 2004, s. 162).  

Bu hissedilen ‘benlik’ sadece deneyimin bir parçasıdır. Bu deneyimleri 

birbirine bağlayan tek taşıyıcı beyindir: beyin, deneyimlerin tek alıcısıdır. Her 

deneyim somutlaştırdığı olayın beyinde gerçekleştirdiği yapıyı yansıtan bir 

strüktüre sahiptir (Stapp, 2004, s. 162). 

Öyleyse nöral uyarımlar sayesinde oluşan duyguların-sembollerin qualia’sının 

beyin tarafından zihne aktarıldığı yani fiziksel durumlar olduğu kabul edilse de, 

benzersiz deneyimlerle tanımlanamayan ve üçüncü şahsın erişimine kapalı olan 

duygulanımları, dışarıdan deneysel bir ölçüm ile kanıtlamak maalesef mümkün 

değildir. Ancak zihnin-bilincin bu özel erişilebilirliğinin varlığını, tatmin edici 

nörobiyolojik bir açıklamayla anlaşılır hale getirebiliriz (Roth, 2012, s. 355). Yapılan 

araştırmalarda “intrakortikal bağlantıların toplam sayısının kortekse giden toplam 

duyusal girdi ve motor çıktı sayısını kabaca 100.000:1 oranında aştığı” (Roth, 2012, 

s. 355) ortaya konulmuştur. Yani beyne girilen girdiler çok fazlayken, bu girdilerden 

elde edilen çıktılar oldukça azdır. “Bu, korteksin-beynin ‘çoğunlukla kendi kendine 

konuştuğu’ veya ‘kendi kendini tanımladığı’ anlamına gelir” (Roth, 2012, s. 355). O 

halde beyin, bilinçli beyin aktivitesinden daha fazla bilinçsiz beyin aktivitesi 

 
53 Stapp, nöral uyarımlarla gerçekleştirilen üst düzey olaylara sembol adını verir. Sembol; duygu, his, 

düşünce, deneyim, duyum gibi kavramların qualia’sına verdiği genel bir addır. Üst üste bindirilmiş 

nöral aktivite ile birbirine bağlanan bu bir dizi başka semboller de bileşenleri oluşturur (Stapp, 2004, 

s. 157). Bu bileşenlerde değişken, sabit kalmayan duygu durumlarına sebebiyet verir. 



23 

 

gerçekleştirirken, bilinçli gerçekleştirdiğini zannettiği tüm süreçlerde bilinçsiz 

aktivitelerin ve duygulanımların etkisi altında kendisini ben ile gün yüzüne 

çıkarmaktadır. “Bu nedenle, herhangi bir hiper karmaşık dinamik sistemin, üçüncü 

şahıs gözleminden erişilemez görünen bu tür kendi kendini tanımlayan durumlar 

geliştirmesi mümkün görünmektedir” (Roth, 2012, s. 355). 

Öznel deneyime tabi öngörülemez bilinç-ben, beynin bir etkinliği ise, tartışılan 

bilinç kavramı hangi dinamiklere tekabül eder? Belirtilen net bir tanım olmasa da 

Carl Gustav Jung bilinç kavramını bilinçdışından yola çıkarak, ben ve kendiliği şu 

şekilde açımlar; 

Bilinç, psişik içeriklerin benle ilişkisini sürdüren işlev veya faaliyettir. (…) 

Ben kompleksi bir bilinç durumu olduğu kadar bilincin içeriğidir de, zira bir 

psişik öğe ben-kompleksimle ilişkili olduğu ölçüde benim için bilinçlidir. Fakat 

ben, bilinç alanımın merkezinde bulunduğu ölçüde bütün psişemle özdeş 

değildir, yalnızca başka komplekslerden biridir. Bu nedenle ben ve kendiliği 

ayırt ediyorum, çünkü ben yalnızca bilincimin öznesi, kendilikse bilinçdışını da 

içeren bütün psişemin öznesidir. Bu anlamda kendilik beni kapsayan ideal bir 

varlıktır (Jung, 2016, s. 13-14).  

Jung, ben ve kendilik ayrımlarıyla bir bakıma bilinci alt bölümlere ayırarak, 

bilince tabi olan özneyi ben ve dolayısıyla bilinçdışına bağlı olan bilincin öznesini 

kendilik ile tanımlamaya çalışır. Gelinen noktada buna benzer birçok kuramcı 

tarafından alt bölümlere ayrılmış önermeler mevcuttur. Örneğin; Ned Block bilinç 

kavramını, fenomenal (phenomenal) ve erişim (access) bilinç; Gerald Edelman, 

birincil (primary) ve üst düzey (higher-order) bilinç; Thomas Metzinger, minimal, 

farklılaştırılmış (differentiated), öznel (subjective), bilişsel ve öznel (cognitive and 

subjective) bilinç; Antonio Damasio, çekirdek (core) ve genişletilmiş/yayılmış 

(extended) bilinç olarak sınıflandırmaktadır (Keller, 2016, s. 149-150).   

 

 

 



24 

 

 

Şekil 2.1 Peter de Cupere, Revival54, Musée International de la Perfumerie, Grasse, 

2022. Kaynak: 08.05.2023 tarihinde https://www.instagram.com/olfactoryart/?hl=tr 

adresinden alındı. 

Çalışmada ise bilinç, genel olarak üçe ayrılmıştır; fenomenal bilinç, erişim 

bilinci ve meta-biliş bilinç. Bir deneyimin öznel doğasını oluşturan, ham duygular 

veya qualia olarak ele alınan fenomenal bilinci (1) anlamlandırmak için örneklemek 

gerekirse; ‘lavanta veya helichrysum çiçeklerinin kokusunu duyumsamak nasıl bir 

şeydir?’ sorusunu sorabiliriz. Bu noktada kokunun bilgisi-varlığı bilinçli olarak 

işlenmek zorunda değildir, farkında olmadığımız bir anda havada uçuşan lavanta 

koku moleküllerinin alınan nefesle burun boşluğundan beyne iletilmesi sinapslarde 

kalıcı fiziksel durumlara sebebiyet verirken, organik bedende mevcut olan kokularla 

bilinçsiz işlenmesi de, bilinçli davranışlarda kendisini bilinmeyen bir duygu olarak 

duygulamla (affect) açığa çıkarabilir. O halde duygulanımla (affection) kuşatılan 

duygulam da fenomenal bilincin yansıması olarak tanımlanabilir. Öyle ki alınan her 

solukla körleşen bir burnun rol aldığı senaryoda yazar olduğumuzu unutmamak 

gerekir.  Cupere’nin Revival’ında (Şekil 2.1) halı olarak kullanılan lavantayı veya 

XIV. Louis sandalyesindeki ölümsüz helichrysum çiçeklerini koklamak için 

yönelmem (koku nesnesine ait göstergelerin varlığından haberdar olarak yöneldiğim 

koklama eylemi), bu eylemi planlayarak fenomenal bilincin de yardımıyla raporlayıp 

-bedensel veya dilsel- değişken temsillerle aksiyon almaya niyet etmem ise erişim 

 
54 Revival, Yves Klein’in mavisine referansla lavantalarla döşenmiş bir halıdan ve binlerce ölümsüz 

helichrysum çiçekleriyle kaplı XIV. Louis sandalyesinden oluşturulan bir enstalasyondur. Lavantanın 

gökyüzüne ithafen rahatlatıcı kokusuyla, halı olarak nesneleştirilmesi; kültürel kodlamada konfor, 

zenginlik ve sıcaklık hissini değişken temsilde ifade ederken; sandalyenin güneş kralı misali halının 

merkezine yerleştirilmesi, varoluşun nihai güzelliğinin sarı çiçeklerde şifrelenmesini betimler. Cupere 

aynı zamanda mavi ve sarı renklerle Ukrayna bayrağına gönderme yaparak, savaşta hayatını kaybeden 

insanların ölümsüzlüğünü de vurgular. Cupere’ye göre Revival, “taze bir nefes; saf, dürüst ve her 

şeyden önce hoş kokulu daha iyi bir dünya hayal etmeye cesaret etmenin bir hatırlatıcısıdır” 

(https://www.instagram.com/olfactoryart/?hl=tr). 



25 

 

bilincine (2) atıfta bulunur.  Eğer Revival’ı koklama eyleminin bilincinde olduğumu 

biliyorsam -ki bilinçsiz işlenen algılarda dahil olmak üzere-, bunu erişim bilincimle 

planlı olarak yaptığımın farkındaysam ve bu ayrımları şu anki gibi örneklem 

üzerinden kıyaslayabiliyorsam, bu da üst düzey veya meta-biliş (meta-cognition) 

seviyesindeki bilince (3) ulaşım sağlayabiliyorum demektir. Ben’in-bilincin bütün 

olma arayışındaki tüm bu aşamalar, duyulardan beyne iletilen sinyallerle oluşan 

tekrar ve farklar, aralıktaki öznenin kendiliğini abground’a içgüdüsel yerleştirme 

istencidir. Hiçlikteki bütünlüğe -ana rahmine- geri dönme arzusuyla sergilenen 

illüzyonist nesnelerin yeğinlikleridir. Proust’un da belirttiği gibi geçmiş; bilinçten 

bağımsız, koku ile beynimizi harekete geçirecek olan bir nesnenin-ötekinin yani 

kokunun bize yaşatacağı duygunun içinde gizlidir (Proust, 2021, s. 48). Geçmiş ve 

gelecek şimdide, öteki ve ben’deki ötekinin yarattığı yaratımda saklıdır. Bu yaratımla 

izleyici; “daima yer ve kılık değiştiren nesneyi karakterize eden ‘hiç 

görülmemişlik’ten (jamais-uv), bu nesnenin çekip çıkarıldığı genel saf geçmişin 

karakteri olarak ‘önceden görülmüşlük’e (dejà -vu) dalar” (Deleuze, 2021a, s. 153). 

Problematiğin nesnel doğası gereğince onu ne zaman ve nerede gördüğümüzü 

bilemeyiz -çünkü o duygulanım (affection) ve fenomenal bilinçte daima saklıdır- ve 

bunun sonucunda da tanıdık olan tek şeyin tuhaflık ve tekrar edilen tek şeyin de fark 

olduğunu duygulamlarız (affect) (Deleuze, 2021a, s. 153).  

 

Şekil 2.2 Ernesto Neto, Mother Body Emotional Densities, for Alive Temple Time 

Baby Son, Museum of Contemporary Art, 2015. Kaynak: 05.01.2022 tarihinde 

https://www.tanyabonakdargallery.com/exhibitions/229-ernesto-neto-mother-body-

emotional-densities-for-alive-mca-san-diego/ adresinden alındı. 



26 

 

Örneğin Latin Amerikalı çağdaş sanatçı Ernesto Neto, 2015 yılında, Mother 

Body Emotional Densities, for Alive Temple Time Baby Son (Şekil 2.2) ismindeki 

aromatik baharatlarla dolu büyük likralı çuvalların galeri tavanına asıldığı anıtsal 

koku heykelleriyle (Shiner, 2020, s. 184), bebeğin kutsandığı yer olan anne bedenini 

mabet olarak kurgular. Ana rahminde-kadraj içinde yeşeren, hiç görülmediğini 

(jamais-uv) zannettiği duygulanımın, koku duyusu vasıtasıyla önceden 

görülmüşlüğünü (dejà -vu) deneyimletir. İzleyici bu enstalasyonla bilinçdışında-

duygulanımda ve fenomenal bilinçte beyne-bedene sıkışan duygulam farklarını koku 

nesnesiyle duygu olarak erişim bilinci yetisi sayesinde açığa çıkarır. 

Bu konfigürasyonlar göz önüne alındığında, bilinci dikkat ile yönetilebilir bir 

nitelikle tamamlamak gerekir. Dikkatin odak dışı olduğu anlarda algılanan kokular, 

örneğin organik bedenimin bilinçsizce aldığı nefes ile beyne işlenen gül kokusu; 

fenomenal bilinçte rapor edilemeden sadece duygulanımlanabilir. Ancak dikkatin 

devreye girdiği algıyla bir beklenti sonucu dışarıdan gülü koklamaya yöneltilmemiz, 

erişim bilinciyle meta-biliş seviyesindeki bilince işlenir. Bu yönelme arka plandaki 

seslerin bilinç olmadan yani fenomenal bilinçteki dürtülerle ve duygulanımla, erişim 

bilincinde bilinçli işlenmesi sonucu bir duygu olarak rapor edilebilir. Burada duyu 

fenomenlerinin düzdeğiştirmesi (yerdeğiştirme), bir başka değişle “modaliteler arası 

dikkat kayması” (Keller, 2016, s. 157) neticesinde dikkatin şekillenebildiği söylemini 

gündeme getirebiliriz. Gülü görme veya dokunma eylemi sonrası koklamaya 

yönelmemiz, dikkatin görmeden veya dokunmadan koklamaya kaydığı durumu 

temsil ederken, koku moleküllerinin yoğunluğu sonucu koku alma duyusuyla gülü 

kavramamız ve bakışımızı o yöne odaklamamız, kokudan görme veya dokunma 

eylemine dikkatimizi kaydırdığımız durumu niteler. Görme veya dokunma 

eyleminden koklamaya yani dışarıdan içeriye kayan dikkat, kokunun pasif-edilgen 

olduğu dikkatte konumlanırken, kokudan görme veya dokunma eylemine geçiş yani 

içeriden dışarıya duygulanımla koku duyusunun yönlendirdiği dikkat kayması ise 

kokunun aktif-etkin olduğu dikkatte tanımlanır. O halde koku ile içeriden dışarıya 

etkinleştirilen dikkat, erişim bilincinin raporladığı meta-biliş bilinç ile kokusal 

sanatta - olfactory art’ta sınırları muğlak hale getirir. Anlatılar kadrajın içindeki 

fenomenal bilincin, duygulanımların, ben’deki ötekilerin ve ötekilerin müdahale 

ettiği kadrajın dışında bedenle ben’leşir.  

 

 



27 

 

Bu açıdan koku nesnesinin duyum izlenimleri, bilincin-zihnin kökenidir ve 

erişim bilincine bağlı meta-biliş bilinç; fenomenal bilinç ve bilinçdışı katılımıyla 

içeriden dışarıya dikkat kayması sonucu işlevselleşir. Buna bağlı olarak da koku 

maddesinin bedensel-beyinsel izlenimi, düşünüm izlenimi (bilinç) ile nitelenense, 

düşünüm izlenimleri de kökü duygulanım olan duyum izlenimleriyle kavranabilir. 

2.2 Olfactory Art ve Po’scent Art 

Sanatta koku olgusuna ilişkin kullanılan; Art Scent veya Scent Art, Olfactory 

Art, Scent-ific Art ve Po’scent Art terimlerinin anlaşılabilmesi için, öncelikle sanatçı 

tarafından çalışmaya eklemlenen koku maddesi (odorants) ve izleyici tarafından 

koku duyusu ile algılanan kokular (odors ya da smell veya scents)55 arasındaki 

kavramsal ayrımı açımlamak gerekir. Kimyasal duyuları aktive eden koku maddeleri 

(odorants) “fizikokimyasal özellikler açısından nesnel olarak tanımlanabilen ve koku 

dediğimiz algıları elde etmek için belirli sinir sistemleri tarafından yorumlanabilen 

dış dünyanın varlıkları olan moleküllerdir” (Hudson ve Distel, 2002, s. 408). Kokular 

(odors ya da scent) ise, “bireysel sinir sistemlerinin sübjektif ürünleridir -veya 

yapılarıdır- ve bu nedenle potansiyel olarak zihinde düşünülebilecek birçok şeyin 

modüle edici etkisine açıktır. Davranışsal, fizyolojik ve psikolojik işleyişi 

yönlendiren fenomenler arasındadırlar” (Hudson ve Distel, 2002, s. 408). O halde 

koku maddesinin varlığı objektifken, kokuların koku duyusu vasıtasıyla algısı 

subjektiftir. Bu sebeple sanatta hüküm süren kokular (odors veya scents), öznenin 

rastlantısal bir an’daki seçimsizliği sırasında ben tarafından sorulmamış sorulara, 

olasılıksal bir yanıtın cevabını içerir. Bu seçimsizlikle karşılanan kokuların 

olasılıksal yanıt qualia’sı, fizik ve metafizik aralığındaki farkı açığa çıkaran 

kavramsal bir süreçtir. Belirli-belirsiz kokular hakkındaki bilgimiz, iç içe karışmış 

olan olasılıklardan duygu düzeyine yayılırken, bilinçli (meta-biliş bilinç) yanıt 

sırasında fenomenal bilinç ve duygulanımdaki değişkenlere tabi kalır. Öyleyse 

istemsiz koklanan bir koku hakkındaki bilgimiz, erişim bilinciyle algılanan kokudan 

hemen önce duygulanımla fenomenal bilinçte olasılıksalken, özgürce seçilerek erişim 

bilinciyle gerçekleştirilen koku alma eylemi meta-biliş bilinçle olasılıksal türevinin 

 
55 “Odor (koku) ya da smell genellikle istenmeyen olumsuz imalar taşırken (örneğin, ‘Bu koku da 

ne?’), (…) scent (koku) hafif ve hoş kokular önerme eğilimindedir” (Shiner, 2020, s. 149). 



28 

 

alınması sonucu eserleri gözlemlemeye, yorumlamaya açık hale gelir. Bilinçte tekrar 

eden toplam değişimin, farkla açığa çıkan değişime oranıdır olasılıksal türev. 

Birbirini tekrar eden bu duyusal, beyinsel ve zihinsel koku diziliminin farkı, 

duygulanımın-aralığın-belirsizliğin-öznelliğin-qualia’nın devreye girmesiyle 

postmodern sanatta tefekkür eden heterarşik dizilimi aktif kılarak, öznel koku 

algısının güzel sanatlardaki geleneksel estetik anlayışına karşıt olmaktan çok, 

postyapısalcı estetik tutumuyla dikkatleri üzerine çevirir.  

Tarihte kokunun sanattaki anlatısına ilk kez atıfta bulunan İtalyan ressam Carlo 

Carrà, 11 Ağustos 1913 yılında La Pittura dei Suoni, Rumori, Odori: Manifesto 

Futurista (Seslerin, Gürültülerin, Kokuların Resmi: Fütürist Manifesto) isimli bir 

manifesto yayınlar. Carrà’ya göre Fütürist resimler tüm statik şekillerin reddedildiği, 

amorf formların hükmettiği fantastik karnavalda, renklerin çığlık atarak yankılandığı 

polifonik toplulukların resimdeki içsel uyumsuzluklara olan ihtiyacına yanıt 

verebilmelidir (Carrà, 2009, s. 155-159). Tuvalde ses, gürültü ve kokulara atanan 

renkler, plastik eşdeğerliklerini ifşa ederek, kablosuz hayal gücünün kavramsal 

sistematiğini olumlar. Kokuların formlarda, renklerde değişken temsil bulduğu, koku 

maddesi içermeyen çalışmaların varlığını soyutlayarak, ressamın kokularda ve 

seslerde bir itici güç bulması gerektiğini öne sürer (Shiner, 2020, s. 154). Öyle ki 

henüz koku nesnesinin sanatta direkt maddesel kullanımını içeren bir söylem olmasa 

da, koku duyusunun vurgulanışıyla alışılmışın dışındalığına odaklanan erken tarihin 

en önemli kokusal hareketi olduğu söylenebilir.  

Sanatta kullanılan koku maddelerinin rastgelelikten uzak, izleyiciyi koklamaya 

dahil eden yönelimsel erekliliği ise, dünyada genel olarak ancak 20. yüzyılın 

sonlarına doğru sanatçıların yoğun çalışmalarıyla birlikte ‘olfactory art’ kavramı 

altında karşılanmaya başlanmıştır. Bu konuda geniş çaplı araştırmalar yapan Larry 

Shiner’da çağdaş sanatta kullanılan kokunun olfactory art içerisinde yer alabilmesi 

için şu gereklilikleri ön koşul sayar; 

Bir sanat yapıtı üretmek için kullanılan hemen hemen her malzeme veya 

faaliyetin bir miktar koku yayması muhtemel olduğundan, kokuların varlığı 

tesadüfi değil kasıtlı olmalıdır, ancak bir yapıt ‘olfactory art’ tartışmasına dahil 

edilecekse yaratıcısı, diğer duyulara hitap eden ne olursa olsun, izleyicinin 

kokuyu fark etmesini amaçlamış olmalıdır. Bu, ikinci bir gereksinime yol açar: 

Kokuların gerçek olması. Bu özellik, yalnızca kokulara atıfta bulunan veya 

bunları temsil eden şiirler, romanlar veya resimler gibi sanat eserlerini 

kapsamaz (Shiner, 2020, s. 149). 

 



29 

 

Ayrıca Shiner, koku maddesinin dahil olduğu bu sanatsal çatının estetik 

uzamda tartışmasını scent art veya art scents terimleri ile irdelemekte sakınca 

görmez. Ona göre, sanatta kullanılan ses olgusuna (sound art), duysal-işitsel sanat 

(aural art) olarak atıfta bulunmasak da, nasıl ki müzik ve ses sanatlarının (sound art) 

dahil olduğu kategoriyi genel olarak duysal-işitsel sanat (aural art) terimi altında ele 

alabiliyorsak; galeri ve müze dünyası bağlamında profesyonel sanatçılar tarafından 

üretilen yapıtları da ‘art scents’ bünyesinde incelemek ve parfümün yanı sıra 

kokuların tiyatro, müzik veya filmle melezleştirilmesini de ‘olfactory art’ 

kapsamında değerlendirmek hatalı olmayacaktır (Shiner, 2020, s. 150). Terminolojik 

öneri kapsamında öne sürdüğü art scents, smell ve odor kelimelerini de içerdiği için, 

tüm metinlerinde art scents’i olfactory art terimi ile dönüşümlü olarak kullanır. 

 

Şekil 2.3 Peter de Cupere, Olfactory Sculpture: Madame Poivre Rose56, Leienpaleis, 

Antwerp, Belçika, 01.12.2022–15.04.2023. Kaynak: 25.05.2023 tarihinde 

https://www.instagram.com/olfactoryart/?hl=tr adresinden alındı. 

Örneğin küratörlüğünü Koen van den Broek’unun üstlendiği “Het Potret” 

(Portre) başlıklı sergide Peter de Cupere’nin olfaktör portresi Madame Poivre Rose 

 
56 Madame Poivre Rose, ilk kez 2016 yılında küratörlüğünü Annelies Nagels ve Tom Viaene’nin 

üstlendiği, Cupere’nin Is this Mankind? (Bu İnsanlık mı?) isimli kişisel sergisi için yapılan altı 

heykelden biridir. Belçika’nın Turnhout bölgesindeki De Warande’de gerçekleşen sergi, üç farklı 

olfaktör alanı olarak kurgulanır. Birinci olfaktör alanında, hem kemoterapi gören kanser hastalarının 

dökülen saçları, hem de Auschwitz’de toplama kamplarındaki insanların hijyen bahanesiyle kazıtılan 

saçları konu alınır. Cupere, kimlik kaybına sebebiyet veren bu travmatik olaylar ile ilgili kişilerin 

koku anılarına odaklandığı röportajlar gerçekleştirir ve buna bağlı olarak kurguladığı çalışmalarını 

sergiler. İkinci olfaktör alanında ise ziyaretçi, belirli beslenme alışkanlıklarına veya yaşam tarzlarına 

atıfta bulunan kokularla bezenmiş 21.000 insan saçının yerleştirildiği ‘saç ormanı’ ismindeki 

enstalasyon ile karşılanır. Ayrıca kıllarla donatılmış olan bir tekne heykeliyle de karaya ulaşmak için 

bin bir zorluk yaşayan mültecilere göndermede bulunur. Son olarak üçüncü olfaktör alanında ise, 

Mösyö ve Madam olarak adlandırılan portre figürlerinin bulunduğu, bir tür katarsis olarak 

okunabilecek farklı koku notalarını barındıran altı heykel yerleştirmesi sunulur 

(http://www.artandolfactionawards.org/is-this-mankind-sadakichi-2017/). 

https://www.instagram.com/olfactoryart/?hl=tr


30 

 

(Şekil 2.3), koku maddesi olarak kullanılan bitkilerin (poivre biberi / isot, pembe 

biber, karabiber) yanı sıra çilek kokusu, gül kokusu, YSL’den Opium ve Cupere’nin 

tasarlamış olduğu M Bovary isimli kokuyu da içeren insan saçlarının dahil edildiği 

bir heykeldir. “Koku alma sistemleri dışında hiçbir duyuları yoktur. Burunları sanki 

çevreyi keşfediyormuş gibi havadadır” (http://www.artandolfactionawards.org/is-

this-mankind-sadakichi-2017/). Cupere, çilek kokusuyla bir çocuğun kırmızı figür ile 

eşleşen oyuncak bebeğini, gül kokusuyla genç bir kadını ve Opium veya M Bovary 

ile de şık bir kadını anımsatmak istediğinin altını çizerek, koku sayesinde karakter, 

yaş ve yaşam tarzını belirleyebildiği kimliklerle hayali portreler-ben’ler 

oluşturduğunu belirtir (https://www.instagram.com/olfactoryart/?hl=tr). Koku 

moleküllerinin sıkıştırıldığı pleksiglas bir fanusun önüne yerleştirilen koklama 

aparatı ile de kokunun kasıtlı kullanımını irdeleyen sanatçı, katılımcının ancak erişim 

bilinciyle aparatı görüp yönelmesinden sonra koku duyusu vasıtasıyla eserde bir 

koklama eylemi (görme ile dışarıdan içeriye yani kokuya kayan pasif-edilgen dikkat) 

gerçekleştirebileceğini vurgular. Böylelikle Shiner’ın ön koşul olarak kasıtlı koku 

içeriklerinin entegre edilmesi yani koşullandırıcı kokuyu barındırması ve müzede 

sergilenmesi zaruretini karşılayan Madame Poivre Rose, art scents veya olfactory art 

kategorisinde yer alan çalışmalar arasında incelenebilir.  

Olfactory art’ı koku duyusuna hitaben kokusal sanat olarak ele alacağımız giriş 

bölümünde ifade edilmiştir.  Lakin bu noktada şunu belirtmek gerekir ki kokusal 

sanat, hem koku duyusuyla duygulanımlanan subjektif kokulara hem de objektif olan 

koku maddesine gönderme yaparken; enstalasyon, heykel, resim, video ve 

performans gibi sanatsal çalışmalarla birlikte kullanılarak görme, duyma, dokunma, 

işitme duyularıyla da hibrit bir ilişki içerisinde çoklu duyusal algıyı harekete geçirir 

(Shiner, 2020, s. 146-147 / Drobnick, 2015 s. 175). Kokusal sanat, kokunun pasif-

edilgen yani dışarıdan içeriye görsel, dokunsal veya işitsel algılar yardımıyla 

izleyiciyi bir aparat veya işaret vasıtası ile kokuya yönlendiren veya tam tersi 

kokunun aktif-etken içeriden dışarıya duygulanımı devreye alarak fenomenal bilinçle 

koku duyusundan görme-işitme-dokunma duyusuna algının kaydırıldığı ve böylelikle 

meta-biliş bilinçle gözlemlemeye açık hale geldiği değişken duyularla ortaklaşa 

hareket eden anlatıları içerir. Jim Drobnick de olfactory art’ın duyusal ve sanatsal 

melezliği ile ilgili şunları belirtir; 

O halde olfactory art’ın tanımı, diğer duyuların ortadan kaldırılmasını 

gerektirmez. Hepsi olmasa da çoğu sanatçı, kokuyu bünyesine katarak 



31 

 

vurgulamak istedikleri olfaktör (koku alma) boyutunu desteklemek, 

tamamlamak, yan yana getirmek ve kolaylaştırmak için diğer sanat 

biçimlerinden yararlanır. Diğer araçlarla bir araya gelmesine rağmen koku, 

genellikle işin deneyimi, anlamı ve önemi üzerine en zorlayıcı rolü oynar. 

Öyleyse olfactory art, tek duyu fenomeni olarak tanımlanan bir sanat değildir, 

sadece tartışılan sanat eserlerinin belirgin bir koku boyutuna sahip olduğu 

anlamına gelir. Olfactory art bu nedenle sabit bir kategoriden çok geçirgen 

sınırlar ve değişken kapsayıcılık dereceleri taşıyan, geçici bir terim olacaktır. O 

halde soru, hangi yapıtların olfactory art olarak nitelendirildiği değil, sanat 

yapıtlarının dikkate değer bir koku varlığına sahip olmasının ve ön plana 

çıkmasının ne anlama geldiği halini alır (Drobnick, 2015, s. 175-176). 

Dünyadaki duyusal melezliğin bu performatif yankısı, yani tüm duyuların 

harmanlanmasıyla sergilenen eylemlerin kümülatif etkisi, yükselişe geçen koku 

duyusunu diğer duyular yardımıyla anonim olmaktan çıkarır ve sanat ile olan 

deneyimsel ilişkisini alenileştirir. Estetik algının bir başka alternatifi olarak ön plana 

atıldığı taktirde de, kokusal sanat bünyesinde değerlendirilmeye açık hale gelir. 

Lakin Drobnick’in de belirttiği üzre, olfactory art’ın çoklu duyusal algıya dayalı 

hibrit yapısı, onu tek bir duyuya bağlı olmaktan çıkarır ve tam bir terminolojik 

eşdeğer tanımının bulunmasını engeller. O sebepledir ki, sanatta koku olgusuna 

ilişkin kullanılan bu dilsel terim (olfaktör), diğer duyular tarafından sıkıştırılarak 

postyapısalcı dilsel söylemin de açık hedefi haline gelir. Bu açık hedef hali ise 

postyapısalcı yazar ve sanatçılara sanatın kokuyla olan bu ilişkisini tanımlamak için 

kendi kavramlarını icat etmelerine imkan tanır.  

 

Şekil 2.4 Oswaldo Maciá, Corruption and Consciousness, Enstalasyon, Łaźnia 

Center for Contemporary Art, Polonya, 2020-2022. Kaynak: 04.03.2022 tarihinde 

https://www.oswaldomacia.com/-/corruption-and-consciousness adresinden alındı.  



32 

 

Bu bağlamda 90’lı yıllardan itibaren hibrit duyu pratikleri üzerine yoğunlaşan 

Kolombiyalı sanatçı Oswaldo Maciá, ağırlıklı olarak ses ve koku üzerine yapmış 

olduğu enstalasyonlarıyla oküler merkezciliğin eleştirisi üzerine çalışır. Maciá 

yapısökümcü bir tutum ile, Corruption and Consciousness (Şekil 2.4) adlı 

çalışmasıyla; işitme, koklama ve görme duyularının ortaklaşa hareket ettiği ilişik 

duygu durumlarımızı farklı algılama yöntemleri dahilinde bozguna uğratarak, çevre 

ve iklim değişikliği gibi olayların ne kadar bilincinde olduğumuzu sorgular. 

Dünyadaki bu hasarı dinliyor muyuz, kokluyor muyuz yoksa cahil ve kör olmayı mı 

tercih ediyoruzun cevabını izleyicide anımsatmayı, duyumsatmayı amaçlar 

(https://www.oswaldomacia.com/-/corruption-and-consciousness). Corruption and 

Consciousness, duvara çizilen ağaç kökleri (malzeme olarak doğal toprak 

pigmentleri kullanılır) ile gözlerimizi, uzunçalar bir plaktan işitilen farklı ses 

kombinasyonları ile kulaklarımızı ve onlara eşlik eden özel iki koku57 ile de 

burnumuzu oyuna davet ederek, koca bir odada çoklu duyusal kaotik bir uyum 

yaratır.  

Değişken nesnelerle değişen duyuların art arda gelişinde duyumsanan 

(affection) kokular, görülebilir uzamda işitilebilir zamansal nesnelerin farkı sonucu 

duygulamla (affect) gevşer. Özellikle işitilen ve koklanan nesnelerin sanatta bu denli 

yan yana gelişi, her ikisinin de geçici uzamsal denkliği nedeniyle sadece zamansal 

varoluş idesi temsilinde keşfedilebilir olmasındandır. Zamana dahil olan uzam ise, 

görme ve dokunmadan başka bir şeyle verilemez (Deleuze, 2021b, 108). O halde 

sanatçı, zamanda işitsel, uzamda görsel nesneler konumlandırırken, zaman ve uzam 

tekrarında açığa çıkan farkı kokuyla ebedileştirir. Veya zamanda kokusal, uzamda 

dokunsal nesneler yerleştirirken, zaman ve uzam tekrarında açığa çıkan farkı 

işitilenle sonsuzlaştırır. İkisi de bir sanat eserinde daima gözetilen farkı açığa çıkarır, 

iki farkın yan yana gelişi ise, algı süresinin imha edilmeye çalışıldığı anakronik 

anlatılar yaratır. Drobnick’e göre de koklama ve işitme58 birkaç ortak özellik 

barındırmasına rağmen, üretken bir gerilim içinde yan yana ama birbirine karşıt etki 

 
57 Parfümör Ricardo Moya iş birliğinde yaratılan kokular hem vantilatörlerden sallanan kumaşlar 

aracılığıyla galeri alanına yayılırken duyumsanabilir hem de fanusta sunulan iki sabun koklanarak 

deneyimlenebilir. 

58 “Hava yoluyla iletilirler, ikili bir organ seti (burun delikleri ve kulaklar) içerirler ve uzun süredir 

parfüm söyleminde kullanılan ‘notalar’ ve ‘akor’ terimleriyle ilişkilendirilirler” (Drobnick, 2015, s. 

177). 

https://www.oswaldomacia.com/-/corruption-and-consciousness


33 

 

ile “sinestezikten daha çok disesteziktir; burada duyusal modlar, birleşik, kusursuz 

bir bütün halinde birleşmek yerine birbirlerine meydan okumak için tekil kimliklerini 

korurlar” (Drobnick, 2015, s. 177). Sinir sisteminin iki farklı zamansal uyarıcıya 

maruz kalarak beyinde oluşturduğu bu kargaşa, bilinçli olduğu düşünülen bilinçsiz 

algıyı kokusal ve işitsel deneyim tekilliği ile anormalleştirir. Öyleyse ortak zaman 

kümesinde kesişen ses ve koku, izleyicinin estetik algıda meta-biliş bilinç ile 

kodladığı ben’i ilhak eder, anormalleşen bilinçsiz algının kurguladığı iki farklı 

ben’likle erişim bilincine saldırır. İlhak ve ihlal ile oluşturulan bu üçüncü kimlik ise 

her bir yeni tınıyla, akorla, notayla ve fenomenal bilincin devreye girişiyle yeniden 

alaşağı edilir. Algı bozulmak üzere yaratılır, yaratılmak üzere tekrar bozulur. 

Sanat tarihçisi Francesca Bacci ise, scent-ific art başlığı altında sanatta 

kullanılan koku öğesini üç parçalı matrisle karakterize eder; görünürdeki kokulu bir 

nesne tarafından yayılan kokuya sahip sanat yapıtları (1), ortama yayılan ancak gözle 

görülemeyen kokunun eklemlendiği sanat yapıtları (2), kokuyu temsil eden ancak 

herhangi bir koku yaymayan sanat yapıtları (3) (Shiner, 2020, s. 183). Bacci aynı 

zamanda bu üç öğeli matrise bir kriter daha ekleyerek; sanat yapıtlarındaki kokunun 

kasıtlı mı, yoksa tesadüfi olarak mı dahil edildiğini de irdeler (Shiner, 2020, s.183). 

Bacci’nin kokuyu temsil eden ancak koku yaymayan yani koku duyusuna ithafen 

yapılan çalışmaların da scent-ific art’ta değerlendirilmesi gerekliliğini vurgulaması, 

Shiner’a göre oldukça yanıltıcıdır (Shiner, 2020, s. 183). Kokuların (odors ya da 

smell veya scents) koku maddesi (odorants) olmaksızın temsil edilmesi yanıltıcı 

görünse de, değişken temsille başka nesnelerde eşleşerek kavramsallaştırılması yani 

temsille ben’i değil, değişken temsilde kavramsal olanla ben’deki ötekini keşfetmesi 

kokusal oyunun kurgusunu yansıtmak için idealize edilen en sarsıcı tümsektir. 

Cupere de; kokunun sanattaki temsilini gerçek çeviri-görselleştirme olarak ele 

alırken, kavramsallaştırılmasını gerçek çeviri-görselleştirme ile birlikte bağlamını 

oluşturma, ne gösterdiğini söyleme(me) olarak değerlendirir (Cupere, 2016, s.9). 

Oluşturulan bağlamın göstergeleri veya gösterdiğini söyleme(me) faaliyeti sadece 

sesli, yazılı veya koku maddesi ile gerçekleştirilebilen bir eylem değildir, kokular da 

koku maddesi olmaksızın kavramsal bağlamda koklanandan öte uzamsal zaman 

aralığında işitilen ve görülendir, duygulanımın duygulamlandığı deneyimin bir 

parçasıdır. Bu sebeple sanatta eleştiriye konu olan kokuların (odors ya da smell veya 

scents), koku maddesi (odorants) kullanılmasa dahi koku duyusu (olfactory) 

dahilinde kavramsal olanın ele alınarak, önceden öğrenilen veya biyolojik bellekte 



34 

 

gizlenen kokusal deneyimleri (olfactory experience59) diğer duyular (görme, işitme, 

dokunma) yardımıyla anlamlandırılması muhtemeldir. Tabi ki koku maddesinin 

varlığı veya izleyiciye ne şekilde aktarıldığı hatta eserin isminin dahi 

anlamlandırmada algıyı ikircikliğe saptırdığı göz ardı edilmemektedir, lakin 

kokuların sanattaki duyusal melezliği, duyular arası transfer sırasında duygulanıma-

edilgin belleğe kazınan halihazırdaki kokusal imgenin diğer duyular yardımıyla 

epizodik hafızadan gelen verileri duyguya dönüştürebilme olasılığı da reddedilemez 

bir gerçektir. Bu gerçeklik ise koku maddesinin kullanılmadığı ama kokuyu değişken 

temsilde kavramsallaştıran yapıtları kapsayan kadraj içinin aktarıldığı kokusal 

duygulanım (olfactory affection) alanıdır. Kokusal duygulanım, aralıktaki kokusal 

yaratımı, kendinde öncesinde var olanı ben’e yansıtan kokusal deneyimin kaygan 

yapı taşıdır. Kadraj içindeki kokusal bilgi birikiminin kaygan zemindeki sarsıntısını 

absorbe ederek, enerjiyi bünyesinde sıkıştırır. Böylelikle fenomenal bilincin de 

yardımıyla kendisinde var olan kokusal birikimi, erişim bilincinde sonradan 

kazanılmış koku verilerinin tekrar eden toplam değişimiyle, farkların meta-biliş 

bilinçte kokusal deneyim ile açığa çıkarıldığı olasılıksal türev; kokusal duygulanımı 

devreye alarak koku maddesinin mecburi varlığını kapsam dışı bırakır. Öyle ki bir 

eserde kokuyu temsil eden iki boyutlu veya üç boyutlu göstergeler, daha önceki 

işitsel, görsel, dokunsal ve kokusal olarak öğrenmiş olduğumuz yetilerle ve kendinde 

öncesinde var olanla, beynin sinirsel entegrasyonunu harekete geçirip, var olmayan 

koku maddesini duygulanım aralığında duygulamlayarak, kodlanmış anlamları 

bilince iletebilir. İnsan beyninin bir sonraki kokusal duygulanımı yönlendirmek için 

önceki kokusal deneyimleri koku maddesi algılamadan adlandırması ve şifrelemesi, 

kokuya tabi hafızanın bilinç ile kurguladığı önermeyi de kanıtlar niteliktedir. 

Kuşkusuz koku maddesinin kullanımı kokusal sanatta bir ihtiyaç olsa da; kokusal 

duygulanım çağdaş sanat anlatısının postyapısalcı çatısı altında, olfactory art ile 

indirgendiği maddeciliğin prangalarından kurtulmayı başarabilmiştir. 

 
59 Peter de Cupere, insandaki içsel koku değerlerinin (intrinsic odour values) ancak kokusal deneyimle 

(olfactory experience) açığa çıkarılabileceğini, kokusal algının (olfactory perception) ise genellikle 

kasıtlı koku maddesinin kullanımı ile oluşturulabileceğini belirtir (Cupere, 2021, s. 70). Burada 

kullanılan ‘genellikle’ kelimesi mecburi kasıtlı kullanım gereksinimi doğurmadığı için, koku maddesi 

içermeyen çalışmaların öğrenilmiş önceki kokusal yetilerle, kokusal deneyimin bir parçası haline 

gelebileceği ön görüldüğünden, koku maddesi içermeyen sanat yapıtlarında deneyimlenen kokusal 

duygulanım (olfactory affection), kokusal deneyimin bir parçası olarak değerlendirilecektir. 



35 

 

 

Şekil 2.5 (Sol) Honoré Daumier, L’odorant, 21,9 x 24,7 cm, Kağıt üzerine litografi, 

Kunsthalle Bremen, 1839. Kaynak: 25.05.2023 tarihinde https://www.kunsthalle-

bremen.de/en/view/exhibitions/exb-page/smell-it adresinden alındı.  

Şekil 2.6 (Orta) Andreas Slominski, Nasenhalter, 3 x 3,3 x 0,8 cm, Ahşap, Hamburg, 

Fotoğraf: Tobias Hübel, 1987. Kaynak: 25.05.2023 tarihinde https://www.kunsthalle-

bremen.de/en/view/exhibitions/exb-page/smell-it adresinden alındı. 

Şekil 2.7 (Sağ) Oswaldo Maciá, New Cartographies of Smell Migration60, 

Enstalasyon, Kunsthalle Bremen, 2021. Kaynak: 25.05.2023 tarihinde 

https://www.kunsthalle-bremen.de/en/view/exhibitions/exb-page/smell-it adresinden 

alındı. 

Öyle ki 2021 yılında Almanya’nın Bremen şehrinde on kurumun dahil olduğu 

sekiz müzede ortaklaşa düzenlenen “Smell it! Geruch in der Kunst” projesi de, on 

farklı sergi ile kokusal sanatın performans değişkenlerini gözler önüne sermeyi 

başarmıştır. Bremen Sanat Galerisindeki (Kunsthalle Bremen) koku maddesi 

içermeyen işlerin de “To Smell with the Eyes, Images of Scent Since the 

Renaissance” isimli sergide koku duyusuna ithafen bir araya getirilmesi, kokusal 

duygulanımın yaratıcılığı aracılığıyla açığa çıkarılan en isabetli örnekler arasında 

gösterilebilir. Keza serginin küratörü Mara-Lisa Kinne “burnunuzla değil, gözünüzle 

koklayabileceğiniz tüm dönemlerden eserleri sizler için gösterime sunuyoruz” 

(https://www.youtube.com/watch?v=IjKBTIT1-dQ) söylemiyle, aktarılmak istenen 

ana kurguyu kısaca özetleyebilmiştir. Dolayısıyla koku nesnesine indirgenmeyen ve 

kokusal duygulanımın da kokusal deneyimin bir parçası olduğunu açımlayan bu 

sergi, koku duyusunun tarihteki kokusal transfer (olfactory transfer61) rolünü 

 
60 Oswaldo Maciá’nın, New Cartographies of Smell Migration isimli çalışması, Orta Amerika’daki 

kokusal geleneklere atıfta bulunarak, koku, ses ve görsel göstergeler kullanımıyla küresel bağlantıları 

haritalandırıp yeniden kurgular. Görsel sanatların ve müzelerin geleneksel deneyim fikrini 

sorgulayarak, koku alma duyusunun sanattaki oyun oluşsal rolünü inceler (https://www.kunsthalle-

bremen.de/en/view/exhibitions/exb-page/smell-it). 

61 Cupere, kokuların izleyiciye aktarılma yöntemini kokusal transfer (olfactory transfer) terimi ile ele 

alırken, bu aktarım yöntemlerini beş kategoriye ayırır; çiçekler ile koku aktarımı, koku cihazları ile 

koku aktarımı, koku mekanları ile koku aktarımı, zaman ve çeviriler ile koku aktarımı (Cupere, 2021, 

s. 70). 

https://www.youtube.com/watch?v=IjKBTIT1-dQ


36 

 

irdelemeyi üstlenmiştir. Sergi, sanatta kullanılan kokunun tarihteki yansımalarını; 

örneğin, Honoré Daumier’in L’odorant’nı (Şekil 2.5) veya Andreas Slominski’nin 

Nasenhalteri’ni (Şekil 2.6), Oswaldo Maciá’nın New Cartographies of Smell 

Migration (Şekil 2.7) adlı çalışmasıyla diyaloğa sokarak, kokunun kavramsal 

söylemdeki değişken temsillerini sorgular. O halde koku maddesinin kullanımı 

gösterenin (göstergenin fiziksel varlığı) maddesel iletişiminde olanaklı olan gerçeklik 

(real) için bir gereklilik olabilir, lakin gösterilenin (zihinsel kavram) 

anlamlandırılmasında (virtüelin aktüelleşmesi62) olası olan beklentim dışındaki aktüel 

için bir mecburiyet gerektirmez. Aldığımız her nefeste ben’deki ötekine yerleşen tüm 

subjektif kokular, öncesinde var olan kokusal duygulanımı koku maddesi olmasa 

dahi harekete geçirip, ben’deki kokusal algıyı yönlendirebilir, yönetebilir ve eserdeki 

kokusal alımlamayı kışkırtabilir görünmektedir. 

Antropolog Alfred Gell’e göre de kokuların sanattaki semiyotik statüsü son 

derece muğlaktır, ne tamamen ‘kimyasal iletişim sistemi’yle ne de sadece ‘işaret 

sistemi’yle ifade edilebilir; kokuların kısıtlı algısı için, “uyaran ve işaret arasında bir 

yerde” (Gell, 1977, s. 26), sözcüklerden, maddelerden farklı olarak atıfta 

bulundukları nesnelerin dünyasından da kısmen ayrılarak konumlandıkları alan için 

bir yer bulunmalıdır (Gell, 1977, s. 26-27). Çalışmada da bu yer hem olfactory art’ın 

nicel mevcudiyetini koruyan hem de kokusal duygulanımın (olfactory affection) nitel 

varlığını kabul gören ikilik arasındaki farkın göreliliğini temsil eden po’scent art 

teriminin temelinde konumlandırılmaktadır. Latincede poscent kelimesi ‘posco’ yani 

‘sormak’ fiilinin gelecek zamandaki üçüncü çoğul şahıs özneleri -onlar- için 

kullanılan ve -soruyorlar- anlamına denk düşen bir terimdir. Bu terimden hareketle, 

sanatta tartışmalara yol açan ve üçüncü çoğul şahsa ait olan yani öteki ve tanımsızlığı 

niteleyen kokunun-scent’in, aşkın kavram-ben’deki öteki-anti-oedipus bilinçdışı ile 

kurduğu kokusal duygulanım aralığındaki sonsuz ilişki po’scent art olarak 

önerilmektedir. Po’scent art; hiç şimdi olmamış saf geçmiş sonra’sına, ben’in 

sonra’sına (ben’deki ötekinin uyanışına), eserlerde vurgulanmak istenen koku (scent) 

sonrası’na post olarak da vurgu yaparak büyük başlığın yani kokusal sanatın 

 
62 Deleuze, virtüeli gerçeğin (real) yani olanaklı olanın karşıtı olarak değil, olası olan beklentim 

dışındaki aktüelin karşıtı olarak yorumlamaktadır (Deleuze, 2021a, s. 281). Virtüel bilinçdışı, 

ben’deki ötekidir (Deleuze, 2021c, s. 114); bir sanatçının henüz eyleme geçirmediği yapıttır, tahmin 

dahi edilemeyen evredir. Virtüelden eyleme geçerken, hareket olanaklarının sunduğu imkanları aşarak 

yapıtın po’scent art bünyesinde üretilmesi ise aktüeldir, olası olan beklentinin dışında kalan 

duygulanıma tabi bir yaratımdır.  



37 

 

(olfactory art) dönüşümünü kendisine inceleme konusu yapar. Şunu da özellikle 

vurgulamak gerekir ki; po’scent art, poscent fiili ile olan sessel çağrışımından, scent 

ve post-scent (koku sonrası) ile benzeş ilişkisinden ötürü ikilem durumu refere etmek 

için türetilmiş bir sözcüktür. Öte yandan post-scent art’ın, po’scent art olarak üretilen 

biçimi Türkçeye çeviride kokusal sanat sonrası olarak önerilse de, ilgili kavramın 

gereksinimlerini ifade etmekte yetersiz kaldığı düşünülebilir, hatta dilbilimsel olarak 

kabul görmemesi de muhtemeldir. Ancak Deleuze’ün de belirttiği gibi; tümel bir 

düşünme63, bize özgül biçimde kavramlar yaratmayı zorunlu kılar: Denemek, olası 

ihtimalleri sonsuz potansiyelleriyle genişletmek; dönüşümün, değişimin, üretimin ve 

yaratmanın bir belirtisidir (Colebrook, 2013, s. 26). Ona göre kavram yaratmak “(…) 

kanı ve gündelik kullanıma uymaz, (…) indirgeyici ve genelleyici eğilime karşı 

çıkar” (Colebrook, 2013, s. 28-29), modelin ötesine geçip, “yeni düşünme yolları 

yaratır” (Colebrook, 2013, s. 29). Bu sebeple kavram, çalışma boyunca yer yer 

kokusal sanat sonrası olarak kullanılsa da, ucu açık bırakılıp, metinde sıklıkla 

İngilizce-Latince karşılığından türetilen po’scent art biçimiyle kullanılacaktır. Bu 

noktada yaratılan bu kavramla ön plana çıkarılan ister koku maddesinin altsınır nicel 

farkları olsun, isterse subjektif kokuların yeğinlik tekrarındaki üstsınır nitel farkları 

olsun, sanatta kullanılan kokular yok olmak pahasına duygulanıma muktedir olandır. 

Çünkü nitel bir fark, bir yeğinlik farkını yeniden özdeş bir duygulamla üretemez 

veya ifade edemez (Deleuze 2021a, s. 315), her tekrarda duygulanım ile sarmalanan 

yeğinlik-duygulam kokuların niteliğini yeniden hazırlayıp onu baştan yaratarak -ama 

her seferinde mevcut olan ve katlanan farkların tekrarıyla- sanatta subjektif kokulara 

atfedilen anlamı duygulanımda abground’a yerleştirir. Dolayısıyla yapıt kasıtlı koku 

maddesi içermese de, koku duyusunda kokusal duygulanıma tabi ise, doğası gereği 

hibrit yapıdaki duyusal melezliği ile po’scent art bünyesinde değerlendirilebilir. 

Eserin içine gömülü kokusal zıt anlamlar resim, heykel veya enstalasyonla, koku 

maddesi kullanılmadan da kokusal algıyı (olfactory perception64) harekete 

geçirebilmek adına, anakronik duyusal imgelerle koku duyusuna-kokusal 

duyulanıma gönderme yapabilir. Bir bakıma eserin maddi cüruflarından arındırıldığı, 

 
63 “Tümel düşünme algıladığımız tüm varlıkların ötesine geçip herhangi bir varlığın nasıl olası 

olabildiğini düşünmemizi talep eder bizden” (Colebrook, 2013, s. 26). 

64 Cupere’ye göre kokusal algı (olfactory perception), duyusal tanımlamaların kokusal 

yorumlanmasıdır ve bu algı ancak kokusal bir deneyim (olfactory experience) sonucu elde edilebilir 

(Cupere, 2021, s. 70). 



38 

 

özerk koku duyusunun kavramsal duruma indirgendiği kadraj içine erişimde; koku 

nesnesi barındırmayan eserin kendisi, kokusal duygulanımın saf bir gösterimi olarak 

koku nesnesiyle mübadelenin ben’deki işareti haline gelir. Bu açıdan po’scent art, 

koku nesnesinin kadraj dışı parametrelerini, koklayışı, koklamanın kendisini aşan bir 

bağlantıdır, kadraj içini kokusal duygulanım aracılığı ile arayan, aradığını 

sorgulayandır ve ben olmadan önce abground’da tecrübe ettiği kokusal deneyimi 

kokusal algıya iletme eğilimiyle sonsuz arayışın-oluşun temsilidir. Olfactory art ise, 

bulunduğu sanılan kadraj içinin kimyasal koku nesnesiyle kadraj dışına taşındığı 

kokusal duygu birikimini boşaltma veya taşırma eylemidir, bir arzu nesnesidir. 

Ancak dilsel söylemde de temsiliyet sorunu yaşayan olfactory art’ı bünyesinde 

barındıran po’scent art, sanatta kokuya atıfta bulunan çoklu duyu pratikleriyle, 

estetik olanla metalaşmış olanın arasındaki farkı eritmeye meyleder. Başka bir 

deyişle kimyasal maddenin olfactory art ile sanat alanına girişi, görmeye dayalı 

estetik anlayış rüyasını alt üst ederken, koku yayan nesnenin po’scent art ile eserde 

kendi dünyasından alıkonularak soyutlanması veya kokunun direkt imha edilmesi de, 

kokusal duygulanımı şaha kaldırarak maddeci üslubu belirtili öz nesnelliğinden 

yoksun bırakır. Yüce güzellik tavrı ile maddeci tutumun po’scent art’ta kırılması; 

sabitliğini koruyamayan kokunun ani varoluş ve ani kayboluş hissindeki boşluğu 

tanımlarcasına, kadraj içinin yaşam alanı olan abground’u çağdaş sanatın aracı haline 

getirir. Böylelikle kokuların kimyasal derinliğinin bedendeki biyolojik uzantıları 

kokusal algıyı sersemleterek, heterojen alanın heterarşik dizilimdeki anlık kaosunu 

kendiliğinde prensip edinir. 



39 

 

 

Şekil 2.8 (sol) Dieter Roth, Staple Cheese, A Race, Eugenia Butler Gallery, 1970. 

Kaynak: 02.09.2021 tarihinde https://eastofborneo.org/archives/dieter-roth-staple-

cheese-a-race-1970/ adresinden alındı. 

Şekil 2.9 (sağ) Dieter Roth, Staple Cheese, A Race Enstalasyon Künyesi, 1970. 

Kaynak: 02.09.2021 tarihinde https://grupaok.tumblr.com/post/15193852671/two-

eugenias adresinden alındı.  

Örneğin erken tarihli Fluxus akımının temsilcilerinden olan Dieter Roth, 1970 

yılında Eugenia Butler Galerisinde sergilenen Staple Cheese, A Race (Şekil 2.8 ve 

Şekil 2.9) adlı çalışmasıyla; galeri zeminine, içerisinde Alman peyniri bulunan otuz 

yedi adet bavul dizer. Günde sadece bir kez açılan bavul kapaklarından yayılan 

kokunun keskinleşmesi, peynirlerin bozulmasıyla oluşan kurtçuklar ve sinekler galeri 

alanını ziyaret etmeyi güçleştirir (Dobke ve Roth, 2003, s. 130). Galeriyi kaplayan 

çürümüş peynirin maddesel bozunum bütünlüğündeki hoş olmayan kokularından 

(odor yada smell) faydalanan ve böylelikle estetik olanla metalaşmış olanın 

arasındaki farkı eriten Roth, dışarıdan yapay bir koku maddesi dahil etmeyerek 

yiyeceklerin insan bedenindeki kokusal deneyimlerini -kadraj içinden ve fetüs 

halinden getirdiği deneyimlerde dahil olmak üzere- kokusal duygulanımda 

sorgulatmaya yeltenir. İzleyicinin koku duyusu vasıtasıyla ulaşmaya çalıştığı arzu 

nesnesini, kadraj dışındaki koku maddesinin kadraj içi yanılsamasıyla kışkırtarak, 

kokusal duygulanımın sınırlarını zorlar. Öyleyse çalışma dışarıdan eklemlenen yapay 

bir koku maddesi içermese de, kokusal sanatın kasıtlı koku kullanım gereksinimini 

yerine getirdiği için olfactory art bünyesinde değerlendirilebilir, lakin öte yandan da 

https://eastofborneo.org/archives/dieter-roth-staple-cheese-a-race-1970/
https://eastofborneo.org/archives/dieter-roth-staple-cheese-a-race-1970/
https://grupaok.tumblr.com/post/15193852671/two-eugenias
https://grupaok.tumblr.com/post/15193852671/two-eugenias


40 

 

tat duyusuna dahil olan koku duyusuyla hibrit bir duyusal alanı işgal eden bu 

çalışma, bedenin sinirsel sistemini huzursuz edip beyindeki kokusal ve tatsal algı 

deneyimlerini duygulanım da gizlenen fetüs imleriyle kışkırtarak kokusal algının 

zamansal sürekliliğini sekteye uğratır. Atıfta bulunduğu peyniri nesnel dünyasından 

ayırıp soyutlayarak bulanıklaştırır. Kısacası Hegel’in de belirttiği gibi, “Sanat ancak 

hem amacı hem aracı bakımından özgür olduğunda gerçektir ve o ancak kendisini 

başka bir şeyin aracı olmaktan kurtardığında özgürleşir” (Altuğ, 2018, s. 52).  

Dolayısıyla çalışma, bozulan peynirdeki koku maddesini özgürleştirip kokusal algıyı 

afallatarak, kokusal duygulanım sınırlarında poscent art’ın ereği haline gelir. Ayrıca 

zamanla kokunun ağırlaşıp uzamsal düzlemdeki diğer çalışmalara müdahale etmesi, 

serginin genelinde de kokusal algı yanılsamaları yaratarak, alımlamayı kısaltıp 

galerideki düzeni kaosa sürükler. Bu sebeple sergi alanında birden fazla kokunun bir 

arada olmasını isteyen küratörlerin, kokuları birbirinden ayırması için gerekli 

müdahaleleri yapması ve daha güçlü olanın daha pasif olan kokudan baskın 

gelmesine engel olması gerekmektedir (Lynn, 2018, s. 20). 

 

Şekil 2.10 (sol) Peter de Cupere, Alambfleuric Pois Feromoon, 94,5 x 73,5 cm, 2004. 

Kaynak: Cupere, 2016 s. 205. 

Şekil 2.11 (orta) Peter de Cupere, Alambfleuric Alcol Feromoon, Scent Sculpture, 

145 x 65 x 65 cm, 2005. Kaynak: Cupere, 2016 s. 207. 

Şekil 2.12 (sağ) Peter de Cupere, Olfactory Man – Alambfleuric Brains, 78 x 56 cm, 

2010. Kaynak: Cupere, 2016 s. 199. 

Öte yandan Peter de Cupere’nin kokusal sanata ilişkin Alambfleurie serisini 

inceleyecek olursak; olfactory art’ı kapsayan po’scent art’taki değişken temsillerin 

farklı yöntemlerle ne şekilde kavramsallaştırılabileceğini daha detaylı 



41 

 

gözlemleyebiliriz. Cupere, 2004 yılında kokusal duygulanımdaki kadraj içi gizlerini 

resmettiği, Alambfleurie serisinin en tehlikeli türünü, Alambfleuric Pois Feromoon 

(Şekil 2. 10) adlı çalışmasıyla izleyiciye aktarır. Damıtma kazanı olan alembic’e 

(imbik) atıfla tasarlanan, sadece yaratıcı insanların beyinlerinde yaşayan ve bin 

yıldan daha eski olan bu çiçek; üç yüz yıldan daha fazla bir zamanda yarattığı çekici 

kokularla insan ve hayvanları kendine yönlendiren feromonlar içerir (Cupere, 2016, 

s. 205). Cupere tarafından Ölü Çiçeğin Çekiciliği olarak da adlandırılan Alambfleuric 

Pois Feromoon, koku maddesi içeren kırmızı dikenlerine dokunulduğu anda insanı 

veya hayvanı yavaş yavaş öldürür. Ölümü, bir yıl sonra gerçekleştiren bu zehir, 

kişinin vücut kokusunu çok daha çekici kılar ve bu insanlarla veya hayvanlarla 

birliktelik yaşan herkesi zehirleyerek eylemin döngüsünü değişken arzuların 

yanılsamasındaki aralıkta yeniden tekrarlatır (Cupere, 2016, s. 205). İzleyici taslak 

anlatımdaki görsel ve metinsel biçimlerin sunulduğu bu eserle, arzuladıkları kokuları 

kokusal duygulanım aracılığı ile kişisel deneyim alanlarının birikim merkezinde 

kurgulamaya yönlendirilir. Böylelikle eylemin kendisi olan Alambfleurie, 

Alambfleuric Pois Feromoon ile eylemin amacını po’scent art’ta temsil edebilir. 

Alambfleurie eyleminin amacı olan Alambfleuric Pois Feromoon ise koku 

maddesinin kullanıldığı Alambfleuric Alcol Feromoon (Şekil 2. 11) kokusal 

heykeliyle olfactory art’ta araçsallaştırılır. Alambfleuric Pois Feromoon ile 

kurgulanan kokusal imgeler, Alambfleuric Alcol Feromoon’daki koku maddesinin 

koklanmasıyla, bilinen dışsal nesnelerin sistemine kanalize edilir. Kokusal 

duygulanım koku duyusuyla, duyusal aracı olan koku maddesine, kadraj dışından 

dayatılan bir içerikle aktarılır. Hegel’inde belirttiği gibi empoze edilen bu araç;  

Meydana getirdiği hakikate veya anlama bir imge olarak kendisindeki bir 

şeyden ötürü değil, fakat kendisi dışındaki bir şeyden ötürü sahip görünür. 

Dolayısıyla onun değeri kendi sıfatıyla imgede bulunmaz; fakat imge ve 

orijinali birbirine bağlayan dışsal bir bağlantıya dayanır. Bu da sanatsal imgeyi 

kendi dışındaki bir şey tarafından belirlenen ikincil bir şey haline getirir. 

Böylece sanatsal imge ve genel olarak sanat kendinde bir amaç olmaktan çıkıp 

bir araç konumuna sürüklenir (Altuğ, 2018, s. 51). 

Dolayısıyla yapay koku maddesinin kokusal duygulanıma getirdiği sınırla, 

izleyici özgürlüğünü kısıtlayan Cupere’nin; kokusal algıyı bilinçten bağımsız 

duygulanımda-bilinçdışında kavratması yani bir bakıma izlenimleri koku 

duyusundaki kadraj dışı maddesellikten tekrar koparması gerekmiştir. Bu gayeyle 

koku maddesinden ayrışan ve Alambfleurie eyleminin sonucu olan Olfactory Man’in 

(Şekil 2. 12) gelişmiş insan beynini Alambfleuric Beyin olarak açımlar. Alambfleuric 



42 

 

Alcol Feromoon’da araçsal ussallıkla bozulan büyü, Olfactory Man’de izleyicinin 

imgelem kurgusuna bilinçten bağımsız teslim edilir. Eserde burundan alınan her 

nefesle, bedenin duygulamla (affect) verdiği nefesi-yeğinliği-yoğunluğu tekrar 

burundan alımlayarak kendisine çeken ve böylece besin olarak tükettiği duygulam ile 

kendisini büyüten Alambfleuric Beyin, sadece yaratıcı insanların yani sanatçıların 

beyninde yaşar. Yaratımı, beynin limbik sistemde kodladığı kokusal duygulanım 

alanında gizleyen bu ölümcül çiçek, duygulamla verdiği yoğunluğu-yeğinliği duygu 

ile sanat nesnesinde yani po’scent art’ta Olfactory Man ile tanımlar. Eylemdeki 

(Alambfleurie) amacın (Alambfleuric Pois Feromoon) araçsallaştırılmasının 

(Alambfleuric Alcol Feromoon) sonucunda açığa çıkan Olfactory Man’le 

vurgulanmak istenen duyuya yönelik bu kopuş, kokusal duygulanımın imlediği 

imgelemle yeniden kurulur, tekrar eden zihni saf dışı bırakarak aralıktaki 

duygulanımda eserin yaratıcısı olur, ereğin ereği haline gelir. İster maddeselliğin 

kadraj dışındaki kimyasal koku nesneleri olsun, isterse maddesizliğin kadraj içindeki 

kokuları olsun; po’scent art eyleminin her zaman bir idesi-amacı, koku duyusunu 

uyaran bir maddesi-aracı ve kokusal duygulanımdan gelen bir izlenimi-imgesi yani 

sonucu olacaktır. Hangisi olursa olsun, po’scent art her zaman bir duygulanım 

izleniminden-sonucundan ileri gelen özgül bir duygudan meydana gelecektir. Kadraj 

içi estetiğin ve kadraj dışı maddeselliğin kayboluşuyla oluşan sonucun ereği olan 

duygu, ayrıca po’scent art estetiği bağlamında Bölüm 5’te, Kokusal Sanat Sonrası 

Estetiğinin Ölçüsüzlüğü isimli başlık altında daha detaylı tartışılacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 

 

BÖLÜM 3 

3. KOKUSAL SANAT VE POSTYAPISALCILIK 

3.1 Dil Sınırında Kokusal Gizlerin İzleri  

“Bu ilk odadan, dilde karşılığı olmayan, ‘pansiyon 

kokusu’ olarak adlandırılması gereken bir koku 

yayılır. Nemli atmosferi soluduğunuzda içinize bir 

ürperti gönderir; havasız, küflü ve kokuşmuş bir 

koku hakimdir; giysilerinize nüfuz eder; yemek 

sonrası kokuları, mutfaktan, bulaşıktan gelen 

kokulara ve hastane kokusuna karışmış gibidir” 

(Balzac, 2013, s. 8). 

Koku moleküllerinin hareketli-akışkan yapısı nedeniyle uzun süre mevcut 

durumunu koruyamaması-silinmesi, bulunduğu ortamın kokusuyla iç içe geçerek 

saflığını yitirmesi-dönüşümü, kaydedilememesi veya hapsedilememesi, onu diğer 

sabitliğini koruyabilen nesnelerden ayırır. Onun ucu açık tariflenemeyen, belirsiz-

akışkan duyusal deneyimler arasında konumlanması, dilde yaşadığı temsil 

problemini de açıkça ortaya koymaktadır. Bu gayeyle, problemin sebeplerini araştırıp 

incelediğimiz ilgili bölüm, kokuların ve kokusal sanat estetiğinin dilsel strüktürde 

yetersiz kaldığı ön yargısını, bilimsel ve felsefi verilerle tartışıp, güncel kokusal sanat 

örnekleriyle değerlendirmeyi amaçlamaktadır. 

Koku duyusunun insan beynindeki algılama sürecinde, kokuların dilsel 

temsilleriyle ifade edilemeyeceği ön görülür. Örneğin; Jeofizik profesörü İngiliz Dan 

Mckenzie’nin “tatların dahi tatlı, ekşi, tuzlu ve acı olarak kendine özgü isimleri 

vardır, ancak koku dilsizdir” (McKenzie, 1923, s. 66) söylemi veya Diane 

Arckerman’ın “kokular o kadar hafif o kadar sessiz ki” (Ackerman, 1991, s. 48) 

ifadesi, kokunun Batı geleneğinde dilden yoksun olarak tanımlandığını irdeler 



44 

 

niteliktedir. Oysa “Proust’un Hatıra’sı, Baudelaire’in Kötülük Çiçekleri, Joyce’un 

Ulysses’i, Woolf’un Flush’ı ve ziyaret ettiğimiz diğer edebi eserler, kokuyu ifade 

etmek için ‘dilin yoksulluğu’ şikayetini neredeyse gülünç kılan koku deneyiminin 

dilsel ifadelerini içerirler” (Shiner, 2020, s. 143, 133). Koku duyusu, kendi içinde 

paradoksal ve kompleks bir yapıya sahipken, koku alma deneyimine sözcükleri 

transfer etmek, diğer duyusal algılarımıza göre çok daha zor olsa da; üst seviye koku 

tecrübesi, dilsel katılım dahi gerekmeksizin algıyı harekete geçirebilir (Herz, 2005, s. 

91). Zira dilsel gösterge kurallara bağımlı, sonradan öğrenilen bilişi betimlerken, 

kokusal gösterge her zaman güdülenmiştir (Sperber, 1974, s. 128) veya “dilsel 

gösterge töz değil biçim iken, kokusal gösterge biçim değil töz” (Howes, 1986, s. 30) 

olmuştur ya da kokular hedonik değerlerle tanımlanırken, dil semantik değerlerle 

temsil edilmiştir (Howes, 2018, s. 6) veya dilsel işaretler uzamsal düzlemde var 

olurken, kokusal işaretler zamansal dilimde varla yok arasında sıkışmıştır. Çünkü dil, 

kendisinden önce var olan töze, koku algımıza veya kokusal duygulanımda 

bilinçdışımıza fenomenal bilincin yardımıyla erişim bilincinde düzen getirip, uzay-

zaman aralığında, evren ile olan ilişkimizin olanaklılığını meta-biliş bilinç ile 

mümkün kılabilir, eylem imgeyi biçimde yaratabilir. Öyle ki duygu da, duygulanımın 

duygulamda eyleme geçme, dilde temsil bulma, “hayatın kaotik ve sonsuz 

farklılıklarına bir tutarlılık, bütünlülük kazandırma” (Colebrook, 2013, s. 34) 

yoluyla, aralıkların edimselleştirilmesidir. Bedende yaşanan kokusal yoğunlukların; 

örneğin dilde, mutluluk veya hüzün sözcüklerinde temsil bulmasıdır. Nietzsche; 

“bütün diller somut ve duyusal dünyayı alıp ona başka bir şey aracılığıyla, örneğin 

gösterge ve kavram aracılığıyla atıfta bulunanlardır” (Colebrook, 2013, s. 30) diye 

belirtirken, Deleuze dili şu şekilde kavrama yoluna gider; 

Dil deneyimimizi düzenlemek veya ayrımlaştırmak için dünyaya dayattığımız 

basit bir göstergeler veya uzlaşımlar sistemi değildir. Her türlü edimsel dil veya 

göstergeler sistemi –örneğin modern İngilizce- ancak a priori bir sorundan 

dolayı olanaklıdır. Bir dilin oluşumu dünyaya yaklaşma biçimine tekabül eder, 

öyle ki dil bir eylemdir veya deneyime tekabül eden daimi bir soru/n ve 

yaratıdır. Dolayısıyla sözcükler, kendimizin dışındaki şeylere yaklaşmamıza 

aracılık eden görevlere veya mecralara (farklılaşmalara) dayanırlar; bir sözcük 

kendisinden önce var olan bir duyuya-duygulama düzen kazandırır (Colebrook, 

2013, s. 33). 

Kokusal duygulanım aralığındaki kokular, ben-bilinç aracılığıyla dilsel ifade 

yöneliminde taşırdığı duyguyu, arzulayan öznenin yani canlı imgenin, cansız-nesne 

imgeye dönüşümündeki yaratıda konumlanır; dil, kokunun temsil problemini çözen 



45 

 

değil, problemi sadece ortaya koyandır. Yani koku ve şeylerin işleyişi, dil ile yüzeye 

taşınandır. Örneğin; Süskind’in Koku’sunda romanın baş kahramanı Jean-Baptiste 

Grenouille, kokuları duyumsamada ve yaratmada bir dahi olmasına rağmen, dikkat-

çekmezlik kokusuyla (vücut koku noksanlığı) toplumda bir birey olarak yer 

edinemez. Bu kurgunun postmodernist dilde dışa vurulma istenci; po’scent art’ta 

koku maddesi olmadan, dilsel temsilin kokularıyla arz edilir. Bu istençle dil 

sınırlarının duygulanımda aşılması, okuru kokusal duygulanım özgürlüğünde, 

bireysel arzu yoğunluklarının keşfine yönlendirir. Antropolog David Howes’a göre 

dildeki kokusal göstergeler yani “konuşma olmadan duyu, sadece kriptografinin 

minimum seviyesinde kodlanabilir” (Howes, 1986, s. 43) görünmektedir ve yine ona 

göre “kokusal bir mesajı sesli bir mesaja dönüştürmeye çalıştığımızda, her zaman 

tabiri caizse çeviride kaybolan bir şeyler olacaktır; tıpkı Baudelaire’nin 

Correspondances’u (Çoklukta Birlik) yazarken tat alma duyusunu yitirmiş görünmesi 

gibi” (Howes, 1986, s. 43). Lakin dilsel göstergede kaybolmuş gibi görünen kokular 

veya şeyler, kokusal duygulanımda gizlenen imlerdir. Kendisini yalnızca bedende 

duygulamla açığa çıkarabilir. Duygulanımın dilsel göstergede kayıp verdiği birçok 

imgeyi duygulamla duygu ile temsil etmeye çalışması; duygu ve bilişi bir araya 

getirir. Duygu ve bilişin bir araya getirildiği, koku ve dil ise; dikotomiden-ikilikten 

öte, anlam sınırının iki köşesinde konumlanandır. Sınır onları iç içe geçirmeksizin iki 

ayrı; kokusal duygulanım ve dilsel duygulanım aralığı oluşturur. Koku-özne 

arasındaki aralık ve dil-özne arasındaki farklı aralıkların yani dilde ve kokuda ayrı 

ayrı oluşan ikiliklerin aralığından doğan, iki aralığın oluşturduğu sınırdır. 

Sınır-çizgi ıraksayan dizilerin yakınmasını sağlar, ama bunu yaparken 

ıraksamayı ne ortadan kaldırır, ne de düzeltir. Çünkü dizilerin kendilerinde 

yakınsamalarını sağlamaz, bu olanaksızdır, ama paradoksal bir öğenin, çizgiyi 

kateden ya da diziler arasında dolaşımda olan noktanın etrafında, ancak olduğu 

gibi ıraksayan için bir yakınsama çemberi kuran, hep yer değiştiren merkezin 

etrafında yakınsamalarını sağlar (ayrılmayı olumlama gücü) (Deleuze, 2015, s. 

204-205).  

Bu sınırda ıraksayan sözcüklerle yakınsanan kokusal dil sorunları, cisimsiz 

olayların rastlantısal hareket alanındaki anlam ile kuşatılır. Kuşatılan bu anlam, nüfus 

edilemez bir içine-girilmezlik ile tarafsız olandır (Deleuze, 2015, s. 122-123). 

(…) anlamın tarafsızlığı çeşitli açılardan ortaya çıkar. Nicelik açısından, anlam 

ne özel ne genel, ne evrensel ne kişiseldir. Nitelik açısından, olumlama ve 

olumsuzlamadan tamamen bağımsızdır. Kipsellik açısından, ne asertorik ne 

apodiktik, hatta ne de sorgulayıcıdır (öznel kararsızlık ya da nesnel olanaklılık 

kipi). İlişki açısından, onu ifade eden önermede ne işaret-etmeye, ne dışa-



46 

 

vurmaya, ne imlemeye özdeştir. Son olarak tip açısından, önceki önermesel 

özelliklerin işleyişi sayesinde ampirik olarak belirlenebilecek sezgilerin, bilinç 

konumlarının hiçbirine, algı, imgelem, bellek, anlama yetisi, istenç vb.’ne 

dayalı ampirik sezgilerin ya da konumların hiçbirine özdeş değildir (Deleuze, 

2015, s. 123). 

 Anlam iki ayrı aralığın oluşturduğu sınırda, dilden ve koku maddesinden 

bağımlı/bağımsız, taraflı/tarafsız olarak yer değiştiren merkez etrafında kendiliğinde 

var olandır. Sözcükler ve koku maddeleri sadece anlamı resmetmeye/betimlemeye 

çalışan nesnelerdir (Altuğ, 2020, s. 151). Bu nedenle dilsel duygulanım aralığındaki 

ide, kokusal duygulanım aralığındaki imgeyi bastırmaya çalışmaz; ide ve imgenin 

oluşturduğu iki ayrı sınır ikircikliğinde konumlanan anlam, dış merkezli (merkezsiz) 

çemberde virtüelin aktüelleştiği po’scent art’ta seyircisine sunulan gösteriyle 

alenileştirilir. 

Dil-koku eşlemesinin bilimsel taramasında ise; öncelikle amigdala’nın uzun 

süreli bellek kapasitesi ile yaşanmış anılarımızı şu anki an’larımızla ilişkilendirdiğini 

ve kokunun ne olduğu hakkında herhangi bir sözlü veya yazılı dilsel terime ihtiyaç 

duymadan, epizodik hafıza yetisiyle kokuyu algılayarak anımsayabileceğimizi 

belirtmemiz gerekir. Veya Goodglass, Barton ve Kaplan’ın koku duyusu ile dil 

arasındaki bağlamı tanımlamaya çalışan nörolojik çalışmaları da, koku dışındaki 

diğer duyuların buna dilde dahil, beyne ulaşmadan önce Limbik Sistemin parçası 

olan Talamus eleğinden geçtiğini kanıtlar (Goodglass, Barton ve Kaplan, 1968, s. 

488-496). Kokunun Talamus’a uğramaması, dilin ise Talamus’a uğradıktan sonraki 

beyne ulaşımı; kokunun dil ile olan kopukluğunun bir diğer sebebidir.  Royet ve 

Plailly’nin koku duyusunun beynin sağ, dilin ise beynin sol lobunda baskın 

olmasından dolayı koku duyusundaki dil eksikliklerini tanımlayan çalışmaları (Royet 

ve Plailly, 2004, s. 731-745); Profesör Tyler Lorig’in,  aynı substratları paylaşan 

bilişsel verilerin yani koku ve dilin, beynin kelimeleri işleme anında kullandığı 

zamanlama ve ritim ile kokuları işlemek için kullandığı an’ların çakışmasındaki 

rekabeti (Lorig, 1999, s. 391-398), bizi aynı noktada buluşturmaktadır: Kokuların dil 

transferindeki kısıtlı kombinasyonu. Ancak bir diğer taraftan da; “Koku, dilden hem 

daha bağımsız hem de diğer tüm duyu sistemlerinden daha kopuk ve aynı zamanda 

sözel kodlardan ve bağlamdan en çok etkilenen duyudur” (Herz, 2005, s. 91). Walla 

ve arkadaşları; manyetoensefalografik (MEG) tekniği ile yapmış oldukları 

araştırmada, kokuların dildeki sözcüksel anlamları değiştirebileceğine, koku 

duyusunun, kelimelerin beyinde işlendiği bölgelerle örtüşük hareket edebileceğine 



47 

 

dikkat çekerler (Walla, Hufnagl, Lehern ve ark., 2003, s. 104-116). Yakın tarihte 

Olofsson, Hurley, Bowman ve arkadaşlarının, kokunun dil ile potansiyelini ölçmek 

için ERPS ve fonksiyonel manyetik rezonans görüntüleme-fMRI kullandıkları 

deneyleri; nesne için kullanılacak bir sonraki kelimenin sinirsel entegrasyonunun, bir 

önceki görsel ve kokusal ipuçlarına bağlı olduğunu ispatlamıştır (Olofsson, Hurley, 

Bowman ve ark., 2014, s. 14864). Ampirik çalışmadan elde edilen sonuçlar; insan 

beyninin, sonraki kelime seçimini yönlendirmek için koku girişinin öngörücü 

anlamsal yönlerini kodlayabilen ve koruyabilen böylece koku adlandırmasını 

etkileyebilen, kokuya tabi sözcüksel entegrasyona sahip olduğunu göstermektedir 

(Olofsson vd., 2014, s. 14871). Amerikalı psikolog ve bilişsel sinirbilimci Rachel 

Sarah Herz ise koku ve dil arasındaki bağlamı şu şekilde aktarır;   

Koku almanın dil ve sözlü işlemle ilişkisi bakımından duyular arasında 

benzersiz olduğu açıktır. Bir yandan koku alma duyumları sözlü ifadeden 

kopuk olduğu için dil işlemeye müdahale edebilir, diğer yandan kelimeler 

mevcut olduğunda kokular sözel şemalara dahil edilir ve kokuların bilişsel 

işlenmesi tarafından yönlendirilir ve yine onlar tarafından geçersiz kılınabilir. 

(…) Argümanım, koku alma duyusu ve dilin bu kadar zayıf bir şekilde 

bağlantılı olmasının nedeninin, karmaşık problem çözme veya soyut biliş için 

koku kodlarına ihtiyaç duymamamız nedeniyle kokuların anlamsal temsillerini 

saklamamamız olduğunu iddia ediyor. (…) Cain (1980), semantik temsil 

olmaksızın bu koku bilgisine ‘söz öncesi özdeşim’ olarak atıfta bulunmuştur. 

Diğer duyusal imgeleme biçimleriyle karşılaştırıldığında koku alma 

imgeleminin eksikliğinin nedeninin, kelimelerde olduğu gibi, hayatta 

kalmamızı kolaylaştırmak için soyut kokusal temsillere ihtiyaç duymamamız 

olduğunu iddia ediyorum. Dünyamızın haritalarını ve soyut şemalarını 

oluşturmak için kokuları kullanmayız. Kokuyla düşünmeyiz. Kemirgenler gibi, 

dünyayı müzakere etmek için ağırlıklı olarak koku alma duyularına güvenen 

hayvanlar, muhtemelen koku ile düşünürler. Bizim için görme ve işitme/dil, 

soyut temsiller oluşturmak için kullandığımız duyusal bilgi kaynaklarıdır. 

Evrim, genel olarak, belirli bir işleve ihtiyaç yoksa bunun sürdürülemediğini 

göstermiştir. Koku almak için soyut temsillere ihtiyacımız yoktur ve bu 

nedenle semantik/dilsel temsil kokusal algıdan kopuktur (Herz, 2005, s. 105-

106). 

Kokuların kelimelerle olan bu rasyonel-irrasyonel tarafsız etkileşimi, öteki 

(koku) ile ben’in ve ben’deki ötekinin dönüşümsel çarpıklığının bütünleşik kurgusu 

olarak yorumlanabilir. Dilsel ifadelere gerek kalmadan kokuların ben’de-bilinçte 

hatırlanabilmesi, duygulanım aralığında duygulamla mümkünken veya ben’deki 

ötekinde “söyleyebileceğimizden daha fazlasını biliyorken65” (Hamilton, 2012, s. 

223), bunu dilsel-görsel oyuna dökmek-ötekileştirmek:  

 
65 Hamilton, Joy Parr’ın “The Tacit Dimension” isimli kitabından Michael Polyani’ye atıfta bulunur. 



48 

 

Bir kokunun nesne, bir nesnenin koku, 

Bir dilin koku, bir kokunun dil, 

Bir görselin koku, bir kokunun görsel, 

Bir cinsiyetin koku, bir kokunun cinsiyet  

Bir ben’in ötekine, bir ötekinin ben’e çevirisi çarpışık-çapraz düşük mod uyumu66’na 

(çapraz ikilik) ve; 

Bir dilin başka bir dil, bir kokunun başka bir koku, 

Bir nesnenin başka bir nesne, bir görselin başka bir görsel, 

Bir cinsiyetin başka bir cinsiyet, bir ben’in etkinleşmeden ben’deki ötekini 

aktifleştiren tercümesi ise bütünleşik yüksek mod uyumu67’na (doğrusal ikilik); 

sonsuz temsilinin dönüştürülmesi-kavramsallaştırılması olarak okunabilir. O halde 

kokunun dile dönüşümü veya dilin kullanımını etkileyen kokunun çapraz düşük mod 

uyumu, iki ayrı aralığın yani kokusal duygulanım ve dilsel duygulanım aralığının 

oluşturduğu sınır ikircikliğinde kendisinde var olan anlamı seyircisine sunarken aktif 

etkin68; koku maddesinin (odorants) kokuya (odors, smell veya scent) olan bütünleşik 

yüksek mod uyumunun duyusal oluş temsilinde ortaklaşa hareket ettiği özne ile, 

sınırların ortadan kalktığı, kokusal duygulanımın kendiliğinde var olan anlamı 

seyircisine takdim ederken de aktif edilgindir69. Daha iyi anlaşılabilmesi için; 

subjektif kokuların dilsel göstergeye çevirisi çapraz düşük mod uyumunda 

Süskind’in Koku’su ile, koku maddesinin subjektif kokuya ve subjektif kokunun 

tekrar koku maddesine olan çevirisi ise bütünleşik yüksek mod uyumunda Dieter 

Roth’un Staple Cheese, A Race (Şekil 2.8 ve Şekil 2.9) adlı enstalasyonuyla örnek 

gösterilebilir. Çapraz düşük mod uyumu ve bütünleşik yüksek mod uyumunun yani 

çapraz ikilik ve doğrusal ikiliğin dönüşümsel çarpıklığının bütünleşik kurgusu; 

 
66 İki farklı aralığın oluşturduğu sınır; koku-özne aralığı ve dil-özne aralığının sınırdaki hareketi, 

çapraz ikilik. 

67 İki aynı aralığın oluşturduğu sınırsızlık; koku-özne ve tekrar eden özne-koku aralığının sınırsız-

sonsuz hareketi, doğrusal ikilik. 

68 Aktif etkin, edilginin aktifleştirdiği etkin yani ben’deki ötekinin aktifleştirdiği ben’in suni işaretidir. 

Deleuze’e göre bu suni işaret ise, doğal işaretin “tam aksine, şimdinin ayrı ayrı boyutları olarak (ki 

şimdi de yeri gelince bu boyutlara bağlı olarak değişecektir) geçmişe ve geleceğe gönderen 

işaretlerdir; (…) yani kendiliğinden çalışan imgelemden düşünüme dayanan temsil, bellek ve zeka 

şeklindeki etkin yetilere geçişi içerir” (Deleuze, 2021a, s. 115). 

69 Aktif edilgin, etkinleşmeden aktifleşen edilgin yani ben’in etkinleşmeden aktifleşen ben’deki 

ötekiyle doğal işaretidir. Deleuze bu doğal işareti edilgin sentez olarak alımlar. Doğal işaretler, 

“gösterdikleri şimdiye gönderen, şimdinin” (Deleuze, 2021a, s. 115), ben’deki ötekinin işaretleridir.  



49 

 

subjektif kokuların dile, görsele, işitsele çevirisi ile koku maddesinin kokulara 

çevirisi köksap’ta, sınırların eşitlendiği, aralıkların taşırdığı, ortadakini ortada bitiren, 

cisimsel şeylerle (koku maddeleri ile kokular, harfler ile dil) yaşanan cisimsiz 

olayların (kokusal duygulanım, dilsel duygulanım) zamansal uzamında etkinleşen 

edilgin70 olan ben’deki ötekinin kurmacası olarak okunabilir (Deleuze, 2015, s. 41).   

 

Şekil 3.1 (sol) Rigaud, Un Air Embaumé Parfüm Şişesi ve Ambalajı, 1915. Kaynak: 

10.05.2021 tarihinde https://cleopatrasboudoir.blogspot.com/2014/03/rigaud-

perfumes.html adresinden alındı.  

Şekil 3.2 (orta) Marcel Duchamp, Belle Haleine, 1921. Kaynak: 10.05.2021 tarihinde 

https://tr.pinterest.com/pin/66287425736014837/ adresinden alındı.  

Şekil 3.3 (sağ) Marcel Duchamp, Rrose Sélavy, 1921. Kaynak: 10.05.2021 tarihinde 

https://coumarinepetitgrain.blogspot.com/2009/07/le-fabuleux-destin-dun-flacon-de-

parfum.html adresinden alındı.  

Örneğin; Marcel Duchamp71’ın (1887-1968), readymade’leri arasında yer alan 

Belle Haleine (Şekil 3.2 ve Şekil 3.3) çalışması, Rigaud marka Un Air Embaume Eau 

de Violette (Şekil 3.1) isimli parfüm şişesine 1921 yılında, kokunun akışkanlığını ön 

planda tutarak yapmış olduğu; dilsel, sessel, görsel müdahale ve oyun, dönüşümsel 

çarpıklığın bütünleşik kurgusunda dikkatle incelenmesi gereken bir temsildir. İlk 

kurguda Duchamp şişedeki orijinal marka etiketini kaldırarak, kendisine ikinci bir 

cinsel kimlik yaratma amacıyla seçtiği Rrose Sélavy takma ismi ile kadın kıyafetleri 

içindeki ilk fotoğrafını, yakın arkadaşı Man Ray’in tasarladığı yeni etiketle şişenin 

 
70 Etkinleşen edilgin, edilginin etkinleştirdiği edilgin yani ben’deki ötekinin ben’de ötekileştirilmesi, 

başka bir deyişle doğal işaretlerin suni işaretlerle ötekileştirilmesi olarak ele alınabilir. 

71 Marcel Duchamp’ın Belle Haleine (1921) isimli çalışmasının genel bilgi kaynaklarına; Vedat 

Ozan’ın Kokular Kitabı III - Kültürler ve Caro Verbeek’in “Surreal Aroma’s: (Re)constructing the 

volatile heritage of Marcel Duchamp” isimli makalesinden ulaşılmıştır. (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. 

Ozan, 2018, s. 300-301; Verbeek, 2016, s. 133-142). 

https://cleopatrasboudoir.blogspot.com/2014/03/rigaud-perfumes.html
https://cleopatrasboudoir.blogspot.com/2014/03/rigaud-perfumes.html
https://coumarinepetitgrain.blogspot.com/2009/07/le-fabuleux-destin-dun-flacon-de-parfum.html
https://coumarinepetitgrain.blogspot.com/2009/07/le-fabuleux-destin-dun-flacon-de-parfum.html


50 

 

üzerine yerleştirir. Duchamp’ın ikinci bir cinsel kimlik eklediği alter egosu72, yani 

cinsel kimliğini başka bir cinsel kimliğe dönüştürmesi, bütünleşik yüksek mod 

uyumunda ben’deki ötekinin kendiliği ile oluşturduğu aktif edilgin benliği yansıtır. 

İkinci kurguda Rrose Sélavy adının yazısal temsilinin, Fransız deyimi Eros, c’est la 

vie (hayat bu eros) ile olan sessel benzeşimi ve Rrose Sélavy kimliği ile bu çalışmaya 

verdiği ismi Belle Haleine’in (güzel nefes) sessel titreşimi olarak algılanan Helene 

kelimesi; güzelliği ile ün salan Truvalı Helen olarak işitilir (Ozan, 2018, 300-301 / 

Verbeek, 2016, s. 133-142). Bir dilsel sesin başka bir dilsel sese olan bu benzeşmesi 

de yine bütünleşik yüksek mod uyumunda ötekinin, ötekine yani öteki’nin 

etkinleşmeden ben’deki ötekinin kendiliğiyle kavranan aktif edilgin ötekiliği ele 

verir. Üçüncü kurguda ise, Eau de Violette (menekşe suyu) kelimesinin Eau de 

Voilette (duvak, peçe suyu) olarak örtülü-tesettürlü yani ben’deki öz kokuları 

gizleyen parfümün direkt kendisine gönderme yaptığı, yazının başka bir yazıya 

dönüşümü de; diğer iki kurgu gibi bütünleşik yüksek mod uyumunda ben’deki 

ötekinin-dilsel duygulanımın kavranması ile dışa vurulan aktif edilgin ötekiliği 

irdeler. Kurguların parçalanmışlığında bütünleşik yüksek mod uyumu hakimken; 

çalışmanın genelinde koku maddesinin subjektif kokuyla dile, görsele, nesneye olan 

çevirisi çapraz düşük mod uyumunda; tek aralıkta değil, iki farklı aralıktaki sınır 

kuvvet hareketi ile aktif etkin olarak okunabilir. Ayrıca bütünde her ikisinin yani 

çapraz ikilik ve doğrusal ikiliğin kullanıldığını gözlemlerken, aktif edilginin aktif 

etkinde sıkışması sonucu etkinleşen edilgin ile gevşediğini açımlayabiliriz. Bir nevi 

Duchamp, kadraj içinde yer alan ben’deki ötekini açığa çıkararak, kendiliğinde olanı 

po’scent art’la alıcısına aktarmayı amaçlamış görünmektedir diyebiliriz. Bu dilsel 

oyunlar, çok sayıda kafiyeli olarak organize edilmiş bütünlüğün bütünsüzlüğünde, 

ben ve öteki’nin ben’deki öteki aralığı ile karakterize edilir. Duchamp kokuyu dilsel, 

sessel, görsel değişkenler ile bozguna uğratarak, kendiliğinde var olan anlamı işin 

kendisi haline getirir. Amaçsal-kavramsal, maddesellikten öte po’scent art 

bağlamında; kokuların eş seçimi, cinsel kimlik-alter ego, cinsel uyarılma, cinsellik ile 

ilgili rolüne dikkat çekerek bedende gizlenen kokusal deneyimleri hedefi haline 

 
72 Lacan, Freud’un altbenlik-alter ego ve üstbenlik arasındaki dengeyi sağlayan benliğini; özne 

benliğini meydana getiren ‘ayna evresi’ olarak yorumlar. Benlik ve kendiliği; bilinçdışı, altbenlik-alter 

ego ve özne bünyesinde düzenlenen bir bütünleşik yapı altında ele alır. Çalışma kapsamında da; 

Altbenlik, ben’deki öteki yani ben’deki ötekinin oluşturduğu bir kendilik; üstbenlik, öteki yani 

ötekinin kavranışıyla dışa vurulan benlik; özne yani ben, ben’deki öteki ile ötekinin-kendilik ve 

benliğin tasarladığı ben bağlamında irdelenir. 



51 

 

getirir. Kendiliğinin açığa çıkışını kokusal dille cinsellikte, “cisimsel derinliğin 

semptomlarıyla cisimsiz yüzeyin yüceltilmesi arasında” (Deleuze, 2015, s. 248) 

konumlandırarak; ben ve öteki’nin ben’deki öteki aralığında, oluşta, cinsel kimlikteki 

dönüşümde fakat “bedenin farklılaşmamış doluluğuyla” (Deleuze, 2015, s. 248) alter 

ego’da örgütler. 

 

Şekil 3.4 Peter de Cupere, Olfabet-OV1, Belçika, 2021. Kaynak: 10.05.2021 

tarihinde https://www.instagram.com/p/CXmWoiYNOaE/ adresinden alındı.  

 

Şekil 3.5 Peter de Cupere, Olfabet-OV2, Belçika, 2021. Kaynak: 10.05.2021 

tarihinde https://www.instagram.com/p/CXmZOVotPre/ adresinden alındı.  

Peter de Cupere’nin de görme engelli kişilerin kullanımı için düzenlediği 

Olfabet-OV1 (Şekil 3.4) ve Olfabet-OV2 (Şekil 3.5) isimli deneysel üsluptaki 

kokusal sanat (olfactory art) çalışmalarını inceleyecek olursak; kokulu polimerler 

tarafından yayılan koku eşliğinde, harflerin koklanarak tanımlandığı-öğrenildiği; 

kokuları tek tek okumak yerine, birleştirilen harf-koku’ların uyumu ile bir nefeste 

okunabilecek şekilde tasarlandığını gözlemleyebiliriz. Kapakların birbirine 

kenetlendiği Olfabet-OV1 tüplerinin üzerindeki Braille Alfabesi ve Latin Alfabesi ile 

de hangi harfin hangi kokuyu temsil ettiğini çözümleyerek, aktaracağınız kelimeye 

göre kokulu polimer harflerini seçip, cümleler veya metinler oluşturabilirsiniz. Koku 

maddelerinin izleyici deneyimiyle kokusal duygulanım alanında gizlenen kokuları 

dile aktarması veya sözsel ifadeleri koku maddeleri ile temsil etmeye yeltenmesi 

çapraz düşük mod uyumunda; ötekinin-kokunun gelmesi ile ben’deki ötekinin 

sınırlarını yoklar. Dolayısıyla nicel ve nitel sınırdaki saf olmayan bu kokular, aktif 

https://www.instagram.com/p/CXmZOVotPre/


52 

 

etkin olan dilsel ve kokusal duygulanımı ben’de etkinleştirmeden kışkırtır. Keşif 

edilenin rehberliğinde aktarılan ide ve imgeyi kuşatır.  

Kokusal sanatta deneyimi arttırmak için seçilen dil ve koku ikilemi (ister 

po’scent art ister olfactory art olsun), bize söylenmek istenenden daha fazlasını 

aktararak şüpheye düşürmeye, tüm oyunları içinde barındırmaya yeltenir. Kokunun 

akışkanlığında öteki’nden ben’e, ben’den ötekine sürükleyerek, ara yanılsama 

alanlarında, aralıklarda (çapraz ikilik sınırı ve doğrusal ikilik aralığı), dönüşümsel 

çarpıklığın bütünleşik kurgusunda, tatmin olmanın mümkün olmadığı bir boşlukta, 

ben’deki ötekinin ben’deki varlığını sorgulamaya yöneltir. 

3.2 Kokusal İzlerin Yapısökümü: Derrida 

Kokusal göstergeyi çember merkezli model73 sınırında kavrayan yapısalcılığa 

karşıt, dış merkezli çember modelin74 kokusal aralığında ele alınan bu bölüm; 

postyapısalcılığın tavır bilmez tutarsızlığıyla Derrida’nın yapısöküm (déconstruction) 

tutumunda, kontrol edilemeyen kokusal göstergeleri po’scent art bağlamında 

tartışmayı hedeflemektedir. Çalışmada po’scent art’ın öngörülemeyen olasılıksal 

anlam türevleriyle ilişkilendirilmesi, kokusal korpusun lineer düzlemde 

ilerlemediğini ve doğasındaki kokusal anlam boşluklarının temel bir yapıda ele 

alınamayacak kadar çok parodiyle dolu olduğunu gösterir -ki önceki alt başlıkta (3.1 

Dil ve Koku) kokunun dilsel strüktürde iki ayrı sınır ikircikliği oluşturduğu ve 

 
73 Derrida’ya göre çember merkezli modelde; metodolojik, kronolojik, rasyonel ve akılcı güvenceler 

söz konusuyken, “çevrili alanın içinde, üslup ancak sorgulanmadan kabul edilmiş karşıtlıklara göre 

yargılanabilir” (Derrida, 2017, s. 247). 

74 Derrida, dış merkezli çember modelini ise, çember-dışı olarak ele alır. Çember-dışı dışsallıktan 

hareketle, çember merkezli bütünlüğün içinde başlatılan yapısökümdür. “Bu çember-dışı olmanın ve 

bu yapısökümün ilk jesti, belli bir tarihsel zorunluluğa tabi olmasına karşın, kendisine ‘çemberler-

arası’ yöntemsel veya mantıksal güvenceler bulamaz. (…) Çember’in (orbe) sınırını aşmak, (hazır 

açılmış) tekerlek izlerinden (orbita) çıkarak, klasik kavramsal karşıtlıkların topunu, özellikle de 

felsefeyle yad-felsefenin karşıtlığını, (dışarıdan) düşünmeyi denemektir” (Derrida, 2017, s. 247).  

Deleuze’e göre ise dış merkezli çember modelde anlam; “bambaşka bir doğaya sahiptir, hep yeri 

değişen paradoksal unsur olarak anlamsızlıktan, ebediyen merkezsiz kalan merkezdışı merkezden 

yayılmaktadır. (…) Benliğin, dünyanın ve Tanrı’nın tutarlılığını dışarıda bırakan saf imdir. (…) 

Tekillikler arası dolaşımda olan, onları birey-öncesi ve kişisiz olarak yayan bu rastlantısal nokta, 

kökensel bireysellik olarak Tanrı’nın, kişi olarak benliğin, benliğin ortamı ve Tanrı’nın ürünü olarak 

dünyanın varlığını sürdürmesine izin vermez, buna katlanamaz” (Deleuze, 2015, s. 197). Bu bağlamda 

çalışmada, sınırları olan çember merkezli model, yapısalcığı; ben’deki ötekinin katkısıyla yapısöküm 

ile sınırları aşan dış merkezli çember model ise postyapısalcılığı temsil edecektir. Postyapısalcılıktaki 

bu merkezsizlik ise, çağdaş sanatta kullanılan kokunun estetik potansiyeline imkan tanıyan döngüyü 

olanaklı kılmamıza yardımcı olacaktır. 



53 

 

kokusal verileri anlamlandırmanın kokusal ve dilsel duygulanım aralığında alıcısını 

kaosa sürüklediği detaylı olarak belirtilmiştir. Bu yaklaşım, temsil etmekten ziyade 

değişken ve kaygan bir iç yüzeyde kendiliğindeki-kadraj içindeki döngüsel 

titreşimleri sorgulamayı amaçlar; soru(n)’nun sıkışan cevabını, açık seçik bir 

anlamda değil, orada olmayan kokusal izleri takip eden öbür yarıda yakalamaya, 

titreşen sürecin-oluşun izini takip etmeye çalışır. Bu sebeple po’scent art’ta öne çıkan 

kokusal göstergeler, zihnimizde ben’deki öteki yardımıyla kurguladığımız dünyanın 

nasıl temsil edilebileceğini çözümlemeye çalıştığımız şeyleri dayatılan sisteme 

adapte etmek için adlandırdığımız düzenin değişken temsilleridir, postyapısalcılığın 

kuluçka merkezidir. Dünyadaki soyut şeylerin (kokuların) veya somut nesnelerin 

(koku moleküllerinin) bizimle olan bu dağınık iletişimini tanımlamak adına herhangi 

bir bakış açısının gösterime sunulduğu şekliyle de, yapısalcı bir göstergebilim 

disiplini tarafından formüle edilmesi mümkün görünmemektedir. Çünkü kontrol 

edilemez kokusal göstergelerin mutlak bir şekilde kodlanması olası değildir; 

duyumsanan her koku, bir önceki ve sonraki kokunun izine karışarak sürekli 

değişken hareket sabitindeki olası bir anıya entegre edilir.  

Öte yandan yapısalcılığın her ne kadar göstergelerin durağanlığından kaçınan, 

bir gösterenden diğerine çağrışımsal geçiş sağlayan, sürekli üretken, yatay devinime 

olanak tanıyan bir yapısı olsa da (Goodchild, 2005, s. 187), -örneğin; bir demet 

kırmızı gül kokusu tutkuyu, aşkı simgelerken, kazanılmış bir savaş ulusun yüceliğini 

temsil eder-; ki bu, bir göstergenin başka bir gösterge yerine geçmesiyle belirli bir 

yöne-söyleme işaret edildiği anlamına gelir. Bu şekilde kokusal göstergeye 

tanımlanan bir göstergebilimsel okuma modeli ise, belirli bir yöne yönelme 

eğiliminde olan majörite’nin-çoğunluğun evrensel yönünü temsil eder (Goodchild, 

2005, s. 187) -ki postyapısalcılıkta anlam hiçbir zaman evrensel veya toplumsal bir 

uzlaşıya dayalı olmamıştır. Kokusal göstergede anlam, kokusal duygulanım akışında 

duygulam (affect) aracılığı ile bedensel de açığa çıkan birçok işarette dağılmış-

bölünmüş, akışkan, düzensiz halde gizli ve sürekli değişkendir. Oysa “yapısalcılık 

insan deneyimine ait sabit, tekbiçimli, evrensel ve eşzamanlı yapılar bilimi olarak 

düşünülmüştür çoğu kez” (Goodchild, 2005, s. 186); ve bu modelde dil yasalarını 

sınırlayan, dayatılan sistemin ayakta kalabilmesi için kadraj içinden hiçbir şeyin 

sisteme sızmasına izin verilmeyen simetrik bir bağ kurulmuştur. Ferdinand de 

Saussure’ün oluşturduğu bu simetrik bağ; göstergeyi kolektif sistemin kendisine 

odaklar; anlamda “kültürel ve tarihsel gelenekten başka içkin bir neden yoktur” 



54 

 

(Eagleton, 1996, s. 84). Dilin sadece kendi içinde dinamik, içine kapalı bir yapı ve 

iletişim için var olduğunu savunur. Dilin göstergelerden oluşan gösteren (işitim 

imgesi ya da onun grafik muadili) ve gösterilen (kavram) ile birbirinden ayrılamaz 

sistemler bütünü olduğunu, topluma ait olan kültürel olguları çözümlenin temelini de 

ancak göstergebilimsel analizlerle gerçekleşebileceğini ileri sürer (Murray, 2012, s. 

119). Saussure göstergenin; “kendi fiziksel biçiminden ve çağrıştırdığı zihinsel bir 

kavramdan oluştuğunu ve bu kavramın, dış dünyanın bir kavranışı olduğunu söyler” 

(Fiske, 1990, s.41). “Gösterge gerçeklilikle yalnızca onu kullanan insanların 

kavramları aracılığıyla ilişkilenir” (Fiske, 1990, s.41). Ona göre göstergede anlam, 

gösteren ve gösterilenin dışsal gerçekliğidir ve her biri kendine has değerler türeten 

iki düzlükte-düzlemde geliştirilebilir. Bahsi geçen iki düzlük-düzlem, beyinsel 

faaliyetin iki şekline karşılık gelir (Barthes, 2014, s. 61). Birinci düzlük-düzlem olan 

dizim boyutu, dayanak noktasını uzam olarak ele alır; uzam tek istikametli ve 

çizgiseldir (Barthes, 2014, s. 61). İkinci düzlük-düzlem olan dizisel veya dizgesel 

boyut ise; birbirleri arasında müşterek yönü olan öğeler tarafından zihinde 

birbirlerini çağrıştırarak-anımsatarak, türlü bağlantıların hüküm sürdüğü kümeler 

meydana getirirler (Barthes, 2014, s. 61-62). Ancak bu tutum, dizim ile dizisel veya 

dizgesel boyutun kurguladığı ben’in sonlu kümesidir. Ben’in öteki-koku ile yaşamış 

olduğu belirli uzamdaki belirli nesnelerle olan olayların, etkileşimlerin toplam 

bağlantılarını içerir. Oysa ben, ötekinin-kokunun-gösterenin yardımıyla ben’deki 

öteki aralığında, gösterilenlerin karmaşasında sonsuz kümedir. Örneğin; fırında pişen 

bir havuçlu-cevizli kek kokusundan, kişinin bireysel anısı olan huzurlu aile evini 

düşlemesi, oradan da çocukluğunda sıcak bir tebessümle annesinin mutfaktan ona 

bakışını anımsaması gibi birbirini izleyen olayların çağrışımı, eksik ve sorunlu 

tanımlanmıştır; pişen havuçlu-cevizli kek kokusunu şimdiki zamanda nerede, kimle, 

hangi koşulda, kaç yaşında, nasıl bir fiziki ve ruhani pozisyonda tekrar anımsadığına 

bağlı olarak (ki bu çok farklı durumlarda sonsuz kez hatırlanabilir), ben’deki öteki 

tarafından ben ile sürekli idealize edilen, dolayısıyla anılarda yeni anlamlar 

türetebilen, sayılamaz duygudurumların sonsuz kümesini oluşturur. Sürekli idealize 

edilmesi yani her seferinde yeniden ama farklı imgelerle anımsanması, bireyin kadraj 

içine, başlangıcın ilk inşasına geri dönüş arzusunun, bütün olma isteğinin de görünür 

kısmıdır aynı zamanda. Bu görünür kısım postyapısalcılıkta, kadraj içi ve kadraj dışı 

arasındaki birleştirici bağı üstlenir ve paradoksal bir birlik oluşturur: 

Parçalanmışlığın birliği; ben’in ben’deki öteki ile parçalanması koşuluyla yenilenen 



55 

 

ve yenilenerek tekrar parçalanan, amacı kendinde olan bir devinim süreci olarak 

alımlanabilir.  

 

Şekil 3.6 Otobong Nkanga, Anamnesis, MCA, Chicago, 2018. Kaynak: 29.12.2020 

tarihinde https://artviewer.org/otobong-nkanga-at-museum-of-contemporary-art-

chicago/ adresinden alındı.  

 

Şekil 3.7 Otobong Nkanga, Anamnesis, MCA, Chicago, 2018. Kaynak: 29.12.2020 

tarihinde https://artviewer.org/otobong-nkanga-at-museum-of-contemporary-art-

chicago/ adresinden alındı.  

Örneğin, Otobong Nkanga 2018 yılında Museum of Contemporary Art 

Chicago’da; Afrika’dan Batı’ya gizli ekonomiler aracılığıyla gerçekleşen sömürge 

ticaretine dikkat çekmek amacıyla, sergi duvarından bağımsız beyaz bir duvarın 

etrafındaki nehir benzeri kesik oyukların içine gömülmüş; kahve çekirdekleri, tütün 

yaprağı parçaları, karanfil ve Batı’nın kolonyal sömürüsünden elde ettiği diğer 

baharatlar da dahil olmak üzere Anamnesis (Şekil 3.6 ve Şekil 3.7) isimli bir 

enstalasyon ile izleyicisine post-kolonyal (po’scent art) tanıdık bir kokusal deneyim 

yaşatır (Shiner, 2020, s. 206, 197). Her bir ziyaretçi burun hizasında olan oyuklar 

içerisindeki baharat kokularını koklayarak, hem kültürel hem de öznel geçmiş 

anılarından birçok farklı kokusal detayı zincirleme çağrışımlarla-dönüşümlerle 



56 

 

anımsayabilme olanağına tanıklık eder. Fakat bu anımsamanın üzerine eklemlenen 

yeni bir mekan, zaman ve Anamnesis enstalasyonu; bir sonraki baharat kokularının 

çağrışımında, gösterilen (post-kolonyal kokusal deneyim) ve gösterenler (Anamnesis 

enstalasyonu ve baharat koku molekülleri) arasındaki ayrımı kullanıp, ben’deki 

ötekini aktifleştirerek, özneyi yeni bir kavramla idealize edilmiş ben’in sonsuz 

kümelerindeki ara yanılsama alanlarında, herhangi bir duygudurum halkasına dahil 

eder. Çünkü Anamnesis ile izleyici arasındaki bağı sorgulayan baharat kokuları, 

kurumsallaşmış post-kolonyal bir temsil nesnesi ve kültürel bir kod gibi görünse de, 

evde-mahremde kullanılan malzemelerin enstalasyonda kokusal transfere aracılık 

etmesi nedeniyle de özneldir, toplumsal iletişimden uzak anıları ve duyguları 

uyandırma kapasitesine sahiptir (Sperber, 1974, s. 130). Resmi bir iletişimin 

ötesinde, izleyicisinin içsel benliğinde (Sperber, 1974, s. 130), ben’deki ötekinin 

ben’de kurguladıklarıyla ilintilidir. Dolayısıyla ben’deki öteki ve öteki-koku ile 

sonsuz parçalara ayrılan ben’in tekdüze, kuralcı üstanlatılarla belirli kalıplar içinde 

deneyimi tanımlayabilmesi imkansızdır. Çünkü artık sorgulanan gösteren; kültürel 

kodda değil, aralıktaki bilinçdışının kodladığı göstergelerin belirsizliğinde saklıdır. 

Bu bağlamda Larry Shiner da Anamnesis ile ilgili şunları belirtir; “kokusuz Beyaz 

Küp’ün oküler merkezli büyüsünü kıran Anamnesis, başkalarıyla olan bağlantımızın 

proksimal duyular aracılığıyla gerçekleştiği güçlü bir hatırlatıcıdır” (Shiner, 2020, s. 

207, 197). Akışkan hatırlatıcı; gizlenen şeylerin takibinde silinen izlerin bilgisini 

içeren, oküler merkezli-ışıltılı büyünün kurgusunu yıkandır. 



57 

 

 

Şekil 3.8 (Sol) Adnan Aga, Adnose, Olfactory Art Keller, New York, 2023. Kaynak: 

08.07.2023 tarihinde https://www.olfactoryartkeller.com/scent-performance-

series/adnose adresinden alındı.  

Şekil 3.9 (Sağ) Adnan Aga, Adnose: Adnan Aga’s Smell Instruction Poster, 

Olfactory Art Keller, New York, 2023. Kaynak: 08.07.2023 tarihinde 

https://www.creativeapplications.net/member-submissions/adnose-anosmia-and-ml-

smell-prediction/ adresinden alındı.  

Anamnesis çalışmasında da gözlemlendiği üzre kokunun-ötekinin-po’scent 

art’ın, ben ve ben’deki öteki ile kavradığı sonsuz-döngüsel küme değişkenleri, 

düzensizliğin getirdiği skeptik-şüpheci bir eğilimle karşılanır. Özne sentaktik ilişkiyi 

aşarak, kültürel algoritmaların dayattığı sistemin konfor alanından uzaklaştırılır. Tam 

da bu noktada Anamnesis’e zıt bir tutumla, algoritmaların kokusal göstergeleri dilsel 

ve sözsel göstergelere aktararak tanımladığı, multimedya sanatçısı Adnan Aga 

tarafından üretilen Adnose (Şekil 3.8 ve Şekil 3.9) isimli çalışmayı incelemeye almak 

gerekir. Hiçbir kokusal deneyimi tecrübe edememiş, koku alma duyusundan yoksun 

yani anozmi olarak dünyaya gelen Aga, sanatta önemsenmeyen olfaktör sisteme ve 

anozmi-koku körlüğünden muzdarip olan kimselerin yaşadığı zorluklara dikkat 

çekmek amacıyla, yapay zeka algoritmalarını kullanarak herhangi bir nesne 

kokusunun tanımlanabilmesi adına deneysel bir protez cihaz tasarlar (üç boyutlu 

https://www.olfactoryartkeller.com/scent-performance-series/adnose
https://www.olfactoryartkeller.com/scent-performance-series/adnose


58 

 

tarama cihazıyla kendi burnunun 3D baskısını alır) 

(https://www.olfactoryartkeller.com/scent-performance-series/adnose). Cihazda 

burnun beyin sistemi rolünü üstelen Raspberry Pi yani tek kartlı mini bir bilgisayar 

sistemi kullanılır, böylelikle burun altına yerleştirilen nesnenin sensör yardımıyla 

algılanması sonucu çekilen fotoğrafı Google Görseller’e gönderilir 

(https://www.creativeapplications.net/member-submissions/adnose-anosmia-and-ml-

smell-prediction/). Fotoğrafı gönderilen nesnenin, nasıl kokabileceğine dair gerekli 

bilgileri-tanımlamaları ise GPT-4 (OpenAI tarafından yayınlanan ChatGPT serisinin 

dördüncü güncel sürümüdür) yardımıyla oluşturulur 

(https://www.creativeapplications.net/member-submissions/adnose-anosmia-and-ml-

smell-prediction/). Nesnenin kokusal veri tanımlamaları, burnun bir deliğinden 

dilsel-yazısal makbuz şeklinde çıkarken, bir diğer deliğinden ElevenLabs yapay zeka 

yazılımı ile de yüksek sesle okunur (https://www.creativeapplications.net/member-

submissions/adnose-anosmia-and-ml-smell-prediction/). Yapay zeka, kokusal 

göstergeleri (kokusal tanımlamalar, nesnenin koku yayan kimliğiyle değil, GPT4’te 

tanımlı olan görsel kimliğiyle elde edilir) dilsel ve sessel gösterge çıktılarıyla 

destekleyerek, izleyici rolünde olan ve deneyimsel tasarımı kendi kodlamaları 

sayesinde anlamlandıran Adnose için ters bir okuma alanı açar. İroniktir ki kokuyu 

görsel nesnenin kimliği ile deneyimleyen Adnose’un kendisidir artık, deneyimlenen 

ise izleyici ve nesnesidir. Ancak Adnose, her ne kadar dilsel ve sessel anlam 

çıktılarını yapısalcı bir anlatı altında algoritmalara dayatıp, analitik bir üslup 

benimsese de veya görsel verilerden elde edilen kodları dilsel terimlere çevirse de; 

sergilenen bu hibrit duyusal performans sahnesindeki deneyimlenen ziyaretçi, hala 

çıkan veriler doğrultusunda öznel çözümlemeleri ile ikincil deneyimci konumunda 

postyapısalcıdır. Yönlendirici algoritmalar sayesinde takip edilen izler, özne oluştaki 

ben’i yapay zeka ile sürekli yer değiştirmeye iter. Yer değiştirme esnasında oluşan 

tekrarlarla kaybolan izler, ben’deki öteki aralığında ben’in nesne ile olan kokusal 

ilişkisini kesintiye uğratır. Kesintiden kokusal duygulanım aracılığı ile özgürleşen 

özne, kendisini kokusal-görsel göstergeyi tanımlayan yapay zekanın alt yapısından 

kurtarır. İzini sürdüğü kokusal göstergelerle yapay verinin yapısalcı düzenini bozar. 

Yapısalcı düzenin kurgusu olan aritmetik veriler-metinler ise yapay zeka ve özne 

arasındaki sembolik ‘aracı’ rolünü üstlenir. İletişim sayacı olan bu sembolik aracı, 

akıştaki olası kokusal eşdeğerlik aralığındaki kelimeleri seçer ve cümleleri yapay 

zeka aracılığıyla özneye iletir. Bu sırada yapay zeka, nesne ile koku arasındaki 

https://www.olfactoryartkeller.com/scent-performance-series/adnose
https://www.creativeapplications.net/member-submissions/adnose-anosmia-and-ml-smell-prediction/
https://www.creativeapplications.net/member-submissions/adnose-anosmia-and-ml-smell-prediction/


59 

 

denkliği aracı vasıtasıyla görsel seçim ekseninden, kokusal kombinasyon eksenine 

kaydırır. Özne ise alımladığı bu bilgilerle kokusal duygulanım aralığının izini takip 

ederek, ben’i baltalar. Her ne kadar Adnose, dikkatimizi dilin kendisinin maddi 

sürecine zorlasa da, algımızı zihnimizde yer değiştirdiklerimizle duygulanım 

aralığında yeniler. Öte yandan zihnimizdeki kokusal algıyı, dilsel gösterenlerle 

deforme ederek, kendi güç alanına çekmeye çalışır. İşte tam da bu sebeple Adnose, 

kapalı bir sistemin ürünü olarak temsil edilebilir. Ancak dilsel ve sessel normda elde 

edilen çıktılar, zihinde sistematik bir sapma olarak algılanır, dilsel plan değiştikçe 

kokusal yorumlama ve değerlendirme de buna bağlı olarak öznede dönüşür. Dil ile 

koku arasındaki iki ayrı sınırda oluşturulan kodlarla iletilen mesajlar, paradigmatik 

düşey ilişki (kokunun dille, dilin kokuyla yer değiştirmesi) ile sentagmatik yatay 

ilişki (kokusal ve dilsel göstergelerin birbiriyle zincirleme bağlantısı) arasında bir 

yerde idealize edilen, kokusal duygulanım alanına giren qualia’da serbest bırakılır. 

Serbest bırakılan veriyi tekrar bilgiyle yoğunlaştıran ben, oluş sürecindeki özneyi 

sersemletir. Çünkü bilgideki tekrar ve artış, iletişimi azaltmaya başlar (yoğun olarak 

iletilen bilgilerin tamamını kavramak imkansızdır). Özne, iletişimin azalmasıyla 

ben’deki öteki aralığına sapar, ihlal ettiği şey için duygulanımda beklenti kodunu 

oluşturur. Bu beklenti kodu verilen bilgi akışının bilinçteki düzenliliğini bozar ve 

keskin bir farkındalıkla kokusal duygulanımı duygulamla özgürleştirir. 

Prangalarından kurtulan duygu, bilinçte sekteye uğratılan ve silinen izleri, ben’le 

yeniden yoğurur ve her seferinde üstüne eklenen yeni duygularla ben tarafından 

yeniden idealize edilir. Böylelikle Adnose’da yapay zekayla dayatılan toplumsal-

evrensel anlamla kurgulanan bütün olmaklık, ben’in dahil olduğu her yerde yani 

postyapısalcılıkta özne oluşla -hiçbir zaman bütün olmayan aralıktaki devingen birey 

ve uzamla-, hep yeniden oluşla temsil edilir. Özne oluş, göstergebilimi Saussure ya 

da Adnose gibi dilin sınırlarında veya “dilimin sınırları dünyamın sınırlarıdır” 

(Wittgenstein, 2010, s. 74) diye belirten Wittgenstein gibi kadraj dışında kavramaz. 

Onun aralıkta sınır tanımaz göstergeleri, sonuca varılamaz anlamları ve bastırılan 

arzuları açığa çıkarma yönelimiyle kadraj içindeki bütünlüğü duygulamlama eğilimi 

vardır. Bu sebeple gösteren ve gösterilen arasındaki ilişkisel yaklaşımda yetersiz 

kalan, muhafazakar-tutucu olan sonlu kokusal anlam çıktıları, ben’nin oluş’taki 

sürecini, değişimini, dönüşümünü açıklamak için yeterli olamamıştır. Üçüncü bir 

boyutun dahil edilmesine (kokusal duygulanım aralığındaki ben’deki öteki), kurulan 

analitik sistemin yıkılmasına, biçimin odak noktasından çıkarılmasına, karmaşanın 



60 

 

dindirilmesinden öte alevlendirilmesine, evrensel olanın sükunetine odaklanmayıp 

toplumsal katı eğilimlerin bozulmasına ihtiyaç duyulmuştur.  

Bu bağlamda kokusal sanat bünyesinde postyapısalcı söylemlerimizin çıkış 

noktası olan Fransız filozof Jacques Derrida da, anlamın sistematik bir bütünlük 

içinde, yetkeci bir tutumla kısıtlanamayacağını belirtir. Kültürel olguların her zaman 

evrimsel bir süreçte (biyokültürel), dönüşümsel bir yapıda olduğunu vurgular. Öyle 

ki Derrida (2017) “Gramatoloji Üzerine” (De La Grammatologie, 1967) isimli 

kitabında da, genel olarak Saussure’ün ikili karşıtlık yönelimini eleştirerek, kendi 

mecburi oluş sürecinin temelini oluşturur (Derrida, 2017, s. 43-100). Örneğin 

yapısalcılıkta; hafif koku, ağır kokunun karşıtıdır ve böyle bir ayrım sıkı bir bağla 

kuşatıldığı sürece tüm göstergeler sistemi etkili bir şekilde sürdürülebilir (Eagleton, 

1996, s. 115). Oysaki postyapısalcılıkta hafif koku sadece ağır kokunun karşıtı 

değildir, ötekisidir, o ağır olmayan, ben’i huzursuz etmeyen veya rahatlatandır (ki 

hafif kokuların huzur verdiği ve rahatlattığı söylemi tamamıyla subjektiftir, kişiye 

göre değişkenlik gösterir) (Eagleton, 1996, s. 115). Hafif olmayanın yani karşıtın, 

ötekinin sürekli dışlanması, onun (hafif kokunun) ne olduğunun temel bir 

hatırlatıcısıdır, hafif olan kokuyla yakından ilişkili bir ötekisidir (Eagleton, 1996, s. 

115). Bu nedenle ağır olan kokuya, hafif kokuyu tanımladığı için hep bir ihtiyaç 

vardır ve ihtiyaç sebebiyle karşıt olarak algıladığı şeyi pozitif kimlikle alımlamak 

zorunda kalır (Eagleton, 1996, s. 115). Ağır kokuyu dışlarken içeri alma eylemi, hafif 

kokunun o kadar da ağır kokudan farklı olmamasından kaynaklanır, hafifin içinde 

ağır, ağırın içinde de her daim hafif mevcut olacaktır.  

Belki de dışarıdaki şey bir şekilde içeridedir, yabancı olan aynı zamanda 

mahremdir - bu yüzden insan, sınırın keskin mutlaklığını olabildiğince ihtiyatlı 

bir şekilde korumalıdır, çünkü bu sınır her zaman ihlal edilmiş olabilir, her 

zaman zaten ihlal edilmiştir ve göründüğünden çok daha keskin değildir 

(Eagleton, 1996, s. 115).  

İşte Derrida tarafından ileri sürülen yapısöküm, tam da bu şekilde ikili 

karşıtlıkların zeminini kazan-oyan, orada saklananı görünür kılan, ben’deki ötekini 

ifşa eden, dışarıda olanı içeriye dahil eden -ki dışarıda sanılan aslen içerde saklıdır-, 

engebeli oyuk düzlükteki eleştirel bir kavramdır. Orada olmayan gösterilen, hafif ve 

ağır koku arasındaki farkın, farkla açığa çıkan birliğin ürünüdür artık (Eagleton, 

1996, s. 111). Derrida bu fark aracılığıyla bir bakıma, yapısökümcü yöntemde 

hiyerarşik ve karşıtlık oluşturan ikiliklerin yarattığı çelişkiyi göstermek ister. 

Böylece dikte edilen anlamdan öte farklı okumalarla açık hale gelen yapıt, dikotomik 



61 

 

ayrımlar oluşturan kavramların sınırlayıcılığını yok ederek metnin buyurganlığını 

ortadan kaldırır ve anlamın çoğaltılmasına katkıda bulunur. Derrida anlamın 

çoğaltılmasıyla fark yaratacak olanın varlığını yani aralıktakinin/boşluktakinin 

okunmasını ve bunun doğuracağı olası yeni ilişkiyi, metnin veya sözcüklerin üzerini 

çizerek açığa çıkarmaya çalışır. Üzerini çizme yani silme (sous rature/under eraser) 

edimi ile de anlam, başlangıcı ve sonu olmayan bir çokluk ve belirsizlik içinde 

sürekli ertelenir. İşte bu ele geçmez ve tanımlanamaz olan, kokusal olanla da 

yakından ilintilidir. Po’scent art, bu bağlamda ben ve öteki arasında gezinen ve o’nun 

tanımsızlığı/temsil edilemezliği içinde çokluk yaratandır. 

Po’scent art’ta silme işlemi yani yapısöküm ile tanımsızlık, hep yeni baştan 

oluşum, oluştaki öznenin geçmiş ve gelecek şimdideki zamansal uzamında sonsuza 

kadar sürdürülebilirdir. Sürdürülebilirlik ise mecburi takip edilen, izi sürülen kokusal 

duygulanımın katkısıyla gerçekleştirilebilir. Bu bağlamda Derrida’nın Türkçede tam 

karşılığı bulunamayan, iz sürme ile yakından ilgili olan différance yani ayıram 

kavramına varırız (Şahiner, 2015, s. 70). Bir sanat yapıtında görmezden gelinmiş 

olan ötekilerin, gizlerin ya da yapıtın mahreminde saklı, aralıkta olan çeşitli 

anlatıların bulunması hedeflenir. Kısacası takip edilen kokusal izlerle, içerideki 

dışarının açığa çıkarılması beklenir. Öyleyse yapısöküm, ortaya çıkan bu paradoksal 

zorunluluklar (aynılık-sameness, farklılık-difference) için geliştirilen bir yöntem 

bilimdir ve Derridacı bir metni kavramak, bu ikiliği yeniden doğrulamaktır 

(Reynolds, 2002). Doğrularken, dönüştürmektir; dönüştürürken, bozmaktır; 

bozarken, silmektir; silerken, idealize edip sonsuza dek tekrar yeniden yeni olanı 

üretmektir.   

Ne var ki bu sonsuz, bir ufkun veya bir uçurum dibinin, bir ilerlemenin veya 

bir düşüşün sonsuzluğu değildir. Garip bir yol izleyerek gerçekleşen bir 

tekrarlanışın sonsuzluğudur, (…) her yeni çevrim bir ilerleme-gerileme süreci 

başlatır, bu da, öncekinin etkilerini gidererek, bizi daha derine gömülü, daha 

eski, daha arkaik bir doğaya geri götürür. İlerleme daima hayvanlıktan 

çıkmamızı sağlamış olan ilerlemeyi iptal ederek, bizi yeniden hayvanlığa 

yaklaştırma şeklinde tecelli eder. (…) Her halükarda, bu hareketin ‘böyle 

sonsuza dek’ gidişi, ne denli karmaşık olursa olsun bir çizgiyle temsil edilmeye 

pek elverişli değildir (Derrida, 2017, s.309). 

Bu sebeple Derrida, göstergelerin doğrusal düzlemde temsil edilemeyeceğini, 

gösteren ve gösterilen arasındaki anlamın salt, tek yönlü bir biçimde 

tanımlanamayacağını belirterek, bir gösterenin diğer tüm gösterenlerle ilişkili yani 

anlamların sonu gelemeyen zincirleme bağlantılarla dolu olduğunun altını çizer 



62 

 

(Şahiner, 2015, s. 70). Gösterenin öteki gösterenlerle sürekli ilişkide olduğu noktada, 

takip edilen izlerle kokusal duygulanım alanından ortaya saçılan tüm gizleri 

tanımlayan gösterilen, bir başka gösteren olarak karşımıza çıkar ve bu döngü sürekli 

tekrar eder. “Dolayısıyla bütün gösterilenlerin gösteren konumunda da bulunduğunu 

tanıdığımız yerde, gösterilen ve gösteren ayrımı gösterge kökeninde sorunsal hale 

gelmektedir” (Derrida, 1994, s. 34-35). O halde Derridacı bir perspektifte, gösterilen 

artık salt-arı değildir. Bu sorunsalla birlikte geliştirilen yapısöküm, dildeki çeviri 

anlayışı yerine dönüşümü benimsemiştir (Derrida, 1994, s. 36). Derrida bunu, “bir 

dilin başka bir dil tarafından, bir metnin diğer bir metin tarafından düzenlenen 

dönüşümü” (Derrida, 1994, s. 36) olarak tanımlar. Yani bu noktada; bir metinden 

diğerine ve bir dilden (söz) bir başka dile (koku) dönüşen transfer ve etkileşim, her 

seferinde tanımlanamaz (undefinable) olana götürür ben’i. Böylece dilsel belirtkeler 

ve izlerden kokuya doğru tetiklenen boşluklar, üzeri çizilen kavramlarla koku 

atmosferi arasında geçirgen bir ilişki yaratır. İkili karşıtlıklardan öte boşlukta duran 

ve temsile çıkamayanın varlığına odaklanan ilişki, söyler görünenin ötesinde 

söylenemeyen ve orada öylece asılı kalanı serimler. Bu da kokunun boşlukta 

tanımsız, tarifsiz varlığını duyumsamak adına en çarpıcı farkındalığın karşılaşma 

noktası olarak görülebilir. Böylece boşluktaki kokusal anımsayış, belleğin canlı bir 

etkisi olarak o an’a ulaşır ve zamansal bir devinimle anı çoğullaştırır.  

 

Şekil 3.10 Aras Seddigh ve Ömer İpekçi, Münazara Onu Bul, Galeri Nev, İstanbul, 

2021. Fotoğraf: Tansel Erol Başpınar. 



63 

 

 

Şekil 3.11 Aras Seddigh ve Ömer İpekçi, Münazara Onu Bul, Galeri Nev, İstanbul, 

2021. Fotoğraf: Tansel Erol Başpınar. 

Bu söylemimizi ise po’scent art’ta, sanatçı Aras Seddigh ve parfümör Ömer 

İpekçi’nin Galeri Nev İstanbul’da “Ben Hiç Burada Olmadım” başlıklı sergilerindeki 

Münazara Onu Bul (Şekil 3.10 ve Şekil 3.11) isimli çalışmasıyla destekleyebiliriz. 

Kokunun kelimeler ile oyununa odaklanan Münazara Onu Bul, İpekçi’nin 

Seddigh’in yazdığı metinleri sansürleyerek-üstünü çizerek dönüştürdüğü yeni metin 

üzerinden farklı anlamlarla tasarladığı kokular ve Seddigh’in bu kokuları koklayarak 

tekrar ama farklı duyguların yoğunluğunda yazdığı metinlerinden oluşur. Oyunun 

zaman çizelgesi ise daha detaylı olarak şu şekilde ilerler; 

1. Aras, kendi zihin akışında hafızasını ziyaret ederek bir metin yazar ve 

Ömer’e bu metnin fotoğrafını gönderir. 

2. Ömer, bu metnin kendi koku üretim sürecinde yardımı olamayacağını 

düşündüğü ya da kendisine hitap etmeyen kısımları sansürleyerek Aras’a geri 

yollar. 

3. Etkileşimi tekrarlayan Aras ve Ömer bunu bir oyuna dönüştürür. Aras, yazı 

ve fotoğrafı; Ömer ise sansürü yöntem ve rol olarak üstlenir. 

4. Ömer, ikinci yazıdan itibaren sansürlemiş olduğu bu metinden yola çıkarak 

bir koku hazırlar. 

5. Aras bu kokuyu koklayıp, kokunun onu götürdüğü sahneyi kaleme alır. 

6. Metinlerde Aras’ın kasıtlı olarak kokuyu çağrıştıran kelimeler kullanıp, 

kendisine ipucu ve yönlendirme verdiğini düşünen Ömer, samimi 

bulmadıklarını da sansürlemeye devam eder. 

7. Niyet okunmaya başlandıktan sonra; Aras, Ömer’in neleri sildiğini anlamaya 

çalışıp sansürlemesini engellemek için yazma şeklini ve yöntemini değiştirir. 

8. Aras kendisinin sildiği yerleri Ömer’in sansürleyemeyeceğini fark edip silgi 

kullanmaya başlar. Ömer de bu boş alanları sansürlemek için, siyah yerine 

başka renkler kullanır. Böylelikle Aras koku ile gittiği sahneleri yazmak yerine, 

Ömer ile kağıt üzerinden; Ömer ise kokuya isim vermek yerine, şişe üzerindeki 

yazı üzerinden Aras ile iletişim kurmaya başlar. 

9. Aras son kağıtta kendisine verilen bir yerine iki kokuyu koklayıp oyuna 

devam etmeye çalışır. Aynı kağıda tekrar tekrar yazıp siler ve silgi artıklarını 



64 

 

kağıdın üstünde bırakır. Bu noktada kağıt üzerindeki tüm boşluklar ve izler 

Aras’a ait olur. Ömer de son fotoğrafın kavramından değil, sadece imgesinden 

ve okuyabildiğini sandığı kelimelerinden yola çıkarak son kokusunu hazırlar. 

10. Nitekim kendini imha eden bu oyun bittikten aylar sonra, Ömer atölye 

artıklarından hazırladığı bir kokuyu, ilk yazının kokusu olarak kullanır ve son 

kağıdın kokusunu bir başka kokuyla değiştirir (Seddigh ve İpekçi, 2021). 

Yazısal transferin kokusal izlerle, kokusal transferin ise yazısal izlerle 

yapısökümcü stratejide manipüle edildiği bu çalışma, silinen boşlukları doldurmak 

için kokusal duygulanım alanından faydalanır. Birbirleri arasındaki tahrifatın izini 

süren izleyici ise, kendi kokusal deneyimleriyle, metnin silinen boşluklarını 

okuyabildikleri ve koklayabildikleriyle yeniden söker ve alımlar. İzleyici, Seddigh ve 

İpekçi öznel alanın kokusal duygulanımında duygulamladığı anlamı; aynı dönüşüm 

kipleriyle sabitleyemez, farklı beden ve zihinlerde sağa sola, öne arkaya çekiştirerek, 

her seferinde yenilenen eskinin geçmiş şimdisinde, yeniden hissettikleri ama hiç 

yaşanmamış bir duyguyla tecrit ederek damıtırlar. Kuşkusuz Joseph Kosuth’un Zero 

& Not’ını (1986) veya Ann Hamilton’un Tropos’unu (1993) anımsatan yanıyla da 

Münazara Onu Bul; eserler arası silinen izlerin kokusal uzamında, geçmiş geleceğin 

şimdiki yapısökümcü diriliğiyle yeniden ele alınan örüntüsüdür. 

Ancak Derrida, yapısökümcü bir stratejiyle silinen izlerin sapma yönünü açığa 

çıkarmaya yeltenirken; ‘kim’ ve ‘ne’ sorularını veya ‘kim’ ve ‘ne’ sorularının 

ardından gelebilecek birçok soruyla yargı sürecini erteleyerek gelecek ve L’avenir’i 

birbirinden ayrı tutar.  

Gelecek tahmin edilebilir, öngörülebilir, planlı yarın, sonra ve gelecek 

yüzyıldır. L’avenir ise tahminin ötesinde, varlığımın beklentisi dışında 

gerçekleşir bu ‘ötekisi’.  Bilinen geleceğin ötesinde gerçek bir gelecek varsa bu 

geleceğini büsbütün kestiremeyeceğim ötekisi’nin gelişini ifade eden 

L’avenir’dir. İşte gerçek gelecek budur (Dick ve Kofman, 2002). 

Alınan her nefesle, herhangi bir kesişim anında koklanan kokuların da, ancak 

şimdinin L’avenir’inde yer edinebilmesi, po’scent art’ın öngörülemeyen dinamik 

gerekliliklerine uygun olarak, kokusal duygulanım alanındaki kozmos-dışı anlam ve 

anlamsızlığın işleyişini üretebilmesine olanak tanır. Nitekim po’scnet art, 

kestirilemez L’avenir’deki bir örgütlenmenin neticesidir, her an nerede hangi anının 

kapısını çalacağı, hangi kokusal izi takip edip bedeni ne şekilde kuşatacağı ön 

görülemez bir spekülasyondur.  



65 

 

 

Şekil 3.12 Brian Goeltzenleuchter, Scents of Exile, Almanya, Mayıs 2021. Kaynak: 

10.01.2022 tarihinde https://www.bgprojects.com/home/2019/11/24/scents-of-exile 

ve https://www.scentsofexile.com/events/ adresinden alındı.  

 

Şekil 3.13 Brian Goeltzenleuchter, Scents of Exile İstasyonu, Almanya, Mayıs 2021. 

Kaynak: 10.01.2022 tarihinde https://www.bgprojects.com/home/2019/11/24/scents-

of-exile adresinden alındı.   

Örneğin, Brian Goeltzenleuchter’ın 2021 yılında “Smell it! Geruch in der 

Kunst” projesi kapsamında, çeşitli kamusal alanlarda kullanılmak üzere sergilenen ve 

geçmişten gelen izleri L’avenir’de anımsatan Scents of Exile75 (Şekil 3.12 ve Şekil 

 
75 Scents of Exile, Städtische Galerie Bremen’de küratörlüğünü Ingmar Lahnemann ve Madalina 

 

https://www.bgprojects.com/home/2019/11/24/scents-of-exile
https://www.bgprojects.com/home/2019/11/24/scents-of-exile
https://www.bgprojects.com/home/2019/11/24/scents-of-exile


66 

 

3.13) adlı po’scent art çalışması da, 2019'dan günümüze mülteci ve göçmenlerin 

evlerine dair koku hatıralarını temsil eden kokuların el dezenfektanına enjekte 

edilmesiyle, bağımsız bir dağıtıcıdan ve koku hatıralarını özetleyen basılı bir 

metinden oluşur. Goeltzenleuchter’ın mülteci ve göçmenlerle yapmış olduğu 

röportajlardan elde ettiği kokusal verilere göre; uzamsal sürekliliği olmayan 

kokularla, doğup büyüdüğümüz ülkenin derin bir ilişki içerisinde olması, zamana 

dair kalıcılığı diri olan duygusal anıların tetiklenmesine neden olur 

(https://www.bgprojects.com/home/2019/11/24/scents-of-exile). ‘Proust etkisi’ 

olarak bilinen ve kokusal izlerin takibinde ele alınan bu çalışma; kadraj içinde 

sıkışmış ben’deki öteki ile beslenen ben’liğin beklentisi dışında, ötekinin-kokunun 

rastlantısal bir anda gelişiyle, ertelenmiş acıları L’avenir’de, beklenmedik bir anda 

anımsatır. Scents of Exile, dış merkezli (postyapısalcılık) hat üzerinde, çember 

merkezli modelin (yapısalcılık) hasar verici etkilerini gidermek -göç yaralarını 

sarmak- suretiyle göçmenlerin yersiz yurtsuzlaştırılmasının -ki yurtsuzlaşma saf 

duygu imgesi üretir (Colebrook, 2013, s. 83)- farkındalığını yaratarak, onlarla olan 

diyaloğun dönüşümünü başlatır. Dönüşümle silinen izlerin gizlerini takip ederken, 

halı altına itilen duyguların sökümüyle irkilen kokusal duygulanım, izleyicide kendi 

kokusal deneyim alanının yoğunluğunu seyreltir. Sonsuza dek, yeniden ama 

yenilenmiş bağlamda, geleneksel temsil edilebilirliğin ötesinde, göçmenliğin harekat 

güzergahını saptırtır. Kokusal kültürel kod yerine ikame olarak, bireysel koku imleri 

telakki edilir. Kurumsallaşmış göçmenlikle kurcalanan kokusal bellek, geçmişin 

L’avenir şimdisinde yeni kokusal deneyimlerin birliği ile talan edilir. Eski kokular, 

artık içinde yeni kokuları anımsatır; eski, yeni olmayandır-ötekidir ama eskiyi 

hatırlatması için yeninin varlığına ihtiyaç duyulan dönüşün değişken temsilidir. Eski 

temsilin yeni ile kronolojik sıralamayı bozarak dönüştüğü şey ise; “yeniden-dönüşün 

(re-tour), yeniden-temsil (re-présentation) görünümünü aldığı zamanki dönüşüdür 

(tour). Temsil edilmeyen, temsilin kökensel denilen mevcudiyetle ilişkisidir. 

Yeniden-temsil aynı zamanda bir yad-temsildir (dé- présentation) ve aralıklama işine 

bağlıdır” (Derrida, 2017, s. 309). Bu sebeple L’avenir’de yad edilen ara yanılsama 

alanındaki kokular, Scents of Exile ile izi sürülen anıların, koklama organı burun 

üzerinden koku duyusunun ters-düz ettiği yapısökümle yad-temsil edilenidir. Öyle ki 

 
Diaconu’nun üstlendiği, Olfaktor: Smell Equals Presence isimli sergiyle gösterime sunulur. 



67 

 

Derrida da, 2002 yılında gösterime giren, Kirby Dick ve Amy Ziering Kofman’ın 

yönettiği ve kendisini konu alan Amerikan belgesel filminde; bu dönüşen değişken 

patikalarda anıların tüm bedenen yad-temsil edildiği yapısökümcü stratejiyi, görme 

organı-göz üzerinden ilişkilendirerek şu şekilde açımlar; 

Gözlerde ilgimi çeken şey vücudun yaşlanmayan bir parçası olmasıdır. Diğer 

bir deyişle; birisinin çocukluğuna baktığınızda onun yaşlanan bedeninin 

emareleri olan eriyen kaslarını, kırlaşan saçlarını, değişen boy ve ağırlığını 

görebilirsiniz. Oysa birinin çocukluğunu gözlerindeki bakışlarda bulabilirsiniz. 

Bunun çarpıcı yanı, benim yaşımdaki bir adamın çocukluğunda sahip olduğu 

gözün aynısına sahip olmasıdır. Hegel bunun için ‘gözlerin ruhumuzun 

dışavurumu olduğunu’ söylemiştir. Gözler vasıtasıyla içimizdeki ruh kendisini 

dışarıya sunar. Bu düşünceyi şöyle aktarıyorum; birisinin bakış şeklinin yaşı 

yoktur. Birinin gözleri onun tüm yaşamı boyunca aynıdır. Gözler, birisinin 

ötekisini tanıma bölgesi olarak kullandığı alanlardır (Dick ve Kofman, 2002). 

Ben’deki öteki yani asıl şeyin mevcudiyeti, şimdi’de geçmişi yad-temsil eden 

göz (organ olarak göz ele alınır, görsel algı -bakış- ile karıştırmamak gerekir) ile 

dışsallıkta serimlenmiştir. Bir bakıma tin’in insan uzvunda nesneleşmiş-yapıtlaşmış 

halidir. İç dışarıda, ötekinde; içi her daim hatırlatan, ötekinin-izleyicinin ben’i 

tanımladığını sandığı emarelerle betimlenmiştir. Dış-organ olarak öteki tarafından 

yaşlanma-mış gibi görülen ancak duygulanımın (iç’in) dışavurumla ben’deki ötekinin 

dönüşen ruhunu yansıttığı, ben’de dönüşürken bedende değişmeyen-miş gibi 

davrananıdır. Öyle ki René Magritte’in The False Mirror adlı eserinden de 

anlaşılacağı üzere; gözler başka bir gerçekliğe yani ruha-ben’deki ötekine-içe açılan 

dış kapılardır. Tıpkı bir sanat yapıtı misali izleyicisine öngörülemeyen hakikati 

yansıtmakla ve temsil edilemeyen değişken yad-temsili aktarmakla görevlendirilmiş 

organlardır. Bu organlar veya po’scent art ile “bir kez ilişki kurduğumuzda 

hesaplanamaz bir şeyin sahneye çıktığını, kavramlara, ilkelere, yasalara ve hatta 

tarihe indirgenemeyecek, ama her zaman daha fazla olan -ya da daha fazla olabilecek 

bir şeyin ortaya çıkacağını” (Biesta, 2004, s. 38) kabul etmek gerekir. 

Sonuç olarak göstergeler dünyasının yapısökümü altında, kokusal uyaranların 

izini sürdüğümüz yaşam diyagramları; ben’deki ötekinin tek kişilik monoloğunu 

deşifre etmek adına, ben’i simule edip, -ki ben’deki öteki ben’in varlığını her daim 

anımsatan, ben’i tedirgin eden veya akışa yönelten ötekidir- adeta bir yap-boz misali 

yineleyerek parçalarına ayırır. Bu yap-boz olma hali yani ben’deki çeşitli duygusal 

tonlamaların netsizliği/tutarsızlığı, yapısöküm stratejisinin konumsuzluğunda76 

 
76 Sonu gelmeme, sonuca ulaşamama, her seferinde yeni gösterenler üretme hali. 



68 

 

tutunup, L’avenir’deki merkezsiz alanın dış merkezli çemberinde oluşa kapılır. 

Kokusal duygulanımın etkisi altında, kimliğinin arayış ve keşfinde, varoluşsal 

boşlukta sürüklenirken; uzamsal kurgunun koordinatlarını, kokusal zamanın peşinde 

kaybeder. Kokularla ardı sıra kayan koordinatların yenilenen merkezdışı orijin 

noktaları konumsuzluğumuzu yerle yeksan ederek, bilinçli-bilinçsiz bir duygudurum 

bütünlüğü-bütünsüzlüğü içinde ancak ben ve ben’deki ötekinin birbirini yarıp 

geçerek açtığı oyuklarla duygusal kimliğimizi-kimliksizliğimizi oluşturabilir. Bu bir 

diğerinin ‘kendi ile77’ olan farkından doğan karşıtlıklar; ben-ben’deki öteki, bütün-

bütünsüzlük, bilinç-bilinçsizlik yani ben’deki ötekinin ben’e, bütünsüzlüğün bütüne, 

bilinçdışının bilince kısacası içerinin dışarıya karşı koyması (Foster, 2017, s. 281) 

différance’ın sessiz oyunuyla oynanır. Her bir zıtlık kendi içinde, kendisi ile 

farkında, her defasında sonu gelmeyen, sürekli silinip yeniden yapılandırılan 

duygular üretir. Üretilen ve dönüştürülen her bir duygu; görme, koklama, işitme, tat 

alma ve dokunma duyularımızın ortak hareketiyle zamanı kestirilemeyen bir 

rastlantısal an’da, L’avenir’de gün yüzüne çıkarılır. Bu bağlamda kokusal transfer 

anındaki “yapısöküm, ötekinin öngörülemeyen ve hesaplanamaz gelişine yönelik bir 

açılım ve açıklıktır. Derrida’nın ‘imkansız’ dediği şey budur -bu imkansız olan değil, 

bir olasılık olarak öngörülemeyen şeydir” (Biesta, 2004, s. 37). Bize kokusal 

eylemlerin kılavuzluğu için bir bakış açısı sağlamaz; kokusal netlik istemek po’scent 

art’a yanlış soruyu yönlendirmektir. Çünkü yapısöküm bir kıstas geliştirmeye 

çalıştığımızda değil, merkezsiz çemberin çıkmaz sokağındaki karar verilmezliği 

kabul ettiğimiz anda çalışır. Başka bir deyişle yapısöküm, bir parametreye 

dayandırılmaktan, bir kıstas olarak benimsenilmekten veya şeffaflığa duyulan 

istekten feragat edildiğinde kullanıma elverişli olabilir; ve “hoşumuza gitse de 

gitmese de gerçekleşir, bu da yapısökümün ardından gelen eleştirel çalışmanın, 

yapısökümün ya da daha keskin bir ifadeyle yapısökümde metafiziğin ortaya çıkışını 

teşhir etmekten ibaret olduğu anlamına gelir” (Biesta, 2004, s. 38). O halde kokusal 

duygulanımın, po’scent art’ta uyguladığı yapısöküm sayesinde, duyguların 

parçalanmış belirsizliğinde kendisini ele verdiğini ifade etmek oldukça yerinde 

olacaktır.  

 
77 Derrida 1991 yılında kaleme aldığı “Öteki Hedef (Başka Baş)” isimli kitabında ‘kendi ile’yi aynı 

zamanda ‘kendinde’ (chez soi) olarak, ile’yi ise ‘-in-de’ (apud hoc) olarak tanımlar. Yani kendi 

aslında olmak, evde olmak, kadraj içinde-özünde olmak olarak açımlayabilirz (Derrida, 2011, s.15).  



69 

 

3.3 Kokusal Gizlerin İmleri: Deleuze  

Kokunun sanatı kışkırtan oyunsal oluş doğal yapısı, Bölüm 3.2’den de 

anlaşılacağı üzere postyapısal akışın estetik uzamdaki mihenk taşı niteliğindedir. 

Görsel algı, yapısalcı duyuların kusursuzluğunu yansıtırken (Levin, 1993); koku 

algısı, Antropolog Mark Graham’ın da belirttiği gibi; postyapısal estetik değerlerle 

sansasyonel benzerlikler taşımaktadır (Graham, 2006, s. 305). Sanata adrenalin hızı 

yüksek, eğlenceli bir oyundan gelen davetiye gibidir. Bedenimizi titreten, belleğimizi 

sarsan, bilincimizi tekinsiz kılarak metastabil ile stabil yoğunlukların döngüsünde, 

bilinçdışını hedefi haline getirendir. Kokunun bu oyun oluş hali, oyun 

nanobotlarının78 aktif olduğu, Deleuze’ün savaş makinelerine benzer:  

(…) kaçış çizgileri üzerinde inşa edilen, çizgisel bir düzenlemedir. (…) savaş 

makinesinin nesnesi kesinlikle savaş değildir; çok özel bir mekandır: terkip 

(kompoze) ettiği, işgal ettiği ve yaydığı kaygan mekandır bu. Göçebelik tam da 

bu savaş makinesi-kaygan mekan kombinasyonudur (Zourabichvili, 2011, s. 

143). 

Yersizyurtsuzlaşan öznelerin, büzülen zaman sentezinde, tekrara-yapısöküme 

(çalışmada Deleuze’ün tekrarı, Derrida’nın yöpısökümü ile eşleşir) dayalı aralıktaki 

duygulanım silahlarının ateşlendiği organsız bedenlerdir. Duygulanımların 

ateşlenmesi, duygulamları dolayısıyla da arzuları üreterek po’scent art’ın yaratım 

gücüne olanak tanır. Onun aralıktaki duygulanım silahları yıkan değil, ben’deki 

öteki-bilinçdışı tarafından ateşlenerek üretendir. Deleuze, savaş makinelerinin bu 

süreçteki zaman sentezini, aralıktaki duygulanım imgede (bilinçdışının üretken 

olduğu) gerçekleşen, sürenin özünü oluşturan büzülmeler olarak kurgular; 

Zaman, yalnızca anların tekrarı üzerinde işleyen kökensel sentezde kurulur. Bu 

sentez ardışık-bağımsız anları birbiri içinde büzer ve böylece yaşanmış ya da 

yaşayan şimdiyi oluşturur. Zaman bu şimdide konuşlandırılır. Hem geçmiş 

hem de gelecek ona aittir: Önceki anlar büzülmede tutulduğu sürece; beklenti 

bu aynı büzülme içinde, bir diğer taraftan gelecektir. Geçmiş ve gelecek, 

varsayılan bir şimdiki andan farklı anları değil, anların bir büzülmesi olduğu 

sürece bizzat şimdinin boyutlarını içerir. Şimdi, geçmişten geleceğe geçmek 

için kendi dışına çıkmak zorunda değildir. Bilakis, yaşayan şimdi geçmişten 

geleceğe, yani zaman içinde oluşturduğu geleceğe giderken, aynı zamanda 

 
78 Nanobotlar yani sisçikler, Rutgers profesörlerinden olan nanoteknolojinin öncüsü J. Storrs Hall’un 

öne sürdüğü bir kavramdır. Hall, nanobotlar için şunları ifade eder; “Nanoteknoloji, minik, kendi 

kendine çoğalan robotlar düşüncesine dayanır. Sis kümesi, bu düşüncenin oldukça basit bir 

uzantısıdır” (Kurzweil, 2016, s. 52). “(…) molekül ölçeğinde tasarlanmış ‘respirositler’ (yapay 

alyuvarlar) gibi mikronlarla (metrenin milyonda biri) ölçülebilen robotların” (Kurzweil, 2016, s. 51) 

tasarımına imkan tanıyacak olandır. 



70 

 

tikelden genele: büzülme yoluyla sarmaladığı tikellerden beklentisi alanında 

geliştirdiği genele doğru gider (Deleuze, 1994, s. 70-71). 

Ancak başı boş gezen bu oyun nanobotları; simulakrum aralığındaki 

sibertektonik mekanda gösterime sunulduğu şekliyle, arzunun yaratım gücünü açığa 

çıkaran Deleuzeyen makineler dünyasının, gigahertzlik’lik (saniyede milyarlarca 

işlem) hızında değil, kokunun düzensiz moleküler yapısı sayesinde, geleceğin 

nanobotlarının terahertz (saniyede trilyonlarca işlem) hızında, ışıktan daha hızlı 

büzüldüğü zaman sentezlerinde gerçekleşebilir. Sanatta kullanılan koku; görsel, 

işitsel ve dokunsal algı basınçlarını azaltarak, öznede koku duyusunun süblimleşme 

hızını arttırır. Ben ve ötekinin sibertektonik mekanda yapısöküme-tekrara dahil 

edildiği bu oyun, onun sonul yazgısından çok; bizzat sonsuzluk kapılarını aralar. 

Tekrara maruz kalan ben ve öteki, büzülen zaman sentezindeki hızdan, saniyede 

trilyonlarca işlem gerçekleştirebilecek zaman sentezi içine dahil edilir. “Gitgide 

hızlanan hareketler arasında gitgide küçülen aralıklar” (Deleuze, 2014, s. 91) 

oluşturur. Geçmiş; eski şimdi değil, şimdideki yeni şimdidir: şimdiden hızlı, geleceğe 

yakın olan, beklentim ile beklentim dışındaki aralığın öngörülemeyen L’avenir’deki 

şimdisidir. Şimdi artık, yeni şimdi ve gelecek şimdi aralığında kaybolan, zaman 

algısını yerle yeksan edendir. Bilincin kuralları dahilinde, gelecekteki genelliğin 

kendisi değildir. Sibertektonik mekanlar, belki de artık büzülen değil kaybolan79 

zaman sentezleri aralığında, özneyi uzaydaki boşlukta asılı bırakan, ancak bedenin 

kara delikteki yaratım gücünü açığa çıkaran kuvvetlerdir. Böylelikle kokunun sanatı, 

dolayısıyla yaşamı, ben’i dönüştürebilme hızının değişimi; bizi Deleuzeyen kapı 

aralıklarından, sonsuzluğun döngüsüne; değişken temsilin dönüşlü geleceğine veya 

sürekli yeniden üretilen tikelliklerin şimdisine uğurlar.    

Sibertektonik mekan (Kut, 2013), Deleuzeyen bağlamda, virtüel ile aktüel 

arasındaki tekrarların farkında temellenen, sapmayı ve merkezsizleşmeyi onaylayan 

(Deleuze, 1994, s. 278), bizzat dikotomi yoluyla temaşa ettiği sistemler olarak 

tanımladığı; simulakrum aralığıdır. Bu farklılaşmayı “(…) virtüel alandaki 

farklılaşma süreci veya bir idea’nın virtüel içeriğinin belirlenimi” (Deleuze, 2021a, s. 

5) ve “(…) virtüelin türlere veya belirgin parçalara ayrılarak aktüelleşmesi 

anlamındaki farklılaşma (…)” (Deleuze, 2021a, s. 5) olarak ele alır. “Virtüel olanda 

 
79 Kaybolmak; kayıp edilen zaman değil, aralıkta tekrara dayalı sona ermeyen zaman dilimlerinin 

varlığıdır. Biri bitmeden diğerinin gerçekleşme hızıdır. 



71 

 

bir arada var olan şey, edimsel (aktüel) olanda bir arada var olmayı bırakır ve her biri 

bütünü belli bir yönden, belli bir açıdan içeren, ama bütün olmayan” (Deleuze, 

2021c, s. 170) farklılaşma çizgilerine ya da parçalarına dağıtır, işte bu farklılaşma 

çizgileri-aralıklar yaratımının gerçekleştiği, edimselleştiği yerdir. Ve Deleuze 

simulakrum aralığındaki dağılımı-akış oluşu –virtüelin aktüelleşme sürecini-, yedi 

aşamada betimler; 

Yoğunlukların-yeğinliklerin düzenlendiği derinlik ve boşluk (1); bunların 

oluşturduğu farklı diziler, ve ana hatlarını çizdikleri bireyselleşme alanları 

(bireyselleştirici faktörler) (2); bunları iletişime tabi kılan ‘karanlık öncü’(3); 

sonuçta ortaya çıkan bağlantılar, iç rezonanslar (içsel tınlamalar) ve zorunlu 

hareketler (4); sistemdeki edilgin benlikler ve larva özneler ile uzay-zamanda 

saf dinamizmlerin oluşumu (5); sistemin çifte farklılaşmasını oluşturan ve 

önceki faktörleri kapsayan nitelikler ve uzantılar, türler ve parçalar (6); 

nitelikler ve uzantılar dünyasındaki bu faktörlerin kalıcılığına tanıklık eden 

kuşatma merkezleri (7) (Deleuze, 1994, s. 277-278). 

Tüm bu etkenler, simulakrum aralığında hareket ederek öngörülemeyen bir 

kaos ortamı oluşturur. Koku da bu postmodern kaosta yaşayan oyun nanobotlarıdır. 

Jean Baudrillard ise bu aralıkta gerçekleşen şeyi, hipergerçeklik ile açımlar; 

hipergerçeklikte gerçeğin izi, göstergeler dünyasında imha edilmiştir. Baudrillard, 

simulakrumlar için “hakikati gizleyen şey simulakrum değildir. Çünkü hakikat, 

hakikat olmadığını söylemektedir. Simulakrum hakikatin kendisidir” (Baudrillard, 

2011, s. 13) der. Yani gerçeğin kendisi artık hakikat ile hakikat-dışı aralığındaki bir 

simulakrumdur, virtüel değildir; virtüel ile aktüel aralığındaki boş mekanlardır. “Bu 

kısırdöngüleşmiş bir simülasyon süreci, yani hipergerçek bir süreçtir. Anlam ve 

iletişim hipergerçekleşmiştir” (Baudrillard, 2011, s. 120).  Bu hal, virtüel ve aktüel 

karşıtlıklarının birbiri içinde eridiği, gerçekten daha gerçek, sanaldan daha sanal bir 

mekan olan, simulakrum aralığındaki sibertektonik mekana işaret eder.  

Özne, beden ve sanat nesnesi, kaybolan zaman sentezindeki bu simulakrum 

aralığında hareket ederken, oyun nanobotları da onları bu mekanda işgal edendir. 

Nanobotlar özneyi ayrı, bedeni ayrı işgal eder. Duygu öznenin işletim sisteminde 

aktifken, duygulanımla (affection) kavranan duygulam (affect) bedenin işletim 

sisteminde faaldir. Çünkü koku, biyolojik olarak önce beden aralığında ben’deki 

öteki ile tepkimeye girer, sonra da öznenin erişim ve meta-biliş bilinç seviyesindeki 

aralığa yükselir (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 2.1). “Örneğin, biyologlar da 

beden gelişiminin zincirleme şekilde gerçekleştiğini öğretirler bize: bir uzuv 

tomurcuğu sağ ayak olarak belirlenmeden önce ayak olarak belirlenir” (Deleuze, 



72 

 

2015, s. 309), ikilemler yoluyla ilerler. Dolayısıyla kokunun ben’den-bilinçten 

önceki ilk hedefi doğadaki bedendir. Beden de (beyin vasıtası ile) kendi moleküler 

yapısı içerisinde MHC gen ailesine özel bir vücut kokusu barındırır, yani dışarıdan 

etki eden koku ile içerideki kokunun çarpışması söz konusudur. Her beden 

bünyesinde barındırdığı saf kokularla, ruhuna özel “görkemli bir beden” (Deleuze, 

2015, s. 310) meydana getirirken, kaybolan zaman sentezindeki saf olmayan koku 

(beden dışındaki kokular) konsantrasyonlarının difüzyonuyla, her farklı koku için bir 

başka im-duygulam geliştirirler. Doğadaki her bedenin imi, duygulanım aralığındaki 

ben’deki öteki ile kendisine özel değişkenler taşır. Bu sebeple beden sürekli kendi 

moleküler bünyesinde hapsettiği koku ile dışarıdan maruz kaldığı kokunun 

ihlalindeyken, bu ihlal kaybolan zaman sentezinin herhangi bir anında, sibertektonik 

mekanda, bedenin ve öznenin isteği dışında gerçekleşir. Deleuze bu bağlamda şöyle 

bir sorunsalı ortaya koyar: “Pandomim mi akıl yürütüyor yoksa akıl yürütme mi mim 

yapıyor, artık bilemiyoruz” (Deleuze, 2015, s. 309). Akıl yürütme, bilinç-zeka; 

edilgin ve etkin bellek dahilinde gerçekleşirken, bedenin ani ve kontrolsüz hareketini 

belirleyen şey sadece birey-öncesi edilgin bellektir. Nitekim, bugünkü bilimsel 

verilerle; bedenin birey-öncesi bellek dahilinde mim yaptığını söylemek mümkündür, 

bilinç bu durumda hala aktif değildir. Çünkü koku duyusu, bilinçli davranışlardan 

sorumlu olan talamus eleğinden geçmeden, limbik sistemdeki amigdalaya sinyaller 

gönderen ve direkt beyine ulaşım sağlayan, ayrıcalıklı tek duyumuzdur. O halde 

diyebiliriz ki; beden beyinden gelen sinir sisteminin kontrolsüz sinyalleriyle ani 

tepkiler üretirken, ne imdir akıl yürüten ne de akıldır mim yaptıran; sadece ben’deki 

ötekidir-duygulanımdır, bedendeki imi-mimi-duygulamı açığa çıkaran. 

Bu bağlamda im ve anlam kavramlarını birbirinden ayırmak gerekir; im, “bir 

çalkantının, bir yeğinliğin izidir” (Deleuze, 2015, s. 328), anlam ise; “yeğinliğin 

başkayı hedefleyerek kendini hedeflediği, başkayı dönüştürerek, kendini 

dönüştürdüğü ve nihayet kendi izine döndüğü harekettir” (Deleuze, 2015, s. 328). 

Bedendeki “yoğunluktan-yeğinlikten yönelimselliğe bu geçiş, imden anlama 

geçiştir” (Deleuze, 2015, s. 328). Beden mim-im-duygulam aracılığıyla özneden 

önce konuşandır. Yani koku sayesinde bedenin im-duygulam yetisi, dilden önce 

gelendir, beden bir dildir; kokunun beden üzerindeki sessiz dilidir. Sanattaki koku ile 

oluşan anlam ise, koku moleküllerine maruz kalan bedenin, etkiyi alımladığı 

algılanım imge ile tepki vereceği eylem imge arasındaki kesintiye, ben’i-bilinci de 

dahil ederek kendisini gösterime sunduğu şeydir. Zira bedenime dışarıdan etki eden 



73 

 

koku yoğunluğunun, azalırken çoğalması, çoğalırken azalması arasındaki dönüşümde 

yaşanan bedensel yeğinlikler-duygulamlar, yaratım gücünün açığa çıkarıldığı sanat 

nesnesindeki (po’scent art’taki) anlam ile aktüelleşebilir. 

Hareket imgeler, maddeler veya kokular öznedeki anlamda var olabilmek için 

“özel bir imgeyle ilişkilendirilir gibi bir belirsizlik merkeziyle ilişkilendirildiklerinde, 

üç çeşit imgeye ayrılırlar: Algılanım-imgeler, eylem-imgeler, duygulanım imgeler” 

(Deleuze, 2014, s. 95). Özne bu üç birleşimden başka hiçbir şey değildir. Bedenime 

etki eden kokunun öznel merkezli ilk dönüşümü olan algılanım imge (perception 

image); şeyden-imgeden kendisini ilgilendirmeyen koku moleküllerini alandan 

atarak, koku duyusu aracılığıyla umulmadık bir cevabı organize etme yetisiyle, 

limbik sistemde duyu ve motor ilişkisi arasındaki birlikteliğin organik bedendeki 

kompleks yapısını ölçer (Deleuze, 2014, s. 92-93). Bedenin kıvrılmasıyla algılanan 

bu moleküler imgeler, talamus süzgecinden geçmeden özneye kullanılabilir 

yüzeylerini takdim ederken, aynı anda geç kalmış tepkim, bu kullanılabilir saf 

yüzeyleri amigdala’da epizodik hafıza yetisiyle nasıl çalıştıracağını keşfeder 

(Deleuze, 2014, s. 93). İşte tam da burası belirsizlik merkezinin-aralığın geç kalmış 

tepkisi olan, eylem imge (action image) sahasıdır. Algılanım imgeden eylem imgeye, 

etkiden tepkiye, hissedilemez bir geçiş söz konusudur; algılanım imgenin organik 

bedendeki kimyasallarla kendisi için uygun olan şeyi seçmesi, kokunun kıvrılması ve 

şeyin organsız bedendeki ‘virtüel eylemi’ ile bilinç dahilinde bizim şeyler üzerindeki 

‘mümkün eylemimizin’-anlamın ortaya çıkışı, algılanım imge odaklı ikinci 

dönüşümdür (Deleuze, 2014, s. 93). Son üçüncü dönüşüm ise; algılanım imge ile 

eylem imge arasındaki belirsizlik merkezini oluşturan duygulanım imge’dir 

(affection image). “Duygulanım aralığı işgal eden şeydir, aralığı doldurmaksızın, 

kaplamaksızın işgal eder” (Deleuze, 2014, s. 94). Öznenin “(…) kendini ‘içeriden’ 

duyumsama ve hissetme biçimidir” (Deleuze, 2014, s. 94). Üzerimize etki eden 

maddeyi-kokuyu algılayan bedenimiz, hareketi direkt yansıtmak yerine, kırarak 

yansıttığında, eylemin yerini alan bu meyil-im-duygulam, duygulanım imgenin 

(bilinçdışı ile üretilen) çabası aracılığıyla gerçekleşir (Deleuze, 2014, s. 93). 

Algılanım imge ve eylem imge arasındaki hareketi karşılaştırılamaz kılan, 

duygulanım imge değildir; “ikisi arasında, ilişkiyi yeniden kuran duygulanım vardır; 

ama tam da, duygulanım içinde, hareket nakil hareketi olmayı bırakıp, ifade hareketi, 

yani nitelik, hareketsiz bir öğeyi kımıldatan basit eğim haline gelir” (Deleuze, 2014, 

s. 95). Anlam ortaya çıkmadan hemen önce, algılanım imge ve eylem imge 



74 

 

arasındaki duygulanımda-bilinçdışında bükülen beden, im ile duygulamda yer edinir. 

Saf kokuda bu aralıkta, bedendeki imde gizlidir. Bedene dışarıdan etki eden koku ile 

bedenin kendi kokusu aralığında oluşan, hareketi-imi sağlayan bu saf koku; im ile 

simulakrum aralığında artık bir “(…) fantazm haline gelir” (Deleuze, 2015, s. 328). 

Aralıkta bizi bekleyen şey-bilinçdışı; imi, anlama veya eylem imgeye 

dönüştürebilmek için, özne tarafından devreye alınan bilinç ile ikinci bir aralıkta 

kalır. Bilinçdışı bilinci karşısına alır ve kendisini bilince yansıtır; böylelikle gizlenen 

bilinçdışı ikinci aralıkta her şeyden kurtularak, sanat nesnesindeki koku ile yani 

po’scent art ile açığa çıkarılır. Bilinçdışı ve bilinç arasındaki bu ikinci aralığa 

Bergson yaratıcı duyguyu-élan vital’i (yaşamsal atılım) yerleştirirken, Deleuze 

toplumsal içgüdüden kaçabilen, gerçek yaratıma sebebiyet verebilen şey olan 

arzu’yu yerleştirir; Bergson’un yaratıcı duygusu, Deleuze’ün arzu’sudur ve onlara 

göre bu mistik aralığa sadece sanatçı ve filozoflar geçebilir (Goodchild, 2005, s. 54-

55 / Deleuze, 2021c, 182). Anlam zincirindeki ikinci aralığın ürünü olan ‘yaratım’, 

organsız işitsellerle organsız bedende, taşan arzuda hayat bulduğunda kullanılabilir 

hale gelerek, sanat nesnesinde somutlaştırılabilirler. Arzu, organik bedenlerin 

organsız bedenler tarafından kuşatıldığı göçebe bir yerdir ve “arzu düzlemi, bir 

‘ölüm’ deneyimidir, sadece pürüzsüz akışlardan oluşan organsız bir bedendir” 

(Goodchild, 2005, s. 317). O halde özne; “(…) dağılmış uzuvlar, boyunsuz kafalar, 

omuzsuz kollar, alınsız gözler (…)” (Deleuze, 2021a, s. 53), yanaksız burunlar gibi 

aralıktaki boşlukta, beyaz hiçlikte dalgalanandır. 

Duygulanımdaki bu içeriden duyumsama, içkinlik düzlemi, bilinçdışı; özne ile 

koku arasındaki hareketi ‘sonsuz’ varyasyonlara dönüştüren, yaratımı olanaklı kılan 

düşüncenin imgesidir. İçkinlik düzlemi; düşünülebilen değil, düşünmenin 

düşünceden faydalandığı ve bireyin bireysel özünü düşüncede kavrayabilmesinin 

farkındalığıyla alakalı olarak, düşüncenin, kendisine-özüne verdiği imgedir; “(…) 

düşünce tarafından kurulur, fakat kurulur kurulmaz, önceden var olan veya 

varsayılan olarak keşfedilir – kişi, imgeyi bulmak için kendisini bu tür bir düşünce 

imgesi içine zaten yönlendirmiştir” (Goodchild, 2005, s. 84). Bu düşünce imgesinin 

sonsuz içkinliğinde; fraktal oluştaki kokular, birbirleri üzerine sonsuz katlanımlar 

yaparak, anlamı sürekli dönüştürürler (Goodchild, 2005, s. 80): “(…) hep yenilenen 

bağ, kordon; duvar üstündeki yeri hep değişen iz, hep silinen silgi. Bağ-tekrar, iz-

tekrar, silgi-tekrar’dır (…)” (Deleuze, 2021a, s. 159). Böylelikle özne, algılanım 

imge ve eylem imge arasındaki ilişkiyi; geçmiş ve geleceğin şimdideki sonsuz 



75 

 

tekrarında, aralıktaki düşünce imgesinde-bilinçdışında, bilinç ile sürekli yeniden 

kurgulayandır. 

Özne varoluşta varlık(olmayan), larvamsı, faili meçhul, akış oluştaki virtüel 

kaçış çizgisinde80 yersizyurtsuzlaşandır. İkilikler arasında tekrar eden farklardan-

aralıklardan arda kalan köksap’tır; lakin öte yandan da iç organlarıyla, biyolojik ve 

kimyasal beklentilerin toplamıdır. Bu yüzden yalnızca bilinçdışı ile olan sonsuz 

tekrarlarını değil, bilinçdışının bilinç ile etkileşime girdiği kombinasyonlarını da 

irdelemek gerekir. Çünkü her aralık, her bilinçdışı ancak bilinç ile tercüme edilebilen 

bir gösterge oluşturur. Diğer bir deyişle bilinç, bilinçdışının desteği ile anlam bulur. 

Organsız beden, organik olana dek genişlemek zorunda kalır; Hume’dan aktaran 

Deleuze, bu tekrardaki mecburiyetin bir alışkanlık probleminden kaynaklandığını 

belirtir (Deleuze, 2021a, s. 109). Sıkışan kokunun sanat yapıtıyla gevşemesi, 

duygulanımla kavranan duygulamın duyguyla gevşemesi, imin bedensel anlamla 

gevşemesi veya birey-öncesinde sıkışan öznenin, toplumsal bireyle gevşemesi 

gerekir. Tüm bu tekrar etme işlemi de; “belli bir davranış sergilemektir fakat bunu 

biricik veya tekil olan, dengi veya benzeri olmayan bir şeye ilişkin olarak yapmaktır” 

(Deleuze, 2021a, s. 19). Tekrar, “ilk sefere ikinci veya üçüncü bir sefer eklemek 

değil, ilk seferin n’inci kuvvetini almaktır” (Deleuze, 2021a, s. 20). “(…) Monet’nin 

ilk nilüferleridir diğer tüm nilüferleri tekrar eden” (Deleuze, 2021a, s. 20). Oluş 

akışta, sıkışma ve gevşeme ile tekrar eden, birinin diğerini izlediği tüm bu 

alışkanlıklar, ben’de-bilinçte olayların sürekli devam edeceği beklentisini oluşturur. 

Bu bağlamda Deleuze, alışkanlığı ikiye ayırır; alışkanlık kapmak ve alışkanlık olmak. 

Alışkanlık kapmak, temaşa yoluyla olurken; “alışkanlık burada bütün genelliğini 

ortaya koyar: bu genellik, yalnızca (psikolojik olarak) sahip olduğumuz duyu-motor 

alışkanlıklara değil, aynı zamanda öncelikle bizi oluşturan ilksel davranışlara, bizi 

organik olarak oluşturan binlerce edilgin senteze dairdir” (Deleuze, 2021a, s. 110). 

Alışkanlık olmamız ise, bir büzülmedir; temaşa yoluyla kendisinden geldiğimiz şeyi 

kaparak, beklentimizdeki tekrarlara alışkın oluruz (Deleuze, 2021a, s. 110). 

Böylelikle beden, özne, bilinç alışkın olduğu şeylere tepki geliştirerek tekrarın 

sonsuz kıyılarında, öngörülemez oluşa kapılır. Alışkanlıklar kaparak sıkışır, 

 
80 Deleuze’ün ele alığı kaçmak fiili; eylemden-vakadan kaçmış olan değildir, onları hapsetmeden 

oluştaki kaçışta dönüştürebilen, yersizyurtsuzlaştırandır. Çünkü oluştaki kaçıştan daha eylemsel, daha 

yapısökümcü hiçbir şey yoktur (Zourabichvili, 2011, s. 91-92). 

 



76 

 

alışkanlık kaptığı şeye alışkın olarak L’avenir’de gevşer. Örneğin özne; bedendeki 

oksijen, demir, karbon, kalsiyum ve fosfor gibi kimyasallardan kapmış olduğu 

alışkanlıklar sayesinde, vücudun çalışma prensibindeki bu tekrarlara (kalp atışı, nefes 

alıp verme vb.) alışkın olur ve hayattaki canlı imge konumunu-konumsuzluğunu 

koruyabilir. Beden, kendi organik koku moleküllerinden kapmış olduğu 

alışkanlıklarla, dışarıdan etki eden koku molekülleri arasındaki tekrara alışkın olur. 

Bu tekrardaki duygulanım aralığında sıkışan alışkanlık kaptığımız organik beden 

molekülleri, bilinçten bağımsız im-duygulam ile po’scent art’ın öngörülemez 

L’avenir’inde açığa çıkar. Devreye beklentisi dahilinde tepki vereceğini bildiği 

bilinci sokar ve alışkanlık kaptıklarıyla, alışkın oldukları arasında arzuyu açığa 

çıkararak, beklentisi dışında gerçekleşen po’scent art ile gevşer. Öyleyse sanattaki 

koku, bilinç ile alışkın olduğumuzu sandığımız duyguların karmaşasında, temaşa 

yoluyla alışkanlık kaptığımız bilinçdışının-duygulanımın, duygulamla dönüşümsel 

hatıralarını L’avenir’de hatırlatmakla görevlendirilmiş, sessiz çığlıklardır diyebiliriz. 

 

Şekil 3.14 Peter de Cupere, Sweat, Belçika, 2010. Kaynak: 15.01.2022 tarihinde 

http://www.peterdecupere.net/index.php?option=com_content&view=article&id=94:

sweat&catid=20:news adresinden alındı.    

http://www.peterdecupere.net/index.php?option=com_content&view=article&id=94:sweat&catid=20:news
http://www.peterdecupere.net/index.php?option=com_content&view=article&id=94:sweat&catid=20:news


77 

 

 

Şekil 3.15 Peter de Cupere, Sweat drawing on stone – Monitor – Glass box with a 

hole in the glass to smell the Sweat, Belçika, 2010. Kaynak: Cupere, 2016, s. 409. 

Bu noktada Peter de Cupere’nin 2010 yılında Jan Fabre küratörlüğünde beş 

dansçının dahil edildiği Sweat (Şekil 3.14 ve Şekil 3.15) isimli dans performansını 

inceleyecek olursak; sanatçı her bir dansçının performans öncesi yemesi için 4 farklı 

(meze, çorba, ana yemek ve tatlı) olmak üzere toplamda 20 çeşit yemek hazırlattırır. 

Dansçıların performansı sırasında terlerini (apokrin bezleri81nin / ter bezlerinin 

ürettiği sıvılar) hapsedebilmek için özel tasarlanan kostümler (muşambadan 

tulumlar) ile her bir dansçının terini damıtan sanatçı, vücudu dışarıdaki koku 

konsantrasyonları ve oksijenden mahrum bırakarak, kokunun süblimleşme hızını 

yavaşlatır. Aynı zamanda kostüme, performansçıların birbirlerinin ter kokularını 

duyumsaması adına, burun ile apokrin bezlerinin yoğun salgı ürettiği koltuk altı ve 

cinsel organ bölgelerine denk gelen hortumlar eklenir. Yoğun ter kokularını 

dansçılara aktaran bu hortumlar, beden tepkilerinin-imlerinin gidişatını 

yönlendirmek-dönüştürmek amacıyla tasarlanarak, sahnedeki kokusal transferin 

organize edilmesini sağlarlar. İzleyici için kostümlerde korunan koku ise, dans 

laboratuvarının duvarına püskürtülerek cam hazne içerisinde korumaya alınır (Şekil 

3.15). İzleyiciler cam hazneye açılmış olan delikten ter kokularını koklarken, yandaki 

 
81 Ter bezlerimiz apokrin bezleri ve ekrin bezleri olarak ikiye ayrılır (Ozan, 2019, s. 99-100); fiziksel 

hareket sonucu vücudu soğutmak amaçlı ergenlikle beraber faaliyete geçen apokrin bez salgıları 

“göğüs ucu, kasıklar, cinsel organlar ve koltukaltı bölgelerinde kendilerini kuvvetle hissettirirken” 

(Ozan, 2019, s. 99), duygusal stres anında beynin duygu verilerini kontrol eden limbik sistemdeki 

hipotalamusun stres sinyallerini azaltmak amaçlı devreye giren erkin bez salgıları “yanaklar, göz 

kapakları, kulaklar, alın ve başımızda” (Ozan, 2019, s. 99), avuç içi ve ayak tabanlarında kendilerini 

açığa çıkarırlar. Çalışmada da fiziksel harekete -dansa- ek olarak, performans öncesi dansçılara 

yedirilen baharatlı besinler apokrin bez salgılarının-terin koku yoğunluğunu arttırmak için kullanılır. 



78 

 

monitörden de performansı seyredebilir. Her bir farklı gen ailesinin saf beden 

kokularını, belirli yiyeceklerin kokuları ile kışkırtarak dans sayesinde ter / -doruk 

noktası nesnesi82- aracılığıyla sibertektonik ortamda açığa çıkarmayı amaçlayan 

sanatçı, farklı koku kombinasyonları ile izleyiciyi dış merkezli çemberdeki kokunun 

saf im varyasyonlarına yönlendirir. Saf im izlerinin takibindeki özne, bedenine etki 

eden bu koku ile alışkanlık kaptığı duygulanımda, kendi bedenindeki koku ile 

eşleştiği/eşleşmediği bir aralıkta sıkışır. Çünkü apokrin bezlerinin sıvı salgıladığı 

bölgelerden yayılan kokular; “(…) bebeklik dönemimizde oluşan hafıza 

departmanımıza göndermeler yapar ve bunları tekrar yaşama arzusu doğururlar. Ya 

da başka bir deyişle, bastırılmış fantezilerimizin kapılarını aralarlar” (Ozan, 2019, s. 

99). Suratını büzme, eli burun ile kapatma istenci, “burun deliklerinin irkilmesi” 

(Colebrook, 2013, s. 35), öğürme, gülümseme, nabzın yükselmesi, kalp atışının 

hızlanması vb. imlerle, alışkın olduğu tepkiyi verip bilinci devreye alır ve 

anlamlandırmaya çalıştığı duyguyu deşifre ederek gevşer. Yani bir bakıma bu 

organik83 kompozisyonun diyalektik doğası gereği sıkışma ve gevşeme ile 

duygulanımdan gelen “hareketsiz yansıtıcı birliğin” (Deleuze, 2014, s. 121), 

“yeğinsel ifadesel hareket kombinasyonuyla” (Deleuze, 2014, s. 121) duyguya geçişi, 

L’avenir’de algılanım ve eylem imge arasındaki kokunun saf niteliğindeki 

merkezsizliğinde-belirsizliğinde mümkün kılınabilir. Böylelikle sanatçı koku 

molekülleri-oyun nanobotları ile zamansal akıştaki kaybolan an’ların kurgusal 

yinelemelerini izleyicide idealize ederek, hareket oluşta duyumsamanın kokusal 

düzeyini kuşatıp ben’deki ötekinin izini tayin eder ve sonuçta hedeflenen po’scent 

art’la öznede sıkışan ritmin -arzunun- kaostaki sekansına ulaşarak, tekinsiz bedenleri 

kuşatıp gayrimeşru gizleri alenileştirir.  

 

 

 

 

 
82 Apokrin bezinden salınan sıvıyla “cinsel iletişim sinyallerini” (Ozan, 2019, s. 107) temsil eden ter. 

83 “Organik olan, pekala büyük bir sarmaldır; ne var ki bu sarmal ampirik bir biçimde değil de 

‘bilimsel’ bir biçimde, bir doğma, büyüme ve gelişme yasası uyarınca kavranmalıdır” (Deleuze, 2014, 

s. 52). 



79 

 

BÖLÜM 4 

4. KOKUSAL SANATTA BELLEK VE ARZU 

4.1 Bellek Oyunları / Ertelenmiş Etki: Freud 

“Beş duyudan sadece koku geçmişin tüm gücüne 

sahiptir. Koku gerçekten taşınabilir olandır. Tüm 

varlığınızın bir saniyeliğine bir şeye geri dönmesini 

istiyorsanız; görmek, duymak, dokunmak, tatmak, 

hiçbiri koklamak kadar güçlü değildir” 

(Warhol, 1975, s. 151). 

İçgüdülerimiz ile emosyonel davranışlarımızın düzenlenmesinde önemli rol 

oynayan, beyin sapının üstünde yer alan ve ilk kez Thomas Willis tarafından 1664 

yılında Limbus terimi olarak sarf edilen Limbik Sistem; beyinde sinir sistemimizin en 

az kavranabilen ve en karmaşık yapılarından oluşan bir kümedir (Victor, Ropper ve 

Adams, 2000, s. 1). Nöroanatomide kabaca talamus84, hipotalamus85, hipokampüs86 

ve amigdala87, bileşenleriyle tanımlanan limbik sistem; koklama, dokunma, görme, 

işitme ve tat alma duyularından aktarılan verileri işleyip, bu verileri bilişsel 

(öğrenme, hafıza, karar verme) ve duygusal tepkiye dönüştüren bir sinirsel ağ olarak 

bilinmektedir. Peki koku alma duyusunun yani olfaktör sistemin (olfactory system) 

diğer duyulardan farklı olarak limbik sistemle ne gibi bir ilişkisi vardır? Bu noktada 

 
84 Duyular aracılığıyla aktarılan verilerin, amigdalada duygusal tepkiler üretmeden hemen önce 

verilerin filtrelendiği bölge. Sadece koku duyusu aracılığıyla alınan veriler talamusta filtrelenmeden 

amigdalaya direkt iletilir.  

85 Vücut ısısının, açlığın, yorgunluğun ve uykunun kontrol edildiği bölge. 

86 Hafızanın-belleğin ve yön bilgisinin oluşturulduğu merkez bölge. 

87 Hipokampüste depolanan bellekte mevcut olan hatıraları karşılaştırıp karar verme ve alınan kararla 

duygusal tepkilerin üretildiği bölge (Ozan, 2019, s. 33). 



80 

 

da öncelikle olfaktör sisteminin nasıl çalıştığını ve koku moleküllerinin limbik 

sisteme hangi kanallardan geçerek ulaşım sağladığını incelemek gerekir. Koku 

kaynaklarından yayılan farklı tipteki koku molekülleri (Şekil 4.1), aldığımız her 

nefeste burun boşluğundan (nasal cavity) içeri girerek, burun boşluğunun tepesinde 

bulunan ve kokuya karşı hassas sinir hücrelerinden (olfactory nerve) oluşan koku 

alma duyu nöronlarına (olfactory sensory neurons) ulaşır (Keller, 2016, s. vi). Bu 

nöronlardaki moleküller sinir hücrelerindeki dokunun yer edindiği koku alma 

epiteline (olfactory epithelium) yönelerek, burun boşluğu ile beyni bölen etmoid 

kemikteki gözenekli kribriform plakadan (cribriform plate) ilk koku işleme merkezi 

olan koku alma soğanına (olfactory bulb) bağlanır (Keller, 2016, s. vi). Koku alma 

soğanı (birincil koku alma korteksi) ise bu verileri, sinir liflerinin bulunduğu koku 

alma yolu (olfactory tract) aracılığıyla, limbik sistemin bir uzantısı olan, beyinde 

koku girdilerinin işlendiği koku korteksine (ikincil koku korteksi veya piriform 

korteks) iletir (Keller, 2016, s. vi).  

 

Şekil 4.1 Tansel Erol Başpınar, Belle Haleine ile Koku Alma Sistemi88, 2022. 

 
88 Duchamp’ın Belle Haleine ismindeki eseri –yeniden kurguladığı buluntu nesnesi- farklı koku 

moleküllerini göstermek adına olfaktör sistemi tanıtan görselde kullanılmıştır (Şekil 4.1). 



81 

 

İşte tam da bu noktada, olfaktör sistemle koku alma soğanından (birincil koku 

alma korteksi) koku korteksine (ikincil koku korteksi) iletilen bilgi; duyusal 

entegrasyon ve aktarımın gerçekleştiği bölge olan talamusta filtrelenmeden, 

duygudurumumuzu yansıtmak üzere limbik sistemin amigdala ve hipokampal 

(hipokampüs ile ilgili) kompleksiyle direkt anatomik bağlantılar kurarak beyne 

ulaşım sağlayabilir (Herz ve Engen, 1996 s. 300-301). Oysaki diğer dört 

duyumuzdan aktarılan veriler, ancak talamus eleğinden geçtikten sonra amigdalaya 

erişebilir. Amigdaladan hipotalamusa, hipotalamustan orta beyne iletilen bu mesajlar 

(Aggleton ve Mishkin, 1986, s. 295) ise, çeşitli motivasyonel, otonomik, hormonal 

ve endokrinolojik işlevlerde rol oynayan bölgelere taşınarak (Aggleton ve Mishkin, 

1986, s. 290); korku, öfke, kaygı ve zevk gibi tepkilere dönüşür, yani bir nevi 

duyular yardımıyla gelen uyarıların duygusal tepkiye evrildiği ana kapıdır (Aggleton 

ve Mishkin, 1986, s. 291). Amigdala aynı zamanda uzun süreli bellek kapasitesi 

sayesinde çevreden iletilen kokusal sinyalleri, bellekte öncesinde var olan anılarla 

karşılaştırarak bu bilgilerin tehdit seviyesi hakkında da anlık kararlar verir (Ozan, 

2019, s. 33). Öyle ki koku duyusundan “başka hiçbir duyu sistemi, duygu ve 

hafızanın nöral katmanlarıyla bu tür doğrudan ve yoğun bir temas kuramaz; bu 

kokuyla uyarılan anıların neden alışılmadık derecede duygusal açıdan güçlü 

olduğunu açıklayabilir” (Herz ve Engen, 1996 s. 300-301). 

Bu durum kokulara geliştirdiğimiz reaksiyonların, ani/kontrolsüz yani iradi 

olmaktan uzak tabiatını ve kokuların duygulam (affect) ile olan dolaysız/daimi bağını 

izah edebilir. Aniden koku ile beliren hatıralar -duygulanımdan duygulama geçiş- 

bizi gülümsetebilir, saldırganlaştırabilir veya ağlatabilir, ancak hatırayı şimdiki 

duygu durumumuza göre yani geçmişi şu ana kurgulayarak idealize edip89 hatırlar ve 

yaşarız. Bir nevi tikel olayları ayrı ayrı yeniden kurar ve onları o an ki kendine ait 

‘zaman mekanı’ında hep yeniden üreterek yenilenen tekrarlarla muhafaza ederiz 

(Deleuze, 2021a, s. 106-107). Kokunun ben’de bıraktığı bu istemli veya istemsiz iz, 

“bilinç ile beyin süreçleri arasındaki korelasyona atıfta bulunarak” (Tulving, 1985, s. 

386), dolaysız geçmiş (sürekli yeniden kurgulanan geçmiş) tekrarında “zamanın 

temeli” (Deleuze, 2021a, s. 117) olan belleğe yerleşir. Bellek, “birbiriyle ilişkili bir 

 
89 Hatırlanan her anının tekrarında veya nostaljiye daldığımızda, olayları ilk gün ki gibi hatırlayamaz, 

o an ki içinde bulunduğumuz duruma uygun biçimde yeniden kurgularız (Ozan, 2019, s. 278). 

Dolayısıyla her hatırlama, hatırayı farklılaştırır ve en ideal olan kalıba yerleştirerek bilinçten bağımsız 

idealize etmeye meyil eder (Ozan, 2019, s. 278). 



82 

 

dizi sistemden, sinirsel substratlardan ve bunların davranışsal ve bilişsel 

bağlantılarından oluşan işletim bileşenlerinin organize yapılarından oluşur” (Tulving, 

1985, s. 385). Bilişsel sinirbilimci ve psikolog olan Endel Tulving, yapmış olduğu 

deneysel araştırmalar sonucunda, belleği mono-hiyerarşik90 düzende, farklı 

prensiplere göre çalışan üç farklı sistemle tanımlar: Prosedürel Bellek (1) 

(Procedural Memory), Semantik Bellek (2) (Semantic Memory) ve Epizodik Bellek 

(3) (Episodic Memory) (Tulving, 1985, s. 385). Az gelişmiş sistemden çok gelişmiş 

sisteme göre sıralanan bu yapıda; epizodik bellek semantik belleğin, semantik bellek 

ise prosedürel belleğin uzmanlaşmış bir üst sistemidir (Tulving, 1985, s. 385). “Her 

üst sistem bir alt sisteme veya sistemlere bağlıdır” (Tulving, 1985, s. 387) (epizodik 

semantik belleğe, semantik prosedürel belleğe veya epizodik hem semantik hem de 

prosedürel belleğe bağlıdır) ve her üst sistem alt sistemi veya sistemleri tarafından 

desteklenir (Tulving, 1985, s. 387). Prosedürel bellek; organizmanın uyaranlar 

karşısında biyolojik olarak verdiği tepkiyi öğrenip, bu tepkiden edindiği bilginin 

doğrudan, kuralcı bir biçimde ifade edilebilmesine imkan tanır ve bilinçten gizli 

tepkiler verir (Tulving, 1985, s. 387-388). Semantik bellek; organizmanın prosedürel 

bellek yardımıyla öğrenmiş olduğu veriyi zihinsel dünya modellerine dönüştürüp, 

algısal olarak mevcut olmayan şeyleri dilsel temsil ederek bilişsel aktivitede 

adlandırır (Tulving, 1985, s. 387). Epizodik bellek ise; öznel deneyimlenen 

olaylardan edindiği bilgileri, alınan kokusal sinyallerle geri çağırarak zihinsel sürecin 

dahil olduğu bilişsel bir farkındalıkla isteğe bağlı tepki verip, hayat hikayemizi 

oluşturan birçok hatıranın olay örüntüsünü ifade etmemize imkan tanır (Tulving, 

1985, s. 387-388). Ayrıca Tulving bu üç belleği, üç farklı bilinç türü ile şu şekilde 

kategorize eder; prosedürel belleği anoetik bilinç (bilmeyen), semantik belleği noetik 

bilinç (bilen), epizodik belleği otonoetik bilinç (kendini bilen) (Tulving, 1985, s. 388) 

-ki biz çalışmada anoetik bilinci fenomenal bilinç, noetik bilinci erişim bilinç, 

otonoetik bilinci ise meta-biliş bilinç ile ilişkilendirebiliriz (Daha ayrıntılı bilgi için 

bkz. Bölüm 2.1)-. Bu mono-hiyerarşik sistemler arasında yalnızca prosedürel bellek 

diğer belleklerden bağımsız olarak çalışabilir (Tulving, 1985, s. 387), kokusal bilgi 

prosedürel bellekte erişim ve meta-biliş bilinçten bağımsız beyne işlenebilir. O halde 

 
90 Max Weber tarafından ileri sürülen mono-hiyerarşik teori, her alt sistemin bir üst sisteme karşı 

sorumlu olduğu yapıyı tanımlar (https://www2.archivists.org/glossary/citation/the-classic-mono-

hierarchical-theory-of-bureaucracy-elucidated-by-max-weber-in-whi). 



83 

 

organizma, duyusal algıyla alımlanan veri için otomatik tepki verirken -

duygulanımla duygulamlama- bilgiyi semantik anlamlandırma ve bunu bir olay 

örüntüsüne bağlamak zorunda değildir. Öte yandan semantik bellek, epizodik 

bellekten bağımsız olarak işleyebilir –“bazı hayvanlar, küçük çocuklar ve beyin 

hasarından muzdarip insanlar epizodik bellek ve otonoetik bilince sahip olmayabilir 

ancak tamamen gelişmiş bir noetik bilince sahip olabilirler” (Tulving, 1985, s. 388) -

fakat prosedürel belleğin boyundurluğundan bağımsız olamaz; epizodik bellek ise 

her iki belleğe bağlı olarak öznenin kişisel hatıralarını temsil eder, diğer bellek 

biçimleri hasar görmeden veya kaybolmadan, hasar görebilir veya kaybolabilir 

(Tulving, 1985, s. 387-388).  

Örneğin bilimsel olarak ilk kez 1935’te ‘koku ile bellek’ arasındaki bağlantıyı 

saptamak amaçlı, Colgate Üniversitesinde yapılan bir araştırmada (Draaisma, 2004); 

254 kişiden koku ve anılarıyla ilgili bilgiler paylaşması talep edilir, bu bağlamda 

trende yolculuk yapan bir kadın, aniden mutluyken mutsuz olduğunu, sebebinin ise; 

kokpitten makinistin parfüm kokusunu duyumsadığını, bu kokunun çocukken dans 

öğretmenine ait olduğunu ve dansta başarısız olduğunu anımsattığı için mutsuz 

olduğunu iletir (Draaisma, 2004, s. 33). Rastlantısal bir an’da duyumsanan bu koku; 

limbik sistemde talamus eleğinden geçmeden, amigdala ve hipokampüsün prosedürel 

bellek ile meta-biliş veya erişim bilincine yansıtılmamış anoetik veya fenomenal 

bilinçteki yani bilinçten gizli kalmış duygulanımları dolaysız olarak hatırlatır. 

Duygulanım aracılığıyla verdiği ilk tepki yani duygulam yoğunluğunun-yeğinliğinin 

yansıttığı mutsuzluk hissi, istemdışı belleğin/prosedürel belleğin devreye girdiği 

andır. İstemdışı bellek, duyumsanabilir gösterge türlerine müdahale eder (Deleuze, 

2016, s. 56), “iki duygulanım, iki an arasındaki benzerliği temel alıyormuş gibi 

görünür” (Deleuze, 2016, s. 57). “Ama daha derin olarak benzerlik bizi kesin bir 

özdeşliğe gönderir: iki duygulanımda ortak olan bir niteliğin ya da iki anda -şimdiki 

ve eskisi- ortak olan bir duygulanımın özdeşliği” (Deleuze, 2016, s. 57-58). Koku 

niteliği ile her iki anın ortak duygulanımı olan mutsuzluk anı, dolaysız geçmiş 

duygulanımı şimdiki duygulanımda içselleştirir; “işte istemdışı belleğe özgü olan da 

budur: Bağlamı içselleştirir, geçmiş bağlamı şimdiki duygulanımdan ayrılmaz kılar” 

(Deleuze, 2016, s. 60). “Bu nedenle istemdışı belleğin açınmaları, olağanüstü bir 

biçimde kısadırlar ve bize zarar vermeden de uzayamazlar: … tam uykuya dalarken, 

tarif edilmesi imkansız bir görüntü karşısında yaşadığımız belirsizliğin sersemliğini 

yaşatırlar” (Deleuze, 2016, s. 62). Bu mutsuzluğun semantik bellek ile erişim 



84 

 

bilincinde anlamlandırılması ve bir olay örüntüsüne çevrilmek istenmesi yani 

duygulanımladığı duygulamla hatırlanan bu duyguya ait tüm olayları isteğe bağlı geri 

çağırarak epizodik bellek vasıtasıyla otonoetik bilinç-meta-biliş bilinç ile ifade 

etmesi -kokpitten makinistin parfüm kokusunu duyumsadığını, bu kokunun çocukken 

dans öğretmenine ait olduğunu ve dansta başarısız olduğunu anımsatması- istemli 

belleğin devreye girdiğini kanıtlar. İstemli bellek, geçmişi doğrudan kavramaz onu 

şimdide yeniden kurgular (Deleuze, 2016, s. 58) ve bizi öznel yorumun oyununa 

düşürür (Deleuze, 2016, s. 64). Epizodik belleğin dahil edildiği istemli 

anımsamadaki bilgi ise, sinerjik ekforiye91 (ecphoria) dayanan hatırlama deneyimi ile 

elde edilir (Tulving, 1985, s. 388). Öyle ki iz bilgisi, geri çağırma bilgisiyle istenilen 

mesajı aktive eder (Tulving, 1982, s. 130): Makinistin parfüm kokusu, dans 

öğretmeninin parfüm kokusunu geri çağırarak dansta başarısız olduğu mesajını 

aktive eder. Özne bu olay örüntüsünde, amigdala’nın uzun süreli bellek kapasitesi 

sayesinde daha önce öğrenmiş olduğu otobiyografik kokusal izleri geri çağırır ve 

kişisel hafıza sistemi (self-memory system/SMS)92 içerisindeki bilişsel anıyı hatırlayıp 

olayı otobiyografik bellek (autobiographical memory/AM) ile yeniden kurgular.  

Otobiyografik bellek, kişisel hafıza sistemini tetikleyen kokusal izlerin kokusal 

duygulanımı sıkıştırarak kırması sonucu öznel ‘geçici bilişsel verilerin üretildiği 

zihinsel yapılardır’ (Conway ve Pleydell-Pearce, 2000, s. 261).  

Kokuyla uyarılan anıların deneyimsel nitelikleri, sözlü veya görsel bilgilerle 

çağrılan AM’lerden farklıdır. (…) Davranışsal kanıtlar, kokuyla uyarılan 

otobiyografik anıların (odor evoked autobiographical memories/OEAMs) daha 

eski, daha duygusal, daha az düşünülmüş olduğunu ve diğer yöntemler 

tarafından çağrılan otobiyografik anılara (AM) göre çok daha güçlü ve derin 

zaman yolculuğuna sebebiyet verdiğini göstermektedir (Arshamian, Iannilli, 

Gerber ve ark., 2013, s. 123). 

Örneğin kokuyla uyarılan otobiyografik anılarını kaleme alan, geçtiğimiz 

yüzyılın en önemli yazarlarından Marcel Proust, Kayıp Zamanın İzinde isimli edebi 

eseriyle, kokusal sanatta Proust Fenomeni olarak bilinen bir kavramla anılır. Ihlamur 

çayının kokusu ve madlen kekinin tadıyla istemdışı belleğin tetiklendiği istemli geri 

dönüş, yaz aylarında halasının Combray’deki evinde geçirdiği çocukluk yıllarının 

 
91 Anı veya duygunun bir uyaranla zihinde yeniden canlandırıldığı süreç 

(https://dictionary.apa.org/ecphory). 

92 Kişisel hafıza sistemi otobiyografik bilgi tabanını ve benliğin güncel hedeflerini içerirken, 

otobiyografik belleğin kokusal veri tabanına ulaşımını modüle eder (Conway ve Pleydell-Pearce, 

2000, s. 261).  

https://dictionary.apa.org/ecphory


85 

 

huzurlu/mutlu hatıralarını anımsatır. Bu olay örüntüsü Proust tarafından meta-biliş 

bilinç düzeyinde epizodik belleğin/istemli belleğin dahil edildiği otobiyografik 

kokusal hafızanın gücüyle kısaca şu şekilde aktarılır;   

Annem birini gönderip, küçük madlen denilen, bir tarak midyesinin oluklu 

çenetleri arasında biçimlendirilmiş gibi görünen o kısa, tombul keklerden 

aldırdı. Az sonra, o kasvetli günün ve iç karartıcı bir yarının beklentisiyle 

bunalmış bir halde, yaptığım şeye dikkat etmeden, yumuşasın diye içine bir 

parça madlen attığım çaydan bir kaşık alıp ağzıma götürdüm. Ama içinde kek 

kırıntıları bulunan çay damağıma değdiği anda irkilerek, içimde olup biten 

olağanüstü şeye dikkat kesildim. Sebebi hakkında en ufak bir fikre bile sahip 

olmadığım, harikulade bir haz benliğimi sarıp soyutlamıştı. (…) Bu yoğun 

mutluluk nereden gelmiş olabilirdi bana? Çayın ve kekin tadıyla bir bağlantısı 

olduğunu, ama onu kat kat aştığını, farklı bir niteliği olması gerektiğini 

seziyordum. (…) Bu hatıra özdeş bir anın çekiminin ta uzaklardan gelip 

benliğimin derinliklerinde kışkırttığı, coşturduğu, deştiği o geçmişteki an 

bilincimin aydınlık yüzeyine ulaşacak mı? Bilmiyorum (Proust, 2021, s. 49-

50).  

Koku ve tat duyusuyla maddenin öz doğasından bağımsız uyarılan hisleri -

nedenini bilemediği mutluluk duygusunun içini coşturup kışkırtması- henüz istemdışı 

belleğin aktif olduğu anlara tanıklık eder. Anlam veremediği bu gizi aydınlatmak 

amacıyla da, bilincin aydınlık yüzünü şu şekilde keşfetmeye yönelir; 

(…) Sonra ansızın o hatıra karşımda beliriverdi. Bu tat, Combray’de pazar 

sabahları (pazarları Missa saatinden önce evden çıkmadığımdan) Léonie 

halamın günaydın demeye odasına gittiğimde, çayına ya da ıhlamuruna batırıp 

bana verdiği bir parça madlen’in tadıydı. (…) Halamın ıhlamura batırıp bana 

verdiği bir parça madlen’in tadını tanır tanımaz (bu hatıranın beni niçin bu 

kadar mutlu ettiğini henüz bilmediğim ve bunu keşfetmeyi çok daha sonraya 

erteleyeceğim halde), Léonie halamın odasının bulunduğu, sokağa bakan eski 

gri ev, bir tiyatro dekoru gibi gelip annemler için yapılmış olan, arkadaki 

bahçeye bakan küçük eve (o ana kadar gördüğüm tek kesite) eklendi; evle 

birlikte, sabahtan aksama, her mevsimde kent, öğle yemeğinden önce beni 

gönderdikleri meydan, alışveriş yaptığım sokaklar ve hava güzel olduğunda 

yürüdüğümüz yollar da görüntüde yerlerini aldılar. Ve tıpkı Japonların, suyla 

dolu porselen bir kaseye attıkları silik kağıt parçalarının suya girer girmez 

çözülüp şekillenerek, renklenerek belirginlik kazandığı, somut, şüpheye 

yer bırakmayan birer çiçek, ev, insan olduğu oyunlarındaki gibi, hem bizim 

bahçedeki, hem M. Swann’ın bahçesindeki bütün çiçekler, Vivonne Nehri’nin 

nilüferleri, köyün iyi yürekli sakinleri, onların küçük evleri, kilise, bütün 

Combray ve civarı şekillenip hacim kazandı, bahçeleriyle bütün kent çay 

fincanımdan dışarı fırladı (Proust, 2021, s. 51-52). 

Ve sonuçta, hatıraları kalıcı tutma arzusuyla istemli belleğin ben’deki fay 

hattını kırıp, tüm olay örüntüsünü semantik temsilde epizodik belleğin geri çağırdığı 

izlerle ifade etmeyi başarır. Dolayısıyla Proust’ta duygu, bilgiden önce sızıp 

duygulamla bedeni sarsarken; bilgi geçmişe bakıp bilinçten gelen verilerle aktarılır 



86 

 

(Howes, 2005 s. 66). Bu yaklaşımla, Proust’ta istemdışı bellek arzu -duygusal hazza 

ulaşma isteği- ile temsil edilirken, istemli bellek bilinçli irade ile karşılık bulur 

(Howes, 2005 s. 65).   

Öte yandan kokunun otobiyografik bellekteki semantik oyun kurgusunda 

bilgeliğiyle tarihsel ve düşsel bir yolculuk yaptıran yazar Tom Robbins’de, Parfümün 

Dansı ismindeki romanında, tütsü imal eden bir ailenin kızı ve koku bilgesi olan 

Kudra karakterinin semantik hafızasına şu şekilde yolculuk yaptırır -verilen kısa 

kesit, Kudra’nın babası ve kardeşiyle çıktığı bir iş gezisinde kokladığı kokuların ona 

neleri anımsattığını aktarır fakat koku ile anımsanan canlı ve cansız nesne isimleri 

yazar tarafından bir olay örüntüsü olarak açımlanmaz-;  

Artık macunları, kınaçiçeklerini, uzaklardaki tüccarların getirdiği özel kokuları 

kokladıkça aklından bin bir türlü şey geçiyordu: tapınaklar, saraylar, kaleler, 

esrarengiz duvarlar, halılar, tablolar, mücevherler, içkiler, ikonalar, ilaçlar, 

boyalar, etler, tatlılar, şekerlemeler, ipekler, pamuklar, cevherler, parlak 

madenler, yiyecek, baharat, müzik aletleri, fildişi hançerler, fildişi bebekler, 

maskeler, çanlar, oymalar, heykeller (kendisinin on katı boyunda), yırtıcı 

hayvanlar, leoparlar, tavus kuşları, maymunlar, beyaz filler, kulaklarında 

dövmeler, atlar, develer, prensler, mihraceler, fatihler, gezginler (haşmetli 

bıyıklarıyla Türkler ve o cenaze gününde kendisiyle dost olan yabancı kadar 

soğuk tenli Yunanlar), şarkıcılar, fakirler, sihirbazlar, akrobatlar, 

peygamberler, bilginler, rahipler, deliler, bilgeler, ermişler, mistikler, 

hayalciler, fahişeler, dansözler, fanatikler, şairler, hırsızlar, savaşçılar, yılan 

oynatanlar, putperestler, geçit törenleri, idamlar, düğünler, baştan çıkarmalar, 

konserler, yeni dinler, garip felsefeler, ateşler, hastalıklar; sayılamayacak kadar 

korkunç şeylerin görkemi ve inanılmazlığı hep karşısında kıpırdanıyor, akıyor, 

sarsılıyor, karşılıyor, boşalıyor, dönüyordu. Geniş, girift, tükenmez, sonsuz 

(Robbins, 2022, s. 114). 

Bu alıntılanan pasajda kokunun semantik belleği uyararak temsil ettiği 

otobiyografik kelimeler/bilgiler, “duyular yardımıyla algıladığımız verilerle sürekli 

ortaya çıkar ve dağılır” (Conway ve Pleydell-Pearce, 2000, s. 261). “Hatta bu tür 

bilgiler, anılar halinde bir araya da gelemeyebilir veya bilince yerleşmeyebilir; bu 

durum çoğunlukla ‘geri alma modunda’ olduğunda gerçekleşir” (Conway ve 

Pleydell-Pearce, 2000, s. 261). Yani daha öncede bahse aldığımız gibi veriler sadece 

prosedürel veya bu örnekte olduğu gibi prosedürel ve semantik bellekte kalıp, 

epizodik bellekte bir olay örüntüsüyle anıya dönüştürülmeyebilir. Örneğin; 

çalıştığımız şirket ismi, doğum tarihimiz, aile bireylerimizin isimleri, okuduğumuz 

kurumların adları yani genel bilgiler, semantik bellek aracılığıyla geri çağırdığımız 

bilgilerdir. Oysa çalıştığımız şirkette veya aile bireyleriyle yaşadığımız olay 

örüntüleri, istemli geri alma modunda epizodik bellekten aktardığımız bilgileri-



87 

 

anıları içerir. Ve bu anılar her zaman prosedürel bellekten semantik veya epizodik 

bellek yani bilinç düzeyine çıkmak için uyarılmayı bekleyendir. Freud’un da 

belirttiği gibi; 

Unutmanın bellek izinde bir silinme yani bir yıkım olduğunu varsaymak gibi 

bir yanlıştan kurtulalı beri, ruhsal yaşamda bir kez kurulmuş bir şeyin 

yıkılamayacağı, her şeyin bir şekilde korunduğu ve uygun şartlar altında, 

örneğin uzun erimli bir gerileme sayesinde tekrar ortaya çıkarılabileceği 

şeklindeki karşıt varsayıma eğilim gösteriyoruz (Freud, 2011, s. 29).  

Bir başka deyişle bilinç düzeyine çıkmayan saf-arı anılar, kokusal 

duygulanımda, ben’deki ötekinde, bilinçdışında gizlenen ve kokusal imge tarafından 

tetiklenmeyi bekleyen ifade edilmemiş temsil-altı unsurlardır -şey93lerdir-.  

Özellikle travma deneyimi sonrası ben’deki ötekinde gizlenen, ertelenen ve ani 

umulmadık bir anda flaş duyguların kokusal tetiklemelerle veya kokusal 

duygulanımla koku dahi olmadan belirmesi ve bunun nedenin, ayrıntıların net 

hatırlanamaması Amerikan Psikiyatri Birliği tarafından Travma Sonrası Stres 

Bozukluğunun (Post-traumatic stress disorder/PTSD) belirtisi olarak kabul 

görmektedir (Conway ve Pleydell-Pearce, 2000, s. 263).  

Korkunç olayları inkar etme iradesi ile bunları yüksek sesle ilan etme iradesi 

arasındaki bu çatışma, psikolojik travmanın merkezi diyalektiğidir. 

Zulümlerden sağ kurtulan insanlar genellikle hikayelerini son derece duygusal, 

çelişkili ve parçalanmış bir şekilde anlatırlar; bu da onların inandırıcılığını 

zayıflatarak, gerçeği söyleme ve gizleme gibi çifte bir zorunluluğa sürükletir. 

Gerçeği anlatabilenler iyileşir, ancak çoğu zaman gizlilik hakim olur ve 

travmatik olayın öyküsü sözlü bir anlatı olarak değil, bir semptom olarak 

yüzeye çıkar (Herman, 2015, s. 1). 

Öyle ki meta-biliş bilincin yani epizodik belleğin hasar gördüğü bu süreçte -ki 

buna epizodik amnezi denir- organizmanın prosedürel bellekte gizleyip ertelediği 

duygulanımlar, beklenmedik bir uyarıcıyla o an orada olmayanı varmış gibi 

duyumsatıp ani değişken duygusal semptomlara sebebiyet verebilir. Bu 

semptomların yoğunluğu, bilginin erişim ve meta-biliş bilince ulaşımını zorlar. 

“Yetişkinlerin sıradan anıları gibi devam eden bir yaşam öyküsüne asimile edilen 

sözel, doğrusal bir anlatıda kodlanamazlar” (Herman, 2015, s. 37). Dolayısıyla 

prosedürel belleğin, semantik ve epizodik bellekle verdiği bu savaş, yani bir nevi 

bilinçdışının, kokusal duygulanımın bilinçle oynadığı bu travmatik oyun; hastayı 

geçmiş bilgisinin gerçekliğinden kopararak, onda dayanılmaz duygusal tepkilerle, 

 
93 Arzulayan ruhun zevk nesnesi. 



88 

 

duygulamlarla açığa çıkan histeriye neden olur. Zira hafızadan (semantik ve epizodik 

bellekten) silinen olayların yoğun duygularla-duygulamla temsili, Sigmund Freud’a 

göre de histerinin somatik (beden ile ilgili) semptomlarıdır (Herman, 2015, s. 12). 

Freud 1890’ların ortalarında, bu yoğun duyguların ‘konuşmalı tedavi’ ile semantik 

belleği zorlayıp sözcüklere dökülerek hafifletilebileceğini keşfeder ve bu tekniğe 

psikanaliz94 adını verir (Herman, 2015, s. 12). Bu tedavi, tıpkı isteksiz bir öğretmenin 

sınıfta dersi başlatırken bitirdiğini ilan etmesinde olduğu gibi hastanın bilinçli 

maksatlarına zıt gelen dürtülerini ve taleplerini ortaya koyar (Murray, 2012, s. 139). 

Bu bilince aykırı gelen yani bilinç düzeyine çıkarılamayan idealarla ertelenen 

travmatik anılar, herhangi bir zedelenme95 ile bilinçdışımızın bilincimizle oynadığı 

oyunu, özneye egonun onaylamadığı, itelediği dürtülerini başka kılıklarla dışa vurma 

olanağı sağlayarak talepleri yerine getirir. Bu talepler rastlantısal öngörülemeyen bir 

gelecekte L’avenir’de, herhangi bir uyaran-mnemik simge96 olan tetikleyiciyle açığa 

çıkabilir. Birey için önem arz eden, belleğe kazınmış olan kokusal duygulanımda 

saklanan travmatik kokusal izler, sürekli konuşmaktan çekindiğimiz, gizlediğimiz 

olay veya durumları içerebilir. Bu kokuları geçmişte, farkında olmadan bir 

zedelenme anında ben’deki ötekine-bilinçdışına gönderir, ummadığımız şimdiki bir 

olayda da prosedürel bellekte korunduğu yerden duygu veya mimiklerle açığa 

çıkmak zorunda kalabiliriz. Ben’deki ötekinin, öteki yardımıyla ben’deki amansız 

şok edici canlanışı yani Freud’a göre ertelenmiş etki97 ile şimdiki travmanın geçmiş 

travmayı yeniden üretmesi-düzenlemesi sırasında (Lacan’a göre yeniden üretim yeni 

bir üretimdir) semantik ve epizodik belleğe bağlı bilincimle kurguladığı serbest 

oyun; olayın geçmiş şimdideki dolaysız öznesini ele verir. Freud kendi kuramının 

nachträglichkeit (ertelenmiş) şekilde gelişim gösterdiğini fark etmese de, kavram 

 
94 Josef Breuer ve Freud konuşmalı bu tedaviye ilk önce boşaltma (abreaction) veya katharsis 

(catharsis) adını verir (Herman, 2015, s. 12). 

95 “Zedelenme anı uyuşmazlığın kendini egoya dayattığı ve egonun da uyuşmaz fikri geri çevirmeye 

karar verdiği andır, bu fikir bu tür bir geri çevirme ile yok edilemez yalnızca bilinçdışına bastırılır” 

(Freud, 2013b, s. 172). 

96 Freud “Histeri Üzerine Çalışmalar” adlı kitabında zedelenmenin simgesi olan kokuyu (yanmış 

puding kokusu) mnemik (anımsatıcı) simge olarak ele alır (Freud, 2013b, s. 167).  

97 Freud’un nachträglichkeit, Lacan’ın après-coup olarak bilinen geriye dönme (retroaction) kavramı, 

İngilizceye deffered action, Türkçeye ise ertelenmiş etki veya sonradan adlandırma terimleriyle 

çevrilir; şuan yaşanan olayın, geçmiş olayı a posteriori bilgiyle etkileme biçimine denir (Evans, 1996, 

s. 209). A priori bilginin karşıtı olan a posteriori ile olaylar gerçekleştikten sonra elde edilen bilgilerin 

oluşturduğu deneyimler ışığında travmalar veya anılar yeniden anlamlandırılıp yorumlanır (Evans, 

1996, s. 209). 



89 

 

literatürde Lacan ve Laplanche gibi kuramcılar tarafından Kurt Adam98 vakasıyla 

temsil edilip, aktarılır (Foster, 2017, s. 63). Hastada şimdiki yetişkinlik döneminde 

yaşanan travmalar, çocuklukta baskılanan cinsellik travmaları etrafında sonradan 

anlamlandırdığı eylemler üzerinden tartışılır. Kurt Adam vakasında travmatik olan 

bir buçuk yaşındaki çocuğun coitus a tergo99’yu görüp primal sahne100yi 

bilinçdışında muhafaza etmesi değil, primal sahneyi rüyasında ve tedavi sırasında 

tekrar edip yeniden kurgulayarak yüklediği anlamlardır. Özne, geçmiş ve geleceğin 

şimdiki tekrarında kendini sürekli yeniden yapılandırır. Her travmatik an bir önceki 

olay göstereninin gösterilenini içerir ve bu şekildeki her yeni yapılandırma özdeş 

duygulanımları barındırır. Geçmiş şimdideki her bir duygulanım ise istemdışı bellek 

aracılığıyla bilinci baskılayarak gerçeği açığa çıkarmaya yeltenir. Gerçeğin sonsuz 

ayrıntısındaki boşlukta tekrarlanan her travmatik an, aralığın-duygulanımın 

yansıtıldığı yerdir. Her bir yeni kurgu, hakikat aralığını yani gerçeği (gerçek aralıktır) 

sahneler. Lacan’a göre de bu travmatik an gerçeğin gözden kaçırıldığı, ıskalandığı 

yerdir, gerçek ıskalanmış olduğundan temsil edilemez, sadece tekrar edilebilir ve 

Freud’daki her bir tekrar yeniden üretim (Wiederholen Reproduzieren) değildir, 

yeniden üretimdeki yeni bir üretimdir (Lacan, 1978, s. 50 / Foster, 2017, s. 178). Bu 

tekrardaki yeni üretim Lacan’a göre, gerçeğin sahnelendiği yerdir. Çalışmada ise bu 

yeni üretim; aralığın, kokusal duygulanımın sahnelendiği yer olan po’scent art ile 

değerlendirilir.  

Freud “Histeri Üzerine Çalışmalar” (2013b) adlı kitabında Bayan Lucy R.’nin 

1892 yılında irinli burun iltihabı nedeniyle (sonradan etmoid101 kemikteki çürümeden 

ileri geldiği anlaşılır) yanmış puding kokusu dışında koku alamadığını bu sebeple de 

mutsuz, iştahsız ve beceri fonksiyonlarını yitirdiğini belirtir (Freud, 2013b, s. 155). 

Bayan Lucy, Dış Viyana’da bir fabrika müdürünün çocuklarına eğitmenlik yapan, 

annesinden uzakta yaşayan genç bir kadındır. Şikayetleri annesinden gelen mektup 

üzerine bakıcılık yaptığı çocukların o mektubu ona doğum gününde okuyacaklarını 

 
98 Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Freud, 2013a. 

99 Bir tarafın diğerine sırtını döndüğü cinsel ilişki biçimi (Freud, 2013a, s.52). 

100 Ebeveynlerinin cinsel birlikteliğini gören çocuğun ilk ilkel sahnesi. Freud bu kavramı, “Bir 

Çocukluk Nevrozu Hikayesi: Kurt Adam Vakası” kitabında ilk kez kullanır (Freud, 2013a, s.53). 

101 “Burun boşluğunun tavanında yer alan kemik yapı. Koku duyusu bu kemiğin alt yüzeyindeki koku 

siniri uçlarıyla alınır” (Freud, 2013b, s. 155). 



90 

 

belirterek elinden almaları ile başlar (Freud, 2013b, s. 155-173). O anda olaya yanan 

puding kokusu eşlik etmektedir. Bunu konuşmalı tedavi ile çözümlemeye çalışan 

Freud, yanmış puding halüsinasyonu102 ile kadının çocuklara olan bağımlılığından, 

patronuna olan gizli aşkını ortaya çıkarır. Bilincinde kasıtlı olarak baskıladığı bu aşk 

duygusu, aslında onun ilk travmasıdır.  Bu ilk travmanın tekrarındaki dönüşüm, 

ikinci travmadaki konversiyonun103 temelini oluşturur (Freud, 2013b, s. 165). Bir 

nevi ilk travmadaki tekrar, duygulanımdaki gerçeği bedensel tepkilerle, duygulamla 

ikinci travmada serimler. Özne gerçeği içeride bilinçli özümseyemediği için sonraki 

her tekrar rastlantısal bir travma gibi sunulur (Lacan, 1978, s. 55). Prosedürel bellek 

aracılığıyla tesadüfenmiş gibi yaşanan bu karşılaşma, sonsuza dek özlenecek olan 

karşılaşmadır (Lacan, 1978, s. 59). Bilincin duygulanımla her karşılaşması, 

karşılıksız aşkın değişken temsilde yeni bir üretimi ile ifade edilir.  

 

Şekil 4.2 Marina Abramović, Balkan Baroque, 1997. Kaynak: 20.11.2023 tarihinde 

https://www.lissongallery.com/artists/marina-abramovic/artworks/balkan-baroque-

i?image_id=882 ve https://artfacts.net/artwork/balkan-baroque-i/22278 adresinden 

alındı.   

Örneğin Marina Abramović; prosedürel bellekte / duygulanımda sıkışan acıları 

gevşetebilmek adına 47. Venedik Bienalinde, toplumsal belleği derinden sarsan 

Yugoslavya iç savaşının korkunç travmalarını, Balkan Baroque (Şekil 4.2) isimli 

performansıyla tekrar yaşayarak ve yaşatarak gerçeği-duygulanımı-aralığı görünür 

kılmayı amaçlar. Katledilen insanları temsil eden 1500 adet inek kemiği yığınının 

üstünde, gözyaşlarının eşlik ettiği altı saat boyunca Balkan ağıt ve dualarıyla, 

 
102 Kötü koku halüsinasyonuna tıpta ‘Kakosmia’ adı verilir (Ozan, 2019, s. 356). 

103 Ruhsal problemlerin fiziksel sorunlara dönüşme durumu. Buradaki dönüşüm burundan sürekli 

yanmış puding kokusu alımıyla açığa çıkar.  

https://www.lissongallery.com/artists/marina-abramovic/artworks/balkan-baroque-i?image_id=882
https://www.lissongallery.com/artists/marina-abramovic/artworks/balkan-baroque-i?image_id=882
https://artfacts.net/artwork/balkan-baroque-i/22278


91 

 

kemiklerin üstünden tel fırça ile et parçalarını sıyırmaya çalışır 

(https://www.unosguardoalcielo.com/14-marina-abramovic-balkan-baroque-1997/).  

Kan bulaşan beyaz elbisesiyle, savaşın karanlık yüzünü yansıtan havasız, sıcak, 

köhne bir bodrum katında altı gün sürmesi planlanan performatif eylem, ne yazık ki 

çürümüş ağır et kokularının yoğunluğu sebebiyle dördüncü günün sonunda 

sonlandırılmak zorunda kalınır (https://www.unosguardoalcielo.com/14-marina-

abramovic-balkan-baroque-1997/).  Öyle ki enstalasyonda kullanılan malzemenin 

eylem esnasındaki dönüşümüyle-kokuşmasıyla, geçmişte ertelenen travmanın 

kendiliğini yeniden ama yeni olanla po’scent art dahilinde sunuşu, ölüm aralığının 

yaklaşılabilir olduğunu hatırlatır. Aralıktaki gerçeğin tekrarıyla rastlantısal anda 

sınanan izleyici ve sanatçı, kokusal iz ile prosedürel belleğin bedende gizlediği 

duygu yoğunluğunun bilince uyguladığı baskı karşısında semantik ve epizodik 

belleğin dahil edildiği bir karmaşada gevşemeye, acılarından arınmaya çalışırken 

bulur bedenini. Kuşkusuz travmatik tekrarla acı veren olay üzerinde hakimiyet 

kurmaya çalışan Abramović, izleyiciyi bir nevi arınma ritüeline dahil eder, gerçeği 

geri döndürme teşebbüsünde bulunur. Ertelenmiş etkinin dönüşen izleriyle, mekan-

tekrar, koku-tekrar, ağıt-tekrar, kan-tekrar, acı-tekrar, şok-tekrar. Her tekrar-

hatırlama bir ölüm ve her ölüm bir “son değil, sonu gelmeyen”dir (Deleuze, 2021a, s. 

157). 

Deleuze tekrar sürecinin zamana dair bu etkinliğinin ilk travma sahnesini eski 

şimdi, tekrarlanan ikinci travma sahnesini ise aktüel şimdi olarak ele alır (Deleuze, 

2021a, s. 147). Aktüel şimdi, ilk travma sahnesinin imgelemleri yani eski şimdi 

üzerinden modellenir. Bu eski şimdinin tekrarıyla yaşanan aktüel şimdi’deki olay, saf 

geçmişteki virtüel nesne104nin yani koku maddesiyle (dışsal nesne) tetiklenen 

kokusal duygulanımın (içsel nesnenin) fonksiyonuyla ikili seri oluşturur (Deleuze, 

2021a, s. 148). İçsel nesne ve dışsal nesnenin yer değiştirmesine bağlı eski şimdideki 

ilk travma (savaş ve ölüm) kılık değiştirir ve aktüel şimdinin (ikinci olay) etkin 

belleğindeki tekrarı yaşatır (Deleuze, 2021a, s. 147-148). Bu sebeple Deleuze’e göre 

yer ve kılık değiştirme virtüel nesnenin baskılanması sonucu açığa çıkan bir tekrar 

 
104 Deleuze’ün virtüel nesnesi; içsel nesne (ben’deki öteki) ile dışsal nesne arasındaki sağlıklı iletişimi 

kurgulayan geçiş nesnesidir (saf duygunun, qualia’nın kokusu), içsel nesne dışsal nesnenin varlığına 

her daim ihtiyaç duyandır. Şunu özellikle vurgulamak gerekir ki, virtüel nesne içsel nesne olan 

bilinçdışı veya kokusal duygulanımın, koku maddesi ile tetiklenen kokuyla uyarılması sonucu dışsal 

nesnede değişken temsil bulur, zihinsel kavramın sahipliğinde çalışır (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. 

Bölüm 2.1). 



92 

 

değildir: Arzu baskılandığı için tekrara düşmez, tekrar ettiğimiz için baskılanır 

(Deleuze, 2021a, s. 147). Tekrardan çıktığı, gevşediği an, aralıktaki virtüel nesnesini 

-koku-; içsel nesnenin (kokusal duygulanım) değişken temsilindeki dışsal nesnesi 

olan po’scent art sonucuyla ebedileşir. Tekrarda arzulayan olmaklıktan, arzulanan 

olmaklığa yönelir. 

4.2 Arzu’nun Esareti / Objet a: Lacan 

Gerçeğe, aralığa, abground’a geri dönüş istemiyle, bilinçsiz tekrar edip 

baskıladığımız eylemler arzuya ulaşma gayretinin bir göstergesidir. İlk geri dönüş 

dürtüsü; fetüsün kadraj içinden, abground’dan çıkıp yer değiştirmesiyle yani alandan 

ayrılmasıyla, kadraj dışında tetiklenir. Öyle ki ilk ve saf travma olarak 

tanımladığımız anne karnındaki deneyim, öteki’nin ilk varoluşsal sarsıntısı olarak ele 

alınırken, bu sonsuza dek özlenip, aranacak olan ilk saf travma yarılmayla (spaltung) 

kadraj dışında -gerçeği, saf travmayı sahnelemek adına- ikinci travmayla tekrara 

düşer.  Fetüs plasenta sıvısı içerisinde -kadraj içinde- ilk kimyasal nesnesi-ilk aracı-

ilk bellek izi olan koku ile anneyle koruma altında bir bütün iken, yarılıp bu 

birliktelikten kopar ve kadraj dışında yoksunluğa terk edilir. Başka bir deyişle kadraj 

içinde arzunun kendiliğini temsil ederken, kadraj dışında arzulayan konumuna 

sürüklenir. Bölüm 2.1.’de de tartışıldığı üzere, bebek bu devamlılığı sürdürebilmek, 

kendini koruma altında hissedebilmek için içsel nesnesi olan kokusal duygulanımı 

(kokusal duygulanım prosedürel bellekte gizlenen plasenta sıvısının koku bilgisini 

içerir), dışsal nesnesi olan meme ile virtüel nesnesi kokuda eşleştirir. Aktüel 

şimdideki virtüel nesne -koku-; anne karnından kopuşla-yarılışla kısmi bir nesne, bir 

kırıntı veya bir kalıntıdır (Deleuze, 2021a, s. 142). Memeyle bütünleşmez -çünkü 

anne bedeni birçok virtüel nesne içerir-, ona ekilmiş, saplanmış olan saf geçmiş 

nesnesidir (Deleuze, 2021a, s. 143).  

Virtüel nesne asla yeni bir şimdiye nazaran geçmiş olmadığı gibi, olmuş 

olduğu bir şimdiye nazaran geçmişte kalan da değildir. Donmuş bir şimdide, 

olduğu şimdinin eş zamanlısı olarak geçmiş; bir taraftan teşkil ettiği şeyden 

diğer taraftan yoksun, hala yerli yerindeyken yerinden edilmiş olan geçmiştir. 

Virtüel nesnenin yalnızca kendi kendisinin fragmanı olarak var olmasının 

nedeni işte budur: yalnızca kaybedilmiş olarak bulunur – yalnızca yeniden 

bulunmuş olarak var olur (Deleuze, 2021a, s. 144).   

 

 



93 

 

Virtüel nesne, kokusal duygulanımın meme ile yenidenmiş gibi tanımlanan x’in 

n’inci kuvvetiyle içe alınır, “daima bir idi’dir” (Deleuze, 2021a, s. 144), arzunun 

kendiliğidir. Bu yönelimle Deleuze’ün virtüel nesnesi; Donald Winnicott’ın geçiş 

nesnesi (Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 2.1) veya Lacan’ın objet a’sı (Büyük a) 

ile karşılanır. Lacan objet a’yı iç ve dış çatışkının-ikiliğin kendiliği yani yarılmayla 

boşluğu yansıtan arzunun kendiliği olarak tanımlar. Hiçbir zaman arzunun amacı 

konumunda yer almaz (Lacan, 1978, s. 186). Objet a’lar, içsel nesnenin (kokusal 

duygulanım) dışsal nesnedeki (meme, burun, dışkı vb.) değişken temsilinin eksikliği 

seviyesinde çalışır, hiçbir işleve hizmet etmeyen nesnelerden oluşur (Lacan, 1978, s. 

242). Çalışmada da objet a -koku-, koku maddesi değildir (bölüm 2.2’de koku ve 

koku maddesi ayrımına bakınız); kokusal duygulanımın, qualia’nın (saf-ham duygu) 

biyolojik kokusudur, arzu edilen şeyi uyandıran öznel statüsüyle, bilinçdışının, 

aralığın nesnesidir. Paradoksal yapısıyla uzaydaki öznenin ihtiyaçları ne olursa olsun 

tatmin edemeyendir. Lacan varoluşsal eksikliğin bütün bu objet a’larını, sembolik 

organ olan fallus altında toplar (Deleuze, 2021a, s. 145). Daima yerinden edilmiş 

olan ilk-saf travmadaki tekrarın asla şimdi olmamış ve olmayacak bir geçmişin, 

yokluğun karşılığıdır; objet a’nın maskesidir (Deleuze, 2021a, s. 145-149 / Lacan, 

1978, s. 103). Zira fallus bir nesne değildir, kayıp-yitik bir nesnenin işlevi ancak bu 

boşlukta-aralıkta kurulabilir (Lacan, 1978, s. 185). Freud’un fiziksel düzlemde temsil 

ettiği organ olan penisle veyahut klitorisle de ilgili değildir (Lacan, 2005, s. 218).   

(…) iki ayrı kavram olarak ‘penis’ ile ‘fallus’u birbirinden ayıran Lacancılar, 

cinsiyet düzleminden bakıldığında, ortada fallusa sahip olmak ya da olmamak 

türünden bir eşitsizlik sorunu olmadığını, yani her iki cinsiyetin de aynı anda 

sahibi olamadığı bir şey olduğu düşünüldüğünde, fallus eşitsizliği türünden bir 

eşitsizlikten söz edilemeyeceğini savunmaktadırlar. Penis erkeğin sahip 

olduğu, kadının sahip olmadığı bir şeydir; oysa fallus bir iktidar simgesi olarak 

ne erkeğin ne de kadının sahip olduğu bir şeydir. (…) Şayet fallusumuz olsaydı 

ya da ötekinin fallusuna sahip olmuş olsaydık, o zaman bir biçimde bütünlüğe 

ulaşabileceğimizi de düşünmeye meyilli olurduk. Başka türlü söylenirse, fallus 

öteki ile eksiksiz bir birleşmeye duyduğumuz asıl arzunun en başta gelen 

gösterenidir. Fallus’un belirttiği tamamlanmışlıktır; yokluğunu çektiğimiz, 

eksikliğini duyduğumuz bütünlüğün gösterenidir o (Sarup, 2019, s. 36-37). 

O halde denebilir ki, fallusun ait olduğu nihai bir organ yoktur -organsız bir 

bedene aittir-; o içsel nesnenin, bilinçdışının, ötekinin giz perdesini kaldıran bir 

gösterendir-imleyendir (Lacan, 2005, s. 218). Bu yaklaşımıyla Lacan fallusu, oedipal 

öncesi dönemde (preoedipal) anne bedeninin hakimiyeti altındaki bir imgesel 

(görsel) imleyen ve oedipal sonrası dönemde (postoedipal) babanın yasasına bağlı 



94 

 

bir simgesel (dilsel) imleyen üzerinden iki farklı yoksunluk süreci bağlamında 

kurgular (Sarup, 2019, s. 36 / s. 46).  

Freud’un Oedipal Baba’sı gerçek bir biyolojik baba gibi ele alınabilse de, 

Lacan’ın ‘Baba’nın Adı’ ile anlatmak istediği, asıl işlevini adlar ile olayların 

kaydedildiği dilin kütüğünde yerine getirilir. ‘Baba’nın Adı’ Yasa’dır. Babanın 

soyadının yasal olarak çocuğa verilmesi, çocuğun babanın kimliğine karşı 

yaşadığı belirsizliğin son bulması anlamına gelmektedir (Sarup, 2019, s. 36). 

Böylelikle fallus, öznenin öteki ile diyalektiğindeki bir ses, bir koku veya bir 

bakış mesajının yayıldığı yerde konumsuzlaşır (Lacan, 1978, s. 242 / Lacan, 2005, s. 

218). Özne mesajın yayıldığı alana ve ebediyen eksik olacak olan bu objet a’ya 

ulaşma dürtüsüyle, kayıp-yitik nesneler etrafında dolaşır. Lacan bu nesneleri objet 

petit a (küçük a) olarak adlandırır, çalışmada ise objet a’nın dışsal nesneleri adıyla 

tanımlanır, geçici bir aparattır. Objet petit a, herhangi bir nesne tarafından 

doldurulabilen, failliğini yalnızca uzayda kavrayabildiğimiz bir boşluğun 

mevcudiyetidir, kayıp nesnenin formudur. (Lacan, 1978, s. 180). Objet a’nın imgesel 

ve simgesel organı olan fallus işlevi görmeye yeltenen objet petit a aparatı (örneğin 

meme, burun, dışkı vb.), Lacan’a göre la pulsion en fait le tour formülüyle; hem 

biçim, hem kişinin etrafında döndüğü sınır, hem de hile olarak açımlanabilir (Lacan, 

1978, s. 168). Lacan tour kelimesinin Fransızcadaki ikili anlamı üzerinden oyun 

oynayarak; bir şeyin etrafında dönmek, dolaşmak, bir şeyi sürmek ve hile anlamlarını 

kapsayan yapısıyla kesin bir çeviride ifade edilemeyen bu formülü ucu açık bir 

kavram olarak bırakır (Lacan, 1978, s. 168). Deneyimsel kullanımıyla zorlayıcı bu 

ifade, ‘objet a, objet petit a’nın sınırında-etrafında döner’ veya ‘objet a özneyi objet 

petit a ile kandırır’ gibi ifadelerle anlamlandırılabilir. Çünkü objet a, arzunun 

narsistik işlevlerini sergileyen bir serap olarak, objet petit a’nın boğazında-sınırında 

takılıp kalan ve adeta yutulamayan bir nesne olarak tasvir edilir ve bu nedenle “objet 

petit a asla objet a’nın boşluğunu aşamaz” (Lacan, 1978, s. 270). Öyle ki objet petit 

a, arzunun hep eksik olacak olan nesnesidir.  



95 

 

 

Şekil 4.3 Laura de Coninck, Recovery of the Good Object Lost / Objet Petit a, 150 x 

150 x 75 cm, Ahşap üzerine köpük kauçuk ve kıllı kürk, Palazzo Merulana, Roma, 

2023. Kaynak: 09.11.2023 tarihinde https://www.lauradeconinck.com/gallery 

adresinden alındı.   

Belçikalı sanatçı Laura de Coninck, 2023 yılında Joanna De Vos ve Melania 

Rossi tarafından küratörlüğü yapılan “Nasi per l’arte / Noses for Art” sergisinde, 

2020’de tasarladığı Recovery of the Good Object Lost / Objet Petit a (Şekil 4.3) adlı 

kokusal heykelini, usta parfümör Sonia Constant ve Givaudan Perfumes Paris ile iş 

birliği içinde özel olarak üretilen anne sütü kokusuyla bir arada sunar 

(https://www.lauradeconinck.com/gallery). Sanatçı anne karnından ayrıldığımız 

evrensel kaybın travmasına, bir ‘teselli-avuntu yerleştirmesiyle’ geri dönüş yapar 

(https://www.lauradeconinck.com/gallery). Bu süreç izleyiciyi, bebeğin ilk yitik 

nesnesi -objet petit a’sı- olan anne memesine ve onun yarattığı yoksunluk 

duygusuyla arzuyu tetikleyen birincil kaynak olan anne sütü kokusuna yani objet 

a’ya dolayısıyla da fallusa yönlendirir. Fallus, yarılmanın-bölünmenin bedeli 

karşılığında kavranıp devreye girer (Lacan, 2005, s. 218): Yarılmayla plasenta 

sıvısından -birlikten- ayrılan bebek, kokusal duygulanıma kaydedilen bu bütünlüğü 

düzenleyen plasenta kokusunun eksikliğini, fallusunu, kadraj dışında devreye aldığı 

meme objet petit a’sı, yitik nesnesi ile örgütlemeye çalışır. Öyle ki Lacan, meme ucu 

kokusuyla eşleşen plasenta kokusunu, bireyin doğumda kaybettiği parçası olarak 



96 

 

niteler ve en derin kayıp nesneyi imlediğini belirtir (Lacan, 1978, s. 198). Bu kayıp 

nesne olan objet petit a, yarılmayla oluşan boşluğu yani objet a’yı geçip, özneyi 

birlikteki bütünlüğün saflığına ulaştıramaz. Sadece bir süreliğine -mış-miş gibi 

davranır. Objet a’ya, abground’a, ilk inşaya ulaşma çabasının nafile olduğu evrende, 

memeyle koku üzerinden objet a’yı ararız. Kayıp nesne -objet petit a-, bir burun, bir 

penis, bir dışkı veyahut bir meme olarak değerlendirilebilir, bir cinsel organa yönelik 

kısıtlama içermez. Çalışmada da fallus, bu gibi değişken temsillerin boşluğunda 

kurulup, eksikliğini hissettirebilir. 

 

Şekil 4.4 (sol üst) Peter de Cupere, Smell Saddles, 1998-1999. Kaynak: Cupere, 

2016, s. 355. 

Şekil 4.5 (sağ üst) Peter de Cupere, Nose Vases, 1995-1996. Kaynak: Cupere, 2016, 

s. 234. 

Şekil 4.6 (sol alt) Peter de Cupere, Nose Man I, 52,5 x 128 cm, 2009. Kaynak: 

Cupere, 2016, s. 439. 

Şekil 4.7 (alt orta) Peter de Cupere, Libidinose, 65 x 96 cm, 2011. Kaynak: Cupere, 

2016, s. 439. 

Şekil 4.8 (sağ alt) Peter de Cupere, Drawing Chocolate Nose 1, 2011. Kaynak: 

Cupere, 2016, s. 237. 

Kokusal sanatçı Cupere de, virtüel nesnesini, objet a’sını koku olarak saptar. 

Objet a’nın eksikliğini uyum gözetmeksizin dış nesnelerle-fazlalıklarla-organlarla 

örgütleyip pozisyonlar. Özellikle de olfaktör sistemin objet petit a’sı, boş hanesi olan 

‘burun’ organının kritik imleyen rolüne odaklandığı araştırma ve çalışmalarıyla 

kokusal duygulanıma, koku duyusuna, içsel nesneye spekülatif bir yaklaşımla dikkat 

çeker. ‘Hipotetik olarak, eğer burun organı içe dönük bir yapıya sahip olsaydı, bu 

durumun olfaktör algılamalarımız üzerinde ne gibi etkileri olurdu?’, ‘İçe dönük bir 



97 

 

burun yapısı, dışa dönük bir burun kadar verimli koku almaya imkan tanır mı, yoksa 

bunun tam tersi bir durum mu söz konusu olurdu?’, ‘Dahası, cinsiyet farklılıklarına 

dayanarak, burun organının kadın ve erkek vücudunda farklı işlevsel organlar olarak 

var olması durumunda, bu organların yapısal özellikleri ne şekilde değişkenlik 

gösterirdi?’, ‘Örneğin, kadın vücudunda içe dönük organ olarak burun, vajina gibi 

esnek ve yumuşak bir yapıya sahip olabilir miydi?’, ‘Ya da erkek vücudunda dışa 

dönük organ olarak burun, bir penis gibi sertleşme yeteneğine sahip olabilir miydi?’ 

(Cupere; 2016, s. 93), sorularını iç ve dış nesne -objet petit a- üzerinden 

varsayımlarla tartışarak, objet a’nın maskesi olan fallusun muhakemesini yapar. Bu 

bağlamda ki açılımlarını Smell Saddles (Şekil 4.4), Nose Vases (Şekil 4.5), Nose Man 

I (Şekil 4.6), Libidinose (Şekil 4.7), Drawing Chocolate Nose 1 (Şekil 4.8) gibi 

po’scent art çalışmaları aracılığıyla inceler. Yetişkinlikte fallus arayışındaki öznenin 

burun objet petit a’sını çağrıştıran buluntu nesnelerini (bisiklet seleleri) Smell 

Saddles heykelleri ile; ters çevirip -içe alan- vazo objesine benzettiği burunlarını, 

objet petit a’larını Nose Vases imajları ile; kendisinin öteki ile diyalektiğinde fallusun 

bakış mesajıyla yaydığı titreşimi göz organıyla değil, burun organı ile kutsayıp 

büyüttüğü burunlarını Nose Man I eskizleriyle; cinsel güdünün-libidonun dışsal 

nesnesi, erkek organ aparatı olan penisi -eğik, dik- tasvir ettiği burunlarını Libidinose 

aracılığıyla ve çikolata kadar cazip, iştah açıcı bulup yemeye heveslendiği (objet 

a’nın boşluğunu gidermeye yönelik heveslendiği) burnunu, objet petit a’sını ise 

Drawing Chocolate Nose 1 vasıtasıyla analiz eder. Sanatçının duygulanımsal, içsel 

olana gönderme yaptığı bilge burun (nose-wise) ile yoğunlaştığı kokusal metaforlar, 

dışsal nesnesi olan burun ile eşleşir. Buruna düşünsel yüceltme atfeder ve düşünsel 

olan her daim duygulanım içerir. Öyle ki Luigi Ontani’nin belirttiği gibi, “burun 

organların en münasebetsizidir” (Vos ve Rossi, 2023, s. 86) ve objet a’yı kavramak 

münasebetsiz olana denktir, çok fazla gerilim ve çelişki barındırır. 

Fallus, arzunun ihtiyaca indirgenemeyen; sapkın, düzensiz, paradoksal 

niteliğindeki karakterini ortaya koyarken (Lacan, 2005, s. 219), ne tatmin iştahı ne de 

sevgi talebidir, birincisinin ikincisinden yarılıp çıkartılmasıyla ortaya konan farktır, 

çatışkıdır (Lacan, 2005, s. 219). Bu çatışkıda dışsal nesne -objet petit a- fazlalığı, 

içsel nesne eksikliği -kokusal duygulanıma kaydedilip özlenen kokuyu- temsil eder 

ve bu diziler sonsuz yer değiştirme düzensizliğinde daima örtüşmeyen bir ilişkiyle, 

alanı fallusun boşluğunda işgal ederler (Deleuze, 2015, s. 67). Biri fazlalıkla, diğeri 

eksiklikle tanımlanırken katiyen denge sağlanmaksızın birbirlerinin yerini-



98 

 

pozisyonunu alırlar; objet petit a fazlalık konumunda, sürekli yer değiştiren boş bir 

haneyken, içsel nesne yetersizlik-eksiklik konumunda kesin yeri olmayan ve hiçbir 

yerde rastlanılamayan bir nesnedir (Deleuze, 2015, s. 69). Zira arzunun kendiliği 

olan objet a, bu dizi etrafında kurulur ve böylelikle arzu; 

(…) hiçbir diziye ait değildir ya da daha doğrusu aynı anda ikisine birden aittir 

ve hep diziler arasında dolaşım halindedir. Daima kendisine göre yer 

değiştiriyor olma, kendi yerinde bulunamama, kendi özdeşliğinde, kendi 

benzerliğinde, kendi dengesinde bulunamama özelliğine sahiptir. Bir dizide 

fazlalık olarak ortaya çıkar ama aynı zamanda diğer dizide eksiklik olarak 

ortaya çıkmak koşuluyla. Dizilerin birinde fazlalıksa boş hane olarak 

fazlalıktır; diğerinde eksiklikse fazladan bir taş ya da hiçbir hanede 

bulunmayan şey olarak eksikliktir (Deleuze, 2015, s. 70). 

Bize arzunun oranını veren bu çatışkı-ikilik, yarılma-doğum anından itibaren 

objet a’sını keşfe çıkan yokluktaki bebek için bir sorunsala dönüşür. Bu sorunsalın 

çözümü Lacan tarafından ben kimliğinin gelişimini (yabancılaşma ile öznellik 

arasındaki etkileşimi ve karşıtlığı) aydınlattığı ve üç aşamada kavradığı ayna evresi 

(the mirror stage) ile temsil edilip aktarılır. Oedipus kompleksindeki gibi ‘insan 

olma süreci’ olarak tasvir edilir ve oluştaki özne için “yaşamın doğal akışından 

toplulukların kültürel yaşamına dolayısıyla da yasalara, dile, her türden toplumsal 

örgütlenmeye geçiş buradan olur” (Sarup, 2019, s. 25-26). Lacan’a göre altıncı aydan 

itibaren bebek, anne karnındaki birliğin içsel nesnesini, duygulanımını, dışsal nesnesi 

beden ile ayna karşısında kavramaya başlar. İçin dışla özdeşleştiği bu diyalektik, 

Gestalt fenomeniyle ilişkilidir (Lacan, 2005, s. 14). Bebek içsel düzlemin -

duygulanımın- dışsal düzlemle -bedenle, duygulamla- işlevsel birliğini, iç ve dışın 

toplamı olarak değil, iç’in dışa karışıp yabancılaştığı bir bütünlük içinde yani Gestalt 

psikolojisiyle, ayna karşısında algılayıp fetheder. Görünüşün iki yönüyle Gestalt, 

ben’in zihinsel kalıcılığını sembolize ederken, aynı zamanda onun bedende 

yabancılaştığının da habercisidir (Lacan, 2005, s. 2). Duygulanım aynada 

yabancılaştığı duygulamla; bütüncül, dogmatik, bilişsel ve öznel doğası gereğince 

oluşturulmuş olmaktan çok kurucu olarak dışsallık içinde verilir (Lacan, 2005, s. 2).  

 

 

 

 



99 

 

Lacan’ın imgesel düzlem105 olarak adlandırdığı ayna evresinin ilk aşamasında, 

yarılmayla kadraj dışına çıkan bebek, ilk arzusunu temsil eden anne figürüyle 

karşılaşır. Nitekim bebek kadraj içindeki kokusal hafızasıyla, kadraj dışındaki 

eksikliği tamamlama, bütünlüğü-dengeyi koruma adına anneye -memeye- yönlenir. 

Lacan’a göre, bu süreçte bebek, annesinde eksik gördüğü fallusu tamamlama 

arzusuyla ve bir yokluk boşluğunun sarsıntısıyla ona yönelir (Sarup, 2019, s. 26). 

Yönelme koku duyusu vasıtasıyla gerçekleştirilir. Zira bebek yarılma anından 

itibaren şunun farkına varır: “Anne fallus içerir” (Lacan, 2005, s. 220). Doğumla 

fallustan kopan annenin arzusu-fallusu olan bebek ise bu arzuyu tatmin etmek için 

fallus olmayı diler, böylelikle arzuya ilişkin olan bölünmenin-yarılmanın zaten 

ötekinin-annenin arzusunda deneyimlendiği hissedilir (Lacan, 2005, s. 220). O halde 

koku hafızasının eşliğinde, tamamlayanı olan öteki ile özdeşleşmeye çalışırken, 

kendi imgesini ve anne imgesini ayrılmaz bir bütün olarak görür. İlk altı ay ile iki 

buçuk yaş arası bebek, aynada kendi bedenini gördüğünde, yanındaki yetişkinle 

kendi imajını karıştırır (Sarup, 2019, s. 25-26). Misal “başkasına vuran çocuk, 

kendisine vurulduğunu söyler; başka bir çocuğun düştüğünü gören çocuk kendisi 

düşmüş gibi ağlar. Benzer şekilde, yapısal ikircikliliği davranışında da açıkça ortaya 

koyar” (Lacan, 2005, s. 15). 

Ayna evresinin simgesel düzlemi106 olan ikinci aşamasında ise bebek, baba ile 

karşılaşır; baba anneyi fallustan, bebeği de objet petit a’dan alı koyar. Bu ayrışma 

sürecinde bebek, aynadaki yansımasının yani imgesinin, gerçekliği temsil etmediğini 

kavramaya başlar ve kendisine yabancılaşırken baba yasasıyla karşılaşır (Sarup, 

2019, s. 25-26). Anne ile bütünlük bozulur, tamamlayıcısı olan anne imgesi artık 

bebek için gerçekliğini yitirir. Bu evrede bebek ile yetişkin arasındaki özdeşleşme ve 

ayrışma süreçlerinin, çocuğun kendilik algısının ve toplumsal ötekiyle ilişkisinin 

 
105 Görsel odaklı ve sözel olmayan bir kayıt biçimi olarak imgesel düzlem, ayna evresinin birinci 

aşaması olarak tanımlanabilir. Bu düzlemde, ego henüz etkinleştirilmemiştir çünkü çocuk, aynadaki 

kendi görüntüsü ile yanındaki bir başka kişinin yansımasını birbirinden ayırt edemeyerek, ikisini 

birleştirir veya birbirine karıştırır. Ancak Lacan bu düzlemde ideal ego’nun oluşturulabileceğini 

belirtir ve ideal ego, egonun aynada idealize edilmiş imgesi olarak ortaya çıkar, hayalidir (Žižek, 

2007, s.80). 

106 Dilsel kodlamanın devreye girdiği bu düzlemde, babanın adı tanınırken dil ve duygulanım 

karmaşası başlar. Kokusal duygulanımın söyleme karıştığı bu iki ayrı sınırda (dilsel ve kokusal), 

konumu değişen çocuk, bir daha eski şimdiye dönemeyeceğinin idrakine varır. Lacan, çocuğun ideal 

ego’dan ego ideal’e geçtiği bu aşamada, kendisini gözlemleyip yargılayarak simgesel bir kimlik 

oluşturduğunu belirtir (Žižek, 2007, s. 80).  



100 

 

gelişiminde de kritik rol oynar.  

Üçüncü aşama olan gerçek düzlem107’de ise çocuk, anne ile özdeşleşmeden 

kopup, baba ile özdeşleşmeye geçer; baba annenin eksiklik duyduğu fallusu 

tamamlar ve çocuğun annesinde olmayanı giderme ihtiyacını yok ederek çocuğu 

simgesel düzlemde iğdiş eder (Sarup, 2019, s. 26). Bu an çocuğun; ben ve ötekinin-

annenin ayrımına vardığı, kolektif bilinçdışıyla toplumsal ben’e yöneldiği, 

eksikliğinin anne nesnesindeki kokusal arzu değil, cinsellik nesnesindeki kokusal 

talep olduğunu varsayıp, insanlaştığı yerdir. Çocuk, yansımanın sadece bir imge 

olduğunu özümseyip, kendi imgesinin öteki imgeden ayrı bir varlık olduğunu 

çözümlerken (Sarup, 2019, s. 25), objet a’yı, eksikliğin doldurulamadığı fallusu 

aramaya başlar; ben’i, toplumsal ben’le -tamamlayamayacağını bildiği halde- 

tamamlamaya çalışır. Ve artık arzuyu arzulamaya başlar. Toplumsal ben, kendinde 

eksik olanı sürekli arzular; çocuk, anne memesinden ayrıldıktan hemen sonra yemek 

yeme ihtiyacını gidermek adına annenin yönelttiği içi süt veya mama dolu biberonu -

yalancı memeyi- emerek karnını doyurma isteğini gidermeye çalışır (oysa ilk objet 

petit a’sı, kaybolan nesnesi olan memeyi arar). İşte bu ve buna benzer tüm ihtiyaçlar 

zamanla isteğe dönüşerek arzunun doymak bilmez yönünü açığa çıkarır. O halde 

öznenin ‘ilk ortak arzusu’, bebeğin anne kokusu ile özdeşleşerek (kendini 

tamamlama isteği) karnını doyurma ihtiyacının isteğinden doğar, çünkü kadraj 

içindeki bütünlüğün eksikliğinin farkına varır. 

 
107 Gerçek düzlem, gerçeğin ne olduğunu asla kavrayamayacağımı anladığım andır. Gerçeği asla 

bilmeyecek olsak da var olduğunu var saymak zorunda olduğumuz yerdir (Sarup, 2019, s. 49). 

Lacan’a göre bu süreçte çocuk, ego ideal’den süperegoya geçer, süperego; “beni imkansız taleplerle 

yağmalayan, talepleri yerine getirmediğimde benimle alay eden, gaddar, doyumsuz ve onun gözünde 

günahkar olduğum bir faildir” (Žižek, 2007, s. 80).   



101 

 

 

Şekil 4.9 Peter de Cupere, Beauty of Birth, 1997. Kaynak: Cupere, 2016, s. 159. 

Peter de Cupere de, Beauty of Birth (Şekil 4.9) isimli çalışmasında, anne 

memesinden ayrılmış çocuğun objet petit a’sını, yapay bir meme olan biberon 

aracılığıyla sunar. Bir alışveriş arabası iskeletine entegre edilen makyaj kutusunu 

biberon ve bebek pudrası kokusuyla doldurarak, bebeğin objet a’sını, fallusunu arar. 

Bebek pudrası kokusu -fallusun kayıp nesnesi-, kokusal duygulanımda gizlenen 

arzuları ve yoksunlukları açığa çıkarmak amaçlı kullanılırken; saflığı, masumiyeti ve 

yarılmanın acısını uyandırır. Ancak enstalasyonda, bebek pudrası kokusunu 

deneyimleyebilmek için izleyicinin diz çökmesi gerekmektedir. Sanatçı, bu hareketi 

doğumun saflığı ve güzelliğine duyulan toplumsal saygının bir ifadesi olarak açıklar 

ve doğumun güzelliğini kutsar. Oysaki doğum artık ‘toplumsal ben’ için yaşam boyu 

taşınacak bir yük halini alır. Bu yükle eksikliği gidermek için birçok farklı objet petit 

a’ya sığındığı yanılgı döneminde, paranoid yabancılaşmayla virtüel nesne arayışına 

sürüklenir. Bu durum, ben’in gerçek düzlem ile imgesel düzlem arasındaki bağı 

sorgulamasına ve bu karmaşanın yoğunluğunda başka objet petit a’lar arayışına 



102 

 

girmesine neden olur. Arayış içindeki ben, kendi bedeninin farkına vardığı anda ise 

kokusal duygulanımın yönlendirdiği üreme ihtiyacıyla, öteki’nin kokusundaki 

cinselliği keşfedip bir diğer arzusuna geçiş yapar. O halde ‘ikincil ortak arzumuz’ da 

bağışıklık sistemimizin kokusu (MHC / Major Histocompatibility Complex / Büyük 

Doku Uyuşum Karmaşası) ile üreme ihtiyacının cinsellik isteğine dönüştüğü yerde 

ortaya çıkar. Bu, ben’in cinsel kimliğini ve arzularını, ötekine yönelik oluşturup 

(ötekinin fallusu olmayı arzular) yeğinleştirdiği duygulamlar üzerinden keşfetmeye 

başladığı bir süreçtir. 

 

Şekil 4.10 James Auger, Smell Blind Date, MoMa, 2008. Kaynak: 12.03.2020 

tarihinde https://auger-loizeau.com/smell.html adresinden alındı.   

Örneğin; kokusal duygulanımın keşfi ile öteki’nin fallusu olmayı dileyen 

özneyi konu alan James Auger, 2008 yılında MoMa’da; cinsel çekim ile partner 

seçim sürecinde kokunun oynadığı kritik rolü, görsel algının olmadığı bir kör 

buluşma sahnesinde, Smell Blind Date (Şekil 4.10) isimli bir performansla sergiler. 

Koku, objet petit a’nın anlamını değiştirmek amaçlı sonradan entegre edilen bir araç 



103 

 

olarak kullanılmaz, nesneleşerek arzuda işlev görmeye yeltenen bedensel kokuların 

kendiliği, objet a’nın, arzunun dış merkezli çemberdeki konumsuzluğunu oluşturur. 

Bu nedende po’scent art dahilinde izleyiciye sunulan bu etkileyici performansta, 

birbirini imgesel olarak görmeyen (kör buluşma) iki kişi, apokrin bezlerinden yayılan 

kokuyu yani kadının erkeği seçtiği bağışıklık sistemindeki koku üretim merkezlerini 

(cinsel organ ve koltuk altı) bir aparat vasıtasıyla algılamaya başlar. Apokrin bez 

salgılarının yoğunlaştığı objet petit a’ları yani cinsel organ ve koltuk altı bölgelerini 

hedef alan sanatçı, kokusal algı ivmesini hızlandırarak, objet a’nın maskesi olan 

fallus eksikliğinin tehdit seviyesini yükseltir. Modern yaşantıda görsel seçicilikle 

başladığı sanılan üreme; -aslen ilkel bir süreçtir- kadının kendi MHC kokusundan 

farklı bir kokuyu tercih ederek, bağışıklık sistemi kuvvetli bireyler dünyaya getirme 

istenci ile başlar. Böylelikle kör bir buluşmayla, sanatçı tarafından aktüel şimdide 

kodlanan cinsellik algısı bulanıklaştırılırken, geçmiş şimdinin kodları aktifleştirilir. 

Diğer taraftan, izleyici bu sürece zıt bir yaklaşımla, kokuyu duyumsamadan yalnızca 

görsel tanık (ikincil öteki) olarak katılır. Ancak kokuyu alımlamasa da kokusal 

duygulanımda kayıtlı olan bu kokular performans anında duygulamlanarak fantezi 

sınırlarını belirsizleştirir. Kokusal duygulanımın talebiyle objet petit a’larını, virtüel 

nesnenin eşdeğerliğinde cinsel nesnede konumlandırırlar. Belirsizleşip bulanıklaşan 

talep, zamanla izleyicide bir ihtiyaca dönüşerek arzulama güdüsünü yetkinleştirir. 

“Oedipus kompleksinde örneklendiği gibi kültürel bir dolayıma bağımlı kalır” 

(Lacan, 2005, s. 4). Koku o andan itibaren izleyici için reddedilemeyen bir arzu 

nesnesidir, objet a’dır, bizi ötekine bağımlı yapan, toplumsal ben’in, boşluğun 

nesnesidir.  

Ortaya çıkan bir boşluğun ya da yokluğun varlığının duyulması olarak arzu, 

arzulanan şeyin kendisinden özce başka bir şeydir. Arzu her zaman başka bir 

arzuya, bir başka açgözlü boşluğa, hep başka bir ben’e yöneltilmiştir. Arzu, 

yalnızca başka bir bedeni arzulamak demek değildir bu anlamda; arzuladığı 

başkasının arzusunu da arzuluyorsa insana ait bir arzudur aynı zamanda. Bir 

başka yoldan söylenirse, herhangi bir kimse ‘arzulanmayı’ arzuluyorsa ya da 

başkasının değerlerinde bir insan olarak tanınmayı istiyorsa işte o vakit ancak 

duyulan arzu insancadır. Bütün arzular belli bir değer için duyulurlar. 

Başkasının arzusunu arzulamak gerçekte ‘tanınmayı’ arzulamaktır (Sarup, 

2019, s. 38-39). 

Toplumsal ben’e geçiş sürecinde ‘tanınmayı arzulamak’ oldukça meşakkatli bir 

yolculuktur. Bu bağlamda, Lacan’ın oedipal sonrası döneme ve özellikle babanın 

yasası ile dilin yapısına odaklanması dikkate değerdir. Ancak, Julia Kristeva’nın 

eleştirel perspektifinden bakıldığında, Lacan’ın yaklaşımının yetersiz kaldığı bir alan 



104 

 

ortaya çıkar: Oedipal öncesi dönemin karanlık yüzü. Kristeva bu karanlığın 

gizemindeki belirsizliği, iki fallus (anne bedeni ve baba yasası) arasındaki çocuğun 

sınırdaki kırılmasını-çatışmasını abject (iğrenç) kavramı aracılığıyla analiz ederek, 

Lacan’ın göz ardı ettiği veya görmezden gelmek istediği bu sancılı evrenin derin 

psikanalitik boyutuna yönelir. Toplumsal düzenin temelini oluşturan ve bozan abject, 

ben’in yaşadığı bocalamayı kurcalar, kural ihlalinin yani yarılmayla anneden babaya 

geçişin kırılma tabularını denetler (Foster, 2017, s. 206). Bu nedenle Kristeva, 

abject’in pençesine düştüğünde, çarpık duygu ve düşüncelerin girdabında, abject’i 

tanımlanabilir bir nesneyle ifade edemez; abject arzuya yalvarır, arzuyu 

endişelendirip büyüler ama yine de kendisinin baştan çıkarılmasına izin vermez 

(Kristeva, 1982, s. 1). Arzu tarafından baştan çıkarılamadığı gibi musallat olduğu 

kişiyi de bir bumerang misali hiç durmadan kendisinden uzaklaştırır (Kristeva, 1982, 

s. 1). Abject, der Kristeva; “karşımda duran, adlandırıp hayal ettiğim bir nesne değil. 

Sistematik bir arzu arayışı içinde durmaksızın kaçan bir nesne, bir ötekilik de 

değildir. Abject, nesnenin tek bir niteliğine sahiptir: Ben’e karşıt olmak” (Kristeva, 

1982, s. 1). Ben’e karşıt bir duruş sergilerken, ben’i kendisine dönüştürmeye çalışır, 

ben’i anlamın dağıldığı-çöktüğü ve baba yasasının geçerliliğini tanımadığı çemberin 

dışına -abground’a- çeker yani aslen ben’i merkezi olmayan bir kaosa, bir tür 

entropiye doğru savurur. 

Yemekten nefret etmek iğrenmenin en ilkel biçimidir. Sütün yüzeyindeki o 

zararsız, sigara kağıdı kadar ince kaymağı gözlerim gördüğünde ya da 

dudaklarıma dokunduğunda bir öğürme hissederim. Daha da aşağılarda, 

midede bir spazm bütün bedenimi büzüştürürken, gözyaşımı ve saframı 

kışkırtır. Kalp atışlarımı hızlandırır, alnım ve ellerim terler. Görüşümü 

bulanıklaştıran baş dönmesinin yanı sıra mide bulantısı da o kaymaktan 

uzaklaşmama neden olur. Bana bunu sunan anne ve babadan ayrılıyorum. Ben 

arzularının göstergesi o unsurun hiçbirini istemiyor, ben dinlemek istemiyor, 

ben onu önemsemiyor, ben onu kovuyor. (…) Kendimi dışarı atıyorum, 

aşağılıyorum, tükürüyorum. Anne babamın ortaya çıkardığı şey, ben’i alt üst 

ediyor, cesaretim kırılıyor. Onlar, ben’nin ölümü pahasına, onun ötekileştirme 

sürecine sürüklendiğini görüyorlar. Ben haline geldiğim semptomun sessiz 

protestosuyla; (…) o ani tepki verir, o tepki verir, işte o abject’tir (Kristeva, 

1982, s. 1).  

İşte bu anneden kopuşun kokusal duygulanım sancısı, duygulam (bedensel 

tepkiler) aracılığıyla abject olarak hissedilir (Kristeva bu pasajda, koklama eylemini 

dile getirmese de, süt kaymağına yaklaşıp dudaklarını dokundurması ile sütün 

kokusunu alır). Abject, anneye ait olmayan sütle fallusun yokluğunu anımsatır. Anne 

sütünün işlevi, fallus boşluğunda abject’in sancısıyla kurulur. Abject, sahip 



105 

 

olunmayan ama sahip olunmak istenenin eksikliğinde yani fallusun yoksunluğunda 

algılanıp; öğürme, kusma, tiksinme, utanma ile ortaya çıkar. Toplumsal ben 

olmamak için gösterdiği direnç, bedensel tepkilerle sezilir. Bedensel tepkiler, görme 

eyleminden öte, kokusal duygulanım izlerini kışkırtan koku alma ve tat alma 

eylemlerinin neticesinde verilir. Bu bağlamda Kristeva abject’i ele alırken, ona; ilkel 

döneme, kokusal duygulanıma geri dönüş aracılığıyla ışık tutmayı amaçlar. Geri 

dönüş bir arınma sahnesidir ve arzu ancak günah çıkartılarak yüceltilebilir. Freud’un 

heteroseksist fallusunu, homoseksüel bir anal erotizme dönüştürerek, iki ayaklı 

uygarlığın dayatmasına itaatsizlik edip, dört ayaklı düzenin kokusal düzlemine geri 

dönüş yapar. Çünkü Freud’un teorisine göre, insanın dört ayaktan iki ayağa 

geçişindeki bu temel duruş değişikliği, duyu algılarında adeta devrim niteliğinde bir 

dönüşüm gerçekleştirir: Koklama duyusunun önemi azalırken, görsel algının değeri 

ön plana çıkar; anal odaklı dürtüler geri plana itilir ve üreme organlarıyla ilişkili 

duyular daha baskın bir hal alır (Foster, 2017, s. 214). Bu sebeple Kristeva, ilkelliğin 

gerçekliğine geri dönüp, travmaları deşerek ben’in sıçrama yaşayabileceğine inanır. 

Büyük sıçramalar, geçmişin gerçekliğini kabul edip üzerine gittiğimiz, utanıp 

saklamak yerine açığa çıkardığımız travmalarımızı kabul ettiğimizde gerçekleşir.  Bu 

açıdan bakıldığında, kokusal sanat ve avangart sanat pratiklerinde dışkı ve idrara 

yani abject olana yönelimin amacı; bu unsurların babaya itaati, toplumsal ben’i ve 

kültürel etik normları alt üst edebilme potansiyeli barındırmasıdır. Çünkü kokusal ve 

anal olan bizim ilkel kodlarımızı barındıran abrground’a en yakın olduğumuz yerdir. 

Ve bu ancak “(…) anal bir dünyaya gerileme taklidiyle sergilenir” (Foster, 2017, s. 

215). O halde uygarlaşmayla fallustan bu kaçış, arzunun kendiliğini gündeme getirir. 

Toplumsal ben’in objet a’dan bu kaçışı, kaçarken fallusun eksikliğini abject’te 

hissetmesi lakin abject olanla sancılanırken objet a’yı arzulaması, bu çatışkının temel 

yapı taşıdır. 

 



106 

 

 

Şekil 4.11 Animal Butts, Atoa Aquarium & Art Gallery, 2022. Kaynak: 12.11.2023 

tarihinde https://www.instagram.com/p/Cg6ZVeIOtYj/?igshid=MzRlODBiNWFlZ 

A== adresinden alındı. 

Japonya’nın Kobe şehrinde yer alan Atoa Akvaryum ve Sanat Galerisi’nde 

sergilenen Animal Butts (Şekil 4.11) isimli bu özel koleksiyonda, bedensel tabuların 

kokusal gizlerini abject kavramı üzerinden irdeleyerek, çeşitli hayvan türlerine ait 

anüslerin heykel ve fotoğraflarını sunar. Serginin en dikkat çekici yönü, her bir 

hayvan türünün anüsüne özgü gerçek kokuların, sentetik olarak üretilmiş 

eşdeğerleriyle birlikte sunulmasıdır. Beş duyuyu harekete geçirmeyi amaçlayan bu 

çalışmaların hemen yanında şu cümleler yer alır: “Yaratığın arkası çok tatlı değil mi? 

Genellikle poposuna bakarken koklayamayacağınız kokunun tadını çıkarabilirsiniz” 

(Kirell, 2023). Oysaki yalnızca, iki ayaklı ve dört ayaklı hayvanların anüslerini 

yalayarak tadını çıkarabilecekleri bu nahoş kokular, insanlar için oldukça rahatsız 

edici ve mide bulandırıcıdır. Öyle ki ziyaretçi sergi alanında bu kokuları 

deneyimlediğinde, ani bir tiksinti hissiyle kendisini geri çeker. Hayvansal 

müstehcenliğin ve baba yasasındaki itaatin arasında sıkışmış olan ben’in bu bedensel 

tepkisi, abject’in bir tezahürüdür. Abject’in, po’scent art ile olan bu derin ilişkisinde, 

her ikisi de, duygulanımın belirsizliğinde, duygulamın ani sert tepkileriyle, ben’i 

ilkele dönüşle aşağılar, zorlar, korkutur ancak bir diğer yandan içsel bir sükunet 

sağlar; çarpık ve çalkantılı ilişkiler ağıyla, toplumsal ben’i zorlu ve dikenli yollara 

savurur. 

https://www.instagram.com/p/Cg6ZVeIOtYj/?igshid=MzRlODBiNWFlZ%20A==
https://www.instagram.com/p/Cg6ZVeIOtYj/?igshid=MzRlODBiNWFlZ%20A==
https://www.thedailybeast.com/kobe-japan-is-so-much-more-than-just-beef


107 

 

 

Şekil 4.12 Peter de Cupere, Shit Toilet, 1998-2005. Kaynak: Cupere, 2016, s. 358. 

Bir başka örnek vermek gerekirse, Peter de Cupere’nin Shit Toilet (Şekil 4.12) 

adlı çalışmasında da, abject’in dışsal nesnesi, objet petit a’sı, insan dışkısı olarak 

kullanılır. Ölü sineklerle çevrelenen Shit Toilet’ta normatif beklentilerin aksine, 

klozetin içinde yer alması beklenen dışkı, klozetin dışında konumlandırılır. Bu yer 

değiştirme, anal erotizme atıfta bulunarak, tuvaletin kodlanan düzenini çapraşık bir 

formda yeniden yapılandırır. Öte yandan insan dışkı kokusunun yapısında tespit 

edilen skatole, dışkının kötü kokmasına neden olurken, ona erojen bir vasıf da ekler 

(Jellinek, 1997, s. 44 / s. 244). Dışkının hem erojen hem de anal ile olan bu ilişki, 

ben’in toplumsal normlarla olan ilişkisini sorgulayan sanat yapıtlarında sıklıkla ele 

alınır. Sanatçılar, dışkının bu paradoksal doğasını kullanarak, izleyicileri alışagelmiş 

konfor alanlarının dışına çıkarmaya ve otoriteye karşı duran ben’e yönelmeye teşvik 

ederler. Dolayısıyla abject, oedipal edepsizlik ve müstehcenliğin temsil ettiği 

dışkıyla, erotizmin abjeleşmesiyle sunulur.  

Bu açıdan erotizmin abjeleşmesiyle fallusun sancılarını abject olarak alımlayan 

oluş sürecindeki toplumsal ben, objet a arayışında objet petit a’ların hüküm sürdüğü 

düzensizliğin aşamalarını kokusal duygulanım düzeyinde deneyimlemeye daha 



108 

 

yatkındır. Öyle ki bu deneyim alanı, Lacanyen ve Freudyen yaklaşımları eleştiren bir 

diğer çağdaş feminist kuramcı olan Luce Irigaray ışığında da değerlendirilebilir. 

Irigaray, fallusu baba anayasasının us’undan çıkarıp, abground’un inşasını belirleyen 

anne-dişil yasaya taşır. Yaratıcı olanın -ötekinin/kadının- kural belirleyici iktidar 

tarafından kalıplaşan dışlanmışlığına yönelirken, iktidarın şekillendirdiği kadın 

bedeninden kopup, kokuyu alımlayarak eş seçimini yapan dişil bedenin yasa 

hükmündeki kurucu rolüne yoğunlaşır. Şunu unutmamak gerekir ki, MHC/HLA gen 

ailesinin kokusunu yani objet a’sını belirleyip, üreme faaliyeti sayesinde fallusu 

kendiliğinde barındıran kadın, fallusun boşluğunu yaratıp o’nun aranmasına sebep 

olandır aynı zamanda. Doğum sonrası bedeninden yayılan kokuyla, bebeğin objet 

a’sının boşluğunu meme ile doldurmaya çalışan fallusa sahip olan da yine o’dur. 

Kısacası anne, yeraltı kaynaklarına sahip olandır; en gizli, en derin enerjileri yani 

yaşamı rahminde başlatabilendir (Irigaray, 2002, s. 241). Dolayısıyla, fallusu 

yalnızca baba yasasına indirgeyip bu perspektif üzerinden ele almak, kurumsallaşmış 

eril düşüncenin psikanalitik tutum tezahüründen başka bir şey değildir. Irigaray’a 

göre de psikanalizin temelini oluşturan toplumsal yapı, göz ardı edilen ve sisteme 

entegre edilmemiş anne-kadın figürü üzerine kurulmalıdır (Irigaray, 2002).  Bu 

noktada Irigaray da, Julia Kristeva’nın yaklaşımına benzer bir perspektif geliştirerek 

(ki birbirlerine zıt bakış açılarıyla eleştirdikleri konular da mevcuttur, lakin kokusal 

sanat araştırmaları gereği sadece ilgili konulara değinilecektir)108, oedipal öncesi ve 

sonrası dönemlerde toplumsal hiyerarşinin baba yasasındaki tutumundan uzaklaşıp, 

anaerkil sürecin anne-kadın meselesine odaklanır. Eril hegemonya altındaki 

geleneksel anlayışı yani ataerkil toplumun soy kütüğünü kadın ve beden ilişkisi 

üzerinden bozarken, kadın bedeninin küt bir yapıda tek yönlü değerlendirmeyle 

sığlaştırılıp, kalıplaştırılamayacağını savunur. Öyle ki kokusal duygulanım 

bağlantısının ve fallus’un abground’u olan kadın bedeni ve kokusu, fallusmerkezci 

yapıda hiçleştirilip görmezden gelinecek bir mesele olmasının ötesinde, aralıktaki 

oluşun, abground’un kurucusu olan yapısıyla incelenmeye açıktır.  

 

 
108 Kristeva ve Irigaray’ın çalışmaları, bir dizi çeşitli konuyu kapsar ve her biri farklı bakış açılarıyla 

ele alınan zengin meseleleri içerir. Ancak, kokusal sanat araştırmalarının özel gereklilikleri göz 

önünde bulundurulduğunda, bu geniş spektrum içerisinden yalnızca ilgili konuların incelenmesi 

esastır. Bu odaklanma, kadın bedenini, objet a’yı ve fallusu kapsayan ilgili alanlar üzerinden açılımlar 

yapmayı gerektirir. 



109 

 

Irigaray, arzunun form (dil) ve maddeden (eril beden) oluşan fallogosantrik 

yapısını Derrida’nın yapısökümcü stratejisiyle -ki Derridacı eleştiri dişil söylem 

olarak değerlendirilir- yeniden ele alır (Butler, 2011, s. 66-67). Çünkü dişil olan, 

form/madde109 ve evrensel/özel ikiliklerin dışına itilmiştir; o ne tamamen bu 

ikiliklerin bir parçasıdır ne de tamamen dışındadır; ancak bu ikiliklerin varlığını 

sürdüren ve izi takip edilen önkoşuldur (Butler, 2011, s. 71).  “Onun içine girilecektir 

ve o kendisine giren şeye dair ondan öte bir şeyi açığa vuracaktır; ancak asla ne 

oluşturucu ilkeye ne de yarattığına benzeyecektir” (Butler, 2011, s. 71). Irigaraya 

göre bu, fallogosantrik (fallus ve dil merkezli erilliğe yapılan vurgu) ekonomi 

tarafından devralınmış dişilin üreme gücüdür (Butler, 2011, s. 71-72). Irigaray üreme 

gücünü ise, Platon’un mağara -mağarayı abground olarak düşünebiliriz- alegorisine 

geri dönüşle okur. Mağara, Irigaray tarafından; iç mekan, in, rahim, histeri veya 

dünyanın metaforu olarak sunulur (Irigaray, 1985, s. 243).  

Mağaranın girişi, yukarıya, ışığa veya gün ışığına doğru uzanan uzun bir geçit, 

koridor, boyun, kanal şeklini alır ve mağaranın tamamı bu açıklığa göre 

yönlendirilir. Platoncu mağaranın yukarıya doğru olan bu gösterimi daha en 

başından itibaren, mağarada her zaman orada olan bir şeyin yeniden üretimine 

ve temsiline bir yön verme çabası olarak işlev gördüğünü gösterir. 

Oryantasyon, her şeyi ters çevirerek, tersine çevirerek ve simetri eksenleri 

etrafında dönerek çalışır. Yüksekten alçağa, alçaktan yükseğe, arkadan öne, 

önden karşı tarafa ama her durumda arka tarafta yer alan bu mağarada bir şeyin 

önünden veya arkasından bir bakış açısıyla. Simetri burada belirleyici bir rol 

oynuyor -projeksiyon, yansıma, ters çevirme, geriye dönme gibi- ve mağaraya 

adım attığınız anda yönünüzü kaybetmiş oluyorsunuz; başınızı döndürecek, 

ellerinizin üzerinde yürümenize neden olacak; ancak Sokrates elbette tüm bu 

aldatmaca hakkında tek bir söz bile söylemiyor (Irigaray, 1985, s. 244). 

Geri dönüş ile mağarada üretim veya üreme amaçlı gerçekleştirilen bu 

yapısökümün yansıması, Lacan’ın ayna evresinin eril yapısındaki ayna tarafından 

karşılanan bir ‘ötekiye’ geri dönüş değildir. Irigaray’ın açımladığı Platon’un 

mağarasında, Lacan’ın eril aynası yoktur; mağaranın kendisini yani rahmi yansıtan 

bir speculum110 vardır, dişil simgeselliği temsil eden speculum ile yansıtılır bu in 

(Irigaray, 1985, s. 285). Speculum ise;  

 

 
109 Latince de materia, “yeni doğmuş çocuklara gıda olarak sunulabilecek her şey, yani anne 

bedeninin uzantısı olma işlevini gören besinler anlamına gelir” (Butler, 2011, s. 58). Irigaray’a göre de 

madde, dişilin felsefi çatışkıdan dışlandığı alandır (Butler, 2011, s. 63). 

110 Vajinal speculum, tıbbi muayenede rahim duvarını genişletmek veya açık tutmak için özel olarak 

tasarlanmış bir ayna türünün adıdır (Sarup, 2019, s. 174). 



110 

 

Ruha benzeyen ve benzemeyen, dönmenin ve tersine dönmenin, tersten öne ve 

arkadan öne dönmenin yeri, temsillerin sıralandığı ve iki yana yerleştirildiği bu 

yer: buluşma ve karışma yeridir. Özelliklerinden ayrılmış, yerinden çıkmış, 

parçalanmış göze benzese de ondan farklıdır. Bakış açısı -sınırlı, kapalı, ters 

çevrilmiş ve içe doğru- idea’nın parıltısında, tüm yansımaları bildirip ileten o 

parlak ışık odağında coşku uyandırır. Ben, idea’ya teslim edilir. Tükenmez bir 

vizyonlar ve spekülasyonlar deposudur (Irigaray, 1985, s. 291). 

Irigaray’ın abground’u yansıtan iç ve dış bükey speculum’u, hakikat aralığını 

yani kadraj içini aydınlatmak amaçlı ele aldığı bir kavramdır. Ona göre speculum 

aracılığıyla kadın bedeni, rahmi; abground’u/mağarayı temsil eden hakikat 

aralığındaki fallik çizginin kökenini yansıtır. Bu nedenle doğum sonrası plasenta 

kokusunun yerini alan bu sosyokültürel arka planı, baba yasasına ilişkin anayasal 

fikirle kısırlaştırmak, gerçeğe geri dönüşü reddetmektir. Dışsallık ve içsellik 

olmaksızın plasental bir yaşam aralığının kırıntısında sürüklenirken, saf kokunun, 

kadın bedeninin kendiliğinde ilk kez deneyimlendiğini unutmamak gerekir. Öyle ki 

duyusal algılar, speculumla dünya, dünyayla speculum arasındaki eksikliği kontrol 

altında tutan kokusal veri transferinin aracıdır. Aradaki eksikliğin farkı ise fallusun 

boşluğudur ve fallus rahimde varlığı hissedilen tek yerdir.  

 

Şekil 4.13 Anicka Yi, Grabbing at Newer Vegetables, New York, 2015. Kaynak: 

10.10.2023 tarihinde https://www.anickayistudio.biz/exhibitions/you-can-call-me-f 

adresinden alındı. 

Bu yaklaşımla Anica Yi’nin eril fallik düzeni sorgulayan “You Can Call Me F” 

projesindeki Grabbing at Newer Vegetables (Şekil 4.13) isimli çalışması, ötekinin-

erkeğin gözünden kadınlara atfedilen kokuların paranoyasını yıkmak amaçlı 

tasarlanır. Temizlik malzemelerine özgü karakteristik notalar ve parfümlerin sofistike 



111 

 

esans kombinasyonları etrafında dönen kadınsal kolektif kokuların yani kadın 

bedeninde kodlanan belirli kokuların sınırlarını belirginsizleştirerek, gerçeğe geri 

dönüşün yansımalarını sunmayı hedefler. Bu süreci, yüz gönüllü kadının vücutlarının 

çeşitli bölgelerinden -ağız, el, göğüs, vajina vb.- toplanan sıvı örnekleri ile 

sentezlenen bakterilerin yarattığı kokular vasıtasıyla hayata geçirir (Scott, 2015) -ki 

bu sıvılar speculum’dan yansıyan fallus’un kokularını içerir-. Bir nevi sanatçının 

doğal üreme alanı111 olarak adlandırdığı çalışması, mağaranın yansıttığı aralıktaki 

abject kokularla ifade bulur ve dünya genelindeki kadınların yaşadığı acılarla, 

ataerkil toplumun kadınlara yönelik korkusunu sembolize eder. Galerinin karanlık 

atmosferinde yer alan bu bakteri kültürüyle boyanmış petri kabının sergilenişi ile 

karşılanan ziyaretçi de, difüzörde saklanan yoğun kokuya maruz kalır (Vogel, 2015) 

ve bu kokunun etkisiyle, koku duyusunun kolektif yapısını kaybeder. Öyleyse 

ziyaretçi, kadının toplumda kodlanan dışlanmışlığını aldığı her nefes ile içerde 

depolarken, dışarı ve içerinin aralığında sıkışıp, abground’un karanlık kıyılarında 

dolaşmaya itilir. Başka bir deyişle, sonradan kodlanan yapay kokusal deneyimi -

parfümler gibi-, biyolojik bellekte öncesinde kodlanan deneyim -sentezlenen 

bakterinin yaydığı kokular- ile kokusal duygulanımda sorgulatmaya yeltenir, 

zamansal uzamda kokusal algının kronik yapısını sekteye uğratır. Kadında koklanan 

parfüm kokusundan beklenen geleneksel estetik değerlere meydan okurken, rahatsız 

edici kadın beden kokularıyla da duygusal değerlerin kapsayıcılığını sorgulatır. Öyle 

ki bedenin kendi üretmiş olduğu koku maddeleri kokusal duygulanıma direkt erişim 

sağlar, çünkü abground’a/mağaraya, ilk başlangıcın inşasına geri dönüşün temel 

koku kodlarını içerir. Böylelikle sanatçı, toplumda hoş kabul edilen kokularla, 

evcilleştirilmemiş ve varoluşun, rahmin doğal kokularını içeren ilkel-dişil abject 

kokuları, algıda karşı karşıya getirip, speculum’dan yansıyan aralığı gözler önüne 

sermeyi başarır. Speculum’dan yansıyan bu abject kokular, arzulanan bir koku değil, 

bizatihi arzunun kendiliğindeki kokudur. O halde erkeğin aracı-arzusu olmaktan 

özgürleşen kadın, kokusal duygulanım sınırlarında erkeği abground’a geri 

döndürerek poscent art’ın ereği-amacı haline gelir. Grabbing at Newer Vegetables, 

 
111 Doğal üreme alanı, M.I.T.’de (Massachusetts Institute of Technology) biyolog olan Tal 

Danino’nun laboratuvarda kadın kokularını bedenden ayırıp, tek bakteri halinde sentezleyerek ürettiği 

koku ile oluşturulur (Scott, 2015).  

https://www.newyorker.com/culture/culture-desk/scent-of-a-woman
https://www.artnews.com/art-in-america/features/whats-that-smell-in-the-kitchen-arts-olfactory-turn-59911/
https://www.newyorker.com/culture/culture-desk/scent-of-a-woman


112 

 

estetik olan parfüm kokuları ile metalaşmış kadın arasındaki denklemi yani bir nevi 

fallusmerkezci eril yapıyı eritme, yok etme eğilimi gösterir.  

O halde denebilir ki Kristeva, abground’un ilkelliğine geri dönüşü abject ile 

sunarken, Irigaray mağaraya olan bu geri dönüşü speculum’dan yansıyan saf dişil 

beden kokuları ile sahnelemeye çalışır ve her geri dönüş sahnesi bir hakikat aralığı, 

bir kokusal duygulanım alanının sergilediği performatif eylemin kendiliğini yansıtır. 

Bu açıdan koku bir objet a’dır, objet a ise arzunun altın tepside sunumudur. 

 

 

 

 



113 

 

BÖLÜM 5 

5. KOKUSAL SANAT SONRASI ESTETİĞİNİN ÖLÇÜSÜZLÜĞÜ 

Koku duyusu; genellikle diğer dört duyunun gölgesinde hapsolmuş, arka plana 

itilmiş, ben’in utandığı ve arzularını bastırdığı ötekinin ilkel bir duyusu olarak 

konumlandırılmıştır. Duyular arası hiyerarşik düzende, silinen, görmezden gelinen 

ötekiliğin karanlık duyusu olmuştur. Sanatta, yakınlık ve doğrudan temas gerektiren 

duyuların, özellikle de koku duyusunun dışlanması, dördüncü bölümde de tartışıldığı 

üzere, bu duyunun ilkel, dogmatik, karanlık ve dramatik duygularla 

ilişkilendirilmesinin bir sonucudur. Onun bu niteliksel özelliklerinin sayı ve ağırlıkla 

ölçülemeyişi, 17. yüzyılın başlarında Süleyman’ın Bilgeliği’ndeki (Wisdom of 

Solomon); “Sen her şeyi ölçüsüne, sayısına ve ağırlığına göre düzenledin” (Friedrich 

ve Blitzer, 1957, s. 39) anlayışını benimseyen bir bilim dünyasında, bu duyunun göz 

ardı edilmesine katkıda bulunmuştur. 

Bu sebepledir ki güzel sanatların evrensel estetizm ve bilim felsefesinin 

işlevlerinden uzak gibi görünen kokusal sanat estetiği; tarihsel üs bakış açısı ile 

geçmiş dönem filozofları tarafından yakın bir tarihe kadar reddedilmiştir. Platon’un; 

kokuların daha az yüce zevkler sağladığı, yalnızca acı verici ve hoş hissi yaratmakla 

baki kaldığı (Platon, 1961, s. 1191) düşüncesi, Aristoteles’in Platon’a benzer bir 

yaklaşımla; koku türlerinin tat türlerine göre ayırt edilebileceği, tattaki acının kokuda 

nahoş, tattaki tatlı hissinin ise kokuda hoş olarak adlandırılabileceği (Johansen, 1996, 

s. 6) ayrımı, Descartes’ın; koku ve koku duyusunun bayağı olduğu (Guérer, 2002, s. 

3), Kant’ın; saf havayı soluma hissini koku olarak düşünenlerin zevkten yoksun, 



114 

 

nankör ve harcanabilir koku duyusuna gereğinden fazla anlam yüklediklerini (Kant, 

1974, s. 37-45) belirttiği ön yargısı, Schopenhauer’ın; kokunun koku duyusunda 

aşağılık bir anlam teşkil ettiği (Guérer, 2002, s. 3), Hegel’in; sanatın duyusal 

yönünün sadece görme ve işitme duyularıyla ilgilendiği, kokunun sanattan alınan 

zevkin dışında, hatta direkt sanattan dolayısıyla estetikten bağımsız olduğu (Hegel, 

1998, s. 38-39) görüşü, kokunun sistem estetiğine dayatılamadığını kanıtlar 

niteliktedir.  

Ne ki bu dışlayıcı tutum, ironik bir biçimde, koku duyusunu, sanatta kabul 

görmüş diğer duyuların -içeridekinin- rolünü ve algısını belirleyen bir konuma 

yerleştirir. Ötekiliğin karanlık duyusu olarak stereotipleştirilen yapısı, diğer 

duyuların algısı yardımıyla belirginleşir. Dışarıda kalanın içeridekini, içeridekinin ise 

dışarıdakini yabancılaştırması yani her daim bir diğerinin ötekileştirilmesi, ötekinin 

temel hatırlatıcısıdır. Bu temel hatırlatıcı dışarıdakini içeridekine, içeridekini ise 

dışarıdakine bağımlı yapar. Böylelikle güzel sanatlarda içerideki kalıcı, ölçülebilen 

ve tanımlanabilir duyulara dayanan estetik görüşe; dışarıda tutulan geçici, 

tanımlanamaz ve ölçüsüz doğasıyla meydan okuyup, içeridekini tanımladığı için her 

daim ihtiyaç duyulur. Subjektif bir tarafsız okumayla istikrarsız olan ölçüsüz 

kokunun davetsiz bir misafir gibi kapıyı çalması, sürekli tetikte olmasını gerektiren 

geçirgen ve Limbik Sistem’in katmanlarında elekten geçirilmeyen bir duyuyla 

karşılanabilir. Hakikat ile hakikat-dışı aralığında var olana, saf gerçekliğe dikkat 

kesilerek bedenin karşılayabileceği bir kokusal duygulanım, soğuk ve somut bir 

tutumla yönetilemez; ancak somut bir alımlamanın -hayvani içgüdülerin 

bedensel/ilkel- varlığıyla bu duygulanımların soyut karanlık qualia’sı kavranabilir. 

Nietzsche de (1888) bedenindeki bu karanlığı, gizi sezgisel farkındalık duygusuyla 

yani bedensel olanın bilişselliğini bir rehber olarak kullanıp, koku duyusuna atfettiği 

bir ayrıcalıkla şu şekilde karşılar: “Tüm deham burun deliklerimdedir” (Nietzsche, 

2007, s. 88). Bu sebeple Nietzsche’ye göre koku duyusu, sadece temel duyusal 

işlevlerini yerine getirmekle kalmayıp, aynı zamanda altıncı his rolünü de üstlenir 

(Guérer, 2002, s. 6). Veyahut Spinoza’nın “Etik” eserinde beden üzerine yaptığı 

tartışmalar, Tanrısal doğayla uyum içinde yaşamanın yollarını önerir: “(…) Bilge kişi 

yiyerek ve içerek kendi bedenini besleyecek ve kuvvetlendirecektir; nitekim 

kokuları, çiçekleri, musikiyi, zevkle yapılmış elbiseleri, beden egzersizlerini ve 

gösterileri sevecektir” (Spinoza, 2011, s. 20). Chantal Jaquet’in açıklamalarına göre 

de, Spinoza bu şekilde, “(…) müzik ve tiyatro gibi sanat formlarının cazibesine 



115 

 

benzer biçimde, burun kültürünü ve parfümlü kokulara olan sevgiyi benimseyen bir 

koku etiği oluşturmanın temellerini atmıştır” (Jaquet, 2010, s. 77-78 / Shiner, 2020, s. 

270). Koku etiği temeli yani kokunun bedenle olan bu spiritüel bağı (ki önceki 

bölümlerde de tartışıldığı üzere, koku, günümüz bilimsel araştırmalardan elde edilen 

bulgular ışığında duygu ve beden/beyin ilişkisinin ana bileşenidir), Antik Yunan’da, 

Arap-İslam geleneklerinde ve Hristiyanlığın başlangıç döneminde de Tanrı’nın 

bahşettiği, özel transandantal bir duyu olarak değerlendirilmiştir. Antik çağda, 

Tanrıların sadece hoş kokular yaymakla kalmayıp, aynı zamanda bu kokuları 

koklamaktan da zevk aldıkları düşünülmüş; güzel kokulu çiçekler, tütsüler ve yakılan 

kurbanların tümü, kullar tarafından Tanrılara sunulan koku verici armağanlar olarak 

kabul edilmiştir (Classen, 1998, s. 44). Hatta zaman zaman Tanrıların, seçkin bir 

ölümlüyü ambrosia112 ile kutsayıp, onlara ölümsüzlük ya da bedensel bozulmazlık 

gibi ayrıcalıklar kazandırabileceği kanısına da kapılmışlardır (Classen, 1998, s. 44). 

İlk Hristiyan topluluklarında -her ne kadar sonraları kokuyu sefahat, putperestlik ve 

ahlaksızlıkla ilişkilendirecek olsalar da- tütsü, temiz ve saf bir kalbin dualarını temsil 

eden bir araç olarak görülmüştür (Classen, 1998, s. 44). Arap-İslam geleneğinde ise 

bizzat Hz. Muhammed tarafından, namaz öncesi insanların temizlenmeleri, saçlarını 

yağlamaları ve parfüm sürmeleri önerilmiştir (Shiner, 2020, s. 270). Fakat zaman 

içinde özellikle Batı kültüründe, parfümler önemsiz bir lüks ve ahlaksız arzuların bir 

aracı olarak, kirli beden kokularını gizleme, aldatma ve baştan çıkarma amacı taşıdığı 

gerekçesiyle, ahlaki itirazların merkezine yerleşmeye başlamıştır (Shiner, 2020, s. 

268 / s. 270).  

 
112 Sonsuz yaşamı müjdeleyen tanrısal besin. 



116 

 

 

Şekil 5.1 Duccio di Buoninsegna, The Raising of Lazarus, 1308-1311. Kaynak: 

18.12.2023 tarihinde https://www.meisterdrucke.com.tr/fine-art-baski/Duccio-di-

Buoninsegna/704201/Lazarus%27un-Y%C3%BCkseli%C5%9Fi.html adresinden 

alındı. 

Sanat dünyasından başka bir görüş ise, sadece kötü kokuların yüce sanat 

anlayışında yer edinemeyeceğini savunmuştur: Gotthold Lessing, bir figürün 

burnunu kapatırken resmedildiği The Raising of Lazarus (Şekil 5.1) isimli eserde, 

Lazarus’un bedeninin rahatsız edici kokular barındırdığını belirterek, bu kokuların 

görme duyusu yardımıyla dahi iğrenç düşünceleri uyandırabileceğini öne sürmüştür 

ve bu temsili kabul edilemez bulup şunları ifade etmiştir; “(…) çünkü sadece gerçek 

koku değil, aynı zamanda fikri de mide bulandırıcıdır” (Lessing, 1887, s. 167). 

Oysaki Classen’e göre “günümüzde iğrenç (loathsome) duyumlar o kadar yaygın bir 

şekilde sanatın konusudur ki, kötü kokuların iğrenç doğaları nedeniyle estetik 

olmadığını söylemek mümkün değildir” (Classen, 1998, s. 152), çünkü o fallusa 

hizmet eden bir abject’in objet a’sıdır. İhtiyaçtan doğan isteğin arzularını, ilkel olana 

dönüşle tatmin edendir. 



117 

 

 

Şekil 5.2 Damien Hirst, A Thousand Years, 1990. Kaynak: 26.11.2022 tarihinde 

https://www.artspace.com/magazine/art_101/art-in-the-90s/1990-the-reasons-why-

damien-hirsts-a-thousand-years-stopped-francis-bacon-in-his-tracks-55452 

adresinden alındı. 

Örneğin Damien Hirst’ün A Thousand Years (Şekil 5.2) adlı enstalasyonu, bir 

cam vitrin içinde, ölü bir inek kafasını yiyerek büyüyen kurtçukların, sineğe 

dönüştükten sonra elektrikli bir tuzağa dokundukları andaki kaçınılmaz ölüm 

sahnesinin döngüsünü gözler önüne sermektedir. Sanatçı, “sadece tek bir fikir vardır, 

o da ölümün korkusudur; sanat, tamamıyla ölüm korkusuyla ilgilidir” 

(https://tatintsian.com/artists/damien-hirst/works/) söylemiyle, merkezine ölümün 

kaçınılmaz sert gerçekliğini yerleştirerek, ölümü iğrenç kokular aracılığıyla 

deneyimletir. Bu yaklaşımla cam kafesteki havalandırma bacasından dışarı sızan 

kötü koku, Batı’da ölüm kokusu iken, Dassanetch113 kabilesinde doğum sevincini 

simgeleyen hayvanın kokusudur ya da Müslümanlarda Tanrı’ya kurban edilen adağın 

kokusu, Tanrı ile iletişimin kokusudur, yücedir.  

O halde şunları sorgulamak gerekir, ne oldu da güzel kokular yayan Tanrı, 

kokuların düşmanı oldu? Koku kutsal olarak algılanırken neden reddedilmeye 

başlandı? Acaba gündelik kokuların parfümle maskelenmesi mi Tanrı’yı rahatsız 

etti? Veya parfümle maskelenmek istenen Tanrı’nın kendisi miydi? Sentetik kokular 

doğal kusurların oyunsal ölçüsüzlüğünü mü ört pas etmeye çalışıyordu? Yoksa ağır-

kötü olan doğal kokular ölçüsüzlüğüyle evrenin oyununu mu açığa çıkarıyordu? Ya 

da kurbanın ağır kokusu Tanrı’ya bir armağan olarak sunulurken neden iğrenç olarak 

görülmeye başlandı? İyi veya kötü kokular neden güzellik, aşüftelik, iğrençlik 

 
113 Birçok Batı kültüründe hoş olamayan sığır kokusu, Dassanetch kabilesinde erkeğin sosyal statünü 

belirlerken kadının doğurganlığı ile bağdaştırılır; erkekler havyanın idrarı ile ellerini yıkayıp, 

dışkılarını vücutlarına sürerken; kadınlar, sığırın sütü ile yapılan tereyağını göğüslerine, başlarına ve 

omuzlarına sürerek kendilerini daha çekici bir hale getirdiklerini düşünürler (Ozan, 2018, s. 197). 

 

https://www.artspace.com/magazine/art_101/art-in-the-90s/1990-the-reasons-why-damien-hirsts-a-thousand-years-stopped-francis-bacon-in-his-tracks-55452
https://www.artspace.com/magazine/art_101/art-in-the-90s/1990-the-reasons-why-damien-hirsts-a-thousand-years-stopped-francis-bacon-in-his-tracks-55452
https://tatintsian.com/artists/damien-hirst/works/


118 

 

anlamlarıyla bağdaştırıldı? Oysaki kokusal sanat estetiğini sadece parfüm 

endüstrisinin veya sentetik kokuların üretimleriyle ya da kutsal kokuların 

Tanrısallığıyla değerlendirmek, görsel sanatların sadece resim ile sınırlı olduğunu 

varsaymak kadar dar bir bakış açısıdır; parfümlerin, kurbanların ve sentetik kokuların 

ötesinde, hayati öneme sahip olan ve zengin anlamlar içeren koku alma imgelerinin 

geniş bir dünyası vardır (Classen, 1998, s. 151). Unutmamak gerekir ki modernizm 

öncesi koku, henüz atmosferde metalaşmamış gündelik haliyle yani doğadaki ve 

bedendeki saf yansımalarıyla bir Tanrısal lütuftur. Bu lütuf bir yaz gününde tuzla 

kavrulmuş bir deniz kokusu gibi taze, sıcak, yapışkan ve fütursuzdur. Böylesi 

ölçüsüzlüğün kendisi, normatif değerlerin dünyasında göze çarpmayan, sonradan bir 

eklenti olarak görülmeyen abground’daki kokusal oyunun ta kendisidir. Ancak 

evrende önceden belirlenmiş kurallara dair bir kokusal iz bulunmaz, her molekül 

bulunduğu doğal ortamda yayılma alanını kendi belirleyip alana sızarken, kendi 

kuralını ortaya koyar (Deleuze, 2015, s. 78), oyuna o an’da oynanırken estetik değer 

kazandırandır. Nitekim kokusal oyunla farklılaşan kuralların hipotezleri, kokudaki 

rastlantıyı belli sayıda hamleye bölemez, tam tersi hamlelerin hepsi rastlantıyı 

bütünüyle olumlar (Deleuze, 2015, s. 78) -ki doğal hamleler alımlanan verinin duygu 

çıktısıyla belirlenir-. Doğal yayılımı olan her kokusal hamlenin tamamı, rastlantısal 

noktada yer değiştiren kaosun bir parçasıdır (Deleuze, 2015, s. 78). Her hamle de bir 

diğer olasılıkla iletişime girdiği noktada, bir diğerini içerdiği için yerleşik-ölçülü 

değil, göçebe-ölçüsüz bir dağılımla (Deleuze, 2015, s. 79) kokusal oyunun kartlarını 

her seferinde ama n’inci kuvvetiyle evrene yeniden dağıtır. “Kuralsız, kazananı 

kaybedeni olmayan, sorumluluk gerektirmeyen böyle bir oyun, becerinin rastlantıdan 

ayırt edilemez hale geldiği (…)” (Deleuze, 2015, s. 79), merkezsiz bir alanda 

oynanan oyunla yani po’scent art ile görünür kılınabilir. Merkezsiz alanda oynanan 

bu oyun, Tanrı’nın hakimiyetinden bağımsız, aykırılığıyla evrende yönetilemeyen, 

durdurulamayan, saklanamayan, her daim eksikliği hissedilen ve dolayısıyla estetikte 

reddedilen ölçüsüzlüğüyle adeta bir parodiye dönüşür. Sözünü ettiğimiz bu oyun 

Deleuze’e göre ise; 

(…) bir insan ya da bir Tanrı tarafından gerçekleştirilmez. O ancak 

düşünülebilir, hem de anlamsızlık olarak. Ama o zaten tam da düşüncenin 

gerçekliğidir. Saf düşüncedeki bilinçdışıdır. Her düşünce, bilinçli olarak 

düşünülebilir asgari sürekli zamandan daha küçük bir zamanda bir dizi 

meydana getirir. Her düşünce bir tekillik dağılımı yayar. Bütün düşünceler, her 

yere rastlantı üfleyerek ve her düşünceyi dallandırıp budaklandırarak, ‘her 

seferinde’yi ‘bütün seferler’ için ‘bir seferde’ toplayarak göçebe-ölçüsüz 



119 

 

dağılımın bütün biçimlerini ya da figürlerini kendi yer değiştirmesiyle 

örtüştüren uzun bir düşüncede iletişime girerler. Çünkü rastlantıyı bütünüyle 

olumlamak, onu bir olumlama nesnesine dönüştürmek ancak düşüncenin 

yapabileceği bir şeydir. Bu oyunu düşüncenin dışında oynamaya kalksak bile 

hiçbir şey olmaz, sanat yapıtından başka bir netice üretmeye kalksak bile hiçbir 

ürün ortaya çıkmaz. O halde oynamasını bilenlerin, yani rastlantıya hakim 

olmak uğruna, bahis tutuşmak uğruna, kazanmak uğruna rastlantıyı bölmek 

yerine onu olumlayanların ve dallandırıp budaklandıranların hep galip 

geleceği, düşünceye ve sanata mahsus oyundur bu. Yalnızca düşüncede var 

olan ve sanat yapıtından başka bir neticesi olmayan bu oyun (…) (Deleuze, 

2015, s. 79). 

Öyle ki doğadaki kokusal oyunun asimetrik sentezinde var olan bu düşünsel 

ölçüsüzlük, saf oluşun durağansızlığıyla, devingen bir uzamda, kokusal 

duygulanımların ürettiği po’scent art ile neticelenir. Birey öncesi tekillerin dahil 

olduğu oyunda, birçok farklı hamle ile öngörülemeyen geleceğin yani L’avenir’in 

rastlantısal deneyimi belirlediği, öznelerin saptadığı varsayımı bulanıklaştıran, 

belleği unutuluşun düzensizliğine iten -tekrar hatırlamak üzere unutulan- entropinin 

paradoksu114dur. O halde güzel sanatlara dayalı geleneksel estetik 

değerlendirmelerin ötesine uzanan, kokunun yapaylığından öte doğallığındaki 

öngörülemeyen geleceğin rastlantısal oyununa odaklanan daha geniş bir estetik 

deneyim anlayışına geri dönüşün gerekliliği ortaya çıkmaktadır. Örneğin, duyuların 

kültürel ve fiziksel olarak sosyal eğilimler tarafından şekillendirilebileceğini belirten 

filozof Charles Fourier da (1851), duyusal hiyerarşiyi altüst ederek, tat ve dokunma 

duyusunu fiziksel zevk ürettikleri için aktif (major), görme ve işitme duyusunu 

dolaylı kavramsal zevk ürettikleri için pasif (minor) olarak değerlendirir (Fourier, 

1851, s. 123 - s. 168 / Classen, 1998, s. 34-35). Koku duyusunu ise hem fiziksel hem 

de kavramsal zevk ürettiği için karma (mixed) bir kırınım duyu olarak ele alır 

(Fourier, 1851, s. 123 - s. 168 / Classen, 1998, s. 34-35). Aktif ve pasif aralığında ele 

alınan koku duyusu, bedendeki ölçüsüzlüğün dengesini koruyacak olan karma bir 

düzensizlikle, bu dört dağıtıcının karşıt gelişimindeki ‘yıkıcı oyuncu’ rolünü üstlenen 

bir merkezkaçtır. Fiziksel ve kavramsal zevkin birleştiği bu karma performansın her 

bir hamledeki toplam etkisinin dağılımı, koku duyusunun gizemli doğasını aydınlatır 

 
114 Deleuze entropinin paradoksunu şu şekilde açıklar: “Entropi uzamsal bir etmendir ama diğer bütün 

uzamsal etmenlerden farklı olarak, olduğu gibi yeğinlikte içerilmiş bir uzanım yahut ‘açıklanma’dır ve 

içerilme dışında yahut içerilmiş olmaktan başka bir şekilde var olmaz; bunun nedeni de işlevinin 

içerilmiş olan şeyin kendini açıkladığı veya uzamsallaştırdığı genel hareketi olanaklı kılmak olmasıdır. 

Bu yüzden Isı qualitas’ına ve entropi uzanımına esas olarak bağlı olan aşkınsal bir yanılsama vardır” 

(Deleuze, 2021a, s. 303). 



120 

 

ve bu duyunun sanatla olan özgün iletişimini belirginleştirir. İşte sanatın kokuyla 

olan bu karma ilişkisi de olfactory art’ın üst başlığı olarak önerilen po’scent art 

aracılığıyla sunulmaktadır. Po’scent art daha öncede altını çizdiğimiz üzere, sanatta 

kokuya gönderme yapan çoklu duyu pratikleriyle, estetik olan ile metalaşmış olan 

arasındaki farkı eritme eğilimindedir. Nitekim önerilen po’scent art ile, katı sınırlarla 

çevrili olan kokusal sanat (olfactory art) anlayışının ötesine geçerek, daha geniş bir 

duyusal etkileşim alanının sunulması hedeflenmektedir. Öyleyse estetik olan ile 

metalaşmış olan arasındaki fark da ancak etkileşim alanı geniş, L’avenir’de 

rastlantısal bir gündelikliğin yabancılaştırılan ölçüsüzlüğündeki bir atmosfer ile 

eritilebilir. Bu bağlamda Drobnick’e göre de; 

Kokuya dayalı her çalışma, bulunduğu ortamın kokuları, katılan ve 

deneyimleyen insanlar ve sürekli esen atmosfer ile iç içedir. Bu nedenle, 

belirgin sınırların olmaması, sanatçıların yapıtta kullanmış olduğu kokuyu 

ayrılmaz bir bütünlükle dünyanın arka planındaki koku manzaralarına bağlar 

ve olfactory art özerkliğinin altını oyar (Drobnick, 2015, s.174). 

O halde olfactory art özerkliğinin altını oyan po’scent art, Shiner’ın olfactory 

art’ta kasıtlı koku kullanımına ilişkin önerdiği işlevsel estetik115ten ziyade (Shiner, 

2020, s. 255), bahse aldığı gündelik estetik (everyday aesthetics) ve atmosfer estetiği 

(aesthetics of atmosphere) bağlamında ele alınıp değerlendirilebilir. Bu 

değerlendirme, sınırları çizilmeye çalışılan kokusal alanın ölçüsüzlüğü ile, 

sahnelenemeyen doğanın insan hayatındaki sıradanlığı çerçevesinde vurgulanıp, 

kokunun statik olmayan dinamik niteliği üzerinden Öngörülemeyen Gelecekte 

Kokusal Sanat Sonrası Estetiğinin Ölçüsüzlüğü bağlamında irdelenebilir. Öyle ki 

kokunun ve dolayısıyla po’scent art’ın tanımlanamayan bilişsel ve duygu yoğunluklu 

deneyimi, aynı zamanda çoklu duyu algısının doğurduğu bir ölçüsüzlükle; hileci, 

oyuncu ve maskeleyicidir (maskeleyeni maskeleyen). Onun bu çoğulcu yapısı, 

öngörülemeyen bir gelecekte ortaya çıkardığı korku, kaygı ve şüphe gibi netlik 

barındırmayan duyguların ön yargılarıyla karşılanır. Çoklu duyu algısı ya da 

Fourier’ın altını çizdiği fiziksel ve kavramsal zevk üreten karma duyu, birlik 

oluşturmaktan kaçınır, otorite karşısında mukavemet gösterir, anlaşmalara yanaşmaz 

ve ölçülebilen bir duyunun konumuna erişemez. Çünkü algısını asla, hükmeden bir 

 
115 Glenn Parsons ve Allen Carlson’un ileri sürdüğü işlevsel estetik -ki koku duyusunun estetik algıda 

yer alamayacağını savunurlar- , tasarım çalışmaları da dahil olmak üzere tüm güzel sanatları kapsayan 

yapısıyla, estetik değerlendirmede işlevin önemini vurgular. Ayrıca işlevsel estetik, bütünlük ve 

sadelik algısıyla ‘işlev için uygun görünme’, ‘hoş bir uyumsuzluk’ gibi çeşitli türlerde gruplandırılır 

(Shiner, 2020, s. 255). 



121 

 

tarafa yani endişe giderici ortak söylemde buluşan akışın oluşuna aktarmaz. Üstelik 

kokunun geçici ve ölçüsüz yapısı, nihai bir yapıtta galeri veya sergi alanlarını 

dolaşabilecek sabit bir kokunun varlığıyla da temsil edilemez: Koku zamanla 

yapıttan göçer veya bulunduğu atmosferin kokusuyla başka bir kimliğe bürünür, 

sadece o an için geçerli olan uçuculuğuyla duyumsanmak adına an’lık tanıklara 

ihtiyaç duyar. Çoklu duyu algısıyla an’lık tanık, boş bulduğu her deliğe sızan 

kokunun peşinde sürüklenirken, değişken temsillerin rehberliğinde, yapıtı estetiğin 

ölçülebilir standardından koparır. Bu nedenle kokunun sanat felsefesinde 

dayandırıldığı stereotipi yıkmak yerine, kabul görme/kabul görmeme ikiliğine 

odaklanıp -yani kabul gör veya kabul görme dayatması yerine-, onu aralıkta 

alımlayanın böyle bir amaç gütmediğini kabul ederek, sıradan ve gündelik olanın 

getirdiği yabancılaştırmanın değer yargılarıyla ölçüsüz olduğunu varsayabiliriz -tıpkı 

sıradan bir doğa gibi-. Ancak filozof George Santayana’nın görüşüne göre de, koku 

duyusu, sahip olduğu işlevden kaynaklı mekansal olmaması açısından büyük bir 

dezavantaja sahiptir; bu yüzden de doğanın temsilinde kullanılmaya uygun değildir 

(Santayana, 2010, s. 38). Oysaki özünde, mekansal olmayanın sanatta değişken doğa 

temsiline hizmet etmesi, daha uygun ve geçerli bir yöntem değil midir? Çünkü doğa 

da koku gibi, atmosfere, mekana -beyaz küp’e- sığdırılamayanın ta kendisidir; özünü 

koruyamaz, mekanda ya uçar ve kaybolur ya da bozulup dayatılan ölçüt uyuma 

meydan okur. Veyahut koku duyusu doğanın var oluşunu temsil eden beş duyudan 

biri ise, nasıl oluyor da doğanın temsiliyetinde kullanılmaya uygun görülmüyor? 

Hiçbir duyu tek başına bütüncül bir temsiliyet sağlayamaz, eğer ki doğanın kanunu 

gereği iki duyu ile bu temsiliyet sağlanabiliyor olsaydı, diğer üç duyuya da gerek 

kalmazdı. Çoklu duyu algısı sayesinde doğanın değişken temsiliyetini kavrayan 

po’scent art da, tüm bu söylemlerin çoğulcu yaklaşımını benimseyip, tam da doğanın 

gündelikliğinde ölçüsüzlüğünü gözler önüne sermeyi başarır. Ki doğa da koku gibi, 

bir mekanda bütünüyle sahnelenebilip statik bir tutumla, iki boyutta hatta üç boyutta 

gösterime sunulamaz. Doğa, belirsiz ve karma bir bütünlükle canlı-cansız nesnelerin 

bir araya geldiği saysız çeşitlilik içeren atmosferde, duygusal tetikleyiciler 

bakımından da son derece zengin bir içeriğe sahiptir. Bu rastgelelik doğanın 

rasyonalitesidir, tıpkı yayılan sayısız koku molekülü gibi dağınıktır, sıkıştırılamaz. 

İşte doğa, tam da bu rasgele rasyonel eğilimi ile po’scent art’a yön verme eylemine 

uygundur. Po’scent art doğanın bu eylemine yaklaşıp, onu hem fiziksel hem de 

kavramsal değişkenlerle sunar. O halde doğanın kendisi gibi, bu sanat formu da 



122 

 

günlük hayatın bir parçası olup, atmosferde sınırları ölçülemeyen sıradan 

karakteriyle izleyicisine aktarılır. Lakin Allen Carlson’un da altını çizdiği üzere, 

doğa sanat olmadığı gibi bizim eserimiz de değildir (Carlson, 2018, s. 428), o bizi 

çevreleyen arzuların açığa çıkarıldığı doğal dünyamızdır. Po’scent art’ta bu arzuları 

sergileyen, kalıplara sığdırılmak istenenin ötesinde arzunun kendiliğini sunan, 

sıradan-kusurlu bir yaşamın görünen yüzüdür. Bu kusur, atmosferde kendi kendine 

yeten gündelik ve ölçüsüz estetik nitelikler barındırırken, kendisi-arzusu dışında 

başka bir unsurla ilişkilendirilmesi gerekliliğini ortadan kaldırır. 

Yuriko Saito da, Batı estetiği tarafından belirlenen sınırları aşmak amacıyla, 

güzel sanatlar veya popüler sanatlar kategorisine dahil edilmeyen nesneleri, 

eylemleri ve diğer sanat biçimlerini, gündelik estetik (everyday aesthetics) kavramı 

altında bir araya getirip, sıradan ve tanıdık olanın estetiğini yabancılaştırma-

ötekileştirme yoluyla ölçüsüzleştirerek tartışır (Saito, 2017, s. 7-9). Saito, yapıtların 

estetik beğenisi ile doğadaki sıradan nesne ve ortamların estetik beğenisi arasındaki 

paralelliği, Amerika ve Japonya örneklemleri üzerinden analiz eder. Öyleyse 

öncelikle ‘gündelik’ terimi ile neyi kastettiğimizi açıklamamız gerekir. Gündelik 

kavramı, cinsiyet, yaş, yaşam biçimi, meslek, ülke, kültür, ev ve iş ortamı gibi 

değişkenlik gösteren faktörlere bağlı, kişiye özel ortamların pratiklerini içerir (Saito, 

2017, s. 9). Annemin pişirdiği yemeklerin kokusal aromaları, kardeşime her 

sarıldığımda boynundan gelen, bebeklik dönemine ait kokunun duyusal izlenimi, 

evimin içindeki kişisel vücut kokumun yayıldığı alan, işyerimdeki ağır metal 

kokuları, yaktığım tütsüler ve sıklıkla kullandığım sakura çiçeği esanslı kolonyanın 

yaydığı koku gibi çeşitlilik gösteren duyusal deneyimler, günlük yaşantımda ben 

tarafından tanıdık ve sıradan olarak algılanır. Algıladığım bu değişken kokulara aşina 

olmam sebebiyle de tepki göstermemem, estetik mi yoksa değil mi diye 

sorgulamamam, öteki tarafından deneyimlenmeyen hayat rutinimin özünü oluşturur. 

Ancak bu rutinler bireyin hayatı boyunca da değişip dönüşür; örneğin, yirmili 

yaşlarımın erken dönemlerinde, aile evinde çatı katındaki odamda yaşarken, 

mutfaktan yükselen yemek kokuları bana rahatsızlık verirken, otuzlu yaşlarımın 

ortalarında yani şimdilerde, annemin evinde haftada bir defa deneyimlediğim bu 

kokular, içimi derin bir huzurla doldurur. Rutin evrildikçe gündelik algı yabancılaşıp 

dönüşür, algı dönüştükçe bakış açısı yeniden -yeniymiş gibi- biçimlenir. Öte yandan 

Ossi Naukkarinen (Naukkarinen, 2013) ise, şimdiki zamanda yaşadığımız gündelik 

rutinlerin, geçmiş ve öngörülen gelecekteki alışkanlıklarımız tarafından 



123 

 

şekillendiğini belirtir;  

(…) her günümün şimdisini vurgulamama rağmen, geçmişin ve geleceğin şu 

anda var olan her şeyi etkilediği açıktır. Anılarım ve planlarım var ve 

geçmişteki eylemlerim beni olduğum kişiye dönüştürdü. Şu andaki 

deneyimlerim, sürekli ve her zaman sahip olduğum şeylerdir, ancak bunlar tüm 

yaşam süremin, hatta çok daha uzun kültürel ve doğaya dayalı süreçlerin 

yoğunlaştırılmış noktaları veya prizmaları olarak görülebilir. Şimdiki zaman, 

geçmişte olanı ve gelecekte olacağına inandığımız şeyleri sızdırır 

(Naukkarinen, 2013, s. 5). 

Ancak birey ve hatta toplum bazında dönemsel farklılık gösteren alışkanlıklara 

adadığımız değer ve yargılar, estetik algının eski şimdiye bağlı kalarak değişip 

dönüşmesine yol açsa da gelecekteki gündelik rutinler, öngörülemeyen bir gelecekte, 

tanıdık olanın yabancılaştırılmasıyla yeniden şekillendirilebilir. Öngörülebilir bir 

gelecek ‘bilme’ eylemine yakınken, koku duyusu ile deneyimlediğimiz 

öngörülemeyen bir gelecekte yaşayacağımız deneyim ‘bilmeme’ eylemine 

yakınlığıyla rutinlere olan tutumumuzu değiştirebilir. Saito’ya göre de, bu şekilde 

sürekli değişip hantallaşan gündelik etkinliklerin listesini tutmak imkansızdır, 

gündelik estetiğin amacı açısından en önemli şey, onlara karşı takındığımız tutuma 

dayanan deneyim tarzıdır (Saito, 2017, s. 10). Prosedürel belleğin ve fenomenal 

bilincin yardımıyla geçmiş ve şimdiki gündelik tutumumuzda etkin olan semantik 

bellek ve erişim bilinci, öngörülemeyen gelecekte epizodik bellek kapasitesinin 

meta-biliş bilinçteki tutumunda da etkili olabilir. Ancak bunu geçmişi şimdiye 

ekleyerek, öngörülemeyen geleceğin ölçüsüz dağılımındaki yabancılaştırmayla rutin 

dışı olarak algılayıp karşılayabiliriz. Öyleyse şimdiki gündelik hayatın 

öngörülemeyen bu meşru bileşenlerini; öngörülebilir bir geleceğe bağlayıp 

kurgulamak, hatalı bir yaklaşımdır. Hayat, farklı deneyimlerin düzenli bir biçimde 

sıralandığı paketler olarak karşımıza çıkmaz; dolayısıyla gündelik estetik, bu 

deneyimlerin doğurduğu düzensizlik dahil, yaşamın karmaşıklığını, ölçüsüzlüğünü 

kucaklayabilendir (Saito, 2017, s. 11). Çünkü gündelik hayatın tanıdık, sıradan ve 

rutin olan arka plan alışkanlıkları, ancak öngörülemeyen gelecekteki bir 

yabancılaştırmayla hayatımızın estetik nesnesini ön plana çıkabilir (Saito, 2017, s. 

11). Kısacası denebilir ki, günlük yaşantımızda belirli bir mekana atanmış herhangi 

bir kokuya, öngörülemeyen gelecekte beklenmedik bir mekanda rastladığımızda, bu 

durumu göçebe ve yersiz olduğu için ölçüsüz bir deneyim olarak karşılayabiliriz ve 

ancak bu yolla ona estetik bir değer atfetmemiz mümkün olabilir. Misal, yaz aylarını 

sahil kıyısında geçirdiğim dönemler içinde denizin iyot kokusu, gündelik hayatımın 



124 

 

arka planında sorgulamadığım bir değerken, kış aylarında denize direkt kıyısı 

olmayan bir ilçede, sahil kıyısındaki o kokuyu öngörülemeyen bir an’da 

duyumsamam, denizin iyot kokusuna karşı estetik bir değer yüklememe neden 

olabilir. İşte bu estetik yargı, gündelik tutumun arka planındaki aşinalığın, 

sıradanlığın, alışkanlığın renkliliği sayesinde kazanılabilir. Böylelikle bu gündelik 

tutum, bizim öngörülemeyen bir gelecekte karşılaşacağımız sanat nesneleri için 

değer ve yargı oluşturabilmemizi sağlar. Öyleyse bu yönüyle mevcut estetik 

söylemle ortak paydada buluşan gündelik estetik; 

(…) günlük yaşamın birçok köşesinde şimdiye kadar fark edilmemiş estetik 

cevheri gün yüzüne çıkarabileceğini öne sürer. Gündelik estetiğin bu 

açıklaması, estetiği, nesne ne olursa olsun, öznenin deneyim nesnesine karşı 

duruşu olarak tanımlayan geleneksel estetik tutum teorisinin sadık bir 

uygulaması olarak nitelendirilebilir. Böyle bir teoriye göre, alışagelmiş pratik 

kaygılardan vazgeçmek, kişinin pratik olarak her şeye dair estetik bir 

değerlendirme geliştirmesine, normalde sıradan olan ve kolayca gözden kaçan 

şeyleri olağanüstü bir şeye dönüştürmesine olanak tanır (Saito, 2018, s. 434). 

Örneğin, Proust’un hala evinde günlük deneyimlediği ıhlamur çayı ve madlen 

kekini, yıllar sonra gündelik hayatından çıkardığı bir dönemde, öngörülemeyen bir 

gelecekte deneyimlerken anımsaması, hatırlattığı döneme dair değerleri olağanüstü 

bir deneyim olarak algılamasına neden olur. İçinde bulunurken değerlendiremediği 

durumu -tanıdık ve yaygın bir eylem olduğu için duygulanımda gizlenir-, içinden 

çıktığı yani yabancılaştığı an sanat benzeri bir performansa dönüştürerek aktarabilir. 

Bu nedenle Proust’un şimdiki gündelik hayatının içinde olmayan olaylar veya 

nesneler ona şaşırtıcı, ölçüsüz ve dolayısıyla olağanüstü görünebilir. Bir nevi 

geçmişte aşina olduğumuz sıradan objet petit a’lar, Lavenir’deki fallusun 

yoksunluğunda değer kazanıp arzulanır. Yoksunluk ise yabancılaştırma ve 

ötekileştirme ile hissedilebilir. Bu yabancılaştırma ve ötekileştirme ile de gündelik 

estetik, bazılarının ‘negatif estetik’ dediği sanat nesnelerini kapsamına alır (Saito, 

2018, s. 434).  Öyle ki hiç kimse estetik bir ütopyada yaşamamaktadır; aksine, 

günlük yaşamlar empoze edilmeye çalışılan yoğun ve kaba reklam panolarından, çöp 

depolama alanlarının ağır kokularına veya zihinleri sersemleten Muzak116 

melodilerinden, yabani otların istila ettiği terk edilmiş arsalara kadar uzanan yaygın 

estetik deneyimler ile kuşatılmıştır (Saito, 2018, s. 435). Saito’ya göre, gündelik 

 
116 Asansör müziği veyahut telefon konuşması için sıra beklerken çalan arka fon müziği gibi halka 

dayatılan melodiler. 



125 

 

estetik yaklaşım, bu tür olumsuz estetik deneyimleri olumlu bir hale getirmeyi 

kolaylaştırabilir ancak aynı zamanda bu deneyimlerin olumsuz yönlerini de 

incelemeye imkan tanır, zira estetik, yaşam kalitesinin ölçülmesinde vazgeçilmez bir 

araç olarak görülmektedir (Saito, 2018, s. 435). Yaşam kalitesini belirleyen unsurlar 

ise asla kusursuz değildir; yaşam kalitesi kusurlu ve kusursuz etmenlerin aralığında 

oluşturulan bir düzensizlikle sağlanabilir. Düzensizlik; geleneksel güzellik, yücelik 

ve sanatsal mükemmellik anlayışından öte, gündelik estetikte çok yönlülük 

gerektiren bir deneyimle, sıradan olan ve tanınabilen niteliklerin taktir edilmesi veya 

değersizleştirilmesi bağlamında ele alınabilir (Saito, 2018, s. 435). Hatta bu 

niteliklerin insanlardan tanınma ve takdir edilme veya küçümsenme konusunda 

talepte dahi bulunmaması, geleneksel estetik anlayışından uzak olan nesnelerin göz 

ardı edilmesi için yeterli bir sebep değildir (Saito, 2018, s. 435). Aksine gündelik 

estetik tam da olağanın-sıradanın yabancılaştırılması yoluyla insanların seçimlerini 

yönlendirebilme kapasitesine sahiptir. Örneğin, X giyim markasının mağazada 

stratejik olarak yaydığı herhangi bir sentetik koku, tüketici algısını tetikleyerek, satın 

alma eğilimini yönlendirmede etkili olabilir -ki genellikle bu tür mağazalarda, 

gündelik hayatımızda yumuşatıcı veya deterjan kokularıyla deneyimlediğimiz 

sıradan temizlik kokuları tercih edilmektedir-. Ya da tam tersi yazar Edie Clark’a 

göre, güneşin altında kurutulan çamaşır veya çarşafın doğal kokusu, sentetik çamaşır 

deterjanı veya yumuşatıcının kokusuyla kıyaslanamaz (Saito, 2017, s. 131): “Güneş 

ışığı gibi görünmez ve soyut bir şeyin nasıl bir kokusu olabileceğini merak ettim. 

Güneş gibi koktuğunu düşünebildiğim başka hiçbir şey yoktu. Ama geceleri o temiz 

çarşaflarla ve yaz kokusuyla yatmayı seviyordum” (Saito, 2017, s. 131). Öznel 

gündelik deneyimlere göre şekillenen kokusal yönlendirmeler -misal temizlik 

kokusu-, daha önce de belirttiğimiz gibi toplumsal hatta kişisel farklılıklar 

gösterebilir, evrensel bir nesnel görünürlüğün kılavuzluk etmesi beklenemez. 

Prosedürel bellekte gizlenen ve açığa çıkmak için rastlantısal an’ı bekleyen bu 

gündelik yönlendirici kokular, Saito’nun elektrikli kurutucu ortaya çıkmadan önce 

ABD’de rutin olarak gerçekleştirilen çamaşır asma pratiğine ilişkin incelemesiyle ele 

alınır. Geçmişte kimileri tarafından çamaşırları kötü ve nahoş kokulardan 

temizlemenin yorucu bir zorunluluğu olarak görülen bu rutin, öngörülemeyen 

gelecekte kimi kişiler için hoş anıları canlandıran temizlik kokusunun nostaljik bir 

geleneği olarak kabul edilir. Birbirine zıt bu iki ayrı yönlendirenle -ikilikle- karşı 

karşıya kalmak, aralıkta konumlandırdığımız estetik tarafsızlığı korur (Saito, 2017, s. 



126 

 

116). Bir nevi po’scent art’ın estetik söylemdeki göçebe ölçüsüzlüğünü, aralıktaki 

tarafsız duruşuyla ifade etmemize imkan tanır. Böylelikle po’scent art bağlamında 

kötü kokuların estetik değerlendirmedeki olumsuz vasıfları -negatif estetik- ve hoş 

kokuların estetik açıdan olumlu nitelikleri -pozitif estetik- ya da koku yaymayan 

yapıtların duygulanımsal tetikleyici etkileri -duygulanım estetiği- gözetildiğinde, bu 

sanatsal ifadenin meşru olarak çoğulcu bir estetik tutuma dahil edilmesi gerekliliği 

açıkça ortaya çıkmaktadır. 

 

Şekil 5.3 Oswaldo Maciá, Anonymous Family, Enstalasyon, Luis Ángel Arango 

Kütüphanesi, Bogota, Kolombiya, 1996. Kaynak: 12.12.2023 tarihinde 

https://www.oswaldomacia.com/anonymous-relatives adresinden alındı. 

Po’scent art örneklemi üzerinden incelemek gerekirse, Oswaldo Maciá’nın 

“Duyuların Mantığı” sergisinde yer alan Anonymous Family (Şekil 5.3) isimli 

kokusal akustik senaryosu, çoklu duyusal algının devreye alındığı bir estetik 

güdümle sunulur. Enstalasyonda geçmiş gündelik hayatta sıklıkla deneyimlenen 

çamaşır asma faaliyeti ile eşleşen temizlik kokusu, galeride sergilenen yeni yıkanmış 

yüz beyaz havlu üzerinden sekiz farklı ses kombinasyonunun ona eşlik etmesi 

aracılığıyla kurgulanır (https://www.oswaldomacia.com/anonymous-relatives). 

Shiner’ın da “kayıp bir sanat” (Shiner, 2020, s. 256) adıyla nitelediği bu geçmiş 

gündelik alışkanlık, güneşte kurumaya bırakılan çamaşırların taze kokusu ve 

yumuşaklık hissiyle anımsatılmaya çalışılırken, senaryoya dahil edilen çamaşır 

makinası sesleri ve farklı kültürlere ait pornografik videolardan seçilmiş insan 

feryatlarının tekrarlanan ses kombinasyonları ve bunun yanında havlulara eski bir 

https://www.oswaldomacia.com/anonymous-relatives
https://www.oswaldomacia.com/anonymous-relatives


127 

 

telefon rehberinden seçilen kişi isim ve soy ismi baş harflerinin nakşedilmesi 

(https://www.oswaldomacia.com/anonymous-relatives), faili meçhul bir döneme ait 

rutin deneyimlerin yankılarını gözler önüne serer. İzleyicinin duygulanımsal 

kurgusunda; temizlik kokusu asılan yeni yıkanmış beyaz havluların izlenimiyle 

deneyimlenirken, temizlenmeden önce kirlenmesi gereken havluların nahoş ve kötü 

kokuları, çalışan çamaşır makinesi ve insan çığlıklarının gürültüleriyle işitilir. 

Temizlik kokusunun kirlilik kokusuyla çatıştığı bu zıt kurguda, kokunun görünür 

olmaması yani atmosferde nesneden yoksunluğu sebebiyle ölçüsüzlüğü ve 

duygulanıma olan direkt erişim belirtisi, izleyicilerin davranış biçimlerinden, ses 

tonlarından ve yüz ifadelerinden, yani bedensel estetik reaksiyonlarından sezilir. 

Atmosfere yayılan bu duygulam estetiği, deneyimleyenin bakış açısından analiz 

edilmeye uygunken, üçüncü kişi tarafından maddesellik arayan yargı odaklı 

alışılagelmiş geleneksel estetik söylemle değerlendirilmeye çok uygun değildir 

(Saito, 2018, s. 435). Yumuşaklık ve temizlik veya sertlik ve kirlilik kokusunun 

tende bıraktığı saf bedensel duyumları, izleyicinin kişisel deneyimine bağlı olduğu 

için, herhangi bir maddesel niteliğe veya evrensel geçerliliğe sahip değildir (Saito, 

2017, s. 116).  Bu yönelime fenomenolojik tanımlama daha etkili bir metodoloji 

sunabilir; böylece gündelik estetik, estetik için yeni ufuklar açabilir (Saito, 2018, s. 

435). Her ne kadar sanatın egemen olduğu estetik söyleme bir meydan okuma teşkil 

etse de, bu onu zayıflatmak anlamına gelmez (Saito, 2018, s. 435); aksine, 

aralıktakinin varlığının geniş bir duyusal etkileşim alanında ele alınması 

gerekliliğinin önemini vurgular. Bu amaçla, gündelik estetik, insanların estetik 

yaşamlarının zengin, çok çeşitli ve kapsamlı yönlerini dikkate alacak şekilde 

genişletme girişimine yönelmiş olan bir estetik açılımdır diyebiliriz (Saito, 2018, s. 

435).  

Shiner tarafından kokusal sanata ilişkin bir diğer estetik bakış açısının 

yönlendirildiği atmosfer estetiği (aesthetics of atmosphere) ise Alman filozof Gernot 

Böhme’nin “Towards an Ecological Aesthetics” (Für eine ökologische Naturästhetik, 

1989) isimli kitabında, çevre biliminin kapsamına insan faktörünün entegre edilmesi 

gerekliliği yönündeki varsayımı dahilinde öne sürülmüştür (Böhme, 2017, s. 1). 

Genel olarak kabul edildiği gibi, atmosfer terimi ilk olarak dünyanın üzerini örten 

havanın en üst katmanını tanımlamak amacıyla, meteoroloji alanında kullanıma 

girmiştir (Böhme, 2017, s. 2). “Ancak 18. yüzyıldan itibaren atmosfer, havada asılı 

kalan ve belirli bir ruh halini anlatan bir metafor olarak kullanılmıştır. Aracı bağlantı 

https://www.oswaldomacia.com/anonymous-relatives


128 

 

elbette hava durumudur: Hava durumu ruh halimi etkiliyor” (Böhme, 2017, s. 2); 

güneşli bir hava beni neşelendirebilir ya da tam tersi karanlık ve yağmurlu bir hava 

beni kasvete sürükleyebilir. Ayrıca hava, insan yaşamının devamlılığı için gerekli 

olan nefesin de alındığı ortamdır. Havaya dolayısıyla da mekana bağlı bu ruh hali 

Böhme’ye göre, atmosfer estetiğinin iki belirgin özelliğini sunar: Atmosfer her daim 

mekansal olanla ilgilidir ve her daim öznel deneyimin çıktısı olan duygusal bir 

bağlantıyla ilişkilidir (Böhme, 2017, s. 2). Bu nedenle, belirli bir mekanda kendini 

ruhen ve bedenen iyi ya da kötü hissetmek, doğrudan o mekandaki estetik vasfın açık 

bir kanıtı olarak görülebilir. Bu yaklaşım, geleneksel görsel unsurlara odaklanmanın 

ötesine geçerek, bütünsel duyusal deneyimi irdelemenin de seçeneklerini sunar. 

Dolayısıyla atmosfer estetiği bir mekanın sadece görsel unsurlarıyla değil; ses, 

dokunma ve koku gibi tüm duyusal girdilerin etkileşimiyle karakterize edilen 

ortamın, duygusal niteliğini ifade eder. Bu perspektiften bakıldığında, kokunun 

atmosfer estetiği kapsamında özellikle irdelenmesi gerekir, zira önceki bölümlerde 

de tartışıldığı gibi, koku; duygu, arzu ve bellek aracılığıyla beden ile doğrudan 

bağlantılıdır ve atmosfer yoluyla deneyimlenen yapıtlardan elde edilen duyusal 

bilgilerin şekillenmesinde, koku son derece güçlü bir araç olarak ön plana 

çıkmaktadır. Böhme’nin de atmosfer estetiğini direkt beden ve duygu ile 

ilişkilendirmesi, po’scent art’ta öne sürdüğümüz şu varsayımı destekler niteliktedir: 

Mekanın atmosferiyle iç içe geçen kokusal yapıtın yarattığı bu tanımlanması güç 

kokular, bedensel duyumlar üzerinden prosedürel bellek ve fenomenal bilinçle yani 

duygulanımla doğrudan etkileşim kurar. Bu etkileşim sonucu öngörülemeyen 

gelecekte verilen rastlantısal an’daki ilk tepki, bedenden taşan duygulam aracılığıyla 

temsil edilir. Bu nedenle;  

Çevrenin unsurları sadece organizma olarak insanı etkileyen nedensel faktörleri 

içermez, aynı zamanda onların duyguları üzerinde de bir izlenim üretir. İnsanın 

estetik duygularına aracılık eden ise atmosfer dediğimiz şeydir. Belirli bir 

çevrenin atmosferi nasıl hissettiğimizden sorumludur. Atmosfer çevrenin 

nesnel faktörlerini ve takımyıldızlarını o çevredeki bedensel hislerim ile 

ilişkilendiren şeydir. Bunun anlamı şudur; atmosfer küresi arada olan, iki tarafa 

aracılık eden şeydir. (…) Atmosferler yarı nesneldir, yani oradadırlar; bir 

atmosfere girebiliyorsunuz ve şaşırtıcı bir şekilde bir atmosfer kümesine 

yakalanabiliyorsunuz. Ama öte yandan atmosferler de nesnelere benzeyen 

varlıklar değildir; özne onları hissetmez ise hiçbir şey değildirler. (Böhme, 

2017, s. 1-2). 

 

 



129 

 

Kokunun da aralıktaki yarı-nesnel (quasi-objective) veya yarı-şeyler 

(halbdinge) vasfı, yani nesne (dışsal nesne) ile özne (içsel nesne) arasındaki sağlıklı 

iletişimi kurabilme kapasitesi, Böhme’nin atmosfer estetiği kavramının temel 

niteliklerini içerir. Bu nedenle atmosfer estetiğine Böhme tarafından, hem algı 

estetiği (perception aesthetics) hem de üretim estetiği (production aesthetics) 

açısından yaklaşılır (Böhme, 2017, s. 2). Algı estetiği öznel-subjektif 

deneyimlerimizdeki duygularımızı temsil ederken, üretim estetiği yaratılabilir bir 

yapay atmosferdeki maddeselliği-nesnelliği vurgular. Atmosfere rasyonel erişim 

üretim estetiği ile sağlanırken, atmosferdeki irrasyonel alımlama algı estetiği 

seviyesinde keşfedilir. Böhme’ye göre bu rasyonel ve irrasyonel yaklaşımın 

buluştuğu atmosfer aralığı ise etkili bir biçimde sahne sanatlarında hissedilebilir;   

(…) burada atmosfer yaratmak söz konusudur. Eğer atmosfer tamamen öznel 

bir şey olsaydı tüm bu girişim anlamsız olurdu. Sahne dekoru için sanatçının 

bunları, sahnede yaratılan atmosferi genel olarak aynı şekilde 

deneyimleyebilecek daha geniş bir izleyici kitlesiyle ilişkilendirmesi gerekir. 

Sonuçta sahne dekorunun amacı, aksiyona atmosferik arka plan sağlamak, 

seyircileri teatral performansa uyumlandırmak ve oyunculara sundukları şey 

için bir ses tahtası sağlamaktır. Bu nedenle sahne dekoru sanatı, uygulama 

açısından atmosferlerin yarı nesnel bir şey olduğunu gösterir (Böhme, 2017, s. 

30). 

Po’scent art da nesne ile özne arasındaki şeydir, bir objet a’dır; atmosferde 

yayılan titreşimin boşluğunda konumlanandır. Bir sanatsal yaratım neticesinde 

üretilse de düşünsel olana, bilinçdışına, duygulanıma, irrasyonel olana erişimi 

sayesinde üreticisinden özgürleşen ve izleyicisi tarafından öznel deneyimlenen bir 

sürecin yarı-nesnel veya yarı-şey ürünüdür. Çünkü po’scent art, algı estetiği ile 

metalaşmış olanı, üretim estetiği ile de güzel sanatlar geleneğindeki estetik algıyı 

eriterek, sınırları bulanıklaştırma eğilimi gösterir. Görsel sınırları aşarak seyirciyle 

daha ilkel, duyusal bir düzeyde etkileşime girer. Öyle ki atmosferde kokusu 

yayılmayan hiçbir varlık yoktur, misal; kokusu olmayan bir odun parçası, hikayesi 

olmayan bir kitaba benzer; varlığı hissedilebilir ancak ruhu eksiktir. Kaldı ki 

kokunun yayılmadığı bir atmosferde yaşamak da imkansızdır, çünkü o evrende; beni, 

onu, bizi, şeyi sarmalayan gerçekliğin önlenemeyen saf niteliğindeki aralıktır, 

bilinmezliktir.   



130 

 

 

Şekil 5.4 Alexis Karl, The Exquisite Inevitable, Enstalasyon, Olfactory Art Keller, 

New York, Amerika, 2023. Kaynak: 06.01.2024 tarihinde 

https://www.olfactoryartkeller.com/exhibitions/alexis-karl-the-exquisite-inevitable 

adresinden alındı. 

 

Şekil 5.5 Alexis Karl, The Exquisite Inevitable, Enstalasyon, Olfactory Art Keller, 

New York, Amerika, 2023. Kaynak: 06.01.2024 tarihinde 

https://www.instagram.com/p/Cz9b9VwxMOv/?igsh=ajI4MmlpMDNjZ2Q 

adresinden alındı. 

Böhme’nin sahne sanatları temsilini po’scent art örneği aracılığıyla incelersek; 

2023 yılının Aralık ayında film yapımcısı, sanatçı ve parfümör olan Alexis Karl 

tarafından, Olfactory Art Keller’da mekana özgü kurgulanan bir enstalasyon ile 

sergilenen The Exquisite Inevitable (Şekil 5.4 ve Şekil 5.5); yakında vizyona girecek 

olan Anton adlı korku filminin sahnesinden uyarlanarak tasarlanır 

(https://www.olfactoryartkeller.com/exhibitions/alexis-karl-the-exquisite-inevitable). 

Yerleştirme, filmde Brooklyn’deki bir apartman dairesinin ormana dönüşen 

senaryosunu temel alan bir kaygıyla oluşturulur. Öyle ki ritüelleri sembolize eden 

kuru kafalar ve iksir şişeleri ile misk, yaprak, yosun ve çürümüş hayvan kokularının 

(hem parfüm hem de tütsü kullanılarak yaratılan bir kokusal atmosfer) eklemlendiği 

ürkütücü sahneye; plaktan çalınan opera, makine uğultusu ve orman sesleri eşlik 

eder. Kokusal, sessel ve dokunsal bir deneyim yaşanması amacıyla film setinin galeri 

ortamına taşınması, ormana dönüşen dairenin kadrajdaki dehşet verici atmosferini 

birebir yaşatır. Çünkü koku ve ses, izleyicinin mekan içindeki konumlanışını etkiler 

ve onun fiziksel hareketlerine doğrudan müdahale eder (Böhme, 2017, s. 171). 

https://www.olfactoryartkeller.com/exhibitions/alexis-karl-the-exquisite-inevitable
https://www.instagram.com/p/Cz9b9VwxMOv/?igsh=ajI4MmlpMDNjZ2Q
https://www.olfactoryartkeller.com/exhibitions/alexis-karl-the-exquisite-inevitable


131 

 

Ekranda seyretmeden önce, Brooklyn’deki bir evin kendisine özgü bu duygusal 

kaosunu bedenen hissetmek yani o sahneye dokunmak, kokusunu duyumsamak, 

gürültüleri direkt işitmek ve dolayısıyla bütünsel duyu pratiği ile o an’a anlık tanıklık 

etmek, filmin tüm duygusunu yaratılan atmosfer aracılığıyla deneyimlememize 

imkan tanır.  Böylece izleyici sahnede nesnelerin özelliklerine odaklanmaktan çok, 

onların dramatik ve duygulanımsal değerlerine yönelir. Öngörülemeyen bir gelecekte 

günlük deneyimlerimizdeki nesnelerin ölçüsüzleştirilmesiyle veya 

yabancılaştırılmasıyla yani doğa atmosferinin dramatik bir atmosfere veya korku 

atmosferine dönüştürülmesiyle, bize neyin gerçek neyin gerçek olmadığını 

sorgulatacak olan bu film sahnesindeki ortam, atmosferin yarı-nesnelliği sayesinde 

yaratılabilir. Dolayısıyla film yapımcısı Alexis Karl tarafından, filmi izlerken 

mekanla özdeşleşebilmemiz için o ortama maruz bırakılmamız istenir. Böhme’ye 

göre de; “(…) atmosferler duygusal bir rezonans halinde deneyimlenir ve onların 

doğasının ne olduğunu ancak fiziksel olarak orda bulunarak, onları kendi zihinsel 

çevremizde algılamak için kendimizi onlara maruz bırakarak algılayabiliriz” 

(Böhme, 2017, s. 168). Filmin birebir atmosferini yaratmak amacıyla izleyiciyi 

özellikle kokuya maruz bırakmak -ki yapay koku kullanılmasa dahi ağaçların, 

yosunların, yaprakların veya eşyaların doğal kokusuna nefes aldığımız süre boyunca 

o sahnede maruz kalmak zorundayız-, onları hikayenin atmosferdeki ana parçası 

haline getirir. 

(…) çünkü kokular, hemen hemen hiçbir duyulur olguya benzemeyen şekilde 

atmosferiktir: Belirsiz bir şekilde uzaklara itilirler, onları sararlar, 

önlenemezler; bunlar, nerede olduğumuzu mizacımız (befinden) aracılığıyla 

hissetmemize en yoğun şekilde olanak tanıyan bir çevrenin niteliğidir. Kokular 

yerleri tanımlamamızı ve kendimizi yerlerle özdeşleştirmemizi sağlar (Böhme, 

2017, s. 125). 

O halde sonuç olarak Shiner’ın da yöneltmiş olduğu şu soruyu sormak gerekir: 

Güzel sanatlardaki estetik anlayışı aşmayı hedefleyen bu iki çabanın (gündelik 

estetik ve atmosfer estetiği) farklılıkları ve benzerlikleri göz önünde 

bulundurulduğunda, bu iki yaklaşım tek bir estetik tanım çerçevesinde bir araya 

getirilebilir mi (Shiner, 2020, s. 257)? Daha öncede belirttiğimiz gibi, kokunun sanat 

estetiğinde dayandırıldığı stereotipi yıkmak yerine, kabul görme/kabul görmeme 

ikiliğine odaklanıp -yani kabul gör veya kabul görme dayatması yerine-, po’scent 

art’ı aralıkta alımlayanın böyle bir amaç gütmediği kabul edildiğinde; duyusal olanı, 

duygusal olanı, duygulanımsal olanı, algısal olanı, bedensel olanı, atmosferik olanı, 



132 

 

gündelik olanı, deneyimsel olanı, yarı-nesnel olanı, fenomenal olanı, arada olanı 

veya öznel olanı değişken temsilde yansıtan, dolayısıyla estetik kavram 

çoğulculuğunu benimseyen yapısıyla hiyerarşik olmayan bir düzensizliğin 

doğurduğu ikilikteki aralıkta, monist bir estetik tutumla ele almamız mümkün 

değildir. Dominic Mclver Lopes’in “Being for Beauty: Aesthetic Agency and Value” 

(2018) isimli kitabında belirttiği, Shiner’ın da altını çizdiği bu estetik fırsat çeşitliliği 

(a diversity of aesthetic opportunity) (Lopes, 2018, s. 222), yaşadığımız atmosferde 

gündelik olanın yabancılaştırılması yoluyla duygu yoğunluklu, yarı-nesnel çoğulcu 

söylemlerimizi ifade edebilmemiz için geçerli bir yöntem olarak görülebilir. Çünkü 

estetik fırsat çeşitliliği, öznel çekiciliğin nesnel çekicilikle kesiştiği bir ara katmanı 

ifade eder (Lopes, 2018, s. 224). Bu açıdan her bir birey kendi DNA’sına özgü 

kokular barındırdığı, atmosferde kendine has gündelik yarı-nesneleri farklı yollarla 

deneyimlediği için; po’scent art, “estetik bir monokültür ile temsil edilemez” (Lopes, 

2018, s. 222). O ancak, duygulanımdaki belirsizliğin abground’daki objet a’larını, 

arzularını bir faili meçhul olarak tecrübe edip, sürekli değişim gösteren temsillerin 

oluşundaki ebedi tekrarların farkıyla saf olanı tayin edebilir. Bir faili meçhul estetik 

deneyim; arzunun yoğunluğundaki bedensel yeğinlikler, duygulanımda uyarılmayı 

bekleyen gerçekler aracılığıyla kişiye özel tecrübe edilebilir. Po’scent art, yaşanan 

travmatik olayların gizlerinde saklanan, günlük deneyimlerimizin ötekileştirildiği bir 

atmosferle, deneyimin net tanımlanamadığı ve tanımlanamayacağı bir bilinmezlikle 

hissedilebilir. Ben’in yaşam döngüsünde bedenen yer edinip, zamanla nötrleşen ve 

sonra tekrar ortaya çıkan değişken fenomenleri içerebilir. Zihin ve beden her ne 

kadar bu duygusal deneyimlerimizi aydınlatmaya bir nevi yardımcı olsa da; izleyici 

ben’ler, kokusal duygulanımın karmaşasında dizginlenemeyen bu üslubun arka 

planını net bir şekilde ifade edemez. Geçmiş deneyimlere dayanan zihinsel 

tecrübeler, sürekli değişen ve dönüşen dünyanın algılanmasında ancak düzensizliğin, 

karmaşanın getirdiği bir dengeyle dönüşümsel çarpıklığın bütünleşik kurgusunda 

sürekli değişken hareket sabiti ile aktüelleşebilir. Bu nedenle po’scent art, merkezsiz, 

ölçüsüz, tanımsız, belirsiz akışkan yapısıyla, dönüşen duyusal hazlara adanmış bir 

algının öyküsünü, yaratıcısı aracılığıyla sunup, muktedir olduğu tekrarların farkında, 

poliestetik (polyästhetische) bir tutumla duyumsanabilir olandır. 

Poliestetik (polyästhetische) kavramı ise, Lopes’in estetik fırsat çeşitliliği 

söylemine benzer bir biçimde, Avusturyalı besteci ve müzik eğitimcisi Wolfgang 

Roscher tarafından 1960’ların sonunda geliştirilmiş, birden fazla estetik anlayışın 



133 

 

veya ifade biçiminin bir araya getirilmesiyle oluşturulan, çok katmanlı ve 

disiplinlerarası bir estetik yaklaşımı ifade eder (Hennings, 1980). Roscher bu 

kavramı, özellikle müzik eğitiminde görsel sanatlar, dans, tiyatro ve edebiyat gibi 

çeşitli sanatsal ifade biçimlerini bütünleştirmek ve öğrencilerin çok yönlü sanatsal 

deneyimler kazanmasını teşvik etmek amacıyla kullanmıştır. Roscher’a göre estetik 

süreçler, sanatsal yaratım yoluyla algıda meydana gelen derin değişimin insani 

eylemlerinden oluşur (Hennings, 1980, s. 40). Dolayısıyla “toplumda yerleşik olan 

sanat zevkinin, yeni algı biçimleri lehine parçalanması gerekir, çünkü insanlarda 

niteliksel bir değişim, ancak değişen algı ve değişen çevre ile mümkün olabilir” 

(Hennings, 1980, s. 40). Bu yaklaşım, izleyicilerin sanat eseri ile etkileşimlerinde 

çoklu duyusal ve düşünsel boyutları keşfetmelerine olanak tanır. O nedenle Roscher, 

geleneksel güzel sanatların estetik kısıtlamalarını genişletmek için, elitist olan tek 

taraflı sanatsal yeteneğe odaklanmayan bütünsel bir estetik anlayışa yönelmemiz 

gerektiğini belirtir (Hennings, 1980, s. 41).  

 

Şekil 5.6 Wolfgang Georgsdorf, Smeller 2.0, Enstalasyon, Linz, Avusturya, 2012. 

Kaynak: 09.02.2024 tarihinde https://images.app.goo.gl/1bHSZ6HgGKpnULzi7 

adresinden alındı. 

https://images.app.goo.gl/1bHSZ6HgGKpnULzi7


134 

 

Wolfgang Roscher’ın poliestetik yönelimini, müzik ve koku gibi yarı-nesnel 

öğelerin buluştuğu bir enstalasyon ile 2012 yılında hayata geçiren Avusturyalı 

sanatçı Wolfgang Georgsdorf’un Smeller 2.0117 (Şekil 5.6) isimli çalışmasından da 

anlayacağımız gibi; po’scent art, birçok sanat formuyla hibrit bir diyalog halinde, 

bilinç düzeyinin duygulanımsal olarak genişletilmesi yoluyla tecrübe edilebilen, 

deneysel disiplinlerarası yaklaşımı benimseyen ve olfactory art’ı kapsayan niteliğiyle 

kokusal duygulanımı çoklu duyu algısı ile tetiklemeyi amaç edinmiş bir kavramdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
117 İlk kez Avusturya’nın Linz şehrinde gerçekleştirilen “Sensory Sensation” isimli sergide, sonrasında 

ise 2016 yılında Berlin’de sunulan Smeller 2.0, her tuşa özgü koku atanmış bir klavye enstrümanı ile 

kokuları ve koku kombinasyonlarını müzik veya ses aracılığıyla aktarabilen bir koku organı (scent 

organ) olarak tasarlanmıştır (Shiner, 2020, s. 178). Altmış dört boruya sahip bu devasa enstrüman, 

bilgisayar programlama yoluyla kontrol edilerek (Shiner, 2020, s. 178-179), şiir veya film gibi 

eserlerle koordineli bir biçimde koku yayabilme özelliği sayesinde izleyicisine poliestetik bir deneyim 

yaşama ayrıcalığı sunar.   



135 

 

BÖLÜM 6 

6. SONUÇ 

Bu çalışma, psikoloji ve nörobilim alanındaki kanıtları temel alarak, 

nörofelsefenin ve felsefenin eleştirel yaklaşımlarını derinlemesine incelenirken, oluş-

akıştaki öznenin yapısöküm sürecini zihin/bilinç ile beden/beyin arasındaki etkileşim 

yoluyla analiz etmiştir. Zihin/bilinç ve beden/beyin arasında, kokunun erişim 

sağlayabildiği bu tanımlanamayan öznel alana duygulanım ve bilinçdışı ile açıklık 

getirmiş, Peter de Cupere ve Oswaldo Maciá gibi çağdaş kokusal sanatçıların 

yapıtları üzerinden de bu kavramların nasıl işlediğini, koku duyusunun limbik 

sistemdeki özel çalışma prensibinden faydalanarak yanıtlamaya çalışmıştır. Larry 

Shiner’ın kokusal sanata ilişkin önerdiği teorik ve pratik bilgi sınırları, kokusal 

deneyimin melezliği yani Jim Drobnick’in çoklu duyu algısı ile kokusal sanatın 

deneyimlenebileceğini ileri sürdüğü eleştirisi, araştırmada kokusal imgenin koku 

maddesi olmasa dahi diğer duyuların yardımıyla prosedürel bellekten veya kokusal 

duygulanımdan kokuya dair anıları bilince aktarıp anımsayabileceği bulgusuyla, 

amacımız doğrultusunda po’scent art (kokusal sanat sonrası) ile açımlanmıştır. Koku 

maddesinden yoksun kokusal otobiyografik bellek kapasitesinin dilsel sınırı da; 

Proust, Süskind veya Robbins gibi yazarların edebi örnekleri üzerinden po’scent art 

dahilinde değerlendirilmiştir. Araştırmada prosedürel belleğe/duygulanıma kodlanan 

ilk kokusal veri ise doğum öncesi kadraj içindeki (anne rahmindeki) plasenta kokusu 

ile eşleştirilip, fetüsün birlikten-bütünlükten kopup kadraj dışına çıkmasıyla, 

yoksunluğun getirdiği kokusal travma Lacan’ın arzusu; arzunun doğurduğu kaotik 

boşluk ise tamamlanmak için ömür boyu aranan objet a -koku- ve fallus ile temsil 

edilip çözümlenmiştir. Böylece kokunun sadece fiziksel bir deneyim olmanın 

ötesinde, fenomenal bilinç ve prosedürel bellekle ilişkili, ilkel bir bağlantıya sahip 



136 

 

olduğu gösterilmeye çalışılmıştır. İlkel bağlantı ise kokunun tanımlanamazlığını 

tespit etmemize yardımcı olmuştur. Böylelikle kokunun bedensel ve zihinsel 

deneyimi etkileyiş biçiminin, günümüz sanatsal yaratımında değişken temsil bulduğu 

kimliği yani tanımlanamazlığı; po’scent art önerisiyle sonuçlandırılmıştır. 

Dolayısıyla bu araştırma, olfactory art özerkliği hakkında postyapısalcı yeni 

sorular ortaya koyan po’scent art’ın ölçüsüzlüğünü keşfetmek ve bu sanat formunun 

estetik potansiyelini kavramak için akademide yeni tartışma ortamlarını gündeme 

getirmektedir. Po’scent art’ta neyin estetik neyin estetik olmadığına dair genel 

kabullerden uzak benzersiz bu deneyimi poliestetik bir tutumla ele alıp okuyucusuna 

sunmaktadır. Bu tutum ise po’scent art’ın ölçüsüzlüğüne, yarı-nesnelliğine dikkat 

çekebilmemiz için metinde Deleuze’ün duygulanım ve aralık kavramları ile 

desteklenmektedir. Onun öngörülemeyen gelecekte duyusal/bedensel ve estetik 

sınırları zorlayan aralıktaki-boşluktaki bu sancılı virtüel yapısı ile alımlanan kokusal 

verinin kesin-net bir bilgiyle kanıtlanamaması ve kanıtlanamayacak olması da bizi 

ondaki agnostik (bilinemezci) tavra yönlendirmektedir. Bu nedenle po’scent art söz 

konusu olduğunda, koku agnostiktir; koku, hata ve yargıdan öte ben’de bilinmezliği 

ve bilinmeyecek olanı temsil edenin yani abground’un duyusal, duygulanımsal 

etkileşimidir. Agnostisizm, bu bağlamda bir inanç sistemi değil, bir yöntem olarak 

kullanılır. Kokusal anlamlar agnostik bir perspektiften incelendiğinde, subjektif 

deneyimin gizemindeki bir faili meçhul olarak ortaya çıkar ve kaybolur. Bizim 

kokusal duygulanım, Deleuze’ün aralık veya duygulanım dediği şey, agnostik bir 

yöntemi karşılayan kavramlar olarak açıklanabilir. Öyle ki hakikatin varlığına 

ulaşamayacağımız gibi hakikatin olmadığı kanısına da hiçbir zaman ulaşamayacağız, 

çünkü hakikatin kendisi rasyonel bilginin ışığında bilinemezlik olarak 

tanımlanabilecek aralıktan, kokusal duygulanımdan başkası değildir. Bu sebeple 

öznede kokusal anlam, agnostik bir düşünsel yöntemle aralıkta kalan bilinemezlik 

olarak tanımlanabilir. Bu çalışma da bilimsel verilerden elde edilen bilgiler dışında, 

üçüncü şahsın erişemediği bu subjektif anlamları agnostik bir tavırla karşılayıp, 

sunma gayesindedir.  

Koku kendi gerçek izini gösteren izler yaratmak için, doğada kendisini 

ben’deki öteki aralığının virtüel tanığı olarak göstermektedir. Ben’deki ötekinin 

ihtiyaç duyduğu bu tanık, onun hakikat aralığındaki ölçüsüz yönlerinin 

sergilenmesine imkan tanımaktadır. O halde ölçüsüzlük; kendisini doğadaki 

aralıktan, kokusal duygulanımda gizlenen kokudan (odors ya da smell veya scents) 



137 

 

alırken, üçüncü boyutun ispatlanabilir hakikatini-gerçeğini değil, dördüncü boyutta 

hakikatin bir aralık olabileceğini ancak duyumsatabilir. Dördüncü boyut ise, hakiki 

uzamda yer alan koku maddesinin nesnelliği ve kokuların soyut öznelliği yani yarı-

nesnelliği ile virtüel nesneyi (kokuyu) kaplayan atmosferik bir mekan olarak 

tanımlanabilir. O nedenledir ki, kokular; aralığın ölçüsüzlüğünde, 

merkeziyetsizliğinde geleneksel sınırların aşıldığı dördüncü bir boyutun 

bilinemezliği ile değerlendirilebilir. Çünkü koku, statik bir temsil olmadığı gibi, 

sürekli değişken ve dinamik bir deneyimde iki boyutlu veya üç boyutlu da değildir. 

Duyusalda, öznelde altıncı hissin yani virtüel nesnenin duygusal çıktı belirsizliğinde, 

nesnelliğinde ise kaybolan altıncı organın yani yaratıcı duyguyu açığa çıkaran 

organsız bedenin dördüncü boyut paradoksunda serimlenebilir. Koku alma duyusu, 

genellikle göz ardı edilen ancak potansiyel olarak gizemli altıncı hissin yanılsaması 

olarak görülebilir mi? Ya da altıncı his tüm duyuların toplam algısını kayıp altıncı 

organ olarak duygulanımda temsil eden midir? Belki de kayıp altıncı organ, 

duyuların bütüncül hareket etmeyi öğrendiği sistemde duygulanıma hizmet edip 

yaratıcı duyguyu açığa çıkaran organsız bedenlerdeki bilinemezliğin kendiliğini ifade 

edebilendir. Kuşkusuz onu sadece maddeselliğiyle üç boyuta, öznelliğiyle-

duyusallığıyla beş duyu organından birine sığdırmanın bir yolu yoktur. O dördüncü 

boyutun altıncı hissinde ya da çoklu duyu algısında veya kayıp altıncı organda 

konumlanan aralığın-arafın-bilinemezliğin kendiliğidir. Po’scent art nesnenin üç 

boyutlu simgesel temsilini bozmak bir kenara, dördüncü boyutta bulunduğu ortamın 

şeklini alan yapısıyla nesnenin simgeleşmesine imkan tanımaz. O her bedenin, her 

atmosferin öznel doğasına uygun imgeleşir. Acı veren duygulanımın kokularıyla 

takdim edilen bedenler, beyaz küp propagandasında yarılan çatlaklardan sızan 

kokularla sunulan rengarenk küpler, simgenin aralıktaki ajite edici imgeleridir. 

Dolayısıyla po’scent art, bilmediğimiz ve bilemeyecek olduğumuz abground’a, 

mağaraya geri dönüşü teşhir eden kokusal ajite edici/huzursuz imgelerin sunulduğu 

yerde kendisini konumlandırandır. 

 



138 

 

KAYNAKÇA 

Ackerman, D. (1991). A Natural History of the Senses. New York: Vintage. 

Aggleton, J. P. ve Mishkin M. (1986). The Amygdala: Sensory Gateway to The 

Emotions. R. Plutchik ve H. Kellerman (Ed.), Emotion: Theory, Research and 

Experience Vol. 3: Biological Foundation of Emotion içinde (s. 281-296). 

Florida: Academic. 

Altuğ. T. (2018). Son Bakışta Sanat. İstanbul: YKY. 

Altuğ, T. (2020). Dile Gelen Felsefe. İstanbul: YKY. 

American Psychological Association. Ecphory. https://dictionary.apa.org/ecphory 

Arshamian, A., Iannilli, E., Gerber, J. C., Willander, J., Persson, J., Seo, H. S., 

Hummel, T., ve Larsson, M. (2013). The functional neuroanatomy of odor 

evoked autobiographical memories cued by odors and words. 

Neuropsychologia, 51(1), 123-131. 

https://doi.org/10.1016/j.neuropsychologia.2012.10.023 

Art and Olfaction Awards. (t.y.). Is This Mankind by Peter de Cupere. Erişim Tarihi: 

25 Mayıs 2023 http://www.artandolfactionawards.org/is-this-mankind-

sadakichi-2017/ 

Art Viewer. (2018). Otobong Nkanga at Museum of Contemporary Art Chicago. 

Erişim Tarihi: 29 Aralık 2020 https://artviewer.org/otobong-nkanga-at-

museum-of-contemporary-art-chicago/ 

Artspace. (t.y). 1990: Hans Ulrich Obrist Explains Why Damien Hirst's ‘A Thousand 

Years’ Stopped Francis Bacon in His Tracks. Erişim Tarihi: 26 Kasım 2022 

https://www.artspace.com/magazine/art_101/art-in-the-90s/1990-the-reasons-

why-damien-hirsts-a-thousand-years-stopped-francis-bacon-in-his-tracks-

55452 

Artfacts. Balkan Baroque. Erişim Tarihi: 20 Kasım 2023 

https://artfacts.net/artwork/balkan-baroque-i/22278 

Atoa Aquarium and Art. [@atoa_kobe]. (2022). Animal Butts [İnstagram gönderisi]. 

Erişim Tarihi: 12 Kasım 2023 

https://www.instagram.com/p/Cg6ZVeIOtYj/?igshid=MzRlODBiNWFlZ A== 

https://dictionary.apa.org/ecphory
https://doi.org/10.1016/j.neuropsychologia.2012.10.023
http://www.artandolfactionawards.org/is-this-mankind-sadakichi-2017/
http://www.artandolfactionawards.org/is-this-mankind-sadakichi-2017/
https://artviewer.org/otobong-nkanga-at-museum-of-contemporary-art-chicago/
https://artviewer.org/otobong-nkanga-at-museum-of-contemporary-art-chicago/
https://www.artspace.com/magazine/art_101/art-in-the-90s/1990-the-reasons-why-damien-hirsts-a-thousand-years-stopped-francis-bacon-in-his-tracks-55452
https://www.artspace.com/magazine/art_101/art-in-the-90s/1990-the-reasons-why-damien-hirsts-a-thousand-years-stopped-francis-bacon-in-his-tracks-55452
https://www.artspace.com/magazine/art_101/art-in-the-90s/1990-the-reasons-why-damien-hirsts-a-thousand-years-stopped-francis-bacon-in-his-tracks-55452
https://artfacts.net/artwork/balkan-baroque-i/22278
https://www.instagram.com/p/Cg6ZVeIOtYj/?igshid=MzRlODBiNWFlZ%20A==


139 

 

Auger, J. (2009). Smell +. [Çevrimiçi kişisel websitesi]. Erişim Tarihi: 12 Mart 2020 

https://auger-loizeau.com/smell.html 

Ausstellungsfilm. (2021, 27 Mayıs). Smell it! Geruch in der Kunst [Video dosyası]. 

Erişim Tarihi: 25 Mayıs 2023 https://www.youtube.com/watch?v=IjKBTIT1-

dQ 

Bacci, F. (2016). Scent-ific Art in Context. Museum Tinguely Basel (Ed.), Belle 

Haleine: The Scent of Art: Interdisciplinary Symposium içinde. Heidelberg: 

Kehrer Verlag. 

Balzac, H. (2013).  Father Goriot. Ellen Marriage (Çev.). USA: Start. 

Barthes, R. (2014). Göstergebilimsel Serüven. Mehmet Rıfat ve Sema Rıfat (Çev.). 

İstanbul: YKY. 

Baudrillard, J. (2011). Simülakrlar ve Simülasyon. Oğuz Adanır (Çev.). Ankara: 

Doğu Batı. 

Belsey, C. (2002). Postyapısalcılık. Nursu Örge (Çev.). Ankara: Dost. 

Biesta, G. (2004). Poststructuralism, Philosophy, Pedagogy. James D. Marshall 

(Ed.), Education After Deconstruction içinde (s. 27-42). Dordrecht: Kluwer 

Academic. 

Böhme, G. (2017). The Aesthetics of Atmospheres. J. P. Thibaud (Ed.). New York: 

Routledge. 

Butler, J. (2011). Maddeleşen/Sorunlaşan Bedenler, Bela Bedenler. Cüneyt Çakırlar 

ve Donat Bayer (Çev.). Cinsel Yönelim ve Queer Kuram içinde (s. 52-86). 

İstanbul: YKY. 

Carlson, A. (2018). Aesthetic Appreciation of the Natural Environment. David 

Goldblatt, Lee B. Brown ve Stephanie Patridge (Ed.), Aesthetics: A Reader in 

Philosophy of the Arts içinde (s. 427-433). New York: Routledge. 

Carrà, C. (2009). The Painting of Sounds, Noises, and Smells. Lawrence Rainey, 

Christine Poggi ve Laura Wittman (Ed.), Futurism: An Anthology içinde (s. 

155-159). New Haven&London: Yale University. 

Churchland, P. S. (2020). Nörofelsefe (2. Baskı). Özge Yılmaz (Çev.). İstanbul: Alfa. 

Classen, C. (1998). The Color of Angels: Cosmology, Gender and The Aesthetic. 

London: Routledge.  

Cleopatra’s Boudoir. Un Air Embaumé by Rigaud Parfüm Şişesi ve Ambalajı. Erişim 

Tarihi: 10 Mayıs 2021 https://cleopatrasboudoir.blogspot.com/2014/03/rigaud-

perfumes.html 

Colebrook, C. (2013). Gilles Deleuze (3. Baskı). Cem Soydemir (Çev.). Ankara: 

Doğu. 

https://www.youtube.com/watch?v=IjKBTIT1-dQ
https://www.youtube.com/watch?v=IjKBTIT1-dQ
https://cleopatrasboudoir.blogspot.com/2014/03/rigaud-perfumes.html
https://cleopatrasboudoir.blogspot.com/2014/03/rigaud-perfumes.html


140 

 

Coninck, L. (2019). Recovery of the Good Object Lost / Objet Petit a. [Çevrimiçi 

kişisel websitesi]. Erişim Tarihi: 9 Kasım 2023 

https://www.lauradeconinck.com/gallery  

Conway, M. A., ve Pleydell-Pearce, C. W. (2000). The construction of 

autobiographical memories in the self-memory system. Psychological Review, 

107(2), 261-288. https://doi.org/10.1037/0033-295X.107.2.261 

Coumarine & Petitgrain. Rrose Sélavy. Erişim Tarihi: 10 Mayıs 2021 

https://coumarinepetitgrain.blogspot.com/2009/07/le-fabuleux-destin-dun-

flacon-de-parfum.html 

Creative Applications. Adnose, Anosmia and (ML) Smell Prediction. Erişim Tarihi: 8 

Temmuz 2023 https://www.creativeapplications.net/member-

submissions/adnose-anosmia-and-ml-smell-prediction/ 

Cupere, P. (Yönetmen/Senaryo Yazarı). (2003). Smell-Movie-Sniff Reseptor [Kısa 

Film]. Hasselt: Z33. 

Cupere, P. (2010). Sweat. [Çevrimiçi kişisel websitesi]. Erişim Tarihi: 15 Ocak 2022 

http://www.peterdecupere.net/index.php?option=com_content&view=article&i

d=94:sweat&catid=20:news 

Cupere, P. (2016). Scent in Context Olfactory Art. Duffel: Stockmans Art Books. 

Cupere, P. (2021). The complexity of olfactory art the use of scent as concept and 

context in the work of art. Amfiteater Journal of Performing Art Theory, 9(2), 

68-82. https://www.slogi.si/publikacije/amfiteater-9-2/ 

Davis, Lauren N. (2017). Sensorial Urbanism and Smellscapes: Documenting and 

Exhibiting İstanbul’s Cultural Heritage (Yayınlanmamış doktora tezi). Koç 

Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul.  

Deleuze, G. (1988). Bergsonism. Hugh Tomlinson ve Barbara Habberjam (Çev.). 

New York: Zone Books. 

Deleuze, G. (1994). Difference and Repetition. Paul Patton (Çev.). New York: 

Columbia University. 

Deleuze, G. (2000). Spinoza Üzerine On Bir Ders. Ulus Baker (Çev.). Ankara: Öteki. 

Deleuze, G. (2009). Issız Ada ve Diğer Metinler. Ferhat Taylan ve Hakan Yücefer 

(Çev.). Ankara: Bağlam. 

Deleuze, G. (2014). Sinema I: Hareket-İmge. Soner Özdemir (Çev.). İstanbul: 

Norgunk. 

Deleuze, G. (2015). Anlamın Mantığı. Hakan Yücefer (Çev.). İstanbul: Norgunk. 

Deleuze, G. (2016). Proust ve Göstergeler. Ayşe Meral (Çev.). İstanbul: Alfa. 

 

https://doi.org/10.1037/0033-295X.107.2.261
https://coumarinepetitgrain.blogspot.com/2009/07/le-fabuleux-destin-dun-flacon-de-parfum.html
https://coumarinepetitgrain.blogspot.com/2009/07/le-fabuleux-destin-dun-flacon-de-parfum.html
http://www.peterdecupere.net/index.php?option=com_content&view=article&id=94:sweat&catid=20:news
http://www.peterdecupere.net/index.php?option=com_content&view=article&id=94:sweat&catid=20:news
https://www.slogi.si/publikacije/amfiteater-9-2/


141 

 

Deleuze, G. ve Guattari, F. (2017). Felsefe Nedir? Turhan Ilgaz (Çev.). İstanbul: 

YKY. 

Deleuze, G. (2021a). Fark ve Tekrar (2. Baskı). Burcu Yalım ve Emre Koyuncu 

(Çev.). İstanbul: Norgunk. 

Deleuze, G. (2021b). Ampirizm ve Öznellik (3. Baskı). Ece Erbay (Çev.). İstanbul: 

Norgunk. 

Deleuze, G. (2021c). Bergsonculuk. Hakan Yücefer (Çev.). İstanbul: Alfa. 

Derrida, J. (1994). Göstergebilim ve Gramatoloji. Tülin Akşin (Çev.). İstanbul: AFA.  

Derrida, J. (2011). Öteki Hedef, Başka Baş (2. Baskı). Melih Başaran (Çev.). 

İstanbul: Bağlam. 

Derrida, J. (2017). Gramatoloji (3. Baskı). İsmet Birkan (Çev.). Ankara: BigeSu. 

Dick, K. ve Kofman, A. Z. (Yönetmen/Senaryo Yazarı). (2002). Derrida [Belgesel]. 

New York: Zeitgeist Films. 

Dobke, D. ve Roth, D. (2003). Roth Time: A Dieter Roth Retrospective. T. Vischer, 

B. Walter ve G. Garrels (Ed.). New York: Museum of Modern Art. 

Draaisma, D. (2004). Why Life Speeds up As You Get Older. Arnold ve Erica 

Pomerans (Çev.). Cambridge: Cambridge University. 

Drobnick, J. (1998). Reveries, assaults and evaporating presences: olfactory 

dimensions in contemporary art. Parachute, 89, 10–19. http://www.david-

howes.com/senses/Drobnick.htm 

Drobnick, J. (2015). Smell: The Hybrid Art. Chantal Jaquet (Ed.), L’Art Olfactif 

Contemporain içinde (s. 173-189). Paris: Classiques Garnier. 

Eagleton, T. (1996). Literary Theory An Introduction. New York: Blackwell. 

Evans, D. (1996). An Introductory Dictionary of Lacanian Psychoanalysis. New 

York: Routledge. 

Fiske, J. (1990). Introduction to Communication Studies. New York: Routledge. 

Foster, H. (2017). Gerçeğin Geri Dönüşü (2. Baskı). Esin Hoşsucu (Çev.). İstanbul: 

Ayrıntı. 

Fourier, C. (1851). The Passions of the Human Soul, and Their Influence on Society 

and Civilization. Hugh Doherty (Çev.). London: Hippolyte Baillière.  

Freud, S. (2011). Uygarlığın Huzursuzluğu (4. Baskı). Haluk Barışcan (Çev.). 

İstanbul: Metis. 

Freud, S. (2013a). Bir Çocukluk Nevrozu Hikayesi: Kurt Adam Vaksı. Dilman 

Muradoğlu (Çev.). İstanbul: Say. 

http://www.david-howes.com/senses/Drobnick.htm
http://www.david-howes.com/senses/Drobnick.htm


142 

 

Freud, S. (2013b). Histeri Üzerine Çalışmalar. Emre Kapkın (Çev.). İstanbul: Payel. 

Friedrich, C. J. ve Blitzer, C. (1957). The Age of Power. New York: Cornell 

University. 

Gary Tatintsian Gallery. Damien Hirst. Erişim Tarihi: 26 Kasım 2022 

https://tatintsian.com/artists/damien-hirst/works/ 

Gell, A. (1977). Symbols and Sentiments: Cross-Cultural Studies in Symbolism. Ioan 

Myrddin Lewis (Ed.), Magic, Perfume, Dream içinde (s. 25-38). London: 

Academic. 

Globus, G. G. (2009). The Transparent Becoming of World: A Crossing Between 

Process Philosophy and Quantum Neurophilosophy. The Netherlands: John 

Benjamins. 

Goeltzenleuchter, B. (2019). Scents of Exile. [Çevrimiçi kişisel websitesi]. Erişim 

Tarihi: 10 Ocak 2022 https://www.bgprojects.com/home/2019/11/24/scents-of-

exile 

Goodchild, P. (2005). Deleuze & Guattari Arzu Politikasına Giriş. Rahmi G. Öğdal 

(Çev.). İstanbul: Ayrıntı. 

Goodglass, H., Barton, M. I. ve Kaplan, E. F. (1968). Sensory modality and object 

naming in aphasia. Journal of Speech and Hearing Research, 11, 488-496. 

https://pubs.asha.org/doi/10.1044/jshr.1103.488 

Graham, M. (2006). Queer Smells: Fragrances of Late Capitalism or Scent of 

Subversion? Jim Drobnick (Ed.), The Smell Culture Reader içinde. Londra: 

Routledge. 

Guérer, A. L. (2002). Olfaction and Cognition: A Philosophical and Psychoanalytical 

View. Catherine Rouby, Benoist Schaal, Daniele Dubois, Remi Gervais ve 

Alain Holley (Ed.), Olfaction, Taste, and Cognition içinde (s. 3-15). 

Cambridge: Cambridge University. 

Hamilton, P. (2012). The Proust Effect: Oral History and the Senses. Donald A. 

Ritchie (Ed.), The Oxford Handbook of Oral History içinde (s. 219-233). 

Oxford: Oxford Handsbook Online. 

Hegel, G. W. F. (1998). Hegel’s Aesthetics: Lectures on Fine Art. T.M. Knox (Ed.). 

Oxford: Oxford University. 

Hennigs, E. F. (1980). Musikpädagogische Forschung. Klaus-Ernst Behne (Ed.), 

Musisch Bildung – Polyästhetische Erziehung içinde (s. 30-49). Laaber: 

Laaber. 

Herman, J. L. (2015). Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence – From 

Domestic Abuse to Political Terror. New York: Basic. 

Herz, R. S. ve Engen T. (1996). Odor memory: review and analysis. Psychonomic 

Bulletin & Review, 3(3), 300-313. https://doi.org/10.3758/BF03210754 

https://www.bgprojects.com/home/2019/11/24/scents-of-exile
https://www.bgprojects.com/home/2019/11/24/scents-of-exile
https://pubs.asha.org/doi/10.1044/jshr.1103.488
https://doi.org/10.3758/BF03210754


143 

 

Herz, R. S. (2005). The Unique Interaction Between Language and Olfactory 

Perception and Cognition. Diane T. Rosen (Ed.), Trends in Experimental 

Psychology Research içinde (s. 91-109). London: Nova. 

Howes, D. (1986). Le sens sans parole: vers une anthropologie de l'odorat. 

Anthropologie et Sociétés, 10(3), 29-45. https://doi.org/10.7202/006362ar 

Howes, D. (2005). Empire of the Senses: The Sensual Culture Reader. Oxford: Berg. 

Howes, D. (2018). Olfactory Art. Victoria Henshaw, Kate McLean, Dominic 

Medway, Chris Perkins ve Gary Warnaby (Ed.), Designing with Smell: 

Practices, Techniques and Challenges içinde. New York: Routledge. 

Hudson, R. ve Distel, H. (2002). The Individuality of Odor Perception. Catherine 

Rouby, Benoist Schaal, Daniele Dubois, Remi Gervais ve Alain Holley (Ed.), 

Olfaction, Taste, and Cognition içinde (s. 408-420). Cambridge: Cambridge 

University.  

Huxley, T. H. (1896). Science and Christian Tradition: Essays. New York: D. 

Appleton. 

Irigaray, L. (1985). Speculum of The Other Women. Gillian C. Gill (Çev.). New 

York: Cornell University. 

Irigaray, L. (2002). To Speak is Never Neutral. Gail Schwab (Çev.). New York: 

Routledge. 

Jameson, F. (2019). Dil Hapishanesi. Mehmet H. Doğan (Çev.). İstanbul: YKY. 

Jaquet, C. (2010). Philosophie de l’odorat. Paris: Universitaires de France. 

Jellinek, P. (1997). The Psychological Basis of Perfumery. J. S. Jellinek (Ed.). 

London: Blackie Academic & Professional. 

Johansen, T. K. (1996). Aristotle on the sense of smell. Phronesis, 41(1), 1-19. 

https://www.jstor.org/stable/4182513 

Jung, C. G. (2016). Analitik Psikoloji Sözlüğü. Nur Nirvan (Çev.). İstanbul: Pinhan. 

Kant I. (1974). Anthropology from a Pragmatic Point of View. Mary J. Gregor 

(Çev.). Netherlands: The Hague. 

Keller, A. (2016). Philosophy of Olfactory Perception. New York: Springer. 

Kirell, A. (2023, 17 Eylül). This Japanese City Is So Much More Than Just Beef. 

The Daily Beast. Erişim Tarihi: 12 Kasım 2023 

https://www.thedailybeast.com/kobe-japan-is-so-much-more-than-just-beef 

Kristeva, J. (1982). Powers of Horror: An Essay on Abjection. Leon S. Roudiez 

(Çev.). London: Blackie Academic & Professional.  

https://doi.org/10.7202/006362ar
https://www.jstor.org/stable/4182513
https://www.thedailybeast.com/kobe-japan-is-so-much-more-than-just-beef


144 

 

Kunsthalle Bremen. To Smell with the Eyes: Images of Scent since the Renaissance. 

Erişim Tarihi: 25 Mayıs 2023 https://www.kunsthalle-

bremen.de/en/view/exhibitions/exb-page/smell-it 

Kurzweil, R. (2016). İnsanlık 2.0. Mine Şengel (Çev.). İstanbul: Alfa Bilim. 

Kut, S. (2017). Sibertektonik Mekan (Yayınlanmamış doktora tezi). İstanbul 

Üniversitesi/Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul.  

Lacan, J. (1978). The Four Fundamental Concepts of Psychoanalysis. Alan Sheridan 

(Çev.). New York: W. W. Norton. 

Lacan, J. (2005). Écrits. Alan Sheridan (Çev.). New York: Routledge. 

Larkin, P. (1978). Aubade. The American Poetry Review, 7(5), 48. 

https://www.jstor.org/stable/45119206 

Lessing, G. E. (1887). Laocoon: An Essay Upon The Limits of Painting and Poetry. 

Ellen Frothingham (Çev.). Boston: Robert Brothers.  

Levin D. M. (Ed.) (1993). Modernity and the Hegemony of Vision. Berkeley: 

University of California. 

Libet, B., Gleason, C. A., Wright, E. W. ve Pearl, D. K. (1983). Time of conscious 

ıntention to act in relation to onset of celebral activity (readiness-potential): the 

unconscious ınitiation of a freely voluntary act. Brain, 106(3), 623-642. 

https://doi.org/10.1093/brain/106.3.623 

Lisson Gallery. Balkan Baroque. Erişim Tarihi: 20 Kasım 2023  

https://www.lissongallery.com/artists/marina-abramovic/artworks/balkan-

baroque-i?image_id=882  

Lopes, D. M. (2018). Being for Beauty: Aesthetic Agency and Value. Oxford: Oxford 

University. 

Lorig, T. S. (1999). On the similarity of odor and language perception. Neuroscience 

and Biobehavioral Reviews, 23(3), 391-398. https://doi.org/10.1016/S0149-

7634(98)00041-4 

Lynn, G. (2018). On Olfactory Space. Victoria Henshaw, Kate McLean, Dominic 

Medway, Chris Perkins ve Gary Warnaby (Ed.), Designing with Smell: 

Practies, Techniques and Challenges içinde (s. 19-31). New York: Taylor & 

Francis. 

Maciá, O. (1996). Anonymous Family. [Çevrimiçi kişisel websitesi]. Erişim Tarihi: 

12 Aralık 2023 https://www.oswaldomacia.com/anonymous-relatives 

Maciá, O. (2022). Corruption And Consciousness. [Çevrimiçi kişisel websitesi]. 

Erişim Tarihi: 4 Mart 2022 https://www.oswaldomacia.com/-/corruption-and-

consciousness 

 

https://www.jstor.org/stable/45119206
https://doi.org/10.1093/brain/106.3.623
https://www.lissongallery.com/artists/marina-abramovic/artworks/balkan-baroque-i?image_id=882
https://www.lissongallery.com/artists/marina-abramovic/artworks/balkan-baroque-i?image_id=882
https://doi.org/10.1016/S0149-7634(98)00041-4
https://doi.org/10.1016/S0149-7634(98)00041-4
https://www.oswaldomacia.com/anonymous-relatives
https://www.oswaldomacia.com/-/corruption-and-consciousness
https://www.oswaldomacia.com/-/corruption-and-consciousness


145 

 

McKenzie, D. (1923). Aromatics and the Soul: A Study of Smells. London: William 

Heinemann. 

Meisterdrucke. The Raising of Lazarus. Erişim Tarihi: 18 Aralık 2023 

https://www.meisterdrucke.com.tr/fine-art-baski/Duccio-di-

Buoninsegna/704201/Lazarus%27un-Y%C3%BCkseli%C5%9Fi.htm 

Moles, A. (2018). Belirsizin Bilimleri-İnsan Bilimleri İçin Yeni Bir Epistemoloji. 

Nuri Bilgin (Çev.). İstanbul: YKY. 

Murray, C. (2012). Yirminci Yüzyılda Sanatı Okuyanlar. Suğra Öncü (Çev.). 

İstanbul: Sel. 

Myers, J. ve Szupinska J. (2012, 2 Ocak). Two Eugenias. Grupa o.k. Erişim Tarihi: 2 

Eylül 2021 https://grupaok.tumblr.com/post/15193852671/two-eugenias 

Naukkarinen, O. (2013). What is ‘everyday’ in everyday aesthetics? Contemporary 

Aesthetics,  11(14). 

https://digitalcommons.risd.edu/liberalarts_contempaesthetics/vol11/iss1/14/  

Nietzsche, F. (2007). Ecce Homo: How To Become What You Are. D. Large (Ed.). 

Oxford: Oxford University. 

Olfactory Art Keller. [@olfactory_art_keller]. (2023). The Exquisite Inevitable 

[İnstagram gönderisi]. Erişim Tarihi: 6 Ocak 2024 

https://www.instagram.com/p/Cz9b9VwxMOv/?igsh=ajI4MmlpMDNjZ2Q 

Olfactory Art Keller. Adnose. Erişim Tarihi: 8 Temmuz 2023 

https://www.olfactoryartkeller.com/scent-performance-series/adnose 

Olfactory Art Keller. The Exquisite Inevitable. Erişim Tarihi: 6 Ocak 2024 

https://www.olfactoryartkeller.com/exhibitions/alexis-karl-the-exquisite-

inevitable 

Olofsson, J. K., Hurley, R. S., Bowman, N. E., Bao, X., Mesulam, M. M. ve 

Gottfried, J. A. (2014). A designated odor-language ıntegration system in the 

human brain. The Journal of Neuroscience, 34(45), 14864-14873. 

https://doi.org/10.1523/JNEUROSCI.2247-14.2014 

Ozan, V. (2018). Kokular Kitabı III: Kültürler (2. Baskı). İstanbul: Everest. 

Ozan, V. (2019). Kokular Kitabı (5. Baskı). İstanbul: Everest. 

Peter de Cupere. [@olfactoryart]. (2021). Olfabet-OV1 [İnstagram gönderisi]. Erişim 

Tarihi: 10 Mayıs 2021 https://www.instagram.com/p/CXmWoiYNOaE/ 

Peter de Cupere. [@olfactoryart]. (2021). Olfabet-OV2 [İnstagram gönderisi]. Erişim 

Tarihi: 10 Mayıs 2021 https://www.instagram.com/p/CXmZOVotPre 

Peter de Cupere. [@olfactoryart]. (2022). Revival [İnstagram gönderisi]. Erişim 

Tarihi: 8 Mayıs 2023 https://www.instagram.com/olfactoryart/?hl=tr 

https://grupaok.tumblr.com/post/15193852671/two-eugenias
https://digitalcommons.risd.edu/liberalarts_contempaesthetics/vol11/iss1/14/
https://www.instagram.com/p/Cz9b9VwxMOv/?igsh=ajI4MmlpMDNjZ2Q
https://www.olfactoryartkeller.com/scent-performance-series/adnose
https://www.olfactoryartkeller.com/exhibitions/alexis-karl-the-exquisite-inevitable
https://www.olfactoryartkeller.com/exhibitions/alexis-karl-the-exquisite-inevitable
https://doi.org/10.1523/JNEUROSCI.2247-14.2014
https://www.instagram.com/p/CXmWoiYNOaE/
https://www.instagram.com/olfactoryart/?hl=tr


146 

 

Peter de Cupere. [@olfactoryart]. (2023). Olfactory Sculpture: Madame Poivre Rose 

[İnstagram gönderisi]. Erişim Tarihi: 8 Mayıs 2023 

https://www.instagram.com/olfactoryart/?hl=tr 

Pinterest. Belle Haleine. Erişim Tarihi: 10 Mayıs 2021 

https://tr.pinterest.com/pin/66287425736014837/ 

Platon (1961). Timaeus. Edith Hamilton ve Huntington Cairns (Ed.), The Collected 

Dialogues of Platon içinde. New Jersey: Princeton University. 

Poidevin, R. (2020). The New Agnosticism. Francis Fallon, Gavin Hyman (Ed.), 

Agnosticism: Explorations in Philosophy and Religious Thought içinde (s. 29-

46). Oxford: Oxford University. 

Proust, M. (2021). Swann’ların Tarafı. Roza Hakmen (Çev.). Ersel Topraktepe (Ed.), 

Kayıp Zamanın İzinde’nin içinde (s. 7-438). İstanbul: YKY.  

Reynolds, J. (2002). Jacques Derrida. The Internet Ancyclopedia of Philosophy 

içinde [Çevrimiçi forum]. Erişim Tarihi: 25 Şubat 2022 

http://www.iep.utm.edu/d/derrida.htm  

Robbins, T. (2022). Parfümün Dansı (45. Baskı). Belkıs Çorakçı Dişbudak (Çev.). 

İstanbul: Ayrıntı. 

Roth, G. (2012). Neurophilosophy. Friedrich Barth, Patrizia G. Deutsch ve Hans D. 

Klein (Ed.), Sensory Perception, Mind and Matter içinde (s. 339-356). New 

York: Springer Wien New York. 

Royet, J. P. ve Plailly, J. (2004). Lateralization of olfactory processes. Chemical 

Senses, 29(8), 731- 745. https://doi.org/10.1093/chemse/bjh067 

Saito, Y. (2017). Aesthetics of the Familiar: Everyday Life and World-Making. 

Oxford: Oxford University. 

Saito, Y. (2018). Everyday Aesthetics. Davis Goldblatt, Lee B. Brown ve Sthephanie 

Patridge (Ed.), Aesthetics: A Reader in Philosophy of the Arts içinde (s. 434-

437). New York: Routledge. 

Santayana, G. (2010). The Sense of Beauty: Being the Outline of an Aesthetic Theory. 

New York: Charles Scribner’s Sons. 

Sarup, M. (2019). Post-yapısalcılık ve Postmodernizm (6. Baskı). Abdülbaki Güçlü 

(Çev.). Ankara: Pharmakon. 

Seddigh, A. ve İpekçi, Ö. (2021, Kasım). Münazara Onu Bul [Broşür]. İstanbul: 

Galeri Nev.  

Scott, A. K. (2015, 3 Nisan). Scent of a Woman. New Yorker. Erişim Tarihi: 10 

Ekim 2023 https://www.newyorker.com/culture/culture-desk/scent-of-a-

woman 

 

https://www.instagram.com/olfactoryart/?hl=tr
https://doi.org/10.1093/chemse/bjh067
https://www.newyorker.com/culture/culture-desk/scent-of-a-woman
https://www.newyorker.com/culture/culture-desk/scent-of-a-woman


147 

 

Shiner, L. (2020). Art Scents: Exploring the Aesthetics of Smell and the Olfactory 

Arts. New York: Oxford University. 

Sperber, D. (1974). Le Symbolisme en Général. Paris: Hermann Philosophie. 

Spinoza, B. (2011). Etika (4. Baskı). Hilmi Z. Ütken (Çev.). Ankara: Dost. 

Stapp, H. P. (2004). Mind, Matter and Quantum Mechanics. Berlin: Springer. 

Stoddart, M. (2015). Adam’s Nose, and the Making of Humankind. Londra: Imperial 

Collage. 

Stromberg, M. (2015, 7 Ocak). Art of The Possible: A Reappraisal Of The Eugenia 

Butler Gallery. PBSSoCal. Erişim Tarihi: 2 Eylül 2021 

https://eastofborneo.org/archives/dieter-roth-staple-cheese-a-race-1970/ 

Şahiner, R. (2015). Çağdaş Sanatta Temsiliyet Krizi. Ankara: Ütopya. 

Tanya Bonakdar Gallery. Mother Body Emotional Densities, for Alive Temple Time 

Baby Son. Erişim Tarihi: 5 Ocak 2022 

https://www.tanyabonakdargallery.com/exhibitions/229-ernesto-neto-mother-

body-emotional-densities-for-alive-mca-san-diego/ 

Tulving, E. (1982). Synergistic ecphory in recall and recognition. Canadian Journal 

of Psychology, 36(2), 130-147. https://doi.org/10.1037/h0080641 

Tulving, E. (1985). How many memory systems are there? American Psychologist 

Association, 40(4), 385-398. https://doi.org/10.1037/0003-066X.40.4.385 

Uno Sguardo Alcielo. Balkan Baroque. Erişim Tarihi: 20 Kasım 2023 

https://www.unosguardoalcielo.com/14-marina-abramovic-balkan-baroque-

1997/ 

Van Magazin. Smeller 2.0. Erişim Tarihi: 9 Şubat 2024 

https://images.app.goo.gl/1bHSZ6HgGKpnULzi7 

Verbeek, C. (2016). Surreal aroma’s: (re)constructing the volatile heritage of marcel 

duchamp. Uopen Journals, 10(1), 133-142. http://doi.org/10.18352/relief.929 

Victor, M., Ropper, A. H. ve Adams, R. D. (2000). The Limbic Lobes and The 

Neurology of Emotion. Adams and Victor’s Principles of Neurology içinde. 

New York: McGraw-Hill. 

Virno, P. (2005). Çokluğun Grameri. Volkan Kocagül ve Münevver Çelik (Çev.). 

İstanbul: Otonom. 

Vogel, W. (2015, 8 Nisan). What’s that Smell in the Kitchen? Arts Olfactory Turn. 

Art in America. Erişim Tarihi: 10 Ekim 2023 https://www.artnews.com/art-in-

america/features/whats-that-smell-in-the-kitchen-arts-olfactory-turn-59911/ 

Vos J. ve Rossi M. (2023). Nasi Per L’arte. Duffel: Stockmans Art. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/h0080641
https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0003-066X.40.4.385
https://www.unosguardoalcielo.com/14-marina-abramovic-balkan-baroque-1997/
https://www.unosguardoalcielo.com/14-marina-abramovic-balkan-baroque-1997/
https://images.app.goo.gl/1bHSZ6HgGKpnULzi7
http://doi.org/10.18352/relief.929
https://www.artnews.com/art-in-america/features/whats-that-smell-in-the-kitchen-arts-olfactory-turn-59911/
https://www.artnews.com/art-in-america/features/whats-that-smell-in-the-kitchen-arts-olfactory-turn-59911/


148 

 

Walla, P., Hufnagl, B., Lehern, J., Mayer, D., Lindinger, G., Imhof, H., Deeke, L. ve 

Lang, W. (2003). Olfaction and depth of word processing: a 

magnetoencephalographic study. Neuroimage, 18(1), 104-116. 

https://doi.org/10.1006/nimg.2002.1324 

Warhol, A. (1975). The Philosophy of Andy Warhol: From A to B and Back Again. 

New York: Harcourt Brace Jovanovich. 

Weber, M. (1993). Mono-hierarchical Theory. Society of American Archivists. 

Erişim Tarihi: 9 Eylül 2023 https://www2.archivists.org/glossary/citation/the-

classic-mono-hierarchical-theory-of-bureaucracy-elucidated-by-max-weber-in-

whi 

Winnicott, D. (2003). Transitional Objects and Transitional Phenomena - A Study of 

The First Not - Me Possession. Andrew C. Furman ve Steven T. Levy (Ed.), 

Influential Papers from The 1950s içinde (s. 203-221). London: Taylor & 

Francis. 

Wittgenstein, L. (2010). Tractatus Logico – Philosophicus. Charles K. Ogden (Çev.). 

E-book: Project Gutenberg. 

Yi, A. (2015). Grabbing at Newer Vegetables. [Çevrimiçi kişisel websitesi]. Erişim 

Tarihi: 10 Ekim 2023 https://www.anickayistudio.biz/exhibitions/you-can-call-

me-f  

Žižek, S. (2007). How to Read Lacan? New York: W.W. Norton. 

Zourabichvili, F. (2011). Deleuze Sözlüğü. Aziz U. Kılıç (Çev.). İstanbul: Say. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.1006/nimg.2002.1324
https://www2.archivists.org/glossary/citation/the-classic-mono-hierarchical-theory-of-bureaucracy-elucidated-by-max-weber-in-whi
https://www2.archivists.org/glossary/citation/the-classic-mono-hierarchical-theory-of-bureaucracy-elucidated-by-max-weber-in-whi
https://www2.archivists.org/glossary/citation/the-classic-mono-hierarchical-theory-of-bureaucracy-elucidated-by-max-weber-in-whi


149 

 

ÖZGEÇMİŞ 

FMV Işık Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Endüstri Ürünleri Tasarımı 

Bölümü’nde lisans eğitimini; FMV Işık Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Görsel İletişim ve Tasarımı Anabilim dalında ise, Göstergebilimsel Açıdan Erkek 

Kozmetik Ürün Ambalajlarının İncelenmesi adlı teziyle yüksek lisans eğitimini 

tamamlamıştır. Yine aynı kurumun Sanat Bilimi Doktora Programı’ndan, Kokusal 

Sanata İlişkin Postyapısalcı Bir Yaklaşım: Ben ve Öteki başlıklı tez çalışmasıyla 

doktora derecesini almıştır. 

Lisans eğitiminden bu yana yakından ilgilendiği Ekslibris sanatı ile ilgili çalışmaları; 

dünyadaki on müzeden biri olan İstanbul Ekslibris Müzesi koleksiyonları arasında 

yer alırken, Sırbistan Pançova’da düzenlenen Para konulu 5. Uluslararası Ekslibris 

Bienalinde, iki çalışması kitapta sergileme almıştır. Uluslararası Plastik Sanatlar 

Derneği’nin (UPSD) düzenlediği Özlediğimiz Dünya; Pandemi, Sınırlar ve Ötesi 

isimli sergiye, Smell or Elms II adlı dijital çalışmasıyla katılım sağlarken, Yıldız 

Teknik Üniversitesi Yaratıcı Endüstriler Sempozyumu II’de Dijital Sanat 

Yapıtlarının Sergilenmesine İlişkin Nanorobotik Bir Tasarı Önerisi başlıklı bildirisini 

sunmuştur. Sonrasında ise Kokusal Sanata Deleuzeyen Bir Yaklaşım: Po’scent Art 

adlı makalesini yayınlamıştır. 

El aletleri üzerine üretim yapan bir firmada Yönetim Kurulu Başkan Yardımcısı 

olarak görev almış; aynı zamanda, bir üniversitenin Mimarlık ve Tasarım 

Fakültesi’nde Endüstriyel Tasarım Bölümünde yarı zamanlı Öğretim Görevlisi 

olarak çalışmıştır. Otomotiv sektöründe faaliyet gösteren aile şirketinde hâlâ Kalite 

Müdürlüğü pozisyonunda görev almakta ve bu alandaki uzmanlığını devam 

ettirmektedir. 




