
 
 

 

 
 
  

T.C. 

ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

TARİH ANABİLİM DALI 

 

 

 

SİBİRYA BÖLGESİ TÜRK HALK İNANÇLARI VE ŞAMANİZM 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

ASLI EĞEN 

 

 

Tez Danışmanı 

DOÇ. DR. HAYRETTİN İHSAN ERKOÇ 

 

 

 

 

ÇANAKKALE – 2024 
 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

T.C. 

ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

TARİH ANABİLİM DALI 

  

 

 

 

SİBİRYA BÖLGESİ TÜRK HALK İNANÇLARI VE ŞAMANİZM 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

ASLI EĞEN 

 

 

 

Tez Danışmanı 

DOÇ. DR. HAYRETTİN İHSAN ERKOÇ 
 

 

 

 

 

ÇANAKKALE – 2024 

 



 i  
 

 T.C. 

ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ  

 

Aslı EĞEN tarafından Doç. Dr. Hayrettin İhsan ERKOÇ yönetiminde hazırlanan ve 

29/08/2024 tarihinde aşağıdaki jüri karşısında sunulan “Sibirya Bölgesi Türk Halk 

İnançları ve Şamanizm” başlıklı çalışma, Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi Lisansüstü 

Eğitim Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı’nda YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak oy birliği ile 

kabul edilmiştir.  

 

…… Jüri Üyeleri  İmza ..…... 

 Doç. Dr. Hayrettin İhsan ERKOÇ 

(Danışman) 

 

 …………………………  

 Doç. Dr. Fırat YAŞA 

 

 …………………………  

 Doç. Dr. Erhan AKTAŞ 

 

 ………………………….  

     

     

    

 Tez No : 10677625 

 Tez Savunma Tarihi : 29/08/2024 

 

  

 

    

 ………………………… 

 

    Doç. Dr.  Melis ULU DOĞRU  

   Enstitü Müdürü  

    

../../20.. 

 

 



 ii  
 

 

ETİK BEYAN 

 

Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım 

Kuralları’na uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, 

bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, 

belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, bu tezde sunduğum 

çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak 

kayıplarını kabullendiğimi taahhüt ve beyan ederim. 

 

 

 

                                    

Aslı EĞEN 

                                                      29/08/2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 iii  
 

TEŞEKKÜR 

 

Lisans eğitimimden itibaren Genel Türk Tarihi’ne olan ilgimi pekiştiren, alana ve 

literatüre dair geniş kütüphanesini bana açan, her daim yol gösteren saygıdeğer danışman 

hocam Doç. Dr. Hayrettin İhsan ERKOÇ’a ve tüm zorlukları benimle birlikte göğüsleyen 

Utkan Emre ER’e minnettarım. Tez süresince değerli destekleri dolayısıyla arkadaşım 

Alparslan DEMİREL’e, maddi ve manevi destekleri için annem Leyla EĞEN’e ve aileme 

teşekkür ederim. 

 

Aslı EĞEN 

Çanakkale, Ağustos 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 iv  
 

ÖZET 

 

SİBİRYA BÖLGESİ TÜRK HALK İNANÇLARI VE ŞAMANİZM 

 

Aslı EĞEN 

Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Tarih Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi 

Danışman: Doç. Dr. Hayrettin İhsan ERKOÇ 

29/08/2024, 125 

 

Şamanizm, Türk halklarının ilk dini inançlarını ifade eden terimlerden biridir. 

Animist ve totemist Türk toplulukları, her varlığa bir ruh atfetmiş ve bu ruhlarla iletişime 

geçmek amacıyla şaman adı verilen din adamlarını ortaya çıkarmıştır. Şamanizm, şamanın 

trans haline geçerek evrenler arasında seyahat etmesini, tanrılar ve ruhlarla görüşmesini ve 

insanlar ile tanrılar arasında aracılık yapmasını içerir. Şaman, trans halinde tanrılarla iletişim 

kurarak onların insanların lehine hareket etmelerini sağlamak amacıyla ikna eder ve böylece 

ruhların ve tanrıların desteğini elde etmeye çalışır.  

Sibirya bölgesi geniş yüzölçümü ve dünyanın geri kalanından uzaklığı nedeniyle 

izole kalmış ve bu durum bölgenin inanç ve kültürlerinin günümüze kadar ulaşmasını 

sağlamıştır. Bu coğrafi izolasyon Sibirya'nın geleneksel inançlarının ve kültürel öğelerinin 

korunmasına ve gelişmesine olanak tanımıştır. En eski dönemlerden itibaren var olan 

ayinlerini, kullandıkları materyalleri ve kurbanları adayarak saygıyla taptıkları tanrıları, 

Sibirya bölgesinin izolasyonu sayesinde günümüze kadar ulaştırabilmişlerdir. Bu geleneksel 

ritüeller ve kültürel öğeler, tarih boyunca sürekliliğini korumuş ve bölgenin zengin kültürel 

mirasının bir parçası olarak günümüze kadar taşınmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Şamanizm, Sibirya, Türk Halkları, Kostüm, Tanrılar, Ayinler, 

Kurban Törenleri 

 

 



 v  
 

ABSTRACT 

 

TURKIC FOLK BELIEFS OF THE SIBERIAN REGION AND SHAMANISM 

 

Aslı EĞEN 

Çanakkale Onsekiz Mart University 

School of Graduate Studies 

Master of Science Thesis in History Science 

Advisor: Ass. Prof. Hayrettin İhsan ERKOÇ  

29/08/2024, 125 

 

Shamanism a term that refers to the early religious beliefs of Turkish peoples. 

Animist and totemist Turkish communities attributed a spirit to every entity and created 

religious figures known as shamans to communicate with these spirits. Shamanism involves 

the shaman entering a trance state to travel between worlds, interact with gods and spirits, 

and mediate between humans and deities. In a trance state, the shaman communicates with 

the gods to persuade them to act in favor of humans, thereby seeking to gain the support of 

spirits and gods. 

The Siberian region, due to its vast expanse and isolation from the rest of the world, 

has remained isolated, which has allowed its beliefs and cultures to persist to this day. This 

geographical isolation has facilitated the preservation and development of Siberia's 

traditional beliefs and cultural elements. From the earliest times, they have been able to 

maintain their rituals, materials used, and deities to whom they have shown reverence 

through offerings and sacrifices, thanks to the region's isolation. These traditional rituals and 

cultural elements have preserved their continuity throughout history and have been carried 

into the present as part of the region's rich cultural heritage 

 

Keywords: Shamanism, Siberia, Turkish Peoples, Costume, Gods, Rituals, Sacrificial 

Ceremonies 

 



 vi  
 

İÇİNDEKİLER 

 

Sayfa No 

 

JÜRİ ONAY SAYFASI……………….……………………………………………... i 
ETİK BEYAN………………………………………………………………………… ii 
TEŞEKKÜR………………………………………………………………………….. iii 
ÖZET …………………………………..…………………………………….……….. iv 
ABSTRACT ………………………………………………………………………….. v 
İÇİNDEKİLER …………………………………………………………………..…… vi 
SİMGELER ve KISALTMALAR……….........………………………………………. viii 
  

 
BİRİNCİ BÖLÜM 

GİRİŞ 
 

1 

1.1. Şamanizm Nedir? ....……………………………………………………………. 3 
1.2. Şaman Nedir? ....………………………………………………………………... 4 
1.3. Şamanlar Arasındaki Statü Farkları: Ak ve Kara Şaman ………………………. 11 
1.4. Şamanlığa Geçiş ………………………………………………………………... 13 
1.5. Şamanların Eş Ruhu: İya Kil …………………………………………………… 14 
1.6. Şamanın Toplumdaki Yeri ……………………………………………………… 19 
1.7. Şamanizm’in Evren, Dünya ve İnsanı Algılayış Biçimi …………………………. 20 
1.8. Şamanın Yetenekleri ……………………………................................................. 21 
 

İKİNCİ BÖLÜM 
ŞAMAN KOSTÜMÜNÜN PARÇALARI 

 
25 

2.1. Şaman Cübbesi ………………………………………………....………….….... 25 
 2.1.1 Cübbenin Ön Yüzü ……………………………...…………..….……..... 30 
 2.1.2. Cübbenin Sırtı ……………………………………………...…...………. 32 
 2.1.3.  Kuşak …………………………………………………………………… 33 
 2.1.4.  Cübbenin Etekleri ………………………………………………………. 34 
 2.1.5.  Cübbenin Yan ve Omuz Süslemeleri …………………………………... 35 
2.2. Şaman Başlığı ………………………………………………………...…...…… 37 



 vii  
 

2.3. Şaman Davulu ………………………………………………....……………….. 42 
 2.3.1. Şaman Davulunun Parçaları …………………………………………….. 48 
 2.3.2. Davulun Üzerindeki Resimler …………………………………………... 50 
2.4. Asa ……………………………………………………………………………... 54 
2.5. Ayakkabı ve Eldiven …………………………………………………………… 55 
   

 
ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

AYİNLER ve TÖRENLER 
 

 
55 

3.1. Sibirya Halklarında Ayinler ve Törenler……………………………………….. 55 
3.2. Kurban Ayini ……….………………………………………………………….. 56 
3.3. İyileştirme Ayini ……………………………………………………………….. 60 
3.4. Ölüm ve Cenaze Ayinleri ………………………………………………………. 64 
 3.4.1. Ölünün Yeryüzünde Kalan Ruhunu Gönderme ………………………… 65 
 3.4.2.  Şaman Cenazesi ………………………………………………………… 68 
3.5. Şamanlığa Geçiş Ayinleri ……………………………………....………….….... 71 
3.6. Evlilik, Ev Sahibi Olma ve Evlat Edinme ………………….......………….….... 72 
3.7. Umay Ana Adına Yapılan Ayinler …………………………………………….. 74 
 3.7.1. Kara Umay Adına Yapılan Ayinler ……………………………………... 76 
3.8.  Doğa Ruhları Adına Yapılan Ayinler .…………………….......………….….... 77 
3.9. Payne ve Koça Kan Ayini ……………………………………………………… 81 
   
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TANRILAR  
 

 
83 

4.1. Bay Ülgen …………………………………………………......………….….... 83 
 4.1.1. Dünyanın ve İnsanın Yaratlışı ………………………………………….. 88 
 4.1.2. İkinci Yaratılış: Tufan ………………………………………………….. 94 
 4.1.3. Dünyanın Sonu: Kalgançı Çag ………………………………………….. 95 
4.2.  Erlik ……………………………………………………………………………. 96 
 4.2.1. Erlik’in Çocukları ……………………………………………………….. 103 
 4.2.2. Erlik’in Yardımcı Ruhları ………………………………………………. 105 
4.3. Umay ………………………………………………………......………….….... 108 



viii  

4.3.1. Kara Umay ……………………………………………………………… 116 
4.4. Mergen ve Kızagan ……………………………………………………………. 117 
4.5. Suyla, Yayık ve Karlık ………………………………………………………... 119 
4.6. Utkuçı ………..………………………………………………………………... 121 
4.7. Kanım ve Karşıt ……………………………………………………………….. 121 
4.8. Yer-Su …………………………………………………………………………. 122 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

SONUÇ ve DEĞERLENDİRME 
123 

KAYNAKÇA ...………………………………………………………………………. 126 
EKLER …………………………………………………………….…………………. I 
EK I Şaman Cübbesi ve Üzerindeki Süslemeler …………………………………….. II 
EK II Şaman Başlığı ………………………………………………………………….. III 
EK III Şaman Davulunun İç Kısmı ve Eezi …………………………………………… IV 
EK IV Şamanın Tanrı Ülgen’e Yolculuğu ve Durakları ………………………………. V 
EK V Karakol Kaya Resimlerinde Şaman Figürü ……………………………………. VI 
EK VI Biçiktu-Boom Kaya Resimlerinde Ayin Yapan Şaman Figürü ……………….. VII 
EK VII Kudirge Kurganı Duvar Resmi ……………………………………………… VIII 
EK VIII Tanrı Ülgen’in Kızlarının Tasviri …………………………………………… IX 



 ix  
 

SİMGELER VE KISALTMALAR 

 

Vd.  ve diğerleri 

Et al.  and others 

M.Ö. Milattan Önce 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

 

 

 

 

 

 



1 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

GİRİŞ 

 

“Sibirya Bölgesi Türk Halk İnançları ve Şamanizm” başlıklı tez çalışmasında Sibirya 

bölgesinde yaşayan Türk halklarının dini inançları, ritüel uygulamaları, törenleri, bu 

törenlerde kullanılan kostümler, ayinler ve bu ayinlerde ibadet edilen tanrı ve ruhlar 

karşılaştırmalı bir perspektifle incelenmektedir. Türk halkları genellikle boylar federasyonu 

şeklinde örgütlenmiş olup halklar arasında cenaze ritüellerinden tanrılarına verdikleri 

isimlere kadar çeşitli farklılıklar gözlenmektedir. Bu tez çalışması, halklar arasındaki 

farklılıkların detaylı bir analizini sunarak, Sibirya bölgesindeki Türk halklarının inanç 

sistemlerinin ve şamanistik uygulamalarının kapsamlı bir değerlendirmesini 

amaçlamaktadır.  

 

Tez çalışması için Sibirya bölgesi konusunun seçilme nedeni bölgede yaşayan 

halkların Şamanist inançlarını günümüze ulaştırmış olmaları ve bu inançların hala 

gözlemlenebilir olmasıdır. Hristiyanlık, Budizm, Lamaizm ve İslamiyet gibi pek çok dinden 

etkilenmelerine rağmen dinlerdeki uygulamaları kendi halk inançları ile bütünleştirerek 

kültürel miraslarını günümüze kadar korumayı başarmışlardır. Erken Tunç Çağı kaya 

resimlerinden günümüze kadar, dini ritüelleri, tanrıları ve şamanın ritüeller esnasında 

kullandığı aletleri takip edebilmekteyiz. Bu durum, Sibirya bölgesindeki Şamanizm’in 

evrimini ve diğer dinlerle etkileşimini anlamak için eşsiz bir fırsat sunmaktadır.  

 

Tez çalışmasının ilk bölümünde Şamanizm kavramı ve Şamanizm uygulamalarını 

yöneten şamanların kimliği ele alınacaktır. Şaman kelimesinin anlamı ve kökeni tartışılacak, 

şaman olma süreci ve şamanların nasıl bir eğitimden geçtiği incelenecektir. Ayrıca, şamanlar 

arasındaki statü farkları, şamanın toplum içerisindeki yeri ve Şamanizm’e bağlı halklardaki 

evren tasavvuru analiz edilecektir. Bu analizler, Şamanizm’in temel kavramlarını ve 

şamanların toplum içindeki rollerini kapsamlı bir şekilde anlamayı amaçlamaktadır. 

 

Tez çalışmasının ikinci bölümünde şaman kostümünün çeşitli parçaları ayrıntılı 

olarak incelenecektir. Şamanların başlık, cübbe, davul, eldiven ve ayakkabı gibi giysi ve 



2 
 

aksesuarlarının yapısı, üzerlerindeki semboller ve süslemelerin anlamları ve ne amaçla 

kullanıldıkları ele alınacaktır. Ayrıca kostüm parçalarının kökeni ve hangi durumlarda 

kullanıldıkları da detaylı bir şekilde analiz edilecektir. Bu incelemeler, şaman kostümünün 

ritüel ve sembolik işlevlerini ve kültürel bağlamını anlamayı amaçlamaktadır. 

 

Tezin üçüncü bölümünde şaman aracılığıyla çeşitli tanrı ve ruhlara gerçekleştirilen 

ayinler ele alınacaktır. Şamanlar tarafından icra edilen ayinlerin çeşitliliği, toplumsal ve 

ritüel bağlamları detaylı bir şekilde incelenecektir. Özellikle kurban, doğum, ölüm, cenaze, 

evlat edinme, hastalık iyileştirme, ölü ruhu yeraltı dünyasına gönderme, bereketin artması, 

mevsim geçişlerinin kutlanması ve yer-su ruhlarının kutsanması için yapılan ayinler üzerinde 

durulacaktır. Bu analizler şamanların ritüellerdeki rolleri, ayinlerin yapılış şekilleri ve bu 

uygulamaların toplumsal ve kültürel önemini kapsamlı bir şekilde ortaya koymayı 

amaçlamaktadır. 

 

Tezin dördüncü bölümünde Sibirya bölgesindeki insanların iyi ve kötü tanrıları 

detaylı bir şekilde incelenecektir. Farklı Türk boylarında, farklı isimlerle anılan Tanrıların 

benzerlikleri ve kökenleri ele alınacak, tanrıların adlarının anlamı ve Şamanizm inancına 

dışarıdan katıldığı düşünülen tanrıların hangi dinler aracılığıyla geçtiği araştırılacaktır. 

Ayrıca iyi ve kötünün savaşı ve bu savaşın nasıl ortaya çıktığı, evrenin, dünyanın ve insanın 

yaratılışı, dünyanın sonunun gelmesi ve semavi dinlerden Şamanizm’e dahil olan Büyük 

Tufan, Âdem ve Havva motifi vb. efsanelerin Şamanizm’e uyarlanması gibi konular 

üzerinde durulacaktır. Tanrıların yaşadıkları yerler ve katmanlar, nasıl tasvir edildikleri, 

çocukları ve yardımcıları da ayrıntılı olarak ele alınacaktır. Bu analizler, Şamanizm’deki 

tanrı ve ruh kavramlarının kökenlerini, gelişimini ve kültürel etkileşimlerini kapsamlı bir 

şekilde anlamayı amaçlamaktadır. 

 

1.1. Şamanizm Nedir?  

 

Şamanizm, temsilcisi olan şamanın ekstaz haline geçerek çeşitli tanrı ve ruhlarla 

iletişim kurup insanları onların kötülüklerinden koruması, kurban ayinlerini yönetmesi, fal 

bakıp gelecekten haber vermesi, büyü yapması gibi sıradan insanların beceremeyeceği işleri 



3 
 

yapmasıdır. (Kenin-Lopsan, 1998: 297) Şamanizm, şaman adı verilen temsilcisinin yönettiği 

törenlerle birlikte, animizm, totemizm gibi davranışları bünyesinde bulunduran, Asya’nın 

pek çok noktasına yayılmış, ancak sistematik olmadığı için zamanla pek çok dinin etkisi 

altına girmiş bir inanç biçimidir. (Jordan and Jordan Bychkov, 2001: 59) Şamanizm, çok 

Tanrılı bir din olması ve diğer dinlere karşı kapalı bir tutum sergilememesi nedeniyle pek 

çok farklı din ve kültürden etkilenmiştir. Maytere, Mandışire, Erlik gibi figürler Budizm, 

Kurbustan Tengere ise Zerdüştlük üzerinden Şamanizm’e girmiş ve tanrılar arasında 

yükselmiştir. (İnan, 1987: 456) Hristiyanlık, Lamaizm, İslamiyet gibi dinlerin Şamanizm 

üzerindeki etkisi büyüktür ancak bu dinlerden etkilendiği gibi farklı dinleri benimsemiş Türk 

toplulukları içerisinde yaşamaya devam etmiştir. 

 

En eski inanç biçimlerinden biri olan ve Asya’da yaygın olarak görülen Şamanizm, 

iki bölüme ayrılabilir. İlk bölümde doğa içerisinde savunmasız yaşayan insanların dünyayı 

çevrelerinde gördükleri şeyler üzerinden yorumladıkları dönem yer almaktadır. (Demir ve 

Akgün Çomak, 2015: 23) Bu dönemde insanlar etrafında gördüğü ve korktuğu her şeye 

kutsallık yüklemişlerdir. Büyük dağlar, ağaçlar, ormanlar, çeşitli hayvanlar, gök gürültüsü, 

şimşek veya yıldırım gibi insanların müdahale edemedikleri ve anlam veremedikleri 

olayların kutsal varlıklar olduğunu düşünmüşlerdir. İkinci evrede doğayı biraz daha 

yorumlamaya başlayan insanlar inançlarını daha sistematik ve kompleks bir hale getirmiş, 

animist inançların devam ettiği bir evrede şaman olgusu ortaya çıkmıştır. (Khomushku, 

2009: 94) Doğa olaylarını, yeryüzünü, gökyüzünü ve yer altını kontrol eden tanrıları ortaya 

çıkarmış, bu tanrıları iyi kötü şeklinde ayırmışlardır. Tanrıların ortaya çıkmasıyla birlikte, 

onlarla iletişime geçecek, onların isteklerini öğrenecek ve öfkelerini yatıştıracak bir aracıya 

ihtiyaç duyulmaya başlanmış ve şamanlar bu şekilde ortaya çıkmıştır. Tanrıların iyi ve kötü 

olarak ayrıldığı dönemlerde şamanlarda ak ve kara şaman şeklinde ayrılmaya başlamıştır. 

 

Sibirya yılın büyük bir kısmında karlar altında bulunan ıssız, yaşam koşulları zor ve 

fazlasıyla soğuk bir iklime sahiptir. Büyük çam ağaçlarından oluşan Sibirya ormanlarının 

çevresi akarsularla çevrili haldedir. İnsanlar burada yalnız bir şekilde yaşamaktadır. Ancak 

doğanın ıssızlığının bir anlamı olduğuna inanılır. Ormanlardan, sulardan, dağlardan çıkan 

her sese bir anlam ve kutsiyet yüklenmektedir. Animist inançların hüküm sürdüğü bölgede 



4 
 

yaygın olarak Şamanist uygulamalar mevcuttur. Bazı araştırmacılar Şamanizm’in kökenin 

doğrudan Sibirya bölgesi olduğunu ifade etmektedir.  (Roux, 2008: 51) Orta Asya ve Sibirya 

Şamanizm’inin temelleri ateş, yer-su, gökyüzü, gök cisimleri, orman, dağ ve atalar kültü gibi 

pek çok inanca dayanmaktadır. Farklı alemler ve her alemde yaşayan farklı canlılar 

bulunmaktadır. (Demir ve Akgün Çomak 2015: 49) Orta ve Kuzey Asya’da, Sibirya’da 

yaşayan Türk ve Moğol toplulukları arasında yaygın olan Şamanizm’in bu denli önemli 

olmasının nedeni temsilcisi olan şamanın trans haline geçebilme yeteneğidir. (Aydın, 1994: 

488) Trans halinde tanrılarla ve ruhlarla iletişime geçebilen şaman onların isteklerini öğrenir 

ve onları memnun edecek davranışlar sergileyebilir. Böylece kötü tanrılar ve ruhlar insanlara 

zarar vermeyi azaltırken, iyi tanrılar ve ruhlar insanlara yaptıkları yardımları arttırmaktadır. 

Şamanizm’in semavi dinlerde olduğu gibi kutsal kitabı, peygamberi ve kesin çizgilerle 

çizilmiş katı kuralları bulunmadığı, bu nedenle bir inanç sistemi seviyesinde görülerek din 

olarak kabul edilmemesi yaygın bir görüştür. Altaylı bir kam olan Yuguşeva’nın aktardığına 

göre Şamanizm’in bir kutsal kitabı olduğuna ancak Rusların bu kitabı yok ettiğine 

inanılmaktadır. Aynı zamanda şaman kelimesinin Ruslar aracılığıyla öğrenilmesi nedeniyle 

bu tabirin kullanımının uğursuzluk getireceği düşünülmektedir. (Yuguşeva, 2001: 143) 

 

1.2. Şaman Nedir?  

 

Şaman kutup koşullarının zorluğu ve bölgede yaşayan ruhların saldırganlığına karşı 

insanı koruyan kişidir. Avların bereketli olmasına, ruh basmasına, insan ruhunun 

kaybolmasına, öfkeli tanrıları sakinleştirmeye, bereket vermeleri için tanrıları memnun 

etmeye ve ruhlarla iletişime geçerek kabileyi korumalarını sağlamaya yardımcı olur. 

(Campbell, 1994: 387) Şaman kelimesinin kökeni hakkında birçok farklı fikir ortaya 

atılmıştır. Bunlardan ilki Pali dilinde, “samana” olarak geçen kelime veya Sanskritçe 

“şramana” dan geldiği yönündedir. Diğer fikirler ise Soğdca “şmn” veya Toharca “şamana” 

kelimelerinden geldiği yönündedir. Bu kelimelerin hepsi Budist rahipler için 

kullanılmaktadır. (Şeşen, 1981: 83) Şaman kelimesinin Türkçe karşılığı “kam” dır ve büyücü 

anlamına gelmektedir. (Gabain, 1988: 277) Altay ve Urenhalarda şaman için kullanılan tabir 

kamdır. Rubruk, Volga Bulgarlarının arasında geldiğinde karşılaştığı bir kâhine halk 

arasında kam şeklinde hitap edildiğinden bahsetmektedir.  (Ayan, 2001: 57) Şaman kelimesi 

Tunguz kökenli olmasına ve Türk halkları arasında şamanın görevlerini üstlenen kişinin kam 



5 
 

olarak anılmasına karşın bu kelime Türkler arasında da bilinmektedir. Hakaslar arasında 

“samaan” kelimesi “sinirli, huysuz, lanetleyen” anlamlarına gelmektedir. Tunguz Mançu 

dilinde şaman yerine kullanılan bir diğer tabir “yayak” tır. Yayak genellikle Tunguz dili 

konuşan Ulchi, Oroch, Negidal ve Nanai halklarında kullanılmaktadır ve “şarkı söyleyen” 

anlamına gelmektedir. Yakutlar ve Dolganlar ise erkek şamana “oyun”, kadın şamana 

“udagan” demektedir. Şaman, Mançurya bölgesinde yaşayan Tunguzlar arasında büyü, fal 

ve ruhlar aracılığıyla iyileştirme sağlayan ruhani varlıklarla iletişime geçen, ruhları ustaca 

yönlendirebilen ve gerektiğinde kendi bedenine geçirebilen kişidir. Genellikle bu ruhları 

kalıcı olarak bedenine dâhil eder ve belirli durumlarda kontrollü ekstaz haline geçerek onları 

yönetebilir. (Lewis, 2003: 45) Şaman kelimesi doğrudan din adamı anlamına gelmemektedir. 

Şaman daha çok “bilen kişi, alim” anlamları taşımaktadır. Tunguzca’da “şaman”, “saman” 

ve “haman” şeklinde farklı adlar verilmektedir. Buryatlarda “bö”, Sibirya’nın güneyinde 

yaşayan Türk halkları “kam”, Samoyedlerde “tadıbey” şeklinde adlandırılır. Tek bir 

cinsiyete özgü değildir. Kadın şamanlara da sıklıkla rastlanır ve kadın şamanlar genellikle 

“udagan, utagan, ubagan, utkan” şeklinde adlandırılmaktadır. (Dioszegi, 1998: 8; Bayat, 

2010: 50) Ruslar şaman tabirini Tunguzlardan öğrenerek bilim diline geçirmiştir. (Nam, 

2016: 88) Bu nedenle Türkler arasında aynı işlevi karşılayan ancak başka isimlerde 

adlandırılan bu kimselere çatı bir tabir olarak şaman demekteyiz.  

 

Şamanizm araştırmalarının başlamasının ardından şamanların tanımı da değişmeye 

başlamıştır. 19. yüzyılda şamanların kendilerine inanan insanları kandıran, yalnızca gösteri 

yapan kişiler olduğu düşünülürken, 20. yüzyıldan itibaren yapılan araştırmalarda şamanların 

dolandırıcılıktan ziyade yaptıkları işlerin gerçek olduğuna inanan, gerçekten ruhlarla ve 

tanrılarla iletişime geçtiğini düşünen çoğunlukla sinirsel hastalıklara sahip kişiler olduğu 

düşünülmeye başlanmıştır. (Basilov, 1997: 4) Şaman hastalığının genellikle ergenlik 

dönemiyle birlikte ortaya çıktığı görülse de bu yaş aralığı değişkenlik göstermektedir. 40-50 

yaşından sonra da şamanlığa başlayan kişiler mevcuttur. Ancak yaygın olan kişinin 14-15 

yaşları arasında hastalığa yakalanması ve ardından eğitimini tamamladıktan sonra 20 

yaşlarında şamanlık mesleğini icra etmesidir. (Basilov, 1997: 6) 

 



6 
 

İnsanların birlik oluşturması için pek çok etken bulunmaktadır. Din ve inançlar 

bunların başında gelmektedir. Malinowski, sara ve histeri gibi hastalıklardan muzdarip 

insanların şamanlık altında birleştiğini öne sürmüştür. (Malinowski, 1992: 82) Bazı 

araştırmacılar şamanların kutup bölgesinin hava koşulları, uzun süren karanlık günler, 

şiddetli soğuk, kaynakların kıt olması bu nedenle refah seviyesinin düşüklüğü, sosyal 

hayattaki kısıtlanma vb. gibi çeşitli nedenlerle histerik insanlar olduğunu düşünmektedir. 

Bazıları ise şamanların akli dengesinin yerinde olduğunu, bu nedenle insanların 

hastalıklarına iyi geldiğini, hasta bir kişinin toplumda saygı göremeyeceğini düşünmektedir. 

Şamanlar hasta kişilerdir, ancak toplumun geneli şamanın gördüğünü iddia ettiği varlıklara 

inanmaları nedeniyle onlarla iletişim kurduğu için şamana saygı göstermektedir.  Aynı 

zamanda şamanlar ilahi bir şekilde her hastayı iyileştirememektedir. İyileşen hastalardaki en 

büyük etken psikolojidir. Yapılan ayinin kendisine iyi geleceğine inanan kişi plasebo etkisi 

yaşamaktadır. Şamanın hastalığa yakalanma sebepleri diğer insanlarda da benzer psikolojik 

hastalıklara neden olabilir. Bu hastalıkların ağırlığı kişilere göre değişkenlik gösterir. 

Şamanların psikolojik nedenlere dayalı hastalıkları iyileştirmektedir. Bununla birlikte 

şamanların hasta olmalarının tek sebebi kutup koşulları olarak görülmemelidir. Dünyanın 

çeşitli yerlerinde çeşitli koşullar altında bu inancın izleri görülmektedir. Benzer 

hastalıklardan muzdarip kişilerde yalnız kutup bölgesinden çıkmamaktadır. Toplumsal 

faktörler bu tarz hastalıkların ortaya çıkmasında çok önemli rol oynamaktadır. Kişilik 

bozukluklarında kişiler gündelik hayatlarında en çok maruz kaldıkları şeyler hakkında 

halüsinasyonlar görmeye başlayabilmektedir. Kendini peygamber sanmak, cin musallatı 

veya kötü ruhlar tarafından şaman seçilerek yer altı dünyasına götürülüp parçalanma ve 

ardından tekrar birleştirilip yeniden dirilmek arasında fark bulunmamaktadır. 

 

Şamana, şamanlık yani ekstaz haline geçerek alemler arası seyahat etme, sıradan 

insanların göremediği varlıkları görebilme, ruhlarla ve Tanrılarla iletişim kurma, onları 

memnun etme gibi yetenekler Tanrı tarafından verilmektedir. Bir bulut şaman olacak kişinin 

başına gelir ve bu buluttan bir gökkuşağı şamanın kafasından içeri girerek tüm vücudunu bir 

kurdele ile doldurur. Bu gökkuşağı şamanlık kudretidir. (Povalyasko, 2015: 3) Yakutlara 

göre şamanlar “ıyık mas adını” verdikleri kutsal ağaçtan dünyaya gelmektedir. Alemleri 

birleştiren bu kutsal ağacın kökleri yeraltı dünyasına dalları ise göğün dokuzuncu katına 

kadar uzanmaktadır. Kahramanlar bu ağacın gövdesinden doğarken, şamanlarda kökünden 



7 
 

çıkmaktadır. Başka bir inanca göre de şamanlar bu ağacın dallarında bitmektedir ve ne kadar 

yüksekte biterse o kadar iyi şaman olmaktadır. Yakut inançlarına göre şamanlar soyu Ana 

Argıl dedikleri ilk şamana dayanmaktadır. Argıl çok güçlü bir kimsedir ve hiçbir Tanrıya 

bağlı değildir. Görmeyenlerin gözlerini açabilir, her hastalığı iyileştirir hatta ölenleri bile 

diriltmektedir. Bir gün Argıl’ın kim olduğunu merak eden Ürüng Ayıı Toyon, Argıl’ı yanına 

çağırarak gücünü kimden aldığın sorar. Argıl’ın ben kimseye bağlı değilim gücümü 

kendimden alıyorum demesi üzerine sinirlenen Ürüng Ayıı Toyon cezalandırmak için, 

Argıl’ı ateşe atar. Bu ateşten şamanların ruhları ortaya çıkmıştır. (Beydili. 2004: 14) 

 

Buryatların inancına göre yeryüzünde insanlar yokken yalnız ruhlar yaşamaktadır. 

Batı yönünde yaşayan ruhlar iyiyken, doğuda yaşayan ruhlar ise kötüdür. İnsanlar 

yaratıldıktan sonra batıda yaşayan iyi ruhların koruması altında mutlu mesut ve 

hastalıklardan uzak bir şekilde yaşıyordu. Bu durumu kıskanan doğunun kötü ruhları 

insanların düzenini bozmak onlara zarar vermek için uğraşmaya başladı. Bunun üzerine 

batının iyi ruhları insanlara yardımcı olması için bir kartal gönderdi. Bu kartal bazı 

anlatılarda ilk şamandır. Kartal her ne kadar insanlara yardım için gönderilmiş olsa da 

insanlar kartalın dilinden anlamadıkları için ondan korkup kaçtı. Bunun üzeri kartal 

insanların dilinden anlayan bir kişinin şaman olması gerektiğini iyi ruhlara bildirdi. Ardından 

gökyüzünde uçarken ağaç altına uyuyan bir kadın gördü ve üzerine indi. Bu kadın kartaldan 

hamile kaldı. Olanları öğrenen doğunun kötü ruhları güzel bir kadın haline girerek kadının 

kocasının aklını çeldi ve onu karısından uzaklaştırdı. Bu yolla kadın yalnız kalmasını 

kendine ve bebeğine bakamayarak telef olmasını amaçlamışlardı. Ancak kadın bebeği 

doğurdu. Bebeğe bilge kara şaman anlamına gelen “mergen hara bö” veya kutsanmış kara 

şaman anlamına gelen “boholi hara bö” adı verildi. (Dioszegi, 1998, 18) Bu hikâyeden 

anlaşıldığı üzere iyi ruhlar şamanı insanlara şifa vermesi ve onları kötü ruhların 

saldırılarından koruması için yaratmıştır. Bu nedenle şamanın başlıca görevi hasta kimselere 

musallat olan kötü ruhu bulup uzaklaştırmak ve kişiyi iyileştirmektir. 

 

Şaman aynı anda hem büyücü hem de tedavi edici yönü bulunan bir kimsedir. Büyü 

kuvvetiyle ruhlarla iletişime geçer onları hasta kişilerin vücutlarından uzaklaştırarak 

hastaları iyileştirir. (Eliade, 1999: 21) Şamanı diğer inançlardaki büyücülerden ve ruhlarla 



8 
 

iletişime geçen kişilerden ayıran özellik, onun ruhlarla yalnızca görüşmesidir. Ruhların esiri 

olmaz, ruhlara sahip olan kişi şamandır. (Aydın, 1994: 489) Kutadgu Bilig’de “her hastalığın 

çaresi ve iyileştirecek bir kamı vardır denilerek şamanların insanları hastalıklardan kurtarma 

yönünden bahsedilmiştir. (Çakan, 2018: 293) Sagaylar Tanrının insanlara zarar vermek için 

uğraşan kötü ruhları şaman aracılığıyla uzaklaştırmaktadır. Tanrı şaman aracılığıyla kötü 

ruhlarla savaşmaktadır.  (Beydili, 2004: 513) Şamanlar ekstaz haline geçmeyi ustalarından 

öğrenmektedir. Usta aday şamanı hazırlarken onu çok defa ekstaz haline geçmeye 

zorlamakta, nasıl geçeceğinin püf noktalarını öğretmektedir. Bazı şamanlar bu hale 

geçebilmek için birtakım maddeler kullanmaktadır. (Örnek, 1995: 54) Şamanlar aynı 

zamanda bağlı bulundukları kabilelere doğruyu öğretmekle de yükümlüdür. Diğer alemlere 

yaptığı seyahatlerde ölülerin ruhlarının başına gelenleri insanlara anlatarak ders 

çıkarmalarını sağlamaktadır. Hayvanlara ve insanlara zarar veren kişilerin öldükten sonra 

çektiği işkenceleri, yalancıların ağzından dökülen kurşunları ve şarlatan şamanların yoldan 

çıkıp mahvolmalarından bahsederken, iyi insanların ruhlarının gökyüzünde ne kadar mutlu 

mesut yaşadığından da bahsetmektedir. Bu şekilde toplumu iyilik yapmaya yönlendirir, 

yalancılıktan ve kötülükten uzak durmaları için öğütler vermektedir. (İnan, 2015: 81) 

 

Şamanlar çok özel ve önemli kişilerdir. Şamanın hareketlerini taklit ederek şamanlık 

yapılamaz. Şaman olacak kişiyi ruhlar kendileri seçmektedir. Bu nedenle şamanlar yetenekli 

oldukları kadar şanslı kişilerdir. Şamanlar tabiat olarak sinirli, çekingen, içe kapanık 

kişilerdir. Zamanlarının çoğunu insanlardan uzak dağlarda, ormanlarda gezerek geçirirler. 

Çoğu zaman sıradan insanların göremedikleri ruhlarla konuşurlar. Bu belirtiler genellikle 

çocukluk zamanlarında ortaya çıkmakta ve ilerleyerek şaman hastalığına kadar devam 

etmektedir. Şaman hastalığı, şaman olarak seçilen kişinin atalarından bir ruhun kişiye 

musallat olmasıyla başlar. Hastalanan kişi şaman olmayı kabul edene kadar yemeden 

içmeden kesilir. Ateşler içinde yanar ve acı çeker. Bu süreçte kişinin ailesi onu bu yoldan 

çevirmeye çalışsa da bu belirtileri gösteren kişinin çoğu zaman şaman olmayı kabul etmekten 

başka yolu yoktur. Şamanlığın kabulüyle usta bir şamanın yanına eğitim görmeye başlanır. 

(Örnek, 1995: 49) Şamanın başlıca özellikleri, ekstaz haline geçebilmek, ateşe hükmetmek, 

ruhlarla iletişim kurmak, gök ve yeraltının katmanları arasında seyahat etmektir.  (Aydın, 

1994: 490) Ekstaz haline geçmek şamanları büyücülerden ayıran en büyük özelliktir. 



9 
 

Şamanlar sihirbazlık yapabilir, ancak yalnız sihirbazlık yapan ve ekstaz haline geçemeyen 

kimselerin şamanlığına güvenilmez ve saygı gösterilmez. (Unhnitsky, 2017: 215) 

 

Şamanlar genellikle fakir kimselerdir. Bu nedenle kimse şaman olmak istemez. 

Aileden bir çocuk şamanlık alametleri gösterdiğinde çevresindeki kişiler onu vazgeçirmeye 

çalışmaktadır. Çünkü bu durum hem ailenin ekonomisine zarar vermekte hem de kişinin 

hayatını zorlaştırmaktadır. Şamanlar genellikle ayin sonrasında, ayin yaptığı kişilerin 

gönlünden geçtiği kadar ücret, eşya veya yiyecek ile ödeme almaktadır. (İnan, 1986: 76) 

 

Şamanlık yapmayı kabul eden kişi birtakım süreçlerden geçmektedir. Bunların 

başında ritüel ölüm gelmektedir. Ritüel ölüm yani ölüp dirilme sürecinde şamanın ruhu 

arındırılmakta ve yeni bir kişi olarak tekrar var olmaktadır. Kişinin şaman hastalığına 

yakalanması ve şamanlığı kabul etmesiyle ritüel ölüm denilen, şamanın yeniden ölüp dirilme 

süreci başlamaktadır. Bu süreçte şaman günlerce hareketsiz şekilde yatarken, aslında öteki 

alemde şamanın ruhlar tarafından etleri kemiklerinden ayrılmakta, lime lime kesilmektedir. 

Bu işlem başlamadan önce ruhlar şamanın kafasını keser ve tüm süreci izleyebilecekleri bir 

yere yerleştirir. Daha sonra pek çok kötülük ve hastalık kaynağı olan ruhlar tek tek gelir ve 

şamanın vücudundan parçalar koparmaya başlar. Şaman ölüp yeniden doğma merasiminin 

gerçekleşmesinden sonra usta bir şamanın yanında eğitim görmeye başlar. Bu eğitim süresi 

halklara göre değişiklik göstermektedir. Altaylarda şamanın ustası, şaman tüm ruhların ve 

Tanrılarını, kendinden önceki şamanların adlarını, ayinleri nasıl gerçekleştireceğini ve hangi 

duaları okuyacağını öğretmektedir. Bunları öğrenen kişi şamanlık yapmaya hazırdır. Bu 

süreç kişinin öğrenme kapasitesine göre de değişiklik göstermektedir. Ancak çoğunlukla 3 

veya 4 yıl içerisinde aday şamanlık yapmaya hazır olur. (Örnek, 1995: 52-53) Yani şaman 

öldürülür, parçalanır ve eski bedeninden arındırılır. Kemiklerinin üzeri yeni et ve kan ile 

örtülür ve yeniden yaratılır. Bu yolla şaman hem fiziken hem ruhen yenilenmiş olur. 

(Campbell, 2003: 283) 

 

Şaman inancına göre abaası sahibi şamanların ruhları bu kötü ruhlar tarafından 

yeraltında bulunan ve bu ruhlar için ayrılmış özel bir bölgeye kaçırılmaktadır. Şaman olacak 

kişinin niteliğine göre ruhlar burada 1 ile 3 yıl arasında kalır. Ruhu yer altında bulunan kişi 



10 
 

yeryüzünde aklını yitirmiş bir şekilde dolaşmaktadır. Yeraltındaki ruhu ise kimi inanca göre 

büyük bir kuş, kimi inanca göreyse şamanların anası denilen bir kadın tarafından bakılıp 

eğitilmektedir. Şamanın eğitimi tamamlandıktan sonra ruh bedene dönmeden önce, şamanın 

bedeni abaasılar tarafından parçalanmaktadır. Öncelikle baş kesilir ve yaşananları izlemesi 

için bir ağacın dalına asılır. Ardından dokuz kötü ruh bedeni parçalara böler ve bedenine 

dönecek ruhun geçeceği yollara döker. Bu parçaların her biri, bir kötü ruha gelecek şekilde 

ayrılmaktadır. Eğer hastalık getiren kötü ruhlardan birine beden parçası yetmezse, şaman bu 

kötü ruhun getirdiği hastalıkları iyileştirmekte başarılı olmaz. Bedeni parçalandıktan sonra 

ruhlar tarafından yeniden birleştirilip yenilenen bedene geri dönen ruh şamanlık yapmaya 

başlayabilir. Tuva ve Uranhaylar arasında ise şamanların soyunun Albıslara dayandığı 

düşünülmektedir. (Beydili, 2004: 17) Albıs, Yakut şamanlarının abası dedikleri kötü 

ruhlardır. 

 

1.3. Şamanlar Arasındaki Statü Farkları: Ak ve Kara Şaman 

 

Altaylarda ak şaman ve kara şaman olmak üzere iki çeşit şaman bulunmaktadır. 

Yakutlarda ise bu ayrım ayıı oyun ve abası oyun şeklinde yapılmaktadır. Ak şamanlar 

gündüzleri ayin yapar, yalnız gökyüzü ruhları ve Tanrılarıyla iletişime geçmektedir. Sadece 

kansız kurban törenlerini yönetirler. (İnan, 1986: 84) Anohin bu ayrımı manyaklı ve 

manyaksız şaman şeklinde yapmıştır. İyi ruhların şerefine yapılacak olan ayinlerde manyak 

giymeye ihtiyaç yoktur. Manyak bir korunma aracıdır ve kötü ruhların saldırılarına karşılık 

bir zırh görevi görür. İyi ruhların ise insanlara zararı bulunmamaktadır. Bu nedenle şamanın 

bir koruyucu zırh giymesine gerek kalmaz. Ak şamanlarda yalnız iyi ruhlara ayin 

düzenlemeleri nedeniyle manyak kullanma ihtiyaçları bulunmamaktadır. Ak şamanlar 

toplum içerisinde iyiliklerinden dolayı ne kadar saygı görüyor olsa da kara şamanlara daha 

çok başvurulmaktadır. Bunun nedeni insanların yeraltı ruhlarından korkması ve yeraltı 

ruhlarının insanlara zarar vermesidir. 

 

Yakut Şamanizm’inde yör adı verilen yer altında yaşayan bir kötü ruh ailesi 

bulunmaktadır. Bu kötü ruhlar musallat oldukları insanları delirtirler. Kara şamanların 



11 
 

güçlerini yörlerden aldığına inanılmaktadır. Yeteneklerini kötüye kullanan şamanlar 

öldükleri zaman ruhları yöre dönüşmektedir. (Turan, 2020: 202) 

 

Şamanlar arasında derece, cinsiyet, nitelik ve ayin yaptıkları bölgeye göre ayrımlar 

bulunmaktadır. Sibirya’nın kuzey bölgelerinde erkek şamanlar kadın şamanlara göre daha 

nitelikli ve derece olarak daha üstündür. Sibirya’nın güneyinde ise bazı bölgelerde şamanlar 

yalnız kadınlardan oluşur veya arada bir ayrım olmamasına rağmen erkek şamanlarında 

kadın gibi davranmaya başladığı görülmektedir. Bu bölgelerde şamanlar kadın kıyafetleri 

giyip kadın gibi davranır, hatta bazıları erkek ruhlar ile evlenmektedir. Şamanların doğum 

yapma figürü de aynı şekilde kadına benzemek amacıyla ortaya çıkmıştır. Bu davranışın iki 

nedeni olabilir. Birinci neden ilk şamanın kadın olduğu inancı, kadın şamanların yeraltı 

ruhları ile daha kolay iletişime geçebilmeleri bu nedenle toplumda daha fazla başvurulan 

kişiler olması ve nitelik bakımından daha çok ruha hitap ederek erkek şamanlardan derece 

olarak önde olmalarıdır. İkinci neden ise ergenlik döneminde başlayan cinsel arayışlar 

neticesinde böyle bir şekilsel değişim yaşanmaktadır. (Dioszegi, 1998: 36) 

 

Yakutlar arasında şamanların üç derecesi bulunmaktadır; son, orta ve büyük.  Son 

derecede bulunan şamanlar histeri nöbetlerinde ileri gidemeyen ve ekstaz halini tam 

gerçekleştiremeyen şamanlardır. Orta derecedeki şamanlar gündelik sıradan işleri 

halledebilen küçük ruhlarla iletişim kuran şamanlardır. Büyük şamanlar ise her türlü ruhla 

iletişime geçebilen hatta Arsan Duolayla bile irtibat kurabilen şamanlardır. Yakut 

topraklarında aynı anda yalnızca dört tane büyük şaman yaşayabilmektedir. Bu nedenle 

şamanlar arasında savaşlar çıkmaktadır. Şaman savaşları Sibirya’nın birçok farklı 

toplumunda görülmektedir. Bu savaş fiziksel bir savaş değildir, ruhlar aracılığıyla 

savaşılmaktadır. Bu savaşların başlıca nedeni büyük şamanı öldürerek kıdem atlamak ve 

şamanın sahip olduğu ruhlara el koymaktır. Savaşlar sırasında şaman ile ruhlarının birbirine 

bağlı olduğuna inanılan iyakiller de birbirleriyle savaşmaktadır. Bunun haricinde bir diğer 

statü göstergesi sahip olunan ruhların ve bilinen şaman şarkılarının sayısının fazlalığıdır. 

(Dioszegi, 1998: 37) Hakas şamanları “pugdur, pulgos ve çalançik” olmak üzere üçe 

ayrılmaktadır. Pugdurlar güçlü şamanlardır. Dağ ruhları için yapılan ayinleri yönetir, ölen 

kişilerin ruhunu yeraltı dünyasına götürür ve Umay ana ile doğrudan iletişime geçebilir. 



12 
 

Pulgoslar orta seviyede bulunan, sıradan davul ve cübbe kullanan v çok uzak mesafelere 

seyahat edemeyen şamanlardır. Pulgosların yapabilecekleri sınırlıdır bu nedenle yalnız 

hastalık durumlarında başvurulur. Çalançikler en alt seviye şamanlardır. Davul ve cübbe 

kullanmaz yelpaze ile ayin gerçekleştirir ve ciddi olmayan hastalıkları iyileştirebilir. 

(Butanayev, 2019: 27) 

 

Yakutlar şamanların, kuzeyde bulunan bir kızılçam ağacında dünyaya geldiklerine 

inanmaktadır. Demir tüylü kartal bu ağaca konarak yumurtlar ve kuluçkaya yatar. En iyi 

şamanlar ağacın en üst dallarında, iyi şamanlar ağacın orta dallarında, beceriksiz şamanlar 

ise alt dallarda yetişir. (Gezgin, 2015: 52) Şamanların güç kazanmadan önce geri 

çağrıldıkları ve ruhlarının yuvalandığı Tuuru ağacı, Tunguzlar arasında oldukça önemlidir. 

Tuuru ağacının dallarına yerleştirilen yuvalar, şamanların ruhlarına barınak sağlamakta ve 

bu dalların yüksekliği, yetiştirilen şamanın bilgeliği ve gücünün artması ile 

ilişkilendirilmektedir. Şaman davullarının çerçevesi ise taze çam ağaçlarından kesilerek 

yapılır ve bu ağaçlar, Tuuru'nun hatırasına ve şaman ruhunun yetiştirildiği yere duyulan 

saygı nedeniyle canlı bırakılır. Ritüel çadırlarında bir veya daha fazla çatallı dal dikilmesi 

geleneği de Tuuru ağacına duyulan saygının bir ifadesi olarak devam etmektedir. Yakutlarla 

bağlantısı olan Tunguz topluluklarında ise bu ritüel ağaca 'Sarga' adı verilir, bu da şamanistik 

uygulamaların kültürel çeşitliliğini ve derinliğini göstermektedir. (Campbell, 1995: 255) 

 

Şamanizm'de önemli unsurlardan biri doğumdur. Bu nedenle Yakutlar arasında 

şamanların cinsiyet fark etmeksizin 30 yaşına geldikleri zaman doğurduklarına 

inanılmaktadır. En kuvvetli şamanlar üç defa doğum yapmaktadır. İlk doğumda karga veya 

ördek, ikincide balık, üçüncü doğumda ise ayı veya kurt doğurur. Bu hayvanlar doğdukları 

gibi şamanının ölümüne kadar ortadan kaybolur. Şaman öldükten sonra şaman kökenli bu 

hayvanlar ortaya çıkarak hamile kadınların vücuduna girerek doğacak bebeğin şaman 

olmasına neden olmaktadır. (Dioszegi, 1998: 20) 

 

 

 



13 
 

1.4. Şamanlığa Geçiş  

 

Şamanlık soy ile geçmektedir. Yani şaman olacak kişinin soyunda bir şaman 

bulunmalıdır. Seçilen kişiye bu ata şaman ruhu musallat olmakta ve onu şaman olmaya 

zorlamaktadır. Atanın ruhunun musallat olmasına Altay şamanlığında “tös basıp yat” 

denilmektedir ve ruh basmasına anlamına gelir. Eğer seçilen kişi aday olmayı kabul etmezse 

delirme tehlikesiyle karşı karşıya kalmaktadır. Şaman olacak kişinin hastalığa yakalanması 

Yakutlarda, seçilen kişinin aklını yitirmiş gibi kendisini sulara veya ateşe atmaya 

çalışmasından da anlaşılmaktadır. (Demir ve Akgün Çomak, 2015: 24) Bu tarz hareketler, 

şamanlık alameti olarak görülmektedir. Bu süreçten dolayı şamanlar genellikle sinirsel 

hastalıklara sahip öfke kontrolü daha az olan kişilerdir. Bir kimse şamanlık alametleri 

göstermeye başladığında, ayna adı verilen yeraltının kötü ruhları kişiye musallat olmuş 

demektir. Aynalar önceleri şamanı göklerde ve dünyanın çeşitli yerlerinde dolaştırır, ona 

güzellikleri göstererek aklını çelmeye çalışır. Kişi bu gezintilerden ve ikna çalışmalarının 

sonucunda hala şamanlık yapmayı kabul etmezse, kötü ruhlar kişiyi delirtmek ve hatta 

öldürmekle tehdit etmeye başlar. Bundan sonra kişinin ruhların sözünü dinleyip şaman 

olmayı kabul etmekten başka seçeneği kalmaz. (Siikala and Hoppal, 1992: 6) Kişi şaman 

olmayı kabul ettiğinde yaşlı usta bir şamanın yanına eğitime başlar. Ustası ona şamanlığın 

tüm püf noktalarını gösterir. Bütün ruhların ve Tanrıları ve bu varlıkları nasıl memnun 

edeceğini öğretmektedir. Tüm bunları öğrenmesinin ardından şamanlığa geçiş ayini olan 

“kam bakşı toy” düzenlenir ve bu törenden sonra aday şamanlık yapmaya başlayabilmektir. 

(İnan, 1986: 76) Şamanlık alametlerinden birisi fazla kemiktir. Fazla parmakla doğan 

kişilerin şamanlık vazifesine yatkın olduğu düşünülmektedir. Batı Sibirya’da yaşayan 

Selkuplar arasında iki baş parmağın bulunması çok özel bir durumdur. Selkuplar insanın 

ruhunun baş parmakta bulunduğuna inanır. İki baş parmağı olan kişilerde ilki canın 

bulunduğu yerken ikinci parmak şamanlık yeteneğinin bulunduğu yerdir. (Katsyuba, 2008: 

69) 

 

Şaman olacak kişinin seçiminde geçmiş ataların ruhlarının musallat olması nedeniyle 

kişinin garip davranışlar yaptığı görülmektedir. Şaman seçilme ve şamanlığa geçiş dönemi 

genellikle ergenlik dönemine denk gelmektedir. Ergenliğin vücutta yarattığı değişiklikler, 

hormonların değişmesi, çocukluktan yetişkinliğe geçiş ve bununla birlikte değişen cinsel 



14 
 

anlayışlar gibi duygu durumunda gözlenen değişimler, bölgenin insan üzerinde yarattığı 

tahribat gibi nedenlerle insanların hayal dünyasında anlamlandırdıkları birtakım ruhların 

musallat olduğu sonucuna varılmaktadır. Bu ruhun musallat olmasıyla kişi daha da 

asabileşir, sürekli dağlara, ormanlara kaçar kayaların arasına saklanır. Bu durumdaki 

kişilerin bilinçaltında dikkat çekmek ve toplum içerisinde bir şekilde var olmak veya kendini 

toplumdan soyutlamak gibi kavramlar bulunmaktadır. Kişi bu dönemin ardından toplum için 

tamamen işlevsiz birine de dönüşebilir veya ruhlarla kurduğunu düşündüğü iletişimi aracı 

olarak kullanarak toplumda saygın bir kişi haline gelerek şamanlık yolunu tercih edebilir.  

 

Bir kimsenin şaman olabilmesi için şamanların soyundan gelmesi gerekmektedir. 

Buryatlarda da şamanlık aynı şekilde soy ile aktarılmasına rağmen üzerine yıldırım düşen 

kişilerin ölümünün ardından şaman ruhları arasına katıldığına ve torunlarının şaman 

olmasına yol açtığına inanılmaktadır. (Agapitov et al. 2003: 44) 

 

Şamanın ölüp dirilmesi sırasında ona ergen bir erkeğin refakat etmesi gerekmektedir. 

Bu süreç boyunca adaya yalnızca su içirilen ve çadırının etrafından kimsenin geçmemesi için 

önlemler alınır. Şaman adayı çadırın sağ tarafına yatırılır ve yatağı ile ocak arasından birinin 

geçmesi kesinlikle yasaktır. Şaman burada üç dört gün boyunca acılar içerisinde kıvranır. 

Maddi olarak her ne kadar hareketsiz yatıyor gibi görünse de ruhlar aleminde ölmüş şaman 

ataları ve diğer ruhlar tarafından tüm vücudu parçalanmaktadır. Bu parçalanma işleminden 

sonra kişi şamanlığa başlar, bazı şamanlar birkaç defa parçalanma yaşamaktadır. Yakutlara 

göre şaman adayının ruhu bu aşamadan sonra ölüm ve kötülük balığı denilen çift kuyruklu 

bir balığın sümüğü ile beslenir ve bu sümükten güç alarak kişi şaman kudretine ulaşır. 

(Ksenefontov, 2011: 49) 

 

Yakutlarda şaman adayları, şaman hastalığına yakalanıp şamanlığı kabul etmesinin 

ardından uzun bir eğitim sürecine tabii tutulmaktadır. Ölüp tekrar dirilen, bu dirilme 

esnasında kötü ruhları tanıyan ve hastalıkların kaynaklarını öğrenen, eğitimini tamamlayan 

şamanlar şamanlığa geçiş töreninin ardından, şamanlık yapmaya başlamaktadır. Şamanlığa 

geçiş törenleri sıcakların başladığı yaz ayların veya kışın dondurucu soğuklarda 

yapılmamaktadır. Şamanlığa geçiş için bahar ayları beklenmektedir. Bu süreçte aday şaman 



15 
 

küçük çaplı ayinlere cübbesiz olarak katılabilir ve ufak tefek hastalıklara neden olan ruhları 

vücuduna toplayabilir. (Ksenefontov, 2011: 63) Yakut Türklerinde bu tören şu şekildedir: 

Törenin başında hocası şaman adayının cübbesini giydirilir. Aday sağ tarafına dokuz erkek, 

sol tarafına dokuz kız ve ortaya hocalık yapan ihtiyar şaman geçmektedir. Hocası, adaya 

şamanlık yeminini ettirir. (İnan, 2015: 56) Bu yemini ettikten sonra aday şamanlığa geçmiş 

kabul edilmektedir. Yeminin ardından Yakutların ilk şamanı olan An Argıl’ın oğlu Kün 

Kegis’in yeni şamanın kafasını keserek bir direğe oturttuğu ve bu kesik başa dünyayı 

gezdirdiği temsil edilmektedir. Yeni şaman, kafası kesilmiş ve yeni yerler görüyormuş gibi 

hareketlerle bunu anlatmaktadır. (İnan, 1986: 78)  

 

Şamanlığa geçiş esnasında ruhlar adayı yer altına kaçırıp parçalamaktadır. Bir 

Tunguz şamanının başına gelen işkence de atalarının şaman ruhları, aday şaman parçalanana 

kadar bir direğe bağlayarak ok atmıştır. Aday tamamen parçalandıktan sonra etlerini iyice 

ayırıp fazla kemiği bulmuşlar. Bu parçalanma işlemi sırasında fazla kemik bulunmaz ise kişi 

şaman olamaz. Şamanları diğer insanlardan ayıran özellikleri olması gerekmektedir. 

(Campbell, 1995: 251) 

 

Her şaman ölüp dirilme ritüelini yaşamamaktadır. Yalnız kudretli olabilecek veya 

atalarında kudretli şamanların bulunduğu kişiler parçalanarak ölme ve tekrar dirilme 

sürecinden geçmektedir. Düşük rütbeli şamanlar böyle bir süreçten geçmemektedir. 

Genellikle şamanın yer altına kaçırarak parçalandığı görülse de Yakutlarda yeraltındaki 

ruhlar orta dünyaya gelerek şamanın etlerini parçalamakta ve kötü ruhların geçiş yollarına 

atmaktadır. Hastalık getiren her ruha şamanının vücudundan bir parça düşer. Yetenekli 

şamanlar, hayatları boyunca üç kere parçalanarak yeniden bedenlenmişlerdir. (Ksenefontov, 

2011: 57) Bazı şamanların hikayelerine göre parçalanma töreninin ardından vücut parçaları 

yolları saçılmak yerine kötü ruhlar tarafından yenilmektedir. Yakutlar arasında yaşayan bir 

kadın şamanın anlatısına göre “ettenii” adı verdikleri parçalanma ritüelinin başlaması için 

ormanda bulunan çadırına çekilen şamanın yanına gelen kötü ruhlar öncelikle şamanın 

kafasını keserek bir rafa koymuşlardır. Şaman kesik kafası sayesinde vücuduna yapılanları 

izlemektedir.  Ruhlar öncelikle şamanın ruhunu küçük parçalara ayıraak şişe takmış, 

ardından bu şişleri kızartarak yemişlerdir. Kemiklerini ise hayvan yavrularının ölümüne 



16 
 

sebep olan bir ruh toplamış akağaçtan yapılan bir sedirin üzerine yerleştirerek şamanın 

bedenini tekrar birleştirmiştir. Ardından bu ruhlar şamanı diriltmeden önce etraftaki kanları 

temizlemişlerdir. (Ksenefontov, 2011: 64)  

 

Tuvalarda aileden bir şaman çıktığı zaman, o şamanın adına sürü lideri olarak 

seçilmiş bir hayvan ıduk olarak kurban verilir. Bu hayvan sürünün içerisinde yaşamaya 

devam etse bile vücudunun çeşitli yerlerine bağlanan paçavralar sayesinde ıduk olduğu 

anlaşılır. Iduğa yalnız şaman yaklaşabilir ve kişiler ihtiyaçları için kullanabilir. Erkek 

şamana genellikle siyah at, kadın şamana ise koyun veya sığır ıduk olarak verilmektedir. 

Hayvana hangi renk paçavra bağlanacağını öğrenmek için şamanın ayin yapması ve ruhlara 

sorması gerekmektedir. Ruh hangi rengi seçerse hayvana o renk paçavralar bağlanır. 

Şamanın hayvanına şaman harici birinin binmesinin o kişinin ölümüne yol açacağına 

inanılmaktadır.  (Bapaeva, 2013: 67)  

 

Sibirya’da yaşayan birçok halkta farklı şekillerde şamanlığa geçiş törenleri 

görülmektedir. Moğol gruplarından olan Buryatlarda şamanlığa geçiş esnasında iki önemli 

alet vardır. Biri asa diğeri ise kılıçtır. Asanın üzerinde yine savaş aletleri yer almaktadır. Bu 

aletler samanın kötü ruhlarla savaşmasını kolaylaştır. Kurban töreninden sonra Buryat 

şamanının elinde kılıçla kayın ağacına tırmanması gerekmektedir. (Hoppal, 2012: 256) Bu 

harekette şamanın savaş esnasındaki çevikliğini kanıtlamak amacıyla olduğu gibi, kayın 

ağacının şamanizmindeki öneminden kaynaklanmaktadır. Kayın ağacı aynı zamanda kozmik 

ağaç figüründedir. Alemleri birbirine bağlayan bu ağaçta yükseklere tırmanmak, şamanlığa 

başladıktan sonra gökyüzü katmanlarının arasında da en yüksek katmanlara ulaşabilmek 

anlamına geldiği düşünülmektedir. 

 

Şamanların ölüp yeniden dirilmesi üzerine pek çok efsane anlatılmaktadır. Kişinin 

şaman olması için geçeceği ilk yollardan biri de ölüp yeniden dirilmektir. Yakutlar arasında 

çenesiz lakabı ile anılan bir şamanın hikayesinde şaman bir avcı tarafından üç kere 

öldürülmüş ve yeniden dirilmiştir. Şaman bir iş için yanında üç atlı ile yolculuk yapmaktadır. 

Ormanda bir avcı ile karşılaşır ancak avcının ruhunun kötü olduğunu anlayarak avcıya selam 

vermez. Şamanın selamına alamayana avcı bunu kendisi için bir hakaret sayar. Şaman ve 



17 
 

yanındakiler dinlenmek için konakladıklarında avcı oğullarının da yardımıyla şamanı 

öldürüp vücudunu parçalayarak ayırarak etrafa saçmış. Avcı şamandan kurtulduğunu sandığı 

anda şaman dirilip geri dönmüş. Avcı, şamana saldırarak onu ikinciye öldürmüş ve vücudunu 

daha fazla parçaya ayırmış fakat şaman tekrardan canlanarak geri dönmüş. Avcı üçüncü 

denemesinde şamanı tekrar öldürmüş vücuduna parçalamış ve çenesini çıkararak yakmış. 

Bunun üzerine tekrardan hayata dönen şaman çenesi için bir buzağı kurban ederek onun 

çenesini kullanmak zorunda kalmış. Bu olaydan sonra şamanın güçleri zayıflamış ve halk 

arasında çenesiz olarak anılmaya başlanmıştır. (Dioszegi, 1998: 38) 

 

1.5. Şamanların Eş Ruhu: İya Kil 

 

Yaygın olarak Yakut şamanlarının arasında bulunan bir inanışa göre her şamanın İja 

Kil dedikleri bir ana hayvanı bulunmaktadır. Şamanın canı bu hayvanın canına bağlıdır. Bu 

hayvan ruhunun başına gelen her şey şamanında başına gelmektedir. Bazen iki şamanın ana 

hayvan ruhları birbiriyle dövüşmektedir. Bu durumda ana hayvan ölür veya yaralanırsa, 

şamanda aynı şekilde ölür veya yaralanır. Bu nedenle bazı şamanlar kimsenin bulamaması 

için ana hayvan ruhlarını dağlara, kayalıklara gizlemektedir. Bu inanış Sagay şamanları 

arasında da görülmektedir. İja Kil’i kurt veya ayı olan şamanlara “börölöh eseleh oyuun” 

denilmektedir. (İnan, 2015: 81) Teleüt Türklerinde eş ruh için “Tın Bura” tabiri 

kullanılmaktadır. Samoyedler arasında ana hayvan geyiktir. Geyik şamanın koruyuculuğunu 

yapar ve yeri geldiğinde onun için savaşır. Yakutlarda olduğu gibi Samoyedlerde de ana 

hayvan zarar gördüğünde şaman da zarar görmektedir. (Demir ve Akgün Çomak, 2015: 95) 

 

Şamanların pek çok yardımcı ruhu bulunmaktadır. İyakilin en önemli farkı şamanın 

sağlığına doğrudan etki etmesi ve ayinlerde şamana eşlik etmemesidir. İyakil çeşitli 

hayvanların formuna girebilmektedir. Şamanın isteğine göre bir hayvandan diğerine 

dönüştüğü görülmektedir. Sibirya'nın kuzeyinde bulunan bir başka inanca göre iyakil yani 

ana hayvan şamanı dünyaya getiren hayvandır. Dalları gökyüzüne ulaşan ulu bir çınar 

ağacının dallarında yuvalar bulunmaktadır. Şamanın ana hayvanı bir kartala dönüşerek bu 

yuvalardan birine yerleşir ve yumurtlar. Kuluçka dönemi 1 ile 3 yıl arasında değişmektedir. 

Kuş 3 yıl kuluçkda yatara yumurtadan çıkan şaman çok kabiliyetli olmaktadır. Kuluçka 



18 
 

süresi 1 yıl olduğunda yumurtadan şamanın kuvveti biraz daha sınırlı olmaktadır. (Beydili, 

2004: 272) İyakil sözcüğündeki iye koruyucu ruhlar için kullanılan bir tabirdir.  

 

Her şamanın ruhunun bağlı bulunduğu bir ana hayvanı yani eş ruhu bulunduğu gibi 

her kabilenin de ruhları bulunmaktadır. Bazen iki kabile birbiriyle savaştığında o kabilelerin 

ruhları da birbiriyle savaşmaktadır. Hangi kabilenin ruhları galip gelirse, o kabile zafere 

ulaşmaktadır. (İnan, 1987: 460) İbn Fazlan İtil Bulgarlarına yaptığı seyahatte iki cin 

kabilesinin savaşı ile karşılaşmıştır. Akşam vaktine yakın gökyüzünden gelen gürültülerle 

birlikte bir bulut kümesini fark etmiştir. Bu bulut kümesinin içerisinde askerle ve silahların 

olduğunu görmüş, kısa bir süre sonra başka bir bulut kümesi daha ortaya çıkmış ve iki bulut 

içerisindeki askerler birbiriyle çarpışmaya başlamıştır. Bulgar hükümdarına sorduğunda ise 

Müslüman ve kafir cinlerin savaştığını ve bu savaşın çok eskiden beri sürdüğünü 

öğrenmiştir. (Şeşen, 1975: 50) 

 

1.6. Şamanın Toplumdaki Yeri 

 

Şamanlar hem Sibirya’da yaşayan Türk halkları arasında hem de Ruslar arasında 

şeytanın hizmetkarı olarak görülmektedir. Daha çok yeraltı dünyasına ayin düzenlemeleri ve 

büyü gibi uygulamalar yapmaları nedeniyle haklarında bu şekilde düşünülmektedir. Ayrıca 

usta şamanların ayin esnasında sergiledikleri şovların korkunçluğu insanları etkilemektedir. 

Bazı şamanların ekstaz halinde ağızlarına kızgın demirler soktuğu görülmüştür. (Radloff, 

1956: 57) Abakan Tatarları arasında şamanlar çok sayılmalarına ve Hristiyanlaşma 

döneminde bile toplum içerisinde fazlaca şaman bulunmakta ve insanlar bu şamanlara sıkça 

müracaat etmektedir. Ancak şamanlar her ne kadar sayılıp başvurulan kişiler olsalar da 

kazançları çok düşüktür. Genellikle insanlar ne verirse onunla idare ederler. Para karşılığı 

ayin yapan şamanların ücretleri ise çok düşüktür. Radloff’un verdiği bilgiye göre Abakan 

Tatarları arasında günün yarısından fazlasını çalışarak geçiren bir şamanın ücreti 30 

kopektir. Şamanın bir diğer geçim kaynağı da ayinlerde sunulan kurbanların etleridir. Ayin 

bittikten sonra kalan et ve kurbanın derisi şamanın olmaktadır. (Radloff, 1956: 385) 

Şamanların diğer dinlerdeki din adamları gibi ayrı bir sınıfı bulunmamaktadır. Ayin 



19 
 

yapmadıkları zamanlarda sıradan insanlardan farksız bir şekilde toplumun içerisinde 

yaşamlarını sürdürmeye devam ederler. (İnan, 2015: 79) 

 

Şamanın başlıca görevi kurban törenlerinde kurbanın ruhunu takdim edildiği Tanrı'ya 

ulaştırmak ve ölen kişilerin ardından çadırlarını ruhlardan arındırmaktır. Bu ayinler sırasında 

şaman tüm hünerlerini göstermek için çaba sarf eder. Törene katılan topluluğu korkutması 

ve etkilemesi gerekmektedir. Yalnız böyle olduğunda şamanın verdiği kehanetlere önem 

göstererek felaketleri engellemeye ve Tanrıları memnun etmeye çalışılmaktadır. Yeraltı veya 

gökyüzüne gidilmesi gerekmediği takdirde şamana müracaat edilmemektedir. Yer su 

ruhlarına insanlar bir aracı olmadan da başvurabilmektedir. Düğün, ölüm, doğum gibi 

törenlerde şamana gerek duyulmaz. Bu törenlerde gerçekleşen uğursuzlar sonucunda şamana 

başvurulmaktadır. (Radloff, 1956: 56)  

 

Şamanist Türk toplumlarında herkes kabilesindeki şamana büyük saygı göstermekte 

ve onu koruyucu olarak görmektedir. Herkes şamanı memnun etmek ve ondan dua almak 

istemektedir. Ayin esnasında sunulan hediyelerden memnun kalan şamanın, ekstaz 

halindeyken ettiği duanın “Tanrı yargısı” olduğunu düşünerek kabul olacağına inanmaktadır. 

(Kapağan, 2014: 807) 

 

1.7. Şamanizm’in Evren, Dünya ve İnsanı Algılayış Biçimi 

 

Şaman inancına göre üç farklı dünya bulunmaktadır. Gökyüzü dünyası yaratıcı 

tanrıların ve iyi ruhların yaşadığı dünyadır. Yeryüzü dünyası, insanların hayvanların, 

bitkilerin ve bunları korumakla görevli olan ruhların dünyasıdır. Bu ruhlar yer su ruhları 

şeklinde adlandırılır. Görevleri dağlar, ovalara, su birikintilerine zarar gelmesini 

engellemektir. Yeraltı dünyası ise kötülüğün temsilcisi olan Erlik, çocukları, yardımcıları ve 

kötü ruhların bulunduğu dünyadır. Ölüler dünyası ve sorgu yeri bu dünyada bulunmaktadır. 

Ölen kişi iyi kalpli ise gökyüzü ruhları arasına katılır, kötü kalpli bir kimseyse yeraltı 

dünyasında yaşamaya ve işkence görmeye devam eder. Bu üç dünya, dünya ağacı adı verilen 

kutsal kayın ağacı ile birbirine bağlanır. Kayın ağacının kökleri yeraltı dünyasında, gövde 



20 
 

yeryüzü dünyasın ve dalları gökyüzü dünyasında bulunmaktadır. Ölüler dünyası yeraltı 

dünyasının katmanlarından birinde yer almaktadır. (Alekseeva, 2021: 15) Tuvalarda aynı 

şekilde üç alemin olduğuna inanmaktadır. Üst dünya için ustuu oran, orta dünya için ortaa 

oran ve alt dünya için adaki oran, tüm evren içinse oran delegey tabirlerini kullanmaktadır. 

(Bazyrchap, 2016: 11)  

 

Soyotarın evren görüşüne göre yukarıda 33 kat gök ve her bir gök katında bir Tanrı 

bulunmaktadır. Bu Tanrıların en büyüğü ve en üst katta oturan Maydır Purhan’dır. Yeryüzü 

üç kattan olur. Yerin altında ise 18 kat cehennem bulunur. Bu 18 kat cehennemi 18 ayrı Erlik 

yönetir. Erlik başında ise Erlik Han bulunmaktadır. Kötü insanların ruhu ölümün ardından 

yeraltına gelir ve günahlarını derecesine göre bir katmanda işkence görür. İyi insanların 

ruhları ise göğe yükselir ve bir bebek olarak doğup tekrar dünyaya döner. (KATONOV, 

2008: 11) 

 

Yakutlarda üst dünya “üöhee doydu”, orta dünya “orto doydu” ve alt dünya ise 

“allara doydu” olarak adlandırılmaktadır. Bu üç dünya birbirine “All Luuk Maş” veya “Ağıs 

Salaalaax Aar Hatın” yani sekiz dallı kutsal kayın ile bağlanmaktadır. (Ergun, 2013: 455) 

 

Sibirya’da anlatılan masallardan anladığımız üzere alt dünyanın giriş kapılarının 

mağaralar ve kayaların arasında saklı olduğuna inanılmaktadır. Birçok masalda kötü ruhlar 

çeşitli hayvanların kılığına girerek insanları mağaralar çekmeye çalışmaktadır. Kişiler 

mağarada bulunan yeraltı dünyasının kapısından girerse bir daha yeryüzüne geri dönemezler. 

Güney Sibirya’da anlatılan bir hikâyeden ölüler dünyasının da bulunduğu yeraltı dünyasının 

kapısı bir kayanın altındadır. Bir gün iki kardeş seyahat ederken küçük erkek kardeş attan 

düşerek hayatını kaybeder. Ablası ağlayıp yakardıktandır sonra kardeşini bir kayanın yanına 

taşımış ve kayaya açılması için yalvarmaya başlar. Kaya ortadan ikiye ayrılır ve yeraltı 

dünyasının kapısı meydana çıkar. Abla kardeşini buraya bırakarak yoluna devam eder. Başka 

bir anlatıya göre yeraltının kapısı Altın Dağ’da bulunmakta ve kapısında Cedey Han’ın 7 

köpeği bekçilik yapmaktadır. Bazı hikayelerde ise büyük denizlerin ötesinde olduğu 

anlatılmaktadır. Yakut inançlarına göre yeraltına Lena Nehrinin, Kuzey Buz Denizine 

döküldüğü yerde oluşan girdaplardan girilmektedir. (Ögel, 2010: 25) 



21 
 

 1.8. Şamanın Yetenekleri  

 

Yaşam koşullarının ağırlığı, yiyeceğe ulaşımın zorluğu ve ekonomik sıkıntıların kol 

gezdiği Sibirya’da insanların en önemli hayat kaynağı hayvanlardır. Hem ekonomik açıdan 

ferahlık hem de açlığın çaresi hayvan yetiştirmek ve tüketmektir. Bu nedenle burada göçebe 

çoban kültürü gelişmiştir. Doğa koşulları, hayvanların hayata tutunmak için önemi gibi 

koşullar göz önüne alındığında inancın bu çerçevede şekillenmesi oldukça normaldir. Şaman 

inancındaki en önemli öğe ruhlar ve ruhlarla iletişime geçen şamandır. Şamanın bu ruhlar 

ile iletişime geçebilmesi için yardımcı olarak başlıca kahramanlar ise hayvanlardır. Bu 

nedenle şamanın ruhlarla iletişime geçeceği zaman hayvanları kullanması hatta onların 

kılığına girerek alemler arası seyahatler gerçekleştirebilmesi çok önemlidir. Hayvanın 

kılığına girebilmesi için kostümüne çeşitli aksesuarlarla donaması gerekmektedir. Şaman 

kuş, geyik, ayı vb. formlu bir elbise giydiğinde temsil ettiği hayvanın özelliklerine 

bürünmektedir. O hayvandaki yetenekler ve güç kostüm yoluyla şamana geçmektedir. 

Böylece şaman hem kuş olup göklerde uçabilir hem de ayı olup yeraltının kötü ruhları ile 

savaşabilmektedir. 

 

 Şamanın yetenekleri arasında sihir ve büyü yapmakta bulunmaktadır. Şamanist 

halklarda ölen ataların ruhları kabilenin totemleri arasına katılır ve bu ruhları kabilenin iyiliği 

için çalışmaya ikna etmek gerekmektedir. Çeşitli hediyeler ve kurbanlarla bu ruhlar ikna 

edilip kabile refahı için çalışmaya gönüllü olmaktadır. Ancak şamanın büyü yeteneği bu 

ruhları doğrudan etkilemek ve kabilenin refahı için çalışmaya zorlamaktır. Ayinlerde yapılan 

birtakım davranışlar, avlanma kurban etme gibi olayların sembolik olarak yapılması gibi 

davranışlarla büyü işlemi gerçekleştirilmektedir. Büyü insanın kendini doğadan ayırması, 

doğa olaylarından ve bunlara sebebiyet verdiğine inandığı ruhlardan korkmayıp bunları 

kendi hizmeti için kullanmaya başlamasıdır. (Dioszegi, 1998, 6) 

 

Fal bakmak ve gelecekten haber vermek şamanın başlıca görevlerinden biridir. Eski 

türkçede fal yerine ırk ve tölge kelimeleri kullanılmaktadır. Altaylarda şaman haricinde 

“ırımcı” adını verdikleri ara ara nöbet geçiren ve bu nöbetler sırasında gelecekten bilgiler 

gören kişiler bulunmaktadır. Kahinler Irkıl kelimesi ise kâhin, falcı anlamlarına gelmektedir. 



22 
 

Yakut Türklerinde ilk şaman olarak bahsedilen Argıl ismininde bu anlama gelmesi 

muhtemeldir. (İnan, 2015: 152) Kahinler fal baktıkları nesnelere göre farklı isimlerle 

anılmaktadır. Kürek kemiğinden fal bakanlara “yağrıncı”, koyun veya keçi pisliğinden fal 

bakanlara “kumalakçı” herhangi bir nesne ile fal bakabilen kişilere de “ırımçı” 

denilmektedir. 

 

 Birçok fal bakma yönetimi bulunmaktadır. Şamanlar arasında en yaygın olanları ise 

kürek kemiğine ve koyun pisliğine bakarak fal açmaktır.  Koyun pisliğinden fal açmak 

Kazaklar arasında oldukça yaygındır. Bu tür fallara “kumalak aşadı” veya “bal aşadı” 

denilmektedir. Fala bakabilmek için 41 tane pislik gerekmektedir. Şaman taneleri önce üç 

gruba ayırır. Hepsini tek tek alnına götürerek dua eder. Ardından bütün taneleri dokuz grup 

ve her grupta 4 tane sağda 3, ortada 3 ve solda 3 sıra olacak şekilde ayırır. Ardından bu 

tanelerin şekillerine bakarak gelecekten bilgi vermeye başlar. Sağ taraftaki taneler kişinin 

kendi hayatı hakkında bilgi verirken sol taraftaki düşmanları hakkında bilgi vermektedir. 

Orta sıradaki tanelere yol denilmektedir. Çift sayılı kümeler iyi, tek sayılı kümeler ise kötü 

olarak kabul edilmektedir. Bir diğer fal bakma yöntemi olan kürek kemiği falında, kürek 

kemiği ateşin üzerinde iyice ısıtılır ve ısınan kemik kaç kere sıçrarsa ona göre bir kehanet 

söylenmektedir. Kürek kemiği falına genellikle kaybedilen şeyleri bulmak amacıyla 

başvurulmaktadır. Şaman fala başlamadan evvel dualarla kürek kemiğini temizler. Fal için 

kullanılacak kemiğin kesinlikle zarar görmemiş olması gerekmektedir. Fal işlemi bittikten 

sonra şaman arkasına bakmadan kürek kemiğini geriye doğru fırlatır kemik eğer kapının 

yukarısına denk gelirse söylenen kehanetlerin gerçekleşeceğine inanılmaktadır. Fal işlemi 

bittikten sonra kemikler atılmaz ancak hayvanlara verilmeden önce de dualar ile 

temizlenmesi ve bir süre bekletilmesi gerekmektedir. Bir eşyası çalınmış kişi bu fala 

müracaat ettiğinde, kemik üzerindeki çatlaklara bakılır ve kemiğin kıkırdak kısmının 

çatlaması hırsızların yakalanacağı anlamına gelmektedir. (Radloff, 1956: 483) Özellikle 

kayıp eşyaları, hayvanları ve kimseleri bulmak için kürek kemiği falına başvurulmaktadır. 

Bu fal için hangi hayvanın kemiğinin daha yaralı olduğu topluluklara göre değişmektedir. 

Sagaylarda keçinin kürek kemiğinden daha doğru sonuç alınacağına inanılırken, Yakut, 

Dolgan ve Karagaslar arasında ren geyiğinin kemiğinin kullanılması daha elzemdir. (İnan, 

2015: 155) Kurban merasimlerinden sonra üçüncü gün büyük bir ziyafet düzenlenir. Tören 

başlamadan önce kayın ağacından 12 kâse hazırlanır ve içerisine ayran doldurulur. Kaselerin 



23 
 

yanına başta şaman, baştutan kişi, ev sahibi ve yakın zamanda ailelerin de vefat 

gerçekleşmemiş kişiler bulunur. Bu 12 kişi üç kere bu ayrandan içere ve daha sonra hep 

birlikte kepçelerini yukarıya doğru fırlatırlar. Kepçeler yere ağzı açık şekilde düşerse bu bir 

sonraki yılın, ev sahibi için verimli geçeceğini göstermektedir. Ters şekilde düşerse ev 

sahibinin zorluklarla karşılaşacağını göstermektedir. (Radloff, 1956: 52) 

 

 

 

 

 

 



24 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

ŞAMAN KOSTÜMÜNÜN PARÇALARI 

 

 2.1. Şaman Cübbesi  

 

Şaman cübbesi, üzerinde bulundurduğu birçok sembol ile ayinlerin önemli 

unsurlarından birdir. Şaman cübbesinin yapımında, ana motif olarak şamanın koruyucu ruh 

olarak seçmiş olduğu hayvan temsil edilmektedir. Bu koruyucu ruh şamanın dünyalar 

arasında yaptığı yolculuklarında şamana yardım etmektedir. Koruyucu ruh genelde ayı, kuş 

veya geyik olarak tercih edilmektedir. Şaman cübbesinin sembolize ettiği hayvanlar iletişime 

geçilen alem kadar coğrafyaya göre de farklılıklar göstermektedir. Tunguzlarda ve 

Yakutlarda daha çok kuş formlu elbiseler görülürken Trans Baykal bölgesinde geyik formu 

elbiseler ön plana çıkmaktadır. (Hoppal, 2012: 206) Altay ve Yakut şamanlarının cübbeleri 

süslemeleri bakımından birbirine benzemektedir. Ancak Yakut şamanlarının cübbelerinde 

emeget denilen ruh atanın sembolleri bulunmaktadır. (İnan, 2015: 92) 

 

Şaman kıyafetleri genellikle ayı, geyik gibi hayvanların derilerinden yapılmaktadır. 

Külahı, eldivenleri ve cübbesiyle kostümü tam olan bir şaman, kostümün temsil ettiği hayvan 

gibi görünmekte ve onun güçlerine sahip olmaktadır. Yakutlar şaman cübbesi hazırlamak 

için buzağı kullanırken Altaylar koç veya at derisi kullanmaktadır. Bazı durumlarda şamanın 

kostümünü yün kumaştan dikip derilerle süslemişlerdir. (Çirkin, 2022: 407; Ögel, 2010: 38) 

 

Şaman cübbesine Altay Türklerinde “manyak” Yakut Türklerinde “kumu” veya 

“oyun tamgası” denilmektedir. Kobdin şamanları, şaman cübbesine mandzık, Uryanhay 

şamanları terig ve Halhal şamanları umıshıl demektedir. Tuva şamanları cübbeye hamnaar 

ton-veya terig demektedir. (Bapaeva, 2013: 76)  

 

Ak şamanların cübbeleri, kara şamanların cübbelerine göre daha sadedir. Sibirya’nın 

güneyinde Altaylara bağlı olarak yaşayan Kumandı şamanlarının iki tane cübbesi vardır ve 

kurban törenlerinde sadece beyaz cübbe giymektedirler. Şamanın cübbesi olmadığında kötü 



25 
 

ruhlara karşı savunmasız olduğuna inanılmaktadır. Kötü ruhları daha iyi kaçırdığına inanılan 

puhu kuşu da şaman cübbelerinde kullanılan motiflerden birisidir. (İzgi, 2012: 36) 

 

Altay bölgesinde bulunan kaya resimlerinde şamanların giysisiz oldukları 

görülmektedir. Onları diğerlerinden ayıran ellerindeki davulları olmuştur. (Çirkin, 2022: 

384) Davulun cübbe kullanılmaya başlanmadan öncesinde de ayinlerde kullandığı 

anlaşılmaktadır. 

 

Altay şamanları, şamanlığın ilk yılını cübbesiz geçirmektedirler. Kadın şamanlar 

kirli sayılmaktadır bu nedenle Ülgen’e ayin yapamazlar. Kadınlar kara şamanlık 

yapabilmektedir. Erlik ve Yer Su ruhlarına ayin düzenlerler. Ak şamanlar Ülgen’e ayin 

yaptıkları için cübbe kullanmamaktadır. Cübbe bir bakıma kötü ruhlardan korunma amacıdır 

ve ak şamanların ihtiyacı bulunmamaktadır. Kara şamanlara “manyaktım kam” yani 

manyaklı şamanda denilmektedir. (Zuev et al. 2019: 206) 

 

Şamanın ayinde kullanacağı cübbe ve davulun malzemelerini kabilesi veya yakınları 

temin etmektedir. (Yücekal Ermetin, 1997: 87) Şamanların yoksul olmalarından kaynaklı 

cübbeyi şamanın akrabaları yapmaktadır. Cübbeyi yapan kişilerin edep sahibi insanlar 

olmasına özen gösterilmektedir. Cübbe tamamlandıktan sonra kurbansız bir ayin düzenlenir. 

Cübbe ruhların onayına sunulur, şamanın rehberliğini yapan ruhlar cübbeye onay verirse, 

şaman ayinlerde cübbeyi kullanmaya başlar. (Demir, Akgün Çomak, 2015: 30) 

 

Erkek şamanların cübbelerini kadın şamanların giymesi, kadın şamanlarının 

cübbesini de erkek şamanların giymesi yasaktır. Kadınların şamanın cübbesine dokunmasına 

izin verilmemektedir. Cübbe evde diğer eşyalara ve insanlara temas etmeyecek şekilde bir 

sandıkta veya torbada saklanmaktadır. (Anohin, 2006: 44) Şaman giysisi kutsal olarak 

görülmektedir. Giysinin üzerindeki sembollerin tılsımının bozulmaması için özellikle kadın 

ve çocukların erişemeyecekleri, çadırın özel bir köşesinde muhafaza edilmektedir. (Şener, 

1996: 16)  



26 
 

Yakut şamanları cübbeleri olmadığı zamanlarda kadın giysileri giyerek ayin 

yapmaktadırlar. Kadınların tabiatının daha duygusal, fedakâr olması yeteneklerinin daha 

gelişmiş olması gibi nedenlerden dolayı kadın şamanların cübbesiz de ayin yapabildiği öne 

sürülmüştür. (Bayat, 2010: 23) Cinsiyet ayrımından ziyade Altay bölgesinde şamanlar çoğu 

zaman ayinlerde cübbeye gerek duymadan yalnız davul ile ayinleri gerçekleştirebilmektedir.  

 

Şamanın kostümünde baş bölgesinde bulunan süslemeler üst dünyayı, cübbenin 

üzerinde bulunanlar orta dünyayı ve eteklerin uçlarıyla pantolonda bulunan süslemeler alt 

dünyayı temsil etmektedir. Şaman cübbesi genellikle iki renktedir. Açık renkler ve koyu 

renkler olacak şekilde birbirlerine zıt renkler tercih edilmektedir. Sağ taraf açık renktir ve bu 

erkeği ve üst dünyayı temsil etmektedir. Sol taraf koyu renktedir kadını ve alt dünyayı temsil 

etmektedir. (Hoppal, 2012: 213) Sağ tarafın kutsal görülmesinden dolayı erkeğe bir üstünlük 

verilmesi gibi bir anlam da çıkarılabilir. Ancak şaman cübbesinin amacı bundan ziyade 

karşıtlıkları tek benden de buluşturmaktır. Sağı ve solu, kadını ve erkeği, iyiyi ve kötüyü, 

aşağıyı ve yukarıyı tek bedende temsil etmektedir. 

  

Şaman cübbesinin üzerindeki her parçanın özel bir anlamı bulunmaktadır. Cübbenin 

üzerindeki dokuz kukla Ülgen’in dokuz kızını, minyatür cübbeler ise bu kızların elbiselerini 

temsil etmektedir. Kötü ruhlarla savaşırken kullandığı yay, ok ve çıngıraklar, kötü ruhların 

seslerini duyabilmesi için kulak denilen küçük demir levha, Erlik’in dünyasında yaşayan 

hayvanlar ve yaratıkların sembolleri, güneş ay ve yıldız tasvirleri bulunmaktadır. (Zuev et 

al., 2009: 207) Ülgen’in dokuz kızının tasvirleri kukla şeklinde şaman cübbesinin sırtına 

asılır ve bu kızlar şamana ayinlerinde yol göstermektedir. Altaylılar Ülgen’inin kızlarına ak 

kızlar demektedir ve şaman cübbesinin üzerine ak kızları tasvir eden dokuz kukla 

asılmaktadır. Bu kızların görevi ayin esnasında şamana ilham vermek ve göğe yapacağı 

seyahatlerinde yardımcı olmaktır. Altaylarda Ülgen ve oğullarına ayin düzenlerken cübbe 

yerine üç şeritli kürk giyilmektedir. (Anohin, 2006: 45) 

 

Altay şamanları kış mevsiminde cübbenin altına gömlek giyerken yazları ise çıplak 

tenin üzerine cübbe gitmektedirler. Sibirya’nın kuzeyinde bulunan halklarda şaman belden 

yukarısı çıplak şekilde ayini gerçekleştirmektedir. Şorlarda, Teleütlerde şamanlar cübbeye 



27 
 

ihtiyaç duymadan ayin gerçekleştirmektedir. Burada genellikle başlarına bağladıkları bir 

kuşak cübbenin görevini görmektedir. (Eliade, 1999: 177) 

 

Şaman adayları şamanlığa geçişleri onaylanana kadar cübbe yerine sıradan elbise 

giymektedir. Cübbesiz ayin yapılabilir ancak şamanlar kötü ruhlara karşı kendilerini 

savunabilmek amacıyla cübbe edinmeye çalışırlar. Yakut şamanları cübbeleri olmadığı 

zamanlarda kadın elbiseleriyle ayin yapmaktadır. Bunun sebebi olarak eski şamanların kadın 

olması nedeniyle kadın kıyafetinin giyildiği ve kıyafetin üzerindeki halkaların kadın 

memelerini temsil ettiği söylenmektedir. (İnan, 2015: 89) Şaman cübbesi adayın, şamanlığa 

geçiş töreni sırasında ustası olan şaman tarafından adaya giydirilmektedir. Usta şaman, kendi 

şaman giysilerini giydikten sonra töreni başlatır ve adaya cübbesini giydirir ve şamanlık 

yeminini ettirerek ruhlarla iletişim kurmak için okuması gereken duaları adaya öğretir. Tören 

bittikten sonra aday şamanlık yapmaya başlayabilir. (Aslan, 2009: 22) 

 

En eski şaman kostümlerinden biri kuş formlu şaman giysidir. Kuş tipi elbise 

kullanan şamanlar temsil ettikleri hayvanın donuna girerek alemler arası seyahatlerini 

yapabilmektedir. Kuş formlu elbiseler yoğunlukla Altay ve Sayan bölgesinde görülmektedir. 

Kostümün neredeyse tamamı kuş tüyleriyle ve kuşu sembolize eden parçalarla 

süslenmektedir. (Ögel, 2010: 38) Kuş motifli elbiseler üst dünyayla kurulan ilişkiyi 

sembolize etmektedir. Koruyucu ruhu kuş olan şamanlar üst dünyaya daha kolay seyahat 

etmektedirler. Bunun nedenlerinden biri kuş formlu cübbelerin daha hafif olmasıyla şamanın 

göğe çıkması daha kolaydır. Alt dünyaya gitmek isteyen şamanlar cübbelerine daha ağır 

metal halkalar ve plakalar yerleştirmektedir. (Hoppal, 2012: 206) Altay Türkçesinde 

tomurtka olarak geçen ağaçkakan kuşu, yardımcı Tanrılardan Suyla’nın temsilcisidir. Şaman 

ile Tanrı Suyla arasındaki iletişimi kurmada tomurtka elçilik yapmaktadır. Bu nedenle şaman 

cübbesindeki vazgeçilmez parçalardan birisi de ağaçkakan kuşunun parçalarıdır. (Ögel, 

2010: 7) Teleüt şamanlarının giysilerinde kartal motifi vazgeçilmez bir unsurdur. Cübbenin 

uzaktan demir bir kuş gibi gözükmesi için çaba sarf edilmektedir. Kartalın bu denli önemli 

olmasının nedeni kuşların arasında en yükseğe uçabilen kuş olmasıdır. En yükseğe uçan 

kuşun Ülgen’e daha kola erişebileceği düşünülmektedir. (Choygan, 2017: 1003) Şamanın 

cübbesinde yüksekte uçan kuşlar haricinde martı ve kuğu gibi suya dalma becerisine sahip 



28 
 

kuşlarda betimlenmektedir. Bu kuşların donuna giren şaman rahatça su altına 

dalabilmektedir. (Yücekal Ermetin, 2009: 289)  

 

Şamanların iki çeşit cübbesi bulunmaktadır. Bu cübbeler kullanılacakları ayinlere 

göre değişiklik göstermektedir. Cübbelerden birisi hastalıkları iyileştirmek için yapılan 

ayinlerde kullanılırken diğeri dilek dilemek için (çocuk istemek veya bereketli av gibi) 

yapılan ayinlerde kullanılmaktadır. Tunguz şamanlarının biri ördek diğeri ren geyiğini temsil 

edecek şekilde iki cübbesi bulunmaktadır. Geyik formlu cübbelerde demir plakalar ve metal 

halkalar daha çokken, kuş formlu elbiselerde çanlar ve ziller bulunmaktadır. Yakutlarda 

hastalıkların kötü ruhlar tarafından getirildiğine inanılmaktadır. Bu nedenle şamanlar 

hastalıkların tedavisi için yaptıkları ayinlerde yeraltı dünyasına daha rahat seyahat 

edebildikleri geyik formlu cübbeleri kullanmaktadırlar. Yakut şamanlarının kuş formlu 

cübbelerinde kuş kanatlarını temsil eden tüyler bulunurken, geyik formlu cübbelerinde 

kaburga kemikleri yer almaktadır. Cübbenin üzerinde bulunan kemikler yeniden doğuşu 

sembolize etmektedir. (Hoppal, 2012: 206) Tuva’nın doğu kısımlarında şamanlar 

cübbelerini genellikle ren geyiği derisinden yapar ve üzerine insan iskeleti tasvirleri 

yapmaktadırlar. Tuva’nın batı kesimlerindeki şaman kostümleri ise koyun veya keçi 

derisinden yapılmakta ve Sibirya’nın geneliyle benzer özellikler göstermektedir. Bu 

bölgedeki cübbelerin üzerinde insan iskeleti tasviri yoktur. Çıngıraklar, metal plakalar, ok, 

yay gibi süslemeler bulunmaktadır. Tuva, Altay, Yakut ve Hakas şamanlarının kostümü 

kuşu, Tofa, Buryat ve Evenk şamanlarının kostümleri ise av hayvanlarını sembolize 

etmektedir. (Bapaeva, 2013: 76) 

 

Ayı formlu şaman elbiseleri daha çok Sibirya’nın Kuzey bölgelerinde görülmektedir. 

Ayının çeşitli bölgelerinden alınan parçalar ve kemikler şamanın cübbesini süslemek için 

kullanılmaktadır. Bu kostümle şaman ayı donuna girmektedir. (Ögel, 2010: 38) 

 

Hakasya, Okunev bölgesinde M.Ö. 2. bin yılından Okunev Kültüründen kalma bir 

kurganda bulunan şamanın giysisinin üzerindeki süslemelerde birçok boncuk, muska, diş ve 

kemik bulunmuştur. Mezardan çıkan elbise 40 geyik dişinden yapılmış salkım ve 130 üst 

samur dişi ve kök dişleri ile süslenmiştir. Yalnız üst diş veya kök diş kullanılmasından belirli 



29 
 

bir grup dişin kutsallığına inanıldığı sonucuna varabiliriz. Okunevlerden kalma heykellerin 

arasında kostümü dolayısıyla şaman tasviri olabileceği düşünülen heykeller bulunmaktadır. 

Heykellerin üzerindeki kostümler Sibirya şaman kostümleri genel hatlarıyla benzemektedir. 

Kostümün üzerinde güneş, ay, yılan ve çeşitli yırtıcı hayvan figürleri bulunmaktadır. 

Bulunan idollerden bazılarında kırmızı boya ile şaman gözü çizilmiştir. İki gözün arasına 

alın bölgesine çizilen bu gözün Tunguz halklarından Udegey şamanlarının ayin sırasında 

yapmış olduğu adetlerden biri olduğu bilinmektedir. (Vadetskaya, 2014: 46) 

 

Takım halindeki bir şaman giysisi cübbe, başlık, göğüslük, eldiven ve çizmelerden 

veya ayakkabılardan oluşmaktadır. Bunların hepsinin aynı anda bulunma zorunluluğu 

yoktur. Ancak cübbe ve başlık şamanın temsil ettiği hayvanın formuna girebilmesi için 

gerekli olan öğelerdendir. Bütün malzemeleri tam olan şaman cübbesine “kültük manyak” 

denilmektedir. Erkek ve kadın şamanın cübbesi arasında büyük bir fark yoktur ancak kadın 

şamanların cübbeleri kadın kıyafetleri gibi biraz daha zarif ve süslüdür. (Anohin, 2006: 39) 

 

Şamanın cübbesine ve davuluna akrep, yılan, ejderha, kırkayak gibi zehirli ve 

tehlikeli gördükleri, korktukları hayvanların sembolleri çizilmektedir. Bu semboller 

sayesinde bu tarz tehlikeli hayvanların uzaklaşacağı düşünülmektedir.  (Vadetskaya, 2014: 

49) 

 

2.1.1. Cübbenin Ön Yüzü 

 

Şaman cübbesi üzerindeki materyallerin hepsinin ayrı bir anlamı bulunmaktadır. 

Yeraltı ve gökyüzünü temsil eden 30 ile 600 arasında değişen birçok parçadan oluşmaktadır. 

Altay şaman cübbesinin temel parçası olan kürke “ton” denilmektedir. Koyun veya geyik 

postundan dikilmektedir. Kürkün kol kısmına yen denilmektedir. Yen kısmı vaşak kürk ile 

süslenmektedir. Sağ kola dört, sol kola beş adet çıngırak takılmaktadır. Bu çanların vazifesi 

zırh görevi görmek kötü ruhların saldırısından şamanı korumaktır. (Anohin, 2006: 45) 

Şamanın cübbesinde bulunan çıngıraklar ve ziller, davulun sesiyle birleşerek ritmi artırmakta 

ve şamanın ekstaz haline girerek ruhlarla iletişime geçmesini ve diğer alemlere seyahat 



30 
 

etmesine yardımcı olmaktadır. Ayrıca Cübbenin üzerine asılan çıngıraklardan çıkan metalik 

ses ruhları korkutup kaçırmaktadır. (Harner, 2014: 91) 

 

Şaman kostüm genellikle şamanın yardımcı hayvan ruhunu simgeleyen aksesuarlarla 

süslenmektedir. Bu yardımcı ruhlar geyik, ayı veya kuş olabilir. Yardımcı ruhu kuş olan 

şamanlar üst dünya iletişime daha kolay geçebilmektedir. Alt dünya ile iletişime geçmek 

isteyen şamanlar cübbelerine ağır metal plakalar yerleştirir. Bu şekilde yeraltına kolayca 

dalabileceklerine inanırlar. Aynı zamanda cübbenin göğsü ve kolları şamanlığa geçiş 

sırasında yaşanan ölüp tekrar dirilme, şamanın etinin kötü ruhlar tarafından kemikten 

ayrılarak tekrar birleştirilmesi ritüelini hatırlatan kaburga ve kol kemikleri 

yerleştirilmektedir. (Korkmaz, 2016: 177) 

 

Hakaslarda kartalın şamanların atası ve koruyucu ruhu olduğuna inanılmaktadır. Bu 

nedenle şaman cübbeleri kartal tüyleri yerleştirilmektedir. (Bozdemir ve Özçelik, 2019: 109) 

Cübbe neyi temsil ediyorsa şaman o yeteneği kazanmaktadır. Cübbe bir kartalı temsil 

ediyorsa şaman uçma yeteneği kazanmaktadır. Cübbe yardımıyla şaman neredeyse yarı 

insan yarı kartal formu almaktadır. (Güven, 2014: 295) 

 

Cübbenin kollarına koltuk manyakları adı verilen kuş tüylerini sembolize eden beş 

renkli kumaş şeritler bağlanmaktadır. Bu şeritler genellikle tek sayı olacak şekilde cübbenin 

kollarının alt bölümüne dikilmektedir. (Anohin, 2006: 45) Şamanının cübbesinin üzerine 

aynalar takılır. Bu aynaların amacı şamanı korumaktır. Bir zırh görevi görür, ışığı yansıtarak 

kötü ruhları kör etmektedir. Buryatlarda Tanrıların şamanı kafasında yıldırım düşürerek 

seçtiğine inanılmaktadır. Bu nedenle Buryat şamanının cübbesindeki motiflerden birisi de 

yıldırımdır. (Erman, 2016: 98)  

 

Cübbenin üzerinde bulunan ayna şamanın insanların canını görebilmesini 

sağlamaktadır. Güneş, ay ve aynanın yanı sıra şamanın yeraltını girişini anlatan yeraltı 

dünyasının kapısını simgeleyen bir rozet bulunmaktadır. Şaman giysisi üzerine takılan 

aynanın birçok işlevi bulunmaktadır. Şaman ayna sayesinde bu dünyanın tersini yani öteki 



31 
 

alemi görebilmektedir. Ayrıca ayin esnasında çağırdığı ruhları aynanın içerisinde 

toplamaktadır. Ölen kişilerinin ruhlarını bu ayna yardımıyla görebilmektedir. Ölü ruhlar kuş 

olarak aynada gözükür bunu temsili olarakta şaman cübbesinin iki yakasına kuş kanadı 

takmaktadır. (Korkmaz, 2016: 175) 

 

2.1.2. Cübbenin Sırtı 
 

Şaman cübbesinin sırtı kumaşla kaplanmaktadır. Yaka bölgesine Ülgen’in dokuz 

kızını sembolize eden dokuz tane kukla dikilmektedir. Kuklaların başlarına ve altlarına kız 

şapkası adı verilen deniz kabuğu ve puhu kuşu tüyleri dikilmektedir. (Oğuz Güner ve 

Oyman, 2017: 394) Kuklaların altına genellikle sırtın ortalarına gelecek şekilde çanlar 

yerleştirilmektedir. Çanların amacı kötü ruhların saldırılarına karşı zırh görevi görmek ve 

şamanı korumaktır. (Eliade, 2000: 90) Çanların üstüne yay ve oklar dikilmektedir. Her 

şamanın cübbesinde en az iki adet yay bulunmalıdır. Bunlardan başka konura ve kulak 

denilen iki aksesuar daha bulunmaktadır. Konura demir çubuğa bağlanmış demir salkımlara 

denilmektedir. Kulak ise kulak şeklinde demir levhadır. Bu aksesuarlar şaman zırhının 

parçalarıdır. Bunlar haricinde güneşi ve ayı temsil eden iki büyük levha ve yıldızları temsil 

eden birçok toka bulunmaktadır. (Anohin, 2006: 47) Yakut Türkleri güneşi ve ayı kardeş 

olarak görmekte ve şaman giysilerinde de demir halka veya plaka olarak güneş ve ayı 

kullanmaktadırlar. Güneş veya ay tutulması gerçekleştiğinde kötü ruhların güneşe ve aya 

saldırdığını düşünerek davullar çalıp kötü ruhları kovmaya çalışmaktadırlar. (Çoruhlu, 2002: 

23) Yakut şaman cübbesinin sırt kısmında güneşi temsil eden levhanın yanında güneş deliği 

denilen bir delik bulunmaktadır. Cübbenin üzerinde bulunan birçok demir levhanın ve 

aksesuarların demir çağından beri kullanıldığı ve bu demirlerin güneş, ay, yıldız 

sembollerinin dışından insan ve hayvan kemiklerini de temsil ettiği düşünülmektedir. 

Cübbenin üzerinde bulunan güneş ve ay sembollerinin bir başka görevi de şamana yeraltı 

dünyasında ışık kaynağı olmaktır. (Bayat, 2006: 180) Şaman ruhların isteğine göre 

hazırlanan cübbeyi kullanmadan önce bu cübbeyi ruhların onayına takdim etmektedir. Bu 

özel törene Altay Türklerinde yelbü çıkar veya mayak arula denilmektedir. (Potapov, 2012: 

254)  

 



32 
 

Şaman cübbesinin her parçası ayrı öneme sahiptir. Şamanın, şamanlığa geçiş ayini 

sırasında kurban edilen hayvan derisi cübbenin yapımında kullanılmaktadır. Elbisedeki 

geyik, kuş, ayı, yılan gibi hayvanların motifleri şamanın yardımcı ruhunu temsil etmektedir. 

Altay şamanının cübbesinde ne kadar çok yılan var ise bu o şamanın kıdemini anlatmaktadır. 

Yılan Erlik’in kırbacı olarak düşünülmektedir.  (Korkmaz, 2016: 179) 

 

 Cübbenin üzerinde bulunan metal de ağırlık yaparak şamanın yer altına inmesini 

kolaylaştırdığı gibi kötü ruhların şamana saldırması gibi bir durumda şamanı darbelerden 

korumaktadır. Yakut şamanlarının cübbesinde bulunan metal plakalar ayı ve güneşi temsil 

etmektedir ve alemler arası seyahatte şamanın yolunu aydınlatmaktadır.  Şaman 

cübbesindeki metallerin ve çıngırakların bir diğer amacı ayin sırasında ses çıkararak ruhlara 

haber göndermek ve yardım istemektir. Şaman cübbesindeki her motif ruhları çağırmak 

amacı taşımaz, kötü ruhları uzaklaştırmak için kullanılan semboller de bulunmaktadır. 

Bunların başında cinsel organların temsilleri gelmektedir. (Hoppal, 2012: 210) 

 

2.1.3. Kuşak  
 

Kuşak veya kemerin üzerinde kuşları temsil eden ögeler, ayı tırnakları, dişleri, 

çıngıraklar, kesici aletler bulunmaktadır. Bu nesnelerin tamamı şamanı diğer alemlere 

geçişinde karşılaşacağı kötülüklerden korumaktadır. Cübbeyi ikiye ayıran kemer aynı 

zamanda alt ve üst dünyann ikiye ayrılmasını da sembolize etmektedir. Üst kısmın erkek, alt 

kısmın ise kadın olduğu şeklinde görüşlerde mevcuttur. (Korkmaz, 2016: 173)  

 

Kuşak genellikle kırmızı renkli bir kumaştan 4-5 cm kalınlığında yapılır ve kayışla 

kürke dikilmektedir. Kayışın üzerinde güneş ve ayı temsil eden iki büyük metal ve yıldızları 

temsil eden küçük tokalar bulunmaktadır. Kalan boşluklara çeşitli şekillerde deniz kabukları 

yerleştirilmektedir. (Anohin, 2006: 48) 

 

 



33 
 

2.1.4. Cübbenin Etekleri 
 

Kuşağın alt kısmına küçük çıngıraklar ve iğnelik denilen dokuz adet boncuklu torba 

dikilmektedir. Buradaki dokuz sayısı yine Ülgen’in dokuz kızını temsilen vurgulanmaktadır. 

Cübbenin basen kısmına veya kuşağın altına renkli sicimler dikilerek bunlar birbirine 

bağlanmaktadır. Bu sicimlere ak manyak denilmektedir. Bu süslemelerin dışında cübbenin 

alt tarafına şamanın rehber ruhunun istediği bazı rastgele süslemelerde bulunmaktadır. 

Bunlar çeşitli torbalar ve boncuklar, ata ruhlarını temsil eden kakım kürkü, ağaçkakan 

tüyleri, kurbağa ve çegerdek denilen Altay kadınlarının giydiği kostümün minyatürüdür. 

(Anohin, 2006: 50) 

 

Cübbenin etek kısımlarındaki süslemelerin belirli bir kuralı bulunmamaktadır. 

Genellikle gelişigüzel şekilde yerleştirilirler. Kartal ve ayı pençesi, puhu kuşu ve kartal 

tüyleriyle yapılmış sicim örgü ve iki yana yılan ve kamık (zehirsiz yılan) denilen iki uzun 

şerit asılmaktadır. Genellikle ayine katılmak isteyen kişiler de 5-6 cm uzunluğundaki şeritleri 

ve örtüleri cübbenin eteğine bağlamaktadır. (Anohin, 2006: 52) 

 

2.1.5. Cübbenin Yan ve Omuz Süslemeleri  
 

Şamanın cübbesinin üzerinde bulunan semboller korktukları hayvanlar olduğu gibi 

mitolojik yaratıklarda olabilir. Giysi hangi hayvanı sembolize ediyorsa o hayvanın tüyleri, 

deri veya boynuzlarıyla süslenmektedir ve bu hayvan şamanın koruyucu ruhu olmaktadır. 

(Şener, 1996: 16) 

 

Cübbenin yan kısımların abra ve yutpa olarak anılan Erlik’in iki yaratığı temsil 

edilmektedir. Üç başı bir yılan olan yutpa genellikle siyah renkli bir sicimden yapılmakta ve 

sırt kısmından başlayarak cübbenin boyu kadar yapılmaktadır. Erlik’in canavarlarından biri 

olan yutpanın cübbedeki görevi, şamanı üzüt yekten (ölüler ruhu) korumaktır. (Anohin, 

2006: 50) 

 



34 
 

Diğer canavar olan abra ise Erlik’in dünyasında bulunan pay tengis (kutsal deniz) 

canavarının soyundan gelmektedir. Genellikle baş kısmı yeşil ve kuyruk kısmı kırmızı 

kumaşlarla gösterilmektedir. Abranın cübbe üzerindeki görevi Ülgen ile iletişimi 

kolaylaştırmaktır. Abra ve yutpaya paralel olarak cübbenin sırt kısmına dokuz sicim 

asılmaktadır. Bu sicimlere omuz manyakı denilmektedir. Bu sicimlere baykuş tüyleri 

takılarak süslendiğinde bunlara omuz kanatları denilmektedir. Tuva şamanlarını cübbelerin 

arka kısmında şerit parçalar vardır. Bu şeritler şamanın yardımcı ruhlarından olan yılanları 

temsil etmektedir. Şamanının gücü arttıkça sırtındaki yardımcı yılanların sayısı da 

artmaktadır. Alt dünyanın sakinlerinden ve Erlik’in yardımcılarından olan yılan şamanın alt 

dünyaya yaptığı seyahatinde yol göstericisidir. Yakut şamanlarının cübbelerindeki şeritler 

yılanı değil saçı temsil etmektedir. (Hoppal, 2012: 209) Bunun nedeni insanın kutunun 

saçında bulunması ve bu kutun güç verdiğine inanılması olabilir. Uzun saç aynı zamanda 

şamanın kuş gibi tüylerini temsil etmektedir. Hakaslar kutun saçta olduğunu düşünmeleri 

nedeniyle kut kaçmaması amacıyla saçlarını örmektedir. Buradan yola çıkarak Yakutlarında 

benzer bir inanışa sahip olduğu sonucunda varabiliriz. Aynı zamanda kutun tanrı tarafından 

şamanın kafasından içeriye gökkuşağı şeklinde girdiği inancı bulunmaktadır. Bu yüzden 

içinde kut bulunan saç şamanı güçlendiriyor olabilir. Saç içerisinde barınan kut şaman güç 

ve kuvvet vermesi nedeniyle Yakut şaman kostümlerinde saç süsleme olarak kullanılmıştır. 

 

Cübbenin iki omzuna da ülbrek denilen puhu kuşu, baykuş kartal veya şahinin 

tüylerinden iki kanat konulmaktadır. Bu tüyler sayesinde kartal ve şahin kimse fark etmeden 

şamanları ruhlar alemine götürmektedir. (Anohin, 2006: 52) Tuva şaman cübbesinin 

omuzlarında gagaları birbirine bakan tahtadan iki karga figürü bulunmaktadır. Buradaki 

karga figürü genellikle şamanın seçmiş olduğu hayvan ata figürünün tasviridir. (Bayat, 2006: 

177) 

 

Hakas şamanları Pügdür, Pulgos ve Çalancıh olarak üç gruba ayrılmaktadır. Bu 

gruplar şamanların arasındaki rütbe farklarını göstermektedir. En kıdemli olanlara Pügdür 

denilmektedir. Pügdürler 9 davullu şamanlardır, ayinlerde cübbe giyerler ve çok fazla 

yardımcı ruha sahiptirler. Bu nedenle ekstaz halindeyken daha uzak mesafelere 

gidebilmektedirler. Pulgoslar orta rütbeli şamanlardır. Ayinlerde kullandıkları cübbeleri 



35 
 

basit ve sadedir. Daha az ruhla iletişime geçip, ekstaz halinde daha kısa mesafelere seyahat 

edebilirler. Çalancıhlar en düşük rütbeli şamanlardır. Şaman giysisi giymez ve davul 

kullanamazlar yalnız hipnoz yapma yetenekleri bulunmaktadır. Nazardan kaynaklı 

rahatsızlıkları iyileştirebilirler. (Davletov, 2007: 94) 

 

Şaman öldüğünde veya bir sebepten şamanlığı bırakması gerektiğinde cübbesi 

onunla birlikte gömülür veya ormanda bir ağacın dalına asılır. Öbür dünyanın bu dünyanın 

tersi olduğu düşüncesiyle şamanın eşyaları kırılıp tersine çevrilmektedir. Tuva şamanlarının 

cübbelerinde insan kaburga kemikleri sergilenmektedir. Koruyucu ruhu kuş olan şamanlar 

yeraltı dünyasında da gökyüzünde de rahatça dolaşabilmektedir. Şamanın cübbesinde 

kemiklerin bulunmasının nedenlerinden biri de şaman adayının şamanlığa geçişi sırasında 

yeraltı ruhlarından parçalanması, yeniden doğuş sürecinin temsili ve şaman adayının sıradan 

insanlardan daha fazla kemiğe sahip olduğuna inanmalarıdır. Şaman cübbesindeki kemik 

aynı zamanda bir topluluğu ve akrabalık bağlarını temsil etmektedir. Şaman aksesuarları, 

cübbesi ve üzerindeki sembollerin verdiği güçle bir topluluğun temsilcisi haline gelmektedir. 

Ölen şamanlarında cübbeleri gömülmez ve ardılı gelen şamana devredilmektedir. (Hoppal, 

2012: 208) Ölen şamanının cübbesi, yeni şaman adayına bir at karşılığında satılmaktadır. 

Cübbe hangi kabile için satın alınırsa yalnız o kabilede kullanılabilir. Kabile ruhları cübbede 

toplanmaya başladığı için cübbe kabileden dışarı çıkarılmaz. Şaman giysisi hastalık tedavisi 

için yapılan bir ayinde kullanılır ve hasta kurtulamazsa ruhların cübbeyi terk ettiğine 

inanılmaktadır. Giysi kirlenmiş ve kullanılamaz hale gelmiştir bu nedenle yeni cübbe 

yapılması gerekmektedir. (Eliade, 1999: 177) 

 

2.2. Şaman Başlığı 

 

Şamanın başlığı kostümünün en önemli öğelerinden birisidir. Şamanlar güçlerini 

başlıklarından almaktadır. Başlık kullanmadan ayin yaptıkları takdirde güçlü varlıklarla 

iletişime geçemeyeceklerini düşünmektedirler. (Eliade, 1999: 185) Şaman başlığı, davulu 

gibi şamanın en eski eşyalarından birisidir. Erken Tunç Çağı’ndan kalma kaya resimlerinde 

bile tüyler ve boynuzlarla süslenmiş şaman başlığına rastlanmaktadır. (Çirkin, 2022: 413) 

Şamanın başlığı cübbesiyle birlikte hazırlanır. Şaman manyakı denildiği zaman akla cübbe 



36 
 

ve başlık bir bütün olarak gelmektedir. Başlık için sıradan çok kaliteli olmayan kumaşlar 

kullanılır ve genellikle kırmızı renkli olup üzerine de üç düğme dikilir ve başlığa yapılacak 

süslemeler bu düğmelerle bağlanır. Şaman başlığı kostümünün tamamlayıcısıdır. Şaman 

kostümünde şamanın hayvan atası temsil edilmektedir. Bu ata genellikle kuş olarak tasavvur 

edildiği için başlıklar kuş tüyleriyle süslenmektedir. Kuş tüylü başlıkla tamamlanan kostüm 

yardımıyla şaman gökyüzüne uçabilir. Yer altına inmeyi kolaylaştıran kostümler genellikle 

diğer hayvanları tasvir etmektedir. (Bayat, 2006: 177-178) Şamanın iki türlü başlığı 

bulunmaktadır. Bunlardan biri cübbeyle giyilir diğeri cübbenin gerekmediği durumlarda 

giyilmektedir. Cübbe ile birlikte giyilen başlık cübbenin tamamlayıcısıdır ve üzerinde çeşitli 

semboller bulunmaktadır. Üzerine boncuklar, tüyler, ipler ve çeşitli kumaşlarla desenler 

yapılmaktadır. Cübbesiz giyilen başlık genellikle savunma gerektirmeyen zararsız iyi ruhlara 

yapılan ayinlerde kullanılmaktadır. Bu başlık kuzu postundan yapılır ve üzerine demet 

şeklinde kuş tüyleri yerleştirilerek arka kısmından üç beyaz şerit sarkıtılır. Beyaz renk iyi 

ruhların hoşuna gitmektedir. Bu nedenle beyaz kumaşla süslenen başlık aynı zamanda beyaz 

kuzu postundan yapılmaktadır. Bu başlığı ak şamanlar kullanır. Kara şamanların kullandığı 

başlık ise kara kuzu postundan yapılmaktadır. (Yücekal Ermetin, 2009: 291) Bazı şaman 

başlıklarında boncuk yerine demir plakalar kullanılır. İnsan yüzü ve kurt ağzıyla süslenen 

başlıklar bulunmaktadır. Başlığın boş kalan kısımları ay ve yıldızlarla süslenir ve geyik 

tüyleri yerleştirilir. Başlığın ensesinden uzunca bir şerit sarkmaktadır. Bu şerit demir başlık 

kullanan şamanlarda zincir şeklinde karşımıza çıkar ve şamanın omurgasını temsil 

etmektedir. (Khashosvskaya, 2012: 120) 

 

Şamanın başlığı onun diğer şamanlardan ayıran bir özelliktir. Cübbe ve başlık 

hazırlanırken ruhun tarifine ve şamanın bütçesine göre hazırlanmaktadır. Şamanın 

vücudunun en önemli kısmı olan başını korumak amacıyla kullanılan başlık çok önemli bir 

aksesuardır. Genellikle deriden ve kumaştan yapılan başlığın özellikleri bölgelere göre 

değişiklik gösterir. Kumandin şamanları başlığı kayın ağacı kabuklarından yaparken, Altay 

ve Uranhay şamanları geyik derisinden yapıp dikdörtgen şekil vermektedir. Tuva 

şamanlarının başlığı ise mavi renkli kumaştan yapılır ve üzerine insan suratını andırması için 

iki göz ve burun çizerek kırmızı kumaştan kulaklık yapılmaktadırlar. (Radloff, 2008: 120) 

 



37 
 

 Tuva ve Tuba şamanlarının kostümleri neredeyse birbirleriyle aynıdır. Başlığın ana 

kısmı geyik derisinden iç kısmı astarlı ve geniş şeritli olarak yapılmaktadır. Üst kısmına 

vaşak derisinden şeritler yapılır ve bu şeritler geyiğin çenesinin altından alınan beyaz kıllarla 

süslenir. Tek sıra kartal tüyleri eklenir ve yine geyik derisinden saçaklar yapılır. Ense 

kısmından bele kadar uzanan bellik adı verilen geyik derisinden yapılmış ve geyiğin çene 

altındaki beyaz kıllarıyla süslenmiş bir şerit uzatılmaktadır. (Prokofyeva, 2014: 77) 

 

 Altay şamanlarının iki çeşit başlığı bulunur. İlki kuş pörük veya yılan maştuu kuş 

pörük (yılan başlı kuş şapkası) denilen süslemeli başlıktır. Bu başlık bir yerden bir yere 

götürülürken ters çevrilerek cübbenin içerisine sarılır. Başlık cübbe de olduğu gibi evin özel 

bir köşesinde kimsenin dokunamayacağı şekilde cübbeyle birlikte muhafaza edilir. Bu başlık 

cübbeyi hazırlayan kadınlar tarafından hazırlanır ve olabildiğince süslü yapılmaktadır. 

(Radloff, 2008: 306) Başlığın ana kısmı kırmızı kumaştan dikilerek üç düğme ile tutturulur. 

Bu düğmelere topçı adı verilmektedir. Başlığın göz, alın ve ense kısmına vaşak derisi dikilir. 

Bu şekilde başlık üç parçaya ayrılır ve bu tip başlıklara üç üyelini kuş pörük yani üç parçalı 

kuş şapka denilmektedir. (Harva, 2015: 404; Anohin, 2006: 54; Potapov, 2012: 267) 

Kostümün tamamlayıcısı olan başlığa Altay şamanlarının kuş pörük demesi Altay 

bölgesinde kuş formlu kostümlerin kullanımının daha yaygın olduğunu göstermektedir. 

Gözün üzerine gelen kısma inciler adı verilen birbirine paralel olacak şekilde boncuk çekilir. 

Her sırada 5 boncuk bulunur ve uç kısmına da deniz kabuğu takılmaktadır. Boncuk şeridinin 

bittiği kısma iki kulağın üzerine gelecek şekilde sincap kuyruğu dikilmektedir. Bu 

süslemenin ismi de kulaktır.  Alın kısma birkaç sıra deniz kabuklarından yapılmış şerit 

dikilmektedir. Bazı durumlarda deniz kabuğu yerine göz üzerinde kullanılan püsküller ve 

boncuklar da dikilebilir. Yılanbaşı denilen deniz kabuklarının sayısı tek sayı olacak şekilde 

değişiklik gösterebilir. Püsküllerin sayısı ise 13’tür. Bazı başlıklara gökkuşağı şeklinde 

dokuz renkli kumaş dikilmektedir. Şapkanın üst kısmına dokuz düğüm ile bağlanmış sicim 

dikilir. Bu düğümlere polçok adı verilir. Şapkanın ensesindeki süslemeler ön yüzle hemen 

hemen aynıdır. Bazı başlıkların ense kısmına kuş figürleri yerleştirilmektedir. Başlığın 

kenarlarına baykuş tüyleri dikilir. (Anohin, 2006: 55) Dağlık Altaylarda bulunan Karakol 

kültüründen kalma kaya resimlerinde şamanların başlıklarını kartal tüyleri ve boynuzlarla 

süsledikleri görülmektedir.  Kuş formlu şaman başlıkları daha çok Altay-Sayan Bölgesi’nde 



38 
 

görülürken, Baykal yakınlarında ve Sibirya’nın kuzey bölgelerinde daha çok geyik figürlü 

başlıklar karşımızı çıkmaktadır. (Çirkin, 2022: 414) 

 

 Dolgan şamanları başlıktan ziyade iki çeşit taç takmaktadır. Demir veya bakırdan 

yapılmış sert taç ile kumaştan yapılan yumuşak taç bulunmaktadır. Bu taçlar Sibirya’nın 

genelinde görüldüğü gibi yine kumaşlar, boncuklar, boynuzlar ve tüylerle süslenmektedir. 

Tacın ön kısmında yüzü kapatan bir kumaş bulunmaktadır. Bununla birlikte omuzla birleşen 

başlıklarda görülmektedir. Bu başlıklarda aynı şekilde kumaş ve boncuklarla 

süslenmektedir. (Prokofyeva, 2014: 49) 

 

 Tunguz şamanlarının başlıkları, Buryat şamanlarınki gibi demirden olup ren geyiği 

boynuzunu andıran üç çentikli demir boynuzlar taşımaktadır. Bu boynuzlar iki yanda 

olabilirken, Altay şamanlarının başlıklarına taktıkları baykuş tüyleri gibi, başlığın hem ön 

kısmında hem de arka kısmında bulunabilmektedir. (Harva, 2015: 411) 

 

 Yakut şamanlarının başlıkları bulundukları bölgelere göre değişiklik göstermektedir. 

Kolim Yakutları geyik derisini çembere sararak bir taç oluşturmaktadır. Bu tacın alt kısımları 

da yine geyik derisinden yapılan şeritler ve kurdelelerle süslenmektedir. Günlük hayatta 

yapılan çok teferruat gerektirmeyen ayinlerde kadın şapkası kullanılır. Doğu Yakutların 

şamanları ayin sırasında deriden dikilmiş nispeten daha sade kalpaklar kullanmaktadır. 

Kuzey Yakutları ise Dolganlarda olduğu gibi demir taçlar ile ayin düzenlemektedir. Bu 

geleneğin Dolganlara ve Kuzey Yakutlara, Evenklerden geçtiği düşünülmektedir. Yakut 

şamanları eski dönemlerde hayvan ata olarak benimsedikleri ayıyı kostümlerinde doğrudan 

kullanırlardı. Ayının kafa dersini olduğu gibi ayırıp başlık amacıyla kullanmaktaydılar. Buna 

benzer diğer örnekler ise Teleüt şamanlarının puhu kuşunun bütünlüğünü bozmadan dersini 

olduğu gibi yüzerek başlık olarak kullanmaları ve yine aynı şekilde Evenk şamanlarının 

turna kuşunun dersini bütün halinde başlık olarak kullanmaları gösterilebilir. (Prokofyeva, 

2014: 104) Yakut şamanlarının cübbelerinde bulunan güneş ve ay sembolleri başlıklarında 

da bulunmaktadır. Yakut Türkleri güneş ve ayın iki kardeş olduğuna ve hatta kahramanların 

ataları olduğuna inanmaktadırlar. Bu nedenle hem cübbelerinde hem de başlıklarında güneş 



39 
 

ve ay motifine yer verirler. Bu iki gök cismi cübbeden demir halka veya plaka olarak temsil 

edilmektedir. (İnan, 2015: 29; Radloff, 2008: 224) 

 

 Udegey şamanlarının başlıklarının üzerinde sıradan insanların göremeyeceği 

varlıkları ve alemleri görmeye yarayan kırmızı kumaştan yapılmış şaman gözü 

bulunmaktadır. Bu geleneğin Okunev kültüründen kalma olduğu düşünülmektedir. 

Okunevlerden kalma kaya resimleri ve heykellerde şaman gözü yapmak için kaya 

kullanmaktaydı. Kayanın üzerine bir şerit geçirilir ve şeridin her iki ucuna hayvan boynuzları 

takılırdı. Kaya resimlerinde ise aşı boyası kullanılarak göz çizilirdi. (Vadetskaya, 2014: 46) 

 

Kumandin Türklerine göre her boyun koruyucu ruhu vardır. Bu ruha “Peyne” denilir. 

Koruyucu ruh ile kabile arasındaki bağı sağlamak ise şamanın görevidir. Peyneyle iletişimi 

kolaylaştırmak için şaman kostümünün her bölümünde özel parçalar taşır. Başlığa takılan 

kuş tüyleri Ülgen’in şaman ve beraberindeki ruhları daha kolay kabul etmesine olanak 

sağlamaktadır. (Beydili, 2004: 467) 

 

 Yakut, Buryat ve Tunguz şamanları başlıklarını boynuzlarla süslemekteydiler. 

Genellikle geyik nadiren boğa boynuzları kullanılırdı. Sibirya bölgesinin genelinde ise ren 

geyiği boynuzlarıyla süslemektedir. Buryat şamanlarının başlıkları demirden olup üzerinde 

iki tane demir boynuz bulunmaktadır. Gücü simgeleyen boynuz şamanın ayin sırasında hangi 

hayvanın boynuzunu kullanıyorsa o hayvanın donuna girmesini ve kötü ruhları etrafından 

kovmasını sağlamaktadır. (Bayat, 2006: 187) Bir Buryat şamanının başlık örneği şöyledir; 

demirden yapılmış miğfer iki adet demir boynuza sahiptir. Ense kısmından omurgayı temsil 

eden bir zincir uzanır. Gözlerin iki yanında kolburga adı verilen bir halkaya bağlanmış üç 

demir çubuk yer almaktadır. Miğferin kalan kısımları yılan şeklinde kumaş parçaları, 

başlığın muhtelif yerlerine sincap ve gelincik kürkü asılmaktadır. (Eliade, 1999: 181)  

 

Kaçin, Sagay ve Kızıl şamanları başlık olarak kahverengi veya kırmızı kumaştan 

yapılmış yukarıya doğru sivrilen bir külah kullanmaktadır. Bu külahın alt kısmı siyah 

kumaşla kaplanır tepe kısmına kuş tüyleri takılır ve bu tüyler bazen enseye doğru salınırken 



40 
 

bazen de dümdüz tepeye doğru uzatılmaktadır. Aynı şekilde şamanın yüzünü kapatacak 

şekilde saçaklar kullanılır ve şapkanın arka kısmına birkaç düğüm atılmaktadır. (Prokofyeva, 

2014: 69) Aynı topluluk içerisinde bile bu kadar farklı süslenme şeklinin olmasının nedeni 

hem bağlı bulunan kabilelerin gelenekleri hem de şamana yol gösterici ruhun istekleridir. 

 

 Sibirya bölgesinin geneli şaman başlıkları birbirine benzer özellikler taşımaktadır. 

Şamanların gözlerini kapatan saçakların nedeni; şamanın dışarıdan gelen ışıklardan ve 

kalabalık görüntüsünden rahatsız olmadan rahatça transa geçebilmesini kolaylaştırmaktır. 

Buna ritüel körlük denilmektedir. Ayrıca bazı şamanlar başlıktan sarkan saçakları 

çenelerinin altında bağlamaktadır. Bu daha çok güçlü şamanların yaptığı bir uygulamadır. 

(Harva, 2015: 414) 

 

 Kaya resimlerinden itibaren takip edilebilen şaman başlığının ve davulunun 

kullanımı Erken Tunç Çağına dayanmaktadır. Kaya resimlerinde şamanlar cübbesiz olarak 

tasvir edilmektedir.  Bazı araştırmacılar şaman cübbesinin, şaman kostümünün bir parçası 

olmasının nedenini kabileler arası savaşların yaygınlaşması ve cübbenin bir zırh gibi 

kullanılarak, üzerinin savaş aletleriyle süslenmeye başlanmasına bağlamaktadır. 

(Prokofyeva, 2014: 6) Şaman cübbesinin daha sonra kullanılmaya başlanmasının sebebi 

yalnız kabileler arası savaş, hayvan ata inancı ve totemizm gibi etkenler olmayıp, Erlik 

inancının Budizm aracılığıyla Türk inançlarına dahil olması olabilir. Erlik’in ortaya 

çıkmasıyla birlikte şamanların kötülükten korunmak için yeni materyaller geliştirmesi 

gerekmektedir. Cübbe bir zırh görevi görerek ayin esnasında şamanı Erlik’in kötü ruhlarının 

saldırılarından korumaktadır. Bölgenin Hristiyanlaşmaya başlamasıyla birlikte cübbe 

önemini yitirmeye ve şamanlar tekrardan cübbesiz ayin düzenlemeye başlamıştır. Bunun 

nedeni ise Hristiyanlığın etkisiyle Erlik’in kötülük Tanrısı kimliğinden ayrılarak şeytan 

figürüne dönüşmeye başlaması, Erlik'e ayin yapılmasının doğru olmadığı veya gerek 

olmadığı düşüncesiyle yalnız Tanrı için ayin yapılmaya başlanması ve iyi ruhlara yapılan 

ayinlerde cübbeye ihtiyaç duyulmaması olabilir. 

 

 



41 
 

2.3. Şaman Davulu 
 

Şaman olmadan önce aday zorlu yollardan geçmekte ve usta bir şamanın yanında 

eğitim görmektedir. Eğitimini tamamlayan şamanın, şamanlığa geçişi törenle kutlanır. Bu 

ilk törenin iki önemli unsuru vardır; giysi ve davul. Davul şamanın hayatı boyunca ona 

yardım edecek, Tanrılarla ve ruhlarla iletişime geçmesini sağlayacak ve seyahatlerinde binek 

olarak kullanabileceği çok önemli bir eşyadır. (Artun, 2007: 4) Eğitimini tamamlayan 

şamanın davulu ustalar (us kiji) tarafından yapılmaktadır. Şaman, davulunu ayinlerde 

kullanmaya başlamadan önce birtakım işlemlerden geçirmektedir. Yeni yapılan davulu 

tütsülemek için ardıç yaprakları yakılır, davul dumanın üzerinde gezdirilir ve ardından şarap 

serpilerek işlem tamamlanır. Bu işlemlerden geçen davul kutsanmış olur ve ayinlerde 

kullanılmak üzerine hazır hale gelmektedir. Tütsüleme işleminde ardıç ağacının 

kullanılmasının sebebi, ardıç ağacının yaprak dökmemesi nedeniyle kutsal görülmesidir. 

(Anohin, 2006: 58) Şaman davulu, şaman giysisinden de eski bir tarihe sahiptir. Altaylarda 

bulunan birçok kaya resminde elinde davuluyla şaman figürü ve davulun üzerindeki 

semboller tasvir edilmiştir. (Martinov, 2013: 302; Çirkin, 2022: 384) 

 

Şaman davulunu yaptıktan sonra, davulun canlanması için birtakım törenler yapılır. 

Bu törende şaman davulunun kasnağına hangi ağaçtan kesilip yapıldığını, derisine hangi 

hayvandan elde edildiğini anlatır. Şaman hayvana seçildiği andan öldürülüp derisinin 

yüzüldüğü ana kadar, ağaca da seçildikten sonra kesilip yontulduğu ana kadar her şeyi 

anlatır. Ardından davulunu sular ve bu suyla davul canlanıp, geçmişini hatırladığına inanılır. 

(Arbachakova and Nevskaya, 2017: 28) 

 

Tanrı Ülgen, altın fincan içerisindeki gök çiçekten bir insan yaratmış, kardeşi Erlik’te 

bu çiçekten çalarak bir insan yaratmıştır. Bu duruma sinirlenen Ülgen, kardeşi Erlik’in 

yarattığı halkı kara kavim, kendi halkını ak kavim olarak adlandırmış ve kara kavmi güneşin 

battığı yere sürgün etmiştir. Burada bir çembere deri bağlayarak davulu bulan kara kavim ilk 

şaman ayinini gerçekleştirdiklerine inanılmaktadır. (Anohin, 2006: 20) 

 



42 
 

İnsanlar Yer Su ruhlarına ve Tanrılarına yakındır. “Altay Han”, Abakan Ata”, “Bey”, 

“Katun” adlarına sahip Yer Su ruhları ve Tanrılarına aracı olmadan dua edebilir ve kurbanlar 

sunabilir. Ancak daha büyük ruhlar ve Tanrılara ulaşamazlar. Bu durumda aracıya ihtiyaç 

vardır. Bu aracılar genellikle atalardır. Ataların ruhlarıyla iletişime geçme görevi şaman 

aittir. Şaman davulu vasıtasıyla atalarının ruhları ve yer su ruhlarının yardımları ile 

Tanrılarla iletişime geçebilmektedir. (İnan, 1987: 392) Altay şamanlarının bazıları 

davullarına Yer ve Su Tanrılarının isteğiyle sahip olmaktadır. Bu şekilde davul sahibi olan 

şamanlar, davullarının “Abbu Kaan”, “Adıgana”, “Kara Kaya” gibi adlara sahip Yer Su 

Tanrılarından ilahi bir hediye olduğunu düşünürler ve bununla övünmektedirler. (Radloff, 

1956: 8) 

 

Şor şamanlarının yapacakları davulların şekline, süslemesi ve şamanın hayatı 

boyunca kullanacağı davul sayısana Mustağ (Buzdağ) karar vermektedir. Mustag’ın 

emrettiği davulların sayısı tamamlanınca şaman da hayata vedag etmektedir. Şor türklerine 

göre şamanın davulunu nasıl yapacağını ve ona hangi ruhların yardım edeceğini şamana 

Erlik öğretmektedir. Şaman Erlik’ten öğrendiği her bilgiyi Ülgen’e danışmak ve onun da 

onayını almak zorundadır. (İnan, 2015: 392) 

 

Şor şamanlarının yeni davullarına geçiş töröninde obadaki insanlar toplanır ve 

ormana giderler. Şaman ormanda ayin yapar. Ardından üç gün boyunca davulun malzemeleri 

toplanır ve birleştirilir. Davul tamamlandıktan sonra onayı almak için Mustag’a sunulur. 

Mustag ve oğulları davulu gözden geçirir. Mustag’den onay alan davul bu sefer Ülgen ve 

Taz Kaan’a sunulur. Gök Tanrılarınında onayı alındığında Erlik adına bir tören yapılır, Erlik 

davulu gözden geçirir. Şamanın davulu ne kadar kullanabileceğini ve davulla kaç kurban 

sunabileceğini tayin eder. Bu merasimlerden sonra şaman davulunu kullanmaya başlayabilir. 

(Şener, 1996: 19) 

 

Tuva şamanlarının iki davulu bulunmaktadır. Bir davulla kötü ruhları uzaklaştırırken 

diğerini hastaları iyileştirmede kullanmaktadır. Altay şamanlarının da ak ve kara olmak 

üzere iki davul bulunmaktadır. Ak davulda bakır süslemeler bulunur bu davul ve süslemeler 

aracılığıyla iyi ruhlarla iletişime geçilmektedir. Kara davulda demir süslemeler 



43 
 

bulunmaktadır. Bu davulla Erlik ve onun kötü ruhlarıyla iletişime geçilmektedir. (Korkmaz, 

2016: 192) 

 

Şaman davullarının boyutları, kullanacak olan şamanın yaşına göre değişiklik 

göstermektedir. Çocuk yaşta şamanlığa başlayanlar daha küçük davullar kullanırken yaş 

ilerledikçe davulun boyutu da değişmektedir. Kadın ve erkek şamanlar arasında ise davul 

farkı bulunmamaktadır. Şamanın davulu bir çadırdan başka bir çadıra şaman dışında biri 

tarafından taşınacağı zaman mutlaka at üstünde gidilmeli, davulu taşıyan kişinin sırtına 

sıkıca bağlamalı ve davulun bütün çıngıraklarını ses çıkarmayacak şekilde bağlanması 

gerekmektedir. Davulun üzerindeki resimlerin zarar görmemesi için çok dikkatli olunması 

gerekir. Havanın yağmurlu olduğu durumlarda davul şamanın cübbesi ile örtülür. (Anohin, 

2006: 59) 

 

Şamanlar öldüklerinde obadan, insanlardan ve hayvan sürülerinden uzak bir tepeye, 

bir ağacın dibine gömülmekte ve davulları da parçalanarak ağacın dalına asılmaktadır. 

(Gömeç, 2003: 91) Ölen şamanın davulunun da şamanla birlikte öteki aleme gittiğine 

inanılmaktadır. Ölen şamanların ruhları bazı zamanda yakınlarını ziyaret etmeğe 

gelmektedir. Ruhun ziyarete geldiği obanın yakınlarından veya ormanlık alanlardan gece 

vakti gelen davul seslerinden anlaşılmaktadır. (Anohin, 2006: 26) Altay şamanları ölümünün 

ardından bir hafta geçtikten sonra yakınlarını ziyarete gelmektedir. Şamanın ruhunun 

ziyarete gelmesi yine ormanlık alandan gelen davul seslerinden anlaşılır.  Bundan sonra 

şamanın ruhu adına yeni bir davul yapılmaktadır. Yapılan davul başka bir şaman tarafından 

tütsülenerek temizlenir ve üzerine şarap serpildikten sonra merasimle evin en güzel yerine 

asılmaktadır. Bazı durumlarda şamanın vasiyetiyle ölümünün ardından tekrar bir davul 

yapılarak, çadıra asılmaktadır. Çoğunlukla şamanların iki davulu olur, bir tanesi ayin ve 

törenlerde kullanmak için diğeri ise sergilemek için kullanılmaktadır. (Anohin, 2006: 59) 

Akrabalarını ziyaret eden ruhun Erlik’in yeraltı dünyasıyla iletişimi kesilir ve aruu nemeler 

(temiz ruh) arasına katılır.  İnan, 1987: 424) 

 

Şamanların davullarını asarken içerisinde bulunan kötü ruhların dışarı çıkması için 

davulun derisi yırtılmaktadır. Yakutlar şamanlarını gömmezler Bunun yerine tabutlarını 



44 
 

havada durabilecek şekilde ağaçların arasına ya da direklere asmaktadır. Şamanın Davulu 

yakınlarında bir ağacın dalına asılmaktadır. Şamanların davullarını asarken içerisinde 

bulunan kötü ruhların dışarı çıkması için davulun derisi yırtılmaktadır. Yakutlar şamanlarını 

gömmezler Bunun yerine tabutlarını havada durabilecek şekilde ağaçların arasına ya da 

direklere asmaktadır. Şamanın Davulu yakınlarında bir ağacın dalına asılmaktadır.  

(Seroşevsky, 2019: 205) 

 

Davul, şamanın ekstaz haline geçmesine ve alemler arasında seyahat etmesine 

yardımcı olmaktadır. Şaman göğe yükseldiği sırada karşılaştığı ruhları görmenin heyecanını 

davuluna vuruşuyla belli etmektedir. (İnan, 2015: 116) Şamanlar davullu ve kopuzlu şaman 

olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Altay Türklerinin şamanları ayinlerde davul 

kullanmaktadır.  (Ögel, 2000: 5) Şaman davulunun sesi şamanının ekstaz haline geçmesine 

yardımcı olmaktadır. Deneyim sahibi olan şamanlar birkaç davul vuruşundan sonra kolayca 

ekstaz haline geçebilmektedirler. Günümüzde yapılan araştırmalarda da davul sesi gibi belli 

bir tonda sürekli devam eden seslerin hipnoz haline geçmeyi kolaylaştırdığı ortaya çıkmıştır. 

(Harner, 1999: 199) 

 

Şamanın ayin yapabilmesi için kullanması gereken en önemli eşya davuldur. Altay 

ve Saha Türklerinde davula tüngür, çaluu veya çalını denilmektedir. Tüngür kelimesinin 

Moğolca’dan geçmiş olabileceği düşünülürken, çaluu kelimesi Türkçe çalmak anlamına 

gelmektedir. (Gömeç, 2003: 91; Ögel, 2000: 205) Şor Türkleri, davulun tokmağını 

süsledikleri bezelere çaluu demektedirler. Altaylılara göre tüngür davulunun kendisini, çalını 

ise ölen şamanların davulunun ağacından yapılan tokmağı temsil etmektedir. Şamanlar kendi 

istekleriyle değil, atalarında bulunan şamanların kendilerini seçmesiyle şamanlığa başlar ve 

davul sahibi olurlar. Bazı durumlarda şamana davulunu ata ruhu değil, yer su ruhları ve temiz 

ruhlar (arıı tösler) seçerler. Bu şekilde sahip olunan davullara, onur davulu denir ve şamanlar 

bununla övünmektedirler. (Anohin, 2006: 56) 

 

Kamlar bazen ayin sırasında davul yerine yölge (yay) kullanmaktadır. Ancak yölge 

ile yapılan ayinler davul ile yapılan ayinler kadar etkili değildir.  (Radloff, 1956: 340) Bazı 

şamanlar ayinlerde yalnız yölge kullanır. Bu gibi durumlarda ruhların ne isteyeceklerini çok 



45 
 

iyi bilmek gerekmektedir. Genellikle akrabaların istekleri ve teferruatsız ayinler sırasında 

yölge kullanılmaktadır. (İnan, 2015: 95) Her ayinde davul kullanılmamaktadır. Şamanlar dağ 

ruhları için yapılan törenlerde davul ve tokmak kullanmamaktadır.  (Bayat, 2006: 29) Yakut 

şamanları davula, Altay şamanları kadar önem vermemektedir. Davulun bulunmadığı 

zamanlarda at kuyruğuyla ayin yapabilirler. Şamanlar adaylık döneminden geçtikten sonra 

dağ ruhlarının yardımıyla davulunu yapacağı ağacı bulmaktadır. Ayrıca hayatları boyunca 

kaç tane davula sahip olduklarına da yine dağ ruhları karar vermektedir.  Dağın tahsis ettiği 

son davul da yırtıldığında şaman hayata veda etmektedir. Bu nedenle şaman davullarının 

üzerinde kutsal gördükleri dağların motifleri bulunmaktadır. Şamanlar ak ve kara olarak iyi 

ayrılır. Ak şamanlar yalnız gündüz vakti davul kullanmadan, cübbe ve külah giymeden iyi 

ruhlar için ayin yaparlar ve kanlı kurban vermezler.  (İnan, 2015: 83) Altay şamanları Ülgen 

adına yaptıkları ayinlerde yalnızca davul kullanabilirler cübbe giymelerine gerek yoktur. 

Ancak Erlik için yapılan ayinlerde şamanın teçhizatının tam olması gerekmektedir. (Demir 

ve Akgün Çomak. 2015: 28) 

 

Davul ayin sırasında kamın bineği görevini görür ve kamın zorlu yollardan 

geçmesine yardımcı olmaktadır. Göklere çıkarken davul bir kuş, yeryüzünde gezerken davul 

at ve tokmağı da kamçı, denizlerde ilerlerken davul kayık tokmak ise kürek görevi 

görmektedir. (Çoruhlu, 2002: 76) Yakut Türklerinde davulunun sesi seyahat sırasında 

şamanın yönünü bulmasını sağlamaktadır. Bu nedenle davul sürekli olarak çalmalıdır. Aksi 

takdirde seyahat sırasında davulun sesi kesilirse şaman yönünü kaybetmektedir. (Arslan, 

2006: 29) Davulun sesi şamanın trans haline geçmesine neden olur. Trans haline geçen 

şamanın bedeni maddi dünyada bulunmaya devam ederken, ruhu öteki aleme geçiş yapar. 

(Turan, 2010: 155) Soyot Türkleri davullarına “şamanın atı” anlamına gelen “khamu at” 

adını vermektedirler. Altay şamanları davullarına kendi atlarının isimlerini vermektedirler. 

(Drury, 1999: 204) 

 

Davul ruhları yardıma çağırdığı gibi, kötü ruhları da uzaklaştırma görevi 

görmektedir. Davulda barınan kötü ruhlar çıkan gürültüden rahatsız olarak uzaklaşmaktadır. 

Hasta tedavisi sırasında şaman sürekli davula vurarak kötü ruhların çalmış oldukları ruhu 

geri getirmelerini sağlamaktadır. (Çeribaş, 2007: 120) Ayin sırasında şaman önce davulunu 



46 
 

ateşe tutarak her yanını tütsüler, ardından davulundan kötü ruhları uzaklaştıran şaman, iyi 

ruhların adlarını okuyarak davuluna toplar, iyi ruhlar davula doldukça şamanın davula 

vuruşu şiddetlenmektedir. (Drury, 1996: 38) Şaman davulu kötü ruhları uzaklaştırma aracı 

olarak kullanıldığı için halk arasında bir tabu olarak görülmüştür. Şaman davulunun adını 

anmak yerine dolaylı yollardan ifade etmeye çalışmışlardır. Davul aynı zamanda şamanın 

kötü ruhlarla savaşmak için kullandığı bir silahtır. Ok ve yay görevi görmektedir. Bu nedenle 

bazı şaman davullarına “ırlayan yay” denmektedir. Çukçilerde şamanlar ruhları etrafına 

toplayabilmek için davul çalma eğitimi almaktadırlar.  (Perrin, 2003: 41) Şamanların 

hastalıkları iyileştirmek için çağırdığı ruhların kendilerine özel şarkıları bulunmaktadır. Bu 

nedenle şamanının prestiji bildiği şarkı sayısına göre artış göstermektedir. (Sychenkon, 

2012: 110) 

 

Şaman ayinleri sırasında şamanı öbür dünyaya götürecek olan at fiziksel olarak orada 

bulunmasa da ayin sırasında yakılan at kılları sayesinde atın ruhu şamanı götürmek için gelir. 

Bir Yakut masalında; şeytanda davula üç tane delik açarak davulu üç bacaklı bir at haline 

getirmiştir. (Eliade, 1999: 511) Ayin sırasında şaman davulunun alt kısmına vurduğundan 

Erlik ile iletişime geçerek ondan yardım ister, Erlik’ten cevap alamadığında üst kısma 

vurarak Ülgen’in yardımına başvurmaktadır. (Okutan Davletov, 2021: 96) 

 

2.4.1. Şaman Davulunun Parçaları 

 

Davulun sedir veya kayın ağacından yapılan, iskelet kısmını oluşturan kasnağa kaş 

denir. Bu kasnağı yapmak için yerleşimden ve yollardan uzak ormanlardaki ağaçlar tercih 

edilmektedir. Davulun kasnağının yapılacağa ağaca insan veya sürü hayvanlarının 

dokunmaması gerekmektedir. (Anohin, 2006: 60) Derisi geyik, tay veya dağ keçisinin 

derisinden yapılır. Üzerindeki semboller gök, yer ve yeraltı ruhlarını ve tanrılarını temsil 

etmektedir.  (Gömeç, 2003: 91) Yakut Türklerine göre ise davulun kasnağı Hayat Ağacının 

dallarından, derisi ise şamana yardım eden hayvan şeklindeki ruhların derilerinden 

yapılmıştır. (Arslan, 2006: 29) Sibirya şamanları davulunun Dünya Ağacından yapıldığına 

inanmaktadır. Dünya ağacından elde ettiği davulu çalmaya başladığında ağaç tarafında 

dünyanın merkezine gönderildiğine inanmaktadır. (Eliade, 1999: 200) Şaman davulu için 



47 
 

bazen üzerine yıldırım düşen ağaçlar tercih edilmektedir. Bu ağaçların yıldırım ile 

temizlendiğine inanılmaktadır. Altay şamanlarının da şamana yol gösteren ruh hangi 

ormandaki, hangi ağaçtan davul yapılacağı hangi daldan tokmak yapılacağına kadar adaya 

bildirmektedir. (Korkmaz, 2016: 186) 

 

Davulun iç kısmındaki ilk bölüm eezidir. Eezi davulu ikiye bölen kayın ağacından 

yapılan bir saptır ve ölmüş şamanları temsilen yapılmaktadır. Bu sapa kaş, göz, burun, sakal 

şekilleri çizerek şamanın tasviri yapılmaktadır. Altay şamanlarının davullarında bazen iki 

başlı ezziler bulunmaktadır. Başın biri olması gerektiği yerdedir ve buna çalunun başı 

(çaluudan bajı) denilmektedir. Diğer baş ise ayakların yerindedir. Eezini kafasının her iki 

yanına kulak ve küpü (ay kulak, sırga) adı verilen çengeller asılmaktadır. Şaman bu 

çengellerin çıkardığı sesleri dinleyerek iyi ruhların isteklerini öğrenmektedir. Davulun iç 

kısmında eeziden başka bir de kiriş bulunmaktadır. Bu demir çubuğun üzerine kötü ruhları 

(körmös) korkutmak amacıyla okları temsil eden çıngıraklar asılmaktadır. Kirişin üzerindeki 

çıngırakların sayısı şamanın iletişime geçebildiği iyi ruhların (arıı tös) sayısıyla 

belirlenmektedir. Kirişin köşelerine çeşitli renklerde şeritler bağlanmaktadır. Bu şeritler 

şamanı ayin yapması için çağıran insanlar tarafından bağlanmaktadır. (Anohin, 2006: 61) 

Şaman davuluna asılan çaputlara kurban kurdelesi denilmektedir ve şaman davuluna bez 

bağlamak kansız kurbanlar arasında sayılmaktadır.  (Korkmaz, 2016: 266)  

 

Davulun kasnağı genellikle geyik derisinden, bazı durumlarda koyun veya tay 

derisinden yapılmaktadır. Kasnağın üst kısmına yani ezzinin baş kısmına 5 veya 9 adet kayın 

ağacından yapılmış çubuk konmaktır. Bu çubuklara örköş denilmektedir. Örköşler davulun 

daha tok bir ses çıkarmasını sağlamaktadır. Örköşlerin arasında kırlangıç (karılgaş) adı 

verilen iki tahta konur, sırga ve kulak bu kırlangıçlara asılmaktadır. Davulun etrafındaki 

çıkıntıların sayısı şamanın kıdemini göstermektedir.  (Arslan, 2006: 29) 

 

Davulun üzerindeki süslemeler ve çizilecek resimlerin tamamına ruhlar karar 

vermektedirler. Şamana yol gösteren ruhun isteklerinin tamamı yerine getirilmediği sürece 

şaman tam anlamıyla ayin yapamaz. Aynı zamanda şamanın davulunu, cübbesini ve ayinde 



48 
 

kullanacağı eşyaların yapılmasına yardımcı olan kişilerin edep sahibi insanlar olması 

gerekmektedir.  (İnan, 2015: 91)  

 

Hakas şamanları kendilerine başvuran hastaları iyileştirmek için yaptıkları ayin 

sırasında davulun üst kısmına hastaya musallat olan ruhları temsil eden demir çubuklar takar 

ve bu çubuklara hasta tarafından şeritler bağlanmaktadır. Hasta ayinde iyileşemeyip Erlik 

adına kurban sunulması gerektiğinde demir çubuktaki şeritler kurbanın boynuna 

bağlanmaktadır. Boynuna bağlanan şeritler sayesinde kurbanının kötü ruhlardan 

korunduğuna inanılmaktadır.  (Erman, 2016: 95)  

 

Buryat şamanları davullarını at derisinden yapmaktadırlar. Bu nedenle seyahatler 

esnasında davul at formunda şamana yardımcı olmaktadır. (Demir ve Akgün Çomak, 2015: 

34) Davulun zarar görmemesi için azami şekilde dikkat edilmektedir. Davul yapıldıktan 

sonra davulun iskeletini oluşturan malzemeler hiçbir zaman değiştirilmez, yalnız üzerindeki 

deri zaman zaman değiştirilebilir. Şamanın davulunun asılı olduğu çadırda bir kişi hayatını 

kaybederse, Erlik’in yardımcısı Aldaçı’nın davulu kirlettiğine inanılır. Bu şekilde kirlenmiş 

davullara yaman bolot denilmektedir. Kutsallığını ve gücünü kaybeden davulu onarmak ve 

tekrar ayinlerde kullanılabilir hale getirmek maksadıyla derisi değiştirilir. Davulun derisinin 

zarar görmesi hayırlı bir şey olarak görülmemektedir. Kullanımdan dolayı zarar gören veya 

sert bir şekilde vurulmasının ardından yırtılan davul derisi değiştirilmez, onun yerine yırtık 

bölgeye yama yapılarak kullanılmaya devam edilir. Ancak davulun derisi ateşle yanarsa bu 

kötüye işarettir ve derinin tümüyle değiştirilmesi gerekmektedir. Deri değişim yapıldıktan 

sonra eski deri ormanlık alanda ağacın dalına asılmaktadır. (Anohin, 2006: 59)  

 

2.4.2.  Davulun Üzerindeki Resimler 

 

Şaman davulunun üzerindeki tüm resimler beyaz ve kırmızı boya ile usta yürüçiler 

(resimci) tarafından yapılmaktadır. İlk resim eezidir. Eezi davulu iki eşit kısma ayırır, üst 

kısmında eski şamanları (ozo kam) temsil eden bir baş bulunmaktadır. Bu başın iki yanına 

kulak adı verilen parantez şekli çizilmektedir. Bu çizgiler güneşi ve ayı temsil etmektedir. 



49 
 

Ezinin ortasından yatay olarak kiriş geçmektedir. Kirişin üzerinde örköşler bulunmaktadır. 

Eezinin her iki yanında üç tane yay şeklinde çizgi bulunmaktadır. Bu çizgilere solon denilir 

ve gökkuşağını temsil etmektedirler. Bütün şaman davullarında gökkuşağı bulunmaktadır.  

(Anohin, 2006: 63) Şamanlık gücü tanrılar tarafından verilmiştir. Bu güç gökyüzünden 

gökkuşağı şeklinde gelir ve şamanın başından girmektedir. Bu nedenle davulların üzerinde 

gökkuşağı motifi her zaman bulunmaktadır. (İnan, 2015: 55) Eezinin sapına, tanrı tarafından 

gönderilmiş (kudaydan ayrılgan) olduğu için hiçbir zaman üzerine yıldırım düşmeyeceğine 

inandıkları kayın ağacını çizilmektedirler. Kayın ağacının Umay Ana ile birlikte yeryüzüne 

gönderildiğine inanılmaktadır. Davulun derisinin yapıldığı hayvanın resmi de davula 

yapılmaktadır. Ayrıca davulun üzerine Erlik’in oğlu Piy Batış’ın cehennemi ve göllerinde 

yaşayan kamık adı verilen zehirsiz bir yılanın resmide bulunmaktadır. (İnan, 1976: 39)  

 

Davulun kasnağına takılan kayın ağacından yapılan örköşlerin aralarındaki 

boşluklara noktalar ve yıldızlar çizilmektedir. Davulun kasnağına çizilen resimlerin tümüne 

pildür (motif, süs) denilmektedir.  (Anohin, 2006: 64)  

 

Davulun üzerine semboller çizilmektedir. Üst kısmı gökyüzünü temsil etmektedir. 

Ay, güneş ve yıldızlar bulunur. Alt kısma yer çizilir. Ayrıca, ağaç, kuşlar, at ve insan 

resimlerine de yer verilmektedir. Tokmağın, davula vurulduğu zaman boğuk bir ses 

çıkarması için üzerine önce keçe daha sonra da samur veya tavşanın tüylü derisi 

geçirilmektedir. Şaman davulunun üzerine resmedilen tavşan, şamanın eşyalarını korumakla 

görevlidir. (Radloff, 1956: 21)  

 

Altay şamanlarının davullarında at üzerinde durup yıldız tutan bir kişi çizilmektedir. 

Atın binicisi Ülgen’in kazığı olarak bilinen ve atını bağladığı Kutup yıldızıdır. Kutup yıldız 

halk arasında Çoban Yıldızı olarak adlandırılır. Yıldızlara çobanlık ettiği düşünülerek bu 

isim verilmektedir. Davulun üzerine çizile at üzerinde yıldız toplayan kişi Kutup yıldızını 

temsil etmektedir. (Esin, 2004: 280) 

 



50 
 

Venüs, güneş ve aydan sonra şaman davullarında en çok rastlanılan figürlerden 

birisidir. Türkler bu yıldızı çok güzel bir kız olarak düşünmüşlerdir. Venüs ve Ülker 

birbirlerine aşıktır ve bu iki yıldız ne zaman bir araya gelseler yeryüzünde fırtınaların 

koptuğuna inanmaktadırlar. (Yücekal Ermetin, 1997: 315)  

 

Şaman davulunda, ayin sırasında şamana yardım eden töslerin resimleri 

bulunmaktadır. Bu töslerin liderine “Kiji Tös” denilmektedir ve elinde ok ve yay ile 

gösterilmektedir. Hakas şamanlarına ayin sırasında nasıl davranacağını öğreten tös 

“Emegey”dir. (Beydili, 2004: 564) Şamanlar ruhları davuluna vurup ses çıkartarak 

çağırmaktadır. Eğer şamanın yardımcı ruhları fazlaysa diğer şamanlara ruh verebilmektedir. 

Bazı şamanlar bu ruhları diğer şamanlara satmaktadır. 

 

Davulun iç kısmındaki resimler davulun derisi üzerine de çizilirken motiflerde 

çeşitlilik artmaktadır. Davulun derisi üzerindeki resimler yer ile ilgili resimler ve gök ile 

ilgili resimler şeklinde iki kısma ayrılmaktadır. (İnan, 1987: 448) Davulun bu yüzüne çizilen 

ana resim eezidir. İki tip eezi vardır; birincisi davulun iç kısmına da çizilen eezidir. İkinci 

tip eezide ise başı üst taraftadır, beden olarak iki paralel çizgi arasına zikzaklar çizilir ve 

bacakların arasında bir insan figürü bulunmaktadır. Bu insan şamanı yönlendiren ruh Elgen’i 

temsil etmektedir. Elgen şamanın esrime haline geçmesini sağlamaktadır. (Anohin, 2006: 

67) Eeziyi ikiye bölen kiriş ve üzerindeki süslemeler; omuz, konko, kanura, ve oklar burada 

da bulunmaktadır. Kirişin üzerinde sağ tarafta ay, sol tarafta güneş, bunların yanında da tan 

ve akşam yıldızlarıyla çeşitli yıldızları temsil eden, sayısı değişen noktalar bulunmaktadır. 

İç yüzde bulunan gökkuşağı derinin üzerinde de vardır. Gökkuşağı aynı zamandan insan 

kaburgalarını da temsil etmektedir. Hakas davulunun üzerindeki gökkuşağının iki yanından 

iki merdiven sarkar. Şaman bu merdiven aracılığıyla kötü ruhtan kurtarmak istediği hastanın 

akıbetiyle ilgili izin istemek için Kuday’ın huzuruna çıkar. Merdivenin yukarısında yedi kız 

resmedilmektedir. Bu kızlar hastaya musallat olan ruh erkekse şamanın ruhtan kurtulmasına 

yardımcı olurlar. (Erman, 2016: 96) Davulun derisi üzerine çizilen kayın tek çizildiği gibi 

hayvan bağlanmış şekilde de çizilmektedir. Hayvanın bağlanmış olması töslere kurban 

verilmesini temsil etmektedir. Davulun kasnağının yapıldığı sedir ağacı ve derisinin 

yapıldığı geyik motifi de davulun üzerine işlenmektedir. Kurbanın ve kayın ağacının 



51 
 

karşında elinde davuluyla birlikte şaman figürü çizilir. Bu resim şamanın kurbanın ruhunu 

gökyüzüne götürmesini temsil etmektedir. Kurbana baş tutan adı verilen bir kişi refakat 

etmektedir ve bu kişi de davulda kurban resminin yanına çizilmektedir. (Anohin, 2006: 68) 

Şaman davulunun üzerine her zaman üç tane pura adı verilen üç boynuzlu koç 

resmedilmektedir. Altay şamanlarına göre gök gürlemesi, puranın sesidir. Bunların haricinde 

davulların üzerine tavşan, şahin, merdiven, sırık vs. gibi resimlerin çizildiği de 

görülmektedir.  (Anohin, 2006: 70) Altay şamanlarının davullarına pura adlı boynuzlu bir 

hayvan figürü bulunmaktadır. Pura Ülgen’in şamanlara tahsis ettiği at ruhlarıdır. Bu ruhlar 

şamanları gökyüzünde gezdirir ve bu gezi sırasında kötü ruhlardan korumaktadır. Şor şaman 

davullarında Pura yine boynuzlu bir hayvan şeklinde resmedilmektedir. Ancak Pura Taz 

Kaan’ın temsil etmektedir. Taz Kaan, Altay Türklerinde Ülgen’in annesi veya eşi olarak 

düşünülmektedir ve Ülgen’den bir kat yukarıda oturmaktadır. Buryatlarda Taz Kaan ana 

Tanrı rolündedir. (Beydili, 2004: 552)  

 

Davul üzerinde bulunan bir diğer motifte kurttur. Uranhay (Tuba) Türklerinde 

şamanlar ayinlerde söyledikleri dualarda mutlaka bozkurda seslenmektedirler. Tuva şaman 

davulunun üzerinde kurt motifi bulunmaktadır. Kurt iki dünya arasındaki bağlantıyı 

sağlamaktadır. Kamın diğer dünyaya geçişini kolaylaştırır ve şamanın güvenliğini 

sağlamaktadır. (Beydili, 2004: 351) Altay şaman davullarının üzerinde bulunan yedi mavi 

kurt sürüleri kurt saldırılarından korumakla görevlidir. Yakut şamanlarının davulunun 

üzerinde bazı durumlarda erkek ve kadın cinsel organlarının temsili de bulunabilmektedir. 

(Baldick, 2000: 96) 

 

Hakas şamanlarının davulunun ortasında üç çizgi bulunur. Bu çizgiler bizim 

dünyamız ile ruhların dünyasını ayırmaktadır. Davulun al kısmında koyunların bekçisi 

olduğunu düşündükleri bir kurbağa figürü vardır. Aynı bölgede ruhları Erlik’in dünyasına 

götürdüğüne inanılan yılan ve kertenkele figürleri de bulunmaktadır. Bu üç figürün amacı 

sürüleri kötü ruhlardan korumaktır. Yılan ve kertenkele kadın hastalıklarının tedavisinde 

şamana yardım etmektedirler. (Baldick, 2000: 96) Bununla birlikte ayin sırsında kötü 

ruhların şamanın etrafını sardığını haber veren siyah ve beyaz iki köpek figürü 

bulunmaktadır. Teleüt şamanlarının davullarında yeg yılan denilen bir figür bulunkatadır. 



52 
 

Yeg kötü ruhlar için kullanılan bir tabirdir. Yılanında Erlik’in hizmetkarı olduğu 

düşünülmektedir ancak yeg yılan kötülüğü değil iyiliği sembolize etmektedir. Şamanın 

yardımcısıdır ve insanların yulasını (canlarını) korumakla görevlidir. Altaylarda yılan 

Erlik’in kırbacı olarak düşünülmektedir. (Beydili, 2004: 607)  

 

Davulun üzerinde resmi olan ve ruhların en kudretlisi olarak kabul edilen figürlerden 

birisi kara kuştur. Altay ve Şor Türkleri kara kuşun Erlik’in oğullarından biri olduğuna 

inanmaktadır. Teleüt Türklerinin davullarında karakuşu sembolize eden demir pençeler 

bulunmaktadır. Komik görünüşlü, çirkin, peltek, kıskançlığı ve şehveti temsil eden kelleni 

veya keltegey adlı ruh Yakut şamanlarının davullarında hilal ile gösterilmektedir. Yakut 

şamanlarının ayinleri boyunca yanlarında bulunan bu ruh gökten inen bulut kızlarıyla birlikte 

olan insanlardan türemiştir. (Beydili, 2004: 307)  

 

Şaman davullarına resimler, davul edinildiğinde çizilebileceği gibi ayin gidişatına 

göre de resimler eklenebilmektedir. Bazı kamlar davullarına hastalığın çeşidine ve 

iyileşmesine göre motifler çizmektedir. (Perrin, 2003: 45) Hakas şamanlarının üzerindeki 

ayı motifi, kapı ruhunu temsil etmektedir. Kapı ruhu insanları hastalıklardan korur ve 

evlerine bekçilik yapmaktadır. (Davletov, 2021: 165) Teleüt şamanlarının davullarında 

Merküt kuşu bulunmaktadır. Merküt’ün Ülgen’in kuşu olduğuna inanılmaktadır. Koybal 

şamanlarının davulunda yeraltı dünyasından gelen Sarı Kızlar bulunmaktadır. Sarı Kızlar 

Tuva Türklerinin masallarında da anlatılan yer altında yaşayan yedi kızdır. (Beydili, 2004: 

486) Davulun üzerinde resim olmayan şamanlar bulunmaktadır. Genellikle küçük yaştaki 

şamanlar kendi çadırlarında ayin gerçekleştirirler ve halka açık ayin yapmadıkları için 

davullarında resimler bulunmamaktadır. 

 

2.5. Asa 

 

Güney Sibirya şamanları bazı durumlarda ayinlerde davul yerine asa kullanmakatdır. 

Ayin sırasında bu asa şamanın ata görevi görür. Asanın özellik at ile ilişkilendirilmesinin 



53 
 

nedeni bu asaya binen şamanın çok hızlı bir şekilde alemler arası seyahatini 

gerçekleştirmesini sağlamasıdır. (Rozwadowski, 2001: 73) 

 

Şamanlar davul sahibi olana kadar asa kullanır ancak bazı şamanlar yeterli donanıma 

sahip olmamaları nedeniyle ömürleri boyunca davul sahibi olamaz ve ayinleri asa ile 

gerçekleştirir. Davul ayin esnasında bir ulaşım aracı görmektedir. Asa ise ayin yapan 

şamanların bir ulaşım aracı bulunmadığı için her yere yürüyerek gitmek zorunda kalırlar. Bu 

nedenle ulaşabildikleri yerler çok kısıtlı olmuştur. Aynı şekilde kadın şamanlar arasında da 

asa ile ayin düzenlemek yaygın bir uygulamadır. Buryat şamanları kayın ağacından iki adet 

asa yaparlar. Sağ elde bulunan asa erkeği, sol elde bulunan ise kadını temsil etmektedir. Asa 

yapılan ağacın bakımına büyük özen gösterilmektedir. Bu ağacın kuruması asanın sahibi 

olan şamanın başına felaket geleceği şeklinde yorumlanır. (Beydili, 2004: 486) 

 

Yakut şamanları törenlerde davul kullandıkları gibi süslü bastonlarda 

kullanmaktadır. Bu bastonlar tüylerle ve tuğ ile süslenmektedir. (Ögel, 2000: 203) Bu 

kullanımın nedeni şamanların kudreti Tanrıdan almaları olabilir. Tuva şamanları ilk 

davullarını elde etmeden önce yani henüz şamanlığa geçiş aşamasında ve eğitim gördüğü 

süreçte asa kullanmaktadır. Şamanları asaları genellikle kayın ağacından yapılır ve 

demirlerle süslenir. Baş kısmında ise at figürü bulunmaktadır. Asa yapıldıktan sonra asayı 

diriltme ayini yapılır. Bu ayinin amacı asayı, şaman törenlerinde kullanılabilir ve işe yarar 

hale getirmektir. Ayin esnasında koyun kurban edilir ve bu kurbanın kanıyla asayı bulayarak 

onu canlandırırlar. Bu ayin ve asa diriltme inancı Sibirya’daki pek çok şamanist halkta 

görülmektedir. (Hoppal, 2012: 253) 

 

Buryat şamanları, şamanlıkta ilerlemeleri halinde demir asa kullanmaya başlar. 

Genellikle beşinci kabul töreninden sonra şaman yeni asasına kavuşur. Demir asalarda aynı 

şekilde bir at figürü şeklindedir. Alt kısmı at toynağına benzetilir. Üzerine yer ve üzengi 

motifleri yapılır. Buryatlardan at figürü dışında yılan ve insan olmak üzere iki çeşit daha asa 

modeli bulunmaktadır. (Hoppal, 2012: 255) Uranhay şamanlarını bir asa üzerine tutturulmuş 

“celes” adını verdikleri bayrakları bulunmaktadır. Bu bayrakların üzerinde çeşitli gök 

cisimlerinin ve hayvanların sembolleri bulunmaktadır. (Ögel, 2000: 297) 



54 
 

2.6. Ayakkabı ve Eldiven 

 

Şaman kostümünün önemli parçalarından biri de ayakkabıdır. Şamanlar, ayakkabıları 

genellikle kostümün bütünlüğünü sağlamak ve sembolik anlamını güçlendirmek amacıyla 

kullanır. Bu ayakkabılar, kostümün hayvan figürüne uygun olarak tasarlanır. Güney 

Sibirya'da, örneğin ayı temalı kostümlerle birlikte çizmelerin burun ve topuk kısımları, ayı 

ayağına benzeyecek şekilde düzenlenir. Ayının çeşitli bölgelerinden elde edilen parçalar ve 

kıllar, çizmelerin üzerine işlenir. Aynı şekilde, eldivenler de ayı pençelerine benzer şekilde 

tasarlanır (Ögel, 2010: 38). Bu tür bir giyinim, şamanın dışarıdan bakıldığında bir ayı gibi 

görünmesini sağlar. Kuş temalı kostüm kullanan şamanlar da çizmelerini kuş tüyleri ve 

boncuklarla süsleyerek kuş ayağı şeklinde tasarlar (Harva, 2015: 408). 

 

Altay ve Tuva bölgelerinde, şamanlar çizmelerini genellikle geyik derisinden yapar 

ve kuş temalı kostümler kullanıldığında çizmeler kuş formunda olabilir. Tofa şamanları, 

çizmelerini yılan figürleriyle süslerken, Kuzey Sibirya halkları demir çubuklar kullanır. Sağ 

çizmeler genellikle gök dünyasını, sol çizmeler ise yeraltı dünyasını temsil eder (Hoppal, 

2010: 222). 

 

Günümüzde, şaman ayinlerinde genellikle günlük ayakkabılar tercih edilmektedir. 

Bu değişim, teferruatlı süslü ayakkabılara olan ihtiyacın zamanla azalmasıyla ilişkilidir. Bu 

nedenle, özel ayakkabı ve eldiven giyme uygulamaları eski önemini yitirmiştir (Potapov, 

2012: 252; Harva, 2015: 402). 

 

 

 

 

 



55 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SİBİRYA HALKLARINDA AYİNLER VE TÖRENLER 

 

 3.1. Sibirya Halklarında Ayinler 

 

Sibirya bölgesinde yaşayan Şamanist Türk halkları, doğumdan ölüme kadar her özel 

durumda şamanlara başvurmaktadır. Şamanların Tanrılar ve insanlar arasında aracılık ettiği 

kabul edilir. İnsanların başına gelen bir felakette, Tanrıların insanlara bir mesaj gönderdiği 

düşünülmektedir. Hastalıklar ve ölüm ise kötü ruhların insanlara musallat olması ve onların 

ruhunu çalması sonucunda meydana gelmektedir. Bu şartlarda şamanın ayin düzenleyerek 

Tanrılarla ve ruhlarla iletişime geçerek isteklerini öğrenmesi gerekir. Bu istekleri insanlara 

bildirir ve ayin düzenleyerek istekleri yerine getirir. Bu yolla kötülüklerden kurtulacağına, 

iyi Tanrıların korumasını sağlanacağına inanılmaktadır. Kişiler kendileri Tanrılar için saçı 

sunabilir, gökyüzü ve yer su ruhları için kendi başına ayin düzenleyebilir. Ancak büyük 

Tanrılar ve kötü ruhlarla iletişime geçmek için şamana ihtiyaç duyulmaktadır. Şaman, 

hastalıkların iyileştirilmesi, ölünün öteki dünyaya gönderilmesi, kurbanların Tanrılara 

ulaştırılması gibi ayinlerde önemli rol oynamaktadır. Bu ayinler şamanın yönetiminde 

gerçekleştirilir.  

 

 Şaman ayinleri başlamadan önce aruu nemeler adına şarap sunmaktadır. Bu saçı 

törenini şamanın kendisi veya adına ayin düzenlenen ev sahibi yapmaktadır. Saçı esnasında 

şaman dualar okuyarak ruhları yanına çağırır ve onlarla konuşmaya başlar. Ruhlara 

insanlardan ne istediklerini sorar ve isteklerini öğrendikten sonra bunu çadırdaki kişilere 

anlatır. (Anohin, 2006: 32) 

 

 Şaman ayinlerinin belli başlı kuralları olmasına karşın, ayinde söylenen dualar 

şamandan şamana değişiklik göstermektedir. Ortak bir dua ve söylence bulunmamaktadır. 

Şamanın o an ki hisselerine ve yaşadığı olaylara göre şekillenmektedir. (İnan, 1987: 401) 

Bunun nedeni şamanların ekstaz haline geçtiklerinde söylediklerinin not etmenin çok zor 

olması ve ekstaz halinden çıktıktan sonra söylediklerini hatırlamamasıdır. (İnan, 2015: 31)  

 



56 
 

Hastalara şifa vermek için yapılan ayinlerin en önemli unsurlarından birisi şarkıdır. 

Şamanın gücü ekstaz haline girişiyle ölçüldüğü kadar, bildiği şarkıların çeşitliliğine de 

bağlıdır. Şarkı, davul sesi, kıyafetin üzerindeki çıngıraklardan çıkan demir sesler ve ritim 

şamanın ekstaz haline girmesini kolaylaştırmaktadır. Şaman şarkısında yardımı istenilen tüm 

ruhların adları teker teker zikredilir. Hayvan sesleri çıkararak yardımcı ruhların taklitleri 

yapılmaktadır. Şarkının etkisinin artması için şamanın yardımcıları da dahil olur ve bir nevi 

koro halinde söylenir. (Gorbacheva, 2016: 112) 

 

3.2. Kurban Ayinleri 

 

Kurban törenleri üç gün sürmekte ve genellikle akşam saatlerinde yapılmaktadır. 

Şamanlar ayinlerde ateşe oldukça önem vermekte ve ona dua etmektedir. Ateşin arındırıcı 

gücünü kullanarak ayine başlamadan evvel kullanacakları eşyaların tamamını temizlerler. 

Altay şaman dualarında ateşten ateş anamız şeklinde bahsedilmektedir. Şamanlar kurban 

törenlerinde, kurbanı hangi Tanrıya ve ruh verirlerse versinler önce ateş ruhuna 

sunulmaktadır. (İnan, 1976: 46) Törenin ilk akşamı, tören başlamadan evvel şaman ardıç 

dallarıyla yakılan ateşin dumanıyla davulunu tütsüler. Davulunu arındırdıktan sonra ayini 

başlatır ve hızlıca davuluna vurarak Ülgen’in oğullarına teker teker seslenerek çağırır. 

Çağırma duası bittikten sonra, çağırılan ruhun geldiğini belirtmek için onun ağzıyla “a kam 

ay!” diyerek ruhların geldiğini bildirir. Davulunu kendinden uzaklaştırarak gelen ruhları 

davulan toplar. Şaman çağırdığı tüm ruhları davuluna topladıktan sonra çadırdan çıkar ve 

saman ile doldurulmuş kaza binerek göğe yükselmeye başlar. Bu yükseliş sırasında bir süre 

kazın ağzından konuşur. (Radloff, 1956: 23)  

 

Kurbanın ruhuna pura denilmektedir. Şaman puraya seslenerek yanına çağırır. Bir 

müddette puranın ağzından konuşarak ayini sürdürür. Şaman gökyüzünde purayı 

kovalamaya başlar. Bazı durumlarda pura gökyüzünden yere iner ve kaçmaya başlar. Bu 

durumda şamanla birlikte çadırda bulunanlar purayı yakalayabilmek için koşturur. Bu 

koşturmaca kurbanı yakalayıp çadıra getirene kadar devam eder. Purayı yakalama 

mücadelesinde şaman omzundan davulu havaya fırlatır ve yanındakiler davulu yakalamaya 

çalışır. Eğer davul yere düşerse pura kaçmış demektir, düşmeden biri tutarsa bu puranın 



57 
 

yakalandığı anlamına gelmektedir. Kurbanın ruhu yakalandıktan sonra şaman ardıç dalıyla 

ruhu tütsüler. Bu andan itibaren göğe uçmak için kaza ihtiyaç kalmamıştır. Dualar ederek 

kaz serbest bırakılır. Ardından şaman kurbanın ruhuyla çadıra geri döner ve asıl kurbanı 

sunmak üzere ıssız bir yere götürür. (Radloff, 1956, 25) 

 

Kurban verme merasimine geldiğinde, hayvan bir sopaya gerilir ve omurgası 

kırılarak öldürülür. Derisi yüzülür ve yüzülen deri bir kazığa asılarak sergilenir. Ardından 

ziyafet için hazırlıklar başlar. Seçilen 2 usta aşçı hayvanın kemiklerine bıçak ile zarar 

vermeden eti kemiğinden ayırır ve küçük parçalar halinde doğrayarak yemeği pişirir. Pişen 

yemekten ilk tabağı şaman kurban yerine giderek doğuya döner ve dualarla ataların ruhuna 

ikram eder. Şaman ataların ruhlarına sunu yaptıktan sonra önce baş tutan kişiye ardından ev 

sahibi kişiye dönerek dualar okur ve tabaktaki eti ikram eder. Bunların ardından kalan et 

diğer misafirlere ikram olunur. Tabak boşaldıktan sonra şaman tabağı başının üstünden atar. 

Eğer tabak yere ağzı açık şekilde düşerse Tanrı Ülgen’in kurbanı kabul ettiği anlamına 

gelmektedir. Ancak ağzı kapalı şekilde düşerse bu Tanrının kurbandan hoşnut olmadığı 

anlamına gelir. Kurbanın eti herkes arasında pay edilir. Merasimde bulunan herkesin bu etten 

yemesi gerekmektedir. Ev sahibi kişi parmaklarıyla etten küçük parçalar kopararak herkese 

eliyle yedirir. Bu işlem bittikten sonra kalan et parçalara ayrılır ve ev sahibinin merasime 

katılamayan eşi dostu ve akrabalarına götürülür. Bu dağıtma işlemini yapan kişinin de ev 

sahibi gibi etten parçalar kopararak götürdüğü herkese yedirmesi gerekmektedir. Ziyafet 

faslı sona erdikten sonra kalan kemikler kayın kabuklarından yapılmış bir iskelenin üzerine 

konur ve üzeri yapraklarla kapatılmış şekilde Tanrılara sunulur. Dışarıda iskeleye konmamış 

bir kemik parçasının kalmasının felaketlere sebebiyet vereceğine inanılmaktadır. (Radloff, 

1956: 28) 

 

Törenin ikinci günü merasim güneş battıktan sonra başlar. Çadırın içerisine ateş 

yakılır. Şaman bir tabağa kurban etinden koyar ve bu tabağı iki eliyle havaya kaldırarak ev 

sahibinin ve kendi atalarına sunarak onları merasime davet eder. Ardından bu tabaktaki etleri 

küçük parçalara bölerek çadırdaki herkese yedirir. Çadırda bulunan kişiler bu etleri davet 

edilen ruhların niyetine yemektedir. (Radloff, 1956: 29) 

 



58 
 

Yemek faslı bittikten sonra çadırın dışına ev sahibinin Tanrılara hediyesi olan çeşitli 

kumaşlardan yapılmış dokuz elbise asılır. Şaman bu elbiselerin hepsini sırayla tütsüledikten 

sonra ayini başlatmak için davulunu da ateşe tutarak tütsülemektedir. Tütsüleme işlemi 

bittikten sonra davuluna hızla vurarak yardıma çağırdığı ruhları ismini söylemeye başlar ve 

gelen ruhları davuluna toplar. Tüm ruhlar davula yerleştikten sonra şaman ev sahibini davulu 

ile kendisi arasına alarak dualar okur. Ev sahibini serbest bıraktıktan sonra Ülgen’in aile 

üyelerini davet eder. Çeşitli derecelerdeki Tanrılardan ve Erlik’in oğullarından yardım ister.  

Çağırdığı ruhların arasında kuşların başı merküt kuşu da bulunmaktadır. Merküt kuşu gelir 

ve şamanın sağ omzuna konar. Bundan sonra şaman bu ağırlık altında eziliyormuş gibi 

hareketler yapmaya başlar. Çağrılan ruhlar davula doluştukça şaman davulu daha şiddetli 

çalar ve davulun ağırlığından sağa sola yalpalamaya başlar. Kendini toparladıktan sonra 

çadırın içindeki kayın ağacının etrafında üç tur döner. Ardından çadırın kapısına yönelir ve 

burada bulunan kapı ruhlarına saygıyla eğilerek onları selamlar. Kapı ruhlarının uyarısı 

üzerine Ülgen’in oğullarından Pırkan Tengere’yi yardıma çağır. Pırkan Tengere’de geldikten 

sonra tüm aile fertlerini tek tek kucaklayarak onları kötü ruhların gazabından uzaklaştırmak 

için temizler. Kötü ruhları temizledikten sonra onları çadırdan kovar ve uzaklara 

göndermeye çalışır. Şaman ev sahibinin yanına gelerek davulunu kulak hizasına kaldırır ve 

üç kere vurur. Bu şekilde atalarının deneyimlerini ve ruhların bilgilerini kulağından içeri 

sokmaktadır. Bu kişiyi söylenen sözleri doğru şekilde anlayacak hale getirmektedir. 

Ardından diğer aile üyelerine koruma amaçlı olarak hayali bir zırh ve miğfer giydirir. Bu 

işlemlerin ardından göğe yükselmek için ekstaz haline geçmesi gerekmektedir. Davuluna 

şiddetle vurur ve çılgın gibi hareketler yapmaya başlar. Buradan şamanın göğe seyahatinin 

başladığı anlaşılmaktadır. Kurbanın ruhunu yanında götürmek için kemiklerin konulduğu 

iskeleye doğru koşar. Şaman ve kurbanın ruhuyla birlikte baştutan kişinin de ruhu onlarla 

göğe yükselir. Şamanın mücadelesi sırasında kurbanın ruhu çok yorulmaktadır. Bu nedenle 

göğün üçüncü katına geldiğinde şaman baştutan kişi ve kurbanı önden gönderir. Kendisi de 

çağırdığı kaza binerek onları takip eder. Kurban ve baş tutana yetiştiği yerde kazdan inerek 

serbest bırakır. (Radloff, 1956: 38) 

 

Şaman göğün üçüncü katına geldiğinde gelecekte olacak olaylar hakkında kehanet 

vermeye başlamaktadır. Buradan hava olaylarındaki değişiklikleri, oluşabilecek felaketleri, 

kıtlık veya yakında gerçekleşecek bir savaşın olduğu bilgisini alır ve etrafındaki insanlara 



59 
 

bildirir. Şamanın yardımcılarından biri olan karakuş şamanın ağzından konuşarak baştutan 

kişiden pipo ister. Pipoyu aldıktan sonra şaman ellerini hiç değdirmeden pipoyu içer. Şaman 

göğün dördüncü katına geldiğinde karakuş bir guguk kuşunu tüfekle kovalamaya başlar. 

Şaman karakuşun tüfeğini ateşlemesini temsilen davulun üst kısımlarına vurmaya başlar. Bu 

kovalamaca bittikten sonra şaman bir adım atarak göğün beşinci katına geçtiğini 

göstermektedir. Göğün beşinci katında yaratıcı tanrılardan Yayuçi oturmaktadır. Şaman 

Yayuçiye saygısını göstermek için yerlere kadar kapanarak selam verir ve Yayuçi’ye onu 

dinleyip yardımcı olması için yalvarır. Uzunca bir yalvarma sonucunda Yayuçi şamanı kabul 

eder. Ona gelecek hakkında bilgi verir ancak göğün üçüncü katında olduğu gibi şaman bu 

bilgileri diğerleriyle paylaşmamaktadır. Bunun yerine anlaşılması zor birtakım sözler söyler. 

Her kehanetten sonra aile üyeleri şapkalarını davulun alt kısmına atarlar. Fal bitene kadar 

şapkalar buradan düşerse bu falın kötü yorumlanmasına neden olur. (Radloff, 1956: 47) 

Beşinci kata gelindiğinde pura yorgun ve susuz düşmektedir. Şaman hem puranın yerine 

geçerek su ister hem baş tutanın yerine geçerek su getirir. Pura suyunu içtikten sonra şaman 

göğün altıncı katına çıkmaktadır. Göğün altıncı katı ayın bulunduğu katmandır. Şaman 

burada bir tavşanlar karşılaşır ve yardımcı ruhlarından Kurulduktan yardım ister. Kuruldak 

eğer tavşanı yakalayamazsa devreye diğer bir yardımcı ruh olan Keralday girer. Keralday 

görevini beceremeyen Kuruldak ile dalga geçer. Şaman ise bunların hepsinin rolüne girerek 

insanlara bu konuşmaların taklitlerini yapmaktadır. (Küçükballı, 2023: 580) Bu tartışmalarla 

bir sonuca varılamayınca şaman gökyüzünde ilerlemeye devam eder ve göğün 7. katına 

çıkar. Burası güneşin bulunduğu kattır. Şamanın kuvveti ne kadar fazlaysa, yardımcı 

ruhlarıyla birlikte gücünün yettiği kadar göğün katmanlarını dolaşmaktadır. 8.-9. 

katmanlarda da dünyanın, kabilesinin, töreni yaptıran kişinin ve ailesinin gelecekleri 

hakkında bilgiler toplamaktadır. Ayin sırasında göğe yükselen şamanın karşısına 7 puudak 

yani 7 engel çıkmaktadır. Yalnız Erkek şamanlar Ülgen adına ayin yapabilmektedir ve erkek 

şamanlar bile en fazla 5. engel olan demir kazığa kadar ulaşabilmektedir. (İnan, 1976: 21) 

En üst kata ulaşan şaman Ülgen’e saygılarını sunar ve kurbanı beğenip beğenmediğini, daha 

fazla kurban istiyor mu, istiyorsa nasıl ve kaç tane daha kurban istiyor sorularının cevaplarını 

almaya çalışmaktadır. Bu cevapları aldıktan sonra gelecek hakkındaki en doğru bilgileri 

öğrenebileceği baş Tanrıdan bu konu da bilgi ister. Şaman bu bilgileri edindikten sonra 

etrafındakilere söyler ve onlarda not alır. (Radloff, 1956: 50) Bu sırada şaman ekstaz halinin 

en yoğun halindedir. Ülgen’le konuşurken çok zorlanır ve görüşme bittiğinde yorgunluktan 



60 
 

kendinden geçerek yere yığılır. Şaman yerde hareketsiz bir şekilde uzanırken baş tutan 

kişişamanın davulunu alarak yanına yaklaşır. Şaman üç kere davula dokunarak töreni bitirir.  

 

Kurban törenleri bu şekilde iki günde son bulabilir. Ancak ev sahibinin maddi 

durumu yerindeyse merasimi üç gün yapabilir. Üçüncü gün ziyafet yapılır ve bol miktarda 

alkol tüketilir. Genellikle kımız veya şarap içilse de Şor ve Teleütlerde bira da 

tüketilmektedir. Kayın ağacından hazırlanan 12 kâsenin içerisine ayran doldurulur ve başta 

şaman olmak üzere, baştutan kişi, ev sahibi ve yakın zamanda yakınını kaybetmeyen 9 kişi 

bu ayrandan üç defa içer ve ardından kepçelerini havaya fırlatır. Kepçelerin düşüş şekline 

göre bir sonraki yılın ev sahibi için nasıl geçeceği yorumlanır. Kepçeler ağzı açık şekilde 

düşerse bir sonraki yıl verimli, ters düşerse zorluklarla geçeceği düşünülmektedir. (Radloff, 

1956: 52) 

 

Toplu kurban törenlerinde ve sami dinlerin etkisiyle Tanrının ayrıştığı ve en yüksek 

kutsal varlık formuna bürünmesinin ardından yapılan Tanrıya özel dini törenlere, şeytani 

varlıklarla da iletişim kurma özelliği nedeniyle şamanlar katılmamaktadır. Şamanın etrafında 

dolanan ruhlardan kötü niyetli olanlarının töreni bozmasından korkulmaktadır. (Beydili, 

2004: 513)  

 

3.3. İyileştirme Ayinleri 

 

Tunguz şamanları hastayı iyileştirmesi için koruyucu ruhlarından yardım alırlar. Her 

şamanın bir koruyucu ruhu bulunur. Bu ruh hastanın kayıp ruhuna ne olduğunu ve nerede 

olduğunu öğrenir. Ardından şaman kötü ruhu hastadan uzaklaştırır ve kayıp ruhun 

bulunduğu yere giderek onu alır ve hastanın bedenine geri döndürür. Böylece hasta kişiler 

sağlığına kavuşmuş olur. Şamanlar iyileştirme ayininde verdikleri kurbanın veya bir hayvanı 

tasvir eden bir objenin üzerine binerek göğün ve yerin katmanları arasında ilerlemektedir. 

Bazen kendisi veya üzerine bindiği hayvanın ruhu yorulduğu için duraklar ve dinlenir. 

Ardından yolculuğa devam eder. Göğe yapılan bir ayin esnasında şaman yere uzanırsa bu 



61 
 

durum seyahatin yönünün değiştiği, şamanın yeraltına doğru gitmeye başladığını 

göstermektedir. (Örnek, 1995: 58) 

 

Şamanın ruhların isteklerini engelleyemeyeceği durumlar ortaya çıkabilir. Bazen 

ruhlar çadırı tehdit eder ve içerideki bir kişiyi öldürmek veya hasta etmek istediklerini 

söylerler. Böyle durumlarda şamanın gökyüzü ruhlarına başvurması gerekmektedir. 

Gökyüzünde ve yeraltında şamanın yolculuğu boyunca karşılaşacağı birçok engel mevcuttur. 

Bu engellerle şaman, yardımcı olan aruu nemeler sayesinde başa çıkabilir. İyi ruhlar bazen 

şamanın karşısına çıkan kötü ruhlarla savaşmak zorunda kalabilir. Şamanın ne kadar 

yardımcı iyi ruhu varsa şamanın gücü de o kadar fazladır ve daha uzaklara seyahat edebilir. 

Ancak bazı şamanlar, diğer şamanların ruhlarını çalmaktadır. (Anohin, 2006: 33) 

 

Yakutlarda hastalık için yapılan ayinde şaman gündüz vakti ev sahibinin çadırına 

gelir. Ayine katılmak isteyen kişilerde bu çadırda toplanmaktadır. Şaman at postu üzerinde 

evin en güzel köşesine oturtulur. Akşama kadar türlü ikramlarla şamanı memnun ederler. 

Akşam olduğunda ayinin başlaması için hazırlıklar yapılır ve ayine katılmayacak herkes 

dışarı çıkarılır. Ayin esnasında odadan ayrılmak veya odaya girmek kesinlikle yasaktır. 

Şamanın oturduğu at postu odanın ortasına yerleştirilir. Postun başı güneye çevrilir ve 

şamanda güneye doğru oturur. Ayin başlamadan önce şaman dört yöne secde etmektedir. 

Ayin başlamadan evvel şamanda değişiklikler görülür. Yüz kasları gerilir ve hıçkırmaya 

başlar. Şaman bunları yaşarken odanın içerisindeki ateşinde ışığı yavaş yavaş sönmektedir. 

Tüm hazırlıklar tamam olunca ev sahibi ateşe bir tutam at kılı atar ve ateşi söndürür. Karanlık 

ve sessizlik içinde beklenir. Şaman cübbesini giyer, kayın dallarını ve davulunu eline alarak 

çalmaya başlar. Odanın her yerinde davul, çıngırak, metal sesleriyle birlikte şamanın taklit 

ettiği hayvanların sesleri yayılmaktadır. Şaman ekstaz haline geçtikten sonra tuhaf sesler ve 

mırıltılar yerine daha düzgün bir şekilde konuşmaya ve dualar okuyarak kendisine yardımcı 

olacak ruhları çağırmaya başlamaktadır. Ansızın etrafında dolan ruhlar nedeniyle şaman 

tuhaflaşır, üzerine bir ağırlık çöker ve yere düşer. Etraftakiler hemen şamanın nasıl 

düştüğünü kontrol ederler. Şamanın yüz üstü düşmesi iyiye, sırt üstü düşmesi ise kötüye 

yorumlanmaktadır. Şaman yere düştüğünde ayine katılanlar hep bir ağızdan ilahi söyleyerek 

şamanı kendine getirmeye çalışırlar. Şaman gelen ruhlar arasından kendi emegetini yani 



62 
 

koruyucu ruhunu gördüğü vakit kendine gelir, davulunu eline alır ve dans etmeye başlar. 

Kendine geldikten sonra hastanın yanına yaklaşır elini üzerinde gezdirerek kötü ruhun 

konuşlandığı yeri tespit eder ve ruhu oradan çekip çıkarmaya çalışır. Bunun için çeşitli 

danslar sergiler. Bu danslar aslında şamanın yaptığı seyahati anlatmaktadır. Gökyüzünde 

dolaşırken rastladığı ruhların ve hayvanların seslerini taklit eder bu seyahatini etraftaki 

insanlara gösterir. (Mikhailovsky, 2022: 83; Alekseyev, 2013: 244) 

 

Eski Türklerde ve Sibirya bölgesinde yaşayan Türk halkları arasında intihar hoş 

karşılanan bir davranış değildir. İntihar eden kimselerin direkt olarak yeraltı dünyasına 

gideceğine inanılmaktadır. Bu kimselerin kötü ruhların oyunlarına kanarak canlarına 

kıydıkları düşünülmektedir. Yakutlarda Alban Buuray denilen kötü ruhlar musallat oldukları 

kişileri kendilerini bir yerlerden atmaya veya kesici aletlerle yaralamaya zorlamaktadır. Bu 

ruhlardan kurtulmak için şamanlara başvurulmaktadır. Hasta kişi atalarına ait bir eşyayı ve 

köpek kürek kemiğini alarak ayine katılır. Ayin başladığında şaman bu nesneleri ateşe atarak 

ateş ruhundan ve diğer iyi ruhlardan yardım talep eder. Ateşin sönmesi hastanın 

kurtulamayacağı anlamına gelmektedir. Ne şaman ne de iyi ruhlar kişiye şifa olmaz. Bu 

durumda intihar kaçınılmaz olur ve ölünün ruhunu Alban Buuraylar sürükleyerek alt 

dünyaya işkence etmeye götürürler. Ancak ateş iyice alevlenirse, şaman kötü ruhtan arınması 

için hastayı ateşe iter. Hasta ateşle ile kendisini yıkar ve arındırır. (Turan, 2020: 24) 

 

Tuva Şamanizm’ine göre insanların hastalanmalarının başlıca sebebi ruhlarının 

vücutlarını terk etmesidir. İnsanların iki çeşit ruhu bulunmaktadır. Biri ana ruhudur diğeri 

ise boz ruhu. Boz ruh her daim vücutta bulunmak zorunda değildir. Genellik dağ, tepe, eski 

atalarının yanı gibi yerlerde dolaşır. Ancak ana ruh bedeni terk ettiğinde kişi amansız 

hastalıklara yakalanır. Bir şamanın yardımı ile ruh bulunup geri getirilmezse kişi hayatını 

kaybetmektedir. (Bapaeva, 2013: 36) 

 

Altay şamanları ayinleri akşam güneş battıktan sonra yapmaktadır. Tuva şamanları 

ise günün her saatinde ayin yapabilir ancak gece yapılan ayinlerin daha etkili olduğuna 

inanılmaktadır. Tuvalarda iyileştirme ayinlerinde, ayini yönetecek şamanı hasta kendisi 

seçmektedir. Hastanın bir yakını yanına yedek bir at alarak şamanı getirmek için yola 



63 
 

koyulur. Şaman ayini gerçekleştirmeyi kabul ettiğinde, akraba şamanın tüm eşyalarını 

yüklenerek ayinin yapılacağı yere taşır. Yanında getirdiği yedek at ile şaman gelir. Ayin 

Altay şamanlarının yaptığı şekilde malzemeleri tütsüleyerek başlar. Tütsüleme işleminde 

ardıç ağacı kullanılmaktadır. Ardıç dalları yakılır, ateşin içerisine çeşitli yağlar saçılır ve 

çıkan dumanda şaman eşyalarını tütsüleyerek temizler. Bu uygulamanın kötü gözleri ve 

nazarı uzak tutacağına inanılır. Temizleme işlemi bittikten sonra şaman davulunu çalmaya 

başlar. Ortadaki ateşin etrafında doğudan batıya olacak şekilde döner. Dönüş sırasında çeşitli 

hayvanların seslerini çıkarmaya ve ruhlara seslenmeye başlar. Tüm ruhlar toplandıktan sonra 

şaman hastaya, hastalığını anlatmasını ister ve anlatılan her şeyi bir kâğıda çizer. Kâğıda bu 

hastalığa sebep olabilecek ruhların figürleri de çizilir. Ardından şaman eline bir makas alarak 

kâğıdı çeşitli şekillerde kesmeye başlar. Kesme işlemi bitince renkli kumaşlarla bu figürleri 

bağlar ve bir tahtaya tutturur. Bu tahtaya, kâğıt ve kumaş ile yapılmış şekiller hastalığın 

ruhudur. Ardından ogaalga adı verilen bir keçenin içerisine kurutulmuş çay ve et parçası 

konulmaktadır. Katılımcılar arasından bir kişi eline tütsü ve ogaalgayı alır ve yatakta yatan 

hastanın etrafında üç kere döner. Bu dönüşler her zaman doğudan batıya doğru olacak 

şekilde yapılmaktadır. Dönme işlemi tamamlandıktan sonra bir kâsenin içerisine su, süt ve 

ardıç ağacı parçaları konularak özel bir su hazırlanır ve hasta bu su ile yıkanır. Dospan 

denilen hastalık ruhunu temsil eden tahtaya sıçraması sağlanır. Elinde ogaalgayı tutan kişi 

önde, hastalık ruhunu taşıyan tahtayı tutan kişi arkada çadırdan çıkarak, şamanın ayinin 

gidişatına göre belirttiği bir yöne götürüp bırakır. Bu yolla hastalığın ruhu hasta kişiden 

uzaklaştırılmış olur. Şaman çadırdan ayrılarak bu figürlerin yanına gelir ve davuluna şiddetle 

vurarak buradaki ruhları iyice uzaklaştırır. Bundan sonra ayin tamamlanmış olur. (Bapaeva, 

2013: 34)  

 

Çocukların ruhları 13 yaşına yani ergenlikten yetişkinliğe geçiş çağına gelen kadar 

vücutlarının dışında bulunmaktadır. Bebeklerin ruhu annelerinin karnında, beşiklerinde 

saçlarında gezer, çocukların ruhları ise hayvanlarının vücutlarında sevdiği eşyalarda veya 

giysilerinde bulunur. Bazı durumlarda çocuklarında ruhları kaçmaktadır. Halk arasındaki bir 

inanış nedeniyle küçük çocukları korkutmamaya özen gösterilir. Çocuk korktuğunda 

ruhunun kaçacağına inanılmaktadır. Bu çocukların bir canlıya zarar vermeleri veya bir ruhu 

kızdırmaları sonucunda ruh çocukların ruhunu çalabilir. Böyle bir durumda şamana 

başvurarak ruh getirme ayini yapılması istenmektedir. Bu ayin için gerekli malzemeler 



64 
 

kurban edilmek üzeri siyah benekleri bulunan bir koyun, siyah bir kuşun tercihen karganın 

kanadı, ardıç ağacından yapılan kırmızıya boyanmış uzun bir çubuk gereklidir. Çocuğun 

ebeveynleri kurbanı keser. Derisini siyah beneklerine zarar gelmeyecek şekilde soyup ardıç 

ağacından yapılan sırığın üzerine geçirir. Bu sırık toprağa saplayarak etrafına çeşitli yiyecek 

ve içeceklerle donatılır. Çocuğun önüne ise bir kap dolusu süt bırakılır. Şaman tören 

başladıktan ve dualarını okuyup ruhu ikna etmeye çalıştıktan sonra kanadın altına bir iğne 

saplayarak durgun bir suya atar. Rüzgâr kanadı kıyıya getirirse çocuk ruhuna kavuşur. Ancak 

kanat hareket etmez ve kıyığa gelmezse çocuğun kötü bir hastalığa yakalanacağı veya 

öleceği anlamına gelmektedir.  

 

Tuvalarda kötü ruhların gazabına uğramış insanları iyileştirmek için su ayini 

yapılmaktadır. Akarsuların başına gidilerek tütsülenerek temizlenmiş ahşap bir değnek 

yerleştirilir. Bu değneğe adak olması amacıyla renkli paçavralar bağlanır. Bu ayinde kansız 

kurban kullanılmaktadır. Kurban olarak keçi sunulur. Törene katılan kadınlardan birisi 

keçinin sütü sağar. Ardından keçinin boynuzlarına da renkli paçavralar bağlanır. Böylece 

keçi su ruhuna takdim edilmiş olur. Keçinin hayatı boyunca hiçbir erkek keçiye dokunamaz 

yalnız kadınlar yaklaşabilir. Su ruhuna kurban olarak takdim edilen keçi ıduk olur ve kesilip 

yenilemez hale gelir ancak diğer işler için kullanılabilir. Keçinin yavruları ise kesilip 

yenebilir. (Bapaeva, 2013: 59)  

 

3.4. Ölüm ve Cenaze Ayinleri 

 

Altaylılarda evli bir erkek vefat ettiğinde karısı ölen kişi gömülene kadar ağlamak 

zorundadır. Ölü gömme işlemleri sırasında genellikle bir ayin düzenlenmez, ölü dağlık ıssız 

bir bölgeye defnedildikten sonra çadırında bir ziyafet verilir. Herkes burada yiyip içtikten 

sonra bu çadır şamanlar tarafından temizlenerek terkedilir. Aileden birisi öldüğü vakit aile 

halkı yaşadıkları çadırı terk ederek yeni bir çadırda yaşamaya başlamaktadır. (Radloff, 1956: 

328) 

 



65 
 

Urenhalar ve Tubalar arasında rastlanan geleneğe göre bir kimse vefat ettiğinde 

çadırının kapısına bir koyun bağlanır ve melemesi beklenir. Koyun meledikten sonra şaman 

çağrılır ve koyun kurban edilir. Kurban ayini sırasında şaman ölenin ruhunun gözünün 

dünyada kalmaması, yeni evi olan ölüler dünyasına gitmesi gerektiğini, korkulacak bir şey 

olmadığını söyleyerek ruhu teskin etmeye ve eve musallat olup kalmasını önlemeye çalışır. 

Bu sözler ve dualar bittikten sonra törene katılan herkes ateşe saçı yapar. Ölü kapıdan değil, 

çadırın farklı bir yeri sökülerek oradan çıkarılır. Bu işlem ölünün ruhunun eve geri dönmek 

isterse kapıyı bulamaması ve böylece içeri girmemesi için yapılmaktadır. Ölüyü çadırın 

farklı bir yerinden çıkarıp dağ, tepe veya ormanlık bir alana götürüp bırakmaktadırlar. 

Urenhalar arasında ölüyü gömme adeti bulunmamaktadır. (İnan, 2015: 183) 

 

Yakutlarda kartal çok önemli bir yer tutmaktadır. Kartalların ve şamanların soydaş 

olduğuna inanılmaktadır. Bir kimse yanlışlıkla kartal öldürürse bunun hastalık getireceğine 

inanılmaktadır. Kartalın naaşını kaldırmak için şaman çağırılır ve cenaze töreni düzenlenir. 

Yakutlarda kartal cenazesi tıpkı şamanların cenazesinde olduğu gibi törenle aragas denilen 

sandıklara gömülerek ağaçların arasına asılmaktadır. Kartala gösterilen saygının yanı sıra 

dilek dilenir ve medet umulur. Kısır kadınlar kartala çocuk sahibi olmak için dua ederler ve 

çocuk sahibi olurlarsa bu çocuğun kartaldan türediği düşünülür. Bir kişi karatala zarar 

verdiği için hasta olursa derhal bir şamana başvurulmalıdır. Şaman ruhlar ile görüşür kartalın 

başına geleni öğrenir. Bir kartal figürü yapılır ve beyaz benekli bir at kurban edilir. Bu yolla 

ölen kartalın ruhu dualarla kartal figürünün içine yerleştirilir. Ardından bu figür ormanda 

uygun bir yere bırakılır. (Suzdalova, 2020: 105) 

 

3.4.1. Ölünün Yeryüzünde Kalan Ruhunu Gönderme 

 

Ölü huzuruna yapılan törenlerin ardından 40 gün sonra ölen kişinin çadırının 

temizlenmesi gerekmektedir. Şaman bu temizleme işi için Yayık Kan’dan yardım talep eder. 

Ölen kişilerin ruhlarının 40 gün yeryüzünden ve çadırından ayrılmadığına inanılır. Ölüler 

yerlerini terk edip gitmek istemezler ancak gitmek zorunda oldukları için yanlarında bazı 

parçalar veya sevdikleri kişileri de götürmeye çalışmaktadırlar. Bir ailede arka arkaya ölüm 

gerçekleştiği durumlarda çadırın ruhlardan arındırılması için temizleme ayininin yapılması 



66 
 

gerekmektedir. Bu durumda şaman Yayık Kan’a ve göğün 5. katında oturan Yayuçiye 

başvurur. Bazı durumlarda temizleme ayini içinde kurban töreni gerçekleşmesi gerekebilir. 

Yardım etmeyi kabul eden Yayuçi veya Yayık Kan, ölünün ruhunu yeraltı dünyasına 

dönmesini emreder. (Radloff, 1956: 53)  

 

Temizleme töreni akşam güneş battıktan sonra başlamaktadır. Şaman çadırın üç dört 

metre ilerisinde, davul çalarak çadırın etrafında dönmeye başlar ve her turunda çadıra biraz 

daha yaklaşmaktadır. En son çadırın kapısına gelir ve içeride yanan ateş ile davulunu 

tütsüleyerek temizler ve ayini başlatır. Esktaz haline geçene kadar davulunu çalar. Esktaz 

haline geçtikten sonra evin içerisinde ölen kişinin ruhunu aramaya başlar. Ölü ruhu 

bulduğunda davul ile tomağın arasına sıkıştırmaya çalışır. Ölü ruhun ağzından konuşur ve 

genellikle sevdiklerinden ayrılmak istemediğini veya yeraltı dünyasına giden yoldan 

korktuğu için gitmek istemediğini söylemektedir. Şaman ruhu yakalayıp yere bastırmaya 

çalışır. (Radloff, 1956: 54) Şaman şarkısını söylemeye başlar ve ölüyü de yanına alarak 

ölüler dünyasının yolunu tutar. Şaman şarkısının önemi büyüktür. Şarkı ve davul şamanın 

yeraltı dünyasında yolunu bulmasına yardımcı olmaktadır. Bu sesler kesildiği vakit şamanın 

yolunu kaybedeceği düşünülmektedir. Şaman yanında ölen kişinin ruhu şarkı söyleyerek 

yeraltı dünyasının derinliklerine inmeye başlamaktadır. Yeryüzünden uzaklaştıkça 

şarkısının şiddeti de azalır ve neredeyse fısıltıya dönüşür. Ölüler ülkesine vardığında ölen 

kişinin daha önce ölmüş olan akrabalarını bulmaya çalışır ve yeni gelen ölü ruhu aralarına 

almaları için onlara yalvarır. Ruhlar bazen yeni gelen ruhu aralarına kabul etmek istemezler. 

Bu durumda şamanın ruhlara rakı saçması gerekmektedir. Rakı ile ruhlar neşelenmeye ve bir 

müddet sonra kendilerinden geçmeye başlar. Şaman ruhları sarhoş ettikten sonra yanındaki 

ölü ruhu onların arasına karıştırmayı başarır. Şaman ölüyü bırakıp yeryüzüne geri dönmeye 

başlarken şarkıyı tekrar yüksek sesle söylemeye başlamaktadır. (Radloff, 1956: 55) 

Yeryüzüne ulaştıktan sonra şaman yere yığılır ve yaşadıklarının zorluğuna göre bazen 

saatlerce hareketsiz ve kendinden geçmiş şekilde baygın kalır. Şaman törenin sonunda sanki 

çok uzak yollardan gelmiş gibi davranarak çadırda bulunan herkesle tokalaşmaktadır. 

Şamanlar yeraltına seyahat ettiklerinde buradaki kıl köprüden geçmelerini, yılanlar ve 

ejderhalarla karşılaşmalarını ve Erlik’in kızlarının oyunlarına gelen ve yollarını kaybeden 

şamanlarla karşılaşmalarını etraftakilere anlatmaktadır. (İnan, 1976: 53)  

 



67 
 

Yeraltı dünyasına inildiğinde işler bazen şamanın istediği gibi ilerlemez. Bazen 

şamanın yanında götürdüğü ruh kaçarak yeryüzüne dönmeyi başarır. Bu durumda şamanın 

tekrar yeryüzüne dönerek izlediği aşamaları tekrar gerçekleştirmesi gerekmektedir. Ruhu 

arayıp bulur ve tekrar yola koyulur. Şaman Yayık Kan’dan yardım istediğinde, ölüler 

dünyasındaki seyahati neşeli olmamaktadır. Yayık Kan geldiğinde ölüler ondan korkar ve 

kaçmaya, ağlamaya başlar. Yeraltı dünyasında bir kargaşa yaşanmaktadır. Bu kargaşa 

esnasında ölü ruhu ölüler dünyasına bırakılır ve ölülerin kaçırdığı, yaşayan kişilerin ruhlarını 

da teslim alarak yeryüzü dünyasına getirilir. (Radloff, 1956: 56)  

 

Çadır arındırma merasimlerinde toplumlar arasında veya şamanın uygulamaları 

arasında farklılıklar ortaya çıkmaktadır. Ölenin ruhunu göndermek için uygulanan bir diğer 

yöntem de çadırda bir şenlik düzenlenir ve çadırı arındırması için şaman davet edilir. Ölen 

kişinin ağaçtan bir tasviri yapılır ve ölünün elbiseleri giydirilir. Ev sahibi törene gelen 

herkese içki ikram eder ve misafirlerde ölenin ruhu için bu içkiyi yere dökerler. Ardından 

esas törenin başlaması için kadınlar çadırdan gönderilmektedir. Şamanın davulu tütsülenir 

ve ısıtılarak iyice gerilmesi sağlanır. Bu sayede davuldan daha tok bir ses çıkması 

sağlanmaktadır. Sesin yoğunluğu ekstaz haline girmeyi kolaylaştırmaktadır. Çadırın giriş ve 

çıkış yeri bu dünyayı ve öteki dünyayı simgelemektedir. Şaman çadırın girişine gelir ve 

dokuz kere vurarak kötü ruhları çadırdan uzaklaştırır. Ardından içeri girerek ölü ruhu 

aramaya başlar. Bulduğu ruhun fiziksel özelliklerini yakınlarına saymaya başlar. Ev sahipleri 

onaylarsa, şaman ruhu yakalar. Ölenin kıyafetine bağlı bir ip bulunmaktadır. Bu ipi törene 

katılanlar ve şaman tutmaktadır. Ölü ruhu yakalandıktan sonra şaman bu ipi keserek, ruhun 

dünya ile bağlantısını koparır ve onu ölüler dünyasına gönderir. Bu yolculuk sırasında da 

ölüye eşlik etmektedir. (Örnek, 1995: 63) 

 

Tuvalarda ölümden sonra 7. ve 49. günde ölünün durumunu öğrenmek için iki ayin 

yapılmaktadır. Ölen kişinin boz ruhu 7 gün evden ayrılmamaktadır. 7. gün yapılan ayinde 

hem ruhun ihtiyaçları öğrenilip yerine getirilir hem de ait olduğu yere gitmesi sağlanır. 

Bunun için akrabalardan biri eline bir kırbaç alarak çadırın etrafında döner ve çadırı 

kamçılamaya başlar. Bu sırada şamanda çadırın içerisinde boz ruhu kenara sıkıştırarak 

dospan tahtasına hapseder. Ardından bir kişi dospan tahtasını alarak olabildiğince uzağa 



68 
 

götürüp bırakır. Böylece ruh ölüler dünyasına gitmek zorunda kalır. Eve geri dönmek isterse 

evin yolunu bulamaz. 49. gün yapılan ayinde ölünün ana ruhu ile iletişime geçilir. Ona da 

ihtiyacı olan şeyler sorulur, ruh neler gördüğünü, neler yaşadığını ailesi için nelerden 

endişelendiğini ve ailesinin başına gelebilecek olayları şamana anlatır. (Bapaeva, 2013: 39) 

Şaman ruh ile akrabaları arasında iletişimi sağlar. Ruhun anlattıklarını akrabalarına anlatır 

ve ruhun ihtiyaçlarını karşılamalarını sağlar. Bu ihtiyaçla genellikle onuruna yapılacak 

yemek törenleri, adak, saçı veya kurban şeklindedir.  

 

3.4.2. Şaman Cenazesi 

 

Buryat şamanının cenaze töreninde tüm kabile ve şamanlar bir araya gelir. Şamanın 

cesedi üç gün boyunca çadırında bekletilir. Bu süreçte şamanlar, cesedi tütsüler ile düzenli 

olarak temizler. Üçüncü günde hava kararmadan şamanın defnedileceği yere doğru yola 

çıkılır. Şamanın cenazesi at ile taşınmaktadır. Ölen kişi kara şaman ise atın üzerine mavi 

renkli, ak şaman ise beyaz renkli bir battaniye örtülür. Şamanın cesedi ata oturmuş şekilde 

konumlandırılır ve düşmemesi için onunla birlikte kabilenin yaşlılarından biri ata binerek 

cesedi tutar. Defnedileceği dağa gelindiğinde, geldikleri yöne doğru bir ok atarlar. Ceset 

attan indirilerek bir keçe üzerine oturtulur. Şenlik ateşi yakılır ve kurban hazırlıkları yapılır. 

Şamanın asası başta olmak üzere kullandığı tüm eşyalar bir sandığın içerisine konularak 

ağaçların arasına asılır. Bunlara atının eyeri ve taşırken örttükleri battaniye dahildir. Şamanın 

davulu ve cübbesi de ağaca asılır. Ardında şamanın cesedi yakıldıktan sonra cesedi taşıyan 

at kurban edilir.  Dumanının ölüler dünyasına gideceğine inanıldığı için atın cesedi yakılır 

veya hayvanların yemesi için olduğu yere bırakır. Kurban etme işlemi de bittikten sonra 

şenlik ateşi hızlıca söndürülür ve karanlık basmadan defin yeri terk edilir. Dönüş yolunda 

kimse dönüp arkasına bakmaz. Arkasına bakanı şamanın yanında götüreceğine 

inanılmaktadır. Yol üzerinde attıkları oku bulup alırlar ve şamanın çadırına asarlar. Şamanın 

cenaze merasimi yakılma işlemi ile tamamlanmaz. Bundan üç gün sonra tekrardan şamanın 

çadırında toplanılır. Kurbanlar kesilir ve palinka adını verdikleri et, şarap ve sütten yapılan 

bir yemek pişirilir. Şamanın kemiklerini toplamak için defin yerine gidilir. Kemikler kara 

şaman ise mavi renkli, ak şaman ise beyaz renkli torbalara doldurulur. Kemikler toplandıktan 

sonra torba kalın gövdeli bir çam ağacının kovuğuna yerleştirilir ve üzeri tahta ile örtülür. 

(Dioszegi, 1998: 39)  



69 
 

 

Sibirya şaman cenazelerinde yaygın olarak görülen defin şekli tabutlara konularak 

ağaçlar veya direkler arasına asmaktır. Şamanların cenazeleri için kremasyon yapılması 

Buryatlara özel bir gelenektir. Evenkler şamanlarını kuş figürleriyle süsledikleri iki direğin 

arasına asmaktadır Direklerin etrafı koruma amaçlı çitlerle çevrilir ve çeşitli hayvan postları 

ile süslenir. Soyotlar şamanlarını ormanın derinliklerinde yaptıkları yaklaşık 1.5-2 metre 

yükseklikteki platformların üzerine yerleştirir. Şamanın günlük kullandığı eşyalar platforma 

bağlanır veya üzerine bırakılır. Şamanın cenazesinin yanına bırakılan tüm eşyalar parçalanır. 

Özellikle davulu ince bir dala asılır ve derisi yırtılır. İnce dala asılmasının nedeni bir an önce 

daldan düşüp çürümesinin hızlanmasıdır. Derisinin yırtılma nedeni ise şamanın ölümünden 

sonra davulu kullanarak insanların ruhlarını toplamasını engellemektir (Dioszegi, 1998: 40; 

Czaplcka, 2022: 205) 

 

Şamanlara gösterilen saygı şamanların cenazelerine de gösterilmektedir. Yakutlarda 

ölen şamanların cenaze törenlerinin ardından yıllar içerisinde kemik kaldırma törenleri 

gerçekleştirilir. Şamanlar aragas adını verdikleri tahta sandıkların içerisine yerleştirilir ve 

ağaçların arasına asılır. Zamanla bu tahta sandıklar çürüyerek parçalanır ve içerisindeki 

kemikler ortalığa saçılır. Bu durumda kemiklerin şamanlar aracılığıyla toplanarak tekrardan 

ağaçların arasına sandık içerisinde kaldırılması gerekmektedir. Bu kaldırma işleminde sayısı 

dokuzu bulan şamanlar bulunmaktadır. Kemik kaldırma işlemi üç kere gerçekleşmektedir. 

Üçüncü işlemden sonra şamanın bir akrabasının ölmesi gerektiğine inanılmaktadır. Ardından 

kızıl renkli bir inek veya at kurban edilir ve şamanın kemikleri gömülür. (Ksenefontov, 2011: 

55) Akrabanın ölmesi gerektiği hususu tartışmalı bir bilgidir. Burada üç kere kaldırma ayini 

yapılmasının ardından şamanın soyundan gelen bir kişinin hayatını yitireceği mi yoksa bu 

işlemin gerçekleşmesi için akrabalarından bir kurban mı verilmesi gerektiği hususu açık 

değildir. Sibirya bölgesindeki halklarda ruhları kandırarak istedikleri kurbanın yerine farklı 

bir kurban sunma geleneği bulunmaktadır. Burada da şamanın akrabasını istemesi ancak 

onun yerine inek veya at kurban edilerek ruh ikna edilmiş olabilir.  

 

Tuvalarda şaman cenazesini kaldırmak için sırasıyla izlenmesi gereken aşamalar 

bulunmaktadır. İlk olarak orun buzarı adı verilen işlem gerçekleştirilir. Şamanın vefat ettiği 



70 
 

yatak sökülerek boşalan yer keçe ile kaplanır ve yattığı yerde mumlar yakılır. Ardından bir 

şaman çağırarak ölen şamanın ruhunun nereye gittiği tespit edilir. Şaman, ruhu bulur ve 

ölüler dünyasına gideceği yolu tarif eder. Şamanın ölen şamana rehberlik etmesine ham 

hooru denilmektedir. Tuvalar arasında şamanlar beyaz kemik diye anılmaktadır. Bu tabirler 

şamanların temiz insanlar olduğu vurgulanır bu nedenle sıradan insanlar ile aynı mezarlığa 

gömülmesi doğru değildir. Şamanın naaşı için en uygun yeri, yine şaman belirleyebilir. 

Bunun için genellikle tenha ve ormanlık alanlar tercih edilmektedir. Şamanın gömüleceği 

yerler belirlendikten sonra etrafındaki dağlar ve yükseltiler tespit edilirdi. Şamanı defnetmek 

için çadırdan dikine değil yan şekilde çıkarılması gerekmektedir. Bunun için çadırın 

duvarının kaplaması kesilmektedir. Şamanın hayattayken kullandığı davulu derisi kesilerek 

içindeki ruhlar bırakılırdı. Bu ruhlarından bölgeden uzaklaşması gerekmektedir bu nedenle 

süreç boyunca şamanlar sürekli davul çalarak ruhları uzaklaştırmaya çalışmaktadır. Bir 

öküzün veya atın arkasına bir sandık bağlanır, şaman içine yerleştirilir ve çekilerek mezar 

yerine götürülmektedir. Tuvalar arasında şamanları defnetmenin iki çeşit yolu 

bulunmaktadır. İlk yöntem ile şaman dört direğin arasına tahta sandık içerisine yerleştirilerek 

yapılmaktadır. İkinci yöntem şaman gömülür. Gömme işlemi için toprağın donmamış olması 

gerekmektedir. Ölünün başı batıya bakar şekilde yan yatırıp mezara yerleştirilir. Başının 

altına düz bir taş konulur. Yüzünün sağ tarafı, sağ elinin üzerine, sol el ise vücut boyunca 

uzatılarak kalçaya konur. Bacaklar dizlerden kıvrılır. Gözler beyaz bir bez ile bağlanarak 

ölüye uyuyormuş havası verilmektedir. (Kenin, 2008: 59) 

 

Karagas Türklerinde şaman cenazeleri batı yönüne doğru eşyalarıyla birlikte 

gömülmektedir. Şamanın yaşarken kullandığı eşyalar ve kostümü onunla birlikte mezara 

yerleştiririlir. Bir ağaçtan parça hazırlayıp mezarın başına dikilir. Ardından ayinlerde 

kullandığı malzemeler bu direğe asılarak terk edilmektedir. (Katanov, 1998: 39) 

 

3.5. Şamanlığa Geçiş Ayinleri 

 

Yakutlarda şaman adayları, şaman hastalığına yakalanıp şamanlığı kabul etmesinin 

ardından uzun bir eğitim sürecine tabii tutulmaktadır. Ölüp tekrar dirilen, bu dirilme 

esnasında kötü ruhları tanıyan ve hastalıkların kaynaklarını öğrenen, eğitimini tamamlayan 



71 
 

şamanlar şamanlığa geçiş töreninin ardından, şamanlık yapmaya başlamaktadır. Yakut 

Türklerinde bu tören şu şekildedir: Törenin başında hocası şaman adayının cübbesini 

giydirilir. Aday sağ tarafına dokuz erkek, sol tarafına dokuz kız ve ortaya hocalık yapan 

ihtiyar şaman geçmektedir. Hocası, adaya şamanlık yeminini ettirir. (İnan, 1976: 56) Bu 

yemini ettikten sonra aday şamanlığa geçmiş kabul edilmektedir. Yeminin ardından 

Yakutların ilk şamanı olan An Argıl’ın oğlu Kün Kegis’in yeni şamanın kafasını keserek bir 

direğe oturttuğu ve bu kesik başa dünyayı gezdirdiği temsil edilmektedir. Yeni şaman kafası 

kesilmiş ve yeni yerler görüyormuş gibi hareketlerle bunu anlatmaktadır. (İnan, 2015: 78) 

 

Buretlerde şamanlar, bu mesleğe uygun olabilecek, yatkın tabiatlı kişiler arasından 

seçilmektedir. Uygun aday belirlendikten sonra kabilenin şamanları arasından bir usta 

belirlenir ve aday ustanın yanında eğitime verilir. Şaman adayı yanında bir refakatçi 

kabiledeki tüm çadırları dolaşarak bir şeyler toplar. Bu esnada yanlarında çaput ve demir 

parçaları bağladıkları bir sopa gezdirmektedirler. Tüm çadırlar dolaşıldıktan sonra herkes 

ormanda toplanır ve bir kulübe inşa edilir. Şamanlığa geçiş ayini dokuz gün boyunca burada 

yapılmaktadır. Şaman adayı için kayın ağacından asa yapılmaktadır. Buret şamanları 

ayinlerde davul yerine daha az maliyetli asa kullanmaktadır. Asanın malzemesinin alındığı 

kayın ağacı takip edilmektedir. Bu ağacın kuruması şaman için iyi alamet sayılmamaktadır. 

Tören başladığında şaman ve ustası bir ağızdan şamanlık yemini okur. Ardından usta ile yeni 

şamanın başlıkları birbirine bağlanır ve üç gün boyunca bu şekilde dolaşırlar. Dokuz gün 

boyunca çeşitli kurbanlar sunulur, kehanetler verilir, şölenler hazırlanır ve tüm kabile 

eğlenir. Bu törenler esnasında bakılan fallara ve verilen kehanetlere çok önem 

gösterilmektedir. Dokuzuncu günün sonunda şaman adayı bir yatağın üzerine konularak 

havaya kaldırılır. Bu törende gerçekleştikten sonra aday, şamanlık yapmaya hazır hale 

gelmiştir. (İnan, 2015: 79)  

 

Sibirya’da yaşayan birçok halkta farklı şekillerde şamanlığa geçiş törenleri 

görülmektedir. Moğol gruplarından olan Buryatlarda şamanlığa geçiş esnasında iki önemli 

alet vardır. Biri asa diğeri ise kılıçtır. Asanın üzerinde yine savaş aletleri yer almaktadır. Bu 

aletler samanın kötü ruhlarla savaşmasını kolaylaştırır. Kurban töreninden sonra Buryat 

şamanının elinde kılıçla kayın ağacına tırmanması gerekmektedir. (Hoppal, 2012: 256) Bu 



72 
 

harekette şamanın savaş esnasındaki çevikliğini kanıtlamak amacıyla olduğu gibi, kayın 

ağacının Şamanizm’indeki öneminden kaynaklanmaktadır. Kayın ağacı aynı zamanda 

kozmik ağaç figüründedir. Alemleri birbirine bağlayan bu ağaçta yükseklere tırmanmak, 

şamanlığa başladıktan sonra gökyüzü katmanlarının arasında da en yüksek katmanlara 

ulaşabilmek anlamına geldiği düşünülmektedir. 

 

Şamanlığa geçiş sürecinde eğitimin tamamlayan şamanın ruhlar tarafından kabul 

edilip edilmeyeceği kontrol edilmektedir. Tarbagatay Dağlarında yaşayan Tunguzlarda 

şamanlığa kabul töreni kılıçtan yapılan bir merdiven ile gerçekleştirilir. İki sopaya basamak 

olarak keskin yeri ayağın tabanına gelecek şekilde kılıçlar yerleştirilmektedir. Şaman törene 

başlamadan önce ir boğa kurban edilir ve şaman olacak kişi bu boğanın kanını içer. Bunun 

şamana kuvvet vereceğine inanılmaktadır. Şaman kostümünü giyer ve basamakları çıkmaya 

başlar. Merdivenin etrafı saman ile çevrelenir. En üst basamağa çıkmayı başarabilen şaman 

kendini yere atar. Şaman bu düşüş sırasında ciddi şekilde yaralanabilir hatta ölebilir. Hayatta 

kalmayı ve merdivenin en üstüne çıkmayı başarabilen şamanlar ruhlar tarafından kabul 

görmüştür. Diğerleri ise ruhlar tarafından kabul edilmemiş bu nedenle şamanlık mesleğini 

icra edemeyecek kişilerdir. (Dioszegi, 1998: 31) 

 

3.6. Evlilik, Ev Sahibi Olma ve Evlat Edinme 

 

Altaylılar 24 boya ayrılır ve bu boylar arasındaki bağ çok kuvvetlidir. Her boyun 

kendine ait bir koruyucu ruhu ve ayinlerini düzenleyecek bir şamanı mevcuttur. Boy 

içerisinde evliliğe sıcak bakılmaz ve boy üyelerinin hepsinin kardeş olduğu düşünülür. 

Boylar arası evlilikler gerçekleşirken, yeni kurulacak bu aileyi kutsamak ve kötülüklerden 

korumak için mutlaka bir şamanın törene katılması gerekmektedir. Evlilik sonrasında aileye 

yeni katılan gelini, kabilenin ve ailenin ata ve koruyucu ruhlarının kabul etmesi için geline 

saçı saçılmaktadır. (Radloff, 1956: 269)  

 

Düğün törenlerinde şamana ihtiyaç duyulmamaktadır. Ancak Yakut Türkleri 

arasında kız kaçırma çok yaygındır. Kız kaçırmaya gitmeden önce şamana başvurulur. 



73 
 

Şaman atların yanına gelerek kımız serper, 40 tane kötülük veren ruhun adını sayar ve 

Tanrıdan gençleri bu ruhlardan koruması için yardım ister. Tören bittikten sonra erkek kızı 

kaçırmak için yola koyulur. Altay Türkleri arasında da kız kaçırma yaygın bir gelenektir 

ancak tören yapılmamaktadır. (İnan, 2015: 166)  

 

Günlük hayat içerisinde yapılan ayinlerden biri de ev ayinidir. Yakut Türkleri yeni 

bir ev yapacakları zaman araziyi bir şaman yardımıyla bulmaktadır. Şaman en doğru yeri 

bulduktan sonra yeraltı ve gökyüzü Tanrıları adına dualar okunur. Ev sahibi duaların 

sonunda eldivenini çıkararak havaya fırlatır ve eldivenin düşme şekline göre kısmeti 

yorumlanır. Eldivenin avcu aşağıya gelirse kötü, yukarıya gelirse iyi olacağına inanılır. Bu 

işlemi yaptıktan sonra hep bir ağızdan “uruy” diye bağırırlar. Uruy, âmin anlamına 

gelmektedir. Ardından belirlenen araziye hac dikilir ve ateş yakılır. Tüm aile ateşin etrafında 

toplanarak yağ, yoğurt ve at kıllarından saçı sunar. Ardından evin, ailenin ve hayvanların 

bereketi için ateş huzurunda fal bakılır. Bu falda kaşık kullanılır. Şaman dualarla Tanrılardan 

bilgi ister, her şeyi detaylı sorup öğrenir. Ardından kaşığı havaya fırlatır, ters gelirse kötüye, 

düz gelirse iyiye yorumlanır. Fal iyi gelirse ev sahibi kaşığı alıp tılsım olarak boynuna takar. 

Ev yapıldıktan sonra bir şenlik düzenlenir ve ziyafet verilir. Evin ocağının kutsal sayılması 

nedeniyle ocağı yaparkende tören düzenlenmesi gerekmektedir. Kurban kesilir ve kanı ocak 

yapılacak alana sürülür. Ev tamamlandıktan sonra bir hafta kımız yapılır ve şaman çağırarak 

saçı töreni düzenlenir. (İnan, 2015: 117)  

 

Gündelik hayat için yapılan ayinlerden biri de evlat edinme ayinidir. Eski Türkler 

arasında evlatlık sahibi olma durumu görülmektedir. Bu edinilen evlat, öz çocuklardan hak 

ve statü olarak ayrılmamaktadır. Genellikle akrabalar arasından evlat edinme gerçekleşse de 

dışarıdan alındığı durumlarda mevcuttur. Akrabanın çocuğu evlat edinildiğinde çok 

teferruatlı ayinler düzenlenmez. Evlat edinilecek çocuk doğduğu saatte annesinden ayrılır. 

Evlat edinecek anne ise çadırında yatar ve yeni doğum yapmış gibi davranır. Çocuk yeni 

annesine verildiğinde anne çocuğu temsili olarak emzirir. Bu törenin ardından çadırda 

kurban kesilir ve kurbanın aşık kemiği çocuğun yatağına bırakılır. Uzak akrabadan alınan 

çocuklar için aynı tören uygulanırken, bir de ateşe yağ saçılmaktadır. Yabancılardan alınan 

evlatlıklar için yapılan törenler çok daha teferruatlıdır. Tüm kabile bir araya toplanır ve 

kurban kesilir. Bu kurbanın aşık kemiği zarar verilmeden çıkarılır ve çocuğun eline 



74 
 

tutuşturulur. Ardından çocuk öz babasının bacakları arasından geçirilir ve annesini son kez 

emer. Ardından çocuğun ailesine hediyeler verilerek çocuk teslim alınmaktadır. Çocuğa aşık 

kemiğinin verilmesinin nedeni onun aileye kabul edildiğini göstermektir. Yakutlarda 

yabancılar düşman olarak görülür ve barış sağlanmak istendiğinde aşık kemiği 

verilmektedir. Kabilenin ruhunun çocuğu kabul etmesi için böyle bir uygulama 

yapılmaktadır. (İnan, 1987: 310)  

 

3.7. Umay Ana Adına Yapılan Ayinler 

 

Tanrıça Umay’ın yerini Yakut Türklerinde ayısıt denile iyi ruhlar almıştır. Bu ruhlar, 

doğurganlığın ve bereketin sembolüdür. Yakut kadınlarından çocukları olmayanlar için 

ayısıt ayini düzenlenmektedir. Bu ayin için tüm akrabalar toplanır. Dokuz kız ve dokuz oğlan 

hazırlanır. Bu gençler edepli ve iyi olan kimselerden seçilmektedir. Dualarla ayin başlar ve 

gençler gidebildikleri yere kadar şaman ile birlikte göğe doğru seyahate başlar. Yakutlarda 

oloh denilen göğün katmanları arasındaki duraklarda günahları yüzünden bir üst kata 

çıkamayan gençler bekler. Şaman göğün dokuzuncu katında bulunan ayısıtların yanına ulaşır 

ve onları memnun edecek sözler söyler. Şamanın dualarının sonunda “âmin” anlamına gelen 

“ayhal veya uruy” topluca söylenmektedir. Kısır veya doğumu yaklaşan kadınlar ayısıtların 

gözüne girebilmek için herkese hoşgörülü davranmakta, hayvanların ve çocukların karnını 

doyurmaktadır. Ayısıtlar geldiğinde herkesin mutlu, güler yüzlü ve tok olması gerektiğine 

inanılmaktadır. (Potapov, 2014: 79)  

 

Ksenefontov, Yakutların arasında yaşayan 60 yaşında çocuk sahibi olamayan bir 

çiftin, iki şamanın yapmış olduğu ayin sayesinde çocuk sahibi olmalarını anlatmaktadır. 

Anlatıya göre Sielleh Yösürgü adlı yaşlı bir adamın evine bir gece Tanrı misafiri olarak iki 

şaman gelmiş. Şamanlar ile konuşurken adam bir çocuk sahibi olamadıklarından ve artık 

yaşlarının geçtiğinden yakınmış. Sabah olduğunda şamanlardan biri rüyasında çiftin bir 

bebek sahibi olacağını gördüğünü söylemiş. Bunun üzerine çift şamanlardan Ayısıta bir ayin 

düzenleyerek çifte bir bebek vermesi için dua etmelerini istemiş. Şamanlar bu isteği kabul 

ederek ayin düzenlemiş ancak Ayısıt dileklerini kabul etmemiş. Bunun üzerine ikinci bir 

ayin düzenleyerek fırtına ve yağmur Tanrısı Süyüle Haan’a başvurmuşlar. Süyüle Haan 



75 
 

şamanların isteğini kabul ederek çifte 2 erkek çocuk vereceğini, çocukların isimlerini 

“Çohuh ve Süüle Bogdarın” koymalarını söylemiş. (Ksenefontov, 2011: 231) Ayısıt, Yakut 

Türklerinde Tanrıça Umay’ın karşılığı gelen Tanrıçadır. Umay’ın zaman içerisinde Tanrılar 

arasındaki rütbesinin düşmesi hatta bazı yerlerde unutulurken bazı yerlerde iyi ruhlar 

arasında sayılmaya başlanması durumu Ayısıt içinde söz konusu olabilir. Bu nedenle Aysıtın 

izin vermemesi üzerine ondan daha üst rütbeli bir Tanrıdan onay almaya gidilmiştir. 

Sibirya’da bazı halklar arasında Umay’ın olduğu gibi Aysıt da yaratıcı rolün yitirmiş aracı 

Tanrı konumuna gerilemiştir. 

 

Altaylılar arasında Umay Ananın bebeği korumaya devam etmesi için, bebek altı 

aylık olduğundan “palanı Uma ana kastarın çaçılgı” (Umay Anaya saçı serpme) adlı ayin 

gerçekleştirilmektedir. Bu ayine bir şaman dahil olur ve Umay’ın bir süre daha bebeği 

koruması için ona buzağı kurban ederek yalvarırlar. Ardından bebeğin beşiğine muska 

niyetiyle, Umay’ın gelen ruhlarla savaşabilmesi için ok ve yay asılmaktadır. Ara ara Umay’a 

saçı sunmak için bu ok ve yayın üzerine süt ve çay serpilmektedir. Umay, bebek etrafında 

olanı biteni anlamlandırmaya ve sosyal hayatın içerisine dahil olmaya başlayana kadar 

yanında bulunur. Bebek konuşmayı öğrendiği vakit bebekten ayrılmaktadır. (Potapov, 2012: 

65)  

 

Teleütlerde bebeğin sosyal yaşama dahil olduğu ve Umay’dan ayrıldığı döneme 

paskan bala denilmektedir. Bebek paskan bala olduğu vakit Tanrı Ülgen’e veya kutu taşıyan 

aracı Tanrıya bir ayin düzenlenir ve bebeğin ömrünün uzun olması, sağlıklı ve güzel bir 

hayat geçirmesi dilekleriyle ailenin sahip olduğu hayvanlardan kurban sunulmaktadır. Bu 

kurban ayinin bir şaman yönetmektedir. Kurban töreninin ardından bebeğin ruhundan Umay 

olarak değil, kut olarak bahsedilmeye başlanır. (Potapov, 2012: 66) 

 

Yakutlarda doğumdan üç gün sonra “ayısıt uğurlama” ayini yapılmaktadır. Doğum 

gerçekleştikten üç gün sonra ayıısıtı uğurlamak için köyün kadınları bir araya gelerek, 

çadırın sol tarafında bir ayin düzenleyerek plasentayı gömerler. Bir çukur kazıp plasentayı 

gömdükten sonra çukurun üzerine dallardan üç küçük çadır yapılır. Ardından tahta 

çubuklardan üç ok, yay, makas, geyik, inek, güneş, ay gibi figürleri bir kâğıda çizerek 



76 
 

çadırların içerisine konulur. Çadırın içinde ateş yakarak bu resimleri ok, yay ve makas 

figürlerini ateşte yakılır. Ateş sönmek üzereyken tüm kadınlar el ele tutuşarak kahkaha 

atmaya başlar. Bu şekilde doğum sürecinde kendilerine yardımcı olan ayısıt hatun yolcu 

edilir. Tören sonunda ayısıtın en çok gülen kadının içine girdiğini bu nedenle kadının çok 

çocuk doğuracağına inanılmaktadır. (İnan, 2015: 36) 

 

Bebeğin göbek bağı evin ocağına gömülmektedir. Altaylılarda çocuğu olmayan 

aileler evlerine şaman çağırır. Şaman çok çocuklu bir ailenin ocağında gömülü olan göbek 

bağlarından birini çıkararak bu ailenin ocağına gömer, ardından Tanrıça Umay’a bu aileye 

çocuk vermesi için ayin düzenlerdi. (Potapov, 2012: 339) 

 

3.7.1. Kara Umay Adına Yapılan Ayinler 

 

Hakas Şamanizm’inde Tanrıça Umay’ın zıttı olarak bilinen Kara Umay adlı ruh eve 

musallat olur ve ailenin tüm çocuklarını öldürür. Umacı olarakta bilinen bu ruhtan kurtulmak 

için şamana başvurulmaktadır. Şaman bir kukla hazırlayarak kurban keser, dualar ve 

danslarla umacıyı kandırarak bu kuklanın içerisine yerleştirir ve yeraltı dünyasına gönderir. 

(Turan, 2020: 140) 

 

Umay’ın bebeğin yanından ayrılması, bebeğin hastalanmasına, geri getirilemezse 

ölümüne sebebiyet vermektedir. Bu tarz durumlarda bir şamana başvurulur. Şaman ayin ile 

bebeğin kutunu çalan kötü ruhu bulmaya çalışır, ruh kutu yemediyse elinden kurtarıp geri 

getirebilir. Ancak kötü ruh kutu çoktan yemişse bu bebeğin hayatını kaybedeceği anlamına 

gelmektedir. Bebeğin ruhunu çalan kötü ruhlardan birisi koruyucu Umay’ın zıttı Kara 

Umay’dır. Kara Umay bebeğin beşiğine yerleşerek ruhunu yer. Bu kötü ruhtan kurtulmak 

için şaman tarafından pala kudu naçah (bala kutunun bebeği) denilen oyuncak bir bebek 

yapılır ve beşiğe yatırılarak kötü ruh kandırılır. Ardından içinde oyuncak bebekle birlikte 

beşik bir nehire bırakılarak ölüler dünyasına gönderilir. Böylece bebek Kara Umay’dan 

kurtarılır. Aynı işlem bebek hayatını kaybettiğinde de uygulanmaktadır. Bu şekilde Kara 

Umay’ın diğer bebeklere musallat olması engellenir. Altaylılar Kara Umay’ı kandırmak için 



77 
 

bebeklerini yanlarına alıp beşiğe oyuncak bebek bırakır, bir süre sonra da bu oyuncak bebeği 

gömerler. (Potapov, 2012: 341) 

 

3.8. Doğa Ruhları İçin Yapılan Ayinler 

 

Şamanizmde iki çeşit ayin vardır; belirli günlerde yapılması gereken ayinler ve 

günlük hayatta yaşanan hastalık, ölüm gibi durumlar sonucunda yapılması gereken ayinler. 

Düzenli yapılan ayinler ilkbahar, yaz ve kış dönemlerinde, mevsim geçişlerinde 

yapılmaktadır. Yaz döngüsünde yapılan ayinlere Yakutlar arasında “ısıah” denilmektedir. 

Uzun süren kış mevsiminden sonra, havaların ısınması ve baharın gelmesiyle hayvanlardan 

sağılan ilk süt ile kımız yapılır ve ruhlara saçılmaktadır. Isıah ayini sırasında şamana dokuz 

kız ve dokuz erkek eşlik etmektedir. Ancak günahkâr olanlar göğün katmanları arasında 

seyahat edemez, günahlarının yettiği yerlere kadar çıkabilmektedir. (İnan, 1976: 48) 

 

Yakutların ısıah bayramı mayıs veya haziran ayında baharın gelişinin şerefine 

kutlanılmakta ve Tanrı Ülgen’e karşılık gelen Tanrıları Ayı Toyon namına kurbanlar 

verilmektedir. Dokuz gün süren bu törene şamanla birlikte dokuz kız ve dokuz oğlan eşlik 

etmektedir. Bu gençler günahlarının yettiği yere kadar şamanla birlikte gökyüzünün 

katmanları arasında dolaşmaktadır. Her katmandaki iyi ruhlardan ve Tanrılardan yardım 

istenir. Isıah ayini sonbaharda tekrarlanmaktadır. Sonbahar ayini iki gün sürer. İlk gün Ayı 

Toyon namına ikinci gün Erlik’e tekabül eden yeraltı dünyasının Tanrısı Arsan Duolay 

namına ayin yapılmaktadır. Yakut inancına göre mevsim değişiklerinde kartallar önemli bir 

faktördür. Kartal bir kere kanat çırparsa yaz gelir, bir daha çırptığında mevsim değişir kış 

gelir. (Kafesoğlu, 1980: 12) 

 

Şamana ihtiyaç duyulmayan kişilerin kendi kendine yaptıkları törenlerde mevcuttur. 

Örneğin Urenha kadınları ilk baharın ilk şimşeği çaktığında çadırlarının etrafına süt ve kımız 

saçmaktadır. Sibiryanın kuzey doğusunda yaşayan Çukçalar sonbahar ayinlerini ve bu 

ayinde sunulan kurban merasimini ailelere özel şekilde gerçekleştirmektedir. Sibirya’nın 

geri kalanında olduğu şekilde tüm kabile toplanarak şaman aracılığıyla kurban sunulmaz. 



78 
 

Her aile kendi kurbanını gündüz saatlerinde kendi çadırlarının içerisinde sunmaktadır. Bu 

küçük çaplı ev ayinlerine Hoppal “aile şamanizmi” demektedir. (İnan, 2015: 30) 

Nganasanlar yılda iki kere büyük ışık ruhu olarak adlandırdıkları büyük Tanrıları için kurban 

ayini düzenlemektedir. İlk ayin gecelerin başladığı sonbahrada, ikincisi ise gün ışığının 

gözükmeye başladığı ocak ayında yapılmaktadır. (Gumilev, 2003: 106) 

 

Şamanist Türk halkları arasında yer su ruhlarına saygı gösterilmesi yaygın olarak 

görülmektedir. Sibirya bölgesinde yaşayan Türk halkları kendilerine yakın olan bir dağı 

koruyucu ve ata olarak seçmekte ve saygı göstererek belirli zamanlarda dağ için tören 

yapılmaktadır. Sagaylarda dağ ayinleri üç yılda bir yapılmaktadır. Tören yapılacağı zaman 

kabilenin erkekleri dağın tepesine çıkar. Dağ kurban törenlerine kadınlar katılmamaktadır.  

Buraya ulaşımı yaya olarak yapmaları gerekmektedir. Belli bir mesafeye kadar hayvanlar ile 

çıkılsa da bir süre sonra hayvandan inerek yollarına yürüyerek devam ederler. Yanlarında 

yalnız kurban edilecek hayvanlar bulunur. Kurban olarak üç yaşına girmiş beyaz koç ve iki 

yaşına girmiş öküz seçilmektedir. Bu hayvanlar kurban edilirken, boğazını kesmek yerine 

göğsüne kesik atıp kalpleri yerinden çıkarılarak öldürülmektedir. Hayvanın kurban edilme 

safhasından sonra ayin başlar. Şaman kostümünü giydikten sonra üç parça kayın ağacına 19 

tane rengarenk kumaş bağlar. Bu kayın ağaçlarını da iple birbirine bağladıktan sonra kurbanı 

altına yerleştirir. Ardından doğudan batıya doğru dolaştırır. Kurbanı pişirip yemeden önce 

ayine katılan kişilerin yanlarında getirdikleri rakıları kayın ağaçlarına saçarlar. Tören 

sonunda sofralar hazırlanır, kurbanın etiyle birlikte rakı içilir. (İnan, 2015: 54)  

 

Dağ kültüyle birlikte devam eden bir diğer inanç ise oba kültüdür. 16. yüzyılda 

Budizme geçmiş olan Urenhalar arasında günümüzde bile çok yaygın olarak devam edilen 

bu kültün ayinlerinde şamanın öncelikli işi obanın ruhunun bulunduğu yeri tespit etmektir. 

Oba ruhu bulunduktan sonra buraya bir alan kurulur ve çadırlar yerleştirilir. Bütün ayinler 

burada gerçekleştirilmeye başlanır. Diğer ayinlerde olduğu gibi şaman kurban verir, 

cübbesini ve davulunu alarak kurbanın ruhunu tanrılara götürmeye çalışır. Bu törene 

Urenhalar “oba tağır” yani oba ibadeti demektedir. Ayin esnasında yer su ruhlarına ve 

Tangnov Dağına dualar okunur. Kesilen kurbanın kafası bir kazığa oturtularak kapının 

karşısına konulmaktadır. Ayine katılan herkes kurban etinden bir parçayı ateşe atar ve ruhlar 



79 
 

adına rakı saçar. Ayin sonrası ziyafet yapılır. Et ve rakı tüketildikten sonra oyunlar 

oynanmaya, yarışlar yapılmaya başlanır. At yarışı yapılır ve kazanan at Tanrılar için ıduk 

olarak bırakılır. (İnan, 2015, 62)  

 

Tuvaların Batısında Buga Dagıır adında tarım bayramı kutlanmaktadır. Bu bayramın 

yalnız batı bölgesine özel olmasının nedeni Tuvanın bu bölgelerinin tarıma elverişli 

olmasıdır. Toprağın verimliliğin artması için sulama kanallarının başında bir şenlik 

düzenlenir. Bölge ahalisinin tamamı bu şenliğe katılır. Birçok yiyecek ve alkollü içecekler 

hazırlanarak tüketilir. Şaman sulama kanalının başında su iyesine ayin düzenleyerek onu 

hoşnut etmeye ve verimi attırması için dua eder. (Bapaeva, 2013: 68) Nehirlere yapılan 

ayinler kıştan bahara geçiş döneminde düzenlenmektedir. Nehir ruhu için genellikle kanlı ve 

kansız kurbanlar, paçavra bağlama ve saçı törenleri düzenlenir. Bu ayinleri kabilenin önde 

gelen yaşlısı veya şaman yürütmektedir. Nehirlerin kutsiyeti donan ve donmayan şeklinde 

değişmektedir. Her ikisi de kutsal sayılmasına karşın donan nehirler kara su şeklinde 

adlandırılmaktadır. Nehirler için iki amaçla ayin yapılmaktadır. İlki su ruhunun bir kimseye 

sinirlenmesi sonucunda kişiyi hasta etmesi nedeniyle şaman çağırılır ve iyileştirme ayini 

düzenlenir, ikinci olarakta suyun yaşamın başlangıcı ve kaynağı olması nedeniyle yüceltme, 

kutsama ayini yapılmaktadır. (Bazyrchap, 2016: 12) 

 

Tören çoğunlukla öğlen saatlerde yapılmaktadır. Tüm kabile nehrin kaynağına 

toplanır ve akış yönüne doğru sıralanarak oturur. Nehrin yakılarındaki ağaçlara paçavralar 

bağlanır. Bez yerine at kuyruğu ve yelesi bağlandığı da görülmektedir. Şenlik ateşi hazırlanır 

ve kurbanlar yerleştirilir ve ardıç dallarıyla tütsüleme işlemi yapılır. Şaman şarkılar ve dualar 

okuyarak kurbanı ve kabilenin şükranlarını iletir. Yemekler yendikten sonra el ele tutuşarak 

bir zincir oluşturulur ve ateş etrafında üç kere döndükten sonra nehirden uzaklaşılır. 

(Bazyrchap, 2016: 13) 

 

Tuvalar her yıl sonbaharda yayladan kışlaklara döndüğünde ve ekinleri biçme, 

avlanma gibi kış hazırlıklarını tamamladıktan sonra her aile ateş ayini düzenlemektedir. Bu 

ayine kamlar katılır. Kam tüm gün bir ailedeki ayinden diğerine gider. Ateşe kurban olarak 

koyun veya kuzu verilir. Bu ayine tüm aile fertlerinin katılması zorunludur çünkü ayin aileye 



80 
 

bolluk, bereket, sağlık ve şans gelmesi için yapılmaktadır. Ailenin ısınma, beslenme ve 

temizlenme gibi tüm temel ihtiyaçlarını karşılayan ateş halk arasında kutsal olarak 

görülmektedir. (Bapaeva, 2013: 51) 

 

Ateş ruhunun ve ailenin ocağının aileye küsmesi çocuk hastalıklarının arkasındaki 

nedenlerden biridir. Ateş ruhunun gönlünü almak, çocuğu iyileştirmek ve hastalıktan 

korumak için sarı renkli bir keçi ıduk olarak verilmelidir. Ayinde iki kurban bulunmaktadır. 

Koyun ve beyaz lekeli sarı keçidir. Ayin başlamadan önce konu komşu toplanır. Ayin 

başlamadan önce keçi getirilerek çadırın dört yanına selam verdirilir. Ardından çadırda ateş 

yakılır ve kurban olarak sunmak için koyun getirilir. Koyun kesildikten sonra etin bol ve 

lezzetli kısımları ateş ruhunun hakkı olarak ateşe atılır ve tamamen yanana kadar orada 

bırakılır. Kalan kısım pişirilerek gelen misafirlere ikram edilir. Kemiklerin hepsi ayrı bir 

kapta toplanır ve tüm misafirler bu kabın içerisine hediyelik bir şeyler bırakır. Kap ayin 

bitimine kadar çadırın kapısına asılır. Çadır kapısının önüne keçeden yapılma bir halı serilir 

ve keçi bunun üzerinde bekletilir. Koyun kurbanı esnasında keçinin boynuzlarına renkli 

paçavralar bağlanır, vücudu yağlanır ve ardıç ağacı ile tütsülenerek temizlenir. Keçi 

hazırlandıktan sonra çocuğun derin derin nefesler alarak keçiyi koklaması sağlanır. Bu yolla 

keçinin gücünün çocuğa geçeceğine inanılmaktadır. Şamanın dualarının bitmesiyle birlikte 

keçi ıduk olarak serbest bırakılır. Yaşlanan kadar kimse özellikle de kadınlar bu keçiye 

dokunmaz, ondan faydalanmaya çalışmaz. Yaşlandığında genç bir keçi bulunarak aynı ayin 

gerçekleştirilerek yaşlı keçinin görevi, genç keçiye devredilir. Bundan sonra yaşlı keçi kesilir 

kanı ve bol etli kısımları ateşe atılarak ateşin hakkı verilir. Kafası ise yerleşim yerinden uzak 

bir yere götürülerek yüksek bir dala bırakılır. (Bapaeva, 2013: 66)  

 

3.9. Payne ve Koça Kan Ayini 

 

Her kabilenin payne adıyla seslendikleri koruyucu ruhları bulunmaktadır. Kabilenin 

şamanının gücü paynenin gücüyle paraleldir. Bir kabiledeki ölüm ve hastalık sayısının azlığı, 

kabilenin Paynesinin ne kadar güçlü olduğunu göstermektedir. Bu nedenle özellikle 

Kumandinler arasında payneye yapılan ayinler çok önemlidir. Payne Payram adını verdikleri 

bir bayramları bulunmaktadır. Bu ayinde payne adına beyaz bir at kurban edilmektedir. 



81 
 

Ayini yapacak olan şaman cübbesiz yalnızca davul ve başlık ile ayini yürütmektedir. Bunun 

nedeni paynenin koruyucu ve şamana yardımcı bir ruh olması ve şamana zarar vermeyecek 

olmasıdır. Payne adına kesilecek kurbanlar ayrı olarak yetiştirilmektedir. 3-4 yıl boyunca 

hayvan çok özen gösterilerek bakılır. Kurbanlıkların arasından, Payneye sunulacak hayvan 

seçildikten sonra ayın hilal olması beklenir. Hilalin olduğu gece bir kayın ağacının altında 

kabilenin yaşlıları toplanır ve hayvan hazırlanır. Kurban edilecek hayvanın sakin durması, 

bir sonraki yılın sakin ve huzurlu geçeceğini göstermektedir. Şaman kurbanın ruhuyla 

birlikte dağ ruhlarından yardım alarak Tanrı Ülgen’e doğru yolculuk etmeye başlar. (Beydili, 

2004: 467)  

 

Ayinin sonların şaman Tanrılardan aldığı bilgileri, kabilenin başına gelen 

musibetlerin hangi suçlar nedeniyle gerçekleştiğini ve Tanrının öğütlerin yaşlılara aktarır. 

Tanrı, Payneye de öğütler vererek kabilesi için daha fazla çaba sarf etmesini söyler. Payne 

bu sözlere uyar çünkü kabilesindeki insanların refah içerisinde yaşamasını istemektedir. 

Tören bittikten sonra kurban edilen atın derisi yüzülür. Avcılar bereket getirmesi amacıyla 

kurbanın derisinden bir parçayı tılsım olarak taşımak ister. (Beydili, 2004: 468)  

 

Kumandin şamanları sonbaharda Tanrı Ülgen’e ayin düzenlerken Koça Kan adına da 

tören yapmaktadır. Koça, kayın ağacından yapılmış ayin esnasında yüzüne taktığı bir çeşit 

maskedir. Şor şamanları da aynı töreni Paktıgan şeklinde adlandırmaktadır. Koça Kan 

bolluk, bereket ve evliliği temsil etmektedir. Kökenine dair farklı görüşler vardır. Şamanların 

atası olduğu veya Ülgen’in kızıyla evli olan bir şamanın oğlu olduğu şeklinde inanışlar 

mevcuttur. (Beydili, 2004: 315) Koça Kan’a yapılan tören içerisinde cinsel öğeler 

barındırmaktadır. Tören başlamadan evvel kayın ağacından bolluk ve bereketi de sembolize 

eden erkek cinsel organı oyulmaktadır. Kurban kesme işleminin ardından Tanrı Ülgen’e 

kurbanı ulaştırmak üzere yola çıkan şaman göğün ilk katında Koça Kan ile karşılaşır. Koça 

Kan yoluna çıkan şamanın kollarını kırarak gitmesine engel olmaya çalışır. Bunun üzerine 

şaman koça adı verilen maskesini ayinde bulunan ve Koça Kan’a söylenmesi gereken 

şarkılar ile yapılması gereken dansı bilen birinin yüzüne takar. Böylece Koça Kan’ın ruhu o 

kişiye geçmiş olur. Koça Kan olan kişi kendini yerden yere atmaya başlar ve etrafta deli gibi 

koşar. Bir süre sonra kendisini toparladıktan sonra yanına gençlerden birkaç kişi toplar. Eline 



82 
 

kayın ağacından yapılmış olan erkek cinsel organını da alarak kabiledeki tüm çadırları tek 

tek gezmeye başlar. Her çadırın kapısında durup şarkılar söyler. Yanındaki gençlerde evde 

yaşayan kişilerden Koça Kan’ın hakkını ister. Tüm kabiledeki çadırlar dolaşıldıktan sonra 

komşu kabileye doğru yola çıkılır. Yol üzerinde karşılaşılan kişilerin Koça Kan’dan 

kaçmasının uğursuzluk getireceğine inanılması nedeniyle, Koça Kan’ı gören kişiler yollarını 

değiştirmemektedir. Koça Kan kişinin yanına giderek şarkılar söylemeye başlar. Karşılaştığı 

kişi erkek ise kayın ağacından yapılan cinsel organ ile sevişiyormuş gibi bir oyun sergiler, 

kadın ise Koça Kan organı kadının koltuk altlarına değdirerek yoluna devam eder. Komşu 

köylerde dolaşılıp vergi toplandıktan sonra herkes ayinin yapıldığı yere geri döner ve oyunlar 

oynanmaya başlar. Bu oyunlar esnasında şarkılar söylenir ve bu şarkılardan da bazıları cinsel 

öğeler taşımaktadır. Törene katılanlar iki gruba ayrılır ve kaybeden kişiler diğer gruba katılır. 

Bu şekilde evlilik yoluyla kurulan ilişkiler temsil edilmektedir. (Beydili, 2004: 316) 

Ayinlerde cinsel organ kullanılması ve cinsel öğeler içeren şarkılar, danslar ve 

uygulamaların yapılması bereketi sembolize eden bir gösteridir. Hayvanların ve insanların 

daha doğurgan olması verimi ve zenginliği artıracak bir durumdur. İnsanların ve hayvanların 

zorlu şartlar altında yaşadığı bu bölgelerde üremek, insan ve hayvan nüfusun artışı çok 

önemli bir faktördür. Bu nedenle üremeyi sağlayan cinsel organlar bereketin sembolü haline 

gelmiştir.  

 

 

 



83 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TANRILAR 

 

4.1. Bay Ülgen  
 

Şaman inancında gökyüzü iki farklı anlam taşımaktadır. Birincisi maddi gökyüzü, 

diğeri ise Altay ve Teleütlerin tangar, Kaçin, Sagay ve Beltirlerin tagir, Tuvaların taar 

dedikleri Tanrı anlamını taşıyan manevi gökyüzüdür. Şamanlar gökyüzünü tangar yar yani 

gök yeri veya Ülgening yari yani Ülgen’in yeri olarak adlandırır. Gökyüzüne giden yollara 

ise Ülgening yolı (Ülgen’in yolu) denilmektedir. (Potapov, 2012: 175) Altayların en büyük 

Tanrısı Ülgen’dir.  Güney Altaylarda Ülgen için Kuday tabiri kullanılmaktadır. En büyük 

Tanrı olarak Ülgen’in görülmesine rağmen şamanların ettikleri dualarda Kayrakan daha önce 

gelmektedir. Muhtemelen Kayrakan Ülgen’in babası rolündedir. Dünya üzerinde iyiliği 

Ülgen ve kötülüğü Erlik temsil etmektedir. Kayrakan ne iyidir ne de kötü. Ancak bazı şaman 

dualarında Ülgen ve Erlik’e, Kayrakan şeklinde hitap edildiği görülmektedir. Ülgen ve 

Erlik’in Tanrı veya ruh olduğu konusunda birçok tartışma vardır. Bunun sebebi eski Türk 

inancında tös kavramının her iki varlık içinde kullanılıyor olmasıdır. (Hassan, 1958, 107) 

Avcı ve çoban kültürünün yanı sıra ata kültürünün bulunması, diğer dinler ile etkileşim gibi 

nedenlerle zaman içerisinde bazı tösler Tanrılaşmış ve dışarıdan yeni ruhani varlıklar inancın 

içerisine katılmıştır. Ülgen ve Erlik’in ruh olarak sayılmasının bir başka nedeni, şamanın 

duaya başlamasıyla kendisine yardım edecek ruhları bir bir yanına çağırmasıdır. Tanrıların 

isminin yardıma çağırdığı ruhlar arasında zikredilmesi, Ülgen ve Erlik’in ruhlar zümresine 

dahil edilmesine neden olmuştur. 

 

Tanrıya verilen isimler Sibirya’nın her bölgesinde farklılık göstermektedir. Kayra 

Han, Ülgen, Kuday/Huday, Kurbustan gibi Tanrı farklı isimler taşımaktadır. Tuvalar 

Tanrı’ya Azar Tenger, Yakutlar Ürüng Tangara, Hakaslar Huday ve Altaylılar ise Ülgen 

veya Altay Kutay demektedir. Bu isimlerin birçoğu Ak Tanrı veya Gök Tanrı anlamlarına 

gelir. (Erman, 2016: 146) Çeşitli Türk ve Moğol halklarında Ülgen kelimesi de farklı 

anlamlara gelmektedir. Kırgız- Kazaklar ve Altaylarda Ülgen büyük ve ulu anlamlarına 

gelirken Buryatlarda ulu yer anlamına gelmektedir. Buryatlarda Ülgen başlarda yer Tanrısı 

olarak görülmüş olabilir. Ülgen ismi Altaylılarda olduğu gibi kalırken diğer Türk boylarında 



84 
 

isim değişikliğine uğramıştır. Güney Altay şamanlarına göre baş Tanrı Kuday’dır. 

Urenhalarda ise Kayrakan baş Tanrı olarak geçer ve Ülgen, Kızagan ve Mergen 

Kayrakan’nın çocuklarıdır. Ancak şaman dualarında genellikle Kızagan ve Mergen Ülgen’e 

yardım eden büyük ruhlar arasında sayılmaktadır. (İnan, 1976: 20) Ülgen’in bir diğer ismi 

Kurbustan Aka’dır. Altayların Altın Tuu (Altın Dağ), Şorların ise Pustak (Bozdağ) dedikleri 

dağda oturmaktadır. (Beydili, 2003, 589) Şaman mitolojisinde Tanrı Ülgen çocukları, eşi ve 

annesiyle birlikte gökte yaşayan insan görünümlü yaratıcı tanrı olarak anlatılmaktadır. Altay 

kahramanlık destanlarında Ülgen’in adına doğrudan rastlanmamaktadır. Bu destanlarda Üç 

Kurbustan, Burhan ve Kuday isimleri geçmektedir. (Potapov, 2012: 288) 

 

Tanrının Türkler arasında çok farklı isimleri ve sıfatları bulunmaktadır. Beltirler 

bağışlayıcı han anlamında “Kayra Kan”, Minusinsk Tatarları yerin yaratıcı anlamında “Car 

Cayan”, Yakutlar yaratıcı bilge efendi anlamında “Ürüng Ayı Toyon” veya yüce efendi 

anlamında “Ar Toyon”, Altaylılar ulu anlamında “Ülgen” veya çok ulu anlamına gelen “Bay 

Ülgen”, ak ışık anlamında “ah ayaz” ve nurlu han anlamında “ayaz han” sıfatlarını 

kullanmaktadır. (Eliade, 2000, 80) Yakutlar arasında bu Tanrı’nın insanlara kımız yapmayı 

öğrettiğine inanılmaktadır. (Abel, 2004: 29) Ülgen Türkler arasında hava olaylarını kontrol 

eden, yıldırım ve yağmura hükmeden, bolluk ve bereket veren, çocuk sahibi olmak 

isteyenlere çocuk veren bir Tanrı olarak görülmektedir. (ELİADE, 1999: 231) Ülgen’e 

genellikle Bay Ülgen şeklinde hitap edilmektedir. Buradaki Bay ifadesi ulu anlamına 

gelmektedir ve Ülgen dışında kutsal kabul edilen diğer varlıklar için de kullanılır. Ülgen’in 

oğullarından ve yardımcılarından bahsederken, kutsal dağlarda ve gök ile yer altını birbirine 

bağlayan kayın ağacından bay kayın olarak bahsedilmektedir. (Beydili, 2004: 93)  

 

Yaratılış destanlarına göre Ülgen başlangıçtan beri var olan bir Tanrıdır. Ancak halk 

inançlarında Ülgen’i daha kudretli Kögö Mönkö denilen bir varlık yaratmıştır. Teleüt şaman 

dualarında Ülgen, Kögö Mönkö tarafından yaratılan olarak anılmaktadır. (Bayat, 2017: 21) 

Ancak Potapov, Kögö Mönkö’yü Ülgen’in oğulları arasında saymaktadır. (Potapov, 2012: 

290) 

 



85 
 

Ülgen kelimesinin kökeni hakkında birkaç farklı görüş bulunmaktadır. Bazı 

araştırmacılar Ülgen kelimesinin Türk takviminde önemli bir yeri bulunan Ülker takım 

yıldızından geldiğini düşünmektedir. (Roux, 2005: 284) Bir başka görüş ise Ülgen’in Moğol 

kökenli bir kahraman olduğu, Altaylıların yöneticisi olan bu kahramanın zaman içerisinde 

Tanrılaştırıldığıdır. (Potapov, 2012: 295) Diğer görüş ise Ülgen’in Buryatlardan Türklere 

eçtiği yönündedir. Ülgen Buryatların şaman dualarında “toprak ana” olarak geçmektedir. 

Erihit ve Bulagat boyları atalarını yer tanrıçası Ülgen Ana’ya dayandırmaktadır. Buryatlarda 

Ülgen, kadın ve toprak veaya yer Tanrısı olarak tasvir edilmiştir. (Bayat, 2010, 77) 

Altaylardaki Ülgen motifi birçok çocuğa sahip Gök Tanrısı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu değişim zaman içerisinde yaşanmış ve Dağ Tanrılarından olan Tezim, Kakım ve Ala Bars 

Ülgen’in çocukları arasından sayılmaya ve gökte yaşamaya başlamıştır. Ülgen’in 17. 

Yüzyılda Cungar Hanlığı döneminde Teleütlere ardından Altay Türklerine geçtiği 

düşünülmektedir. (Potapov, 2012: 297) Teleüt Türklerinin bazı boylarında Ülgen kadın 

olarak düşünülmekte ve yaratıcı ana olarak anılmaktadır. Ülgen’in hem kadın hem de erkek 

olarak anılması yaratıcı Tanrı hususunda cinsiyet ayrımı olmadığını göstermektedir. 

(Potapov, 2012: 310) Ülgen kelimesi geniş ve kapsamlı anlamları taşımaktadır. Buryatlarda 

Ülgen ulu geniş yer anlamına gelir. Bu ifadeden Ülgen’in yer Tanrısı olarak tasvir edildiği 

anlaşılmaktadır. Toprak birçok mitolojide kadın olarak kabul edilmektedir. 

 

Sibirya bölgesindeki Türk halklarında Ülgen, yaratıcı Tanrı dışında ayrıca yönetici 

rolü de oynamaktadır. Yıldırım ve şimşeği Ülgen’in yönettiğine inanılmaktadır. Bu nedenle 

Tanrıdan geldiğine inanılan yıldırım ve şimşeğe kutsallık yüklenmiştir. Üzerine yıldırım 

düşen ağaçlardan parçalar alıp bunları şans getirmesi için yanlarında taşırlar. Tuva Türkleri 

Ülgen’in yeryüzündeki kötü ruhları kovmak için ateşli oklar yani şimşek gönderdiğini 

düşünmektedir. (Gömeç, 2011: 50) Ülgen ayın, güneşin, yıldızların ve gökkuşağının 

yaratıcısıdır. Bütün gök olaylarını, fırtınayı ve yağmuru Ülgen yönetmektedir. Altay 

Türklerinde yağmura Tanrı’nın tükürükleri anlamına gelen silekey denilmektedir. (Anohin, 

2006: 12) Şor Türkleri yıldırımı Ülgen’in atının kamçısı olarak görmektedir. (Toyşanuli, 

2020: 157) 

 



86 
 

Altay Türklerinde yaratıcı Tanrı olarak Ülgen tanınmaktadır. Ancak Ülgen her 

devirde ve efsanede görülmemektedir. Ülgen’den ziyade asıl tanrı olarak Tengri karşımıza 

çıkmaktadır. Altaylarda Tengri ve Ülgen iki ayrı Tanrıyı ifade eder. Şamanlar ikisine de ayrı 

ayrı ayin düzenlemektedir. Ülgen’in yaratıcı Tanrı olarak karşımıza çıkması ve insanlarla 

iletişim kurması ve yardım etmesi gibi nedenlerle daha ön planda olması, onun tek ve en 

büyük Tanrı olduğu anlamına gelmemektedir. Ülgen yaratılışta insanı ve dünyayı yoktan var 

etmemiş, olan nesneleri şekillendirerek ortaya çıkarmıştır. Ayrıca insana can verebilmek için 

gökyüzünde ruh aramaya çıkmıştır. Bu nesnelerin ve ruhların hali hazırda var olduğunu 

göstermektedir.  Ülgen’e yaratma isteği gökten gelen bir ses, nasıl yaratacağını ise denizden 

çıkan Ak Ana söylemektedir. Altay mitolojisinde Ülgen’in ortaya çıkışı daha geç 

dönemlerdedir. Eski efsanelerde kendisinden bahsedilmemektedir. Bununla birlikte ortaya 

çıkışından itibaren Gök Tanrıları panteonunu Ülgen çatısı altında toplanmaya başlamıştır. 

Başlarda Yer Su Tanrılarından olan Kanım bu şekilde Ülgen’in oğulları arasında anılmaya 

başlanmıştır. (Potapov, 2012: 291) 

 

Teleütlere göre göğün en üst katı olan 17. katta Kayra Kan, 16. katında onun 

oğullarından biri olan Ülgen, 9. katında diğer oğlu Kızagan Tengere ve 7. katında güneş ve 

ayla birlikte bulunan diğer oğlu Mergen Tengere oturmaktadır. Göğün 5. katında ise Kuday 

Yayuçi yer almaktadır. Altay Tatarlarında ise gök 7 katlı olarak betimlenerek en üst katta 

Ülgen oturmaktadır. Onun oğulları ve kızları ise göğün çeşitli katlarında bulunur. Kayra 

Kan’ın varlığından ve nerede oturduğundan Altay Tatarları arasında bahsedilmemektedir. 

(Eliade, 1999: 308) Bu üçlü Tanrı sisteminin Hindistan kökenli olup Moğollar üzerinden 

Türklere geçtiği, Kızagan Tengere’nin Moğolların savaş tanrısı olan Kisigan Tengri olduğu 

düşünülmektedir. (Harva, 2015: 129) Ülgen, Kızagan Tengere ve Mergen ile birlikte 

Tengere Kayrakan’dan dönüştürülerek oluşturulmuş üç Tanrı’nın en büyüğüdür.  Bazı 

görüşlere göre Ülgen göğün en üst katında yaşarken, bazı görüşlerde ise en üst katta Ülgen’in 

annesi olduğu düşünülen Taz Kaan yaşamaktadır. Teleüt şamanların inancında Ülgen’in, 

Temir Kaan, Soltıgan ve Yamgratu Yajıgaan olmak üzere üç oğlu vardır. (Bayat, 2006: 154)  

 

Ülgen’in Altındağ’da bulunan altın sarayda yaşayıp altın tahtta oturduğuna elindeki 

yay ile şimşek ve yıldırımı kontrol edip bunları bir silah gibi kullandığına inanılır. Ülgen’in 



87 
 

yıldırım ile vurduğu yer kutsalık kazanır. Mavi renk ile simgelenen Ülgen bir insan gibi 

tasavvur edilir ve uzun saçları vardır. (Erman, 2016: 64) Hava olaylarını, verimliliği ve 

doğurganlığı yönetmektedir. Zamanla gelişerek Gök Tanrı motifinin yerine geçmiştir. 

(Korkmaz, 2016: 229) Gök Tanrı inancının Altaylara Göktürkler üzerinden geçtiği ve Altay 

Türklerinde Gök Tanrının Ülgen adını aldığı düşünülmektedir. (Türköne, 1995: 141) Ulu ve 

zengin anlamlarına gelen Ülgen, Gök Tanrı için verilmiş bir sıfat olabilir.  

 

Kumandınlarda Ülgen’e Bay Ülgen diye hitap edilirken çocuklarına da Ülgen 

denilmektedir. Her boyun bir koruyucu Ülgen’i vardır. Kumandılar arasında da Ülgen’in 

kızlarından yalnız birinin adı bilinmektedir. Çayım olarak adlandırılan kızın üç etekli elbise 

giydiğini düşünmektedirler. (Potapov, 2012: 290) 

 

Ülgen’in çocuklarının sayısı kabilelere göre farklılık göstermektedir ama her yerde 

bu çocukların amaçları insanları koruyup kollamak ve onlara yol göstermektir. Mevkii olarak 

gökyüzünde Ülgen’in alt katlarında yaşarlar. (Aydın, 1994: 493) Ülgen’in oğullarının sayısı 

ve adları konusunda farklı boylarda çeşitli isimler ve sayılar karşımıza çıkmaktadır. Tuba 

Türklerinde Ülgen’in dokuz oğlu vardır. Bunlar; Paktıgan, Pırçagan, Yajigan (Ajıgan, Kırgıs 

Han (Kırgızgan), Aba Puragan, Karçı, Kanım, Tazıgan, Tezim, Pugragan’dır. Ülgen’in 

kızlarının adı Ak Kızlar olarak geçmektedir. Tubalarda Ülgen’in kızlarından birinin ismi 

Yaik (Yayık) olarak tespit edilmiştir. Yayık Altaylıların içerisinde yaşayan Maymalarda 

orman iyesi olarak geçmektedir. Avın bol ve bereketli olması için Yayık’a saygı 

gösterilmelidir. Tek gözlü olarak tasvir edilen yayık için kurban töreni yapılmamaktadır. 

Yayık Tubalarında Tanrı Ülgen’in kızları arasında sayılırken, Altaylarda oğulları arasında 

sayılmaktadır. (Potapov, 2012: 292) Anohin ise Yayık’ı Ülgen’in çocuklarından biri olarak 

değil insanlar ve Ülgen arasında aracılık yapan yardımcı ruh olarak göstermektedir. Teleütler 

Ülgen’in dört kızının adını bilmektedir. Bunlar; Köstügan, Ak Ülgen, Kök Ülgen ve Ala 

Bars’tır. Teleütlerde Ülgen Panteonu daha oturmuş durumdadır. Gökyüzü ruhları ve 

Ülgen’in çocukları Ülgen’in adıyla anılmaktadır. (Potapov, 2012: 293) Radloff Ülgen'in iki 

oğlu olduğunu söylemektedir; Yayık ve Maytere. Yayık, aynı zamanda May Ana olarak da 

bilinmektedir. Ülgen'in iki oğlu, Süt Ak Göl ve Sürö Dağı'nın bulunduğu üçüncü katta 

yaşamaktadır. Yedi Kuday, aileleri ve yardımcılarıyla birlikte bu dağda ikamet etmektedir. 



88 
 

Ayrıca, iyi insanların gittiği cennet de bu katta yer almaktadır. (Radloff, 1956: 6) Ülgen’in 

oğullarının hepsi bir renk ile simgelenir. Gökte yaşadıkları katlardan yola çıkarak hepsinin 

bir gezegen, yıldız veya gök cismini temsil ettikleri anlaşılmaktadır.  

 

Yakutlarda baş Tanrı’nın ailesi olarak görülen yedi Tanrıdan oluşan bir Tanrılar 

grubu vardır. Bu gruba “satta küro dzasagai ai” denilmektedir ve yedi erkek kardeşten oluşur. 

Bunlar gök gürlemesinin Tanrısı “Suga Tojon”, yıldırım ve şimşek Tanrısı “An Dzasun”, 

kaderi yöneten Tanrı “Takasut Dzilga Kan, savaş Tanrısı İlbis Kan, fırtına Tanrısı veya 

göğün öfkesini ileten Tanrı “Orduk Dzasabul”, bereket Tanrısı “Kan Eeksit Erden Ai” ve 

kuşların koruyucu Tanrısı “Sjun Kan”dır. (Harva, 2015: 130)  

 

4.1.1. Dünyanın ve İnsanın Yaratılışı 
 

Eski Türk ve Moğol halklarında yerin yaratılışı iki büyük gücün birlikte çalışmasıyla 

olmuştur. Altay, Hakas ve Şorlarda Ülgen ve Erlik yeri birlikte yaratmışlardır. Aynı şekilde 

Buryatlarda Tanrı Ehayrhan ve Angıt yeri birlikte yaratmışlardır. (Toyşanuli, 2020: 115) 

Altay, Hakas, Şor Türklerinin inançlarında Ülgen ve kardeşi Erlik birlikte dünyayı 

yaratmıştır. Ülgen’in emriyle okyonusun dibine dalan Erlik’in getirdiği toprak ile yer 

yaratılmıştır. Kıskançlığa düşen Erlik daha sonra yeraltı dünyasında sürgün edilmiş ve 

kötülük Tanrısı olmuştur. (Toyşanuli, 2020: 116) Hakas Türkleri arasında bulunan bir 

inanışa göre Erlik ve Ülgen dünyayı birlikte yaratmış ve orta dünyanın Tanrılarıdır. Zamanla 

Ülgen iktidarı ele geçirerek Erlik’i bertaraf etmiş ve yeraltına sürmüştür. (Okutan Davletov, 

2021: 96) Altay, Hakas ve Şorlarda yeri Tanrı Ülgen ile Erlik birlikte yaratmıştır. 

Buryatlarda Ehayrhan Tanrı ve Angıt, Moğollarda ise Tanrıyla şeytan dünyayı yaratmıştır. 

(Toyşanuli, 2020: 115) Altay yaratılış hikayelerinde Ülgen su üzerinde uçarken insana 

benzeyen bir cisim görür ve bu cisme hayat verir. Bir süre sonra hayat verdiği kişi olan Erlik, 

Tanrı’ya düşman olur. Altay Tatarlarının anlatılarına göre ise ilk yaratılan insan daha sonraki 

zamanlarda kibir ve kıskançlığa düşerek zamanla Erlik yani şeytan motifine dönüşmüştür ve 

yeraltına sürgün edilmiştir. (Harva, 2015: 74) 

 



89 
 

Verbitskiy’in vermiş olduğu Altay yaratılış destanında dünyanın yaratılması şu 

şekilde olmuştur.; Tanrı Ülgen uçsuz bucaksız su üzerinde uçup dururmuş. Konup 

dinlenecek hiçbir yer yokmuş. Göklerden Ülgen’e bir ilham gelmiş. Tut önündeki şeyi 

yakala demiş. Denizden bir taş fırlamış. Ülgen uzatmış kollarını taşı yakalamış. Artık 

oturacak bir yeri varmış. Biraz dinlendikten sonra Ülgen’in içine dünyayı yaratma isteği 

düşmüş ama nasıl yapacağını bilememiş. Birden suyun içinden Ak Ene çıkmış ve Ülgen'e 

akıl vermiş. Eğer dünyayı yaratmak istiyorsan “yaptım oldu de” demiş.  Sonra suya dalıp 

kaybolmuş. Bunun üzerine Ülgen “yaratılsın yer” demiş ve yer olmuş, sonra “yaratılsın gök” 

demiş ve gök oluşmuş. Dünyayı yarattıktan sonra Tanrı üç balık yaratmış ikisini dünyayı 

sabit tutsun diye iki yana koymuş. Büyük balığı ise ortaya koyup dünyayı üstüne oturtmuş. 

Bu balığın kafası her zaman kuzeye bakarmış. Biraz kafasını oynatınca dünyayı sular 

basarmış. Ülgen balığın kafasını dünyanın ortanca direğine bağlamış. Balığı gözetlesin diye 

başına Mandışire’yi bırakmış. Dünyayı yarattıktan sonra Tanrı Altındağ'a oturmaya gitmiş. 

Bu dağ gök ile yer arasındaymış. Etekleri yere değmez ama tepesi güneş ve aya değermiş. 

Ülgen bu dağın en tepesinde ikamet edermiş. Tanrı dünyayı 6 günde yaratmış, 7. günde yatıp 

uyumuş ve ertesi gün neler yarattığına bakmak için kalkmış. Yarattığı dünya dışında 99 

dünya daha varmış.  Bu dünyaların en büyüğü Han Kurbustan Tengere’dir. Burası Tanrılar 

alemidir. Bu dünyayı Mangızın Matmat Burkan yönetir. Her dünyanın olduğu gibi bu 

dünyanında cehennemi vardır. Buradaki cehennemin adı Mangız Toçiri Tamu’dur ve 

yöneticisi de Matman Kara’dır. Yerinin ismi ise Altın Teley’dir. Ortanca dünya Ezre 

Kurbustan Tengere’dir. Burası gök dünyasıdır. Belgein Keratlu Türün Musıkay Burkan’ın 

yönetimindedir. Yerinin ismi Altın Şarka, cehennemi ise Tüpken Kara Tamu’dur. Bu 

cehennemi Matman Karakçı Han yönetmektedir. Bizim dünyamız ise en küçük olanıdır. 

İnsanların dünyasının adı Kara Tengere’dir. Bu dünyayı Maytere idare etmektedir. 

Cehennemine Kara Teş denir ve Kerey Han tarafından yönetilir. (Ögel, 2010: 433-435) 

 

Radloff’un verdiği yaratılış destanına göre insanı ve dünyayı yaratan Kayra Kan’dır. 

Yer ve gök yaratılmadan önce yalnızca su vardı. Tanrı Kayra Kan, kendine benzer bir varlık 

yarattı ve adını Kişi koydu. Kayra Kan ve Kişi, birlikte su üzerinde uçuyorlardı. Ancak Kişi, 

bu durumdan memnun değildi ve Kayra Kan'dan daha yükseklere uçmak istiyordu. Bunun 

üzerine Kayra Kan, onun uçma yeteneğini elinden aldı. Kişi suya düştü ve tam 

boğulacakken, Kayra Kan suyun içinden bir yıldız yükseltti ve Kişi'yi bu yıldızın üzerine 



90 
 

oturttu. Kişinin artık uçma kabiliyeti olmadığı için Kayra Kan, yeri yaratmayı düşündü. 

Kayra Kan, Kişi'ye suya dalarak toprak getirmesini emretti. Kendisi için bir yer yaratmak 

isteyen Kişi, ağzına toprak gizledi. Suyun yüzeyine çıkmasıyla, Kişi'nin ağzındaki toprak 

şişmeye başladı. Neredeyse boğulacakken, Kayra Kan'ın emriyle toprağı tükürdü. Kayra 

Kan'ın dünyası düz ve kusursuzdu; ancak Kişi'nin tükürmesiyle dağlar ve bataklıklar oluştu. 

Buna sinirlenen Kayra Kan, Kişi'ye Erlik adını vererek onu ışık dünyasından kovdu. Kayra 

Kan, Erlik'in yerine dokuz dallı bir ağaç yarattı ve her dalın altına dokuz insan yerleştirdi. 

Bu dokuz insan, dokuz boyun atası oldu. (Radloff, 1956: 4) 

 

Bir başka anlatı da başlangıçta Ülgen ve kardeşi Erlik uçsuz bucaksız gümüş renkli 

suların üzerinde ördek donuna girmiş şekilde uçuyorlarmış. Ülgen kardeşi Erlik’e biraz 

toprak getir dünya yaratalım beraber dağları ovaları yaratalım demiş. Erlik denizin dibine 

dalmış ve gagasına toprak alarak gelmiş. Ülgen ile birlikte dünyanın yerini yaratmışlar ancak 

yer o kadar pürüzsüz ve kaygan olmuş ki üzerinde durulamıyormuş. Bunun üzerine Erlik 

henüz yaratılmış olan bu dünyaya darbeler indirerek pürüzsüzlüğünü bozmuş ve engebelerin, 

dağların, vadilerin ortaya çıkmasına neden olmuştur. (Davletov, 2018: 20) 

 

Bir başka Altay efsanesinde Tanrı Ülgen’in yarattığı ilk kişi Erlik’tir. Ülgen, Erlik’i 

yarattıktan sonra birlikte yaşamaya ve uçsuz bucaksız suyun üzerinde uçmaya 

başlamışlardır. Erlik bir süre sonra Ülgen’e karşı kıskançlık duymaya başlamış ve ondan 

üstün olmak istemiştir. Bu yüzden Ülgen, Erlik’in uçma kabiliyetini elinden almış, Erlik 

suya düşmüştür. Tam boğulacağı sırada Ülgen, Erlik’i sudan çıkarmış ve bir yıldızın üzerine 

koymuştur. Daha sonra dünyayı yaratmaya karar vermiş Erlik’ten denizin dibinden toprak 

getirmesini istemiştir. Ülgen, bu toprakla dünyayı yaratmıştır. İlk yaratılan dünya kusursuz 

ve dümdüzdür. Ancak hile ile kendine dünya yaratmak isteyen Erlik denize daldığında 

ağzına toprak saklamıştır. Ülgen toprak büyüsün diye emir verdiğinde Erlik’in ağzındaki 

toprakta büyümüştür. Boğulmak üzereyken Ülgen’in emir vermesiyle ağzındaki toprağı 

tükürmüş ve bu topraklar kusursuz dünyanın üzerine serpilerek dağları, engebeleri ve 

bataklıkları oluşturmuştur. (Gömeç, 2011: 26) 

 



91 
 

Bir diğer yaratılış efsanesinde Ülgen yine uçsuz bucaksız suyun üzerinde uçmaktadır. 

Dünyayı yaratmaya karar verir ancak bunu nasıl yapacağını bilemez. Bu sırada kişioğlu 

yanına yaklaşıp dünyayı yaratmaya geldiğini söyler. Ülgen buna çok sinirlenir ve nasıl 

yapacağını sorar. Kişioğlu dünyayı yaratmak için gerekli olan maddenin toprak olduğunu 

söyler ve denizin dibine dalarak ağzında toprak getirir. Ülgen bu topraklar dünyayı 

yaratmaya başlar. Ülgen’in emriyle toprak büyümeye başlar. Kişioğlu’nun ağzında sakladığı 

toprakta büyür ve bu toprağı tükürmesiyle yeryüzündeki engebeler ortaya çıkar. (Harva, 

2015: 73) 

 

Yakut inancına göre ilk insan gökyüzünden inen yarı at ve yarı insan bir varlıktan 

yaratılmıştır. Altay yaratılış destanında ise dünya var olmadan önce her yer su ile kaplıdır. 

İnsanlar ise dünya yaratıldıktan sonra bir ağaçtan meyve gibi dünyaya gelmişlerdir. (Şener, 

1996: 42) Buradan anlaşılacağı üzere Türk yaratılış mitolojisinde yoktan var etme kavramı 

yoktur. Yaratılan her şey mevcutta var olan nesnelerle yaratılmıştır. 

 

Altay Türkleri arasında dolaşan bir başka yaratılış efsanesinde Tanrıların en büyüğü 

göğün 17. katın oturan Kayrakan Tengere’dir. Kayrakan bütün Tanrıların, ruhların ve 

insanların babasıdır. Yeryüzünü yarattıktan sonra üç alemi birbirine bağlayan dokuz dallı bir 

çam ağacı diker. Bu dokuz daldan dokuz ulus türemesini emreder. Oğlu Ülgen’i göğün 16. 

katına otururtur ve insanları yönetme görevini verir.  (Bayat, 2017: 44) 

 

Verbitskiy’nin derlediği Altay yaratılış destanına göre, insanın yaratılışı şu şekilde 

anlatılır: Bir gün Ülgen, suyu seyrederken toprağın üzerinde kilden bir şekil görür. Bu şeklin 

yanına yaklaştığında, şeklin insana benzediğini fark eder ve ona can verir. Böylece ilk insan 

ortaya çıkar. Bu ilk insanın adı Erlik’tir. Erlik’i yarattıktan sonra Tanrı, ikametgâhına geri 

döner. Erlik ise Ülgen'i bulmak için yola çıkar. Ülgen, Erlik’i kardeşi olarak kabul eder ve 

Erlik’e yoldaşlık eder. Ancak bir süre sonra Erlik’in yüreği Ülgen’e karşı kıskançlıkla 

dolmaya başlar ve ondan üstün olmak ister. Erlik, Ülgen’i kıskanır ve onun gibi insan 

yaratmak ister. Tanrı, Erlik’in kötü ruhlu olduğunu anladığında, etleri topraktan ve kemikleri 

kamıştan yapılmış yedi insan yaratır. Bu insanların başlarına göz kulak olması için 

Mandışire’yi yaratır ve insanları gözetme görevini verir. Tanrı, kulaklarından üfleyerek 



92 
 

insanlara can, burnundan üfleyerek akıl vermiş. Mandışire’nin görevi, insanları korumaktır. 

Ayrıca, Tanrı insanları yönetmesi için Maytere’yi yaratır. (Ögel, 2010: 435) 

 

Altay mitolojisinden insanın yaratılışıyla ilgili bir başka efsanede Tanrı Ülgen 

dünyayı yarattıktan sonra yedi erkek ve yedi ağaç yaratıp onlara göz kulak olması içinde 

Maytere’yi yaratmış ve göğe geri dönmüştür. Yedi yıl sonra yarattıklarını kontrol etmek için 

geri döndüğünde ağaçların çoğaldığını ancak insanların sayısının aynı kaldığını görmüştür. 

Maytere insanların üreme yeteneği olmadığını onların bir dişiye ihtiyacı olduğunu söyler. 

Bunun üzerine Ülgen bu görevi Maytere’ye vererek gökyüzüne geri döner. Maytere üç 

günde kadını yaratır ancak kadına ruh veremez. Kadına Ruh vermesi için Ülgen’in yanına 

gider ve kadının başına bekçi olarak bir köpek bırakır. Maytere ortalarda yokken Erlik gelip 

köpeği yazın sıcaktan, kışın soğuktan koruyacak bir tüy verme teklifiyle kadırır ve kadının 

başından uzaklaştırır. Ardından yedi tonlu flütle burnuna, dokuz telli çalgıya kulaklarına 

çalarak kadına ruh verir. Kadının ruhunu Erlik verdiği için kadınların yedi huya ve dokuz 

ruh haline sahip olduğuna inanılmaktadır. (Korkmaz, 2016: 155) 

 

Bir Altay efsanesinde Tanrı Ülgen, taş ve topraktan erkeği, onun kaburga kemiğinden 

de kadını yaratmıştır. Ülgen bu insanların başına bir köpeği bekçi olarak bırakmıştır. Erlik 

köpeği kandırarak insanların yanına yaklaşmış, bir boruyla insanın arkasından ruh üflemiştir. 

Ülgen, insana kötü ruh verildiğini görüldüğünde insanı yok etmek istemiş ancak bir kurbağa 

buna engel olmuştur. (Gültepe, 2015: 431) 

 

Başka bir anlatıya göre Tanrı Ülgen ilk insanları yarattıktan sonra en büyük Tanrı 

Kuday’dan ruh getirmesi için bir kuzgunu görevlendirmiş. Kuzgun Kuday’dan ruhları 

aldıktan sonra dönüş yolunda bir leş görmüş ve bu leşi yiyebilmek için gagasını açarak bütün 

ruhları yeryüzüne serbestçe bırakmış. Bu ruhlar çam, ladin gibi ağaçların bulunduğu bir 

ormanın üzerine düşmüş. Bu ağaçların kışın bile yapraklarını dökmeyip canlı kalmasının 

nedeni bu ruhlarmış. Kuzgunun gökyüzüne çıktığı sırada Erlikte yeryüzüne çıkmış ve bir 

saray görmüş. Burası Ülgen’in insanları tuttuğu yermiş. Ülgen insanları korumak için bu 

sarayın kapısına bir köpeği bekçi olarak bırakmış. Bu dönemde köpeklerin tüyleri yokmuş. 



93 
 

Erlik köpeği sarayına götürme ve ona çok güzel tüyler verme vaadiyle kandırmış ve içeri 

girerek insanlara kendi ruhlarından vermiş. (Anohin, 2006: 20) 

 

Altaylarda başka bir efsanede başlangıç olarak insanın canlanması konusunda diğer 

efsanelerle aynıdır. Sonunda ise Erlik köpeği kandırıp insana can vermiş, bunun üzerine 

sinirlenen Ülgen gökyüzünden getirmiş olduğu canları etrafa saçmış ve bu canlarda hiç 

solmayan yaprak dökmeyen ağaçlar türemiştir. Eğer insana Erlik yerine Ülgen can vermiş 

olsaymış insanda çam ağaçları gibi solmadan, hastalanmadan uzun yıllar yaşayacakmış. 

(Dilek, 2007: 268) 

 

Dolganlar arasında anlatılan bir efsanaye göre insanlar yeryüzünde var olmadan önce 

üst dünyadan orta dünyaya bir at iner. Orta dünyada yaşayan ruhlardan biri ile bu at evlenir 

ve b evlilikten iki kısrak dünyaya gelir. Bu kısraklarda ruhlar ile evlenir ve iki kısrak iki ayrı 

insan grubunun atası olur. (Kistova et al. 2019: 795) 

 

İlk insanlar yeryüzünde yaşamaya başladıklarında Tanrı Ülgen şöyle buyurmuştur; 

“insanlar yerdeki otları ve meyveleri yesin”, yaz günlerini meyve ve ot yiyerek geçiren 

insanlar kış aylarında yiyecek bulamamış ve aç kalmıştır. Bunun üzerine Ülgen; “hayvanlar 

otları yesin, insanlar onların etleri yesin” demiştir. İnsanlar et yemeye başladıktan sonra ateşe 

ihtiyaçları doğmuştur. Bunun üzerine Ülgen gökten elinde biri siyah öteki beyaz iki taş 

getirerek ilk ateşi yakıp insanlara vermiştir. (Çirkin, 2022: 310) 

 

İlk insanlar yalnız meyveyle beslendikleri için ateşe gereksinimleri yoktu. Ne zaman 

et yemeye başladılar ateşe ihtiyaç oldu. Bunun üzerine Tanrı Ülgen gökyüzünden biri siyah 

diğeri beyaz iki taşla geldi. Taşları birbirine vurarak ateş yaktı ve ateş yakmayı insanlara 

öğretti. Bu nedenle Altay ve Yakutlarda çakmak taşıyla yakılan ateş kutsal sayılmaktadır. 

Şaman ayinlerinde yalnız çakmak taşıyla yakılan ateş kullanılır. (İnan, 2015: 68) 

 



94 
 

Başka bir hikâyede ateşi insanlara Ülgen’in kızları getirmiştir. Tanrı insanları 

yarattıktan sonra “ben bu insanları çıplak yarattım. Bunlara ateş vermeli ki ısınabilsinler” 

diye düşünmüş. Üç kızına ateşi bulma görevi vermiş. Kızlar ateşi nasıl bulacağını 

düşünürken, Tanrı uzun sakalına basmış ve düşmüş.  Bunu gören kızlar Tanrı’ya gülmeye 

başlamış. Tanrı çok sinirlenmiş ve kendi kendine söylenmeye başlamış. “Benimle dalga 

geçiyorlar ama onlarda ateşi bulacak akıl yok. Ateş yakmak için sert bir demirle taşı birbirine 

sürtmek gerekli” derken kızlar bunu duymuş ve insanlara ateşi nasıl yakacaklarını öğretmiş. 

(Bayat, 2023: 117) Ateşin bulunmasıyla ilgili iki farklı hikâye anlatılmaktadır. Birinde ateş 

yakmayı doğrudan Tanrı insanlara öğretirken diğerinde Tanrı’nın kızları öğretmiştir. Bu 

nedenle Türklerde ateşin hem Tanrısı hem de Tanrıçası bulunmaktadır. Ateş Tanrısı bazen 

uzun beyaz sakallı bir erkek bazen renkli gözlü güzel bir kız olarak tasavvur edilmektedir. 

(Bayat, 2005, 72) Altayların bazı bölgelerin ateşin yaratıcısı gökyüzünün dokuzuncu katında 

oturan “Yalkın Ezzi”dir. (Beydili, 2003: 437) 

 

4.1.2. İkinci Yaratılış; Tufan  
 

İkinci bir yaratılış olarak değerlendirilebilecek tufan efsanesi Hristiyan ve İslamiyet 

etkisiyle Türk şamanizmi içerisine dahil olmuştur. Efsaneye göre tufan öncesinde, 

yeryüzünün hükümdarı Tengiz (Deniz) Han'dı. O dönemde, Nama adında ünlü bir adam 

vardı. Tanrı Ülgen, Nama'ya büyük bir tufanın geleceğini bildirdi ve insanları ile hayvanları 

kurtarabilmek için sandal ağacından bir gemi yapmasını emretti. Nama'nın Soozunuul, 

Saruul ve Balıksa adında üç oğlu bulunuyordu. Nama, oğullarına dağın tepesinde bir gemi 

yapmalarını söyledi. Gemi, Ülgen'in öğrettiği ve gösterdiği şekilde inşa edildi. Nama, 

Ülgen'in buyruğu ile insanları ve hayvanları gemiye aldı. Denizler taştı, karaları sular bastı. 

Gökyüzünden ve sudan başka hiçbir şey gözükmüyordu. Sonunda sular azalmaya başladı ve 

dağların zirveleri ortaya çıktı. Gemi, Çomgoday ve Tuluttu dağlarında karaya oturdu. Nama, 

suyun derinliğini öğrenmek için sırayla kuzgun, karga, saksağan ve güvercin gönderdi. 

Aralarından yalnız güvercin gagasında bir dal ile geri döndü. Nama diğerlerinin neree 

olduğunu sorduğunda güvercin onların bir leş üzerine konduğunu ve onu yediklerini söyledi. 

Bunun üzerine nama kuzgun, karga ve saksağanı kıyamet gününe kadar leş yemekle 

cezalandırdı. Tufan’dan sonra Nama zaman içerisinde yaratıcı anlamına gelen Yayaçı veya 

tufan anlamındaki Yayık Han adıyla Tanrılar arasında anılmaya başlandı. (İnan, 2015: 22) 



95 
 

 

Altaylarda anlatılan tufan efsanesine göre, böyle bir dehşetin yaşanacağını gök 

boynuzlu gök yeleli bir teke insanlara haber vermek istemiş. Teke yedi gün boyunca 

meleyerek insanların arasında dolaşmış. Bu yedi gün boyunca depremler olmuş, dağlar 

patlamış, fırtınalar kopmuş. Daha sonra dondurucu soğuklar başlamış. Gökte yaşayan en 

büyüğü Erlik diğeri Ülgen olan yedi kutsal kardeş varmış. Aralarından Ülgen nomçı yani 

kitapçı olarak anılmaktaymış. Bu kardeşler bir tufan gerçekleşeceğini anlamış ve bir gemi 

inşa etmiş. Bu gemiye her cinsten hayvanı çift olacak şekilde almışlar. Tufan gerçekleştikten 

bir süre sonra Ülgen, bir kara parçası bulması için horoz, kaz ve kuzgun göndermiş. Bu üç 

kuşta geri dönmemiş. En son kardeşler gemiden çıkmaya karar vermiş. Ülgen kutsal kitap 

nom yardımıyla insan yaratmak istemiş. İnsan yaratmak için bir altın fincanın içerisine gök 

çiçek ekmiş, Erlik’te bu çiçekten bir yaprak çalarak kendisine bir insan yaratmış.Ülgen 

kardeşini ve yarattığı insanı lanetleyerek, senin halkın kara kuşaklı kara kvim olsun ve 

güneşin battığı yerde yaşasın, benim halkım ise ak kavim olacak ve güneşin doğduğu yerde 

yaşayacak demiş. Erlik’in yönettiği kara kavim bir gün bir çemberi deri ile kaplayarak ilk 

davulu icat etmiş ve ilk şaman ayinini gerçekleştirmiş. (Anohin, 2006: 19) 

 

4.1.3. Dünyanın Sonu: Kalgançı Çag 
 

Dünyanın yaratılışı kadar yok oluşu da Türkler için önemli bir motiftir. Altay 

Türklerinde dünyanın sonuna yani kıyamet gününe “Kalkana Çag” veya “Kalgançı Çag” 

(Gömeç, 2011: 42) denilmektedir. Kıyamet yaklaştığında yeryüzünde yaşayan insanların 

sayısı azalacak, kalan insanlar Erlik’in oyunlarına yenik düşerek hayatı başlatan iyi ve yüce 

Tanrı Ülgen’i unutmaya başlayacaklardır. İyi ruhlar ile kötü ruhlar arasında bir savaş çıkacak 

ve geriye yalnız Ülgen kalacaktır. (Beydili, 2003: 183) 

 

Erlik’in dünyanın sonunun geldiği gün bir savaş çıkaracağı, bu savaşta Ülgen hariç 

herkesin öleceği ve Ülgen’in insanlara dirilmeleri emrederek mahşer gününü başlatacağına 

inanılır. Altay Tatarlarına göre insanların Tanrı Ülgen’i unutup, Erlik’in oyunlarına kadarak 

yoldan çıkacağı bir zamanda Erlik insanların tamamını kendi hakimiyetine almak için iki 

savaşçısını yeryüzüne gönderir. Bu iki savaşçı Karaş ve Keray’dır. Tanrı Ülgen, Mandışireyi 



96 
 

bu iki savaşçıyı yok etmekle görevlendirir. Mandışire’nin Keray’ı öldürmesine sinirlenen 

Erlik yeryüzüne çıkarak Madışire’yi öldürür. Bunun üzerine Tanrı diğer kahramanı 

Maytere’yi Erlik’i öldürmesi için görevlendirir. Erlikle yaptığı savaşta Maytere yaralanır. 

Yeryüzüne damlayan kanları alev almaya başlar ve bütün dünyayı saran bir ateş seli oluşur. 

Bu yangında Erlikte ölür. Yangından sonra dünyanın kirletilmiş yerleri ortadan kalkar, 

yalnız iyi ve aydınlık kısımlar kalır. Tanrı Ülgen gelir ellerini çırparak ölülere dirilmelerini 

emreder. Aydınlık yüzey ile daha güzel bir dünya yaratır. (Harva, 2015: 109) Kalgançı Çag 

başladıktan sonra Ülgen’in ağzından çıkan ateş dünyada yaşayan tüm canlıları yok edecektir. 

Toprak dahil her şey yandıktan sonra Ülgen, kalan kuru topraktan tekrar bir yer yaratacaktır. 

Tanrının ağzından çıkan ateşle Erlik ve onun yardımcıları tüm kötü ruhlarda yanacak ve 

bedensiz varlıklara dönüşerek cehennemin dibine gönderilecektir. (Bayat, 2017: 80) 

 

Teleüt ve Telengit Türklerine göre kalgançı çag başladığında yer bakır gökyüzü 

demir olacak, yerden altınlar fışkıracak ancak bunların hiçbir değeri kalmayacaktır. 

Solmayan ağaçlar solacak, insanların boyu kısalacak, töre bozulacak, insanlar arsızlaşacak, 

kimse kimseyi saymamaya başlayacaktır. Ülgen ve Erlik’in yardımcıları savaşacaktır. Yer 

alıp, nehirlerden kan akacak, dünya dokuz yerinden yarılacak, denizler o kadar 

çalkalanacaklar ki dalgalar arasında denizin dibi gözükecektir. (Gömeç, 2011: 43) 

 

4.2. Erlik 
 

Erlik yeraltı dünyasının hâkimi ve kötülüğün simgesidir. Erlik, kötülüğün, ölümün, 

kıskançlığın, insanların başına gelen bütün kaza ve belanın temsilcisi ve nedenidir. 

Altaylılarda Erlik güçlü kuvvetli anlamına gelmektedir. Bu kelimenin Uygur Budist 

metinlerinde yeraltının ve ölülerin Tanrısı Yama’nın lakabının Erklig Yama olarak geçtiği, 

bu sıfatın Moğolcaya “Erlik” ve “Yerlik” biçiminde geçerek Türklerinde Erlik olarak 

kullanmaya başladığı düşünülmektedir. (İnan, 2015: 39) Erlik adına Yenisey ve Orhun 

(Orkun, 2019: 66) yazıtlarında Erklig olarak rastlamaktayız. Erklig güçlü kuvvetli anlamları 

taşımaktadır. Sibirya Bölgesinde bahsi geçen yeraltı dünyasının kötü Tanrısı Erlik ile Orhun 

kitabelerinde geçen erkligin aynı anlamı taşıdığı düşünülsede kesin bir sonuca 

varılamamıştır. 13. yüzyıldan itibaren Erlik’in kesin olarak yeraltı Tanrısı olarak anılmaya 



97 
 

başladığı anlaşılmaktadır. (Kalafat, 1995: 277) Yakutlar ve Teleütlerde Erlik’in Gök Ruhları 

arasında sayılması sebebiyle, Erlik’in başlangıçta Gök ruhları arasında hürmet edilen bir 

tanrı olması, Roux’un teorisinde olduğu gibi savaşı ve kahramanlığı temsil etmesi nedeniyle 

eski dönemlerde Erklig olarak adlandırılmış olabilir. Erlik tabiri Moğollar üzerinden 

Sibirya’ya yayıması nedeniyle isim farklılığı gerçekleşmiş ve Budizm etkisiyle aktarılmış 

olması bu nedenle saf kötülüğü yansıtması muhtemeldir. Roux’ya göre Venüs, Erlik’in 

temsilci gezegenidir. Başlangıçta savaşı ve yiğitliği temsil eden Venüs zamanla yer altından 

çıkarak diğer yıldızları öldüren kötü bir figür haline gelmiştir. Erlik’in isminin anlamının 

güçlü, kuvvetli anlamlarına gelmesi ve sonradan yeraltına sürgün edilerek kötülük ve ölüm 

Tanrısı olmasıyla bağdaştırılabilir. Erlik tabirine 1202 yılından itibaren rastlamaktayız. Altın 

Köl I yazıtında doğrudan Erlik’in ölüm Tanrısı olduğundan bahsedilmiştir. (Roux, 2021, 

125; Aydın, 2013: 83) 

 

İnsanlar Erlik’in adını anmaktan korkmaktadır. Bu nedenle ona çeşitli lakaplarla 

hitap ederler. Bunlardan bazıları, siyah şey anlamındaki kara neme, edepsiz anlamında Kal 

Erlik, uyumsuz anlamında da Pos Erlik’tir. (Anohin, 2006: 4) Altaylarda Erlik Baba olarak 

anılan Erlik’in farklı halklarda birçok ismi bulunmaktadır. Minussinsk Tatarlarında “İrle 

Han veya İlkan”, Buryatlarda “Erlen Han”, Yakutlarda “Arsan Duolay veya Bukhar Dodar” 

denilmektedir. Arsan Duolay yeraltı dünyasının hanlığını yönetir ve burada yaşayan yedi 

kabileyi o yaratmıştır. Kötü kokulu, korkunç görünüşlü, uzun sakallı ve gölgesi olmayan bir 

varlık şeklinde betimlenir. Yakut Türkleri arasında adının anılması sakıncalı gözüktüğü için 

genellikle bu lakaplarla anılır. İnsanların aç gözlülüğünden beslenir. Biriktirilen her servet 

aslında onun servetidir. (Burnakov, 2008: 609) 

 

Çulım Türklerinde kötü ruhlara çak, bu kötü ruhların hükümdarına ise Ulu Çak 

denilmektedir. Ulu Çak, Sibirya’nın genelinde karşımıza Erlik olarak çıkmaktadır. (Beydili, 

2004: 135) Sagaylarda Erlik yer altında yaşayan bütün kötü ruhlar için kullanılan bir tabirdir. 

Bu kötü ruhların başında bulunan hükümdara da Erlik Han diye hitap edilir. Buryatlarda 

Erlik kan içen anlamı taşımaktadır. Yakut Türklerinde Erlik yeraltında bulunan derin suların 

hakimidir. Başka bir Yakut inancına göre ise gök ruhları arasında sayılmaktadır. 

Buraytalarda iyilik Tanrısı Batı Tanrısı, kötülük Tanrısı ise Doğu Tanrısı olarak 



98 
 

anılmaktadır. Erlik Buryatlarda Doğu Tanrısı rolündedir. Burada anlatılan bi inanca göre 

Batı Tanrısı’nın kızı, Doğu Tanrısı ile evlidir. Bu evlilik gerçekleşirken düğün hediyesi 

olarak iyilik Tanrısı bir at ve bir inek göndermiştir. Bu nedenle Buryatlarda yılın belirli 

zamanlarında bu evliliği anmak için at ve inek kurban edilmektedir. Doğu Tanrısının 

hizmetinde demircilere ve kara şamanlara liderlik eden Hara Dargahi Tenggeri (Demirci 

Tanrı) veya Boron Hara Tenggeri (Siyah Yağmur Tanrısı) bulunmaktadır. (Ögel, 2010: 450) 

Altay Türklerine göre Erlik ilk şaman veya ilk şamanı eğiten Tanrıdır. İlk şaman 

Tyangara’ya, hastaları nasıl iyileştireceğini ve nasıl ayin yapabileceğini Erlik göstermiştir. 

(Bayat, 2017: 143) 

 

Türk mitolojisinde yeraltının hâkimi ve kötülüğün temsilcisi olarak karşımıza çıkan 

Erlik, Altay, Hakas ve Şorlarda başlangıçta yaratıcı Tanrı’nın dostu sonraları Tanrıya karşı 

muhalif tavırlarından dolayı yeraltına sürgün edilmiş ve ölüler dünyasının hâkimi rolünde 

çıkmaktadır. Moğol ve Buryatlarda Erlik başlangıçta benzer şekilde görülse de sonra da 

etkileşim içinde bulunduğu dinler dolayısıyla şeytan figürüne dönüşmüştür. (Toyşanuli, 

2020, 210) Erlik tabirinin Budizm üzerinden Moğollara ve buradan da Türklere geçtiği 

yönündeki görüşler dışında bu tabirin Soğdlar üzerinde İran mitolojisinden geçtiği ve buraki 

karşılığını Ehrimen olduğu düşünülmektedir. (Ögel, 2010, 429) Budizmdeki karşılığı 

Yama’dır. Yama ilk ölen insandır ve bu şekilde yeraltı dünyasının hâkimi olmuştur. (Harva, 

2015: 286) Erlik Han yeraltı dünyasının iyesi olmakla birlikte Sibirya bölgesindeki Rus 

etkisiyle Hristiyan inancının şeytan figürüne ait özellikleri de bünyesine dahil etmeye 

başlamıştır. (Okutan Davletov, 2021: 39) 

 

 Lebed Tatarlarının inançlarına göre Gökte en büyük Tanrı Kuday Bay Ülgen’dir. 

Bay Ülgen’in Pırşak Kan, Tös Kan, Kara Kan ve Suylap adından Dört oğlu vardır. Suylap’ın 

Sarı Kan adında bir oğlu vardır. Bu Tanrılardan Kara Kan hariç hepsi insanların iyiliği için 

uğraşmaktadır. Kara Kan, babası Ülgen ile anlaşamayarak yer altına gitmiş, yeraltının 

karanlık dünyasını babasının aydınlık dünyasına tercih etmiştir. Kara kanın oğlunun adı 

Erlik’tir. Erlik ve Kara Kan, Lebed Tatarları arasında aza olarak sıfatlandırılır. (Radloff, 

1956: 369) 

 



99 
 

Erlik’in dış görünüşün oldukça çirkin olduğu anlatılmaktadır. Uzun sakalları ve 

saçları vardır. Çok pis kokar, dişleri ağzından çıkar, boynuzları vardır. Şaman dualarında 

gözleri arasında altı metre mesafe, göz kapaklarının bir karış olduğu anlatılmaktadır. 

(Anohin, 2006: 5) Altaylılar Erlik’i vücudu kaslı, yerlere kadar sakalları olan ve simsiyah 

gözlü olarak, Yeraltındaki denizlerde küreksiz bir sandalda başı arka tarafa bakar şekilde 

tasvir etmektedir. Elinde kırbaç olarak kullandığı bir yılan vardır. (Potapov, 2008: 62) Bu 

kırbacı ele geçiren kişi büyük bir gücüde ele geçirmiş olur. Bazı Tuva kabilelerinde Erlik iri 

memeli bir kadın olarak tasvir edilmektedir. Erlik’in bazı şaman dualarında iri göğüslü 

şişman ve çirkin şekilde anılması nedeniyle kadın başlangıçlı olup zaman içerisinde daha 

cinsiyetsiz bir hale gelip ve en son erkek formuna dönüştüğü düşünülmektedir. Sayanlarda 

ve Yakutlarda tüm gözünü kaplayan uzun kirpiklere sahiptir. Erlik ne zaman yeryüzüne çıksa 

dünyada birçok felaket gerçekleşir. Fırtınalar kopar, sel ve depremler olur. (Bayat, 2010: 79) 

 

Yeraltı dünyasında bulunan dokuz nehrin birleşerek oluşturduğu Toibodym 

Nehri’nin veya Bay Tengiz olarak bilinen denizin kıyısındaki sarayında yaşar. Sarayının adı 

Örgö’dür. Toibodym Nehri’nin insanların gözyaşlarından oluştuğuna, bu köprünün üzerinde 

kıl kadar ince bir köprünün olduğuna inanılır. Bu köprü buradan kaçmak için tek yol gibi 

gözükür ancak kimse bu köprüden geçemez ve ölüler aşağıya düşerek tekrar ölüler ülkesinin 

kıyılarına vurur. Erlik’in sarayı çamur, kaya ve demirden yapılmıştır. Buraya giden yol 

üzerinde intihar eden insanların kanıyla dolu Siyah Göl vardır. Bu gölün üzerinde at kılından 

yapılma bir köprü bulunur. Erlik’e ulaşmak isteyen şamanlar ilk önce bu engelleri aşmalıdır. 

Buradan geçtikten sonra insanların gözyaşlarından oluşan Toybadım Nehri’ne varılır. 

Erlik’in sarayı bu nehrin kenarındadır. Abra ve Yutpa denilen iki yaratık bu nehirde 

yaşamaktadır ve nehir Bay Tengiz’e dökülür. (Pavloviç, 2008: 80) 

 

Erlik dokuz katlı yeraltı dünyasının beşinci veya dokuzuncu katında ikamet 

etmektedir. Diğer katlarda işleri insanlara kötülük getirmek olan uğursuz ruhlar 

yaşamaktadır. Altaylılar yeraltı dünyasının yaşayanlarına Tümangi Tus demektedir. 

Tümangi Tus’lar arasında kuğu şekline bürünebilen bakireler, körmösler, ayna, etkar ve 

yaman üsütler bulunmaktadır. Erlik bu varlıkların yöneticisidir. Yeraltı dünyasında Erlik’ten 

daha aşağı katlarda cehennem bulunmaktadır. 



100 
 

 

Tofalarda ölen kişilerin ruhlarının 10 günde Erlik’e ulaştığına inanılmaktadır. Bu 

ruhlar bir geyiğin üzerinde yeraltın dünyasında ilerlemektedir. Bu nedenle ölenin arkasından 

geyik kurban edilmektedir. Ölüler dünyasına giden yolda birçok engel bulunur. Ölüyü 

taşıyan geyiğin ruhu güvenli yollardan ilerlerken ölen kişinin ruhunun kıldan bir köprüden 

geçmesi gerekmektedir. Bu köprüyü yalnız vicdanlı insanların geçebildiğine inanılır. Ayrıca 

yol üzerinde köpeklerin ruhunun bulunduğu bir yerleşim vardır. Ruhun ölüler ülkesine 

girmeden buraya uğraması gerekir. Ölen kişi hayattayken köpeklere eziyet etmiş bir 

kimseyse bu köpeklere kemik kurban ederek af dilemesi gerekmektedir. Nihayet ölüler 

ülkesine varan ruh burada yaşantısına devam eder. Tofalar ruhların Erlik’in yanına 

varışından itibaren orada hayatlarına devam edeceklerine, ölmüş akrabalarıyla birlikte 

yaşayacaklarına ve dünyada uğraştıkları işleri sürdüreceklerine inanırlar. Küçük yaşta ölen 

çocukların burada büyümeye devam edeceğini düşünmektedirler. (Tryjarski, 2011: 113) 

 

Erlik insanlara hastalık vermek, doğumları engellemek, hayvan sürülerini hasta ve 

telef etmek yani insana her türlü zararı getirmek için uğraşır. Bu nedenle insanlar Erlik’i 

memnun edebilmek için sürekli ona kurbanlar ve hediyeler sunmakta, saygılarını belirtmek 

için Erlik baba diye hitap etmektedir. Teleütler ve Sagaylar Erlik’e saygılarını göstermek 

için ondan Ata olarak bahsetmektedir. (Radloff, 1956: 12) 

 

Erlik, insanlara hastalık göndererek kendisine kurban sunmalarını ve saygı 

göstermelerini zorunlu kılmaktadır. Ona hediyeler sunmayanların akıbeti ölümle 

sonuçlanabilir. Bu insanlar öldükten sonra Erlik tarafından yargılanır ve Erlik onları 

kendilerine hizmetçi yapar. Bazı insanları da kötü ruh olarak yeryüzüne diğer insanlara 

musallat olmakla görevlendirir. Erlik için genellikle hasta ve kötü hayvanlar kurban 

edilmektedir. Ayrıca iyi ruhlar için gösterilen özen Erlik için gösterilmez. İyi ruhlar için 

kesilen kurbanlarda hayvanın dersi bir direkte sergilenirken, Erlik için kesilen hayvanların 

derileri evlere götürülür veya direğe asılacaksa da kullanılacak direk kötü durumda 

olanlardan seçilmektedir. Kurbanlar genellikle en az saygı gösterilen yön olan Kuzey 

tarafına doğru kesilmektedir. (Anohin, 2006: 4) 

 



101 
 

Tuvaların arasında da ak ve kara şamanlar bulunmaktadır. Kara şamanlar Erlik için 

ayin yapan şamanlardır. Kara şamanların bazılarının Erlik’in yardımcıları arasında bulunan 

ve kötü ruhlarda sayılan azaların soyundan geldiğine inanılmaktadır. Aza soyundan gelen 

şamanlar ayin sırasındaki söyledikleri alkışlarda Erlik ve onun kötü dünyasını öven, buranın 

bolluk bereket içerisinde güzel bir yer olduğunu anlatan dualar okumaktadır. (Bapaeva, 

2008: 24) 

 

Ölümle ilişkilendirilen Erlik hakkında Moğolların arasında bir rivayet 

anlatılmaktadır. Buna göre; geçmiş çiçek hastalığından kırılan bir yerde, insanlar hastalıktan 

kurtulabilmek için yerlerini terk etmek zorunda kalmış. Yalnız Tavra isimli bir çocuğu 

arkalarında unutmuşlar. Bir müddet sonra çocuğun canı bedeninden ayrılarak ölüler 

dünyasına gider. Bunu fark eden Erlik bu çocuğun ölmesi için izin vermediğini bu canın 

tekrar bedenine girmesini emreder. Böylece çocuğun canı tekrar bedenine döner. Ancak 

bedeninden ayrı kaldığı sürede bir karga gelip gözlerini oymuştur. Bundan sonra çocuk 

hayatına devam eder ve kör Tavraa olarak anılmaya başlar. Tavra’nın canı ölüler dünyasıdaki 

olayları gördüğü için bedenine geri döndüğünde üstün yeteneklere sahip bir kâhin olmuştur. 

(Toyşanuli, 2020: 81) 

 

Yakutlar ölen kişilerin iki şekilde cehennem gideceğine inanmaktadır. Kötü huylu 

insanlar direkt cehenneme giderken, dünyada iyilikle uğraşmış günahsız kişilerde yanlışlıkla 

cehenneme gidebilmektedir. Bazen iyi kişilerin ruhları göğe doğru hareket edeceği zaman 

orada uçmakta olan kötü ruhlar tarafından kaçırılır ve zorla cehenneme atılır. Hatta yaşayan 

insanların bile kaçırılabileceğine inanılır. (Tryjarski, 2011: 116) Yeraltı dünyasına ve 

cehenneme giden kişiler için çeşitli işkence yöntemleri vardır. Erlik’in işkencelerinden birisi 

insanları emik adı verilen dikenli tellere bağlamaktır. (Küçükballı, 2023: 405) 

 

Erlik, Altay Şamanizm’inde insanın yaratılış efsanelerinde sıklıkla bahsedilen, 

insana ruh üfleyen varlık olarak karşımıza çıkmaktadır. Tanrı Ülgen’in insanları 

yaratmasının ardından gökyüzüne ruh aramaya gittiği sırada, insanların başına bekçi olarak 

bıraktığı köpeği tüy verme vaadiyle kandırarak insanlara yanaşmış ve onlara ruh üflemiştir. 

Bazı anlatılarda bunu bir kamış yardımıyla insanların arkasından üfleyerek yaptığı, bazı 



102 
 

anlatılarda ise çalgı ve flüt çalarak yaptığı görülmektedir. (Harva, 2015: 93) İnsanın ruhunun 

Erlik tarafından verilmesi nedeniyle insanlar kötü fıtratlıdır. Erlik’in köpeği kandırması 

nedeniyle herkes ceza almıştır. Bundan ders çıkaran köpekler bugün bile hala insanları 

Erlikten korumak için sahiplerine yaklaşan her yabancıyı Erlik olarak görüp havladığı 

düşünülmektedir. (Dilek, 2007: 35) 

 

Erlik, yaratılan yeni insanları beğendi ve onları almak istedi. Tanrı'ya, "Bu insanları 

bana ver, benim halkım olsun," dedi. Ancak Kayra Kan buna izin vermedi. Erlik, insanları 

kandırarak kendi tarafına çekti. Bu duruma çok sinirlenen Tanrı, Erlik'i yerin üçüncü katına 

sürgün etti ve onun oyununa kanan insanları yalnız bıraktı. Kayra Kan, 17 katlı bir gök yarattı 

ve bu gök katlarında yaşayanları oluşturdu. Kendisi de göğün en üst katına yerleşti. İnsanları 

yönetmesi için başlarına Maytere'yi bıraktı. Kayra Kan'ın yarattığı göğü gören Erlik, kendisi 

için de bir gök yaratmak istedi. Tanrı'dan aldığı izinle bir gök yarattı ve buraya ona uyan, 

yoldan çıkan insanları yerleştirdi. Bir süre sonra, Tanrı, kötü ruhların yeryüzündeki 

insanlardan daha iyi yaşadığını fark etti ve bu duruma müdahale etmeye karar verdi. Erlik'in 

göğünü yıkması için Mandışire'yi görevlendirdi. Mandışire'nin darbeleriyle Erlik'in göğü 

paramparça oldu. Bu gökten düşen parçalar, o zamana kadar kusursuz ve düz olan dünyanın 

şeklini bozdu, dağlar ve uçurumlar oluştu. Sonunda, Kayra Kan, Erlik'i kıyamete kadar yerin 

en alt katına sürdü. (Radloff, 1956: 5) Başka bir anlatıda Erlik dağ Tanrılarından Yamandaga 

ile olan savaşı kaybettiği için yer altına sürgün edilmişti. Moğollara göre ise Erlik yeraltında 

zorla tutulmaktadır. (Bayat, 2017: 20) Erlik Radloff’un derlediği Altay yaratılış destanında 

Tanrı Kayra Kan’ın yarattığı kişi olarak karşımıza çıkmaktadır. Bir süre Tanrıyla birlikte 

yaşamış ancak kötü ve kıskanç olması nedeniyle Tanrı’nın öfkesine uğramış, Erlik adı 

verilerek yeraltı dünyasında sürgün edilmiştir. (Radloff, 1956: 4) 

 

Tanrı insanları yarattıktan sonra bir meyve ağacı yarattı. İnsanlara bu ağacın yalnızca 

beş dalından meyve yemelerini diğer dallara dokunmamalarını tembih etti. Ağacın başına da 

köpek ve yılanı bekçi olarak bıraktı. Bir gün Erlik, Tanrı’nın yarattıklarını merak ederek 

bakmaya geldi. Gördü ki insanlar ağacın yalnız bir tarafından yiyor diğer tarafa dokunmuyor, 

nedenini merak etti. İnsanlar Tanrı’nın buyruğunu söyledi. Bunun üzerine Erlik insanları 

oyuna getirerek meyveleri yemeğe ikna etti. Bekçilik yapan yılanın ağzına girerek daldaki 



103 
 

meyveyi kopardı ve Eje ve Törüngey getirdi. Törüngey yemek istemesede Eje meyveyi yedi 

ve Törüngey’inde ağzına sürdü. Bir an da insanların bütün tüyleri döküldü ve çıplak kaldılar. 

Tanrı geldiğinde utançtan ağacın ardına saklandılar. (İnan, 2015, 15) Bundan sonra Tanrı 

hepsine ceza verdi. Yılana sonsuza kadar insanlar tarafından ezilme, öldürülme cezası 

verirken kadına da doğum sancısını verdi. (İnan, 2015: 16) 

 

Erlik’in dumansız barutlu bir tüfeği varmış. Her gece yeryüzüne çıkar bu tüfekle 

insanları vurarak canlarını kaçırır kendi yeraltı dünyasında hizmetçi yaparmış. Sarayında 

insanların azaldığını gören Ülgen bir gün bu tüfeğin barutunu değiştirmiş. Erlik tüfeği 

ateşlediğinde kulakları sağır eden bir ses çıkmış. Bundan korkan Erlik yeraltı dünyasına 

kaçmış ve bir daha yeryüzüne çıkmamış. İnsanların canlarını çalması içinde hizmetkarlarını 

görevlendirmiş. (Anohin, 2006: 21) Altaylarda bahsedilen efsanelerin büyük çoğunluğu, 19. 

yüzyıldan itibaren derlenmiş ve yazıya geçirilmiştir. Bu nedenle, efsaneler hem 

çevrelerindeki dinlerin etkisi altında kalmış hem de bu inançları tam olarak kavrayamayan 

araştırmacıların kendi bakış açılarıyla yazıya geçirilmiştir. Bu durum, efsanelerin 

anlatımında farklılıklara yol açmıştır. Bazı anlatılarda Erlik ve Ülgen arası kavgalarda tüfek 

ve barut kullanılmaktadır. 

 

Altay Türkleri ev ruhlarına değer vermektedir. Çadırlarının kapılarının kısa 

olmasının nedenlerinden biri de kapıdan eğilerek girmektir. Böylece ev ruhlarını 

selamlayabilirler. Ancak bu selamlama sırasında gözlerin yere bakmamasına özen 

gösterilmektedir. Bunun nedeni ise Erlik’in yer ile ilişkilendirilmiş olmasıdır. Yeraltı Tanrısı 

Erlik’ten korkmaları nedeniyle yere bakmaktan sakınırlar. (Yücekal Ermetin, 2009: 115) 

 

4.2.1. Erlik’in Çocukları 
 

Erlik’in yedi veya dokuz oğlu vardır. Bu oğullar körmöslerden oluşan bir orduyu 

idare etmektedir. Bu oğullar her zaman kötülük için uğraşmazlar. Şamanlara ayinlerde 

yardımcı olurlar. Hatta Ülgen’in oğulları gibi bu oğullarda kendilerine saygı gösteren 

kabilelerin koruyuculuğunu yapmaktadır. Dört oğlunun ismi bilinmektedir; “Karas, Temir 

Kaan, Paydış Piy, taş bilekli Pay mattır, Uçar Kaan, Yabaş Kaan, Şedey Kaan’dır.” (Harva, 



104 
 

2015: 285) Temir Han şamana yeraltı dünyasında eziyet ederek onun eğitilmesini sağlar. 

Şamanın başını koparıp vücudunu küçük parçalara böler, kemiklerini çekiçle döverek 

şamanı yontar. Bütün bu süreç bittikten sonra şamanı tekrar bir araya getirerek diriltir. Daha 

sonra şamana 13 adet giysi verir ve onun gözlerini ruhları görebilmesi için yenileriyle 

değiştirir. Böylece kişi şamanlığa başlayabilmektedir. Erlik diğer oğlu Yabaş’tır. 

Bozgunculuğun atası olarak bilinmektedir. Ayinler sırasında şaman ve Erlik arasında aracılık 

yapmaktadır. (Turan, 2020: 198) 

 

Erlik’in dokuz oğlu demirin, kargaşanın, felaketlerin Tanrıları olarak anılmaktadır. 

Bu dokuz oğul, Buryatlarda Yukun Şuhan Tenggeri yani Dokuz Kana Susamış Tanrı veya 

Karaoğlanlar isimleriyle anılır. Yakut Türkleri arasında ise demir başlı yedi oğul olduğu, 

bunlardan birinin tek gözü ve tek eli olduğu anlatılmaktadır. (Turan, 2020: 103) Demircilerin 

yeraltı dünyasıyla bağlantısı olduğuna inanılır. Bu nedenle Erlik ve onun çocuklarından 

bahsederken genellikle demirle ilgili ögelerden bahsedilir. Erlik sarayının demir kubbesi 

bulunur. Oğullarının demir başlıkları kızlarının demir tırnakları olduğu anlatılmaktadır. 

Altaylarda Erlik ilk demirci olarak anlatılmaktadır. Şor Türklerinde Erlik’in demircilerin 

koruyucuyu olduğuna inanılmaktadır. (Bayat, 2006: 70) Erlik’in demircilikle 

bağdaştırılmasının nedeni yaratılış destanlarında kendisine yeraltında yardım edecek 

varlıkları çekiç, örs gibi demirciliğe özgü aletlerle yaratmış olmasıdır.  

 

Ülgen’in oğulları ve kızları insanlara yarar getirme onları yönlendirme görevlerine 

sahiptir. Erlik’in oğulları her ne kadar kötü gözükselerde insanların ve şamanların yararına 

çalışır ve onları koruyuculuğunu yapmaktadır. Ancak Erlik kızları kötüdür. Şamanları 

yoldan çıkarmak için uğraşır. (Türköne, 1995: 153) Bu durumda tek kötü erkek varlık olarak 

karşımıza Erlik çıkmaktadır. 

 

Erlik’in dokuz veya sekiz kızı vardır. Bu kızlar güzel, şehvetli, esmer ve hilecidir. 

Şamanı kandırarak Erlik için götürdüğü kurbanı elinden almaya çalışırlar. (Harva, 2015: 

286) Erlik’inı kızlarının isimleri tam olarak bilinmemektedir. Bilinenlerden biri dokuz gözlü 

Kiştey Ana, diğer Erke Solton olarak bilinmektedir. Kızlarının çok güzel olduğu ve kurban 

merasimi sırasında kurbanı Tanrılara götüren şamanların yollarını şaşırmak için cazibelerini 



105 
 

kullandıkları anlatılmaktadır. Şaman dualarında bu kızlardan utanmaz maskaralar olarak 

bahsedilmektedir. (Anohin, 2006: 9) Kiştey Ana aynı zamanda Zina Tanrıçası olarak 

anılmaktadır. Fahişelerin atası olduğu düşünülmektedir. Diğer kardeşler gibi vücudu çok 

güzel ancak yüzü çok çirkindir bu nedenle yüzlerine bir örtü örter ve yoldan çıkarmak 

istedikleri şamanlara yalnız vücutlarını göstermektedirler.Yeraltında yaşayan Tanrıçalardan 

biri de kadın şamanların atası olan Şimiltey’dir. Onun Erlik’in kızlarından birisi olduğu 

düşünülmektedir. Yeraltındaki canavarları yönetmektedir. (Turan, 2020: 177) 

 

4.2.2. Erlik’in Yardımcı Ruhları 
 

Yakut Türklerinin inançlarına göre genç insanların zamansız ölümlerinin nedeni kötü 

ruhların, insanların ruhlarını çalması ve yemesidir. Sibirya bölgesinin genelinde hastalıkların 

insan ruhunun bedenden kaçmasına bağlanmaktadır. Altaylılar bütün hastalıkların nedenini 

körmös dedikleri kötü ruhlara bağlar. Erlik yardımcılarını insanların ruhlarını çalmaları için 

yeryüzüne göndermektedir. Bu kötü ruhlardan korunmak için kurban verilmesi gerekir. 

Yeraltı dünyasının efendilerinden biri olan ölüm meleği niteliğindeki Aldacı’dır. İnsanların 

ruhlarını götürdüğü gibi, ölüm getirdiği evlerde bir süre konakladığına inanılmaktadır. 

(Harva, 2015: 231) Şorların inançlarına göre insanın canı veya bu canın kudretine kut 

denilmektedir. Bu kutu Erlik yaratmıştır. Ayna denilen kötü ruhlar insanlara musallat olup 

kişinin kutunu yerse o kişi hayatını kaybeder. Yemeyip yalnız kaçırırsa o zaman kişi 

hastalanır ve kut geri gelmeden iyileşemez. Kutun geri gelmesi yalnız Erlik’in izniyle 

gerçekleşir. Şamanlar Erlik’e izin vermesi için çeşitli ayinler düzenler ve onay almaya 

çalışır. (Beydili, 2004: 361) Şorlara göre Erlik yeraltındaki sarayından ayrılamaz. Bu nedenle 

insanlara hastalık vermesi için ayna denilen kötü ruhları görevlendirir. Şorlar bu yüzden 

yeraltı dünyasına Ayna Çer demektedir. Bu ruhlar insanların ruhlarını kaçırarak işkence 

etmesi için Erlik’e getir. Benzer şekilde Hakaslarda aynaların çocukları kaçırdığına 

inanılmaktadır. Hastalıktan ölen insanlar, öldükten sonra kendilerine hastalık vererek 

öldüren aynalarla birlikte dolaşmaya başlar. Eğer bu ruhlar sağlıklı bir insana rastlarsa onu 

da hastalık vs. musibetler vererek öldürürler. (Turan, 2020: 52) 

 



106 
 

Erlik Tanrı’nın yarattığı insanları elinden alamayınca kendi halkını yaratmak için 

Ülgen’den yardım istedi. Tanrı ona çekiç, örs ve körük verdi. Erlik bunlara vurarak varlıklar 

yaratmaya başladı. Her vuruşunda kurbağa, yılan, ayı, domuz, deve gibi hayvanların yanında 

albıs ve şulmuş gibi kötü ruhlarda çıktı. En son Tanrı Erlik’in elindeki malzemeleri alarak 

ateşe attı. Çekiç bir erkek, körükte kadın oldu. Tanrı bu insanların yüzüne tükürdü ve insanlar 

etleri yenmeyen hiçbir şeyinden faydalanılamayan kuşlara dönüşüp uçup gittiler. (İnan, 

2015: 18) Bazı anlatılara göre kendisi için yer isteyen Erlik’e, Tanrı bir sopa ucu kadar yer 

verir. Erlik’in asa ile vurmasıyla bu yerden karınca, kertenkele, yılan, kurbağa, akrep gibi 

zehirli ve tehlikeli hayvanlar türeyip çıkar. (Toyşanuli, 2020: 116) 

 

 Buryat inançlarına göre 44 kötülük tanrısı ve 55 ak tanrı vardır. Altay inançlarına 

göre de yeraltının 44 kötü ruhu vardır. Bu ruhlarında başında Erlik bulunur. Tanrı Ülgen 

Erlik’i sürgün ettiğinde, Erlik Tanrıya “Beni ve yardımcılarımı gökten ittiğinde 43 

yardımcım dünyanın farklı yerlerine düştü. Bende yardımcılarıma düştükleri yerlerden 

ayrılmadan o bölgelerde kötülüğü yaymalarını emrettim” demiştir. (Harva, 2015: 132) 

Sayanlara göre Erlik göklerden kovulduğu ve yeraltına düştüğü sırada onun mahiyetinde 

bulunan ruhlarda dünyanın çeşitli yerlerine düşmüştür. Bu ruhlardan suya düşenler su ruhu, 

dağa düşenler dağ ruhu, ormana düşenler orman ruhu olarak burda kalmıştır. (Beydili, 2004: 

275) 

 

Dünyada yeni bir insan doğacağı zaman Tanrı Ülgen oğluna emir verir. Ülgen’in 

oğlu Yayuçilerden birini bu bebek için görevlendirir. Yayuci Süt Ak Köl’den hayat gücü 

alarak bu bebeğin kolayca dünyaya gelmesini sağlar ve hayatı boyunca sağ omzunun 

üzerinde bulunarak yaptığı iyilikleri kaydeder. Ancak insanların hayatı boyunca yanında 

bulunan tek varlık Yayuçi değildir. Ne zaman bir insan doğsa Erlik bir körmös görevlendirir. 

Körmös’ün işi bu bebeğin dünyaya gelmesini engellemek, eğer bunu engelleyemiyorsa 

doğumun zor geçmesini sağlamaktır. Doğumdan sonra bebeğin başından ayrılmaz sol 

omzunun üzerine konarak ömrü boyunca yaptığı kötülükleri kaydeder. İnsan öldüğünde 

yeraltı dünyasının yedinci katında Erlik’in huzurunda hesaba çekilir. Eğer yaptığı iyilikler 

ağır basarsa körmös insanı bırakır ve Yayuçi insanı aydınlık dünyasına yani göğe götütür. 



107 
 

Eğer insanın kötülükleri ağır basarsa bu sefer Yayuçi insanı bırakır ve insan bulunduğu 

kattan daha da aşağıya düşerek cehenneme girer. (Radloff, 1956: 12) 

 

Erlik’in yönettiği kötü ruhlar çok disiplinsiz ve aç gözlüdür. Yeryüzüne çıkarak 

insanların ruhlarını yerler. Aç gözlüklüleri nedeniyle Erlik’in hakkın olan ruhları da yedikleri 

için Erlik, oğullarını yeryüzüne çıkan kapıların başında muhafız olarak görevlendirmiştir. 

Ayrıca her boyun Erlik’in oğullarından koruyucuları bulunmaktadır. Erlik oğulları, Erlik için 

yaptığı törenlerde ve kurbanı götürmesinde şamana yardım etmektedir. Diğer görevleri ise 

yeraltındaki denizleri, nehirleri ve buralarda yaşayan yaratıkları yönetmektir. Bu oğullardan 

biri olan Mattır’ı dokuz kızı vardır. Bu kızlarında görevleri insanların çadırlarının önünde 

nöbet tutmaktır. Çadırın kapısına Erlik’in oğullarından Karaş’a siyah bir bez ve dokuz 

şeritten oluşan bir tasviri yapılmaktadır. Karaş oğullardan tasviri bulunan tek varlıktır. 

(Anohin, 2006: 9) 

 

Erlik yeraltına sürgün edildiğinde insanlara olan öfkesi daha da arttı. İntikam almak 

için insanları suya çekerek öldürüp yiyen Andalma Muus adlı canavarı yarattı. Bunu 

engellemek isteyen Ülgen yardımcıları Mandışire, Tyurun-Muzıkay ve Maydereyi bu 

canavarı yok etmekle görevlendirdi. Aralarından Tyurun Muzıkay canavarın üstesinden 

gelebilmek için dünyaya indi ve Erke Şudyun adlı bakire bir kızın bedenine girerek Tyamaa 

Tyurun ismini alarak doğdu. Tyurun henüz çocukken sahil kenarında oynadığı bir esnada 

Andalma Muus ortaya çıktı ve Tyurun’u yakalamaya çalıştı. Tyurun onu dilinden tutup güçlü 

bir şekilde çekti. Tekrar suya dönmesin diye bütün suyu içtikten sonra Andalma Muus’un 

ayaklarından tutarak bir kayaya çarptı. Andalma Muus’un parçalanmasıyla içinden birçok 

böcek, kurt ve sivrisinek dünyaya yayıldı. Bu canavarı öldüren Tyurun hakimiyet sürdüğü 

ortanca dünyaya geri döndü. (Bayat, 2017: 37) 

 

Erlik akşam saatlerinde güneşin battığı ve gökyüzünün kızıl olduğu vakitlerde kan 

içerek beslenmektedir. (Anohin, 2006: 6) Bu nedenle bir gün sivrisineği yaratmış ve onu 

dünyaya gidip tüm canlıların kanının tadına bakarak en güzelini bulması için görevlendirmiş. 

Sivrisinek dünyadaki her canlının kanının tadına bakmış. En son insan kanını içmiş ve en 

çok bunu beğenmiş. Tam efendisine bunu söylemek üzere dönerken insan ne olduğunu 



108 
 

anlamış ve sivrisineğin dilini koparmış. Bu yüzden sivrisinek Erlik’e en lezzetli kanı 

söyleyememiş ve bugünden itibaren sivrisinekler konuşamaz olmuşlar. (Dilek, 2007: 311) 

 

Erlik’in Kazar ve Bazar adında iki köpeği vardır. Türk halk söylencelerinde Azar, 

Bazar ve Kazar adında üç kötü ruhtan bahsedilir. Bu ruhların hastalık, felaket ve bela olarak 

anılmaktadır. (Turan, 2020: 53) İki köpeği ve iki yardımcısı vardır. Yardımcılarının ismi 

Pora Ninci ve Kara Ninci’dir. Her zaman elinde bir ayna bulunur ve bu aynanın yardımıyla 

insanların işledikleri günahları seyredebilir. Bütün sanatçılar ve demirciler yeteneklerini 

Erlik’ten almaktadır. Çoğunlukla yer altında olmasına rağmen bazı zamanlarda dokuz boğalı 

arabasıyla yeryüzüne çıkar. Bu zamanlarda dünyada deprem, sel gibi büyük felaketler 

yaşanmaktadır. Elinde kamçı olarak yılan vardır. Bu yılan ile boğaları kamçılayarak yıldırım 

kadar hızlanabilmektedir. (Turan, 2020: 99) 

 

4.3. Umay 
 

Umay, Türk şamanizminde doğum ve çocukların koruyucu Tanrısıdır. Orhun 

abidelerinde bahsi geçen Tanrıça Umay, Altay Türklerinin arasında yaşamaya devam etmiş 

ve varlığını günümüze kadar ulaştırmıştır. Umay’ın farklı Türk halkları arasında farklı 

isimleri bulunmaktadır. Yakutlar arasında Ayıısıt, Nalbey ve Kübey Hatun şeklinde 

anılmaktadır. (Vasilyev, 2019: 84) Umay adının karşılığı DLT’de “doğumdan sonra gelen 

son” şeklinde verilmiştir. (Ercilasun, Akkoyunlu, 2020: 64) Başka bir deyişle plasentaya 

Umay denilmektedir. Buradan plasentaya Tanrı rolü verildiği sonucu çıkabilir ancak bebekle 

ilgili birçok şeye Umay adı verilerek bir kutsiyet yüklenmektedir. Umay’ın bir Tanrı olduğu 

ve doğumla ilgili unsurların içerisinde Umay’dan bir parça olması nedeniyle kordon, 

bıngıldak ve plasenta gibi nesnelere Umay adı verilmektedir. Bu o nesnelere bir kutsiyet 

katsa da Tanrı rolü vermemektedir. Plasentanın Umay ile bağlantısı olması neticesiyle 

günümüz Yakutları arasında doğum sonrası plasentayı yeme davranışı görülmektedir. 

(Roux, 2021, 166; Davletov, 2021: 183) Bunun nedeni çocuğun ruhunun plasentada 

bulunduğunun düşünülmesi ve bu ruhu koruma isteğidir.  

 



109 
 

Hakaslara göre insanların soyu Tanrı Ülgen ve Umay’a dayanmaktadır. Umay kutsal 

Süt Ak Göl’ün bulunduğu göğün üçüncü katmanında yaşamaktadır. (Beydili, 2004: 580) 

Mağaraların şeklinin rahmi andırması ve Türklerde yaygın olarak bulunan mağara kültüne 

istinaden, mağaranın doğumu sembolize ettiği bu nedenle Umay Ana ile bağlantısı olduğu, 

Umay’ın aslında yer Tanrısı olduğu şeklinde görüşlerde mevcuttur. (Bayat, 2023: 138) 

 

Umay adının anlamı ve inanç olarak kökeninin nereye dayandığı konusu hakkında 

pek çok farklı görüş vardır. Umay kelimesinin kökeninin Sanskritçe olduğu 

düşünülmektedir. Hint mitolojisinde geçen, evliliği ve çocukları koruyan, aşk ve bağlılık 

Tanrıçası Parvati’nin sıfatlarından birisi Uma’dır. Parvati’nin çeşitli formlarda temsilleri 

vardır. Bunlardan biri de Tanrıça Durga’dır.  Durga savaşı ve barışı temsil eden Tanrıça’dır. 

İsmi koruyucu anlamına gelir ve korunaklı kalelere verilen sıfatlardan birisidir. (Wilson, 

1832: 162) Türk mitolojisinde eski dönemlerden beri varlığı gözlemlediğimiz Umay 

figürünün kökeni Tanrıça Parvati veya Durga’ya dayandığı düşünülmektedir. Umay’ın ateş 

ve ocak ile bağlantısı ve yapılan ayinlerde ateş kullanılması, bebeğin göbek bağının ocağa 

gömülmesi gibi adetler, Umay’ın ocak Tanrısı olabileceği görüşünü ortaya çıkarmıştır. 

(Esin, 1978: 90) Umay güneş ile ilişkilendirilir ve bazı bölgelerde Sarı Kız şeklinde 

anılmaktadır. Bazı araştırmacılar güneş ve sarı renkle temsil edilmesinden yola çıkarak 

Umay’ın ateş ile bağlantılı olduğuna sonucuna varmıştır. (Korkmaz, 2016: 272) 

 

Sagaylarda cenaze törenlerinin ardından Umay için evin dört bir yanına rakı 

saçılmaktadır. Kaç Tatarları arasında ise ateş ruhuna Imay Ana şeklinde hitap edildiği 

görülmektedir. (İnan, 2015: 35) Bunun nedeni ruhun umay tarafından getirildiği ve ölümün 

ardından tekrar ona döneceği inancı söz konusu olabilir. (Potapov, 2012: 54) Ateş ruhuna 

Imay Ana diye hitap edilmesinin nedeni ateş ruhunun Umay’a aracılık etmesi, ayrıca 

bebeklerin göbek bağına da Umay adı verilmesi ve ocağı yanına gömülmesi olabilir.  

 

Yaratılış destanlarında Tanrı’ya dünyayı nasıl yaratacağı fikrini veren Ak Ene’ye, 

Sakaların Ulu Ak İne demeleri ve toplum içerisinde Umay’ın, Ulu Ana olarak anılmasından 

yola çıkarak, Ak Ene ile Umay’ı birbiri ile bağdaştırılmıştır. (Beydili, 2004: 24) Kesin 

kanıtların bulunmaması ve Ak Ene motifinin yaratılış destanları dışında mitolojik 



110 
 

hikayelerde pek fazla yer almaması nedeniyle hakkındaki bilgilerimiz kısıtlıdır. Erlik ve 

yaratılış destanlarında adı geçen Ak Ene ve Yer Su dışındaki tanrı ve kahramanları Ülgen 

yaratmıştır. Ayrıca Ülgen insanı yarattığı zaman onun için gökyüzünden uygun bir ruh 

bulmaya gitmiştir. Yani ruhların insan yaratılmadan önce halihazırda var olduğu 

görülmektedir ve bu ruhları Ülgen’in yarattığından bahsedilmez. Ülgen daha çok maddi 

varlıkları yaratmaktadır. O zaman bir diğer yaratıcı güç ve evrende biri tarafından 

yaratılmamış olan Ak Ene akla gelmektedir. Ruhların yaratıcısı ak ene olabilir. Sonraki 

dönemde Umay, Ayısıt, Yayuçiler de aynı şekilde ruh yaratarak insanın içine yerleştirmekte 

ve hayatın devamlılığını sağlamaktadır. Umay Orhun Yazıtlarında bile hükümdara yardımcı 

rolünde bulunan ve yazıtlarda bahsedilen üç Tanrıdan biridir. Kökeni tartışmalı olmasına 

karşın çok eski dönemlerden itibaren Türklerin arasında varlığı sürdürmüş ve saygınlığını 

korumuştur. Bu nedenle bu görüşün doğru olma ihtimali yüksektir. Ayrıca yaratılış 

destanlarında göğü Ülgen yaratsa bile su ve toprağı yaratmamıştır. Bu durumda yazıtlarda 

adı geçen üç tanrının da ezelden beri var olduğunu görebiliriz.  

 

Umay’ın ortaya çıkmasının en önemli nedeni göçebe yaşam tarzı ve çoban 

kültürüdür. Bozkırın ortasında çadırlarda yaşam süren insanlar için her doğan çocuk ailenin 

neslini devam ettirmesi, nüfusu artırması ve iş yükünü hafifletmesi gibi nedenlerle çok 

önemliydi. Her doğan hayvan ailenin ekonomisine fayda sağladığı gibi, her doğan bebekte 

hayvanlarla ilgilenecek bir işçi konumundaydı. Bu yaşam şeklinin bir getirisi olarak 

hayvanlara ve bebeklere koruyuculuk etmesi için Tanrıça Umay ortaya çıkmıştır. Orhun 

abidelerinden (Orkun, 2019: 112) Umay’ın koruyucu rolünün eski dönemlerden itibaren 

takip edebiliyoruz. Abakan Nehri kıyısında bulunan Altın Köl I yazıtında Umay adının bir 

beye unvan olarak verildiğini görüyoruz. (Aydın vd. 2013: 83) 

 

Uygurlardan bildiğimiz kadarıyla saygı duyulan kimsenin yanından at ile 

geçilmemektedir. Uygur hanedanına üye kimseler Budist rahiplerle karşılaştıkları vakit 

atlarından inip rahiplere selam verirler. Bu durum bir saygı göstergesidir. 6. yy.dan Göktürk 

dönemine ait olan Kudirge Kurgan’ında bulunan kaya resminde boynuzlu bir kadın 

figürünün önünde 3 at ve atlarından inip saygıyla eğilmiş kişiler resmedilmiştir. Resimde üç 

boynuzlu şekilde tasvir edilen kadının Umay Ana olduğu düşünülmektedir. Umay ana şaman 



111 
 

şarkılarında da üç boynuzlu bir taç takmış şekilde tasvir edilmektedir. (Esin, 2001, 60; 

Çirkin, 2022: 234) 

 

Buryatlarda Umay’a karşılık gelen Tanrıça Zayaşi’dir. Zayaşi bebeğin kutunu 

dünyaya getirdikten sonra 5 yaşına gelene kadar çocukla birlikte yaşar. Bu süreçte bebeğe 

her şeyi öğretir, karakterini ve davranışlarını şekillendirir. Çocuğun bakımını Umay 

üstlendiği için yetişkinlerin çocuklara bağırması, dövmesi veya herhangi bir şekilde zarar 

verecek bir davranışta bulunması Umay’a saygısızlık olarak görülmesi nedeniyle kesinlikle 

yasaktır. (Potapov, 2012: 66) Şorlar ise bebeğin göbek bağına da Umay derler ve ağaç 

kabuğuna sararak evin içerisinde ocağa yakın bir yere gömerler. Altaylılar arasında göbek 

bağına etene denilir. Aynı zamanda etene Umay olarak anılmaktadır. Altay ve Teleütler 

bebeğin göbek bağını ocağa yakın bir yere gömerler. Bebek ölü doğmuş ise sonraki çocuklar 

uzun ömürlü olsun niyetiyle göbek bağı köpeğe yedirilir. (Potapov, 2012: 339) 

 

Teleütler arasında Umay adı zamanla kaybolmaya başlamış ancak Umay’ın işlevi 

yaratıcı anlamına gelen yayuçi adlı Tanrı grubuna devredilmiştir. Altay ve Kumandılarda bu 

tanrı veya koruyucu ruh grubuna payana denilmektedir. Tuvaların inançları arasında Umay’a 

rastlanmamaktadır ancak bebekleri koruması adına beyaz kumaştan oyuncak bebek tasvirleri 

yapılmaktadır. Bu tasvirleri ismi emegelçidir. Bu bebeklerin ortaya çıkış amacının Kara 

Umay figürünün bulunduğu halklarda kötü ruhu yanıltmak için kullanılan bebeklerle aynıdır. 

Başlangıçta bebeklerini kaybeden aileler sonraki çocuklarının ruhunu korumak için bu 

tasvirleri yaparak kötü ruhu kandırmaya çalımıştır. Zamanla bu bebekler totem haline 

gelerek koruyuculuk görevi üstlenmiştir. Eren olarakta adlandırılan bu bebeklerin 

koruyuculuk özelliği kazanabilmesi için şaman tarafından canlandırma ayini yapılması 

gerekmektedir. (Potapov, 2012: 344) 

 

 Tanrıça Umay bazı halklarda doğrudan karşımıza çıkmasa da veya zaman içerisinde 

varlığı unutulmuş olsa da işlevleri başka varlıklara yüklenerek yaşatılmaya devam edilmiştir. 

Orhun yazıtlarında Umay eski Türkler için ana Tanrılar grubunda yer alır ve Tengri, Yer Sub 

ile birlikte Türklerin zafer kazanmasına yardımcı olmaktadır. Yazıtlarda kağanın annesini 

Umay Hatuna benzetmiş olması (Tekin, 2019: 45; Barthold, 2004:17) Umay kültünün yalnız 



112 
 

halk inançları arasında bulunmadığını hükümdar ailesi tarafından da ulu Tanrılar kategorisi 

içerisinde sayıldığını göstermektedir.  

 

Yakutlarda ogu ımıta denilen bir varlıktan söz edilmektedir. Ogu ımıta çocuk ımısı 

anlamına gelmektedir. Kuş şeklinde çocuğun kafasının üzerinde dönerek çocuğa ve nesline 

bolluk bereket getireceğine inanılmaktadır. Ogu ımıtanın Umay olabileceği 

düşünülmektedir.  (İnan, 1987: 399) Umay semavi dinlerin etkisine girmiş olan Türk grupları 

arasında şans getiren hüma kuşuna dönüşmüştür. Yakutlarda karşımıza çıka ogu ımıta, hüma 

kuşunun farklı bir formudur. 

 

Kırgızların arasında yaygın olan bir geleneğe göre ailenin en yaşlı kadını Umay ile 

ilişkilendirilir ve belli dönemler yaşlı kadın için em törenleri düzenlenmektedir. (Bayat, 

2010: 158) Emciler halk arasındaki şifacı kadınlardır. Bu geleneğin ortaya çıkış sebebi 

atalara duyulan saygıdır. Yaşlılar ve geçmiş atalara kıymet verilir. Ailenin direği olan 

erkeklere hali hazırda birçok saygı unsuru gösterilirken yaşlı kadınlarda Umay anayla 

özdeşleşmektedir. Yakutlar arasında Ayıısıt samur bir palto giymiş, dizlerine kadar yün 

çorap, üzerine bağcıkları bağlanmamış deri çizmeler giymiş, bakımsız bir şekilde tasvir 

edilmektedir. (Okladnikov, 1970: 36)  

 

Şorlar doğum lekelerinin Umay Ana’nın el izi olduğuna inanmaktadır. Ben veya 

doğum lekesi ile doğan çocuklara Umay Ana’nın eli değdiği için şanslı bir hayatları olacağı 

düşünülmektedir. (Beydili, 2004: 581) Müslüman Türk grupları arasında bir insana el 

değmesi kavramını açıklarken veya bir iş yapılırken olumlu sonuçlanması için Fatma 

anamızın eliyle tabiri kullanılmaktadır.  

 

Şorların arasında mevcut olan inanışa göre insanlar dünyaya gelmeden önce gökte 

bir yıldız veya kutsal kayın ağacının dallarında asılı birer yapraktır. Kayan bir yıldızla veya 

rüzgâr esmesiyle bulunduğu yerden ayrılan ruh, çadırın duman deliğinden eve girer ve 

annenin vücuduna yerleşir. İnsan hayatına bir süre burada devam eder. Bu sırada Tanrıça 

Umay onun vücudunun parçalarını, kanını, kemiklerini ve derisini oluşturur. Doğmasına 



113 
 

yardımcı olur. Bebekler doğduktan sonra Tanrıçayla iletişimleri kesilmez. Bebek büyüyüp 

sosyal hayata dahil olana kadar Umay onun yanında kalmaya devam eder. Bebeklerin 

dünyayı yeni keşfettikleri ilk dönemlerinde insanlarla iletişim kuramasalar bile Umay ile 

konuşmaktadır. Bebek güldüğü zaman Umay’ın güldürdüğü, ağladığında ise Umay’ın 

yanından ayrıldığı düşünülmektedir. Bebeğin Umayla olan bağı konuşmayı öğrenip diğer 

insanlarla iletişime geçtiğinde kopmaktadır. (Potapov, 2012: 54) Günümüzde Anadolu’da 

hala yeni doğan bebeklerin geliştirdikleri refleks gülüşlere melekler güldürüyor şeklinde 

açıklama yapılmaktadır. Altaylarda Tanrıça Umay olarak karşımıza çıkan figür, İslam 

etkisiyle değişip melek olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 

Umay bebeğin kutu anne rahmine yerleşirken onunla birlikte dünyaya gelmektedir. 

Güçsüz ve korumasız olan bebeği ruhunu kaçırmak isteyen kötü ruhlara karşı koruyup 

gözetir. Kumandinler arasındaki bir inanışa göre Umay bebekle birlikte annenin rahmine 

yerleşmektedir. İnsanların vücutlarında bulunan kötü ruhlar bazen bebeğin anne 

karnındayken ölmesine yani düşük yapmaya yol açmaktadır. Umay annenin rahminde 

barınarak bebeği bu tür durumlardan korumaya çalışır. Kimi zaman kötü ruhlar bebeğin 

doğumunu engellemeye çalışmaktadır. Bu durumda Umay kötü ruhla şiddetli bir savaşa 

tutuşur. Zor geçen doğumların nedeni olarak Umay ile kötü ruhun savaşı gösterilmektedir. 

Bebek doğduktan sonra Umay bebeğin kordonunun kesilmesine yardımcı olur. Bebeğin 

hayatta kalması için elinden geleni yapar. Yalnız bebeği koruyup kollamaz, aynı zamanda 

bebekle ilgilenir ve ona bakar. Umayın bebeklerin hastalıklarını iyileştirdiği kirpiklerindeki 

kirleri temizlediğine inanılmaktadır. Altaylılarda Umay anne rahmine yerleşmez, doğumdan 

hemen önce gelerek evin kapısının sol yanında bekler. (Potapov, 2012: 65) Bu şekilde kötü 

ruhların evin içerisine girmesine engel olduğu düşünülmektedir. Dolganlarda zor geçen 

doğumlarda şaman tarafından Tanrıça Aytaa’nın bir tasviri yapılmaktadır. Bu bebeğin 

yardımıyla doğumun kolaylaşacağına inanılır. Sonraki doğumların daha rahat geçebilmesi 

için bu bebek saklanır ve yemekler ikram edilerek memnun edilmeye çalışılır. (Okladnikov, 

1970: 38) 

 

Umay koruyucu olmasına karşın saygısızlık gördüğü kimseleri cezalandıran bir 

Tanrıçadır. Bu nedenle Türkler küçük çocuklara bağırmaktan çekinip, Umay’a saygısızlık 



114 
 

etmekten korkmaktadır. Kazakların arasında anlatılan bir hikâyeye göre baykuşgillerden 

olan kukumav kuşu, Umay’a saygısızlık eden bir insandır. Umay bu kimseyi ceza olsun diye 

kukumava çevirmiştir. (Toyşanuli, 2020: 46) 

 

İnsanın canı anlamına gelen kut inancı Kırgızlar arasında 17. yy.la kadar yaşamaya 

devam etmiştir. Kut, insanlara Umay’ın emri üzerine “ot ana” yani ateş iyesi aracılığıyla 

gönderilir Kut, kırmızı renkli buzdan yapılmış bir cisim şeklinde evin bacasından girer. Şekli 

bir insana benziyorsa bu bebek kutudur ev ahalisine yeni bir bebeğin katılacağı anlamına 

gelir, hayvana benziyorsa sahip oldukları hayvanların üreyeceği anlamına gelmektedir. 

(Potapov, 2012: 63) Altaylılar, Teleütler, Sagaylar, Beltirler ve Kaçinler arasında kut tabiri 

yerine ikiz tabiri kullanılmaktadır. Çocuk, yaşlı, genç herkesin ikizi bulunmaktadır. İkiz 

vücuttan ayrıldığında kişinin ölüm vakti gelmektedir. Ancak bu bölgede bebeklerin ikizleri 

için Umay adı kullanılmaktadır. Bunun nedeninin bebek severken çirkin gibi sıfatların 

kullanılmasının da sebebi olan kötü ruhların bebeklerin ruhlarını çalma girişiminden 

korumaktır. Tanrıça Umay’dan korkan ruhlar bebeğin yanına yaklaşmamaktadır. Aynı 

bölgede ölü çıkan eve konuşmayı öğrenememiş bebeklerin sokulması sakıncalı 

görülmektedir. Bazı görüşlerde bunun sebebinin çocuklarda henüz ruhun gelişmemiş 

olmasına bağlanmaktadır. Evenkler bebeğin ruhunun konuşmaya başladıktan sonra 

oluştuğuna inanmaktadır. (Potapov, 2012: 64) Bebeğin ruhu için konuşana kadar yanından 

ayrılmayan Umay adının kullanılmasının nedeni bu olabilir. Umay anne karnındaki bebeğin 

doğumuna kadar geçen sürede nasıl vücudunun parçalarını oluşturuyorsa, konuşmasına 

kadar olan süreçte de bebeğin ruhunu oluşturduğu düşünülebilir. Bu çok yaygın bir görüş 

değildir. Muhtemelen ölen kişinin ruhunun bazen dünyadan ayrılmak istememesi ve yanında 

eşinin dostunun ruhunu götürmeye çalışması, diğer insanlara nazaran daha savunmasız 

durumda olan bebeğin ruhunu çalıp götürmesinden endişelenilmektedir.  

 

Tanrıça Umay’ın işlevleri Yakutlarda da Ayıısıt denilen ruha devredilmiştir. Ayııst 

bazı bölgelerde yayuçiler gibi bir ruhlar zümresidir. Ayıısıt insanın yaşaması için gerekli 

olan unsurları bir araya getirerek kut oluşturur ve bu kutu anne rahmine yerleştirerek bebeğin 

bir ruh sahibi olmasını sağlar. Ardından büyüyene kadar bebeğe refakat eder. Ayısıt bebekler 

dışında hamile kadınları, yavru hayvanları ve dişi hayvanları korumaktadır. Ayıısıt’ın 



115 
 

sembolü kuğudur. Bu nedenle kuğulara zarar vermekten sakınırlar. Kadınları ve çocukları 

koruyan ayısıtlar güneşin yaz döneminde doğduğu yerde, hayvanları ve yavrularını koruyan 

ayısıtlar ise güneşin kış döneminde doğduğu yerde bulunmaktadır. Yakutlar Ayıısıt’ın göğün 

dokuzuncu katında yaşadığına inanmaktadır. (İnan, 2015: 37) Yakutlar arasında Ayıısıt’ın 

Tanrı ile insanlar arasında aracılık yaptığı ve Tanrı’nın buyruklarını insanlara ilettiği 

görülmektedir. (Roux, 2005: 375) Aysıt bir bebek oluşacağı zaman, gökte bulunan Süt Ak 

Göl’den süt ve su alıp karıştırarak ruh oluşturur ve bebeğe içirerek ona can verir. (Beydili, 

2004: 77) 

 

Yakutlarda Umay’ın karşılığı olan Ayıısıt hem bir ruhlar zümresidir hem de Ayıısıt 

Hatun olarak anılan tekil bir Tanrıça’dır. Ayıısıtlar, Ayıısıt Hatun’un emriyle dünyaya 

dağılır ve hamile kadınlara yardım eder. Ayıtlar huzuruna yapılacak olan ayinler yaz günü e 

gündüz vakti ak şamanın iştirakiyle yapılmaktadır. Gün ışıkları eşliğinde gülüp eğlenerek 

neşeli bir şekilde Ayıısıt çağırılır. Doğum yaklaştığında kadınlar evlerini ve kendilerini 

güzelce temizler, çocukları doyurup mutlu eder, güzel ikramlar hazırlar. (Türköne, 1995: 

108) Ayıısıt geldiğinde herkesin mutlu, tok ve temiz olması gerekmektedir. 

 

Hakaslarda Çeek Imay, çocukları koruyan ruhtur. Koruyucu olmasına rağmen çok aç 

gözlü bir ruhtur. Çeek Imay’ın kâğıda bir tasviri yapılarak bebeğin yatağının başına asılır ve 

bebek 2-3 yaşına gelene kadar her ayın 7. günü bu resme ikramlar sunulur. Eğer çeek Imay’a 

ikramlar sunulmazsa veya Imay sunulan ikramı beğenmese çekip gidebilir ve bu durum 

çocuğun hastalanmasına neden olur. Çeek Imay’ın geri dönmesi için ayinler düzenlenir bol 

bol hediyeler sunulunur. Imay hediyeleri beğenip geri dönebilir. Bazı durumlarda ise ikna 

etmek daha zordur. Böyle durumlarda çocuğun bedenindeki ruhları uzaklaştırmak amacıyla 

küçük boyutlarda oklar yapılır ve çocuğun göğsüne batırılır. (Beydili, 2004: 137) 

 

Umay insanların gözünde çeşitli şekillerde canlandırılan bir Tanrıça’dır. Hakaslar 

Umay’ı beyaz renkli bir kuş olarak betimlerken, Altay ve Sayanlarda gri renkli saçları yerlere 

kadar uzanan genç ve güzel görünümlü bir kadın olarak betimlemektedir. Umay gökkuşağı 

ile yeryüzüne iner ve çocuğu korumaya başlar. Kumandinlerde ise Umay Altaylıların aksine 

kanatları olan yaşlı bir ana figüründedir. Birçok bölgede Umay çocuğu konuşana kadar 



116 
 

korurken Kumandinler Umay’ın insanın tüm ömrü boyunca yanında olduğuna ve insanları 

korumaya devam ettiğine inanmaktadır. (Beydili, 2004: 581) 

 

Bebekleri koruması için Umay’ın çeşitli tasvirleri yapılmaktadır. Erkek bebekler için 

ok ve yay yapılırken, kız bebekler için iğ yapılıp beşiği asılmaktadır. Bir başka tös biçimi 

ise mavi kumaşlardan yapılarak kapılara asılan bebek figürleridir.  Bu koruyucu tasvirler 

duvara da asılır ve altına muhallebi konularak Umay’ın ruhuna ikramlarda bulunulur. Bazen 

bu muhallebi tasvirlerin üzerine serpilmektedir. Ayrıca her gece tasvirlere kuruyemiş ikram 

edilmektedir. (Potapov, 2012: 343) Beşiğe asılan ok ve yay Umay’ın bebeği kötü ruhlardan 

korumak için kullandığı silahlardır. Ok ve yayın farklı anlamları da bulunmaktadır. Yay ana 

rahmine benzetilirken, ok erkek cinsel organını sembolize etmektedir. (Beydili, 2004: 442) 

 

Şaman dualarında Umay, siyah çizmeli, sırtında gökten bir şal, başında gökten bir 

başlık ile ak kısrak şekline girerek gökyüzünden inmektedir. Ormanlarda dolaşır ve kayaların 

arasında uyur şeklinde anlatılmaktadır. (Bayat, 2017: 54) Yakutlar arasında Umay, beyaz 

dudaklı bir tay, karga veya kartal şeklinde tasvir edilir ve bu hayvanların etinin yenmesi veya 

bir şekilde zarar verilmesi yasaktır. (Roux, 2005: 375) Bu hayvanlar bir bakıma totem 

hayvanlarıdır.  

 

4.3.1. Kara Umay 
 

Şor Şamanizm’inde Umay orta dünyanın iyesi olarak görülmektedir. Kara Umay ise 

çoğunlukla ayza olarak adlandırılır ve yeraltı dünyasının iyesidir. Altay şamanlığında Kara 

Umay figürü yerine annenin teninde yaşadığına inanılan Üzüt Körmösler vardır. Kara umay 

için umacı tabiride kullanılmaktadır. Umay, bebeği üzüt körmöslerden korumakla 

mükelleftir. Sagaylara göre Kara Umay bebeğin beşiğine yerleşerek onun ruhunu 

çalmaktadır. (Potapov, 2012: 343) Kara Umay yeraltı dünyasının iyelerinden olan Albıs, Al 

Karısı gibi adlar taşıyan bebeklere ve lohusalara musallat olarak bebeklerin ruhunu kaçıran 

kötü ruh ile özdeşleşmiştir. (Kocaova, 2014: 11) 

 



117 
 

Hakaslarda doğumda ve bebeğin bakımı konusunda birtakım kurallar vardır. Hamile 

kadın başka bir hamileyi ziyarete gitmez, yüksek yerlerden atlamaz, kayış üzerinden geçmez. 

Hamileler bu kurallara uymadığı takdirde Umay vermiş olduğu canı geri alabilmektedir. 

Başka bir deyişle Umay’ın iki farklı yönü bulunmaktadır. Canı veren Umay, geri alan ise 

Hara Umay yani Kara Umay’dır. Kara Umay kötü fıtratlıdır ve bebeklerin hastalanmasına 

hatta ölümüne neden olmaktadır. Bir ailedeki tüm bebeklerin ölümüne yol açabilir. Bu 

durumda aile Kara Umay’ı kovmak için bir şamana başvurur ve evlerini Kara Umay’a terk 

ederek başka bir yere taşınır. (Davletov, 2021: 184) 

 

Hakaslarda çocuk umosu, Kara Umay için kullanılan tabirlerden biridir. Kara 

Umay’dan kurtulmak için kara şamanlara başvurulur. Şaman mavi bir bebek hazırlayarak bu 

bebek adına bir kurban keser. Ardından kara umayı bu bebekle birlikte yeraltı dünyasına 

gönderir. (Turan, 2020: 140) 

  

4.4. Mergen ve Kızagan 
 

Sibirya’da pek çok halk arasında bilinen Tanrı Mergen, akıl, bilgelik, avcılık, 

yıldırım, şimşek ve ok ile özdeşleşmiştir. Urenhalara göre en büyük Tanrı Kayrakan’dır. 

Ülgen, Mergen ve Kızagan ise onun oğullarıdır. Altay şamanlarında ise Mergen ve Kızagan 

şamana ayin esnasında yardıma gelen ruhlar arasında sayılmaktadır. (İnan, 2015: 31) Bazı 

şaman dualarında ise Mergen, Ülgen’in oğulları arasında sayılmaktadır. (Bayat, 2006, 233) 

Mergen Tengere, güneşinde bulunduğu göğün 7. katında oturmaktadır. Avcıların ilham 

kaynağıdır. Mergene saygı duyulur ve adı iyi isabet alabilen okçulara verilir. Mergen 

yürüdüğünde ayaklarından yıldırım ve şimşek çıktığına inanılmaktadır. Mergen Tengere’nin 

her şeyi bildiğine ve gördüğüne inanılmaktadır. Bu nedenle akıl ve bilginin Tanrısı olarak 

görülmektedir. (Radloff, 1956: 6; Kocaova, 2014: 17) 

 

Mergen adı destanlarda kahramanlara verilen isimlerden ve unvanlardan biridir. 

Buryatlarda anlatılan bir efsaneye göre başlangıçta gökte üç tane güneş vardır. Bu güneşler 

dünyayı kasıp kavurmakta ve yaşayan her canlıyı perişan etmektedir. Birgün Erkhe Mergen 

adlı bir kahraman oku ile güneşlerden ikisini parçalayarak yok eder. Diğer güneşi de ortadan 



118 
 

kaldıracakken, bir kırlangıç gelir ve ok ona isabet eder. Bu nedenle kırlangıcın kuyruğu ikiye 

ayrılmış gibi gözükmektedir. Bu esnada da geriye kalan güneş yere batarak oradan kaçar. 

Önceleri güneş hiç batmaz hep gökte kalırmış. Bu olaydan sonra güneş batmaya başlamış. 

(Toyşanuli, 2020: 48) Başka bir anlatıda ise tek bir güneş vardır ancak Erlik, kötülük 

amacıyla iki güneş daha yaratarak dünyayı kavurmak ister. Bu anlatı da güneşleri yok eden 

Tanrı’nın kendisidir. (Harva, 2015: 146) Şamanlar kayaların üzerindeki resimleri üç güneş 

ile açıklamaktadır. Gökyüzünde bulunan üç güneş dünyayı ısıtmış bu nedenle kayalar 

yumuşayarak üzerine resim çizilecek ve yazı yazılacak duruma gelmiştir. (Okladnikov, 

1965: 80) 

 

Buryatlarda efsanelere konu olan Hühüdey Mergen aynı zamanda yıldırım Tanrısıdır. 

Sandığında sakladığı yıldırımlarla cezalandırmak istediği insan, hayvan veya ağaçları 

vurmaktadır. (Toyşanuli, 2020: 145) 

 

Destanlarda yaygın olarak Kögalday olarak adlandırılan avcı üç geyiği kovalamaktadır. Bu 

geyikler Tanrı’nın yardımıyla göğe yükselir ve Üşarkar yani Orion takımyıldızına 

dönüşürler. Kögalday ise peşlerinden giderek Kökşakpay yani Rigel’e dönüşür. Rigel Orion 

takım yıldızın en parlak yıldızıdır. Kögalday’ın geyiklerin ardından attığı ok ise Avcı Takım 

Yıldızları içinde bulunan Betelgeuse yıldızına dönüşür. Bu yıldız kırmızı renkli ve Rigel’den 

sonra gelen en parlak yıldızdır. Atını ise temirkazık olarak bilinen Kutup yıldızına 

bağlamaktadır. Kögaldey’e, Altaylılar Kuguldey Matır, Tuvalar, Kogutey Mergen, Buryatlar 

Hühüdey Mergen demektedir.  (Toyşanuli, 2020: 223) Direnkova’nın vermiş olduğu bir 

şaman duasında Mergen’den göğün yedinci kjatında oturan anam Mergen Tengere! şeklinde 

bahsedilmetedir. (Direnkova. 2014: 48)  

 

Kayrakan’ın üç oğlundan biri Kızagan Tengeredir. Savaşın ve gücün Tanrısıdır. 

Savaşlarda askerlere kuvvet verir ve onları korur. Komutanlara liderlik yeteneğini Kızagan 

vermektedir. Özellikle düşman askerine nazaran daha az askerle elde edilmiş savaşlarda 

Kızagan’ın askerlerin yanında olduğuna onlara güç kuvvet verdiğine inanılmaktadır. Bir 

devenin sırtında bir elinde kırmızı yular, diğer elinde gökkuşağından yapılmış bir asa taşır 

şekilde tasvir edilmektedir. Kırmızı renk Kızagan’ın sembolüdür. Kızagan göğün dokuzuncu 



119 
 

katında oturmaktadır. (Radloff, 1956: 6; Turan, 2020: 145) Kızagan ve Mergen, Ülgen gibi 

Kayra Kan’ın çocukları olmasına rağmen Ülgen’in altına düşmüş ve onun yardımcısı rolüne 

bürünmüşlerdir. Ancak bu sıralamada Kızagan, Mergen’den üst sıradadır. (Kocaova, 2014: 

16) 

 

4.5. Suyla, Yayık ve Karlık 
 

Suyla Gökyüzü sakinleri arasında yaşayan, güneşin ve ayın parçalarından meydana 

geldiği düşünülen Tanrı’dır. Görevi insanlara bekçilik etmek, kaderlerini yönetmek ve 

kaderlerinde meydana gelen değişiklikleri Tanrı’ya ve şamanlara bildirmektir. Göğe veya 

yeraltına yapılan ayinlerde şamanın yolunu bulmasına yardımcı olur. Yayık ile birlikte 

hareket ederek verilen kurbanın sahibine ulaşmasını sağlamaktadır. At gözlü olarak tasvir 

edilen Suyla’nın bu şekilde anılmasının nedeni çok uzak mesafeleri görebilme yeteneğidir. 

Ayin esnasında Suylayı memnun etmek için şerefine rakı saçılmaktadır. (Anohin, 2006: 14)  

 

Lebed Tatarları baş tanrı Kuday Bay Ülgen’in “Pursak Kan, Tös Kan, Kara Kan ve 

Suyla” adındaki dört oğlunu tanımaktadır. Ayrıca Ülgen’in torunları da bulunmaktadır. 

Suyla’nın oğlu Sarı Kan, Pursak’ın oğlu ise Kırgıs Kan’dır. Harva, Sulya’nın görevinin 

insanların hayatlarını izlemek olması nedeniyle, Vogullarda geçen “dünyayı seyreden adam” 

karakteriyle bir tutmuştur. Suyla ve Kanım Lebed Tatarlarının Tanrıları arasında 

sayılmaktadır. Suyla Tanrı’nın oğludur. Altaylılar arasında ise şamanın koruyucularıdır. 

Suyla gök ruhları arasında sayılır ancak yeryüzünde yaşamaktadır. (Harva, 2015: 126; İnan, 

2015: 34) 

 

 Suyla iyi Tanrılar arasında sayılır, şamana ayinlerde yardımcı olmaktadır. Ayinlerde 

şamana yardımcı olmak için insanların içine girerek dertlerini anlar. Şamanı Tanrılarla 

görüşmeye giderken yolundan alıkoyacak ve ona zarar verecek ruhlardan korumaktadır. 

Genellikle at gözlü şekilde tasvir edilirken bazen kuş formunda da tasvir edilmektedir. 

(Erman, 2016: 126) Bazı şaman dualarındaysa Suyla at gözlü bir kartal şeklinde aktarılmıştır. 

Suyla şamana yeraltına ve gökyüzüne yaptığı yolculuklarda refakat etmesi ve her iki dünya 

ile iletişimde olması nedeniyle iki dilli olarak anılmaktadır. (Bayat, 2017: 20)  



120 
 

Altay Türklerinde Yayık’ın Ülgen’in bir parçası olduğuna inanılmaktadır. Bazı 

yerlerde Ülgen’in oğulları arasında sayılır. Şamana ayin esnasında yardım eden ve Tanrılar 

ile görüşmesinde aracılık eden ruhlar arasında Yayık en üst mertebe de olandır. Ülgen 

Yayık’ı gökyüzünde yeryüzüne göndermiş burada tüm canlılara hayat sağlamakla 

görevlendirmiştir.  

 

Altaylılar Yayık’a çok hürmet gösterir. İlkbaharda sağılan ilk süt Yayık’ın şerefine 

ikram olarak saçılmaktadır. Buna Yayık kaldırma töreni denilmektedir. (Anohin, 2006: 14; 

Eliade, 2006: 157; Radloff, 1956: 6) 

 

Altaylarda anlatılan Büyük Tufan efsanesinde başrolü oynayan kişilerden biri 

Yayıktır. Yerden sular fışkırarak tüm dünyayı sel bastığında insanlar Yalmanku Dağı’nın 

zirvesine kaçmıştır. Yayık ve Tatar birlikte bir sal inşa eder Dağın zirvesine kadar yüzmüş 

ve burada donmak üzere olan insanlara ateşi getirmiştir. Tufan biten kadar insanlar, Yayık, 

Tatar ve ateşin ruhu dağda birlikte yaşamış. Tufan bitip sular çekildiğinde insanlar ateşi de 

yanına alıp dağdan inmiş. Bugünden sonra ateşin ruhu insanlarla birlikte, insanların evinde 

yaşamaya başlamıştır. (Direnkova, 2014: 105) 

 

Bir başka Tufan efsanesinde tufan olacağı zaman Tanrı Ülgen, insanların arasında 

Nama adındaki birine tufan olacağını kurtulmak için bir gemi inşa etmesini söylemiştir. 

Nama bir gemi inşa ederek insanları ve hayvanları gemiye toplayarak tufanın geçmesini 

beklemiş. Sonunda yağmurlar durup sular çekilmeye başlayınca gemi bir dağa oturdu. Nama 

etrafı kontrol etmeleri için sırasıyla kuzgun, karga ve saksağanı görevlendirdi. Ancak 

gidenlerin hiçbiri geri dönmedi. Bunun üzerine güvercini etrafa bakması için görevlendirdi. 

Sonunda güvercin gagasında bir dal parçası tutarak geri döndü. Nama gönderdiği diğer üç 

kuşu görüp görmediğini sorduğunda, güvercin onların leşlerin üzerine konduğunu söyledi. 

Bu nedenle bu kuşlar kıyamete kadar leş yemek ile cezalandırıldı. Nama ise tufandan sonra 

“Yayık Kan” adıyla Tanrılar arasına yükseldi. (Gömeç, 2013: 40) 

 



121 
 

Karlık, Suyla ve Yayık ile birlikte şamana yardımcı olan ruhlardandır. Karluk ile 

Suyla her zaman birlikte çalışır. Görevi şaman ile Ülgen arasında aracılık yapmak ve şamanı 

alemler arasında seyahatlerinde başına gelebilecek kötülüklerden korumaktır. (Harva, 2015: 

124) Bazı şamanlar Karlık’ın Suyla’nın eşi olduğunu söylemektedir.  Şamanlar ayinlerde 

Karlık’ı yardıma çağırdıkları sırada havaya su serperler. (İnan, 1987: 415) 

 

4.6. Utkuçı 
 

Utkuçı gökyüzü sakinlerinden biridir ve Kurban Tanrısı olarak anılmaktadır. İkinci 

derece Tanrılar konumundadır. Tanrı Ülgen’in bekçisi olduğuna inanılır. Demir Kazığın 

bulunduğu yerde şamanları bekler. Şaman ve ona eşlik eden Tanrı Suyla ile görüştükten 

sonra şamanın isteklerini Ülgen’e iletmektedir.  Şamanın yanında getirmiş olduğu kurbanı 

demir kazığın bulunduğu katmanda Utkuçı devralır ve Tanrıya ulaştırır. (İnan, 2015: 34) 

Tanrı şamanlar ile doğrudan görüşmemektedir. Şamanı Kutup yıldızının olduğu yerde 

bulunan teşrifatçı rolü oynayan Utkuçı’ya yönlendirir. Utkuçı şamanın isteklerini dinler, 

yanında kurban varsa onu teslim alarak Ülgen’e iletir. Ülgen’in cevabını da şamana 

bildirmektedir. (Harva, 2015: 136) 

 

Utkuçı güler yüzle karşılayan anlamı taşımaktadır. Şamanları göğün temir kazığın 

bulunduğu beşinci katında karşılar. Ülgen’in yanındaki kurbanı alarak altın kapıdan geçer 

ve Ülgen’e ulaşır. Kurbanı takdim edip Ülgen’in buyruklarını dinler. Temir Kazıkta 

bekleyen şamanın yanına geri döner Ülgen’in buyruğunu iletir ve geri dönebilmesi için 

şaman bir kaz verir. (İnan, 1987: 416) 

 

4.7. Kanım ve Karşıt 
 

Kanım ve Karşıt Ülgen’in oğulları içerisinde en çok sevilen iki Tanrıdır. Karşıt Ülgen 

oğulları arasında sayılan en eski Tanrı’dır.  Kanım Lebed Tatarlarına göre Tanrı Ülgen’in 

karısıdır. (Harva, 2015: 125) 

 



122 
 

4.8. Yer-Su  
 

 Türklere göre her canlının bir ruhu bulunmaktadır. Ormanlar, dağlar, ovalar, 

akarsular, göl ve denizlerin her birinin ayrı ayrı ruhları bulunmaktadır. Bu ruhlara toplu 

olarak Yer-Su denilmektedir. Yer Su ruhlarına oldukça saygı duyulur ve rahatsız etmemeye 

özen gösterilmektedir. Yer Su ruhları, Orhun kitabelerinde Türklere yardımcı olan 3 

Tanrı’dan biridir. (Orkun, 2019: 112) Göktürklerin atası olan Yama’nın göl tarıçası veya göl 

tanrısının kızıyla ilişkisi vardır. (Erkoç, 2020:73Yaratılış destanlarında doğrudan Yer Su 

şeklinde bir motif görülmese de toprağın ve suyun başlangıçtan beri var olduğunu ve hayatın 

kaynağı olduğunu görmekteyiz.  

 

 Tuvalarda yolculuk esnasında bir su kaynağına denk gelindiğinde üç kere dua eder 

sudan üç yudum içilir. Bu şekilde su ruhunun yardımıyla kişinin yolunun üzerindeki 

engellerin kalkacağına inanılır. Ancak yolcu suyu kirletirse bu sefer suyun ruhunun öfkesiyle 

kolu bacağı çarpılır. Suları kirletmemeye dikkat edilir ve yakınından geçerken saygı 

gösterilmektedir. (Bapaeva, 2013: 58) 

 

 Su kütlelerine gösterilen saygı, dağ ve ormanlara da gösterilmiştir. Sibirya 

bölgesindeki Şamanist Türk halkları ormanlara ve dağlara yaptıkları ayinleri günümüze 

kadar getirmişlerdir. Kırgızlar arasında boş bir alanda kendiliğinden yetişen ağaçlar kutsal 

sayılır ve kesilmez. Başta çocuğu olmasını isteyen kadınlar dilek dilemek amacıyla bu 

ağaçlara giderek çaput bağlamaktadır. Ağaçlara çaput bağlayarak dilekte bulunma adeti 

Anadolu’da hala devam etmektedir. (İnan, 1962: 17) 

   

 

 

 

 

 



123 
 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

 

Sibirya bölgesi yılın büyük çoğunluğunu donmuş bir halde geçirir ve bu zorlu kutup 

koşullarıyla mücadele eden insanlar soğuk, kıtlık, yabani hayvanlara karşı savunmasızlık ve 

ekonomik zorluklar gibi pek çok zorlukla karşı karşıya kalır. Ayrıca, kültürel etkileşimin 

sınırlı olması da yaşam koşullarını zorlaştıran faktörler arasındadır. Bu zorlu koşullarla başa 

çıkabilmek için, doğanın hırçınlığı ve kontrol dışı doğa olaylarının yıkıcılığı karşısında 

insanlar, tüm varlıkların bir ruhu olduğuna ve bu ruhların düzenli aralıklarla memnun 

edilmesi gerektiğine inanmışlardır. Bu inanç, Şamanizm'in temelini oluşturur. Şamanlar, bu 

inancın gerekliliklerini yerine getirir ve ruhlar ile insanlar arasındaki bağı sağlar. Ruhların 

taleplerini insanlara ileterek isteklerinin gerçekleşmesini sağlarlar. Bu süreçte, ruhlar 

sakinleşir ve insanlara zarar vermeyi bırakır, hatta bazı durumlarda insanların yararına 

hareket etmeye başlarlar. Bu şekilde Şamanizm, doğanın ve ruhların dengelenmesini 

sağlayarak toplumların zorlu koşullarla başa çıkmalarına yardımcı olur. 

 

 Şamanizm birçok araştırmacı tarafından Kutup histerisi şeklinde açıklanmaktadır. 

İnsanların birlik oluşturmasında pek çok etken rol oynar ve din ile inançlar bu etkenlerin 

başında gelir. Malinowski, sara ve histeri gibi hastalıklardan muzdarip bireylerin şamanlık 

etrafında toplandığını ileri sürmüştür. (Malinowski, 1992: 82) Bazı araştırmacılar, 

şamanların zorlu kutup koşulları, uzun süren karanlık dönemler, aşırı soğuk, kıt kaynaklar 

ve düşük refah seviyeleri gibi faktörler nedeniyle isterik eğilimler gösterdiğini öne 

sürmektedir. Diğer araştırmacılar ise şamanların akli dengesinin yerinde olduğunu ve bu 

durumun hastalıkları tedavi etme yetenekleriyle ilişkili olduğunu savunur. Bu görüşe göre, 

hasta bireyler toplumda saygı göremediği için, şamanlar toplum içinde özel bir rol üstlenir. 

 

Şamanlar, toplum tarafından kendilerine atfedilen ruhsal güçler nedeniyle saygı 

görürler, ancak şamanların tüm hastaları ilahi bir şekilde iyileştirmesi beklenmez. Şamanın 

gerçekleştirdiği ritüelin iyileştirici etkisi, büyük ölçüde hastanın bu uygulamaya olan 

inancına bağlıdır; bu inanç, plasebo etkisini tetikleyebilir. Şamanların hastalıklara 

yakalanma sebepleri, diğer bireylerde de benzer psikolojik hastalıklara yol açabilir ve 



124 
 

hastalıkların şiddeti kişiden kişiye değişkenlik gösterebilir. Şamanların psikolojik temelli 

hastalıkları iyileştirme rolü önemlidir, ancak şamanların hasta olmasının tek nedeni kutup 

bölgesinin zorlu koşulları olarak değerlendirilmemelidir. Şamanist inançların izleri, 

dünyanın farklı bölgelerinde çeşitli koşullarda da gözlemlenmektedir. Benzer hastalıklardan 

muzdarip bireyler sadece kutup bölgesinde bulunmaz; toplumsal faktörler bu tür 

hastalıkların ortaya çıkmasında önemli bir rol oynar. Kişilik bozuklukları yaşayan bireyler, 

günlük yaşamlarında en çok maruz kaldıkları unsurlarla ilgili halüsinasyonlar görebilir. 

Kendini peygamber ilan etme ve sanma, cin musallatı ya da kötü ruhlar tarafından seçilme 

gibi deneyimler, yeraltı dünyasına götürülme, parçalanma ve yeniden dirilme gibi şamanistik 

ritüellerle benzerlik gösterebilir.  

 

 Hastalıkların nedeni genellikle kötü ruhların musallat olması ve bunun sonucunda 

insanın ruhunun kaybolması olarak görülür. Şamanlar, insanların ruhlarını bularak geri 

getirmeyi ve böylece hastayı iyileştirmeyi amaçlarlar. Bu süreçte, çeşitli ayinler 

gerçekleştirirler ve ayinler sırasında çeşitli malzemeler kullanırlar. Başlıca malzemeler 

arasında davul, cübbe ve başlık bulunmaktadır. Davul, erken Tunç Çağı’na ait kaya 

resimlerinde bile ritüel düzenleyen şamanlar tarafından kullanıldığını tahmin ettiğimiz 

figürlerde yer almaktadır. Cübbenin şaman kostümüne hangi dönemde eklendiği kesin 

olarak bilinmemekle birlikte, yeraltı dünyası motifi ve kötülük Tanrısı Erlik’in inanca dahil 

olmasından sonra eklendiği düşünülmektedir. Cübbenin bir zırh işlevi gördüğü ve şamanın 

bedenini kötü ruhların saldırılarından koruduğu bilinmektedir. Bu bağlamda, cübbe 

genellikle yeraltı dünyasına ve kötü ruhlara yönelik ayinlerde kullanılan bir unsurdur. Bu 

kullanım, cübbenin Erlik ile birlikte dahil olduğu görüşünü desteklemektedir. Ancak 

günümüzde, şamanlar cübbe kullanımını bırakmışlardır. Hristiyanlığın etkisiyle Erlik’in 

kötülük Tanrısı rolü, şeytan figürüne dönüşmüştür. Dini inançlar, şeytanın kötülüklerinden 

korkmayı ön görürken, doğrudan şeytan için ayin yapılmasını doğru saymamaktadır. Bunun 

yerine, Tanrı’nın koruması altında olmak, şeytandan korunmanın geçerli bir yolu olarak 

görülmüştür. Bu bağlamda, gökteki Tanrı’nın kudretine sığınmak, şeytana karşı korunmak 

için daha uygun bir yaklaşım haline gelmiştir. 

 



125 
 

 Tanrıların kökeni konusunda birçok farklı görüş bulunmaktadır. Ülgen kelimesinin 

kökeniyle ilgili çeşitli teoriler mevcuttur. Bazı araştırmacılar, Ülgen adının Türk takviminde 

önemli bir yere sahip olan Ülker takım yıldızından türediğini öne sürmektedir. Diğer bir 

görüşe göre, Ülgen, Moğol kökenli bir kahramandır ve bu kahraman, Altaylıların yöneticisi 

olarak zamanla Tanrılaştırılmıştır. Bir başka görüş ise Ülgen'in, Buryatlardan Türklere 

geçtiğini ve Buryatların şaman dualarında "toprak ana" olarak anıldığını savunur. Ülgen 

kelimesi, geniş ve kapsamlı anlamlar taşımaktadır. Buryatlarda, Ülgen'in "ulu geniş yer" 

anlamına geldiği belirtilir, bu da Ülgen’in yer Tanrısı olarak tasvir edildiğini ortaya 

koymaktadır. Toprak, birçok mitolojide kadın olarak kabul edilmektedir. Ayrıca, Ülgen’in 

Kurbustan, Kayra ve Ayıı Toyon gibi isimlendirmelerin yalnızca Orhun Abideleri'nde 

Tengri olarak anılan Tanrı'nın sıfatları olduğu yönünde bir görüş de bulunmaktadır. 

 

 Yaratılış destanlarında Tanrı’ya dünyayı nasıl yaratacağı fikrini veren Ak Ene 

ile Sakaların Ulu Ak İne adını verdikleri figür ve toplum içerisindeki Umay’ın Ulu Ana 

olarak anılması, Ak Ene ile Umay’ın birbirleriyle ilişkili olduğu görüşünü ortaya 

koymaktadır. (Beydili, 2004: 24) Ancak, Ak Ene motifinin yaratılış destanları dışında 

mitolojik hikayelerde pek fazla yer almaması ve kesin kanıtların bulunmaması nedeniyle bu 

figür hakkında bilgilerimiz sınırlıdır. Erlik ve yaratılış destanlarında adı geçen Ak Ene ve 

Yer Su dışında tanrı ve kahramanları Ülgen yaratmıştır. Ayrıca, Ülgen insanı yarattığında 

onun için gökyüzünden uygun bir ruh bulmaya gitmiştir. Bu durum, ruhların insan 

yaratılmadan önce mevcut olduğunu ve Ülgen’in ruhları yaratmadığını, daha çok maddi 

varlıkları yarattığını göstermektedir. Bu bağlamda, evrende biri tarafından yaratılmamış olan 

Ak Ene, ruhların yaratıcısı olabilir. Sonraki dönemlerde, Umay, Ayısıt ve Yayuçiler de 

ruhları yaratarak insanın içine yerleştirir ve hayatın devamlılığını sağlarlar. Umay, Orhun 

Yazıtlarında hükümdara yardımcı rolünde bulunan ve yazıtlarda bahsedilen üç tanrıdan 

biridir. Kökeni tartışmalı olmakla birlikte, çok eski dönemlerden itibaren Türkler arasında 

varlığını sürdürmüş ve saygınlığını korumuştur. Bu nedenle, bu görüşün doğru olma ihtimali 

yüksektir. Ayrıca, yaratılış destanlarında göğü Ülgen yaratmış olsa da su ve toprağı 

yaratmamıştır. Bu durum, yazıtlarda adı geçen üç tanrının da eski dönemlerden beri var 

olduğunu göstermektedir. 

 



126 
 

KAYNAKÇA 

 

Abel. E. L. (2004). Intoxication In Mythology A Worldwide Dictionary of Gods, Rites. 

Intoxicants and Places: London.  

Agapitov. N. N. and Khangalov. M. N. (2003) “Materialy dlia izucheniia shamanstva v 

Sibiri: shamanstvo u Buryat Irkutskoi gubernii (Materials for the study of shamanism 

in Siberia: Buryat shamanism in Irkutsk guberniia)”. A. A. Znamenski. (Ed.). in: 

Shamanism in Siberia. (43- 47) Springer Publishing: New York. 

Alekseeva. S. (2021). “Shamanism in the religious beliefs of the Tungus of Yakutia 

(historical and ethnographic aspect).” Norwegian Journal of Development of the 

International Science, 75. 14-16. 

Alekseyev. N.A. (2013). Türk Dilli Sibirya Halklarının Şamanizmi. M. Ergun. (çev.).  

Kömen Yayınları: Konya. 

Anohin, A.V. (2006). Altay Şamanlığına Ait Materyaller. Z. Karadavut. J. Meyermanova. 

(çev.).  Kömen Yayınları: Konya. 

Aydın. E. Risbek. A. Yıldırım. F. (2013). Yenisey-Kırgızistan Yazıtları ve Irk Bitig. BilgeSu 

Yayıncılık: Ankara. 

Aydın. M. (1994). “Şamanizmin Eski Türk Dini Hayatı ile İlişkisi”, XI. Türk Tarih 

Kongresi. 5-9 Eylül 1990. Türk Tarih Kurumu Basımevi: Ankara. 487-500. 

Aslan. E. (2009). “Şamanizm ve Şamandan Aşığa İntikal Eden Trans Olgusu”. Halk Bilim 

Dergisi. (2).  3-4. 

Arbachakova. L. N. and Nevskaya, I. A. (2017). “O khudozhestvennom skhodstve shorskikh 

geroicheskikh skazaniy i shamanskikh tekstov”. Sibirskij filologicheskij zhurnal. (4). 

27-37.  

Arslan. A. A. (2006). “Amerikan Kızılderili Şamanizmi ile Orta Asya- Sibirya Türk 

Şamanizminin Benzerlikleri Üzerine Karşılaştırmalı Bir Çalışma”. Sosyal Bilimler 

Dergisi. 8 (15). 21-38. 



127 
 

Artun. E. (2007). “Türklerde İslamiyet Öncesi İnanç Sistemleri, Öğretiler, Dinler”. 

Çukurova Üniversitesi Teknoloji Araştırma Merkezi. no. 1574 

Baldick. J. (2000). Hayvan ve Şaman Orta Asya'nın Antik Dinleri. N. Şahin. (çev.). Hil 

Yayın: İstanbul. 

Basilov. V. N. (1997). Chosen by the Spirits, Shamanic Worlds Rituals and Lore of Siberia 

and Central Asia. M. M. Balzer. (ed.). Routledge: New York.  

Bayat. F. (2005).  Mitolojiye Giriş. Karam Yayınları: Çorum. 

Bayat. F. (2006). Ana Hatlarıyla Türk Şamanlığı. Ötüken Neşriyat: İstanbul. 

Bayat. F. (2006). “Türk Mitolojisinde Dağ Kültü”. Folklor Edebiyat Dergisi. 12 (46). 48-57. 

Bayat. F. (2010) Türk Kültüründe Kadın Şaman. Ötüken Neşriyat: İstanbul. 

Bayat. F. (2017). Kadim Türklerin Mitolojik Hikayeleri. Ötüken Neşriyat: İstanbul. 

Bayat. F. (2021). “Türk Kültüründe Geleneksel Şamandan Neo-Şamana”. Akra Kültür, 

Sanat ve Edebiyat Dergisi. 24 (9). 9-41. 

Bayat. F. (2022). “Türk Kültürünün İki Söyleyici Tipi Şaman ve Destan Anlatıcısı”. 

Uluslararası Halkbilimi Araştırmaları Dergisi. 5 (1).18-32. 

Bayat. F. (2023). Türk İnanç Paradigmasında Kültler. Paradigma Akademi Yayınları: 

Çanakkale. 

Bapaeva. J. M. (2013). Tuva Şamanizmi. Kömen Yayınları: Konya.  

Bapaeva. J. M. (2008). Tuva Kamlarının Alkışları. Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi. Gazi 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Çağdaş Türk Lehçeleri ve Edebiyatları 

Anabilim Dalı, Ankara. 

Bazyrchap, A. O. (2016). “Obryad osvyashcheniya istoka vody (reki) u tuvintsev”. Vestnik 
Kalmytskogo Universiteta. 4(32). 10-14. 

Beydili. C. (2004). Türk Mitolojisi Ansiklopedik Sözlük. Yurt Kitap-Yayın: Ankara. 

Bozdemir. O. ve Özçelik. H. (2019). “Şamanist Ritüeller Kapsamında Şaman Davulunda 

Bulunan Sembollerin Değerlendirilmesi Üzerine Bir Araştırma”. Akademik Sanat, 

Tasarım ve Bilim Dergisi. 4 (8). 103-116. 



128 
 

Burnakov. V. A. (2008). “Puteshestvie v "Mir mertvykh": Misteriya khakasskogo shamana 

Makara Tomozakova”. Problemy Istorii, Filologii, Kultury. 22, 607-616. 

Butanayev, V. Y. (2019). Geleneksel Hongoray Şamanlığı. A. Arvas. (çev.). Türk Dil 

Kurumu: Ankara.  

Campbell. J. (2003). Batı Mitolojisi Tanrının Maskeleri. K. Emiroğlu. (çev.). İmge Kitabevi: 

Ankara. 

Campbell. J. (1994). Yaratıcı Mitoloji Tanrının Maskeleri. K. Emiroğlu. (çev.). İmge 

Kitabevi: Ankara.  

Campbell. J. (1995). İlkel Mitoloji Tanrının Maskeleri. K. Emiroğlu. (çev.). İmge Kitabevi: 

Ankara.  

Choygan. S. (2017). “Semantics of dance and symbolic plastic movements in Tuvan 

ceremonial system”. Journal of Siberian Federal University. Humanities & Social 

Sciences. 10(7). 1002-1006. 

Czaplicka. M. A. (2022). Sibirya’da Şamanizm Sibiya Yerlileri Hakkında Bir Sosyal 

Antropoloji Çalışması. T. Acaloğlu. (çev.) Selenge Yayınlar: İstanbul. 

Çeribaş. M. (2007) “Türklerde Demirciler ve Şamanlar”. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli 

Araştırma Dergisi. 14 (42). 113-121. 

Çirkin. Sergen. (2022). Güney Sibirya Arkeolojisi ve Şamanizm. Yapı Kredi Yayınları: 

İstanbul. 

Çoruhlu. Yaşar. (2002) Türk Mitolojisinin Anahatları. Kabalcı Yayınevi: İstanbul.  

Davletov. T. B. (2007). Kamlık İnancında Kam (Şaman) ve Kümelenme Geleneği Üzerine. 

Yaşayan Eski Türk İnançları Bilgi Şöleni: Bildiriler, Ankara. 

Davletov. T. B. (2021). Sibirya’dan Anadolu’ya Türk Şamanizminin Sosyolojisi. Urzeni 

Yayınevi: İstanbul. 

Davletov, T. B. (2018). Şaman Masallarında Üç Alem Gezgini. Asi Kitap: İstanbul. 

Demir. A. F. ve Akgün. Çomak. N. (2015). Şaman ve Türk Dünyası. Bağlam Yayınları: 

İstanbul. 



129 
 

Dioszegi. V. (1998) Samanizmus. Terebess Kiado: Budapest. 

Direnkova. N. P. (2014). Altay ve Teleüt Türklerinde Şamanizm. A. Bağcı. (çev.). Türk 

Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları: Ankara. 

Dyakonova, V. P. (2008). Altay Bölgesine Ait Etnografik Materyaller ve Dağlı Altay Bölgesi 

Teleüt Halkı. E. Akgün (ed.). Türk Dünyasında Din ve Gelenek Üzerine Şamanizm, 

Burhanizm ve Yesevilik. (49-52). Doğu Kütüphanesi: İstanbul. 

Dilek. İ. (2007).  Altay Masalları. Alp Yayınevi: Ankara. 

Drury. N. (1996). Şamanizm Şamanlığın Ögeleri. E. Şimşek. (çev.). Okyanus Yayıncılık: 

Ankara. 

Eliade. M. (1999). Şamanizm. İ. Birkan. (çev.). İmge Kitabevi: Ankara. 

Eliade. M. (2000).  Demirciler ve Simyacılar. M. E. Özcan. (çev.). Kabalcı Yayınevi: 

İstanbul. 

Eliade, M. (2000). Dinler Tarihine Giriş. L. Arslan. (çev.). Kabalcı Yayınevi: İstanbul. 

Eliade. M. (2005). Dinler Tarihi İnançlar ve İbadetlerin Morfolojisi. M. Ünal. (çev.). Serhat 

Kitabevi: Konya.  

Ergun. M. (2013). Yakut Destan Geleneği ve Er Sogotoh. Türk Dil Kurumu Yayınları: 

Ankara. 

Erkoç. H. İ. (2020). “Bozkır Halklarında Su Kültü”. Polonya ve Türkiye Tarihsel ve Kültürel 

Perspektiflerinden Su ve Sağlık İlişkisi Uluslararası Sempozyumu. 69-108. 

Erman. A. (2016).  Tanrı Dini Şamanizm. Gece Kitaplığı: Ankara. 

Esin. E. (2001). Türk Kozmolojisine Giriş. Kabalcı Yayınevi: İstanbul 

Esin, E. (2004). Orta Asya’dan Osmanlıya Türk Sanatında İkonografik Motifler. Kabalcı 

Yayınevi: İstanbul.  

Gabain. A. V. (1988). Eski Türkçe Grameri. M. Akalın. (çev.). Türk Dil Kurumu Yayınları: 

Ankara. 

Gezgin. D. (2015). Bitki Mitosları. Sel Yayıncılık: İstanbul. 



130 
 

Gorbacheva, Y. S. (2016). “Osobennosti stikhovoy organizatsii Chalkananskogo 

shamanskogo teksta (na primere obryada lovli dushi)”. Vestnik Kemerovskogo 

Gosudarstvennogo Universiteta Kultury i Iskusstv. 35. 108-115. 

Gömeç. S. (2003). Eski Türk İnancı Üzerine Bir Özet. Tarih Araştırmaları Dergisi. 22 (33). 

79-104. 

Gömeç. S. (2013).  Şamanizm ve Eski Türk Dini. Berikan Yayınevi: Ankara. 

Gumilev. L. N. (2003). Eski Türkler. A. Batur. (çev.). Selenge Yayınları: İstanbul.  

Gültepe. N. (2015).  Türk Mitolojisi. Resse Kitabevi: İstanbul. 

Gündüz. Ş. (2015).  Din ve İnanç Sözlüğü. Vadi Yayınları: İstanbul. 

Güven. M. (2014). “Türk Halk Oyunlarında Kartal Figürü”. A.Ü. Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü Dergisi. (51). 285-302. 

Harner. M. (2014). Şamanın Yolu. A. Atalay. (çev.). Ray Yayıncılık: İstanbul. 

Hassan. Ü. (1985). Eski Türk Toplumu Üzerine İncelemeler. Kaynak Yayınları: İstanbul.  

Harva. U. (2015). Altay Panteonu, Ö. Suveren. (çev.). Doğu Kütüphanesi: İstanbul. 

Hoppal. M. (2012). Şamanlar ve Semboller Kaya Resmi ve Göstergebilim. F. Sel. (çev.). 

Yapı Kredi Yayınları: İstanbul.  

Hoppal. M. (2012). Avrasya’da Şamanlar. B. Bayram. H. Ş. Çapraz. (çev.). Yapı Kredi 

Yayınları: İstanbul. 

İnan. A. (1962). Hurafeler ve Menşeleri. Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları: Ankara.  

İnan. A. (1976).  Eski Türk Dini Tarihi.  Milli Eğitim Basımevi: İstanbul. 

İnan. A. (1987). Makaleler ve İncelemeler I. Türk Tarih Kurumu Yayınları: Ankara. 

İnan. A. (1991). Makaleler ve İncelemeler II. Türk Tarih Kurumu Yayınları: Ankara. 

İnan. A. (2015). Tarihte ve Bugün Şamanizm Materyaller ve Araştırmalar. Türk Tarih 

Kurumu Yayınları: Ankara. 

İzgi. M. C. (2012). “Şamanizm ve Şamanlara Genel Bakış”. Lokman Hekim Dergisi. 2 (1). 

31-38. 



131 
 

Jordan. B. B. and Jordan. Bychkov. T. G. (2001). Siberian village: Land and life in the Sakha 

Republic. University of Minnesota Press: London. 

Kafesoğlu. İ. (1980). Eski Türk Dini. Kültür Bakanlığı Yayınları: Ankara. 

Kalafat. Y. (1968) Türk Halk İnançlarında “Kara”. Türk Dünyası Tarih Dergisi. (152). 275-

284. 

Kapağan. E. (2014). “Gök Tanrı İnancı ve Bu İnanç Sisteminin İçinde Alkış, Dua ve 

Dilekler”. Journal of Turkish Studies. 9(3). 801-810. 

Kaşgarlı Mahmud. (2020). Divanu Lugati’t-Türk. A. B. Ercilasun. Z. Akkoyunlu. (haz.). 

Türk Dil Kurumu Yayınları: Ankara. 

Katsyuba, D. V. (2008). Teleütlerin Manevi Kültürü. E. Akgün. (ed.). içinde Türk 

Dünyasında Din ve Gelenek Üzerine Şamanizm, Burhanizm ve Yesevilik. (65-77) 

Doğu Kütüphanesi: İstanbul. 

Katanov. N. F. (2008). Sibirya ve Doğu Türkistan’dan Mektuplar. B. Okkalı. (çev.). Türk 

Dil Kurumu Yayınları: Ankara. 

Katanov. N. F., (1998). “Türk Boyları Arasında”. A. Bağcı. (çev.). Türk Dünyası Dil ve 

Edebiyat Dergisi. (5). 37-58. 

Kenin, M. B. L. (1998). “Tuvaların eski gelenekleri”. E. Arıkoğlu. (çev.). Türk Dünyası Dil 

ve Edebiyat Dergisi. (5). 62-68. 

Kenin, M. B. L. (2008). Tuva Şaman Folklörünün XIX. yy. Sonu ve XX. yy. Başlarındaki Örf 

Adet ve Pratikleri. E. Akgün. (ed.). içinde Türk Dünyasında Din ve Gelenek Üzerine 

Şamanizm, Burhanizm ve Yesevilik. (53-60) Doğu Kütüphanesi: İstanbul.  

Khakhovskaya, L. N. (2012). “Poyas i shapochka koryakskogo shamana”. Vestnik Dvoran, 

4. 119-127. 

Khomushku, O. M. (2009). “Shamanism as a worldview basis of ethnocultural traditions of 

the peoples of the Sayan-Altai in present-day society”. Journal of Siberian Federal 

University. Humanities & Social Sciences. 3(1). 94-100. 

Kistova, A. V. Pimenova. N. N. Reznikova. K. V. Sitnikova. A. A. and Kolesnik. M. A. 

Khudonogova. A. E. (2019). “Religion of Dolgans, Nganasans, Nenets and Enets”. 



132 
 

Journal of Siberian Federal University. Humanities & Social Sciences. 12(5). 791-

811. 

Korkmaz. E. (2014).  İnsan Tanrı. Pencere Yayınları: İstanbul.  

Korkmaz. E. (2016).  Şamanizm Esrik Yolculuk. Berfin Basın Yayın: İstanbul. 

Ksenefontov. G. V. (2011). Yakut Şamanlığı. A. Bağcı. (çev.). Kömen Yayınları: Konya.  

Küçükballı. F. N. (2023). Wilhelm Radloff’un Sözlüğündeki Altay Türkçesine Ait Kelimelerin 

İncelenmesi. Türk Dil Kurumu Yayınları: Ankara. 

Lewis. I. M. (2003). Ecstatic Religion A Study of Shamanism and Spirit Possesion. 

Routledge: New York. 

Malinowski. Br. (1992). Bilimsel Bir Kültür Teorisi. S. Özkal. (çev.). Kabalcı Yayınevi: 

İstanbul. 

Martinov. A.İ. (2013). Altay Kaya Resimleri Biçikti-Boom, Z. B. Özer. (çev.). Atatürk Kültür 

Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Kültür Merkezi: Ankara. 

Mikhailovski, V. M. (2022). Sibirya ve Avrasya’da Şamanizm I. C. Sungur. (ed). İçinde 

Sibirya’dan Balkanlara Şamanlar ve Cadılar I. (45-93) Pinhan Yayıncılık: İstanbul. 

Nam, E. V. (2016). "Ritual'nye spetsialisty v sisteme traditsionnogo mirovozzreniya narodov 

Sibiri (terminologicheskiy analiz)”. Vestnik Tomskogo Gosudarstvennogo 

Universiteta. 403. 87-98. 

Oğuz. Güner. Y. ve Oyman. N. R. (2017). “Şaman Giysi Unsurları Üzerinde Kullanılan 

Semboller”. Turkish Studies. 12 (13). 357- 396. 

Okladnikov. A. P. (1970). Yakutia before its incorporation into the Russian state. McGill-

Queen's University Press: Canada. 

Okladnikov, A.P. (1965). The Soviet Fark East in Antiquity: An Archaeological and 

Historical Study of The Maritime Region of The U.S.S.R. University of Toronto Press: 

Canada. 

Okutan Davletov. N. (2021). Hakas Türklerinde Şamanizm ve Ölüm. Ötüken Neşriyat: 

İstanbul. 



133 
 

Ögel. B. (2000). Türk Kültür Tarihine Giriş 6. Kültür Bakanlığı Yayınları: Ankara.  

Ögel. B. (2000). Türk Kültür Tarihine Giriş 8. Kültür Bakanlığı Yayınları. Ankara.  

Ögel. B. (2000). Türk Kültür Tarihine Giriş 9. Kültür Bakanlığı Yayınları. Ankara. 

Ögel. B. (2002). Türk Mitolojisi II. Türk Tarih Kurumu Yayınları: Ankara. 

Ögel. B. (2010).  Türk Mitolojisi I. Türk Tarih Kurumu Yayınları: Ankara. 

Örnek. S. V. (1995). 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, Efsane. Gerçek Yayınevi: 

İstanbul. 

Pavloviç, M. L. (2008).  Oyrat. E. Akgün. (ed.). içinde Türk Dünyasında Din ve Gelenek 

Üzerine Şamanizm, Burhanizm ve Yesevilik. (80-83) Doğu Kütüphanesi: İstanbul.  

Perrin. M. (2003).  Şamanizm, B. Arıbaş. (çev.). İletişim Yayınları: İstanbul.  

Potapov. L. P. (2012). Altay Şamanizmi, M. Ergun. (çev.). Kömen Yayınları: Konya. 

Potapov, L. P. (2014). Altaylılar Etnik Yapıları ve Kültürel Varlıkları Makaleler, “Sayano- 

Altay Halklarının Yakutlarla Tarihsel İlişkileri”. A. Bağcı. (çev.). Türk Kültürünü 

Araştırma Enstitüsü Yayınları: Ankara 

Potapov, L.P. (2008). Altay Tarihi Hakkında. E. Akgün. (ed.). Türk Dünyasında Din ve 

Gelenek Üzerine Şamanizm, Burhanizm ve Yesevilik. (61-63). Doğu Kütüphanesi: 

İstanbul. 

Povalyasko, G. and Abayeva, S. (2015). “Role of mask in Asian shamanism”. European 

Journal of Arts, (3). 3-7. 

Prokofyeva. Y. D. (2014). Sibirya Halklarının Şaman Kostümleri. A. Bağcı. (çev.) Türk 

Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları: Ankara. 

Radloff. W. (1956).  Sibiryadan I. A. Temir. (çev.). Maarif Basımevi: İstanbul. 

Radloff. W. (1956). Sibiryadan II. A. Temir. (çev.). Maarif Basımevi: İstanbul. 

Radloff.  W. (2008). Türklük ve Şamanlık. N. Uğurlu. (çev.). Örgün Yayınevi: İstanbul. 

Roux, J. P. (2005). VII. ve VIII. Yüzyılda Orhun Türklerinin Dini İnanışları. Kutadgubilig: 

Felsefe Bilim Araştırmaları. no.8. 



134 
 

Roux, J. P. (2005). Orta Asya’da Kutsal Bitkiler ve Hayvanlar. A. Kazancıgil. L. Arslan. 

(çev.). Kabalcı Yayınevi: İstanbul. 

Roux. J. P. (2008). Türklerin Tarihi, Pasifik’ten Akdeniz’e 2000 Yıl. A. Kazancıgil. L. Arslan 

Özcan (çev.). Kabalcı Yayınevi: İstanbul. 

Roux. J. P. (2011).  Eski Türk Mitolojisi.  M. Y. Sağlam. (çev.). BilgeSu Yayıncılık: Ankara. 

Roux. J. P. (2021).  Türklerin ve Moğolların Eski Dini. Aykut Kazancıgil. (çev.). Dergâh 

Yayınları: İstanbul. 

Seroşevsky. V. L. (2019). Saka Yakutlar. A. Acaloğlu. (çev.). Selenge Yayınları: İstanbul. 

Siikala. A.L.  and Hoppal. M. (1992). Studies of shamanism. Akadémiai Kiadó: Budapest. 

Suzdalova. U. P. (2020). “Semantika Obraza Orla v Traditsionnoy Kulture Yakutov”. 

Vestnik SPbGIK. 4(45). 104-110. 

Sychenko. G. B. (2012). “O Dvukh Tipakh Shamanskikh Tekstov”. Idei i idealy. 1(11). 108-

114. 

Şener. C. (1996). Şamanizm, BDS Yayınları: İstanbul. 

Şeşen. R. (1981). “Klasik İslam Kaynaklarına Göre Eski Türklerin Dini ve Şaman 

Kelimesinin Menşei (Başlangıçtan Moğol İstilasına Kadar)”. İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Tarih Enstitüsü Dergisi. 10 (11). 57-90. 

Şeşen. R. (1975). Onuncu Asırda Türkistan’da Bir İslam Seyyahı İbn Fazlan Seyahatnamesi. 

Bedir Yayınevi: İstanbul.  

Toyşanuli.  A. (2020).  Türk Moğol Mitolojisi. Bengü Yayınları: Ankara. 

Tryjarski. E. (2011).  Türkler ve Ölüm. N. Bilici, A. Çoluk. N. Zorlu. (haz.). Pinhan 

Yayıncılık: İstanbul. 

Turan. A. B. (2020). Türk Canavarları Sözlüğü. Gerekli Kitaplar: İstanbul. 

Turan. F. A. (2010). “Şaman Ritüellerinden Alevi Semahlarına Esrarlı Yolculuk”. Türk 

Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi. (56). 153-162. 

Türköne. M. (1995).  Eski Türk Toplumunun Cinsiyet Kültürü. Ark Yayınevi: Ankara.  



135 
 

Ushnitsky. V. V. (2017).  “The Light Divinty Of The Yakut Religion Of Ayya”, Genital 

Totemism, Animism and Shamanism. Karadeniz Uluslararsı Bilimsel Dergi. (36) 

212-223. 

Vadetskaya. E. B. (2014).  Sibirya Kurganları Afanasyev, Okunev, Taştık ve Tagar 

Kültürüne Ait Materyaller. A. Bağcı. (çev.). Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü 

Yayınları: Ankara. 

Vasiliev. Y. (1995). Türkçe-Sahaca (Yakutça) Sözlük. Türk Dil Kurumu Yayınları: Ankara. 

Vasilyev. V. E. (2019). “Oiunskiy ob evolyutsii religii Sakha v svete eposa Olonkho”. 

Vestnik Severo-Vostochnogo federal'nogo universiteta imeni M. K. Ammosova: 

Seriya Eposovedenie. 1(13). 83-89. 

Wilhelm Von Rubruk. (2001). Moğolların Büyük Hanına Seyahat 1253-1255.  E. Ayan. 

Ayışığı Kitapları: İstanbul. 

Yuguşeva. N. (2001). Altaylarda Türkler ve inançları. S. Tural. (çev.). Türk Dünyası 

Araştırmaları. 11. 139-151. 

Yusuf Has Hacip. (2018). Kutadgu Bilig. A. Çakan. (çev.). Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları: İstanbul 

Yücekal Ermetin. G. (1997). Mevlevilikte Şamanizm İzleri. Töre Yayınevi: İstanbul. 

Zuev. I. N. Musukhranov. I. L. and Romanova. E. G. (2019). “Kostyumniy kompleks 

shamana i ego atributy v sovremennoy kultovoy praktike narodov Altaya”. Vestnik 

Tomskogo Gosudarstvennogo Universiteta. Kul'turologiya i Iskusstvovedenie. 34. 

205-213. 

 

 

 

 

 

 



I 
 

EKLER 

EK 1 

 

Şaman cübbesinin üzerindeki çıngıraklar ve süslemeler. Anohin (2006: 42) 

 

 

 



II 
 

EK 2 

 

Şaman başlığı, göz hizasındaki süslemeler. (Anohin, 2006: 55) 

 

 

 



III 
 

EK 3 

 

Şaman davulunun iç kısmında bulunan Eeezi. (Anohin, 2006: 59) 

 

 



IV 
 

EK 4 

 

Şamanın, Tanrı Ülgen’e yaptığı yolculuğu ve yol üzerindeki durakları (Çirkin, 2022: 

363) 

 



V 
 

EK 5 

 

Karakol kaya resimlerinde şaman figürü. (Çirkin, 2022: 391) 

 

 

 

 



VI 
 

EK 6 

 

 

Biçiktu- Boom Kaya Resimlerinde ayin yapan şaman figürü. (Çirkin, 2022: 399) 

 



VII 
 

EK 7 

 

 

Kudirge Kurgan’ında bulunan, atından inip Tanrıça Umay’a saygıyla eğilen yolcular. 

(Esin, 2001: 60) 

 

 

 



VIII 
 

 

EK 8 

 

 

Tanrı Ülgen’in kızlarının tasviri. (Çirkin, 2022: 441) 

 

 

 

 


	ÖZET
	ABSTRACT
	İÇİNDEKİLER
	SİMGELER VE KISALTMALAR
	BİRİNCİ BÖLÜM GİRİŞ
	1.1. Şamanizm Nedir?
	1.2. Şaman Nedir?


	İKİNCİ BÖLÜM ŞAMAN KOSTÜMÜNÜN PARÇALARI
	2.1.2. Cübbenin Sırtı
	2.1.3. Kuşak
	2.1.4. Cübbenin Etekleri
	2.1.5. Cübbenin Yan ve Omuz Süslemeleri
	2.3.  Şaman Davulu
	2.4.1. Şaman Davulunun Parçaları
	2.4.2.  Davulun Üzerindeki Resimler

	2.5.  Asa
	2.6.  Ayakkabı ve Eldiven

	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM SİBİRYA HALKLARINDA AYİNLER VE TÖRENLER
	3.2.  Kurban Ayinleri
	3.3.  İyileştirme Ayinleri
	3.4.  Ölüm ve Cenaze Ayinleri
	3.4.1. Ölünün Yeryüzünde Kalan Ruhunu Gönderme
	3.4.2. Şaman Cenazesi
	3.5.  Şamanlığa Geçiş Ayinleri
	3.6.  Evlilik, Ev Sahibi Olma ve Evlat Edinme
	3.7.1. Kara Umay Adına Yapılan Ayinler

	DÖRDÜNCÜ BÖLÜM TANRILAR
	4.1. Bay Ülgen
	4.1.1. Dünyanın ve İnsanın Yaratılışı
	4.1.2. İkinci Yaratılış; Tufan
	4.1.3. Dünyanın Sonu: Kalgançı Çag
	4.2. Erlik
	4.2.1. Erlik’in Çocukları
	4.2.2. Erlik’in Yardımcı Ruhları
	4.3. Umay
	4.3.1. Kara Umay
	4.4. Mergen ve Kızagan
	4.5. Suyla, Yayık ve Karlık
	4.6. Utkuçı
	4.7. Kanım ve Karşıt
	4.8. Yer-Su

	BEŞİNCİ BÖLÜM SONUÇ VE DEĞERLENDİRME
	KAYNAKÇA
	EKLER
	EK 1
	EK 4
	EK 5
	EK 6
	EK 7
	EK 8
	ÖZGEÇMİŞ

