
Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi Anabilim Dalı 

Siyaset Bilimi Bilim Dalı 

JACQUES DERRIDA VE EGEMENLİĞİN TEOLOJİ POLİTİĞİ 

Şeyda Buşra KONUK 

Doktora Tezi 

Ankara, 2025 



 
 

  

  



 
 

  

JACQUES DERRIDA VE EGEMENLİĞİN TEOLOJİ POLİTİĞİ 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

Şeyda Buşra KONUK 

 
 
 
 
 
 
 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi Anabilim Dalı 

Siyaset Bilimi Bilim Dalı 

 
 

 
 
 
 
 

Doktora Tezi 

 
 
 
 
 
 

Ankara, 2025 

 

 



 
 

  

KABUL VE ONAY 
 
ŞEYDA BUŞRA KONUK tarafından hazırlanan “Jacques Derrida ve Egemenliğin Teoloji 
Politiği” başlıklı bu çalışma, 22.01.2025 tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda başarılı 
bulunarak jürimiz tarafından Doktora Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

Prof. Dr. Aykut ÇELEBİ (Başkan) 

 

 

Prof. Dr. Ruhtan YALÇINER (Danışman) 

 

 

Prof. Dr. Aylin ÖZMAN ERKMAN (Üye) 

 

 

Prof. Dr. Berrin KOYUNCU LORASDAĞI (Üye) 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Pelin DİNÇER BOONE (Üye) 

 

Bu tez çalışmasında Sayın (Unvanı, Adı ve Soyadı) Ortak Danışman olarak görev almıştır.  

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

Prof. Dr. Uğur ÖMÜRGÖNÜLŞEN 

Enstitü Müdürü 

  



 
 

  

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı (kağıt) ve 

elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe Üniversitesine 

verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversiteye verilen kullanım hakları dışındaki tüm fikri mülkiyet haklarım 

bende kalacak, tezimin tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki çalışmalarda (makale, kitap, lisans ve 

patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır. 

Tezin kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve tezimin tek yetkili 

sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde yer alan telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı izin 

alınarak kullanılması zorunlu metinleri yazılı izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini 

Üniversiteye teslim etmeyi taahhüt ederim. 

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan “Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, 

Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge” kapsamında tezim aşağıda belirtilen koşullar 

haricince YÖK Ulusal Tez Merkezi / H.Ü. Kütüphaneleri Açık Erişim Sisteminde erişime açılır. 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden 
itibaren 2 yıl ertelenmiştir. (1) 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet 
tarihimden itibaren  ….. ay ertelenmiştir. (2) 

o Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3) 

  …/………/……  

 [İmza] 

Şeyda Buşra KONUK 

1“L"sansüstü Tezler"n Elektron"k Ortamda Toplanması, Düzenlenmes" ve Er"ş"me Açılmasına İl"şk"n Yönerge” 
 

(1) Madde 6. 1. L"sansüstü tezle "lg"l" patent başvurusu yapılması veya patent alma sürec"n"n devam etmes" 
durumunda, tez danışmanının öner"s" ve enst+tü anab+l+m dalının uygun görüşü üzer"ne enst+tü veya fakülte 
yönet+m kurulu "k" yıl süre "le tez"n er"ş"me açılmasının ertelenmes"ne karar vereb"l"r. 

 
(2) Madde 6. 2. Yen" tekn"k, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmem"ş veya patent g"b" 

yöntemlerle korunmamış ve "nternetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara haksız kazanç "mkanı 
oluşturab"lecek b"lg" ve bulguları "çeren tezler hakkında tez danışmanının öner"s" ve enst+tü anab+l+m dalının uygun 
görüşü üzer"ne enst+tü veya fakülte yönet+m kurulunun gerekçel" kararı "le altı ayı aşmamak üzere tez"n er"ş"me 
açılması engelleneb"l"r. 

 
(3) Madde 7. 1. Ulusal çıkarları veya güvenl"ğ" "lg"lend"ren, emn"yet, "st"hbarat, savunma ve güvenl"k, sağlık vb. konulara 

"l"şk"n l"sansüstü tezlerle "lg"l" g"zl"l"k kararı, tez+n yapıldığı kurum tarafından ver"l"r *. Kurum ve kuruluşlarla 
yapılan "şb"rl"ğ" protokolü çerçeves"nde hazırlanan l"sansüstü tezlere "l"şk"n g"zl"l"k kararı "se, +lg+l+ kurum ve 
kuruluşun öner+s+ "le enst+tü veya fakülten+n uygun görüşü üzer"ne ün+vers+te yönet+m kurulu tarafından ver"l"r. 
G"zl"l"k kararı ver"len tezler Yükseköğret"m Kuruluna b"ld"r"l"r. 

 Madde 7.2. G"zl"l"k kararı ver"len tezler g"zl"l"k süres"nce enst"tü veya fakülte tarafından g"zl"l"k 
kuralları çerçeves"nde muhafaza ed"l"r, g"zl"l"k kararının kaldırılması hal"nde Tez Otomasyon S"stem"ne 
yüklen"r. 

 
* Tez danışmanının öner"s" ve enst+tü anab+l+m dalının uygun görüşü üzer"ne enst+tü veya fakülte yönet+m kurulu 
tarafından karar ver+l+r. 
 
 



 
 

  

ETİK BEYAN 

Bu çalışmadaki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, görsel, 

işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

kullandığım verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, yararlandığım kaynaklara bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, tezimin kaynak gösterilen durumlar dışında 

özgün olduğunu, Doç. Dr. Ruhtan YALÇINER danışmanlığında tarafımdan üretildiğini 

ve Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Yönergesine göre yazıldığını 

beyan ederim. 

 

 

 

[İmza] 
Arş. Gör. Şeyda Buşra KONUK 



iv 
 

  

TEŞEKKÜR 
Bu tezin yazım yolculuğunda birçok kıymetli insanın desteği bulunmaktadır. Öncelikle, 

çalışmam boyunca engin bilgisi ve rehberliğiyle bana yol gösteren, düşüncelerime yön 

veren ve bu süreci daha anlamlı kılan kıymetli danışmanım Doç. Dr. Ruhtan Yalçıner’e 

şükranlarımı sunarım. 

Akademik yolculuğuma ışık tutan ve beni her zaman yüreklendiren iki kıymetli hocam; 

Prof. Dr. Berrin Koyuncu Lorasdağı ve Prof. Dr. Aylin Özman Erkman’a teşekkür 

ederim. Ayrıca, değerli katkıları ve yol göstericiliğiyle Prof. Dr. Aykut Çelebi’ye ve Dr. 

Öğr. Üyesi Pelin Dinçer Boone’ye minnettarlığımı ifade etmek isterim. Akademik 

yaşantımda cesaret veren ve ufkumu genişleten bütün hocalarıma gönülden teşekkür 

ediyorum. 

Süreç boyunca yanımda olan ve desteklerini hiçbir zaman eksik etmeyen dostlarıma 

müteşekkirim. Bu yolculuğun en başından itibaren en büyük şükür sebebim olan ve 

hayatımın her anında sevgileri ve özverileriyle yanımda yer alan aileme en derin 

duygularımla teşekkür ederim. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



v 
 

  

 

ÖZET 

KONUK, Şeyda Buşra. Jacques Derrida ve Egemenliğin Teoloji Politiği, Doktora Tezi, Ankara, 
2025. 

Bu tez egemenlik kavramının teoloji politik okumasını Jacques Derrida üzerinden yapmaktadır. Bu 

bakımdan çağdaş düşünürlerden olan Derrida, egemenliğin, teolojik bir kökene sahip olan ve bu 

özelliklerini koruyan, koşulsuz ve bölünmez bir öz-belirleme gücü olarak anlaşıldığını göstermektedir. 

Egemenliğin geldiği noktada dönüştüğünü ve modern dünyanın krizi içerisinde önemli bir momente işaret 

ettiğini söylemek mümkündür. Derrida’nın yaşamının son yıllarında Schmitt’in siyasal olan kavrayışının 

eleştirisi üzerinden egemenliğin teoloji politik okumasını kavramlar vasıtasıyla yapmış olduğu görülür. 

Egemenlik kavramı bir bütün olarak teolojik kavrayış içerisinde çağdaş düşüncede bir politik kurama 

karşılık gelmektedir. Logosantrik yani “bir” ve “tek” modeli üzerine temellenen egemenliğin kuruluşu ve 

teoloji politik geri çağırma ile logosantrisizmin “çoklaşamama” halinin çağdaş teoride görünür oluşu, 

Derrida’nın Schmitt eleştirisinin temel odağında bulunması sebebiyle yeni tartışmaları gündeme 

getirmektedir. Erkin yani egemenliğin tek bir elde toplanması sorununun sıkışması ve egemenliğin 

ontoteolojik kökeni günümüz krizinin belirleyicisi haline gelmektedir. Schmitt’in siyasal olan kavramının 

olağanüstü hâl durumda egemenin dosta ve düşmana karar vermesinin ortaya çıkardığı metafizik şiddet 

Derrida’da egemenliğin teoloji politik okumasının temelini oluşturmaktadır. Bu eleştirel okumada, siyasal 

kavramı, karar verilemezlik, différance, ölüm cezası, bağışlama, demokrasi, kozmopolitanizm ve 

sekülarizm gibi kavramlar eşliğinde moderniteyi kuran teoloji politik egemenlik anlayışı tartışılacak ve 

ardından günümüzde egemenliğin dönüştüğü bir durum olarak dijital egemenliğin ontoteolojik kökeninin 

verilerden yani datalardan oluştuğu iddia edilecektir. Bu bağlamda çalışma boyunca egemenliğin 

dönüştüğü vurgusu yapılarak geleneksel egemenliğin temel öğelerinden olan sınır kavramının dijitalleşme 

ile bulanıklaştığı, toprak egemenliğinin ehemmiyetini kaybettiği ve siber uzayda algoritmaların ve dijital 

aktörlerin büyük veri üzerinde egemenlik iddiaları kurmalarıyla karar sürecine katılımın meydana getirdiği 

yeni teoloji politik okuma imkanları üzerinde durulacaktır. 

 

Anahtar Sözcükler 

Egemenlik, Teoloji-Politik, Derrida, Schmitt, Dijitalleşme 

 

 

 



vi 
 

  

ABSTRACT 

KONUK, Şeyda Buşra. Jacques Derrida and the Theologico-politics of sovereignty, PhD 
Thesis, Ankara, 2025. 

This thesis makes a theological-political reading of the concept of sovereignty through Jacques Derrida. In 

this respect, Derrida, a contemporary thinker, shows that sovereignty is an unconditional and indivisible 

power with self-determining theological origin and preserves these characteristics. Sovereignty has been 

transformed at this point, and it marks a critical moment in the crisis of the modern world. In the last years 

of Derrida's life, it is seen that he made a theological-political reading of sovereignty through concepts by 

criticizing Schmitt's conception of the political. The concept of sovereignty corresponds to a political theory 

in contemporary thought within the theological conception. The establishment of sovereignty based on the 

logocentric model of “one” and “single” and the visibility of the “non-multiplicity” of logocentrism in 

contemporary theory with the political theological recall brings new debates to the agenda since it is the 

main focus of Derrida's critique of Schmitt. The compression of the problem of the concentration of 

sovereignty in a single hand and the ontotheological origin of sovereignty becomes the determinant of 

today's crisis. The metaphysical violence of Schmitt's notion of the political as the sovereign deciding on 

friend and foe in a state of emergency forms the basis of Derrida's political-theological reading of 

sovereignty. In this critical reading, the political-theological understanding of sovereignty that established 

modernity will be discussed with concepts such as the concept of political, undecidability, différance, the 

death penalty, forgiveness, democracy, cosmopolitanism, and secularism. Then, it will be argued that the 

ontotheological origin of digital sovereignty, as a situation in which sovereignty is transformed today, 

consists of data. In this context, by emphasizing the transformation of sovereignty throughout the study, it 

will be noted that the concept of border, which is one of the essential elements of traditional sovereignty, 

has blurred with digitalization, territorial sovereignty has lost its importance, and new theological-political 

reading possibilities will be emphasized in cyberspace, where algorithms and digital actors establish 

sovereignty claims on big data and participation in the decision process. 

 

Keywords 

 Sovereignty, Theological-Political, Derrida, Schmitt, Digitalization 

 

 



vii 
 

  

İÇİNDEKİLER 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI .................................. İ 

ETİK BEYAN ................................................................................................................. İİ 

TEŞEKKÜR .................................................................................................................. İİİ 

ÖZET ............................................................................................................................. İV 

ABSTRACT .................................................................................................................... V 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ Vİ 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM: KAVRAMSAL ÇERÇEVE ..................................................................... 22 

1.1. EGEMENLİK .................................................................................................... 22 

1.1.1. Egemenlik Kavramının Tarihsel Gelişimi ............................................................... 33 

1.1.2. Modern Devletin Oluşum Süreci ve Tarihsel Dinamikleri ..................................... 40 

1.1.3. Kriz ve Modern Devletin Çıkmazı .......................................................................... 54 

1.1.4. Dijital Egemenlik: Yeni Bir Paradigma .................................................................. 60 

1.2. TEOLOJİDEN TEOLOJİ POLİTİĞE ........................................................... 71 

1.2.1. Sekülerleşme ........................................................................................................... 84 

1.2.2. Ontoteoloji ............................................................................................................... 90 

2. BÖLÜM: DERRIDA’DA EGEMENLİK SORUNU .............................................. 97 

2.1. EGEMENLİK DEVLET İRTİBATI ............................................................... 97 

2.1.1. Siyasal Kavramı .................................................................................................... 103 

2.1.2. Dost-Düşman Ayrımı ............................................................................................ 108 

2.1.3. Temsiliyet Meselesi ............................................................................................... 114 

2.1.4. Nötralizasyon ve Depolitizasyon ........................................................................... 118 

2.2. KARAR VERİLEMEZLİĞİN YANSIMALARI ......................................... 123 

2.2.1. Egemenliğin Karar Verme Gücü: Kendilik ........................................................... 129 

2.2.2. Différance .............................................................................................................. 132 

2.2.3. Başka Bir Siyasal Olanı Düşünmek: Etik ve Sorumluluk ..................................... 135 

2.3. ÖLÜM CEZASI VE BAĞIŞLAMA KAVRAMLARINDA TEOLOJİ 
POLİTİK KARŞILAŞMALAR ............................................................................ 141 

2.3.1. Ölüm Cezası Eleştirisi ..................................................................................................... 141 

2.3.2. Bağışlamanın İmkânı ....................................................................................................... 149 



viii 
 

  

2.4. DEMOKRASİ TARTIŞMASI VE EGEMENİN YERYÜZÜLEŞMESİ ... 154 

2.4.1. Otoimmünite Sarmalı ............................................................................................ 157 

2.4.2. Kardeşlik Teması ................................................................................................... 162 

2.4.3. Kozmopolitanizmin İzleri ...................................................................................... 167 

2.4.4. Bir İmkân Olarak Sekülarizm ................................................................................ 178 

3. BÖLÜM: EGEMENLİĞİ YENİDEN DÜŞÜNMEK ........................................... 192 

3.1. YAŞAYAN BİR KAVRAMDAN GÜNÜMÜZE: DÖNÜŞÜMÜN İZLERİ
 .................................................................................................................................. 201 

3.1.1. Egemenlikte Güç Kaymaları: Yeni Aktörler ......................................................... 213 

3.1.2. Dijital Egemenliğin Yükselişi ............................................................................... 227 

3.2. POLİTİK DİJİTAL COĞRAFYA ................................................................. 235 

3.2.1. Merkeziyetsizlik, Siber Uzay ve Veri Egemenliği ................................................ 237 

3.2.3. Algoritmaların Rolü .............................................................................................. 245 

SONUÇ ......................................................................................................................... 250 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 259 

EK1. ORİJİNALLİK RAPORU ................................................................................ 272 

EK 2. ETİK KURUL / KOMİSYON İZNİ YA DA MUAFİYET FORMU ........... 274 

 

   



1 
 

  

GİRİŞ 

 

Egemenlik, siyasi otoritenin doğasını, sınırlarını ve meşruiyetini anlamak için temel bir 

kavramdır. Tarih boyunca farklı bağlamlarda yeniden yorumlanan bu kavram hem teorik 

hem de pratik düzeyde tartışmalı bir niteliğe sahiptir. Siyasi bir nitelik taşımaktadır; ancak 

iktidarın nasıl örgütlendiği, örneğin demokrasi ya da monarşi biçiminde olup olmadığıyla 

doğrudan ilgilenmemektedir. Benzer şekilde, gücü kimin kullandığına veya bu gücü 

uygulayan kurumların parlamento ya da bürokrasi gibi ne olduğuna dair bir belirleme 

yapmamaktadır. Ayrıca, düzen ya da adalet gibi iktidarın hedeflerine ilişkin bir açıklama 

sunma amacı da gütmemektedir. Egemenlik siyasi iktidarın diğer otorite türleriyle 

ilişkisini ele alan bir kavramdır. Bu bağlamda, siyasi gücün toplumsal yapılar örneğin 

dini, ailevi ya da ekonomik yapılar içerisinde bağımsız bir alana sahip olduğu 

varsayılmaktadır. Bu anlayışa göre, kamu otoritesi hem topluluk içindeki diğer 

kurumlardan üstün bir konumda hem de dış müdahalelere karşı bağımsız bir şekilde 

tanımlanmaktadır (Sheehan, 2006, s. 2). 

Egemenlik geleneksel anlamda meşru olan özel bir tür iktidar fikriyle bağlantılı 

olduğundan egemenliğin öznesi olarak kabul edilen unsurlar ve bu unsurların egemen 

olarak tanınma yöntemleri konusunda çok fazla tartışma olması şaşırtıcı değildir. Ancak 

sosyal ve siyasi dünyayı bilmenin, temsil etmenin ve düzenlemenin belirli bir yolu olarak 

görülebilir ve modern siyasetin çoğunun yürütülmesini sessizce çerçeveleyen bir 

kavramdır. Orta çağa ait otorite biçimlerinde, yetki farklı statüler, roller ve konumlar 

arasında dağıtılmış ve parçalı bir yapıya sahipti. Buna karşın, modern egemenlik anlayışı, 

otoritenin doğasını daha homojen bir şekilde yeniden tanımlamıştır. Egemenlik, özellikle 

modern devlet aracılığıyla kendini göstermekte ve belirli bir toprak parçası üzerinde 

kapsamlı bir şekilde otoriteyi elinde bulundurma iddiasında somutlaşmaktadır (Walker, 

2008, s. 22-24). Bu bağlamda, Lindahl’ın (1997, s. 352) belirttiği gibi egemenlik, nihai 

olarak “çokluktan bir birlik” yaratma olasılığını mümkün kılmaktadır.  



2 
 

  

De Benoist, egemenliği iki temel yaklaşımla tanımlar. İlk yaklaşım, nihai otoriteyi 

uygulama yetkisine ve kapasitesine sahip en yüksek kamu gücünü ifade etmektedir. Bu 

tanım, özellikle ulusal egemenlik açısından geçerlidir. Burada, egemenlik kolektif bir 

varlığın bağımsızlık içinde hareket edebilme özgürlüğüne işaret etmektedir. İkinci tanım 

ise, meşru otoriteye sahip olduğu kabul edilen gücün sahibini tanımlar. Bu tanım, halk 

egemenliği çerçevesinde ele alındığında daha geçerlidir; burada egemenlik hem güçle 

hem de meşruiyetle ilişkilendirilmektedir (de Benoist, 1999, s. 99). 

Uluslararası düzeyde egemenlik ise bağımsızlık, yani başka bir devletin iç işlerine dış 

güçlerin müdahale etmemesi anlamına gelmektedir. Uluslararası normlar, bağımsız 

devletlerin eşitliği ilkesine dayanır; uluslararası hukuk, müdahaleyi dışarda bırakır ve 

evrensel olarak kabul edilmiş kurallar koyar. Dolayısıyla bir devletin egemenliği, 

yalnızca egemeninin özerk iradesine değil, aynı zamanda diğer egemen devletler 

karşısındaki konumuna da bağlı olduğundan, egemenlik rasyoneldir. Bu açıdan 

bakıldığında, herhangi bir devletin egemenliğinin, birkaç egemen devletin varlığının 

mantıksal sonucu olduğu söylenebilir. Bu nedenle, egemenliğin yalnızca klasik yapıda 

bir ulus devlet çerçevesinde mümkün olduğunu varsaymak eksik olacaktır. Ulus ve devlet 

kavramlarının birbirinden farklı kavramlar olduğunu veya egemenlik kavramının 

yalnızca devlet teorisi çerçevesinde açıkça formüle edildiğini varsayılmamalıdır. 16. 

yüzyıldan önce bir egemenlik kavramının olmamasına rağmen, bu olgunun siyasi 

gerçeklikte olmadığı ve farklı şekilde kavramsallaştırılamayacağı anlamına 

gelmemektedir. Egemenlik, belirli bir hükümet biçimiyle veya belirli bir siyasi örgütle 

ilgili değildir aksine, her türlü siyasi otoritenin doğasında bulunmaktadır (de Benoist, 

1999, s. 99-100). 

Egemenliğin doğasına ilişkin ilk sistematik tartışmanın Jean Bodin tarafından yapıldığı 

söylenebilir. Bodin’in içinde bulunduğu coğrafya, iç savaşın kaosa sebep olduğu ve 

feodalizmin son aşamalarından merkezi bir devlet biçimine geçişin gerçekleştiği bir 

ortamdır. Bodin, devletin çıkarlarını üstün tutan milliyetçi parti les Politiques’in bir 

yandaşıdır. Partisinin ruhunu ve zamanının siyasi koşullarını yansıtan eserinde; On the 

Commonwealth’te (Bodin ve Tooley, 1955), Fransız monarşisinin dayanacağı egemenlik 

teorisinin çerçevesini çizer. 



3 
 

  

Bodin, çalışmasına egemenliğin bir tanımıyla başlar: Egemenliği, “bir devletin mutlak ve 

daimî gücü, kanunla sınırlanmayan, vatandaşlar ve tebaa üzerindeki üstün güç” olarak 

tanımlar. Egemenlik, Bodin’in siyaset teorisindeki merkezi bir kavramdır ve aynı 

zamanda vatandaşlığın tanımı ile devlet biçimlerinin sınıflandırılmasıdır. Hardt ve 

Negri’ye (2002, s. 118) göre, Bodin klasikleşmiş egemenlik tanımıyla kavramın 

gelecekteki seyrini değiştirmiştir. Merriam’ın ifadeleriyle Bodin’de egemenlik, devletin 

kimliği sınırlanmamasına ve üzerinde başka bir gücün bulunmamasına bağlıdır ve bu, 

devletteki temel ve hayati unsurdur. O halde, Bodin’in tasavvur ettiği şekliyle üstün 

gücün doğası her şeyden önce mutlaktır. Bu güç, mutlak bir gücü ifade eder, çünkü 

hukukun kısıtlamalarından tamamen bağımsızdır ve hiçbir koşula veya sınırlamaya tabi 

değildir (Merriam, 2001, s. 7). 

Bodin, egemenliğe dair kavramsal analizini ve sistematik bir formülasyonunu bir devleti 

gözlemleyerek değil, din savaşlarının zarar verdiği kamu düzenini yeniden sağlamaya 

çalışarak ve Fransız krallarının Papa ve imparatordan kurtuluşunu meşrulaştırarak 

başlatmıştır. Bu nedenle Bodin’in doktrini, imparatorluktan bağımsızlık kazanmaya ve 

feodal beyler üzerindeki kraliyet egemenliğinde elde ettiği gücü dönüştürmeye çalışan 

bölgesel krallıkların ideolojisini doğal olarak oluşturmuştur (Bodin ve Tooley, 1955, s. 

143-145). Bodin, egemenliğe dair tanımlamalarına tüm sisteminin temeli olan 

egemenliğin bir otorite ayrıcalığı olduğunu hatırlatarak başlamaktadır. Ona göre bir 

hükümetin ancak meşru olduğunda güçlü olduğunu iddia eder ve bir hükümetin 

eylemlerinin her zaman adalet ve akıl tarafından belirlenen belirli normlara uygun olması 

gerektiğini vurgulamaktadır. Yine de bu tür düşüncelerin egemen iktidar fikrini 

netleştirmek için yeterli olmadığını bilmektedir. Böylece, gücün kaynağının yasada 

olduğunu ve yasa yapma ve yasayı çiğneme kapasitesinin yalnızca egemene ait olduğunu 

iddia eder. Bodin’in ulaştığı sonuç radikaldir. Prens kendi kararlarına veya 

kararnamelerine tabi olmadığı için yasaların üzerindedir. Bodin, egemenin başkasının 

otoritesine tabi olmadığını, hukuku kendisinin belirlediğini ve değiştirebildiğini 

belirtmektedir. Bodin bu noktada egemenlik kavramını şu ifadeyle tanımlar: “Egemenin 

ayırt edici özelliği, hiçbir şekilde bir başkasının buyruklarına tabi olamamasıdır; çünkü 

tebaa için yasa yapan, yapılmış yasaları yürürlükten kaldıran ve eskimiş yasaları 

değiştiren odur” (Bodin ve Tooley, 1955, s.28-29). Bu ifade ile Bodin egemenliğin temel 

niteliğini, bağımsızlık ve mutlak otorite olarak belirler. Bodin’e göre, egemenlik, 



4 
 

  

herhangi bir dış otoriteye veya üstün bir güce bağlı olmayan bir iktidar biçimini ifade 

eder. Bu yaklaşım, modern egemenlik teorilerinin temel taşlarından biri olarak 

değerlendirilir  

Bodin’de en yüksek otoritenin benzersiz ve mutlak bir niteliğe sahip olması 

gerekmektedir. Bu bağlamda, Bodin’in egemenlik tanımı, cumhuriyetin sınırsız ve 

sürekli gücünü ifade etmektedir. Egemenlik, egemenin hukukun sınırlarına tabi olmaması 

anlamına gelmektedir. Dolayısıyla egemen, istediği zaman yasaları yapabilmekte veya 

yürürlükten kaldırabilmektedir. Bu yasa yapma gücü, egemenliğin mutlak karakterini 

zorunlu kılmaktadır, çünkü yasama yetkisi bölünemez bir nitelik taşımaktadır. Egemenin 

diğer siyasi ayrıcalıkları da bu temel yetkiye bağlı bulunmaktadır. Egemenliğin temel 

özelliği, hükümdara kendi iradesine dayanarak hareket etme yetkisi tanımaktadır; bu 

yetki, başka bir otoriteye bağımlı olmama durumunu içermektedir. Egemenin yetkileri 

devredilemez, geçici olamaz ve herhangi bir otoriteye karşı sorumluluk taşımamaktadır. 

Eğer egemenin gücü başka bir otoriteye tabi olsaydı, yasama yetkisi ortadan kalkmış 

olacaktı. Bu nedenle, Bodin’in tanımıyla egemenlik tamamen benzersiz bir yapı teşkil 

etmektedir: Egemene eşsiz bir yasa koyucu rolü vererek devlete sınırsız ve özgün bir yetki 

sağlamaktadır. Dolayısıyla, egemen bir devlet, hükümdarının başka hiçbir otoriteye 

bağımlı olmadığı bir yapı olarak tanımlanmaktadır (Bodin, 1992, s. 2-3). 

Bu anlayış, bir milletin devlet içerisinde şekillendiğini ve devletin kimliğiyle 

bütünleştiğini ima etmektedir. Bodin’e göre, bir ülke tarihi, kültürü, kimliği veya ahlaki 

değerleriyle tanımlanabilmektedir; ancak siyasi anlamda bir devleti var eden şey, 

egemenliktir. Bodin egemenliği "bir devletin en temel ve belirleyici unsuru" olarak 

tanımlamakta ve egemenlik kavramının, devletin varlığını sürdürebilmesi açısından 

hayati önem taşıdığını vurgulamaktadır. (Bodin ve Tooley, 1955, s. 25). Bodin, devletin 

tanımını hükümetin yapısına ve vatandaşlık kavramına dayandırarak, egemenliğin devleti 

oluşturan temel yapı taşı olduğunu ifade etmektedir (Bodin ve Tooley, 1955, s. 43). 

Cumhuriyetin siyasi bir yapı olarak temel unsuru, mutlak ve benzersiz bir güç olan 

egemenliktir. Bu gücün sınırlandırılması, egemenliğin doğasına aykırı düşmektedir ve 

egemen otoritenin varlığını anlamsız hale getirmektedir. Dolayısıyla, bu mutlak otorite 

Tanrı’dan sonra gelen en yüksek güç olarak, üzerinde hiçbir başka otoriteyi 

tanımamaktadır. Dolayısıyla kendi döneminin koşulları çerçevesinde egemenliğin 



5 
 

  

merkezini mutlak monarşilerde görmektedir. Monarşinin olgunlaşması, yalnızca ülke 

içinde siyasi kontrolü sağlamasıyla sınırlı kalmamaktadır; aynı zamanda dış güçlerin iç 

meselelere müdahale etmesini önleme yeteneğini de içermektedir. Yasalar artık doğrudan 

monarkın iradesini yansıtır hale gelmekte ve devlet, dış etkilere bağımlı olmadan kendi 

eylemlerini gerçekleştirebilme kapasitesine kavuşmaktadır (Beriş, 2008, s. 57-58). 

Egemenlik kavramının yükselişinde bir diğer önemli isim olan Machiavelli de Bodin gibi 

siyasetin özerkliği hususunda egemenlik ilkesinin belirleyiciliğini tartışmasız olarak öne 

sürmektedir. Bu yönüyle birbirlerini tamamlayıcı bir konumda bulunurlar. Burada bir 

diğer önemli husus da siyasetin dünyevileştirilmesidir. Machiavelli ve Bodin’in burada 

kurmuş olduğu egemenlik ilkesi dindışı siyasetin modern ilkesidir. Bu noktada siyasetin 

karşılığı iktidardır ve iktidar da olduğu gibi egemenliği oluşturur. Bu sebeple devleti 

oluşturmak için teolojik bir belirlemeye gerek yoktur. Machiavelli’e göre iktidarı ele 

geçirmenin yegâne amacı bulunmaktadır o da yasalar yoluyla devletin tesisini mümkün 

kılmaktır (Machiavelli, 2019, s. 99). Dolayısıyla egemenlik, klasik anlamda, Hobbes’un 

“ölümlü Tanrı”sı, Machiavelli’nin Prens’i ya da Bodin’in “bir topluluğa verilen mutlak 

ve daimî güç” şeklinde tanımlanmıştır. Egemenlik kavramı açısından bu üç önemli 

düşünürün ortak özelliği öteki’ye müdahale veya öteki’ne karşı harekete geçme 

konusunda hemfikir olmalarıdır. Hukuksal olarak öteki bir başka egemen varlık olarak 

kabul edilse de egemenlik doğası gereği müdahaleci eğilimler yaratmaktadır. Bu, 

Machiavelli’in Prens’e taktiksel görünüşleri kullanmasını ve duruma göre aslan ya da 

tilki rollerine bürünmesini öğütleyen yaklaşımında açıkça görülmektedir. Aynı şekilde 

Bodin, düzenli bir topluluğun, insanın fiziksel arzularını tatmin edecek kadar geniş olması 

gerektiğini, böylece insanların aklını insani, doğal ve ilahi meseleleri düşünmeye özgür 

bırakabileceğini savunarak, egemenlik ve müdahale arasındaki iç içe geçmiş ilişkiyi 

gözler önüne sermektedir (Chong, 2005, s. 259). 

Bu nedenle Schmitt’in egemene dair yapmış olduğu ve karara dair olan tanımı anlamlı 

olacaktır. Çünkü karar politikanın kendisidir. Poesis, tecrübe yani pratik bilgeliktir. 

Tecrübe her zaman karar ile geçerli olur. Karar oy sandığında hangi partiye oy 

vereceğimize indirgenirse arka plan tartışmalarına yer bırakmayacak ölçüde rahat 

olabileceğimiz bir yerde bulabiliriz kendimizi. Ancak karar yargılamayla, bir yargı 

hükmünü ortaya koymakla mümkündür. Dolayısıyla öteki’ne ilişkin bir tarifte bulunmak 



6 
 

  

da bir karardır. Öteki’yi tarif edebilmek için önce “kendilik”ten başlanır. Kendi’yi ayırırız. 

Böylelikle bir önyargı oluşturmuş oluruz. Bütün bunlarla bir zemin oluşturduktan sonra 

diyebiliriz ki Schmitt’in asıl problemi parlamentarizm değildir. Asıl meselesi temsiliyet 

meselesidir. Temsili sürecin tartışılmasıdır (Yalçıner, 2018). 

Schmitt’e göre temsiliyet kavramı, modern devlet teorisinin kökeninde teolojik bir yapıya 

dayandığı fikriyle (Schmitt, 2020, s. 43) yakından ilişkilidir. Ona göre, modern devlet 

teorisindeki tüm temel kavramlar, sekülerleştirilmiş birer teolojik nitelik taşır. Mutlak bir 

kudrete sahip olan Tanrı fikri, zamanla her şeye gücü yeten bir yasama otoritesine 

dönüşmüştür. Böylece teolojik kökenli bu kavramlar, dünyevi bağlamda yeniden 

şekillendirilmiştir (Schmitt, 2005, s. 41). İlerleyen kısımlarda tartışma ontoteolojik bir 

karaktere bürünecektir. Egemenliğin ontoteolojik yapısı, yani kavramın bir ilk nedene, 

“Tanrı”ya dayandırılması, siyasal kavramın şekillenmesinde temel unsurlardan biridir. 

Schmitt’in egemenlik anlayışında temsiliyet meselesinin kaynağı, Katolik Kilisesi’nde 

vücut bulmaktadır. Zira Kilise, yöneten ve fetheden Mesih’i temsil etmektedir. Bu 

doğrultuda Schmitt’te modern devletin aldığı formun Leviathan’a dönüşmesi, temsiller 

dünyasında bir bedene karşılık gelmektedir. Schmitt’in bu yorumunu ele alan Kelly 

(2004, s. 116-118), Hobbesçu Leviathan’ın halkı huşu içinde tutan bir figür olarak 

tasarlandığını, ancak liberalizm ve kapitalizmin onu basit bir makineye dönüştürdüğünü 

aktarmaktadır. Oysa, Schmitt’in düşüncesinde, öncesinde görünmez bir kamusal 

mevcudiyetin teatral bir temsiliyeti söz konusuydu. 

Derrida için Schmitt, egemenliği teolojik merkezli terimlerle kavramsallaştırmaktadır. 

Siyasi İlahiyat kitabında Schmitt, egemenliği tarihsel ve sistematik olarak teolojik bir 

gelenekten gelişen bir kavram olarak düşünür. Egemenin istisnai hakkı, yasayı yeniden 

kurmak veya askıya almak için teolojik bir analoji kullanmaktadır. Schmitt, hükümdarı-

egemeni “olağanüstü hale karar veren” olarak tanımlar ve istisnayı “teolojideki mucizeye 

benzer” olarak düşünür (Schmitt, 2020, s. 43-44). Bu konuda tıpkı mucizelerde doğa 

yasalarının üzerinde bir durumun gerçekleşmesi söz konusu olduğu gibi aynı şekilde 

olağanüstü hâl durumunda da yasaların üzerinde ve yasaların dışına çıkacak bir karar 

egemen tarafından verilmektedir. 

Schmitt’te önemli olan egemen kararı ise şu şekilde tanımlamak yerinde olacaktır: 

Egemenlik Schmitt’te “dostu düşmandan ayıran, mutlak, saf, akla dayanmayan bir 



7 
 

  

karardır” (Schmitt, 2016, s. 71). Egemenin olağanüstü hâl durumunda vermiş olduğu 

kararın yaratmış olduğu kırılma, Derrida’nın Schmitt’in egemenlik kavramına bakış 

açısında eleştirdiği noktadır. Derrida’nın Rogues: Two Essays on Reason’da (2005) 

vurguladığı gibi, Schmitt’e göre egemenlik, prensipte paylaşılması mümkün olmayan, 

zaman ve dilin sınırlarının ötesinde bir bölünmezlikle ilişkilidir. Derrida’nın egemenliğe 

dair eleştirisi de bu noktada şekillenmektedir. Ona göre egemen, kendi otoritesini inşa 

edebilmek için bölünmezlikten kaçınmaktadır. Tek biçimli ve tek doğru olan hakikat 

temelli mevcudiyet metafiziğinin eleştirisi, Schmittçi siyasal olanda karar anında 

belirlenen dost-düşman arasındaki keskinlik, tek’liğin çoklaşamaması Derrida’nın yeni 

bir imkân arayışında olduğu zemindir. Dolayısıyla bir arada yaşayamama çıkmazının 

temel sebebi olarak mevcudiyet metafiziğinin yarattığı şiddet öne sürülebilir. Bu anlamda 

bütün yetkinin tek bir noktada toplanmasının sıkışması içerisinde olduğumuz 

belirtilebilir. 

Derrida, egemenliğin teoloji politiğinden yaşantısının son yıllarında neredeyse tüm 

çalışmalarında bahsetmektedir. Bu bağlamda Derrida hem Bodin’in hem de Hobbes’un 

teorilerinin, hükümdar figürünü Tanrı imajı temelinde şekillendiren ilahi bir modele nasıl 

dayandığını göstermektedir. Bodin’de yer bulan “Prens Tanrı’nın imajıdır” ifadesi 

Tanrı’nın yeryüzündeki tezahürüne işaret eder ve bu oldukça temel bir noktadır. Buna 

göre mutlak olan bölünmez ve bu bağlamda klasik egemenlik anlayışında prensin, 

monarkın ya da egemenin yasası Tanrı’nın yasasına göre modellenmeli ve 

şekillenmelidir. Bodin, devlet egemenliğini tanımlamak için model ve imaj kelimelerini 

kullanır ve “Tanrı’dan başka hiçbir şeyi tanımayan” ve “yalnızca Tanrı’ya karşı sorumlu 

olma” fikrini egemenlik işaretleri olarak kabul eder. Egemeni ilahi olanın bir imgesi 

olarak görerek insan egemenliğine ilişkin teolojik ve tek merkezci olan ve politikanın 

özerkliğini korumayan, ancak teolojiye olan bağımlılığını yeniden onaylayan bir görüş 

sunar (Bodin, 1967, s. 36). 

Egemenliğin iktidar ve güç ile tanımlanması egemenin teolojik yönünü de açığa 

çıkarmaktadır. Derrida’nın çalışmalarında sıkça karşılaşılan bazı kavramlarda da 

egemenliğin teoloji politik yönü oldukça belirgindir. Bunlardan biri hiç şüphesiz 

bağışlama kavramıdır. Derrida çoğu zaman egemenin bağışlama hakkını yasaların 

üzerine koyduğunu ve bu yönüyle de kadir-i mutlak olduğuna işaret etmektedir. 



8 
 

  

Böylelikle hukuku kesintiye uğratan egemen, sonsuz bir istisna hakkı ile bağışlayabilir. 

Derrida Kant’ın bu konudaki fikirlerine katılarak bağışlama yetkisinin bir egemenin en 

hassas haklarından biri olduğunu savunmaktadır. Çünkü egemenin bu hakkı, onun 

egemenliğine en büyük ihtişamı sağlayan unsurdur. Ancak yine Kant’ın af bahşetme 

hakkındaki fikrini vurgulayan Derrida, egemenin bizzat kendisine karşı işlenmeyen 

suçlarda bağışlama yetkisinin olmaması gerektiğini de vurgulamaktadır. Dolayısıyla 

Derrida bağışlamanın ancak kurbanın kendisi tarafından yapılabileceğini belirtmektedir 

(Derrida, 2015, s. 42-43). 

Derrida’nın teoloji-politik olana yönelik ısrarlı eleştirisinde en çok mercek altına alınan 

kavram egemenlik olmuştur. Derrida’nın egemenlikle irtibatı öylesine derindir ki, ister 

benlik, ister ulus-devlet ya da Tanrı üzerine söylemleri inceliyor olsun, ister bireysel 

kimlik oluşumu, siyaset ya da teoloji sorularını ele alıyor olsun, egemenlik sorusu 

analizinin merkezinde yer almaktadır. Naas (2008, s. 63), egemenliğin, Derrida’nın 

yeniden okumak istediği felsefi kavramların ve teolojik olarak yeniden düşündüğü 

çağdaş, etik ve siyasi meselelerin çoğunun kökeninde yer aldığını savunmaktadır. 

Dolayısıyla, Derrida’nın demokrasi, sekülarizm ölüm cezası, kozmopolitanizm, 

bağışlama, misafirperverlik gibi görünüşte çok çeşitli olgulara ilişkin analizleri teoloji 

politik bir egemenlik kavramının okuması olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Derrida’nın son yirmi yıllık çalışmalarında sıklıkla karşımıza çıkan, politik olan ile dini 

olan arasındaki ilişkilerin ele alınması olmuştur. Bu durum, onun düşüncesine daha 

belirgin bir teolojik boyut kazandırmıştır. Politik kavramların teolojik kökenlerine 

yönelik eleştirileri, özellikle egemenlik, adalet, yasalar ve inanç gibi kavramların 

sorgulanmasında belirginleşmiştir. Derrida’nın çalışmalarında oldukça net bir izlek 

şeklinde görülen, modern politik yapılarla dini düşünce arasında var olan sürekliliği 

ortaya çıkarmasıdır. Derrida bunu yaparken özellikle inanç kavramını merkeze alarak 

tartışmayı yürütür. Derrida’da politik olanın temelinde yalnızca seküler bir rasyonalite 

bulunmamaktadır. Bunun yanında tüm yapıların derininde, inançla ilişkili, görünmeyen 

bir yere işaret etmektedir. Bu yapı, egemenlik gibi kavramların kutsallık ile, kutsal olan 

ile ilişkisini açığa çıkarır ve siyasal düzenlerin, tıpkı teolojik dogmalar gibi, sorgulanamaz 

bir otorite iddiası üzerine kurulu olduğunu öne sürer. Bu durumun günümüze dek 



9 
 

  

süregelen bir hattı işaret ettiği düşünüldüğünde günümüz egemenlik tartışmaları farklı bir 

boyuta taşınacaktır. 

Derrida’nın eleştirileri, dinin ve inancın modern politikadaki görünmeyen etkisini 

anlamamızı sağlarken, aynı zamanda laik yapıları yeniden düşünmeye çağırır. Bu 

bağlamda, onun çalışmaları yalnızca teoloji politiğin eleştirisiyle sınırlı kalmayıp, aynı 

zamanda modern siyasal sistemlerin temel varsayımlarına yönelik radikal bir sorgulamayı 

da içerir. Violence and Metaphysics, Circumfession, İnanç ve Bilgi, How to Avoid 

Speaking: Denials, The Politics of Friendship, Rogues: Two Essays on Reason, The Death 

Gift gibi eserlerinde dini temalar, imgeler ve sorular belirgin bir şekilde öne çıkmaktadır.  

Bu dini vurgu, Derrida’nın Levinas ile süregelen entelektüel diyaloğundan besleniyor 

olabilir; fakat misafirperverlik, tanıklık, armağan ve “mesihçilik olmadan mesihçilik” 

(Lüdemann, 2011, s. 69-70) gibi temalar, Derrida’nın pek çok çalışmasında inanç ve dine 

dair soruları merkeze aldığına işaret etmektedir. Bu durum Derrida’nın Fransız 

fenomenolojisinde “teolojik bir dönüş” gerçekleştirdiği izlenimini vermektedir. Öyle ki 

Derrida’nın öteki’den bahsederken Tanrı’ya yer açıp açmadığı tartışma konusu 

edilmektedir (McCance, 2009, s. 102). 

Derrida’nın dini meselelerle ilgili gibi görünen yaklaşımı, sekülerlik kavramına dair 

getirdiği özgün yorumla yakından ilişkilidir. Bu bağlamda Derrida’nın radikal sekülerlik 

ya da kökensel laiklik kavramlarının çalışmalarında ön plana çıktığı görülmektedir. Bu 

anlayışta sekülerlik, dine mutlak bir karşıtlık olarak değil, inancın temel bir açılımı olarak 

ele alınmaktadır. Derrida, dini dogmaları eleştirirken, din deneyimini mümkün kılan bir 

inanç fikrine vurgu yapmaktadır. Dolayısıyla din deneyimini sağlayan bir imkân olarak 

kullanılan bir inanç kavramı görmekteyiz. Bu inanç anlayışı, yalnızca din ve devlet 

arasındaki ilişkiyi değil, aynı zamanda bilgi ve inanç arasındaki karşılıklı bağı da içeren 

bir temel çerçeve sunmaktadır. Bu perspektiften hareketle Derrida, din ile siyaseti 

kökensel bir inanç temelinde ilişkilendirir. Ancak bu ilişkilendirme, dini dogmanın 

sorgulanmasını, dinin kamusal alanın dışına itilmesi gerektiği yönündeki geleneksel 

seküler anlayış üzerinden açıklamamaktadır. Aksine, How to Avoid Speaking: Denials 

(1992) ve Faith and Knowledge: Two Sources of Religion (2002a) gibi metinlerinde 

Derrida, hem din hem de siyasetin kökeninde yer alan inanç boyutunu açığa çıkarmak 

amacıyla dogmatik yapıları eleştirmektedir. 



10 
 

  

Derrida’nın kökensel laiklik anlayışı, özellikle yazar ve konu seçimlerinde son 

dönemdeki eğilimlerini anlamaya katkı sağlamaktadır. Örneğin, The Politics of 

Friendship’te (2005a) Schmitt’e sıklıkla geri dönmesinin temelinde Schmitt’in siyasi 

egemenliğin teolojik kökenlerine ilişkin savı yer almaktadır. Schmitt’e bu özel ilgisi 

nedeniyle onun egemenliğe dair düşüncelerine birçok yerde katılmakla birlikte Schmitt’in 

egemenlikle ilgili çözüm önerilerinden uzak durmaktadır. Derrida’nın sekülerlik ve inanç 

konularında geliştirdiği özgün yaklaşım, dinin yalnızca özel alana ait bir mesele olarak 

sınırlanamayacağını, aksine dini ve teolojik kökenlerin siyasetin yapısını anlamada 

vazgeçilmez olduğunu öne sürmektedir. 

Schmitt’in Siyasi İlahiyat’ta ifade ettiği gibi: “Modern devlet teorisinin tüm önemli 

kavramları sekülerleştirilmiş teolojik kavramlardır.” (Schmitt, 2020, s. 43). Burada 

istediğini yapmaya muktedir Tanrı, modern dönemde gerekirse yasanın da üzerinde bir 

karar vermeye muktedir bir yasa koyucu anlayışına evrilmektedir. Derrida, bu dönüşümü 

açıklarken, egemenlik kavramını teolojik kökenleriyle birlikte değerlendirir. Ona göre, 

egemenlik, istisna kategorisiyle anlaşılabilir bir kavramdır ve bu istisna, egemenlik 

düşüncesinin her yerde karşımıza çıkan merkezi bir sorunsalıdır. Derrida, egemenliğin 

söylemlerimizde, teorilerimizde, açıkça veya dolaylı olarak sürekli mevcut olduğunu 

vurgulamaktadır. Dolayısıyla kavramın kökeninde teolojik bir arka plan yatmaktadır. 

Derrida’ya göre, mutlak egemenlik fikri, başlangıçta Tanrı’ya atfedilmiş bir nitelik olarak 

ortaya çıkmıştır. Zamanla bu mutlak otorite anlayışı, ilahi hakka sahip olduğu öne sürülen 

hükümdarlara aktarılmıştır. Modern siyasi düşüncede ise, egemenlik kavramı halk, 

demokrasi ve ulus gibi yeni özneler üzerinden yeniden şekillenmiştir. Ancak bu geçişte, 

kralın ve Tanrı’nın taşıdığı teolojik özellikler halkın egemenliğine de taşınmıştır. 

Derrida’nın yaklaşımı, bu teolojik mirası göz ardı etmeyi değil, tam tersine sürekli 

sorgulamayı önermektedir (Derrida, 2004, s. 91-92).  Ona göre, egemenlik kavramını 

yapıbozuma uğratmak, bu kavramın teolojik kökenini ve çağdaş etkilerini her zaman 

akılda tutmayı gerektirmektedir. Bu yapıbozum, özellikle devletin ve ulus-devletin işleyiş 

mantığının köklü bir eleştirisini zorunlu kılmaktadır. Böylelikle Derrida, egemenliğin 

sadece tarihsel ve felsefi anlamlarını değil, aynı zamanda günümüzdeki politik ve etik 

etkilerini de sorgulamaya çağırmaktadır (Derrida, 2004, s. 92). 



11 
 

  

Batı siyasi düşüncesinin Derrida’nın iddia ettiği kadar teolojik kavramlara bağlı 

olmadığını ya da bu kavramlardan beslenmediğini iddia etmek mümkün olsa da bu teoloji 

politik eleştiri ya teoloji politik okuma şekli Derrida’nın çalışmalarında belirleyici bir rol 

oynamaktadır. Derrida’nın yaşantısının son yıllarında pek çok metninde dekonstrüksiyon, 

Batı siyasi düşüncesindeki düşünülmemiş ve hala işleyen teolojik mirasın 

dekonstrüksiyonuyla, yani “ulus-devletlerin egemenliğinin teolojik ve neredeyse 

sekülerleşmiş ilkesinin (Derrida, 2002, s. 166), “bir yerde az çok sekülerleşmiş, başka bir 

yerde ise tamamen teolojik ve sekülerleşmemiş olsa da ontoteolojik kökenli” (Derrida, 

2003, s. 111) bir egemenliğin eleştirisiyle neredeyse eşanlamlı hale gelmektedir. 

Derrida’nın Paper Machine’de belirttiği gibi, “egemenlik teolojik bir miras olarak kalır” 

ve “fallogosentrik teoloji yuvasını her zaman bu egemenlik kavramında (bölünmez ya da 

kısmen bölünmüş) inşa etmiştir” (Derrida, 2005, s. 105). Dolayısıyla Derrida’ya göre 

egemenlik, “her şeye kadir olma, iradenin kendi kaderini tayin etmesi, sınırsız ve 

koşulsuz güç” ve benzeri teolojik kökene sahip kavramlar anlamına gelmektedir (Derrida, 

2005, s. 118).  

Bu noktada denilebilir ki, bugün Derrida’nın “ihtiyatlı, sabırlı, farklılaştırılmış, stratejik 

olarak karmaşık siyasal ontoteolojinin dekonstrüksiyonunu” tam anlamıyla kendisine 

görev bildiği görülmektedir. Bu teolojik egemenlik eleştirisinin, bu “egemenlik 

teolojisinin” (Derrida, 2005, s. 107) merkezinde, egemenliğin özünde her zaman 

bölünemez, paylaşılamaz ve sınırsız olduğu iddiası yer almaktadır. O halde egemenliğin 

ilk figürü, Tanrı’nın bölünemez, paylaşılamaz ve sınırsız egemenliği olacaktır. Bölünmez 

egemenliğin teolojik nosyonu ister benliğin ister ulus-devletin, isterse de Tanrı’nın 

egemenliği olsun, dekonstrüksiyon projesinin merkezinde yer almaktadır. Burada 

dekonstrüksiyon, basitçe üstlenilmesi gereken teorik bir proje değil, egemen gücün 

bölünmesi, paylaşılması veya sınırlandırılmasını düşünmeye veya uygulamaya yönelik 

her girişimde halihazırda devam eden bir süreçtir. Bu nedenle Derrida sürekli olarak 

kuralcı olan ile kurucu olan arasında hareket eder ve bize “demokratik egemenliğin 

ontoteolojik temellerinin dekonstrükte edilmesi gerektiğini” ve bu inşanın “uzun süredir 

devam ettiğini ve uzun süre devam edeceğini” söylemektedir (Derrida, 2003, s. 115). 

Derrida’nın egemenlik kavramıyla hesaplaşmasını yalnızca egemenliği demokrasi ve 

haydut devletler bağlamında tartıştığı Rogues: Two Essays on Reason adlı eserinde ya 



12 
 

  

da dostluk siyaseti üzerine yoğunlaştığı ve Schmitt’in siyasal kavramını eleştirdiği The 

Politics of Friendship adlı eserinde görmekle sınırlı kalmayız; bu okumaların izlerine 

farklı çalışmalarında da rastlamak mümkündür. Örneğin, ölüm cezası üzerine verdiği bir 

dizi ders ve seminerde Derrida, gücünü, zalimliğini ve istisnailiğini en görünür biçimde 

vatandaşlarını ölüme göndererek ya da savaş durumunda onları ölümle yüzleşmeye 

göndererek ortaya koyan bir devlet egemenliği biçiminin teolojik kalıntılarını açığa 

çıkarmak istemiştir. Özellikle Amerika Birleşik Devletleri’nde ölüm cezasına şiddetle 

karşı çıkan Derrida, yalnızca Hobbes ve Kant’ın felsefi söylemlerinin ölüm cezasını 

Kutsal Kitap aracılığıyla nasıl meşrulaştırmaya çalıştığını değil, daha da önemlisi egemen 

iktidarın siyasi iktidar olarak ama her şeyden önce teoloji politik iktidar olarak özünün 

kendisini ölüm cezası verme ve infaz etme hakkı olarak sunma, temsil etme biçimini 

göstermiştir (Naas, 2008, s. 66-67). Kimin öleceğine veya kimin hayatta kalacağına karar 

verme yetkisini elinde bulunduran egemen, aynı zamanda yaşamı bahşetme gücüne sahip 

bir konumda yer alır. Benzer şekilde, bağışlama kavramı da egemenlik bağlamında 

değerlendirildiğinde, keyfi ve mutlak bir otorite tarafından belirlenen bir eylem olarak 

karşımıza çıkar. Bu durum, egemenin iradesinin, yaşam ve ölüm gibi temel konularda 

olduğu gibi, bağışlama eylemi üzerinde de mutlak belirleyiciliğini vurgular. 

Derrida’nın ölüm cezasının insanlık dışılığına değil, devletin kendisine bu istisnai hakkı 

vermesinin nihai olarak teolojik temeline yaptığı vurgu, Derrida’nın ölüm cezasına ilişkin 

dört paradigmatik vakasında görülmektedir. Naas’ın ifadeleriyle, Derrida’nın ölümlerine 

dair üzerinde durduğu Sokrates, İsa, el-Hallac ve Jeanne d’Arc bilhassa önemlidir. Çünkü 

her bir ölümde münferit olarak ölüme mahkûm edilen şahsiyet dinsizlikle ya da sahte 

tanrılara tapmakla suçlanmıştır. Her bir şahsiyet aynı anda hem siyasi hem de teolojik bir 

mesaj verme amacı taşımaktaydı. Böylelikle vermek istedikleri mesajlar için taraftar 

toplarken devlete karşı çıkmış oldular. Her biri Derrida’nın egemenliğin fantazmatik-

teolojik özü olarak adlandırdığı şeyi gün ışığına çıkardı. Daha net bir ifadeyle her biri, 

devletin onaylamadığı başka bir aşkınlığa ya da karşı-aşkınlığa tapındığı ya da onunla 

ilişki kurduğunu iddia ettiği için belirli bir aşkınlık adına mahkûm edildi. Derrida, 

Sokrates, İsa, el-Hallac ve Jeanne d’Arc gibi figürler üzerinden, devletin ya da şehir 

devletinin, imparatorluğun veya Kilise’nin kutsalla ilişki kurma iddialarına karşı çıkan 

bireyleri örnek göstermektedir. Bu örnekler, modern ve tarihsel iktidar yapılarının kutsal 

olan üzerindeki hak iddialarını ve bu iddialara yönelik dirençlere karşı hoşgörüsüzlüğünü 



13 
 

  

göstermektedir. Derrida’da seküler devletler dahi teolojik kökenlerinden tamamen 

kopmuş değildir. Seküler devlet, bu kökenlere yönelik her türlü sorgulamayı bastırmakta 

ve teolojik olanı kendi kontrolü altına almak istemektedir. Bu bağlamda, ölüm cezasının 

uygulanışı da yalnızca bireylerin hayatlarını koruma işleviyle açıklanamaz. Aksine bu 

ceza, yaşamın aşırılaştırılması ve belirli bir aşkınlık adına hayatın alınması veya feda 

edilmesi amacı taşımaktadır (Naas, 2008, s. 67).  

Derrida, küreselleşme söylemlerinin de teoloji politik kökenlerden bağımsız olmadığını 

belirtmektedir. Özellikle dünya kavramının İbrahimi ve daha spesifik olarak Hıristiyan 

bir temele dayandığını ileri sürmektedir. Bu temel, etik, politik ve hukuki kavramlar 

üzerinden, küreselleşmenin tekdüzeleştirici süreçlerini düzenleme işlevi görmektedir 

(Derrida, 2002, s. 164). Derrida’nın kutsalın aktarımına dair görüşleri, demokraside 

kutsalın ilahi hükümdardan halka aktarılmasıyla açıklanabilir. Demokratik yapılar, 

kutsalın farklı bir bağlama taşınması olarak değerlendirilmektedir. 

Derrida’nın egemenliğe dair sorgulaması böylelikle modern devletin hem seküler hem 

teolojik temellerine eleştirel bir perspektiften yaklaşmayı mümkün kılmaktadır. Bu 

durum, devletin aşkınlık iddialarını ve kutsalı tekeline alma çabasını da anlamaya yönelik 

yeni bir yol sunmaktadır. Aynı zamanda, küreselleşmenin altında yatan teoloji politik 

etkilerin, etik ve hukuki düzenlemeler üzerindeki belirleyici rolünü ortaya koymaktadır. 

Derrida, egemenlik ve kutsal arasındaki bu köklü ilişkinin dekonstrükte edilmesi 

gerektiğini vurgulayarak egemenlik kavramını dekonstrükte etmenin teolojik bağını asla 

unutmamak ve etkilerini fark ettiğimiz her yerde bu bağı sorgulamaya hazır olmak 

gerektiğini vurgulamaktadır. Bu da Derrida’ya göre devletin ve ulus-devletin mantığının 

tavizsiz bir eleştirisini gerektirmektedir (Derrida, 2004, s. 92). 

Bu çalışmanın amacı, egemenlik kavramını teoloji politik bir perspektiften ele alarak, 

Derrida’nın Schmitt’in siyasal kavram eleştirisi üzerinden egemenlikteki dönüşümünü 

ortaya koymaktır. Bu çerçevede, dijital çağın beraberinde getirdiği yeni egemenlik 

biçimlerini tartışmak ve geleneksel, sınır ve toprak odaklı egemenlik anlayışının, siber 

uzayda veri temelli ve algoritmik bir egemenlik formuna evrildiğini savunmak temel 

hedefler arasındadır. Geleneksel Westphalia modeli, her biri coğrafi sınırları içinde 

münhasır yetkiye sahip egemen devletlerden oluşan bir düzen sunarken, dijital çağ bu 

modelin temellerini aşındırarak egemenliğin sınır kavramından bağımsızlaştığı yeni bir 



14 
 

  

düzlem yaratmıştır. Çalışma, bu bağlamda egemenliğin teoloji politik kökenlerini 

Derrida’nın kavramsal çerçevesiyle incelemeyi; Schmitt’in siyasal olan kavrayışına 

yönelik eleştiriler üzerinden egemenlik krizine yeni bir imkan arayışında bulunmayı; 

dijital egemenliğin sunduğu teoloji politik okuma olanaklarını tartışmayı ve dijital 

aktörler ile algoritmaların büyük veri üzerindeki egemenlik iddialarının, coğrafi sınırlar 

yerine dijital ağlar ve siber alan üzerinden şekillenen modern egemenlik anlayışını nasıl 

dönüştürdüğünü analiz etmeyi hedeflemektedir. Özellikle, bu dönüşümün, sınır 

kavramının bulanıklaşması ve toprak merkezli-teritoryal egemenliğin önem kaybetmesi 

gibi sonuçlarını değerlendirerek egemenliğin dijital çağdaki yeni formunu teoloji politik 

bir perspektifle açıklamak amaçlanmaktadır. Bu çerçevede, dijital çağın sunduğu yeni 

güç dinamikleri, dönüşen egemenlik anlayışının küresel siber uzayda nasıl yeniden 

şekillendiğini anlamak için bir zemin oluşturmaktadır. 

Egemenlik, tarihsel dönüşüm süreçleri içinde değişime uğramış ve nihai olarak geldiği 

noktada, sıkışma haliyle birlikte yaşamanın imkanını zorlaştıran bir yapıya bürünmüştür. 

Bu bağlamda, Derrida’nın Schmitt eleştirisi ve Schmitt ile politik düzlemde 

karşılaşmaları, modern egemenlik anlayışının krizini ve sınırlarını tartışmak açısından 

belirleyici olmuştur. Derrida, Schmittçi siyasal olanın karar anında dost ve düşman 

ayrımına dayalı tasarımının, kendi ve öteki arasında bir kırılma yaratarak metafizik bir 

şiddet ürettiğini ileri sürmüştür. Bu kırılma, “bir”in çoklaşamaması ve çoğulluk 

imkânının dışlanmasıyla sonuçlanır. Derrida’nın yaşamının son döneminde egemenliği 

teoloji politik bir düzlemde ele alma ilgisi, bu eleştirilerle doğrudan bağlantılıdır. 

Schmitt’in çalışmada merkezi bir yer tutmasının temel nedeni, Derrida’nın egemenliğin 

teoloji politik kökenlerini analiz ederken Schmitt’ten yola çıkmış olmasıdır. Schmitt’in 

siyasal olan kavramının temelinde yatan dost-düşman ayrımı, Derrida’nın eleştirisiyle, 

modern egemenliğin dekonstrükte olmasına ve yeni bir çoğulluk imkanının tartışılmasına 

kapı aralamaktadır. Bu doğrultuda, egemenliğin dönüşümü ve Derrida’nın Schmitt ile 

girdiği bu entelektüel diyalog, teoloji politik bir perspektiften egemenliğin krizini 

anlamlandırmak açısından kilit öneme sahiptir. 

Schmitt’in egemenlik anlayışına göre, egemen, olağanüstü hallerde karar verme gücü, 

dost ve düşmanı belirleyerek bir dikotomi üzerinden sınırlar çizmektedir. Ancak Derrida, 

bu ikilikten doğan sabitlenmiş sınırları eleştirerek egemenliğin dost-düşman, kendi-öteki 



15 
 

  

gibi ayrımları sabitlemesinin ötesinde bir arasındalıkla yeni bir imkân arayışına 

girmektedir. Derrida’ya göre, karar verilemezlik üzerinden şekillenen bir egemenlik 

anlayışı, arasındalık, olasılıkların varlığı ve bir hakikat tarifinden kaçınmanın aslında çok 

temel bir metafizik şiddetin önüne geçmeyi sağlayacaktır. Ancak egemenlik modern 

devletin inşa sürecinden bu yana bir süreklilik halinde dönüşmektedir. Farklı formları ve 

ifadeleri olsa da her yeni formuna dair teoloji politik bir okuma yapmak mümkün 

görünmektedir. 

Egemenliğin bu dönüşüm içerisinde kendisini nasıl ortaya koyduğu ve bilhassa 

Derrida’nın hesaplaştığı ölüm cezası, bağışlama, demokrasi, kozmopolitanizm ve 

sekülarizm gibi kavramlar oldukça önemli bir noktayı teşkil etmekte ve bizlere günümüze 

dek süren bir hat sunarak o hattı okuma imkânı vermektedir. Egemenliğin geldiği noktada 

dijitalleştiği, zemininin farklılaştığı, toprak yani teritoryal egemenliğin ve sınırların 

belirsizleştiği, bir üst otoritenin olmadığının tartışıldığı merkeziyetsizlik konusunun 

gündeme geldiği ve algoritmaların yönetimde etkili olduğu bir zaman diliminde 

tartışmaların bir başka boyuta geldiği görülmektedir. Derrida’nın arşiv ve belleğe dair 

çalışmalarının egemenliğin dijitalleşmesi ile irtibatlı oluşunun yanı sıra neyin 

arşivleneceğini kimin belirleyeceği doğrudan egemene dair bir kararı ifade etmektedir. 

Derrida’ya göre egemenlik ontoteolojik bir köken barındırmaktadır. Bu bağlamda benzer 

bir okuma egemenliğin günümüzde dönüştüğü formun karşılığı ve bir şemsiye kavram 

olarak görebileceğimiz dijital egemenlikte de yapılabilmektedir. Dijital egemenliğin de 

ontoteolojik olarak okunabileceği görülmektedir. Ancak egemenliğin dönüşen formunda 

ontoteolojik köken verilerden-datalardan oluşmaktadır. Bunun yanısıra günümüzde 

dijital egemenliğin, algoritmaların ve veri egemenliğinin durmadan genişleyen büyük 

veri karşısında karar mekanizmalarına dahi oldukları görülmektedir. Karar alma 

süreçlerinin artık insan müdahalesinden bağımsızlaşmaya başladığı ve egemenlikteki 

dönüşümün teknolojik ilerleme ile birlikte veri işleme ve analiz süreçlerinin artan etkisini 

göstermektedir. Karar mekanizmasının insan müdahalesinden bağımsızlaşmasının yanı 

sıra bu süreçte algoritmalar, veriyi işleyip modelleyerek belirli sonuçlara ulaşmakta ve bu 

sonuçlar karar alıcılar için bağlayıcı hale gelmektedir.  

Bu bağlamda dijital egemenliğin büyük verinin sahipliği ve kontrolü üzerinden 

şekillenmekte olduğu önemli bir noktayı teşkil etmektedir. Veriyi işleme ve karar 



16 
 

  

süreçlerinde belirleyici olan algoritmalar, yalnızca teknik araçlar değil, aynı zamanda 

dijital iktidarın uygulayıcıları olarak konumlanmaktadır. Derrida’nın egemenliğin karar 

verilemezliğine dair düşünceleri ise belirleyici olmaktadır. Derrida, kararın her zaman bir 

belirsizlik ve aporia içermesi gerektiğini ifade etmektedir. Ancak büyük veri ve 

algoritmalar, bu belirsizlik alanını giderek daraltarak karar süreçlerini önceden 

belirlenmiş istatistiksel olasılıklara indirgeme olasılığını arttırmaktadır. Böylece karar, 

etik veya insani bir muhakeme sürecinden ziyade, verinin ve algoritmaların belirlediği bir 

otomasyon haline gelmektedir. Bu sebeple çalışmada büyük verinin karar süreçlerine 

etkisini Derrida’nın karar verilemezliği ile ilişkilendirmek, kavramı daha derinlemesine 

ele almamıza olanak tanımaktadır.  

Çalışmanın kapsamını ve sınırlarını belirtirken, Derrida’nın metinlerinde sıklıkla yapmış 

olduğu dekonstrüksiyon kullanılmayacaktır. Yani yapılacak olan egemenliğin 

dekonstrüksiyonu değildir, egemenliğin dönüşümünü ele alırken kavramın kendisini nasıl 

ortaya koyduğu sorusunun cevabını egemenliğin teoloji politik okumasını yaparak 

aramaktır. Bu arayışın temelinde Derrida’nın Schmitt eleştirisinin temelini oluşturan 

siyasal kavramının karar anının bir sonucu olarak görülebilecek dost-düşman belirlenimi 

yer almaktadır. Dolayısıyla çalışmada dost düşman ayrımı tarifi üzerinden egemenlik 

kavramının metafizikle irtibatının çözülmesi önemli olacaktır. Schmitt’e göre siyasal olan 

bütün saiklerin açıklanmasında dost-düşman ayrımı esas alınmalıdır. Siyasal düşmanın 

ötekileştirilmesi yani yabancı olması Schmitt için yeterlidir. Schmitt’in siyasal 

kavramının bu keskinliğine Derrida mukavemet etmekte ve Schmitt’in 

kavramsallaştırmasının gerçekçiliği Derrida’yı rahatsız etmektedir. 

Çalışmanın bağlamında egemenin belirleyici olduğunu belirtmiştik. Bu anlamda 

egemenliğin görünümlerine ve gösterenlerine ulaşmak önem arz etmektedir. Elbette bu 

konunun izi Derrida’nın yaptığı gibi semiyotik yollarla sürülebilir. Derrida son 

yıllarındaki çalışmalarına kadar semiyotik bir bağlam çizmektedir. Ancak Derrida’nın 

semiyotik bir yol izlemesi veya kavramları dekonstrükte edişi tezin konusu açısından 

kurucu bir yöntem olmaktan uzaktadır.  

Derrida, bütüncül bir düşünce yapısını eleştirerek mevcudiyet metafiziğine yönelik 

kapsamlı bir sorgulama yapmaktadır. Onun eleştirel yaklaşımı, yalnızca bireysel bir 

düşünceyi değil, bu düşüncenin inşa ettiği yapıyı da hedef almaktadır. Bu yapı, 



17 
 

  

kavramların çoğunda farkı dışlayan bir şiddet üretmektedir. Derrida’nın mevcudiyet 

metafiziği eleştirisi, konunun özünü doğrudan belirlemese de bu eleştiriyi anlamak için 

onun söz ile yazı arasındaki geleneksel ilişkiyi altüst etme girişiminden yola çıkmak önem 

taşımaktadır. Derrida’ya göre, mevcudiyet metafiziği logosantrik bir temele dayanmakta 

ve aynı zamanda phonosantrik bir niteliğe sahiptir, yani ses merkezli bir yapıdadır 

(Derrida, 2016). Bu yaklaşım, sesin, anlamın kaynağı olarak yazıya üstün görüldüğü bir 

düşünce sistemini ifade etmektedir. Derrida’nın eleştirel çabası, bu hiyerarşik yapıyı 

tersine çevirerek, söz ve yazı arasındaki ilişkiyi yeniden düşünmeyi amaçlamaktadır.  

Derrida’da dekonstrüksiyon kendisi tarafından belirli bir teknik ya da sabit bir yöntem 

olarak tanımlanmamaktadır. Ancak, onun düşüncesini anlamak isteyenler ve onun 

hakkında yazanlar tarafından genellikle bir araç ya da yöntem gibi ele alınmaktadır. 

Dekonstrüksiyon, yapının eleştirisi için bir başlangıç noktası olarak kabul edilmekte ve 

söz ile yazı arasındaki geleneksel ilişkiyi sorgulamaktadır. Bu sorgulama, mevcudiyet 

metafiziğinin yarattığı şiddeti ve bu şiddetin düşünsel kökenlerini ortaya çıkarmayı 

hedeflemektedir. Nihayetinde, Derrida’nın eleştirilerini ve düşünsel çerçevesini 

kavramak, bu ilişkiyi ve onun yarattığı sonuçları anlamaktan geçmektedir. Bununla 

birlikte, Derrida’nın ilk çalışmalarından siyaset teorisine yöneldiği ve siyaset biliminin 

kavramlarını sorguladığı son eserlerine kadar uzanan semiyotik tartışmalar, her ne kadar 

onun düşünce yapısını bu noktaya taşımış olsa da bu tezin kapsamının dışında 

kalmaktadır. Ancak Derrida’nın eserlerinde dekonstrüksiyona dair ifadelere sıklıkla 

rastlanması nedeniyle, çalışmada bu kavrama yer yer değinilecektir. Bu değinmeler, 

özellikle Derrida’nın egemenlik konusundaki teoloji politik okumalarında 

dekonstrüksiyonla kesişen tartışma alanları ile sınırlandırılacaktır. 

Bu bağlamda birinci bölümde, egemenlik bir kavram olarak tartışmaya açılarak tarihsel 

dönüşümde nereye geldiği tartışılacaktır. Çünkü günümüzde bahsettiğimiz egemenlik 

artık Bodin’in egemenliği, mutlak egemenlik veya toprak egemenliği değildir. Derrida’ya 

göre tekniğin değişen yapısı ve yol açtığı yeni imkânlar metafizik gelenekleri olduğu gibi 

sarsmaktadır. Bu sebeple Derrida daima gelecek olanı karşılama ve ağırlama konusunda 

hazırlıklı olmaya teşvik etmektedir. Şu da belirtilmelidir ki Derrida’da bellek kurucu bir 

unsurdur. Derrida’da egemenliğin teoloji politik okumasını yaparken kullanmış 



18 
 

  

olduğumuz kavramların tamamı Derrida için belleğe dairdir.1Her ne kadar çalışmanın 

kapsamı Derrida’nın semiyotik bağlam izlediği ilk çalışmalarından uzak olsa da belleğe 

dair tartışmalarının bir egemenlik sorunsalı haline getirilmesi mümkündür. Çünkü 

Derrida için yazı farmakondur (Derrida, 1978). Yazının bizi arşive götürüyor olması, 

belleğe ilişkin bir sorunsaldır. Çünkü arşiv yalnızca var olan bir olayı kaydetmenin 

dışında, neyin kayıt altına alınacağını belirleyen yani egemenliği ortaya çıkaran bir 

aygıttır. Böylelikle arşiv yalnızca geçmişe yönelik olmayacak gelecekle olan ilişkiyi de 

biçimlendirecektir. Bu aynı zamanda Derrida’nın keskin dikotomilere karar verilemezlik 

üzerinden baktığının da bir göstergesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Arşiv ve bellek 

konusu üçüncü bölümde egemenliğin günümüzde geldiği noktada dijitalleşme, veri 

egemenliği ve algoritma tartışmalarını yaparken temel teşkil edecektir. 

Birinci bölümde kavramsal tartışmalar ele alınırken, tezin temeli açısından önem teşkil 

edecek olan ontoteoloji kavramı ele alınacaktır. Ontoteolojinin bir köken kavram olarak 

egemenliğin teoloji politik okumasında var olduğu görülecektir. Daha doğru bir ifadeyle 

egemenliğin teolojik bağlamlarına bakarken kavramların ontoteolojik kökeni açığa 

çıkacaktır. Çünkü teolojiden teoloji politiğe geçişte kastımız egemenliğin net ifadesi olan 

17.yy modern devleti olacaktır. Bu sebeple ontoteolojiyi anlamlandırmak, bu felsefi 

kavramın kökenine bakmak önem arz edecek ve tartışmanın bağlamı açısından bir alt yapı 

oluşturulacaktır. 

Egemenliğin geçirmiş olduğu bu dönüşümün anlaşılması adına kavramın kavramsal 

çerçevesinin ardından tarihsel arka planından bahsedilecektir. Egemenliği teoloji politik 

okumasını Derrida üzerinden yapmamızın en önemli sebebi Derrida’nın çalışmalarında 

siyaset teorisi ile kesiştiği yerde hesaplaştığı kavramların tamamının egemenlikle irtibat 

halinde olmasıdır. Derrida’nın Schmitt’in siyasal kavramına mukavemeti ve egemenliğin 

teoloji politik okumasında başlangıç noktası olarak Schmitt’i seçmesi nedeniyle tez 

boyunca Derrida’dan sonra en çok üzerinde duracağımız isim Schmitt olacaktır. Bununla 

 
1 Derrida’nın Gramatoloji Üzerine (2016a) kitabında sıkça Platon’a gittiği görülmektedir. Bununla 

birlikte Derrida’nın pharmakon kavramının Tanrı Kral tarafından zehir anlamıyla kullanıldığını 
belirtmektedir ve bağlamda zaman içerisinde belleğin zehirle özdeşleştirildiğini görürüz. Derrida’ya göre 
Fransızca’ya pharmakon kavramının “ilaç” olarak çevrilmesi kelimenin değerinin teke indirilmesi 
anlamına gelecektir. Derrida’ya göre yazı, teknik ve hatta yaşamın tamamı -buna egemenliği de dâhil 
edebiliriz- pharmokon olarak düşünülme imkanını barındırmaktadır. Yani bellek ve belleğe dâhil 
edilebilecek kavramlar pharmakon olarak düşünülebilir; yani hem şifayı hem zehri özünde barındırır 
(Derrida, 1981). 



19 
 

  

birlikte çalışmamızın temel savı olan egemenliğin dönüşmüş olduğu düşüncesi, 

Derrida’nın kavramlarla hesaplaşmasında oldukça net bir izlek halinde karşımıza 

çıkacaktır. Derrida’nın kavramlarla hesaplaşması teoloji politik bir okuma yapmamıza 

imkân tanıyacağından ikinci bölümde Derrida’nın egemenlikle irtibatlandırdığı 

kavramlar ele alınacaktır. Bu kapsamda yapılan okuma ve izlenilecek hat, egemenlik 

kavramının, egemenliğin usullerinin, esaslarının tarihsel bağlamda aynı zamanda 

dönüşümünü ve mutlak devletten nötr devlete geçişi gösterdiğini ancak bunun için 

öncelikle egemenliğin tamlığına, bölünmezliğine, metafizik şiddetine bakılması 

gerektiğini, bunların da aynı zamanda ontoteolojik bir tartışma olduğunu, ontoteoloji ile 

teoloji politiğin iç içe geçmiş halini, sekülerleşmenin de aslında ontoteolojik bir köken  

ihtiva ettiğini söyleyeceğiz.  

İkinci bölümde ise, Derrida’da egemenliğin teoloji politik okumasını yaparken ele 

alınması gereken ve aynı zamanda Derrida’nın özel bir ilgisinin bulunduğu Schmitt’in 

siyasal olan kavrayışı oldukça önemli olacaktır. Derrida’ya göre Schmitt’in siyasal 

kavramının barındırdığı bir temel ve öz tarifi üzerinden belirlenen ve karar anına 

indirgenmiş bir temel inşası vardır ve bu inşa edilen temel-öz tarifi, kendi belirlenimi 

içinde dosta ve düşmana karar verme yetkisini egemenin bedeninde toplamaktadır. 

Schmitt’e göre 20.yy modern devleti bir krizin içerisindedir ve bu kriz egemenlik krizidir. 

Bu krizi yaratan Schmitt’e göre göre nötralizasyon, depolitizasyon ve sekülerleşmedir. 

Schmitt’e göre çözüm siyasal olanı yeniden canlandırmak iken Derrida Schmitt’in siyasal 

olan kavramsallaştırmasına mukavemet etmektedir. Dostluğa dayalı bir politika tarifinin 

içinden çıkarak kendi-öteki karşıtlığının keskinliğinden sıyrılmanın da mümkün 

olabileceğine dair bir imkân arayışında olan Derrida, egemenliğin aşındığı ve bu yönüyle 

de dönüşümün kaçınılmaz olduğu bir düzlemde, yaşam alanı sunabilecek bir siyasal 

olanın Schmitt’in kavramsallaştırmasından uzak olduğunu ortaya koymaktadır.  

Schmitt’te egemenliğin bölünmezliği, kesinliği, iktidarla ilişkisi ve mutlak oluşu oldukça 

önemli bir yerdedir. Siyasal kavramı bu sorudan ve bu gerçeklikten gelmektedir. Ancak 

artık tek bir egemenlikten bahsetmenin mümkün olmadığı bir zaman diliminde 

olduğumuz düşünülmektedir. Egemenliğin günümüzdeki gösterenlerine ulaşırken tek bir 

egemenlik tarifi yapmak zorlaşmaktadır. Bunun yanı sıra gücünü Tanrı’dan alan 

egemenin 17.yy’dan itibaren modern devlet görünümüne kavuşmasıyla egemenliğin ulus 



20 
 

  

devlete karşılık geldiğini söylemek mümkün olsa da günümüzde paylaşılan ve bölünebilir 

bir egemenlik görmekteyiz. Teknolojinin artan etkisi ve küreselleşmenin dolaşıma 

entegre ettiği ve sürekli evrimsel olarak dönüşen ve gelişen yeni medya araçları, 

platformlar ve algoritmalar gelmiş olduğumuz noktada sermayenin ve devlet dışı 

aktörlerin -bilhassa dijital aktörlerin- karar mekanizmasındaki gücünü hiç olmadığı kadar 

artırmaktadır. Dijitalleşmenin artık egemenlik tartışmalarında yer aldığı ve toprak 

egemenliğinin öneminin yitirmeye başladığını söylemek mümkündür. Siber uzayın 

toprak egemenliğinin sınırlarını aştığı, bir üst otoritenin varlığını yitirdiği 

merkeziyetsizlikten bahsedilen bir zeminde egemenliğin dönüştüğü aşikardır. Bu 

bağlamda günümüz egemenlik tartışmalarının temelinde veriler-datalar yer almaktadır. 

Bu bağlamda dijital egemenliğin ontoteolojik olduğunu ve bu yönüyle de yeni bir teoloji 

politik okumayı beraberinde getireceğini söyleyebiliriz. 

Sonuç olarak çağdaş düşüncede teoloji politiğin geldiği noktada yalnızca Derrida 

üzerinde değil, Derrida’dan sonra siyaset teorisinde egemenliğin geldiği nokta tartışmaya 

açılacaktır. Bu noktada da tezin üçüncü bölümünde, dijitalleşmenin egemenliğin 

formunda yarattığı dönüşüm tartışılarak ve dijital egemenlik kavramı ve yeni aktörler ele 

alınacaktır. Egemenliğin temelinde ontoteolojik bir yapının bulunuyor oluşu yani varlığın 

bir ilk nedene dayandırıldığı, kadir-i mutlak Tanrı’dan, kadir-i mutlak ve olağanüstü hâl 

durumunda dosta ve düşmana karar veren bir egemene yani teolojiden teoloji politiğe 

geçişin keskin bir şekilde sekülarizm ile sonlanmadığı söylenebilir. Öyle ki dijital 

egemenliğin temelinin de Batı metafiziğinde olduğu gibi ontoteolojik olabileceği 

tartışmaya açılacaktır. Bu noktada dijital egemenliğin teoloji politik hattının devam 

edebileceğine dair görüşler çalışmayı destekler nitelikte olacaktır. 

Egemenlik, geleneksel anlamıyla bir toprak üzerindeki mutlak hakimiyet kavramından 

uzaklaşarak çok katmanlı ve sanal sınırlara dayalı yeni bir yapı kazanmıştır. Günümüzde 

egemenlik, yalnızca coğrafi bir olgu olmaktan çıkarak, farklı aktörlerin belirlediği dijital, 

ekonomik ve kültürel sınırlarla yeniden şekillenmektedir. Bu dönüşüm, egemenliğin bir 

yeniden inşa sürecine tabi olduğunu göstermektedir. Çalışmada, Derrida’nın açtığı teorik 

hattı izleyerek, bu dönüşümün anlaşılmasına katkı sağlayacak çeşitli kavramlara 

başvurulacaktır. Bu kavramlar, egemenliğin teoloji politik boyutlarını ele alırken 

Derrida’nın yaklaşımını bir analiz çerçevesi olarak kullanmamıza olanak tanıyacaktır. 



21 
 

  

Başka bir siyasal olanın imkanına ilişkin Derrida’nın ortaya koyduğu kavramsal 

tartışmalar, bu çalışmanın temel referans noktalarından biri olacaktır ancak Derrida’nın 

elbette kesin bir neticeye varmış olduğunu söylemek mümkün olmayacaktır. Bunun yanı 

sıra Derrida’nın egemenlikle ölüm cezası, bağışlama, karar verilemezlik, ipseity, 

différance, kozmopolitanizm, sekülarizm ve demokrasi arasında kurduğu bağda doğrudan 

teoloji politik bir irtibatının bulunduğunu söylemek çalışmanın temeli açısından önemli 

olacaktır. 

Derrida’nın egemenlik kavramına dair tartışmaları, Schmitt’in siyasal olan 

kavramsallaştırmasına yönelik eleştirel bir perspektif sunmakta ve bu çerçevede 

Schmitt’in yaklaşımının günümüz krizlerine yanıt üretmekte yetersiz kaldığına işaret 

etmektedir. Schmitt’in siyasal olan kavramsallaştırması modern dünyadaki iktidar 

ilişkilerinin ve krizlerin çözümüne katkı sunmak bir yana, bu krizleri derinleştiren bir 

çerçeve olarak değerlendirilmektedir. Ancak Derrida’da egemenliğin teoloji politik bir 

okumasını yapmak günümüzde egemenlik biçimlerinin dönüşümünü anlamak için de yol 

gösterici bir çerçeve oluşturmaktadır. Egemenliğin geçirdiği dönüşümleri Derrida’nın 

kavramlarıyla yeniden okumak, logosantrik tekleşmenin sıkışmasından bir çıkış ve 

birlikte yaşamaya dair bir imkân arayışına kapı aralayacaktır. Bu açıdan çalışma boyunca 

ele alınan kavramların ve siyaset teorisinde karşılaştıkları düzlemin, egemenliğin teoloji 

politik okumasına yapacakları katkının yanında bugün içinde bulunduğumuz dünyada 

yaşadığımız sıkışmaların bir bağlama oturması bakımından derinlik katacağına 

inanıyoruz. 

 

 
 
 
 
 
 
 



22 

  

1. BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1. EGEMENLİK 

Egemenlik kavramının felsefi köklerinin, Aristoteles’in Politika adlı eserine ve Roma 

hukukunun klasik yapısına dayandığı ileri sürülebilir (Merriam, 1900, s.11). Aristoteles, 

bir devlette üstün bir gücün varlığının zorunlu olduğunu belirtmekte ve bu gücün bir 

kişinin, birkaç kişinin ya da çoğunluğun elinde bulunabileceğini tartışmaktadır 

(Aristoteles, 2017, s. 30-31). Egemenlik, ulus-devlet bağlamında, bir devletin kendi 

toprakları üzerindeki yargı yetkisi, vatandaşlık tanımları ve sınırların kontrolü gibi temel 

haklarla ilişkilidir. Özellikle yasa yapma yetkisi, egemenliğin en belirgin unsurlarından 

biridir. Uluslararası hukuk açısından ise egemenlik, bir devletin topraklarını diğerlerinden 

ayıran resmi sınırları ve dış egemenliği ifade etmektedir. Bu durum, devletlerin 

uluslararası örgütlere üyelikleri ve küresel devletler sistemine katılımları için temel bir 

çerçeve sunmaktadır. Egemenliğin uluslararası alanda tanınması, sınırların ihlal 

edilemezliği ve bu sınırlar içinde yaşayan topluluklar tarafından devletin nihai 

otoritesinin kabul edilmesi anlamına gelmektedir. Bu bağlamda, egemenlik kavramı hem 

ulusal hem de uluslararası düzeyde politik düzenin ve hukukun temel bir unsuru olarak 

karşımıza çıkmaktadır (Mostov, 2008, s. 19). 

16.yüzyılın hukukçuları egemenliği, egemenliğin konumunu ve hukukun yerine ikame 

edilen kılıç iktidarını tanımlamak için birçok argüman üretmişlerdir. 17. Yüzyıl modern 

devletine giden süreç bu yüzden önemlidir. Schmitt’in meşhur tarifinde kendisini bulan 

egemen, geçerli bir hukuk isteminin dışında ve hatta üstünde yer alan ve fakat bu sisteme 

bağlı kavramsal sınırlarda dolaşır. Merum imperium yani bir toprak parçası üzerindeki 

üstün otorite (López, 2018, s.501) olarak ifade bulan mutlak iktidar sahibi olan egemen, 

tam da bu noktada karşılığını bulacaktır.2 Egemen hukukun sınırlarını çizer fakat 

 
2 Hukukta geliştirilen farklı tipolojilerden biri de iurisdictio’dur. Bu tipoloji üç ana alt kategoriye 

sahipti: Merum imperium, mixtum imperium ve iurisdictio simplex. Bu yetki kategorileri açıkça hiyerarşik 
olarak sıralanmıştı: Merum imperium, mixtum imperium’dan, o da iurisdictio simplex’ten üstündü. 
İurisdictio cinsi ve onun içindeki tüm alt türlerin her biri belirli bir makama ya da belirli yöneticilere atıfta 
bulunmuyordu. Bunun yerine, çeşitli şekillerde biriktirilebilecek yetki demetlerine atıfta bulunmak için bir 
dil sağladılar. Örneğin merum imperium içinde, maximum’un prense özel olduğunu ve genel yasalar 
çıkarma yetkisini içerdiğini görürüz; maius ise “kötüleri cezalandırma” yetkisini ifade eder ki bu durumda 
idam cezası, hapsetme ya da vatandaşlık kaybı anlamına gelir. Buna karşılık, magnum diğer şeylerin yanı 



23 

  

hukukun kapsadığı o alanın dışında bulunur (Davis, 2008, s. 81). Agamben’in belirttiği 

üzere: “Egemen güç cebrin yasaya, yasanın da cebre karıştığı bir eşikte, cebir ve yasanın 

tam ortasından geçen silik bir çizgide durur.” (Agamben, 1998, s. 32). 

Krasner’in kavramsallaştırmasına göre egemenlik terimi dört farklı şekilde kullanılmıştır. 

Bunların uluslararası egemenlik, Westphalia egemenliği, iç egemenlik ve karşılıklı 

bağımlılık egemenliği olduğu görülmektedir (Krasner, 2004, s. 87). Uluslararası 

egemenlik tanıma esaslıdır ve genellikle resmi hukuki bağımsızlığa sahip bölgesel 

kuruluşlar arasındaki karşılıklı uygulamalarda ortaya çıkar. Westphalia egemenliği, 

belirli bir bölge ile sınırlı olan otorite yapılarını ifade eder. Bu egemenlik türünde dış 

aktörlerin dışlandığı ve bu şekilde bir siyasi örgütlenmenin olduğu görülmektedir. 

Oldukça yaygın kullanılan egemenlik tanımları Westphalia egemenliğine dayanmaktadır. 

Yurtiçi egemenlik, siyasi otoritenin devlet içindeki resmi örgütlenmesini ifade 

etmektedir. Bu resmi örgütlenmeye kamu otoritelerinin kendi politikalarının sınırları 

içinde kontrol uygulama yetileri de dâhildir. Son olarak, karşılıklı bağımlılık egemenliği, 

kamu yetkililerinin kendi devletlerinin sınırlarını aşan bilgi, fikir, mal, insan veya 

sermaye akışını düzenleme kabiliyetini ifade etmektedir. Bu anlamda uluslararası 

egemenliğin ve Westphalia egemenliğinin, otorite ve meşruiyet konularını içerdiği ancak 

bunun yanında kontrolü içermediği görülmektedir. Her ikisinin de farklı uygulamaları 

mevcuttur. Uluslararası yasal egemenliğin uygulamadaki görünümü, tanımanın resmi 

hukuki bağımsızlığa sahip bölgesel varlıkları da kapsayacak şekilde genişletilmesidir. 

Westphalia egemenliğinin uygulaması ise de facto veya de jure dış aktörlerin bir devletin 

topraklarından dışlanmasıdır. Yurtiçi egemenlik, hem bir yönetim biçimi içindeki meşru 

otoritenin belirlenmesini hem de bu otoritenin etkin bir şekilde uygulanabilme derecesini 

içerir. Karşılıklı bağımlılık egemenliği, bir devletin sınırları ötesindeki hareketleri 

düzenleme kapasitesiyle, otoriteyle değil, yalnızca kontrolle ilgilidir (Krasner, 1999, s. 3-

4). 

 
sıra sınır dışı etme, parvuum ise küme düşürme ve bazı fiziksel cezaları uygulama yeteneğini içerir. 
Ayrıntılı bilgi için bkz. Julia Costa López, “Political authority in international relations: revisiting the 
medieval debate”, International Organization , Volume 74 , Issue 2 , Spring 2020 , pp. 222-252. 

 
 
 

https://www.cambridge.org/core/journals/international-organization
https://www.cambridge.org/core/journals/international-organization/volume/662BD4B77EAFC26505C77E37CDCAE61A
https://www.cambridge.org/core/journals/international-organization/issue/6EB34A782BA23322A9E3FD266D1989EB


24 

  

Egemenliğin teoride iki farklı boyutunun olduğu görülmektedir. İlki egemenliğin iç 

yönüyle, ikincisi ise dış yönüyle ilgilidir. İlki, egemen olarak kurulan siyasi bir organın 

belirli bir toplum üzerinde haklı olarak üstün komuta uyguladığı inancını içerir. Hükümet 

nihai ve mutlak otoriteye sahip olmalıdır. Dışsal boyut ise bir devletin üzerinde daha 

üstün bir otoritenin bulunmadığını ve bağımsız olduğunu savunur. Uluslararası alanda 

egemenlik teorisi, devletlerin iç politika konularında bağımsız hareket etme ve kendi 

kaderlerini belirleme hakkını içermektedir. Dış egemenlik, devletlerin başka güçlerin 

müdahalesi olmaksızın kendi politikalarını belirleme özgürlüğüne sahip olma durumudur 

(Benn vd., 1959, s. 257). Akal ise bu kavramsallaştırmaya benzer bir tanımlamayı ulusal 

ve uluslararası olarak yapmaktadır. Akal’a göre egemenlik kavramı “ulusal sınırlar içinde 

ve uluslararası düzende” iki farklı düzlemde düşünülmesi gereken bir yapıya sahiptir. 

Ulusal düzeyde bireyler arasındaki tüm farklılıkları ortadan kaldırarak mutlak bir devlet 

otoritesinin tezahürü olarak kabul edilir. Bu anlayış, modern ulus-devlet fikrinin temel 

taşının da bir ifadesi olarak görülebilir. Bu tanımda egemenlik kavramı, farklı toplumsal, 

kültürel ve bireysel eğilimlerin ötesine geçerek birliğin ve düzenin teminatı olarak 

konumlanır. Ancak bu durum, bireysel özgürlükler ve kolektif irade arasındaki gerilimleri 

de beraberinde getirir. Uluslararası düzlemde ise egemenlik, mutlak bir bağımsızlığın 

ifadesi haline gelecektir. Bu, devletlerin kendi iç işlerinde tamamen bağımsız ve dış 

müdahalelerden muaf olduğu bir düzeni göstermektedir (Akal, 2013, s. 18).   

Bodin’in fikirlerinde, egemenlik yalnızca belirli bir zaman dilimine ya da koşula bağlı 

değildir dolayısıyla devlete sürekli bir şekilde tanınmış bir güçtür. Burada Beriş’e göre, 

egemenliğin sürekli gücünü ifade etmek adına Bodin, Latince en üst mertebe anlamına 

gelen “superanus” kavramından esinlenmiştir (Beriş, 2021, s. 18). Dolayısıyla egemenlik 

geçici ya da şartlı bir durum değildir ve bu yönüyle de devletin varlığıyla 

özdeşleşmektedir. Bu bağlamda Bodin, egemenliği devletin tanımlayıcı özelliği olarak 

görür. Bu tanıma göre bir devletin, diğer devletlerden ve otoritelerden bağımsız olarak 

kendi yasalarını yapma, uygulama ve denetleme yetkisi, o devletin egemen olduğunu 

göstermektedir (Bodin, 1992, s. 1). Ağaoğulları’na göre siyasal düşünceler tarihinde 

Bodin’in en önemli katkısı, kuşkusuz, egemenlik kavramının temellerini oluşturmasıdır. 

Machiavelli’nin siyaseti prensin gücüyle sınırlı bir alan olarak belirlemesiyle birlikte 

Bodin, egemenlik kavramını teolojik bir bağlamdan çıkararak hukuki bir zemine 

yerleştirmiştir. Bu yaklaşım, modern devletin işleyişine uygun bir egemenlik anlayışının 



25 

  

gelişmesi için gerekli kavramsal unsurları sağlamıştır (Ağaoğulları, 2010, s. 401). 

Bodin, Six Books of Commonwealth adlı eserinin girişinde devletin, egemen bir otorite 

tarafından yönetilmesi gerektiğini ifade etmektedir (Bodin ve Tooley, 1955). Bu tanım, 

devletin egemenlikle çevrili bir yapı olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. Bodin’in 

fikirlerinde, egemen bir prensin, sahip olduğu iktidarı bir tebaa ile paylaşması, egemenlik 

statüsünü zedeleyecek bir durumdur. Çünkü egemenliğin en temel özelliği, onun mutlak 

ve daimî olmasıdır. Bodin’in bu anlayışı, modern egemenlik teorisinin gelişimine katkıda 

bulunurken, egemenliğin bölünemezliği ve sürekliliği konusundaki vurgusuyla, güçlü bir 

merkezi otoritenin siyasal düzen için vazgeçilmez olduğunu göstermektedir. Aynı 

zamanda Bodin’in egemenliği teolojiden arındırarak hukuki bir çerçeveye oturtması, 

seküler siyasal düşüncenin önünü açmış ve modern devlet teorisinin temellerini 

güçlendirmiştir. Bu bağlamda, Bodin’in egemenlik anlayışı, modern siyaset felsefesi 

açısından dönüştürücü bir etkiye sahiptir denilebilir. 

Mairet’e göre, Bodin’de egemenlik ilkesi ve egemenlikten doğan devlet, otoritenin var 

olan bütün teolojik temellerini yerinden sarsmaktadır. Egemenlik Hıristiyanlığa dair bu 

temelleri ortadan kaldırmanın karşılığıdır. Bodin’de egemenlik, hükmedenin iradesini 

oluşturduğu için insani bir yapı barındırır. Bu insani köken Bodin’in eserlerinde ortaya 

koymak istediği bir tasarıdır. Bu şekilde bir tasarı özünde insani olmayan bütün yapıları 

dışlar. Bu sebeple Bodin’de egemenliğin dindışı doğası oluşmaktadır. Egemenlik 

ilkesinin bu kendiliğinden yapısı özgürlük fikrine gönderme yapmaktadır. Böylelikle 

tanrı ve doğa fikrine karşı bir duruş ortaya konulmuş olur. Bu bağlamda Bodin’in 

kavramsallaştırılmasında, tüm temellerini insani yasa üzerine inşa etmiş ve hatta tanrısal 

ve doğa yasalarının reddi üzerine yapılanmış siyasal bir düzenin yani devletin ifadesini 

oluşturmaktadır (Mairet, 2020, s. 24-25). Bodin’in egemenlik anlayışında, egemenliğin 

yönetimi elinde bulunduran tarafından uygulanması gerekiyorsa bile, egemenliğin sadece 

bu yöneticiye indirgenmemesi gerektiği vurgulanır. Bu yaklaşımda, egemenliğin devletin 

laik temelini oluşturduğunu ifade edebiliriz. Yani, Bodin’in aksiyomunda, yöneticinin 

iktidarının doğasını tanımlayan kesin bir durum bulunmamaktadır. Bu nedenle, 

egemenlik en yüksek otoriteyle tam anlamıyla özdeşleşmez. Egemenlik Bodin’in fikir 

dünyasında devletin bir ifadesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bakımdan şemsiye bir 

kavramdır (Mairet, 2020, s. 26-27). Egemenliğin devletin temel esası olması, Bodin’in 



26 

  

egemenliğe dair en önemli söylemini oluşturmaktadır. Yani egemenlik otoritenin prensibi 

olarak yer almamaktadır. Devletin temel düşüncesi olarak var olmaktadır. 

Bodin’in egemenlik tanımında kavramın teoloji politik yönleri oldukça belirgindir. 

Bodin’in siyasi iktidar anlayışı, Orta Çağ’daki iktidar kavramını yalnızca Tanrı’nın 

yetkisinin bir uzantısı olarak eleştirse de aslında Tanrı ve Papa’nın Hıristiyanlar 

üzerindeki iktidar kullanımını bir çeşit aktarım olarak kabul eder. Bodin’e göre, prens 

artık yalnızca Tanrı’dan aldığı hakla yetinmez. Bunun yerine, kanun yapma ve onları 

feshetme yetkisini kendisine vererek Tanrı gibi davranır. Tanrı’nın evreni yönettiği gibi, 

toplumu yöneten ayrı bir otorite haline gelir. Bu nedenle hükümdarın mutlak dürüstlüğü, 

Kartezyen Tanrı’nın politik alana geçişi gibidir; yani, sadece kötülüğü arzulamaktan 

başka her şeyi yapabilen bir Tanrı’ya benzer. Bodin’in egemenlik anlayışı, bu yetkiyi 

Tanrı’dan alıp onu kutsallaştırır. Böylece, Tanrı’nın mutlak ve tekelci egemenliğinden 

çıkarak devletin mutlak ve tekelci egemenliğine ulaşılır. Modernliğin temelini oluşturan 

bu muğlaklıkta, bir yandan siyasi iktidar sekülerleşirken, diğer yandan devletle 

özdeşleşen egemen, yarı-ilahi bir siyasi güce sahip bir figür haline gelir (Benoist, 1999, 

s. 103). Bodin’in egemenlik kavramını teolojiden arındırarak hukuki bir zemine 

oturtması, Schmitt’in kavramsallaştırması ile paralellik taşımaktadır. Çünkü Schmitt için 

modern devlet teorisinin temel kavramlarının birçoğu, teolojik kökenlerinden 

soyutlanarak seküler bir bağlama uyarlanmış kavramlardır (Schmitt, 2020, s. 43). 

Grotius’un düşüncesinde ise egemenlik, “başka bir insan iradesinin eylemleriyle geçersiz 

kılınamayacak bir güç” olarak tanımlanır. Öyle ki egemen, insanların oluşturmuş olduğu 

yasaların üzerinde olmalıdır (Grotius, 2005, s. 259). Grotius’un Bodin’den en çok 

ayrıldığı nokta, egemenliğin bölünebilir olduğu iddiasıdır. Dolayısıyla, Bodin 

egemenliğin mutlak ve bölünmez olduğunu savunarak kraliyetçi mutlakiyetçi bir çizgi 

izlerken, Grotius “egemenlik işaretlerinin çeşitli taraflar arasında bölünebileceğini” ileri 

sürmüştür (Grotius, 1994, s. 225).  

Merriam’a göre, Grotius egemenliği yalnızca mutlak ve bölünmez bir yapı olarak ele 

almaz; aksine, egemen gücün çeşitli normlar ve anlaşmalarla sınırlandırılabileceğini öne 

sürer. Egemenliğin, tam mülkiyet, intifa hakkı veya geçici bir hak olarak 

düşünülebileceğini belirten Grotius, bu bağlamda iktidar ile iktidarın süresi arasında bir 

ayrım yapar. Örneğin, Roma diktatörleri belirli bir süre için egemen kabul edilirken, 



27 

  

seçimle gelen bir kralın yetkileri de süre açısından sınırlı olabilir. Merriam’ın 

düşüncesinde Grotius, egemen gücün ilahi hukuk, doğal hukuk ve uluslararası hukuk gibi 

normlarla kısıtlanabileceğini ve yönetici ile yönetilen arasındaki anlaşmaların da bu 

çerçevede bağlayıcı olabileceğini ifade etmektedir. Bu durum, hükümdarın yetkileri 

altında belirli hakların doğmasına ve bazı eylemlerinin bir senato veya başka bir organın 

onayına tabi olmasına yol açabilir. Merriam, Grotius’un belirli koşullarda halka 

ayaklanma hakkı tanıyabileceğini belirttiğini aktarır; ancak bu, egemenliğin temel 

niteliğinin değiştiği anlamına gelmemektedir. Bunun yanı sıra, Grotius’un egemenliğin 

bölünebileceğini kabul etmesi, onun mutlak bir birlikten ziyade farklı aktörler arasında 

paylaşılabilen bir yetki alanı olarak ele alınabileceğini düşündüğünü göstermektedir. 

Merriam’ın yorumuna göre, Grotius bu görüşüyle devlet egemenliği kavramına önemli 

bir katkı sağlamaktadır (Merriam, 1900, s. 22). 

Hobbes’a baktığımızda egemen, sözleşme ile meydana getirilen yapay bir kişiyi ifade 

etmektedir. Yönetenlerden ve yönetilenlerden bağımsız bir tüzel kişilik olan egemeni 

herhangi bir sözleşme bağlamaz. Bu yönüyle de egemen üzerinde yetki kullandığı kişilere 

karşı herhangi bir karşılıklılık yükümlülüğüne tabi değildir. Belirli bir sorumsuzluk 

hakkına sahip olan egemen, hukukun üstünde ve ötesindedir. Hobbes böylece modern 

egemen figürünü koşulsuz ve mutlak olarak tanımlamaktadır. Bununla birlikte Hobbes’a 

göre egemen, toplum sözleşmesiyle sınırlandırılamaz bir noktada bulunmaktadır. 

Böylelikle denilebilir ki egemen tamamen bağımsızdır. Egemenin kararları eleştirilemez. 

Bu bağımsızlığı egemenin sözleşmenin de üstünde bir yerde konumlandığını 

göstermektedir. Dolayısıyla egemen olan toplumsal sözleşmeye hiçbir şekilde taraf 

değildir. Egemenlik şartlara göre oluşturulmaz ve egemenin yaptığı hiçbir şey kendi 

milleti ya da tebaası tarafından cezalandırılamaz. Egemen mutlak ve bölünmemiş 

olmalıdır. Egemen, tebaalarına karşı kesinlikle sorumlu değildir. Savaşa ve barışa karar 

vermek tamamen egemenin tayin edebileceği bir durumdur (Hobbes, 2007, s. 131-135). 

Bunun bir toplum sözleşmesi düşünürü için çok dikkate değer bir sonuç olduğunun altını 

çizmek gerekmektedir. McClelland’a (1996, s. 188-189) göre, Hobbes’tan önce toplum 

sözleşmesi teorisi, yönetenler ve yönetilenler arasında, yöneticilerin bazen bozabileceği 

ve böylece tebaalarını itaat yükümlülüklerinden kurtarabilecekleri bir tür pazarlık olarak 

görülmekteydi. Hobbes ise bunun tersini savunarak, insanların başlangıca geri dönüp 

devleti yeniden kurabilseler bile, herhangi bir çağdaş kralın olmaya cesaret edemediği 



28 

  

mutlakiyetçi bir egemen kuracak şekilde gönüllü olarak hareket edeceklerini ileri 

sürmektedir. Leviathan’daki argümanın büyük bir kısmı, bunun neden böyle olması 

gerektiğini göstermek için tasarlanmıştır. 

Hobbes’un egemenlik modeli teoloji politikten bağımsız değildir. Hobbes’un egemenlik 

görüşünün tamamen siyasi olduğunu düşünen birçok düşünürün aksine Derrida bunun 

derin ve temel bir teolojik ve dini temele sahip olabileceğini varsaymaktadır. Bu konuda 

Derrida’nın argümanları iki noktaya dayanmaktadır. Birincisi, Leviathan’ın işaret ettiği 

gibi, Hobbes’un teorisi geleneksel görünümüne rağmen ilahi bir modele dayanmaktadır: 

Leviathan Tanrı’nın doğal sanatını taklit etmektedir. İkincisi, Hobbes Tanrı’yı siyasi 

antlaşmadan tamamen dışlamaz ve böylece siyasetin teolojik temelini göz ardı etmez. 

Dolayısıyla bugün dine ve siyasete yaklaşım biçimi, Hobbes tarafından yapılan belirleyici 

kırılma olmaksızın düşünülememektedir (Hobbes, 2007, s. 247-248). 

Hobbes, devlet biçimlerini sınıflandırırken egemen gücün konumunu dikkate almıştır. 

Ona göre, her siyasi yapı temelde üç kategoriye ayrılır: monarşi, aristokrasi veya 

demokrasi. Bu ayrımın temelinde, iktidarın uygulanmasına katılan bireylerin sayısı 

yatmaktadır. Egemenliğin konumu, yalnızca devlet içindeki güç dinamiklerini değil, aynı 

zamanda yurttaşların haklarını ve sorumluluklarını, kamu mallarının ve fırsatların 

dağılımını, hatta devlete olan bağlılığın dayandığı temel ilkeleri de şekillendirir. Bu bakış 

açısı, devletin doğasını anlamada oldukça önemlidir ve egemenlik kavramını, toplumsal 

düzenin temelleriyle ilişkilendirmektedir (Hobbes, 2007, s.139-140). Modern demokratik 

zamanlarda bu ontoteolojik hak, yönetim organına ya da lidere geçmektedir. Örneğin 

ABD’de bu hak, başkanın yargı kararlarına karşı af çıkarma yetkisinde kendini 

göstermektedir. Dahası, bir devletin şiddet tekeli, egemenlik temasıyla bir bütündür. Bu 

aynı zamanda ölüm cezasını, devletin hakkını, egemenin ölümle cezalandırma hakkını 

her zaman temellendiren durumdur (Leitch, 2007, s.233). 

John Locke’un egemenlik kavramsallaştırması ise Tanrı’nın yeryüzündeki tecessümü 

olan insana karşılık gelen bir ifadede kendisini bulmaktadır. Buna göre, kadir-i mutlak 

olarak tanımlanan bir Tanrı’nın adeta yeryüzündeki temsilcisi olan insana tanınan 

egemenlik anlayışı bu yönüyle mutlak değildir (Locke, 1965, s.203). Bunun en önemli 

nedenlerinden biri de Locke’un mutlak monarşinin tehlikelerini görüyor olmasıdır. 

Mutlak monarklar, Tanrı’nın bilgeliği ve iyiliğinden bir pay aldıkları iddiasıyla keyfi bir 



29 

  

iktidar hakkına sahip olduklarını öne sürerler. Ancak Locke’a göre iyi niyetli bir prensin 

yönetimi dahi tehlikelidir çünkü bu yönetim, kendisinden sonraki yöneticiler tarafından 

halkın aleyhine olacak şekilde kötüye kullanılabilir. Dolayısıyla egemenlik, keyfi bir 

otorite olmamalı, halkın rızasına dayanmalıdır (Locke, 2012, s.109-111). 

Derrida’nın egemenlik konusunda tartışmalarının odak noktasında yer alan isim 

Schmitt’tir. Derrida’yı Schmitt’in görüşünde ilgilendiren, siyasal olan kavramına 

mukavemetinin yanı sıra egemenin karar verici istisnalığıdır. Egemenlik ilke olarak 

paylaşılamaz. Çünkü egemen zamandan ve dilden uzakta hatta üzerindedir. Bu yönüyle 

de bölünmezdir. Egemenlik, kendini var etme sürecinde, evrensel olarak anlamlı kıldığı 

dilin paylaşılabilirliğinden geri çekilir. Çünkü egemenlik ancak dilden çekilerek bir karar 

aracılığıyla kendini kurabilir. Ancak, bu sessizlik uzun süre sürdürülemez; zira egemenlik 

hakkında konuşulduğu, ona anlam verildiği ya da onu meşrulaştırma çabası başladığı 

anda bu sessizlik sona erer. Böylece, dilde veya zamanda ortaya çıkan bir paylaşım, saf 

ve bölünmez bir egemenliğin var olmadığını gösterir. Bununla birlikte, egemenlik, içinde 

işlediği dil ve zaman gibi koşullardan geri çekilme gücünü gösterebilir.  

Derrida’da bu durum, iktidarın kötüye kullanımının aslında egemenliği kuran şey 

olduğunu ve bu gücün yalnızca emperyal bir hegemonyaya yönelme potansiyeli taşıdığını 

ortaya koyar. Egemenliğin kendi bütünlüğünü koruma ve yine de riske atma süreci, 

Derrida’nın otoimmünite kavramı ile açıklamaya çalıştığı durumdur. Egemenlik, işlevini 

yerine getirebilmek için dil ve zaman gibi bölünmelere ihtiyaç duyar, bu da onun 

dokunulmazlığını ve bölünmezliğini tehlikeye sokar (Cassatella, 2015, s. 217). Sonuç 

olarak, egemenlik, kendi kendini yok etme ve ortaya koyma sürecinde olup, bu süreçte 

dokunulmazlığını hem ispatlar hem de askıya alır, yani otoimmün bir yapıya sahiptir.  

Schmitt ise egemeni, olağanüstü bir durumun söz konusu olup olmadığına ve böyle bir 

durum gerçekleşirse bu durumdan kurtulmak için ne yapılması gerektiğine karar veren 

kişi olarak tanımlar. Bu durum anayasanın tümüyle askıya alınma ihtimalini barındıran 

bir kararı kendinde saklamaktadır. Mevzu hukukta öngörülemeyen olağanüstü halde 

hukuk devletine uygun düşecek bir yetki bulunmamaktadır. Bu sebeple egemenin 

vereceği karar büyük önem taşımaktadır (Schmitt, 2020, s. 14-15). Agamben’e göre ise 

istisna görünüşte yasa tarafından kararlaştırılamayan, ancak egemenin yine de karar 

verme hakkını üstlendiği durumun bir ifadesidir. Egemen, yasanın düzenliliğini askıya 



30 

  

alma ve bu olağanüstü halin belirsiz durumuna yaptırım uygulama gücüne sahip olandır. 

(Agamben, 2020, s.12). Dolayısıyla denilebilir ki egemen, olağanüstü hali tayin etme 

gücüyle yasayı istediği gibi geçersiz hale getirebilmektedir. Modern zamanlarda bu temel 

yetkinin devleti yöneten liderlere ya da yönetim organlarına devredildiği görülmektedir. 

Bu durum aynı zamanda bir devletin şiddet üzerindeki tekele sahip olmasının da bir 

karşılığıdır. Aynı şekilde ölüm cezası uygulamasında da egemenin bireyler üzerindeki 

mutlak otoritesini net bir şekilde görmek mümkündür. Egemenlik bu nedenle 

öngörülemez bir doğaya sahiptir. 

Agamben’e göre egemenlik, bir paradoks içermektedir. Bu paradoks, egemenin hem 

hukuki düzenin içinde hem de dışında bulunması gerçeğinde yatar. Egemen, eğer 

gerçekten bir istisna hali ilan edebilme ve bu şekilde hukuki düzenin geçerliliğini askıya 

alma yetkisine sahipse, bu durumda “hukuk düzeninin dışındadır ama yine de ona aittir, 

çünkü anayasanın askıya alınıp alınmayacağına karar verme yetkisi ona aittir.” Bu durum, 

“hukuk düzeninin dışında olmasına rağmen ona ait olma” gibi karmaşık bir ilişkiyi ortaya 

koymaktadır. Egemen, hukuki düzenin askıya alınmasına karar verirken, aynı zamanda 

hukukun sınırlarını yeniden tanımlama yetkisini kullanmaktadır. Egemenin yasanın 

geçerliliğini askıya alma gücü, yasanın dışında hiçbir şeyin olmadığını da ilan etmektedir. 

Bu bağlamda, egemenlik hem düzenin ötesinde hem de düzenin tam merkezinde yer 

almaktadır. Bu bağlamda yasaların geçerliliğini askıya alma gücüne sahip olan egemen, 

kendini hukuken hukukun dışında bir yere konumlandırır. Bu durum, paradoksun şu 

şekilde de ifade edilebileceği anlamına gelir: “Yasa kendi dışındadır” veya yasanın 

dışında yer alan egemen, aslında yasanın dışında hiçbir şeyin olmadığını ilan eder. Bu 

paradoksun içindeki topoloji üzerine düşünmek önemlidir, çünkü egemenliğin hukuki 

düzenin sınırlarını belirleyebilme kapasitesi ancak bu paradoksun yapısı anlaşıldığında 

tam olarak kavranabilir. Schmitt ise bu yapıyı, istisnanın yapısı olarak tanımlar 

(Agamben, 1998, s.15).  

Schmitt, devletin hukuka bağlı olduğu, kararların yalnızca tartışma yoluyla alındığı ve 

kamusal hayatın büyük ölçüde siyasetten arındırılmış bir özel alanla net bir şekilde 

ayrıldığı liberal egemenlik kavramına yönelik güçlü eleştirileriyle bilinmektedir. Ona 

göre, bu kavramın temel sorunları vardır: Birincisi, kamusal hayata geniş katılımı 

engelleyerek demokratik süreci sınırlar; ikincisi ise, mevcut yasal ve anayasal normlara 



31 

  

karşı çıkabilecek demokratik tercihlere yer vermediği için anti-demokratiktir. Schmitt 

ayrıca, yasal egemenliğin belirli kurallar ve prosedürlere dayanması nedeniyle, bir istisna 

durumunda kimin karar vermesi gerektiğini tanımlamakta yetersiz kaldığını öne 

sürmektedir. Bu nedenle egemenlik, iradesini hukuktan bağımsız olarak bile olsa somut 

bir duruma dayatabilen kişiyi tanımlama meselesine geri döner. Schmitt, istisna halinin 

bu durumu en açık şekilde ortaya koyduğunu belirterek şu sonuca varmaktadır: “Egemen 

olağanüstü hale karar verendir” (Schmitt, 2020, s.13). Bu, istisna halinin var olup 

olmadığına kimin karar vereceği sorunudur. İstisna durumlarında, kurallar ve normlar 

uygulanamadığında, yapılacaklara karar vermek için hukukun dışında bir merci gereklidir 

ve bu tür belirsiz durumlar her zaman var olacaktır (Hohendahl, 2018, s. 143-144). 

Schmittyen bir bakış açısından, hiçbir zaman bir egemenlik kesintisi ya da boşluğu 

olmadığı söylenebilir. Bir hükümdar egemen olmayı bıraktığında, hemen bir başkası 

onun yerini alır. Bu, gerçek hükümdarın neden her zaman tanınmadığını veya egemen 

olarak adlandırılmadığını açıklar. Bir güç bağlamında uygulanan ve etkileri genellikle 

hukukun dışında olan hegemonya, aynı zamanda bir egemenlik biçimidir.  

Bu anlamda denilebilir ki Schmitt’in siyaset teorisinde, egemenlik kavramı belirleyici bir 

rol oynamaktadır ve bu kavramın en ideal temsilcisi olarak 17. yüzyıl mutlakiyetçi 

monarşisi öne çıkmaktadır. Schmitt, 1922’de yazdığı eserlerinde Weimar 

Cumhuriyeti’nin istikrarsızlığına yoğunlaşmaktadır. Hatta Weimar için “Weimar 

parlamenter parti devleti istikrarsız bir koalisyon parti devletidir” demektedir (Preuss, 

2016, s. 481). Ancak bu çalışmalar, aynı zamanda dönemin liberal demokrasiye 

yöneltilen Aşırı Sağ ve Aşırı Sol meydan okumalarına dolaylı bir yanıt niteliği 

taşımaktadır. Bu bağlamda, Schmitt’in siyasal düşüncesi, egemenliğin açık bir özneye 

dayandırılması ihtiyacını güçlü bir şekilde vurgulamaktadır. Mutlakiyetçi hükümdarın 

Schmitt açısından ideal model olarak görülmesinin temel nedeni, onun iktidarını herhangi 

bir yüksek hukuki normdan türetmeden, doğrudan kendisinde meşrulaştırmasıdır. Bu 

durum, hükümdarın yasaları var eden bir irade olarak konumlanmasına olanak 

tanımaktadır. Başka bir deyişle, hükümdar yalnızca mevcut normları uygulayan bir 

otorite değil, aynı zamanda normatif düzenin varlığını belirleyen temel kaynak olarak 

görülmektedir. Bu yaklaşımla Schmitt, egemenliği yasa ile değil, kararla tanımlamakta 

ve bu noktada meşhur ifadesine ulaşmaktadır: “Egemen, istisnaya karar 

verendir.” (Schmitt, 2020, s. 13). Bu tanım, egemenlik tartışmalarında norm ve karar 



32 

  

arasındaki ilişkiye dair kritik bir karşıtlık ortaya koymaktadır. Schmitt’te norm ve karar 

arasında ters orantılı bir ilişki bulunmaktadır; karar, normun bir türevi değil, tam tersine 

onun dayandığı asli unsur olarak belirginleşmektedir. Egemenliğin bu şekilde 

tanımlanması, Schmitt’in hukuk ve siyaset teorisindeki istisna hali kavramını da açıklığa 

kavuşturmaktadır. Egemen, yalnızca kriz veya kaos anlarında normların askıya 

alınmasına karar vermekle kalmamakta; aynı zamanda bu istisna üzerinden normatif 

düzenin sınırlarını da çizmektedir. Dolayısıyla, Schmitt’in ideal hükümdar modeli, 

istikrar ve otoritenin kaynağını hukukî bir çerçevede değil, siyasi bir kararlılıkta 

bulmaktadır. Schmitt’in bu argümanı, 20. yüzyılın başındaki siyasi krizleri açıklamak için 

ortaya konmuş olsa da modern egemenlik teorileri üzerinde de kalıcı bir etki 

bırakmaktadır (Hohendahl, 2018, s. 146-147). 

Burada Schmitt’in bu yapıyı istisna hali olarak sunması Agamben’e göre belirli 

dayanaklar sonucudur. Agamben, istisnada yaratılan durumun ne bir olgu ne de bir hak 

olarak tanımlanamayacağı, bunun yerine ikisi arasında paradoksal bir ayrım eşiği 

oluşturması gibi bir özelliği ile tanımlar. Bu durum, Schmitt’in egemen kararın “hukuk 

yaratmak için hukuka ihtiyaç duymadığını kanıtladığını” yazarken formüle ettiği 

paradoksun nihai anlamıdır. Egemen istisnada söz konusu olan, bir fazlalığın denetimi 

veya etkisizleştirilmesi değil, tam da hukuki-politik düzenin geçerliliğe sahip olabileceği 

alanın yaratılması ve tanımlanmasıdır. Bu anlamda, egemen istisna, kendisini içeridekini 

dışarıdakinden ayırt etmekle sınırlamayan, bunun yerine ikisi arasında bir eşik tayin 

etmekte ve bu şekilde sınırlarını belirlemektedir (Agamben, 1998, s. 18-19). 

Schmitt için olduğu gibi Derrida için de egemenlik hak ve yasaları askıya alan egemen 

istisna ile ilişkilidir ve bu istisna bugün de hatta demokrasilerde bile, egemenliği 

teolojiden ayrılmaz kılan durumdur. Bu yönüyle Derrida’nın Schmitt ile hemfikir 

olduğunu söyleyebiliriz. What For Tomorrow’da Derrida, istisna kategorisi ile egemenlik 

kavramını anlayabileceğimizi belirtmektedir: “Bugün büyük soru, gerçekten de her yerde 

egemenlik sorusudur. Söylemlerimizde ve hipotezlerimizde, adı altında veya başka bir 

şekilde, gerçek veya mecazi olarak her yerde mevcut olan bu kavramın teolojik bir kökeni 

vardır: Gerçek egemen Tanrı’dır. Bu otorite ya da bu güç fikri, “ilahi bir hakka” sahip 

olduğu söylenen hükümdara aktarılmıştır. Egemenlik daha sonra demokrasi ya da ulus 

aracılığıyla, krala ve Tanrı’ya atfedilenlerle aynı teolojik niteliklere sahip olan halka 



33 

  

devredilmiştir.” (Derrida, 2004, s. 91-92). Bu o kadar kurucu bir bağlamı teşkil 

etmektedir ki egemenliğin ve hatta demokrasinin teolojik olarak halk figürüne dayanması 

nedeniyle Derrida, gelecek demokrasinin gelecek bir Tanrı olarak anlaşılıp 

anlaşılamayacağını ya da buna tercüme edilip edilemeyeceğini sorgular ve bunun 

endişesini taşır (Naas, 2009, s. 143).  Derrida’nın egemenlik anlayışına ilişkin yorumları, 

egemenliğin teoloji politik temellerine yönelik bir sorgulamaya kapı aralamaktadır. 

Derrida’nın düşüncesinde, egemenlik kavramını çözümlemeye tabi tutarken onun 

teolojik kökenini göz ardı etmemek ve etkilerini hissettiğimiz her bağlamda eleştirel bir 

yaklaşımla değerlendirmek gerekmektedir. Bu bağlamda, devlet ve ulus-devlet 

yapılarının dayandığı mantığın katı bir eleştirisi zorunlu hale gelmektedir. Egemenliğin 

kavramsal temellerine değindikten sonra tarihsel okumasının yapılması kavramın 

dönüşümünü anlamlandırmak adına önemli olacaktır. 

1.1.1. Egemenlik Kavramının Tarihsel Gelişimi 

Egemenlik sistematik bir buluşmanın ürünüdür. Tarihsel kökenler ve felsefi düşüncenin 

sentezlenmesi ile siyasal moderniteye rengini vermiştir. Dolayısıyla felsefi olan ile 

tarihsel bir dizi olayın bir aradalığı zamanın siyasal pratiğine katkıda bulunarak 

egemenlik kavramını meydana getirmiştir. Devletlerin ortaya çıkması ile bağlantılı olarak 

konumlandırılan egemenlik, felsefi kuruluşu bakımından indirgenmiş bir tanımlama 

olarak görülebilir. Bunun en temel sebebi kavramın ortaya çıkışında yer alan felsefi 

kökenlerinin çoğu zaman göz ardı edilmesidir. Dolayısıyla felsefi fikirler bakımından 

egemenlik kavramının ortaya çıkışını devlet kavramının ortaya çıkışından çok daha 

önceye konumlandırmak mümkündür (Mairet, 2020, s. 31-32).   

Erken dönem devlet olma biçimlerinin çoğu, bir tür krallık ve kralın görevlileri arasındaki 

ilişki etrafında dönüyordu. Krallar ve aristokrasi, karşılıklı yükümlülükler dizisi içinde 

hareket ettiler. Kralın görevlileri, kral savaşta başarılı olduğu ve ganimet dağıtabildiği 

sürece ona sadık kaldı. Otoritenin uygulanması, bir kamu işlevi olarak krallığa değil, bir 

kişi olarak krala sadakatten kaynaklandı. Bu tür ilk devletler, yalnızca zayıf bir şekilde 

tanımlanmış piyasa ekonomilerine ve mülkiyet haklarına sahipti. Maaşlı memurlar, yasal 

çerçeveler ve vergilendirme yoluyla resmi yönetim neredeyse yoktu. Bu tür yönetim 

biçimleri arasındaki etkileşimler de günümüzün devlet sisteminden önemli ölçüde farklı 

görünüyordu (Kratochwil, 1986, s. 27). Evrensel imparatorluklar, karşılıklı olarak kabul 



34 

  

edilen sınırları değil, yalnızca maddi sınırları tanıdı. Bu tür sınırlar, Roma ya da Çin gibi 

evrensel imparatorlukların tanımadığı hukuksal denkliği gerektirmekteydi. Çoklu otorite 

yapıları da yan yana var olmuş; seküler ve dini otorite gibi çağdaş ayrımlar, erken devlet 

pratiğinde bulanıklaşmıştı. Örneğin Orta Çağ Avrupa imparatorları kutsal statü ve din 

adamlarını atama hakkı talep ederken, papalık vergi toplama, orduları artırma ve 

imparatorun kendisi de dâhil olmak üzere laik yöneticileri görevden alma yetkisini talep 

ediyordu (Tierney, 1988, s. 171). 

Tartışmayı derinleştirmek adına egemenlik, Roma’nın siyasal yapısı ve egemenlik 

anlayışı, tarihsel süreçte farklı aşamalardan geçerek önemli dönüşümler yaşamıştır. 

Roma, ilk olarak bir kabileler konfederasyonu biçiminde örgütlenmiş ve ardından krallık 

yönetimiyle yapılandırılmıştır. Bu dönemde kral hem siyasal hem de dinsel otoriteyi 

elinde bulunduran merkezi bir figür olarak, başrahiplik, başyargıçlık ve başkomutanlık 

gibi görevleri üstlenmiş ve bu kapsamda imperium adı verilen ilahi bir yetkiye sahip 

olmuştur. Imperium, Roma’nın egemenlik anlayışını şekillendiren temel kavramlardan 

biri olup, kralın gücünü ve yetkisini sembolize eden fasces (bağlanmış değnekler ve 

balta) ile ifade edilmiştir. Bu dönemde kral hem Senato’ya hem de halk meclisi olan 

Comitia Curiata’ya dayanmakla birlikte, yetkilerinin temeli bu organlar tarafından 

onaylanmıştır. Ancak Comitia Curiata’da pleblerin oy hakkına sahip olmaması, halkın 

geniş bir kesiminin siyasal katılımını sınırlandırmıştır. Roma İmparatorluğu’nun 

yükselişiyle birlikte egemenlik kavramı daha merkezi bir yapıya bürünmüş ve yönetim, 

halkın iradesiyle ilişkilendirilen mutlak bir otorite olarak tanımlanmıştır. Bu bağlamda, 

halkın hak ve yetkilerinin imparatora devredilmesi gerektiği anlayışı öne çıkmıştır. 

İmparatorluk döneminde ortaya çıkan lex regia doktrini, yasa yapma yetkisini 

imparatorun mutlak otoritesine dayandırarak egemenliğin yasal temelini 

sağlamlaştırmıştır. Ancak bu dönemin sona ermesiyle birlikte, Hıristiyanlık ile siyasal 

yapıyı dönüştürmüş ve egemenlik fikrinin köklü bir değişim yaşamasına neden olmuştur. 

Hıristiyan dünya görüşü, otoritenin kaynağını dünyevi temsilcilerden ilahi bir güce 

kaydırarak, siyasi düşüncenin mantığını şehir devleti veya imparatorluk merkezli 

olmaktan çıkarıp teolojik bir çerçeveye taşımıştır. Bu bağlamda, Roma’nın egemenlik 

anlayışı, bir yanda krallık döneminde dinsel ve siyasal gücü birleştiren ilahi bir otorite 

üzerinden şekillenmiş, diğer yanda imparatorluk döneminde halkın yetkilerinin devri ve 

lex regia gibi yasal mekanizmalarla kurumsallaştırılmıştır. Ancak Hıristiyanlık ile 



35 

  

birlikte, bu egemenlik anlayışı dünyevi düzlemden teolojik bir düzleme kaymış, 

otoritenin kökenine ilişkin düşünceler yeniden şekillenmiştir. Bu dönüşüm, Roma’nın 

siyasal sisteminde halkın rolü, egemenlik ve otorite kavramlarının nasıl ele alındığını 

anlamak için oldukça önemlidir (Ağaoğulları, 2015, s. 167-168; Pocock, 1975, s. 84). 

Dolayısıyla burada anlaşılması gereken, egemenliğin felsefi ve tarihsel temellerinin, 

Roma İmparatorluğu’nun yükselişiyle belirginleşmiş olduğudur. Roma’da merkezi bir 

otorite altında yönetilme düşüncesi, imparatora halkın hak ve yetkilerinin 

devredilmesiyle mümkün olmuştur. Lex regia doktrini, egemenliğin somut bir biçimde 

tanımlanmasına olanak sağlamış; yasa yapma yetkisi ve mutlak güç, imparatorun 

şahsında cisimleşmiştir. Bu dönemde egemenlik, halkın iradesinden türeyen ve tek bir 

merkezi figürde toplanan bir güç olarak algılanmıştır. Ancak Roma İmparatorluğu’nun 

çöküşü, bu egemenlik anlayışının dönüşümüne yol açmıştır. Hıristiyanlık, egemenlik 

fikrini dünyevi iktidarın ötesine taşıyarak otoritenin kaynağını ilahi bir düzleme 

yerleştirmiştir. Bu geçiş, siyasi düşüncenin eksenini şehir devletlerinden veya 

imparatorluklardan Tanrı merkezli bir dünya görüşüne kaydırmıştır. Yunan kültüründe 

bireyin şehirde yaşamak için yaratıldığı fikri, Hıristiyanlıkla birlikte Tanrı ile uyum 

içinde yaşama düşüncesine evrilmiştir. Dolayısıyla, egemenlik kavramı hem tarihsel hem 

de felsefi bir dönüşüm geçirmiştir. Roma dönemindeki merkezi otorite anlayışı, modern 

egemenlik teorilerine giden yolu açarken, Hıristiyanlık gibi büyük entelektüel ve inanç 

sistemleri, bu kavramın sınırlarını genişletmiş ve farklı yorumların ortaya çıkmasına 

zemin hazırlamıştır. Bu çok katmanlı yapı, egemenliğin yalnızca bir devlet formasyonu 

olarak değil, aynı zamanda felsefi ve teolojik bir mesele olarak ele alınmasını zorunlu 

kılmaktadır. 

Üzerinde durulması gereken bir diğer konu da hakların devri meselesinin Cicero’nun 

doğal hak anlayışıyla birebir örtüşmeyebileceğidir. Zira bu süreç daha çok bir pratik ve 

siyasal gereklilikle şekillenmiştir. Özellikle lex regia çerçevesinde halkın haklarının 

devredildiği iddiası, doğal hak anlayışının bireylerin özgürlüğüne verdiği değerle çelişir 

gibi görünmektedir. Çünkü doğal hukuk, bireyin sahip olduğu hakların devredilemezliği 

ilkesine vurgu yapar. Ancak burada önemli bir nokta, halk ifadesinin Roma bağlamında 

homojen bir kitleyi değil, belirli sınıfsal ayrımları ifade etmesidir. Eğer bu devrin gerçek 

anlamda halktan ziyade Senato’dan imparatora geçen bir yetki olduğu düşünülecekse, bu 

süreçte Senato’nun sınıfsal karakterinin büyük etkisi olduğunu belirtmek gerekir. Roma 



36 

  

Senatosu, patrici ailelerin (aristokratların) bir organı olarak şekillenmiş ve uzun süre bu 

sınıfın çıkarlarını temsil etmiştir. Dolayısıyla, Senato’nun imparatora yetki devri, 

yalnızca bir kurumsal düzenleme değil, aynı zamanda sınıfsal bir güç paylaşımı meselesi 

olarak da değerlendirilebilir (Ağaoğulları, 2015, s. 169-170). 

Orta Çağ boyunca yasalar, bireylerin ait oldukları sosyal sınıflar, feodal yükümlülükler, 

ekonomik pozisyonlar veya dini statü gibi kişisel özelliklerine göre uygulanırdı. Örneğin, 

bir köylü, bir baron veya bir din adamı için farklı hukuk kuralları geçerliydi. Hukuk, 

bireyin toplumsal hiyerarşideki konumuna göre değişiklik gösterebilirdi. Feodal devlet, 

kişisel itaat ve sadakat bağları etrafında dönüyordu. Krallar ve dükler, kendilerine bağlılık 

yemini eden lordlara emir verirdi. Bu lordlar sırayla daha az yasalara tabi oluyorlardı. 

Komuta zinciri bu şekilde ilerliyordu. Böylece, bir lordun yasalar üzerindeki kontrolü, 

sabit bir bölge üzerindeki münhasır kontrolden ziyade sosyal ağlara benziyordu. Bireyler, 

çeşitli lordlardan, dini otoritelerden ve bazen de kendi farklı yönetişim tarzlarına sahip 

kentsel otoritelerden çoklu yönetim modellerine tabi oldular (Tierney, 1988, s. 171). 

Kaya’ya göre, Roma’nın çöküşüyle birlikte, Hıristiyanlık egemenlik kavramını teolojik 

bir zemine taşımıştır. Hıristiyanlığın “iyinin, Tanrı’nın iradesine boyun eğmekte yattığı” 

anlayışı, toplumsal düzeni ilahi bir düzenin yansıması olarak kurgulamıştır. Bu düşünce, 

Orta Çağ boyunca Avrupa’nın siyasal ve toplumsal yapısını şekillendirmiştir. Hıristiyan 

Avrupa’nın bütünleşmesi, Papa ve Kutsal Roma İmparatoru olmak üzere iki teokratik 

otoriteye dayanmıştır. Orta Çağ boyunca bu iki otoritenin teokratik konumlarına teorik 

bir alternatif sunulmamış, siyasal ve hukuki düzenler, dini ilkelerle bütünleşmiş bir yapı 

sergilemiştir. Bu durum, ideal ve pozitif hukuk, kamusal ve özel haklar ile yasalar ve dini 

kurallar arasında net ayrımların olmamasına yol açmıştır. Böyle bir bağlamda, toplumsal 

düzen, “Büyük Varlık Zinciri” olarak adlandırılan ilahi bir hiyerarşi çerçevesinde 

yorumlanmıştır. Bu zincir, varlığın en alt katmanından en üstüne kadar birbiriyle 

bağlantılı bir rütbe ve düzen ilişkisini temsil eder. Egemenlik kavramının bu teolojik 

bağlamdaki anlamı, Roma İmparatorluğu’nun merkezi otorite anlayışıyla önemli bir 

kontrast oluşturur. Roma’da egemenlik halkın iradesine dayalı bir siyasi güçken, Orta 

Çağ’da ilahi düzenin bir yansıması olarak düşünülmüştür. Ancak her iki durumda da 

egemenlik, toplumu bir arada tutan merkezi bir yapı olarak belirginleşmiştir. Roma 

İmparatorluğu döneminde yasa yapma yetkisi, imparatorun halk adına hareket etmesine 



37 

  

dayanırken, Orta Çağ’da bu yetki ilahi iradeye bağlı kılınmıştır. Bu durum, modern 

egemenlik anlayışına giden yolda iki önemli geleneğin bir araya geldiğini gösterir: 

Roma’nın hukuki ve siyasi merkeziyetçiliği ile Hıristiyanlığın ilahi düzen fikri. 

Hıristiyanlık, egemenliği dünyevi bir gücün ötesinde metafizik bir düzenin parçası olarak 

görerek, siyasal düşüncenin sınırlarını genişletmiştir. Bu birleşim, ideal hukuk, dini 

kurallar ve siyasi otorite arasında karmaşık bir bütünleşmeye zemin hazırlamış, modern 

egemenlik kavramının çok boyutlu yapısını şekillendirmiştir. Dolayısıyla bu düşüncenin 

zemin oluşturduğu dönemde Hıristiyan Avrupa’nın bütünleşmesi giderek her şeyden önce 

iki teokratik otoriteye, Papalık ve Kutsal Roma İmparatoru’na bağlı hale geldi. Orta Çağ 

boyunca Papa ve İmparatorun teokratik konumlarına teorik bir alternatif yoktu. Bunun en 

çarpıcı tezahürlerinden biri, ideal ve pozitif hukuk, kamusal ve özel haklar, yasalar ve 

dini kurallar arasında net ayrımların olmamasıydı. Orta Çağ’ın bir bütün olarak toplum 

görüşü, en alt yapıdan, varlığın en üst katmanına kadar birbirine bağlılığın ifadesi olan 

“Büyük Varlık Zinciri” içinde ilahi olarak düzenlenmiş bir rütbe ve düzen hiyerarşisiydi 

(Kaya, 2022, s. 42-43).  

Egemen bir siyasi düzenin, dini otoriteden bağımsız olarak ele alınabilmesi için Orta Çağ 

düşünce yapısının bütünüyle çözülmesi gerekmiştir. Bu bağlamda, Roma hukukunun ilke 

ve kurallarının yeniden keşfedildiği ve Batı hukukuna olan ilgiyi canlandırmaya başladığı 

12. yüzyılın sonuna kadar, Orta Çağ entelektüel yaşamı kapalı bir sistem olarak varlığını 

sürdürmüştür. Ancak, 16. yüzyılın sonlarına kadar siyasi otorite, hukuk ve hakların doğası 

ile sınırlarına ilişkin meseleler Avrupa siyasi düşüncesinde kayda değer bir tartışma alanı 

bulamamıştır. Bu bağlamda siyasi otorite hakkında yeni düşünce biçimlerinin oluşmasına 

zemin hazırlayan gelişmeler arasında belki de en etkili olanı Protestan Reformu’dur 

(Sigler, 1983). Reform hareketinin getirdiği değişimler, modern devletin temel taşlarının 

oluşumunda belirleyici bir rol oynamıştır (Ağaoğulları, 2013, s. 92). Reform hareketi 

yalnızca Avrupa’da Papalığın yargı yetkisi ve otoritesine meydan okumakla kalmamış, 

aynı zamanda siyasi yükümlülük ve itaat konularını da radikal bir biçimde gündeme 

getirmiştir. Bu dönemde “Katolik Kilisesi’ne mi, Protestan bir hükümdara mı yoksa 

belirli bir dini mezhebe mi sadakat gösterilmesi gerektiği” sorusu, çözümü güç bir mesele 

olarak öne çıkmıştır. Ağaoğulları’na göre, reform hareketi “doğru dine uygun devlet” 

(Ağaoğulları, 2013, s. 91) anlayışını beraberinde getirmiştir. Bu anlayış, 16. yüzyılın 



38 

  

ikinci yarısından itibaren Avrupa’da yaygınlaşmış ve özellikle Almanya’daki Otuz Yıl 

Savaşları sırasında en yoğun formuna ulaşmıştır.  

Bu noktada Kilise’nin etkisini açmakta fayda bulunmaktadır. Egemenliğin dönüşümünde 

yalnızca Orta Çağ’da değil, sonraki yüzyıllarda da Kilise kritik bir rol oynadı. Sheehan’a 

göre, Avrupa siyaset tarihini devletin zaferi açısından görmenin birçok dezavantajından 

biri, bu anlatının bizi Kilise’nin devleti kuranların egemenlik iddialarına ne kadar süre 

meydan okuduğunu gözden kaçırmaya teşvik etmesidir. Örneğin, 1790’da din 

adamlarının sivil anayasası üzerindeki çatışması, Fransız Devrimi’nin gelişiminde çok 

önemli bir mesele haline geldi. Bundan sonraki yüzyılda da Kilise ile devlet arasındaki 

sınır anlaşmazlıkları Fransız siyasetinde önemli bir rol oynadı. Dini ve laik otoriteler 

arasındaki kültür savaşları, on dokuzuncu yüzyıl boyunca Alman siyasetinin 

şekillenmesine etki etti. Bununla birlikte Britanya’da, Katolik Kilisesi’ne duyulan 

güvensizlik, yasal özgürleşme sorunu çözüldükten sonra bile devam etti. Papalık, adeta 

Kutsal Roma İmparatorluğu’nun harabeleri üzerinde taç giymiş olarak oturan bir hayalet 

gibiydi (Sheehan, 2006, s. 5). 

Ancak Kilise’nin bu kritik rolüne rağmen, McClelland’a göre (1996) papalar ve 

imparatorlar arasındaki çatışmayı “Kilise ile devlet arasındaki bir yarışma” olarak 

tanımlamak yanıltıcıdır. Bu dönemde, hiçbir devlet Kilise’nin varlığı olmadan 

işleyebileceğini düşünmüyordu. McClelland’a göre, papalar ve imparatorlar arasındaki 

Hıristiyan dünyasının liderliği için çıkan çekişmeler, Orta Çağ tarihçileri tarafından uzun 

bir süre, iki kilise veya iki imparatorluk arasındaki rekabet olarak görülmüştü. 

İmparatorlar, tıpkı krallar gibi, papalığın müdahalesine karşı duruşlarını İncil’e 

dayandırarak teolojik gerekçelerle savundular. Kendilerini papa ile aynı temelden hareket 

ediyor gibi gösteriyor olsalar da bu durumun gerçeği yansıtmadığı açıktı. 

Papalar ve imparatorlar, aslında aynı söylem içinde farklı sesler olarak yer alıyorlardı ve 

bu, Kilise ile devletin yollarını ayırmak istememelerinden kaynaklanıyordu. Ortak bir 

söylemi paylaşmaları, büyük ölçüde Kilise’nin lehine bir durumdu. O dönemde, 

toplumun ne kadar dinsel olursa, Tanrı’ya o kadar yakın olunduğu inancı yaygındı. Papa, 

Kilise’nin başı olarak Tanrı’ya imparatorlardan ve krallardan daha yakın görülüyordu; 

dolayısıyla papalığın, tüm laik devletlerden üstün olması gerektiği sonucuna varılıyordu. 

Papaların, tüm Hıristiyan dünyasının Tanrı tarafından atanmış liderleri olduklarını ve laik 



39 

  

yöneticilerin onların yardımcıları olduklarını iddia etmeleri, egemenlik kavramının 

netleşmediği bu dönemde oldukça doğal bir yorum olarak kabul ediliyordu (McClelland, 

1996, s. 125). Dini ve dünyevi güç arasındaki ilişki, çoğu kez, Papa Gelasius’a atfedilen 

aynı kındaki iki kılıç doktrini terimleriyle tanımlandı (Ağaoğulları, 2015, s. 226). Kın, 

Hıristiyan topluluğunu; iki kılıç ise dini ve laik otoriteyi simgeliyordu. Kilise 

topluluğunun, laik topluluktan daha yüksek amaçlara hizmet ettiği düşünüldüğünde, laik 

otoritenin dini otoriteye nasıl üstün gelebileceğini anlamak zordu. St. Paul’un belirttiği 

gibi, eğer tüm güç Tanrı’dan geliyorsa, o zaman daha az tanrısal bir gücün, daha yüksek 

tanrısal bir güce tabi olmaması gerektiğini savunmak da oldukça güçtü (McClelland, 

1996, s. 125). 

Luther’in siyasi düşünceye en önemli katkılarından biri bu noktada karşımıza 

çıkmaktadır. Luther prensin iktidarını hiyerarşik olarak Kilise’nin iktidarının üzerine 

yerleştirmiştir. Prensin iktidarının kaynağının doğrudan Tanrı olduğu görüşü ve prensin 

dinsel bir anlamının da olduğunun nitelendirilmesi sonrasında iktidar yeniden şekillendi. 

Ancak Luther’in bu görüşü iki kılıç kuramının dışında, iktidarın teoloji politik yönüne 

doğrudan vurgu yapar niteliktedir. Buna göre tek kılıç kuramı olarak adlandırılabilecek 

olan görüşe göre, bütün iktidarların yegâne kaynağı Tanrı’dır. Prensin iktidarı 

kullanabilmesi ancak “doğru dine” bağlı olmasıyla ve Tanrı’dan aldığı buyrukları yerine 

getirmesiyle mümkün olabilir. Ancak bu buyruklar halkına zulmeden bir hükümdara 

şükredilmesi gerektiğini dikte ettiği için Luther en radikal reformcular tarafından bile 

eleştirilmiştir (Ağaoğulları, 2013, s. 119-122).  

Zamanla, devletin yetkilerinin yöneticilerin belirli bir inancı destekleme görevinden 

ayrılması gerektiği anlayışı ortaya çıkmıştır (Skinner, 1978, s. 352). Bu yaklaşımın 

temelinde, Kilise’nin insan ile Tanrı arasındaki aracılık rolünden çekilmesi gerektiği 

düşüncesi yatmaktaydı (Ağaoğulları, 2013, s. 114). Toplum ve devlet arasındaki ilişkinin 

doğasını yeniden incelemeye yönelik bu itici güç, özellikle Avrupalı olmayan dünyanın 

keşfiyle ivme kazanmış ve Avrupa’da sosyal ve siyasi düzenlemelerin çeşitliliği 

konusundaki farkındalığı artırmıştır (Sigler, 1983, s. 53-62). Avrupa ve Yeni Dünya 

arasındaki ilişki ve Avrupalı olmayanların haklarının doğası, dönemin tartışmalarında 

merkezî bir yer edinmiştir. Bu durum, siyasi hayatın doğasına dair olası yorumların 

çeşitliliği konusundaki farkındalığı keskinleştirmiştir. Ancak, bu yorumların hangi yönde 



40 

  

şekillendiği, büyük ölçüde belirli Avrupa ülkelerinin tarihsel bağlamı ve gelenekleriyle 

bağlantılıdır. Siyasetin değişen doğası, Avrupa’nın farklı bölgelerinde çeşitli şekillerde 

deneyimlenmiş ve yorumlanmıştır (Held, 2013, s. 216-218). Bu bağlamda egemenlik, 

iktidar ve yönetimin doğasına ilişkin kadim bir sorunun yeniden ele alınmasında önemli 

bir araç haline gelmiştir. Yerleşik otorite biçimlerine artık kesinlik atfedilemediği bir 

dönemde, egemenlik fikri, siyasi güç ve yönetim arasında yeni bir ilişki kurmayı mümkün 

kılmıştır. Kilise, devlet ve toplum arasındaki mücadele bağlamında, egemenlik kavramı, 

iktidar iddialarının meşruiyetini anlamanın alternatif bir yolu olarak öne çıkmıştır. 

Egemenlik üzerine ortaya çıkan tartışmalarda, bu kavramın anlamı konusunda 

başlangıçta çok az bir uzlaşı sağlanabilmiştir. Toplumdaki üstün gücün doğru konumu, 

bu gücün otoritesinin kaynağı, gücün sınırlandırılabilirliği ve bu gücün hangi amaçlara 

yönelik kullanılacağı gibi temel meseleler üzerine farklı görüşler ileri sürülmüştür (Held, 

2013, s. 218-219). Birçok düşünür, dini ve siyasi iddiaların bölgesel sınırlarla 

sınırlandırılmasına dayanan Augsburg Antlaşması (1555) ve özellikle Westphalia 

Antlaşması’nın (1648), modern anlamda egemenlik kavramının kesin biçimde tesis 

edilmesinde belirleyici olduğunu ileri sürmektedir.  

1.1.2. Modern Devletin Oluşum Süreci ve Tarihsel Dinamikleri 

Egemenlik düşüncesi, siyasi gücün hükümranlığını meşru kılabilmek için yeni bir siyasi 

iktidarın köklenmesine zemin oluşturmuştur. Bu yeni siyasi iktidar yapısı karşımıza 

devlet olarak çıkmaktadır. Varlık nedenini egemenlik sayesinde bulan modern devlet, 

kurumsallaşarak meşruiyetini doğrudan kendinden alarak kendini var eder. Burada 

Machiavelli’in yaptığı gibi hükümdarı yalnızca somut eylemleriyle düşünmek değil, 

devleti egemenlikle özdeşleştirmek onu soyut bir bütün olarak konumlandırmak 

gerekmektedir (Akal, 2013, s. 72). Dolayısıyla denilebilir ki modern devletin ortaya 

çıkışı, egemenlik kavramı ile doğrudan bağlantılıdır. Siyasal gücün ve şiddet tekelinin 

kamunun elinde toplanmasıyla toplumsal ve ekonomik olarak bağımsız modern devletten 

bahsetmek mümkün olacaktır (Teschke, 2017, s. 364).  

Antik Yunan döneminde şehir-devleti veya polis, devlet ve toplum arasında bir ayrım 

yapmıyordu; polis, vatandaş-yöneticiler tarafından yönetiliyordu. Antik Yunan’da 

vatandaşlar, hem devlet otoritesinin altında yaşayan kişiler hem de kamusal kurallar ve 

düzenlemeleri oluşturan kişilerdi. Bu nedenle, halk (demos), yasama ve yargı işlevlerini 



41 

  

yerine getiriyordu; çünkü Atina’daki vatandaşlık anlayışı, bu işlevlere katılımı ve devlet 

işlerine doğrudan müdahil olmayı gerektiriyordu. Atina demokrasisi, sivil erdem ilkesine 

genel bir bağlılık istiyordu ve bu bağlılık, Cumhuriyetçi şehir devletine adanmışlığı ve 

özel yaşamın kamu yararına hizmet etmesini ifade ediyordu. Kamusal ve özel yaşamın iç 

içe geçtiği bu sistemde, insanlar ancak polis içinde ve onun aracılığıyla kendilerini 

gerçekleştirebiliyor ve yurttaş olarak onurlu bir şekilde yaşayabiliyordu. Ancak Akal’a 

göre geleneksel bakış açısına göre Antik Yunan’dan Roma İmparatorluğu’na kadar siyasi 

bir iktidar söz konusu olduğu için devlet hep vardı (Akal, 2013, s. 39).  

Bütün bunların arka planına bakıldığında dördüncü ve beşinci yüzyıla kadar uzanan bir 

süreç karşımıza çıkmaktadır. Dördüncü yüzyıl boyunca ve beşinci yüzyılda doruğa ulaşan 

Roma İmparatorluğu, iç güç mücadelelerinin ve dış düşmanların artan baskısı altına girdi. 

Beşinci yüzyılın ortalarında, imparatorluk sınırlarının ötesinden çeşitli kabileler batı 

imparatorluğunu işgal ederken, yalnızca Doğu Roma İmparatorluğu (Bizans 

imparatorluğu) hayatta kaldı. Kilise liderleri imparatorluk yönetiminin bir kısmını 

üstlenirken (aslında piskoposlar önceki eyalet sınırlarını kaplıyordu), yerel reisler bir 

miktar güvenlik sağlıyordu. Böylece, ekonomik işlemler ve kamu güvenliği, büyük 

ölçüde takas mübadelesiyle son derece yerelleşti ve madeni para kullanımı büyük ölçüde 

azaldı. Karolenj imparatorluğu, özellikle Charlemagne altında bir an için daha büyük bir 

birlik getirdi, ancak ilkellik olmadan, imparatorluk kısa sürede daha küçük krallıklarda 

dağıldı. Bir kez daha, yabancı istilalar yerel savunmada avantaj sağladı ve böylece yerel 

baronları herhangi bir merkezi yönetim üzerinde güçlendirdi. Feodal yönetim, toprağa ve 

yerel lordlara bağlı olan serfler ile kişisel, karşılıklı bağlar yoluyla daha yüksek 

aristokratlara emanet edilen yerel lordlar tarafından yönetildi (Evans, 1995, s. 2-10). 

Krallık ve merkezi otorite tartışmalı ve zayıf kaldı. Batı Avrupa’nın kaderi on birinci 

yüzyılın ortalarına kadar böyleydi. 

Ancak on birinci yüzyılın sonlarında Batı Avrupa’daki durum değişmeye başladı ve 

burada modern devletin başlangıçlarını görüyoruz. İklimdeki değişimler, askeri ve 

tarımsal teknolojideki ilerlemeler, azalan dış tehdit seviyeleri ve genişleyen ticaret, feodal 

düzen üzerinde giderek artan bir baskı oluşturdu. Hırslı hükümdarlar kendilerini yerel 

yöneticilere karşı savunmaya başladılar. Vergilendirme, idare ve toplumun hareket tarzı, 

devletin sosyal hayatın her alanına müdahale etme kabiliyetini artırdı. Artan ekonomik 



42 

  

üretkenlik, yöneticilerin daha fazla gelir elde etmesine izin verdi. Daha küçük lordlara 

emekli maaşları ve vergi paylaşımı yoluyla merkezi yönetimde bir pay vererek, kraliyet 

otoritesi kademeli olarak kraliyet alanını genişletti. Daha yüksek gelirler, kralların 

sonunda, genellikle yılda 40 günden fazla olmayan geçici feodal hizmetin yerini almak 

için sürekli ordular kurmasına izin verdi. Böylece, on beşinci yüzyılın ortalarında, Fransız 

monarşisi nihayet neredeyse 15.000 askerden oluşan bir daimî ordu kurabildi (Hinsley 

1969; Hinsley, 1986). 

Bu bağlamda denilebilir ki modern devlet öncesi yapılar sınırları oldukça belirsiz olan 

konfederasyonlar şeklindeydi. Bir yapının devlet olarak nitelendirilebilmesi ancak bir 

bütünlük arz edebilmesi ile mümkün olabilirdi. Merkezileşmemiş premodern yapılar bu 

sebeple bir devlet olarak adlandırılamayacaktı (Poggi, 2014, s. 31-35). Philpott’a göre 

ise, modern devlet teorisinin kökenini Protestan Reform hareketleri oluşturmaktadır. 

Aynı zamanda Philpott’a göre reform olmasaydı, bildiğimiz Westphalia düzeni 

muhtemelen ortaya çıkmayacaktı. Buradaki argümana göre reform gerçekleşmemiş 

olsaydı egemen devletler sisteminin aynı biçimde ya da aynı zamanda ortaya 

çıkmayacaktı. Karşıt görüşler ise Westphalia sisteminin ekonomik ve yapısal değişimler, 

ticaretteki ilerlemeler, toplumsal ve sınıfsal gelişmeler, teknolojik ve askeri yenilikler ve 

küresel güçteki değişimlerin etkisiyle yine de gelişebileceğini öne sürmekteydi. Reform 

ile ilgili karışıklık yaşayan devletler aynı zamanda Westphalia egemenliğine eğilim 

gösteren devletler olurken, bu tür krizler yaşamayan devletler böyle bir eğilim 

geliştirmemişti. Bu bağlamda Protestanlığın kendisinin ve Protestan fikirlerin egemenliğe 

yönelik içsel bir yönelim içerdiğini söylemek mümkündü. Dahası, bu güçlü korelasyonlar 

Westphalia’nın Reform olmadan ortaya çıktığı varsayılan senaryolarda yoktu; bu 

durumlarda Westphalia’yı destekleyen devletler ona ilgi duymadan önce gerekli devlet 

kurumlarını, askeri gücü veya zenginliği geliştirmemişken, bazı güçlü ve zengin devletler 

aslında ona karşı çıkmıştı. Westphalia’nın gerçekleşmesine önemli ölçüde katkıda 

bulunan askeri devrimin de reformdan etkilendiği görülmektedir. Coğrafi ve tarihsel 

örüntüler birlikte, Protestan Reformu’nun Westphalia düzeninin şekillenmesinde çok 

önemli olduğu görüşünü güçlendirmektedir (Philpott, 2001, s. 206-207). 

Rönesans ve Reform hareketlerinin ardından Avrupa’da Kilise’nin etkisinin azalması ile 

birlikte egemen tek ve merkezi bir karaktere kavuşmuştur. Bu açıdan bakıldığında Beriş’e 



43 

  

göre modern devletin temelleri 15. ve 16. yüzyılda aranmalıdır (Beriş, 2021, s. 42). 

Egemenliğin kökeni ve tarihi devletin kökeni ve gelişimiyle eş zamanlı ilerlemektedir. 

Egemenlik ile ilgili oldukça açık bir tanımlama yapmak mümkündür: “Egemenlik siyasi 

toplulukta nihai ve mutlak bir otoritedir” (Hinsley, 1986, s. 1). “Ve başka hiçbir yerde 

nihai ve mutlak otorite yoktur” (Hinsley, 1986, s. 26). Egemenlik fikrinin içerdiği 

düşünce, bir toplulukta, belirli bir bölgedeki kural ve düzenlemelerin çerçevesini 

belirleme ve buna göre yönetme hakkına tartışmasız sahip olan bir siyasi otoritenin var 

olduğudur.  

Modern dünyada devletin üstün konumu, Orta Çağ’ın hukuk merkezli anlayışıyla derin 

bir tezat oluşturur. Feodal dönemde temel kavram, bugün anladığımız anlamda devlet 

değil, evrensel ve ebedi bir düzenin parçası olan hukuktu. Bu hukuk, insan iradesinin 

ürünü olarak değil, teamüller ve emsallerin incelenmesiyle keşfedilmesi gereken bir olgu 

olarak kabul edilirdi. Krallar, konseyler ve yargıçlar hukuku ortaya çıkarır ve 

şekillendirirdi; ancak yeni bir hukuk yaratamazlardı. Yeni bir hukuk yaratma yetkisi, 

yalnızca Tanrı’ya atfedilen bir güçtü, çünkü bu, bir irade eylemiyle yeni bir yükümlülük 

getirme anlamına gelirdi. Siyasi otoriteler, yani zorlayıcı güce dayanan yasal yetkiyi 

kullanan kurumlar, diğer toplumsal kuruluşlar gibi hukuka bağlı görülürdü. Hukuk, siyasi 

düzenin bir ürünü olarak ya da ona ayrıcalıklı bir şekilde bağlı bir yapı olarak 

düşünülmezdi. Aksine, tüm toplumsal ilişkilerin ve rollerin haklarını ve sorumluluklarını 

düzenleyen nesnel ve evrensel bir normatif sistem olarak algılanırdı. Feodal kralların 

sahip olduğu üstünlük, sosyal hiyerarşi içerisindeki yasal statülerinin sağladığı 

ayrıcalıklardan ve imtiyazlardan kaynaklanıyordu. Ancak, on üçüncü yüzyılda Roma 

hukuku kavramlarının yeniden keşfi ve Batı hukuk düşüncesine entegrasyonu öncesinde, 

özel hukuk ve kamu hukuku arasında keskin bir ayrım yoktu. Aynı şekilde, bir kralın özel 

hakları ile tüm toplumu temsil eden kamu otoritesi arasındaki fark da belirgin değildi. O 

dönemde, akrabalık bağları, feodal sistem ya da ekonomik topluluklardan farklı bir siyasi 

düzen olarak devlet kavramı neredeyse hiç mevcut değildi. Hukuk, ortak bir refah 

düzenini temsil ediyordu ve kral, baronlar arasında “eşitler arasında birinci” 

konumundaydı. Tebaası, çeşitli kurumsal yapıların bir parçası olarak, yasanın farklı 

yönlerini temsil eden birlikteliklere üyeydi. Toplum, herkesin geleneksel statülerine 

dayalı ekonomik, askeri ve dini görevler üstlendiği organik bir hiyerarşi olarak tasavvur 

edilmişti (Benn vd., 1959, s. 256). 



44 

  

Modern öncesi Avrupa’da siyasi otorite çok çeşitli seküler, dini kurumlar ve bireyler 

arasında paylaşılıyordu. Bu paylaşım imparatorlar, krallar, prensler ve soylular, 

piskoposlar, başrahipler ve papalık, loncalar ve şehirler, kırsal toprak ağaları ve burjuva 

tüccarlar ve zanaatkârlar arasındaydı. Modern devlet projesi, birbiriyle örtüşen ve çoğu 

zaman çekişmeli olan bu yetki alanlarını merkezi bir devletin kurumları aracılığıyla 

değiştirmeyi amaçlıyordu. Egemenlik teorisi bu çabayı meşrulaştırdı. Bu teori, herhangi 

bir devletin hükümetinin, kontrol ettiği topraklardaki insanlar, kaynaklar ve nihayetinde 

diğer tüm otoriteler üzerindeki üstünlüğünü iddia ediyordu. Devlet egemenliği, siyasi 

topluluk içindeki nihai otoritenin, iradesi başkaları tarafından emredilmeksizin yasal ve 

haklı olarak emredilen ve bu nedenle mutlak olan devlette olduğu anlamına geliyordu 

çünkü kendisinden başka kimseye karşı sorumlu değildi. Tarihsel olarak devlet 

egemenliği, Avrupa’da Otuz Yıl Savaşları’nı sona erdiren 1648 Westphalia 

Antlaşmasından sonra siyasi düşünceye hâkim olmuştur. O zaman hükümetler, dönemin 

en önemli meselesi olan dini inanç konusunda birbirlerinin dış müdahalelere karşı 

özerkliğini tanıdılar. Hükümetler artık kendi devletleriyle çatışan yabancı dindaşlarını 

desteklemeyeceklerini taahhüt ettiler. Bu anlaşma, bölgesel otorite ile mezhep grupları 

arasındaki güç dengesini devlet lehine değiştirdi. Devletin kendi nüfusu üzerinde etkili 

bir kontrol ve denetim sistemi kurmasının ön koşulunu yarattı. Bu tür bir egemenlik, 

toprakların işgali ve mülkiyeti üzerine kuruludur. Toprak bütünlüğünün mekânsal boyutu 

en açık şekilde içeriyi yani iç alanı dışarıdan yani uluslararası alandan ayıran toprak 

sınırlarının çizilmesinde kendini gösterir. Egemen tarafından yönetme böylece mekân, 

insan ve kaynakların topraklaştırılmış sınırlar içinde ustaca bir araya getirilmesini 

amaçlamıştır. Tarihsel olarak birkaç yüzyıla yayılan gelişmelerin bir sonucu olarak, 

modern teritoryal devlet, uluslararası olarak tanınan net bir sınıra sahip sürekli bir toprak 

parçası içindeki bir nüfus için yetkili siyasi kural koymanın münhasır gücünü iddia eden 

farklılaştırılmış hükümet kurumları, ofisleri ve personeli topluluğu olarak ortaya çıkmıştır 

(Axtmann, 2004, s. 260).  

Spruyt’a göre ise egemenlik, tanımı gereği, iç hiyerarşi ve bölgesel sınırlardan oluşur. 

Otoritenin kapsamı bu nedenle resmi sınırların varlığını gerektirir. Buna karşılık 

feodalizmde otorite kişisel bağlarla tanımlandığından, bireyler arasındaki yükümlülükler 

ve hiyerarşi dağınıktı. Kişisel yükümlülükler ad hoc ve duruma özeldi. Sonuç olarak, 

bireyin statüsü, kişinin niteliği, toplumsal düzenin korunmasında önemli bir bileşen 



45 

  

haline geldi. Feodalizm, bir kişisel yükümlülükler sistemi olarak, doğum, silah taşıma 

yeteneği ve bireyin toplumdaki yerini gösteren diğer işaretler gibi ayrımlara dayanıyordu. 

Otoritesi, inananlar topluluğuna rehberlik etme rolüne dayanıyordu. Otoritenin kapsamı 

Hıristiyan dünyasına kadar uzanıyordu. Dolayısıyla kişiyi bu otorite biçimine tabi kılan, 

bir mümin olarak sahip olduğu statüydü. Kilise içinde papa, diğer piskoposlar üzerindeki 

üstünlüğünü giderek artırdı ve laik ve sıradan din adamlarını Roma’dan gelen emirlerine 

tabi kılmaya çalıştı. Dışarıda ise Papa evrenselci üstünlük iddiasındaydı; diğer tüm güçler 

ona tabiydi. İmparatorlar ve krallar güçlerini sadece Papa’nın onayıyla ellerinde 

tutuyorlardı. Sonuç olarak, kilise ekonomik ve idari olarak yerel ötesi bir örgüt olarak 

kurulmuştu. İnananlar topluluğu söz konusu olduğu sürece faaliyet gösteriyordu. Papa, 

Hıristiyan Avrupa’nın her köşesinden gelir elde edebiliyordu ama aynı zamanda 

Roma’nın emirleri toplumun en yerel düzeyine kadar nüfuz edebiliyordu (Spruyt, 1994, 

s. 56) 

Orta Çağ Avrupa’sında, Kilise’nin geniş otoritesi toplumsal yapılar üzerinde derin ve 

kapsamlı bir etki oluşturmuştu. Bu dönemde Kutsal Roma İmparatorluğu, birbiriyle 

çelişen farklı örgütlenme ilkelerinin bir araya geldiği karmaşık bir siyasi ve dini yapıyı 

temsil ediyordu. İlk olarak, imparatorluk, eski Roma İmparatorluğu’nun mirasçısı olduğu 

iddiasıyla şekillendirilmişti. Bu bağlamda, Gallia, İtalya, Germania ve Doğu Avrupa’nın 

belirli bölgelerini kapsayan bir toprak bütünlüğüne sahip olması gerektiği savunuluyordu. 

İkinci olarak, Kutsal Roma İmparatorluğu, inananlar topluluğuna dayalı bir dini 

meşruiyet anlayışını benimsemişti. Bu çerçevede, imparatorluk, bölgesel sınırların 

ötesinde, Hıristiyan Avrupa’yı bir araya getiren bir yapıyı hedeflemekteydi. Alman 

kralları, Fransız ve İngiliz kralları üzerinde üstünlük iddiasında bulunmuş, ancak bu 

iddialar pratikte yeterince uygulanamamıştı. Bununla birlikte, teorik düzlemde Alman 

krallarının üstünlüğü kabul görmekteydi. Bu doğrultuda, Kutsal Roma 

İmparatorluğu’nun yönetim ilkesi evrensel bir otorite anlayışına dayanıyordu ve bu 

anlayış, tüm bireyleri tek bir Hıristiyan imparatorluk çatısı altında birleştirme amacını 

güdüyordu. Seküler ve dini meşruiyetin bu ikili yapısı, belirgin bir hiyerarşik otorite 

oluşturulamamasına neden oldu. Bir bakış açısına göre, imparator, papa da dâhil olmak 

üzere tüm yöneticiler üzerinde evrensel otoriteye sahipti. Ancak aynı zamanda Kilise de 

bu otoriteyi kendisine atfediyordu. Bu durum, "iki kılıç doktrini" olarak bilinen bir 

anlayışı ortaya çıkardı; buna göre, seküler otorite ruhani otoriteye hizmet etmek 



46 

  

durumundaydı. Bu ikili otorite yapısı, dönemin siyasi ve dini ilişkilerinde sürekli bir 

gerilim kaynağı olarak varlığını sürdürdü (Spruyt, 1994, s. 56). 

Modern devletin en belirgin özelliklerinden biri, bireyleri akrabalık bağları, kabile 

aidiyetleri ya da dini inançlardan bağımsız olarak mekânsal sınırlarla tanımlamasıdır. Bu 

bağlamda, bireyler, yalnızca belirli bir coğrafi alanda bulunmalarına dayanarak kimlik 

kazanan, şekilsiz ve homojen varlıklar olarak ele alınır. Modern devlet, yalnızca bölgesel 

bir yapıya sahip olmakla kalmaz; aynı zamanda içsel egemenlik iddiasıyla da öne çıkar. 

Bu özellik, modern devleti diğer siyasi örgütlenmelerden dışsal olarak sınırlandırılmış bir 

yapı haline getirir. Başka bir deyişle, modern devlet, sınırları dışında herhangi bir otorite 

iddiasında bulunmazken, sınırları içinde kendi üstünde hiçbir otoriteyi kabul etmez ve 

nihai otoriteyi kendine atfeder. Weber’in klasik tanımıyla ifade edilecek olursa, modern 

devlet, şiddet tekelini elinde bulundurduğunu ve nihai yargı merci olduğunu iddia eder 

Weber’e göre, tarih boyunca farklı siyasi örgütlenmeler çeşitli görevler üstlenmiş olsa 

da modern devleti diğer örgütlenmelerden ayıran temel özellik, belirli bir toprak parçası 

üzerinde fiziksel şiddet kullanma hakkını tekeline almış olmasıdır. Geçmişte, aşiretlerden 

farklı topluluklara kadar çeşitli yapıların şiddet uygulaması yaygın bir 

durumken, günümüzde yalnızca devlet, fiziksel şiddet kullanma yetkisini meşru bir hak 

olarak elinde bulundurmakta ve bu yetkiyi başkalarına ancak kendi belirlediği sınırlar 

çerçevesinde devretmektedir. Bu bağlamda, devlet, meşru şiddet kullanma hakkının tek 

kaynağı olarak görülmektedir ve siyaset de devlet içindeki veya devletler arasındaki 

iktidar mücadeleleri ile doğrudan bağlantılıdır (Weber, 2004, s.33). 

Weber’in ifade ettiği bu yapı, modern devletin içsel egemenlik anlayışını pekiştiren temel 

unsurlardan biridir. Ancak, bu anlayış, Orta Çağ yönetim sistemleriyle keskin bir tezat 

oluşturur. Erken Orta Çağ’da yönetim sistemleri, günümüz modern devlet yapılarından 

oldukça farklı özelliklere sahipti. Bu sistemler, bölgesel bir yapıdan yoksundu ve 

egemenlik iddiaları sıklıkla tartışmalı bir zeminde şekilleniyordu. Yine de bu sistemlerin 

belirli bir coğrafi alan üzerinde kontrol sahibi olmadığını düşünmek yanıltıcı olur. 

Toplayıcı kabileler, göçebe akrabalık yapıları ve çeşitli imparatorluklar, yönetim 

sistemleri altında belirli mekânları işgal etmiş ve bu alanlar üzerinde hakimiyet 

kurmuşlardır. Burada temel mesele, bu yönetim sistemlerinin sabit bölgesel parametrelere 

dayanıp dayanmadığı ve bu parametrelerle tanımlanıp tanımlanmadığıdır. Orta Çağ 



47 

  

döneminde yönetim sistemleri yalnızca ayrıcalık temelli yapılarla değil, aynı zamanda 

bölgesellikten yoksun bir örgütlenme mantığıyla karakterize edilmiştir. Örneğin, feodal 

yönetim sisteminde lordlar, kendilerine tahsis edilen malikâneler ve topraklar üzerinde 

yargı yetkisine sahip olsalar da bu bölgesel hakimiyet, feodal düzenin temel belirleyici 

özelliği değildi. Bu nedenle, feodal sistemdeki yönetim yapıları, modern devletin sabit ve 

mekânsal sınırlarla tanımlanan egemenlik anlayışından önemli ölçüde farklılık 

göstermektedir (Spruyt, 1994, s. 34-35).  

Philpott’a göre, 1648 Westphalia Antlaşması, modern devletin başlangıcı olarak 

değerlendirilebilecek önemli bir dönüm noktasıdır. Antlaşma, Avrupa’da devletin meşru 

yönetim birimi ve otoritenin temel kaynağı olarak kabul edilmesini sağlamıştır. Bu 

bağlamda, antlaşmanın öne çıkan ilkeleri arasında, devletlerin özerklik ve eşitliği ile 

Avrupa devletleri arasındaki bağımsız eylem anlamına gelen güç dengesi ilkesi yer 

almaktadır. Westphalia Antlaşması sonrasında Kutsal Roma İmparatorluğu varlığını 

sürdürmekle birlikte, büyük ölçüde müzakereci bir organ haline gelmiştir. Artık çağdaş 

bir devlet yapısından ziyade, egemen devletler arasında bir ittifak görünümündedir. 

İmparatorun otoritesi, Orta Avrupa’daki Habsburg topraklarının hükümdarı olarak sahip 

olduğu yetki düzeyine indirgenmiştir. Aynı şekilde, Papa’nın siyasi gücü de büyük ölçüde 

etkisiz hale getirilmiştir. Antlaşmanın önemli hükümleri arasında, Alman prenslerinin 

imparatorluğun dışında ittifak yapma hakkının suç olmaktan çıkarılması dikkat 

çekmektedir. Bunun yanı sıra, başka bölgelerde devlet olma hakkı da resmi olarak 

tanınmıştır. Antlaşma, İsviçre Konfederasyonu’nu fiilen bağımsız bir yapı haline 

getirirken, Hollanda’nın egemenliğini ve bağımsızlığını da ayrı bir antlaşma ile kabul 

etmiştir. Westphalia Antlaşması’nın siyaset ve din ilişkilerine yönelik düzenlemeleri, 

modern devlet egemenliğinin sağlamlaşmasına önemli ölçüde katkıda bulunmuştur. 

Anlaşma uyarınca, prensler, kendi topraklarındaki dini muhaliflere ibadet özgürlüğü 

tanımayı kabul etmiştir. Ancak ne prenslerin ne de imparatorun başka bir prensin 

topraklarındaki dini meselelere müdahale etmesine izin verilmiştir. Bu düzenlemeler, 

modern egemenlik anlayışının temelini oluşturmuş ve Avrupa’da devletlerin bağımsız 

birimler olarak varlığını güçlendirmiştir. Philpott’un analizine göre, Westphalia 

Antlaşması, dini çatışmaların sonlandırılması ve devletlerin özerklik temelinde bir sistem 

içinde yer alması bakımından modern uluslararası sistemin ilk adımlarını temsil 



48 

  

etmektedir. Bu süreç, ulusal egemenlik kavramının güçlenmesine ve Avrupa’da modern 

devlet düzeninin oluşumuna zemin hazırlamıştır (Philpott, 2001, s. 30-31). 

Westphalia Anlaşması, Avrupa tarihinde, uluslarüstü ve kapsayıcı politik-teolojik bir 

sistemin sona erdiği ve modern seküler egemen devletler topluluğunun temellerinin 

atıldığı önemli bir siyasi dönüşümün sembolü olarak kabul edilmektedir. Anlaşma, 

papalık otoritesi altında şekillenen ve egemen devletlerin herhangi bir dış müdahaleden 

bağımsız şekilde eşitsiz bir düzende bir arada yaşadığı Orta Çağ Hıristiyan düzeninin 

sonunu işaret etmiştir. Westphalia’dan itibaren devlet egemenliği, önce Avrupa’da, 

ardından küresel ölçekte, çeşitli siyasi sistemlere uyarlanabilecek güçlü bir kavram haline 

gelmiştir. On sekizinci yüzyılın sonuna gelindiğinde, devlet egemenliği hem uluslararası 

hem de iç politikada Avrupa genelinde köklü bir ilke olarak benimsenmiştir. Egemen 

devletler, birbirlerinin bağımsızlığını ve içişlerine karışmama hakkını tanımış, bu anlayış 

uluslararası hukukun temelini oluşturmuştur. Ancak bu hukuk, egemen devletlerin 

üzerinde bir otorite olarak değil, onların karşılıklı mutabakatıyla oluşturulan bir 

düzenleme olarak ortaya çıkmıştır. Devlet egemenliğinin sürdürülebilir olması, yalnızca 

gücün kullanılmasına değil, aynı zamanda yasallık ve meşruiyete dayandırılmasına 

bağlıdır. Özellikle dini fikirlerin kıta genelinde güçlü bir şekilde yayıldığı bu dönemde, 

Avrupalı hükümdarlar kralların ilahi hakkı doktrinini benimseyerek bu ihtiyacı 

karşılamışlardır. Bu doktrin, hükümdarların Papa’nın onayına ihtiyaç duymadan Tanrı 

tarafından meşru kılındığı fikrini öne sürmüştür. Başka bir ifadeyle, hükümdarlar egemen 

sayılmıştır çünkü Tanrı tarafından bu role atanmışlardır. Kralların ilahi hakkı doktrini, 

Papa’nın siyasi otoritesini önemli ölçüde zayıflatmıştır. Hükümdarlar artık 

yönetimlerinin tanrısal doğasını onaylatmak ya da kutsatmak için papalık otoritesine 

ihtiyaç duymamaktadır. Böylece, Batı dünyasında devlet egemenliğinin 

meşrulaştırılmasında Kilise’nin rolü azalmış, bu rol büyük ölçüde devletin kendisine 

devredilmiştir. Bu dönüşüm, Westphalia öncesi dönemde şekillenmeye başlayan siyasi 

düşüncelerden de derinlemesine etkilenmiştir. Kadlecová’ya göre, devlet egemenliği 

kavramı, ilk kez bu dönemde sistematik bir şekilde ele alınmış ve formüle edilmiştir. Bu 

düşünce, egemenliğin seküler bir temele oturtulması sürecinin başlangıcını teşkil etmiş 

ve modern devletin oluşumunu hızlandırmıştır (Kadlecová, 2024, s. 12). 



49 

  

Westphalia Anlaşması, sınırların tanınması ve siyasi otoritenin bu sınırlar içinde 

münhasır olmasını sağlamasıyla, egemenlik anlayışının kurumsallaşmasında kritik bir rol 

oynamıştır. Bu ilkeler, devletler arasındaki ilişkilerin düzenlenmesinde o kadar etkili 

olmuştur ki, düşünürler sıklıkla çağdaş uluslararası sistemi “Westphalia Sistemi” olarak 

adlandırmıştır. Ancak bu ilkelerin oluşumu, Westphalia’dan çok önce başlamış ve bu 

sürecin tamamlanması uzun yıllar almıştır. Krasner’e (1999) göre, egemenlik kavramı, 

Westphalia Anlaşması ile Avrupa’da kurumsallaşmış olsa da dünyanın diğer bölgelerine 

yayılması özellikle II. Dünya Savaşı sonrası dekolonizasyon süreciyle mümkün olmuştur. 

Bu bağlamda, Westphalia, Latin Hıristiyan âleminin Avrupalı siyasi elitlerinin papalık ve 

imparatorluk otoritesine boyun eğme zorunluluğuna son verme hedefine ulaşmalarını 

sağlayan önemli bir dönüm noktasıdır. Bu hedefin gerçekleştirilmesiyle birlikte 

Avrupa’nın büyük bir bölümünde devlet egemenliği kavramı kurumsallaşmıştır. 

Westphalia Anlaşması, devlet egemenliğinin temelini oluşturan iki önemli ilkeyi tesis 

etmiştir. İlk olarak, Katolik ve Protestan hükümdarlar ile devletler arasında eşitliği 

benimseyen, aynı zamanda dini azınlıklara belirli haklar ve güvenceler sağlayan dini 

hoşgörü ilkesi öne çıkmıştır. Bu ilke, dini meselelerde hiçbir otoritenin üstünlük talep 

edemeyeceğini vurgulamış ve dini eşitlik anlayışına dayalı bir düzen inşa edilmesine 

zemin hazırlamıştır. Bu düzen, Birleşmiş Milletler Şartı gibi modern uluslararası hukuk 

metinlerinde etkisini göstermiştir. İkinci olarak, Westphalia Anlaşması, hükümdarlar 

arasında gelecekteki anlaşmazlıkların barışçıl yollarla çözülmesi için belirli kurallar 

oluşturmuştur. Bu adım, modern uluslararası hukuk sisteminin gelişiminde dönüm 

noktası olarak kabul edilmektedir. Böylece anlaşma hem devletlerarası ilişkilerde hem de 

uluslararası hukuk normlarının şekillenmesinde temel bir rol oynamıştır (Kadlecová, 

2024, s. 12). 

Spruyt’a göre, modern devletin temel yapı taşlarından biri olan toprak egemenliği ilkesi, 

Westphalia ile açık bir şekilde ortaya konmuştur. Bu ilkeye göre, siyasi otorite bölgesel 

sınırlarla tanımlanmış olup, hükümdarların kendi sınırlarının ötesinde yasal talepleri 

bulunmamaktadır. Buna karşın, hükümdarlar kendi sınırları içinde mutlak otoriteye 

sahiptir. Egemenlik karşılıklı olarak kurucu bir yapıya sahiptir. Eğer bir hükümdar, 

eyaletlerinin bazı ayrıcalıklarını gönüllü olarak devrederse, bu durum başka bir devletin 

o eyaletler üzerinde yetki talep etmesine yol açabilir. Egemenlik ilkesi, hukuksal 

özerkliğin yanı sıra toplumsal çıkarların uluslararası düzeyde korunmasını sağlayan 



50 

  

mekanizmalar oluşturmuştur. Bu durum, devlet örgütlenmesi mantığının iç hükümet ve 

dış ilişkiler bağlamında yeniden şekillenmesine neden olmuştur. Westphalia Anlaşması, 

bu bağlamda, hem modern devlet egemenliğinin kurucu bir temeli hem de uluslararası 

ilişkilerde barışçıl çözüme yönelik bir sistem olarak kabul edilmiştir. Bu ilkeler, günümüz 

uluslararası sisteminin temel dinamiklerini belirlemeye devam etmektedir (Spruyt, 1994). 

Çelebi’nin ifadelerinde Schmitt, devletin tarihsel bir olgu olduğunu vurgular. Schmitt, 

devletin tarihsel bir momentte ortaya çıkan bir siyasal birlik olarak tanımlanması 

gerektiğini belirtir. 1648 Westphalia Antlaşması sonrasında ortaya çıkan mutlak egemen 

devlet modeli, Schmitt’in siyasal düşüncesinin temelinde yer alır. Yani, Schmitt’e göre, 

modern devletin şekli ve işleyişi ancak bu dönemdeki ulus-devlet anlayışında tam 

anlamıyla oturmuştur. Schmitt, devletin, yalnızca modern dönemin bir özelliği olduğunu 

savunur. Eski Yunan’daki polis ya da Kutsal Roma İmparatorluğu gibi önceki siyasal 

oluşumlar, onun düşüncesine göre “devlet” olarak tanımlanamaz. Bu siyasal yapılar, 

devletin bugünkü anlamındaki kurumsal yapıyı ve etkinlik biçimini taşımamaktadır. Bu 

noktada Schmitt, tarihsel olarak devleti tanımlarken, geçmişteki siyasal sistemleri 

günümüz devlet anlayışıyla örtüştürmenin yanlış olduğunu belirtir. Schmitt’in 

düşüncesinde, devlet, siyasal gerçekliğin dayattığı koşullara ve ihtiyaçlara göre şekillenen 

bir yapıdır. Dolayısıyla, devletin formu ve işleyişi, yalnızca ideolojik ya da tarihsel bir 

sürecin ürünü değil, aynı zamanda tarihsel bir anın gerekliliklerine ve siyasal dinamizmin 

ihtiyaçlarına dayanır. Bu bakımdan, devleti aşkınlaştırmak (yani, onu tarihin dışında bir 

yerde var olan bir olgu olarak görmek) Schmitt’e göre yanıltıcı olur. Schmitt, siyasal 

kavramının tarihsel bir kesitte şekillenen bir yapı olduğunu ifade eder. Devlet, sadece bu 

tarihsel momentin belirli koşulları altında oluşan bir yapıdır. Bu nedenle, devletin mutlak 

bir kavrayış ya da biricik taşıyıcı olarak görülemeyeceğini, yani siyasal düşüncenin 

geçmişte, şimdiki zaman ve gelecekteki tüm formlarını kapsayan bir yapıya sahip 

olmadığını vurgular. Dolayısıyla Schmitt’in siyasal düşüncesi, devletin tarihsel bir olgu 

olarak kabul edilmesini, devletin mutlak ve evrensel bir kavram olmadığını belirtir. 1648 

sonrasında şekillenen mutlak egemen devlet modeli, devletin siyasal ve kurumsal 

yapısının belirleyicisi olarak kabul edilir ve diğer tarihsel siyasal yapılarla 

karıştırılmamalıdır (Çelebi, 2008, s. 139-140). 



51 

  

Teschke’ye göre ise, modern devletin ortaya çıkışı devrim sonrası İngiltere’de 

kapitalizmin yükselişi ile ortaya çıkmıştır. Bununla birlikte modern devletler sisteminin 

kökenlerini 1648 Westphalia Antlaşması’na dayandırmanın yani 1648 söylencesinin 

tarihsel olarak yanlış olduğunu ileri sürmektedir. Ayrıca, devlet oluşumlarının kökenini 

sınıf ilişkilerinde aramak gerektiğini savunmaktadır. Bu tarihsel kökenlerin göz ardı 

edilmesi, devlet oluşumlarının ve jeopolitik dönüşümlerin neden genellikle istikrarsız 

olduğunu anlamayı zorlaştırmaktadır (Teschke, 2017, s. 355).  

Bu bağlamda modern teritoryal devlet3, çağdaş siyaset teorisinde yaygın olarak bilindiği 

şekliyle, erken modern Avrupa’da şekillenmeye başlamıştır. Bu süreç, teritoryal olmayan 

hanedan yönetim sistemlerinin gerilemesi ve egemenliğin hükümdarların şahsından 

ulusal halklara devredilmesiyle ivme kazanmıştır. Ancak bir benzeri Teschke’de de 

görüldüğü üzere Agnew’e göre de modern devlet egemenliğinin 1648 Westphalia 

Antlaşması ile bir gecede ortaya çıktığı görüşü artık genel kabul görmemektedir. Önde 

gelen akademik çalışmalar, bu dönüşümün daha uzun vadeli bir gelişim sürecinin sonucu 

olduğunu vurgulamaktadır. Siyasi otoritenin bölgeselleşmesi, yalnızca siyasi değil, aynı 

zamanda ekonomik etkenlerle de şekillenmiştir. Erken modern dönemde merkantilist 

ekonomilerin gelişimi, devlet otoritesinin teritoryal hale gelmesine önemli katkılarda 

bulunmuştur. Merkantilizm, devletlerin ekonomik faaliyetleri ve ticareti 

merkezileştirerek ulusal düzeyde ekonomik çıkarları maksimize etme çabası olarak 

tanımlanabilir. Daha sonra, endüstriyel kapitalizm, modern ulus-devletin gelişiminde bir 

diğer belirleyici unsur olarak öne çıkmıştır. Endüstriyel kapitalizmin etkisi, ulaşım 

maliyetlerindeki dramatik düşüşler ve üretim ilişkilerinin ulus-devlet sınırları içinde 

kümelenmesiyle kendini göstermiştir. Kaynak karışımları, üretim süreçlerinin sosyal 

ilişkileri ve işgücü havuzlarının ulusal sınırlar dâhilinde yoğunlaşması, modern 

 
3 1648'de Otuz Yıl Savaşları'nı sona erdiren Westphalia Anlaşması, genellikle her biri kendi 

coğrafi sınırları içinde münhasır yetkiye sahip egemen devletlerden oluşan modern uluslararası sistemin 
başlangıç noktası olarak kabul edilir. Özerklik, toprak, karşılıklı tanıma ve kontrol ilkelerine dayanan 
Westphalia egemenlik modeli, uluslararası sistemi düzenleyen temel bir çerçeve sunmuştur (Krasner, 2001, 
s.17). Ancak günümüzde, dijitalleşmenin ve teknolojik ilerlemenin etkisiyle bu modelin dayandığı 
teritoryal sınır kavramı aşınmakta, egemenlik olgusu siber uzay alanına genişleyen yeni bir form 
kazanmaktadır. Dijital egemenlik, coğrafi sınırların ötesine geçerek, veri akışlarının kontrolü, algoritmik 
karar mekanizmalarının gücü ve dijital platformların küresel erişimi gibi unsurlarla şekillenmektedir. Siber 
uzaydaki bu dönüşüm, geleneksel toprak merkezli egemenliğin modern anlamda yeniden 
değerlendirilmesini zorunlu kılarken, egemenliğin artık coğrafi değil, dijital sınırlar üzerinden yeniden 
tanımlandığı bir düzleme işaret etmektedir. Bu bağlamda, Westphalia modeli, çağdaş dijital dünyada 
geçerliliğini yitiren bir ölçüt haline gelmekte ve uluslararası sistemin düzenleyici çerçevesi, fiziksel 
sınırların ötesine taşınan yeni güç dinamikleriyle yeniden şekillenmektedir  



52 

  

devletlerin ekonomik açıdan daha güçlü bir yapı kazanmasını sağlamıştır. Bu bağlamda 

Agnew’e göre, modern devletin şekillenmesi, tarihsel bir anda gerçekleşen bir olgu 

olmaktan ziyade, çok boyutlu ve uzun süreli bir dönüşümün sonucudur. Westphalia 

Antlaşması’nın, modern devlet sisteminin başlangıcına işaret eden bir efsanevi dönüm 

noktası olarak ele alınması, tarihsel sürecin karmaşıklığını basitleştiren bir yaklaşım 

olarak değerlendirilmektedir. Modern devlet egemenliğinin kökenlerini anlamak için, bu 

dönüşümün arkasında yatan sınıf ilişkileri, ekonomik yapılar ve jeopolitik süreçler 

arasındaki dinamik etkileşimin daha kapsamlı bir şekilde analiz edilmesi gerekmektedir 

(Agnew, 2004, s. 441). 

Fransız Devrimi’nin 1789 yılında gerçekleşmesi ile modern devletlerin evriminde kritik 

bir dönüm noktası yaratmış ve devlet egemenliğinin evrimini hızlandırmıştır. 

Napolyon’un yönetimi altında, Kıta Avrupası’ndaki büyük bir kısmı, resmi hukuk 

sistemleriyle kapsamlı bir şekilde düzenlenmiş ve aristokratik ayrıcalıklar ile din 

adamlarının imtiyazları sona erdirilmiştir. Bu dönüşüm, demokratik ideallerin daha 

yüksek entegrasyon seviyelerine ulaşmasına ve halk ile yöneticilerin daha belirgin bir 

şekilde tanımlanmasına olanak tanımıştır. Halk, tebaa olmaktan çıkarak, vatandaşlık 

haklarıyla donatılmış bireyler haline gelmiştir. On dokuzuncu yüzyıl boyunca, halk 

eğitimi ve zorunlu askerlik gibi uygulamalar, dilsel homojenliğe ve toplumsal yapının tek 

tipleşmesine katkıda bulunmuş; bölgesel devletler ulus-devletlere dönüşmeye 

başlamıştır. Bu dönüşüm, ulus kavramını, bireylerin kendilerini bir bütün olarak siyasi 

bir varlık olarak görmelerini ifade edecek şekilde şekillendirmiştir. Devlet inşası 

(yönetim kapasitesinin artırılması) ve ulus inşası (belirli bir bölgesel devlette ortak bir 

siyasi kimlik oluşturma çabası) süreci iç içe ilerlemiştir. Devletler, vatandaşlarının 

sadakatini kazanarak, onları büyük ölçüde devletin hizmetinde seferber edebilen, giderek 

daha homojen yapılara dönüşmüştür. Ancak, bu dönüşüm sadece devletin kapasitesinin 

artışıyla sınırlı kalmamış, aynı zamanda devletin kurumsal yapısı da köklü bir değişime 

uğramıştır. Devletler artık toprak egemenliği ile tanımlanır olmuş, egemenlik mutlak bir 

hak olarak kabul edilmiştir ve imparator, hukukun nihai kaynağı olarak egemen kabul 

edilmiştir (Hinsley, 1969; Hinsley,1986). 

On dokuzuncu yüzyılda, ulus-devlet kavramı, hükümetlerin meşruiyetinin ancak halkın 

kendi kaderini tayin etme hakkına dayanabileceği fikrini temsil etmeye başlamıştır. Bu 



53 

  

dönemde, ideal olarak, devlet ve ulus arasındaki özdeşlik ön plana çıkmıştır. Ulus, 

egemenliğin kaynağı olarak bir üniter yapı halini almış, milliyetçilik ise devlet ile toplum 

arasındaki bağı güçlendirmiştir. Milliyetçilik, aynı zamanda yerel etnik ve kültürel 

çeşitliliğin üstesinden gelmeyi ve ulusa olan bağlılığı tartışmasız bir vatandaşlık 

kimliğiyle pekiştirmeyi amaçlamıştır. Bu süreç, kültürün ulusallaştırılması ile kültürel 

başarıların rutin olarak uluslar için talep edilmesiyle hayata geçirilmiştir. Kültür, artık 

sadece bölgeselleşmekle kalmamış, aynı zamanda ulusal bir kimlik haline gelmiştir. 

Ulus-devlet normunun evrenselleşmesi, dünya genelinde devletlerarası sistemin 

yayılımına katkıda bulunmuşken, bu norm içindeki kültürel homojenleşme, küresel 

ölçekte kültürel çeşitliliği pekiştirmiştir. Modern ulus-devletin son 200 yıldaki başarısı, 

vatandaşlarının fiziksel güvenliğini, ekonomik refahını ve kültürel kimliğini garanti altına 

alma iddiasının kabul edilmesine dayanmaktadır. Devletler, polis güçleri ve askeri güçler 

aracılığıyla, içeride düzeni sağlamayı ve dışarıda ulusal çıkarları korumayı 

amaçlamışlardır. Savaş hazırlığı ve savaşın yürütülmesi, devletlerin vatandaşlarının 

bağlılıklarını pekiştirme amacına hizmet etmiştir. Fransız Devrimi’nden itibaren, 

devletler vatandaşları hakkında bilgi toplamaya yönelik bir çaba içine girmiştir. Modern 

devletin gelişimi, vatandaşlar ve yabancılar arasındaki ayrımı belirleyerek, her bir bireyin 

fiziksel hareketlerini düzenlemeye dayalı bir süreci içermiştir. Devletler, bu düzenleyici 

çabalarla, kimlerin devletin vatandaşı olduğunu tanımlayarak, ulusal sınırlar içinde 

homojen bir toplum yapısının inşasına katkıda bulunmuşlardır. Böylece, devletler hem 

içerideki düzeni sağlamak hem de dışarıda ulusal çıkarları korumak adına vatandaşlarıyla 

olan ilişkilerini yeniden şekillendirmiştir (Torpey, 2000, s. 2-13). Bu çabalar, ulus-

devletlerin güçlenmesi ve kültürel homojenleşme süreçlerine önemli katkılar sunmuştur. 

Modern devlet, etkinliği sayesinde siyasi örgütlenmenin ana merkezi haline gelmiştir. Bu 

gelişim, sosyal grupların kendi hedeflerini gerçekleştirebilmek için devletin temel 

kurumlarını ele geçirme veya etkileme çabalarını artırmıştır. Bu süreç, devletin toplumu 

kendi amaçları doğrultusunda şekillendirme çabasıyla, aynı zamanda toplumu da kendi 

siyasi alanına çekmesini sağlamıştır. Devlet-toplum ilişkileri giderek daha sıkı bir hâle 

gelirken, toplumsal bağlar yerel, bölgesel ya da ulus-ötesi olmaktan ziyade ulusal 

düzeyde sınırlanmıştır. Bu bağlamda Mann’a göre, devletin varlığı artık kaçınılmaz bir 

hale gelmiştir. Devletin faaliyetlerini daha etkin bir şekilde denetlemek, sağladığı 

faydalardan faydalanabilmek ve politikalarının bireyler, aileler ve topluluklar üzerindeki 



54 

  

olumsuz etkilerini minimize etmek amacıyla, devletin tebaasının yurttaşlık hakları elde 

etmesi zorunlu bir ihtiyaç haline gelmiştir (Mann, 2012, s. 61). 

1.1.3. Kriz ve Modern Devletin Çıkmazı  

Modern devletin çıkmazı yahut krizi olarak adlandırdığımız dönem ne anlama 

gelmektedir ve bu kriz egemenliğin teoloji politiği okumasına nasıl bir katkı sunacağı 

sorusu başlangıç noktamız için oldukça önemlidir. Devlet aygıtı hayatımızın her alanını 

kapsayan ve doğum kaydından ölüm belgesine kadar hayatımızın koşullarını düzenleyen 

bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır. Siyasi ve sosyal teoride devletin doğasına dair 

tartışmalar oldukça merkezi bir konumdadır. Modern Batı siyasi düşüncesinde devlet fikri 

genellikle belirli bir bölgeyi yönetme ve kontrol etme kapasitesine sahip, kişisel olmayan 

ve ayrıcalıklı bir hukuki veya anayasal düzen kavramıyla ilişkilendirilir (Skinner, 1978). 

Ulus-devlet kavramı ise, modern siyaset teorisinin temel taşlarından biri olarak, halkın 

kendi kaderini belirleme hakkını vurgulayan önemli bir fikirdir. Bu kavram, ulusal kimlik 

ve egemenliğin bir araya geldiği bir çerçevede, devletin hem siyasal hem de toplumsal 

düzeyde nasıl yapılandığını anlamamıza olanak tanır. Ulus-devletin, halkın bir araya 

geldiği bir siyasi yapı olarak şekillenmesi, modern dünyanın siyasi anlayışlarını 

belirleyen temel ilkelerden biridir. Bu bağlamda, devlet sadece bir yönetim organı değil, 

aynı zamanda bireylerin kimliklerini, kültürlerini ve aidiyet duygularını şekillendiren bir 

yapıdır. Devletin hem uygulamalar hem de kurumsal yapıları düzeyinde analiz edilmesi, 

onun toplumsal yaşamın farklı yönlerini nasıl etkilediğini anlamaya yardımcı olur. Dunn 

(1985), devletin entelektüel ve ahlaki açıdan iddialı bir siyasi yaşam anlayışlarının 

kesişme noktasında yer aldığını belirtir. Yani, devlet, yalnızca yönetim işlevleriyle değil, 

aynı zamanda toplumsal değerler ve normlar ile şekillenen bir kurum olarak görülmelidir. 

Bu perspektif, devletin sosyal ve kültürel bağlamda nasıl anlam kazandığını vurgular. 

Devletin, yalnızca idari bir yapıdan ibaret olmadığı, aynı zamanda toplumsal ilişkilerde 

belirleyici bir rol oynadığı düşünülmelidir. Sosyal bilimlerde ise devlet, genellikle siyasi 

analizlerin temel birimi olarak kabul edilir. Bu bakış açısı, devletin toplumsal değişimin 

en önemli aracı ve yansıması olduğunu savunur. Toplumsal değişimin kökenlerinin, 

topluma içkin süreçlerde bulunduğu varsayımı, sosyal bilimlerin birçok alanında yaygın 

bir görüştür. Buradaki temel anlayış, toplumsal dönüşümün dışsal faktörlerden ziyade, 

belirli bir toplumun yapısına ve bu yapıyı yöneten içsel mekanizmalara bağlı olarak 

gerçekleştiğidir. Yani, toplumsal değişim, bir toplumun kurumlarının, normlarının ve 



55 

  

değerlerinin evrimiyle şekillenir. Bu anlayış, devletin yalnızca dışsal baskılara veya 

değişimlere tepki veren bir yapı olmadığını, aynı zamanda toplumsal yapının evrimini 

yönlendiren bir dinamik olarak işlediğini ortaya koyar (Giddens, 2001).  

Modern devletin krizi, genellikle devletin temel işlevlerini yerine getirme kapasitesinin 

azalması, mevcut siyasal, ekonomik ve toplumsal yapılarla uyumsuzluk yaşaması ve 

devletin egemenlik, meşruiyet ve otorite gibi temel kavramlarının sorgulanması olarak 

tanımlanabilir. Bu kriz, 20. yüzyılın sonlarından itibaren daha belirgin hale gelmiştir ve 

günümüzde küresel değişimlerin etkisiyle daha da derinleşmiştir. McQuillan’ın belirttiği 

gibi, modern devletin karşılaştığı zorluklar arasında egemenlik anlayışının dönüşümü, 

yeni aktörlerin ortaya çıkması, kitlesel göçler, iklim değişikliği gibi faktörler yer 

almaktadır. Bu faktörler, devletin geleneksel sınırlarla ve ulusal egemenlikle tanımlanan 

otoritesini zayıflatmaktadır. Ayrıca, küreselleşme, dijitalleşme ve sermayenin daha esnek 

hareketi gibi unsurlar, ulus-devletin kontrol alanını daraltmakta ve geleneksel egemenlik 

anlayışını sorgulamaktadır. Modern devletin krizi, aynı zamanda yerel ve küresel 

düzeydeki siyasetin birbirine bağımlı hale gelmesi, transnasyonel aktörlerin (örneğin çok 

uluslu şirketler, uluslararası organizasyonlar, sivil toplum kuruluşları) gücünün artması 

gibi dinamiklerle de şekillenmektedir. Bu bağlamda, devletin eski işlevlerinin değişmesi 

veya zayıflaması hem içteki toplumsal bağların hem de dıştaki uluslararası ilişkilerin 

yeniden şekillenmesine yol açmaktadır (McQuillan, 2007, s. 4). Dolayısıyla, modern 

devletin krizi, devletin geleneksel yapısının ve işlevlerinin günümüzün hızlı değişen 

dünyasında yetersiz kalması, yeni güç dinamikleri ve küresel sorunlarla başa çıkabilme 

kapasitesindeki zorluklardan kaynaklanmaktadır. Modern devletin krizi konusunu 

tartışmaya başlamadan önce, onun tarihsel gelişimine dair bir arka plan sunmak önemli 

olacaktır.  

Devlet kavramı, daha önce de belirttiğimiz üzere, ilk olarak antik dünyada, özellikle 

Roma’da belirginleşmiş, ancak Avrupa devlet sisteminin on altıncı yüzyıldan önceki 

erken gelişimi sırasında önemli bir endişe konusu olmamıştır. Siyasi haklar, 

yükümlülükler ve görevler genellikle mülkiyet hakları ve dini geleneklerle sıkı bir bağ 

içindeyken, kişisel olmayan ve egemen bir siyasi düzen fikri yani bir bölge üzerinde üstün 

yargı yetkisine sahip, yasal olarak sınırlandırılmış bir iktidar yapısı yaygın olarak kabul 

görmemiştir. Aynı şekilde, bireylerin veya halkların, bir hükümdar ya da imparatorun 



56 

  

yalnızca itaatkâr tebaası değil, bu düzenin aktif vatandaşları devletlerinin vatandaşları 

olabileceği fikri de bu dönemde gelişmemiştir. Orta çağın siyasi yaşam kavramlarının 

dönüşümüne katkıda bulunan tarihsel değişimler oldukça karmaşıktı. Hükümdarlar ve 

baronlar arasındaki haklı otorite alanı üzerine yaşanan mücadeleler; aşırı vergilendirme 

ve sosyal yükümlülüklere karşı köylü isyanları; ticaretin, ticaret yollarının ve pazar 

ilişkilerinin yayılması; klasik siyasi fikirlere -özellikle Yunan şehir devletleri ve Roma 

Hukuku- yeniden duyulan ilgi; Avrupa’nın merkezi bölgelerinde (İngiltere, Fransa ve 

İspanya) ulusal monarşilerin sağlamlaşması; dini çekişmeler ve Katolikliğin evrensel 

iddialarına meydan okuma; kilise ve devlet arasındaki mücadeleler-bütün bunlar, siyasi 

düşüncedeki büyük değişimlere katkı sağlamıştır. Feodal geleneklerin ve göreneklerin 

gevşemesiyle, siyasi otoritenin, hukukun, hakların ve itaatin doğası ve sınırları Avrupa 

siyasi düşüncesinin en önemli meşguliyetlerinden biri olmuştur. Ancak bu bağlamda, on 

altıncı yüzyılın sonlarına kadar, devlet kavramı, siyasi analizde merkezi bir nesne haline 

gelmemiştir. Bu döneme kadar, devlet sadece bir yönetim yapısı olarak değil, daha çok 

çeşitli toplumsal ve dini bağlamlarla şekillenen, belirli siyasi birimler arasında değişken 

ve esnek bir kavram olarak algılanıyordu (Hinsley, 1986, s. 1-26; Osiander, 2001, s.251-

252). 

Spruyt’a göre ise, geç Orta çağda egemenlik kavramının ortaya çıkması, modern devletin 

şekillenmesinde önemli bir dönüm noktasıdır. Ancak, burada belirtilen kritik nokta şudur: 

Geç Orta çağdaki egemenlik düşüncesi, sadece monarşik yönetim veya devletin fiziksel 

sınırlarına ilişkin bir düzenleme değildi. Aslında, bu egemenlik düşüncesi daha çok 

siyasal yetkilerin dışlayıcı sınırlar içinde tanımlanması ilkesine dayanıyordu ve 

uluslararası düzenin yapısını değiştiren bir yenilikti. Spruyt’a göre, modern devletin 

temeli, geç Orta çağda şekillenen bu iki anahtar öğeye dayanıyordu: içerideki hiyerarşi 

ve dışarıdaki özerklik. Yani, devletin iç yapısında bir hiyerarşi oluşturulurken, dışarıdan 

gelen etkilerden bağımsızlık ve özerklik de sağlanıyordu. Bu iki unsur, devletin modern 

anlamda bağımsız ve egemen bir aktör olarak varlığını sürdürebilmesi için temel koşulları 

oluşturuyordu (Spruyt, 1994, s. 3).  

Akal’ın belirttiği gibi, modern devletin doğuşu ne doğrudan kendiliğinden ne de 

rastlantısal bir süreçtir. Bunun yerine, iç ve dış faktörlerin etkileşimiyle şekillenen 

karmaşık bir olgudur. Özellikle sömürgeleştirme süreçlerinin dünya çapında yayılması, 



57 

  

modern devletin kurumsal yapısının temellerinin atılmasına önemli bir zemin 

hazırlamıştır. Sömürgeleştirilen topraklarda, Avrupa merkezli bir yönetim anlayışının 

dayatılması, modern devletin özüne dair düşüncelerin ve güç yapılarını kavrayış 

biçimlerinin ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bu durum, devletin sınırları, egemenlik 

anlayışı ve toplumsal düzenin yeniden şekillenmesinin önünü açmıştır (Akal, 2013, s. 

138-139). 

Machiavelli ve Bodin gibi siyaset teorisyenlerinin eserleri, modern devletin evriminde 

belirleyici rol oynamıştır. Machiavelli, devletin gücünü ve politik istikrarı sağlamak adına 

monarşik yönetimlerin önemli olduğunu savunmaktadır. Soydan gelen bir hükümdarlığın 

istikrarı yeni devletlerin istikrarından daha kolaydır (Machiavelli, 1998, s. 70). Bodin ise 

egemenlik kavramını, devletin mutlak gücünü vurgulayan bir çerçevede ele almıştır. 

Bununla birlikte, Hobbes’un De Cive eseri, modern devletin doğuşuna ilişkin önemli bir 

katkı sunar. Hobbes, bireylerin doğal haklarından vazgeçerek devletin egemenliğini kabul 

etmeleri gerektiğini ileri sürerek, modern devletin varlık nedenini ve vatandaş-devlet 

ilişkisini sorgulamıştır. Hobbes’a göre, toplumun huzuru ve güvenliği için bireylerin 

özgürlüklerinden feragat etmeleri, bir devletin varlığı ve meşruiyeti için gerekliydi 

(Hobbes, 1983, s. 158). Ancak, 19. yüzyılda Karl Marx’ın devletin doğasına yönelik 

eleştirisi, modern devlet fikrinin yalnızca yönetici sınıflar tarafından biçimlendirilen bir 

otorite yapısı olarak algılanmasına karşı çıkmıştır. Marx, devletin aslında egemen sınıfın 

çıkarlarını koruyan bir araç olduğunu savunmuş ve bu perspektif, klasik modern devlet 

anlayışının bir eleştirisi olarak ortaya çıkmıştır. Marx’ın yaklaşımı, yönetilenler ile 

yönetenler arasındaki ilişkilerin ve devletin işlevinin sınıfsal bir bakış açısıyla yeniden 

değerlendirilmesi gerektiğini öne sürmüştür (Skinner, 1978, s. 353). 

Kahn’a göre ise, modern devletin doğuşunun temelinde, teoloji ile seküler olan arasındaki 

kopuşun zannedildiği kadar keskin olmadığına dair bir görüş bulunmaktadır. Bu görüş, 

özellikle teoloji politik anlayışın etkisiyle şekillenmiştir. Schmitt’in çağdaşı olan Mark 

Lilla, teoloji ve seküler arasındaki kopuşu büyük bir ayrılık olarak tanımlamış ve bu 

ayrımın modern devletin kökenlerine kadar uzandığını savunmuştur. Lilla’nın görüşü, 

teoloji ile seküler arasındaki ilişkinin çok daha belirgin bir ayrım içerdiği fikrini 

benimsemiştir. Ancak, teoloji politik anlayış bu bakış açısına karşı çıkar ve bu keskin 

kopuşun olmadığını öne sürer (Kahn, 2011, s. 106). 



58 

  

Kahn, siyasal anlamı kavrayış şeklimize odaklanmanın, Batı siyasi yaşamının kökenleri 

hakkında önemli ipuçları sunabileceğini belirtir. Bu bağlamda, Schmitt’in “modern devlet 

teorisinin tüm önemli kavramlarının sekülerleştirilmiş teolojik kavramlar olduğu” 

(Schmitt, 2020, s. 43) yönündeki söylemine dikkat çekmektedir. Kahn, Batı anayasal 

metinlerinin merkezinde fedakârlık, sevgi ve inanç gibi kavramların yer aldığını ve 

egemenlik ile hukukun, modern devletin temel unsurları haline gelmeden önce dini 

düşüncelere dayandığını vurgular. Özellikle Hıristiyan ve Yahudi toplumlarda bu dini 

kökenlerin etkisi açıkça görülmektedir (Kahn, 2012, s. 36). Bu çıkarımın önemi, modern 

siyaset teorisinin dayandığı toplumsal sözleşme anlayışıyla teolojik kökenlerin yarattığı 

çelişkide yatmaktadır. Toplumsal sözleşme teorisi, bireylerin rasyonel bir anlaşma 

yoluyla siyasi düzeni kurduğunu varsayar. Ancak Kahn, siyasi kavramların teolojik bir 

geçmişe sahip olduğu iddiasının, toplumsal sözleşme teorisinin merkezindeki laik ve 

rasyonel düzene aykırı olduğunu ileri sürer. Egemenin kararlarının Tanrısal bir otoriteye 

dayandırılması, modern devlet teorisinin savunduğu hukukun üstünlüğü, kuvvetler 

ayrılığı ve yargı bağımsızlığı gibi ilkelere ters düşmektedir (Kahn, 2011, s. 1-2). Kahn’a 

göre, Schmitt’in siyasal ilahiyatla kastettiği ne olursa olsun, bugün seküler hükümetin 

Kilise’nin işini gizlice yaptığı veya yapması gerektiği anlamına gelemez. Yine de bu 

noktada, Schmitt’e göre, modern devleti ancak onu teolojik geleneğe yerleştirdiğimizde 

anlamaya başlarız. Modern devleti ancak bu geleneğin karşısına koyduğumuzda 

anlayabiliriz (Kahn, 2011, s. 18). Bu durum da iki farklı düşüncenin nasıl temellendiğini 

gösterir.  

Schmitt’in düşüncesine göre, egemen ve Tanrı arasında bir benzerlik kurulur ve modern 

anayasa hukukunun temel kavramlarının çoğunun aslında sekülerleşmiş teolojik terimler 

olduğu savunulur. Örneğin, teolojik bir kavram olan mucizenin, seküler dünyada istisna 

hali olarak kendini gösterdiği görülmektedir. Bu analojide, egemenin her şeye gücü yeten 

bir Tanrı’ya benzetilmesi esastır. Sekülerleşme süreci, 17. yüzyılda teizmden 18. yüzyılda 

deizme geçişle birlikte, mucize kavramını ortadan kaldırırken, gelişen rasyonalist devlet 

anlayışı istisna hali kavramını reddeder ve hukuk düzeninin, egemen hükümdarın bile 

uymak zorunda olduğu merkezi bir unsur olduğunu vurgular. Bu durum, Avrupa 

metafiziğinin değişiminin siyasi kavramların yorumlanmasındaki dönüşümü yansıttığı 

anlamına gelir. 



59 

  

Dolayısıyla bu düşünceler temelinde günümüzde siyaset teorisi önemli zorluklarla karşı 

karşıyadır. Teorinin temel referans noktaları, ulus-devletin yönetim biçimini anlama 

varsayımına dayandığından, 20. yüzyılda yaşanan büyük değişimlerle başa çıkmakta 

zorlanıyor gibi görünmektedir. McQuillan (2007, s. 4), 21. yüzyılın karşı karşıya olduğu 

zorlukları; geri döndürülemez iklim değişikliği, egemenliklerin dönüşümü, yeni 

aktörlerin ortaya çıkışı, zorunlu kitlesel göçler ve bu durumun yarattığı göçmen krizleri, 

sermaye ve medya dönüşümleri, kimyasal silah kullanımı ve dijital coğrafyanın 

şekillenmesi gibi faktörlerle açıklar. Bu faktörler, karşılaşılan krizin sadece bir bölümünü 

oluşturmaktadır. 

Devletler arasında ve devletler içinde tek bir merkezin kontrol edemediği ekonomik 

dinamiklerin yarattığı istikrarsızlıklar; hükümetler arası örgütler ve uluslararası baskı 

gruplarını içeren yeni kolektif karar alma süreçlerinin ortaya çıkışı; ulus ötesi 

bağlantıların hızla büyümesi, askeri gücün ve savaş araçlarının artışı gibi olgular siyaset 

teorisinin, modern devletin ve egemenlik kavramının geleceği hakkında ciddi soruları 

gündeme getirmektedir. Klasik egemenlik kavramı, mevcut ekonomik ve siyasi koşullar 

göz önüne alındığında birçok düşünür tarafında sorunlu olarak nitelendirilmektedir. 

Ulusal birlik fikri ile küresel bağlantılar arasında bir uyumsuzluk vardır. Günümüzde 

siyaset teorisi kavramlarının, ulusal devletlerin temellerini açıklamakta yetersiz kaldığı 

düşünülmektedir.  

Schmitt için siyasal olanın yeniden inşa edilmesi krizden çıkış için bir yol olarak 

görülmektedir. Ona göre egemenin olağanüstü hale karar vermesiyle kurmuş olduğu 

siyasal olan yeniden kurulur ya da daha net bir ifadeyle kararın aşkınlığının yeniden 

kazandırılmasıyla egemenlik krizi son bulacaktır. Schmitt monarşinin restorasyonuna 

inanmasa da bir tür aşkınlık aramaktadır. Bu bağlamda, birincil kavram olarak karar kritik 

bir önem kazanır. Schmitt için, teolojik ve yasal kavramlar arasındaki analoji, kritik bir 

yapısal benzerlik göstermektedir (Hohendahl, 2018, s. 147). Ancak bu analoji Derrida’ya 

göre modernitenin birçok unsurunun meydana getirdiği krizi aşmaktan oldukça uzak 

görünmektedir. 

Schmitt’in düşüncesini daha iyi anlamak adına bir teori olarak siyasal ilahiyatın, bir 

dönemin bütünlüğünü aydınlatan kavramsal ve teorik bir birbirine bağlılığın altını 

çizmektedir diyebiliriz. Schmitt’in krizin temeli olarak gördüğü kavramlardan biri olan 



60 

  

sekülerleşme süreci Tanrı’nın egemenliği ile hükümdarın egemenliği arasındaki 

varsayılan bağlantının artık mevcut olmadığı anlamına gelir. Sekülerleşme sürecine 

nötralizasyon ve depolitizasyon da eklenir. Schmitt, Avusturyalı hukukçu Hans Kelsen’in 

hukuk teorisini tartıştığında bu çok açık hale gelir. Burada Schmitt, Kelsen’in demokrasi 

kavramını modern bilimle ilişkilendirir: “Bugün tam tersine, Kelsen gibi tanınmış bir 

devlet hukuk ve siyaset felsefecisi, demokrasiyi göreceli ve kişisel olmayan bir 

bilimciliğin ifadesi olarak düşünebilir. Bu kavram, on dokuzuncu yüzyılda teoloji politik 

ve metafiziğin gelişimi ile uyumludur” (Schmitt, 2020, s. 49). Bu örnek, 1922’de teoloji 

politiğin tarihsel olarak tanımlandığını açıkça ortaya koymaktadır. Schmitt krizden 

çıkışın siyasal olanın yeniden aşkınlaştırılması ile mümkün olacağını savunurken 

Derrida’ya göre bu krizden çıkış ancak başka bir siyasal olanı inşa etmekle başlayacaktır. 

Derrida’nın tartıştığı ve ikinci bölümde incelenen kavramlar da Derrida’da hem 

egemenliğin teoloji politik okumasını destekleyecek hem de bir imkân olarak başka bir 

düşünme biçiminin kapılarını aralayacaktır. 

1.1.4. Dijital Egemenlik: Yeni Bir Paradigma 
 

Daha önceki kısımlarda artık tek bir egemenlikten bahsetmenin mümkün olmadığı bir 

zaman diliminde olduğumuz belirtilmekteydi. Buna göre, egemenliğin günümüzdeki 

gösterenlerine ulaşırken tek bir egemenlik tarifi yapmak gitgide daha zor bir hale 

gelmektedir. Egemenliğin tarihsel dönüşümüne bakıldığında, 17. yüzyıldan itibaren 

modern devlet formuna bürünmesiyle birlikte egemenliğin ulus-devlet yapısıyla 

özdeşleştiği söylenebilir. Ancak günümüzde, egemenliğin artık bölünebilir ve farklı 

aktörler arasında paylaşılan bir niteliğe sahip olduğu görülmektedir. Teknolojik 

gelişmeler ve küreselleşmenin etkisiyle birlikte, bilgi ve sermayenin dolaşımını 

hızlandıran yeni medya araçları, dijital platformlar ve algoritmalar, karar alma 

süreçlerindeki güç dengelerini dönüştürerek devlet dışı aktörlerin-özellikle de dijital 

aktörlerin-etkisini önemli ölçüde artırmıştır. 

Egemenlik tartışmalarında dijitalleşmenin belirleyici bir unsur haline geldiği ve 

geleneksel anlamda toprak merkezli egemenlik anlayışının önemini yitirmeye başladığı 

söylenebilir. Siber uzayın, ulusal sınırları aşarak egemenliğin geleneksel toprak temelli 

yapısını aşındırdığı ve merkezi otoritenin işlevselliğini sorgulayan merkeziyetsizlik 

anlayışının giderek daha fazla tartışıldığı bir ortamda, egemenliğin dönüşümü açıkça 



61 

  

gözlemlenmektedir. Günümüz egemenlik anlayışının temelinde artık veriler (datalar) yer 

almakta ve bu durum, egemenliğin teoloji politik çerçevede yeniden ele alınmasını 

zorunlu kılmaktadır. Bu bağlamda, dijital egemenliğin ontoteolojik bir yapıya sahip 

olduğu ve egemenlik tartışmalarının, dijital çağın sunduğu yeni olanaklar ışığında 

yeniden düşünülmesi gerektiği ileri sürülebilir. 

Bu çerçevede, günümüzde egemenlik kavramı, merkeziyetsizleşme süreçleriyle birlikte 

yeniden şekillenmekte ve devletler artık egemenlik yetkilerini geleneksel yapılarının 

ötesinde, yeni aktörlerle paylaşmak zorunda kalmaktadır. Bu dönüşüm, özellikle 

dijitalleşmenin ivme kazandırdığı dinamikler bağlamında, egemenliğin temel 

unsurlarından biri olarak görülen toprak bütünlüğünün eskisi kadar belirleyici bir kriter 

olmaktan çıktığını göstermektedir. Geleneksel egemenlik anlayışı, tarihsel olarak 

ontoteolojik bir temele dayandırılmış ve Tanrı’dan alınan mutlak güç ile tanımlanmıştır. 

Ancak modern çağın dijitalleşme sürecinde, bu mutlak otoritenin yerini giderek daha 

fazla veri odaklı bir egemenlik biçimi almaktadır. 

Bu bağlamda, egemenlik artık yalnızca fiziksel sınırlar ve siyasi otorite üzerinden değil, 

aynı zamanda dijital platformlar, büyük veri sistemleri ve bilgi işleme mekanizmaları 

aracılığıyla tanımlanmaktadır. Veri sahipliği, günümüz egemenlik anlayışının yeni 

belirleyici unsurlarından biri haline gelmiş; bu durum devletlerin geleneksel egemenlik 

yapısını zayıflatırken, teknoloji şirketleri, uluslararası örgütler ve diğer dijital aktörlerin 

güçlenmesine neden olmuştur. Sonuç olarak, egemenliğin monolitik ve bölünmez bir 

otorite olarak görülmesine dayanan klasik anlayış, günümüzde farklı merkezlere yayılan, 

çok katmanlı ve dinamik bir yapı kazanmıştır. Bu değişim, egemenlik kavramının 

yalnızca politik bir mesele olmanın ötesinde, dijital ekonomi, veri yönetimi ve algoritmik 

kontrol gibi alanlarla iç içe geçtiğini ortaya koymaktadır. 

Klasik anlamda kullanıldığı şekliyle egemenliğe dair coğrafi bir özelliğe atıf yapılmakta 

ve belirli bir bölgeyle sınırlandırılmaktadır. Bu yönüyle de yetkinin etkin bir şekilde 

kullanılabilmesi için işlevsel bir ön koşul olarak görülmektedir. Egemenlik kavramı, 

Bodin’den bu yana siyasal düşüncenin merkezinde yer almakta olup siyaseti anlamada 

temel bir araç olarak görülmüştür. Ancak 1990’lı yıllarda, egemenliğin siyaset 

teorisindeki merkezi konumunun zayıfladığına dair görüşler ortaya çıkmış ve devletlerin 

artık nihai ve en üstün otorite kaynağı olmayacağı tartışılmaya başlanmıştır. Bu gelişme, 



62 

  

egemenlik sonrası bir dünyanın tartışılmasına zemin hazırlamış ve egemenliğin, 

bir demosun kendi kendini yönetme kapasitesinden ziyade, çoğulculuk ve katılımcılıkla 

daha yakından ilişkili bir kavrama dönüşeceği iddiasını gündeme getirmiştir. Devletin 

egemenliğindeki bu öngörülen zayıflama, internetin gelişimi ve yönetişiminin erken 

aşamalarını derinden etkilemiştir (Pohle ve Thiel, 2020, s.4). Ancak bu kısımda, tezin 

genelinde izini sürdüğümüz “egemenliğin dönüşümü” savını doğrudan ortaya koymaktan 

ziyade, geleneksel anlamda kullanılan teritoryal egemenlikten dijital egemenliğe geçişte 

kullandığımız kavramların bir alt yapısını oluşturmaktır. Dolayısıyla o izlek içerisinde 

dijital egemenliğe geçişin keskin bir kopuş değil, kademeli ve çok katmanlı bir dönüşüm 

süreci olduğunu göstermek oldukça önemlidir. Bu doğrultuda, dijitalleşme sürecinde öne 

çıkan belirli kavramlar ele alınarak, dijital egemenliğin şekillendiği ortamda yeni 

aktörlerin rolü, merkeziyetsizleşme süreçlerinin etkisi ve veri ile teknolojinin egemenlik 

anlayışını nasıl dönüştürdüğü farklı perspektifler ışığında tartışılacaktır. Böylece, dijital 

egemenliğin teorik ve pratik boyutlarını daha geniş bir bağlamda değerlendirmek ve bu 

dönüşüm sürecine dair kapsamlı bir temel oluşturmak amaçlanmaktadır. 

Bu bağlamda başlangıç olarak dijital egemenliğin kavramsal karşılığının aranması 

noktasında elbette yalnızca egemenliğin çevrimiçi versiyonu olarak tanımlamak yetersiz 

olacaktır. Burada öncelikli olarak “dijital” kavramını tanımlamak gerekmektedir. Dijital 

kelimesi, Latince digitalis kökünden türemiş olup digitus kelimesinden gelir ve 

“parmak” veya “ayak parmağı” anlamını taşır. 1950’lerden önce neredeyse hiç 

kullanılmazken, zamanla elektronik cihazlardan toplumsal kavramlara ve yeni akademik 

araştırma alanlarına kadar geniş bir yelpazede kullanım alanı bulmuş ve günümüz 

İngilizcesinde en sık kullanılan 2.500 kelime arasına girecek kadar yaygınlaşmıştır. 

Dijital, elektronik bilgi işlem sistemleri ve teknolojilerine dayanan, bu sistemleri kullanan 

ya da bu sistemler aracılığıyla işlenen veriler, içerikler ve altyapılar bütününü ifade eder. 

Dijital, yalnızca sayısal (binary) veri işleme tekniklerini değil, aynı zamanda bu 

tekniklerin ürettiği, depoladığı ve ilettiği bilgiyi ve bu süreçlerin gerçekleştiği ağları da 

kapsayan geniş bir kavramdır (Peters, 2016, s. 93).  

Dijitalleşmenin gelişimiyle birlikte ortaya çıkan bir diğer önemli mesele, analog ve dijital 

olan arasındaki farkın nasıl kavramsallaştırılması gerektiğidir. Bu iki kavram arasındaki 

ilişki, evrimsel bir sürekliliğin veya bir kopuşun yansıması olarak görülebilmektedir. 



63 

  

Tıpkı geleneksel anlamda egemenlikten dijital egemenliğe geçiş tartışmalarında olduğu 

gibi analog olandan dijitale geçiş de kavramsal tartışma açısından zemin teşkil edecektir. 

Dolayısıyla bu ayrım yalnızca teknik bir ayrımdan ibaret olmayıp, aynı zamanda 

ontolojik ve epistemolojik bir çerçevede ele alınmalıdır. Teknolojik olan ile doğal olan, 

felsefi açıdan birbiriyle çelişen kategoriler olarak değerlendirilmemelidir; zira analog ve 

dijital olan ne birbirine tamamen karşıttır ne de birbirine indirgenebilir niteliktedir. Ancak 

Robinson’ın yorumu bu anlamda bir farklılığa işaret etmektedir. Robinson’a göre analog 

kavramı, uzay ve zamanın sürekliliği ve bölünmez akışıyla doğrudan ilişkilendirilmiş, bu 

nedenle de kesintisiz ve doğal bir gerçeklik olarak algılanmıştır. Robinson’da analog 

sistemler, sonsuz alt bölümlere ayrılabilme kapasitesiyle, dijitalin keskin sınırlarını ve 

ayrık yapılarını karşıt bir çerçevede konumlandırmıştır. Bu bağlamda, analog kavramı, 

teknolojik ayrışmalara karşı otantik ve doğal olanın bir temsili olarak görülmüş; özellikle 

vinil plaklar ve CD’ler arasındaki fark gibi örneklerle, dijitalin yapay ve keyfi kesinliğine 

karşı bir tür organiklik ve akışkanlık sembolü olarak yorumlanmıştır. Ancak Robinson, 

bu anlam kaymasının, teknoloji tarihindeki geçici bir dönüşüme bağlı olduğunu ve artık 

büyük ölçüde unutulmuş bir dilsel kalıntı niteliği taşıdığını vurgulamaktadır (Robinson, 

2008, s. 21) Dolayısıyla, analog ve dijital arasındaki bu karşıtlık, yalnızca teknik bir 

farklılığa işaret etmekle kalmamış, aynı zamanda belirli dönemlerde teknolojik 

değişimlerin kavramsal çerçevesini şekillendiren algısal ve ideolojik bir ayrımı da temsil 

etmiştir. Günümüzde ise bu ayrım, geçmişte olduğu kadar belirgin olmayabilir, çünkü 

dijital teknolojilerin sürekli gelişimi, analog kavramını ve onun algılanış biçimlerini 

yeniden yorumlamayı gerektirmektedir 

Burada dijitale dair temel karakteristiklerinden biri olan bilginin parçalanabilirliği, 

yeniden üretilmeye açıklığı ve farklı bağlamlarda tekrar organize edilebilirliği 

belirtilmesi gereken bir noktayı teşkil etmektedir. Dijital veri, belirli bir mekâna, bağlama 

ya da zamana sabitlenmek zorunda değildir; kopyalanabilir, dönüştürülebilir ve farklı 

bileşimlerle yeni anlam katmanları oluşturabilir. Bu durum, dijital alanın 

merkeziyetsizleşmeye ve dağıtılmış yapılar oluşturmaya elverişli olduğunu 

göstermektedir. Geleneksel anlamda egemenlik, belirli bir toprak parçası ve otoriteye 

dayalı bir sistemle tanımlanırken, dijital egemenlik, verilerin fiziksel sınırlara tabi 

olmadan dolaşıma girmesi ve sürekli akış halinde olmasıyla farklı bir dinamik 

sergilemektedir. Ulus-devletlerin ve büyük teknoloji şirketlerinin veri üzerinde kurduğu 



64 

  

hâkimiyet girişimlerine rağmen, dijital verinin doğası gereği merkeziyetçi denetimi aşan 

bir hareketliliğe sahip olduğu görülmektedir. 

Dijitalleşme, aynı zamanda özgünlük ve otantiklik kavramlarını da yeniden 

yapılandırmaktadır. Analog olan, doğası gereği tekillik ve biriciklik üzerine kurulu bir 

yapı arz eder. Bir sanat eseri, bir el yazması veya fiziksel bir nesne, doğrudan özgün 

varlığına işaret ettiği için çoğaltılamaz ya da sonsuz kez yeniden üretilemez. Ancak 

dijitalleşme ile birlikte bu özgünlük anlayışı, yerini montajlanabilir, sonsuz tekrar 

üretilebilir ve değiştirilebilir bir veri formuna bırakmaktadır. Örneğin, bir dijital sanat 

eseri, aynı içeriği taşıyan binlerce kopya üretebilir ve bunlar birbirinden ayırt edilemez 

hale gelebilir. NFT (Non-Fungible Token) teknolojisi gibi uygulamalar, dijital ortamda 

özgünlük iddiasını sürdürmeye çalışsa da temelinde dijital olanın doğası gereği 

bölünebilir ve sonsuz kez yeniden üretilebilir olduğu gerçeği değişmemektedir. 

Son yıllarda egemenlik kavramının giderek daha fazla “dijital”, “veri” ve “teknoloji” gibi 

terimlerle birlikte ele alındığını ve bu bağlamda farklı yorumlarla ilişkilendirildiği 

görülmektedir. Dijital egemenlik kavramı ve buna bağlı tartışmalar, günümüzde devletler 

ve hükümetler tarafından sıklıkla gündeme getirilmektedir. Bu tartışmaların bir kısmı, 

veri akışının devletler tarafından denetlenmesi ve kontrol edilmesi üzerine yoğunlaşırken, 

diğer bazı yaklaşımlar daha geniş anlamda dijital teknolojilerin ulusal ölçekte 

sahiplenilmesini içermektedir (Couture ve Toupin, 2019, s. 2306). Egemenlik kavramının 

geçirmiş olduğu dönüşüm, teknolojinin ilerlemesiyle ve küreselleşmenin büyük rolü ile 

perçinlenmiş, karşımıza yeni fakat tartışmalı bir form çıkarmıştır. Bu süreçten 

etkilenenlerin en çok devletler oldukları görülürken, yeni aktörlerin yönetim sahnesine 

çıktığı artık su götürmez bir gerçek halini almıştır. Çeşitliği sebeplerle güç kaybettikleri 

bir dönemin ardından devletler egemenliklerini ileri sürerek kimliklerini korumakta ve 

pekiştirmektedir. Egemenlik, mutlak, münhasır ve dışlayıcı güç olarak tanımlanan 

devletin ayrıcalıklı bir niteliği olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda, dijital 

egemenlik kavramının ortaya çıkışı yeni ve farklı soruları gündeme getirmektedir. 

Dolayısıyla dijital egemenlik kavramını ve kavramın kendisiyle birlikte getirdiği 

kavramları anlamak adına egemenliğin geçirdiği dönüşümü anlamak gerekmektedir. 

Günümüzde, merkeziyetin ortadan kalktığı ve güç dinamiklerinin yeniden şekillendiği bir 

dönemde bulunmaktayız denilebilir. Ancak dijitalleşme ve merkeziyetsizleşmenin iktidar 



65 

  

ilişkilerinden tamamen bağımsız olup olamayacağı sorusu, özellikle egemenlik teorileri 

çalışmaları açısından oldukça önemli bir problem alanı oluşturmaktadır. Bu noktada bu 

tartışmayı açmak, çalışmanın ilerleyen aşamaları için bir zemin teşkil edecektir. Buna 

göre, dijitalleşme ve merkeziyetsizleşme süreçleri, geleneksel egemenlik anlayışlarının 

dönüşümünde etkili olmuş ve devletlerin mutlak otoritesini aşındıran yeni güç 

dinamikleri yaratmıştır. Ancak, bu dönüşümün iktidar ilişkilerinden tamamen bağımsız 

gerçekleşip gerçekleşemeyeceği meselesi, teorik ve pratik açılardan incelenmelidir. 

Merkeziyetsizleşme, genellikle kontrolün tek bir otorite yerine dağıtık ağlar ve kolektif 

aktörler arasında paylaşıldığı bir sistem olarak ele alınsa da dijital alanların doğasında yer 

alan altyapısal, ekonomik ve hukuki düzenlemeler, iktidar ilişkilerinin tamamen 

dışlanmasını güçleştirmektedir. Blokzincir teknolojisi, kripto paralar ve merkeziyetsiz 

finans gibi alanlar, merkeziyetsizleşmenin en somut örnekleri olarak gösterilmektedir. Bu 

sistemler, aracı kurumları ortadan kaldırarak doğrudan bireyler arası etkileşimi mümkün 

kılmakta ve devletlerin veya büyük teknoloji şirketlerinin kontrolünden bağımsız bir 

ekonomik yapı oluşturmayı hedeflemektedir. Ancak, pratikte bu sistemler de yeni türde 

merkezi güçler üretmektedir. Örneğin, blokzincir ağlarında madencilik havuzları, 

protokol geliştiricileri ve büyük yatırımcılar gibi aktörler, sistemin işleyişinde önemli 

derecede kontrol sahibi olabilmektedirler. Bu durum, merkeziyetsizleşmenin, geleneksel 

devlet otoritelerinden uzaklaşırken yeni türden oligopolistik güç yapılarına alan açtığını 

göstermektedir. 

Bu anlamda Goldberg ve Schär dijitali, merkeziyetsizleşmeyi ve bunun egemenliğe olan 

etkilerini anlamamız açısında sanal dünyayı üç yığın olarak tanımlamışlardır. Bunlar, 

“sahiplik”, “içerik” ve “görselleştirme” katmanlarıdır (Goldberg ve Schär, 2023, s.3). 

Dijital egemenliğin gelişimi bağlamında değerlendirildiğinde, sahiplik katmanı, dijital 

çağda egemenliğin dönüşümünü anlamak açısından kritik bir unsur olarak öne 

çıkmaktadır. Sanal dünyalarda kullanıcılar, çeşitli dijital varlıklara sahip olabilmektedir. 

Bu varlıklar arasında parasal birimler, arazi parselleri, avatarlar ve kullanıcı kimlikleri 

gibi unsurlar bulunmaktadır. Ancak bu sahiplik, geleneksel mülkiyet kavramından farklı 

olarak, merkezi ya da merkeziyetsiz sistemler aracılığıyla kayıt altına alınmakta ve 

korunmaktadır. Bu bağlamda denilebilir ki merkezi veri tabanları, kullanıcıların sahip 

olduğu dijital varlıkları kayıt altına alırken, egemen bir otoritenin bu kayıtları 

yönetmesini gerektirir. Böyle bir sistemde kullanıcılar, merkezi otoritenin veri tabanını 



66 

  

adil ve şeffaf bir şekilde yönettiğine güvenmek durumundadır. Ancak bu durum, dijital 

egemenliğin kırılgan noktalarından birini oluşturmaktadır. Sosyal medya platformları ve 

diğer dijital hizmet sağlayıcıları örneğinde olduğu gibi, merkezi operatörler zaman zaman 

tartışmalı kararlar almak zorunda kalabilirler. Bunun yanı sıra, kötü niyetli yönetim 

pratikleri ya da teknik yetersizlikler nedeniyle sistemlerin kullanıcıların aleyhine hareket 

etme olasılığı da bulunmaktadır. Kamulaştırma, sansür, veri manipülasyonu ya da 

sistemin tamamen kapatılması gibi olasılıklar, merkeziyetçi dijital sistemlerin egemenlik 

yapıları açısından riskler barındırdığını göstermektedir. 

Ancak bu noktada blok zinciri (blockchain) gibi merkeziyetsiz çözümler, bireylerin kendi 

dijital varlıklarını güvence altına almasını mümkün kılan alternatif bir model sunuyor 

denilebilir. Kullanıcılar, sahip oldukları dijital varlıkları değiştirilemeyen tokenlar 

aracılığıyla yönetebilmekte ve böylece mülkiyet doğrudan bireysel kontrol altına 

alınabilmektedir. Bu durum, egemenliğin devlet ya da büyük dijital platformlardan 

bağımsız olarak bireylere doğru kaymasını sağlamaktadır. Ancak bu yeni sistem, bireysel 

sorumluluğu da artırmaktadır. Merkeziyetsiz yapılar, kullanıcıların kendi özel 

anahtarlarını güvenli bir şekilde saklamalarını gerektirirken, bu güvenliği sağlamak 

kullanıcının kendi yetkinliğine bağlıdır. Dolayısıyla merkeziyetsiz modellerin, güvenilir 

ve şeffaf bir sahiplik mekanizması sağladığı düşünülürken aynı zamanda kullanıcıların 

kendi dijital egemenliklerini sürdürebilme kapasitelerine ilişkin yeni zorluklar da 

doğurmaktadır. Bu çerçevede, sahiplik katmanı, egemenliğin geleneksel devlet 

otoritesinden ve merkezi aktörlerden bağımsızlaşarak bireysel düzeye taşındığı yeni bir 

dijital egemenlik anlayışına işaret etmektedir. Dijital çağda egemenlik, artık yalnızca 

toprak ve ulus sınırlarıyla değil, veri ve teknolojik altyapılar üzerinde kimin kontrol sahibi 

olduğu ile de şekillenmektedir. Bu değişim, dijital egemenlik kavramının sadece devletler 

ve büyük şirketler düzeyinde değil, bireysel düzeyde de yeniden ele alınmasını 

gerektirmektedir. 

Geleneksel anlamda egemenlik, bir devletin kendi sınırları içinde mutlak yetkiye sahip 

olmasıyla tanımlanırken, dijitalleşmenin bu sınırları aşındırdığı görülmektedir. Ancak, bu 

süreç devletlerin güç kaybetmesi anlamına mı gelmektedir, yoksa devletler yeni türden 

egemenlik pratikleri mi geliştirmektedir sorusu büyük önem taşımaktadır. Özellikle Çin, 

Avrupa Birliği ve ABD gibi aktörlerin, veri egemenliği yasaları ve düzenleyici politikalar 



67 

  

aracılığıyla dijital alanı kontrol altına almaya çalıştıkları görülmektedir. Ancak bunun 

yanı sıra dijital alanın tamamen kontrolsüz ve merkeziyetsiz bir yapıya dönüşmesini 

önleyen egemenlik uygulamaları da bulunmaktadır. Öte yandan, dijital egemenlik 

yalnızca devletlerin değil, aynı zamanda büyük teknoloji şirketlerinin de egemenlik 

iddiasında bulunduğu bir alan haline gelmiştir. Dijital aktörlerin ortaya çıkış süreci de bu 

bağlamda oldukça önemlidir. Meta’nın platformlar üzerindeki içerik düzenlemeleri, 

bilhassa son bir senedir İsrail’in Gazze’de gerçekleştirmekte olduğu soykırım ile ilgili 

içeriklerin görünürlüğüne müdahalelerde bulunması, sansür uygulaması veya Amazon’un 

bulut hizmetleri üzerindeki kontrolü, bu şirketlerin dijital alanda bir tür düzenleyici 

otoriteye sahip olmalarına neden olmaktadır. Böylece, merkeziyetin kaybolduğu iddia 

edilen bir dünyada, devletler ve şirketler arasında yeni bir iktidar mücadelesi ortaya 

çıkmaktadır. 

Bu noktada belirtmek gerekmektedir, dijitalleşmenin iktidardan tamamen bağımsız olup 

olamayacağı sorusu, devletlerin düzenleyici çerçeveleri, büyük teknoloji şirketlerinin 

stratejileri ve alternatif dijital yapıların sürdürülebilirliği bağlamında karşımıza 

çıkmaktadır. Bu çerçevede, açık kaynak yazılımlar, merkeziyetsiz otonom 

organizasyonlar ve şifrelenmiş iletişim araçları bireylere ve kolektif yapılara daha fazla 

kontrol sağlama potansiyeline sahip olsa da bu alternatif yapıların uzun vadeli başarısının 

küresel ekonomik ve siyasi dinamiklere bağlı olduğu düşünülebilir. Devletlerin ve 

teknoloji şirketlerinin müdahalesi, bu yapıların bağımsız ve geniş ölçekli bir etki 

yaratmasını sınırlayabilir. Bu bağlamda, ABD’nin dijital varlık politikasında önemli bir 

değişim sinyali veren 2025 tarihli Dijital Finansal Teknolojide Amerikan Liderliğinin 

Güçlendirilmesi başlıklı İcra Emri, devletin dijitalleşme süreçlerindeki rolüne dair önemli 

bir örnek teşkil etmektedir. Trump’ın başkanlık seçiminin ardından imzalanan bu emir, 

dijital varlık piyasalarına ilişkin düzenleyici bir çerçevenin geliştirilmesini ve ABD’nin 

finansal teknolojilerdeki liderliğini pekiştirmeyi amaçlamaktadır. Emir kapsamında 

oluşturulan Dijital Varlık Piyasaları Üzerine Başkanlık Çalışma Grubu, blok zincir 

teknolojisinin geliştirilmesini teşvik etmek, kendi kendine saklama haklarını korumak ve 

dolar destekli sabit paraların kullanımını yaygınlaştırmak gibi hedefler taşımaktadır. 

Ancak, yürütme kararı doğrudan yeni bir yasa veya düzenleme getirmemiş, yalnızca 

politika önerileri geliştirecek bir çalışma grubunun oluşturulmasını sağlamıştır (Krause, 

2025, s.2-3). Bu noktada, devletin egemenlik yetkisini dijital alanlara genişletme 



68 

  

eğiliminde olduğu görülmektedir. Özellikle Merkez Bankası Dijital Para Birimlerini 

(CBDC’ler) yasaklama girişimi, egemenliğin dijitalleşmeyle birlikte yeniden 

şekillendiğini ve devletlerin dijital finans alanında düzenleyici otoritelerini pekiştirmek 

istediğini göstermektedir. Yürütme Kararı’nın ardından Bitcoin gibi dijital varlıkların 

değerinde büyük bir değişiklik olmaması ise, piyasanın devlet politikalarına karşı belirli 

bir direnç geliştirdiğini ve merkeziyetsiz finansal sistemlerin, geleneksel devlet 

müdahalesine karşı belirli ölçüde bağımsız kalabildiğini göstermektedir. Bu çerçevede, 

dijitalleşmenin tamamen bağımsız bir alan olup olamayacağı sorusu, devletlerin ve büyük 

kurumsal aktörlerin yönelimleriyle doğrudan bağlantılıdır. ABD gibi küresel ekonomik 

ve siyasi ağırlığı yüksek bir devletin dijital varlıklar konusunda attığı adımlar, sadece iç 

piyasa dinamiklerini değil, küresel ölçekte dijital egemenlik tartışmalarını da 

şekillendirmektedir. Özellikle finansal dijitalleşme süreçlerinin devletlerin düzenleyici 

mekanizmalarıyla kesişmesi, dijitalleşmenin belirli sınırlar içinde bağımsızlaşabileceğini, 

ancak tamamen özerk bir dijital alanın sürdürülebilir olup olmadığının hala belirsiz 

olduğunu göstermektedir. 

Dijitalleşme ve merkeziyetsizleşme süreçlerinin egemenlik anlayışlarını dönüştürmekte 

olduğu ve yeni türden iktidar ilişkileri oluşturduğu görülmektedir. Ancak bu noktada 

iktidardan tamamen bağımsız bir dijital alan yaratmanın yapısal zorlukları da 

yadsıznamaz bir düzeydedir. Dijitalleşmenin altyapısını kontrol eden büyük teknoloji 

şirketleri, devletlerin egemenlik iddiaları ve küresel ekonomik dinamikler, 

merkeziyetsizleşmeyi sınırlayan unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Dolayısıyla, 

merkeziyetsizleşmenin kendisi bile, belirli aktörler tarafından yönlendirilen ve kontrol 

edilen bir süreç olarak görülebilir. Bununla birlikte, bireylerin ve kolektif yapıların dijital 

özerklik alanlarını genişletebilecekleri araçlar ve stratejiler mevcuttur. Açık kaynak 

teknolojiler, merkeziyetsiz platformlar ve veri mahremiyetine yönelik düzenlemeler, 

dijital alanda daha adil ve paylaşılmış bir egemenlik yapısının oluşmasına katkı 

sağlayabilir. Ancak bu tür çabaların, mevcut iktidar ilişkilerinden tamamen bağımsız 

olması tartışmalı bir yere işaret etmektedir. Dolayısıyla, dijitalleşme ve 

merkeziyetsizleşmenin, iktidarın tamamen ortadan kalktığı değil, aksine yeniden 

dağıtıldığı ve yeniden şekillendiği bir süreç olarak değerlendirildiği bir tartışma alanına 

da kapı aralamaktadır.  



69 

  

Bu bağlamda, dijitalleşmenin merkeziyetsizleşmeye mi hizmet ettiği yoksa yeni bir tür 

egemenlik biçimi mi oluşturduğu sorusu, dijital egemenliğin doğasını anlamak açısından 

önemlidir. Dijital egemenlik, teorik olarak merkezi kontrolü zayıflatırken, pratikte büyük 

teknoloji şirketlerinin veri üzerindeki denetimi nedeniyle yeni bir merkezileşme dalgası 

da yaratmaktadır. Bu anlamda örnek olarak sosyal medya platformları, veriyi 

merkeziyetçi bir yapıyla işleyerek, kullanıcıların dijital kimliklerini şekillendiren 

algoritmalar geliştirmektedir. Bu algoritmalar, bireylerin hangi bilgilere erişebileceğini, 

hangi içeriklerle etkileşime gireceğini belirleyerek, dijital akışın yeni egemenleri haline 

gelmektedir. Bunun yanı sıra yapay zekâ uygulaması olan Chatgpt’nin önyargı içeren 

cevapları da bu durumun en büyük örneklerinden birini teşkil etmektedir (Mohamed ve 

ark., 2023). Böylelikle, dijitalleşme yoluyla ortaya çıkan merkeziyetsizleşme potansiyeli, 

büyük ölçüde teknoloji devlerinin denetimi altında şekillenmekte ve verinin özgür 

dolaşımına belirli sınırlar koymaktadır. Bu konuda önemli bir örnek olan sosyal medya 

platformlarına yönelik devlet müdahaleleri ele alınması gereken bir konuyu teşkil 

etmektedir. 

Sosyal medya uygulamaları, çağdaş dijital toplumların kurucu unsurlarından biri haline 

gelmiş ve milyarlarca kullanıcıyı bünyesinde barındırarak küresel iletişimin, ticaretin ve 

kamusal söylemin dijital zeminini oluşturmaktadır. Bu platformlar içerik üretimini ve 

paylaşımını kolaylaştırmaları nedeniyle bireysel ifade özgürlüğü ve ekonomik fırsatlar 

açısından çeşitli avantajlar sunmakla birlikte; ulusal güvenlik, veri mahremiyeti, kamu 

sağlığı ve dezenformasyon gibi alanlarda önemli egemenlik krizlerine de zemin 

hazırlamaktadır. Dijital egemenliğe ilişkin bu kriz durumu, özellikle yabancı sahipli 

platformların devlet otoriteleri tarafından giderek daha fazla denetlenmesi ve 

düzenlenmesiyle görünür hale gelmiştir. 2020 yılında Hindistan’ın, Çin ile yaşanan 

jeopolitik gerilimler gerekçesiyle TikTok’u yasaklaması bu sürecin erken örneklerinden 

biridir. Takip eden yıllarda, birçok Batılı devletin kamu çalışanlarının TikTok 

kullanımına yönelik yasaklar getirmesiyle birlikte, ulusal dijital egemenlik söylemi 

küresel düzeyde daha da güç kazanmıştır. Bu eğilim, 2024 yazında ABD’nin, TikTok’un 

Amerikan kullanıcılarının verilerini Çin devletiyle paylaşabileceği yönündeki endişelere 

dayanarak, uygulamanın ya yerel bir şirkete devredilmesi ya da yasaklanmasını öngören 

yasal düzenlemeyi kabul etmesiyle zirveye ulaşmıştır. Bu hamle, yalnızca dijital 

platformların denetimi açısından değil, aynı zamanda ulus-devletin dijital alandaki 



70 

  

egemenlik iddiasının hukuki bir yeniden tesisine de işaret etmektedir (Zeng ve ark.,2025, 

s.1). Bu örnekler, dijital egemenliğin yalnızca teknik bir kapasite ya da veri kontrolü 

meselesi olmadığını; aynı zamanda küresel düzeyde meşruiyet, yargı yetkisi ve güvenlik 

gibi konuları da kapsayan çok boyutlu bir siyasal alan olduğunu ortaya koymaktadır. 

Özellikle yabancı sahipli dijital platformların, ulusal hukuk çerçevesine tabi tutulması 

yönünde atılan adımlar, dijital egemenliğin yeniden tanımlandığı ve devletlerin dijital 

alanda daha belirgin aktörler haline geldiği yeni bir döneme dair tartışmaları işaret 

etmektedir. 

Birçok ülke tarafından TikTok’un yasaklaması bize oldukça geniş bağlantılar 

sunmaktadır. Yabancı sosyal medya uygulamalarının devletler tarafından denetlenmeye 

çalışılması, egemenliğin yeniden merkezileştirilme çabasını yansıtırken; blok zinciri 

teknolojileri ve DAO’lar gibi yapılar bu merkezileştirme eğilimine karşı 

bir merkeziyetsizleşme paradigması sunar. Devletin kontrolündeki platformlara alternatif 

olarak geliştirilen merkeziyetsiz dijital sistemler, veri sahipliğini bireylere iade etmeyi, 

dolayısıyla klasik egemenlik yapılarının dışında yeni dijital aktörlerin doğmasını amaçlar. 

Bu da ulus-devletlerin geleneksel sınır odaklı egemenlik anlayışını sarsar. Sosyal medya 

yasakları, egemenliğin merkezileştirilmesi çabasını yansıtmaktadır.  

Modern dijital çağda, verinin sahipliği ve kontrolü, egemenliğin en temel unsurlarından 

biri haline gelmiştir. Sosyal medya uygulamaları bireylerden ve toplumlardan devasa 

miktarda veri toplar. Bu veriler yabancı sunucularda depolandığında, devletler veriler 

üzerindeki yetkilerini kaybetme korkusu yaşamaktadırlar. Dolayısıyla ABD'nin TikTok’a 

yönelik hamlesinin, kullanıcı verilerinin Çin’in erişimine açık olduğu gerekçesiyle 

yapıldığı söylenebilir. Bu, egemenliğin artık sadece toprakla değil, veriyle ilişkili 

olduğunu göstermektedir. 

Son olarak, büyük veri olarak ifade edeceğimiz big data, sadece teknik bir kapasite değil, 

aynı zamanda iktidar üretme aracıdır. Sosyal medya platformlarının büyük veriye dayalı 

içerik yönetimi ve algoritmik yönlendirme pratikleri, kullanıcı davranışlarını 

şekillendirme gücüne sahiptir. Bu durum, teknolojik şirketlerin bir anlamda egemen 

olarak davranmaya başlamaları, yani toplumu yönlendirme kapasiteleriyle siyasi iktidara 

rakip hale gelmeleri anlamına gelir. Big data ile dijital aktörler kamuoyu oluşturma, 



71 

  

seçimleri etkileme, bireylerin davranışlarını öngörme gibi hamleleri ile devlet 

egemenliğinin yön değiştirmesine dair tartışmaları beraberinde getirmiştir. 

1.2. TEOLOJİDEN TEOLOJİ POLİTİĞE 

Teolojik ve politik olan arasındaki temel sorun, Batı siyaset felsefesinde büyük bir etkiye 

sahip olmuş önemli bir tartışma konusudur. Bu ilişkiyi daha iyi anlamak ve modern 

devletin içinde bulunduğu çıkmazı değerlendirmek için, dinin kamusal alandaki ısrarı 

bağlamında teoloji ve politik olan arasındaki ilişkinin ayırt edici özelliklerine 

odaklanmak gerekmektedir. Bu amaçla, “teoloji politik” terimi kullanılarak bu iki kavram 

arasındaki dinamikler incelenmektedir. Teoloji politiğin kesin bir tanımının 

yapılmadığına dair görüşler mevcuttur. Bu alan, sınırları net bir şekilde belirlenmiş bir 

disiplin olmaktan çok, teoloji ve siyaset teorisi arasında, hala tartışmanın şartlarının tam 

olarak belirlenmediği belirsiz bir bölge olarak görülmektedir. Bu çalışmaların birçoğu 

egemenlik kavramı ve bu kavramın Tanrı’nın eylemleriyle olan benzerlikleri üzerinde 

yoğunlaşmaktadır (Kotsko, 2013, s. 107). 

Bu çalışma açısından teolojiden teoloji politiğe geçişin önemi sekülerleşme süreci ile 

irtibatlıdır. Kilise’nin egale edilmesinin ardından, teolojinin yönetimde etkin olduğu bir 

dönemden dinden arındırılmış bir yönetim anlayışının olması gerektiğinin tartışıldığı bir 

aşamaya geçilmiştir. Ancak teoloji politik kavramı, zannedildiği gibi dinden tamamen 

arındırılmış bir politika anlayışı olmadığını savunmaktadır. Hatta Schmitt’e dair teoloji 

politik bir okuma yapmanın bu denli önemli olması da buradan gelir. Çünkü Schmitt’e 

göre: “Modern devlet kuramının bütün önemli kavramları, dünyevileştirilmiş ilahiyat 

kavramlarıdır” (Schmitt, 2020, s.43). 

Krop ve Arab’a göre teoloji ve siyaseti ilk ayıran Bayle’dir (Krop ve Arab, 2021, s. 3). 

Bayle, inanç konusunda yaptığı tartışmada Hıristiyanlığı ele alarak İncil’in bizi yapmaya 

teşvik ettiği konular ile yapmamızın ancak makul olarak beklenebileceği şey arasındaki 

uçurumdan bahseder. Tanrı’nın emirlerini aklın emirlerinden ayırma konusuna 

değindikten sonra toplum için cinayetin utanmazlıktan çok daha kötü bir suç olduğunu 

akıl yoluyla anlayabileceğimizi ancak, teolojiye göre her iki eylem de Tanrı tarafından 

eşit derecede yasaklanmış olduğu için eşit derecede ahlaksız olarak değerlendirildiğinden 

bahsetmiştir. Adem'in yasak meyveyi yemesi örneğinde, bu davranışın yalnızca Tanrı’nın 

yasağını ihlal ettiği için günah sayıldığını; aksi takdirde insan toplumuna ya da başka 



72 

  

varlıklara hiçbir zararı olmadığını ifade eder. Bu, akıl yoluyla anlaşılamayan dogmatik 

bir öğretiyi temsil eder. Bayle, ahlakın, dinin belirlediği dogmalardan değil, insan 

toplumunun düzeni ve faydasından kaynaklandığını savunur. Bu nedenle, ateist bir 

toplumun da ahlaki ve medeni davranışlarda bulunabileceğini öne sürer. Bunun sebebi, 

insan davranışlarının temel güdüsünün dini inançlardan ziyade ödüller, cezalar, toplumsal 

saygınlık ve kişisel çıkar gibi daha dünyevi motivasyonlara dayanmasıdır. Bayle, ateist 

ya da dinden arınmış bir toplumun ahlaki ve düzenli bir şekilde yaşayabileceğini savunur. 

Önemli olan, bu toplumun suçları cezalandırması ve bazı eylemleri onurlu ya da aşağılık 

olarak değerlendirme kapasitesine sahip olmasıdır. İnsanların ahlaklı davranışları, dinin 

vaat ettiği ebedi ödül ya da cezalardan bağımsız olarak menfaat hesaplarına ve toplumsal 

normlara dayanabilir. Bayle, ahlakın dinden bağımsız olarak temellendirilebileceğini ve 

dinin dogmalarının, özellikle de mantıkla kavranamayanların, toplumsal fayda açısından 

gereksiz olduğunu savunur. İnsanların ahlaklı davranışları, rasyonel ve dünyevi 

motivasyonlarla desteklenebilir (Bayle, 2000, s. xxxv-xxxvi). 

Dolayısıyla Bayle’nin bu konuda, dinin insan davranışlarıyla ilgisiz olduğunu ve farklı 

dini doktrinlerin mutlaka farklı bir ahlak anlamına gelmediğini savunduğu söylenilebilir. 

Bayle’ye göre din, kamu ahlakı ve siyasi toplum için bile bir tehdittir çünkü teologlar dini 

farklılıkları siyasi bir meseleymiş gibi ele alırlar; ateist bir prens Fransız Protestanlarına 

en Hıristiyan kral olan 14. Louis’den daha az zarar verirdi (Bayle, 2000:162-164).  

Epoché and Faith’te Derrida ile yapılan söyleşide Derrida, Tanrı kavramına yaklaşımını 

belirtir. Gramatoloji kitabında Tanrı’nın adını “Iich” olarak tanımlayan Derrida (2016a), 

Epoché and Faith’de, Tanrı kavramını ontoteoloji bir çerçevede ele alır. Tanrı’yı, mutlak 

varlık ve var olan olarak değerlendirir. Ancak Derrida, bu ontoteolojik mirası eleştirel bir 

şekilde ele alır. Hegel’e atıfta bulunarak Tanrı’nın diğer adlar gibi olmadığını, onun 

adlandırılmasının farklı bir işlev taşıması gerektiğini savunur Derrida, Tanrı’nın adını 

klasik anlamda işletemediğini ve bu adın anlam ve kullanım arasındaki geleneksel ayrıma 

meydan okuduğunu öne sürer. Tanrı’ya atıfta bulunurken ya da onun adını kullanırken, 

neye işaret ettiğinden ya da bu adlandırmanın ne anlama geldiğinden emin olmadığını 

ifade eder. Bu belirsizlik, Derrida’nın Tanrı’yı mutlak varlık ya da ilk neden olarak 

tanımlamayı reddetmesinin temel nedenlerinden biridir. Ona göre “Tanrı” kelimesi, 

herhangi bir nesneye ya da varlığa doğrudan işaret etmez; aksine, bu kelime inkâr 



73 

  

edilebilir bir olasılığı daima barındırır. Derrida’ya göre, Tanrı her türlü varoluşun 

ötesindedir; bu nedenle “Tanrı” kelimesi sonlu varlıkları açıklamak için kullanılamaz 

(Derrida, 2014, s.109). Bununla birlikte, Tanrı’nın adıyla adlandırılma arasında özsel bir 

ilişki olduğunu savunur. İnsanlar Tanrı’ya dua ederken ya da ona hitap ederken aslında 

neye atıfta bulunduklarından tam anlamıyla emin olamazlar. Derrida, bu belirsizliğin 

Tanrı’ya ve dine atıfta bulunmayı mümkün kıldığını belirtir. Derrida’nın metinlerinde 

Tanrı’nın ismi üzerine daha fazla düşündüğü ve bu adlandırmanın sınırlarını sorguladığı 

görülür. Birçok İbrahimî dinin Tanrı’yı hem isimsiz hem de ismin ötesinde kabul ettiğini, 

ancak yine de ona bir isim verdiğini ifade eder. Bu bağlamda Derrida, inanç ve ateizm 

arasındaki karşıtlığın sorgulanabilir olduğunu öne sürer. Tanrı’ya hitap edenlerin, 

kullandıkları isimle yalnızca ona bir atıfta bulunuyor olabileceklerini ve bunun bile bir 

tür inanç eylemi sayılabileceğini dile getirir. Saf inanç, Derrida’ya göre, “Tanrı” 

kelimesini kullanırken gerçekten bir varlığa mı işaret ettiğini yoksa sadece bir isimden 

mi bahsettiğini sorgulamaktan geçer. Bu sorgulama, inanç ve belirsizlik arasındaki ince 

çizgide yer alır ve söyleşide görüldüğü üzere, Derrida’nın düşüncelerinin merkezinde bu 

tür sorular bulunur (Caputo, vd., 2004, s. 37-38) Dolayısıyla Derrida’nın Gramatoloji’de 

Tanrı ile ilgili ifadeleri, teoloji politik bir bağlam açısından büyük bir öneme sahiptir 

denilebilir. Ontoteolojik bir bakışla egemenlik meselesini ele aldığında Derrida’nın 

sürekli olarak Tanrı’ya atıfta bulunduğu görülür.  

Gray’e göre ise, teoloji politik, açıkça teolojik bir çerçeveden başlamaktadır. Yani 

teolojiden teoloji politiğe evrilen bir süreç söz konusudur. Burada Gray’e göre, Batı 

tarihindeki politika ve teoloji arasındaki ilişki Roma Katolik Kilisesi tartışması olmadan 

anlaşılamaz. Orta çağda Kilise ile çeşitli siyasi kurumlar arasındaki etkileşimlere 

bakılarak ancak teoloji politik açıklığa kavuşturulabilmektedir. Bu noktada denilebilir ki 

Gray’e göre teoloji politik birçok farklı anlama sahiptir. Teolojinin araçsallaştırıldığı yani 

ideolojik sebeplerle kullanılmaktan geri durulmadığı bir anlama işaret etmektedir (Gray, 

2007, s. 175-176). 

Sekülerleşme ve kapsamı konusundaki tartışmalar, Hobbes’un devlete karşı duyulan 

yükümlülük ile Tanrı’ya karşı duyulan yükümlülüğü kesin bir şekilde birbirinden ayırıyor 

gibi görünmesinden kaynaklanmaktadır denilebilir. Leviathan adlı eserinde Hobbes, 

devletin temel işlevinin koruma sağlamak olduğunu ifade eder. Ona göre bu, egemenliğin 



74 

  

bölünmezliğini zorunlu kılar. Egemenliğin bölünebilir ya da paylaşılabilir olması 

durumunda gerçek bir egemenlikten söz edilemez. Hobbes, hiç kimsenin aynı anda iki 

efendiye hizmet edemeyeceğini vurgulayarak, egemenliğin tek ve mutlak olması 

gerektiğini açıkça belirtir (Hobbes, 1992, s. 231). 

Hobbes, toplum sözleşmesinin insanların kendilerini temsil edecek bir kişiyi ya da bir 

topluluğu belirlemek üzere bir araya gelmeleriyle oluşturulduğunu ifade eder (Hobbes, 

1992, s. 120). Burada dikkat çeken nokta, bu sözleşmeye veya temsilci seçimine doğrudan 

katılmayanların bile çoğunluğun kararıyla bağlanması gerektiğidir. Hobbes’a göre, bu 

kayıtsız ve şartsız bağlılık, egemenin yetkisinin sorgulanamaz olması anlamına gelir. Bu 

bağlamda Hobbes, Tanrı’ya karşı duyulan herhangi bir yükümlülüğün egemene karşı olan 

yükümlülüğün önüne geçip geçemeyeceğini sorgular. Ona göre egemenlik, başka hiçbir 

otoriteye boyun eğmez ve egemenden daha üstün bir güç olamaz. Egemenin üzerinde bir 

başka otoriteye –örneğin, adalet kavramına ya da Tanrı’ya– üstünlük atfetmeyi 

savunanlara sert bir şekilde karşı çıkar. Hobbes, Tanrı ile doğrudan bir anlaşma 

yaptıklarını iddia edenlerin davranışlarını küçümseyerek bu tür eylemleri aşağılık olarak 

nitelendirir (Hobbes, 1992, s. 131-132). Hobbes’un bu yaklaşımı, seküler devletin 

temellerini güçlendirmektedir. Ona göre, toplumsal düzenin sürdürülebilmesi için 

egemenin yetkisi tartışılamaz olmalıdır ve dini yükümlülükler, siyasi otoritenin üzerinde 

bir konumda yer almamalıdır.  

Derrida, Hobbes’un bu konuda öne çıkan öfkeye dikkat çekmektedir. Derrida’nın Hobbes 

okumasına göre, Tanrı’ya karşı doğrudan bir yükümlülüğe sahip olduklarını öne süren 

bireyler üç temel suçtan sorumludur: İlk olarak, Tanrı’yla böyle doğrudan bir antlaşma 

olduğuna dair hiçbir somut kanıt sunamayacakları için halkı yanıltmak; ikinci olarak, 

mevcut devlet yasalarının üstüne başka bir yasa koyarak toplumsal düzeni tehdit etmek; 

üçüncü olarak da doğrudan Tanrı’yla bir antlaşma yapıldığını iddia eden Yahudilere 

benzemek. Hobbes’a göre, Tanrı ile doğrudan bir antlaşma yapılamaz; yalnızca Tanrı’yı 

temsil eden bir aracı vasıtasıyla böyle bir antlaşma mümkündür. Bu aracı, egemenliğe 

sahip bir otorite ya da ilahi olarak atanmış bir figür olabilir. Derrida’ya göre, bu yaklaşım, 

siyasetin Hıristiyan bir temel üzerinde gelişebileceği fikrini meşrulaştırır ya da en azından 

bu olasılığı açık bırakır (Derrida, 2009, s. 51-52). Böylece de Ville’e göre, Hobbes ve 

Bodin’in tanımladığı egemenlik modeli, modern siyaset teorisinin temelini oluşturan 



75 

  

teolojik-siyasi düşüncenin devamlılığını işaret eder. Derrida’nın yorumu, modern 

egemenliğin altında yatan teolojik mirası açığa çıkararak, bu kavramın seküler bir temele 

dayanmasına rağmen köklerinde dini bir yapının izlerini taşıdığını ileri sürer (de Ville, 

2012, s. 364-365). 

Schmitt’in “Siyasi İlahiyat” adlı eserinde modern devlet doktrininin tüm temel 

kavramlarının aslında “sekülerleştirilmiş teolojik kavramlar” olduğunu savunduğunu 

belirtmiştik. Schmitt’in burada yalnızca teolojik kavramların siyasi teorilere dönüştüğünü 

ileri sürmekle kalmadığını, aynı zamanda bu kavramlar arasında yapısal ve sistematik 

benzerlikler olduğunu vurguladığını belirtmek gerekir. Örneğin, teolojideki her bir 

münferit duruma gücü yeten bir Tanrı tahayyülünün, siyasette sınırsız yetkiye sahip bir 

kanun yapıcı figürüyle paralellik gösterdiği söylenebilir. Ancak Schmitt için önemli olan 

sadece bu kavramların tarihsel aktarımı değil; bu kavramların modern devlet teorisinin 

sosyolojik olarak anlaşılması için gerekli olan sistematik yapılarıdır. Ona göre, hukuk 

bilimindeki “istisna” kavramı, teolojideki “mucize” kavramıyla benzerlik taşır (Schmitt, 

2020, s.43). Bu anlamda istisna ile mucize arasında yer alan benzerlik De Vries’a göre, 

modern devlet teorisinin tarihsel gelişimini ve felsefi fikirlerin nasıl şekillendiğini 

anlamak için gereklidir. Schmitt, teoloji disiplini içinde mucizenin önemine odaklanır ve 

bunun modern hukuk pratiğine olan etkilerini sorgular. Bunun yanında özellikle teoloji 

politik düşünceye dönüşün, modern devletlerin kökenlerinin ve yasallıklarının daha iyi 

anlaşılmasına olanak tanıdığını belirtir. Schmitt’e göre, belirli bir teizmin çöküşü, teoloji 

politik düşüncenin unutulmasına ve yerine daha az tehlikeli varsayımların geçmesine yol 

açmıştır. Schmitt, bu unutuşun sebebini sekülerleşme sürecine bağlar. Bu süreç, 

teolojiden metafiziğe ve daha sonra ahlaki, insani ve ekonomik değerlere kadar uzanan 

bir dizi tarihsel ve entelektüel aşama olarak görülür. Schmitt, modern devletin ve 

parlamenter demokrasinin kökenlerini ve yapısını sorgularken, bu sistemlerin aslında 

teizme veya teolojik düşüncenin yeniden yorumlanmasına geri dönmesi gerektiğini 

savunur. O, modern anayasal devlet fikrinin, teolojiden ve metafizikten yola çıkarak 

mucize fikrini dışlayan bir düşünceyle zafer kazandığını belirtir. Mucizenin doğrudan 

müdahaleye olan inancı reddedilirken, aynı zamanda egemenin hukuk düzenine doğrudan 

müdahalesi de reddedilir. Schmitt’e göre, mucize kavramı, siyasi karar ve özellikle de 

istisna durumlarını belirleyen egemenin kararı için önemli bir figür haline gelir (De Vries, 

2002, s. 216-217) Sánchez’in görüşüne göre Schmitt, belirsizliklerin hâkim olduğu bir 



76 

  

dünyada siyasi düzenin, teolojik anlamda mucizeye benzeyen güçlü ve sürekli olarak 

yinelenen kararlarla ortaya çıktığını savunur. Schmitt’e göre, bu egemen kararlar, düzenli 

siyasi normların sınırlarının ötesinde yer alır, ancak yine de yasal düzenin temel yapısını 

oluşturur. Egemen karar, yalnızca hukuki çerçeveyi belirlemekle kalmaz, aynı zamanda 

düşmanlarını tanımlayarak siyasi topluluğun sınırlarını ve kimliğini de ortaya koyar 

(Sánchez, 2006, s. 403).  

Kardeş’in ifadeleri ile Schmitt’te teoloji politik çok yönlü bir alana işaret etmektedir. Bu 

alanı madalyonun iki yüzüne benzetmek mümkündür. Bir yüzü teolojik diğer yüzü politik 

bir kavrayışa işaret etmektedir. Schmitt’in teoloji politiğe dair ilgisinin temel nedeni 

kurmak istediği düzeni nasıl sağlayacağına ilişkin temel sorunsallara yanıt bulmaktır. Bu 

sebeple politik olanın doğasını tanımlamakla işe başlamaktadır. Siyasal düşüncenin 

modern paradigmasının temel yapı taşlarını oluşturan tüm önemli kavramlar, aslında 

kökenlerini teolojik bir bağlamdan almaktadır. Ancak, zaman içinde bu kavramlar, 

toplumsal ve siyasal süreçlerin etkisiyle dünyevileştirilmiş, yani dinsel içeriklerinden 

arındırılarak seküler bir bağlama uyarlanmıştır. Bu dönüşüm, dinin egemenliğindeki 

dünyadan akılcı ve seküler bir düzenin yükselişine geçişin bir yansıması olarak 

değerlendirilebilir. Örneğin, teolojide Tanrı’nın mutlak otoritesini temsil eden kavramlar, 

siyasal alanda yasa koyucunun sınırsız gücüne işaret eden bir forma bürünmüştür. Bu 

durum, modern siyasal düşüncenin teolojiden yalnızca ayrılmadığını, aynı zamanda onun 

temel fikirlerini yeni bir düzlemde yeniden yorumladığını göstermektedir. Böylelikle 

kutsal olan ile politikanın alanını iç içe geçirmektedir. Dolayısıyla her şeyi yapmaya 

muktedir olan bir Tanrı anlayışından, gerektiğinde her şeyi yapabilen, olağanüstü hale 

karar veren bir yasa koyucu bir egemene evrilen bir süreci tanımlamaktadır. Bu bağlamda 

Schmitt, seküler bir düzlemde düzenin nasıl olması gerektiğine dair araştırmasında teoloji 

politik olana işaret ederek bir taraf olmaktadır (Kardeş, 2020, s. 102-103). 

Burada teoloji politiğe dair önemli bir diğer nokta da teoloji politiğin önemli politik 

kavramlarımızın çoğunun bize teolojik kavramların sekülerleştirilmiş versiyonları olarak 

geldiği gözlemiyle başlamasıdır. Buna göre, teoloji politik araştırmanın bir yönü şecere 

ile ilgilidir. Bununla birlikte teoloji politiğin temelinde seküler ile teolojik olan arasındaki 

kopuşun zannedildiği gibi olmadığı yargısı vardır. Dahası Kahn’a göre teoloji politik bir 

projedir. Bununla birlikte Schmitt’in çağdaşı olan Mark Lilla teoloji ve seküler arasındaki 



77 

  

bu kopuşu büyük bir ayrılık olarak tanımlamıştır. Teoloji ve sekülere ait yaygın görüş de 

bu şekilde şekillenmiştir. Bu düşüncesini modern devletin kökenine de yerleştirmiştir. 

Ancak teoloji politik bunun tam aksini söylemektedir. Buna göre siyasi uygulamaların 

sivil bir dine dayandığını iddia etmek aynı zamanda böyle keskin bir kopuşun olmadığını 

iddia etmektir (Kahn, 2011, s. 106). 

De Vries çalışmasında Hans Joas ve Jürgen Habermas’ın teoloji politiğe dair 

analizlerinden bahseder.  Joas, post-seküler toplumun, sekülerleşmiş bir toplumda bile 

dini toplulukların varlığını kabul eden bir ulus-devlet yapısını tarif ettiğini belirtir. Bu 

duruma göre, devletin sekülerliğe yönelik kendi algısında değişiklik meydana gelmiş 

olabilir. Seküler devletin dogmaları ve düzenlemeleri değişmese de dinin toplumsal 

varlığına bakış açısının farklılaştığını söyleyebiliriz. Bu noktada, dinin ve teoloji politik 

yapının hem olumlu hem olumsuz yönlerini aynı anda sergileyebileceğini unutmamak 

gerekmektedir. Din, bir yandan demokratik bir ilham kaynağı olabilirken, diğer yandan 

dogmatizm ve kapalı toplum riskini beraberinde getirebilir. Derrida’nın öne sürdüğü gibi, 

dinin mükemmelliğe ulaşma çabası ve yozlaşma potansiyeli birbirinden ayrılamaz bir 

şekilde iç içe geçmiş durumdadır (de Vries, 2006, s. 3). 

Bu noktaya kadar teoloji politik kavramını genel hatlarıyla ele aldık. Ancak kavramın 

modern düşüncede nasıl işlendiğini daha iyi anlayabilmek için, Derrida’nın teoloji 

politiğe dair özgün yorumlarını incelemek gereklidir. Derrida, teoloji politiği yalnızca 

metafizik bir mesele olarak değil, aynı zamanda somut yaşam ve ölüm sorunlarına ilişkin 

bir tartışma alanı olarak görür. Bu bağlamda, ölüm cezası üzerine yaptığı analiz, teoloji 

politiğin en radikal biçimde nasıl işlediğini ortaya koyar. Derrida’ya göre, teoloji politik 

olan, egemenliğin yaşam ve ölüm üzerindeki mutlak yetkisini belirleyen sınırda en açık 

şekilde kendini gösterir. 1999-2001 yılları arasında Paris’te ve ABD’de verdiği 

seminerlerde, ölüm cezası tartışmasını “ölüm cezasında daima mevcut olan din” kavramı 

etrafında ele alarak, egemenliğin ve teoloji politiğin iç içe geçtiği bu sınırın 

dekonstrüksiyonunu yapar (Krinks, 2018, s. 77). Bielik-Robson’un (2021) yorumuna 

göre, Derrida’nın ölüm cezasını destekleyen egemen yapıları çözme çabası, dinin veya 

inancın mutlak bir reddini içermez. Aksine, Derrida’nın yaklaşımı, “başka bir teoloji 

politik” olasılığına kapı aralayarak, sonlu yaşamı tüm güvencesizliğiyle kabul eden ve 

koruyan bir düşünce biçimini ortaya koyar. Böyle bir yaklaşım, ölümün iktidar tarafından 



78 

  

belirlenmesinden ziyade direniş için bir kaynak olan yeni bir dindarlık biçimi tasavvur 

etmeyi mümkün kılar. Bu bağlamda Derrida’nın idam cezasının kaldırılmasına yönelik 

eleştirisinin merkezinde de aynı kaygı bulunmaktadır. Yaşama ve ölüme karar veren 

kimdir sorusunun cevabı aynı egemenliğin teoloji politiğine işaret etmektedir (Krinks, 

2018, s. 77).  Lloyd ise, Derrida’nın bu eleştirisini, sadece idam cezasını sonlandırmak 

için değil, birbirine kenetlenmiş egemen baskıların bütünsel olarak ortadan kaldırılması 

için verdiği mücadele üzerinden okumaktadır. Bu noktada ölüm cezalarının sadece yaşam 

ve ölüme ilişkin egemen karar meselesi olarak değildir aynı zamanda dünyayı yaşama ve 

ölüme yakınlığı belirleyecek şekilde düzenleyen egemen bir güç olarak anlaşılması 

gerektiğini savunmaktadır. Böylelikle egemenliğin teoloji politik boyutlarını anlamanın 

Derrida’nın projesini genişletmemize olanak sağlayacağını öne sürmektedir (Lloyd, 

2018, s. 81). 

Lloyd, Derrida’nın teoloji politik olana dair eleştirisinin izlerini yaşantısında da 

aramaktadır. Buna göre Derrida kendisinden bahsederken Cezayir Yahudisi olarak ırksal 

ve dinsel boyutların kesişim noktasına işaret etmektedir. Gençlik yıllarında Fransız 

sömürgesi olan bir Cezayirli olmak, onu ırksal bir öteki konumuna yerleştirmekte, Yahudi 

olmak ise dinsel bir öteki olarak dışlanmasını beraberinde getirmektedir. Derrida, bu 

bağlamda kimliğini ırksal bir düzlemde tanımlamakta ve kendisini “biraz siyah ve çok 

Arap bir Yahudi” olarak ifade etmektedir. Bu tanımlama, Derrida’nın 1942 yılında Vichy 

rejimi tarafından okuldan atılmasını anlattığı bir bağlamda ortaya çıkmaktadır. Derrida, 

yalnızca ırksal bir azınlık olarak konumlanmamakta, aynı zamanda Avrupa’da 

Yahudilere, Çingenelere, engellilere ve hastalara yönelik Nazi zulmüyle doruğa ulaşan 

şiddeti doğrudan deneyimlemektedir. Derrida’nın siyah, Arap ve Yahudi kimliği iddiası, 

özellikle Circumfession adlı eserinde belirginleşmektedir. Bu metin, Derrida’nın 

Augustinus’un İtiraflar eserine bir Yahudi yorumu getirdiği, dini bir biçimle yazılmış ve 

aynı zamanda dini konuları tartıştığı önemli bir çalışmayı temsil etmektedir. Derrida, 

burada hem ırksal hem de dini bir azınlık olarak kendi kimliğini tartışmaya açmakta ve 

bunu sistematik bir felsefi açıklamanın sınırlarını aşan bir meydan okuma şeklinde 

gerçekleştirmektedir. Derrida, bu metin aracılığıyla felsefesinin sistematize edilmesine 

karşı bir duruş sergilemekte ve sistematik bir çerçeve oluşturmanın imkansızlığını 

savunmaktadır. Irk ve din, bu noktada yalnızca yaşamının bileşenleri olarak değil, aynı 

zamanda sistemin kavramsal tutarlılığını tehdit eden unsurlar olarak ele alınmaktadır. Bu 



79 

  

bağlamda Derrida’nın Augustinus’u model olarak seçmesi, ırk ve dini hem metnin hem 

de Augustinus’un yaşamının merkezine yerleştirmektedir. Augustinus, yalnızca dindar 

bir figür olarak değil, aynı zamanda Avrupalı olmayan ve Cezayir kökenli bir kişi olarak 

da Derrida’nın analizinde merkezi bir rol oynamaktadır. Derrida, biçim ve içerik 

arasındaki ayrımı yapma girişimlerinin daima eksik kalacağını savunmaktadır; bu 

anlayış, felsefi düşüncesinin temel bir ilkesini yansıtmaktadır. Dolayısıyla Derrida, 

felsefeyi sistematize etme girişimlerinin kaçınılmaz olarak yetersiz kaldığını, kendi 

düşüncesi üzerinden de göstermektedir (Lloyd, 2018, s. 81-82). 

Bu bağlamda Lloyd’a göre Derrida, ırk ve dinin sistemin ötesine geçen unsurlara işaret 

etmek konusunda ayrıcalıklı bir işlev üstlendiğini öne sürmektedir. Ona göre, ırk yalnızca 

fiziksel farklılıkları ya da marjinal toplulukları değil, aynı zamanda beyazlığın 

istikrarsızlığını ve beyaz olmayan bir geleceğin olasılığını temsil etmektedir. Din ise 

yalnızca bir inanç ya da topluluk değil, seküler dünyanın düzenli kategorilerini bozma 

potansiyeli taşıyan bir güvensizlik unsurunu ifade etmektedir. Derrida, bu tür kavramların 

sıradan anlamlarının yanı sıra düşünülmemiş anlamlarına da dikkat çekerek adaletin 

ötesinde adalet, armağanın ötesinde armağan gibi terimlerle bu ikili anlamları 

vurgulamaktadır. Irk ve dinin Derrida’nın eleştirel projesindeki bu rolü, beyazlık ve 

sekülarizmin iç içe geçtiği yollarla ırk ve dinin kesişim noktalarını düşünmeye yönelik 

önemli bir bağlama işaret etmektedir. Derrida, bu unsurların bir yandan sistemi tehdit 

ederken, diğer yandan kavramsal tutarlılığı sorgulamak için vazgeçilmez olduklarını 

göstermektedir (Lloyd, 2018, s. 83).  

Derrida’nın teoloji ve politika ilişkisine yönelik yaklaşımı, Schmitt’in teolojik hukuk 

anlayışından farklı olarak, teolojiyi hukuki bir çerçevede ele almaz ve negatif teoloji 

kategorisine de girmez. Derrida, kurucu belirsizlik ve açıklığı, siyasi yapılar ile 

anlamlandırma sistemlerini analiz etmede temel bir yöntem olarak benimser. Bu yöntem, 

onun teolojik imgelem ve metaforları nasıl kullandığıyla doğrudan bağlantılıdır. 

Derrida’ya göre, seküler alanlarda yer alan teolojik unsurlar, doğrudan Tanrı’ya ya da 

egemenliğin teolojik temsiline bağlı olmak zorunda değildir. Aksine, kurucu eylemlerin 

istisnai ve çelişkili doğası, akıl yoluyla geliştirilen açıklamaların kaçınılmaz olarak 

metafizik bir çerçevede sıkıştığını gösterir. Bu bağlamda, Derrida’nın teolojik 

göndermeleri, siyasi istikrarı Tanrı figürü ya da geleneksel teolojik referanslarla 



80 

  

sağlamaktan çok, seküler alanın tamamen teolojik unsurlardan arındırılamayacağını ve 

bu alanın teoloji ile içsel bir ilişki taşıdığını öne çıkarır. Derrida’nın bu yenilikçi 

yaklaşımı, Aydınlanma düşüncesinin sekülerliği mutlak bir siyasi gerçeklik olarak gören 

anlayışını sorgular ve seküler alanın farklı türde bir aşkınlığa açılmasını mümkün kılar. 

Onun temel inanç ve inancın doğasına yaptığı vurgu, siyasi düzenlerin 

sorgulanabilirliğini ve kurumsal yapılar içindeki tarihsel belirsizlikleri görünür hale 

getirerek, iyileştirici bir eleştirel düşünce sürecini teşvik eder. Bu bağlamda, dini 

kaynakların yalnızca sınırlandırıcı bir rol oynamakla kalmayıp aynı zamanda eleştirel 

düşünceyi mümkün kılan temel dinamiklerden biri olduğu ifade edilir. Ancak Derrida’nın 

bu vurguya yaptığı atıf, onun siyasal alanın teolojik bir temele sahip olduğunu ya da 

doğrudan dini bir düşünce geliştirdiğini iddia ettiği anlamına gelmez. Sekülerliğin 

dayandığı temeller teolojik bir iz taşısa da belirli bir dine ya da teokratik yapılara 

indirgenemez. Derrida, Aydınlanma düşüncesinin din karşıtı yönelimlerini eleştirirken, 

radikal bir sekülerleşmenin teolojik doktrinlere dayanan siyasi otoriteyi bütünüyle 

dışlamadığını vurgular. Dolayısıyla, siyasi alanın sekülerleşmesini savunmakla birlikte, 

temel inanç kavramının korunması gerektiğini ve bu inanca dayalı olarak dini bağlılıklara 

saygı duyulmasının zorunlu olduğunu ifade eder. Derrida’ya göre, politik düzenin 

sekülerleşmesiyle inanç kavramının ortadan kalkması gerekmez; aksine, inanç, siyasi 

alanın temel bileşenlerinden biri olarak değerlendirilebilir ve sekülerleşme süreci ile 

uyum içinde var olabilir (Chérif, 2008, s. 50-51). 

Crockett, Derrida’nın din ve dinin çağdaş dünyadaki rolü üzerine düşüncelerini 

desteklemek için belirli kaynaklara veya temellere vurgu yapmak istediğini ifade 

etmektedir. Derrida, bazı yönleriyle dindar bir düşünür olarak nitelendirilebilir, ancak 

onun dindarlığı belirli bir dine bağlılık anlamına gelmez. Derrida’nın inanç, Tanrı ve 

mesih gibi kavramları kullanış biçiminin kolayca yanlış anlaşılabileceğini, ancak bu 

kavramların, mucize terimini açıklarken yaptığı vurguyla ilgili olduğunu belirtir. 

Dolayısıyla Derrida, her türlü tanıklığı, her hakikat iddiasını, bir kişinin bildiği, inandığı 

veya gördüğü şey hakkında doğruyu söylediği iddiasını, bir mucize olarak kabul etmeye 

davet eder. Ancak, mucize kavramıyla ilgili sorun, tekrarlandıkça bir tür mekanik işleyişe 

kapılmış olmasıdır. Derrida, makinenin sadece hesaplama ve tekrarı ifade etmenin bir 

yolu olduğunu, ancak bu hesaplamaların ve tekrarların her zaman hesaplanamaz ve 

öngörülemez olanla bağlantılı olduğunu söyler. Bu mekanik tekrar, mucizenin benzersiz 



81 

  

doğasını hem bozarken hem de paradoksal bir şekilde onu mümkün kılar (Crockett, 2017, 

s. 1-2). 

Derrida’nın dini yazıları, siyasi düşünceleriyle, özellikle egemenlik kavramıyla ilgili 

olarak, bir “geleceğin demokrasisi” tasarlama çabasıyla daima bağlantılıdır. Dolayısıyla 

egemenliğin bütünlüğü ve bölünmezliği, belirli bir dinin (Hıristiyanlığın) ve belirli bir 

siyasi tarihin (Batı Avrupa’nın) mirasıdır ve bu mirasa karşı çıkılması ve onun 

dekonstrüksiyona uğratılması gerekir. Belirtildiği üzere, Derrida, 1980’ler ve 1990’lar 

boyunca ve yaşamının son yıllarındaki çalışmalarında, hiçbir inanışın veya öğretinin 

hiyerarşik bir yapı ortaya koymasını veya hakikat temellendirmesi yaparak modern siyasi 

düşüncelere empoze edilmesine karşı duran fazlasıyla seküler duruşunu savunmaya 

devam etti. Bu şekilde, Derrida, egemenlik, demokrasi ve dini hoşgörü gibi modern 

seküler kavramların ontoteolojik kökenlerine dikkat çeker (Crockett, 2017, s. 1-3). 

Derrida’nın düşüncesini anlamak için, Batı siyasi düşüncesinde hala var olduğunu 

düşündüğü indirgenemez teolojik mirasları dikkate almak önemlidir. 1980’ler ve 

1990’larda Derrida’nın “politik olana dönüşü” üzerine birçok tartışma yapılmış olsa da 

daha az vurgulanan bir nokta, Derrida’nın politik konularla ilgilenirken bu ilgisinin daima 

teoloji politik olanın kapsamlı bir dekonstrüksiyonu ile birlikte yürütüldüğüdür. Bu 

durum bilhassa Rogues: Two Essays on Reason (2005b) adlı eserinde açıkça görülür ve 

Derrida’nın misafirperverlik, bağışlama, ölüm cezası ve küreselleşme gibi konulardaki 

analizlerinde de önemini korur. Bu bağlamda, Derrida’nın siyasal ontoteolojiye yönelik 

dekonstrüksiyon yaptığı söylenebilir. Naas’ın ifade ettiği gibi Derrida, egemenliğin 

özünün “fantazmatik teolojik” olduğunu ifade ederken, bunun ne tür bir öz olduğunu 

sorgulamaktadır. Ona göre egemenlik bölünemez, paylaşılamaz ve dile getirilemez 

olmalıdır; aksi halde egemenlik var olamaz. Eğer egemenlik otoimmün bir yapıya sahipse 

ve temsil edilemez, dışa vurulamaz ve bölünemezse, bu durumda aslında fantazmatik 

olarak yok olduğunu ortaya koyar. Ancak bu, egemenliğin etkilerinin geçersiz olduğu 

anlamına gelmez. Derrida’ya göre, egemenlik yalnızca bu etkilerin fantazmatik-teolojik 

kökenine duyulan bir inanç ya da bağlılıkla sürdürülebilir (Naas, 2008, s. 67). 

Derrida’nın Rogues:Two Essays on Reason’un sonunda, demokrasi ile Yahudi-Hıristiyan 

kurtuluş fikri arasındaki kabul edilmemiş bağlantıyı ele alması da bu bağlamda 

değerlendirilebilir. Derrida’ya göre, öteki ya da olayın koşulsuzluğundan -ki bu 



82 

  

koşulsuzluk ne egemen ne de kutsal olan bir yapıya sahiptir- bahsederken, bunun khora 

olarak adlandırdığı bir kavramla ilişkilendirildiğini belirtmektedir. İnanç ve Bilgi’de 

(2002a) Derrida, khora’yı kutsal olana, güvenli ve sağlam olana radikal biçimde 

heterojen, “hiçbir tazminatı kabul etmeyen,” ve aynı zamanda ne insana ya da Tanrı’ya 

dair olan bir şey olarak tanımlar ve bunu “tamamen yüzsüz bir öteki” olarak ifade eder 

(Derrida, 1998, s. 20-21). Bu “sonsuz direniş hayaletinin”, Derrida’nın Rogues:Two 

Essays on Reason’da neden “gelecek demokrasi” okumasında “kabul edilmemiş bir 

teolog” hakkında yüksek sesle merak ettiğini ve neden kitabın en kışkırtıcı 

formülasyonlarından biri için khora adını ayırdığını açıklamaya yardımcı olduğunu 

“Gelecek demokrasi” diye yazar, “politik olanın khora’2qsı gibi olacaktır” (Derrida, 

2005b, s. 82). Derrida bu formülasyonu, bu yeniden yazımı, bu koşullu karşılaştırmayı 

riske atar, çünkü khora, Tanrı’nın, Tek Tanrı’nın ya da Bir olarak Tanrı’nın aksine, 

otoimmüniteye tabi değildir. Tanrı’dan farklı olarak Khora kendini ya da başkalarını 

bağışıklamaz ya da tazmin etmez, çünkü eyleyemez ve koruyacak bir egemenliği yoktur, 

çünkü egemenlikten yoksun koşulsuzluğunda egemenliği garanti altına almaktan ziyade 

ortadan kaldırır, çünkü teolojik ve antropolojik sahiplenmeye karşı sonsuz direncinde ne 

insanlığı ya da ulus-devleti birleştirir ne de kendisi Tanrı gibi birleşmiştir (Naas, 2009, s. 

144-145).  

Derrida’nın siyasetteki şüpheli teolojilere karşı her an tetikte oluşu Yahudi-Hıristiyanlık 

incelemesi ile devam etmektedir. Derrida’nın İslam hakkında şüpheli ve tehlikeli bulduğu 

bir şey varsa, Naas’a göre (2008) İslam’ın siyaset ve dini birleştirmesidir. Yine 11 Eylül 

röportajında Derrida, Bin Ladin stratejisinde kabul edilemez bulduğu şeyin “sadece 

zalimlik, insan hayatını hiçe sayma, hukuka, kadınlara saygısızlık, tekno-kapitalist 

modernitede en kötü olanın dini fanatizm için kullanılması” değil, “Bir’in İslami vahyinin 

dogmatik bir yorumunun ...” (Derrida, 2003, s. 113) hizmetine sunulan yoksullaştırılmış 

bir gelecek nosyonu olduğunu belirtir. Sekülerleşmeye atıfta bulunan ve yine de bu 

konuda karakteristik bir uyarıda yapan Derrida, siyasi, demokrasi, uluslararası hukuk ve 

hatta teolojik olmayan egemenlik biçimlerinde (yine egemenlik değerinin tamamen 

sekülerleştirilebileceğini veya teolojiden arındırılabileceğini varsayarsak) bu kadar 

zahmetli bir şekilde sekülerleştirilen kavramların hiçbirinin Bin Ladin’in söylemlerinde 

herhangi bir yeri yok gibi göründüğünü belirtmektedir (Derrida, 2003, s. 113).  



83 

  

Derrida’ya göre, egemenliğin sekülerleşme süreci henüz tamamlanmamış olsa da hatta 

tam anlamıyla radikalleştirilip mükemmel hale getirildiğinde dahi bazı teolojik izler 

taşımaya devam edebilir. Bununla birlikte, Derrida’nın farklı bir sekülerleşme ya da 

alternatif bir laiklik anlayışına duyduğu güven dikkat çekicidir. Öyle ki bu yaklaşım, 

yalnızca devletin tüm inanç sistemlerinden arındırılmasını değil, aynı zamanda hem 

devletin hem de dinin kökenlerinde yer alan asli inanç veya temel bağlılığı sorgulayan bir 

laiklik modelini öne çıkarır. Dolayısıyla, günümüz uluslararası hukuk ve insan hakları 

sistemleri, mevcut sekülerleşmeyi daha geniş bir perspektifle ele almalı ve gelecekte 

“laiklik” teriminin ötesine geçen, hatta belki de laikliğe gerek duymaksızın radikal bir 

sekülerlik biçimini destekleyen bir yaklaşımı teşvik etmelidir. Derrida’nın 

sekülerleşmeye dair düşüncelerini nasıl geliştirdiğini göstermek açısından verilen örnek 

oldukça açıklayıcıdır. Derrida, Ağustos 2004’te Le Monde gazetesinde yayımlanan ve 

sonrasında “Learning to Live Finally” adlı röportajında dile getirdiği bir yorumunda, 

heteroseksüel evlilik kurumunun laik devletin Hıristiyan kilisesine bir ödün verdiğini 

savunur (Derrida, 2007, s. 43-44). Naas’ın Derrida yorumuna göre, evlilik kurumu 

başlangıçta dini ve kutsal bir değer olarak ortaya çıkmış olup, bu teolojik temeller 

günümüzde de etkisini sürdürmektedir. Derrida, evlilik kurumunun yalnızca dini 

kökenlere dayanmadığını, aynı zamanda eşitlik ve hak ilkeleri bağlamında da önemli 

tartışmalara yol açtığını vurgulamaktadır. Bununla birlikte, Derrida’ya göre evlilik, 

heteronormatif bir düzeni pekiştiren bir yapı olarak işlev görmektedir. Naas, Derrida’nın 

bu bağlamda laik devletin evlilik kurumunu benimsemesini, Yahudi ve Müslüman 

toplulukların geleneksel olarak uyguladığı çok eşlilik pratiklerine karşı teolojik bir karşı 

duruş olarak değerlendirdiğini belirtir (Naas, 2009, s. 72-73). 

Lefort’un teoloji politik kavramına yaklaşımı, pragmatik bir çerçeveye oturtulmuştur. 

Özellikle kriz dönemlerinde modern siyasetin, dini unsurların yeni temsil biçimleriyle 

yeniden canlanabileceği fikrini öne sürer. Bu bağlamda, “Teoloji Politiğin Kalıcılığı?” 

başlıklı çalışması, modern siyasette teolojik temaların devam eden etkisini sorgulayan bir 

yaklaşımı benimser. Lefort, modern demokrasinin artık ilahi ya da dini bir meşruiyete 

dayanmadığını, çünkü hiçbir birey veya grubun daha yüksek bir otorite adına özel bir hak 

iddia edemediğini belirtmekle birlikte, dinin siyasetten tamamen kopmadığını savunur. 

Ona göre din, sosyal düzenin ve iktidar yapılarının nasıl biçimlendiğini anlamada hâlâ 

önemli bir çerçeve sunmaktadır. Her ne kadar din doğrudan siyaseti şekillendirmese de, 



84 

  

demokratik iktidarın kurulması ve anlaşılması sürecindeki belirsizliklerle başa çıkmada 

sembolik bir kaynak olarak işlev görür. Lefort’un yaklaşımı, dini fikirlerin siyasi alandaki 

etkisini bütünüyle reddetmeden, bu etkilerin egemenlik üzerinde doğrudan belirleyici 

olmasına da izin vermeyen bir dengeyi ön plana çıkarmaktadır (Lefort, 2006, s. 150). 

Teoloji politik okuma biçimi bilhassa egemenlik konusunda giderek daha önemli bir hale 

gelmektedir. Özellikle dinin ve onun işlevsel eşdeğerlerinin -ekonomik pazarlar, 

teknoloji, medya ve bilgi ağları gibi küresel unsurların- yaygın etkisiyle, teoloji politik 

otorite ile coğrafi ve ulusal yapılar arasındaki bağın zayıflaması, egemenliğin 

dönüşümünü anlamak için yeni bir perspektif gerektirmektedir (de Vries, 2006, s. 2). Bu 

bağlamda, bedensiz, sanal ve aşkın bir egemenliğin tahayyülü sorusu, günümüz açısından 

önemli hale gelmektedir. Bu perspektif, egemenliğin dönüşüm sürecinde sekülarist bir 

çerçeveye rağmen teolojik unsurların kalıcılığını vurgulayan Derrida’nın düşünceleriyle 

de örtüşmektedir. Derrida’ya göre, seküler alan tamamen teolojik referanslardan 

arındırılamaz; aksine, bu iki alan sürekli bir etkileşim içindedir ve sekülerleşme süreci 

tamamlanmış olsa bile, teolojik izler hâlâ varlığını sürdürmektedir. Dolayısıyla dönüşen 

egemenlik kavramı ile birlikte yeni bir mistik egemen beden fikri yahut dijital egemen 

düşüncesi Derrida’nın eleştirisi bağlamında yeniden değerlendirilebilir. Derrida’nın, 

politik alanın sekülerleşmesinin radikal bir biçimde tamamlanamayacağı, aksine bu 

sürecin sürekli bir yeniden müzakere gerektirdiği yönündeki görüşü, dijitalleşme 

bağlamında ortaya koyduğumuz sorularla paralellik göstermektedir. 

1.2.1. Sekülerleşme  

 

Modernite öncesi toplumlarda din belirleyici bir unsurken modern Batı devletlerinde bu 

bağın koptuğunu ve yerini farklı unsurların aldığı görülmektedir. Toplumların siyasi 

örgütlenmesinin temeli olan Tanrı’ya duyulan inanç yerini başka unsurlar almıştır. 

Aydınlanma ile birlikte Kiliseler artık bu yapının bir unsuru olmaktan çıkmıştır. 

Böylelikle politik toplum tanımı değişerek her türden inançlı ve inançsız insanlardan 

meydana geldiği kabul edilir. Charles Taylor’ın ifadesi ile “Seküler toplumlarda Tanrı ile 

hiç karşılaşmadan siyasetle iştigal edilebilir ve hatta varlığını sürdürmeye devam eden 

dine dair ritüeller bu karşılaşmayı lüzumlu kılmaz. Ancak bundan pek de uzun olmayan 

bir zaman diliminden önce, toplumun tüm kademelerinde Tanrı’nın var olduğunu görmek 



85 

  

mümkündür. Daha da geriye gittiğimizde yani arkaik toplumlara baktığımızda ise dinin 

var olan bütün alanlara nüfuz ettiğini görürüz.” (Taylor, 2014, s. 4). Bu toplumlarda 

kamusal alana dair herhangi bir faaliyette Tanrı ile karşılaşmak mümkün olacaktı. 

Sekülerleşme kavramsal olarak tartışmalı bir düzlemde yer almaktadır. Weber’in 

sekülerleşme sürecine yönelik yaklaşımı bağlamında, dinsel liderlik ve takipçi 

ilişkileri önemli bir dönüşüm geçirmektedir. Bu bağlamda ortaya çıkan temel sorunlardan 

biri, dini liderlerin veya uzmanların, doğrudan bir dini otoriteye sahip olmayan, ancak 

belirli bir doktrine ya da lider figürüne sadakat gösteren bireylerle kurduğu ilişkidir. Bu 

bireyler, geleneksel anlamda ruhban sınıfına ait olmasalar da dinsel hareketlerin 

örgütlenmesinde belirli bir rol üstlenmektedirler. Weber, laiklikle doğrudan bağlantılı 

olmayan, ancak örgütsel etkinliği yüksek olan dinsel hareketlerin farklı kapasitelere sahip 

olabileceğini ve bu kapasitenin büyük ölçüde çeşitlilik gösterdiğini vurgular. Dinsel 

organizasyonlar, zamanla farklı toplumsal aidiyet formlarına dönüşebilir ve bu dönüşüm, 

dini figürlerin seküler statüler kazanmasına yol açabilir. Bu süreçte ahlaki peygamberlik 

geleneği ile güçlü bir şekilde örgütlenmiş kilise yapıları arasındaki ilişki önemlidir. 

Özellikle kurumsal dini yapılar, geniş kitleleri organize eden ve onların aidiyet 

duygularını yönlendiren sosyal mekanizmalar üretir. Bu tür yapılar, sekülerleşme süreci 

içinde dini figürlerin toplumsal ve siyasi otoritelerle bütünleşmesine zemin hazırlar. 

Böylece, modern toplumlarda dinsel organizasyonların, geleneksel mezhep veya tarikat 

yapılarından farklı olarak, seküler statüler kazanan elitist hareketler üretmesi mümkün 

hale gelir. Bu bağlamda Weber’in kavrama getirdiği perspektif önemlidir çünkü örgütlü 

dinsel yapıların zamanla sekülerleşerek daha geniş toplumsal organizasyonlara 

dönüşmesi süreci Weber’in sekülerleşme anlayışını ifade etmektedir (Weber, 2012, s. 

43). Weber’den sonra sekülerleşme teorisyenleri4 kavrama farklılık katsalar da Weber’in 

sekülerleşme tanımı sekülerleşmenin teoloji politik okuması bağlamında önem arz 

edecektir.  

 
4 Sekülerleşme teorileri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Mardin, Ş. (2018). Türkiye'de İslam ve sekülarizm: 
Makaleler 5 (E. Gen & M. Bozluolcay, Çev.). İletişim Yayınları; Casanova, J. (2014). “Sekülerleşmeyi 
Yeniden Düşünmek: Evrensel Bir Karşılaştırma”, (çev. Selman Yılmaz), Tarih Kültür ve Sanat 
Araştırmaları Dergisi, cilt: 3, sayı: 2, s. 220-236.  

 



86 

  

Sekülerleşme Derrida’nın kullanımı ile laicite5, kamusal alanların doğası gereği din 

referanslarından arındırılmış yerler olarak tanımlanmasıyla birlikte, bu alanlara içkin bir 

kavram olarak kabul edilir. Charles Taylor, sekülerliğin başlangıç noktasını devlet olarak 

belirledikten sonra, bireylerin özel hayatlarında inançlarını uygulama biçimlerine değinir 

ve dinden bağımsız bir yaşam tarzına dikkat çeker. Ancak Taylor, günümüzde Hıristiyan 

toplumlarda inancın bir seçenek haline geldiğini ve bu seçeneğin zor bir tercih olduğunu 

vurgular. Müslüman toplumlar ve Hindular için durum aynı değildir. Hıristiyan ve 

Hıristiyan sonrası toplumlarda ise sekülerleşme6, inancın artık bir aksiyom değil, kişisel 

bir tercih haline geldiği bir süreç olarak karşımıza çıkar (Taylor, 2014, s. 5-6). 

Sekülarizasyon tarihi olarak, özellikle Din Savaşları sonrasında Kilise’nin mülklerinin 

elinden alınması süreciyle ilişkilendirilmiş ve bu kavram, başlangıçta yalnızca 

betimleyici bir anlamda kullanılmıştır. Ancak zamanla sekülarizasyon veya sekülerizm, 

dini çevrelerde Hıristiyanlıktan uzaklaşma olarak, savunucuları tarafından ise ilerleme ve 

modern insanın özgürlüğü olarak tanımlanmıştır (Berger, 1993, s. 160). Günümüzde 

dinin siyasi yaşam üzerindeki etkisini ve bu etkinin giderek daha fazla çatışma ve bazen 

şiddet içeren bir hale dönüşmesini ele almak önemlidir. Bu süreçte, dinin ve sekülerliğin 

kavramlarının tarihsel ve yapısal ilişkilerinin eleştirel bir şekilde anlaşılması gerektiği 

vurgulanmaktadır. Avrupa’nın kendi sekülerleşme süreci ve diğer bölgelerdeki dini ve 

kültürel mirasla ilişkisi, din ve seküler kavramlarının sınırlarını belirlemiştir. Avrupa, 

siyasi ve sosyal yaşamını Kilise otoritesinden kurtarırken, kültürel ötekileri yani 

Braidotti’nin ifadesiyle (2021, s. 28) “gözden çıkarılabilir bedenlere sahip insanları” ve 

sömürgeleştirilen toplumları dini ve statükocu olarak tanımlamıştır.  

Anidjar, sekülerleşmeyi Hıristiyanlık tarafından “öteki” olarak tanımlanan din kavramı 

üzerinden ele alır ve bu durumu Hıristiyanlığın kendini yeniden tanımlama süreci olarak 

görür. Bu bakış açısıyla, tarafsız bir din veya sekülerlik tartışmasının mümkün 

olmadığını, çünkü bu kavramların kökenlerinin tarihsel ve teolojik anlatılarla iç içe 

geçtiğini savunur. Dolayısıyla burada vurgulanan dini ve seküler kavramlarının birbirinin 

 
5 Sekülerleşme ve laiklik kavramlarının kullanımı hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Ertit, V. (2014). 
Birbirinin yerine kullanılan iki farklı kavram: Sekülerleşme ve laiklik. Akademik İncelemeler Dergisi, 9(1), 
103-124. 
6 Türkiye’de kavramın yaygın kullanımı toplumsal yaşantıya dair olduğunda “sekülerleşme”, devlete dair 
olduğunda laiklik/laikleşme şeklindedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Ertit, V., & Çifçi, O. Z. (2021). Birbirinin 
yerine kullanılan iki farklı kavram: dünyevileşme ve sekülerleşme. Bilimname, 2021(44), 279-312. 



87 

  

karşıtı ya da yalnızca maskesi olarak değerlendirilemediğidir. Aksine, bu iki 

kavram birlikte işleyen örtüler, stratejik araçlar ve yanıltıcı mekanizmalar olarak 

kullanılır. Öylesine iç içe geçmişlerdir ki, birbirlerinden ayrıştırılmaları ya da bireyin 

bunlardan bağımsız bir konum alması neredeyse imkânsız hale gelmiştir. Bu iki kavramın 

birbirinden kesin hatlarla ayrılması, onların sağladığı, desteklediği ve sürdürdüğü iktidar 

yapılarının analiz edilmesini ve işleyişlerinin anlaşılmasını zorlaştırır. Dahası, bu 

ayrımın, tarihsel süreçteki etkilerini göz ardı ederek indirgemeci bir yaklaşıma yol açtığı 

görülmüştür. Sekülerizm ve seküler eleştiri, akademik bağlamın ötesine 

geçerek, Hıristiyanlığın kurumsal işleyişine benzer bir şekilde varlığını sürdüren, kendi 

içinde tutarlı yapılar olarak işlemektedir. Laiklik, bireyleri belirli bir din anlayışı 

çerçevesinde konumlandırmaya zorlayan bir iktidar söylemi olarak ortaya çıkmaktadır. 

Bu söylem, bireyin dine yönelik algısını şekillendirir ve dini, bazen arzu edilen, bazen de 

gereksiz bir unsur olarak tanımlayan bir çerçeve sunar. Çoğunlukla dinin olumsuz bir 

unsur olarak kodlandığı görülse de tarihsel süreçte oryantalist söylemler dinin olumlu 

yönlerini de vurgulayabilmiştir. Ancak en kritik nokta, bu çerçevenin yalnızca dinin 

içeriğini belirlemekle kalmayıp, onun ne olmadığına da karar vermesidir, bu noktada 

sekülerleşmiş Hıristiyanlık anlayışı devreye girer (Anijdar, 2006, s.62). Bu bağlamda 

egemenlik kavramının da sekülerleşme süreçleriyle bağlantılı olarak modern siyasi 

teorinin merkezinde yer aldığı görülmektedir. Schmitt’in egemenlik analizine göre, 

modern egemenlik kavramı, teolojik ve politik yapıların etkisi altında şekillenmiş ve bu 

yapılar sekülerleşme süreciyle dönüşerek modern devletin siyasi yapısına entegre 

olmuştur. Bu nedenle, Schmitt’in perspektifinden bakıldığında, modern devletlerin 

egemenlik anlayışı, tarihsel ve teolojik kökenlerini göz önünde bulundurmayı gerektirir 

ve bu süreçler, teolojik formların seküler devlet yapıları içinde yeniden şekillenmesi 

olarak anlaşılmalıdır. 

Modern Batı tarihinde sekülerleşme kavramının oldukça büyük önem arz eden süreçlere 

tanıklık ettiği görülmektedir. Berger’in tanımına göre, sekülerleşme, toplumun ve 

kültürün farklı alanlarının dinin doğrudan kontrolünden veya etkisinden kurtulması 

sürecini ifade etmektedir. Elbette bu noktada toplum ve kültür alanlarından bahsedilerek 

sekülerleşmenin toplumsal yaşantıdan azade olarak daha üst ve çevreleyici bir konumda 

bulunduğu görülmektedir. Bu süreçte sanat, edebiyat ve felsefede dini yapıların 

kaybolduğu ve bilimin düşünsel ve kültürel hayatın tamamını etkisi altına aldığı bir 



88 

  

süreçten bahsetmek mümkündür (Berger, 1993, s. 161-162). Bu anlamda bakıldığında 

Taylor’ın sekülerliğin üç farklı anlamına geri dönmek yerinde olacaktır. Taylor’da bahsi 

geçen sekülerliğin üçüncü aşamasında modern dünyada dinin insan yaşantısında diğer 

tüm bağlılıklar gibi bir bağlılığa işaret ettiği ve bir seçenek olarak yer alabileceği 

görülmektedir. Ancak bu da Taylor’ın altını çizdiği üzere zor bir seçenektir.  

Tek bir sekülerleşme tanımının ve şeklinin olmayışı da dikkat çekilen bir diğer noktadır. 

Simon Critchley’e göre post-metafizik olarak adlandırılan seküler yapının abartılı 

yankısından sıyrılmak gerekmektedir. Çünkü günümüzde siyasi eylemin yapılış şekli 

başa dönmüş gibi görünmekte, seküler bir doğrultudan kararların metafizik çatışmalardan 

doğduğu bir yere gelinmektedir. “Siyaseti dine başvurmadan tasavvur etmenin mümkün 

olmadığı”nı vurgulayan Critchley, din ile siyaset arasında var olan ilişkiyi modernlik 

öncesi dönemden modern döneme bir geçiş veya evrilme olarak nitelendirmediğini 

belirtmektedir. Yani dinden sıyrılışı bir ilerleme olarak tanımlamaz (Critchley, 2021, s. 

18-19). 

Genel kabul gören Aydınlanma sonrası başlayan sekülerleşmenin oluşma süreci bizi 

Martin Luther King’e götürmektedir. Ağaoğulları’a göre, Luther, Hıristiyanlık için 

oldukça önemli olan İki Kılıç Kuramı’nı ortadan kaldırıp yerine Tek Kılıç’ı getirmiştir. 

Çünkü Luther’e göre Roma Kilisesi kurtuluş için gerekli ve daha da önemlisi yeterli 

değilse hiçbir kilise yeterli olmayacaktır. Böylelikle Luther gerçek kilise ile var olan 

kurumsal kilise arasında bir ayrım ortaya koymaktadır. Bu noktada gerçek kilise 

inananların güvendiği ve dinlerini yaşamaya aracı olan dini bir gerekliliği ifade ediyordu 

ki Luther buna karşı değildi. Ancak Luther’ın karşı çıktığı nokta kurumsal kiliseydi. 

Çünkü kurumsal kilise yozlaşmıştı. Bu sebeple de daha sonra Protestan Kilisesi’nin 

kurumsallaşmasını önlemek adına elinden geleni yapacaktı (Ağaoğulları, 2015, s. 248). 

Luther’in gerçek kilise ve kurumsallaşmış kilise arasında yaptığı bu ayrım aslında 

dünyevi iktidarın tek olduğu vurgusunu yapmaktadır. Böylelikle bir meşruluk ilanı da söz 

konusudur. Daha sonra Luther’in bu görüşleri radikalleştirilmiştir. Kilise’nin tamamen 

tasfiyesi ve dünyevi iktidarın biricikliğine yapılan vurgu, gündelik hayattan da Kilise’nin 

ve dinin soyutlanmasına kadar götürülmüştür. Ağaoğullarına göre (2015) aslında Luther, 

kendi görüşlerinin toplumsal ve siyasal yansımasının bu denli farklılaşacağını ve özünden 

kopacağını düşünememişti. Bu sebeple radikalleşeceğinin farkında değildi. Ancak kilise 



89 

  

konusunda mevzunun siyasal yansıması keskin olmuştu ve Avrupa’da sekülerleşmenin 

adımları keskin bir biçimde atılmıştı. 

O halde denilebilir ki, Luther Devrimi 1517, Avrupa’da sekülerleşmenin ilk adımlarını 

teşkil etmektedir. Bunu da başlangıçta Luther’in yapmış olduğu ayrım belirlemektedir. 

Gerçek kilise ve kurumsal kilise arasında yapmış olduğu ayrım, kiliseye karşı bir 

konumlanmanın ifadesi olmuştur (Ağaoğulları, 2015, s. 302). Bu noktada, gerçek kilise 

olarak ifade edilen aslında inananların dini birliğini ifade ederken esas eleştirilen nokta 

kurumsal kilisedir. Çünkü kurumsal Kilise’nin bünyesinde toplanan ve bu zamana kadar 

Hıristiyanların gündelik yaşantısını düzenlemeye varan yapısı birçok noktada dünyevi 

iktidarın egemenlik sınırları içerisine girmektedir. Böylelikle Luther’in görüşünde kişisel 

iman mevzularının değil, kurumsal ve dünyevi olana dair mevzuların odağa çekildiği 

görülmektedir. Böylelikle sekülerleşme meselesinde ilk temel ayrım ortaya konulmuştur. 

Bu bağlamda sekülerleşme, basit bir neden-sonuç süreci değil, dini kurumların 

toplumdaki işlevsel farklılaşma olgusuna nasıl tepki verdiğinin bir tanımıdır. Kavram 

aynı zamanda toplumun çeşitli alt sistemlerinin daha bağımsız ve uzmanlaşmış hale 

gelmesiyle birlikte dinin azalan etkisini nasıl yorumlandığını yansıtır. Sekülerleşme, dini 

alt sistemin bu genel toplumsal eğilime özgü uyumu olarak anlaşılabilir. Bu anlamda 

sekülerleşme terimi oldukça önemlidir çünkü dini kurumların bu alt sistemlerin artan 

özerkliğine direnişini gösteren belirli bir sosyal çatışmayı vurgulamaktadır. Bununla 

birlikte sekülerleşme, dinin toplumsal sistemin işleyişindeki önemini giderek kaybetmesi 

anlamına gelir, ancak bu durum bireylerin dini inançlarını hala bir dereceye kadar 

etkileyebilir. Bu görüşe göre sekülerleşme, bir zamanlar toplumda baskın olan dini 

sistemin, diğer alt sistemlerin yanında sadece bir alt sistem haline gelmesi ve diğer yaşam 

alanları üzerindeki hüküm sürme iddiasını kaybetmesi sürecidir. Dinin toplumsal 

etkisinin azalmasını toplumsal sekülerleşme olarak adlandırılır ve bunu, örgütsel ve 

bireysel sekülerleşmeden ayırmak gerekmektedir. Dinin etkisi azaldıkça, işlevsel 

rasyonalitenin ön plana çıkmasıyla ekonomi dini ethosunu kaybetmiş ve sekülerleşmiştir. 

Benzer şekilde, siyasi sistemler de geleneksel ve karizmatik otorite biçimlerinden 

uzaklaşarak rasyonelleşmiştir. Bu eğilim, büyük ölçekli ekonomik örgütlerin ortaya 

çıkması ve modern devletlerin idari yapılarının genişlemesiyle kendini göstermiştir. Bu 

yapılar, giderek daha fazla bilim ve rasyonel teknikler konusunda eğitimli insanlara 



90 

  

ihtiyaç duymuştur. Eğitim sistemi de dini öğretimden uzaklaşarak bilimsel ve teknik 

bilgiye odaklanmaya başlamıştır. Teknolojik ilerlemeler günlük yaşamı dönüştürmüş, ev 

işlerini daha mekanik hale getirmiş ve hatta en özel ilişkileri bile rasyonel analiz ve 

kontrol edilebilir bir alan haline getirmiştir (Dobbelaere, 2018, s. 670). 

Bu dönüşüm egemenlikte de bir dönüşüme yol açmıştır. Çalışmanın kapsamında 

sekülerleşmenin tartışmaya açılması bu sebeple önemlidir. Egemenliğin teoloji politik 

okumasında sekülerleşme süreci oldukça kurucu bir noktayı teşkil etmektedir. 

Sekülerleşme dünyanın “büyüsünün bozulması”na yol açmış, dünya artık hesaplanabilir, 

planlanabilir ve insan eylemleriyle kontrol edilebilir bir yer olarak görülmeye 

başlanmıştır. Bu değişim, yalnızca yeni sosyal roller yaratmakla kalmamış, aynı zamanda 

eleştirel düşünme biçimlerinin de gelişmesine neden olmuştur. Sekülerleşme konusunda 

tartışmalar ve farklı fikirler olsa da genel kabul egemenliğin kadir-i mutlak bir Tanrı’ya 

ait olduğu bir dönemden, kurumsal olarak Kilise’nin yönetimden çıkarıldığı bir zaman 

dilimine geçildiğidir. Egemenliğin dönüşüm sürecinde bir mihenk taşı olarak kabul edilen 

bu süreç egemenliğin dünyevileşmesine neden olmuştur denilebilir. Dijitalleşme ve 

medya, bu yeni dünya görüşünün yayılmasında önemli bir rol oynayarak hem toplumsal 

hem de bireysel düzeyde bu rasyonel, seküler değerlerin içselleştirilmesine katkıda 

bulunmuştur. 

1.2.2. Ontoteoloji 

Ontoteoloji meselesi egemenliğin teoloji politik okumasında oldukça kurucu bir önem 

taşımaktadır. Ontoteoloji, Batı mevcudiyet metafiziğinin dikotomilerinin, kendi öteki 

karşıtlığının keskinliğinin ve bu karşıtlıkların doğurduğu şiddetin temelinde 

bulunmaktadır. Bu sebeple Derrida’nın da egemenliğin teoloji politik okumasını 

yaparken kavramlarla hesaplaşmasında “modern devlet teorisinin tüm kavramlarının 

aslında sekülerleştirilmiş teolojik kavramlar” olarak görme hususunda Schmitt’le (2020, 

s. 43) hemfikir olmasının temelinde kavramın ontoteolojik kökeninin olması yer 

almaktadır. Varlığın bir ilk nedene dayanması fikri olan ontoteoloji hakikat temelli bir 

okumayı mümkün kıldığı için siyasal kavramı karşıtlıklar üzerine bina edilmiştir. 

Derrida’nın eleştirisinin asıl odağı da Schmitt’in siyasal kavramıdır. Bir kriz anında dostu 

ve düşmanı belirleyen egemenin kararı neticesinde bir sınır belirlenmiş olur. Böylelikle 



91 

  

değişime kapalı olarak kurgulanan bu düzlemde hakikat temelli bir ayrım yapılmış 

olacaktır. Bu da doğrudan ontoteolojik kökene işaret etmektedir. 

Ontoteoloji terimi ilk olarak Immanuel Kant’ın çalışmalarında ortaya çıkmıştır (Kant, 

2008). Heidegger’in çalışmalarında ise eleştirel bir perspektifle ele alınmıştır. Bu sebeple 

egemenliğin teoloji politik bağlamını anlayabilmek ve bu bağlamın yarattığı mevcudiyet 

metafiziğinin şiddetini açıklayabilmek için Heiddeger’in ortaya koyduğu ontoteolojinin 

temellerini anlamak gerekmektedir. Heidegger’de ontoteoloji her şeyden önce felsefeyle 

ilgilidir. Heidegger, geniş anlamda, felsefenin Tanrı hakkında çok aceleyle ve çok kolay 

konuşma eğiliminde olduğunu ve bunun düzeltilmesi gereken bir eksen taşıdığını 

belirtmektedir. Bu bağlamda felsefenin görevi Tanrı değil, varoluşu düşünmektir. 

Ontoteoloji, Heiddeger’in kavramsallaştırmasında tıpkı metafizik gibi, özünde varlığın 

unutulmasıdır. Yalnızca varlıklarla ilgilidir. Burada en önemli nokta genel olarak, 

ontoteolojik çabanın, varlıkların bütünlüğünü açıklayabilecek nihai bir neden aramasıdır. 

Bu ilk nedenin karşılığı olarak da Heidegger Tanrı’yı göstermektedir (Tosun Köse, 2022, 

s. 92). Dolayısıyla her evin nedeni olarak bir mimara ihtiyaç duyduğu kadar, varlıkların 

bütünlüğü de bir ilk nedensellik, bir İlk Varlık gerektirir düşüncesi bu konuda temel teşkil 

etmektedir. Ontoteolojik düşünme biçiminde, varlıkların bütünlüğünün bir temeli veya 

açıklaması olmalıdır.  

Heidegger’in metafiziğe yönelik eleştirisi, Batı düşüncesinde köklü bir hatayı açığa 

çıkarmayı hedefler: metafizik, varlık (Sein) sorusunu göz ardı ederek yalnızca var 

olanlarla (Seiende) ilgilenmiştir. Bu çerçevede, Heidegger’in “metafiziğin özü” kavramı, 

Batı felsefesinin varlık anlayışını ve bu anlayışın neden sorunlu olduğunu değerlendirmek 

için kritik bir kavramsal temel sunar. Ona göre, Batı düşüncesi varlık sorusunu açıklamak 

yerine, var olanların tamamını incelemeye yönelmiş ve böylece metafizik, ontoteolojik 

bir yapıya hapsolmuştur. Ontoteoloji, hem var olanların temelini açıklamaya çalışan bir 

ontolojik sorgulama hem de bu açıklamayı en yüksek varlığa dayandıran bir teolojik yapı 

olarak işlev görür. Heidegger, bu yaklaşımın varlığı bir “ilk neden” ya da “üst-varlık” 

olarak ele alarak varlık ile var olanlar arasındaki ayrımı göz ardı ettiğini öne sürer. 

Metafizik, bu bağlamda, var olanların bütünlüğünü anlamaya çalışırken, varlığı kendisini 

kavrayamamış, varlık sorusunu unutarak yüzeysel bir kavramsal çerçevede kalmıştır. Bu 

eleştiri, Batı düşüncesinde kökleşmiş olan felsefi ve teolojik geleneklerin yeniden 



92 

  

değerlendirilmesini gerektirir. Heidegger’in düşüncesinde metafizik, dini düşüncenin 

etkisi altında gelişmiş ve Tanrı kavramı, var olanların bütünlüğünü açıklayan nihai ilke 

olarak konumlandırılmıştır. Ancak bu durum, varlık sorusunun geri plana itilmesine ve 

metafiziğin yalnızca var olanların kökenini belirlemeye çalışan bir söyleme dönüşmesine 

neden olmuştur. Heidegger, bu indirgemeci yaklaşımı ontoteoloji olarak tanımlayarak, 

Batı düşüncesinin metafizik yapısının teolojik kökenlerle bütünleştiğini savunur. Bu 

nedenle Heidegger, Batı düşüncesinin temel sorularından biri olan “Varlık nedir?” 

sorusunun yeniden ele alınması gerektiğini vurgular. Ona göre bu soru, yalnızca varlık 

ile var olanlar arasındaki farkı yani ontolojik farkı kavramayı değil, aynı zamanda 

metafizik geleneğin sınırlarını aşmayı da gerektirir. Heidegger, metafizik tarihini, varlık 

sorusunun unutulmasının bir tarihi olarak okur ve bu sürecin nasıl şekillendiğini analiz 

eder. Özellikle 1920’lerin sonlarından 1940’ların ortalarına kadar olan dönemde, Batı-

Avrupa felsefesinde metafiziğin nasıl şekillendiğini ve farklı biçimlerde nasıl ortaya 

çıktığını ele alan Heidegger, bu geleneğin varlığı bir üst-varlık ya da bütünlüğün kaynağı 

olarak ele almasının, varlığın özünü kavramayı imkânsız hale getirdiğini öne sürer 

(Thomson, 2005a, s. 12). Heidegger’in metafiziğin özü kavramı, Batı düşüncesinin varlık 

sorusunu unutarak ontoteolojik bir yapıya saplanmış olduğunu ortaya koymaktadır. Bu 

eleştiri, metafizik tarihinin yeniden değerlendirilmesini ve varlık sorusunun felsefi 

düşüncenin merkezine yeniden yerleştirilmesini önerir. Bu bağlamda, Heidegger’in 

eleştirisi, yalnızca metafiziğin değil, aynı zamanda Batı teolojisinin ve modern felsefenin 

kökenlerine dair de derin bir sorgulama yapılması gerektiğini teşvik etmektedir. Bu 

sorgulama, teolojinin dönüşümünü ve dinsel olanın yeniden canlanmasını anlamak için 

oldukça önemlidir 

Birinci ve İkinci Dünya Savaşlarının yarattığı yıkım ve Soğuk Savaş’ın nükleer 

teröründen sonra, birçok teolog kötülüklerden uzak ve lekesiz bir Tanrı’yı tercih etmiş ve 

bu da ontoteoloji de dâhil olmak üzere tüm teolojinin dekonstrüksiyona uğratılmasıyla 

sonuçlanmıştır. Böylelikle eğer teistik Tanrı öldüyse, peygamberlerin teolojisi ve onu 

rasyonalize eden düşünürlerin ontoteolojisi de ölmüştür. On dokuzuncu yüzyılda Kant, 

Hegel ve Nietzsche tarafından, daha sonra da Barth, Tillich ve Tanrı’nın varlığını inkâr 

eden diğer yirminci yüzyıl teologları tarafından öldürülmüştür. Yine de eski Yunanca 

“theos” terimi, gören ya da izleyen herhangi bir Tanrı benzeri varlığa atıfta bulunuyordu. 

“Theos” Hıristiyan Ahit’inde ontoteolojinin tek, teistik Tanrısı anlamına gelecek şekilde 



93 

  

değiştirilmiştir. Bununla birlikte, orijinal anlamı olan her yerde hazır ve nazır olma, 

“ontos” fenomenolojisiyle örtüşmekte ve Tanrı’nın algılanmamış, algılanamayan bir ruh 

ya da güç olarak post-Barthçı ve postmodernist görüşüyle uyuşmaktadır; ya da başka bir 

deyişle, Derrida’nın ötekisi gibi dekonstrüksiyona uğratılarak metnin dışına yerleştirilen, 

ancak yine de sınırlardan geri süzülerek metnin içine işleyen musallat bir varlığa ya da 

ruha işaret etmektedir (Hanson, 2012, s. 218-219).  

Heidegger’in çalışmalarında sıklıkla yer bulan ontoteoloji terimi, aslında ilk kez Kant’ın 

“Saf Aklın Eleştirisi” adlı eserinde tanımlandığından bahsetmiştik. Kant, ontoteolojiyi 

Tanrı’nın varlığını deneyimden bağımsız olarak, a priori bir yaklaşımla kanıtlama çabası 

olarak ele almıştır ve bu yöntemi, Tanrı’nın varlığını deneyime dayalı olarak, a posteriori 

kanıtlama çabası olan kozmoteolojiden ayırmıştır. Kant, ontolojik, kozmolojik ve 

teleolojik argümanları inceleyerek Tanrı’nın varlığına dair ileri sürülen bu yaklaşımların 

tümünü geçersiz bulmuş, onları çürüterek “Her Şeyi Yok Eden” olarak tanınmasına yol 

açmıştır. Kant’a göre insan aklı, yalnızca fenomenleri yani görünür olan şeyleri bilebilir. 

Dolayısıyla numenleri, yani kendinde şeyleri bilebilme kapasitesine sahip değildir. Bu 

bağlamda, Kant için Tanrı numenal alanda yer almakta olup saf veya spekülatif akıl 

yoluyla kanıtlanamaz. Kant, Tanrı’nın varlığına dair kanıtları reddetmesinin gerekçesini 

“İnanca yer açmak için bilgiyi reddetmek zorundaydım” ifadesiyle açıklamaktadır (Kant, 

1998, s. 117). Ancak bu ifadenin ima ettiğinin aksine, Kant’ın inanç için açtığı alan 

oldukça sınırlıdır; çünkü ikinci eleştirisinde bilgiyi farklı bir açıdan yeniden ele alır. 

Pratik Aklın Eleştirisi’nde Kant, numenal dünyaya kısmi bir geçiş sağlayan üç temel 

zorunlu önermesini görmek mümkündür. Bunlar, insan özgürlüğü, kişisel ölümsüzlük ve 

Tanrı’nın varlığı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu üç önerme teorik akıl için ulaşılmaz 

olsa da pratik akıl açısından gerekli kabul edilmektedir. Kant’a göre, bir bireyin ahlaki 

bir yaşam sürebilmesi için bu üç önermeye inanması zorunludur. Bunlar ahlaki bir yaşamı 

seçme özgürlüğüne sahip olma, bu hedefe ulaşmak için sonsuz zamana sahip olma ve tüm 

süreci yöneten bir Tanrı’nın varlığıdır (Kant, 1960, s. 90). 

Birçok açıdan ontoteolojiyi sorunsallaştıran negatif teoloji ile ilgili olarak ise, Tanrı’nın 

mutlak farklılığı nedeniyle kavramsal sınırlarımızı aştığını ve bu nedenle Tanrı’yı 

dünyadaki varlıkları tanımlarken kullandığımız kavramlarla ifade etmenin imkânsız 

olduğunu söylemek mümkündür. Bu yaklaşıma göre, Tanrı hakkında kullandığımız tüm 



94 

  

kelimeler ve kavramlar, aslında anlamını yitirir; çünkü Tanrı’ya ilişkin her türlü ifade 

daha baştan geçersiz hale gelmektedir. Negatif teoloji savunucuları, Tanrı hakkında 

yapılacak her tür açıklamanın ancak sınırsız bir olumsuzlama zincirini izleyebileceğini 

ileri sürmektedir. Buna göre, Tanrı’nın özü hakkında konuşmak mümkün değildir; 

Tanrı’nın var olduğunu veya var olmadığını dahi iddia edemeyiz. Tanrı ne birliktir ne de 

çokluktur. Buna karşın, doğal ya da rasyonel teoloji, Tanrı’nın mutlak farklılığı kabul 

edilse bile, her özelliğin aynı şekilde reddedilemeyeceğini savunarak bu görüşe karşı 

çıkmaktadır. Aksi halde, Tanrı’nın ne iyi ne de kötü olduğunu söylemek, onu ahlaki 

açıdan kayıtsız bir varlık olarak değerlendirme riskini doğurabilir ki bu, doğal teolojinin 

kabul edemeyeceği bir sonuçtur. Bu noktada doğal teolojinin amacı, negatif teolojinin 

sınırlarını gözeterek, Tanrı’nın adalet, bilgelik ve iyilik gibi özelliklerinin insan 

anlayışının ötesinde olduğunu göstermeye çalışmaktır. Negatif teoloji ise, Tanrı’nın ne 

olduğunu değil, yalnızca ne olmadığını ifade etmeyi amaçlayan bir düşünce sistemine 

dayanmaktadır (Moyaert, 2000, s. 375-376). 

How to Avoid Speaking: Denials’da (1992) Derrida, negatif teolojinin açıkça 

sınırlandırılmış ve tanımlanmış bir fenomenden başka bir şey olmadığını belirtmektedir. 

Bununla birlikte negatif teolojinin farklı paradigmaları vardır diyebiliriz, farklı örnekleri, 

durumları, tekrarları ve versiyonları vardır. Negatif teolojik düşünme ve yazma tarzı 

Hıristiyan yazarlarla sınırlı değildir. Derrida’ya göre, Heidegger’in negatif teoloji 

paradigması tamamen benzersiz bir karaktere sahiptir: Ne Yunan ne de Hıristiyan 

paradigmasına benzemektedir. Temanın gelişimi, Heidegger’in yazılarının tamamında 

yer almıştır. Derrida, Heidegger’in negatif teolojiyi son derece alışılmadık bir yazı 

biçiminde ifade eden yeniden yorumlamasına işaret etmektedir. Derrida’nın How to 

Avoid Speaking: Denials’da Heiddeger’in yapmaya çalıştığının negatif teoloji olmadığını 

söyleyerek başlamaktadır. Ancak Heiddeger’in içinde Tanrı olsun ya da olmasın teoloji 

ile ilgili yazdığı görüşüne Derrida’nın sadık kaldığı bilinmektedir. 

Scott’a göre, Tanrı’nın doğasını açıklamak konusunda, eğer Tanrı epistemik olarak 

aşkınsa, Tanrı hakkında verilen bir ifadenin doğru olup olmadığını bilmemiz mümkün 

değildir. Ancak, bu durumun Tanrı hakkındaki gerçekleri ifade etme ve bu gerçeklere 

inanma yeteneğimizi tamamen engellemediğini söyleyebiliriz. Tanrı’nın doğasını 

kavrayamıyorsak, o zaman Tanrı’nın doğasını tam olarak temsil eden bir ifade 



95 

  

geliştiremeyiz veya bu konuda sağlam bir inanç oluşturamayız. Tanrı’yı ifade eden 

herhangi bir cümle, Tanrı’ya bir özellik atfeder; cümlenin anlamını kavrayan kişi, böylece 

Tanrı’nın bu özelliğe sahip olduğunu hayal eder. Bu nedenle, Tanrı’nın kavramsal 

aşkınlığı nedeniyle, Tanrı hakkında hiçbir ifadenin Tanrı’nın doğası hakkında kesin bir 

şey söyleyemeyeceği sonucuna varabiliriz. Eğer Tanrı hakkında yapılan konuşmalar 

konusunu doğru bir şekilde tanımlayamıyorsa, bu tür ifadelerin kullanılmasının bir değeri 

olması için Tanrı’yı temsil etmekten başka bir amaca hizmet etmesi gerekir (Scott, 2013, 

s. 13-14). Bu noktada, Hıristiyan düşüncesinde, erken dönem Hıristiyanlıktan geç Orta 

Çağ’a kadar hâkim olan ve Tanrı’nın kavramsal ve epistemik erişilemezliğini vurgulayan 

bu yaklaşıma karşı argümanlar üretmek, negatif teolojinin en önemli hedeflerinden biri 

olmuştur. 

Ontoteolojinin egemenlik, negatif teolojinin çeşitli yönleri ontoteolojiye eleştiriler 

getirmekte ve bu eleştiriler, Derrida’nın İnanç ve Bilgi’de (2002a) incelenmektedir. 

Derrida, burada dini söylemin modern dünyada nasıl bu kadar hızlı ve yoğun bir biçimde 

yapılabildiğini sorgulamaktadır; inanç üzerine, belirli ve yeni bir anlayış geliştirmenin 

cüretkâr bir girişim gerektirdiğini, hatta bunun bir cesaret ya da kibir işi olduğunu ifade 

etmektedir. Ona göre, inanç hakkında bir söylem oluşturmak, somutun yanı sıra en soyut 

kavramlarla uğraşmayı gerektirmektedir. Thomson’a (2005a) göre, Heidegger’in 

ontoteoloji eleştirisi çoğunlukla yanlış anlaşılmış veya göz ardı edilmiştir. Eleştirisi, 

Tanrı’nın yalnızca bir nedensel zincirin en üst öğesi olarak kabul edilmesine bir tepki 

olarak anlaşılabilir; bu, “filozofların Tanrısı”nın kutsallıkla bağının tamamen 

koparılmasına yöneliktir. Heidegger, Batı metafiziğinin temel yapısını eleştirirken, 

Tanrı’nın yalnızca bir başlangıç konumunda değerlendirilmesinin ve yalnızca felsefi bir 

kavram olarak kullanılmasının kutsala dair anlamı aşındırdığını ifade etmektedir. 

Heidegger’in Batı metafiziğini eleştirirken ontoteolojiyi merkez alması, bu felsefi 

geleneğin nasıl bir egemenlik sistemi kurduğunu ortaya koyar. Negatif teolojiyi 

ontoteolojiden ayrılan bir alternatif olarak ele almak burada önemli bir perspektif sunar. 

Derrida’nın belirttiği gibi, negatif teoloji, dini ve sosyo-politik sınırların ötesine geçme, 

tanrısal olana dair konuşma alanını genişletme gücüne sahiptir. Ancak bu açılım kendi 

içinde zorluklar taşır; Derrida’nın “İsim Hariç” eserinde dile getirdiği üzere, negatif 

teoloji, kendisini tüm anlam doluluğundan arındırdığı için mekanikleşme ve taklit edilme 



96 

  

tehlikesiyle karşı karşıya kalır (Derrida, 2008, s. 40). Bu, tanrısal olanın anlamını 

bulanıklaştırma riski taşıdığı için Tanrı hakkında konuşmayı daha karmaşık hale getirir. 

Heidegger ontoteolojiyi, yalnızca Kant’ın değil, Batı metafiziğinin tüm tarihinin bir 

yanılgısı olarak değerlendirir ve bu geleneğin, bilinemez olanın kabulünü reddettiğini 

savunur. Heidegger’e göre, metafizik, tüm varlıkları aynı temel “varlık” kavramı altında 

birleştirme eğilimindedir ve bu kavramı “en yüce varlık” veya Tanrı ile eşitleme hatasına 

düşer. Bu yaklaşım, varlığı belirginleştirmektense, en yüce varlığı ve sıradan varlıkları 

birbirine karıştırarak varlığın kendisini düşünememektedir. Metafizik, varlığı temsil 

ettiğini varsayar, fakat varlıkları var eden temel ışığı kavrayamaz. Yani, varlıklar 

arasındaki farkları gözlemler ancak bunların arkasındaki asıl fark yaratan varlığı anlama 

becerisini göstermez. 

Bu bağlamda denilebilir ki Heidegger’in düşünce dünyasında, metafiziğin Tanrısını 

yalnızca nedenler zincirinde ilk halka olarak görmek onu insani ve ilahi özelliklerden 

yoksun bırakmaktadır. Tanrı bu anlayışta, inananların dua ya da fedakârlık ilişkisine 

giremediği, yalnızca düşüncenin ürünü ve insanın narsistik yansıması haline gelmiş bir 

Tanrı’ya indirgenmiştir. Heidegger, bu düşünsel projeksiyona dayalı Tanrı kavramının, 

aslında insanın kendi aklının ürününden başka bir şey olmadığını dile getirir (Rubenstein, 

2008, s. 729-730). Bu noktada Heidegger’in asıl hedefinin metafiziğin kalıplarını kırarak 

varlığın özüne ulaşmak ve bu hakikati hatırlamak olduğu görülebilir. Varlık, metafizik 

düzlemde düşünülemez kaldığı sürece, Heidegger düşünceyi başka bir başlangıca davet 

eder; yani düşünülemez olanı düşünme çağrısında bulunur. Derrida da bu çağrıya benzer 

bir şekilde, olanaksız olanı düşünmeye dair bir açılım getirir ve dekonstrüksiyonla bu 

çağrıya yanıt verir. Derrida’nın bu yönelimi, Heidegger’in varlığa dair eleştirisinin 

devamı niteliğinde, bilinemez olanı açığa çıkarma çabası olarak anlaşılabilir. 

 

 

 

 

 



97 

  

2. BÖLÜM 

DERRIDA’DA EGEMENLİK SORUNU 

2.1. EGEMENLİK DEVLET İRTİBATI 

Schmitt’in “Egemen olağanüstü hale karar verendir” şeklindeki tanımı (Schmitt, 2020, s. 

13), egemenlik kavramını karar verme yetkisi üzerinden temellendirir. Bu bağlamda 

egemen, hukuki sınırların ötesinde, istisnai durumlara müdahale ederek karar verebilen 

bir otoritedir. Modern ulus-devlet, bu tanımla örtüşen bir şekilde karar verme 

sorumluluğunu elinde tutmayı amaçlamıştır. Ancak günümüzde modern devletin yaşadığı 

kriz, egemenliğin kimin elinde olduğu sorusunu karmaşık hale getirmiştir. Bugün hangi 

konuların öncelikli olduğuna kimin karar verdiği sorusu, ulusal egemenlik ile piyasa 

aktörleri veya finansal kurumlar arasındaki sınırları bulanıklaştırmaktadır (Crockett, 

2018, s. 55). Bu durum, egemenlik ile devlet arasındaki ilişkinin yeniden sorgulanmasını 

gerektirir. 

Derrida, bu tartışmaları derinleştirmek için Schmitt’in egemenlik kavrayışını ve siyasal 

ontolojisini bir başlangıç noktası olarak ele alır. Schmitt’in “Siyasi İlahiyat” adlı eserine 

yönelerek, onun egemenlik ve siyasal olan üzerine yaptığı analizlere odaklanır. 

Schmitt’in “istisna durumuna karar veren” egemen tanımı, egemenlik kavramını hukuk 

bağlamının ötesine taşıyarak karar verme sürecine dayandırır. Bu, karar verme eyleminin 

hukuki sınırlamalardan bağımsız olabileceğini ve egemenliğin belirleyici niteliğinin bu 

özerklik olduğunu vurgular. Bununla birlikte, Schmitt’in bu yaklaşımı, egemenlik ve 

hukukun birbiriyle nasıl ilişkilendirildiğine dair önemli soruları gündeme getirir. 

Derrida, devletin ontoteolojik yapısını anlamak ve bu bağlamda egemenlik kavramını 

tartışmak için Schmitt’i başlangıç noktası olarak seçer. Schmitt’in siyasal ontolojisini 

anlamak, Derrida’nın Schmitt’in egemenlik ve siyasal olan üzerine tartışmalarını daha iyi 

kavramak adına kritik öneme sahiptir. Bu nedenle, Schmitt’in “Siyasi İlahiyat” adlı 

eserinin başlangıcına odaklanmak anlamlıdır. Schmitt, bu eserde egemeni, “istisna 

durumuna karar veren” olarak tanımlar (Schmitt, 2020, s. 13) Bu tanım, genellikle 

egemenliğin özünü anlamaya yönelik bir girişim olarak görülür ve egemenliğin tarihsel 

örneklerini tanımlamak ya da tartışmak için bir temel oluşturur. Bu tür yaklaşımlarda, 



98 

  

karar verme süreci, siyasi bir özneyi meşru bir egemen haline getiren herhangi bir hukuki 

sınırlamadan bağımsız bir eylem olarak ele alınır ve bu nedenle egemenliğin belirleyici 

niteliği olarak kabul edilir. Schmitt’in egemen kararının hukuk içi veya hukuk dışı olup 

olmadığına dair tartışmaları sıkça dile getirilse de Siyasi İlahiyat’ta egemenliği hukuksal 

bir çerçevede tanımlaması ve olağanüstü hâl gibi devlet ve anayasa meselelerine hukuksal 

çözümler getirmeyen yaklaşımlara eleştiriler yöneltmesi, bu görüşle çelişkili gibi 

görünmektedir. Schmitt ayrıca, egemenliğin temel sorununun, fiili iktidarın yasal en 

yüksek otoriteyle bağlantısı olduğunu ve iktidarın hukuk tarafından kanıtlanamayacağını 

savunur. Siyasi İlahiyat’ın temel argümanlarından biri, istisna durumuna ilişkin bir 

kararın yetkili bir özne tarafından verildiğinde yasal olduğudur. Schmitt, anayasal 

liberalizm perspektifinden bakıldığında, olağanüstü halin var olup olmadığına ilişkin 

değerlendirme kriterlerinin hukuk dışı bir ölçüt olarak görüldüğünü belirtir. O, 

egemenliği hukukun karşısına koymak yerine, belirli bir hukuk anlayışını öne sürer. 

Schmitt, liberal anayasal hukuk anlayışının eksikliklerini ve tutarsızlıklarını eleştirirken, 

hukuku sadece normatif kurallar bütünü olarak gören anlayışın ötesine geçmeye çalışır. 

Tam anlamıyla tanımlanmış bir alternatif kavram sunmamakla birlikte, Schmitt hukukun 

normlardan türemeyen ve hukuki anlamda anlaşılması gereken unsurları da içermesi 

gerektiğini ifade eder. Bu kavramsal belirsizliğe rağmen, Siyasi İlahiyat’ta görünen 

paradoks, metinde aynı anda var olan farklı hukuk anlayışlarını ayırt ederek çözülebilir. 

Bir karar hem hukukun içinde hem de dışında olabilir; çünkü liberal anayasal 

perspektiften hukuk dışı görünen bir şey, farklı bir hukuk anlayışında hukukun içinde yer 

alabilir. (Brännström, 2016, s. 19-20).  

Derrida’ya göre Schmitt’in egemenlik ve siyasal kavramını anlamak neden önemlidir ve 

bu durum günümüz krizine nasıl bir cevap aramaktadır? Derrida’ya göre modern devletin 

yaşadığı krizin en temelinde asırlardır süren mevcudiyet metafiziğinin yarattığı politik 

sabitlemeler ve temellendirmeler yatmaktadır. Bu sebeple Derrida için Schmitt’in bir tarif 

olarak belirlediği siyasal olanının yeniden düşünülmesi ve belirlenmesi gerekmektedir. 

Çünkü artık modern devletin egemenlik krizi, egemenin kimin elinde olduğu ve bilhassa 

karar verme yetkisinin kimde olduğu büyük bir tartışma konusudur. Bu sebeple 

Schmitt’in egemenlik ve siyasal olan kavramlarını anlamak gerekmektedir. Modern 

devletin içinde bulunduğu kriz, özellikle egemenliğin kime ait olduğu ve karar verme 

yetkisinin kim tarafından kullanılacağı konularında yoğunlaşmaktadır. Egemenin kim 



99 

  

olduğu sorusu, artık sadece bir otorite meselesi değil, aynı zamanda siyasalın doğasına 

dair temel bir tartışmayı yansıtır. Derrida, bu bağlamda Schmitt’in egemenlik kavrayışını, 

modern devletin sorunlarının kökenine inmek için bir araç olarak kullanır. 

Schmitt, Siyasal İlahiyat adlı eserinde egemenlik anlayışını normlardan ziyade karar 

üzerinden temellendirir. Ona göre egemenlik, normun işleyemediği istisna durumlarında 

ortaya çıkar ve kurucu bir nitelik taşır. Bu karar verme süreci, Schmitt tarafından adeta 

bir “mucize”ye benzetilir, çünkü normal hukuk düzeninin ötesinde bir yetkiyi ifade eder. 

Schmitt’in yaklaşımı, teolojik bir yapıyı siyasal alana taşır; dost ile düşman arasındaki 

ayrım gibi kurucu kavramlar üzerinden, siyasi kimliğin istikrarını ve normların 

sürekliliğini temin eder. Bu yapı, modern devletin işleyişinde merkezi bir yer tutar; çünkü 

Schmitt’e göre, normal durumun belirlenmesi, siyasi düzenin sürdürülebilirliği için bir 

gerekliliktir (McCormick, 2001, s. 395). Ancak Derrida, bu sabit siyasal yapıların ve 

mevcudiyet metafiziğinin modern krizi çözmekte yetersiz kaldığını savunur. 

Schmitt’in egemenlik anlayışını derinlemesine anlamak için, onun, devletin hukuka bağlı 

olduğu ve kararların münhasıran tartışmalarla alındığı, kamusal alanın büyük ölçüde 

depolitize edilerek özel alandan ayrıldığı liberal egemenlik kavramına yönelik 

eleştirilerini dikkate almak önemlidir. Schmitt, bu liberal yaklaşımın, kamusal yaşama 

daha geniş bir katılımı engellediğini ve mevcut hukuki ve anayasal normlara aykırı 

olabilecek demokratik tercihleri reddettiğini belirterek anti-demokratik bir niteliğe sahip 

olduğunu savunur. Schmitt ayrıca, yasal egemenliğin norm ve prosedürlere 

dayanmasının, istisnai bir durumda kimin karar vermesi gerektiğini belirleyemediğini 

iddia eder. Bu durumda egemenlik, iradesini belirli bir duruma, hatta hukuktan bağımsız 

olarak dayatabilen kişiyi ya da örneği tanımlama sorununa geri döner. İstisnai durumlar, 

bu irade koyma gücünü en açık biçimde ortaya çıkarır ve Schmitt bu nedenle “istisnai 

duruma karar veren egemendir” sonucuna varır. Bu durum, istisna halinin var olup 

olmadığına kimin karar vereceği ve bu süreçte kimin yetkili olacağı sorusunu ortaya 

çıkarır. Kurallar ve normlar istisnai durumları kapsamadığında, ne yapılması gerektiğine 

karar verebilmek için hukuktan bağımsız bir merciye ihtiyaç vardır ve bu durumlar 

öngörülemez oldukları için her zaman var olacaktır. Schmitt’in perspektifine göre, 

egemenlikte hiçbir zaman bir kesinti ya da boşluk bulunmaz; bir egemen görevini 

bıraktığında, hemen bir başkası onun yerini alır. Hegemonya, bir güç bağlamında 



100 

  

uygulandığında ve etkileri hukukun dışında olduğunda dahi bir egemenlik biçimi olarak 

kabul edilir (Hohendahl, 2018, s. 143-144). 

Bu okuma üzerine denilebilir ki teoloji politiğin veya ontoteolojik olanın iç içe geçmesi 

egemenliğin etrafına sarılır. Derrida, Schmitt’i sadece eleştiriyor gibi görünse de aslında 

durum bundan farklıdır. Schmitt’in analizinin ustalığı belirli yönleriyle The Politics of 

Friendship’te Derrida tarafından takdir edilmektedir. Ancak Derrida Schmitt’in siyasal 

olan anlayışını karşı çıkmaktadır. Hui’ye göre, Derrida Schmitt'i egemenlik hususunda 

reddetmemiş, aksine The Force of Law’da Bodin, Hobbes ve Schmitt'in ileri sürdüğü 

egemenin koşulsuzluğunu ve fenomenolojik bir epochē olarak istisnanın gerekliliğini 

savunmuştur (Hui, 2024, s. 162-163) Ancak bu Derrida'nın Schmitt'e hayranlığı olarak 

yorumlanmamalıdır, çünkü Derrida egemenliği aşan başka koşulsuzluk figürleri de 

bulmaya çalışmaktadır. Bu noktada denilebilir ki Derrida Schmitt’in siyaset teorisinin 

teoloji politiğini dekonstrükte ederek altüst etmekte ve modern dünyanın yaşadığı 

egemenlik krizini Schmitt’in sorgulaması üzerinden tartışmaktadır. Bu bağlamda Derrida 

bugün karşılaştığımız her politik yapının teolojik unsurlardan kaçınılmaz bir biçimde 

etkilendiğine ve din ve politikaya dair sorunların birbirlerinden tamamen azade 

olamayacağını ifade etmektedir. 

Derrida egemenliği reddetmek yerine yeniden düşünmeye çalışmaktadır. Derrida, saf bir 

fikir olarak egemenlik hakkındaki temel düşünceden ve Schmitt’in siyasal olan 

kavrayışından uzaklaşmaya ve onun için her zaman “egemenlik mücadelesine” dâhil olan 

ve bölünmezliği paylaşıma, bölünmeye ve farklılığa maruz bırakan “tahrik, aktarım, 

geçiş, tercüme, geçit, bölünme” gibi kavramlara daha fazla odaklanmaya çalışır (Derrida, 

2010, s. 291). Bölünebilir bir egemenliğin tam olarak nasıl göründüğünü Derrida 

anlatmamaktadır. Ancak demek istediği, bölünme deneyimlerini araştırmanın, 

egemenliğin siyasi düşüncesini teolojik mirasından özgürleştirme potansiyeline sahip 

olduğudur. 

Derrida’nın egemenlik anlayışı, felsefi ve siyasi açıdan büyük bir önem taşımaktadır. 

Egemenliğin akıl ve güç arasında karşıtlık içermeyen bir ilişkiyi barındırdığını 

vurgulamakta ve insan ile hayvan, yaşam ile ölüm, siyasal olan ile olmayan arasında 

bölünmez sınırlar oluşturan felsefi ayrımların kırılganlığını vurgulamaktadır. Derrida, 

özellikle Schmitt’in düşüncesinde belirginleşen bu ayrımları açığa çıkararak veya işaret 



101 

  

ederek egemenliği geleneksel teoloji politiğin ötesinde düşünmek için yeni bir alan 

oluşturmaktadır. Ancak, bu yaklaşımı egemenliği tamamen ortadan kaldırmayı 

hedeflememektedir. Derrida, egemen bir gücün uygulandığı bağlamlarda asıl meselenin, 

bu gücün egemenlik olmadan var olup olamayacağından ziyade, egemenlik hakkında 

nasıl farklı düşünülebileceği sorusunu sormaktadır. Ona göre, günümüzün temel felsefi-

siyasi görevi, “prensip olarak bölünmez olan egemenliği, göreceliğe ya da egemenliğe 

karşı kör bir savaşa teslim olmadan koşulsuzluk kavramından ayırmayı” başarmaktan 

geçmektedir. Bu bağlamda Derrida, egemenliğe dair eleştirilerini bir yandan eleştirel bir 

mesafede tutarken, diğer yandan bu kavramı felsefi ve siyasal analiz için vazgeçilmez bir 

tema olarak konumlandırmaktadır (Derrida, 2005b, s. xiv) 

Bu yaklaşım, egemenliği bağlamsal olarak ve duruma özgü bir sorumlulukla korumayı 

içermektedir. Derrida’ya göre, ulus-devletin klasik özgürlük ve kendi kaderini tayin 

ilkelerini tehdit etmeden egemenlik kavramına karşı genel bir savaş vermek mümkün 

değildir (Derrida, 2005b, s. 158). Öte yandan, egemenlik mantığını ve onun bölünmezlik, 

istisnailik ve birlik gibi fikirlerini sorgulamak ve sınırlandırmak gerekir. Derrida’ya göre 

bu, ulus-devletin egemenliğine sınır koyarak insan haklarının evrenselliğini savunmak 

anlamına gelmektedir. Ancak, liberal hümaniteryanizmin aksine, Derrida’nın amacı ulus-

devletin egemenliğinin ötesine geçmek değildir. Bunun yerine, egemenliği hem ideolojik 

bir kurgu olarak ele almak hem de onun bölünebilir olduğunu düşünmeyi mümkün 

kılacak bir egemenlik siyasallaştırması arar (Derrida, 2010, s. 75). 

Derrida’ya göre, egemenlik ve özellikle demokratik egemenlik hakkında farklı bir şekilde 

düşünmek, bölünmezliğin olmadığı bir koşulsuzluk fikrini göz önüne almayı gerektirir 

(Derrida, 2010, s. 291). Bu düşünce, egemenliğin meselesinin sadece egemenlik ya da 

egemen olmama sorunu değil, bölünmez olduğu varsayılan ama aslında her zaman 

bölünebilir olan bir egemenliğin nasıl aktarıldığı ve bölündüğü meselesi olduğunu kabul 

etmek anlamına gelir. Derrida, egemenliğin bölünmesini sağlayan temel koşullar olarak 

zaman ve dilin önemini vurgular. Bu koşullar, geleneksel egemenlik anlayışının 

belirsizleştirdiği unsurlardır ve egemenliği içeriden bölerler, bu da insan egemenliğinin 

aslında farklılığa ve paylaşılabilirliğe açık olduğunu göstermektedirler (Derrida, 2005b, 

s. 101). Derrida’nın, egemenliğin sürekli olarak kendi sınırlarını aşarak kendini var 

ettiğini ifade etmesi de bu düşünceye dayanmaktadır. Zaman ve dil aracılığıyla var olduğu 



102 

  

için, egemenlik ancak bölünmezliği, birliği ve değişmezliği aşarak anlam kazanabilir. Bu 

durum, saf ya da bölünmez bir egemenliğin aslında bir yanılsama olduğunu ve 

egemenliğin iktidarın kötüye kullanılmasının gizleyebileceği ancak tamamen 

engelleyemeyeceği bölünmelere ve farklılaşmalara tabi olduğunu ortaya koymaktadır. 

Derrida’nın egemenliği teoloji politik bir perspektiften okumasının siyaset bilimi 

üzerinde önemli etkileri vardır. Derrida, egemenliğe veya demokrasiye karşı olmak 

yerine, egemenliği bölünmezlikten ayırmaya çalışır. Bunu yaparken, egemenliği kendi 

kaderini tayin eden ve aklı güç yoluyla pekiştiren bir otorite olarak görme fikrine meydan 

okur. Derrida, uzun bir teoloji politik geleneğin, antik Yunan’dan modern zamana kadar 

egemenlik söylemini nasıl etkilediğini ve şekillendirdiğini gözler önüne serer. Siyasi 

yaşamın seküler bir dille ifade edilmesine rağmen, siyasi söylem ve uygulamalarda 

teolojik mecazların nasıl sürdüğünü ortaya çıkarır. Hepsinden önemlisi, kuramsal 

kaynakları demokrasiyi, uluslararası hukuku ve insan hakları hukukunu işaret eden temel 

bir egemenlik düşüncesinden uzaklaşmak için seferber eder. Ancak bunların hepsi, 

gizliden gizliye hem iç hem de uluslararası ilişkilerde en güçlü olanın aklını (Derrida, 

2005b) tam da egemenlik fikrini daha sonra anlatılacağı üzere ipseity olarak 

benimseyerek desteklemektedir.  

Derrida’nın yaklaşımı, demokrasiyi, uluslararası hukuku ve insan haklarını işaret eden 

egemenlik düşüncesinden uzaklaşmayı amaçlar. Ancak bu çabalar, ironik bir şekilde, 

egemenliği güçlü olanların iradesini destekleyen bir anlayışa dönüştürür. Bu nedenle, 

Derrida’nın görüşleri, teorik tartışmaların sınırlarını genişletmek ve daha fazla güç 

paylaşımı sağlamak yerine, en güçlü olanların egemenliğini sürdüren bir teolojik 

egemenlik modeli ile sonuçlanan bir dünya düzenine işaret etmektedir (Derrida, 2005b). 

Bütün bunlarla birlikte egemenlik devlet irtibatının bir okumasını yaparken Derrida’nın 

başlangıç noktası olarak belirlediği Schmitt’in siyasal kavramı oldukça önemlidir. Siyasal 

kavramının başlangıç noktası olarak kabul edilmesinin nedeni Schmitt’e göre siyasal 

kavramının kriz anında egemenin dosta ve düşmana karar vermesinde kaybedilen 

aşkınlığının yeniden tesis edilmesini sağlayacak olmasıdır. Çünkü Schmitt’in krize dair 

en temel vurgusu egemenliğin aşkınlıktan kopup yeryüzüleşmesidir. Yani Schmitt’in 

modern zamanın krizine karşı sunduğu en temel argüman siyasal olanın aşkınlıkla 

yeniden tesis edilmesidir. Bununla birlikte Schmitt’in temsiliyette vurguladığı en önemli 



103 

  

nokta dostluk kavramıdır. Çünkü dostluk, metafizik bir irtibatla kurulmuş olan bir birliktir 

yani temsildir. Bu metafizik irtibat aynılığı, benzerliği yani homojenliğe atıf yapar. Bu 

yönüyle dışlayıcı ve şiddet üreten bir temsiliyet anlayışı görmek mümkündür. Bu aynı 

zamanda egemenliğin teoloji politik okumasını da bünyesinde barındırır. Çünkü mesele 

siyasal olanın dost düşman ayrımı üzerinden kurgulanmasıyla egemenin teoloji politik 

yönünün ortaya çıkması, kararın egemenin tecessümü olduğu ve temsiliyetin de dostluk 

üzerinden okunuyor oluşuyla ortaya çıkan metafizik şiddettir. 

2.1.1. Siyasal Kavramı 

Siyasal kavramı, Derrida’nın Schmitt eleştirisinin ve Derrida’da egemenliğin teoloji 

politik okumasının temelini oluşturmaktadır. Bu sebeple Schmitt’in siyasal kavramını 

anlamak önem arz edecektir. Schmitt’te siyasal olan kavramı aslında oldukça net bir 

yerden okunması mümkün olan bir kavramdır. Gösterenleri ve işaretleri olmayan bir kriz 

anında dostun ve düşmanın kim olduğunun tayin edilmesi yani bir karara varılması 

Schmitt’te siyasal olanı temsil eder. Siyasal olan kriz ile eşzamanlıdır. Yani tam olarak 

kriz (Schmitt, 2014, s. 33-36) anında verilecek bir karar ile vücut bulan siyasal kavramı 

yasayı yıkarak adeta yeni bir yasa oluşturur. Schmitt’e göre modern devletin en temel 

egemenlik krizi burada yatmaktadır.  

Siyasal kavramının kavramsal yapısından bahsetmeden önce siyaset ve siyasal kavramı 

arasında nasıl bir ilişki olduğuna bakmak gerekmektedir. Siyaset ve siyasal olan 

tartışmasında Schmitt üzerinden aslında çok eski bir soruya gidilmektedir. Politika 

kitabında Aristoteles “İnsan politik bir hayvandır” demektedir (Aristoteles, 2017, s. 

1253a). Burada Aristo Nikomakosa Etik 6. Kitap ve 10.kitapta insanın politik bir hayvan 

olması ile ilgili meseleye bağlamaktadır. 10. Kitabın özellikle biyopolitikaya bağlı olması 

bu sebeptendir. Biyopolitikadan politikaya bağlandığı yerdir. Dolayısıyla “İnsan doğası 

gereği politik bir hayvandır” diye bir tarif yapmak, bir bio tarifi yapmaktır: Bir yaşam 

tarifi, bir doğa tarifi yapmaktır. Bütün bir siyasal düşünce tarihi boyunca ve siyaset 

teorisinin genel çerçevesinde aslında o insan doğası tarifi arayışı yapılmaktadır. Bunu 

devlet üzerinden, anayasa üzerinden, anayasacılık, demokrasi gibi tartışmalar üzerinden 

okuyabiliriz. Bunun yanında teknoloji, yapay zekâ, bundan sonra tanınma politikasının 

çerçevesi, göç, farklılık, ötekilik, kadın, queer gibi pek çok alanda pek çok çerçevede 

okuyabiliriz (Yalçıner, 2017, s. 49-50). Yapılacak şey üç tür bilgelik türüne dikkat 



104 

  

etmektir. Bunlar Sophia- teorik bilgelik, Phronesis- Pratik bilgelik, Poesis- Teknik, sanat, 

zanaat ya da genel olarak üretim, bir şeyi varlığa getirmektir (Yalçıner, 2015, s. 138). 

Derrida’ya göre, günümüzde egemenlik krizinin nedenlerinden biri devletlerin hala tek 

meşru özerk aktörler olarak görülmelerine rağmen egemenliği tam olarak 

kullanamamalarıdır (Derrida, 2005a, s. 105). Derrida’ya göre, egemen siyasi formlar 

(yani devletler) arasında mutlak bir ayrımın -dost ve düşman- imkânsız hale geldiği 

olağanüstü bir döneme tekabül eden yeni bir çağ başlamıştır (Derrida, 2005b, s. 144). 

Ancak elbette ne Schmitt’e göre ne de Derrida’ya göre modern devletin egemenlik krizi 

derinlikleri ve farklı bağlamları olan bir konudur. Peki bu düzlemde, egemenliğin teoloji 

politiğini Derrida perspektifinden konuşurken Schmitt’i anlamak neden gereklidir? 

Çünkü Derrida’ya göre bugünün krizi siyasal olanın muğlaklaşmasına tekabül etmektedir 

ve bu nedenle de siyasetsizleşmeyi eleştiren Schmitt’i hatırlamak elzemdir (Baştürk, 

2021, s. 37-38). 

Schmitt’in Siyasal Kavramı adlı eserinin temel ifadesi, “siyasal eylem ve güdülerin 

indirgenebileceği özgül siyasal ayrımın dost ve düşman arasındaki ayrım” olduğudur. 

Schmitt hemen bunun bir ölçüt anlamında bir tanım olduğunu ve kapsamlı bir tanım ya 

da önemli bir içeriğin göstergesi olmadığını açıklar. Schmitt’in niyeti siyaseti tanımlamak 

ve siyasi düşünceyi estetikte güzel ve çirkin arasında ve ahlak felsefesinde iyi ve kötü 

arasında yapılanlara benzer temel ayrımlara, dikotomilere dayandırmaktır. Ancak bu 

tanımladıklarının arasında yararlılık, güzellik ya da iyilik siyasal anlamda dostu 

tanımlamak zorunda değildir, tıpkı zararlı, çirkin ya da kötünün düşman olmak zorunda 

olmadığı gibi (Schmitt, 2018, s. 58-59) Bu ayrım, siyasalın devletle ilişkilendirilmesinden 

daha derindir: devlet siyasaldır, ancak devlet siyasal olanın yeterli bir tanımı değildir hatta 

siyasal kavramı o denli önemlidir ki devlete dair bütün unsurlar siyasal kavramı söz 

konusu olduğunda bir adım geride kalmaktadır (Schmitt, 2018, s. 49). 

Dost ve düşmana dair genel düşünceden sıyrılarak yani psikolojik faktörlere dayanmadan 

ele alınmalıdır; bu terimler, herhangi bir nefret veya sevgi duygusunu ifade etmez. 

Düşman, ancak bir insan topluluğu başka bir toplulukla, en azından potansiyel olarak, 

çatışma durumunda karşı karşıya geldiğinde vardır. Bu düşman, kamusal bir düşmandır; 

çünkü bir topluluğun, özellikle de bir ulusun başka bir toplulukla olan ilişkisi kamusal bir 

nitelik kazanır. Düşman, devlet tarafından tanımlanır ve yetkilendirilir; aynı şekilde, bir 



105 

  

devletin siyasi bir varlık olabilmesi için düşmanlarını belirlemesi gerekir. Siyasi bir 

varlık, düşmanıyla doğrudan bir savaşa girmese bile, bu ilişki, savaşa girme ve devletin 

vatandaşlarının hayatlarını bu mücadeleye adama olasılığı üzerine kuruludur. Bir 

düşmanla savaşma olasılığı, devletin siyasi doğasının temel göstergesidir. Siyasi bir 

varlık, gerçek bir düşmana karşı savaşın olası uç durumuna yöneldiğinde, dost-düşman 

ayrımında belirleyici olur ve bu anlamda egemen kabul edilir. Aksi takdirde, siyasi bir 

varlık olarak var olamaz (Thomson, 2005, s. 150-151).  

Bu çerçevede Schmitt’in siyasal tanımı, bir devletin ya da siyasi bir durumun siyasallık 

derecesi gibi bir şeyi belirlemek için değerlendirilebileceği kriterler sağlayabilir ki bu 

kriterler tam olarak ne ölçüde siyasal olduğunu belirler. Ancak Schmitt bunu yaparken 

siyasetin göreli ya da tamamen ortadan kalkması ihtimalini de ortaya koymuştur. Buna 

göre, Siyasal Kavramı’nın büyük bir kısmı Schmitt tarafından tartışılan siyasete yönelik 

çeşitli olası tehditlere karşı bir itiraz gibi okunur. Örneğin, savaşsız bir dünya, Schmitt’in 

tanımıyla tamamen pasifize edilmiş bir yerküre, dost ve düşman ayrımının olmadığı ve 

dolayısıyla siyasetin olmadığı bir dünya olacaktır (Schmitt, 2018, s. 65). Tamamen 

pasifize edilmiş bir dünya fikri, çatışmasız ve uyumlu bir düzen tahayyül etmektedir. 

Ancak bu, siyasetin yokluğunu ve insanların kendi kimliklerini, görüşlerini veya 

çıkarlarını savunma mekanizmalarının kaybolması durumunu da ortaya çıkarmaktadır. 

Schmitt, “Siyasal kavramı devlet kavramından önce gelir” derken, siyasalın nedensel 

önceliğini değil, devlet hakkındaki aşırılığını ortaya koymaktadır. Schmitt’te siyasal olan, 

somut tezahürleri karşısında her zaman aşırı olacaktır, çünkü hiçbir özel alan ve hiçbir 

tarihsel politika biçimi dost-düşman karşıtlıklarını nihayete erdirmeyecektir. Ancak bu 

aşırılılık Schmitt’te teoloji politik olanın bir kutsallaştırılması meselesi değil 

aşkınlaştırma halidir. Bu durum, ana akım liberal-demokratik düşüncenin siyasal olanı 

devlet kurumları ve siyasi partilerin sınırları içine hapsetme çabalarına ters düşmektedir. 

Siyasal Kavramı’nın açılış cümlesi, siyaset ile siyasal olan arasında meşhur ayrımı da 

özetler. Schmitt siyaseti, siyasetin kurumsal konumunu belirtmek için bir isim olarak 

kullanır. Mutlakiyetçilik ve genel olarak Westphalia devlet sisteminde olduğu gibi 

devlete ya da liberal demokrasilerde siyasetin yasal alanını belirtmek için kullanılan 

“siyasal alan” veya “siyasal alt-sistem” ifadelerine atıfta bulunabilir. Buna karşılık, 



106 

  

Schmitt’in konumlarından bağımsız olarak bir olgular sınıfını tanımlamak için kullandığı 

“siyasal” ifadesinin isimleşmiş ya da tözleşmiş halini belirtir (Arditi, 2008, s. 13-14). 

Schmitt’in yeniliği, siyasal olanı kuramsallaştırması ve onun siyasetin ötesine taşan 

yapısını ele almasıdır. Schmitt, Lefort gibi siyasal olanı belirli bir kurumla sınırlamayı 

reddederken, liberalizmin çeşitli özerk alanların varlığını kabul etmekte bir sakınca 

görmediğini belirtir. Ancak Schmitt’in siyasal olana yaklaşımı, Lefort’un “le politique” 

kavramından farklıdır; Schmitt, siyasal olanı toplumu şekillendiren ilkeler bütünü olarak 

tanımlamak yerine, toplumların dost ve düşman ekseninde kurduğu bir ilişki biçimi 

olarak görür. Siyasetin, siyasal sistemde belirli bir yeri olmasına karşın, siyasal olanın 

kendine özgü bir alanı yoktur ve her yerde ortaya çıkabilme potansiyeline sahiptir. 

Arditi’ye göre, Schmitt’in siyasal olan kavramı, egemen aktörlerin kim olduğu, toplum 

içindeki çatışmaların nesnesi ya da bu çatışmaların nerede gerçekleştiği gibi konularla 

ilgilenmez. Schmitt, bu çatışmalara katılanların demokratik mi yoksa otoriter mi 

olduğuna duyarsızdır ve bu mücadelenin siyasi partiler, toplumsal hareketler, çıkar 

grupları ya da devletler arasında olması fark etmez. Schmitt için önemli olan, insanların 

belirli düşmanlara karşı kendilerini dost gruplar halinde birleştirmeleridir. Ayrıca, 

dostların düşmana dönüşebileceğini ve bunun tersinin de mümkün olduğunu kabul eder; 

bu nedenle siyasal olanın sınırlarının sürekli olarak değiştiğini belirtir. Schmitt, siyasal 

olana sabit bir köken ya da hedef atfetmekten kaçınır; politikayı belirli bir modele ya da 

hareket yasasına bağlamaz ve siyasal faaliyetin tek bir zeminde kesin bir şekilde 

tanımlanamayacağını savunur. Sonuç olarak, Schmitt, siyasal olan ile siyaset arasındaki 

ilişkinin sürekli değişeceğini ve siyasal olanın asla siyasetin belirli bir biçimi tarafından 

tamamen ele geçirilemeyeceğini ortaya koyar (Arditi, 2008, s. 14-15). 

Schmitt’in modern dünyanın yarattığı krizle ilgilendiği ve bu yüzden siyasal olgunun 

yeniden canlanmasının zorunlu olduğunu düşündüğü daha önce ifade edilmişti. Ona göre, 

on yedinci yüzyılda dinin ve geleneksel toplumsal yapının çözülmesiyle ortaya çıkan 

boşluk, modernitenin sunduğu sekülerleşme süreciyle doldurulamamıştır. Bu nedenle 

Schmitt, bu eksikliğin kapatılması için modernitenin tüm dikkatini devlet ve siyasete 

çevirdiğini belirtir. Schmitt’in bakış açısında, modern çağda devletin ve siyasetin rolü, 

klasik çağda dinin veya Kilise’nin üstlendiği göreve benzer bir şekilde tanımlanabilir 

(Gottfried, 1990, s. 58-59). Bu oldukça önemli noktadan sonra klasik çağda dinin hangi 



107 

  

işlevleri yerine getirdiği ve modern dönemde siyasetin bu işlevleri devralarak Kilise’nin 

konumunu nasıl üstlendiği tartışmalı bir noktada bulunmaktadır. Schmitt’in bakış açısını 

anlamak adına bu tartışmalar önem arz etmektedir. Dolayısıyla, siyaset ontolojisi 

bağlamında, dinle ilişkilendirilen bir kaynak ya da özü dikkate almak gerekliliğinin 

ortaya çıkması muhtemeldir. Bu yaklaşım, Schmitt’in siyaset ve teolojiyi bu bağlamda 

bir araya getirdiği düşüncesine kapı aralamaktadır. Ancak Schmitt’in siyasi ilahiyat 

kavrayışına göre, siyasal olan hiçbir zaman tam anlamıyla dinin yerini almamıştır 

Baştürk’e (2021, s. 32) göre, bunun yerine siyaset, varlığını sürdürebilmek için kendini 

dinin işlevleri ile uyumlu hale getirir. Bu görüş, geleneksel teoloji politik anlayıştan 

ayrılarak, siyasal olanın kutsallıkla özdeşleştirilmesine karşıt yeni bir paradigma önerir. 

Schmitt, modernitenin dinin yerini aldığını ve dini olana benzeyen ancak tamamen 

seküler olan siyasetin, bu süreçte kendini görünür kıldığını ifade eder. Ancak zamanla 

sekülerleşme, nötralizasyon ve depolitizasyon sürecinin etkisiyle siyaset, ruhunu 

kaybetmeye başlamıştır. Dolayısıyla hem seküler hem de ruhani özelliklere sahip olan 

siyasetin, nasıl tutarlı bir biçimde var olabileceğini ortaya koymak önem kazanacaktır. 

Schmitt’in siyasal düşüncenin modern paradigmasını oluşturan tüm önemli kavramlar, 

aslında kökenlerini teolojik bir bağlamdan almaktadır (2020, s. 43) açıklaması burada 

belirgin hale gelmektedir. Baştürk’ün aktarımıyla (2021, s. 32-33) Schmitt’te siyaset, 

teolojiye benzer bir seküler varlık teşkil etmektedir. Dolayısıyla tüm kurumları ve 

kavramlarıyla, karar alma sürecinde en büyük krizini yaşar. Karar anında ortaya çıkan bu 

kriz, kararın aşkın doğasıyla çözülebilir. Çünkü karar vermek, var olan çelişkiler arasında 

yeni bir tutarlılık yaratmayı içerir ve bu süreç ilahi bir güce benzer bir üstünlük taşır. Bu 

bağlamda, karar vermek, varlığın ontolojik olarak yoktan var edilmesi anlamına gelir 

(Baştürk, 2021, s. 32-33). 

Schmitt’in incelemesi “insani şeylerin düzeni” sorununa, yani modern devlet sorununu 

aşma girişimi olarak görülebilir. İçinde bulunduğumuz çağda devlet, yüzyıllar boyunca 

olduğundan daha fazla sorgulanır hale geldiğinden, devleti anlamak radikal bir temeli, 

devletin temelinin ne olduğuna dair basit ve temel bir sunumu yani siyasal olanın temelini 

gerektirir çünkü “Siyasal kavramı devlet kavramından önce gelir” (Schmitt, 2018, s. 49). 

Siyasal olan kavramının araştırılması ile başlanan Siyasal Kavramı, Schmitt’in genel 

anlama ilkeleri ile anlaşılmalıdır. Bu ilkeler uyarınca, “siyasal olan devletten önce gelir” 



108 

  

cümlesi, ebedi bir hakikati değil, yalnızca şimdiki bir hakikati ifade etme arzusunu ortaya 

koyabilir. Çünkü “ruh yalnızca şimdiki zamanın ruhudur”, “ruh kavramı da dâhil olmak 

üzere ruhani alanın tüm kavramları kendi içlerinde çoğulcudur ve yalnızca somut siyasi 

varoluşları açısından anlaşılmalıdır” “tüm siyasi kavramlar, fikirler ve kelimeler 

polemiksel bir anlama sahiptir, somut bir karşıtlığa sahiptirler, somut bir duruma 

bağlıdırlar” (Meier, 1995, s. 91). 

Derrida egemenliğin teoloji politik okumasını yaparken siyasal olan kavramından ve 

dolayısıyla dost-düşman ayrımından yola çıkmış olsa da siyasal olana yaklaşımı 

Schmitt’in siyasal olanından oldukça uzaktır. The Politics of Friendship’te Derrida 

(2005a), insan varoluşunun egemenliğini ve özerkliğini vurgulayan siyasal kavramının, 

varlığın temel heteronomisinin ortadan kaldırılmasını gerektirdiğini ileri sürer. 

Derrida’nın egemenliğin teoloji politiğinde en önemli vurgusu buradadır. Ona göre 

siyasal alanı ailesel bir şemaya yani soy, cins, tür, cinsiyet (Geschlecht), kan, doğum, 

doğa, ulus şemasına- dayalı olarak görürüz çünkü aileyi geleneksel olarak doğum, 

doğallık ve yaşamın kökeni ile ilişkilendirmişizdir. Yahut Schmitt’in yaptığı gibi keskin 

dikotomilerden oluşmuş bir siyasal alan görürüz. Siyasal olanın aileden, klandan vs. 

ayrılmasının ardından, kardeşliği bir figür olarak görme eğilimindeyizdir. Çünkü 

Derrida’ya göre “siyasal olan, benimle aynı olarak tanıdığım diğerleriyle bir ilişki ya da 

bağ olarak tanımlanır. Ne de olsa birbirimize benziyor ya da benzer çıkarları paylaşıyor 

gibi görünüyoruz.” Ancak bu durum ne birlikte yaşama imkânı sağlar ne de üretilen 

metafizik şiddet son bulur. Demokrasinin de kaçınılmaz olarak kardeşlik ya da 

konfederasyon figürü üzerinden belirlenmesi aynı sebeptendir. Cheah’ın aktarımıyla, 

Derrida’nın düşünce yapısında, temelinde yatan aynılık ilkesi, varlığın başkalığa olan 

kurucu borçluluğunun ortadan kaldırılmasını özetler: “İlkenin merkezinde, her zaman, 

kendine şiddet uygular ve kendini ötekine karşı korur”. Bundan iki sonuç çıkar. Birincisi, 

bu ailesel şema siyasetin her zaman dışlama üzerine kurulu olduğunu belirler. İkincisi, 

tüm varlıklar radikal başkalık tarafından oluşturulduğu için, politik benliği ötekine karşı 

korumak aynı zamanda benliğe yönelik şiddettir (Cheah, 2022, s. 109-110) . 

2.1.2. Dost- Düşman Ayrımı 

Derrida’nın Schmitt’in siyasal olan kavramının eleştirisi üzerinden egemenliğin teoloji 

politik okumasını yaparken, siyasal olanın en önemli gösterenlerinden biri olan dost-



109 

  

düşman ayrımını anlamak gerekmektedir. Siyasal olanın sürekli bir devinim halinde 

yarattığı metafizik şiddet ve modern dünyanın yaşıyor olduğu krizin temelinde yatan 

sebeplerden en kritik olanı Derrida’ya göre Schmitt’in siyasal kavramının egemenliği 

dost düşman ayrımı ile sabitlemesi ve bir hakikat temellendirmesi üzerinden 

tanımlamalar yapmasıdır. Schmitt’in siyasal kavramı bir kriz anında dost düşman 

ayrımının belirlenmesini öngörmektedir. Dolayısıyla Derrida’nın Schmitt’in bu 

kavramsallaştırması üzerine okuması egemenliğin teoloji politiğini anlamak adına önemli 

olacaktır. 

Derrida’nın The Politics of Friendship çalışması (2005a), Aristoteles’e atfedilen uzun bir 

geleneğe başvurmaktadır. Aristoteles’in “Ey dostlar, dost yok” şeklindeki ifadesi 

Derrida’nın bu sözlerin söylenmiş olabileceği farklı bağlamlar önermesine, her seferinde 

de farklı anlamlarla farklı şekilde tercüme edilmesine olanak tanımıştır. Dostluk kavramı 

Derrida’nın çalışmalarında 1980’lerin sonunda ortaya çıkar ve onun demokrasi ve siyasal 

olan analizlerine bir giriş noktası olarak işlev görür. Genel olarak Derrida, dostluk 

teorilerinin Batı felsefe geleneğindeki siyasi aidiyet teorileriyle ilişkilendirir. Batı felsefe 

geleneğinin birlikte yaşama imkânı olarak sunmuş olduğu kardeşlik nosyonuna başvurma 

biçimini eleştirel bir şekilde sorgular. Derrida mevcudiyet metafiziğinin bu aidiyet 

teorilerinin kadınların dışlanmasını pekiştirdiğini ve dolayısıyla bu teorilerin 

özgürleştirici olmaktan oldukça uzakta olduğu belirtmektedir. Derrida aidiyet 

teorilerinden azade dostluk ve siyasi aidiyet, özellikle de demokratik aidiyet modelleri 

tasarlamanın mümkün olup olmadığının imkanını sorgulamaktadır ve temel meselesi 

budur.  

Derrida’da The Politics of Friendship’te Aristoteles’in dostluk tanımının belirli çelişkiler 

barındırdığını anlatır. Aristoteles’in dostluğu bir yandan birbirlerine benzeyen insanlar 

arasındaki karşılıklılık ve eşitlik değerleriyle karakterize edilir. Bu eşitlik, karşılıklılık ve 

benzerlik değerleri hem adalette hem de devlette de bulunur. En yüksek dostluk biçimi 

haz ya da faydadan ziyade erdem ve eşitlik üzerine kuruludur; bu karşılıklılık gerçek 

dostluğu baba ile oğul, hükümdar ile tebaa ya da büyük ile küçük arasındaki ilişkiden 

ayırır. Öte yandan, Aristoteles’in dostluk anlatısı, dostluktaki bu eşitlik olasılığını tehdit 

eden unsurlarla kesintiye uğrar. Dostluk aktiftir. Yine de dostluğun tanımı dostun 

yokluğunda, hatta ölümü durumunda bile devam eder. Dostluk her zaman a priori 



110 

  

potansiyel olarak asimetrikse, çünkü ölü dostum dostluğuma asla karşılık veremezse, 

gerçekten mükemmel bir dostluk olabilir mi? (Derrida, 2005, s. 12-13). Burada dostluğun 

Nikomakhos’a Etik’teki (2014) teolojik temellerinden bahseden Derrida, dostluğun dost 

için en iyisini dilemek üzerine kurulu olduğunu bunun da dostun bir Tanrı olmasından 

başka bir şey olmaması ile sonuçlanacağını aktarır. Ancak Tanrı mutlak uzaklığı 

nedeniyle dost olamaz; dostluk ötekini olduğu gibi sevmeye dayanır ve bu nedenle onun 

insan olarak kalmasına bağlıdır; Tanrı’nın dosta ihtiyacı yoktur çünkü o kendi kendine 

yeter (Derrida, 2005, s. 222-223). Bu nedenle, mükemmel dostluk kavramı bile kendi 

kendisiyle çeliştiği için imkânsız olacaktır. Eğer eşitlik üzerine kurulu bir dostluk 

imkânsızsa, o zaman dostluk her zaman indirgenemez bir şekilde simetrik olmamalıdır. 

Bu temelde Derrida, Yunan dostluk modelinin her zaman daha Yahudi-Hıristiyan bir 

model tarafından yerinden edileceğini savunur. Derrida’nın analizi dostluk kavramındaki 

kırılmayı tartışırken bu kırılmanın Yahudi-Hıristiyan olduğu söylenebilir mi?” ifadesi 

oldukça önemlidir. “Artık burada basit bir kırılmadan bahsedilemez ve bunun Yahudi-

Hıristiyan olduğu söylenemez” (Derrida, 2005, s. 293). 

Derrida’nın iddiası, dostluk kavramının çelişkili olduğu ve çelişkilerinin 

çözülemeyeceğidir. Derridacı terminolojide dostluk aporetiktir, karar verilemezdir ve 

zorunlu bir gerilim içinde kalan karşıt terimlere dayanır. Derrida’nın işaret ettiği dostluk 

fikrinin ilk yönü, dostların birbirlerine benzediği ve pek çok ortak noktayı paylaştığı bir 

aynılık ve yakınlık mantığıdır. İkinci yönü ise birincinin tam tersidir ve aşkınlık, simetri 

ve sonsuzluğa, dolayısıyla Hıristiyan tipi bir mantığa dayanır (Derrida, 2005, s. 291). Bu 

modele göre dostlar, aynı ve ortak olma yasasını takip etmek yerine, birbirlerinden 

farklıdırlar, çok az ortak noktaları vardır ya da hiçbir ortak noktaları yoktur ve mesafeyle 

ayrılırlar.  

Derrida’nın argümanı, Aristoteles’teki formülasyondan ve Nietzsche’nin başlattığı 

kanonik gelenekteki belirgin kırılmaya rağmen dostluk kavramındaki sürekliliğe 

odaklanır. Derrida’ya göre bu tersine çevirme, Nietzsche’nin Aristoteles’e atfedilen ünlü 

“Dostlarım, dost yoktur” aforizmasını tersine çevirdiği özetlenir: “Düşmanlar, düşman 

yoktur! “Ancak Derrida’ya göre bu görünürdeki tersine çevirme göründüğü gibi değildir. 

Batı düşüncesinin yerleşik değerlerini ve hiyerarşilerini altüst etmeye çalışan Nietzsche, 

yalnızca bu düşünceyi her zaman yönetmiş ve koşullandırmış olan olasılık koşullarını 



111 

  

açığa çıkarmayı başarır (Derrida, 2005, s. 27). Nietzsche’nin The Politics of 

Friendship’teki önemi, dostluk üzerine düşünme geleneğine tamamen yeni bir aşama 

getirmesi değil, her zaman var olan bir yapıyı, bu durumda, geleneksel bir düşman içinde 

mevcut olan dostlar arasındaki ilişkinin tersine çevrilebilirliğini ortaya çıkarmasıdır ya da 

Derrida’nın tanımladığı gibi, bir dost en azından potansiyel olarak benim düşmanım olma 

kapasitesine sahip olmasaydı benim dostum olamazdı: “İki kavram dost-düşman sonuç 

olarak kesişir ve durmaksızın yer değiştirir” (Derrida, 2005, s. 72). 

Bu kırılma düşüncesinin yani dostluk içindeki zorunlu asimetrinin ortaya çıkardığı durum 

iki yönlüdür. Birincisi, gerçek yani eşit dostluğun imkânsız ya da neredeyse imkânsız 

olduğu paradoksuna yanıt veren metinlerin, dostluğun koşullarını tanımlamak için çok az 

sayıda, efsaneleştirilmiş dostluğa atıfta bulunma eğiliminde olmasıdır. İkincisi ise 

dostluğun tanımı gereği dışlayıcı olmasıdır. Dostluğun bu dışlayıcılığına egemenin kriz 

anında belirlediği olarak eklemlendiğinde ortaya metafizik şiddet çıkmaktadır. 

Derrida’ya göre paradigmatik dostluk deneyimi, Derrida’nın “sayı sorunu” olarak 

adlandırdığı şey tarafından belirlenir: hem dostları sayma zorunluluğu hem de sahip 

olabileceğim dostların sayısına örtük bir sınır olarak. Dostluk her zaman sevme eylemiyle 

tanımlandığından, sevilmek dostluk olarak nitelendirilmek için yeterli değildir. Tersine, 

sevebileceğim insan sayısının bir sınırı olmalıdır. Eudemian Ethics’te (1915) Aristoteles, 

bir dostluğu sınamanın zaman alması ve dostluğun insanlara (ölümsüzlere değil) özgü bir 

deneyim olması nedeniyle sevginin aynı anda birçok kişiyle ilişkili olarak etkin olmasının 

mümkün olmadığını savunur. Etkin bir deneyim olarak dostluk, tanımı gereği özel bir 

deneyimdir. Derrida herkesle dost olamayacağını açıklar, “kişi seçmeli ve tercih 

etmelidir: dostlar ve şeyler arasında, aynı zamanda olası dostlar arasında seçim ve seçme” 

(Derrida, 2005a, s.19-37). Kaç dost gerçek dost olabilir? Bir kişi kaç dosta sahip olabilir? 

Bununla birlikte, herhangi bir gerçek (sonlu) dostluk dışlayıcı olsa bile, en azından 

teoride, herkesle dost olabilirim. Derrida dostluktaki bu olasılığı, dışlayıcılığının 

kaçınılmaz bir şekilde birbirine bağlı olduğunu bilmesine rağmen, bakış açısından 

ayırmaya çalışır (Thomson, 2005, s. 15).   

The Politics of Friendship’te Derrida (2005a) ilk modelin gelenekte baskın olduğunu ve 

en güçlü şekilde Aristoteles, Cicero, Montaigne ve Kant’ta işlediğini savunur. İkincisinin 

varlığı daha bastırılmıştır ve Derrida bunun en açık ifadesini Nietzsche ve Blanchot’da 



112 

  

görür. Bununla birlikte, bu iki dostluk arasındaki bu ayrım net bir ayrım değildir. Aporetik 

olarak, dostluk aynı anda her ikisini de içermelidir. Derrida bunu bir dizi yakın okuma 

aracılığıyla gösterir.  

Hem Yunan hem de Hıristiyan kanonları dostluğu ocağa ya da eve bağlar ve bu nedenle 

her zaman altta yatan bir kardeşlik ya da soydaşlık teması vardır. Derrida’ya göre bu 

zemin zorunlu olarak dışlayıcı ve şiddet üreten bir dostluk türüne yol açar. Bu kardeşlik 

aralığına giren herkese açık ve dostane olsa da bunun dışında kalanlara özellikle 

düşmandır. Ötekine düşmandır ve buna dilsel olarak farklı olan, ırksal olarak farklı olan, 

etnik olarak farklı olan ve daha da önemlisi kadınlar dâhildir. Nihayetinde, mevcudiyet 

olmadan, benzerlik olmadan, yakınlık olmadan, analoji olmadan varlıkla birlikte 

hakikatin kendisi de titremeye başlayacaktır. Zerdüşt gibi Derrida için de görev, dostluk 

için temelsiz bir zemin bulmaktır. Derrida’nın Zerdüşt’ten ayrıldığı yer genel olarak 

Nietzsche’den ayrıldığı yer, evrensel ve her şeyi kapsayan bir dostluk arayışıdır. Derrida, 

Zerdüşt’teki dostluğu, gelecek bir dostluk ve gelecek için bir dostluk olarak yorumlamak 

ister. Çünkü dostluğu sevmek için ötekinin yasına katlanmayı bilmek yeterli değildir; 

geleceği sevmek gerekir. Ve gelecek için “belki”den daha adil bir kategori yoktur. Böyle 

bir düşünce dostluğu, geleceği ve belki de gelmekte olanın gelişine açılmayı birleştirir. 

Yani zorunlu olarak gerçekleşmesi imkansıza üstün gelmesi gereken bir mümkün 

rejiminde. Geleceğin dostluğu belirsizlik üzerine kuruludur. Nietzsche buna katılırdı. 

Derrida’nın temel ayrımı, bu belirsizlik nedeniyle, kim gelirse gelsin ona açık olmamız 

gerektiğine dair inancıdır. Derrida’nın gelecek dostluğu, kapımızı çalabilecek her türlü 

başıboş gezgine açık olmayı da içerir. Dahası, gelecekteki dostluğun bu tanımında, en 

gerçek anlamıyla bir tür coşku sezilir. Bu nedenle Derrida’nın “gelecek dostluğu”nun 

mesihçi imalarla dolu olduğu düşünülecektir. Derrida’nın dostluk üzerine yazılarına 

baktığımızda kapımızı çalabilecek her dilenci gezgine açık olan dostluk, bu nedenle 

Yunan ve Yahudi misafirperverlik geleneğiyle bağlantılıdır. Bu yönüyle teoloji politik 

bir dostluktur (Von Heyking ve Avramenko, 2008, s. 305-306). 

Derrida teoloji politik kavramı yerine siyasal olan kavramını kullanmaktadır. Bununla 

birlikte, dost düşman ayrımı ve egemenlik arasındaki ilişkinin farkındadır. (Herrero, 

2024, s. 56). Bunun temelinde Derrida’nın Schmitt’in siyasal olan kavramını egemenliğin 

teoloji politiği bağlamında okuması bulunmaktadır. Çünkü Schmitt dostluğu metafizik 



113 

  

bir temellendirme üzerine kurmaktadır. Ona göre siyasal birliğin önemi egemen olan 

birliğin dost düşman ayrımında belirlenmesidir. Egemenlik kavramını birlik kavramıyla 

eş zamanlı kullanan Schmitt, insanların varoluşlarını siyasal kavramına adayarak ve onun 

yönlendirmelerine tabi olarak devam ettirmeleri halinde ancak egemenliğin tahsis 

edileceğini belirtir. Öyle ki dost düşman ayrımı bir kriz alnında egemen tarafından 

belirlendiyse ve siyasal olmayan karşıtlık oluştuysa tayin edici olmamalıdırlar. Schmitt’e 

göre gerçek egemenlik bu aşamadan sonra, tayin edici insani gruplaşma olan siyasi 

yapılanma ya da birliğe aittir (Schmitt, 2020, s. 68). Ancak bu durumda bir çatışma 

halinin kuruculuğunda siyasal olandan ayrışarak dışarda kalmış veya ötekileşmiş, karar 

verme yetkisi asla bulunmaması gereken irrasyonel yapı somut bir tehditi bünyesinde 

barındırır Schmitt’in siyasal olan kavramına göre. Keskin ayrımlar ile belirlenen siyasal 

olan tıpkı dostu ve düşmanı belirlediği gibi kendi ve öteki’yi de belirler. Ancak Derrida’da 

egemen kararın siyasal olanda dostu ve düşmanı veya karşıtlıkları bu denli belirleyici 

kılabilmesi ötekine şiddet üreten bir bağlamda içkindir. Dolayısıyla başka bir siyasal 

olanı belirlemek ya da dönüşümünü ifade etmek için başlangıç noktası olarak dostluğu 

soruşturmak önemlidir.  

Derrida siyaseti belirlenebilir dostlar ve düşmanlar açısından tanımlamaya yönelik her 

türlü girişimin bir sonucunun şiddet ile biteceğini vurgulamaktadır. Schmitt için devrimci 

savaş figürü, kardeşin düşmana dönüştüğü an olan kardeş katli figürüdür. Ancak Derrida 

için hiçbir zaman doğal bir kardeş -mutlak dost bir ideal, yasal bir kurgu, bir hayalettir- 

düşman olamaz. Dostluk kavramı, Nietzsche’nin Aristotelesçi formülü tersine 

çevirmesinde açığa çıkan düşmanlık potansiyeli tarafından her zaman kirletilir ve 

kardeşlik analojisi gibi, kendisi de doğal olmayan bir bağın doğallaştırılması olan bir 

idealleştirme dışında asla güvence altına alınamaz. Siyasal kavramının da dostluk 

kavramı gibi hayali olması, yani her ikisinin de hiçbir zaman saflık derecesinde tesis 

edilememesi, Schmitt’inki gibi bir teorinin, amaçları, araçları ya da hedefleri konusunda 

herhangi bir kaygı duymaksızın şiddete felsefi meşruiyet kazandırma riski taşıdığını ve 

yalnızca tehlikeli değil aynı zamanda tutarsız olduğunu göstermektedir. Derrida’ya göre 

bir kardeş asla tamamen kardeş değildir, bir dost asla kesin olarak dost değildir.  

Derrida’ya göre bu, dostluğu ya da siyaseti yalnızca dostluk ve düşmanlık, siyasallaşma 

ve depolitizasyon ekonomisi açısından düşünebileceğimizi, ancak karşıtlığın kutuplarının 

ortadan kaldırıldığını göstermektedir. Mutlak bir siyasallaşma ya da mutlak bir 



114 

  

depolitizasyon- siyasetin sonu ya da saf siyaset-olamaz, yalnızca göreli bir şiddet 

ekonomisi olabilir. Derrida’nın egemen kararı karar verilemezlik açısından yeniden 

düşünmesi ve bunun açtığı depolitizasyon açısından siyaseti yeniden düşünmesi aslında 

Schmitt’in keskin ayrımlarına ve bu ayrımların doğurduğu şiddeti sorgulamaktadır 

(Thomson, 2005, s. 170). 

2.1.3. Temsiliyet Meselesi 

Temsiliyet meselesi egemenliğin teoloji politiği bağlamında neden önemlidir ve 

temsiliyet meselesi egemenlik için ne anlamına gelmektedir soruları bu başlığın temel 

sorunsalını oluşturmaktadır. Temsil, henüz mevcut olmayan bir şeyin mevcut kılınması 

anlamına gelir. Bu tanım odak noktalarını düzenli olarak seçim ve hesap verebilirlik gibi 

teknik meselelerle sınırlayan modern siyasi temsil tartışmalarının çoğuyla güçlü bir tezat 

oluşturmaktadır. Siyasi temsil halkın ya da bir seçmen kitlesinin kendileri adına hareket 

etmeseler de hükümet eylemlerinde nasıl var olduklarını araştırır. Schmitt’in siyasi 

temsilin bu zorluğuna getirdiği çözümü incelemekte ve temsilin devletin siyasi birliğini 

sağlayabileceğini, ancak bunun için devletin kendisinin egemen figürü ya da kişisi 

tarafından uygun bir şekilde temsil edilmesi gerektiğini öne sürmektedir.  

Bu noktada çok temel bir ayrım olan siyaset (politika) ve politik olan (siyasal olan) 

ayrımına bakmak gerekmektedir. Burada Schmitt parlamenter demokrasi eleştirisi 

yapmaktadır. Temsili politika eleştirisini gündeme getirmektedir. Bu noktada en temel 

temsil meselesi “idea-form”dur. Çünkü temsiller, fenomenler, biçimler hakikate 

katılırlar. İdeaya, adalete katılırlar. Bir mahkemenin kararı, bir anayasanın içeriği, 

anayasanın aldığı biçim, bir fiil, yasaya uygun olabilir. Dolayısıyla meşruiyet kazanabilir 

yasaya uygun olduğu için. Ancak adil olup olmadığı tartışma konusunu oluşturur. Yasaya 

mı bakacaksınız fiile mi? Kuvveye mi bakacaksınız fiile mi? Potansiyele mi bakacaksınız 

nasıl aktüalize olduğuna mı? Meşruiyeti yasayla ya da egemenlikle belirlediğiniz zaman 

başka bir soru geliyor. Yani dünyanın “nomosu” var. Özellikle uluslararası reel politikte 

Schmitt’in bu soruyu sorduğunu görmek mümkündür. Schmitt’in burada yaptığı en temel 

hareket meseleyi devlete ve devletin egemenliğine bağlamaktır. Bu sebeple temsiliyet 

meselesi egemenliği anlamak adına büyük önem arz etmektedir. 

Temsille ilgili sorunlar, temsil kurumları örneğin bir parlamento veya egemenle 

ilişkilidir. Her iki durumda da birileri bir başkası adına konuşabildiğini, yani onu temsil 



115 

  

edebildiğini iddia eder ve böylece temsil edilenleri sessizleştirir. Tormey, Derrida’nın 

“temsili” düşünceye düşmanlıkla hareket eden Deleuze ile aynı kuşağa” ait olduğunu, 

ancak Deleuze’den farklı olarak Derrida’nın temsilin ötesine geçmenin sonuçları üzerine 

sürekli bir düşünce sunmadığını belirtirken bu farklılıklara işaret etmektedir. Bununla 

birlikte Derrida, Deleuze ve onunla birlikte temsilin sorunlu olduğu ve temsilin ötesine 

geçmenin gerekli olduğu Tormey ile aynı şekilde temsile düşman değildir. Derrida’ya 

göre temsil kurucudur, yani temsilin dışında hiçbir politika ya da deneyim yoktur ve 

bunlar gerçek ya da otantik bir mevcudiyete karşıt olamazlar. Bu nedenle, temsilin 

ötesinde bir yol yoktur (Thomassen, 2007, s. 111-112). Derrida için temsilin ötesine 

geçmek ne mümkün ne de gereklidir.  

Derrida için temsile gücünü veren karar verilemezliktir. Temsil hem bir şeyi performatif 

olarak varlığa getirmeli hem de zaten var olan o ‘şey’den (Tanrısal bir ses, halkın iradesi 

vb.) söz etmelidir. Derrida temsilin varlığa getirmesini şöyle açıklar: “Bu varlığa getirme 

en azından iki anlamda anlaşılabilir. Bir yandan, mevcut kılmak, mevcudiyete getirmek, 

mevcudiyete sokmak, mevcudiyete gelmesine neden olmak ya da izin vermek olacaktır. 

Öte yandan, bu ikinci anlam birincisinde örtüktür, gelmesine neden olmak ya da izin 

vermek, geri dönmesine neden olma ya da izin verme olasılığını ima eder, mevcut kılmak, 

tüm yeniden sunma, tüm eski haline getirme gibi, tekrar etmek, tekrar edebilmek 

olacaktır. ... ‘mevcut kılmak’ (varlığa getirmek) bölünmüştür, yani bazen (var olanı) 

mevcut kılmak’ta sadece mevcut kılmak, mevcudiyete, meydana gelmesine izin vermek 

ya da neden olmak, bazen de geri dönmesine neden olmak ya da izin vermek, mevcut 

olmayanı ya da artık mevcut olmayanı ikinci kez mevcudiyete geri getirmek anlamına 

gelir.” (Derrida, 1982, s. 308) 

Derrida’nın egemenliğin teoloji politik okumasını yaparken Schmitt’te karşılaştığı 

temsiliyet meselesi yoğun bir şekilde yapılandırılmış anayasal argümantasyonunu 

anlamanın anahtarını sağlar. Schmitt’in temsil kavramı erken dönem teolojik kökler 

barındırmaktadır. Sieyes ve Hobbes’un temsile ilişkin temel argümanları Schmitt’in 

siyaset ve anayasa teorisi üzerinde etkisi bulunmaktadır. Böyle bir yapı, Schmitt’in 

egemen olana verdiği desteği meşrulaştırmak için modern temsili demokrasi dilini 

ideolojik olarak kendine mal etmesinin siyasi sonuçlarını keskin bir şekilde ortaya 

koymaktadır. Schmitt’in temsil kavramı Siyasal İlahiyat’taki düşüncelerini destekler 



116 

  

niteliktedir (Kelly, 2004, s. 113-114). Schmitt’te Kilise’nin rolü Tanrı’nın egemenliğinin 

bir yansımasıdır. Schmitt’in burada yaptığı kilise ve Tanrı’nın egemenliği arasındaki 

ilişkiyi kutsallaştırmak ya da kutsal olduğunu ifade etmek değildir. Schmitt siyasal olan 

kavramsallaştırmasını aşkınlaştırır. Dolayısıyla Papa Tanrı’dan aldığı egemenlikle 

aşkınlığın bir temsilcisi olmaktadır. Ancak Schmitt’in sonrasında bir kriz olarak ifade 

edeceği egemenin varlığından Tanrı’nın izlerinin silinmesi hali temsil edilebilirliği 

bakımından egemenlik idealini baltalar. Bu noktada Schmitt’in meşruiyet krizini aşmak 

adına sunmuş olduğu çözüm, egemenin otoritesinden Tanrı imgesinin çekilmiş olduğu 

gerçeğinin fark edilip bu nötralizasyona siyasal olanda karara aşkınlık kazandırılmasıdır. 

Derrida’nın karar verilemezliğinde temsilin iki yönü hem gereklidir hem de birbiriyle 

çelişir; karar verilemezlik hem/ve hem de ya/ya da yapısına sahiptir. Temsil bu kararsızlık 

tarafından mümkün kılınır (hem edimsel hem de alıntı, saf biçimlerinde ikisi de birbirini 

dışlar), ancak aynı kararsızlık aynı zamanda temsilin sınırıdır. Derrida’nın 

dekonstrüksiyoncu söz dağarcığında, temsilin olanaklılık koşulu-yani bu kararsızlık- aynı 

zamanda onun imkânsızlık koşuludur. Kurucu bir temsil krizi vardır. Derrida’nın temsil 

görüşüne yönelik eleştirisi, yeniden sunum fikrine içkin mevcudiyet fikrine odaklanır. 

Re-presentation yani belki de artık mevcut olmayanı varlığa getirmek Derrida’nın 

eleştirdiği noktadır. Derrida’nın mevcudiyet felsefesine göre, temsil hiçbir şekilde daha 

önce mevcut olan bir şeyin tekrarı değildir. Böyle olamaz, çünkü temsil edilen şey bir 

göstergenin doğasına sahiptir, yani asla hemen mevcut olmayan, ancak Derrida’nın 

différance olarak adlandırdığı sınırsız mevcudiyet ertelemesinde diğer göstergelerin 

izlerini kendinde barındıran bir şeydir. Dolayısıyla, fenomenoloji bağlamında temsilin 

krizi, sınırsız göstergebilim fikrinin keşfi karşısında mevcudiyet ve sunum fikrinin 

krizidir (Nöth, 2003, s. 12). 

Bununla birlikte Schmitt’in temsiliyette vurguladığı en önemli nokta dostluk kavramıdır. 

Çünkü dostluk, metafizik bir irtibatla kurulmuş olan bir birliktir yani temsildir. Bu 

metafizik irtibat aynılığı, benzerliği yani homojenliğe atıf yapar. Bu yönüyle dışlayıcı ve 

şiddet üreten bir temsiliyet anlayışı görmek mümkündür. Bu aynı zamanda egemenliğin 

teoloji politik okumasını da bünyesinde barındırır. Çünkü mesele siyasal olanın dost 

düşman ayrımı üzerinden kurgulanmasıyla egemenin teoloji politik yönünün ortaya 

çıkması, kararın egemenin tecessümü olduğu ve temsiliyetin de dostluk üzerinden 



117 

  

okunuyor oluşuyla ortaya çıkan metafizik şiddettir. Derrida The Politics of Friendship’te 

Kant’ın “insan dostu” kavramından bahseder. Ancak bu kavramın bütün insanları seven 

anlamından farklı bir bağlamı olduğunu Kant’ın bunu daha dar anlamda vurguladığını 

ifade eder. Ona göre “Bu sadece fikirsel bir temsil, insanlar arasındaki eşitliğin bir temsili 

değil, aynı zamanda bu eşitlik temsilini dikkate almak, böyle bir temsili adil bir şekilde 

dikkate idealidir.” Böylece Derrida’ya göre sadece dostların yani beyaz kuğuların olduğu 

bir yerde temsiliyet metafizik bir irtibatla sağlamlaştırılmış olacaktır: Beyaz kuğuların 

temsiliyeti. Ancak siyah kuğu da ortaya çıkacaktır Derrida’ya göre. “Ve bu bir kardeştir. 

Siyah kuğu da bir kardeştir, çünkü ne kadar seyrek olursa olsun, zaman zaman ortaya 

çıkabilir, ancak zaten “insanın dostu olması” koşuluyla. İnsanın dostunun ait olduğu, tüm 

ırkın dostu olan bu ırka ait olmalıdır. Bu kardeşlerin (beyaz kuğuların) kardeşi olmalıdır. 

Çünkü Kant tam da bu şekilde, terimin en katı anlamıyla insanın dostunu tanımladığında, 

bize bu zorunlu eşitlik fikrinin nasıl temsil edileceğini söyler: Bir baba ve kardeşler 

olarak. İtaatkâr ve eşit kardeşler. Erkekler kardeştir… ve tüm insanlar burada sanki 

hepsinin mutluluğunu isteyen tek bir babanın altında kardeşmiş gibi temsil edilir.” 

(Derrida, 2005b, s. 260-261).  

Temsiliyetin bir yönü de Derrida’nın temsili mümkün kılan şeyin aynı zamanda onu 

imkânsız kıldığını göstermeye çalışmasıdır. Temsil edilen ile temsil eden arasındaki 

kurucu mesafe olmaksızın temsil olmaz, ancak bu mesafe aynı zamanda temsilin temsil 

edileni sunma başarısını da zayıflatır. Dolaylı olarak, temsilin dekonstrüksiyonu, varlık 

ve dolaysızlık ölçütlerine göre, örneğin iyi temsilleri kötü temsillerden ayırmak ya da tüm 

temsilleri kötü olarak reddetmek gibi geleneksel anlamda bir eleştiri değildir. Geleneksel 

eleştiri kavramı, temsil ile dolaysız mevcudiyet arasında hiyerarşik bir düalizme dayanır; 

Derrida’nın sadece eleştirdiği temsil kavramının hiyerarşik karşıtlıklarının terimlerini 

yeniden üretir. Kısacası, hiyerarşiyi ve onun iki kutbunu bozmak yerine tersine çevirir. 

Burada farklı düşünmek, ötesinde düşünmek değil, genellikle temsil kavramları ve 

pratiklerinde yer alan kategori ve ayrımları rahatsız etmek anlamına gelmektedir 

(Thomassen, 2007, s. 123).  

Egemenliğin teoloji politiği ile temsiliyetin irtibatı noktasında Schmitt’in şu sözünü 

hatırlamakta fayda bulunmaktadır: Çağdaş devlet teorisinin bütün önemli kavramları 

teolojinin kutsal zemininde filizlenmiş, ancak zaman içinde seküler dünyanın diline 



118 

  

tercüme edilmiş fikirlerin izlerini taşımaktadır (Schmitt, 2020, s. 43). O halde Schmitt’in 

bu teorisinden hareketle onun bu tanımlaması Schmittyen siyasal olan kavramının bir 

temsiliyetidir. Derrida’nın temsiliyeti re-presentation olarak ifade etmesiyle, yeniden 

sunulması veya yeniden varlığa getirilmesi anlamında Schmitt’in siyasal olanının 

temsiliyetini modern düzlemde yeniden görmekteyiz. Günümüz krizinin temel sebebi 

logosantrik yani “bir” ve “tek” modeli üzerine temellenen egemenliğin kuruluşu ve teoloji 

politik geri çağırma ile logosantrisizmin “çoklaşamama” halinin çağdaş teoride 

temsiliyetinin görünür oluşudur. “Bir” ve “tek” kavrayışı geride bırakılmış mıdır sorusu, 

erkin yani egemenliğin tek bir elde toplanması sorununun sıkışması birtakım 

karşılaşmaları beraberinde getirmiştir. Savaşlar sebebiyle yerinden edilen insanların 

yaşadıkları göçmen krizleri, devletlerin faşizan ve popülist tutumları Schmittyen siyasal 

olanın hayaleti olarak aramızda dolaşmaktadır. Derrida arasındalığı ve karar 

verilemezliği sürekli olarak metafizik şiddet üreten temsiliyet meselesine birlikte 

yaşamanın mümkünlüğünü sorgulatmaktadır. 

2.1.4. Nötralizasyon ve Depolitizasyon 

Modern devletin krizi dediğimizde aslında teolojiden teoloji politiğe geçişte bir 

nötralizasyon tarihi okuması yapabilmek mümkündür. Daha evvel modern devletin 

çıkmazı bahsinde belirttiğimiz üzere 16.yy’dan önce Avrupa’da modern devletin 

krizinden bahsetmek için oldukça erkendi. Devlet sistemi siyasi haklar, yükümlülükler ve 

görevler mülkiyet haklarına ve dini geleneklere sıkı sıkıya bağlıyken, kişisel olmayan ve 

egemen bir siyasi düzen fikri, yani bir bölge üzerinde üstün yargı yetkisine sahip yasal 

olarak sınırlandırılmış bir iktidar yapısı baskın olamazdı.  Benzer şekilde, birey ya da halk 

olarak insanların, bir hükümdarın ya da imparatorun sadece itaatkâr tebaası değil, bu 

düzenin aktif vatandaşları -devletlerinin vatandaşları- olabileceği fikri de bu koşullar 

altında gelişemezdi. Ancak 16.yy’dan itibaren teolojinin çekilmeye başlamasının 

sinyalleri ile Avrupa tarihi nötralizasyona doğru gitmeye başladı yani mutlak devletten 

nötr devlete geçiş dediğimiz süreç başlamış oldu. Ancak bu süreç Schmitt’in kriz dediği 

mefhumu üreten sekülerleşme beraberinde nötralizasyonu ve depolitizasyonu meydana 

getirmiştir. Schmitt krizden çıkışın ancak egemenliğin, siyasal kavramının ve hatta 

demokrasinin bile kutsal değil fakat aşkın bir düzlemde bina edilerek çözülmesi 

gerektiğini savunur. Depolitizasyon, siyasal gerilimlerin ve ayrımların kaybolduğu, ancak 

bu kayboluşun dünya üzerindeki etkilerinin derin bir şekilde hissedildiği bir süreci 



119 

  

tanımlamaktadır. Bu bağlamda Schmitt’in depolitizasyonundan, politikasız bir dünyanın 

hem toplumsal hem de siyasal bağlamından kopmuş, insani özünü yitirmiş bir çöl haline 

indirgenmiş bir dünyaya karşılık geldiğini anlamamız gerekmektedir. Depolitizasyon 

süreci, böylece, insani ve siyasal olanın tükenişine işaret eden bir dönüşümü temsil 

etmektedir. 

Schmitt için Kilise yalnızca ibadethane değildir. Aynı zamanda siyasal olan ile aşkın olan 

arasında bir salınımın da ifadesidir. Ancak sekülerleşme sürecini özetle “devletin 

Kilise’nin politik gücüne el koyması” olarak tanımlarsak sekülerleşmenin politikayı 

mümkün kılan bir yapı olup olmadığı sorusunu tartışmaların kaynağı olarak görmemiz 

mümkün olacaktır (Kardeş, 2020, s. 52-54). Schmitt’e göre, Avrupa entelektüel tarihinde 

mücadele alanlarının nötralizasyonu, belirli bir merkezden nötr bir alana geçiş süreci 

olarak değerlendirilmelidir. Bu süreç, teolojik, metafizik, ahlaki, ekonomik ve teknolojik 

alanlar üzerinden aşamalı bir biçimde ilerlemiştir. 17. yüzyılda geleneksel Hıristiyan 

teolojisinin etkisini yitirmesi ve doğa bilimlerine yönelmesi, bu dönüşümün ilk ve en 

önemli adımı olmuştur. Ancak bu nötralizasyon, yeni bir tarafsız alan yaratmakla sınırlı 

kalmamış, aynı zamanda yeni mücadele alanlarını da beraberinde getirmiştir. Bu 

bağlamda, Schmitt, her yeni tarafsız alanın kısa sürede bir çatışma sahasına dönüştüğünü 

ve böylece sürekli bir tarafsızlık arayışının sürdüğünü savunur. 18. yüzyıl, insani ve 

ahlaki düşüncenin ön plana çıktığı bir dönemi ifade ederken, bu yeni düşünce biçimi de 

çatışmalara sahne olmuş ve liberal ekonomik düşünce tarafından nötralize edilmiştir. 

Ancak ekonomi alanında tarafsızlık sağlanır sağlanmaz, bu alan da sınıf mücadelelerinin 

bir arenasına dönüşmüştür. 19. yüzyıl, siyasallaşmış ahlakın özel etik ve estetik alanlara 

kaydığı, liberalizmin “tarafsız güç” (pouvoir neutre) ve “tarafsız devlet” (stato neutrale) 

doktrinleriyle siyaseti nötralize ettiği bir dönemdir. Yeni merkezi alan olan ekonomi, kısa 

süre içinde yeni bir çatışma kaynağı haline gelmiştir. 19. yüzyılda ise teknoloji, yalnızca 

ekonomik çatışmaları değil, dini, ulusal ve sosyal mücadeleleri de etkisizleştirme 

çabasıyla ön plana çıkmıştır. Schmitt, teknolojiyi, anlaşma, barış ve uzlaşma sağlayacak 

bir araç olarak değerlendiren bu yaklaşımı eleştirir. Teknolojik tarafsızlık iddiası, 

çatışmaları tamamen ortadan kaldıramamış ve mücadelelerin yalnızca biçim 

değiştirmesine yol açmıştır. Bu bağlamda, din savaşları, ulusal ve ekonomik savaşlara 

evrilmiş; ekonomik savaşlar ise giderek daha keskin hale gelen antitezler üretmiştir. 

Schmitt, nötralizasyon süreçlerinin diyalektik bir yapıya sahip olduğunu vurgular. Her bir 



120 

  

tarafsız alan, yeni bir mücadele alanını doğururken, Avrupalılar sürekli olarak çatışmalı 

bir alandan tarafsız bir alana geçiş yapma çabası içinde olmuşlardır. Ancak bu süreç, 

hiçbir zaman nihai bir barış ve istikrar sağlamamış, aksine, her yeni tarafsızlık denemesi, 

yeni çatışmaları ve tartışmaları beraberinde getirmiştir. Bu durum, tarafsızlık arayışının 

Avrupa entelektüel tarihindeki temel bir itici güç olduğunu göstermektedir (Schmitt, 

2018: 118-119) 

Ojakangas’a göre Schmitt nötralizasyon sürecini mucizeyi dünyadan kovan ve 

egemenliğin yeryüzüleşmesi ile sonuçlanan süreci Aydınlanma ile başlatır. Ona göre, 

egemenin geçerli hukuk düzenine doğrudan müdahalesini engelleyen rasyonalist siyasi 

fikri üreten tam da Aydınlanma dönemidir. Schmitt’in kavrama ilişkin sosyolojik 

çalışmasında yazdığı gibi, bu fikir ilk olarak deizmle, başka bir deyişle, “mucizeyi 

dünyadan kovan” ve “mucize kavramında olduğu gibi doğrudan müdahalenin getirdiği 

bir istisna yoluyla doğa yasalarının ihlalini” reddeden teoloji ve metafizik anlayışıyla 

ortaya çıkmıştır. Ancak deizm bu gelişimde bir ön aşamadan başka bir şey değildir. Deist 

dünya görüşünde, doğrudan müdahalenin bir örneği olarak değil ama büyük makinenin 

orijinal bir mühendisi olarak, 18. yüzyıl siyasi düşüncesindeki her şeye gücü yeten yasa 

koyucu figürüyle özdeş olsa da hala bir egemen vardır. Ancak doğa-bilimsel düşüncenin 

insan yaşamının tüm alanlarına yayılması sürecinde, “asıl mühendis” de bir kenara 

itilmiştir. Yasal bir reçetenin genel geçerliliği, istisnasız olarak geçerli olan doğanın 

yasallığı ile özdeşleşmiştir: “Makine artık kendi kendine çalışıyor.” (Ojakangas, 2006, s. 

57). 

Derrida ise Schmitt’in bu yaklaşımını reddetmektedir. “Kutsal ve seküler arasındaki 

karşıtlık naiftir” der yani saflık olarak tanımlar. ‘‘Bildiğimizi sandığımızın aksine, hiçbir 

zaman seküler bir çağa girmedik. Seküler fikri baştan sona dinseldir- gerçekten de 

Hıristiyandır’’ (Derrida, 2005, s. 141). İnanç ve Bilgi’de Derrida, basitçe sekülerizmin ya 

da laikliğin savunucusu olmanın içerdiği naiflikten bir kez daha bahseder. Bunun nedeni 

yine laikliğin kendisinin teolojik olanla, hatta Hıristiyanlıkla ilişki içinde 

tanımlanmasıdır. Ancak burada, aşırı kutsallaştırma ve kutsallıktan arındırma ya da 

Schmitt’in tabiriyle “mucizeyi dünyadan kovmak” arasındaki bu ilişkide, işler daha 

karmaşık hale gelir. Burada siyasal olanın, dinin ve hatta seküler olanın kutsallıktan 

arındırılması, belki de belli bir aşkınlığın ya da mutlak kesintinin ilişkisizliğinin “aşırı 



121 

  

kutsallaştırılmasına” yol açar. Derrida’nın teolojik kavramları ihtiyatlı bir şekilde 

“sekülerleştirmesi”, sadece dinin değil bilimin de kökeninde bir tür kökensel inanç 

olduğu iddiasıyla el ele gider (Naas, 2006, s. 74-75).  

Derrida’nın eleştirel girişiminin teşvik ettiği şey, teolojik dogma içermeyen ama aynı 

zamanda sekülerizmin dogmatizmini de içermeyen belirli bir laikliktir. Teoloji politik 

mirasla tanımlanmayacak ve hatta ona karşıt olmayacak ama bunlar içinde eleştirel ya da 

dekonstrüksiyoncu bir kaldıraç görevi görecek laik bir demokrasi, misafirperverlik ya da 

yaşam nosyonudur. Dolayısıyla bu laiklik Derrida’yı dogmatik bir kilise ve devlet 

ayrımına değil, tüm egemenliği aşan ve nihayetinde yıkıma uğratan bir koşulsuzluk 

(öteki, olay, adalet) himayesinde teoloji politik olanın radikal bir eleştirisine götürmüştür 

(Naas, 2006, s. 78). 

Derrida’nın, Schmitt’in tarihsel bir kategori olarak depolitizasyon açıklamasının 

tehlikesini sezmesi, Siyasal Kavramı okumasında oldukça açık hale gelir. Schmitt’in 

siyasetin en uç olasılık olarak fiili ve etkili çatışmaya bağlı olduğu yönündeki ısrarına 

atıfta bulunan Derrida, “bu önermelerin en uç sonucunu, bize kaçınılmaz olduğu kadar 

tam anlamıyla felaket gibi görünen” ama Schmitt’in kavramadığı sonucu çizmeye devam 

eder: “Eğer istisna ya da karar durumu (savaş, düşmanlık, siyasi olay vb.) ne kadar nadir 

ya da ne kadar olasılık dışı ise, o kadar belirleyici, yoğun ve açığa çıkarıcıdır ve sonuçta 

o kadar siyasallaşır … o zaman nadirliğin gerilimi ve açığa çıkarma gücünü (siyasalın 

hakikatini) yoğunlaştırdığı sonucuna varmak gerekir: ne kadar az savaş varsa, düşmanlık 

o kadar fazladır. Bu durum Thomson’a göre göründüğünden daha az bir sağduyu 

varsayımıdır, ancak kaçınılmaz olarak tüm işaretlerde bir değişikliğe ve dolayısıyla 

siyasallaşmayı depolitizasyon derecesi açısından ölçmek zorunda kalmaya yol açar 

(Thomson, 2005, s. 169). 

 Bu denklem bir kez açıklığa kavuşturulduğunda, Schmitt için teknoloji çağının 

depolitizasyonunun ‘‘aslında aşırı ya da hiperpolitizasyon’’ (Derrida, 2005, s. 129) 

olduğu ortaya çıkmaktadır. Depolitizasyon “hiperpolitizasyonun tamamlayıcı ve tersine 

çevrilmiş semptomu, uçsuz bucaksız abartısı” olacaktır (Derrida, 2005, s. 133).  

Schmitt’in daha sonraki çalışması Partizan Teorisi’nde, mutlak düşmanlık figürü, 

yeniden siyasallaşma için en büyük potansiyele sahip güç, devrimci savaş figürüdür. 



122 

  

Militanlar ya da partizan tarafından temsil edilen yasal ve kavramsal sınırların 

bulanıklaşması, hem dünyanın depolitizasyonuna- artık yasanın izin verdiği şiddet ile 

yasaya karşı şiddet ya da düzenli birlikler ile düzensizler arasında ayrım yapamayız; tam 

anlamıyla siyasal olan her zamankinden daha az belirgindir- hem de en şiddetli yeniden 

siyasallaşma olasılığına yol açar (Thomson, 2005, s. 170). 

Bu noktada Çelebi’ye göre siyaset, şer odakları ile mücadele çerçevesinde yeniden 

tanımlanarak, özündeki çatışmacı ve dönüştürücü niteliğinden uzaklaştırılmış, daha çok 

idare ve düzen sağlama işlevine indirgenmiştir. Bu dönüşüm, siyaseti, polislik 

faaliyetleriyle özdeşleştiren bir anlayışı beraberinde getirmiştir. Ancak bu depolitizasyon 

süreci, yalnızca siyasetin alanını daraltmakla kalmamış, aynı zamanda kendi antitezini, 

yani ultra siyaset olgusunu yaratmıştır. Siyasetin depolitize edilmesi, siyasal alanın 

siyaset dışı araçlarla yürütülen bir ölüm-kalım mücadelesine dönüşmesine zemin 

hazırlamaktadır. Liberal, kozmopolit ve ahlaki bir depolitizasyon ideali, görünüşte 

çatışmayı ortadan kaldırmayı amaçlasa da bu idealin doğrudan bir ürünü olarak ultra 

siyaset adı verilen yeni bir mücadele biçimini doğurmuştur. Bu bağlamda, ırkçılık, 

neofaşizm, yabancı düşmanlığı, etnik milliyetçilik ve köktendincilik gibi akımlar, ultra 

siyasetin somut tezahürleri olarak değerlendirilebilir. Ultra siyaset, bir paradoks olarak, 

siyasetin depolitize edilmesi sürecinden beslenir. Siyasetin çatışma ve farklılıkları 

düzenleyici rolü ortadan kaldırıldığında, bu boşluk, daha radikal ve kutuplaştırıcı 

eğilimler tarafından doldurulur. Bu tür eğilimler, liberal demokrasiyi tehdit eden ciddi bir 

tehlike oluştururken, aynı zamanda depolitizasyonun yapısal bir ikiz kardeşi olarak ortaya 

çıkar. Böylece, depolitizasyon süreci, siyasal alanın dışına itilmiş unsurların daha da 

radikalleşmesine ve demokratik değerlerle bağdaşmayan yeni siyasal formların 

gelişmesine neden olmaktadır (Çelebi, 2008:10-19). Depolitizasyonun bir düzen sağlama 

stratejisi olarak görüldüğü her durumda, bu sürecin aşırı siyasal eğilimlerin ortaya 

çıkmasına nasıl zemin hazırladığı önem taşımaktadır. Demokratik sistemlerin geleceği 

açısından, siyasetin daraltılması yerine, çatışmaları ve farklılıkları kapsayabilecek bir 

siyasal alanın yeniden inşası gerekliliği açıktır.  

Siyasal kavramının, tıpkı dostluk kavramı gibi, karar verilemez bir noktada 

konumlanması ve her iki kavramın da saf bir biçimde tesis edilememesi, Schmitt’in 

teorisinin şiddete felsefi bir meşruiyet kazandırma riski taşıdığını ortaya koyar. 



123 

  

Derrida’ya göre, mutlak bir siyasallaşma ya da mutlak bir depolitizasyon mümkün 

değildir; saf siyaset ya da siyasetin tamamen sona ermesi gibi kavramlar yalnızca teorik 

düzlemde var olabilir. Bunun yerine, ancak göreli bir şiddet ekonomisinin işleyişinden 

söz edilebilir (Thomson, 2005, s. 170). 

Derrida’nın, kararı karar verilemezlik bağlamında yeniden düşünmesi, siyasetin 

depolitizasyonla olan ilişkisini sorgulaması ve bu süreçlerin yaratabileceği olasılıkları 

araştırması, bir imkân arayışı olarak değerlendirilebilir. Bu imkân, siyasetin ve karar alma 

süreçlerinin, mutlaklık iddialarından uzak, çok katmanlı ve sürekli yeniden 

değerlendirmeye açık bir zeminde ele alınmasını mümkün kılar. 

2.2. KARAR VERİLEMEZLİĞİN YANSIMALARI 

Karar verilemezlik meselesi, Derrida’nın egemenlik ve teoloji politiğin ilişkisini ele 

alırken, mutlak bir egemenin karar alma yetisi üzerinden anlaşılmalıdır. Zira Schmitt’in 

siyasal alan tanımında, egemenin karar alma gücü, dost ve düşman ayrımını belirleme 

yetkisini de beraberinde getirir. Bu bağlamda, egemenin bir ötekine, kendisinden farklı 

ve uzak olana ilişkin karar verebilmesi veya öznel bir kendilik tanımı yapması, bir 

"öteki"nin ortaya çıkışını mümkün kılar. Ancak karar alma eylemi, aynı zamanda, bir 

ayrımı ve diğerine ilişkin bir kopuşu zorunlu olarak doğurur. Derrida ise bu karar alma 

sürecini farklı bir perspektiften ele alır. Ona göre, egemenin aldığı karar, mutlak bir 

kopuşu veya sona erişi ifade etmez. Aksine, Derrida bu bağlamda sınırların net bir şekilde 

belirlenemeyeceğini, sınırların aşılabilir ve geçirgen olduğunu vurgular. Bu geçirgenlik, 

değişimi mümkün kılarak egemenin kendi içinde bir dönüşüme olanak sağlar. Derrida 

sınırların bulanıklaştığından, aşılabilirliğinden ve değişimi ve kendi dünyasında bir 

dönüşümü mümkün kılan bir imkândan söz eder (Derrida, 2010, s. 70). Derrida’nın 

çalışmalarında karar verilemez olan doğrudan egemenliğe bağlanmaktadır (Yalçıner, 

2015, s. 151) Çünkü kararın mutlak yapısı yani egemenin Tanrısal bir yerden vermiş 

olduğu karar teoloji politik bir bağlam barındırır ve bu bağlam dost ve düşmandan 

bağımsız bir egemenlik tarifi yapmayı engeller. Derrida’ya göre egemen kararı teoloji 

politik bir bağlamdan okursak Schmitt’in yapmış olduğu gibi, mevcudiyet metafiziğinin 

yarattığı şiddetle kaçınılmaz bir şekilde karşılaşmış oluruz. Yalçıner’in bu noktada 

belirttiği gibi (2015, s. 151) Schmitt’in siyasal olanında dosta ve düşmana karar veren 



124 

  

egemenin yarattığı antagonist yapı, karar verilemezliğe çekilerek bir arasındalık ile 

ötekine bir yaşam imkânı sunabilir. 

Derrida'nın karar verilemezlik kavramına erken çalışmalarından itibaren baktığımızda, 

onun metinsel anlam sistemlerinin aporetik, yani çözümü mümkün olmayan paradoksal 

doğasını anlama yollarını araştırdığını söylemek mümkündür. Bu bağlamda, 

Derrida’nın, Force of Law çalışmasından hemen önce, bu terimin siyasi ve etik sonuçları 

üzerine düşünmeye başladığı görülür. Bates’in Derrida’dan yaptığı bir alıntıya göre, karar 

verilemezlik, her zaman belirli olasılıklar arasında bir salınımı ifade eder. Bates’in 

aktardığı üzere, “Hatırlatmak gerekir ki karar verilemezlik, olasılıkların (örneğin anlam 

ya da eylemler) arasında belirli bir salınımdır. Ancak bu olasılıklar, kesin olarak 

tanımlanmış durumlarda (örneğin söylemsel, politik ya da etik bağlamlarda) oldukça 

belirgin şekilde belirlenmiştir” (Bates, 2005, s. 5). Öyleyse denilebilir ki Derrida’nın 

karar verilemezlik ile kastettiği keskin sınırları ve karşıtlıkları barındıran mevcudiyet 

metafiziğini ya da Schmitt’in siyasal olan tarifinin bir tarafta yer almayı zorunlu 

kılmasının aslında öyle olmayabileceğini ortaya koymaktır. Yani arasındalıkla, arada 

bırakmakla, bir taraf olmamakla dayatılmaya çalışılan bu kurgu ortadan kaldırılabilir. 

Bunu da “Derrida’da khora olarak politika” tartışmasında görmek mümkündür (Yalçıner, 

2015, s. 151). 

Derrida için karar verilemezlik, hiçbir zaman salt bir belirsizlik hali ya da anlamın keyfi 

ve sınırsız bir devinimin göstergesi olmamıştır. Aksine, bu kavram, dilin yapısal olarak 

içkin bir özelliğini açıklama çabasıyla ilişkilidir. Bu bağlamda, Derrida’nın 

dekonstrüksiyonu, kararların farklı biçimlerde alınabileceğini ve belirli bir anlama 

ayrıcalıklı bir statü verilmesinin zorunlu olmadığını sürekli olarak vurgulamıştır. 

Dekonstrüksiyon, anlamı ortadan kaldırmak yerine, genellikle karşıt ya da birbiriyle 

çelişen anlamların üretilmesini mümkün kılan bir karar verilemezlik yapısını açığa 

çıkarmıştır. Bu yapısal durum, Derrida’nın Dissemination (1981) adlı eserinde 

detaylandırdığı üzere, sözdizimsel biçimle anlamın pragmatik işleyişini birbirine 

bağlayan bir düğüm noktasında ortaya çıkar. Burada karar verilemezlik, anlamın 

çokluğunu, sınırsız bir sözcük bolluğundan değil, bir metnin yapısal örgüsü ile yazarın 

veya metnin niyetleri arasındaki aporetik kesişimden kaynaklanan bir praksis olarak 

tanımlar. Dolayısıyla, anlamın çokluğu, dilin temel doğasında yer alan bir belirsizlikten 



125 

  

değil, dilsel ve metinsel yapının karmaşıklığından kaynaklanır. Derrida’nın analizlerinde, 

bu durum, metinlerin birden fazla anlama açık olduğunu ve bu anlamların her birinin, 

metnin kendi yapısal ve bağlamsal işleyişi içinde eşzamanlı olarak geçerli olabileceğini 

göstermektedir. Karar verilemezlik bu bağlamda, anlam üretiminin içsel gerilimler 

barındıran ancak aynı zamanda yenilik ve farklılık üretimini mümkün kılan bir süreç 

olarak değerlendirilebilir (Bates, 2005, s. 4). 

Derrida The Politics of Friendship’te bu aporia’yı yani çıkmazı şu şekilde anlatır: “Böyle 

bir değişim belki de yolda. Ancak tüm değişimlerin katlanmak zorunda olduğu aporia’ya 

karşı kör olmayalım. Bu, belki de’nin aporia’sıdır, onun tarihsel ve politik aporia’sıdır. 

Kesinlikle belirlenmemiş bir mümkün olanın açılımı olmaksızın, bir belkiyi işaret eden 

ne olay ne de karar asla olmazdı.” (Derrida, 2005:67) Dolayısıyla Derrida kararı işaret 

eden bir aporia’yı bir belki ile sorgulamaktadır. Derrida’ya göre karara dair belki’yi 

askıya almadan, différance’ın yaptığı gibi ertelemeden ve onun yaşayan olasılığını 

hafızada tutmadan hiçbir şey gerçekleşmez ve hiçbir şeye karar verilmez. Derrida karar 

konusunda o kadar ileri gidecektir ki “hiçbir karar (etik, hukuki, siyasi) kendini belki’ye 

dâhil ederek belirlenimi kesintiye uğratmadan mümkün değilse, öte yandan, aynı karar 

kendi olasılık koşulu olan şeyi de kesintiye uğratmalıdır: Belki’nin kendisi. Hukuk, 

siyaset ya da ahlak düzeninde, kararlı bir kararlılık olmadan, hesaplanabilirlik olmadan 

ve belki’ye, onları mümkün kılan mümkün olana şiddet uygulanmadan kurallar ve 

yasalar, sözleşmeler ve kurumlar gerçekten ne olurdu?” Derrida’nın bu sorusu aslında 

yeni bir imkânın kapısını açmaktadır. Derrida’nın karar üzerindeki veya karar 

verilemezlik hakkındaki bu ısrarının sebebi, tüm karar teorilerinin, özellikle de Schmittçi 

kararcılık gibi görünüşte modern figürlerinin içinde yer almak zorunda olduğu aporia’yı 

o çıkmazı ortaya koymaktır. Derrida Schmitt’in kararcılığını düşmanlığın politikası 

olarak adlandırır ve düşmanı siyasal olanın koşulu olarak, bu yüzyılda kendi kaybının 

zemininde şekillenen bir figür olarak tanımlar (Derrida, 2005, s. 67). 

Derrida Limited Inc.’de karar verilemezliğin belirsizlikle özdeşleştirilemeyeceğini şöyle 

belirtir: “İster “anlam” ister başka bir şeyle ilgili olsun, belirsizlikten bahsettiğimi hiç 

sanmıyorum. Karar verilemezlik başka bir şeydir.” Derrida’ya göre karar verilemezlik 

her zaman olasılıklar arasında belirli bir salınımdır. Öyle ki bu olasılıkların kesin olarak 

tanımlanmış olduğu durumlarda (örneğin söylemsel-sözdizimsel ya da retorik-ama aynı 



126 

  

zamanda politik, etik vb.) bunlar Derrida’ya göre pragmatik olarak belirlenmiştir. 

Dolayısıyla Derrida’nın karar verilemezliğe dair yapmış olduğu analizler kendi 

ifadeleriyle sadece bu belirlenimler ve bu tanımlarla ilgilidir. Belirsiz bir belirsizliği ifade 

etmezler. Derrida, belirsizlik yerine karar verilemezlik kavramını kullanmayı tercih 

ettiğini belirtir çünkü kastı daha çok güç ilişkileriyle, güç farklılıklarıyla ilgilidir. Derrida 

şöyle devam etmektedir: “Yani anlambilim açısından olduğu kadar etik ve siyaset 

açısından da dekonstrüksiyon asla ne göreceliliğe ne de herhangi bir belirsizliğe yol 

açmamalıdır.” (Derrida, 1988, s. 148) 

Derrida karar verilemezliğin farklı şekillerde okunabileceğini belirtmiştir. “Hala 

hesaplanabilir olanın düzeni içinde, karar verilebilirliğin ya da hesaplanabilirliğin ya da 

biçimlendirilebilir tamlığın sınırlarını tanımlayan şey” (1988, s. 116) olarak ve bu diğer 

anlamların her ikisine de aykırı olan olarak okunabilmektedir. Bu son kategori 

Derrida’nın siyasal olan üzerine daha sonraki çalışmalarını anlamak için çok önemlidir. 

Derrida kararı oldukça net olarak açıklamaktadır: “Bir karar ancak, tüm sorumluluğu, 

belirlenmiş nedenlerin programlanabilir bir etkisine dönüştürerek yok edecek olan 

hesaplanabilir programı aşan bir alanda ortaya çıkabilir. Bu deneme ve karar verilemez 

olanın içinden bu geçiş olmaksızın hiçbir ahlaki ya da siyasi sorumluluk olamaz. Bir karar 

sadece bir saniye sürüyor ve öncesinde herhangi bir müzakere yapılmıyor gibi görünse 

bile, bu deneyim ve karar verilemezin deneyimi tarafından yapılandırılır. Şu andan 

itibaren bu nokta üzerinde ısrar ediyorsam, tekrar ediyorum, bunun nedeni bu tartışmanın 

özünde etik-politik bir tartışma olması, olacağı ve olması gerektiğidir.” (Derrida, 1988, s. 

116). Gerçek kararın -özgür, sorumlu kararın- ancak bu radikal karar verilemezlik 

durumunda ortaya çıkabileceğini ve bunun da en açık şekilde (tesadüfi olmayan bir 

şekilde) dekonstrüksiyoncu okumalarda ortaya çıktığını savunur. Bates’e göre karar 

verilemezlik olmasaydı, insan kararları programlanmış, bir kural ya da ilke tarafından 

önceden belirlenmiş olurdu; karar diye bir şey olmazdı (Bates, 2005, s. 6). 

Derrida, Force of Law’da karar almanın hukuk ve adalet arasındaki karmaşık ilişkisini 

derinlemesine incelemekte, kararların yalnızca var olan kuralları uygulamaktan ibaret 

olmaları durumunda yasal olarak kabul edilebileceğini, ancak adil olamayacağını 

savunmaktadır. Bu görüşünde Derrida, her kararın gerisinde bir karar verilemezlik alanı 

bulunduğunu vurgulamaktadır. Derrida’ya göre, karar verilemez olanın doğası, sadece iki 



127 

  

seçenek arasında kararsız kalmayı ifade etmemekte; daha ziyade, normatif sistemlerin ve 

mantıksal düzenin dışındaki, ama yine de itaat edilmesi gereken bir şeyle karşı karşıya 

kalma deneyimini temsil etmektedir. Derrida’ya göre, adil bir karar ancak bu karar 

verilemez olanı hesaba katabilen, dolayısıyla katı bir hesaplamaya indirgenemeyen bir 

karar olabilir. Yalnızca hesaplanabilir bir süreç üzerinden alınan bir karar ise yasal 

olabilir, fakat adil olmaktan uzak kalacaktır; çünkü karar verilemez olanı içermediği 

sürece, bir anlamda özgürce alınmış bir karar değil, daha çok önceden belirlenmiş, 

mekanik bir eylem olarak kalacaktır (Derrida, 2016, s. 24). 

Derrida’ya göre adalet, kuralın mutlak uygulamasına indirgenemez; çünkü bu, karar 

sürecini adaletin esnek ve dinamik yapısından kopararak sadece yasal olanla sınırlandırır. 

Oysa adil bir karar, formüllerle veya normlarla tam anlamıyla uyumlu değildir; aksine, 

bu kuralların ötesine geçme ihtiyacını ve hesaplanamaz bir risk taşıyan özgür bir seçim 

sürecini içerir. Bu bağlamda, karar verilemez olanın çilesi ile yüzleşmeyen bir karar, 

gerçek anlamda özgür bir karar olamayacağı gibi, tam anlamıyla adil de sayılamaz. 

Derrida burada, karar alma sürecini belirli kurallara göre yöneten öznenin yapısından 

bağımsız, hesaplanamayan bir çaba olarak adaleti tasarlamaktadır. Ona göre, adalet karar 

verilemez olanı hesaba katmadan elde edilemez, çünkü ancak bu durumda karar, yalnızca 

yasal bir formalite olmaktan çıkıp özgür bir seçim haline gelmektedir. Karar verilemezlik 

durumunu aşarak alınmış bir karar dahi tamamen adil sayılamaz, çünkü her karar, verilme 

sürecinde bir kuralı izleme veya kendine bir kural koyma ihtiyacı duyar. Dolayısıyla, 

kararın tam anlamıyla adil olabileceği bir anın mümkün olmadığını savunmaktadır. 

Henüz bir kurala dayanmamış bir karar, henüz adil olarak adlandırılamazken; bir kurala 

dayanarak alınan bir karar ise mutlak bir adalet garanti edemez, çünkü bu durumda karar 

yalnızca hesaplanabilir bir formülasyonun uygulaması haline gelir. Derrida, gerçek bir 

kararın doğasında kaçınılmaz olarak var olan bu karar verilemezlik boyutunu, her kararın 

içinde bulunan “hayalet” olarak betimlemektedir. Bu hayalet, kararın net bir yasal 

dayanağı olsa bile, o kararın adil olması için zorunlu olan hesaplanamazlığı temsil 

etmektedir. Derrida’ya göre, herhangi bir karar anı aslında irrasyonel bir “delilik” anını 

barındırmaktadır, çünkü her karar, hesaplamanın ötesine geçen ve mantıksal 

zorunluluktan yoksun olan bir müdahale niteliği taşımaktadır. İşte bu nedenle, Derrida’ya 

göre kararın hakiki olarak adlandırılabilmesi için bir kuralın ötesine geçerek adaletin 

dinamik ve belirsiz doğasıyla yüzleşmesi gerekmektedir (Derrida, 2016, s. 24). 



128 

  

O halde bu noktada Schmitt’in egemenlik tanımına yeniden bakarsak: “Egemen 

olağanüstü hale karar verendir” (Schmitt, 2020, s.13). Bunun yanında egemen siyasal 

olana da karar verendir. O halde Schmitt’in tanımına göre kararın verilebilmesi için 

keskin sınırlarla belirlenmiş ikiliklerin olması ya o ya bu şeklinde bir ayrımın belirgin 

olması gerekmektedir. Ancak Derrida bu kurguya göre bir karar alındığında öteki ile, 

diğeri ile yahut ya o ya bu şeklindeki ayrımda bir taraf olmak anlamına geldiğini çok iyi 

bilmektedir. Çünkü mevcudiyet metafiziğinin tekleştirmesi, zıtlıkların bir aradalığının 

mümkün olmayışı günümüz krizine bir cevap olmaktan oldukça uzak görünmektedir. İşte 

bu sebeple Derrida tam da bu noktada karar verilemezlikten bahseder. Schmitt’in siyasal 

olanında egemen dosta ve düşmana karar veren olduğu için Derrida temel eleştirisini 

burada geliştirir. Bir diğer ifadeyle kararın aporia’sına vurgu yaparak karar verilemezliğe 

ve belki’ye bir kapı aralar. Böylelikle Derrida dost ve düşmandan bağımsız bir egemen 

tarifi yapabilir miyiz sorusunun cevabını aramaktadır.  

Sonuç olarak Derrida’nın siyasal olan ve karar alma arasındaki ilişkiyi Schmitt’ten farklı 

okuduğunu söylemek mümkündür. Schmitt’in aksine Derrida, karar kavramını tekilliğin 

indirgenemezliğini açığa çıkarma girişimi olarak görür. Baştürk’e göre (2021, s. 39) bu 

durum kararın, temele dönüşün imkânsız olarak nitelendirilebileceği bir zaman dilimine 

tekabül ettiğini belirtmektedir. Dolayısıyla kararın yapısındaki bu imkânsızlık 

egemenliğin kendi içinde barındırdığı bir tutarsızlığa karşılık gelmektedir. 

The Beast and the Sovereign’da Derrida egemenliğin köklerinden bahsederken Latince 

“kendi” anlamına gelen ipse’den türetilen güçlü bir özerklik tanımlamasını yapmaktadır. 

Böylece Derrida’da ipseity kavramının egemenlik kavramının kilit bir bileşeni olduğunu 

söylemek mümkündür. Egemen, “terimin en geniş anlamıyla, kendisi olarak, kendisiyle 

tam anlamıyla aynı olma ve tanınma hakkına ve gücüne sahip olan kişidir” (Derrida, 

2009, s. 66). Egemenlik ve ipseity arasındaki bağlantı Derrida’nın metinlerinde oldukça 

önemlidir. Egemenlik kavramının her zaman belirli bir konumsallık olasılığını, yani 

kendini ipse, (kendinin) aynısı, kendisi olarak ortaya koyan kişinin konumunu ima ettiği 

sonucuna varır. Devlet egemenliğine muhalefetin kendisi de aynı kavramsal 

kaynaklardan yararlanır. Örneğin, insan hakları ya da söz konusu devletin vatandaşlarına 

yönelik insani yükümlülükler adına egemen devletlerin hak ve yetkilerinin 

sınırlandırılması söz konusu olduğunda, Derrida’nın ifadeleriyle bunu başka bir 



129 

  

egemenlik, insanın kendi egemenliği, devlet ya da ulus-devlet egemenliğinin üstünde ve 

ötesinde ya da ondan önce insanın kendi varlığının egemenliği (ipse, ipsissimus) adına 

yapmış oluruz (Derrida, 2009, s. 71). Bu bağlamda Derrida, Schmitt’in egemenlik 

tanımını yeni bir kendilik-ipseity kavramsallaştırması üzerinden yeniden okur. Çünkü 

Schmitt’in egemenliği kendilik üzerinden kurma şekli teoloji politik bir kavrayışı 

beraberinde getirir ve Schmitt’in düşüncesinde egemen, karar alma gücüyle kendini bu 

şekilde meşrulaştırır. 

2.2.1. Egemenliğin Karar Verme Gücü: Kendilik 

Derrida’da kararın imkansızlığından, karar verilemezlikten ve dönüşümü mümkün kılan 

imkanlardan söz ederken Schmitt’te karar hayatidir. Çünkü egemenin verdiği karar 

aslında kendisini ispatlayacak ve meşru kılacak bir eylemdir. Ancak egemenliğin 

Schmittyen bağlamda sadece bireysel ve kolektif iktidar iddialarının müzakere 

edilmediğini, aynı zamanda iktidarın kimlik oluşumunun yapısal bir koşulu olarak 

görmek mümkündür. Bu sebeple Derrida, ipseity olmadan özgürlük, tersi durumda da 

özgürlük olmadan ipseity ve dolayısıyla belli bir egemenlik olmayacağını savunur. 

(Derrida, 2005, s. 23). Başlangıç olarak ipseity’nin yani kendiliğin ontoteolojik bir 

bağlamı bulunduğunu söylemek gerekmektedir. Ontoteoloji ile kastedilen, siyasal olanın 

teolojik bir köken varsayımıyla yaratılmasıdır. Var olan tüm kavramların özü ontoteoloji 

aracılığıyla “ilk neden” (prima causa) fikrinde temsil edilir (Schrijvers, 2011, s. 6). Biz 

de ipseity’ye egemenliğin teoloji politiğinin temel kavramlarından ve aynı zamanda 

katmanlarından biri olan ontoteoloji perspektifinden bakacağız. 

Anderson’ın ifadeleriyle, Derrida ipseity konusunda başlangıç olarak hayvanları 

seçmiştir. Kartezyen “Düşünüyorum öyleyse varım” anlayışının altını oyan Derrida, 

kitabın adından da anlaşılacağı üzere “Hayvanım öyleyse varım” diyerek, öteki olarak 

hayvandan tamamen farklı olan insanın özerkliğini, kendiliğini- ipseity dekonstrükte 

etmektedir. Derrida’nın burada üzerinde durduğu noktalardan ilki insanlar olarak 

kendimizi hayvanlardan önce ve hayvan olmadan düşünmeye çalıştığımız düşüncesidir. 

İnsana dair temel varsayımlarından biri insan ve hayvan arasında inşa ettiğimiz 

karşıtlıktır. Böylece bir üstünlük duygusuyla aynı zamanda insanı kâinatta ontoteolojik 

bir temelde görme isteği ile hayvanı öteki olarak belirleriz ve kendimizden uzaklaştırmış 

oluruz. Bu yolla da varsayılan üstünlüğümüzü koruduğumuzu düşünürüz. Ancak 



130 

  

Derrida’nın ifade ettiği bu durum ile ilgili temel sorun, üstünlüğümüzü ve insanlığımızı 

korumak için hayvanlarla benzerliklerimizi inkâr etmemiz değildir. İnsan olarak insan 

olmamızdan ötürü bahşedilen imkanlardan mahrum olabileceğimiz fikrini 

düşünmemizdir (Anderson, 2022, s. 253). Derrida burada hayvanlardan yola çıkarak 

kendilik ve ötekiliği anlatmaktadır. 

 Bu bağlamda hayvan yani öteki ile hiyerarşik bir karşıtlık yaratmanın yanı sıra ötekinin 

mahrum olduğu tüm olanaklardan benzer şekilde yoksun bırakılmak simetrik, eşit bir 

dostluğu sorgulanır hale getirir. Derrida, dostluğun bir simetri ve paradoks içerdiğini 

ortaya koyarak, başka bir insanla saf simetrik, karşılıklı ve dolayısıyla eşitlikçi bir ilişkiye 

erişebileceğimiz varsayımını sorgular; dostluk anlayışımızı kuran tüm insani özelliklere 

ipseity ile tanımlanan sahip olduğumuzu ve sahip olmaya değer tek dostluğun bu ipseity’i 

destekleyen, kabul eden ve karşılık veren bir dostluk olduğunu varsayar. Bu uyumsuzluğu 

ve benzer yoksunluğu kabul etmediğimiz sürece, miras aldığımız kardeşçe, hümanist 

dostluk modeli, hayvan gibi ötekini dışlamaya devam edecektir (Anderson, 2022, s. 253) 

Bunun kendi öteki bağlamı dışında insan-hayvan bağlamında sonuçları türlerin yok 

olması ve çeşitli zulüm biçimleri ve hayvanların acı çekmesidir. Modern dünyanın 

yaşadığı kriz düşünüldüğünde ise zorla yerinden edilen insanlar, soykırım ve insanlığa 

karşı suçları öteki olanı insandışılaştırarak işleyen devletler, egemenliğin bu şekilde 

kurulmuş olduğunun göstergesi olarak görülebilmektedir.  

Derrida, bir benliğin kendini adlandırmasının, kişinin kendini bireysel bir varlık olarak 

anlamasının koşullarını, başkalarından kaynaklanan ve kişinin sürekli olarak zaten tabi 

olduğu ve bağlı olduğu iktidar koşulunda bulur. Derrida böylece egemenliği başkalıkla 

çok yakından ilişkilendirir ve bireysel iktidarın nasıl ve neden sadece diğer egemenlik 

öznelerinin iktidarına bir karşıtlık olarak anlaşılamayacağını göstermeye çalışır. 

Derrida’nın fikirlerinde belirli bir öteki’yi tanımlamaya ya da dışlamaya çalışan ulus 

devlet egemenliğidir. Hatta bu sebeple Geschlecht (2020) metinlerinde ulus devlette 

milliyetçiliğin insanlığın özünü diğerlerinden daha iyi ve özellikle de kendi dili 

aracılığıyla örnek teşkil edecek bir şekilde temsil ettiğini ya da kutsal hale getirdiğini 

iddia eden bir ulusun seçilmesi olarak tanımlayarak tek taraflı bir iktidar yoğunlaşmasının 

veya temsiliyetinin birlikte yaşamaya dair olanı nasıl etkileyeceğini ortaya koymuştur. 



131 

  

Derrida’nın egemenliği teoloji politik okumasında ipseity kendi kendine yeterli, varlığını 

kendinden alan ve eşsiz olarak öngörülen, Tanrı’yı tarif eder gibi tanımlanan egemen, 

kendisinden başka hiçbir şeye dayanmayacak bir içselliğe sahiptir. Kendinden çıkan ve 

kendine dönen, hareketinin nedeni olan ve kendini meşrulaştıran bu otonom hareket olan 

ipseity (Derrida, 2005, s. 10) neden ile sonun aynılığını ya da özdeşliğini gösteren ilksel 

ve edimsel bir anlatı ile oluşturulur. Bu anlatı biçiminde egemenlik, kendisinden başka 

hiçbir şeye dayanmaz ve bu yönüyle özerk bir hareket olarak anlaşılır. Schmitt’in siyasal 

kavramı içinde gerçekleştirdiği şekliyle egemenliğin içselliği, bu nedenle kendini 

meşrulaştıran bir iktidara işaret eder; dolayısıyla egemenlikteki paradoks, iktidarın geriye 

dönük olmasıdır. Egemenlik otoritesini kendisinden başka hiçbir şeyden almadığı için 

meşru ve gayrimeşru hale gelir. Başka bir deyişle, egemenliğin kendisinden başka bir 

referansı olmadığı için hiçbir şeyden sorumlu olmasına da gerek yoktur. Schmitt’in 

siyasal olanı anlama biçimi, siyasal olanın mutlak bir kudrete indirgendiğini göstermesi 

bakımından son derece önemlidir. Bu nedenle Derrida, Schmitt’in siyasal 

kavramsallaştırmasındaki egemenin kararı ile ilahi güç arasındaki benzerliği ima eder. 

Derrida, hiçlikten türeyen egemenliğin, her şey üzerindeki mutlak güç olan Tanrı’ya 

benzediğini belirtir (Derrida, 2005, s. 14). Bu yönüyle egemenliğin teoloji politik bir 

okumasını yapmış olur. 

Brown’a göre “egemenlik kendine yeterlilik, merkez-varlık, aynılık, homojenlik, birlik, 

teklik vb. içerebileceği için dekonstrüksiyondan türemiştir” (Brown, 2009, s. 114). 

Dolayısıyla hiçbir şeye dayanmadan kendini meşru kılan bu egemenlik anlayışı, Tanrı’nın 

siyasal formlara dönüşen kutsallığından başka bir şey değildir. Derrida’ya göre 

egemenlik, biricik, tek, mutlak ve bölünmez olduğu varsayıldığı sürece teolojik bir 

kavram olarak ele alınmalıdır (Derrida, 2005, s. 154). Derrida’da Schmitt’in 

paradigmasında istisna, karar alma özerkliğine atıfta bulunmadığından, Schmitt’in siyasal 

olanı teolojik kavramsallaştırma altında görmesi gerekir. Yine de aşkın ve aşılamaz bir 

mutlak gücün gerçekleştirilmesidir (Cassatella, 2015, s. 15). Derrida’nın düşüncesinde, 

mutlak bir otorite olarak egemenliğin ontoteolojik bir rüyadan kaynaklandığı 

varsayılabilir (Derrida, 2002, s. 55). Ontoteoloji ile kastedilen, siyasal olanın teolojik bir 

köken varsayımıyla yaratılmasıdır. Var olan tüm kavramların özü ontoteoloji aracılığıyla 

“ilk neden” (prima causa) fikrinde temsil edilir (Schrijvers, 2011, s. 6). Böylece Derrida 

egemenliğin teoloji politik bir okumasını yapar ve şu sonuca varır: Egemenliğin 



132 

  

bölünmez ve mutlak kurgusu, hükümdar, halk, devlet ya da ulus-devlette olduğu gibi, 

Tanrı imgesinden miras kalan bir yanılsamadan başka bir şey değildir (Derrida, 2005, s. 

154). Dolayısıyla, Schmitt’in egemenlik fikri, her şeyi yoktan var edebilen her şeye kadir 

bir güçtür. Bu durumda, karar verme yetisi Tanrı imgesine ilişkin olarak kurulmaktadır.  

Derrida’nın da sıklıkla eleştirdiği üzere, Platon’dan bu yana mevcudiyet metafiziği 

temellerini değişmeyen ve herkes için geçerli, katı sınırları olan, belirli dikotomilerden 

beslenen evrensel bir hakikat olarak inşa edilmiştir. Varlık her zaman kökenle 

bağlantılandırılmış bir kurucu hakikat temellendirmesi ile birlikte var olduğu için, 

gelecekteki tüm zamansallığı önceden belirleyen bu temellendirmelerin aynı ve özdeş 

olması beklenir. Dolayısıyla Derrida’da da fark edileceği üzere, siyasal olan, mevcudiyet 

metafiziği çerçevesinde aşkın bir varlık anlayışına ilişkin olarak kendini inşa ettiğinde, 

evrensel, kesin, istikrarlı ve mutlak bir form haline gelir. Bir kriz anında kökene dönüşü 

sağlayan egemenliğin mutlak gücü tartışmasız bir hakikat haline gelir (Baştürk, 2021, 

s.40). 

Mutlak olanın görünür biçimi olarak varlığa gelen siyasal olan, tutarlılık fantezisinin 

somutlaştığı bir gösterge olduğundan, farklılıkların ve çeşitliliklerin şiddet metafiziğine 

maruz kaldığı yer haline gelir. Böylelikle sürekli olarak öteki’yi üreten ve öteki olanı 

Derrida’nın tabiriyle “hayvanlaştıran”, günümüz tanımlamalarıyla insandışılaştıran bir 

yere getirir ve bunu belirli bir hakikat temellendirmesi üzerine inşa eder. Bu nedenle 

Derrida’nın egemenliğe ve egemenin vermiş olduğu dost düşman ayrımı kararını teoloji 

politik olarak okur ve siyasal olanın ontolojisini yeniden açmaya çalışır. Başka bir siyasal 

olanın mümkün olabileceğini tartışmaya açar. Böylelikle egemenin karar vericiliğinin 

Schmittyen okumasını dekonstrükte eder. Çünkü Baştürk’e göre: “Siyasal olanı 

mutlakiyetçilik düzeyinde düşünmek kaçınılmaz olarak şiddet metafiziğini üretir.” 

(Baştürk, 2021, s. 40). Dolayısıyla Derrida, siyasal olanı yeni ve farklı bir bağlamda 

yeniden anlamanın imkânını düşünmeye çalışır. Bu bağlamda Derrida différance 

kelimesinin kullanılmasını önermektedir.  

2.2.2. Différance  

Derrida’da egemenliğin teoloji politiğini anlamak adına üzerinde durmamız gereken 

kavramlarından biri olan différance neden önemlidir ve Derrida’nın Schmitt’in siyasal 

olan kavramı eleştirisinden hareketle yeni bir imkân olarak gördüğü différance teoloji 



133 

  

politik bağlamda nasıl anlaşılabilir? Varlığın sürekli olarak değişime açık olduğu fikri ve 

mevcudiyet metafiziğinin belirli bir alana hapsettiği kavramların “anlaşıldığı haliyle 

olmayabilir” fikri siyaset ve siyasal olan ayrımını bir başka boyuta taşımaktadır. Tıpkı 

Derrida’nın “sınırları sorgulamak için” kullandığı kavram olan hauntoloji’sinde olduğu 

gibi (Uljée, 2022, s. 124). Derrida için différance konuya dâhil olduğunda mevcudiyet 

metafiziğinin çekmiş olduğu sınırlar aynı kalmamaktadır. Dolayısıyla différance 

meseleyi değişime sürekli olarak açık bir halde görünen yani değişebilirlik ihtimalini her 

zaman açık tutan bir yere taşımaktadır. 

Derrida’nın différance adını verdiği kavram, metinlerin dekonstrüktif okumasının 

merkezinde yer almaktadır. Derrida, 1968 tarihli Différance başlıklı konuşmasında, bu 

terimin “ne bir kavramı ne de bir kelimeyi tanımladığını, daha ziyade iki yönlü bir 

stratejik temayı anlattığını” ifade etmektedir. Différance, öncelikle bir erteleme olarak, 

“insan ile Varlık arasındaki ilişkide anlamın ya da ‘mevcudiyetin’ reddedilemez ifşalarını 

süresiz olarak erteleyerek (geleceğe erteleyerek) felsefenin kesin ya da otoriter anlamlara 

olan saplantısını boşa çıkarmayı” hedeflemektedir. Bu bağlamda, anlamın nihai ve 

otoriter bir biçimde sabitlenmesine karşı bir meydan okuma sunmaktadır. İkinci 

olarak, différance, bir fark olarak, olasılıkların çözülmemiş ve hareketli bir çokluğunun 

oyununu korumayı amaçlamaktadır. Bu durum, ebedi bir karar verilemezliğin, anlam 

alanını kesin bir şekilde sabitlemeye yönelik tüm girişimlere direndiğini göstermektedir. 

Derrida, bu bağlamda, “belirli anlamlara bir kanon veya ‘hakikat’ statüsü kazandırmaya 

yönelik her çabanın” bu dirençle karşılaşacağını öne sürmektedir. Différance, böylece 

anlamın sürekli olarak ertelenmesi ve farklılaşması yoluyla, sabit ve mutlak bir hakikat 

arayışını imkânsız kılan bir kavramsal zemin sunmaktadır (Mansfield, 2005, s. 32). 

Siyaset ve siyasal olana dair Derrida’nın temel eleştirisinde hatırlandığı üzere Schmitt’in 

siyasal olanının kendi-öteki karşıtlıklarını ve zıtlıklarını beslemesi, egemenliğin 

bölünemez yapısına yaptığı vurgu ve kararın aşkınlığını yüceltmesi Derrida’da 

mevcudiyet metafiziğinin belirlemiş olduğu kalıpları sorgulama işine dönüşür. Çünkü 

kendisinden başkasına olanak tanımayan bir anlayış günümüz krizine çözüm olabilecek 

yeterlilikte değildir. 

Günümüzde egemenliğin geldiği noktada ve geçirdiği dönüşümü göz önüne aldığımızda 

kavrayışımızın geldiği yer siyasal olana dair anlamlandırma düzeyimizi değiştirmiş 



134 

  

görünmektedir. Dost ve düşman ayrımı gibi artık keskin sınırlar değil daha çok 

bulanıklaşan ve Derrida’nın tabiriyle hayaletimsi hale gelen yapılar görünür olmaktadır. 

Derrida’da sürekli olarak mevcudiyet metafiziği ile birlikte çizilen kalın sınırların 

sorgulanması girişimi olan siyasal olan, différance’ı düşünmektir. Derrida différance 

üzerine düşündüğünde ise siyasi düşünce tarihi boyunca belirlenmiş sınırları sorgulama 

girişimini düşünür. Bununla birlikte Derrida différance’ı belirlenemezlik üzerine 

kuruludur. Bu sebeple différance’da anlamın hiçbir zaman kesin ve nihai bir duruma 

ulaşmadığını, aksine, sürekli bir ertelenme ve farklılaşma hareketi içinde varlık bulduğu 

söylenebilir. Bu durum, hakikat temellendirmesi yapılamayacağını, sabit ve mutlak bir 

zemine dayandırılamayacağını, aksine, sürekli bir yeniden değerlendirme ve yeniden 

yapılandırma gerekliliğiyle karakterize olduğunu göstermektedir (Derrida, 1999, s.52; 

Derrida, 2005, s. 39).  

Bu durumu saf misafirperverlikte görmek mümkündür. Misafirperverlik, geleni, herhangi 

bir koşul öne sürmeden, ondan bir şey bilmeden ya da istemeden, bu ister bir isim ister 

bir kimlik parçası olsun, karşılamaktan ibarettir. Ancak bu saf misafirperverlik aynı 

zamanda kişinin ona hitap etmesini ve tekil olarak hitap etmesini, böylece onu 

çağırmasını ve onun için uygun bir isim kabul etmesini gerektirir. “Adın ne senin? 

Misafirperverlik, ötekine hitap etmek için her şeyi yapmaktan ibarettir; bu sorunun bir 

“koşul”, bir polis sorgusu, bir soruşturma ya da bir sınır kontrolü haline gelmesini 

önlemeye çalışırken, ona adını vermekten, hatta ona adını sormaktan ibarettir. Aradaki 

différance incelikli ve bir o kadar da temeldir; kişinin evinin eşiğinde ve eşikte sorulan 

bir sorudur. 

Derrida şöyle der: “Siyasal olanın düşüncesi her zaman bir différance düşüncesi olmuştur 

ve farklılık düşüncesi her zaman siyasal olanın, siyasal olanın sınırlarının, özellikle de 

demokratik olanın muamması ya da otoimmün ikileminin düşüncesidir” (Derrida, 2005, 

s. 39). Otoimmünitenin différance’a bağışıklığı Derrida’nın sadece différance’ın artık 

geriye dönük olarak siyasal olarak yorumlanabileceğini değil, her zaman zaten siyasal 

olduğunu, différance’ın başından beri ilişkinin ötekine ertelenmesi (bağışıklığı buradan 

gelir) ve ötekine bir gönderme (otoimmünitesi buradan gelir) olduğunu iddia etmesine 

olanak tanır.  Demokrasinin otoimmünitesi tartışmalarına erteleme ve farklılık 

kavramlarını dâhil etmenin ikinci ve daha önemli nedeni, bunların Derrida’nın 



135 

  

demokrasinin temel farklılığını ve ertelemesini olduğu ve aslında uygulanamayacağı 

haliyle daha iyi hesaba katmasına olanak tanımasıdır. Derrida’nın Rogues: Two Essays 

on Reason’da (Derrida, 2005, s. 35) analiz ettiği gibi, demokrasi her zaman uzamsal bir 

yönlendirme ya da gönderme, renvoi ve zamansal bir erteleme ya da öteleme içerir. 

Nerede uygulanırsa uygulansın, demokrasi, demokrasi adına, onun korunması ve 

bağışıklanması adına, her zaman demos’un bir kısmını uygulamalarının dışında bırakır, 

bu ister vatandaşlığı güvence altına alma hakkı ister oy verme ister hükümette görev alma 

olsun. Her zaman, yine demokrasiyi korumak adına, demokrasinin “kendisini” başka bir 

güne erteler ya da geciktirir. Varlığın sürekli olarak değişime açık olduğu fikri ve 

mevcudiyet metafiziğinin sınırlarını aşmak adına Derrida’nın bir imkân olarak gördüğü 

différance’ın okumasını yapmak; différance’ın doğasında bulunan erteleme ve farka dair 

olanı anlamak hakikat temelli anlatıları sorgulamaya yardımcı olacak ve köken 

tartışmalarına yeni bir kapı aralayacaktır. Böylelikle başka bir siyasal olanı düşünmek 

mümkün olabilecektir. 

2.2.3. Başka Bir Siyasal Olanı Düşünmek: Etik ve Sorumluluk 

Derrida’da egemenlik kavramının teoloji politik okuması üzerinde düşünmek Derrida’nın 

Schmitt’in siyasal olan kavramı üzerine eleştirisini ve kavramı dekonstrükte edişini 

düşünmek anlamına gelmektedir. Çünkü egemenlik ve devlet ilişkisinde ontoteolojik 

yapılar ve bu yapıların ve sınırların çizdiği ya da belirlediği alanlarda var olabilme ve 

yaşam olanağı ancak Schmitt’in siyasal olan tarifini aşmakla mümkün kılınabiliyor 

Derrida düşüncesinde.  

Önceki bölümlerde siyasal kavramını ve egemenliğin teoloji politiğinin gösterenlerine 

ulaşmak için anlamamız gereken ve birbirleriyle bir bütünlük arz eden kavramları 

inceledikten sonra yeni bir imkân arayışı ve başka bir siyasal olanı düşünmenin gerekliği 

üzerine durmak gerekmektedir. Çünkü egemenlik artık Bodin’in egemenliği değildir, bir 

dönüşüm içerisinde bulunmaktadır. Bu sebeple Derrida’da egemenliğin belki de en net 

teoloji politik karşılaşmaları olan ölüm cezası ve bağışlama kavramları bu kadar 

önemlidir. Egemeni konuşurken saf bir bağışlama imkanını konuşuyoruz. Egemenlik saf 

bir bağışlama imkânı üzerine mi kuruludur sorusunun cevabı siyasal kavramının geldiği 

gerçekliği sergilemektedir. Egemenliğin tamlığına, bölünmezliğine metafizik şiddetine 

baktığımızda ve egemenliği bu bağlamdan okuduğumuzda aslında ontoteolojik bir 



136 

  

tartışma açmış oluyoruz. Derrida’nın karar verilemezlik, différance, ipseity-kendilik 

kavramlarının yanında ve Schmitt’in dosta ve düşmana karar veren egemen anlayışı ya 

da olağanüstü hale karar veren kadir-i mutlak bir egemen günümüz politikalarında bir 

şiddet olarak kendisini göstermektedir. Schmitt’in modern devlet teorisinin, egemenlik 

ve siyasal olan kavramsallaştırmalarının bölünemez bir kendilik kurguluyor oluşu sürekli 

olarak bir döngü halinde metafizik şiddet üretmesi, günümüz krizine cevap vermekten 

oldukça uzaktır. 

Schmitt’in ortaya koymuş olduğu siyaset teorisinin neden günümüz krizine bir cevap 

olmadığını ya da olma imkanının olmayışını ve yapmış olduğu modernite eleştirisinin 

merkezinde siyasal olan kavramının yer aldığını Derrida ısrarla metinlerinde 

vurgulamaktadır. Hatta Politics of Friendship bunun üzerinedir. Schmitt’in modernite 

eleştirisi yaparken bir imkân olarak siyasal olanı önerdiği görülmektedir. Schmitt’e göre, 

siyasal olanın ölçütü, onun imkânının somut koşulu, dost ve düşmanın karşıtlığıdır. 

Siyasal alanı, etik, estetik ve ekonomi gibi diğer görece özerk insan düşüncesi ve eylem 

alanlarından ayıran tek şey bu karşıtlıktır. Schmitt’e göre bu görece bağımsız alanlar da 

tıpkı siyasal alan gibi temel karşıtlıklara dayanır. Ahlaki alan iyi ve kötü karşıtlığına, 

ekonomik alan kârlı ve kârsız karşıtlığına, estetik alan ise güzel ve çirkin karşıtlığına 

dayanır. Schmitt’in işaret ettiği nokta, dost ve düşman arasındaki ayrımın bu ayrımlardan 

herhangi birine ya da başka bir ayrıma indirgenemeyeceğidir. Schmitt, psikolojik olarak 

düşmanın kolayca kötü ve çirkin olarak algılandığını kabul eder, ancak bu gerçek ne 

siyasal ayrımın içkinliğini ortadan kaldırır ne de onun tarafından belirlenen alanı tehdit 

eder. Bunun tersi de doğrudur. Ahlaki açıdan kötü olan zorunlu olarak düşman olmadığı 

gibi, iyi ya da güzel olan da bu terimlerin siyasi anlamında zorunlu olarak dost değildir 

(Schmitt, 2018, s. 57-58) Derrida’ya göre Schmitt’in bu kutuplaştırması ya kendi ya öteki 

olmayı gerektirmektedir.  

Ojakangas’a göre, Schmitt’in Ethic of State’te vurguladığı aslında siyasal olan, kendine 

ait bir özü olmadığı ölçüde, bir anlamda diğer alanlara tabidir. İçeriğini ve enerjisini din, 

etik ekonomi gibi alanlardan alır. Eğer bu içerikler ortadan kaldırılırsa, siyasal olan hiçbir 

şey ifade etmeyecektir, işte bu yüzden siyasal olanın ölçütü egemenliğin ölçütü kadar 

vardır. Bununla birlikte, en aşırı ve yoğun siyasalın ölçütü karşıtlıklar oluşturduğu ölçüde 

diğer alanlar da siyasal olana tabi olur. Bunun nihai tezahürü rakibin öldürülmesidir. Bu 



137 

  

nedenle, aynı zamanda en belirleyici ayrımdır. Schmitt’in Siyasal Kavramı’nda ifade 

ettiği gibi gerçek dost-düşman karşıtlığı varoluşsal olarak o kadar güçlü ve belirleyicidir 

ki, siyasal olmayan karşıtlık, tam da siyasal hale geldiği anda, şimdiye kadarki salt dinsel, 

salt ekonomik, salt kültürel ölçütlerini ve güdülerini bir kenara iter ve eldeki siyasal 

durumun koşullarına ve sonuçlarına tabi hale getirir. Her halükârda, kendisini bu en uç 

olasılığa doğru yönlendiren gruplaşma her zaman siyasaldır (Schmitt, 2018, s.68). 

Dolayısıyla, etik, ekonomik veya estetik bir karşıt tez, düşmanı öldürmenin gerçek 

olasılığının kendini gösterdiği anda siyasal hale gelir. Bir karşıt tez, bir grup insanı dostlar 

ve düşmanlar olarak ikiye ayıracak kadar yoğunsa derhal siyasal hale gelir. Ethic of 

State’te Schmitt’in belirttiği “Siyasal olanın kendine ait bir tözü olmadığı için, siyasal 

olanın bulunduğu noktaya herhangi bir yerden ulaşılabilir ve herhangi bir toplumsal grup, 

kilise, sendika, birlik, ulus, en yüksek yoğunluk noktasına yaklaştıkça siyasal ve 

dolayısıyla devletin olur.” (Ojakangas, 2006, s. 85). Dolayısıyla ötekine şiddet üreten 

Schmitt’in bu tarifi yeni bir imkân üretmekten oldukça uzaktadır. Peki Derrida bu noktada 

Schmitt’in siyasal olanını değil de başka bir siyasal olanı düşünmek üzere olan imkânı ve 

o izleği nasıl ve nerede bulmaktadır? 

Derrida’ya göre Schmitt’in kavramsallaştırmalarında teoloji politik bir karakter taşıyan 

egemenliğin krizine bir çözüm veya bir imkân bulmak mümkün görünmemektedir. 

Derrida’nın bu noktada temel sorunsalı Antik Çağ’dan günümüze kadar gelen 

mevcudiyet metafiziğinin ürettiği şiddeti üretmeyen bir siyasal olanı aramaktır. Tezin 

temel sorunsalı olan egemenliğin teoloji politiğine Derrida’nın Schmitt’in siyasal olan 

tarifi eleştirisi yapmasının temel sebebi budur. Metafizik şiddeti üretmeyen, karşıtlıkları 

ve keskin sınırları olmayan bir siyasal olan mümkün olabilir mi sorusunun cevabını 

aramaktadır. Schmitt nasıl egemenliğin krizine işaret ediyorsa, Derrida da bir kriz haline 

işaret etmektedir. İçinde olduğumuz zamansallığın getirdiği dönüşüm, egemenliğin eski 

egemenlik olmayışı, karar verilemezliğin olabileceği yani bir aporianın da mümkün 

kılınabileceği bir dönemde farklılıklar ile birlikte yaşam olanağı bir kriz olarak önümüzde 

durmaktadır. Ancak Schmitt’in siyasal olan ve egemenlik tarifinin hala etkilerinin 

görülmesi, teoloji politik bağlamların izlerinin devam ediyor oluşu Derrida’ya göre krizin 

temel sebebidir.  



138 

  

Derrida’da siyasal olanın düşüncesi daha önce değindiğimiz üzere her zaman bir 

différance düşüncesi olmuştur. Schmitt’in siyasal olanından farklı olarak Derrida’nın 

kendi kalıplarının sürekli olarak dışına çıkan bir siyasal olan kavramsallaştırması, 

egemenliğin dönüştüğü, kadir-i mutlak bir iktidarın sınırlandırıldığı ve ulus devlete dair 

kavramların sorgulandığı bir dönemde egemenliğin krizine bir cevap sunma iddiası 

taşımasa da bir imkân olarak kapı aralamaktadır. Derrida’nın sarsılan egemenliğe bir de 

günümüzde bölünebilir ve kısıtlanabilir haliyle saf ve koşulsuz olamadığı gerçeği ile 

baktığı görülmektedir. Bunun yanı sıra demokrasi ve egemenlik tartışmasında otoimmün 

bir döngünün gerçekleşiyor olması da egemenliği sarsmaktadır.  

Bütün bunlar bir arada düşünüldüğünde Derrida etik kavramını egemenliğin teoloji 

politiği bağlamında ve günümüz krizinde bir imkân olarak mı okumaktadır? Bunun için 

Derrida’nın ele aldığı kavramlardan bir olan misafirperverliğe bakmak yol gösterici 

olacaktır. Derrida için koşulsuz ve koşullu kavramları ve bu kavramları arasındaki 

ilişkinin altını çizmek önemlidir çünkü Derrida’nın armağandan dostluğa kadar etik 

kavramlar olarak kabul ettiğimiz şeylere dair diğer pek çok analizi, misafirperverlik 

konusunda da yapmaktadır. Armağan gibi koşulsuz misafirperverlik de karşılıksız, 

mutlak ve abartılı -yani tüm normların, geleneklerin ve yasaların ötesinde ya da onları 

aşan- iken, koşullu konukseverlik her zaman bir değiş tokuş ve karşılıklılık ilişkisi, bir 

normlar, gelenekler, yasalar ve oranlar rejimi gerektirir.  Koşulsuz misafirperverlik 

herhangi bir kimlik ya da isim verilmeden, öteki insan, tanrı ya da hayvan olarak, yaşayan 

ya da ölü olarak tanımlanmadan önce isimsiz ya da kimliksiz olarak gelene, mutlak 

ötekine sunulurken, koşullu misafirperverlik her zaman bir güce ya da egemenliğe, bir 

tanımlama, seçme ve belirleme aracına sahip bir figür tarafından, bir ismi, ailesi ve sosyal 

statüsü olan birine sunulur. Koşulsuz misafirperverlik bu nedenle imkânsız bir 

misafirperverlik, yani tüm olasılıkların ve tüm güçlerin ötesinde ya da önünde bir 

misafirperverlik, bu nedenle adına gerçekten layık olan tek misafirperverlik ve 

dolayısıyla mümkün olan tek misafirperverlik iken, her koşullu misafirperverlik, yasalar, 

kodlar ve güçler tarafından belirlenen her misafirperverlik, mümkün olduğu kadar 

imkansızdır, yani adına layık olmayan bir misafirperverliktir ve dolayısıyla hiçbir 

misafirperverlik değildir. Koşulsuz konukseverlik, bir tür lütuf ya da mutlak saygı biçimi 

gibi, mutlak bir konukseverlik arzusuna, Derrida’nın başka bir yerde adalet ya da bu 

bağlamda adil konukseverlik olarak adlandıracağı şeye karşılık gelirken, koşullu 



139 

  

konukseverlik yasaları, hakları, görevleri ve borçları, bireyler ya da gruplar arasında 

isimler, soylar ve tarihler temelinde yapılan anlaşmaları, tek kelimeyle, belirli bir dil ve 

kültürde yazılı olan ve bu nedenle her zaman tarihe ve değişime tabi olan konukseverlik 

yasalarını gerektirir (Naas, 2008, s. 24-25). Böylelikle egemenin belirlediği bir kendi ve 

öteki tanımlaması, hiyerarşik bir bağlamı barındırır. Günümüzde yaşanan savaşlar ve 

yerinden edilen insanların göçü misafirperverlik konusunda Derrida’nın etik 

sorgulamasını gün yüzüne çıkartır. Ancak bu noktada Derrida etik ile sorumluluk 

arasında kalınabileceğini ifade eder. 

Misafirperverlik örneğinden hareketle Öteki’ne verdiğimiz tekil etik tepkilerin hem etik 

görevin genel ya da evrensel olanın ihlalini hem de evrensel statü taşıyan etik sistemlerle 

ve dolayısıyla bu sistemler üzerine inşa edilen sosyal değerler ve normlarla müzakere 

etmeyi, bunları muhafaza etmeyi ve kabul etmeyi nasıl gerektirdiğini aktarmaya çalışır. 

Tekil tepkiler geneli ne aşabilir ne de ondan vazgeçebilir. Aynı şekilde, evrensel etik 

yasalar da tekil olanla müzakere gerektirir (Anderson, 2012, s. 4). Dolayısıyla egemenin 

hükmettiği sınırları aşarak kapınıza gelen bir “misafiri” kanunlara karşı sorumsuz 

davranarak koşulsuz kabul edebilir misiniz? Böylece Derrida’da etik, vermiş olduğumuz 

münferit kararlar ve evrensel kuralların ve sınırların keskinliğinde ve onların getirdiği 

sorumlulukla beraber askıda kalır. Yani karar verilemezlik ötekinin talebine rağmen 

kaçınılmaz olarak ortaya çıkar.  

Naas’a göre Derrida’yı “egemenlikten bu koşulsuz feragat” konusunda takip edersek, 

bunun egemenin kendisini düşünmek için ne anlama geldiğini sormamız gerekecektir. 

Tipik olarak bizi -ister insanlar ister bir ulus-devletin üyeleri olarak- ancak egemenlik ve 

koşulsuzluğu kendisinde birleştirecek yüce ya da egemen güce sahip olduğu ölçüde 

birleştirdiği düşünülen bir yüce egemen (Naas, 2008, s. 125) ancak Derrida’nın siyasal 

olanında konumlanabilir.  

Bu doğrultuda Derrida terazinin kefelerine etik sorumluluğu ve siyasal olanı koyduğunda 

siyasal olanın etik soruyla karşılaşmak zorunda olduğu ve bir birliktelik gerektirdiği 

söylenebilir. Çünkü Derrida’nın siyasal olanı aynı zamanda etik bağlantılar taşımaktadır. 

Bununla birlikte Derrida siyasal olanı “gelecek olan” kavramsallaştırmasında adaletle bir 

arada düşünmektedir (Tanyeri, 2019, s. 65). Daha evvel değindiğimiz üzere Derrida’nın 

The Politics of Friendship’teki temel kaygısı da bir dostluk, bir siyaset, bir adalet 



140 

  

düşünmek ve yaşamaktır (Derrida, 2005, s. 105). Yine benzer şekilde Derrida’nın 

laicite’sinin de ister benliğin ister ulus-devletin ya da Tanrı’nın olsun, tüm egemenlikleri 

aşan ve nihayetinde bozan bir koşulsuzluk (öteki, olay, adalet) adına ya da himayesinde 

teolojik politiğin radikal bir eleştirisinden oluştuğunu iddia etmek mümkündür. 

Dolayısıyla Derrida’nın laikliği, salt kilise ve devletin ayrılması ve devletin dini dogma 

ve otoriteden korunmasının çok ötesine geçecektir; hem devletin teolojik mirası içinde 

eleştirel bir incelemesini hem de bu laikliğin arkasındaki güç ve yöneldiği amaç olacak 

bir adalet nosyonunu gerektirecektir (Naas, 2008, s. 12). 

Derrida, Schmitt’in siyasal kavramına yönelik eleştirisini, egemenliğin teoloji politik 

temellerini sorgulama hattında geliştirmektedir. Bu çerçevede, birbiriyle bağlantılı 

kavramların konumlanışı, Derrida’nın eleştirel düşüncesinin izleklerini oluşturur. Dost-

düşman ayrımı, temsiliyet meselesi, nötralizasyon ve depolitizasyon, siyasal olanı 

anlamayı kolaylaştıran temel kavramlar olarak bu izlekte yer alır. Bu tartışmaların 

devamında, karar verilemezlik, ipseity (kendilik) ve différance, Derrida’nın siyasal olanı 

ve egemenliğin dönüşümünü yorumlarken kullandığı kilit kavramlar arasında yer alır. Bu 

kavramlar, etik ve sorumluluk gibi, Derrida’nın egemenlik eleştirisinde aynı temelden 

hareketle geliştirdiği ve bir imkân arayışı sunduğu noktaları ifade eder. Derrida’nın 

egemenlik ve teoloji politik ilişkisindeki eleştirisi, Haydut Devletler tartışmasına 

bağlanır. Ölüm cezası, kölelik ve bağışlama kavramları, bu bağlamda egemenliğin teoloji 

politik doğasını görünür kılar. Bu yaklaşım, egemenliğin tarihsel dönüşümünü ve siyasal 

olanın eleştirisini anlamak için Derrida’nın düşüncesine özgü bir kavramsal zemin 

yaratır. Bu tartışma, demokrasinin ve egemenliğin otoimmünite sarmalı içinde ele 

alınmasını gerektirir. Ayrıca, Fransız İhtilali’nin ardından zihinlerde yer 

eden fraternity (kardeşlik) kavramının egemenlik ve devletle olan ilişkisi, Derrida’nın 

çalışmalarında önemli bir yer tutar. Bu ilişkiler, kozmopolitanizm üzerine bir kapı 

aralarken, Derrida’nın Geshlech metinlerinde felsefi milliyetçilik kavramıyla ortaya 

koyduğu düşüncelerle de ilişkilidir. Sonuç olarak, Derrida’nın sekülarizme bir imkân 

arayışı olarak yönelmesi, modern siyaset felsefesi ve teoloji politik tartışmalar 

bağlamında yeni düşünsel ufuklar açmaktadır. Ölüm cezası, kölelik, bağışlama, kardeşlik 

ve kozmopolitanizm gibi birbirleriyle bağlantılı kavramlar, Derrida’nın egemenlik ve 

teoloji politik ilişkisini en açık biçimde ele aldığı noktaları temsil etmektedir. Bu 

kavramlar, siyaset bilimi açısından merkezi bir öneme sahip olan egemenlik anlayışının 



141 

  

dönüşümünü anlamak ve günümüzde aldığı biçimi açıklamak için sağlam bir zemin 

sunmaktadır. Derrida’nın analizleri, egemenlik kavramının tarihsel ve felsefi 

katmanlarını çözümleyerek, modern siyasal yapılar ve ilişkiler üzerinde yeniden düşünme 

imkânı sağlamaktadır. 

 

2.3. ÖLÜM CEZASI VE BAĞIŞLAMA KAVRAMLARINDA TEOLOJİ 

POLİTİK KARŞILAŞMALAR 

2.3.1. Ölüm Cezası Eleştirisi 

Ölüm cezası Derrida’nın teoloji politik eleştirisinin merkezinde yer almaktadır. Bu ceza 

egemen uluslarda ortaya çıkan keyfi bir tarihsel uygulama gibi görünse de Derrida’nın 

temel iddiası, ölüm cezasının devletin algılanan tehditlere verdiği siyasi tepkinin tesadüfi 

bir özelliği olmadığıdır. Egemen gücün teoloji politik karakterde olduğunu gösteren en 

önemli yaptırımlardan biri olan ölüm cezası yaşatmaya ve öldürmeye kimin muktedir 

olduğunu ortaya koymaktadır. 

Derrida, Schmitt ile doruğa ulaşan ve ölüm cezası sorunuyla bağlantılı olan uzun bir 

Avrupa siyasi teoloji geleneğine ilişkin siyasi egemenlik kavramını eleştirel bir şekilde 

kullanmaktadır. Derrida’ya göre bu kavram ulus-devlet, uluslararası hukuk ve insan 

hakları rejimleri bağlamında iş başındadır. Siyasi egemenlik, bölünmez ve mutlak “yasayı 

yapma ve aynı zamanda askıya alma gücüdür; kendini hakkın üstüne koyma, hak olmama 

hakkı gibi istisnai bir haktır” (Derrida, 2010, s. 16). Yasanın üstüne yerleştirilen 

egemenlik, kendini “özneler üzerindeki yaşam ve ölüm gücüyle” ve “insana neyin uygun 

olduğuna” karar verme gücüyle tanımlar.” (Derrida, 2004, s. 144). Derrida’ya göre, siyasi 

egemenliğin bu tanımı, Tanrı’nın “Öldürmeyeceksin” emrinden sonra ceza kanununu 

oluşturan İncil geleneği ile ölüm cezasının meşruiyetine neredeyse hiç itiraz etmeyen 

felsefi gelenek arasında sıkışmış olan Avrupa hukuk geleneğinde mevcuttur (Derrida, 

2004, s. 146). 

Schmitt için egemen, kimin ya da neyin istisna olacağına karar veren kişiyken, Derrida 

bu otoriteyi daha da açık bir şekilde dini yargı açısından konumlandırmaktadır. “Egemen 

iktidarın özü, politik ama her şeyden önce teoloji politik iktidar olarak kendini böyle 

sunar, ölüm cezasına hükmetme ve infaz etme hakkı olarak kendini temsil eder. Ya da 



142 

  

keyfi olarak, egemen bir şekilde affetmeye muktedirdir “Dinin bu egemen yapıdaki 

merkeziliği tam da metafizik bir iddiada bulunan bu keyfi ve kesin yargıda yatmaktadır. 

Teoloji politik olanın iddiası ve yargısı içkindir, bir ulusun, kültürün ve onun hukuk 

sistemlerinin maddeselliği içinde yer alır. Etkileri gözle görülür derecede somuttur, 

kurumsal yapılarda ve yaşamı ele geçirme ve almada somutlaşır. Yine de iddianın türevi, 

nereden geldiği ve temeli aynı şekilde mevcut değildir. Derrida’nın “ölüm cezasının 

paradoksal aşkınlaştırma etkisi” tanımı, bu tamamen yok olma ama bedensel ve politik 

yapıların bedenselliğinde böylesine mutlak bir şekilde mevcut etkilere sahip olma 

özelliğine atıfta bulunur. Bu aşkınlaştırma etkisi, teoloji politik olanın, ölüm cezasının 

zorunlu olarak uygulandığı bir egemenlik sistemi ve aygıtı olduğu” sonucuna götürür.  

Ölüm cezasının olduğu her yerde teoloji politik de vardır (Capretto, 2018, s. 107-108). 

Özellikle Amerika Birleşik Devletleri’nde ölüm cezasına şiddetle karşı çıkan Derrida, 

yalnızca Hobbes ve Kant’ın kanonik yani klasik ve merkezi bir yer tutan felsefi 

söylemlerinin ölüm cezasını Kutsal Kitap aracılığıyla nasıl meşrulaştırmaya çalıştığını 

değil, daha da önemlisi, “egemen iktidarın siyasi iktidar olarak ama her şeyden önce 

teoloji politik iktidar olarak özünün kendisini ölüm cezası verme ve infaz etme hakkı 

olarak sunma, temsil etme biçimini” göstermiştir. Ya da affetme: keyfi, egemen bir 

şekilde’’. Derrida’nın ölüm cezasının ahlaksızlığına ya da insanlık dışılığına değil, 

devletin kendisine bu istisnai hakkı vermesinin nihai olarak teolojik temeline yaptığı 

vurgu, Derrida’nın ölüm cezasına ilişkin dört paradigmatik vakasını hatırlatmaktadır. 

Daha önce de belirtildiği üzere Derrida’nın örnekleri olan Sokrates, İsa, el-Hallac ve 

Jeanne d’Arc’ın devlete karşı çıkarken her birinin aynı anda hem siyasi hem de teolojik 

bir mesajı bulunmaktaydı. Derrida’nın bu dört örneği egemenliğin “fantazmatik-teolojik” 

özü olarak adlandırdığı şeyi gün ışığına çıkardı. Böylece her biri, başka bir aşkınlığa ya 

da karşı-aşkınlığa tapındığı ya da onunla ilişki kurduğunu iddia ettiği için belirli bir 

aşkınlık adına mahkûm edildi. Sokrates, İsa, Hallac ve Jeanne d’Arc vakaları, devletin, 

devlet (şehir-devlet, imparatorluk ya da Kilise) içinde kutsalla karşılaşma-ilişki kurma 

iddialarına karşı olduğunu gösterir. Bu tür iddialara tahammül edilemez, çünkü devlet 

aşkınlık iddialarına karşı olsa bile, kendisi teoloji politik bir oluşum olduğu için, seküler 

devlet kendi teolojik kökenlerine yönelik herhangi bir karşı iddiaya tahammül edemez. 

Basitçe karşı çıkmak yerine, devlet teolojik olan üzerinde bir tekele sahip olmak ister. Bu 

nedenle ölüm cezasını vatandaşlarının hayatlarını korumak için değil, hayatın 



143 

  

aşırılaştırılması ya da abartılması adına, yani belli bir aşkınlık adına doğal hayatı almak 

ya da kurban etmek için kullanır (Naas, 2009, s. 67). 

Derrida küreselleşme söylemlerine kadar her kavramda teoloji politik izler görmektedir. 

Burada “dünya kavramının” İbrahimi ve özellikle Hıristiyan kökeni ve bununla bağlantılı 

“etik-politik-hukuki kavramlar” küreselleşme ya da tekdüzeleşme sürecini yönetme 

eğilimindedir. Hatta Derrida’nın bu teoloji politik okuması o kadar ileri gidecektir ki 

edebiyatta bile karşımıza çıkacaktır: “Derrida’nın dinsel bir kalıntı olarak Tanrı’nın 

olmadığı bir toplumda kutsal olanla bir bağlantı ve onun aktarımı olarak adlandırdığı bir 

zemin olarak gördüğü edebiyatta olduğu gibi. Tıpkı Derrida’nın demokraside kutsal 

olanın hükümdarın ilahi hakkından halka geçtiğini görmesi gibi.” Derrida da kutsal 

metinler ile edebiyat kurumu arasında da bir geçiş öngörmektedir. Paper Machine’deki 

bir söyleşide, “edebiyatın yarı-kutsal hale gelmesinin, İncil metinlerinin görünürde 

kutsallıktan arındırılmasının başladığı bir zamanda ortaya çıktığını” gözlemler. The Gift 

of Death’de geliştirdiği bir argümanı özetleyen Derrida, “Edebiyatın, terimin tam modern 

ve Avrupalı anlamıyla, kutsal metinlerin hafızasını koruduğunu” iddia eder (Naas, 2009, 

s. 67-68). 

Derrida’nın egemenliği teoloji politik okumasında ölüm cezası kavramı da bu hafızayı 

korumaktadır. Derrida’ya göre, bir vatandaşın devlet tarafından yasal ya da hukuki olarak 

onaylanmış bir şekilde ölüme mahkûm edilmesi olarak ölüm cezası, bu teoloji politik 

gelenekten ve onun egemenlik kavramından ayrılamaz ve bunlar olmaksızın 

düşünülemez. Ölüm cezası yaşam hakkının bir istisnası olarak anlaşıldığı ölçüde, 

Schmitt’in “Egemen istisnaya karar verendir” (2020, s. 13) tanımlamasına örnek teşkil 

edecek bir erişim sunar. Ölüm cezasının yansıttığı, açığa çıkardığı ya da belki de teoloji 

politik tarafından bilgilendirilen tüm diğer kavramlardan daha iyi bir şekilde ortaya 

koyduğu şey, devlet egemenliğinin istisnai statüsü, devletin kendisine yaşam ve ölüm 

meseleleri hakkında karar verme hakkı, vatandaşlarını ölüm cezası yoluyla ölüme 

mahkûm etme ya da savaş yoluyla hayatlarını riske atmaya zorlama hakkıdır. Dolayısıyla, 

Derrida “siyasi teolojiden ve ölüm cezasının dininden” ve birkaç sayfa sonra da “‘ölüm 

cezası” denilen kavramın tam anlamıyla teoloji politik anlamından” bahseder. Ölüm 

cezasına ilişkin söylemler teoloji politik ve Tanrı’nın egemenliğine ilişkin özünde 

Hıristiyan bir söylem tarafından işaretlendiğinden, özellikle de tamamen modern, seküler, 



144 

  

Aydınlanma kaynakları gibi görünen kaynaklardan geldiklerinde incelemeye tabi 

tutulmalıdırlar. Derrida, ölüm cezasının lehinde ya da aleyhinde olan her iddianın bir 

şekilde Hıristiyanlıktan beslenen teoloji politik bir mirastan ödünç alındığını 

göstermektedir. Dolayısıyla Derrida, teoloji politik olanı ve modernite içinde bu konuda 

neyin değişip neyin değişmediğini anlamanın en iyi yolunun ölüm cezası meselesiyle 

başlamak olduğunu savunur (Naas, 2012, s. 38).  

Kamuf’a göre Derrida, Ölüm Cezası seminerinde giyotinden genişçe bahsetmektedir. 

Fransa’da ve Fransa’nın sözde medenileştirme misyonunun bir parçası olarak 

gönderildiği sömürgelerde, örneğin Derrida’nın kendi memleketi Cezayir’de, yaklaşık iki 

yüz yıl boyunca tek idam cezası yöntemi olarak kullanılmasının tarihini, söylemini, 

imgelerini, sembollerini ve son olarak da fantazmatiğini uzun uzadıya ve ayrıntılı bir 

şekilde okumaktadır. Bu ayrıntılı ve acı verici okumanın altını çizdiği şey giyotinin tek 

hamlede, belki Tanrı’nın ölüm hükmünde olduğu gibi tek seferde adeta zamanı 

durdurarak yaşam hakkını elinden almasını temsil etmesidir. Giyotinin tarihi boyunca 

kimyasal değil mekanik bir protokol olarak nasıl icat edildiği, benimsendiği ve hayal 

edildiği bu anlamda Derrida’da önemlidir (Kamuf, 2012, s. 13).  

Bununla birlikte, Derrida’nın 1999-2000 ve 2000-2001 yıllarında verdiği iki seminerin 

tamamını, Fransa’da kaldırılmasından neredeyse yirmi yıl sonra ve Avrupa devletlerinin 

çoğunun idam cezasını kaldırmasından ya da kaldırmaya hazırlanmasından on yıl sonra 

neden idam cezası sorusuna ayırdığını sormak şüphesiz hala oldukça öğreticidir. Af, 

bağışlama, tanıklık ya da egemenliğin doğası ve kapsamı ile ilgili sorular sıklıkla 

akademik tartışmaların merkezinde yer aldı. Naas’ın aktarımıyla, o dönemde bu konular 

Fransa ve Avrupa’da popüler basında da tartışılıyordu. Derrida burada örneğin Katolik 

Kilisesi’nin Engizisyon için af dilemesinden bahsediyor ve bu dönemde başka yerlerde 

Güney Afrika’daki Hakikat ve Uzlaşma Komisyonu’ndan, ulusal ve uluslararası 

egemenlik tartışmalarından vb. bahsediyor. Ancak 1999 yılına gelindiğinde, Fransa ve 

Avrupa’daki idam tartışmaları artık konu dışı, geçmişte kalmış bir mesele, bir sınıf 

meselesi haline gelmişti. Ölüm cezasının hala evrensel olarak kaldırılmadığı ve 

Derrida’nın For What Tomorrow (2004) adlı kitabında Uluslararası Af Örgütü’nün 

istatistiklerine atıfta bulunarak 1999’da 31 ülkede 1.800’den fazla kişinin idam edildiğini, 

bunların büyük çoğunluğunun Çin (1076), İran (165), Suudi Arabistan (103) ve ardından 



145 

  

Amerika Birleşik Devletleri’nde (98) olduğunu söylediği görülmektedir. Naas burada 

dikkatleri önemli bir soruya çevirmektedir: “Derrida neden seminerinin iki yılını ölüm 

cezası meselesine bu kadar geç bir zamanda ayırmıştır?” (Naas, 2012, s. 42-43). 

Bu bağlamda For What Tomorrow’da Derrida, Amerika’da vermiş olduğu seminerlerin 

özgüllüğünü vurgulayarak, seminerlerin ilk kısmında yazılı ve televizyon basınındaki 

haberleri analiz ettiklerini belirtmiştir. Özellikle, ABD’deki bazı eyaletlerin ölüm 

cezasını uygulamaya devam etmesi, Derrida’nın bu konuyu ele alırken merkezi bir tema 

olarak işlemesine yol açmıştır. Amerika Birleşik Devletleri’nin Derrida’nın ifadesiyle 

“dünyanın en Hıristiyan demokrasisi” olması, ölüm cezasının kaldırılmasına karşı 

gösterilen dirençle ilgili yaptığı tartışmaların temelini oluşturur. Derrida, ölüm cezasının 

teoloji politik boyutlarına dair derinlemesine bir analiz yaparken, bu direncin arkasında 

yatan dini ve politik temelleri sorgular. Amerikan bağlamı, Derrida’ya özellikle Yüksek 

Mahkeme’nin zalimce ve olağandışı cezaların tanımı, anestezi sorunları, ölüm cezasının 

ırk temelli eşitsiz uygulanışı, zihinsel engelliler veya küçükler üzerinde kullanımı gibi 

meselelerle, zalimlik üzerine yeniden düşünmek için birincil kaynak materyali sunar. Bu 

durum, Derrida’nın teolojik ve politik analizlerine hem pratik hem de teorik açıdan 

önemli bir katkı sağlamıştır. Bu temalar, Derrida’nın egemenlik, adalet ve şiddet 

arasındaki ilişkiyi sorgulayan teoloji politik okumalarının merkezine yerleşmiştir 

(Derrida, 2004, s. 158).  

O dönemde infazlarda Amerika Birleşik Devletleri’ne öncülük eden üç ülke (İran, Suudi 

Arabistan ve özellikle Çin) hakkında benzer bir inceleme yapılmayacaktır; bunun nedeni 

şüphesiz bu ülkelerin ne Yahudi-Hıristiyan ne de ağırlıklı olarak Avrupa kültürüne sahip 

olmaları ve dolayısıyla ölüm cezası tartışmasına aynı şekilde girmemiş olmalarıdır. 

Ancak konu Derrida için Amerikan bağlamının çok ötesinde ve hatta Amerika Birleşik 

Devletleri’nde veya başka bir yerde ölüm cezasının nihai olarak kaldırılmasının ötesinde 

bir öneme sahip olsa bile, bu semineri okurken Amerikan bağlamını sürekli aklımızda 

tutmalıyız. Yirmi yıl önce idam cezasını kaldırmış bir ülkede ve idam cezasını kaldırma 

yolunda ilerleyen koca bir kıtanın ortasında bir semineri idam cezasına ayırmanın çok 

daha derin nedenleri bulunmaktadır. Seminer boyunca (2012) Derrida, hukukta ölüm 

cezasının nihai olarak evrensel bir şekilde kaldırılmasının bile ölüm cezasını gerçekten 

tamamen, yani retoriği ve mantığıyla birlikte ortadan kaldırıp kaldırmayacağını sorgular. 



146 

  

Ölüm cezasının kanunla kaldırıldığı yerlerde bile cezanın bir türünün devam edip 

etmeyeceğini sorar. Başladığım noktaya dönecek olursak, bunu Derrida’nın sözde seküler 

bir çağda bile siyasi kavramların teolojik kökenlerinin yapıbozuma uğratılması gerektiği 

yönündeki ısrarıyla karşılaştırabiliriz. Gerçekten de belki de özellikle kozmopolitanizm, 

hümanizm ve benzerlerinin sözde seküler çağında, demokrasi, ulus-devlet, insanın doğası 

ve benzerleri gibi kavramların teolojik kökenleri sorgulanmayı beklemektedir ve aynı 

durum belki de ölüm cezası için de geçerlidir. Tüm bu durumlarda Derrida hem seküler 

bir çağdan bahsetmeyi hem de ölüm cezasının evrensel olarak kaldırılması çağrısında 

bulunmayı mümkün kılan belirli bir insan, hümanizm ve insan hakları anlayışının artık 

örtülü olan ve genellikle inkâr edilen dini veya teolojik kökenlerini ortaya çıkarmaya 

çalışmaktadır. 

Derrida’nın karşılaştırma ve benzetmeleri yalnızca yüzeysel bir benzerlik kurmaktan 

öteye geçerek, laiklik ve kölelik karşıtı mücadelenin modern çağın ve özellikle 

Aydınlanma düşüncesinin ürünleri olduğunu vurgular. Ona göre, sekülerizm, ölüm cezası 

ve kozmopolitanizm üzerine yaptığı analizlerin Aydınlanma düşüncesiyle olan bağlantısı 

tesadüfi değildir. Bu bağlamda Derrida, misafirperverlik, kozmopolitanizm, demokrasi 

ve din üzerine yaptığı çalışmalarda sıkça referans verdiği Kant’ı, Aydınlanma’nın en 

önemli figürü olarak ele alır. Derrida’nın Ölüm Cezası Semineri yalnızca bireysel 

infazları ya da belirli tarihsel ritüelleri değil, özellikle Avrupa modernitesinde ve Avrupa 

hukuk geleneğinde ölüm cezasının nasıl şekillendiğini ve nasıl devam ettirildiğini inceler. 

Bu bağlamda, Avrupa hukukunun ölüm cezasına yaklaşımı, Derrida’nın çalışmasının 

merkezinde yer alır ve bu hukuki çerçevenin nasıl teoloji ve felsefe tarafından beslendiği 

üzerine bir analiz sunar. Seminerin açılışında Platon’un ölüm cezasını destekleyen 

görüşlerine değinen Derrida, aynı zamanda hukuki düzenlemeler içerisinde ölüm 

cezasının sürdürülmesini savunan Kant’a da atıfta bulunur (Derrida, 2014, s. 140). 

Derrida’nın ölüm cezası tartışmalarını Avrupa hukuku çerçevesinde konumlandırması, 

onun hukuk ve egemenlik arasındaki ilişkiye dair temel argümanlarından biridir. What 

For Tomorrow? adlı eserinde Derrida, Avrupa hukukunun dışında, gerçek anlamda bir 

ölüm cezası olup olmadığını sorgular (Derrida, 2004, s. 148). Bu doğrultuda Derrida, 

ölüm cezasını yalnızca bir ceza pratiği olarak değil, hukuk ve egemenliğin kesişim 

noktasında şekillenen ve Batı düşüncesinde teolojik ve felsefi kökenleri olan bir yapı 

olarak ele alır. 



147 

  

Derrida’nın idam cezasını kaldırarak yaşam ve ölüm üzerindeki egemenlik hakkına 

ilişkin teoloji politik okuması Derrida’nın daha sonraki siyasi yazılarına, özellikle de 

Rogues: Two Essays on Reason’a (2005) hâkim olan egemenlikten koşulsuz feragat 

açısından anlaşılması gerekmektedir. Bu noktada Fritsch, Avrupa’nın tek tanrılı mirasının 

salt tarihselci ya da soykütüksel bir yorumunun ötesinde, egemenlikte “teolojik” bir 

momente duyulan işlevsel ihtiyacı temel alarak okumaktadır. Bu amaçla, cinayet, intihar 

ve yasal idam arasındaki sağduyuya dayalı ayrımları sorgulayacak kadar ölümü 

kavrayışımızdan ve ölümle aktif ilişkimizden şüphe eden bu karmaşık ama “koşulsuz” 

idam karşıtlığının bazı bileşenlerini bir araya getirmek oldukça önemlidir. Derrida için 

bir başkasının açlıktan ya da AIDS’ten ölmesine izin vermenin bir tür ölüm cezası olarak 

anlaşılabileceği düşüncesi de oldukça önemli bir bağlamı barındırmaktadır (Fritsch, 2012, 

s. 56). 

Naas’ın makalesine göre, Derrida’nın Ölüm Cezası Seminerleri, onun teoloji politik 

miras olarak adlandırdığı düşünsel çerçeveyi anlamak açısından kritik bir öneme sahiptir. 

Bu bağlamda, Derrida’nın seminerde gerçekleştirdiği dekonstrüksiyonun, onun genel 

felsefi projesiyle örtüştüğünü söylemek mümkündür. Naas, Derrida’nın seminerlerdeki 

temel amacını açıklarken, onun “daha ‘felsefi’, daha az teolojik, daha az katı Yahudi-

Hıristiyan, daha evrenselleştirilebilir ve belki de daha Aydınlanmacı bir kölelik karşıtlığı 

geliştirmek” üzere hareket ettiğini vurgulamaktadır (Naas, 2008, s. 12). Bu vurgu, 

Derrida’nın ölüm cezasına yönelik eleştirisini anlamak açısından önem taşımaktadır. 

Derrida, Rogues: Two Essays on Reason adlı eserinde, “ayrılmazlıklarına” rağmen, genel 

olarak egemenliğin zorunluluğunu, “koşulsuz olanın koşulsuz zorunluluğundan” ayırma 

çabasına girişmektedir (Derrida, 2005, s. 195-196). Naas’ın ifade ettiği üzere, Derrida’nın 

laiklik kavramına yaklaşımı, egemenlik düzenini aşan ve onu kökten sarsan bir 

koşulsuzluk -yani öteki, olay ve adalet adına- teoloji politik olanın radikal bir eleştirisi 

olarak görülebilir.  

Bu çerçevede, Derrida’nın idam cezasına yönelik eleştirisi, yalnızca egemenlik 

kavramına karşı bir tavır almakla sınırlı değildir. O, idam cezasını, egemenliğin doğasını 

sorgulayan ve onu koşulsuz bir onay perspektifinden reddeden bir ilke olarak ele alır. 

Fritsch’in belirttiği gibi, Derrida’nın idam cezasına olan ilgisi, tutarlı ve ilkeli bir ölüm 



148 

  

cezası karşıtlığı geliştirme çabasının bir parçasıdır ve bu karşıtlık, egemenliği reddeden 

bir etik anlayışla doğrudan bağlantılıdır (Fritsch, 2012, s. 57). 

Ölüm cezası bağlamında teoloji politik okuma, insanları idam etmenin hala egemenliğin 

içsel anlamına ait olduğu sonucuna varacaktır çünkü tarihsel olarak egemenlik, yaşam ve 

ölüm üzerinde her türlü normun ve pozitif yasanın ötesinde koşulsuz hakka sahip olan 

mutlak güç ve gerçek kadir-i mutlak egemen olarak Tanrı fikrinden miras kalan bir 

kavramdır. Platon’un varlığın ötesindeki iyi kavramı, Aristoteles’in “insanlığın yaşamını 

aşan yaşam” olarak hareket etmeyen hareket ettirici kavramı ve bunların Yahudi-

Hıristiyan temellerde, İncil’deki yaratıcı-Tanrı ışığında yorumlanma biçimi ontoteolojik 

bir temel barındırmaktadır. Böylece Antik Yunan’dan başlayarak egemen hükümdar 

olarak orta çağ tanrısına ve ardından Tanrı’nın yeryüzündeki tecessümü olarak kralın ilahi 

hakkından, kralın başını kesmesine rağmen Tanrı’nın yerine bölünmez bir egemen olarak 

halkı koyan demokratik devrime uzanan bir çizgi izleyebiliriz. Bu siyasal düşünceler 

tarihi okumasının altında yatan amaç, gerçek anlamda seküler bir çağa girmek için bu 

ontoteolojik mirastan nihayet kurtulmaya çalışmak olabilir. Çünkü Derrida’nın amacı 

daha önce de belirttiğimiz gibi egemenliğin teoloji politiğini okuduğu Schmittyen siyasal 

alandan başka bir siyasalın mümkün olabileceğini anlatmak ve bunun yollarından birinin 

her zaman mümkün olduğunca seküler bir çağın gerekliliğinin peşinden gitmek olduğunu 

aktarmaktır. 

Ölüm cezası konusunda Derrida’nın üzerinde durduğu bir başka husus kendi öteki 

tartışmasıdır. Derrida’ya göre kendini olumlayan benlik, aynı zamanda dışarı atması ve 

uzak tutması gereken ötekini de olumlar. Bu nedenle benliğin korunması, dost ve düşman 

hakkında kararlar verilmesini gerektirir. Derrida’nın Politics of Friendship’te Schmitt’e 

karşı savunduğu gibi, tezahürlerinin altında yatan önceden belirlenmiş bir kendiliğin 

olmaması, dost ve düşmanın nihai olarak ayırt edilemezliğini, hatta dönüştürülebilirliğini 

yani yeni bir imkân olarak birlikte yaşama olanağını ima eder. Dolayısıyla, Derrida’da 

egemen kararın aporia’sı yani çıkmazı olarak nitelendirebileceğimiz husus içimdeki 

ötekinin kararıdır. Derrida’ya göre “Egemen bir karar her zaman ötekinin kararıdır. 

Ötekinden gelir” (Derrida, 2012, s. 24). 

Schmitt’in siyasal olanı söz konusu olduğunda, egemen yasayı askıya aldığını iddia 

etmeli ve böylece kendi tamamlanamaz ve kırılgan kimliğinin üstünde ve ötesinde 



149 

  

kalmalıdır. İşte yasanın bu şekilde askıya alınmasında ve düşmana ilişkin kararda ölüm 

cezasının gerekçesini buluruz. İstisnai bir durumda, “devlet varlığının tehdit altında 

olduğunu düşündüğünde, bunu hukukun sınırlarını zorlayarak yapsa bile varlığını 

sürdürme hakkına sahiptir”, en uç noktada, düşman ilan ettiklerini öldürerek bunu yapma 

hakkına sahip olacaktır. Ancak Derrida Ölüm Cezası seminerinde idam cezası ile devlet 

tarafından yetkilendirilmiş diğer öldürme biçimleri arasındaki ayrıma ilişkin bu son 

noktayı sorgulamaktadır. Bu da bizi Derrida’nın, Naas’ın (2012) da belirttiği gibi, 

seminerin açık hedefi olan tutarlı ve ilkeli bir girişimine götürür. Derrida egemenliği 

sınırlamaya istekli olması konusunda ısrar eder. Egemen devletin yasal olarak kendinde 

bu hakkı bulması veya istisna durumunda bunu yaratıyor oluşu kendisini sınırsız kendini 

koruma hakkı verirken birçok kişi uzun bir istisnalar listesinde ölüme mahkûm edilebilir. 

Bunun yerine, egemenliği sınırlamak her şeyden önce onun sınırlılığını, yani gördüğümüz 

gibi, olaya koşulsuz maruz kalma içinde ve aracılığıyla sürekli yeniden ortaya çıkışını 

düşünmektir. Egemen bir varlığın projelendirdiği ve hesapladığı tüm edimsel ya da 

kuralcı, koşullu ve sınırlı ufukların sorgulanmasının kaçınılmaz olarak koşullu 

gerekliliğinden hareket etmek gerekmektedir. 

Derrida’ya göre idam cezası suç işlemekten insanları asla caydırmadığı yüzyılların 

deneyimi ile sabitken ve zamanın başından beri yaşananlar otoritenin sesi zorlayıcı iken 

aklın sesinin her zaman şüpheli olduğu insanları ikna etmediyse, o durumda Derrida 

iddiasının doğruluğunu anlamak için insan doğasına danışmanın yeterli olacağını 

söylemektedir. Bu tür bir düşünce yani Aydınlanma ve akıl düşüncesi ile Schmitt’inki 

gibi bir düşünce arasındaki en ilginç farkı kavramak için, “ikincisinin bu “otoriteyi”, bu 

auctoritas’ı ve bu potestas’ı, egemenliğin kurucu otoritesinin ve teolojik tarihinin bu 

gücünü düşünmeye çalıştığını söyleyebiliriz”. Çünkü Derrida’ya göre akıl ile hak ya da 

hukuk uzlaştırılmaya müsaitken, Schmitt, aynı derecede rasyonel ve mantıklı bir şekilde, 

hukukun kökeninin, aklın kökeni gibi, yasal ya da rasyonel olamayacağını ve bunun 

otoritenin kaynağı, her zaman istisnai kaynağı olduğunu hatırlatır (Derrida, 2014, s. 92). 

2.3.2. Bağışlamanın İmkânı 

Bağışlamaya muktedir olan kimdir sorusunun cevabı Derrida’da bağışlamanın 

egemenliğin teoloji politik irtibatının bir irtibatı olduğunu ortaya koymaktadır. Derrida 

bağışlamanın çoğu zaman mazeret, pişmanlık, af, zamanaşımı gibi kavramlarla 



150 

  

karıştırıldığını söylemektedir. Bağışlama kavramının arka planında Yahudilik, 

Hıristiyanlık ve İslamiyet’i bir araya getiren İbrahimi bir dinin ait olduğunu 

söyleyebileceğimiz teolojik bir düzlem söz konusudur. Buradan hareketle bağışlamanın 

boyutu bu evrenselleşme içinde kendini ve onunla birlikte her türlü ölçüyü, her türlü 

kavramsal sınırı yok etme eğilimindedir. 

Son yıllarda jeopolitik sahnede tövbe, itiraf, bağışlama veya özür dileme pratiklerinin 

artış gösterdiği görülmektedir. Bu tür sahnelerde sadece bireyler değil, aynı zamanda 

topluluklar, profesyonel şirketler, dinî hiyerarşilerin temsilcileri, hükümdarlar ve devlet 

başkanları da af dilemektedir. Söz konusu aktörler, (örneğin Japonya veya Kore 

örneklerinde olduğu gibi) çoğu zaman toplumlarının egemen dinî dilini değil; hukukun, 

siyasetin, ekonominin veya diplomasinin “evrensel” dili hâline gelmiş olan İbrahimi 

dinleri zeminine alan bir söylemi tercih etmektedirler. Tövbe veya af dileme sahnelerinin 

çoğalması ise, evrensel bir hafıza zorunluluğuna işaret ediyor görünmektedir. 

Bağışlama kavramı, temelde ahlaki bir yetiyi ifade eder. Başka bir deyişle, özgür bir failin 

belirli bir ilişkiyi kurmak veya dönüştürmek için sahip olduğu içsel ahlaki güç ya da 

beceri olarak tanımlanabilir. Bağışlama, bir dizi prosedürden otomatik ya da doğal olarak 

ortaya çıkmaz; bu eylemi zorunlu kılan, muhtemel zorlayıcı kuralların sonucu değildir. 

Tersine, sınırlanmamış bir olasılığı temsil eder. Bu noktada, mağdurun her zaman 

affetmeme imkânına sahip olması, bağışlamayı ahlaki bir yeti olarak tanımlar; aksi 

takdirde bağışlama, ahlaki niteliğini yitirir. Öte yandan, bağışlamayı bireysel ya da insan 

ilişkileri düzleminde tartışmak bu çalışmanın odağında yer almamaktadır. Bir insanın bir 

başkasını bağışlaması, çoğunlukla “gönül yüceliği” bağlamında ele alınsa da bu eylemin 

özünde hiyerarşik bir boyutun yer aldığı söylenebilir. Burada özellikle önemli olan, 

egemenin veya devletlerin bağışlama yetisini incelemektir. Bu doğrultuda, Derrida’nın 

egemenlik ve devlet ilişkisi kapsamında ele aldığı bağışlamanın teoloji politiği 

tartışılacaktır. “Devlet, bir başkası adına bağışlama hakkına sahip midir?” sorusu, 

doğrudan devletin egemenliğine yönelik bir sorun olarak karşımıza çıkar. Çünkü 

egemenliğin teoloji politiği olarak nitelendirilen bağlam, birebir “Tanrı’nın 

bağışlaması”na karşılık gelmese de Tanrı’nın yeryüzündeki temsili sayılan egemenin 

bağışlama eylemini içermektedir. Burada, Tanrı’nın veya Kilise’nin günahları 



151 

  

affetmesinden, bağışlamanın devlet düzeyine taşındığı bir sürecin varlığı söz konusu 

olmaktadır. 

Derrida, Bağışlamak kitabında bir yeti olarak bağışlama anlayışıyla başlar ve 

bağışlamanın kendi imkânsızlığında kök saldığını ve dolayısıyla kökünde karar verilemez 

olduğunu savunmaya devam eder. Bağışlama yalnızca olanaksız olanı ve bağışlanamaz 

olanı bağışlamaya çağrıldığı zaman anlam kazanır. Bağışlama Derrida’ya göre, kendisini 

imkânsızlığın kendisi olarak ilan etmelidir (Derrida, 2015, s. 33-34). Buna bağlı olarak, 

potansiyel olarak affedilebilir bir suça dair bağışlamaya gerek yoktur; zira bu suç, 

ontolojik düzeyde bağışlamayı gerektiren bir suçluluk barındırmaz. Diğer yandan, söz 

konusu ihlalin radikal bir kötülük içermediği gerekçesiyle, failin affedilmesi çabasının 

“gerçek” bir bağışlama oluşturmaktan ziyade sadece suçun varlığını kabule 

indirgenebileceği de öne sürülebilir. Bu durumda, sözde bir bağışlama söz konusu olur; 

yani işlenen fiilin ciddiyeti yeterince ağır görülmediğinden, affetme eyleminin sahiciliği 

tartışma konusu hâline gelir (Verdeja, 2004, s. 24).  

Derrida’ya göre, bu durum bizi İkinci Dünya Savaşı öncesinde ve sırasında yaşanan, 

özellikle Nürnberg Mahkemesi ile uluslararası hukukta insanlığa karşı suç kavramının 

kurumsallaşmasını mümkün kılan bir dizi olağanüstü olaya götürmektedir. Bu olaylar, 

egemenliğin teoloji politiğini yansıtan bir bağlamda değerlendirilir. 1945 yılında henüz 

insanlığa karşı suç kavramı bilinmezken, Derrida’ya göre, bu kavramın ortaya çıkışını 

zorunlu kılan tarihsel olaylar yaşanmıştır (Derrida, 2015, s. 22-23). O dönemde, hâlâ 

yorumu zor ve kapsamı belirsiz bir edimsel gerçeklik söz konusuydu. Günümüzde, 

insanlığa karşı suç veya savaş suçları gibi kavramlar gündelik dilde yaygınlaşmış olsa da 

bu tür kavramlar devletlerin şiddet, soykırım ya da katliam gibi edimlerini meşrulaştırdığı 

bir bağlam içinde varlığını sürdürmektedir. Bu bağlam, aynı zamanda bağışlama ve tövbe 

pratiklerinin, özür dileme jestlerinin artış gösterdiği adeta teatral bir gösteriye 

dönüşmektedir. Bu tür teatrallikler, çoğu zaman geçmişteki büyük sarsıntıların izlerini 

taşımaktadır. İnsanlık, kendisine yönelik suçlarla yüzleşmeye zorlanan bir hareketin 

etkisiyle sarsılmaktadır. Bir insan ırkı, alenen ve oybirliğiyle kendisini, kendisine karşı, 

"insanlığa karşı işlenen suçlar" nedeniyle suçlamaya girişmektedir. Bu süreçte şiddeti, 

katliamı ya da soykırımı gerçekleştiren fail, mağdurdan özür dilemektedir. Derrida bu 

durumu şu şekilde ifade eder: “Varsayalım ki bağışlanma dileyerek, geçmişte insanlığa 



152 

  

karşı işlediğimiz tüm suçlardan dolayı kendimizi suçlamaya başladık. Bu durumda, 

yeryüzünde kimse kalmamıştır ki yargılayacak konumda olsun ya da masum bir hakem 

rolünü üstlenebilsin. Hepimiz, en azından insanlığa karşı işlenen suçların mirasçılarıyız; 

bu suçlarla özsel, içsel ve tarif edilemez bir şekilde damgalanmışızdır.” Dahası, 

Derrida’ya göre, büyük devrimler, bu tür kitlesel, organize ve acımasız şiddet olayları, 

insan hakları ya da insanlığa karşı suç gibi kavramların doğmasını mümkün kılan tarihsel 

bağlamları temsil etmektedir (Derrida, 2001, s. 27-30).  

Derrida, bağışlama kavramını egemenliğin teoloji politik bağlamında ele alırken, af 

dileme sahnelerinden örnekler sunar. Örneğin, Polonya ve Almanya piskoposluklarının 

Auschwitz’den kurtuluşun 50. yıl dönümünde başlattıkları vicdan muhasebesi sürecine 

atıfta bulunur ve bu bağlamda “Bağışlamalı mı?” sorusunu sormaktan kaçınamaz 

(Derrida, 2015, s. 22). 

Derrida, bu tartışmaları genişletmek amacıyla, Jankélévitch’in Hitler’in işlediği suçların 

zamanaşımına uğraması konusundaki görüşlerine dikkat çeker. Jankélévitch, kötülüğün 

akıldışılığı ile sevginin kadir-i mutlaklığı arasındaki ilişkiyi uzlaştırmaya çalışmanın, 

bağışlamanın doğasında kapanması mümkün olmayan bir yaraya işaret ettiğini savunur. 

Derrida, Jankélévitch’in bu ifadelerini aktararak, bağışlamanın kötülük kadar güçlü bir 

kavram olduğunu ve bazı suçların bağışlanabilirliğini tartışmanın imkânsız bir alana 

girdiğini ifade eder. Bu bağlamda, “Bağışlama, ölüm kamplarında ölmüştür” ifadesi, 

Holocaust gibi radikal kötülüklerin bağışlama kavramını nasıl derin bir sorgulama altına 

aldığını vurgulamaktadır (Derrida, 2015, s. 24-25). 

Bu çerçevede bağışlama üzerine tüm tartışmalar neticesinde Derrida’nın varmış olduğu 

nokta bağışlamanın insana ait bir eylem mi olduğu yoksa Tanrı’ya has bir kudret mi 

olduğu sorusudur. Derrida’nın ifadeleriyle “Bağışlama üzerine tüm tartışmalar aynı 

zamanda bu sınır ve bu sınırı geçiş üzerine tartışmalardır” Derrida’nın sınır ile kastettiği 

bağışlamanın kutsal veya ilahi olup olmadığı yahut aşkınlık veya içkinlik gösterip 

göstermediğidir. Derrida’da burada koşulsuz saf bağışlamanın “Hıristiyanlıkta Tanrı 

tarafından günahlarının bağışlanması” anlamını taşırken koşullu bağışlama “ceza düzeni 

içerisinde hukuki olanla bağlantılı” olduğu için özünde insanlığa dair pişmanlık 

taşımadığı gibi koşullar bütününe tabidir (Derrida, 2015, s. 74-76) Bununla birlikte 

Derrida bağışlamanın da kendi içinde bir ekonomisinin olduğunu belirtmektedir. 



153 

  

Bağışlayarak kendimize ihanet etme riskine girerek daima başkası adına yani başkasını 

istismar etmek uğruna bağışlamaya mahkumuz demektedir.  

Derrida’nın bağışlama yaklaşımını kavramsal bir soybilim olarak nitelendiren 

yaklaşımlar mevcuttur. “Derrida’nın son çalışmalarının çoğunda yapmaya çalıştığı şey, 

kavramların tarihsel analizi, bir tür kavramsal soybilim olarak tanımlanabilir. Her zaman 

miras olarak tanımladığı baskın Batı geleneğinden bir kavram seçer ve sonra bu kavramın 

mantığını ortaya çıkarmak için aynı anda tarihsel, bağlamsal ve tematik olan bir analiz 

yoluyla ilerler.” Derrida’nın bağışlama kavramında bu karar verilemez tutumuna 

bakıldığında teoloji politik bir bağlam olduğunu söyleyebiliriz. Derrida’nın “İbrahimi” 

dini gelenek ve Batı felsefe geleneği olarak adlandırdığı bu teoloji politik mirastan, 

birbiriyle bağdaşmayan iki heterojen bağışlama kavramını devraldığını görmek 

mümkündür. Derrida bunları koşulsuz ya da saf bağışlama ve koşullu bağışlama olarak 

tanımlar (Bernstein, 2006, s. 395-396).  

Bağışlamanın bu iki kavramı hem birbirinden farklı hem de birbirinden ayrıştırılamaz 

görülmektedir. Kavramlar birbiriyle uyumsuzdur ama aynı zamanda zorunlu olarak 

birbirleriyle bağlantılıdır. Koşullu bağışlama, bağışlama ile sıklıkla kastettiğimiz şeydir 

ve Derrida’nın İbrahimi dinleri yani tek Tanrı’lı dinleri kastettiği teoloji politik bağlamda 

baskın bir rol oynamıştır. Bu ekonomide bir değiş tokuş söz konusudur. Ortada bir suç ya 

da zarar işleyen bir günahkâr ya da fail; bir kabahat işlendiğinin kabulü, mağdurun ya da 

mağdurun bir temsilcisinin bağışlanma talebi vardır. Eğer bağışlama talebi kabul edilirse, 

bu bir uzlaşma ya da iyileşme sürecinin başlamasına yardımcı olur. Koşullu bağışlama, 

özellikle İbrahimi gelenek içerisinde derinlemesine ele alınmış ve kutsal metinlerde 

merkezi bir ilke olarak yer edinmiştir. Hıristiyanlık bağlamında, bu anlayış, İncil’de yer 

alan ve bağışlamanın belirli koşullara bağlı olduğunu ifade eden öğretilerle 

desteklenmektedir. Bu bağlamda, İsa’nın sözleri, bireyin kendisine yönelik bir haksızlık 

veya suç karşısında öncelikle failin hatasını fark etmesini sağlaması gerektiğini ve ancak 

fail pişmanlık gösterdiğinde bağışlamanın gerçekleşebileceğini vurgulamaktadır. 

(Bernstein, 2006, s. 396-397). Bu koşullu bağışlama, İbrahimi gelenekte büyük bir 

incelikle işlenmiştir.  

Bernstein, Derrida’nın koşullu bağışlama ile ilgili düşüncesinin tek başına ele alındığında 

bağışlama olmadığında ısrar eder. Yahut daha resmi bir şekilde ifade etmek gerekirse, 



154 

  

koşullu bağışlama koşulsuz bağışlamadan ayrılamaz ve ona bağlıdır. Koşullu bağışlama 

kendi başına ayakta duramaz Koşulsuz bağışlama ise saftır, zamanın dışındadır. Bir 

kesintidir, sıradan zamandan bir kopuştur. İmkansızdır. Koşulsuz bağışlamanın 

ekonomisi yoktur. Uzlaşma, kefaret, kurtuluş ya da şifa ile hiçbir ilgisi yoktur. “Aşırı, 

hiperbolik, çılgınca görünebilir” Bununla beraber Derrida’da bağışlama normal, 

normatif, normalleştirici değildir, olmamalıdır. İmkânsız olan karşısında istisnai ve 

olağanüstü kalmalıdır: sanki tarihsel zamansallığın olağan akışını kesintiye uğratmış gibi 

(Bernstein, 2006, s. 396-397). Saf koşulsuz bağışlama, saf bir hediye ya da saf bir 

misafirperverlik gibidir. Karşılıksız ve koşulsuz, lütufkâr bir armağandır. Derrida’ya göre 

ilke olarak, bağışlamanın sınırı yoktur, ölçüsü yoktur, ölçülülüğü yoktur, hangi noktaya 

kadar sorusunun cevabı bağışlamanın sınırının olmadığıdır. O halde bu saf koşulsuz 

bağışlamanın anlamı nedir diye sorduğumuzda Derrida’nın yanıtı saf koşulsuz 

bağışlamanın imkansızın deliliğidir. 

2.4. DEMOKRASİ TARTIŞMASI VE EGEMENİN YERYÜZÜLEŞMESİ 

Derrida’nın bilhassa Rogues: Two Essays on Reason ve The Poitics of Friendship’te 

(2005b) üzerinde durmuş olduğu demokrasi tartışması egemenliğin teoloji politik 

okumasının neresinde yer almaktadır sorusunun cevabı bu bölümün konusunu teşkil 

etmektedir. The Politics of Friendship (2005a) demokrasi hakkında düşünmeye 

yöneliktir. Ancak, demokrasi daha önceki kısımlardan hatırlanacağı üzere Derrida’nın 

dostluk kavramı ile oldukça yakından ilişkilidir. Dostluk kavramı Derrida’da demokrasi 

ve siyasal olan analizlerine bir giriş noktası olarak işlev görür. Derrida’da dostluk teorileri 

Batı felsefe geleneğindeki siyasi aidiyet teorileriyle ilişkilendirir. Batı felsefe geleneğinin 

birlikte yaşama imkânı olarak sunmuş olduğu kardeşlik nosyonuna başvurma biçimini 

eleştirel bir şekilde sorgular. Derrida mevcudiyet metafiziğinin bu aidiyet teorilerinin 

kadınların dışlanmasını pekiştirdiğini ve dolayısıyla bu teorilerin özgürleştirici olmaktan 

oldukça uzakta olduğu belirtmektedir. Derrida aidiyet teorilerinden azade dostluk ve 

siyasi aidiyet, özellikle de demokratik aidiyet modelleri tasarlamanın mümkün olup 

olmadığının imkanını sorgulamaktadır ve temel meselesi budur. Bu sebeple demokrasi 

bir siyasi aidiyet inşasını dostluk temellendirmesi üzerinden yapmaktadır. 

Bununla birlikte Derrida’da The Politics of Friendship’te (2005a) kendisini 

ilgilendirenin, demokrasi fikrinin Batı’da nasıl ortaya çıktığını ve bundan nelerin 



155 

  

korunabileceğini ve korunması gerektiğini anlamak olarak tanımlamaktadır. Bu yüzden 

Derrida’ya göre demokrasi sadece bir yönetim biçimi, sosyal organizasyon ya da rejim 

değildir. Aristoteles’ten başlayarak demokrasi düşüncesini yapılandırmış olan tüm 

felsefeleri, siyaset felsefesini düşündüğümüzde dostluk oldukça önemli bir yerde 

bulunmaktadır. Çünkü Derrida’da dostluk her şey ile ilgilidir. Örneğin, homojen 

olmayan, heterojenliği, sonsuz tekilliği ve sonsuz başkalığı hesaba katan bir eşitlik 

düşünmeye çalışalım. Ne eşitlik ne de sorumluluk motifi öznellik ya da öznel kimlik 

kavramıyla uzlaştırılabilir Derrida’ya göre eşitlik belirli bir sonsuz heterojenliğin, sonsuz 

bir mesafenin dikkate alınmasını gerektirir. Bunu mevcut demokrasi söylemiyle 

bağdaştırmak çok zordur. Derrida’nın gelecek demokrasi olarak adlandırdığı kavram ki 

bu demokrasinin geleceği değildir bir imkân olarak görülebilir. Çalışmanın temel amacı 

Derrida’da egemenliğin teoloji politik okumasını yaparken aynı zamanda Derrida’nın 

kavramlarındaki teoloji politik karşılaşmaları da aktarmaktır. Bunun yaparken 

egemenliğin temel okumasında siyasal olanın yerinin öneminden bahsetmiştik. Tam da 

bu bağlamda Derrida için demokrasi, gelecek olan demokrasi kavramı başka bir siyasal 

olanın imkanını tartışmaktır. Çünkü Derrida için “Siyasal olanın yeri, mevcut ya da 

gelecekteki açık kümeler arasındaki müzakere yeridir” (Derrida, 2005a). 

Demokrasi aynı zamanda bölünebilirliğe, çeşitliliğe ve heterojenliğe de işaret ettiğinden, 

tüm bunlar egemen ipseity’ye karşı olduğundan, tam da bu modeli kesintiye uğrattığı 

düşünülebilir. Derrida, Rousseau’nun Toplum Sözleşmesi’ni bu görüş için etkili bir 

kaynak olarak tanımlar. Rousseau’nun düşüncelerinin rejimlerin sınıflandırılmasıyla 

ilgili olduğunu kabul etmekle birlikte Derrida, gerçek bir demokrasinin hiçbir zaman var 

olmadığını ve var olmayacağını, çünkü doğal düzenin aksine Rousseau’nun kalpte 

demokratik arzuyu geliştirme zorunluluğu çağrısında bulunduğunu ve bu noktayı gerçek 

demokrasinin ancak tanrılar varsa mümkün olabileceği koşullu olasılığına bağladığını 

iddia ettikten sonra, bölünmez egemenliğin ötesinde demokrasi hakkında düşünme 

olasılığını nasıl açtığını vurgular. Derrida için bu çok önemli bir hamledir. Rousseau 

tanrılar kelimesine bir çoğulluk ve bölünme unsuru ekleyerek egemenliğin birliğine ve 

bölünmezliğine meydan okur ve söylemi bölünmez egemenliğin siyasi teolojisine bağlı 

kalsa da “demokrasiyi ya da en azından hükümetin ve demokratik egemenliğin ötesinde 

bir demokrasiyi ilan eder” (Derrida, 2005b, s. 75) 



156 

  

Derrida’nın gelecek demokrasi kavramı, Batı’daki demokratik mirası yalnızca 

devralmakla kalmayıp, aynı zamanda bu mirası eleştiriye tabi tutarak, demokrasiye içkin 

olan teoloji politik unsurları sorgulamayı hedeflemektedir. Bu bağlamda 

Derrida, Rogues: Two Essays on Reason adlı eserinde demokrasinin tarihsel olarak 

teoloji politik egemenlik anlayışlarıyla nasıl iç içe geçtiğini ve Hıristiyan düşüncesinin 

izlerini nasıl taşıdığını açıkça ortaya koymaktadır. Ona göre, demokrasi kavramı, yalnızca 

siyasi bir rejim olarak değil, aynı zamanda belirli bir tarihsel ve dini bağlamda şekillenen 

bir yapı olarak ele alınmalıdır. Derrida, demokrasinin güçlü bir şekilde Hıristiyanlık, 

özellikle de Pavlusçu teolojik çerçevelerle damgalandığını öne sürer. Bu iddiasını, 

sekülerleşme kavramının bile ancak Hıristiyanlık bağlamında anlam kazandığını 

savunarak destekler. Ona göre, Aydınlanma düşüncesi bile Hıristiyanlığa karşıt olduğu 

iddiasına rağmen, özünde Hıristiyan bir zemine dayanmakta ve bu nedenle eleştirel bir 

okuma gerektirmektedir (Derrida, 2001a, s. 66). 

Derrida, sekülerleşmenin modern çağda yaygın bir inanç olarak görülmesine karşın, 

aslında bu inancın kendisinin bile sorgulanması gerektiğini ifade eder. Ona göre, 

sekülerleşmenin ve büyünün bozulmasının mutlak ve tamamlanmış süreçler olduğu 

yönündeki söylemler sürdürülebilir olmaktan uzaktır. Sekülerleşmenin tamamlandığına 

dair iddialar, modern toplumsal yapılar içinde halen varlığını sürdüren dini ve teolojik 

unsurlar göz önüne alındığında, belirsiz ve ihtiyatlı bir yaklaşıma ihtiyaç duymaktadır 

(Derrida, 1994, s. 49). Bu çerçevede gelecek demokrasi, mevcut demokratik rejimlerin 

ötesinde, evrensel ve seküler bir nitelik taşımalıdır. Bu yeni demokrasi anlayışı, toplumsal 

bağların temelinde yer alan evrensel rasyonaliteye daha fazla alan açmayı hedefler. Ancak 

bunu yaparken, sekülarizmi yalnızca din karşıtlığına indirgemek yerine, onu Hıristiyan 

kökenlerinden daha da bağımsızlaştırarak, özgürlük ve çoğulculuk temelinde yeniden 

yapılandırmayı amaçlar. Derrida, bu umudunu şu şekilde dile getirir: Gelecek demokrasi, 

hem politik alanın teolojik ve teokratik unsurlardan ayrışmasını sağlayacak hem de bu 

ayrışma çerçevesinde bireylerin ibadet özgürlüğünü güvence altına alacak bir laiklik 

anlayışını benimsemelidir. Bu bağlamda, devletin mutlak din özgürlüğünü güvence altına 

alması, demokratik bir düzenin ayrılmaz bir parçası olarak görülmelidir (Derrida, 1991, 

s. 50). 



157 

  

Devlet içindeki bu sekülarizme ek olarak Derrida, kavramları ve kurumları güçlü ulus-

devletlerin çıkarlarına ve kontrolüne bağlı olmayan gerçek bir uluslararası hukuka ihtiyaç 

olduğunu savunur (Chérif, 2008, s. 45). Bu sekülarizm, Derrida’nın daha sonraki 

çalışmalarında sıklıkla Amerikan egemenliğine ve esas olarak onun etkisi altındaki 

uluslararası kurumlara yönelik giderek daha keskin bir eleştiri ve Amerika Birleşik 

Devletleri’nin vesayeti altında kalan Birleşmiş Milletler ve Güvenlik Konseyi’ne yönelik 

sert bir eleştiriyi de içermiştir (Chérif, 2008, s. 71).  

Bu anlamda denilebilir ki Derrida, yeni ortak egemenlik biçimlerinin icat edilmesi 

gerektiğini, ancak teolojik bir mirasla gelen egemenlik kavramı bölünmezliği varsaydığı 

için yeni bir egemenlik kavramının da icat edilmesi gerektiği görülmektedir. Bu 

çalışmalarında Derrida, devlete veya onun egemenliğine karşı olmadığını, çünkü devlet 

egemenliğinin genellikle diğer uluslararası veya ulusötesi güçlerle mücadele etmek veya 

onları sınırlamak ve laiklik ve din özgürlüğünü sağlamak için en iyi araç olduğunu 

göstermektedir. Bu nedenle devlet egemenliğinin yeniden düşünülmesi veya yeniden icat 

edilmesi, bazı uluslararası kurumların Derrida’nın sıklıkla Rogues: Two Essays on 

Reason’da (2005b) altını çizdiği gibi Birleşmiş Milletler gibi, reforme edilmesi ve 

geliştirilmesi çağrısında bulunmaktadır. Dolayısıyla Derrida’nın, ulus-devlet 

vatandaşlığının ötesinde yeni bir uluslararası ya da yeni bir uluslararası ittifaktan 

bahsetmekte olduğu ve emperyal ve emperyalist hegemonyalarla mücadele etmeyi 

amaçlayan günümüzün bazı küreselleşme karşıtı hareketlerini oluşmakta olan yeni bir 

ittifakın işareti olarak görmekte olduğu düşünülebilir. Burada Derrida’nın yeni bir imkân 

olarak gördüğü kavramlardan hareketle geleceğe dair olumsuz olmadığını hatta belki de 

umutlu olduğu yorumunu da yapmak mümkündür. Ancak konunun çıkmazlarını da 

anlamak adına, Derrida’da egemenliğin teoloji politiğinin karşılaşmalarını gördüğümüz 

demokrasi kavramında oldukça kurucu bir noktayı teşkil eden otoimmünite sarmalını ve 

yine aynı tartışma ekseninde bir kendilik inşası olarak görebileceğimiz Derrida’da 

kardeşlik meselesini anlamak elzem görülmektedir. 

2.4.1. Otoimmünite Sarmalı 

Derrida’nın egemenlik ve demokrasi arasındaki çıkmazı anlatmak için kullanmış olduğu 

kavramlarından biri olan otoimmünite, aynı zamanda Derrida’nın laiklik kavramına dair 

analizlerinde de karşımıza çıkmaktadır. Din ve bilim ya da inanç ve bilginin temel bir 



158 

  

inancın edimselliğinde bir kökeni paylaştıkları ölçüde otoimmün göründükleri düşüncesi 

aslında şu ya da bu tanrıya, ulusa, bilimsel gerçeğe ya da vahye değil, ötekiyle olan temel 

ilişkiye bir tür bağlılık yemini olduğunu ortaya çıkarmaktadır. Dolayısıyla, Derrida’nın 

çalışmalarında her zaman iki kaynağı olan din belirli bir tarihsel vahiy ve bu vahyin açığa 

çıkarılabilirliği, bilimden ayrı düşünülemez ve genellikle birbirlerine karşı olarak 

düşünülen din ve bilim, tarihsel olarak belirlenmiş tüm vahiylerden önce gelen bir inançta 

ortak bir kaynağı paylaşırlar. O halde denilebilir ki burada Derrida, terimin biyolojik 

kökenlerini tartışmadan önce “bağışıklık” kavramının siyasi, diplomatik ve dini 

alanlardaki gelişimini göstermektedir. Derrida’nın otoimmünite ile kurmuş olduğu 

bağlam, din ve dinin siyaset ve toplumla ilişkisi üzerine bir söylem bağlamıdır ve bu 

yönüyle otoimmünite kavramı Derrida’da egemenliğin teoloji politik okumasında yer 

verilmelidir.  

Derrida, Rogues: Two Essays on Reason (2005b) adlı eserinde, autos kavramını -yani 

ipseity (öz-kimlik) olarak da ifade edilen bireysel varoluşu- kendi kendine yeten bir yapı 

olmaktan ziyade, sürekli olarak dışsal unsurlara maruz kalan ve geri alınmaya açık bir 

olgu olarak ele alır. Bu bağlamda, Specters of Marx eserinde dile getirdiği düşüncelerde, 

bireysel varlık ve onun temsil süreçleri arasındaki ilişkiye dikkat çeker. Derrida'ya göre, 

özne, kendisini yaşayan bir varlık olarak inşa ederken, kendisine ait olanla aynı zamanda 

ona yabancı olan arasında kaçınılmaz bir gerilim yaşar. Özne, kendi varoluşunu koruma 

çabasında, ötekini ve onunla ilişkili unsurları (örneğin dil, teknik araçlar, tekrar eden 

imgeler ve temsili unsurlar) bünyesine dahil etmek zorundadır. Ancak bu süreç, 

paradoksal bir şekilde, onun kendisini farklılaştırarak var etmesine yol açar. Ego, 

kendisini eşsiz ve benzersiz bir varlık olarak kurmaya çalışırken, aynı zamanda otoimmün 

bir sürecin içine girer: Yani, kendini koruma refleksi içinde ötekini kendi varoluşunun bir 

parçası olarak içselleştirirken, aynı anda ona karşı da bir savunma mekanizması geliştirir. 

Böylece, özne, kendi varlığını muhafaza etmek adına benliği tehdit eden unsurları 

bünyesine dahil eder ve bu durum, onun hem kendisi için hem de kendisine karşı çalışan 

bir yapıya dönüşmesine neden olur (Derrida, 2012, s. 141) 

Burada, bu biyolojik bir terimin, sağlığa ilişkin ya da yaşayan bedenlere ilişkin bir 

kavramın, teknik ya da makinemsi olanın, yinelenebilir ve biricik olmayanın yaşamın 

içine yerleştirilmesiyle doğrudan, neredeyse otomatik olarak nasıl ilişkilendirildiğini 



159 

  

görüyoruz. Otoimmün, yalnızca bazı benliklerin bağışıklığının tehlikeye girmesiyle, 

benliğin ya da benliklerin yaşamının nasıl tehlikeye girdiği ya da tehdit edildiğiyle değil, 

aynı zamanda yaşamın kendisinin, neredeyse otomatik olarak, bir makinenin düzenliliği, 

tekrarlanabilirliği ve öngörülebilirliğiyle, yaşam olmayanı -“teknik aygıt”, “protez”, 

“simülakr” ve benzerlerini- nasıl kabul ettiğiyle, yaşamın kendisinin, kendini sürdürmek, 

yaşamak için nasıl yaşam olmayanın ve yabancı cismin girmesini gerektirdiğiyle ilgilidir. 

Bu okuma günümüz demokrasilerinde ulus devlet temelli egemenlikler bağlamında 

yapıldığında kendi ve öteki meselesi temsiliyet ve birlikte yaşama imkânı açısından daha 

iyi anlaşılacaktır.  

Otoimmünitede tehlikeye atılan durum, Derrida’nın Rogues: Two Essays on Reason’da 

(2005b) açıkça ortaya koyduğu gibi, kendine özdeş bir varlığın yaşamı değil, kendine 

özdeşliğin varlığı ya da birliğidir ve belki de daha kışkırtıcı bir şekilde, bir şey olarak 

yaşam nosyonu bu nedenle makineye, ölüme ve yokluğa karşıt olarak yaşama karşı 

değildir. Bir anlamda egemenlikteki dönüşüme bir kapı açan ve bu yönüyle de yaşayan 

şimdinin bütünlüğünün ve öz kimliğinin eleştirisine geri dönmüş oluyoruz. 

Derrida, Rogues: Two Essays on Reason (2005b) adlı eserinde otoimmünite kavramını, 

yalnızca bir varlığın kendine zarar vermesi veya kendini yok etmesi şeklinde dar bir 

çerçevede ele almak yerine, öz-kimliğin (ipseity) ve benliğin (autos) korunma refleksi 

içinde kendi varoluşunu tehdit eden bir sürece girmesi olarak tanımlar. Otoimmünite, 

yalnızca doğrudan bir kendini imha eylemi ya da intihar olarak görülmemelidir; daha 

derin bir düzlemde, öznenin kendisine atıfta bulunarak varlığını sürdürme girişimi içinde, 

aslında kendi varoluşunu tehlikeye attığı bir yapıyı ifade eder. Derrida'ya göre, 

otoimmünite süreci, özne kendini koruma adına belirli mekanizmalar geliştirirken, aynı 

anda bu süreçler aracılığıyla kendisini aşındıran ve ipseity’yi ortadan kaldıran bir dinamik 

üretir. Böylece otoimmünite, yalnızca fiziksel ya da doğrudan bir kendini yok etme 

eylemi değil, aynı zamanda öznenin kendi varoluşsal referanslarına olan bağlılığını 

sarsan, benliğini tehdit eden ve hatta kendi kendisini inkâr etmesine yol açan bir süreçtir 

(Derrida, 2005b, s. 45). Derrida başka bir bağlamda Specters of Marx’ta (2012, s. 133) 

otoimmünitenin başlangıcını ilk hayaletin benliğe musallat olmasıyla, başladığını belirtir.  

Varlığımız bu nedenle ontolojik, hauntolojik, otoimmündür. Ben, hayalet olmadan 

yapamaz; hayat, hayat olmayan olmadan yapamaz, farklılık olmadan kimlik ya da tekrar, 

yineleme ve dolayısıyla ölüm olmadan yaşayan bir benin biricikliği olamaz. Bu öyle bir 



160 

  

kırılma noktasıdır ki aslında egemenliğin krizinin en başından beri temeli olarak kabul 

edilebilecek bir noktaya işaret etmektedir. Schmitt’in siyasal olanının kriz anında dost 

düşman ayrımına karar veren egemen bu bölünmeyi gerçekleştirir ve yine aynı egemen 

farklılık olmadan bir kimlik, tekrar ya da yineleme olmadan daha doğrusu ölüm olmadan 

yaşamın olanaklığını bekler. 

Dolayısıyla Derrida, otoimmünitenin tanımlanabilir bazı autos’ların yaşamını değil, 

kimliğin temeli ve garantörü olarak autos’ları tehlikeye attığını iddia eder. İnanç ve 

Bilgi’de Derrida, bağışıklık ve otoimmünite kavramlarını kullanarak, dini teknobilime 

karşı bağışıklık kazandırmaya ya da korumaya yönelik her türlü girişimin, sonuçta bilim 

ve bilginin, inanç ya da dinin zorunlu bir tamamlayıcısı ve tüm bilim ve bilginin önkoşulu 

olan özgün bir inanç haline gelmesine nasıl yol açtığını göstermektedir. Derrida’ya göre 

bu otoimmün mantık, çağdaş dinin bilimi kötülemek ve mahkûm etmek için tele-

teknobilimi kullanmasını açıklar. Hem dini grupların hem de cep telefonlarının uydu 

aktarımı ve internet aracılığıyla örgütlenen terörist ağların neden onları sadece tehdit 

ederek koruyan şeye karşı, bu çifte ve çelişkili yapıya göre savaş açmaları gerektiğini 

açıklar: “Bağışıklık ve otoimmünite” (Derrida, 1994, s. 46).  

Naas’ın Derrida’nın laiklik kavramına ilişkin analizine dayanarak, daha önce 

belirttiğimiz gibi, din ve bilim, temel bir inancın edimselliği bağlamında ortak bir kökene 

sahip oldukları ölçüde otoimmün bir yapı sergilerler. Bu bağlamda Derrida, dinin, belirli 

bir tarihsel vahiy ile bu vahyin açığa çıkarılabilirliği temelinde şekillendiğini ve 

dolayısıyla bilimden tamamen ayrı düşünülemeyeceğini ileri sürer. Geleneksel olarak 

birbirine karşıt konumda değerlendirilen din ve bilim, aslında tarihsel olarak belirli tüm 

vahiylerin öncesinde var olan bir inanç düzleminde ortak bir kökene sahiptir. Derrida, 

otoimmünite kavramını biyolojik bağlamda ele almadan önce, “bağışıklık” kavramının 

siyasal, diplomatik ve dinsel alanlardaki evrimini dikkate alır. Bu çerçevede, bağışıklık 

yalnızca biyolojik değil, aynı zamanda siyasal ve teolojik süreçler içinde şekillenen bir 

kavram olarak Derrida’nın analizinde merkezi bir rol oynar (Naas, 2008, s. 129-130). 

Derrida’ya göre, büyük ölçüde biyolojiden ödünç alınan otoimmünite kavramı, yaşam ve 

kurtuluş arasındaki gerilimleri, dinin yaşamdan daha üstün bir ilke uğruna kendini feda 

etme eğilimini ve egemenliğin hayali, fantazmatik doğasını ele almak için kullanılır. Bu 

bağlamda otoimmünite, egemenliğin kendi içinde barındırdığı paradoksları ve bu 



161 

  

paradoksları kesintiye uğratan mesihçi beklentiyi de içerir. Derrida, İnanç ve Bilgi’de, 

hiçbir topluluğun kendi otoimmünitesini üretmeksizin var olamayacağını vurgular. Ona 

göre, topluluklar, görünmez ve hayali bir varlık adına kendilerini koruma içgüdüsüne 

sahip olmakla birlikte, bu içgüdü aynı zamanda bir kendini feda etme ve yok etme 

ilkesiyle de iç içedir. Otoimmünite, topluluğun sürekliliğini sağlarken aynı zamanda onu 

kendi sınırlarının ötesine, ötekinin varlığına, geleceğe, ölüme ve özgürlüğe açar. Bu 

süreç, tüm mesihçi gelenekleri aşan, ancak hayaletimsi bir mesihçiliğin alanını ve 

zamanını yaratan bir yapı olarak işler. Derrida’ya göre otoimmünite, yalnızca 

egemenliğin mantığını değil, aynı zamanda onun içkin sınırlarını ve kırılganlığını da 

ortaya koyar (Derrida, 2002a, s. 50). 

 Bununla birlikte Derrida İnanç ve Bilgi’de (2002a) otoimmüniteyi sadece bir tehdit 

olarak değil, yaşayan her organizma için bir şans olarak sunmaktadır. Organizmayı dış 

saldırılardan koruyan bağışıklık sistemini tehlikeye attığı ölçüde bir tehdit, ancak 

bağışıklık sistemini baskılayan ilaçlarda olduğu gibi, bir organizmanın kendisini tam 

olarak kendisine ait olmayan bir şeye, nakledilen organa, aşıya, tek kelimeyle ötekine 

açması ve onu kabul etmesi için bir imkândır. Derrida’nın başka bir siyasal olanın 

mümkünlüğünden ve bunun getireceği keskin sınırların ortadan kalktığı, ontoteolojik 

temellerin sorgulanma ihtimalinin barındığı başka bir yaşam ihtimalinin sorgulanması 

Derrida’da otoimmünite ile tezahür etmektedir. Otoimmünitenin belirli güçleri olmasaydı 

ister bireysel bir bedenden ister bir topluluktan ya da bir ulus-devletten bahsediyor olalım, 

hayatta kalmamız için gerekli olan organları ve diğerlerini reddederdik. Dolayısıyla, 

bağışıklık olmadan topluluk, sınırların tehlikeli bir şekilde açılması olmadan güvenli ve 

sağlam olanın korunması olamaz. Bu bağlamı modern zamanların krizlerinden biri olarak 

kabul edilen göç, göçmenlik, zorla yerinden edilen insanlar ve mülteci meselesi 

bağlamında düşündüğümüzde farklılıklara kapı aralayan, öteki ile yaşamayı mümkün 

kılan ve hatta kendi-öteki sınırlarını belirsizleştiren bir imkân olarak görmek mümkün 

olacaktır. 

Derrida’nın genel bir otoimmünite mantığı olarak adlandırdığı, söylemlerden kurumlara 

kadar her türlü varlığın savunmasız göründüğü bir mantık geliştirilirken, tabiri caizse 

otoimmünite süreçlerine karşı savunmasız görünen, onu tüm dış saldırılardan koruyacak 

egemen veya her şeye gücü yeten bir bağışıklık sistemi nedeniyle değil ama koruyacak 



162 

  

bir kimliği, bir autos’u olmadığı için dokunulmaz olan bir kavram olarak adlandırılır. Bir 

şey olmayan bu şey Platon’un Timaeus’unda olduğu gibi khora’dır. Acar’ın ifadesiyle 

(2014, s. 2) Derrida’da khora geleceğe yönelik bir çağrıyı kendisinde barındırır. Ötekine 

karşı kendini bağışıklarken ötekini kendine bulaştıran dinin aksine, her türlü tazminata ya 

da kendini bağışıklamaya ve dolayısıyla her türlü kutsal ve iyi kavramına yabancı kalır. 

Dolayısıyla khora arasındalıkta kalır (Naas, 2008, s. 130-131). Derrida, khora kavramını, 

tarihsel vahyin ve antropo-teolojik deneyimin tüm süreçlerinden radikal bir şekilde ayrı, 

onlara nüfuz edilemez ve heterojen bir yapı olarak tanımlar. Ona göre khora, hiçbir 

zaman dinin, kutsallığın ya da ilahiyatın bir parçası olmamış ve kendisinin 

kutsallaştırılmasına, teolojik bir çerçeveye oturtulmasına ya da tarihsel bir anlatıya dahil 

edilmesine izin vermemiştir. Bu bağlamda, khora, mutlak anlamda sağlam ve güvenli 

kabul edilen, ilahi ve kutsal olarak addedilen her şeye karşıt bir konumda bulunmaktadır. 

Dahası, herhangi bir telafi mekanizmasını, bütünleşmeyi ya da mutlak anlamda bir 

kategoriye dahil edilme girişimini reddeder. Khora ne varlık ne iyilik ne Tanrı ne insanlık 

ne de tarihle özdeşleştirilebilir; aksine, bunlara her zaman direnmiş ve direnmeye devam 

edecektir. Derrida, khora’yı, sonsuz bir direnişin ve asla tam olarak ele geçirilemeyecek 

bir ötekiliğin mekânı olarak tanımlar (Derrida, 1994, s. 20-21). Bu bağlamda 

Derrida’nın khora kavramını siyasal alana taşıyan en önemli ifadelerinden biri, Rogues: 

Two Essays on Reason adlı eserinde yer almaktadır. Burada Derrida, gelecek 

demokrasiyi, siyasal alanın bir khora’sı olarak tasavvur eder. Bu ifade, siyasal düzenin 

kesinlik ve mutlaklık içeren belirli bir yapı değil, aksine sürekli hareket halinde olan, 

yerleşik kategorilere sığmayan ve sabit sınırlarla tanımlanamayacak bir alan olarak 

düşünülmesi gerektiğini ima etmektedir (Derrida, 2005, s. 82). Bu perspektif, Derrida’nın 

siyasal olanın mutlak egemenlik ya da istikrarlı bir düzen tarafından değil, sürekli yeniden 

şekillenen ve belirsizliğe açık bir yapı tarafından tanımlanması gerektiği yönündeki 

görüşüyle örtüşmektedir. 

2.4.2. Kardeşlik Teması 

Kardeşlik kavramının, Derrida’nın egemenliğin teoloji politik okumasındaki birçok 

kavram ile harmanlanmış oluşu, egemenliğin tarihsel seyrinde ulus-devlet sürecinde ve 

Fransız İhtilali’nin temel mottolarından biri olması hasebiyle önemlidir. Derrida’nın 

siyasal olanın belirlendiği anda dost ve düşman olana karar veren egemen kardeş ve 



163 

  

kardeş olmayana da karar vermektedir. Dolayısıyla kardeşlik teması egemenliğin teoloji 

politik okumasında önemli bir yerdedir. 

Fransız Devrimi’nin “özgürlük, eşitlik, kardeşlik” sloganındaki kardeşlik, kan bağına 

değil, daha çok bireylerin eşit düzlemde bir araya gelmesine vurgu yapar. Bu anlayış, 

Aristoteles’in dostluk ve sosyal ilişkilere dair görüşleriyle paralellik taşır. Aristoteles, 

dostluğu aile bağlarından ayrı, toplumsal yapıya özgü bir ilişki olarak ele almıştır ve bu 

ilişkiyi politik düzlemde konumlandırmıştır. Antik Yunan’da dostluğun sosyal bir 

yapıdan doğduğu ve sevmek ile bağlantılı olduğu söylenebilir. Platon ve Aristoteles’te 

toplulukları siyasi yapıların bir parçası olarak görürken, dostluğun da toplumların 

doğasına göre şekillendiğini savunur. Böylelikle dostluk aslında birlik olmanın da bir 

ifadesidir (Kumlu, 2022, s.8-9). 

Derrida’da dekonstrüksiyonun temel stratejilerden biri, doğal olmadığı halde doğal ve 

değişmez gibi kabul edilen kavramları sorgulamak ve bu kavramların inşa edilmiş 

yapısını açığa çıkarmaktır. Başka bir deyişle kardeş ve kardeşlik, politik olanı verili gibi 

görünen doğal bir şey haline getiren figürlerdir. Modern ulus devletin tüm paradoksları 

burada yatmaktadır. Siyaset kavramı, devletin aileye bir tür bağlılığı olmaksızın, bir soy 

şeması diyeceğimiz şey olmaksızın kendini nadiren ortaya koymaktadır. Soy, cins ya da 

tür, cinsiyet (Geschlecht), kan, doğum gibi (Lüdemann, 2014, s. 88-89). Dolayısıyla 

Derrida’nın siyasi bir model olarak kardeşlik hakkındaki şüpheciliği, kardeşliğin siyasete 

doğallaştırılmış bir aile yapısı dayattığı ve onu içkin ya da verili bir şey olarak sunduğu 

görüşünden kaynaklanmaktadır. Derrida’da dekonstrüksiyonun bir parçası da kardeş ve 

kardeşliğin doğuştan gelen hakikatler değil, toplumsal olarak inşa edilmiş metaforlar 

olduğunu göstererek bu yanılsamaya meydan okumaktır. Bu tür bir ailevi dil, siyaseti 

akrabalığa dayalı -kan, soy ve doğum gibi ortak unsurlara dayanan- birleşik, doğal bir 

topluluk imgesine bağlamaktadır. Bu bağ genellikle devletin yapısından ayrılmaz görünür 

ve modern demokratik idealler kardeşliği eşitlik ve özgürlük gibi değerlerle birleştirilir. 

Derrida şu soruyu gündeme getirir: Demokrasi ideallerini tanımlarken neden bir akrabalık 

biçimi olan kardeşlik imgesine bu kadar sık başvurur? Kardeşliğe olan bu sembolik 

bağımlılık, siyasi bağların ailevi bağları yansıtması gerektiğine dair daha derin bir 

varsayımı yansıtmakta ve devlet ile aile arasında nadiren gerçek bir kopuşa izin veren 

kalıcı bir bağ yaratmaktadır. Dolayısıyla Derrida’nın sorgulaması bu modelin ötesine 



164 

  

geçerek, bizi bu tür doğallaştırılmış, ailevi figürlere dayanmayan yeni demokratik 

topluluk tasavvur yollarını düşünmeye davet etmektedir. 

Kardeşlik kavramı, cumhuriyetçi ideallerin temel kavramlarından biridir ve toplumu, 

ortak bir amaç etrafında birleşmiş eşit bireylerden oluşan bir yapı olarak gösterir. Ancak 

Derrida, bu kardeşlik söyleminin yalnızca erkekleri temsil eden, dolayısıyla cinsiyetçi bir 

imge içerdiğini savunur. Ona göre, kardeşlik, yalnızca sembolik bir birliktelik sunan bir 

metafor olarak işlev görür ve aslında toplumsal eşitliği değil, bu eşitlik fikrini bir mecazla 

sunmayı amaçlar. Derrida, kardeşliğin bir sembol olarak gerçek eşitliği ve dostluğu temsil 

edemediğini, aksine erkek merkezli bir siyaset ve toplumsal yapı yaratmak için 

kullanıldığını ileri sürmektedir. Bu metaforlar, toplumun doğal bir aile gibi olduğu 

yanılgısını yaratır ve bireyleri bu semboller etrafında tanımlanmış rollere hapseder. 

Ancak Derrida’ya göre kardeşlik ve diğer akrabalık metaforları, demokratik söylemlerle 

toplumsal eşitliği temsil ediyor gibi görünse de aslında dışlayıcı ve hiyerarşik bir 

yapılanmanın habercisidir. Bu semboller, toplumun erkek merkezli bir yapı üzerine inşa 

edildiğini ima eder ve gerçek bir toplumsal eşitlikten ziyade, sembolik bir birliktelik 

önerir. Derrida’nın bu eleştirisi, kardeşlik kavramının, toplumsal ve siyasi yapılar 

üzerinde iktidar ilişkilerini nasıl yeniden ürettiğini göstermektedir (Derrida, 2005, s. viii). 

1789 Fransa’sının devrimci ruhu, kardeşlik ideali aracılığıyla baskı ve sömürüyü sona 

erdirmek için gereken toplumsal bağları kurmayı hedeflemektedir. Fransız Devrimi’nin 

bu kardeşlik ilkesi, kast sistemini yıkmaya ve toplumda eşitliği, özgürlüğü ve kardeşliği 

birleştiren bir ideal kurmaya yönelikti. Bu bağlamda, Derrida şöyle sormaktadır: 

“Kardeşlik ne gibi eleştirilerle karşılanabilir?” Onun dostluk üzerine düşünceleri, 

sosyalizmin gerilemesiyle kaybolan kardeşlik fikrini yeniden gündeme getirmeyi ve bir 

anlamda Aristotelesçi bir dostluk anlayışına dönüş yapmayı içermektedir. Derrida’nın 

bahsettiği dost sıradan bir arkadaş değil, her zaman kardeşliğin politik özellikleriyle geri 

dönen bir mutlak dosttur. The Politics of Friendship (2005), Derrida’nın kardeşliği bir 

topluluk modeli olarak eleştirdiği bir eser olarak karşımıza çıkmaktadır. Derrida’ya göre, 

Batı felsefesi dostluğu sadece kardeşlik kavramı üzerinden tanımlamakta ve bu dostluk 

idealini çoğunlukla iki erkek kardeş arasındaki bağ üzerinden düşünmektedir. 

Derrida siyasi bağlar ile genellikle yurttaşlar arasındaki, modeli ya da dili erkekler 

arasındaki kardeşlik olan ilişkiyi ele almaktadır. Bu, Hıristiyan yansımaları olan bir 



165 

  

gelenektir dolayısıyla teoloji politik bir temel barındırmaktadır. Dostluğun kanonik 

modeli Hıristiyan, hatta Evanjelik ya da Pavlusçu anlamda kardeş, kardeş olarak insan, 

kardeş olarak komşu.” Derrida bu bağlamda Hıristiyan için geçerli olanın doğal olarak 

Müslüman için de geçersiz olduğunu iddia eder. Rogues: Two Essays on Reasonise “etik, 

hukuk ve siyasette kardeş figürüne ayrıcalık tanınmasının” Yunan, İbrahimi, Yahudi ama 

özellikle Hıristiyan ve İslam geleneklerinde de görüldüğünü belirtmektedir. Bu bağlamda 

Derrida’da kardeşlik yurttaşlık kimliği kavramının temeli ve kardeşliğin genellikle 

doğum gibi bir figür olarak hizmet ettiği ev veya ulusla ilişkisi üzerinden dikkate 

alınmaktadır (Deutscher, 2014, s. 369). 

Derrida dostluktan bahsederken kadına, kız çocuğuna ve kız kardeşe daha az şans 

verildiğinden bahsetmektedir. Hegemonyadan yani güç ilişkisinden bahsedildiği yerde 

salt bir dışlamadan bahsedilmediği de belirtilmektedir. Dostluğun siyaset içindeki bu 

görünmezliği kısmen siyaset tartışmalarının sıklıkla düşmanlık, savaş, muharebeler, 

askerler ve yeminli silah arkadaşları gibi dostane olmayan ilişkilere atıflar içermesinden 

kaynaklanmaktadır. Dahası, bir çatışma alanı olarak siyasetin bu geleneksel tanımlarında 

sadece erkekler vardır. Derrida bu durumu şu şekilde anlatır: “Evet, ama erkekler, 

erkekler ve daha fazla erkek, yüzyıllar boyunca savaş, kostümler, şapkalar, üniformalar, 

süvariler, savaşçılar, albaylar, generaller, partizanlar, stratejistler, politikacılar, 

profesörler, siyasi teorisyenler ve teologlar. Boşuna bir kadın figürü, kadınsı bir siluet ve 

cinsel farklılığa dair en ufak bir ima ararsınız” (Derrida, 2005, s. 156). 

Siyasetin savaşla özdeşleştirilmesi ve bunun yanında kadınların genellikle savaşla 

ilişkilendirilmemesi sebebiyle siyasetten dışlanmaları anlamına gelmektedir. Sadece 

savaş ve düşmanlık erkek odaklı olmakla kalmaz, arkadaşlık bile erkek terimleriyle 

tanımlanır. Derrida, sorgulamanın erkek merkezli oluşunu ve dostluk ile kardeşliğin 

tarihsel olarak ayırt edilemezliğini sorgulayarak dostluğu ele alan kanonik geleneği çözer. 

Derrida, dostluk ve kardeşlik arasındaki eleştirileme bağı açığa çıkarır ve buna karşı çıkar. 

“Bir arkadaş neden bir kardeş gibi olsun ki?” diye sorar. (Derrida, 2005, s. viii).  

Hem dostluğu hem de demokrasiyi kardeşlikle özdeşleştirerek demokrasilerin temelinde 

aslında erkeğe ayrıcalık tanınmaktadır. Kız kardeşliğin de mantıksal olarak aynı şekilde 

ilişkilendirilebileceği gerçeğinden nadiren bahsedilir, dolayısıyla kadınlar demokrasi 

söyleminde görünmez kılınır. Aslında, demokrasi söyleminin dekonstrükte edilmesi ve 



166 

  

kardeşleşmenin erkek cinsiyeti temelinde ortaya çıkan durum Aristoteles’in aristokrasi 

fikrine daha yakındır. Burada erkekler hem hükümette hem de arkadaşlıkta hükmedebilen 

üstün taraf olarak açıkça adlandırılır (Devere, 2005, s. 79). 

The Politics of Friendship’te (2005a) ırk ve ulusun temsili ve etnosentrizm için eşzamanlı 

çıkarımlar bulunmaktadır. Derrida’nın Rogues: Two Essays on Reason’da (2005b) 

belirttiği gibi eğer kardeşlik ve oğullar için kurulan temsiliyet neden bu sözde sembolik 

ve manevi kardeşlik figürü için yabancı figürüne, öteki olana ayrıcalık tanımasın? 

Böylece Derrida’nın sadece her kardeşlikte değil, aynı zamanda “her ırkçılıkta, her 

etnosentrizmde, tarih boyunca milliyetçiliklerin her birinde, doğum ve doğa üzerine bir 

söylem, bir soybilim üzerine bir fantazm ortaya koymaktadır. Bu nedenle Deutscher’in 

ifadeleriyle, Derrida’nın eşzamanlı olarak gerçek ve metaforik olan yapmış olduğu bu 

analiz eşzamanlı olarak gerçek ve metaforik olan politik bağa olanak tanır (Deutscher, 

2014, s. 372) 

Bunun yanında bir diğer önemli kavram olan demokrasi Aristoteles tarafından da 

kardeşler arasındaki dostluğu model alan siyasi bir birlik olarak tanımlanır (Aristoteles, 

2017, s. 209-210). Derrida’ya göre bu benzetme yanlıştır ve Derrida, kardeşlik 

retoriğinden ve kardeşleştirme mantığı olarak adlandırdığı şeyden kaçacak başka bir 

siyaset, dostluk ve demokrasi okuması olasılığını geliştirmeye çalışır. Bunu yapmak, 

demokrasinin sınırlamaları ile sınırlayıcı gücü arasında ayrım yapmaktır. En geniş 

anlamıyla, Derrida’nın The Politics of Friendship’teki temel kaygısı bir dostluk, bir 

siyaset, bir adalet düşünmek ve yaşamaktır (Derrida, 2005a, s. 105). Daha dar bir açıdan 

bakıldığında kitap, siyaset felsefesindeki geleneksel dostluk anlayışının bir incelemesidir. 

Önemli siyaset düşünürlerinin metinlerinin tarihsel bir incelemesi, bu düşünürlerin 

çalışmalarında dostluk kavramının tekrar eden yapısı ve sınırlarının tartışılması ve 

analiziyle iç içe geçmiştir.  

Bu noktada Derrida’nın amacı yalnızca biri kardeş dediğinde, birine kardeş dendiğinde 

ne kastedildiğini sormaktır. Geschlecht’te de Derrida fraternity’i şöyle anlatmaktadır: 

“Bu tek cinsiyetli, tek türden olanı, farklılığının basitliği içinde ele alarak, bu bakış 

açısıyla, bu şarkıyı bir araya getiren tek kişinin erkek kardeş figürü olduğu gerçeği 

hakkında elbette söylenecek çok şey olacaktır: Ne kız kardeş ne de başka biridir (Derrida, 

2020, s. 158). Kardeşlik, doğal bir akrabalık bağıyla, aile içindeki bir aidiyet ve yakınlık 



167 

  

hissiyle tanımlanmakta ve bu bağ, toplumsal bir birlik sağlamak açısından ne kadar yeterli 

olduğu tartışılmaktadır. Derrida, modern toplumlarda kardeşlik anlayışının etkisini 

kaybettiğini ve böyle bir bağın, bireylerde yeterince güçlü bir etki yaratamayabileceğini 

öne sürmektedir. Böylece, Derrida kardeşliğe değil, dostluğa geri dönme gereği üzerinde 

durmaktadır. 

2.4.3. Kozmopolitanizmin İzleri  

Kozmopolitanizm, küresel düzeni tek, nispeten homojen ve birleşik bir ekonomik, politik 

ve kültürel sistem olarak tasavvur eden her türlü dünya görüşünü kapsayan geniş bir 

kavram olarak ele alınmaktadır. Bu bağlamda, Francis Fukuyama’nın (1992) “tarihin 

sonu” tezi, Batı liberal demokrasisinin insan yönetiminin nihai ve evrensel biçimi olarak 

kabul edilmesi fikrini öne sürerek, bu kozmopolit anlayışın önemli bir ifadesi haline 

gelmiştir. 

Belirli bir düzeyde, ekonomik ve teknolojik determinizme dayanan küreselleşme teorileri 

de benzer varsayımları paylaşmaktadır. Bu teoriler, ekonomik ve teknolojik 

küreselleşmenin dünya toplumunun yapısını belirleyeceğini öne sürerken, küresel 

kültürün ve toplumun oluşumunu kaçınılmaz bir süreç olarak görme eğilimindedirler. 

Bununla birlikte, dünya toplumunun çeşitlilik, heterojenlik, eşitsizlik ve farklılık içeren 

dinamik bir yapı olduğu gerçeğine daha fazla vurgu yapan teoriler bile, küreselleşmeyi 

belirli bir doğrultuda ilerleyen, seküler bir kozmopolit sürecin parçası olarak 

değerlendirme eğilimindedirler (Casanowa, 2011, s. 253-254). 

Bu perspektiften bakıldığında, kozmopolitanizmin teorik çerçevesi içinde dinin konumu 

ya tamamen göz ardı edilmekte ya da bireyselleştirilmiş, seküler bir anlam arayışı biçimi 

olarak ele alınmaktadır. Din, kamusal alanda toplumsal ve siyasi bir aktör olarak 

belirdiğinde ise genellikle ya modernleşme karşıtı bir köktencilik ya da küreselleşmeye 

karşı geleneksel kimliklerin korunması yönünde tepkisel bir hareket olarak 

tanımlanmaktadır. Bu bağlamda, kozmopolitan söylemler, dinin küresel düzende 

dönüştürücü bir aktör olabileceğini göz ardı ederek, sekülerleşme teorisinin 

varsayımlarına sıkı sıkıya bağlı kalmaktadır. Dolayısıyla modernleşme ve sekülerleşme 

süreçlerine dair bu anlatı, Aydınlanma’dan miras alınan ve modern sosyal bilimlerin 

varsayımlarına içkin olan bir anlayışı yansıtmaktadır. Bu bağlamda, Derrida’nın 

yorumları kozmopolitanizmin içkin seküler mantığını sorgulamak için kritik bir zemin 



168 

  

sunmaktadır. Derrida, sekülerleşmenin bizzat Batı-Hıristiyan düşüncesine içkin bir süreç 

olduğunu ve bununla hesaplaşılmadan gerçek anlamda evrensel bir demokrasi veya 

küresel bir topluluk tahayyül edilemeyeceğini öne sürmektedir. Bu sebeple, 

kozmopolitanizmin sunduğu evrensel medeniyet tasavuuru, teoloji politik bir yapıdan 

bağımsız olmadığı gibi, seküler anlatının da kendi içinde belirli ideolojik sınırlar ve 

dışlayıcı mekanizmalar içerdiği açığa çıkmaktadır. Özellikle, dinin politik ve toplumsal 

bir aktör olarak görünürlüğünün yalnızca köktencilik veya gelenekselcilik bağlamında ele 

alınması, küresel düzenin seküler kozmopolitanizme dayalı bir okumasının sınırlarını 

ortaya koymaktadır. Derrida’nın vurguladığı gibi, Batı merkezli sekülerlik anlayışı ve 

onun üzerine kurulu olan küresel düzen tahayyülü, yalnızca mevcut egemenlik ilişkilerini 

yeniden üreten bir mekanizma olarak işlev görmektedir. 

Bütün bu bağlamlar birlikte değerlendirildiğinde Derrida’nın kozmopolitanizme nasıl 

baktığını anlamamız adına kavramın Derrida’daki köklerine inmek faydalı olacaktır. 

Derrida’nın bilhassa yaşamının son yıllarında teoloji politiğin çatısı altında egemenlik 

kavramından başlayarak, politik kavramların teolojik kökenlerinin açıklığa 

kavuşturulmasını sağlamaya çalıştığını vurgulamıştık. Derrida demokrasideki demos’un 

yani halk’ın teolojik kökeni nedeniyle Rogues: Two Essays on Reason gelecek 

demokrasinin bir “gelecek tanrı” olarak anlaşılıp anlaşılamayacağı ya da buna tercüme 

edilip edilemeyeceği konusunda endişelendiği düşünüldüğünde (Derrida, 2005b, s. 110-

114) halk, ulus, millet kavramlarına nasıl baktığı daha net anlaşılmaktadır. Bununla 

birlikte Derrida ulus-devlete ilişkin sorgulamalarının çok net bir şekilde teoloji politik bir 

yerden okuduğunu hatırlamakta fayda bulmaktadır. Derrida’ya göre, tarihsel ve güncel 

mutlaklık iddialarının dekonstrükte edilmesi egemenliğin ortadan kaldırılması değil, tek 

taraflı iktidar yoğunlaşmalarının önlenmesine ve dolayısıyla egemenliğin olumlu 

anlamda -bireysel özgürlüğün koşullu bir imkânı olarak mümkün kılınmasına bir katkıdır. 

Bu nedenle Derrida için: “Dolayısıyla, ulus-devlet egemenliğinin mantığını sorgulamak 

ve sınırlandırmak şüphesiz gereklidir. Sadece bölünmezlik ilkesini değil, aynı zamanda 

istisna hakkını, hakları ve hukuku askıya alma hakkını ve onu bulan yadsınamaz 

ontoteolojiyi aşındırmak da şüphesiz elzemdir (Derrida, 2005b, s. 155). 

Derrida’nın eserlerinde kozmopolitanizm, yazı, différance, metafizik veya şiddet gibi 

sıklıkla işlenen diğer temalara kıyasla, daha çok yaşamının son dönemine ait 



169 

  

çalışmalarında öne çıkmaktadır. Kozmopolitanizm, genellikle dekonstrüksiyonun bir 

unsuru olarak görülebilir; bu bağlamda, mahrem bir öteki’yi veya bedene zorla ya da 

mucizevi bir şekilde dâhil edilmiş yabancı bir unsuru temsil eder. Bu, bütünlük ve 

evrenselliğin merkezsizleştirilmesi, parçalanması ve eleştirisiyle ilişkilendirilir. 

Derrida’nın kozmopolitanizm anlayışı, egemenliğin teoloji-politik bir okuması 

çerçevesinde ötekiyle kurulan ilişki üzerinden şekillenir. Kozmopolitanizm, ötekinin 

kararı olarak değerlendirilir; çünkü Derrida’nın kozmopolitikasının temeli, ötekine 

koşulsuz bir misafirperverlik sunmaya ve ötekinin varlığına dayanmaktadır. Derrida’dan 

sonra kozmopolitanizmin bu şekilde şekillendiği ve geliştiği söylenebilir. Dolayısıyla 

Derrida için kozmopolitanizm, ötekiyle kurulan ilişkiyi esas alarak, onun varlığını ve 

yaşamını mümkün kılan bir düzleme işaret eder. Bu yaklaşım, kozmopolitanizmi yalnızca 

teorik bir kavram olmanın ötesine taşıyarak, etik ve politik bağlamda yeniden 

düşünülmesini sağlar. 

Derrida’nın kozmopolitanizm anlayışı, onu yalnızca dünya hükümeti fikrine dayanan 

devlet merkezli bir modelden veya dünya vatandaşlığına indirgenen ütopyacı bir 

yaklaşımdan kurtarmakla kalmaz. Aynı zamanda, egemenliğin geleneksel teoloji politik 

temellerini eleştirel bir şekilde yeniden değerlendirir ve bu kavramı, ötekinin egemenliği 

olarak adlandırılabilecek yeni bir karar mekanizmasıyla tamamlayarak daha radikal bir 

boyuta taşır. Derrida’nın geliştirdiği sığınak şehir kavramı, klasik egemenlik 

anlayışından farklı olarak, egemenliğin bölünebilir ve paylaşılabilir bir niteliğe sahip 

olduğunu öne sürer. Bu bağlamda, ötekinin varlığı ve iradesi, egemen özneyi kendi 

kararlarının sorumluluğunu üstlenmekten muaf kılmayan, aksine onu hesap verebilir 

kılan bir yapı içinde ele alınır. Böylece Derrida, egemenliğin mutlak bir otorite olmaktan 

çıkıp, başkasıyla kurulan etik ilişki içinde yeniden şekillendiğini ileri sürer (Damai, 2018, 

s. 175) 

Geschlecht III’ün önsözünde Therezo (2020), Derrida’nın “milliyetçiliğin 

kozmopolitanizm ve hümanizmle paradoksal ama düzenli birlikteliği” olarak adlandırdığı 

kavramları tanımlar.  Ampirik bir tikellik olmaktan çok uzak olan milliyetçilik, insanlığın 

özünü diğerlerinden daha iyi ve özellikle de kendi dili aracılığıyla örnek teşkil edecek bir 

şekilde temsil ettiğini ya da kutsal hale getirdiğini iddia eden bir ulusun seçilmesinden 

ibarettir; öyle ki bu ulus, insanlığa erişimin bu ulusun -ve bu nedenle esasen 



170 

  

kozmopolitik-evrensel ve tam da bu gerçekle felsefi olduğunu iddia eden dillerinin- 

münhasır ayrıcalığı olarak kalması için insanlığın bizzat kendisine doğru genişletilir. Bu, 

ulusal bilincin, duygunun ve talebin yapısıyla ilgilidir; bu da bir ulusun kendisini yalnızca 

bir felsefenin değil, örnek bir felsefenin taşıyıcısı olarak konumlandırması anlamına gelir. 

“Hem tikel hem de potansiyel olarak evrensel olan ve tam da bu gerçekle felsefi olan bir 

felsefe”. (Fichte’nin ünlü Alman Ulusuna Sesleniş’i hem milliyetçi, vatansever hem de 

kozmopolit, evrenselci olmak ister. Almanlığı evrensel ve felsefi olana sahip bir varlık 

haline getirecek kadar özcü kılar.) 

Derrida, Geschlecht kelimesini ilk kullanımında “muhtemelen hiçbir zaman 

çevirmeyeceğinden” bahsederek söze giriş yaptığı için çalışma boyunca 

çevrilmeyecektir. Ancak kelimenin anlamı ve kozmopolitanizmle bağlantısını anlatmak 

adına Derrida bu kelimeyi belirleyen bağlamlara göre, “cinsiyet”, “ırk”, “tür”, “cins”, 

“cinsiyet”, “soy”, “aile”, “nesil” veya “şecere” veya “topluluk” olarak tercüme 

edilebileceğini belirtmektedir. Derrida kavramla ilk olarak Fichte’nin metninde 

karşılaştığını belirttikten sonra Fichte’nin temel ilke olarak adlandırdığı şeyi, yani bir 

çember ya da bir ittifak tam olarak “bizim Geschlecht’imize” üyeliği oluşturan bir bağlılık 

olarak aktardığından bahsetmektedir. “Her kim maneviyata ve bu maneviyatın 

özgürlüğüne inanıyorsa ve bu maneviyatın özgürlükle ebediyen gelişmesini istiyorsa 

nerede doğmuş olursa olsun ve hangi dili konuşursa konuşsun, milliyetçiliğin 

kozmopolitlikle ve hümanizmle paradoksal ama düzenli birlikteliğiyle ilgilidir. O bizim 

Geschlecht’imizdendir ve bizim tarafımıza geçecektir”. Bu bağlamda Geschlecht’in tek 

analitik ve tartışılmaz ifadesi biz’dir, şu anda konuştuğumuz biz’e ait olmaktır. 

“Fichte’nin kendisine bu varsayılan ama henüz kurulmakta olan topluluğa hitap ettiği 

anda, tam anlamıyla ne politik ne ırksal ne de dilsel olan, ama onun konuşmasını, hitabını 

alabilen ve onunla birlikte düşünebilen, belirli bir dilde ve belirli bir doğum yerinden biz 

diyebilen bir topluluk.” Geschlecht bir bütündür, bir topluluktur, doğal olmayan ama 

ruhsal anlamda organik bir topluluktur, ruhun özgürlük yoluyla sonsuz ilerleyişine inanan 

bir topluluktur. Yani sonsuz bir “biz”, kendisini özgürlük ve maneviyat telosunun 

sonsuzluğundan kendisine duyuran ve bu sonsuz iradenin çemberine göre kendisine söz 

veren, bağlılık gösteren veya müttefik olan bir “biz”. Bu koşullar altında Geschlecht nasıl 

tercüme edilmelidir? Fichte kendi dilinde zaten çok zengin anlamsal belirlenimlere sahip 

bir sözcük kullanıyor ve Almanca konuşuyor. Hangi dilde konuşursa konuşsun herkes 



171 

  

“bizim Geschlecht’imizdir” dese de bunu Almanca söyler ve bu Geschlecht özsel bir 

Almanlık’tır (Deutschheit). Geschlecht sözcüğü sadece bu hitapla kurulan “biz” den kesin 

bir içerik kazansa bile, söylemin asgari anlaşılabilirliği için vazgeçilmez olan yan 

anlamları da içerir ve bu yan anlamlar indirgenemez bir şekilde Almancaya, ampirik 

Almanlığın tüm fenomenlerinden daha özsel bir Almancaya, ama belirli bir Almancaya 

aittir (Derrida, 2008, s. 28-29).  

Kendini ortaya koyduğu ölçüde ben’in hakikati Alman’dır. Eğer kendini milliyet olarak 

konumlandırma eyleminde bir yansıma ve dolayısıyla “yeni hakikatin” kendini keşfettiği 

(entdeckt) narsisistik yapıya dair bir şey bulunuyorsa, eğer bu yeni hakikat kendini açığa 

vurarak kendini konumlandırıyorsa, o zaman belirli bir ruhun aynası, ulusal ego olarak 

egonun kendisiyle ilişkisinin gelişen merkezinde bulunacaktır. Ulusal benliğin bu öz 

ilişkisinde öteki olarak bir benliğe yer vardır. Sadece mümkün olduğunca yakın olan 

başka bir benlik için değil, başka herhangi bir benlik için de... Dolayısıyla, Fichtean 

mantığa göre, bu ulusal-sosyalist Alman idealizminden çıkarılan tam anlamıyla 

kozmopolit önerme budur. Bu, Alman milliyetinin olduğu gibi Alman idealizminin de 

örnek teşkil eden üstünlüğüdür: Alman ruhu insanlığın ruhudur: “İnsanlık ruhu, 

etiğimizin köken ruhudur. Bu etik belirleyicilikte Alman ruhu, klasik çağımızın 

kozmopolitanizminin ve insanlığının ruhudur (Derrida, 2008, s. 284). 

Derrida, Fichtean milliyetçiliğin “Nazi mirasına yeniden sahiplenme” konusunda muğlak 

kaldığını belirtmektedir. Derrida’nın bize hatırlattığı gibi, “Bir yaşam felsefesi adına 

(manevi yaşam olsa bile) kendisini doğalmış gibi gösteren bir biyolojiden ayırır.” 

Derrida’nın “aşırı ve tehditkâr, endişe verici, bulanık” olarak nitelendirdiği bu ikirciklilik, 

“en uğursuz ve kaçınılmaz modernitenin hazırlayıcısı” olacaktır; elbette Nazizm’inki, 

ama aynı zamanda “bugünün ve yarınınki” (Derrida, 2020, s. xxvii-xxviii). Derrida’nın 

bu endişesinin bize egemenliğin teoloji politiği bağlamında nasıl bir sorgulama sunduğu 

oldukça önemlidir. Çünkü Derrida’nın politik ontolojisinde egemenliğin temel 

sorgulaması yapılırken siyasal kavramı, kavramların sürekli olarak sınırlarının 

silikleşmesini, mevcudiyet metafiziği ile temellendirilen fikirlerin – kendisini üstün yahut 

seçilmiş ulus olarak görme inancının gibi- bir différance oyununa tabi kılınmasını 

gerektirmektedir. Çünkü Derrida’ya göre bir imkân arayışı olarak birlikte yaşamanın 



172 

  

sorgulanmasının yolu ve modernitenin krizinin aşılması ancak bu şekilde mümkün 

kılınabilir.  

For What Tomorrow’da Derrida, başlangıçta Schmitt’in olağanüstü hâl kavramı ile 

egemenlik arasında kurduğu ilişkiyi destekler. Ancak, istisna kategorisinin egemenlik 

kavramını anlamak için temel bir anahtar olduğunu vurgular. Derrida’ya göre, 

günümüzde temel soru her yerde egemenlik meselesine odaklanmaktadır. Egemenlik 

kavramı, açıkça ya da örtük biçimde, gerçek veya mecazi bir anlamda söylemlerimizde 

ve aksiyomlarımızda sürekli olarak karşımıza çıkar. Bu kavramın kökeni teolojiktir; zira 

gerçek egemenin Tanrı olduğu düşüncesine dayanır. Tarihsel olarak, bu otorite veya güç 

anlayışı, ilahi hakka sahip olduğu iddia edilen egemene aktarılmıştır. Zamanla, egemenlik 

halk ya da kral gibi dünyevi otoritelere devredilmiş ve demokrasi biçiminde ulusa 

taşınmıştır. Ancak bu süreçte, ulus da Tanrı’ya atfedilen teolojik niteliklere benzer bir 

otoriteye sahip olmuştur (2004, s. 91-92). Bu bağlamda Derrida, egemenlik kavramının 

dekonstrüksiyonunu gerekli görerek, bu kavramın teolojik kökenini sürekli hatırda 

tutmanın ve etkilerinin hissedildiği her alanda bu kökeni sorgulamaya hazır olmanın 

önemine dikkat çeker. Ona göre, bu yaklaşım, devletin ve ulus-devletin işleyiş mantığını 

tavizsiz bir eleştiriye tabi tutmayı zorunlu kılar (Derrida, 2004, s. 92). 

Naas, Derrida’nın yaşam öyküsüne vurgu yapmanın belki yetersiz bir dayanak olacağını 

vurguladıktan sonra sömürge Cezayir’de büyürken yaşadığı deneyimden, belli bir 

cumhuriyetçi, seküler idealin benimsendiğine şüphe olmayan Fransız kurumlarındaki 

eğitimine kadar Derrida’nın görüşlerini şekillendirdiğini belirtir. Bunu destekler nitelikte 

Derrida’nın Abraham, the Other’da yetiştirilmesinde ya da eğitiminde belli bir kökünden 

sökülmeden bahsettiğini aktarır. Bir Cezayir Yahudisi olmanın, aynı anda hem Fransız 

hem de Fransız olmamanın, karar verilemez bir şekilde Fransız olmanın sonucu olan bir 

kökünden sökülme, daha sonra kozmopolitanizmin ötesinde bir “Yeni Enternasyonal” 

düşüncesi ya da çölde çöl düşüncesi, khora ya da mesihçiliğin olmadığı bir mesihçilik 

düşüncesi vb. aracılığıyla geliştireceğini söyler. Cezayir’deki hem Hıristiyan hem de 

Müslüman cemaatlerden ve bir dereceye kadar da Yahudi cemaatinden uzak olan Derrida, 

genel olarak cemaatlere ve belki de özellikle dini topluluklara şüpheyle yaklaşıyordu. 

Derrida bu nedenle cemaat ya da topluluk üzerine felsefi söylemleri sorgulamaya 

başladığında, dikkatini çeken ve eleştirdiği konu genellikle bu söylemlerin dini, ezoterik 



173 

  

alt tonlarıydı. Dolayısıyla Naas’ın ifadeleriyle, Derrida’nın felsefi, siyasi ve etik 

söylemlerin teolojik varsayımları ya da ön kabulleri, alt yapıları konusunda tabiri caizse 

olağanüstü gelişmiş bir koku alma duyusu vardı. Fransızlar, onun en seküler görünen 

söylem ve kurumlarda bile egemen bir Tanrı’nın mirasını görebildiğini söylerlerdi. Pek 

çok yerde, dini dogmalara açıkça karşı çıkan bir Aydınlanma geleneğinden gelişmiş gibi 

görünen kavramlar bile teolojik kökenleri nedeniyle şüpheli kabul edilmektedir. 

Dolayısıyla, ulus-devletin ötesine, etnisite ve dinin tikelliklerinin ötesine geçiyor gibi 

görünen kozmopolitanizm, Derrida’nın gözünde, Aziz Paul’den Kant’a uzanan Yahudi-

Hıristiyan tarihiyle ve “teoloji politik ya da seküler (yani, gizliden gizliye teoloji politik 

olsa da kökeninde seküler)” bir dünya devleti kavramıyla tanımlanmaktadır. Bu, böyle 

bir kozmopolit ruhu desteklemememiz gerektiği anlamına gelmez, ancak bunu aynı 

zamanda eleştiriye tabi tutmadan kabul etmememiz gerektiği anlamına gelir (Naas, 2008, 

s. 70).  

Derrida, kozmopolitanizm idealinin, onu şekillendiren ontoteolojik, felsefi ve dini 

söylemlerin etkisi altında nasıl tanımlandığını ve sınırlarının nasıl belirlendiğini 

sorgulamanın gerekliliğine işaret etmektedir. Ona göre, eğer bu düşünsel geleneği 

gerçekten geliştirmek ve çağımıza uygun hale getirmek istiyorsak, yalnızca onu 

sürdürmekle yetinmemeli, aynı zamanda onu oluşturan temel kavramları eleştirel bir 

bakış açısıyla yeniden değerlendirmeliyiz. Bu süreç, kozmopolitanizmin tarihsel olarak 

nasıl inşa edildiğini ve hangi varsayımlar üzerine kurulduğunu ortaya koyarak, onu 

günümüz dünyasında daha kapsayıcı ve eleştirel bir çerçeveye oturtmayı amaçlamalıdır 

(Derrida, 2003, s. 130).  

Naas’ın da vurguladığı üzere, Derrida’nın mesihçilik olmaksızın mesihçilik olarak 

adlandırdığı yaklaşım, kozmopolitanizmin uluslararası ruhunu ve evrenselliğe yönelik 

arayışını geliştirme çabası olarak görülebilir. Ancak bu çaba, tam da evrensellik adına, 

her türden uluslararası ya da kozmopolitan idealin eleştirel bir şekilde sorgulanmasını da 

içerir. Derrida’nın önerdiği gelecek demokrasisi, kozmopolitanizmin ötesine geçmeyi 

hedefler; bu bağlamda, dünya vatandaşlığı kavramını veya bir ulus-devletin yasal tebaası 

ya da meşru üyeleri olarak tanımlanan bireyler anlayışını aşmayı amaçlar. Bu yaklaşım, 

yalnızca kozmopolitanizmin sınırlarını aşmakla kalmaz, aynı zamanda siyasal alanın 

geleneksel tanımlarını da sorgular. Derrida’nın gelecek demokrasisi, yaygın anlamıyla 



174 

  

siyasalın ve teolojik egemenlik anlayışıyla tanımlanan siyasal düzenin ötesine geçmeyi 

öngörür. Aynı zamanda, dünya kavramının “kurtarılması gereken bir varlık” olarak ele 

alınmasını aşmaya çalışır. Ulus-devletin sınırlarını aşmaya yönelik bu düşünce, 

Derrida’nın şu soruyu sormasına zemin hazırlar: “Bu dünya kavramının felsefi, teolojik 

ve siyasal tarihi nedir?” Bu sorgulama, yalnızca siyasal ve uluslararası yapıları değil, 

dünya kavramının anlamını ve tarihsel bağlamını da yeniden değerlendirme çağrısıdır 

(Naas, 2008, s.70). 

Naas’a (2008) göre bu konuda Derrida’nın düşünceleri, vatandaşlık ve egemenlik üzerine 

yapılan eleştiriler, yurttaşlığın genişletilmesi ve haklar ile korumaların küresel ölçekte 

daha fazla insana yayılmasına engel olacak şekilde formüle edilmemelidir. Derrida’nın, 

temel haklara ve yurttaşlığa ihtiyaç duyan bireylere yönelik yaklaşımı, ulus devletin 

egemenliğini tamamen ortadan kaldırılması gereken bir hayal ya da yurttaşlığı terk 

edilmesi gereken teolojik bir kavram olarak reddetmek değildir. Aksine, Derrida bu 

kavramların eleştirel bir incelemeye tabi tutulması gerektiğini savunurken, aynı zamanda 

yurttaşlık haklarının ve korumalarının mümkün olduğunca geniş bir kesime yayılması 

gerektiğini vurgulamaktadır. Bu yaklaşım yalnızca vatandaşlıkla sınırlı değildir; 

Aydınlanma düşüncesine ait diğer kavramlar da benzer şekilde ele alınmalıdır. Teolojik 

kökenleri sorgulanıp açığa çıkarılmalı, ancak aynı zamanda korunmalı ve 

genişletilmelidir. Örneğin, dini hoşgörü ilkesi -eğer gerçekten seküler bir kavram olarak 

kabul edilebilirse- devletin bireylerin kendi seçtikleri dini özgürce uygulama haklarını 

koruması gerektiği ve dolayısıyla herhangi bir dini onaylama ya da destekleme işlevi 

üstlenmemesi gerektiği fikrine dayanmaktadır. Derrida’da bu tür ilkeler yalnızca pratik 

düzeyde değil, teorik olarak da kökenlerini ve ilhamını teolojiden almaktadır. 

Derrida, 11 Eylül sonrası verdiği bir röportajda, dini hoşgörü kavramına karşı mesafeli 

durmasının temel nedenlerinden birinin, bu kavramın Yahudi-Hıristiyan kökenine 

dayanması olduğunu ifade eder. Ona göre, hoşgörü kavramı her zaman bir iktidar 

ilişkisinin ürünü olarak ortaya çıkmakta ve “en güçlü olanın aklı” tarafından 

şekillendirilmektedir. Rogues: Two Essays on Reason (2005b) eserinde de sıkça 

vurguladığı gibi, hoşgörü kavramı, Yahudiler ve Müslümanlar tarafından da benimsenmiş 

gibi görünse bile, temelde Hıristiyan hayırseverliğinin bir biçimi olarak işlev 

görmektedir. Derrida'ya göre, hoşgörü egemenliğin bir uzantısıdır; egemenlik ilişkisinin 



175 

  

"iyi yüzü" olarak görünse de aslında iktidarın tek taraflı olarak tanıdığı ve koşullandırdığı 

bir ayrıcalıktır. Bu bağlamda, Derrida hoşgörüyü şu şekilde tanımlar: “Egemenlik kendi 

yüksekliğinden ötekine seslenir ve der ki: “Sana izin veriyorum…sana evimde bir yer 

bırakıyorum, ama buranın benim evim olduğunu unutma’” (Derrida, 2008, s. 127). 

Dolayısıyla, Derrida için hoşgörü, misafirperverliğin bir koşulu değil, tam tersine onun 

sınırlarını belirleyen ve iktidarın ayrıcalıklı bir tavrı olarak şekillenen bir mekanizmadır 

ki bu da Derrida’nın deyimiyle pek de adına layık bir misafirperverlik değildir. 

Derrida, 1998-1999 yıllarında Kosova’da savaş sırasında Atina’daki Pantion 

Üniversitesi’nde fahri doktora unvanını kabul ederken “burada savaşsız bir savaşla, 

egemen devletler arasında savaş ilanı olmayan bir savaşla karşı karşıyayız (ve sizinle 

konuşmak istediğim konu egemenlik)” (Derrida 2009a, 120-121) yorumunda bulunmuş 

ve özgürlüğün ilişkili ama aynı zamanda heterojen temsilleri olarak kabul edilen 

koşulsuzluk ve egemenlik arasında bir ayrım önermiştir (Derrida 2009a, s. 123). İlki, 

modern ve Avrupalı üniversite fikri ve akademik özgürlük de dâhil olmak üzere düşünce 

özgürlüğüne olan bağlılığıyla ilgilidir. Bu, siyasi felsefe, ideoloji, dini ya da ulusal inanç 

ya da iktidarların hizmetinde seferber edilen bilgi birikiminin her türlü ön kabulünü, 

normunu ya da aksiyomunu sorgulamak ya da incelemek için koşulsuz bir hakkı içerir: 

“Düşünce, bana öyle geliyor ki bu koşulsuzluk deneyiminden başka bir şey değildir” 

(Derrida 2009a, s. 124). Derrida bu düşünce özgürlüğü ile Tanrı, hükümdarlar veya ulus-

devletler gibi klasik egemenlik figürleriyle ilişkilendirilen özgürlük arasındaki benzerliğe 

dikkat çekmiştir, ancak bunu sadece rahatsız edici, baştan çıkarıcı ama aldatıcı bir 

benzetme olarak itham etmek için yapmıştır. Teoloji politik egemenliğe duyduğu antipati, 

onu etnik ve dini devlet milliyetçiliklerinin politikalarına yön vermeye devam eden arkaik 

bir fantazma-ilke olarak nitelemesinde açıkça ifade edilmiştir (Derrida, 2009a, s. 125). 

Derrida bu bağlamda egemenliğin dönüşümünü anlatmak adına dönemin NATO Genel 

Sekreteri’ni örnek olarak vermektedir. Genel sekreterin bilhassa insan hakları ve azınlık 

haklarının ulus-devletlerin egemenliğinden daha fazla ağırlık taşıyacağı bir geleceğe 

doğru ilerlediğimiz yönündeki sözlerini desteklemek dışında Derrida alternatif jeopolitik 

örgütlenme biçimleri üzerinde durmamıştır (Derrida, 2008a, s.145). Devlet 

egemenliğinin dekonstrüksiyonunun 1899 ve 1907 Lahey Barış Konferanslarından bu 

yana devam eden, Milletler Cemiyeti ve Birleşmiş Milletler’in kurulmasıyla devam eden 



176 

  

ve günümüzde de devlet başkanları ve kamu görevlilerinin hesap verebileceği bir 

Uluslararası Ceza Mahkemesi’nin kurulması gibi önlemlerle aktif olarak sürdürülen bir 

süreç olduğunu belirtmektedir (Derrida, 2009a, s. 129).  

Patton’a göre (2017, s. 3-4) Derrida’nın kozmopolit düzene bağlılığı 11 Eylül’ün hemen 

ertesinde Giovanna Borradori ile yaptığı söyleşide ve Rogues:Two Essays on Reasonyer 

almaktadır. Borradori ile yaptığı “Otoimmünite: Gerçek ve Simgesel İntiharlar” başlıklı 

söyleşide, kendi özerk gücü ile donatılmış bir uluslararası hukuk ve mahkeme sistemine 

işlerlik kazandıracak uluslararası kurumlar geliştirme düşüncesi ön plana çıkmaktadır. 

Burada Derrida’nın uluslararası hukukun, ulus-devletlerin ötesinde bir özerklik ve 

işlevsellik kazanması gerektiğini savunmaktadır. Bu, ulus-devletlerin egemenliğinin 

sınırlandırılmasını ve küresel bir hukuk düzeni oluşturulmasını destekleyen bir bağlılığa 

işaret etmektedir. Dolayısıyla aslında Borradori ile söyleşisinde Derrida “otoimmünite” 

kavramı üzerinden ulus-devletlerin kendi kendini yok eden dinamiklerine işaret 

etmektedir. Uluslararası hukuk, demokrasi ve egemenlik arasında yaşanan bu otoimmün 

süreçlerin bir panzehiri olarak görülmektedir. Bu noktada Derrida’nın temel olarak 

vurguladığı hususun ulus devletlerin sınırlarını aşan evrensel bir hukuk sistemi olduğu 

görülmektedir. Bununla birlikte temelinde ontoteolojik bir köken barındıran egemenlik 

ile bu sarmala dâhil olan demokrasinin otoimmün çıkmazına da dikkat çekmektedir 

(Derrida 2008a, s. 140).  Derrida tam da bu sebeple Rogues:Two Essays on Reason’da 

(2005b) tüm devletlerin egemenliğine sınırlar getirmeye çalışan uluslararası hukukun 

üstünlüğü savunucularının yanında yer almıştır. Bu sebeple insan hakları ihlallerinin, 

savaş suçlarının ve “en güçlünün aklının” vermiş olduğu kararların neticelerinden 

vatandaşları korumak adına evrensel bir hukuk sistemini desteklemektedir. Bunun yolu 

da olarak da vatandaşların haklarını ihlal etme potansiyeline sahip olan ulus-devletlerin 

mutlak egemenlik iddialarının kısıtlanmasını savunmuştur. Bu konuda Derrida’nın 

oldukça problemli olarak gördüğü Birleşmiş Milletler’in yeniden yapılandırılması 

gerektiği düşüncesi ön plana çıkmaktadır. Bilhassa Güvenlik Konseyi’nin güçlü 

devletlerin çıkarlarını merkeze alan mevcut yapısının dönüştürülmesi ve dünya 

meselelerinde birkaç devletin tahakkümüne son verilmesi gerektiğini savunmaktadır 

(Derrida, 2005b, s. 98).  



177 

  

En güçlünün aklı nitelendirmesi elbette Derrida’nın Force of Law’da tartıştığı ve daha 

sonra Rogues: Two Essays on Reason’da (2005b) bir şerh olarak kullandığı La 

Fontaine’in “Kurt ve Kuzu” masalındaki ahlaka bir göndermedir (Derrida, 2016, s. 161). 

Derrida, Birleşmiş Milletler Güvenlik Konseyi gibi paradoksal bir şekilde her şeye gücü 

yeten ancak aynı zamanda seçilmiş olmayan üyeler tarafından yönetilen bir kurumun 

yapısına dikkat çeker. Ona göre, Güvenlik Konseyi’nin daimî üyelerine tanınan veto 

yetkisi, BM’nin politikalarının yalnızca birkaç güçlü devletin çıkarları doğrultusunda 

şekillenmesine olanak tanıyan bir mekanizma sunmaktadır. Bu durum, uluslararası 

düzenin egemen devletler arasındaki güç asimetrilerinden bağımsız olmadığına ve 

küresel adaletin belirli devletlerin çıkarlarına tabi olabileceğine işaret etmektedir 

(Derrida, 2016, s. 93). 

Derrida, Otoimmünite kavramı çerçevesinde devletin kendini dönüştüren ve aşındıran bir 

süreç içinde olduğunu öngörmektedir. Otoimmünite: Gerçek ve Sembolik 

İntiharlar başlıklı makalesinde, ulus-devletin dekonstrüksiyonunun halihazırda devam 

ettiğini ve gelecekte de henüz öngörülemeyen bir dizi sarsıntı ve dönüşümden geçmeye 

devam edeceğini belirtir (Derrida, 2008b, s. 131). Bu dönüşüm süreci, yalnızca devletin 

yapısal olarak değişimini değil, aynı zamanda egemenlik anlayışında köklü bir dönüşümü 

gerektirmektedir. Derrida’ya göre, ulus-devlet egemenliğinin işleyişi pratikte 

sınırlandırılmalı ve onun temelini oluşturan ilkeler yeniden değerlendirilmelidir. Bu, 

özellikle ulus-devletin “bölünmezlik ilkesi” ile “istisna hali ve hukuku askıya alma hakkı” 

gibi kurucu unsurlarının aşındırılması anlamına gelir (Derrida, 2009b, s. 157). Egemenlik 

kavramının dönüşümünde iki temel yön belirginleşmektedir: Bir yandan, ulus-devletlerin 

mutlak egemenliğinin kısıtlanması gerektiği vurgulanırken, diğer yandan egemenliğin 

tamamen ortadan kaldırılması değil, yeniden yapılandırılması önerilmektedir. Bu yeniden 

yapılanma, ister ulus-devletlerin sınırlandırılmış bir egemenlik biçimine evrilmesi ister 

uluslararası bir hukuk mekanizmasının üstün yetkiye sahip olması şeklinde gerçekleşsin, 

egemenliğin belirli bir ölçüde korunmasını da içermektedir. 

Bütün bu bağlamlar birlikte değerlendirildiğinde, Derrida’da kozmopolitanizme dair 

düşüncenin ulus-devletin ötesine, etnisite ve dinin tikelliklerinin ötesine geçiyor gibi 

görümektedir. Derrida’nın gözünde kozpolitanizm, Yahudi-Hıristiyan tarihi ve teoloji 

politik ya da seküler (yani, gizliden gizliye teoloji politik olsa da kökeninde seküler) bir 



178 

  

dünya-devleti kavramıyla tanımlanmaktadır. Bu, böyle bir kozmopolit ruhu 

desteklemememiz gerektiği anlamına gelmez, ancak bunu aynı zamanda eleştiriye tabi 

tutmadan yapmamamız gerektiği anlamına gelir. Derrida şu sonuca varır: Eğer gerçekten 

de bu geleneğin ruhunu geliştirmemiz gerekiyorsa bu kozmopolitik idealin formüle 

edildiği ontoteolojik, felsefi ve dini söylemler tarafından tanımlanma ve belirlenme 

biçimlerini sorgulayarak bu geleneğin sınırlarını kendi zamanımıza uyarlamaya da 

çalışmalıyız. 

2.4.4. Bir İmkân Olarak Sekülarizm 

Sekülarizm7 ve kozmopolitanizm, demokratik siyaseti karakterize eden sürecin birer 

parçasını oluşturmaktadırlar. Çağdaş tartışmalar ulus ötesi bir çerçeve haline gelen 

durumda ortaya çıktıkça, bunların birleşiminin derin çelişkileri gizlediğini görmemek 

artık mümkün değil. Şimdi, mevcut durumda (uzun bir tarihin nihai sonucu), her terimin 

diğerinin geçerliliğini sorguladığına veya en azından istikrarını baltaladığına ve 

görünüşte sağlam bir şekilde kurulmuş anlamını bozduğu görülmektedir. Sonuç olarak, 

bunları tek bir sivil veya demokratik projenin tamamlayıcı yönleri olarak görmek çok 

daha zor hale geldi. İşte bu yüzden burada kozmopolitlik ile sekülarizmi tek bir 

sorunsalda birleştirmek, bu tamamlanmamış bir birliktelik olarak kalsa bile Aydınlanma 

geleneği veya modernite projesiyle ilişkilendirmek oldukça doğaldır (Balibar, 2018, s. 5). 

Balibar’a göre modern siyasette kozmopolit bir düzenin inşası için sekülerleşme başat bir 

faktördür. Dini inançların belirleyici olduğu bir kozmopolit düzenin hem teorik hem de 

pratik olarak mümkün olmadığı düşüncesini savunmaktadır. Bu bağlamda, sekülerleşmiş 

kamusal alan fikrinin neden genellikle ulus-devlet düzeyinde şekillendiği ve bunun dünya 

ölçeğinde neden karmaşıklaştığı sorusu ortaya atılmaktadır. Kozmopolit bir düzene 

geçişte, sınırları ve dışlamaları a priori (önceden belirlenmiş) olarak ortadan kaldırma 

fikri, siyaseti uygulanabilir olmaktan çıkarabilir.  Balibar, bu tür bir kozmopolit düzenin 

önündeki engelleri yalnızca eleştirmekle kalmayıp, toplumların bu perspektife nasıl uyum 

sağlayacağını araştırmamız gerektiğini savunmaktadır. Bu, yeni entelektüel yaklaşımlar 

geliştirmeyi ve toplumların yönetiminde yeni kurallar oluşturmayı gerektirmektedir. 

 
7 Sekülarizm hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Andrew Davison, Türkiye'de Sekülarizm ve 

Modernlik: Hermenötik Bir Yeniden Değerlendirme, çev. Tuncay Birkan (İstanbul: Metis Yayınları, 2012); 
Sekülerleşmeden sekülarizme geçiş hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.	 Bekir Gencer, "Hal ve Muhal: 
Sekülerlikten Sekülarizme," Eskiyeni, sayı 13 (2009): 14-21. 



179 

  

Amaç, sekülerleşmiş bir kozmopolisi hem teorik olarak anlamak hem de pratikte işlevsel 

hale getirmektir (Balibar, 2018, s. 6). 

Balibar’a göre dünyanın bazı bölgelerinde, her durumda farklı olsa da seküler veya 

sekülerleştirilmiş bir siyaset anlayışını uygulamak, seküler modaliteleri 

kurumsallaştırmak artık mümkün değil gibi görünmektedir. Sosyal çatışmayı 

düzenlemek, kamu hizmetlerini (eğitim, sağlık, kentsel gelişim vb.) iyileştirmek ve 

siyasal olanın tanımına “kozmopolitik” bir boyut yerleştirmeden iletişim araçlarına 

erişimi genişletmek için bu mümkün görünmemektedir. Bu durumda, Balibar’a göre 

sosyal ve kültürel olarak ilerici, gerçek anlamda sekülerleşmiş hiçbir demokratik siyaset, 

kozmopolitanizm dışında savunulamaz. Bu, kendisini toplulukçu çizgide tanımlayan, 

esas olarak ulusal birlik, ulusal kimlik veya ulusal güvenlik zorunlulukları tarafından 

yönlendirilen bir laikliğin kısa süre sonra kendisini çelişki içinde bulacağını ve sonunda 

kendi kendini yok edeceğini kabul etmek anlamına gelir (Balibar, 2018, s. 6).  

Balibar’ın sekülerleşme ve kozmopolitanizme dair temel kavramsal tartışmaların 

aktarımının ardından Derrida’da sekülarizm egemenliğin teoloji politik bağlamında nasıl 

okunmaktadır ve sekülarizm modern dünyanın karşı karşıya kalmış olduğu kriz için bir 

imkân ihtimali barındırmakta mıdır soruları oldukça önemlidir. Dinsel olan hiçbir zaman 

bütünüyle dinsel olmadığı gibi gelecek olan seküler de bütünüyle seküler değildir, yani 

hiçbir zaman bütünüyle ya da tamamen gelmez. Derrida’nın belirttiği gibi, “Zamanımızda 

seküler bir şey olduğunu düşünmüyorum.” Derrida bu noktayı birkaç yerde, özellikle de 

Siyasal İlahiyat’ta “Modern devlet teorisinin tüm önemli kavramları sekülerleştirilmiş 

teolojik kavramlardır” (Schmitt, 2020, s. 43) iddiasında bulunan Schmitt’le ilgili çeşitli 

tartışmalarında ortaya koyar. Ancak bu noktayı en açık şekilde “The Eyes of Language” 

(2002) adlı denemesinde ortaya koyar. Bu deneme, Gershom Scholem’in Franz 

Rosenzweig’a yazdığı, Siyonistlerin İsrail’in modern İbranicesini eski İncil 

İbranicesinden yaratma çabasına ilişkin bir mektubun okumasıdır. Mektupta Scholem, 

İsrail’deki günlük ve siyasi yaşamın dünyevi bağlamlarında güçlü bir kutsal dilin 

kullanılması konusundaki endişelerini dile getirir. Scholem bu aktarımın dili 

araçsallaştırarak ve sıradanlaştırarak ucuzlatacağından endişe etmekle kalmıyor, aynı 

zamanda dilin dini kaynaklarından ve gücünden arındırılabileceğinden de şüphe duyuyor. 

Aslında, dini güçlerin naif bir gelecek nesil üzerinde yarı-apokaliptik veya mesihçi bir 



180 

  

geri dönüşünden korkmaktadır. Derrida burada, Scholem’in bu dilin içinin 

boşaltılabileceğinden ya da yerle bir edilebileceğinden şüphe ettiği için, bir 

sekülerleşmenin gerçekleştiğinden bahsetmenin yanlış olduğunu ve bu nedenle sadece bir 

“söz sanatı”, boş bir retorik aygıt olduğunu belirttiğine dikkat çeker. Derrida, Scholem’in 

bu noktadaki düşüncesini yöneten mantığa işaret eder. Zira Scholem, din dilinin seküler 

olanın içinde boşaltılamayacağı önermesiyle başlar ve ardından bu önermeye dayanarak 

“seküler” kavramının boş olduğu sonucuna varır ki bu çıkarım, önermesiyle hem tutarlı 

hem de tutarsızdır. Naas’a göre (2007, s. 23) tutarlıdır çünkü İbranice dinden 

arındırılamıyorsa sekülerleşme gerçekleşmemiştir; tutarsızdır çünkü “seküler” kavramı 

boş bir kavramsa sekülerleşme gerçekleşmiştir. Sekülerleşme hem gerçekleşmiş hem de 

gerçekleşmemiştir, yani kavram hem boştur hem de değildir. Seküler olanın kendisiyle 

kendisi arasındaki bu içsel bölünme ya da orantısızlık, tüm sekülerleşme eylemlerinin 

yapısal olarak tamamlanmamış ya da yapısal olarak ertelenmiş olduğu anlamına gelir ki 

Derrida için bu tam da devam eden sekülerleşmenin, gelecek olan sekülerin olasılığıdır.  

Derrida’nın egemenlik meselesini teoloji politik kökenleriyle sistematik olarak nasıl 

ilişkilendirdiğini ve son birkaç on yıldaki çalışmalarının çoğunun bazı politik kavram ve 

uygulamalarımızın teolojik kökenlerini ortaya çıkarmaktan ibaret olduğunu bir başlangıç 

noktası olarak belirtmek gerekmektedir. Derrida’nın laicite (sekülarizm olarak 

çevrilebilir) olarak ya da Naas’ın “sekülarizm olmaksızın radikal sekülarite” olarak 

adlandıracağı kavramın kendi versiyonunu geliştirmeye çalıştığı görülmektedir. 

Derrida’nın son analizlerinin neredeyse tamamının sekülarizm olduğunu göstermektedir, 

egemenlik üzerine Schmitt okumasından ölüm cezası eleştirisine ve demokrasiyi yeniden 

okumasına kadar, siyasi kurumlarımızda ve uygulamalarımızda teolojik ve siyasi 

kavramların üzerinde düşünülmemiş bir şekilde bir araya getirilmesinin eleştirisinden 

hareket eder. Derrida için her zaman egemen bir öznenin belirleyici istisnailiği ve 

dolayısıyla sonunda her zaman egemen bir Tanrı’ya benzemeye başlayan bir özne ile 

ilişkili olan egemenlik kavramından başlayarak, siyasi fikirlerin teolojik kökenlerine bir 

açıklık getirmeye çalışır. Bu nedenle, Derrida’nın sekülarizminin ister benliğin ister ulus-

devletin ya da Tanrı’nın olsun, tüm egemenlikleri aşan ve nihayetinde bozan bir 

koşulsuzluk (öteki, olay, adalet) adına ya da himayesinde teolojik-politiğin radikal bir 

eleştirisinden oluştuğunu iddia etmek mümkündür. Dolayısıyla Derrida’nın laikliği, salt 

kilise ve devletin ayrılması ve devletin dini dogma ve otoriteden korunmasının çok 



181 

  

ötesine geçecektir. Hem devletin teolojik mirası içinde eleştirel bir incelemesini hem de 

bu sekülarizmin arkasındaki güç ve yöneldiği amaç olacak bir adalet nosyonunu 

gerektirecektir.  

Fransa’da 2003-2004 yıllarında ilk ve orta dereceli devlet okullarında başörtünün 

örtülmesi ve diğer “dini aidiyetin göze çarpan işaretlerini” yasaklayan bir yasa önerisi 

etrafında yaşanan tartışmalar, dinin Fransız eğitim kurumlarındaki ve daha genel olarak 

Fransız toplumundaki yeri hakkında çok canlı bir tartışmayı tetikledi. Birçok yasak 

destekçisini bir araya getiren şey Fransız laiklik kavramıydı. Genellikle laiklik olarak 

tercüme edilen kavram Naas’a göre (2008, s. 62), kilise ve devleti birbirinden ayırmaktan 

ve Fransız kurumlarını dini dogma ve otoriteden korumaktan daha fazlasını içermektedir. 

Fransız siyaseti, kültürü ve belki de özellikle eğitimi için belirli bir sivil ve cumhuriyetçi 

idealin teşvik edilmesini içerir. Derrida’nın bu laicite kavramına sıkı sıkıya bağlıdır 

demek mümkündür. Derrida’da dekonstrüksiyoncu olarak adlandırılan laiklik kavramının 

kendisi eleştiriye tabi tutulmuş, teoloji politik kökenleri radikal bir desakralizasyon 

yoluyla açığa çıkarılmış ve sonuçta dinden azade bir akla değil, bizzat dinin kökenlerine 

ulaşılmıştır. Derrida’nın son yirmi yıldaki neredeyse tüm çalışmalarının ardındaki tek bir 

motive edici güce işaret etmek gerekirse, bu sadece onun dini kavramların ve modern 

ulus-devletin sözde sekülarizminin yaygın ve hala düşünülmemiş veya 

matematikselleştirilmemiş çatışması olarak gördüğü şeyin eleştirisine olan bağlılığı 

olabilir.  

Derrida, dinin devlet işlerinden ve demokratik yaşamın yapı taşlarından ayrılmasının 

gerekliliğini kabul etmekte, ancak bunu eleştirisiz bir kabule dönüştürmemektedir. 

Aydınlanma geleneğine bütünüyle sırt çevirmeksizin, teolojik ile siyasal alanlar arasında 

keskin bir ayrım yapılmasını sorunlu bulmaktadır (Cassatella, 2016, s. 4). Derrida, 

Aydınlanma’nın eleştirel duruşunu önemsemekte, ancak sekülerleşmenin dini alanı etik, 

hukuk, politika ve ekonomi gibi temel alanlardan katı biçimde izole etme çabalarını 

sorgulamaktadır. Ona göre, bu tür sekülerleşme anlayışları, sekülarizmin daha geniş 

anlamlarını daraltarak onu yalnızca inancı dışlamaya odaklanan bir süreç haline 

getirmektedir. Bu bağlamda, Derrida, Aydınlanma düşüncesinin radikal din karşıtlığını, 

tamamen seküler bir toplum tasarımı ile harmanladığını savunmaktadır. Ancak bu 

eleştirisinin merkezinde, Aydınlanma’nın esas hedefinin yanlış anlaşıldığı vurgusu yer 



182 

  

almaktadır. Ona göre, Aydınlanma’nın amacı, kamusal alanı tüm inançlardan arındırmak 

değil, özellikle dini ortodoksi ve dogmatizmin etkilerinden kurtarmaktır. Bu ayrım, 

Derrida’nın laiklik anlayışını şekillendirmekte ve onun, laikliğin akıl, bilim ve modernite 

ile inanç arasında doğal bir çatışma varsayımına dayandırılmasını eleştirmesine yol 

açmaktadır. Derrida’nın yaklaşımı, Kant, Hegel ve Heidegger gibi filozofların teolojiden 

bağımsız bir felsefe kurma girişimlerinden ayrılmaktadır. Bu düşünürlerin, inançtan 

kaynaklanan eleştirel bir mantık geliştirme çabalarına mesafeli bir duruş sergileyen 

Derrida, laikliği yalnızca din karşıtlığı üzerinden açıklamanın yetersiz olduğunu 

savunmaktadır. Onun bakış açısına göre, laiklik, akıl ve inanç arasındaki dinamik 

ilişkilerin daha derinlemesine analiz edilmesi için bir çerçeve sunmalıdır. Bu nedenle, 

Derrida, modern toplumlarda inancın yalnızca bireysel bir tercih ya da kamusal alandan 

dışlanması gereken bir unsur değil, aynı zamanda eleştirel bir kavrayış geliştirmek için 

kullanılabilecek bir araç olarak yeniden ele alınması gerektiğini önermektedir. 

Derrida’nın bu yaklaşımı, sekülarizmi yalnızca bir ayrıştırma süreci olarak görme 

eğilimlerine karşı, onu din ve inanç ile eleştirel bir diyalog alanı olarak değerlendiren bir 

perspektif sunmaktadır. Laikliğin, modern demokratik yaşamda inancı tamamen 

dışlamak yerine, inanç ve akıl arasındaki karmaşık ilişkileri yeniden tartışmaya açan bir 

araç olması gerektiğini öne sürmesi, onun sekülerleşme ve moderniteye dair 

düşüncelerinin merkezini oluşturmaktadır. 

Derrida (1998, s. 79), din karşıtı ya da din karşıtı olmayan yaklaşımların, Hıristiyanlığın 

kavramsal çerçevesinin eksik bir biçimde yansıtılmasına neden olduğunu ve bu durumun 

küresel sekülerleşme süreçlerini etkilediğini belirtmektedir. Ona göre, bu yaklaşımlar, 

modern küresel sekülerleşmenin altında yatan hegemonik rejimlerin oluşumuna katkıda 

bulunmuştur. Bu süreç, başlangıçta Avrupa merkezli bir olgu olarak doğmuş ve 

sömürgecilikle genişlemiştir; günümüzde ise “Anglo-Amerikan” bir perspektifin etkisi 

altında küresel bir sekülerleşme biçimi almıştır. Derrida, bu küresel dönüşümün, modern 

ulus devletlerin, kapitalizmin ve uluslararası hukukun yayılmasıyla, inanç ve akıl 

arasında modern ikili bir mantık üzerinden barışı sağlama iddiası taşıdığını ifade 

etmektedir. Bu sekülerleşme sürecinin, Hıristiyanlığın inanç sistemini ve Latin köklerini 

küresel bir dayatmaya dönüştürdüğü ileri sürülmektedir. Derrida, bu durumun, inanç ve 

akıl arasındaki temel ilişkileri yeniden inşa etmeye çalışan dini ve dini olmayan 



183 

  

pozisyonlar arasında bir istikrarsızlık yarattığını savunmaktadır. Bu bağlamda, laikleşme 

yalnızca dini bir nötralizasyon süreci değil, aynı zamanda Hıristiyan düşünce geleneğinin 

moderniteye içkin hale geldiği bir zemin olarak değerlendirilmektedir. Cassatella (2016, 

s. 4), bu istikrarsızlığın başka dinlerdeki köktenci tepkilerle ilişkili olduğunu öne 

sürmektedir. Özellikle Yahudilik ve İslam’ın köktenci eğilimleri, Derrida’nın analizine 

göre, Hıristiyanlığın modernleşme ve laikleşme süreçlerine karşı bir tepki olarak 

anlaşılabilir. Bu dinlerin köktencilikle ilişkilendirilen pratiklerinin, Hıristiyan temelli 

küresel sekülerleşmenin hegemonik doğasına bir cevap niteliği taşıdığı ifade 

edilmektedir. 

Derrida’da Hıristiyanlığın dekonstrüksiyonu ya da Derrida’nın adlandırmayı tercih ettiği 

gibi, İbrahimi silsilenin dekonstrüksiyonu hem teolojik-politiğin teorik temellerini hem 

de sadece Fransa’da değil, aynı zamanda ve belki de önemli ölçüde Amerika Birleşik 

Devletleri’nde desteklenen politikaları ve kurumsal uygulamaları hedef alan bir 

dekonstrüksiyon, İbrahimi filiasyonun bu dekonstrüksiyonu olarak açıklanabilmektedir. 

Derrida yapmış olduğu bu dekonstrüksiyonu sekülarizm adına değil, Derrida’nın iddia 

ettiği gibi, inancı (dini olmasa da) sosyopolitik olanın ve dolayısıyla tüm egemenliğin 

kökenine yerleştiren kökensel ya da radikal sekülerlik olarak adlandırılan kavram adına 

gerçekleştirilmiştir. Çalışmanın temel konusu olan egemenlik Derrida’nın ısrarlı teoloji 

politik eleştirisinde en çok mercek altına alınan kavram olmuştur. Derrida ister benlik 

ister ulus-devlet ya da Tanrı üzerine söylemlere bakıyor olsun ister bireysel kimlik 

oluşumu ister siyaset ya da teoloji sorularını ele alıyor olsun, “egemenlik” sorusu 

analizinin merkezinde yer almaktadır. Egemenlik ister egemen bir Tanrı’daki köklerine 

ister egolojik ipseity ya da öz-üstünlükteki felsefi kökenlerine ilişkin olarak anlaşılsın, 

Derrida’nın yeniden okumak istediği felsefi kavramların ve teolojik olarak yeniden 

düşünmek istediği çağdaş etik ve siyasi meselelerin çoğunun kökeninde yer alıyor gibi 

görünmektedir. Dolayısıyla, Derrida’nın demokrasi, küreselleşme, ölüm cezası, 

kozmopolitizm, dini hoşgörü, misafirperverlik ve hatta tek eşlilik gibi görünüşte çok 

çeşitli olgulara ilişkin analizleri teoloji politik bir egemenlik kavramının etkisi 

bulunmaktadır (Naas, 2009, s. 62-64).  

Derrida, Schmitt’in teoloji politiğine sıklıkla atıf yapmasına rağmen onun laikleşme 

fikrine mesafeli bir duruş sergilemektedir. Derrida’ya göre Schmitt’in laikleşme kavramı 



184 

  

teolojik ve siyasal alanların tamamen ayrılabilir olduğu varsayımına dayandığını için 

oldukça keskindir bu sebeple Schmitt’in laiklik kavramsallaştırmasına uzak 

görünmektedir. Ancak elbette modern politik kavramların birçoğunun teolojik kökenlere 

sahip olduğunu kabul ederek bu konuda Schmitt ile hemfikir olmasına rağmen laikleşme 

süreci bakımından Schmitt kadar net ayrımlar yapmamaktadır. Çünkü Derrida, laikleşme 

sürecinin, bu kavramların dini köklerinden koparılmasını mümkün görmemektedir. Ona 

göre, sekülerlik, dini ifadelerin ve kategorilerin laik olanlara kusursuz biçimde 

çevrilmesini gerektirmektedir ki bu, Derrida’ya göre ancak dini bağlamın devamlılığını 

koruyarak mümkün olmaktadır. Derrida, siyasetin ve teolojik olanın tamamen birbirinden 

kopuk olmadığını, aksine aralarında indirgenemez bir bağ bulunduğunu savunmaktadır. 

Ona göre sekülerlik, teolojik unsurları dönüştürerek yeniden üretmektedir. Derrida’nın 

bu kavrayışı, modern devlet kavramlarının içsel bir teolojik karakter taşıdığını ve bu 

karakterden tamamen soyutlanamayacağını ortaya koymaktadır (Derrida, 2006, s. 241; 

Horwitz, 2002, s. 156-177).  

Derrida’da temel inanç, yasa ve aşkınlık hakkındaki tartışmalar, Derrida’nın seküler 

olanın doğasını aydınlatmamıza yardımcı olmaktadır. Dolayısıyla bu tartışmalar 

Derrida’nın sekülerliğin doğasına ilişkin özgün bir yorumudur. Burada, seküler alanın 

sadece politik bir çerçevede ele alınamayacağını, çünkü onun içinde teolojik bir boyutun 

da varlığını sürdürdüğünü öne sürmektedir. Eğer kurucu eylem yasanın bir anlamda aşkın 

ve teolojik olduğunu ortaya koyuyorsa ve eğer temel inanç dine özgü bir boyuta sahipse 

ama dine münhasır değilse, o zaman seküler alan salt politik değil, teolojik-politiktir; 

teolojik bir boyutun kesinlikle dışlanamayacağı ama geleneksel anlamda teolojik olarak 

değerlendirilemeyeceği bir alandır. Temel inancın indirgenebilirliği ve vazgeçilemezliği, 

teolojik ilişkinin siyasi otoritenin temelinde çözülemeyeceğini, ancak onun doğasını 

işaret ettiğini gösterir. Burada Derrida’nın, siyasi otoritenin temelindeki inanç ve aşkınlık 

ilişkisini ele aldığı görülmektedir. Temel olarak, siyasi düzenin kuruluşunu mümkün 

kılan ve ona meşruiyet kazandıran eylemlerin, yalnızca rasyonel ya da dünyevi bir temele 

dayanmadığı, aksine açıklanması güç, aşkın bir boyutu içerdiği fikrini vurgulamaktadır. 

Bu noktada ifade edilmek istenen birkaç kilit nokta bulunmaktadır. Bunlardan ilki, temel 

inancın vazgeçilmezliği ve indirgenemezliği mevzusudur. Buna göre, Derrida, siyasi 

otoritenin temellerinin, herhangi bir salt rasyonel ya da dünyevi kategoriye 

indirgenemeyecek bir “temel inanç” eylemine dayandığını savunmaktadır. Bu inanç, 



185 

  

siyasi düzenlerin meşruiyetini sağlarken, aynı zamanda onların açıklanamaz ve 

vazgeçilmez bir yapısı olduğuna işaret etmektedir. Bununla birlikte bir diğer husus 

mistisizm ve siyasi otorite arasındaki ilişkidir. Buna göre ise, siyasi otoritenin temeli, bir 

ölçüde mistik olarak nitelendirilen bir eylemdir. Burada “mistik”, doğrudan rasyonel ya 

da bilimsel açıklamalarla kavranamayan, ama yine de varlığı ve etkisi inkâr edilemez olan 

bir inanç ya da güven eylemini ifade etmektedir. Bu durum, siyasi otoritenin kaynağının, 

hem hukukun içinde yer alan kurallarla hem de bu kuralların ötesindeki daha geniş ve 

aşkın bir bağlamla bağlantılı olduğunu göstermektedir. Son olarak da kurucu eylem ve 

aşkınlık arasındaki ilişkidir. Burada ise yeni bir siyasi düzenin kurulması, yalnızca bir 

dizi hukuki kuralın kabul edilmesi anlamına gelmemektedir. Bu süreçte kurucu eylem 

denilen bir temel hareket hem düzenin meşruiyetine zemin hazırlamakta hem de bu 

eylemin aşkın bir boyut taşıdığına işaret etmektedir. Bu aşkınlık, bir düzenin yalnızca 

insanlar arasındaki anlaşmalarla değil, aynı zamanda bu düzeni mümkün kılan ve onu 

ötesine taşıyan bir inanç yapısıyla ilişkili olduğunu göstermektedir (Cassatella, 2015, s. 

199). 

Bağımsızlık Bildirgesi’nde aşkınlık açıkça Tanrı’ya bağlanmış olsa da dini kaynakların 

siyasi temellere dâhil olduğu iddiasını oluşturan durum bu olmak zorunda değildir. 

Yasaya ilişkin temel inancın muğlak konumu ve akıl tarafından olduğu kadar din 

tarafından da paylaşılması, bu tür kaynakların siyasi kurumlardan kesin olarak 

dışlanmasının imkansızlığını göstermektedir. Derrida’ya göre bu kaynaklar, güvenli bir 

dayanak sağlamaktan ziyade, kurucu eylemin temelsiz karakterine ve kurduğu seküler 

düzenin geçiciliğine ve açıklığına işaret eder. Bu imkânsızlığı, siyasi temellerin 

temelsizliğine işaret etmenin bir yolu olarak değerlendirmek, Derrida’nın seküler alana 

teolojik bir boyut atfetmesinin anlamını netleştirmeye ve düşüncesini, kısa ve kapsamlı 

olmasa da siyaset teolojisindeki çağdaş tartışmaların, özellikle de doğrudan etkileşimde 

bulunduğu yazarların içine yerleştirmeye yardımcı olur. Belirtildiği üzere Derrida, 

modern siyasi kategorilerin teolojik kökeni konusunda Schmitt’le hemfikirdir ancak 

Schmitt’in siyasi egemenliği mucizeyle ilişkilendirmesinden ortaya çıkan siyasal olan ile 

teoloji arasındaki seküler örtük analoji görüşünü ve bu analojiyi reddeder (Cassatella, 

2015, s. 199-200).  



186 

  

Derrida’nın dini yazıları, sürekli olarak “gelecek demokrasiyi” şekillendirme hedefiyle 

ilişkilendirilmektedir. Naas’a göre, egemenliğin birliği ya da mutlaklığı, Batı Avrupa’nın 

belirli bir siyasi tarihine ve Hıristiyanlığın dini mirasına dayanmaktadır. Bu miras, 

tartışılması ve yeniden değerlendirilmesi gereken bir mesele olarak öne çıkmaktadır. 

Naas, Derrida’nın 1980’lerden itibaren ölümüne kadar, herhangi bir dini doktrinin veya 

dine dayalı kavramların siyasete dâhil edilmesini sorgulayan ve eleştiren bir radikal 

laiklik anlayışı üzerinde yoğunlaştığını ifade etmektedir. Bu eleştiriler, kısmen Schmitt’in 

teolojik-siyasal analizlerinden ilham almıştır ve Derrida, modern laik kavramların- 

örneğin halk egemenliği, demokrasi ve dini hoşgörü- ontolojik temellerini sorgulama 

projesine odaklanmıştır (Naas, 2012, s. 97). 

Bu bağlamda Derrida’nın seküler düzenin temellerini açıklarken dini ve mistik unsurları 

dışlayamayacağı görülmektedir. Derrida, siyasi otoritenin ve hukuk düzeninin sadece 

rasyonel ya da tamamen seküler kavramlara dayanmadığını, aynı zamanda aşkın ve 

teolojik bir boyutla ilişkilendirildiğini ileri sürmektedir. Bu görüş, seküler düzenin sabit 

ve tamamlanmış bir yapı olarak görülemeyeceğini, aksine sürekli olarak değişime ve 

yeniden değerlendirmeye açık bir yapı olduğunu ortaya koymaktadır. (Cauchi, 2009, s. 

11). Bununla birlikte Derrida, teolojik boyutların, siyasi düzenlere sabit bir temel 

sağlamak yerine, kurucu eylemin özündeki belirsizliği ve seküler düzenin açıklığını 

vurguladığını öne sürmektedir. Bu belirsizlik ve açıklık, seküler düzenlerin mutlak 

olmadığını ve sürekli olarak yeniden yorumlanmaya açık olduğunu göstermektedir. 

Derrida’nın, teolojik boyutların laik alandaki varlığını vurgulaması, seküler düzenin 

doğası hakkında daha geniş bir anlayış geliştirilmesine olanak tanımaktadır. Derrida, 

Schmitt’in modern siyasi kategorilerin teolojik kökenine ilişkin görüşleriyle bazı ortak 

noktalar taşısa da Schmitt’in siyasi egemenlik ve mucize arasında kurduğu dolaylı 

analojiyi reddetmektedir. Bu analoji, Schmitt’in geleneksel teolojiye olan yakınlığını ve 

metafizik bir söylem biçimini sürdürdüğünü göstermektedir. Schmitt’in kavramlar 

sosyolojisi yaklaşımı, siyasi kavramların tarihsel dönüşümlerini göz ardı etme 

eğilimindedir ve Derrida, bu tür bir metafizik yaklaşıma eleştirel bir mesafede 

durmaktadır (Weber, 1992, s. 5-8).  

Derrida için laik alan, teolojik boyutlardan bütünüyle arındırılamayan bir yapı olarak 

değerlendirilmektedir. Bu durum, temel bir inanca dayanan kurucu eylemin paradoksal 



187 

  

ve istisnai doğasından kaynaklanmaktadır. Tanrı ya da diğer geleneksel teolojik figürler 

aracılığıyla mutlak bir istikrar sağlama iddiası yerine, Derrida, laik alanın sınırlarının 

kapatılamayacağını ve bu alanın sürekli açıklık ve geçicilik durumunda olduğunu 

vurgulamaktadır. Derrida’nın yaklaşımı, laikliği, Aydınlanma’nın inanç ve akıl 

arasındaki ilişkisini yeniden ele alarak, farklı bir aşkınlık anlayışının temellerini atmaya 

yönelik bir çaba olarak sunmaktadır. Bu bağlamda, temel inanç vurgusu, siyasi ve felsefi 

yapıların dengesiz ve tarihsel olarak açıklığa açık olduğunu gösterir. Derrida, dini 

kaynakların bu yapıları engellemekten çok, onların varlıklarını mümkün kılan unsurlar 

olarak rol oynadığını savunmaktadır (Derrida, 1982, s. 1-5). Dolayısıyla Derrida’nın 

sekülerliğe dair özgün bakış açısını Schmitt’in görüşlerinden ayıran noktalar oldukça 

önemli bir uğraktır. Derrida’ya göre, seküler düzen teolojik etkilerden arınmış bir yapı 

değildir, ancak bu etkileri sabit ve değişmez bir şekilde ele almak da hatalıdır. Derrida, 

Schmitt’in teolojik kavramları seküler siyasetin temel taşları olarak görmesini, tarihsel 

dönüşüm ve eleştirel sorgulama eksikliği nedeniyle eleştirmektedir. Derrida’nın 

yaklaşımı, sekülerliğin teolojik boyutlarla dinamik bir ilişki içinde olduğunu ve bu 

ilişkinin tarihsel ve eleştirel bir perspektifle sürekli yeniden değerlendirilmesi gerektiğini 

göstermektedir. 

Derrida’nın kozmopolitizmden hoşgörüye ve sivil birlikteliğe kadar görünüşte seküler 

olan kavramların teolojik kökenlerini ortaya çıkarma çabası oldukça önemlidir. 

Derrida’nın sekülerleşmeyi kendisi için değerlendirdiği yerlerde, kendisi de fazla teolojik 

olduğu için reddedilir. “Kutsal ve seküler arasındaki karşıtlık naiftir” yani saflıktır der. 

Ona göre bildiğimizi sandığımızın aksine, hiçbir zaman seküler bir çağa girmedik. 

Seküler fikri baştan sona dinseldir gerçekte Hıristiyanlıktır” (Derrida, 2005, s. 141). İnanç 

ve Bilgi’nin sonunda Derrida (2002a), basitçe sekülarizmin ya da laikliğin savunucusu 

olmanın içerdiği naiflikten bir kez daha bahseder. Bunun nedeni yine laikliğin kendisinin 

teolojik olanla, hatta Hıristiyanlıkla ilişkili olarak tanımlanmasıdır. Burada denilebilir ki, 

Derrida, inanç, ilişki ve kutsallık arasındaki karmaşık bağlantıları ele alırken, 

sekülerleşme ve kutsallık arasındaki gerilimi sorgulamaktadır. Derrida’ya göre inanç, 

öteki olana yönelmiş bir hitap içermektedir. Bu, inancın, bireyin kendi dışında bir varlıkla 

ilişki kurma ihtiyacından kaynaklandığını ifade eder. Ancak bu ilişki, doğrudan bir 

bağlantı değil, bir kesinti veya ilişkisizlik olarak da anlaşılabilmektedir.  Yani, inanç, tam 

anlamıyla bir birlik ya da mutlak bir ilişki değil, bir ayrım ve mesafe üzerinden anlam 



188 

  

kazanır. Derrida burada, kutsal kavramının ele alınışını sekülerleşme ve kutsaldan 

arındırma (desakralizasyon) bağlamında tartışmaktadır. Sekülerleşme genellikle dini 

unsurların kamusal ve politik alanlardan çıkarılması olarak anlaşılırken, Derrida daha 

radikal bir yaklaşımı önermektedir. Kutsal olanın Hıristiyan teolojisinin geleneksel 

kavramlarından tamamen arındırılması olarak adlandırılan bu süreç negatif teoloji gibi 

dini düşünce geleneklerini aşan bir anlayışa karşılık gelmektedir. Negatif teoloji, 

Tanrı’nın doğasının bilinemez olduğunu ve Tanrı’yı tanımlamak yerine yalnızca ne 

olmadığını söyleyebileceğimizi savunan bir teolojik yaklaşımı ifade etmektedir. (Derrida, 

1998, s. 64-65). Dolayısıyla burada üzerinde durulması gereken nokta inancın ilişkili 

olduğu öteki ile her zaman bir mesafe barındırması ve bu mesafenin, onun kutsal bir 

nitelik taşımasını sağlamasıdır. Ancak bu kutsallık, geleneksel anlamda bir dini kutsallık 

değildir; aksine, kutsaldan arındırma ve negatif teoloji üzerinden yeniden tanımlanan bir 

yapıdadır. Dolayısıyla burada görülen, sekülerleşme ile kutsallık arasındaki gerilimin 

Derrida tarafından eleştiriliyor olmasıdır. Bununla birlikte fark etmemiz gereken husus, 

sekülerleşmenin, modernitenin sunduğu gibi açık ve kesin bir süreç olmadığıdır. 

Sekülerleşme, kutsallık ve dindarlık gibi insan deneyiminde iç içe geçmiş bir kavramdır 

ve hiçbir zaman tamamen birbirlerinden ayrılamazlar. 

Yine de burada, aşırı kutsallaştırma ile kutsallıktan arındırma arasındaki bu ilişkide 

siyasal olanın, dinin ve seküler olanın kutsallıktan arındırılması, belki de belirli bir 

aşkınlığın ya da mutlak bir müdahalenin ilişkisizliğinin “aşırı kutsallaştırılmasına” yol 

açmaktadır. Derrida’nın teolojik kavramları ihtiyatlı bir şekilde sekülerleştirmesi, din ve 

bilimin kökeninde bir tür orijinal inanç olduğu iddiasıyla birlikte düşünülmektedir. 

Derrida’nın “Söylediklerime bir mucizeye inanır gibi inanın,” diye yazması (1998, s. 83) 

ile kastettiği şey, “Bana bir mucizeye inanır gibi inanın. Söylediklerim doğru olsun ya da 

olmasın, doğru olduğunu bileyim ya da bilmeyeyim, her tanıklık, her şahitlik, 

deneyimlerime her başvurma -bilimde bile- diğerinden bir mucizeye inanır gibi 

söylediklerime inanmasını ister.” Bu, Schmitt’te olduğu gibi, bir istisna hali ilan eden 

egemenden gelen mucize değildir, mucizevi bir istisnai durum değil, her edimselliğin, 

hatta en az istisnai olanın, en sıradan olanın hatta en seküler olanın mucizesidir. 

Nihayetinde, her olayın mucizesidir, çünkü Derrida’nın Paper Machine’de yazdığı gibi, 

mümkün olanın ötesine geçen olay “bir mucize kadar olağanüstüdür” (Derrida, 2005, s. 

161). Naas’a göre, Derrida’da her dil eyleminin yeminli bir inanç, bir “hakikate söz 



189 

  

veriyorum”, bir “ötekine hitap etmek için kendimi angaje ediyorum” biçiminde bir 

sorumluluk gerektirdiğini bir kez kabul ettiğimizde mümkün olanın ötesine geçerek 

mucize kadar olağanüstü bir şeyi gerçekleştirmiş oluruz. Derrida’nın sözleriyle “Tanrı’yı 

yarı-mekanik olarak yarattık” (1998, s. 27). Seküler bir yemin bile bu değiştirilemez 

Tanrı’yı üretemez, çağıramaz, bir araya getiremez ya da doğuramaz; Tanrı zaten oradadır, 

hatta var olmadan önce bile. Değiştirilemez olan böyledir (Naas, 2008, s. 75). 

Cassatella’ya göre, seküler tam da her zaman inancı içerdiği için her zaman gelecek 

olandır. Tam da seküler olanın dinden tamamen arındırılamaması ve aslında dinde 

zorunlu olarak dini olmayan bir şeyi varsayması nedeniyle seküler olan asla ne geçmişte 

ne günümüzde ne de gelecekte tamamen ya da saf seküler değildir. Derrida’nın seküler 

olana ilişkin görüşünü, Derrida’nın aklın dinle paylaştığı inanca yaptığı vurgu nedeniyle 

dine tamamen karşıt olarak değerlendirmemektedir. Derrida’nın temel inanç kavramının 

seküler görüşüyle ilgisini vurgulayan aydınlatıcı felsefi içgörüler sunarken, Derrida’nın 

perspektifinin daha politik yönlerini gözden kaçırmaya sebep olma ihtimalini 

barındırmaktadır. Özellikle de Derrida’nın düşüncesinde temel inancın siyasi temellerle 

ve sosyo-politik bir gerçeklik olarak seküler alanı anlamak için gerekli görünen otorite, 

güç ve hukuk gibi belirgin siyasi meselelerle nasıl bağlantılı olduğunu ihmal etmektedir. 

Cassatella’ya göre Naas, Derrida’nın siyasi kategorilerin teolojik kökenine ilişkin 

analizine ve Derrida’nın laikliğinde temel inancın rolüne odaklanır, ancak Derrida’nın bu 

inanca genel olarak siyasi temeller ve özel olarak seküler alan için verdiği büyük öneme 

yeterince dikkat etmez (Cassatella, 2016, s. 1061-1062). Cassatella’ya göre Derrida’nın 

seküler olana bakış açısı genellikle bir tür ikili ve köktenci mantıkla karakterize edilen 

geleneksel modern anlayışlardan ayrılmaktadır. Ona göre Derrida’nın sekülarizmi 

kendinden emin bir şekilde akla inanç karşısında öncelik veren ve teolojik olanı politik 

olandan radikal bir şekilde ayıran bir anlayıştır. 

O halde sonuç olarak denilebilir ki hiçbir zaman bu şekilde tematikleştirmemiş olsa da 

Derrida’nın sekülarizme bakış açısı 1980’ler ile 2000’lerin başı arasında yayınlanan bir 

dizi siyasi-hukuki makalede bulunabilir. Bu makalelerde, sekülerleşme ve din üzerine, 

seküler olana bakışını ortaya koymak için bir bağlam sağlamak amacıyla önemli 

düşünceler sunmaktadır. Derrida geleneksel sekülerleşme teorisinin bazı yönlerini kabul 

etmekle birlikte, bazı temel varsayımlarını da sorgulamaktadır. “Siyasalın 



190 

  

sekülerleşmesi” ya da demokratik yaşam olarak adlandırdığı şeyin, yani dinin devlet 

güçlerinden ayrıştırılmasının önemini kabul etmekle birlikte, sekülerleşmenin dini 

(Hıristiyan) bir kavram olduğuna ve seküler ve kutsal deyimler arasında ve kutsal 

deyimlerin kendileri arasında sorunlu bir ilişki içerdiğine inanmaktadır. Geleneksel 

sekülerleşme teorilerinin aksine Derrida, teolojik ve politik olan arasındaki radikal ayrımı 

reddeder ve bu nedenle Aydınlanma’nın “belirli bir geleneğini” bir kenara bırakır. 

Örneğin İnanç ve Bilgi’de, Aydınlanma’nın eleştirel ruhuna olan bağlılığını kabul 

etmekte ve dini dogmatizm, ortodoksluk ve köktendinciliğe karşı cumhuriyetçi 

demokrasiyi desteklemek için bu ruhun yanında yer almaktadır. Ancak köktendincilik ve 

şiddetin sadece dinlerle sınırlı olup olmadığını ve seküler anlayışları ve siyaseti de 

etkileyip etkilemediğini de sorgulamaktadır. 

Derrida’nın ifadesinde yer bulan fikirleri modern savaşların dinsel kökenlerine dair 

oldukça önemli bir noktaya işaret etmektedir. Buna göre Derrida, tarih boyunca köktenci 

dinî akımların barbarlık ve suçlarıyla ilişkilendirildiğini hatırlatarak bu söylemi 

sorgulamaktadır. Ona göre, Yahudi-Hıristiyan Batı’nın uluslararası hukuk, demokrasi ve 

ulusların egemenliği gibi modern idealler adına gerçekleştirdiği savaşlar veya 

müdahaleler de din savaşları kategorisine dâhil edilebilir. Modern savaşların bu şekilde 

din savaşları olarak nitelendirilebileceğini öne sürerek, bu çatışmaların sözde “seküler” 

temellerinin altında da dinsel veya teolojik unsurların var olabileceğini ima etmektedir. 

Sekülerlik iddiası, bu savaşların dinsel bağlardan tamamen bağımsız olduğunu savunsa 

da Derrida bu iddianın ihtiyatlı bir incelemeye ihtiyaç duyduğunu öne sürmektedir: “Bir 

din savaşını, din savaşı olarak belirlemek için dinselliği sınırlandırdığımıza emin 

olmamız gerekir” (Derrida, 2014, s. 34) ifadesiyle, dinin nerede başlayıp nerede bittiği 

konusunda net sınırlar koymanın zor olduğunu belirtmektedir. Üstelik modern savaşlar 

genellikle insan hakları, demokrasi, ulusların egemenliği veya insani müdahale gibi sözde 

yüksek ahlaki gerekçelerle meşrulaştırılır. Derrida’ya göre bu gerekçelerin tamamen 

seküler ve dinsel olmayan değerler olduğu da düşünülebilir ancak bu varsayım 

sorgulanmalıdır. Bu “haklı nedenler,” Batı’nın Yahudi-Hıristiyan geleneğinden türemiş 

olabilir ve dolayısıyla savaşlar, bilinçli veya bilinçsiz bir şekilde teolojik temellere 

dayanıyor olabilir. Dolayısıyla sonuç olarak denilebilir ki, Derrida, sekülerleşme 

söyleminin iddialarına eleştirel bir mesafeden yaklaşmaktadır. Modern savaşların ve 

müdahalelerin yalnızca seküler nedenlere dayandığına inanmanın, bu savaşların altında 



191 

  

yatan dini veya teolojik etkileri görmezden gelmek anlamına geldiğini ifade ederek 

aslında bir çelişkiye işaret etmektedir. Böylelikle Derrida’nın modernitenin sekülerleşme 

iddialarının arkasında teolojik unsurların gizlenebileceğini ve sekülerliğin, kendisini 

teolojik geçmişinden tamamen koparmasının mümkün olmadığını tartıştığı 

görülmektedir. Derrida, din savaşları örneği üzerinden bizleri modern kavramları yeniden 

düşünmeye ve bu kavramların sekülerleşme bağlamında nasıl işlediğini sorgulamaya 

davet etmektedir. 



192 

  

3. BÖLÜM 

EGEMENLİĞİ YENİDEN DÜŞÜNMEK 

Egemenliğin doğası siyaset teorisyenleri, uluslararası hukukçular ve sosyal bilimciler 

arasında tartışılmaktadır. Bu kavramın anlaşılması ve yorumlanması, çağdaş siyasi 

gelişmelere ve küresel ortama bağlı olarak sürekli değişmiştir. Terimin kullanımındaki 

esneklik, farklı ideolojiler, siyasi sistemler ve yönetişim tarzları arasında değişiklik 

göstermiştir. Devlet egemenliği hakkında önceki bölümlerde belirtildiği üzere, 

mutlakiyetçilik döneminde Jean Bodin ve Thomas Hobbes’un çalışmalarında, John 

Locke ve Jean-Jacques Rousseau’nun halkın iradesini ve demokratik yönetimi 

vurgulayan düşüncelerinde yer almıştır (Ağaoğulları, 2015, s. 585-587). Kıta Avrupası 

geleneği, egemenliğin toprak temelli olduğunu öngörür. Devletlerarası antlaşmalar, 

toprak ve egemenlik üzerine kurulur. Bu geleneğe göre, egemenlik, bir devletin sahip 

olduğu topraklar üzerinde geçerlidir ve bu topraklar, devletin varlığının ve gücünün 

sınırlarını belirler. Schmitt’e göre, geleneksel egemenlik anlayışı, savaşın başlatılması ve 

sonlandırılması hakkını, egemenliğin temsilcisi olan kral veya liderine verir. Kralın 

savaşa karar verme yetkisi, siyasal bir eylem olarak kabul edilir ve sonuçlarına katlanmak 

zorundadır. Bu, egemenliğin karar verme yetkisini elinde bulunduran bir kişi tarafından 

kontrol edilen mutlak bir güç olduğunu gösterir. Geleneksel "Jus Publicum Europaeum" 

anlayışında, savaş yalnızca ordular arasında ve belirli bir mekân ve zamanda gerçekleşir. 

Siviller, savaşın dışında tutulur. Bu, egemenliğin savaşın kapsamını ve yöntemlerini 

belirlemesi gerektiğini, egemenliğin sınırlarının yalnızca askerî gücü değil, aynı zamanda 

savaşın yönünü ve kapsamını da belirlediğini ifade eder (Çelebi, 2008, s. 158-159). 

Geleneksel olarak devlet egemenliğinin kökeni olarak tanımlanan Westphalia 

Anlaşması’ndan8 (Phillpot, 2001, s. 4) küreselleşmenin artmaya başladığı döneme kadar 

egemenlik, siyasi sistem ne olursa olsun her zaman belirli bir toprak ve nüfus üzerinde 

otorite kullanılmasını içermiştir. Bu bölümde, egemenliğin dönüşümü ve günümüzde 

taşıdığı karakter ile egemenlik tartışmalarının dijital eksende nasıl şekillendiği ele 

alınacaktır. Derrida’nın egemenliğin teoloji politik okumasını yaparken, egemenliğin 

 
8 Westphalia Anlaşması birçok düşünüre göre, bir devrim olarak kabul edilen ve uluslararası 

politikadaki en önemli bağlamsal değişim olarak tanımlanan, Avrupa’nın Orta çağ dünyasından modern 
uluslararası sisteme geçişi olarak tanımlanmaktadır. 



193 

  

dönüşümünü anlamamıza katkı sağlayacak kavramlar, tezin birinci ve ikinci 

bölümlerinde kapsamlı bir şekilde incelenmiştir. Bu kavramlar, günümüzde de 

egemenliğin yaşadığı dönüşümde önemini ve geçerliliğini sürdürmektedir. Örneğin, ölüm 

cezası kavramı, Derrida’nın egemenliğin teoloji politik okumasındaki belirgin bir 

yansımasıdır. Ancak, dijital egemenlik bağlamında bu kavramın anlamı, 

merkeziyetsizleşen bir düzlemde nasıl farklılıklar göstereceği sorusu, farklı bir tartışma 

alanına kapı aralamaktadır. 

Batı siyasi düşüncesindeki, özellikle güç kullanımına ilişkin eski egemenlik anlayışı, 

yönetim ve otoriteye ilişkin fikirlerdeki tarihsel değişimler nedeniyle kalıcı olmamıştır. 

Daniel Philpott, Revolutions in Sovereignty (2001) adlı kitabında, iki büyük tarihsel 

devrimin modern egemenlik kavramının yükselişini açıkladığını ileri sürmektedir. 

Bunlardan ilki, Westphalia Antlaşması ile doruğa ulaşan ve Protestan Reformu tarafından 

yönlendirilen bir değişim olarak, Avrupa’da Orta çağ Hıristiyan âleminin yerini bağımsız 

devletler sisteminin almasıdır. İkincisi ise 1960 civarında sömürge sisteminin sona ermesi 

ve bu devlet sisteminin küresel olarak yayılmasıdır (Johnson, 2014, s. 70).9 

Daha önceki bölümlerde vurgulandığı üzere, Schmitt’in egemenlik krizine işaret ettiği 

sürecin temel sorumluları sekülerleşme, nötralizasyon ve depolitizasyon olarak 

belirlenmiştir. Çelebi’ye göre, Schmitt’in düşüncesindeki dayanak noktalarından biri, 

Devlet ve Kilise arasındaki iktidar paylaşımının oluşumudur. Bu durum, egemenlik ve 

siyasal gücün merkezi bir yapıya dönüşmesini engellemiş ve böylece depolitizasyon 

sürecini başlatmıştır. Devlet ile Kilise arasındaki bu iktidar paylaşımı, devletin siyasal 

alandaki etkisini sınırlamış ve egemenlik kavramının zayıflamasına yol açmıştır. Bu 

 
9 Yalnızca egemenliğe odaklanmadan siyasi dönüşümün daha karmaşık açıklamalarını sunan 

örnekler de bulunmaktadır. Johnson çalışmasında bu konuyla ilgili çeşitli örneklerde bulunmuştur. 
Bunlardan biri olan Francis Fukuyama, The Origins of Political Order (2011) adlı eserinde Fransız 
Devrimi’ne kadar siyasi düzenin gelişimini incelemektedir. Farklı kültürlerin bu gelişime nasıl katkıda 
bulunduğunu ve Avrupa’nın birden fazla devlet modeli ürettiğini vurgular. En başarılı modeli, güçlü 
hukukun üstünlüğü ve merkezileşmenin siyasi hesap verebilirlikle dengelendiği İngiltere ve Danimarka 
tarafından temsil edilen “hesap verebilir hükümet” olarak görür. Fukuyama’nın fikirleri, Locke ve Vattel 
gibi hükümetlerin otoritesinin halktan kaynaklandığını vurgulayan daha önceki teorisyenlerin fikirlerini 
yansıtmaktadır, ancak bu düşünürlerin yazdığı dönemde gerçek hesap verebilirlik tam olarak 
kurumsallaşmamıştı. Yine Johnson’ın ifadeleriyle, Niall Ferguson, Uygarlık adlı eserinde (2011) farklı bir 
yaklaşım benimseyerek, egemenlik kavramına vurgu yapmadan, hükümetlerin ve imparatorlukların 
gelişimine ilişkin analizinde ekonomi tarihine odaklanmaktadır. Bu çeşitli çalışmalar, egemenlik fikrinin 
siyasi, ekonomik ve entelektüel yaşamdaki daha geniş dönüşümlere yanıt olarak zaman içinde evrildiğini 
gösteren farklı kaygıları ve bakış açılarını yansıtmaktadır (Johnson, 2014, s. 70). 

 



194 

  

bağlamda, Schmitt’in devletin krizine dair gördüğü sorun, siyasalın bu şekilde aşındığına 

dair bir anlayışı ifade etmektedir (Çelebi, 2008, s. 151-152). Ayrıca, egemenliğin 

tekliğine ve bölünmezliğine vurgu yapan Schmitt’in varoluşsal öteki’yi yabancı olarak 

tanımlayan siyasal kavramı, günümüz dünyasının ihtiyaçlarına yanıt verememektedir. 

Derrida’nın, egemenliğin teoloji politik okumasında, Schmitt’in siyasal kavramını 

başlangıç noktası olarak seçmesinin, Schmitt’in kavramsallaştırmasının keskinliğine 

karşı gösterdiği mukavemetle ilişkili olduğu ileri sürülebilir. 

Derrida’nın son yıllarda yaptığı çalışmalar, egemenlik meselesinin teoloji politik 

yönlerine odaklanmaktadır. Bu bağlamda, Derrida’nın kullandığı kavramlar, egemenliğin 

dönüşümünü açığa çıkarmakta ve dijitalleşen çağda egemenliğin anlamını 

sorgulamaktadır. Egemenlik, dijitalleşen bu dönemde hala teoloji politik bir okuma ile 

değerlendirilebileceği gibi, ontoteolojik bir temele de sahip olabilir. Derrida’nın Carl 

Schmitt ile hemfikir olduğu egemenliğin ontoteolojik temeli, dijital egemenlik 

bağlamında hala geçerli olmaktadır. Dijital egemenlik ve siber uzay, Derrida’nın 

çalışmalarında bilinmezlik ve belirsizlikle bıraktığı düzleme karşılık gelmektedir. Derrida 

Memoires: For Paul de Man’da, dekonstrüksiyon ve teknoloji arasındaki yakın bağın 

altını çizmektedir: “Düşünce ve teknoloji arasındaki ayrımı sorgulayarak başlamayan... 

hiçbir dekonstrüksiyon yoktur... ne kadar gizli, incelikli, yüce ya da inkâr edilmiş olursa 

olsun.” (Derrida, 1989, s. 108) 

Bugün, merkeziyetsizleşen bir dünyada egemenlik tartışması yapılırken, devletler 

egemenlik haklarını yeni aktörlerle paylaşmak zorunda kalmaktadır. Bu dönemde, toprak 

egemenliğinin eskisi kadar belirleyici olmadığı gözlemlenmektedir. Ayrıca, ontoteolojik 

temeli Tanrı’dan aldığı güçle tanımlanan kadir-i mutlak egemenlik, dijitalleşen çağda 

yerini veriler ve datalar üzerinden şekillenen bir egemenlik anlayışına bırakmaktadır. Bu 

bağlamda, veriye sahiplik kavramı, egemenliğin yeni temeli haline gelirken, devlet 

egemenliği eskisi kadar güçlü bir konumda değildir. Bunun yerine, egemenliğin farklı 

aktörlerinin gücü artmış ve bu değişim, egemenlik anlayışını yeniden şekillendirmektedir. 

Egemenliğin dönüşüm sürecinde teknolojinin gelişimi ve dijitalleşme, temel bir dönüm 

noktası olarak Derrida’nın bellek kavramı üzerinden önemli bir tartışma alanı 

sunmaktadır. Data, veri ve arşivleme konularına ilişkin çalışmalar, bu dönüşümde kritik 

bir rol oynamaktadır. Çünkü neyin arşivlenebilir olduğu ya da neyin veri olarak 



195 

  

tanımlanacağı meselesi, egemenliğin yeniden şekillendiği bu bağlamda, egemenliğe 

ilişkin bir karar sorunu olarak ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla arşiv kavramı Derrida’ya 

göre egemenliğin bir tecessümüdür (Derrida, 1995, s. 10).  

Arşiv konusu, özellikle Derrida’nın çalışmalarında oldukça önemli bir yerde 

bulunmaktadır. Tarihçiler, edebiyat eleştirmenleri, sosyologlar, antropologlar, siyaset 

bilimciler, filozoflar ve diğer alanlardan uzmanlar, arşiv kavramının anlamını 

sorgulamaya başlamışlardır. Bu konuda tam bir fikir birliği sağlanamasa da arşivlerin 

hem akademik çalışmaların hem de demokratik toplumların işleyişi için kritik bir öneme 

sahip olduğu konusunda ortak bir görüş birliği vardır. Arşivler, bilimsel araştırmaların 

temeli olan belgelerin saklandığı alanlar olarak kabul edilirken, aynı zamanda devletin 

yasalarının muhafaza edildiği yerlerdir. Bu anlamda, arşivler siyasi gücün uygulandığı ve 

haklı gösterildiği alanlar olarak da işlev görür (Sjöstrand, 2021, s. 149) Derrida, Archive 

Fever: a Freudian Impression’da bir dipnotta, “hafızanın değilse bile arşivin kontrolü 

olmadan siyasi iktidar olmaz. Demokratikleşme her zaman, arşive erişim ve onun 

oluşturulmasına katılım üzerinden değerlendirilir” şeklinde bir ifadeye yer vermektedir. 

Bir toplumun demokratikliği, arşivlerinin ve yurttaşların kolektif hafızasının ne kadar 

erişilebilir ve denetlenebilir olduğuyla doğru orantılıdır. Bunun tam tersine, az 

demokratik toplumlarda arşivler, genellikle siyasi iktidarı elinde bulunduranlar tarafından 

kontrol edilir (Derrida, 1995, s. 4). 

Derrida’ya göre, arşivin siyaseti meselesi, diğer siyasi meseleler arasında tekil ve izole 

bir soru olarak ele alınamaz. Aksine, siyasal alanın tamamını etkileyen ve şekillendiren 

temel bir sorunsal olarak belirir. Dolayısıyla egemenlik, yalnızca hafızanın değil, aynı 

zamanda arşivin denetimi ile mümkün hale gelir. Demokratikleşme süreci de bu 

bağlamda değerlendirildiğinde, arşive erişim, onun oluşturulması ve yorumlanması, 

demokrasinin işlerliğini ve kalitesini belirleyen önemli bir ölçüt haline gelir. Bu 

bağlamda Derrida’ya göre, demokratik normların ihlalini ve bu sürecin tıkanmasını, 

arşivlerin erişime kapatılması ve kontrol altında tutulması üzerinden analiz etmek 

mümkündür. Tarih yazımı üzerinde devlet gücünün etkisi, arşivin baskılanması ve 

gizlenmesi gibi önemli kavramsal sorunları da gündeme getirir. Derrida, arşivin 

egemenlikle olan ilişkisini daha geniş bir bağlama yerleştirir ve bu tartışmayı derinleştirir. 

Bununla birlikte, Derrida’nın vurguladığı bir diğer önemli mesele, arşivlerin 



196 

  

oluşturulması ve yönetiminde toplumsal cinsiyetin rolüdür. Fransa’daki tarihçilerin 

büyük çoğunluğunun erkek olması olgusuna yönelik gözlemi, Derrida’ya göre tesadüfi 

olmaktan uzaktır. Bu gözlem, arşivin egemen güç ile belirlendiğini gösterir (Derrida, 

1995, s. 4). 

Stiegler’in belirttiği gibi, yurttaşlığın her zaman teknolojik bir yönü olmuştur. Yunan 

polis devletine kadar uzanan bir geçmişte, siyasi hayata katılmayı mümkün kılan yazı 

teknolojisine hâkim olmak vatandaşlığın bir koşulunu oluşturmaktaydı. Yine de antik 

çağın teknolojisi, zamanı ve mekânı yok eden ve insan toplumlarının hızını artıran 

çağımızın teknolojikleşmesi ve dijitalleşmesinden radikal bir şekilde farklıdır. Derrida’ya 

göre, dünyanın giderek hızlanan bu teknolojikleşmesi siyaseti de iyi ya da kötü yönde 

değiştirmektedir (Derrida ve Stiegler, 2002b, s. 63). 

Derrida, doğal belleğimiz ile bilgi edinmek amacıyla kullandığımız protez araçlar 

arasındaki farkı tartışırken, bu ayrımın egemenlik ve bellek ilişkisini yeniden ele almayı 

gerektirdiğini öne sürer. Hatta Derrida, anı (memorial) ve anıt (memorial) kelimeleri 

arasındaki ayrımı vurgularken tek farkın aksan veya ses olduğunu belirtir. Kelimenin 

Fransızcasının ise memento yani hatıra anlamına geldiğini vurgular (Derrida, 1989, s. 

105). Derrida burada semantik yöntem kullanarak belleğe dair bir tartışma yürütür. 

Gere’ye göre Derrida’nın Memoires: For Paul de Man’da, Paul de 

Man’ın Gedächtnis (düşünen bellek) ve Errinerung (içselleştiren bellek) ayrımına 

yaptığı vurgu, belleğin teknik boyutu ile yazı sanatı, maddi yazı ve dışsallık arasındaki 

indirgenemez bağı işaret etmektedir (Gere, 2012, s. 46-47). Derrida’ya göre bu bağ, 

dijitalleşme bağlamında bellek kavramının yeniden değerlendirilmesini gerekli 

kılmaktadır. Derrida’nın düşünce ile teknoloji arasında kurduğu bu bağlantı, bellek 

aracılığı ile anımsanmaktadır (Derrida, 1989, s. 107). Dijital arşivleme yöntemlerinin 

geçirdiği dönüşüm, yalnızca yapay belleğin niceliksel boyutunu değil, aynı zamanda 

niteliksel yapısını da etkilemektedir. Gere’ye göre Derrida, bu değişimin belleği, insanın 

sözde içsel belleğiyle ve hakikatle ilişkisi açısından yeniden düşünmeyi zorunlu kıldığını 

ifade eder. Yapay bellek olarak adlandırılan bu olgu, geçmişin ritim ve boyutlarından 

ayrılan bir dönüşümü temsil etmektedir. Bu dönüşüm, bilgi bankalarının ötesine geçerek 

teknolojik, kültürel, sanatsal ve felsefi alanları, aynı zamanda gelecekle kurulan ilişkileri 

etkileyen bir yapıya sahiptir. Dolayısıyla, egemenliğin dijitalleşme sürecinde aldığı 



197 

  

biçim, veri ve arşivleme pratiklerinin yalnızca teknik bir mesele olmadığını, aynı 

zamanda siyasal bir karar alanı oluşturduğunu ortaya koymaktadır (Gere, 2012, s. 46-47). 

Derrida, Archive Fever adlı eserinde, arşivin canlı, kendiliğinden ve psişik belleğimizin 

dışsallaştırılmış bir tamamlayıcısı olduğunu öne sürmektedir. Bu bağlamda, arşivin 

varlığı, içsel ve canlı deneyimin kökensel ve yapısal olarak bozulduğu noktada anlam 

kazanır. Derrida’ya göre arşiv, ölüm dürtüsüyle de ilişkilendirilir; çünkü arşivin varlığını 

sürdürebilmesi, aynı zamanda onun yıkımla karşı karşıya kalma ihtimalini de beraberinde 

getirir. Derrida, arşivin, ezberleme, tekrarlama, yeniden üretme veya ifade etme imkânını 

güvence altına alan bir harici yere gönderilmeden mümkün olamayacağını belirtir. Ancak 

bu tekrarlama zorunluluğu, ölüm dürtüsüyle ayrılmaz bir ilişki içerisindedir. Bu durum, 

arşivi mümkün kılan ve koşullandıran her şeyin aynı zamanda onu yıkıma açık hale 

getirdiğini ifade eder. Derrida, bu bağlamda, unutkanlığın arşivin anıtsallığının 

merkezine yerleştiğini vurgular. Ayrıca Derrida, psikanalizin ne ölçüde iletişim ve 

arşivleme teknolojileri tarafından şekillendirildiğini tartışmaya açar. Freud ve 

çağdaşlarının, günümüz teknolojik araçlarına örneğin telefon kartları, taşınabilir kayıt 

cihazları, bilgisayarlar, yazıcılar, faks makineleri, televizyonlar, telekonferans araçları ve 

özellikle e-postaya erişimleri olsaydı, bu durumun psikanalizin doğasını nasıl 

etkileyeceğini sorgular. Derrida’nın bu tartışmaları, teknolojinin bellek ve arşivleme 

süreçlerindeki yapısal etkisini yeniden düşünmeyi zorunlu kılmaktadır (Derrida, 1995, s. 

19). 

Derrida, arşiv kavramını bir yandan koruma ve muhafaza dürtüsüyle ilişkilendirirken, 

diğer yandan onu bir yıkım ve yok etme dürtüsüyle bağdaştırarak arşiv ateşi kavramını 

ortaya koyar. Bu, Derrida’nın genel düşünsel yaklaşımına uygun olarak, arşivin yalnızca 

bellekle değil aynı zamanda unutma, sınırlılık ve sonlulukla da içkin bir ilişkiye sahip 

olduğu fikrini göstermektedir. Arşivin sürekliliği ve koruma işlevi, aynı zamanda onun 

yıkım tehdidiyle karşı karşıya olmasıyla mümkündür; yani arşivde muhafaza edilen her 

şey, yok olma ihtimali ve fanilikle birlikte var olur. Derrida’ya göre arşiv yalnızca bellek 

ve tarih açısından değil, aynı zamanda siyasi iktidar ve egemenlik açısından da kritik bir 

rol oynar. Egemenlik, bir anlamda arşivin oluşturulması, kontrol edilmesi ve 

yorumlanması üzerinde otorite kurmaktır. Ancak bu otorite yalnızca koruma dürtüsüyle 

sınırlı değildir; aksine, arşivin yıkımı ve manipülasyonu da iktidarın aracı haline gelir. 



198 

  

Dolayısıyla arşiv ateşi olarak arşivden bahsedilmesi, egemenliğin bu farmakon benzeri 

çift yönlü doğasına işaret eder: Egemen güç, arşiv üzerinde hem bir koruma hem de bir 

imha yetkisini elinde tutar. Bu yıkıcı dürtü, Derrida’nın tabiriyle, arşivin sürekliliğini 

tehdit eden ama aynı zamanda onun varlığını koşullayan bir tür radikal sonluluk olarak 

belirir (Derrida, 1995, s. 19). 

Egemenlik, yalnızca arşivlere erişimi sınırlandırmakla değil, aynı zamanda hangi 

belgelerin korunacağı, hangi anlatıların muhafaza edileceği ve hangilerinin bastırılacağı 

üzerinde belirleyici bir rol oynar. Bu bağlamda Derrida, arşivin tabakalaşmasını, 

katmanlaşmasını ve tortulaşmasını bir tür iktidar mekanizması olarak bir benzerlik içinde 

ele alır. Egemen güç, yalnızca belgelerin fiziksel kontrolüyle değil, aynı zamanda onların 

nasıl okunacağı, nasıl hatırlanacağı ve nasıl unutulacağı üzerinde de hakimiyet kurar. Bu 

bağlamda, bir yaranın katmanları gibi hafifçe aralanmalarına dair metaforu, arşivin farklı 

tabakalarına yapılan her müdahalenin yeni anlamlar üretme ve eski anlamları bastırma 

potansiyeline işaret etmektedir. Derrida’nın bu noktada arşivin katmanlarına ve adeta bir 

yaranın kesik izlerine yaptığı vurgu, arşivin salt statik bir bellek deposu olmadığını, 

aksine sürekli yeniden yazılan ve yeniden yorumlanan dinamik bir yapı olduğunu 

gösterir. Bu da arşivi etiko-politik bir sorun haline getirir. Egemenlik, yalnızca mevcut 

arşivi kontrol etmekle kalmaz, aynı zamanda hangi katmanların görünür olacağına, hangi 

yaraların açık kalacağına ve hangilerinin kapatılacağına karar verir. Dolayısıyla, arşivle 

egemenlik arasındaki ilişki, Derrida’ya göre, saklanma kurgusuna göre arşiv hem bellek 

hem de unutuş üzerindeki iktidarı temsil eden etiko-politik bir gerilim alanıdır. 

Derrida’nın arşiv ateşi kavramı, egemenliğin arşiv üzerindeki gücünü yalnızca koruma 

ya da muhafaza bağlamında değil, aynı zamanda yıkım ve bastırma bağlamında da 

tanımlar. Egemenlik, bu çelişkili dürtülerin her ikisini de bünyesinde barındırır. Arşivin 

katmanlarının arkeolojik bir kazıya meydan okuması gibi, egemenlik de arşivin 

kontrolünü elinde tutarak geçmişi yeniden inşa etmeye, yeni anlatılar yaratmaya ve eski 

anlatıları bastırmaya devam eder. Bu bağlamda, Derrida’ya göre arşivle egemenlik 

arasındaki ilişki, yalnızca belgelerin fiziksel kontrolünden ibaret değil, aynı zamanda bu 

belgeler üzerinden tarihsel anlamın ve belleğin yeniden inşası üzerinde bir güç kurma 

meselesidir (Derrida, 1995, s. 19). 



199 

  

Egemenliğin dönüşümünü, arşivin siyaseti ve dijital egemenlik kavramları etrafında 

yeniden düşünürsek, Derrida’nın arşive dair tartışmalarını dikkatlice incelememiz 

gerekecektir. Bu bağlamda arşiv, yalnızca geçmişi muhafaza eden bir araç değil, aynı 

zamanda siyasal gücün şekillendiği, korunduğu ve yeniden üretildiği bir mekandır. 

Modern dijital rejimler, yalnızca bireysel mahremiyeti tehdit etmekle kalmaz, aynı 

zamanda arşivlerin düzenleniş biçimini manipüle ederek toplumsal belleği ve siyasal 

alanı dönüştürmektedir. ABD ve diğer ülkelerdeki elektronik gözetim faaliyetleri, 

teknolojinin yalnızca bireysel yaşamların sınırlarına müdahale etmekle kalmadığını, aynı 

zamanda siyasal egemenliğin doğasını köklü bir şekilde değiştirdiğini göstermektedir. 

Stiegler’in hafızanın sanayileşmesi kavramı bu bağlamda özel bir öneme sahiptir; çünkü 

dijital teknolojiler, kolektif belleği ekonomik ve politik çıkarlar doğrultusunda yeniden 

şekillendirerek, toplumsal hafızanın üretimi ve aktarımını hegemonik bir zemine 

oturtmaktadır. Teknolojik arşivlerin bu yeni egemenlik biçimi, bireyler ve toplumlar 

üzerinde sınırsız bir kontrol mekanizması kurarak, siyasal olanla özel olan arasındaki 

sınırları silmektedir. Ancak bu dönüşüm, yalnızca bir müdahale ya da baskı mekanizması 

olarak görülmemeli, aynı zamanda direnç ve alternatif siyasal vizyonların doğabileceği 

bir alan olarak da ele alınmalıdır. Derrida’nın arşivin her zaman politik olduğu ve her 

zaman şiddet içeren bir güç oyununa dahil olduğu görüşü, dijital egemenlik çağında 

hafızanın kontrolüne karşı siyasi bir irade oluşturmanın gerekliliğini vurgular. Stiegler’in 

çağrısıyla birlikte düşünüldüğünde, hafıza siyaseti yalnızca geçmişin korunması değil, 

aynı zamanda geleceğin şekillendirilmesi için bir direnç alanı yaratmayı ve bu alanı 

gerektiğinde devlet müdahalesiyle desteklemeyi gerektirir. Bu bağlamda, arşivlerin hem 

bireysel hem de kolektif hafızayı kontrol eden dijital rejimlere karşı direnişin ve yeniden 

inşa sürecinin kilit noktası olduğu açıktır (Gere, 2012, s.139). 

Derrida, teknolojinin insanlıkla, onun dünyasıyla, düşünce ve zamanla, yaşam ve ölüme 

ve en önemlisi etik, politika ve dinle olan ilişkisini ortaya koymuştur. Örneğin, 

teknolojinin bildiğimiz anlamda siyaset kavramını dönüştüreceğini savunmuştur. Modern 

teknolojinin zamanı ve mekânı sıkıştırma ve fikirleri, sesleri ve görüntüleri yıldırım 

hızıyla dünyanın dört bir yanına yayma yeteneği, ulus devletler arasındaki sınırları 

ortadan kaldıracak ve bu da siyaseti yeni bir biçimde, siyasetin ötesinde düşünmeye 

zorlayacaktır. Bu bağlamda Derrida, siyasetin ötesine geçen ve etik bir çerçeveye oturan 

bir düşünce biçimini önerir. Ona göre etik, siyaseti kendi kimliğinden uzaklaştırarak onu 



200 

  

tamamen öteki ile ilişkilendirir. Derrida için din de teknolojiyle yakından bağlantılıydı. 

Faith and Knowledge’da Derrida, aynı kökensel ve temel inancın dinin yanı sıra bilim ve 

teknolojinin de temelini oluşturduğunu göstermiştir. Ayrıca aralarındaki ilişkinin 

otoimmün olduğunu, yani paradoksal bir şekilde dinin teknolojiyi reddederken bile ondan 

yararlandığını belirtmiştir. Bu otoimmünite ilişkisi, özellikle dinin tüm gücüyle tepki 

gösterdiği teknolojik kaynaklara dayanarak hayatı ve kutsal hayatı koruma çabasında 

belirginleşmiştir (Derrida, 2002a, s. 37). 

Gere’ye göre, Bernard Stiegler’in düşüncesi, paleoantropolog André Leroi-Gourhan’ın 

çalışmalarından önemli ölçüde etkilenmiştir ve bu etki, Derrida’nın düşünce sistemine de 

yansımaktadır. Stiegler, antropogenez (insanın ortaya çıkışı) ile teknogenez (teknolojinin 

gelişimi) arasındaki ilişkiyi birbirinden ayrılmaz bir bağlamda ele alarak, bu iki sürecin 

iç içe geçtiğini savunur. Bu çerçevede, insan yaşamının ve hareketliliğinin oluşmasında 

teknik unsurların oynadığı merkezi rolü vurgular. İnsan ile hayvan arasındaki farkın, 

teknik araçların dışsallaştırılması üzerinden yeniden değerlendirilmesi gerektiğini ileri 

sürer. Stiegler’e göre, bu dışsallaştırma, insanlığın kökenine ilişkin temel 

belirleyicilerden biri olarak kabul edilmelidir. Teknik nesneler, hafıza desteği işlevi görür 

ve Platon’un "hipomnesis" (yardımcı hafıza) kavramının koşulunu oluşturur. Dil ve araç 

kullanımı, bu sürecin birbirine bağlı ve tamamlayıcı iki yönü olarak ele alınmalıdır. 

Stiegler, Derrida’nın Grammatoloji Üzerine adlı eserinde Leroi-Gourhan’ın fikirlerine 

doğrudan referans vererek, dijital teknolojilerle ilgili analizlerinin, hafızanın 

dışsallaştırılmasının günümüzde geldiği noktayı, özellikle de "hiper metin", "e-posta" ve 

"World Wide Web" gibi unsurları temsil ettiğini belirtir. Stiegler, bu gelişmeleri, yaşamın 

teknik yollarla giderek daha fazla biçimlendirildiği bir sürecin parçası olarak görür. 

Derrida’nın yapısöküm anlayışı, özellikle teknolojideki büyük ilerlemelerle, özellikle 

tekniğin bilimle birleşmesiyle şekillenir. Derrida’nın dekonstrüksiyonu, "hipomnesis" 

kavramı üzerinden ele alındığında, insanlaşma sürecine dair ilk izlerden dijital arşivleme 

yöntemlerine kadar uzanan teknik gelişmelerin ve medyanın bütünsel bir düşünsel 

çerçevesini içerir. Bu bağlamda, teknik ve dijital arşivleme biçimleri, Derrida’nın "arke-

yazı" kavramının merkezinde yer alır. Stiegler, Derrida’nın arşiv ve hafıza üzerine 

düşüncelerinin, dijital egemenlik tartışmalarına yeni bir perspektif sunduğunu savunur. 

Bu süreçte, teknik ve dijital arşivleme biçimleri, Derrida’nın “arke-yazı” kavramının 

merkezinde yer alan bir olgu olarak görülmektedir (Gere, 2012, s. 51). Dolayısıyla, 



201 

  

Derrida’nın arşiv anlayışının dijitalleşme ve teknolojik dönüşümle birleşerek egemenlik 

biçimlerinin yeniden şekillendiği bir zemine işaret ettiği söylenebilir. Arşiv, Derrida’nın 

ifadesiyle, sadece bilginin saklandığı bir yer değil, aynı zamanda toplumsal ve siyasi 

düzenin temellerinin inşa edildiği, egemenliğin uygulandığı ve haklı gösterildiği bir 

alandır. Dijitalleşme ile birlikte, arşivler fiziksel sınırlarından çıkarak dijital ortamda 

yeniden şekillenmiş ve bu dönüşüm, egemenlik ilişkilerini de etkilemiş, yeni aktörlerin 

devreye girmesine olanak sağlamıştır. Bu bağlamda, Derrida’nın belleğe dair kavramları, 

egemenliğin teoloji politiğine işaret etmesinin yanı sıra, egemenliğin dönüşen yapısında 

da benzer bir incelemenin yapılabileceği bir alan sunmaktadır. Yani, dijital egemenlik, 

Derrida'nın belleğin ve arşivin toplumsal ve siyasal rollerine dair ortaya koyduğu 

çerçevede, güç dinamiklerinin nasıl dönüştüğüne dair yeni sorular ve tartışmalar için bir 

zemin hazırlamaktadır. 

3.1. YAŞAYAN BİR KAVRAMDAN GÜNÜMÜZE: DÖNÜŞÜMÜN 

İZLERİ 

Egemenliğin geleneksel olarak kabul edilen Westphalia Anlaşması’ndaki ilk köklerinden 

bugün bildiğimiz küresel egemen devletler sistemine kadar dönüşmüş olduğu 

söylenebilir. Temel fikir değişmemiş olsa bile, kavramın şekli, siyasi örgütlerin ve 

rejimlerin ihtiyaç ve taleplerini karşılamak için sürekli olarak değişmiş, krallara ve 

hükümetlere yönetmek için meşru yetki sağlamıştır. Önceki bölümlerde ele alındığı 

üzere, Westphalia Anlaşması ile tanınan egemenlikten kralların ilahi hakkına, hanedan ve 

imparatorluk egemenliğine ve halk egemenliğine doğru gelişmiştir. Egemenlik türlerinin 

isimleri farklı olsa da ana mesaj ve çekirdek öz her zaman aynıdır ya da en azından çok 

benzerdir. On altıncı yüzyıldan modern zamanlara kadar Bodin, Hobbes, Kant ve Weber 

gibi düşünürlerin devlet egemenliği hakkındaki çalışmaları ve fikirleri, felsefi tartışmanın 

eşzamanlı siyasi ve sosyal gelişmeleri yansıtan bir dönüşümünü göstermektedir. İlk ve en 

etkili düşünürlerden ikisi olan Bodin ve Hobbes, devlet egemenliğini, orta çağ dünyasının 

ve papalar ve Roma imparatorları tarafından yönetilen Hıristiyan ortaklığının sona 

ermesinin ardından Avrupa’ya düzen getirecek mutlakiyetçi bir devlet olarak 

tasarlamışlardır. Daha sonra Locke, Rousseau ve Kant, Fransız Devrimi ve sanayileşme 

sayesinde saygınlık kazanan halk kitlelerinin artan etkisi altında devlet egemenliğinin 

daha demokratik yorumlarını sunmuşlardır. Son olarak Weber’in çalışmaları, devlet 

egemenliği kavramının yirminci yüzyılın başında hala oynayacak bir rolü olduğunu öne 



202 

  

sürmüştür. Schmitt’in egemenliğe dair tanımı ve yine egemenin kriz anında dosta ve 

düşmana karar vermeye muktedir oluşu, siyasal olan kavramının işaret ettiği Schmittyen 

bağlamın getirdikleri düşünüldüğünde egemenlik literatürünün tarihsel seyri, 

düşünürlerin egemenliğin nasıl kullanıldığından ziyade egemenliğin kaynağı ile 

ilgilendiklerini göstermektedir. Bu noktada bu kaynak Schmitt’e göre oldukça onto 

teolojikti. Derrida da bu durumu desteklerken egemenlik kavramını dekonstrükte etmenin 

teolojik kökenini asla unutmamak ve etkilerini fark ettiğimiz her yerde onu sorgulamaya 

hazır olmak gerektiğini düşündüğünü akılda tutmak gerekmektedir. 

Daha önceki bölümlerde egemenliğin tarihsel bağlamında görüldüğü üzere, egemenlik 

için algılanan otorite kaynağı zaman içinde değişmiştir. Westphalia Anlaşması’ndan önce 

Avrupa, Orta çağ Latin Hıristiyan âleminin başı olarak Papa’nın kozmopolit teoloji 

politik yargı yetkisiyle yönetiliyordu. Westphalia Anlaşması ve hemen ardından kurulan 

yeni düzen, hükümdarları kraliyet makamlarını kullanmak için papalık onayı aramaktan 

kurtardı. Krallar, egemenlik yetkilerinin doğrudan kaynağı olan Tanrı’nın iradesiyle yasal 

ve meşru yöneticilerdi. Bu düzenleme, otoritenin kaynağını Tanrı’dan halka kaydıran ve 

halk egemenliği kavramını ortaya çıkaran Fransız Devrimi ve sanayileşmeye kadar 

değişmeden kaldı. Egemen otoritenin kaynağı olarak halkın iradesi ilk başta cinsiyet ve 

sosyal sınıf temelinde belirli insan gruplarıyla sınırlı olsa da bu sınırlama kısa süre sonra 

ortadan kalkmaya başladı. Sonunda halk, bugün kabul ettiğimiz şekliyle yetişkin nüfusun 

tamamını kapsar hale geldi. 

Egemen otoritenin kaynağındaki değişiklikler bir başka kritik gözlemle bağlantılıdır. 

Devlet egemenliğinin iki unsuru olan toprak ve halk başlangıçtan itibaren tutarlı bir 

şekilde tanınmış olsa da bunların dengesi değişmiştir. Başlangıçta, egemenlik için toprak 

ve dış otoriteye vurgu yapılmıştır. Halk otoritenin kaynağı olarak daha kritik bir rol 

oynamaya başladıkça, denge onların lehine değişti ve devletin kendi haklarına ve 

egemenliğine içten saygı duyması daha fazla önem kazandı. Bu anlamda denilebilir ki 

devlet egemenliği, tarih boyunca modern zamanlara kadar varlığını sürdürmüş canlı bir 

kavramdır.  

Butler’ın çalışmalarında egemenlik kavramı, insan yaşamının özünde belirsiz, 

savunmasız ve diğerlerine bağımlı olduğu düşüncesiyle yakından ilişkilidir (Butler, 

2006). Bir başkasının iddialarına bağlı olmanın her biçimi, sosyal normlar ve değerler 



203 

  

gibi unsurlar üzerinden belirli taleplerin öne sürülmesi ve bu süreçte bireysel özerkliğin 

sınırlanması ya da kimi zaman tamamen ortadan kalkması riskini taşır (Lévinas, 1998). 

Dolayısıyla insan yaşamının bu kırılgan doğası, bir başkasının iddialarına bağımlı olma 

durumunu kaçınılmaz kılar. Bu bağımlılık, sosyal normlar ve değerler aracılığıyla belirli 

taleplerin bireyler üzerinde dayatılması riskini taşır. Bu süreçte bireysel özerklik 

sınırlanabilir ya da kimi durumlarda tamamen ortadan kalkabilir. Böylelikle egemenlik 

ve özerklik üzerine yapılan tartışmalar birbiriyle kesişir ve bu bağlamda, başkalarına 

bağımlılık ve ilişkiselliğin bireysel bağımsızlık ya da egemenliğin bir parçası mı yoksa 

önkoşulu mu olduğu sorusu merkezî bir mesele haline gelir. Her iki durumda da 

başkalarına bağımlılık ve ilişkiselliğin, bireysel bağımsızlığın ya da Derrida’nın 

perspektifinde egemenliğin bir parçası veya önkoşulu olup olmadığı sorusu etrafında bir 

mücadele vardır. Derrida, egemenlik kavramını bu perspektiften sorgular ve bu 

sorgulamayı yalnızca akademik ya da teorik bir gereklilik olarak değil, günümüzde 

yaşanan kaotik ve belirsiz süreçlerle ilişkilendirilen bir olgu olarak değerlendirir. 

Derrida’ya göre, insan haklarının evrenselliği ya da mükemmelleştirilebilirliği 

bağlamında, ulus-devletlerin bölünmez egemenliği, liderlerin dokunulmazlığı ve ölüm 

cezası gibi egemenliğin geleneksel unsurları giderek daha fazla sorgulanmaktadır (Braun 

ve Hummel, 2024, s. 4-5).  

Teoloji politik çerçevede ele alındığında, bu yeni egemenlik anlayış egemenliğin hem bir 

otorite ifadesi hem de sürekli bir yaratım süreci olduğunu ortaya koyar. Geleneksel 

egemenlik, belirli sınırları tanımlarken, dijital egemenlik ise sınırların ötesine geçerek 

verilerin işlenmesi ve dijital alanların kontrolü ile ilgili hakların nasıl tanımlanacağını 

tartışmaya açar. Bu anlamda dijital egemenlik, yalnızca bir koruma talebinden ibaret 

değildir; aynı zamanda dijital teknolojilere ilişkin katılım hakkının, yani bu teknolojilerin 

aktörler tarafından nasıl şekillendirileceğinin belirlenmesi talebini de içermektedir. 

Dijital egemenlikte, bireylerin ve grupların negatif haklarının korunması, egemenliğin 

teolojik boyutundan kopmayan bir mücadeleyi yansıtır. Teoloji politik açıdan 

baktığımızda, bu koruma talepleri, geleneksel otoritelerin dijital veriye ve alanlara ilişkin 

kontrolünde etik bir sınırın çizilmesi isteği olarak okunabilir. Özgürlüğün korunması 

adına veri yönetiminin egemen aktörlere bırakılması, bir bakıma egemenliğin Tanrı’dan 

insana geçen otoritesinin yeniden dijital alana taşınması anlamına gelir. Dolayısıyla dijital 



204 

  

egemenlik, bireyler ve gruplar için özgürlük alanlarını genişletme amacıyla onların 

verileri üzerindeki haklarını güvence altına almayı, bir nevi seküler bir kutsallık 

zemininde tartışır. 

Bu bağlamda dijital egemenlik, klasik egemenliğin teoloji politik temellerini farklı bir 

zeminde yeniden üretmekte; bireylere, gruplara ve hatta devlet-dışı aktörlere dijital 

alanlarda koruma, müdahale ve kendi kendini belirleme gücü sunma mücadelesi olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Sonuç olarak, dijital egemenlik, egemenliğin kutsallık boyutunu 

dijital dünyada da sürdürmek için, veriler ve dijital alanlar üzerinde kurulan teoloji politik 

hak iddialarının yerini yeniden müzakere etmekte ve farklı bir egemenlik anlayışını 

ortaya koymaktadır. 

Egemenlik kavramı, tarih boyunca belirli toprak sınırları içinde dönüşse de Schmitt’in 

siyaset teorisindeki egemenlik anlayışı, Derrida’nın bu kavramın teoloji politik bir 

perspektiften ele alınmasına yönelik eleştirileriyle çelişmektedir. Schmitt’in egemenlik 

tanımını dijital alana uyarlamak zor olabilir, çünkü bilgi akışı dijital dünyada ulusal 

sınırlarla doğrudan kısıtlanmamaktadır. Bu nedenle, dijital ortamda egemenlik 

uygulamak isteyen ulus-devletler yeni stratejiler geliştirmek zorunda kalmaktadır ve bu 

durum, jeopolitik alanlarda faaliyet gösteren geleneksel egemenlik biçimlerinin 

sorgulanmasına yol açmaktadır (Jelinek, 2023). Bu da egemenliğin yeni bir krizle karşı 

karşıya olduğunu göstermektedir. 

Önceki bölümlerde vurgulandığı üzere, Derrida Schmitt’in siyasal olan 

kavramsallaştırması konusunda eleştirel bir duruş sergilemiştir. Ancak egemenliğin 

geldiği noktada yaşadığı dönüşüm, bir yandan yeni fırsatlar yaratırken diğer yandan yeni 

tartışmaların kapısını aralamaktadır. Küreselleşme ve teknolojik gelişmeler, telgraf ve 

uydular gibi önceki yeniliklerin siyasi süreçler üzerindeki etkilerinden tamamen kopuk 

değildir. Ancak dijital dünyanın analog dünyayla iç içe geçtiği hız, derinlik ve süreklilik 

uyum sağlamak için daha yoğun ve benzersiz ihtiyaçları beraberinde getirmektedir. Bu 

nedenle, egemenliğe dair yeni tartışmalar gündeme gelmektedir. 

Egemenlik üzerine süregelen tartışmalar, devletlerin dijital egemenlik uygulamalarında 

başarılı olabilmeleri için belirli bir ön koşulu öne çıkarmaktadır. Devletlerin, dijitalleşen 

tüm alanlar ve süreçler üzerinde kontrol iddiasında bulunabilecek bir konuma sahip 



205 

  

olmaları gereklidir. Başka bir deyişle, dijitalleşmenin kapsadığı her alanda güç sahibi 

olmak, bu egemenlik anlayışının temel taşını oluşturmaktadır. Devletler bu gücü elde 

ettiklerinde, kimin erişim hakkına sahip olacağını, verilerin hangi amaçlarla ve kim 

tarafından işleneceğini ve daha da önemlisi, bu erişim ve işleme süreçlerinin ilgili 

aktörlerin özgürlüklerini nasıl şekillendireceğini kısmen de olsa belirleyebilme 

kapasitesine sahip olacaklardır. 

Bu durum, egemenliğin tarihsel gelişimi açısından kritik bir dönüşüm noktasına işaret 

etmektedir. Egemenlik artık yalnızca toprak mülkiyetine dayanan bir güç ya da ilahi 

otoriteden türeyen bir egemenlik biçimi olmaktan çıkmış, verinin sahipliğine ve 

kontrolüne dayanan bir form kazanmıştır. Bu bağlamda dijital egemenlik, yalnızca dijital 

alanlarda mutlak bir güç uygulamasını değil, daha geniş bir kontrol ve düzenleme 

kapasitesini içermektedir. Derrida, Archive Fever (1994) adlı eserinde, bu dönüşüme 

ilişkin önemli öngörülerde bulunmuştur. Eserin yayımlandığı tarih olan 1994, 

teknolojilerinin bugün ulaştığı düzeyle karşılaştırıldığında oldukça erken bir dönem 

olarak değerlendirilebilir. Ancak Derrida’nın arşiv kavramı, arşivlerin dönüşümü ve 

özellikle e-posta sistemleri üzerine düşünceleri, dijital teknolojilerin nasıl yeniden 

düşünülmesi gerektiğine dair önemli bir öngörüde bulunmaktadır. Bu nedenle, 

Derrida’nın arşiv teknolojilerini ele alışı, yalnızca tarihsel bir analiz değil, aynı zamanda 

dijital egemenlik tartışmalarına bir zemin sunmaktadır. 

Derrida, Archive Fever’da, e-posta ve elektronik medyanın insanlığın kamusal ve özel 

alanlarını dönüştürme potansiyeline sahip olduğunu vurgulamaktadır. Bununla birlikte, 

Derrida’nın tartışmaları pratik teknolojik bağlama da değinmesinin yanı sıra temel olarak 

arşivler ile bellek tartışmaları arasındaki bağlantılara odaklanması nedeniyle dijitalleşme 

için bir zemin niteliğindedir. Derrida sıklıkla metinde Freud’un çalışmalarına geri 

dönerek, arşivin insan belleği üzerindeki etkisini teorik bir düzeyde ele alır. Eserin 

etimolojik bir incelemeyle başlaması dikkate değerdir. Derrida, arşiv kavramının 

kökenini Yunanca arkhē sözcüğüne dayandırır ve bu terimin hem başlangıç hem de emir 

anlamlarına geldiğini belirtir. Bu analiz, arşivlerin tarihsel olarak iktidar, yasa ve 

yönetimle olan ilişkisini ortaya koyması bakımından önemlidir. Derrida’nın 

kavramsallaştırmasında, arşivin kökensel olarak iktidar ve yasayla bağlantılı bir 

düzenleme aracı olduğunu ve egemenlik ile irtibatının göz ardı edilemeyeceği 



206 

  

görülmektedir. Bu bağlamda denilebilir ki Derrida’nın arşiv konusundaki tartışması, 

dijitalleşme çağında arşivlerin ve veri yönetiminin modern egemenlik biçimlerini nasıl 

dönüştürdüğüne dair daha somut tartışmalara bir temel oluşturabilir. Archive Fever, 

arşivlerin tarihsel rolüne yönelik bir sorgulama sunarken, aynı zamanda bu rolün dijital 

teknolojilerin toplumsal ve politik etkileriyle ilişkilendirilmesi gerektiğine dair bir çağrı 

niteliği taşır (Derrida, 1995, s. 35). 

Poster, Derrida’nın Archive Fever eserinde, arşivin karakteristikleri ve belirleyici 

özelliklerini tartıştığını vurgulamaktadır. Derrida’ya göre, bir arşiv söylemin gerekli bir 

“tamamlayıcısı” ise onun teknik yapısı, yani kendine özgü biçimi, arşiv olarak etkinliğini 

ve bilgiyi hem zaman hem de kapsam açısından muhafaza etme kapasitesini belirler. 

Poster, Derrida’nın bu bağlamda elektronik veri tabanlarının yalnızca bu teknik 

yetenekleriyle dahi Freudyen hareketi dönüştürebileceğini ileri sürdüğünü aktarır. Poster 

ayrıca, Derrida’nın şu tespitine dikkat çeker: “Arşivleme arşivinin teknik yapısı, 

arşivlenebilir içeriklerin yapısını da belirler.” Bu bağlamda, dijitalleştirilebilen her şeyin 

saklanabilir olduğunu ifade eder. Poster’a göre Derrida, özellikle otomatik arşivleme 

işlevine sahip elektronik postanın, yoğun yazışmaları nedeniyle psikanalistler gibi 

grupların belleğini dönüştürdüğünü öne sürer. Bununla birlikte Poster, Derrida’nın 

teleteknolojinin daha geniş etkileri üzerinde de durduğunu belirtir. Poster’a göre Derrida, 

teleteknolojinin etkisinin kamusal ve özel olan olarak adlandırdığı kavramların 

dönüşümünde belirgin olduğunu ifade etmektedir. Derrida’nın şu sözleri bu noktayı 

açıklar: “Elektronik posta bugün ... fakstan bile daha fazla, insanlığın tüm kamusal ve 

özel alanını ve her şeyden önce özel, gizli (özel ya da kamusal) ve kamusal ya da 

fenomenal arasındaki sınırı dönüştürme yolundadır.” Poster, Derrida’nın bu iddiasını 

detaylandırmaktan kaçındığını, ancak bu dönüşümün birçok kişi tarafından 

gözlemlendiğini ve kapsamlı bir şekilde yorumlandığını ekler. Poster, elektronik gözetim 

ve bilgisayar veri tabanlarının özel alanı tamamen ortadan kaldırmasa da azalttığını, bu 

dönüşümün yalnızca bilgisayarlarla sınırlı olmadığını belirtir. Ona göre, bilgisayarlar 

modern çağda mahremiyetin aşınmasında önemli bir rol oynasa da bu durum daha geniş 

bir teknolojik bağlam içinde ele alınmalıdır (Poster, 2013, s. 129). 

Devletlerin dijital alanda bağımsız hareket edebilme yeteneği, başkalarına bağımlı 

olmamak, dış müdahalelere maruz kalmamak ve sömürülmemek gibi unsurları kapsayan 



207 

  

dijital egemenliğin yalnızca bir boyutunu temsil etmektedir. Bu durum kendi içinde 

tartışmalı bir çerçeve sunsa da Schmitt’in siyasal kavramı bağlamında izler taşıması ve 

egemenliğin sürekli kendini yeniden üreten veya yok olmayan bir döngüsüne işaret 

etmesi açısından dikkat çekicidir. Bu bağlamda, Derrida’nın egemenliğin teoloji 

politiğini okumaya başladığı Schmitt’in siyasal kavramının egemenlik krizine işaret 

ediyor oluşu günümüzde dijitalleşme ile birlikte başka bir siyasal olan imkanını 

oluşturmakta mıdır yoksa bu imkânı yok eden başka bir egemen gücü mü doğurmaktadır 

ya da güçlendirmekte midir soruları egemenliğin dönüşümünü ilgilendiren kısımları 

teşkil etmektedir. Dijitalleşmenin bu kriz üzerinden başka bir siyasal alanı mümkün kılıp 

kılmadığı ya da mevcut bir egemen gücü güçlendirerek bu imkânı ortadan kaldırıp 

kaldırmadığı soruları, egemenliğin dönüşümüne ilişkin temel tartışmaları oluşturur. 

Egemenliğin dönüşümü bağlamında internetin, ulus-devletlerin geleceği ve küresel 

toplulukların şekillenmesi üzerindeki siyasi etkileri önemli bir yere sahiptir. Poster 

(2013), internetin İngilizceyi baskın bir dil haline getirerek Amerikan hegemonyasını 

küresel düzeyde pekiştirdiğini belirtmektedir. Ancak internetin demokratik yapısı, erişim 

eşitsizlikleri nedeniyle tehdit altındadır. İnternet kullanımında, yoksul kesimlerin 

dezavantajlı olduğu, hatta internete erişim oranlarının yüksek olduğu ülkelerde bile, 

varlıklı beyaz erkeklerin kullanıcılar arasında orantısız bir şekilde baskın olduğu 

gözlemlenmektedir. Poster, her ne kadar internetin yayılması nispeten hızlı ve düşük 

maliyetli olsa da geniş erişimin sağlanabilmesi için tabandan gelen siyasi 

hareketlenmelerin kritik bir rol oynadığını ifade etmektedir. Poster ayrıca, internetin ulus-

devletlerin coğrafi sınırlarını zayıflattığını vurgulamaktadır. Siber uzayda gerçekleşen 

iletişim, fiziksel sınırlarla kolayca denetlenememekte ve bu durum, egemenlik 

tartışmalarını derinleştirmektedir. Örneğin, 1994 yılında Kanada’daki Teale-Homolka 

davasında, Kanada hükümetinin, Amerika Birleşik Devletleri merkezli Usenet 

gönderilerinin Kanada’da erişilebilir olması nedeniyle bilgi karartma girişimleri başarısız 

olmuştur. Bu gibi olaylar, ulusal hükümetlerin, iletişimsel eylemleri denetim altına 

alabilmek için yasalarını koordine etme gerekliliğini gündeme getirmiştir ve 

egemenliklerinin sorgulanmasına yol açmıştır. Poster, ulus-devletlerin internetin neden 

olduğu bu düzensizlik karşısında giderek daha fazla zorluk yaşadığını ve buna karşı çeşitli 

önlemler alındığını ifade etmektedir. Örneğin, Amerikan hükümetinin “Clipper Chip” 

girişimi veya FBI’ın dijital gözetim planları bu tür girişimlere örnek olarak 



208 

  

gösterilmektedir. Ancak, Poster’a göre ulus-devletler, internet gibi küresel iletişim 

ağlarının egemenliklerine meydan okuduğu bu dönüşüm sürecinde güçlerini korumakta 

zorlanmaktadırlar (Poster, 2013, s. 77). 

Kadlecová'ya göre, egemenlik tartışmalarının yirminci yüzyılın son on yıllarında 

gelişimi, yeni ampirik kavramların oluşturulmasına yönelik teorik zorlukları beraberinde 

getirmiştir. Bu bağlamda, küreselleşme ile birlikte egemenliğin iç ve dış yönleri 

arasındaki ayrımın giderek bulanıklaşması en dikkat çekici gelişmelerden biri olmuştur. 

Dijital egemenliğin sahneye çıkması, bu sürecin önemli bir etkenidir. Bu noktada, 

tartışma, devlet egemenliğinin günümüz koşullarında artık geçerliliğini yitirmiş bir 

kavram olup olmadığı, yoksa modern küreselleşmiş dünyada hâlâ geçerli bir yapı olup 

olmadığı sorusuna dönüşmüştür. Kadlecová'ya göre, bu tartışmada bazı görüşler devlet 

egemenliğinin çağdaş dünyada başarısız bir kavram olduğunu savunurken, diğerleri ise 

devlet egemenliğinin hala işlevsel olduğunu ve ulus-devletlerin buna büyük bir ihtiyaç 

duyduğunu ileri sürmektedir (Kadlecová, 2024, s. 23). 

Egemenlik kavramına eleştirel bir yaklaşım geliştiren bir grup düşünür, uluslararası 

ticaret, elektronik iletişim, çok uluslu şirketler, uluslararası kuruluşlar ve kıtalararası 

ulaşım gibi küresel olguların, gerçekten kozmopolit bir toplum ve küresel bir pazar 

yarattığını savunmaktadır. Bu yeni düzenin, egemen devletin ve eski dünya düzeninin 

kalıcı bir yapıya dönüştüğü ileri sürülmektedir. Sonuç olarak, devletlerin, bir zamanlar 

sınırlarını etkin bir şekilde kontrol ettikleri gibi, bu sınırları denetlemenin yeni yollarını 

bulmaları gerektiği ve sınırların eskisi kadar önemli olmayabileceği ifade edilmektedir. 

Bu eleştirmenler, egemenliğin sonrasındaki dünya düzeninin tam olarak nasıl 

şekilleneceğinden emin olmasalar da modern çağın egemen devlet sisteminin dönüşüm 

geçirdiğine inanmaktadırlar. 1990’larda egemenliğin küreselleşme yoluyla aşındığı 

fikrinin güçlü savunucuları arasında Joseph A. Camilleri, Jim Falk, Susan Strange ve 

Richard Rosecrance gibi isimler yer almaktadır. Camilleri ve Falk, egemenlik teorisinin 

dünyayı ve onun gelişimini açıklamakta yetersiz kaldığını ve dünyanın giderek 

bütünleşirken aynı zamanda otoritenin merkezsizleşmesi ve toplumun parçalanması 

süreçlerini yaşadığını savunmaktadırlar. Bu bağlamda, egemenlik kavramını yeniden 

düşünmenin acil bir ihtiyaç olduğuna vurgu yapmaktadırlar (Camilleri ve Falk,2009). 



209 

  

Susan Strange ise, devletlerin otoritesinin zayıfladığını ve bu otoritenin diğer aktörlere 

devredildiğini vurgulamaktadır. Devletlerin ulusal sınırlar içindeki topluluklar üzerindeki 

siyasi kontrolünün azaldığını ve gücün devlet dışı aktörlere geçtiğini belirtmektedir. 

Strange, günümüzde piyasaların ve ekonomik güçlerin, devletlerin üzerinde daha etkili 

hale geldiğini ve bu güç dengesinin değişiminde son on yıllarda yaşanan hızlı teknolojik 

gelişmelerin önemli bir rol oynadığını düşünmektedir. Ona göre, bu teknolojik dönüşüm, 

devletlerin halklarını koruma kapasitesini zayıflatmış ve devletin geleneksel rolünü 

sorgulanır hale getirmiştir (Strange, 2003, s. 127-128). 

Richard Rosecrance ise, küresel ekonominin artan gücüne odaklanarak, devletlerin artık 

toprak sahibi olmanın gerekliliğinin azaldığını savunmaktadır. Ona göre, sermaye, bilgi 

ve işgücü, devletlerin varlığını sürdürmesi için daha önemli hale gelmiş ve maddi 

kaynakların önemi azalmıştır. Rosecrance, “sanal devlet” kavramını ortaya atarak, 

devletlerin üretim kapasitelerini yurt dışına taşıdıklarını ve maddi olmayan mal ve 

hizmetler üretimine odaklandıklarını belirtmektedir. Bu sanal devletler, toprak 

bağımlılığını geride bırakarak, dünya pazarında bilgi ve teknoloji ürünleriyle varlık 

göstermeye odaklanmaktadırlar. Böylece, üretim kapasitelerini yurtdışına taşıyan 

devletler, güvenliklerini ticaret yollarının açık kalmasına ve yurtdışından gelen ürünlerin 

kesintisiz akışına bağımlı hale getirirler. Rosecrance’ın sanal devletleri tanımlaması, 

modern çağda devlet egemenliğini eleştirenler ve savunanlar arasındaki farklılıklar 

arasında köprü kurmaktadır. Egemenliğin başarısız olduğunu iddia etmekte ancak aynı 

zamanda yeni bir devlet türü önermektedir. Yirmi birinci yüzyılın başında egemenlik hala 

ciddi meydan okumalara maruz kalıyordu. Egemen devletlerin geçerliliğini yitirmeye 

başladığı toplumlarda hukuki ve siyasi rejimleri ve alt sistemlerinden oluşan küresel bir 

evren için artık yeterli bir açıklayıcı çerçeve sunmamaktadır. Egemen devletin çöküşüne 

ilişkin söylem, eşitlik ve müdahale etmeme ilkelerine dayanan egemen ulus-devletlerden 

oluşan uluslararası sistemin, dekolonizasyon ve Sovyetler Birliği’nin çöküşünün 

ardından ortaya çıkmıştır (Rosecrance, 1996, s. 45). 

Egemenliğin nihai olarak geri çekilmesine ilişkin söylem birkaç argüman içermektedir. 

Bu argümanlardan biri, devletlerin artık ayrı toplulukları ve özerk yasal-siyasi birimleri 

temsil etmediğini göstermekle ilgilidir. Küreselleşme ve teknolojik ilerleme, devletleri 

giderek karmaşık bir ilişkiler, ağlar, mal, fikir ve insan akışları yapısı ve sınırları içinde 



210 

  

yaşayan insanlar için kurallar koyma temel işlevinde devletlerin yerini alan ulus ötesi 

yönetişim rejimleri içinde eritmektedir. David Held ve arkadaşları ise (1999) egemen 

devletleri aşındıran çeşitli dışsal kopukluklar olarak adlandırdığı uluslararası hukuk, 

dünya ekonomisi, ulus ötesi karar alma rejimleri, uluslararası güvenlik yapıları, 

küreselleşmiş kültür, vb. olarak adlandırmıştır. Aynı doğrultuda Sassen, küresel 

ekonominin büyümesinin, teknolojinin yayılmasıyla birlikte, modern devlet tarafından 

geleneksel olarak kullanılan hesap verebilirlik kurumlarını -vatandaşlık, merkez 

bankaları, para politikaları, iletişim, yönetişim, vb. derinden yeniden yapılandırdığını ve 

istikrarsızlaştırdığını ileri sürmüştür (Sassen, 1996). Slaughter’a göre ise ayrık ve merkezi 

varlıklar olarak devletlerin yerini dikey ve yatay hükümet ağlarının aldığını, bunun da 

günümüzün “ayrışmış egemenlik” dünyasında yönetişim ve kural koymanın gerçek 

konumunu özetlediğini öne sürmüştür (Slaughter, 2005). 

Küreselleşme düşünürleri tarafından ortaya atılan bu ve benzeri pek çok iddia, devletin 

kendi toprakları, sınırları, nüfusu ve ekonomisi üzerindeki dramatik biçimde değişen 

kontrol kapsamına odaklanmaktadır. Kuşkusuz, küreselleşme devlet kontrolünün 

kapsamını ve hükümet gücünün hedeflerini değiştirmektedir. Ancak Wolin’e göre, tarihin 

hiçbir döneminde toplumsal yaşamın hiçbir alanında tam ve mutlak bir devlet kontrolü 

söz konusu olmamıştır. Devletler her zaman mal, hizmet, insan ve bilgi akışını tamamen 

yönetmek için mücadele etmişlerdir. Uluslararası ticaret, sermaye akışı, göç ve kültür 

yayılımı daha önceki dönemlerde de en az şimdi olduğu kadar önemliydi. Savaş sonrası 

dönemde, ulusal ekonominin kapsamlı bir siyasi kontrole tabi tutulabileceğine dair ortak 

bir iyimserlik vardı. Batılı liberal demokratik devletler, uluslararası ticaretin etkisini 

hafifleten mali stratejiler ve sosyal refah politikaları oluşturdular. Elbette, yüzyılın 

sonunda küreselleşme, özellikle sosyal ve ekonomik sektörlerde devlet gücünün 

kapsamını farklı derecelerde değiştirmiştir. Ancak düzenleyici refah devletinin 

gerilemesi, devletin halk üzerindeki kontrolünün azalmasıyla sonuçlanmamıştır. Çeşitli 

güvenlik rejimlerindeki kapsamlı kontrol ve gözetim araçları, sağlık, eğitim, iletişim, 

savunma, barınma ve ulaşım gibi geleneksel hükümet işlevlerinin yerini almıştır (Wolin, 

2017). 

Ekonomik ve kültürel küreselleşme süreçlerine, dünyanın artan karşılıklı bağımlılığına 

ve dünya toplumunun ortaya çıkışına odaklanan teorisyenler tarafından yapılan varsayım, 



211 

  

hükümetin toplumun iç işleri üzerindeki kontrolünün kapsamının değişmesi ve sınır ötesi 

hareketleri düzenleme kapasitesini kaybetmesinin devletin yasal ve siyasi egemenliğini 

kaybetmesi anlamına geldiğidir. Bu sonuç, egemenlik kavramının yanlış anlaşılmasına 

dayanmaktadır. Devlet egemenliği, sınırları içindeki insanları etkileyen meseleler 

üzerinde tam kontrol uygulayabilen kapalı ve geçirimsiz siyasi varlıkları gerektirmez. 

Cohen’in de belirttiği gibi (2012, s. 30) egemenlik, kesin ayrıcalıklar ve pozitif yetkiler 

listesi değil, iç üstünlük ve dış özerklikle ilgili negatif bir kavramdır. Sınır kontrolü esasen 

egemenin ayrıcalıklarına ait değildir. Tek pozitif yetki, bir yönetimin iç egemenlik 

yetkilerini ifade eden ve sınırlandıran yasal kuralları kendi kendine belirleme 

kapasitesidir. Burada devlet olma olarak adlandırdığımız etkin iç egemenlik, yani meşru 

güç kullanımı tekeli ve kendi toprakları içindeki tüm politika alanlarında kural ve 

düzenlemeleri başarılı bir şekilde yapma, uygulama ve yürütme becerisine sahiptir 

(Krasner ve Risse, 2014, s. 545). 

Derrida’nın egemenliğin teoloji politiğine dair okumasını dijital egemenlik 

perspektifinden yaparsak burada da ontoteolojik bir çerçevenin varlığını görmek 

mümkündür. Geleneksel egemenlik anlayışında Tanrı, mutlak otoritenin kaynağı olarak 

kabul edilirken, modern ulus-devlet egemenliği bu otoritenin sekülerleştirilmiş bir formu 

olarak kendini var etmiştir. Dijital egemenlik ise bu yapıyı daha da radikal bir biçimde 

dönüştürerek, merkezi bir otorite yerine dağıtılmış veri akışlarının belirleyici olduğu bir 

sistem ortaya çıkarmaktadır. Reichel’in vurguladığı gibi, eğer 20. yüzyıl egemenliğin 

teoloji politiğini talep ettiyse, 21. yüzyıl da her şeyi bilmenin teoloji politiğini talep 

etmektedir. Bu bağlamda, dijitalleşme ve merkeziyetsizleşme, yalnızca iktidarın el 

değiştirmesiyle ilgili değil, aynı zamanda bilginin yeni biçimlerde organize edilmesiyle 

de ilgilidir. Verinin kutsallaştırıldığı ve en değerli meta haline geldiği bu yeni düzende, 

egemenliğin ontoteolojik temeli artık Tanrı veya ulus-devletler değil, dijital veri 

akışlarıdır. 

Dolayısıyla, dijitalleşmenin getirdiği merkeziyetsizleşme potansiyeli, belirli aktörlerin 

kontrolü altında şekillenmekte ve yeni bir tür egemenlik düzeni yaratmaktadır. Dijital 

alanın fiziksel sınırlardan bağımsız olması, onun tamamen özgür olduğu anlamına 

gelmemektedir. Aksine, büyük teknoloji şirketleri ve devletler, verinin akışını 

yönlendiren yapılar oluşturarak, dijital egemenlik üzerinde etkili olmaya devam 



212 

  

etmektedir. Bu bağlamda, dijitalleşmenin özgünlüğü nasıl dönüştürdüğü, 

merkeziyetçiliği nasıl aşındırdığı ve aynı zamanda nasıl yeni egemenlik biçimleri 

yarattığı soruları, günümüz dijital ekonomi politiğinin en önemli tartışma başlıklarından 

biri olarak ele alınmalıdır.  

Diğer bir yandan da merkeziyetsizleşmeye dair tartışmalar oldukça görünür hale 

gelmektedir. Bu durum, toplumsal, ekonomik ve siyasi yapıları daha önce belirleyici bir 

şekilde etkileyen merkeziyetçi modellerin zayıflaması ve yerini daha dağıtılmış, 

merkeziyetsiz yapılarla ilişkilendirilen yeni düzenlere bırakması anlamına gelmektedir. 

Merkeziyetin yerini almaya başlayan bu yapı, geleneksel güç merkezlerinin ve denetim 

mekanizmalarının aşındığı bir dönüşümü işaret etmektedir. Bu süreç, küreselleşmenin 

derinleşmesi, dijitalleşmenin hızlanması ve toplumsal ağların güçlenmesi ile doğrudan 

bağlantılıdır. Özellikle dijital alanlar ve küresel iletişim ağları, merkezi otoritelerin 

denetimi altındaki sınırları aşarak, bilgi ve güç akışlarını daha esnek ve dağıtık bir hale 

getirmektedir. Bu bağlamda, merkeziyetin ortadan kalkışı, aynı zamanda güç ilişkilerinin 

daha heterojen ve karmaşık bir biçimde yeniden düzenlenmesine yol açmaktadır. 

Egemenliğin geldiği ve sürekli olarak dönüşüm içinde olduğu durumda, egemenliğe dair 

teoloji politik bir okuma yapmaya devam edebilir miyiz sorusu oldukça önemlidir. Dijital 

egemenliğin de teoloji politik bir okumasını yapmanın mümkün olabileceği durumlar 

bulunabilir. Bununla ilgili bir dijital teolojiye karşılık gelip gelmeyeceği tartışma konusu 

teşkil etmektedir. Teoloji ve dijital arasındaki ilişki, iki alan arasındaki yapısal 

benzerliklere ve kavramsal paylaşımlara odaklanıldığında temel bir alana işaret 

etmektedir. Ancak bu kavramsallaştırma ne dijitalleştirilmiş modlarda işleyen teolojiyi 

ne de dijital meselelere verilen teolojik yanıtları tanımlayacaktır. Aksine, dijital 

egemenlik ile teoloji politik arasında olarak ilişki kurmanın mümkünlüğü üzerinden bir 

izlek takip edilecektir. 

Teoloji politiğin çekirdeğinde bulunan düşünce basitçe gücün ontoteolojik bir temele 

kaynaklanmasından ileri gelmektedir. Derrida’nın egemenliğin teoloji politiğine dair 

temel okuması da bu düşünceden ileri gelmektedir. Gücün ya da egemenliğin ulus 

devletlerden küresel teknoloji şirketlerine veya farklı aktörlere geçişi ve dijital dünyadaki 

kullanımları değişimlerin yanı sıra, iktidarın enformasyon teknolojileri biçimine bürünme 

yolları üzerinde durmaktadır. Burada öncelikle gücün kimin elinde olduğu (örneğin ulus 



213 

  

devletlerden Apple, Facebook, Amazon gibi küresel teknoloji şirketlerine geçiş) ya da 

belirli kullanımlarının az ya da çok sorunlu olup olmadığı (örneğin direniş hareketlerinin 

sosyal medya tarafından güçlendirilmesi ya da tarayıcı meta verilerinin algoritmik mikro 

hedeflemede kullanılması) gibi değişimler önemlidir. Ancak bu konuda daha da kritik 

olan, dijital dünyada iktidarın enformasyon teknolojileri biçimine bürünme yollarını ve 

toplumsal gönüllülük ve algoritmiklik biçimlerinde nasıl oluşturulduğunu ve dolaşıma 

girdiğidir. Çünkü bu yeni ve henüz öngörülemez iktidar ağları Schmitt’in siyasal olan 

tarifi kadar açık ve keskin ifade edilmiyor görünmektedir. Agamben’in ekonomik 

teolojisi Batı’daki hükümet makinesinin idari ve medyalaştırılmış şeklini sorgulayarak 

iktidarın neden ihtişama ihtiyaç duyduğunu soruyorsa, dijital bir teoloji politiğin odak 

sorusu da iktidarın neden bilgiye ihtiyaç duyduğu olacaktır. Reichel’e göre, teolojik o, 

eğer 20. yüzyıl egemenliğin teoloji politiğini talep ettiyse, 21. yüzyıl da her şeyi bilmenin 

teoloji politiğini talep etmektedir (Reichel, 2021, s. 7-8). Dolayısıyla egemenliğin 

ontoteolojik odağında ilk neden olarak Tanrı veya teolojiden kaynaklanan bir kökenin söz 

konusu olduğu düşünülebilirken; dijital egemenliğin ontoteolojisinin verilerin, dataların 

olduğu söylenebilir. Böylelikle dijital egemenliğin, Derrida’dan sonra da teoloji politik 

bir okumasını yapmak mümkün görünmektedir. 

3.1.1. Egemenlikte Güç Kaymaları: Yeni Aktörler 

Egemenlik kavramı söz konusu olduğunda akademik çalışmalarda farklılıklar 

bulunmaktadır. Ancak tüm bu çalışmaların ortak noktası, klasik anlamda egemenliğin 

belirli bir alan veya alan üzerinde belirli bir tür güç olarak kabul edilmesidir (Couture ve 

Toupin, 2019). Geleneksel egemenlik tanımlarında bilhassa vurgulanan bağımsız, 

uluslararası düzlemde tanınan ve iyi yönetilen devletlerden oluşan bir dünya varsayımı 

bulunmaktadır (Krasner, 2004, s. 85). Ancak görülmektedir ki egemenliğin kabul gören 

kuralları olan hukuken bağımsız bölgesel varlıkların tanınması ve diğer devletlerin iç 

işlerine karışılmaması maddeleri göz ardı edilmektedir. Egemenlikteki güç kaymaları 

egemenlik krizini meydana getirmektedir. 

Egemenlikte güç kaymaları olmadan ve sisteme yeni aktörler eklenmeden önce temel 

egemenlik tanımında özerklik, toprak, karşılıklı tanıma ve kontrol ilkelerinin temel 

alındığı Westphalia egemen devlet modeli oldukça kabul edilir bir tanımı 

oluşturmaktaydı (Krasner, 2001, s. 17). Egemenliğin ilk yönü klasik jeopolitik anlamda 



214 

  

egemenliktir. Egemenliğin bu yönünü mutlak iktidarın bir biçimi olarak kabul etmek 

mümkündür. Erken modern siyaset teorisinde egemenlik, başka güçler tarafından 

sınırlandırılmayan ya da başka güçlere karşı sorumlu olmayan mutlak gücü ifade eder. 

Bu kavram, Bodin’in mutlakiyetçi hükümdarların yüce otoritelerini nitelemek için bu 

kavramı kullanmasından sonra öne çıkmıştır. Hobbes’a göre bu otorite, egemenliğin 

halktan hükümdara geçmesinden kaynaklanmaktadır. Foucault çalışmalarında (1978, s. 

140), Bodin ve Hobbes’unki gibi standart egemenlik görüşlerine göre iktidarın devletten 

kaynaklandığı belirtmektedir. Egemen, yasama ve yargı yoluyla iktidarı güvence altına 

alırken, yurttaşların bir arada yaşamasını düzenlemek için kurallar ve yasayı kullanarak 

gücünü kullanır. Foucault’nun bu egemenlik anlayışında siyasi iktidarın merkezi unsuru 

olarak tanımladığı şey kılıç hakkıdır (Braun ve Hummel, 2024, s. 1-2). 

Bu anlamda egemenlik, yaşam ve ölüm üzerinde belirleyici olma ve tebaasından devleti 

savunmak için hayatlarını riske atmalarını, hatta kaybetmelerini talep etme yetkisini 

içerir. Aynı şekilde Schmitt’in egemenlik tanımında egemeni olağanüstü hale karar veren 

olarak nitelendirmesi de bu şekilde anlaşılabilmektedir. Egemen, kurallara ve yasalara 

uyulmaması nedeniyle iktidarının tehdit altında olduğunu görürse, yaşama yönelik bu 

dolaylı tehdit doğrudan bir tehdide dönüşür. Bu durumda ceza olarak, egemen itaatsiz 

olanı öldürecektir. Aynı zamanda, Foucault’ya göre, doğal yaşam ancak bu iktidar 

biçiminde ölüm tehdidi olarak ortaya çıkar. Doğal yaşam, tüm farklı, tikel 

düzenlemeleriyle, egemenliğin kapsamı dışında kalır. Bu bakış açısı, egemenliğin ikinci 

bir boyutuyla değişir; bu boyutta bir kişinin bedenlenmesi ve hangi arzuların, eğilimlere 

ilişkin söylemlerin ya da çıkarların toplumsal olarak kabul edilebilir olduğu merkezi hale 

gelir. Egemenliğin bu yönünü somutlaşmış güç olarak tartışıyoruz. Egemenlik iddiasında 

bulunanların bedenleşmesi, egemenliğin kapsamını temelden etkiler ve genişletir (Braun 

ve Hummel, 2024, s. 3). 

Yaşam hakkı, kişinin bedeni, sağlığı, mutluluğu, ihtiyaçlarının karşılanması ve tüm 

baskıların ya da yabancılaşmaların ötesinde, kişinin ne olduğunu ve olabileceği her şeyi 

yeniden keşfetme hakkı, klasik hukuk sisteminin kavramaktan tamamen aciz olduğu bu 

hak, geleneksel egemenlik hakkından da kaynaklanmayan tüm bu yeni iktidar 

prosedürlerine verilen siyasi yanıttı (Foucault, 1978, s. 145). Braun ve Hummel’a göre 

egemenliğin bu yeni yönüyle birlikte doğal yaşam çeşitli biçimlerde ve düzenlemelerde 



215 

  

ortaya çıkar ve böylece iktidarın hak iddia edeni, kapsamı ve referans noktası değişir. 

Foucault’nun giderek farklılaşan bir toplumda disiplin ve düzeni açıkladığı gibi bu 

egemenliğin merkezi hedefi, disiplin egemenliğinin sürdürülmesidir. Perspektiflerdeki bu 

atfedilen değişimin yanı sıra, eşzamanlı bir değişim de bu sürece dâhil olan aktörlerle 

ilgilidir: devlet artık tek başına egemen ve şekillendirici olarak değil, daha çok bireylerin 

kendileri olarak düşünülmektedir. Haklar ve yasalar artık sadece öznenin hakları ve 

ödevleri değil, aynı zamanda giderek artan bir şekilde devletin bireyin haklarının 

kodlanmış bir sistemi olarak anlaşılmaktadır. Hatta Foucault bu süreci egemenliğin 

demokratikleşmesi olarak tanımlar. Foucault böylece egemenliğin bu ikinci yönünü, 

iktidara yönelik rekabet halindeki iddiaların bir ağı olarak anlar. Bu anlamda egemenlik, 

bireyler ve kolektifler arasında müzakere edilen farklı iktidar iddialarının bir demetidir. 

Farklı iktidar iddiaları arasındaki bu müzakere süreçlerinde, güçlü asimetriler hemen 

ortaya çıkar: bireylerin ilan edilen hakları, aynı zamanda toplumsal ve anayasal söylemler 

içinde tanınmaları koşuluna tabidir (Braun ve Hummel, 2024, s. 3-4).  

Egemenliğin dönüşümünü anlayabilmek adına genel anlamda başlangıç noktası olarak 

kabul edilen Westphalia egemen devlet modelinin temel unsurlarına bakmak 

gerekmektedir. Daha önceki bölümlerde belirtildiği üzere Krasner, Westphalia egemen 

devlet modeli egemenlik için şemsiye model olarak kabul edildiğinde, günümüz egemen 

devletlerinin bağımsız rasyonel aktörler olduğu varsayımının yanıltıcı olabileceğini 

belirtmektedir. Çünkü Westphalia’nın temel esaslarından olan, yöneticilerin aslında 

özerk olmadıkları birçok durum bulunmaktadır. Krasner burada egemenliğin aşınmakta 

olduğu yönündeki düşünceleri ve akademik çalışmaları artık neredeyse sıradanlaşmış 

bulur ve bu anlayışı tarihsel kırılma noktalarını görmekte başarısız olarak değerlendirir. 

Krasner’e göre tarih boyunca idealize edilen bir kavram olduğunu, ancak gerçek dünyada 

bu idealin hiçbir zaman tam anlamıyla gerçekleştirilmediğini savunmaktadır. Hatta 

egemenlik ilkesi birçok sebepten ötürü ihlal edilen bir kavram olmuştur. Bunların başında 

da insan hakları gelmektedir. Bu durum, egemenlik kavramının pratikte sınırlı olduğunu 

ve diğer uluslararası normlar tarafından şekillendirildiğini göstermektedir. Bununla 

birlikte Westphalia Antlaşması ile tanımlanan egemenlik modelinin temel özelliklerinden 

biri olan “karşılıklı tanıma,” tarihsel olarak her zaman bağımsız bölgesel birimler 

arasında uygulanmamıştır. Başka bir deyişle, bu ideal, hukuki bağımsızlığı olmayan veya 

bağımlı statüde olan aktörler için geçerli olmamıştır. Krasner, egemenliğin tarih boyunca 



216 

  

teorik bir model olduğunu, ancak uygulamada çoğu zaman bu modelin kurallarının ihlal 

edildiğini savunmaktadır. Egemenlik fikri, genellikle uluslararası ilişkilerde bir referans 

noktası olarak anlaşılmış ancak aynı zamanda fiiliyatta sık sık çiğnenmiştir (Krasner, 

2001, s. 17). 

Egemenliğin yaygın anlamlarından birini ifade ettikten sonra, Derrida’nın bir egemenlik 

ontoteolojisini ortaya koyduğunu ve egemenliğin ulus-devletlere ve bölgelere 

bağlanmasının, egemenliğin açıklığını ve çok boyutluluğunu azalttığını söylemek 

mümkündür. Ulus devlet egemenliğini tek bir egemenin gücüne yani tam da bu 

daraltmanın garantörü olarak tanımlanan bir Tanrı’ya bağlamaya yönelik bir girişim 

olduğunu göstermeye çalışır. Çünkü Tanrı adının başka bir şey, örneğin savunmasız, acı 

çeken ve bölünebilir, hatta ölümlü, kendisiyle çelişebilen ya da tövbe edebilen bir şey 

düşünmemize izin verdiği her yerde, hatta belki de kendi içselliğinde kendini 

dekonstrükte eden uğratan bir tanrının hikayesi olacaktır (Derrida, 2005, s. 157). 

Egemenlik tarifinde ilk dönemlerden itibaren tek elde toplanan ve kimi tanımlarda sınırsız 

yetki toplanması kimisinde ise olağanüstü halde yasanın da üzerinde bir yasa yapma gücü 

olan kadir-i mutlak bir egemenden günümüze gelindiğinde dönüşümlerin yaşandığı 

görülmektedir. Bu dönüşümlere egemenlikte yeni aktörlerin eşlik ettiğini söylemek 

mümkündür. Egemenlik devlet ve devlet dışı aktörler arasında paylaşılmaktadır. Devlet 

egemenliğine yönelik dış tehditlere ve devletlerin uluslararası örgütlerle güç paylaşımına 

verdikleri tepkilere odaklanan mevcut çalışmaların çoğunun aksine Ilgen, egemenliğine 

yönelik iç zorlukları vurgulamaktadır. Bu yaklaşıma göre hem iç hem de dış güçlerin 

egemenliğin yeniden dağılımına yol açtığını, bölgeler ve yerel yönetimler gibi ulus-altı 

yönetişim düzeylerine daha fazla yetki aktarıldığını söylemek mümkün olacaktır. Bunun 

en temel sebebi olarak da etkisiz merkezi hükümetlerin ve dış ekonomik baskıların 

genellikle bu gücün yeniden dağılımını yönlendirdiğini ve çok düzeyli yönetişime yol 

açtığını savunmaktadır. Devlet bu noktada kilit bir oyuncu olmaya devam ederken, önceki 

otoritesinin büyük bir kısmı hem ulusal düzeyin üstünde hem de altında farklı yönetişim 

düzeylerine yayılmıştır (Ilgen, 2003). 

Yeni dijital düzlemde ulusal kimliğin dijital ortamı kucaklayamaması nedeniyle kimlikler 

açısından bir değişimi tetikleyeceği öngörülmektedir. Yeni bilgi ve iletişim teknolojileri, 

mekânsal olan lehine yerel olanın ortadan kalkmasını öngörmektedir. Agnew’e göre 



217 

  

(2005, s. 437) egemenlik ne doğası gereği bölgeseldir ne de yalnızca devlet bazında 

örgütlenmiştir. Egemenlik tartışmasının terimlerini yeniden düşünme gerekliliği, siyasi 

otoritenin mekânsal olarak karmaşık ve çeşitli şekillerde müzakere edilmesi ve yeniden 

yorumlanmasıyla ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla, dijital çağın getirdiği değişimlerin 

modern egemenlik anlayışını nasıl yeniden şekillendirdiğine bakmak germektedir. 

Geleneksel egemenlik kavramı, coğrafi sınırlarla tanımlanan bölgesel devletleri temel 

alırken, dijital devrim bu paradigmayı sorgulamaktadır. Bu noktada denilebilir ki yeni 

dijital düzlemde, geleneksel egemenlik kavramı sorgulanmakta ve yönetimlerin yalnızca 

bölgesel örgütlenme ile sınırlı olmadığı ortaya çıkmaktadır. Dijitalleşme, sınırların 

ötesine geçebilen ve fiziksel coğrafyaya bağımlı olmayan yeni bir egemenlik anlayışının 

ortaya çıkmasına zemin hazırlamaktadır. 

Bu bağlamda dijital egemenlik, özellikle Avrupa Birliği perspektifinde, bir bölgesel 

gücün dijital alan üzerindeki stratejik kontrolünü ifade etmektedir. Stratejik özerklik, 

Avrupa Birliği’nin dijital bağımsızlık hedeflerini yansıtmaktadır. Bu, dışa bağımlılığı 

azaltmayı, küresel bir bağlamda kendi çıkarlarını savunabilmeyi ve kimlik ile otoriteyi 

vurgulayan modern egemenlik ilkelerine dayanarak dijital bir güç merkezi haline gelmeyi 

amaçlamaktadır. Avrupa Konseyi’nin “Stratejik özerklik seçim yapabilmekle ilgilidir” 

açıklaması, dijital çağda bağımsızlığın önemini vurgulamaktadır. Bu, Avrupa Birliği’nin 

dijital bağımlılıklarını azaltarak hem kendi çıkarlarını hem de değerlerini savunma 

kapasitesini güçlendirme çabasını ifade etmektedir (Ivic ve Troitiño, s. 2022, s. 93-94) 

Dijitalleşmenin geleneksel egemenlik anlayışını nasıl dönüştürdüğünü ve yeni bir güç 

mücadelesi alanı sunduğunu vurguladıktan sonra bu güç mücadelesinin detaylarına 

odaklanarak, siber uzayın devlet aktörleri ve devlet dışı aktörler arasındaki dinamikleri 

nasıl yeniden şekillendirdiğini açıklamak gerekmektedir. Buna göre tarihsel olarak 

internetin ilginç bir okumayı beraberinde getirdiği söylenebilir. Bir devlet aktörü 

tarafından askeri amaçlarla keşfedilmiş olsa da internet, devlet dışı aktörlerin katılımıyla 

muazzam bir şekilde gelişmiş ve fayda sağlamıştır. Sonuç olarak, siber uzay daha önce 

görülmemiş bir şekilde gelişmiş ve devlet ve devlet dışı aktörler arasındaki güç ilişkilerini 

değiştirerek yeni açıklamalar gerektirmiştir. Temel meselelerden biri dijital egemenliktir. 

Dijital alanda egemenlik fikri, özellikle devlet dışı aktörler tarafından devlet aktörlerine 

karşı her zaman tartışılmıştır. Bu durum, devlet aktörünün toprak tekeline ve bireye karşı 



218 

  

güç ilkesine izin veren geleneksel egemenlik kavramlarıyla taban tabana zıttır. Dijital 

egemenlik aynı zamanda devlet aktörlerinin kendi çıkarlarını takip etmeleri ve diğer 

devlet aktörleri aleyhine nüfuz kazanmaları için yeni bir reel politik savaş alanını da 

teşvik etmektedir. 

Adonis tarafından yapılan bir çalışmada 30 makale incelenmiş ve bunlardan 22’sinde 

dijital egemenlik anlatısında devlet aktörlerinin tahakkümü ve hegemonik rolleri ortaya 

konulmuştur. Bunlar aslında devlet aktörlerinin dijital alanda kontrolünü ne ölçüde 

kullanması gerektiğine dair farklı derecelendirmelere ve doygunluklara sahiptir. Devletin 

dijital egemenliğinin bazı savunucuları, devletin siber alandaki katılımını artırma 

çağrısında bulunmaktadır. Bununla birlikte, diğer birçokları dijital egemenlikte devlet ve 

devlet dışı aktörlerin politikaları arasında ılımlı bir dengede konumlanmaktadır. Daha 

ayrıntılı olarak, yazıların çoğu hala ABD-Avrupa örneklerine dayanmaktadır. Dijital 

egemenlik fikri, özellikle Avrupa Birliği’nin Genel Veri Koruma Hakları ve diğer bazı 

dijital egemenlik girişimleri ile Avrupa’da giderek daha fazla ilgi görmeye başladığı için 

bu oldukça anlaşılabilir bir durumdur. Bununla birlikte, ABD ve Avrupa Birliği’nin bakış 

açıları farklıdır; zira birincisi özel şirketlerin genişlemesini kolaylaştırmak ve inovasyonu 

teşvik etmek için internette nispeten daha fazla özgürlüğe inanırken, ikincisi veri koruma 

sorunları, insan hakları endişeleri ve dijital iş ekosisteminin sürdürülebilirliği konularında 

kampanya yürütmeye başlamıştır. AB ayrıca diğer yabancı kuruluşlara dijital 

bağımlılıktan uzak durmayı ve GAFA gibi büyük şirketlerle hassas dengeyi yönetmeyi 

amaçlamaktadır. Ancak her ikisi de internetin özgürlük, demokrasi ve insan haklarını 

desteklemesi gerektiği konusunda en azından söylemde hemfikir. ABD ve Avrupa 

Birliği’ndeki tartışmalar da NSA tartışmaları, Snowden ve Wikileaks vakalarından 

etkilenmiştir; bu vakalar politika yapıcıları dijital egemenliğin etki alanı, yetkisi ve 

kapsamı üzerine düşünmeye ve yeniden formüle etmeye zorlamıştır. Özellikle Çin ve 

Rusya olmak üzere gelişmekte olan ülkelerin dijital egemenlik aktivizmlerini analiz etme 

eğilimi de giderek artmaktadır (Adonis, 2019).  

Özellikle Çin üzerine yapılan çalışmalar, Doğu Asya ülkesinin dijital egemenliği dört 

önemli sütun üzerinden teşvik etmeye yönelik organize çabaları tarafından ampirik olarak 

teşvik edilmektedir: iç işlerine karışmama; veri egemenliği, güvenlik kaygıları ve ticaret. 

Çin, internet ekosistemini dünyanın geri kalanından ayıran meşhur Çin Büyük Güvenlik 



219 

  

Duvarı’nı kurarak dijital egemenlik kampanyasını ülke içinde yürütürken, internetini ve 

dijital firmalarını yurtdışında aktif olarak tanıtmaktadır (Mueller, 2012). Benzer ancak 

aynı olmayan bir şekilde, Rusya da siyasi statükoyu/istikrarı korumak ve ödeme ağ 

geçidini güvence altına almak amacıyla internet egemenliğini teşvik etmeye 

çalışmaktadır. Her iki ülke de Baidu ve Yandex gibi yerli telekomünikasyon ve internet 

firmalarıyla kamu-özel sektör ortaklığı kurarak dijital egemenliklerini ülke içinde 

uygulamaya çalışmaktadır. Son zamanlarda her iki ülke de küresel internet yönetişiminde 

dijital egemenliği ilerletme konusunda aynı hedefi izlemektedir. Bu durum aslında ABD-

Avrupa normları ve dijital egemenlik anlayışı ve internet normları ile çatışmaktadır 

(Adonis, 2019, s. 269) 

Araştırmanın devamında devlet dışı aktörlere çok daha az ilgi gösterildiği 

belirtilmektedir. Sadece sekiz literatür analiz tablolarında devlet dışı aktörlere vurgu 

yapmaktadır. Literatürün her biri hangi devlet dışı aktörün ne tür bir dijital egemenlik 

uyguladığına dair tasvirlerinde farklılık göstermektedir. Couture ve Toupin’in çalışması 

sivil toplumun, yerli halkın ve bireylerin rolünü vurgulayan önemli bir katkıdır (Couture 

ve Toupin, 2019). Yine de Adonis’in çalışmasında devlet dışı aktörlerin dijital egemenlik 

fikirlerinin rafine edilmesinde kaçınılmaz olarak aktif aktörler olduğu konusunda fikir 

birliği göstermektedirler. Dijital alanın kökleşmiş karakteri, devlet dışı aktörlerin dijital 

egemenlik fikirlerini kendi çıkarlarına uygun hale getirmek için kendi kapasitelerini 

dönüştürmelerini ve göreceli güç kazanmalarını kolaylaştırmaktadır (Adonis, 2019, s. 

270) 

Ataman’a göre, devlet dışı aktörlerin sayısındaki artış, uluslararası ilişkiler uzmanlarının 

devletlerin uluslararası sistemdeki merkezi rolünün zayıfladığı ve devlet dışı aktörlerin 

giderek daha fazla güç ve etki kazandığı yönünde gözlemler yapmasına neden olmuştur. 

Robert Keohane ve Joseph Nye’ın (1998) geliştirdiği “karmaşık karşılıklı bağımlılık” gibi 

yeni uluslararası ilişkiler teorileri, küresel dinamiklerdeki bu değişimleri anlamak ve 

açıklamak için ortaya çıkmıştır. Keohane ve Nye, uluslararası ilişkilerde devletler 

dışındaki aktörlerin önem kazandığına ve farklı yapıların birbiriyle etkileşim halinde 

olduğu bir sistemin doğduğuna işaret ederken, Kegley ve Wittkoph (1995) da 

küreselleşmeyle birlikte ulus-devletlerin ve diğer uluslararası aktörlerin karşılıklı 

bağımlılığının arttığını vurgulamıştır. Geleneksel yaklaşımlar çerçevesinde, devlet dışı 



220 

  

aktörler iki ana gruba ayrılır: ilki, uluslararası hükümetler arası örgütler (IGO’lar) olarak 

adlandırılan ve ulus-devletler tarafından oluşturulan resmi kuruluşlardır. Bu tür örgütler, 

devletlerin ortak çıkarlarını temsil etmek üzere kurulan, devletler arası iş birliğine olanak 

tanıyan yapılardır ve devletlerin yasal otoritesine dayalı bir temele sahiptir. İkinci grup 

ise, uluslararası veya ulusötesi sivil toplum örgütleri (NGO’lar) olup, bu yapıların 

doğrudan devletlerle herhangi bir hukuki bağı bulunmamaktadır. Tamamen bireyler, iş 

insanları veya çeşitli sosyal grupların ortak çabalarıyla kurulan bu yapılar, devletlerin 

belirli kontrol mekanizmalarına tabi olmayan, bağımsız yapılardır. Dolayısıyla bu 

aktörler, kendi başlarına küresel toplumda “gerçek anlamda ulusötesi” bir konumda 

faaliyet gösterirler ve sınır ötesi iş birliğini kendi kuralları çerçevesinde yürütürler. Bu 

bağlamda, devlet dışı aktörlerin artan etkisi, geleneksel güç dengelerini değiştirerek ulus-

devletlerin etkinliğini sınırlamakta ve küresel yönetişimde yeni bir katman 

oluşturmaktadır. IGO’lar ve NGO’lar, devletlerin kurduğu düzenden bağımsız olarak, 

sivil toplumun daha geniş bir katılım sağladığı yeni bir diplomasi alanı açmıştır. Öyle ki, 

devlet dışı aktörler, sadece devletlerin kararlarına değil, aynı zamanda uluslararası 

kamuoyunun dikkatine de yön verebilmekte, küresel ölçekte toplumsal taleplerin siyasi 

gündeme taşınmasına katkı sağlamaktadır. Bu dinamikler, uluslararası ilişkilerde devlet 

merkezli bir modelin ötesine geçilerek çok aktörlü, karmaşık bir yapının doğduğunu 

göstermektedir (Ataman, 2003, s. 43). 

Uluslararası Hükümetler Arası Örgütler (IGO’lar), devletlerin bir araya gelerek ortak 

hedeflere ulaşmak ve yalnız başlarına elde edemeyecekleri sonuçlara varmak için 

oluşturdukları gönüllü iş birliği yapılarıdır. Bu yapılar, devletlerin resmi temsilleri 

yoluyla çalışarak, üye ülkelerin üzerinde mutabakata vardığı hedefleri gerçekleştirmeye 

yönelik bir platform sunmaktadır. IGO’lar olukça yaygın olup çoğunlukla güçlü 

devletlerin etkisi altında şekillenen anlaşmalar ve müzakereler yoluyla kurulmaktadır. 

Aslında, IGO’lar çoğu zaman büyük güçlerin uluslararası arenada kendi çıkarlarını daha 

etkin bir şekilde savunmalarını sağlamak için kullandıkları araçlar olarak öne çıkar. 

IGO’lardaki karar alma süreci, genellikle üye devletlerin atadığı temsilciler arasında 

yürütülen müzakerelere dayanır ve bu sürece devletlerin pratik ihtiyaçları yön 

vermektedir. IGO’lar, genelde devletlerin ideolojik önceliklerinden ziyade somut iş 

birliği gereksinimlerine odaklanmaktadır. Bu bağlamda, IGO’ların uluslararası ilişkilerde 

ideolojiden çok, devletlerin ortak çıkarlarını esas alan pragmatik bir yaklaşım 



221 

  

benimsemeleri önemlidir. Örgütler, faaliyet alanlarına ve amaçlarına göre küresel veya 

bölgesel olarak farklılaşabilir ve siyasi, ekonomik, sosyal ya da çevresel konulara 

odaklanabilirler. Böylece, IGO’lar, ulus-devletler arasında iş birliğini güçlendirir ve 

devletler arasında etkili bir iletişim zemini oluşturarak, uluslararası düzeyde istikrarın ve 

düzenin korunmasına katkıda bulunur. Dolayısıyla IGO’lar, devletlerin kendi aralarında 

daha etkili bir diyalog kurmaları için köprü işlevi görmektedir ve uluslararası ilişkilerde 

çözüm odaklı bir yaklaşımın gelişmesine olanak tanımaktadır. Bu iş birliği yapıları, bir 

yandan devletlerin kendi iç işlerine karışmadan küresel sorunları ele alırken, diğer yandan 

devletler arasındaki bağımlılığı artırarak uluslararası düzende devletlerin çıkarlarını daha 

dengeli bir şekilde korumaya yardımcı olmaktadır (Ataman, 2003, s. 43).  

Bununla birlikte algoritmaları ve yapay zekayı da dijital egemenliğin yükselişinde önemli 

aktörler olarak görmek mümkündür. Bu noktada Schmitt’in olağanüstü hâl 

kavramsallaştırması ve egemenin dost ve düşmanı belirlemesi olarak tanımladığımız 

siyasal kavramını yeniden düşünmek ve egemenliğin teoloji politik bir okumasını 

yapmak için yeni bir alana işaret etmektedir. Buna göre olağanüstü hâl hem yazılımlarda 

hem de siyaset teorisinde merkezi bir kavramdır. Programlamada, bilgi işlem standardı 

bir istisnayı bazı belirli operandlar üzerindeki bir işlemin her makul uygulama için uygun 

bir sonucu olmadığında ortaya çıkan bir olay olarak tanımlar. Bu işlem bir ya da daha 

fazla istisnaya işaret edebilir. Başka bir deyişle, istisna bir programın normal bir şekilde 

sonlanmasını engelleyen özel bir durumdur. Yazılım tasarımcıları algoritmalarının ne 

zaman bir istisna ile karşılaşabileceğini tahmin eder, gözlemler veya tahmin ederler. 

Dahası, genellikle neyin istisnai olup olmadığını tanımlarlar ve ardından istisnaların ele 

alınmasına yönelik mekanizmaları programın içine yerleştirirler. İşlenmemiş istisnaların 

nadir olması gerekir ve programcılar, her istisnayı sonsuza dek hesaba katmanın teorik 

olarak imkânsız olmasına rağmen, kodlarının istisna işlemlerini iyileştirmek için sürekli 

bir mücadele içindedirler. Schmitt’e (2005) göre istisnanın siyasi durumu “aşırı bir 

tehlike, devletin varlığı için bir tehlike” durumudur ve “mevcut düzenin tamamının 

askıya alınması anlamına gelen sınırsız otorite” ile karakterize edilir. Agamben (2005), 

Schmitt’in önerisini temel alır ve çok önemli olan, yirminci yüzyılın ortalarından bu yana 

“istisna halinin ilanının yerini giderek, hükümetin normal tekniği olarak güvenlik 

paradigmasının benzeri görülmemiş bir genelleşmesine bıraktığını” öne sürer (2005, 14). 

Başka bir deyişle Agamben, istisna halinin egemen gücün bir yıldırım darbesinden, 



222 

  

güvenlik politikalarının genişlemesi yoluyla düzenli, neredeyse kalıcı bir yönetim 

biçimine dönüştüğünü ileri sürmektedir (Agamben, 1978, s. 43).  

İstisna devletinden güvenlik yönetişimine, burjuva toplumuna ve dolayısıyla bir bütün 

olarak liberalizme uzanan bu izlek egemenlikte yeni aktörlerin iktidarına işaret 

etmektedir. Bu yalnızca algoritmik teknolojinin, egemen iktidarın ya da güvenlik 

politikalarının bir eleştirisi değil, burjuva toplumunun bu oluşumlar içinde ve bunlar 

aracılığıyla nasıl şiddetle yeniden üretildiğinin bir kazısıdır. Dolayısıyla Agamben’in 

güvenlik yönetişiminin siyasi istisna halinin uzun vadeli biçimi olduğu iddiasının yanı 

sıra, devletlerin havaalanlarında kullanılan yüz tanıma modelleri gibi güvenlik sorularına 

algoritmik yanıtlara giderek daha fazla yönelmesi göz önüne alındığında, bu iki 

disiplindeki istisna kavramı arasındaki ilişki çarpıcı bir şekilde ortaya çıkmaktadır. Hem 

siyasi hem de teknik istisnaların makine öğrenimi teknolojisine nüfuz ettiği 

görülmektedir. Bu istisnalara ilişkin sağlam bir anlayış geliştirmek, algoritmik güvenlik 

teknolojisinin içinde akan ve bu teknoloji tarafından uygulanan egemen gücün tanınması 

açısından hayati önem taşımaktadır (Martin, 2023, s. 1-2). 

Dijital medya ve siyaset kuramcısı Benjamin H. Bratton, bölgesel egemen güçlerle 

bağlantılı eski jeopolitik bölünmelerin internetin yeni nomosuyla ve elektronik uzamda 

genişleyen yeni egemenlik biçimleriyle kesiştiği yeni bir yeryüzü nomosunun ortaya 

çıkışına tanıklık ettiğimizi ileri sürmüştür. Bu yeni heterojen nomos, ulusal hükümetlerin 

(Çin, Amerika Birleşik Devletleri, Avrupa Birliği, Brezilya, Mısır ve benzerleri), 

ulusötesi kurumların (IMF, DTÖ, Avrupa Bankaları ve çeşitli STK’lar) ve Google, 

Facebook, Apple, Amazon gibi şirketlerin üst üste katmanlaşmasına içermektedir. 

Bilgisayar ağlarının örgütsel yapısından yola çıkan Bratton, “teknoloji, doğa ve insanı 

birbirine bağlayan olası yeni bir yeryüzü nomosunun” özelliklerini tanımlamak için 

“yığın” kavramını veya prototipini geliştirmiştir. Yığın, “hem denge hem de ortaya çıkış” 

oluşturabilen bir tür “sosyal sibernetiği” destekler ve modüle eder. Bir mega yapı olarak 

yığın, dikey bir kesite, katmanların ve protokollerin topografik modeline göre 

düzenlenmiş, birlikte çalışabilir standartlara dayalı karmaşık malzeme-bilgi sistemlerinin 

bir araya gelmesi’ anlamına gelir... eşit derecede sosyal, insani ve “analog” katmanlardan 

(ktonik enerji kaynakları, jestler, etkiler, kullanıcı-etkenler, arayüzler, şehirler ve 

caddeler, odalar ve binalar, organik ve inorganik kılıflar) ve enformasyonel, insan dışı 



223 

  

bilişimsel ve dijital katmanlardan (çok katlı fiber-optik kablolar, veri merkezleri, veri 

tabanları, veri standartları ve protokolleri, kentsel ölçekli ağlar, gömülü sistemler, 

evrensel adresleme tabloları) oluşur. Bratton’un siyasi prototipinden yola çıkarak, kırmızı 

yığın kavramını, yani post-kapitalist müşterek için yeni bir nomos önermek istiyorum. 

Kırmızı Yığın’ın somutlaştırılması (en azından) üç sosyo-teknik inovasyon düzeyiyle 

etkileşime girmeyi gerektirir: sanal para, sosyal ağlar ve biyo-hiper medya. Bu üç düzey, 

her ne kadar ‘istiflenmiş’, yani katmanlı olsa da aynı zamanda enine ve doğrusal olmayan 

bir etkileşim olarak anlaşılmalıdır. Teknoloji ve özneleşmeyi birbirine bağlayan bir 

özerkleştirme altyapısı hakkında düşünmenin olası bir yolunu oluştururlar (Terranova, 

2014, s. 389-390).  

Bratton’a göre (2015), yazılım yeni bir olgu iken egemenlik ise zamansızdır; ancak bu 

durum, egemenliğin yazılım aracılığıyla nasıl işlediğine dair bir soru sormaktan ziyade, 

artık ikisinin de karşılıklı olarak birbirine bağlı olduğunu göstermektedir. Yazılımın 

küresel ölçekte işleyişi, alışılmadık yeni egemenlik biçimlerinin ortaya çıkmasına yol 

açmaktadır. Bununla birlikte, egemenlik kavramının siyaset felsefesinde birçok farklı ve 

tartışmalı anlamı bulunmaktadır. En temel anlamıyla, devlet egemenliğinin, bir devletler 

federasyonunun güvencesi altındaki uluslararası sistemin kuralları ile belirlendiğini 

söyleyebiliriz. Bu tanıma göre, bir devlet genellikle belirli bir toprak parçası üzerinde 

meşru yönetim ve kontrol hakkına sahiptir; bu hak, meşru şiddet tekelini elinde 

bulundurmayı ve uluslararası hukuk tarafından tanınmayı da kapsar. Bu yapı baskın bir 

düzen olarak karşımıza çıksa da tam anlamıyla eksiksiz değildir ve sıklıkla ihlallerle 

zedelenir. Buna ek olarak, bu sistemle bağlantılı başka özel egemenlik türleri de 

bulunmaktadır: devletlerin birbirlerini tanımalarına dayanan yasal egemenlik; küresel 

kaynak ve sermaye akışlarının karşılıklı bağımlılığına dayanan egemenlik; devletin kendi 

iç yapısı ve kurumları üzerinde otoritesini ifade eden iç egemenlik ve devletlerin kendi iç 

otorite yapılarını belirleme hakkına sahip oldukları Westphalia egemenliğidir. 

Westphalia egemenliği, daha önce de belirtildiği gibi, devletler tarafından ve devletler 

olarak adlandırılan, öncelikle toprak bölgeleri olarak tanımlanan siyasi alanın belirli ve 

keyfi bir coğrafi tasarımına dayanmaktadır. Egemen karar elbette Jean Bodin’in egemeni 

bir topluluğun mutlak ve daimî gücü olarak tanımlamasından Schmitt’in egemeni 

“istisnaya karar veren kişi” olarak tanımlamasına kadar uzanan yeni bir ilgi odağı 



224 

  

olmuştur. İstisna, görünüşte yasa tarafından karara bağlanamayan, ancak hükümdarın 

yine de hüküm verme hakkını üstlendiği şeydir. Egemen, yasanın düzenliliğini askıya 

alma ve bu “acil durumun” belirsiz durumuna yaptırım uygulama gücüne sahip olandır. 

Agamben’in Schmitt okuması, bu kararcılığı siyasi otoritenin ilkel çekirdeğine yaklaştırdı 

(özellikle 11 Eylül sonrasında, düzensiz yargı ve yürütme eylemleri düzenli olarak yeni 

normal olarak ilan edildiğinde). Agamben’in çalışmaları aynı zamanda, Walter 

Benjamin’in 1934 tarihli “Şiddetin Eleştirisi” başlıklı makalesinden ve Agamben’in 

Schmitt’in terminolojisini kullanarak kampı (özellikle de toplama kampını) “Modernin 

nomosu” olarak tanımlamasından yararlanarak, egemenlik ve onun biçimlerine karşı 

direniş üzerine, oluşturulmuş ve kurucu şiddetle ilişkili olarak canlı bir söylem geliştirdi. 

“Buradaki egemenlik devletlerin çalışmalarıyla sınırlı değildir. Foucault, kendisi için 

kapitalizmin eşsiz bir alt türü olan neoliberalizmin kendine özgü tarihini özetledi. 

Neoliberalizmi benzersiz kılan şeylerden birinin, piyasaların egemen devletlerle birlikte 

ya da onlarla çatışma halinde işlememesi, aksine egemenliğin devletlerden piyasalara 

kayması olduğunu savundu. Egemen piyasalar için ekonomik mübadele hakları, birey ve 

kolektif düzeyinde kamu düzeninin yönetişiminin yerine geçer. Hem reel hem de 

spekülatif varlıkların stratejik finansallaşmasını destekleyen soyutlanmış hesaplamalar 

yeni bir önem kazanmakta ve en azından bu bağlamda, gezegensel hesaplama ve 

neoliberalizmin tarihsel ortaya çıkışı iç içe geçmektedir. Bununla birlikte, platform 

egemenliği ile ilgili olarak ayrıntılı bir şekilde incelediğimiz gibi, bu eşleştirme ne 

zorunlu ne de kaçınılmazdır (Bratton, 2015, s. 20-21). 

Arama motorları ve sosyal medya platformlarının, kamusal aklı ticarileştirmesinin 

toplumsal öz-yönetim üzerinde uzun vadeli etkileri olacaktır; bu platformlar toplumu 

belirli bir yönetim modeline doğru yönlendirmektedir. Ancak bu mesele yalnızca dijital 

çağın bir ürünü değildir. Günümüzün dijital coğrafyaları—bulut bilişim, yaygın bilgi 

teknolojileri, dijital kültürel ve etnocoğrafi alanlar, kullanıcı arayüzlerinin kendine özgü 

ruhsal yapıları gibi unsurlar geçmişte seküler devletlerin kurulduğu kutsal coğrafyaları 

andırmaktadır. Bu dijital ortamlar, yalnızca meşru şiddet kullanımı üzerindeki yetkiyi 

değil, aynı zamanda meşru vatandaşlık tanımı yapma ve sınırlar çizme gücünü de devlete 

karşı bir rekabet alanı olarak sunmaktadır. Bazı durumlarda, dijital alanlar geçmişin 

kutsal alanlarına karşı çıkarak kendilerini tanımlamakta, bazen ise bu alanlarla iş birliği 



225 

  

yapmaktadır (Bratton, 2015, s. 9). Böylelikle yeni bir tür egemenliğin yeni teoloji politik 

okumaları doğmaktadır. 

2009 yılında Google ile Çin arasında yaşanan anlaşmazlık, bu yeni tür bir egemenlik 

çatışmasının başlangıcı olarak değerlendirilebilir. Çin hükümetinin arama sonuçlarını 

sansürleme talepleri ve devlet destekli siber saldırılara karşı Google, Çin pazarından 

çekilme kararı almıştır. Bu olay, süper güçlerin çatışmasından ziyade, dijital alanın hangi 

egemenlik mantığı altında işleyebileceğine dair iki karşıt görüşün mücadelesini açığa 

çıkarmıştır. Bir yanda internetin devletin bir uzantısı olarak var olması gerektiğini 

savunan bir anlayış, diğer yanda interneti hak ve talepler üreten, yarı-özerk bir küresel 

sivil toplum olarak gören bir yaklaşım vardır. Bu bağlamda Google, ulus-devlet benzeri 

bir güç gösteren, ancak ulusal sınırlarla sınırlanmayan transnasyonel bir aktör olarak öne 

çıkmaktadır. Merkezi ABD’de bulunmasına rağmen, Google bazı ulus-devlet işlevlerini 

üstlenmiş ve geniş coğrafi alanlarda dağılmış bir şekilde çalışan bir yapıya sahiptir. 

Bu konu yalnızca devlet ile piyasa veya Doğu ile Batı arasındaki bir çatışma olarak 

görülemez. Bratton’a göre bu durum devletin dijital dünyada yok olacağı yönündeki bir 

öngörü değildir. Aksine, devletin yeniden şekillendiği, ancak dijital ağlar üzerinden tam 

anlamıyla egemenlik kuramayacağı bir süreci ifade etmektedir. Bu da egemenliğin 

geleneksel sınırlarının ötesine geçen bir jeopolitik karmaşıklık yaratmaktadır. Bulut 

tabanlı toplumda bireylerin ulusal hakları, her bireyin kendi ülkesinin veri yasalarını 

uluslararası platformlarda taşıyabilmesi gibi yeni soruları gündeme getirmektedir. Bazı 

durumlarda, bulut platformları kullanıcıların birincil “egemen” bölgeleri haline 

gelmektedir. Alternatif olarak, veriler belirli bir ülkeye ait olsa bile ulusal sınırlar ötesinde 

kontrol edilmekte ve bu durum, egemenliğin teolojik boyutlarını çağrıştırmaktadır. 

Google’ın açık denizlerde konumlandırdığı veri merkezleri gibi sunucu çiftlikleri, ulusal 

sınırların dışında konumlandığında, enerji tasarrufu adına küresel bulut altyapısının 

mevcut hukuki yetki alanlarının tamamen dışına çıkarılması söz konusu olabilir. Bu 

durum, modern anlamda yeni bir “karasuları egemenliği” oluşturma potansiyeline 

sahiptir (Bratton, 2015, s. 10-11). 

Dolayısıyla denilebilir ki egemenliğin teolojik boyutları, tarihsel olarak egemenliğin 

mutlak, aşkın bir kaynağa bağlanmasıyla ilişkilendirilmiştir. Geleneksel teolojik anlayışa 



226 

  

göre egemenlik, Tanrı’nın yetkisinden türeyen mutlak bir otorite olarak görülmüştür. Orta 

Çağ’da monarşik iktidarlar, egemenliklerini Tanrı’dan aldıkları yetkiye dayandırır ve bu 

nedenle sınır tanımayan bir güce sahip olduklarını savunurlardı. Egemenliğin teoloji 

politik okumasında iktidar mutlak, dokunulmaz ve dışsal bir kaynağa atfedilir, bu nedenle 

de tartışmasız kabul edilmektedir. 

Günümüz dijital dünyasında ise bulut platformları ve küresel internet altyapısı, modern 

ulus-devletin geleneksel egemenlik kavramını benzer bir şekilde aşındırmaktadır. 

Örneğin, Google veya diğer büyük teknoloji şirketleri, fiziksel sınırları aşan ve belirli bir 

ulus-devletin yasal yetki alanına tam olarak tabi olmayan, kendilerine özgü bir yetki 

oluşturuyorlar. Bu platformlar, küresel düzeyde kendi kurallarını koyabiliyor ve 

kullanıcılarını belli bir topluluk ya da kurallar bütününe dâhil ederek, dijital bir tür 

egemenlik sahası yaratıyorlar. Üstelik, bu platformların gücü ve kullanıcı kitlesi, onları 

neredeyse bağımsız bir yönetim organı gibi işlevselleştirmektedir. 

Bu tür bir dijital egemenlik, egemenliğin teoloji politik okumasında karşımıza çıkan 

dokunulmazlık, evrensellik ve aşkınlık özelliklerini çağrıştırmaktadır. Tıpkı Tanrı’nın 

tüm alanlara nüfuz eden mutlak gücü gibi, dijital platformlar da fiziksel sınırları aşarak 

her yerde hazır ve nazır bir otorite alanı yaratmaktadır. Ayrıca, geleneksel olarak yalnızca 

ulus-devletin sahip olduğu varsayılan egemenlik bu platformlar üzerinden farklı bir boyut 

kazanarak, devletleri dahi etkileyen bir düzen kurmaktadır. Bu durum, platformların aynı 

anda hem devletlerin yetki alanında kalmaları hem de onları aşmaları ile, egemenliğin 

teolojik mirasını dijital dünyada yeniden yorumlamaya açık hale getirmektedir. Kısacası, 

Google, Facebook, X, Amazon ve benzeri platformlar, egemenlikteki yeni aktörler bir tür 

dijital aşkın egemenlik gibi işlev göstererek, ulus-devlet egemenliği ile karşılaştırılabilir 

fakat farklı bir egemenlik yaratmakta, bu da egemenliğin geleneksel, teolojik 

kökenleriyle benzerlikler taşımaktadır. 

Cheung’a göre sınırsız bir alan olan siber uzay, ulus devletlerin egemenlik alanlarını 

yeniden düşünmelerine neden olan bir sınır sorunu ortaya çıkarmaktadır. Geleneksel 

anlamda egemenliğin, yani bir otoritenin kendi sınırları içinde münhasır kontrol 

kurmasının, siber uzayda nasıl sürdürüleceği belirsizdir. Dijital dünyada dolaşan veriler, 

ulus devletler için değerli ve kontrol edilmesi gereken kaynaklar haline gelmiştir. Bu 

yönüyle de egemenliğin dönüşen bu hali de ontoteolojik kökenler taşımaktadır. Ancak, 



227 

  

bu veriler üzerinde mutlak bir kontrol sağlama çabasında olan yalnızca devletler değildir. 

Veri üzerindeki egemenlik iddiası, devletlerin yanı sıra büyük teknoloji şirketlerinden ve 

bireylerden de gelmektedir. Günümüzde veri egemenliği çalışmaları, ulus devletlerin veri 

üzerindeki denetim iddialarını güçlendirmek için dijital alanlara müdahale etmelerini 

veya veri yerelleştirme yasaları aracılığıyla güvenlik duvarları inşa etmelerini 

içermektedir. Örneğin, Euro Bölgesi’ndeki devletler, Genel Veri Koruma Yönetmeliği 

gibi düzenlemeler yoluyla sınır ötesi erişimlerini genişletmekte, öte yandan Çin gibi 

ülkeler, yabancı devletlerin veri erişimini sınırlayarak kendi veri egemenliklerini koruma 

yoluna gitmektedir (Cheung, 2023, s. 91-92). Bu durum, siber uzayda egemenliğin ne 

anlama geldiğine dair bir gerilim yaratmaktadır; çünkü teoloji politik bir okumayla ele 

alındığında egemenlik, belirli bir otoriteye mutlak bağlılık olarak anlaşılırken, dijital 

alanlarda farklı otoritelerin aynı veri üzerinde hak iddia etmeleri egemenliğin 

parçalanmasına ve bu yönüyle bölünmezlik ilkesinden uzaklaşmasına neden olmaktadır. 

Bu bağlamda dijital alanda egemenlik kavramının nasıl dönüştüğü ve çok aktörlü bir 

yapıya evrildiği görülmektedir. Geleneksel olarak ulus devletlerin sınırları içerisinde 

mutlak bir otorite kurmasını ifade eden egemenlik, dijital dünyada sınırların 

belirsizleşmesiyle yeni bir boyut kazanmıştır. Veriler, yalnızca devletlerin değil; yerli 

toplulukların, bireylerin ve teknoloji devlerinin de üzerinde hak iddia ettiği değerli 

varlıklar haline gelmiştir. Bu durumda egemenlik, siber uzayda farklı taraflarca 

paylaşılırken, Pasquale ve Zuboff gibi araştırmacılar, devlet otoritesinin şirketlere 

kaydığını ve bireylerin mahremiyetinin tehlike altında olduğunu vurgulamaktadır. 

Hummel ve diğerleri, bu veri egemenliği tartışmasında özerklik, kontrol, güç ve 

mahremiyeti, dijital alanda egemenlik iddiasının temel bileşenleri olarak tanımlamıştır. 

Geleneksel, teolojik egemenlik kavramlarıyla da ilişkili olan bu durum, modern toplumda 

egemenliğin çok boyutlu ve karmaşık bir yapıya büründüğünü göstermektedir. 

3.1.2. Dijital Egemenliğin Yükselişi 

Toprak egemenliği ile ilgileri tartışmaların yeniden ortaya çıkışının önemli bir sebebi de 

dijital egemenliğe stratejik olarak odaklanılmasıdır. Dijitalleşmenin büyüme ve 

kalkınmanın ana itici gücü olduğu düşünüldüğünde, dijital egemenlik bölgesel 

egemenliğin geri dönüşünün merkezinde yer almaktadır ve bağımsız olarak ele 

alınmamalıdır. Dijital egemenlik, ulusal tekelleri geri getirmeyi, ancak bu kez hiper-



228 

  

küreselleşmenin değil, hiper-dijitalleşmenin tarihi boyutlarda yeni bir deli gömleğini 

önlemeyi amaçlamaktadır. İki önemli gelişme dijital egemenliğe geçişi 

kolaylaştırmaktadır: Birincisi, liberal dönüşümün sona ermesine ve küresel yönetişimde 

krizlere yol açan sürdürülemez sınırlar; ikincisi ve daha spesifik olarak, internetin 

geçmişte pek çok kişinin inandığı gibi iyilik için içsel bir güç veya liberal 

demokratikleşme için doğal bir kanal olmadığına dair ölçülü değerlendirme. Bu 

değerlendirme siber güvenlik ve mahremiyetin korunmasına ilişkin kaygıları, teknoloji 

rekabetine ilişkin stratejik değerlendirmeleri ve artan ulusal ve bölgesel güvenlik ve 

özerklik taleplerini içermektedir (Jelinek, 2023, s. 21).  

Dijital egemenlik üzerindeki bu kontrol mücadelesinde devletler, şirketler ve bireylerin 

bir tür “kutsal düzen” inşa etmeye çalıştığı söylenebilir. Özellikle Çin ve Batı’daki 

teknolojik hâkimiyet yarışı, bilgiye sahip olma ve onu şekillendirme gücünün adeta 

Tanrısal bir konuma ulaşması anlamına gelmektedir. Bu bağlamda Varoufakis’in tekno-

feodalizm olarak adlandırdığı yapı (2021), kapitalizmin klasik pazar düzeninden farklı 

bir tanrı-krallık düzenine işaret eder. Bu düzen içinde, piyasa gücünün ve değer 

yaratımının kaynağı yalnızca rekabetçi arz-talep ilişkisi değil, veri ve dijital platformların 

kontrolüdür. Dijital platformlar bu yeni düzenin kutsal alanları olarak, veriler ise 

erişilmez sırlar olarak şekillenir (Jelinek, 2023, s. 22). Öte yandan dijitalleşme, veriyi 

yalnızca kutsal kılmakla kalmaz, onu dünya düzeninde hâkimiyetin yeni bir aracı yapar. 

Google, Amazon ve Meta gibi teknoloji devleri, kontrolsüz güçleriyle adeta “seküler 

tanrılar” olarak, dijital alanda kimlikleri ve veriyi yöneten yeni bir “ilahi düzen” 

kurmaktadırlar. Bu yeni düzen, Batı’da özelleştirilmiş veri sömürgeciliği ve Çin gibi 

devletlerin merkeziyetçi yaklaşımlarıyla şekillenmektedir. Dijital gücün bu boyutları, bir 

yandan bireylerin verilerini kontrol etme yeteneğini aşındırırken diğer yandan kutsal bir 

yasa veya mutlak bir güç olarak algılanan devlet egemenliğine meydan okumaktadır. Bu 

durumda egemenlik, bireylerin kutsal alanı olan özel yaşamlarına dokunmakta ve onları 

“veri-teolojisinin” nesneleri haline getirmektedir. Bununla birlikte dijitalleşmenin 

demokratikleşme vaatleri ile topluma sunduğu olanaklar da dini bir kurtuluş vaadi gibi 

sunulurken, tam tersine veri ve bilgi üzerindeki hiyerarşilerin kutsallaştırılmasına yol 

açar. Dijital alanın demokratik ve özgürleştirici bir güç olma potansiyelini 

gerçekleştirmekte zorlanması, geleneksel olarak kutsal ve laik alanlar arasında süregelen 

bir çatışmayı simgeler. Burada ideal bir kamusal alan ihtiyacı için dini kurtuluş arayışına 



229 

  

benzer bir niteliğe bürünür. Böylece dijital egemenlik kavramı, modern çağda hem kutsal 

hem de seküler olanın iç içe geçerek güç kazandığı teoloji politik bir düzenin yeni ifadesi 

haline gelmektedir. 

Dijital çağın gözetim ve izlenebilirlik olgusu hem devletlerin hem de büyük şirketlerin 

toplum üzerindeki denetim ve kontrolünü artırarak egemenliğin teoloji politik 

genişlemesine zemin hazırlamaktadır. Dijital teknolojilerin sadece hayatımızı 

kolaylaştırmadığını, aynı zamanda yaşamlarımızın tüm yönlerini kayıt altına alarak veri 

üzerinden yönetme yetisi sunduğunu vurgulamak gerekmektedir. Bu, devlete neredeyse 

ilahi bir bakış yeteneği kazandırmakta; tüm bireysel yaşamlar, sanki görünmez bir 

“Tanrı’nın gözünde” izlenebilir hale gelmektedir. Teoloji politik anlamda birey 

üzerindeki egemenlik iddiasının hem devletler hem de devlet dışı aktörler tarafından iddia 

edilme tehlikesi bulunmaktadır. Burada, devletlerin mutlak egemenlik arzusunun çok 

uluslu şirketlerle iş birliği yaparak sınırlarını genişlettiği, kamusal ve özel alanları 

ayırmaksızın tüm bireyler üzerinde kutsal bir tahakküm kurduğu görülmektedir. 

Devletlerin toplumu şekillendirme ve düzenleme çabasının bir aracı olarak devreye 

yasalar ve düzenlemeler her şeyi görebilen ve tüm davranışları takip edebilen bir 

egemenlik tasavvuru oluşturmaktadır. Bu tür bir kontrol isteği tanrısal bir gücü kendinde 

görme yanılgısı ve bu güçle büyük projelere kalkışma eğilimi oldukça önemli bir noktada 

yer almaktadır. Egemenliğin bu hali, teolojik bir egemenlik iddiası taşımaktadır. Devlet 

ya da devlet dışı aktörler yükselen dijital egemenlikle birlikte bireylerin mahremiyetini 

aşan kapsamda bir otoriteyle onları şekillendirme hakkına sahip olduğunu 

varsaymaktadırlar (Chander ve Sun, 2023, s. 23-24). Bu dijital denetim kapasitesiyle 

devlet, tüm bireyleri gözlemleyebilme yetisine sahip olmayı, sanki kutsal bir görev gibi 

üstlenirken; veri egemenliğini elinde tutan şirketler de bir tür seküler tanrısallık 

pozisyonuna yerleşir. İnternette ve siber uzayda bıraktığımız izler ile birlikte topladığı 

veriler üzerinden bireyler yalnızca tüketici veya kullanıcı değil, aynı zamanda gözlem 

altına alınacak nesnelere dönüşmektedir. Egemenliğin bu yeni dijital biçimi, bireylerin 

kimliklerinin bir üst güç tarafından izlenmesi ve yönlendirilmesi olarak, teoloji politik bir 

tahakküm halini alır. 

Dijital teknolojilerin gözetim kapasitesinin böylesine sınırsız bir egemenliğe dönüştüğü 

çağda, devletin ve devlet dışı aktörlerin bu kontrol gücüne karşı durabilmek için modern 



230 

  

bir sivil topluma ihtiyaç vardır. Ancak, bu sivil toplum yapısı, klasik anlamda bir direniş 

gücünden fazlasını temsil etmelidir; çünkü burada mahremiyeti koruma, bireylerin öznel 

kimliğine saygı gösterme, hatta bireylerin kendilerini özgürce ifade etme hakları tehlike 

altındadır. Gözetim, dijital egemenlik tarafından kutsal bir görev gibi görülüp, özgürlüğü 

ve mahremiyeti tehdit ettiğinde, sivil toplumun bireyleri ve onların mahremiyetini 

korumaya yönelik hareketleri adeta teolojik bir direniş olarak anlam kazanır. Dolayısıyla, 

dijital çağda sadece hukuki koruma değil, aynı zamanda dijital “tanrısallık” iddiasına 

karşı bireyleri ve özgürlükleri savunan bir etik çerçeveye ihtiyaç duyulmaktadır. 

Airbnb gibi dijital aktörlerin veri odaklı yöntemlerle oda kiralama süreçlerini etkin bir 

biçimde yönlendirmesi, klasik şehir planlayıcılarının konaklama üzerindeki düzenleyici 

gücünü ciddi anlamda sınırlandırmaktadır. Airbnb’nin sunduğu şeffaf puanlama 

sistemleri ve kullanıcı yorumları, konaklama tercihlerini etkilerken yerel yönetimlerin 

turizm ve kiralama üzerindeki kontrol alanını daraltmaktadır. Bu durumda, Airbnb, 

bireyler için kısa süreli konaklamaların ötesinde, şehirlerin sosyal ve ekonomik dokusunu 

yeniden şekillendiren bir “görünmez el” haline gelmektedir. Devletin egemenlik 

alanındaki bu daralma, düzenleme otoritesinin yalnızca hükümetlere değil, adeta dijital 

platformların ilahi bir rehberlik sunduğu bir kutsal alan gibi görünmesine neden 

olmaktadır. Benzer şekilde, Amazon’un yeni genel merkezi için çeşitli şehirleri rekabete 

sokarak özel yasalar talep etmesi, devlet ve şirket arasındaki egemenlik sınırlarının hızla 

değiştiğini göstermektedir. Georgia’da bir belediye başkanının yeni bir şehir kurarak 

buraya “Amazon” ismini verme önerisi, devletin kendi kurumsal kimliğini dahi özel bir 

aktöre açmaya hazır olduğunu göstermektedir. Bu öneri, devlet egemenliğinin sembolik 

bileşenlerinin dahi dijital aktörlerin talepleri doğrultusunda yeniden biçimlendirilmesini 

gündeme getirmektedir. Amazon gibi dijital aktörlerin ekonomik taleplerinin, şehir 

planlamasında yasal düzenlemelerin bile önüne geçtiği bu örnekler, modern şehirlerin 

adeta bir “kutsal” odağın himayesine girme eğiliminde olduğunu ortaya koymaktadır. 

Dolayısıyla devletin “kutsal” ve yasal otoritesinin, dijital platformların taleplerine yanıt 

veren bir aracı haline geldiğini göstermektedir (Pasquale, 2023, s. 42-43). 

Bu yeni işlevsel egemenlik örnekleri, mesleki lisanslar gibi geleneksel devlet yetkilerinin 

yerini bile alabilmektedir. Örneğin, belirli meslekler için devlet lisansı yerine LinkedIn 

gibi bir platformun yıldız derecelendirmesi uygulaması bulunmaktadır (Pasquale, 2023, 



231 

  

s. 44).  Bu durum devletin kutsal sayılan düzenleyici otoritesinin fiilen nasıl devre dışı 

kaldığını simgelemektedir. Devletin mesleki düzenleme ve gözetim yetkisini bu devlere 

bırakması, bireylerin kariyerlerini değerlendirme ve güvence altına alma süreçlerinde 

tamamen bu platformların gücüne tabi hale gelmesi anlamına gelmektedir. Devletin yasal 

egemenliği dijital aktörler lehine zayıflarken, piyasa dinamiklerine dayalı yeni bir tür 

mesleki “sınıflandırma sistemi” gelişme göstermektedir. Bu durumda, düşük yıldızlı 

doktorların beş yıldızlı olanlardan daha ucuz olması gibi bir ayrım doğabilmekte ve sağlık 

hizmetlerinde adaletsizlikler artabilmektedir. Böylece, “piyasanın ilahî düzeni” olarak 

yüceltilen sistem, devletin sağladığı sosyal koruma mekanizmalarını dışlayarak piyasanın 

inşa ettiği hiyerarşilere göre hareket eden bir toplum yaratmaktadır. Bireylerin 

profesyonel, ticari ve sosyal yaşamları, devletin geleneksel egemenlik ve denetleme 

yetkisi dışında, dijital aktörlerin sunduğu değerlere göre yeniden düzenlenmektedir. 

Bu yeni dijital işlevsel egemenlik, yalnızca ekonomik değil, aynı zamanda kutsal bir 

boyut taşıyan düzenleyici bir güç haline gelerek bireylerin karar mekanizmalarını 

derinlemesine etkilemektedir. Geleneksel devlet yapısı, bireylere güven ve düzen 

sağlayan bir otorite olmaktan çıkarken, dijital aktörler yani yeni aktörler, bireylerin 

yalnızca ekonomik değil, manevi bir güvenlik arayışı içinde yöneldikleri bir tür “kutsal 

otorite” olarak öne çıkmaktadır. Dijital aktörlerin sunduğu bu otorite, Schmitt’in modern 

dünyanın egemenlik krizi dediği devletin kendine has kutsallığını yitirerek (Schmitt’in 

asıl isteği egemenlikte aşkınlığının geri gelmesiydi), bireylerin bir tür modern kutsal alan 

olarak bu platformlara yönelmesi ile sonuçlanmaktadır. Bu durumda dijital aktörler, 

ekonomik düzenin ötesinde toplumsal düzeni de şekillendiren yeni egemenlik merkezleri 

haline gelirken, devletin egemenlik alanındaki teoloji politik dönüşüm belirgin hale 

gelmektedir (Kukutai ve Taylor, 2016). 

Dijital ekonominin politik sahası, klasik egemenlik anlayışından uzaklaşıp yeni bir dijital 

“işlevsel egemenlik” düzenine doğru kaymaktadır. Bu dönüşümün ne olduğunu anlamak 

oldukça önemlidir. Sadece ekonomik olarak evrimsel bir süreç değil aynı zamanda dijital 

çağın kendi kutsal ve mutlak alanlarını yaratarak, daha derin bir otorite düzeni inşa 

etmesine olanak tanımaktadır. Amazon’un gücü bu noktada çarpıcı bir örnek teşkil 

etmektedir. Federal Ticaret Komisyonu Başkanı Lina Khan’ın da belirttiği gibi, 

Amazon’un bir perakende devi olmasının ötesinde, neredeyse e-ticaret alanında her şeyin 



232 

  

temeli ve kaynağı olarak hareket etmesi, dijital alanın kendi kutsalını kurması anlamına 

gelmektedir. Bir alışveriş merkezi gibi görünse de Amazon’un işlevi, tüketici ve satıcılar 

için mutlak bir merkez haline gelerek, bağımsız kararları sınırlandırıyor ve kendi 

bağımsız ekonomik düzenini kurmaktadır. Bu yeni tür egemenlik, dijital altyapının 

kendisini tüm alanlarda zorunlu kılmasıyla güçlenmektedir. Amazon’da alışveriş yapmak 

veya bu platformda varlık göstermek, alıcılar ve satıcılar için giderek kaçınılmaz bir 

tercih haline gelmektedir (Pasquale, 2023, s. 42-44). Adeta her şeyin mağazası kavramı, 

geleneksel pazar alanlarının bir adım ötesine geçerek, kutsallık atfedilen bir dijital alan 

inşa etmektedir. Bu dijital alan, tıpkı teolojik iktidarın geçmişteki gibi kendine has bir 

düzenleyici güce sahip ve daha üstün kabul edilmektedir. 

Bu bağlamda, bireyler devletin sunduğu hak arama mekanizmalarından çok, dijital 

aktörlerin sunduğu düzen anlayışına tabi olarak yaşamlarını yeniden inşa etmeye 

başlamaktadır. Böylece devlet, kendi geleneksel rolünü kısmen de olsa kaybederken, 

dijital platformlar bir tür “kutsal” otorite olarak yükselmektedir. Bu yeni düzen, devletin 

egemenlik alanındaki dönüşümünü simgelerken, dijital aktörlerin bu “egemen” gücü daha 

kutsal bir anlamda üstlendiklerini ortaya koyuyor. Dijital aktörlerin bu tek yanlı 

kurallarını kabul ettiren yapısı, sadece ekonomik değil, aynı zamanda teoloji politik bir 

düzenin işaretlerini taşımaktadır. Tıpkı eski dönemlerde insanların tanrısal bir otoriteye 

sığınarak güvenlik ve düzen arayışına girmesi gibi, günümüz bireyleri de kendilerini bu 

devlerin koruyucu otoritesine bırakmakta ve onların yönetiminde bir yaşam düzeni 

benimsemektedir. Dijital platformların sağladığı ve giderek daha fazla zorunlu hale gelen 

bu yeni düzen, bireyleri geleneksel devlet kurumlarından uzaklaştırırken, aynı zamanda 

devletin kendisini de dijital egemenliğin etkisine açmaktadır. Devlet, kendi düzenleyici 

işlevlerini giderek daha fazla dijital platformların belirlediği kurallara göre 

şekillendirmekte böylelikle kurumlar da dönüşüme ayak uydurmaktadır. Bu dönüşümün 

Türkiye’deki önemli örneklerinden biri, köklü geçmişe sahip bir kamu kurumu olan 

PTT’dir. Tarihsel olarak Posta Telefon Telgraf işlevlerini yerine getirmek amacıyla 

kurulan PTT, günümüzde dijital platform PTT AVM ile e-ticaret sahasında faaliyet 

göstermekte; böylece posta hizmetlerinden dijital ticarete uzanan geniş bir yelpazede 

hizmet sunmaktadır. Bu değişim, yalnızca PTT’nin bir ticari platform haline gelmesiyle 

sınırlı kalmamakta; aynı zamanda kamu hizmetlerinin doğasını, devletin egemenlik 

alanını ve düzenleyici rolünü de yeniden tanımlamaktadır. Bu bağlamda, devletin 



233 

  

geleneksel hizmet işlevlerinin dijital platformlar aracılığıyla dönüştürülmesi, kamusal 

alanı oluşturan ve toplumu bir arada tutan düzenleyici etmenlerin, egemenliğin yeni 

şekillenişi doğrultusunda kamu kurumlarını da yeniden biçimlendirmesine yol 

açmaktadır. 

Bu bağlamda devlet dışı dijital aktörler, yalnızca ekonomik birer aktör olarak değil, aynı 

zamanda toplumsal ve kültürel düzenin ana belirleyicisi olarak karşımıza çıkmakta adeta 

kutsal bir otorite konumuna yerleşmektedir. Bu durum, klasik egemenlik kavramının, 

yalnızca devletin değil, aynı zamanda kamusal yaşamın merkezindeki meşruiyet ve düzen 

kurma yetkisinin de dönüşmesine işaret etmektedir. Bu yeni düzen, kamusal hayatın 

yörüngesini devlete değil, dijital platformların kendine özgü ve mutlak olarak kabul 

ettirdikleri kurallara göre belirlemekte ve yönetmektedir. Egemenliğin teoloji politiği 

açısından bu süreç, toplumsal düzenin temeline yerleşmiş olan kutsal otorite kavramının 

da dijital platformların etrafında yeniden şekillenmesine neden olmaktadır. Geleneksel 

anlamda devlet, kamu yararını gözeten, meşruiyetini toplumsal sözleşmeden alan bir 

düzen sağlayıcı olarak işlev görmekteydi. Ancak, dijital aktörlerin etkisiyle bu otorite 

giderek bir dijital kutsal alana kaymakta, toplumu bir arada tutan düzenleyici işlevler 

devletin elinden çıkarak bu platformların yönetimi altına girmektedir. O halde denilebilir 

ki yakın gelecekte dijital aktörlerin, devletin bir zamanlar sağladığı toplumsal güvenlik, 

adalet ve gözetim mekanizmalarını üstlenerek bireyler ve toplum için yeni bir normatif 

çerçeve sunacağını, onları adeta bir manevi bağlılıkla kendine tabi kılacağını söylemek 

mümkün olacaktır. 

Bu yapıda, dijital aktörlerin sunmuş olduğu düzen, toplumu birleştiren bir kutsallık 

zeminine dönüşmekte, bireylerin davranış ve değerlerini yalnızca ekonomik değil, 

toplumsal ve etik düzeyde de şekillendirmektedir. Teoloji politik perspektiften 

bakıldığında, dijital aktörlerin etkisi altında şekillenen bu düzen, bir tür dijital kutsallık 

oluşturmakta ve bu otoriteye başvuran bireyleri, tıpkı geleneksel olarak kutsal otoritelere 

başvuran bireyler gibi bir düzen ve güven arayışına sokmaktadır. Bu durum, dijital 

aktörlerin sunduğu kutsal ve bağlayıcı kurallara dayanan yeni egemenlik anlayışını 

doğurmaktadır. 

Derrida’nın Schmitt’in dost-düşman ayrımına yönelik eleştirisi, egemenlik kavramının 

teolojik ve şiddet üreten boyutlarını sorgulayarak yeni bir siyasal alan arayışına kapı 



234 

  

aralar. Derrida, Schmitt’in dost ve düşman ayrımını birlikte yaşama imkânını yok eden 

bir metafizik şiddet olarak görür ve ötekiye yaşama imkânı sunmayan bu anlayışın, 

siyasal alanı şiddetli bir “kendi ve öteki” karşıtlığı üzerine inşa ettiğini savunur. Bu bakış 

açısı, günümüzde dijital egemenliğin kendini gösterme biçimlerine de kritik bir bakışla 

yaklaşmamızı sağlar. Dijital aktörlerin günümüz toplumu üzerindeki hakimiyetini 

Derrida’nın eleştirileri çerçevesinde değerlendirdiğimizde, bu platformların dost-düşman 

ayrımına benzer, ayrıştırıcı bir düzen tesis ettiği görülmektedir. 

Dijital egemenlik, Derrida’nın eleştirisinde yer bulan “birlikte yaşama imkânı” fikrini 

zayıflatmakta ve toplumda, kendi kullanıcıları ile platformun değer sistemine uymayan 

bireyler arasında görünmez sınırlar oluşturmaktadır. Dijital aktörler, kullanıcıları 

algoritmik ve veri odaklı bir “kendi-öteki” ayrımına tabi tutmakta, böylelikle belirli bir 

düzeni sürekli yeniden üreterek toplum üzerinde bir tür “metafizik şiddet” 

uygulamaktadır. Schmitt’in kriz anında dost ve düşman ayrımı yaparak egemenlik kurma 

anlayışı gibi, dijital aktörler de toplumu, kendi hizmetlerinden faydalanan kullanıcılar ve 

dışında kalanlar olarak ikiye ayırmakta; bir nevi dijital topluluk sınırlarını belirleyerek 

kimin içeri alınıp kimin dışarıda kalacağını tayin etmektedir. 

Platformların kullanıcılar üzerindeki yönetim biçimi, kullanıcıların verilerini sürekli 

değerlendiren ve onları belirli gruplara dâhil eden bir kontrol mekanizması yarattığı için, 

Schmittçi siyasal olana oldukça benzemektedir. Bu ayrımcı ve ayrıştırıcı pratik dost ve 

düşmanı karar veren egemeni çağrıştırmaktadır. Derrida’nın birlikte yaşamayı engelleyen 

bir metafizik şiddet olarak tanımladığı dost düşman ayrımının çağdaş bir yansıması olarak 

değerlendirilebilir. 

Teoloji politik bağlamda değerlendirildiğinde, dijital aktörlerin otoritesi, tanrısal bir 

otorite gibi görünmektedir. Kadir-i mutlak ve gücünü Tanrı’dan alan bölünmez egemen, 

mutlak kontrol ve itaat ilkelerine dayanmaktadır. Dijital aktörler, bir yandan toplumu 

birleştirici bir güç gibi sunulsa da diğer yandan kimlerin topluluğa dâhil olup 

olmayacağına karar veren bir “kutsal otorite” gibi hareket etmekte; kendi kurallarını ihlal 

edenleri “dışlayan” bir mekanizma geliştirmektedir. Derrida’nın ulus devlet eleştirisinde 

olduğu gibi dijital egemenlik, ötekini kabul eden, ötekinin varlığına yaşama alanı açan 

bir düzeni değil, homojen bir topluluğu ön planda tutan, dost ve düşman ayrımı temelinde 

ayrımcılık ve dışlamayı teşvik eden bir düzen oluşturmaktadır. 



235 

  

Sonuç olarak, Derrida’nın birlikte yaşama dair imkân arayışı, dijital aktörlerin bugünkü 

egemenlik yapısını sorgulamamıza kapı aralamaktadır. Dijital platformların egemenliği, 

ötekine yer bırakmayan, toplumu homojen ve kurallara uymayanları dışlayan bir düzene 

tabi tutarken; Derrida’nın siyasal olan eleştirisinde kapsayıcı bir toplumsal düzenin 

egemenliğin dönüştüğü boyutta da mümkün olabileceğini işaret eder. Ancak mevcut 

yapıda, dijital aktörlerin mutlak egemenliği, birlikte yaşam olanağını tehdit eden, ayrımcı 

bir kontrol ve denetim sistemini kalıcı hale getirmektedir. Bu durum, dijital egemenliğin 

Derrida’nın Schmittçi siyasal kavramını eleştiren başka bir imkân arayışına dönük 

olanaklarını sınırlandırmakta ve dijital aktörlerin egemenliğini, mutlak, değişmez ve 

ontoteolojik temelleri olan bir otoriteye dönüştürmektedir. 

3.2. POLİTİK DİJİTAL COĞRAFYA 

Egemenliğin dijital çağda yeniden şekillenişi, sadece geleneksel devlet egemenliği 

anlayışına değil, aynı zamanda egemenliğin teoloji politik kökenlerine dair önemli 

soruları gündeme getirmektedir. Dijital dönüşüm ve bu dönüşümün yön verdiği yeni 

dijital egemenlik kavramı, yalnızca küresel ölçekte veri akışlarını tekeline alma sorunuyla 

sınırlı kalmamakta, egemenliğin sınırlarını yeniden belirlemekte ve modern devletin 

kutsal addedilen mutlak otoritesine meydan okumaktadır. Bu bağlamda, egemenliğin 

artık klasik anlamıyla toprak ve coğrafya üzerinden tanımlanamayacağı, sınırların yerini 

veri akışları ve dijital ağlar alarak egemenliğin yerelleşmiş anlamlarını sarsmakta olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu dönüşümde, egemenliğin yalnızca mekânsal bir yapıya 

indirgenemeyecek kadar dinamik ve ilişkisel bir yapıya sahip olduğu fikri bulunmaktadır. 

Egemenlik teoloji politik okumasını yaparken kökeninde kadir-i mutlak bir egemen 

fikrinin dünyevi bir temsil olduğunu ve bu güç modern devletin kendi topraklarında 

tartışılmaz bir otoriteye sahip olmasını ifade etmiştik. Ancak dijital egemenlik, bu kutsal 

otoritenin bölünmesini, sınırlandırılmasını ve yeni ağ yapılarında yeniden şekillenmesini 

gerektirmektedir. Dijital çağda egemenliğin bu denli esnek ve dağıtılmış bir yapı 

kazanması, artık belirli toprak sınırları içinde tanımlanan devlet egemenliğinin yanı sıra, 

veri akışları ve dijital platformlar üzerinden dağıtılmış, çok merkezli bir egemenliğin 

varlığını zorunlu kılmaktadır. Bu durum, ontoteolojik bir temele dayanan egemenlik 

kavramının kendi içinde paradokslar yarattığı bir gerçekliğe işaret etmektedir. Çünkü 

artık mutlak bir güç veya yekpare bir otoriteden değil, farklı coğrafi ve dijital sınırlar 



236 

  

arasında bölüşülmüş, paylaşılmış bir egemenlikten bahsedilmektedir (Glasze vd. ,2023, 

s. 921).  

Krasner (2001) ve Agnew (2005) gibi düşünürlerin, egemenliğin nesnel bir sosyo-

mekânsal yapı değil, siyasi bir kurgu veya mit olarak ele alınması gerektiği yönündeki 

görüşleri, dijital egemenlik kavramının bu dönüşümünü daha iyi anlamamıza olanak 

tanımaktadır (Glasze vd. ,2023, s. 921). Bu bağlamda, dijital egemenlik yalnızca devletin 

ya da halkın bir kudreti olarak değil, veri akışlarını ve dijital ağları kontrol eden çok uluslu 

şirketlerin ve platformların yani dijital aktörlerin bir kudreti olarak ortaya çıkmaktadır. 

Bu, Derrida’nın Schmitt ile hemfikir olduğu egemenlik anlayışından farklı olarak, birden 

fazla otorite arasında paylaşılmış ve bölünebilir olarak yeniden şekillenen bir egemenlik 

anlayışına işaret etmektedir. 

Dijital egemenlik, sınırlandırılmamış veri akışlarının devletlerin geleneksel egemenlik 

sınırlarına meydan okuduğu yeni bir oluşuma işaret etmektedir. Özellikle Avrupa Birliği 

gibi ulus üstü yapılar, dijital egemenlik adına veri akışlarını bölgesel kapatma 

stratejileriyle sınırlama yoluna gitmekte, ancak bu girişimler küresel siber ağlarla 

kaçınılmaz olarak çatışmaya girmektedir (Glasze vd.,2023, s. 922). Bu gerilim, klasik 

egemenlik anlayışının teritoryal egemenliğine dayalı çerçevesini kırarak, egemenliğin 

ilişkisel, coğrafi sınırları aşan bir yetki olarak yeniden düşünülmesini zorunlu hale 

getirmektedir. Dijital çağda veri egemenliği kavramı, artık yalnızca belirli bir toprak veya 

coğrafi sınır üzerinde mutlak bir denetim anlamına gelmemekte; bunun yerine, devletlerin 

veri üzerindeki kontrolünü yeniden tarif etmektedir. Bu bağlamda egemenlik, siber 

uzayda var olan dinamik veri akışlarının kontrolüyle ilişkili bir yetki halini almaktadır. 

Devletler ve diğer merkezi otoriteler, bu veri akışlarını bölgesel standartlarla sınırlamaya 

çalışsalar da dijital ağların doğası gereği bu sınırlamalar etkin bir şekilde hayata 

geçirilememekte siber dünyadaki veri akışı, ulusal sınırların çok ötesine geçerek bağımsız 

bir egemenlik katmanı oluşturmakta ve küresel bir etki yaratmaktadır. 

Siber uzayın Kuehl tarafından yapılan kapsayıcı tanımında siber uzayın fiziksel sınırlara 

bağlı olmadığını ve bilgi depolamanın veya bu bilgiler üzerinde değişiklikler yapmanın 

merkezi bir otoriteye ihtiyaç duymadan gerçekleşebildiğini göstermektedir (Kuehl, 2009, 

s. 31). Burada yaşanan dönüşüm merkeziyetsizlik ilkesiyle uyumlu bir biçimde, 

egemenlik kavramının geleneksel anlamını derinlemesine değiştirmektedir. 



237 

  

Merkeziyetsizlik ilkesi, burada kilit bir role sahiptir çünkü siber uzay, geleneksel 

egemenlik anlayışında temel olan bölgesel sınırlar ve fiziksel kontrol unsurlarını geçersiz 

kılmaktadır. Siber uzayda aktörlerin faaliyet göstermesi, devletlerin fiziksel topraklarında 

olduğu gibi sınırlı bir alanla değil, küresel ve sınırları olmayan bir düzlemle ilişkilidir. 

Bu durum, egemenliğin geleneksel tanımındaki “belli bir toprak üzerinde yetki sahibi 

olma” anlayışını sorgular hale getirmektedir. Artık egemenlik, yalnızca fiziksel alanlarda 

değil, aynı zamanda sanal alanlarda da düşünülmesi gereken bir konu haline gelmiştir. 

Bu yeni bağlam, bilgiye erişim, kontrol ve güvenlik konularını, sınırların ötesinde bir 

otorite ve düzenleme ihtiyacı çerçevesinde yeniden tanımlamayı gerektirmektedir. 

Örneğin, merkezi olmayan finans ve kripto para piyasalarında, devletlerin kendi para 

birimlerinin hakimiyetini yitirdiği ve klasik kontrol mekanizmalarının aşındığı 

görülmektedir. Bu dijital para birimleri, merkezi bir otoriteye tabi olmadıkları için, ulus-

devletlerin egemenlik gücünü sınırlayarak, küresel ve merkeziyetsiz bir finansal düzenin 

önünü açmaktadır. Sonuç olarak, coin piyasaları ve blok zincir (blockchain) teknolojileri, 

klasik devlet gücüne dayalı finansal düzenin sınırlarını zorlamakta ve bu yeni 

merkeziyetsizlik yapıları, sınırları aşan, fiziksel mekândan bağımsız bir egemenlik türünü 

ortaya çıkarmaktadır. 

Bütün bunlar, egemenliğin yeniden tanımlanmasını ve klasik anlamda mekâna dayalı 

kontrol anlayışından uzaklaşılarak, siber uzayda var olan ilişkisel bir yapıya bürünmesini 

gerektirmektedir. Egemenliğin bu yeni türü, artık belirli bir coğrafi sınıra veya merkezi 

bir otoriteye dayanmak yerine, daha esnek, çoklu merkezler arasında paylaşılan ve 

kullanıcılar arasında dağıtılmış bir güç olarak görünmektedir. Bu yeni dijital egemenlik, 

devletin egemenlik alanını aşarak, çok katmanlı ve küresel bir düzene geçişi temsil 

etmektedir. 

3.2.1. Merkeziyetsizlik, Siber Uzay ve Veri Egemenliği  

Geleneksel siyasi tartışmalarda egemenlik, devletin merkezi otoritesi olarak anlaşılır; 

burada devlet temsilcileri, kontrolü altındakilerin isteyerek uyduğu emirler verir. Bu iç 

veya “yerel” egemenlik fikri, devletin sınırları içinde etkin bir şekilde işleyen bir otorite 

kaynağına (hükümdar, ulus veya hükümetin kendisi gibi) dayanır. Dolayısıyla, egemenlik 

açıkça hem devlete hem de topraklarına bağlı olarak görülür. Devlet egemenliğine ilişkin 

mevcut yorumlar, egemenliği doğrudan bir hükümdarın fiziksel varlığına bağlayan eski 



238 

  

modellerden yola çıkmaktadır. Batı düşüncesinde devlet genellikle metaforik olarak bir 

“beden” olarak tanımlanır ve erken modern Avrupa mutlakiyetçiliğinin kavramlarını 

yansıtır (Agnew, 2005, s. 439).  

Zaman içinde egemenliğin bu fiziksel somutlaşması sembolik olarak hükümdar 

figüründen devletin topraklarının kendisine aktarılmıştır (Bartelson 1995, s. 98). 

Metafordaki bu değişim, egemenliğin toprak temelinden ayrı tutulabileceği fikrine direnç 

göstermektedir. Bununla birlikte, egemenliğin dışsal bir bileşeni de vardır ve geçerli 

olması için diğer devletlerin bir devletin egemenliğini tanımasını gerektirir. Bu tanıma, 

devletler arasında resmi bir eşitlik tesis ederek hiçbir devletin bir diğeri üzerinde otorite 

sahibi olmamasını sağlar. Hukuksal ya da yasal egemenlik böylece iç egemenliğin coğrafi 

temelini oluşturarak devletin iç hiyerarşisini sınırlarının ötesinde var olan düzensizlikten 

ayırır. 

Dijital çağda egemenlik anlayışı, özellikle merkeziyetsizlik, siber uzay ve veri egemenliği 

kavramları ışığında önemli bir dönüşüm yaşamaktadır. Geleneksel olarak, egemenlik 

devletlerin fiziksel sınırlarına bağlı olan bir otorite biçimi olarak anlaşılmıştır. Devlet, 

belirli bir coğrafi alan üzerinde mutlak bir otoriteye sahip olarak vatandaşlarının 

haklarını, özgürlüklerini ve yükümlülüklerini düzenlerken, egemenliği ile kendi hukuk 

sistemini tesis etmekteydi. Ancak, siber uzayın yükselişi ve dijital verilerin adeta dönüşen 

egemenliğin ontoteolojik kökeni haline gelmesiyle birlikte coğrafi sınırları aşan bir 

düzleme gelmektedir.  

Siber uzayda merkeziyetsizleşme ile birlikte egemenliğin bir üst otoritenin olmadığı 

zaman dilimine taşındığı bir kırılmada karşımıza yeni kavramlar çıkmaktadır. Bunlardan 

biri de siber egemenliktir. Siber egemenlik, bu bağlamda devletlerin internet ve dijital 

platformlarda kural koyma yeteneğini ifade etmektedir (Leiter, 2020, s. 1) Dolayısıyla 

siber egemenlik, bir ülkenin kendi dijital alanını düzenleme ve diğer devletlerin 

müdahalesinden koruma yetisi olarak tanımlanabilir. Ancak bu egemenlik anlayışı, 

internetin sınır tanımayan doğası ve siber uzayda kurallar koyan, kod geliştiren yeni 

aktörlerin çoğalması nedeniyle geleneksel devlet egemenliğinden ayrılmaktadır. 

Yeni kaygılar, ülkesel sınırlar ve fiziksel mülkiyetten ziyade veri erişimi ve teknik 

yeterlilikle ilgilidir. Bununla birlikte, siber egemenlik mutlaka bir devlet tarafından 



239 

  

yönetilmek anlamına gelmek zorunda değildir. Kilit noktasını da bu düşünce 

oluşturmaktadır. Siber egemenlik her şeyden önce siber uzayda kurallar yaratma ve 

uygulama becerisini ifade eder. Alternatif olarak, siber uzayda hukuku konuşma 

yetkisine, yani içtihat yetkisine sahip olmaya atıfta bulunduğu söylenebilir. Egemenlik ve 

yargı yetkisinin sadece devletlere özgü kavramlar olduğu varsayımı bu noktada 

tartışılmaktadır. Siber uzayda bu, protokollerin ve genel olarak kodların, devletin 

düzenleyici aygıtları kadar yasa yapma araçları olduğu anlamına gelmektedir. Bu bakış 

açısı aynı zamanda kurumsal hüküm ve koşullar gibi özel yasal düzenlemeleri de yargı 

yetkisi uygulamaları olarak görmeyi beraberinde getirmektedir Analitik bir temelde, siber 

uzayı hibrit tekno-yasal yönetişim olarak anlamalıyız. Siber uzayda bu, protokollerin ve 

kodların devlet düzenlemelerinin yanı sıra kanun yapma araçları olarak işlev gördüğü 

anlamına gelir (Leiter, 2020, s. 2-3). 

Egemenliğin günümüzdeki görünümlerinden biri olan veri egemenliği meselesinde 

verilerin zahmetsizce çoğaltılması ve dağıtılması, modern ekonomik örgütler, yani 

şirketler tarafından, ulus-devletleri rahatsız eden aynı kaygıyla karşılanmaktadır. Bu 

durum arşivlenebilir olan konusunda da belirleyici bir egemenin kararını devre dışı 

bırakan bir durumu doğurmaktadır. Neyin bir veri kabul edilip edilmemesi kararının 

egemen olan ulus devletlerden başka aktörlere geçmesi egemenliğin bölünebilirliği 

konusunda tartışma yaratmaktadır. Ses kaydına müzik endüstrisinin patronları, video 

kaydına Hollywood, modemlere telefon endüstrisinin devleri karşı çıkmıştır. Bilgi, siber 

uzayda hareket etmek ve çok az kısıtlamayla çoğalmak üzere maddi bütünlüğünden 

arındırıldığında mülkiyet hakları şüpheye düşmektedir. Kapitalizm için sorun, Deleuze 

ve Guattari’nin terimlerini kullanırsak, merkezi bir fabrikada olduğu gibi ağaçsal olarak 

değil ama herhangi bir merkezsiz konumda rizomik olarak, ışık hızında uçuştuklarında 

ve uygunsuz bir hızla ürediklerinde, kelimeyi ve imgeyi nasıl kontrol altına alacağı, onları 

özel isimlere ve logolara nasıl bağlayacağıdır. Eğer bu durum modern mülkiyet 

kavramlarını savunanların gözünü korkutmaya yetmiyorsa, Birinci Ek Madde meseleleri 

de aynı derecede risk altındadır. Örneğin, internet bülten panolarındaki metinlerin 

“sahibi” ve dolayısıyla bunlardan sorumlu olan kim olduğu tartışma konusudur. İfade 

özgürlüğü basılı yayınlarda olduğu gibi siber uzayı da kapsar mı? Sınırları yüz yüze 

konuşma ve basılı yayınlardan oldukça farklı olan iletişimsel bir dünyada zararları 

değerlendirmek ve suçu ortaya çıkarmak ne kadar kolay olacaktır? Bunlar ve daha birçok 



240 

  

temel soru, modernitenin çok farklı bağlamlarında gelişen kurumlar, yasalar ve 

alışkanlıklar için bir egemenlik meselesi olarak görülmektedir (Poster, 2013, s. 77-78). 

Verilerin toplanması yoluyla şirketler tüketicilerin giderek daha kapsamlı profillerini 

oluşturmakta ve böylece sadece ürün satmakla kalmayıp tercihleri derinden 

şekillendirmekte ve yaşamları etkilemektedir. Bu değişikliklere rağmen, ilişki yasal 

olarak tüketicileri ve şirketleri özel vatandaşlarla eşit gören hüküm ve koşul anlaşmaları 

yoluyla kavramsallaştırılmaktadır (Lessig, 2009, s. 282-283) Siber uzayda, devletin 

belirli bir bölge üzerinde yasal yetki sağlama çabası, her ülkenin kendi veri politikaları 

ve siber güvenlik önlemlerini yürürlüğe koyduğu bir yapı oluştursa da bu yapı küresel 

ölçekte uyumsuzluklar yaratmaktadır. Bir yandan, dijital ağların sınır tanımayan yapısı, 

ulusal yasaların ötesinde bir düzen oluşturmak için farklı ülkeleri bir araya getiren yeni 

yönetişim mekanizmalarını zorunlu kılarken, diğer yandan devlet dışı aktörlerin, özellikle 

de büyük teknoloji şirketlerinin, siber uzayın kural koyucuları haline gelmesini 

sağlamaktadır. Dolayısıyla şirketlerin sunduğu hizmetler ve topladığı veriler, bireylerin 

günlük yaşamını, tercihlerini ve tüketim alışkanlıklarını doğrudan etkileyerek devletin 

toplum üzerindeki gözetim gücüne rakip bir güç oluşturmaktadır. 

Veriler, yaşantımızın büyük bir bölümüne aracılık ettikleri ve yön verdikleri için oldukça 

önemli bir noktada bulunmaktadır. Örneğin, yerel kurumsal düzenlemelere, uluslararası 

rejimlere ve diğer devletlerin uygulamalarına tutunarak otoriter iddialarda bulunma 

yeteneği olarak anlaşılan egemenlik (Krasner, 1988), verilere uygulanabilecek verimli bir 

kategori olarak görünmektedir” (Hummel vd., 2021). O halde veri egemenliği, 

kullanıcıların yerel kültürlerini ve nüanslarını somutlaştırmaya çalışan bir politika aracı 

haline gelmektedir. İdeal olarak, kullanıcıların dijital izlerini etkin bir şekilde kontrol 

etmelerini sağlayan yasal bir çerçeve sunmaktadır. Fakat güvenlik açıkları nedeniyle 

zaman zaman veri sızıntıları gelişebilmektedir. Veri egemenliği, ulusların veya bölgelerin 

kendi sınırları içindeki veri akışını ve yönetimini yönetme haklarını ileri sürmektedir. 

Ancak egemenliğin dönüşen bu formunda gücün verilerden alındığını ve bu yönüyle 

verilerin teoloji politik bir yanının olduğunu söylemek mümkündür. Dolayısıyla veri 

egemenliği bu noktada dijital çağın belki de en stratejik egemenlik biçimi olarak öne 

çıkmaktadır. Veriler, dijital dünyadaki tüm işlemlerin temelini oluşturmakla kalmaz 

bireyler, devletler ve dijital aktörler arasında paylaşılan ilişkilerin tanımını da yeniden 



241 

  

belirler. Geleneksel egemenlik anlayışında devletlerin sınırları, toprakları ve vatandaşları 

üzerinde mutlak kontrolü varken, dijital çağda veriler bu kontrolü belirli ölçüde devletin 

dışına çıkarmaktadır. Siber uzayda dijital aktörler, bireylerin verilerini toplama ve bu 

verilerden faydalanarak daha hedefli ürünler, hizmetler ve içerikler sunma gücüne 

sahiptir. Bu bireyleri etkileyen ancak devletin müdahalesini zorlaştıran yeni bir dijital 

egemenlik biçimini oluşturmaktadır. 

Veri egemenliğinin ontoteolojik kökleri, özellikle Derrida’nın arşiv kavramında kendini 

göstermektedir. Arşiv, yalnızca bilgiyi toplamak ve muhafaza etmekle kalmaz, aynı 

zamanda bir tür egemenlik aracı olarak işlev görür; geçmişi düzenler, geleceğe 

aktarılacak olanı belirler ve unutulacak olanı saptar. Derrida’nın kavramsallaştırdığı gibi, 

veri bankaları aracılığıyla insan yaşamının her anının kaydedilmesi, bir yandan bireysel 

yaşamların saklanması yahut arşivlenmesi iken diğer yandan kolektif bir hafızanın, yani 

toplumların ve bireylerin davranışlarını şekillendirebilen bir kontrol alanının inşasıdır. 

Bu bağlamda veri egemenliği, küresel bir gözetim aracı olarak teoloji politik anlamda 

yeni bir egemenlik biçimi sunmaktadır. Braidotti’nin işaret ettiği gibi (2021, s. 84-85) 

dijital aktörler insanlara dair her türlü veriyi toplayarak yaşam madenciliği yapmaya, 

insan yaşamını hücresel düzeyde analiz edip veri tabanlarında depolamaya 

başlamışlardır. Bu, yaşamın kendisini potansiyel bir egemenlik alanı olarak yeniden 

kurmakta ve veri egemenliğini, hücresel düzeye kadar indirgenmiş, biyolojik yaşam 

üzerinde etkin bir teoloji politik egemenlik alanı haline getirmektedir. Dijital aktörlerin 

izini sürdüğü insana dair her şeye dair veri toplama çabası veri madenciliğinden çok 

yaşam madenciliğine dönüşmektedir. Böylece insan yaşamının mikrobiyolojik 

temellerine kadar inen hücresel düzeyde bir veri depolama süreci başlamıştır. Yaşayan 

organizmalara dair verilerin arşivlenmesi veya saklanması ile yeni bir egemenlik alanı 

inşa edilmeye başlanmıştır. Bu egemenlik alanının ontoteolojisini veriler-datalar 

oluşturmaktadır. 

Veri egemenliği, devletlerin sınırları içinde kalmayı reddeden küresel veri akışları ile 

devletlerin egemenlik alanları arasında bir gerilim yaratır. Baezner ve Robin’in belirttiği 

gibi (2018), bu gerilim, veri akışlarını kontrol etme ve sınırları koruma çabasıyla ulusal 

çıkarların ötesine geçer ve küresel bir meseleye dönüşür. Özellikle ekonomik açıdan, veri 

egemenliği sınır ötesi veri transferlerini, ticaret anlaşmalarını ve küresel pazarlarda 



242 

  

faaliyet gösteren şirketlerin rekabet gücünü etkiler. Hummel ve diğerlerinin (2018) 

çalışmaları, veri koruma düzenlemelerinin, fikri mülkiyet haklarının ve veri ihlalleri 

konusundaki yargı çatışmalarının bu egemenliğin temel yasal yapı taşlarını 

oluşturduğunu göstermektedir. Bu bağlamda bakıldığında, bireylerin verilerinin 

toplumsal ve ekonomik değerinin farkına varılması, bu verilerin kamusal erişimi 

sağlanarak arşivlenmesi gerektiğini gündeme getirmektedir. Ancak bu durum, yaşamın 

metalaşmasına da yol açarak bireylerin verilerinin küresel şirketler tarafından çıkar 

amaçlı kullanıldığı bir yapı ortaya çıkarmaktadır.  

Irion’un vurguladığı üzere (2012, s. 41), bulut teknolojisinin ulusal veri egemenliği 

konusundaki riskleri büyük tartışmalara yol açmaktadır. Bir devletin kamuya ait veri 

varlıkları yabancı bir bulut sağlayıcının sunucularında depolandığında, bu veriler başka 

bir yargı alanının denetimine girebilir ve devletin veri üzerindeki egemenliği tehdit 

altında kalabilir. Güvenlik, gizlilik ve veri yerelleştirme gereklilikleri gibi düzenlemeler, 

veri egemenliğinin sınırlarını çizen temel unsurlar haline gelmiştir. Buna ek olarak, yapay 

zekâ algoritmalarının gizlilik ve güvenlik önlemleri olmadan sınır ötesinde kullanılması, 

veri egemenliğini doğrudan etkileyebilecek yeni riskler doğurmaktadır. Teknolojik 

sistemlerin karmaşıklığının artması, verilerin kontrol edilmesi ve korunması sürecinde 

yargı alanlarının birbirine karışmasına ve yerel politikaların küresel bir zeminle 

çatışmasına neden olmaktadır. 

Veri egemenliği, karmaşık kültürel, ekonomik ve hükümet tartışmaları içinde, teknoloji 

politikalarında yer alan yerelleşmiş kullanıcılar için çeşitli toplumsal yararlar 

sunmaktadır. Veri kontrolü ve özerkliği, ülkeler, kuruluşlar ve bireyler için verilerin nasıl 

ve nerede kullanılacağı üzerinde daha fazla denetim imkânı tanır. Kuruluşlar, kendi 

topraklarında toplanan, saklanan ve işlenen veriler üzerinde yetki iddiasında bulunarak, 

kendi menfaatleri ve öncelikleri doğrultusunda yönetmelikler, politikalar ve standartlar 

geliştirebilirler. Veri yerelleştirme gereklilikleri gibi veri egemenliği önlemleri, güvenliği 

artırarak ihlaller, yetkisiz erişim ve siber tehditler ile ilgili riskleri azaltabilir. Kuruluşlar, 

verileri ulusal veya bölgesel sınırlar içinde tutarak dış güvenlik açıklarına maruz kalma 

olasılıklarını azaltabilir ve hassas bilgilerin korunmasını sağlayabilir. Ayrıca, veri 

egemenliği, kişisel verilerin yeterli yasal güvencelere ve düzenlemelere tabi olmasını 

sağlayarak bireylerin gizlilik haklarının korunmasına katkıda bulunur. Yerel veri ikamet 



243 

  

gereklilikleri, kişisel bilgilerin daha zayıf gizlilik yasalarına veya yetersiz veri koruma 

önlemlerine sahip yargı bölgelerine transfer edilmesini engelleyerek bireylerin 

mahremiyetini ve itibarını korur. Veri koruma, gizlilik ve güvenliği düzenleyen yerel, 

bölgesel ve uluslararası yönetmeliklere uyum, kuruluşların mevcut yasa ve 

yönetmeliklere uymadıkları takdirde karşılaşabilecekleri yasal yaptırımlardan, 

düzenleyici cezalar ve itibar kaybından kaçınmalarını sağlar (Hutchinson vd., 2024, s. 6-

7). Dolayısıyla veri egemenliği, yalnızca bireylerin gizlilik haklarının korunmasını değil, 

aynı zamanda devletlerin dijital alanda güvenliğini de ilgilendiren çok boyutlu bir mesele 

haline gelmiştir. Verinin kontrolü ve özerkliği sayesinde ülkeler, şirketler ve bireyler, 

verilerinin nerede ve nasıl kullanılacağı konusunda daha fazla kontrol sahibi olmaktadır. 

Bu durum, merkezileşmiş veri akışlarına ve geleneksel devlet egemenliğine yeni bir 

çerçeveden bakmayı zorunlu hale getirmektedir. Dijital verilerin sınır aşırı dolaşımı, 

yalnızca veri güvenliğini değil, aynı zamanda ekonomik çıkarları ve rekabet dengelerini 

de etkileyen bir güç unsuru olarak ortaya çıkmaktadır. 

Merkeziyetsizleşme ise, teoloji politik bir düzlemde ele alındığında, yalnızca bir 

teknolojik veya ekonomik dönüşüm değil, aynı zamanda egemenlik kavramının da 

yeniden tanımlanması anlamına gelmektedir. Ekonomik faaliyetlerin küresel olarak 

merkezden uzaklaşması ve devletlere ait olmayan değişim araçlarının ortaya çıkması 

olarak tanımlanabilecek merkeziyetsizlik kavramı (Cheema ve Rondinelli, 2007, s. 5-6) 

modern devletin, en yüksek otorite olarak bireylerin üzerinde düzeni sağlamakla görevli 

merkezi bir yapı olarak meşruiyetini sarsmaktadır. Merkeziyetsizleşme, devletlerin 

egemenliklerinin toplumun temel işlevlerini yerine getirebilmesi için şart olmadığını 

göstermektedir. Merkeziyetsiz ağlarda yapılan işlemler, doğrulamalar ve iş birlikleri, 

bireylerin ve toplulukların kendi düzenlerini kurabileceklerini ortaya koymaktadır. Bu 

bağlamda merkeziyetsizlik, özellikle blockchain teknolojisiyle birlikte kripto para 

piyasalarının ortaya çıkışıyla kendine özgü bir alan yaratmıştır. Kripto paralar, devlet 

kontrolünde olmayan, bağımsız, sınır tanımayan ve kullanıcılar arası transferlere dayalı 

bir para sistemi sunarak ulusal para birimlerinin ötesinde yeni bir finansal yapı 

oluşturmuştur. Bu sistem, devlet kontrolündeki ekonomik modellerden bağımsız olduğu 

için devletlerin para politikaları ve düzenleyici etkileri üzerinde sınırlar koyabilmektedir. 

Özellikle dijital varlıkların değerinin piyasa talebi üzerinden belirlenmesi, devletlerin 

ekonomik güçlerini sınırlayan yeni bir güç merkezi oluşturmuştur. Bu güç merkezi, 



244 

  

bireylerin devlet egemenliği dışında, daha özerk ve anonim bir finansal sistemde işlem 

yapabilmesine olanak tanımaktadır. Kripto paraların anonimlik ve merkeziyetsizlik ilkesi 

ise, devletlerin siber uzay üzerindeki egemenlik taleplerini zorlaştırmaktadır. 

Bu çerçevede, veri egemenliği de benzer bir bağımsızlık alanı yaratmaktadır. 

Merkeziyetsiz piyasalar yani herhangi bir devletin para birimine sahip olmayan veya veri 

depolama ve güvenlik sistemleri, devletlerin veya devlet dışı aktörlerin ve bilhassa dijital 

aktörlerin veriyi kontrol etme Siber uzaydaki veri akışı ve veri egemenliği tedbirleri, 

özellikle veri güvenliği, gizlilik ve veri ihlalleri gibi konularda ulusal güvenlik 

önlemlerinin yanı sıra yeni yönetim modellerinin de önemini artırmaktadır. Merkeziyetçi 

olmayan yapılar, yerel yargı bölgelerindeki veri saklama zorunluluklarını sınırlandırarak, 

devletlerin dijital veriler üzerindeki mutlak egemenlik iddialarına meydan okur. Bu 

nedenle, veri yerelleştirme gibi önlemler, yalnızca verinin güvenliğini sağlamak için 

değil; aynı zamanda devletlerin kendi sınırları içindeki veri akışlarını düzenleyebilmesi 

ve siber güvenliğini koruyabilmesi için stratejik önlemler haline gelmiştir. 

Özellikle bulut bilişim teknolojileri üzerinden kamu verilerinin depolanması, 

hükümetlerin veri egemenliğini sağlama zorunluluğunu da gündeme getirmiştir. 

Hükümetler, bir yandan vatandaşlardan daha güvenli ve hızlı e-devlet hizmetleri 

beklerken, diğer yandan siber güvenlik, veri gizliliği ve yabancı devletlerin casusluk 

faaliyetleri gibi karmaşık risklerle karşı karşıya kalmaktadır. Veri, devletler açısından 

yalnızca ekonomik değil, aynı zamanda stratejik bir güvenlik unsuru haline gelmiştir. 

Uluslararası siber tehditlerin ve veriye dayalı casusluk faaliyetlerinin artışı, devletlerin 

veri egemenliği konusunda daha sağlam adımlar atmasını zorunlu kılmaktadır. Bu 

bağlamda, veri egemenliği, vatandaşların verilerinin korunmasını sağlamak, bu verileri 

yerel güvenlik önlemleri ile güvende tutmak ve dijital çağın getirdiği merkeziyetsizlik 

tehditlerine karşı bir savunma alanı oluşturmak adına önem kazanmaktadır. 

Merkeziyetsiz sistemlerin siber uzayda güç kazanmaya başlamasıyla birlikte, egemenlik 

kavramı da dijital ortamda yeniden tanımlanmaktadır. Ulusal sınırlar ve dijital varlıklar 

arasındaki bu güç mücadelesi, veri ve dijital varlıkların korunması, kontrol edilmesi ve 

düzenlenmesi gerekliliğini doğurur. Bu durum, devletler açısından yalnızca bir veri 

güvenliği meselesi değil; aynı zamanda egemenliğin ve kamusal alan üzerindeki 

denetimin sürdürülebilirliği bağlamında önemli bir dönüşüm anlamına gelmektedir. 



245 

  

Dijitalleşen dünyada, verinin korunması ve düzenlenmesi, devletlerin egemenlik 

iddiasının bir unsuru haline gelirken; merkeziyetsiz yapıların sağladığı özgürlük ve 

özerklik, geleneksel egemenlik yapılarının karşısına bir alternatif olarak çıkmaktadır. 

Böylece dijital çağda veri egemenliği, yalnızca güvenlik ve gizlilik alanında değil aynı 

zamanda devlet egemenliğinin sınırlarının yeniden çizilmesinde de anahtar bir rol 

oynamaktadır. Hem bireyler hem de devletler için dijitalde sağlanan özerklik, giderek 

merkeziyetsizleşen yapılarla birlikte, dijital çağın yeni güç dengelerinin oluşturulmasına 

öncülük etmektedir. Bu anlamda dijital egemenlik, bir yandan devletlerin siber uzaydaki 

etkinliğini sağlarken, diğer yandan merkeziyetsiz ve anonim yapılar aracılığıyla bireylere 

daha özgür bir alan yaratmakta ve geleneksel egemenlik modellerinin ötesinde bir 

geleceğe işaret etmektedir. 

3.2.3. Algoritmaların Rolü 

Terranova’nın “geçici olarak, bir görevin, veri ve hesaplama yapıları üzerinde çalışan 

sıralı adımlar dizisi veya talimatlar kümesi aracılığıyla gerçekleştirileceği yöntem” olarak 

tanımladığı algoritmaların çalışabilmesi için aynı zamanda donanım, veri, veri tabanları, 

bellek ve bedenlerin davranış ve eylemlerini içeren bütünlerin bir parçası olarak var 

olmaları gerekir (Terranova, 2014, s. 383-384). Dolayısıyla yalnızca teknik süreçler 

olarak değil, aynı zamanda karmaşık ve çoğu zaman kapalı sosyo-teknik düzenekler 

olarak, dünyayı bilme biçimlerimizi genişletmektedir. Görev-tabanlı eğitimin, yapay 

zekâ, makine öğrenimi ve sinir ağı hesaplamalarındaki ilerlemelerle birlikte güvenlik 

süreçleri önemli ölçüde dönüşmekte ve nüfusların yönetimi için yeni işleyiş mantıkları 

oluşmaktadır. Snowden’ın NSA’in toplu veri analizlerini ifşa etmesiyle açığa çıktığı 

üzere, örüntü tanıma, n-gram modelleme ve bulut veri tabanlarındaki dağıtık 

sorgulamalar gibi algoritmik yöntemlerle büyük ölçekli dijital veri akışlarının işlenmesi, 

sıralanması ve önem sırasına göre düzenlenmesi sağlanabilmektedir. Makine öğrenimi 

algoritmalarıyla gerçek zamanlı çevrimiçi içerik analizlerinden duyguların tespitine kadar 

geniş bir alanda insan algısı ve kavrayışına katkı sunma kapasitesi vaat edilmektedir. 

Algoritmalar, yalnızca bilgi ve eylem üretmekle kalmayıp aynı zamanda arşiv görevi 

görerek, egemenlik, politika ve güvenlik pratiklerinin biçimlenmesinde de önemli bir rol 

oynamaktadır (Amoore ve Raley, 2017, s. 3-4). 



246 

  

Arama motorları, bilişimsel reklamcılık ve öneri sistemleri gibi otomatik algoritmik 

seçimlere dayalı çevrimiçi hizmetler hızlı bir gelişim gösterirken, bu hizmetleri sunan 

platform şirketleri de dünya çapında en değerli şirketler arasına girmektedir. İnternet 

ortamında ve ötesinde işleyen algoritmalar, giderek daha fazla insanın karar alma 

süreçlerini etkileyerek doğrudan bu kararları onların yerine almaktadır. Algoritmalara 

dayalı yönetişimin geniş ve çok boyutlu ekonomik ve toplumsal etkilerinin olduğu 

görülmektedir. Ancak, algoritmaların yönetimi ve düzenlenmesi konusunda uygun 

politikaların nasıl olması gerektiği akademik dünyada, siyaset, endüstri ve sivil toplumda 

yoğun bir tartışma konusudur. Bu algoritmaların rolünü ve yönetimini anlamak, 

egemenliğin dönüşümünü anlamak adına büyük önem arz etmektedir. Özellikle, yaşam 

alanlarının algoritmalar aracılığıyla düzenlenmesi, artan veri odaklılık ve büyük veri 

kullanımının yanı sıra dijitalleşen toplumlarda hız kazanan yapay zekâ gelişmeleriyle 

egemenliğin dönüşümü ile doğrudan irtibatlıdır (Gritsenko ve Wood, 2022, s. 45).  

Algoritmaların bilgi üretiminde ve sınıflandırılmasında oynadığı rol, Derrida’nın arşiv 

kavramı ve egemenliğin teoloji politiğiyle ilişkili bir yapının izlerini taşımaktadır. 

Algoritmalar, verileri organize etme ve görünür kılma süreçlerinde yalnızca teknik 

işlevler üstlenmemekte; aynı zamanda, hangi bilgiye erişileceğine ve nasıl anlaşılacağına 

dair bir egemenlik kurmaktadır. Bu yönüyle, algoritmalar bir anlamda günümüz 

dünyasının dijital arşivleri olarak değerlendirilebilmektedir. Tıpkı bir arşivin, hafıza ve 

kimlik üzerinde kurduğu denetim gibi, algoritmalar da toplumun hatırlama ve unutma 

biçimlerini, belleğini yönetmektedir. 

Egemenliğin teoloji politik okumasında egemen iktidar yalnızca yasaları belirlemekle 

kalmaz; varlığını kutsal bir düzenin devamı gibi sunarak kendisini meşru ve mutlak bir 

güç olarak gösterir. Algoritmaların toplum üzerinde kurduğu görünmez egemenlik de 

benzer bir şekilde, kendini doğallaştırarak mutlak bir bilgi otoritesi gibi sunmaktadır. 

Nasıl ki egemenlik teolojik bir dayanakla kendi meşruiyetini kurar, algoritmalar da bu 

dijital çağda nesnellik iddiası üzerinden görünmez bir otorite olarak ortaya çıkmaktadır. 

İktidar, bu durumda doğrudan değil, bilgiyi denetleyen ve sınırlayan bir sistemle yani 

algoritmalarla icra edilmektedir. 

Derrida’nın eleştirisinde iktidar gücünün işleyişi, bir hakikat temellendirmesi yaparak, 

belirli anlamları seçip kutsallaştırmayı ve diğerlerini dışarıda bırakmayı içerir. 



247 

  

Algoritmalar, bu işlevi daha teknik ama bir o kadar da politik bir araç olarak yerine 

getirmektedir. Örneğin, sosyal medya platformlarının algoritmaları, kullanıcıların 

karşısına belirli türde içerikler çıkararak, dünyayı yalnızca belirli bir perspektiften 

görmeye zorlamaktadır (Toker, 2021, s. 204-205). Böylece algoritmalar, egemenliğin 

teoloji politiğine benzer şekilde, hangi bilginin önemli olduğu ve hangi gerçekliğin 

geçerli olduğu konusunda bir tür kutsal normlar sistemi yaratmaktadır. Kullanıcıların bu 

dijital kutsal alan dışında kalan bilgiyi sorgulaması ise zorlaşmakta, çünkü algoritmaların 

sunduğu bilgi akışı, mutlak ve tartışmasız bir otorite olarak kabul edilmeye yatkındır. 

Bu açıdan bakıldığında, algoritmalar giderek daha büyük veri setlerine ve genel olarak 

big data olarak da bilinen veri akışındaki artan entropiye maruz kaldıkça, 

gerçekleştirilecek talimatlardan daha fazlası haline gelmektedirler. Öyle ki sonsuz 

miktarda bilgi algoritmik prosedürlere müdahale etmekte ve onları yeniden 

programlamaktadır (Terranova, 2014, s. 384-385). Sürekli gelişen algoritmalar aynı 

zamanda kendi otoritelerini görünmez bir kutsiyetle de donatmaktadır. Derrida’nın işaret 

ettiği gibi, arşiv yalnızca geçmişi düzenlememekte, aynı zamanda geleceğe dair bir hafıza 

oluşturmakta ve belirli anlamları yeniden üretmektedir. Algoritmalar ise bu işlevi dijital 

ortamda gerçekleştirmektedir; bireylerin ve toplumların hangi bilgiye erişeceğini, hangi 

doğrultuda düşünmesi gerektiğini belirleyen bu dijital arşiv mekanizması, aslında 

kendine özgü bir algoritmik teoloji politiği inşa etmektedir. 

Egemenliğin teoloji politiği bağlamında, algoritmaların bu rolü daha da güçlü bir anlam 

kazanmaktadır. Modern toplumlarda artık sadece bir hükümdarın mutlak egemenliği 

değil, aynı zamanda bilgiyi düzenleyen bu algoritmik güçler de bir egemenlik biçimi 

haline gelmektedir. Bu güç, klasik anlamda bir yasayla değil, veri üzerinde kurulan gizli 

ve etkili bir düzenleme ve kontrol mekanizmasıyla işlemektedir. Algoritmaların toplumda 

belirli düşünce kalıplarını öne çıkarması ve diğerlerini arka planda bırakması, 

egemenliğin kutsallığı gibi sorgulanamaz bir yapı oluşturmaktadır. Böylece, bilgiye 

erişimin sınırlandırılması ve belirli bilme biçimlerinin dayatılması, geleneksel 

egemenliğin yeni bir dijital formda sürdüğünü ve dönüşüm geçirdiğini göstermektedir. 

Algoritmaların bu yeni egemenlik yapısı, arşiv ve teoloji politiği bağlamında, bireylerin 

zihinlerini ve toplumsal belleği yöneten, dolayısıyla modern bir dijital arşiv iktidarı 

olarak işlev görmektedir. 



248 

  

Büyük veri, modern bilgi üretim ve işleme pratiklerinde hızla artan bir dizi karmaşık 

gelişmeyi kapsamaktadır. Başlangıçta büyük veri, hacim, hız ve çeşitlilik ile 

tanımlanmıştır. Bu üç unsur, maliyet açısından verimli ve yenilikçi analiz teknikleri 

gerektirerek karar alma süreçlerini zenginleştirme amacıyla büyük verinin potansiyelini 

ortaya koymaktadır (Kitchin, 2014, s. 68). Ancak büyük veri kavramı zamanla farklı 

boyutları da içerecek şekilde genişletilmiştir ve çeşitli tanımlar altında bu verilerin karar 

alma süreçleriyle ilişkili olduğu genel bir kabul görmektedir. 2012 yılında IBM 

tarafından, var olan tüm verilerin %90’ının önceki iki yıl içinde üretildiği iddia edilmiştir. 

Bu dönem datafication-verileştirme terimi olarak ifade edilmekteydi.  Hayatın daha önce 

ölçülemeyen yönleri hakkında büyük veri yığınlarının (Terranova’da hatırlanacağı üzere 

stack-yığın kavramı) üretildiği süreçlere atıfta bulunmak için kullanılmaktadır. Sosyal 

medya platformları ve akıllı şehir altyapıları gibi yeni teknolojiler tarafından devasa veri 

yığınları üretilmektedir. Edward Snowden’ın 2013 yılında ABD Ulusal Güvenlik Ajansı 

ve diğer ülkelerin güvenlik servislerinin veriye dayalı gözetleme uygulamalarını ifşa 

ederek milyarlarca telefon görüşmesi ve çevrimiçi etkileşime ilişkin meta verileri nasıl 

ele geçirdiklerini ortaya çıkarmasıyla kamuoyunun büyük bir kısmı için belirgin hale 

gelen bu verileştirme sürecinin analitik olanakları oldukça önemli bir düzlemde 

bulunmaktadır (Bate, 2021, s. 281). 

Bu noktada veri egemenliğine dair değinilmesi gereken bir başka husus da veri devrimi 

konusudur. Kitchin’e göre veri devrimi, yalnızca teknolojik bir dönüşüm değil, aynı 

zamanda devletlerin, şirketlerin ve bireylerin veri üzerindeki kontrol mücadelesini 

yeniden şekillendiren ideolojik bir süreçtir. Bu süreç, Foucault’nun söylemsel rejimler 

kavramıyla açıklanabilecek bir şekilde, şeffaflık, hesap verebilirlik, açık erişim ve 

paylaşım gibi söylemlerle meşrulaştırılmaktadır. Ancak bu söylemler, veri egemenliğine 

yönelik bir gerilim yaratır: Bir yandan bireylerin ve toplulukların verileri üzerindeki 

haklarının korunması ve güçlendirilmesi gerektiği savunulurken, diğer yandan küresel 

veri akışlarını savunan şirketler ve devlet dışı aktörler, veri üzerindeki egemenliği 

merkezi bir ekonomik ve politik güç haline getirme eğilimindedir. Söylemsel rejimlerin 

meşrulaştırıcı gücü, veriyi küresel ölçekte dolaşımda tutmayı doğal ve kaçınılmaz gibi 

gösterirken, veri egemenliği fikri bu süreçte direniş, meydan okuma ve yeniden müzakere 

ile varlığını sürdürmektedir. Dolayısıyla, veri devrimi, yalnızca teknolojik bir ilerleme 



249 

  

değil, aynı zamanda toplumsal örgütlenme ve egemenlik anlayışının geleceğine dair 

süregelen bir mücadele alanıdır (Kitchin, 2014, s. 152).  

Klievink ve arkadaşları (2017), büyük veriyi verilerin sadece yapısal özellikleri açısından 

değil, aynı zamanda kullanım özellikleri açısından da ele almaktadır. Onlara göre, büyük 

veriyi geleneksel veri işleme yöntemlerinden ayıran beş ana özellik vardır: organizasyon 

içi ve dışından gelen çok kaynaklı veri kümelerinin birleştirilmesi, yapılandırılmış ve 

yapılandırılmamış veri türlerinin bir arada kullanılması, verilerin gerçek zamanlı veya 

gerçeğe yakın zamanlı olarak analiz edilmesi, karmaşık veri analiz görevlerinin 

üstesinden gelmek için ileri düzey analitik tekniklerin uygulanması ve mevcut veri 

kümelerinin yenilikçi şekillerde, toplanma amaçlarından farklı alanlarda yeniden 

kullanımıdır. 

Bu genişleyen büyük veri tanımı, veri işleme ve analiz süreçlerinin karar alma üzerindeki 

artan etkisini de göstermektedir. Bu bağlamda, büyük verinin karar süreçlerine etkisini 

Derrida’nın karar kavramıyla ilişkilendirmek, kavramı daha derinlemesine ele almamıza 

olanak tanır. Schmitt’in egemenlik anlayışına göre, egemen, olağanüstü hallerde karar 

verme gücüne sahiptir; bu karar gücü, dost ve düşmanı belirleyerek siyasi bir alan 

tanımlar ve ikilik üzerinden sınırlar çizer. Ancak Derrida, bu ikilikten doğan sabitlenmiş 

sınırları eleştirir ve egemenliğin dost-düşman, kendi-öteki gibi ayrımları sabitlemesinin, 

özünde radikal bir kararsızlık barındırdığını savunur. Derrida’ya göre, karar verilemezlik 

ve arasındalık üzerinden şekillenen bir egemenlik anlayışı, belirsizlik ve çoklu 

olasılıkların varlığını tanır ve nihai bir ayrım yapmanın aslında yapısal bir sorun taşıdığını 

ileri sürmektedir.



250 

  

SONUÇ 

Bu çalışma Derrida’da egemenliğin teoloji politik okumasını, Schmitt’in dost-düşman 

ayrımına dayalı siyasal kavramı üzerinden bir hat belirleyerek ele almaktır. Egemenlik 

kavramının dönüşümü, ortak yaşamın imkanlarını zorlayan bir noktaya gelmiştir. Bu 

bağlamda Derrida’nın Schmitt eleştirisi, siyaset teorisinde karşıtlıkların ve sabit sınırların 

yarattığı metafizik şiddete karşı eleştirel bir alan açmaktadır. Schmitt’in siyasal teorisinde 

karar anında dost ve düşmanı belirleme süreci, Derrida’ya göre ötekini katı çizgilerle 

ayırarak, sabit ve ayrıştırıcı sınırlar yaratır. Derrida ise bu keskin ikilikleri eleştirerek 

siyasal alanın tekliğe ve sabitlenmiş sınırlara karşı çoğulcu bir yaklaşımı barındırması 

gerektiğini savunur. Derrida mutlak ayrımlar yerine, belirsizlik ve çoklu olasılıkları 

tanımaya olanak sunmaktadır. Bu belirsizlik ve arasındalık vurgusu, Derrida’nın Schmitt 

eleştirisinin geliştirdiği perspektifin temelidir ve onu kavramların ontoteolojik temellerini 

egemenlik üzerinden düzenli olarak sorgulamaya yöneltmiştir. 

Çalışma, egemenliğin tarihsel gelişimini ve dönüşümünü, Bodin’in modern devlet 

teorisindeki egemenlik anlayışından günümüzdeki dijital egemenlik kavramına kadar 

uzanan bir çizgide ele almaktadır. Günümüz egemenlik yapıları, toprak sınırlarının 

ötesinde veri ve dijitalleşme ekseninde şekillenmeye başlamış; algoritmalar ve 

merkeziyetsiz yapıların yönetimde etkili olduğu bir döneme geçilmiştir. Bu bağlamda 

egemenliğin dijitalleşmesine yönelik konular tartışılırken Derrida’nın arşiv ve bellek 

üzerine yaptığı çalışmalar önem kazanmaktadır. Derrida’ya göre arşiv, yalnızca geçmişin 

kayıt altına alınması değil, neyin geleceğe aktarılacağını ve dolayısıyla geleceğin 

şekillenmesini belirleyen egemen bir seçimi de temsil etmektedir. Böylelikle arşiv, 

geçmişin kaydı olduğu kadar, geleceğin oluşumuna müdahale eden bir yapı olarak, 

egemenliğin dijitalleşen biçimlerinin teoloji politik izlerini taşımaktadır. 

Derrida bir egemenlik ontoteolojisinden söz etmektedir. Derrida için egemenliğin 

ontoteolojik temelli oluşu kavramın kökenini bir varlığa bir ilk nedene dayandırmak 

anlamına gelmektedir. Daha önce belirtildiği üzere ontoteolojide evin nedeni olarak bir 

mimara ihtiyaç duyduğu kadar, varlıkların bütünlüğünün de bir ilk nedensellik, bir ilk 

varlık gerektirdiği düşünülmektedir. Bu anlamda Tanrı, felsefe tarafından sonluğu 

bulmak, varlıkların bütünlüğüne nedenler vermek için kullanılan bir araçtır. Ontoteolojik 



251 

  

düşünme biçiminde, varlıkların bütünlüğünün bir temeli veya açıklaması olmalıdır. 

Derrida’nın egemenliğin teoloji politik okumasında aşmaya çalıştığı egemenliğin 

ontoteolojik mirasıdır. Bu nedenle yeni bir siyasal olanı mümkün kılmaya çalıştığı 

egemenliğin ontoteolojik kökeninin dekonstrükte edilmesi gerektiğini vurgular. Böylece 

hakikat temellendirmesi yapılan bir egemenlik tanımı aşılmış olacak ve egemenliğin ulus-

devletlere ve bölgelere bağlanmasının, egemenliğin açıklığını ve çok boyutluluğunu 

daraltmaya ve ulus-devlet egemenliğini tek bir egemenin gücüne ve tam da bu 

daraltmanın garantörü olarak tanımlanan bir Tanrı’ya bağlamaya yönelik bir girişim 

olduğunu göstermeye çalışmaktadır. Çünkü Tanrı adının başka bir şey, örneğin 

savunmasız, acı çeken ve bölünebilir, hatta ölümlü, kendisiyle çelişebilen ya da tövbe 

edebilen (ne imkânsız ne de örneksiz bir düşünce) bir şey düşünmemize izin verdiği her 

yerde, bu tamamen farklı bir hikâye, hatta belki de kendi içselliğinde kendini 

dekonstrükte eden bir Tanrı’nın hikayesi olacaktır. 

Schmitt’in siyasal kavramına ilişkin eleştirilerinde Derrida, egemenliğin türlü görünüm 

ve gösterenlerinde teoloji politik bir sorgulama yapmakta ve modern devletlerin siyasal 

yapısında bu ontoteolojik mirasın izlerini sürmektedir. Bu yaklaşım, Derrida’nın 

Schmitt’in dost-düşman ayrımını mutlaklaştıran egemen karar anlayışına karşı getirdiği 

eleştiriyi de derinleştirmektedir. Schmitt’in siyasal alanda hakikat temellendirmesini 

yaparak dosta ve düşmana karar veren ve aynı zamanda olağanüstü hali belirleyen bir 

egemenin dışlayan ve sabit sınırlar çizen ayrımlarına karşılık Derrida, bu ayrımların içkin 

sınırlarını aşmaya ve arasındalık ile yeni bir imkânın arayışına işaret eder. Schmitt’in 

modern dünyanın krizi olarak ifade ettiği egemenlik krizi sekülarizasyon, nötralizasyon 

ve depolitizasyon ile ortaya çıkmıştır.  

Çalışmada egemenliği konuşurken, Derrida’nın çalışmalarının ilk dönemlerinde 

mevcudiyet metafiziği eleştirisi ile başlayan gramatoloji, ses ve yazı merkezli tartışmalar 

tezin kapsamının dışında bırakılacaktır. Bu çalışmada esas konular ve aynı zamanda 

Derrida’nın siyaset teorisine yaklaştığı düzlem yaşamının son yıllarında yapmış olduğu 

çalışmalardır. Elbette daha önceki çalışmaları siyaset teorisine ilgisinin zeminini 

oluşturmaktadır. Çalışma boyunca bu yadsınmamaktadır. Ancak yaşamının son yıllarında 

kendisini getirdiği politik düzlemde tekliğin, “bir” olanın tartışması yapılmakta ve 

bunların tamamı egemenliğin teoloji politiği ile irtibatlıdır. Derrida bu sorgulamaları 



252 

  

yaparken hakikat kavramı eleştirisinden, egemenliğin teoloji politik yapısının, 

egemenliğin bir noktada toplanmasından yola çıkmaktadır. Dolayısıyla Derrida’nın 

Schmitt üzerinden ele aldığı dost-düşman ayrımının keskinliğinden duyduğu rahatsızlığı, 

bağışlama, ölüm cezası, misafirperverlik, kozmopolitanizm, sekülarizm ve demokrasi 

gibi kavramların tamamının saf bir doğasının bulunmaması tartışılmıştır. 

Derrida’da egemenliğin teoloji politik bir perspektiften okunması, modern devletin 

egemenlik krizini anlamlandırmak ve egemenlikteki dönüşümü kavramlar üzerinden 

görmek için önemli bir çerçeve sunmaktadır. Derrida, Schmitt’in siyasal olan anlayışını 

merkeze alarak, egemenliğin aslında sabit bir kimlik ve bölünmezlik taşımadığını, aksine 

kendi sınırlarını sürekli aşarak varlık kazandığını öne sürmektedir. Bu bağlamda, 

egemenlikte süreklilik gösteren bölünmeler ve farklılaşmalar, Derrida’nın temsilin 

gücünü karar verilemezlik ile ilişkilendirmesiyle anlam bulur; zira temsil hem bir şeyi 

mevcut kılmak hem de geçmişten ya da başka bir kaynaktan gelen otoriteyi işaret etmek 

zorundadır. Temsil hem bir şeyi performatif olarak varlığa getirmeli hem de zaten var 

olan o şeyden (Tanrısal bir ses, halkın iradesi vb.) söz etmelidir. Derrida’nın temsil 

hakkındaki görüşleri ve varlığa getirme mevzusu şöyle anlaşılabilir: Bir yandan, mevcut 

kılmak, mevcudiyete getirmek veya artık mevcut olmayanı ikinci kez mevcudiyete geri 

getirmek anlamına gelir. Bununla birlikte Schmitt’in temsiliyette vurguladığı en önemli 

noktanın dostluk kavramıdır. Çünkü dostluk, metafizik bir irtibatla kurulmuş olan bir 

birliktir yani temsildir. Bu metafizik irtibat aynılığı, benzerliğe yani homojenliğe atıf 

yapar. Bu yönüyle dışlayıcı ve şiddet üreten bir temsiliyet anlayışı görmek mümkündür. 

Ancak Derrida, Schmitt’ten farklı olarak, temsilin ötesinde bir kimlik ya da gerçekliğin 

bulunmadığını ve temsilin politik varoluş için kurucu olduğunu öne sürmektedir. Bu 

yönüyle Derrida, mutlak bir kimlik ya da bölünmez egemenlik tasavvurunun 

sürdürülemez olduğunu, siyasal olanın dinamik bir müzakere ve yeniden üretim süreci 

olarak anlaşılması gerektiğini savunmaktadır. 

Derrida temsiliyetin belirli bir homojenliği dayatan metafizik bir zorunluluğa işaret 

ederken, bu homojenliği zorunlu olarak karşısına alacak öteki bir unsuru siyah kuğu 

örneğinde olduğu gibi içerdiğine de dikkat çekmektedir. Bu durum, kardeşlik-fraternity 

kavramının dahi belirli bir dışlama mekanizmasına işaret ettiğini göstermektedir. Bu 

yönüyle Derrida ulus devletlerin kardeşlik, aynılık ve dostluk siyaseti üzerinden bir 



253 

  

aradalığını eleştirerek siyasetin homojen bir dostluk temelinde değil, farklılıkları içererek 

bir arada var olma olasılığı üzerine düşünülmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Derrida’nın yaklaşımı, egemenliği teoloji politik mirastan ve ontoteolojik kökenden 

soyutlayarak en güçlü olanın aklına karşı bir direnç noktası geliştirmeyi hedeflese de bu 

çabanın başka devletlere haydut devlet sınıflandırması yapan “haydut devletler” 

tarafından baltalandığını vurgulamaktadır. Bu doğrultuda Derrida’da kozmopolitanizm 

ve sekülarizm tartışmaları ön plana çıkmıştır. Derrida’da kozmopolitanizm egemenliğin 

teoloji politik okumasında öteki ile kurulan ilişkide açığa çıkmaktadır. Derrida, 

kozmopolitanizmi öteki adına bir karar olarak değerlendirmektedir çünkü onun 

kozmopolitanizm fikri, koşulsuz misafirperverlik ve ötekinin gelişine açık bir duruş 

temelinde şekillenmektedir. Dolayısıyla Derrida için kozmopolitanizm öteki için yaşamı 

mümkün kılan bir düzleme işaret etmektedir.  

Derrida için kutsal ve seküler arasındaki bir karşıtlık olduğunu düşünmek naifliktir. Ona 

göre bildiğimizi sandığımızın aksine, hiçbir zaman seküler bir çağa girmedik. Derrida’ya 

göre seküler fikri baştan sona dinseldir gerçekte Hıristiyanlıktır. İnanç ve Bilgi’de 

(2002a) Derrida, basitçe sekülarizmin ya da laikliğin savunucusu olmanın içerdiği naifliği 

vurgulamaktadır. Bunun nedeni yine laikliğin kendisinin teolojik olanla, hatta 

Hıristiyanlıkla ilişki içinde tanımlanmasıdır. Ancak burada, aşırı kutsallaştırma ve 

kutsallıktan arındırma ya da Schmitt’in tabiriyle “mucizeyi dünyadan kovmak” 

arasındaki bu ilişkide siyasal olanın, dinin ve hatta seküler olanın kutsallıktan 

arındırılması, belki de belli bir aşkınlığın aşırı kutsallaştırılmasına yol açmaktadır. 

Derrida’nın teolojik kavramları seküler olarak görmesi sadece dinin değil bilimin de 

kökeninde bir tür kökensel inanç olduğu iddiasını barındırmaktadır. O sebeple Derrida, 

seküler alanın, aklın ve dinin paylaştığı indirgenemez bir inanç deneyimine bağlı mistik 

bir unsurla karakterize edildiğini göstermektedir. Bu da sadece seküler alanın bir tür 

teolojik alan olmadan yapamayacağı anlamına gelmez, aynı zamanda bu iki alan 

arasındaki etkileşimin onları kurucu bir şekilde açık tuttuğu anlamına da gelir. Bu 

doğrultuda Derrida’nın görüşü klasik sekülarizm anlayışının ötesine geçmektedir.  

Egemenlik kavramının değişip değişmediğini belirlemek için, onun ne olduğuna dair 

tarihsel seyrini, kavramsal çerçevesini anlamak önem arz etmeydi. Tezin ilk bölümünde 

egemenliğin kavramsal çerçevesini ve tarihsel seyrini inceledikten sonra ikinci bölümde 



254 

  

Derrida’nın egemenliğin teoloji politiğine dair okumasının temel çerçevesi çizilmiştir. 

Böylelikle egemenliği yeniden düşünmek ve geldiği noktada egemenliğin Bodin’in 

egemenliği olmadığını görmek mümkün hale gelmiştir. Varlık nedenini yavaş yavaş 

yitiren kurumların çoğullaştığına, çoklaştığına şahit olmak egemenliğin geldiği noktaya 

dair temel göstergelerden yalnızca biridir. Bütün politik ekonomisiyle ve bürokratik 

aygıtlarıyla birlikte, sivil toplumuyla, piyasasıyla devlet bir organizasyondur. Ancak artık 

egemen bir kurum veya kuruluşun temsili açısından devletten daha yetkili olduğu alanlar 

görmek mümkündür. Ulusüstü şirketlerin oynadıkları rol, devletsizleşen bir na egemenlik 

alanı ya da yeni egemenlik türlerinin arasında yeni bir dünya düzeninin devletlere ait 

olmayan para birimleri ile kurdukları sistemler Bodin’in egemenliğinin, toprak 

egemenliğinin sınırlarını aşmış görünmektedir. Derrida’da egemenliğin teoloji politik 

okuması egemenlik kavramının dönüşümünün ve egemenliğin günümüz krizini açıklama 

girişimi olarak görülebilmektedir. 

Son yıllarda egemenlik kavramı, dijitalleşme bağlamında daha belirgin bir şekilde 

tartışılmaya başlanmıştır. Dijital egemenlik çağrıları, genellikle büyük veri kullanımı ve 

otomatik veri işlemeyle ilgili haklar ve çıkarlar arasında gerilimler ortaya çıkabileceğini 

öne sürer ve bu durum veri, erişim, işleme ve dijital altyapılar üzerindeki kontrol 

konularını gündeme getirir. Dijital terimi burada, elektronik bilgi işlem tekniklerine 

dayanan ya da bu teknikleri kullanan teknolojileri, altyapıları, verileri ve içerikleri 

tanımlamaktadır ve bu kavramın egemenlik ile bağlantılı olarak ele alındığı çalışmalar 

bulunmaktadır. Bu bağlamda, dijital egemenliğin veri ve dijital teknolojiler üzerindeki 

kontrol ve bu teknolojilerin kullanımı konusunda aktörlere güç sağladığı açıktır. 

Dijital egemenlik kavramı, günümüz dijital dünyasının taleplerine göre yeniden 

şekillenmektedir. Bu bağlamda, dijital dünyada egemen aktörlerin kimler olduğu sorusu, 

tarihsel ya da mutlak bir varsayım olarak ele alınmaktan ziyade dinamik bir müzakere 

sürecinin parçası olarak ortaya çıkmaktadır. Artık egemen olarak tanınabilecekler 

arasında sadece devletler değil, bireyler, çeşitli örgütler, topluluklar ve dijital aktörler-

platformlar da yer almakta ve her bir aktör kendi egemenlik iddiasını ileri sürmektedir. 

Bu iddialar, yalnızca statik bir otorite arayışından ibaret değil; aksine koruma, katılım ve 

güçlenme gibi talepleri içeren ve gerektiğinde baskıdan bağımsız olma isteğini ifade eden 

bir hareket olarak karşımıza çıkmaktadır. 



255 

  

Egemenliğin dönüşen yapısını ve çağdaş siyasal teoriye etkilerini anlamak adına 

Derrida’da egemenliğin teoloji politik okuması egemenliğin yeniden anlamaya yönelik 

özgün bir çaba olarak ortaya konmaktadır. Bu bağlamda Derrida’nın bellek ve arşiv 

tartışmaları, egemenliğin dijitalleşmesinde de bir yol gösterici olarak ele alınmaktadır. 

Bu tartışmalar, egemenliğin günümüzdeki dijital biçimleriyle ilişkisini anlamak ve bu 

kavramın geleceğe dair yeni sınırlarını sorgulamak için bir zemin oluşturmaktadır. Bu 

bağlamda egemenliğin dönüştüğü düzlemde karşımıza dijital egemenlik kavramı 

çıkmaktadır. Dijital dönüşüm süreciyle şekillenen ve veri ile dijital teknolojiler 

üzerindeki hakimiyeti hedefleyen bir kontrol anlayışı olan dijital egemenlik, egemenliğin 

yalnızca toprak egemenliğinden ibaret olmadığını, fiziksel alanların giderek sanallaştığını 

ve dijitalleşmenin günlük yaşamın her noktasına nüfuz ettiğini göstermektedir. Veri 

akışları ve dijital etkileşimler üzerindeki bu hakimiyet çabası, neredeyse teolojik bir 

kapsayıcılık idealiyle, mutlak bir otoriteyi yeniden inşa etme girişimi olarak 

değerlendirilebilir. Bu bağlamda, dijital egemenlik; Tanrı’nın her şeye nüfuz eden, aşkın 

otoritesini hatırlatan ve her alanı kapsama çabasında olan bir tür modern teolojik yönelimi 

çağrıştırmaktadır.  

Schmitt’in egemenlik kavramsallaştırmasında belirginleşen ve siyasal iktidarın 

kökenlerinin aşkın bir dayanağa öykünmesi, yani devletin toplumun üzerinde yüce bir 

otoriteye sahip olduğu düşüncesine işaret etmesi gibi dijital egemenliğin kökenlerinde de 

bir tür aşkınlık bulunmaktadır. Küreselleşme sürecinde ulus-devletler, çok uluslu 

şirketlerin ve serbest piyasa dinamiklerinin etkisi altında iktidarlarından taviz verirken, 

bu sürecin dijital dönüşümle birleşmesi egemenliğin doğasını bir kere daha sorgulama 

ihtiyacı doğurmaktadır. Dijital egemenlik kavramı ise tam da bu noktada, devletlerin 

kendi aşkın otoritelerini yeniden tesis etme çabasında bir tartışma alanı olarak öne 

çıkmaktadır. Tıpkı teolojik bir otoritenin sınır tanımayan, her şeye nüfuz eden bir güç 

olarak tasavvur edilmesi gibi, dijital egemenlik de devletlerin dijital platformlar ve veri 

akışları üzerindeki mutlak kontrol arzusunu barındırmaktadır. Bu kontrol arzusu, 

dijitalleşme ile fiziksel sınırların aşılması ve verinin küresel bir kaynak haline gelmesiyle 

birlikte daha geniş bir çerçevede, toplumu bütünüyle kapsayan bir otorite iddiasını 

gerektirir. Bu bağlamda dijital egemenliğin geldiği noktada teoloji politik bir anlam 

kazandığı söylenebilir. Devletin dijitalleşme sürecinde kendi aşkın otoritesini 

pekiştirmeye yönelik çabası, egemenliğin teoloji politik okumasına paralel olarak, mutlak 



256 

  

bir otorite sağlama amacını taşır. Örneğin Avrupa Birliği’nin veri egemenliği 

konusundaki kararlılığı ve bu konuda yapılan çalışmalar, kendi veri sınırlarını koruma ve 

düzenleme çabasını içerirken, dijital alanda sınır ötesi erişimi kısıtlamayı 

hedeflemektedir. Çin ise yabancı şirketlerin veri erişimini engelleyen politikalarıyla, 

dijital egemenlik alanında kendi otoritesini neredeyse dokunulmaz bir yapı haline 

getirmektedir. 

Bu yaklaşımların, devletlerin dijital dünyada hem dışa karşı kendi egemenlik alanlarını 

koruma hem de içeride kapsayıcı ve otoriter bir yapı inşa etme çabalarını ortaya 

koymaktadır denilebilir. Böylece dijital egemenlik, teoloji politik söylemi dijital çağda 

yeniden canlandırmaktadır. Dijital veriler yani datalar, siber sınırlar ve küresel akışlar 

üzerinde tam yetki talebiyle modern devletin kutsal iktidarını dijital düzleme taşır. Bu 

anlamda, dijital egemenlik mücadelesi, sınırları ve kontrolü kaybetme korkusuyla 

şekillenen bir kapsayıcı iktidar arayışı haline gelmektedir. 

Egemenliğin dönüştüğü düzlemde sınırların bulanıklaştığı ve teritoryal egemenlik 

kavramının silikleşmeye başladığı görülmektedir. Teritoryal egemenliğin tanımına 

yeniden atıf yaparsak bir devlet, meşru şiddet üzerinde belirli tekeller ve uluslararası 

hukuk tarafından tanınma da dâhil olmak üzere, genellikle topraktan oluşan münhasır bir 

coğrafi alan içerisinde meşru kontrol ve yönetim hakkına sahiptir. Fakat sınırsız bir alan 

olan siber uzay, ulus devletlerin egemenlik alanlarını yeniden düşünmelerine neden olan 

bir sınır sorunu ortaya çıkarmaktadır. Geleneksel anlamda egemenliğin, yani bir 

otoritenin kendi sınırları içinde münhasır kontrol kurmasının, siber uzayda nasıl 

sürdürüleceği belirsizdir. Dijital dünyada dolaşan veriler, ulus devletler için değerli ve 

kontrol edilmesi gereken kaynaklar haline gelmiştir. Bu yönüyle de egemenliğin dönüşen 

bu hali de ontoteolojik kökenler taşımaktadır. Ancak, bu veriler üzerinde mutlak bir 

kontrol sağlama çabasında olan yalnızca devletler değildir. Veri üzerindeki egemenlik 

iddiası, devletlerin yanı sıra büyük teknoloji şirketlerinden ve bireylerden de gelmektedir. 

Günümüzde veri egemenliği çalışmaları, ulus devletlerin veri üzerindeki denetim 

iddialarını güçlendirmek için dijital alanlara müdahale etmelerini veya veri yerelleştirme 

yasaları aracılığıyla güvenlik duvarları inşa etmelerini içermektedir. Örneğin, Euro 

Bölgesi’ndeki devletler, Genel Veri Koruma Yönetmeliği gibi düzenlemeler yoluyla sınır 

ötesi erişimlerini genişletmekte, öte yandan Çin gibi ülkeler, yabancı devletlerin veri 



257 

  

erişimini sınırlayarak kendi veri egemenliklerini koruma yoluna gitmektedir. Bu durum, 

siber uzayda egemenliğin ne anlama geldiğine dair bir gerilim yaratmaktadır; çünkü 

teoloji politik bir okumayla ele alındığında egemenlik, belirli bir otoriteye mutlak bağlılık 

olarak anlaşılırken, dijital alanlarda farklı otoritelerin aynı veri üzerinde hak iddia 

etmeleri egemenliğin parçalanmasına ve bu yönüyle bölünmezlik ilkesinden 

uzaklaşmasına neden olmaktadır. 

Dijital egemenliğe dair çalışmalarda klasik sömürgecilik yapılarını veri ve yapay zekâ 

alanlarında yenilenen bir bağımlılık ilişkisi ile yer değiştirme riski taşıdığına dikkat 

çekilmektedir. Bu yeni bağımlılık biçimi, veri sömürgeciliği ve yapay zekâ 

uygulamalarında ortaya çıkan tahakküm yapıları aracılığıyla kendini göstermektedir. 

Günümüzde hâlâ geçerliliğini koruyan ekonomik hiyerarşilerin dijital ortamda yeniden 

güçlenmesine yol açması endişe verici bir noktada bulunmaktadır. Aynı şekilde 

algoritmaların ve yapay zekanın da yeni bir sosyal ayrışmayı tetikleyebileceği 

düşünülmektedir. Dolayısıyla dijital ve ekonomik hakimiyetin yeni bir tür seküler 

tanrısallık alanı yarattığı söylenebilir. Dijital dönüşüm ve küresel veri egemenliği 

süreçleri, tarih boyunca gücü meşru kılan ilahi mutlakıyet düşüncesinin teoloji politik bir 

karşılığı olarak işlev görmektedir. Burada dijital veriye sahip olma arzusu, geleneksel 

egemenliğin fiziki toprak ve kaynaklara sahip olma arzusu kadar güçlü bir anlam 

taşımaktadır. Yeni bir veri teolojisi altında şekillenen bu dijital düzen, gücün kaynağının 

yalnızca dünyevi değil, aynı zamanda kutsal kabul edilen veri ile tanımlanmasını 

içermektedir. 

Dijital alanda, yalnızca devletlerin değil, Google, Facebook ve Amazon gibi dev teknoloji 

şirketlerinin de veri işlemenin asıl denetleyicileri haline gelmesi, onları neredeyse 

bağımsız birer yönetim organı gibi konumlandırmaktadır. Devletin hukuki gücünün 

giderek şirketlerin egemenliğine devredildiğini ve toplumda bölgesel egemenlikten 

işlevsel egemenliğe doğru bir dönüşüm yaşandığı görülmektedir. Bu durum devletler ve 

dijital aktörler arasında bir egemenlik çekişmesini doğurmaktadır. Merkeziyetsiz para 

birimlerinin bir değişim aracı olarak ortaya çıkmasıyla devletlerin giderek piyasalardaki 

egemenliklerini kaybettikleri bir zaman dilimine girilmiştir. Dolayısıyla bu faktörler siber 

uzayda Tanrı’ya özgü mutlak otoritenin dijital alanda çoklu otoritelerle temsil edilmesi 

anlamına gelmektedir ve egemenliğin bölünmezliğini zedeleyen bir noktaya işaret 



258 

  

etmektedir. Bununla birlikte şirketlerin bireylerin davranışsal verileri üzerinde kurduğu 

tekelin, mahremiyet ve kişisel tercihler üzerinde yoğun bir kontrol sağladığı 

görülmektedir. Bu durum, veri üzerindeki egemenlik iddialarını daha karmaşık bir hale 

getirirken, geleneksel egemenlik ilişkilerinin dijital dünyadaki çok aktörlü yapıyla nasıl 

parçalandığını gösterir. Devletler, yerli gruplar, şirketler ve bireyler, farklı egemenlik 

iddialarıyla dijital alanlarda yer almakta; veriyi kontrol etme konusunda hem rakip hem 

de iş birliği içinde oldukları karmaşık bir yapıya doğru evrilmektedir.  

Geleneksel egemenlik anlayışında egemenliğin ontoteolojik bir köken barındırması yani 

Tanrı’nın mutlak kontrolü ve bağımsız otoritesi gibi, veri üzerinde hakimiyet tayin etme 

mücadelesi de verinin ait olduğu kişi veya aktörler için bir tür kutsal alan yaratmaktadır. 

Ancak burada mutlak olan tek bir otorite yerine, siber uzayda çoğulcu bir otorite yapısı 

ortaya çıkmakta veri egemenliği bireylerden şirketlere, devletten uluslararası kuruluşlara 

kadar çok sayıda aktör arasında dağılmaktadır. Veri egemenliği için verilen mücadele, 

modern toplumda egemenliğin artık yalnızca devlet veya dini otoritelerle değil, bireyler 

ve özel sektörle de ilişkilendirildiğini ve farklı boyutlarda yeniden şekillendiğini 

göstermektedir.



259 

  

KAYNAKÇA 

Acar, M. (2014). Gelecek demokrasi adına: Derrida’nın dostluğu. FLSF Felsefe ve Sosyal 
Bilimler Dergisi, (17), 1-12. 

Adonis, A. A. (2019). Critical engagement on digital sovereignty in international relations: Actor 
transformation and global hierarchy. Global: Jurnal Politik Internasional, 21(2), 262-282. 

Agamben, G. (1998). Homo sacer: Sovereign power and bare life. Stanford University Press. 

Agnew, J. (2005). Sovereignty regimes: Territoriality and state authority in contemporary world 
politics. Annals of the Association of American Geographers, 95(2), 437-461. 

Ağaoğulları, M. A. (2010). Ulus-devlet ya da halkın egemenliği (2. baskı). Ankara: İmge 
Kitabevi. 

Ağaoğulları, M. A., & Köker, L. (2013). Tanrı devletinden kral-devlete: Siyasal düşünceler. İmge 
Kitabevi. 

Ağaoğulları, M. A. (2015). Sokrates’ten Jakobenlere: Batı’da siyasal düşünceler. İletişim 
Yayınları. 

Akal, C. B. (2013). İktidarın üç yüzü. Ankara: Dost Kitabevi. 

Amoore, L., & Raley, R. (2017). Securing with algorithms: Knowledge, decision, 
sovereignty. Security Dialogue, 48(1), 3-10. 

Anderson, N. (2022). The other that accompanies me. In Derrida’s politics of friendship: Amity 
and enmity (pp. 247-258). Edinburgh University Press. 

Anidjar, G. (2006). Secularism. Critical Inquiry, 33(1), 52-77. 

Arditi, B. (2008). On the political: Schmitt contra Schmitt. Telos, 2008(142), 7-28. 

Aristotle. (1915). Eudemian ethics (Trans. W. D. Ross, J. A. Smith). Oxford: Clarendon Press. 

Aristoteles. (2014). Nikomakhos’a etik (Çev. Zeki Özcan). Ankara: Sentez Yayıncılık. 

Aristoteles. (2017). Politika (Çev. Furkan Akderin). İstanbul: Say Yayınları. 

Ataman, M. (2003). The impact of non-state actors on world politics: A challenge to nation-
states. Alternatives: Turkish Journal of International Relations, 2(1). 

Axtmann, R. (2004). The state of the state: The model of the modern state and its contemporary 
transformation. International Political Science Review, 25(3), 259-279. 

Balibar, É. (2018). Secularism and cosmopolitanism: Critical hypotheses on religion and politics. 
Columbia University Press. 

Bartelson, J. (1995). A genealogy of sovereignty. Cambridge University Press. 

Bartelson, J. (2006). The concept of sovereignty revisited. Oxford University Press, 17(2), 463-
474. 

Bates, D. (2005). Crisis between the wars: Derrida and the origins of 
undecidability. Representations, 90(1), 1-27. 



260 

  

Bates, J. (2021). Big data and data analytics. In The Routledge social science handbook of AI (pp. 
281-294). Routledge. 

Baştürk, E. (2021). To decide in undecidability: Derridean criticism of Schmittean politics in the 
moment of crisis. Ethos: Felsefe ve Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar, 14(2), 29-49. 

Bayle, P. (2000). Various thoughts on the occasion of a comet. SUNY Press. 

Benn, S. I., Peters, R. S., & Flannery, N. (1959). Social principles and the democratic state (pp. 
38-39). London: Allen & Unwin. 

Berger, P. L. (1993). Dinin sosyal gerçekliği (Çev. Ali Coşkun). İstanbul: [Yayınevi adı eksik]. 

Beriş, H. E. (2008). Egemenlik kavramının tarihsel gelişimi ve geleceği üzerine bir 
değerlendirme. Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 63(1), 55-80. 

Beriş, H. E. (2021). Egemenlik modern devletin inşası: Siyasal iktidarın kudreti. Kadim 
Yayınları. 

Bernstein, R. J. (2006). Derrida: The aporia of forgiveness? Constellations: An International 
Journal of Critical & Democratic Theory, 13(3). 

Bielik-Robson, A. (2021). Political theology of the death of God: Hegel and Derrida. In Nothing 
Absolute (pp. 188-206). Fordham University Press. 

Bodin, J. (1992). Bodin: On sovereignty. Cambridge: Cambridge University Press. 

Bodin, J., & Tooley, M. J. (1955). Six books of the commonwealth (Vol. 56). Oxford: B. 
Blackwell. 

Bodin, J. (1967). Six books of the commonwealth (Çev. M. J. Tooley). Oxford: Alden Press 
Bound by the Kemp Hall Bindery. 

Braidotti, R. (2021). İnsan sonrası (Ö. Karakaş, Çev.). İstanbul: Kolektif Kitap. 

Bratton, B. H. (2016). The stack: On software and sovereignty. MIT Press. 

Braun, M., & Hummel, P. (2024). Is digital sovereignty normatively desirable? Information, 
Communication & Society, 1-14. 

Brännström, L. (2015). Carl Schmitt’s definition of sovereignty as authorized leadership. In The 
contemporary relevance of Carl Schmitt (pp. 19-33). Routledge. 

Butler, J. (2006). Precarious life: The powers of mourning and violence. Verso. 

Camilleri, J. A., & Falk, J. (2009). Worlds in transition: Evolving governance across a stressed 
planet. In Worlds in transition. Edward Elgar Publishing. 

Capretto, P. (2018). Sovereignty and its defenses: Psychic retaliation and the theologico-political 
in Derrida’s death penalty seminars. Political Theology, 19(2), 105-119. 

Caputo, J. D., Hart, K., & Sherwood, Y. (2004). Epoché and faith: An interview with Jacques 
Derrida. In J. D. Caputo, K. Hart, & Y. Sherwood (Eds.), Derrida and religion: Other 
testaments (pp. 27-50). Routledge. 

Casanova, J. (2014). “Sekülerleşmeyi yeniden düşünmek: Evrensel bir karşılaştırma” (Çev. S. 
Yılmaz). Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi, 3(2), 220-236. 



261 

  

Cassatella, A. (2015). Jacques Derrida and the theologico-political complex. University of 
Toronto (Canada). 

Cassatella, A. (2016). Jacques Derrida on the secular as theologico-political. Philosophy & Social 
Criticism, 42(10), 1059-1081. 

Castells, M. (1997). The information age: Society, economy and culture, vol. II: The power of 
identity. Malden: Blackwell Publishers. 

Cauchi, M. (2009). The secular to come: Interrogating the Derridean “secular”. For Cultural and 
Religious Theory, 10(1), 1–18. 

Chander, A., & Sun, H. (Eds.). (2023). Data sovereignty: From the digital silk road to the return 
of the state. Oxford University Press. 

Cheah, P. (2022). Another friendship. Politics of Friendship: Amity and Enmity, 103-118. 

Chérif, M. (2008). Islam and the West: A conversation with Jacques Derrida. University of 
Chicago Press. 

Cheema, G. S., & Rondinelli, D. A. (2007). From government decentralization to decentralized 
governance. In Decentralizing governance: Emerging concepts and practices (p. 326). 

Cheung, A. S. (2023). From data subjects to data sovereigns: Addressing the limits of data privacy 
in the digital era. In A. Chander & H. Sun (Eds.), Data sovereignty: From the digital silk 
road to the return of the state (Forthcoming Spring). Oxford University Press. 

Chong, A. (2005). Classical realism and the tension between sovereignty and intervention: 
Constructions of expediency from Machiavelli, Hobbes, and Bodin. Journal of 
International Relations and Development, 8, 257-286. 

Cohen, J. L. (2012). Globalization and sovereignty: Rethinking legality, legitimacy, and 
constitutionalism. Cambridge University Press. 

Couture, S., & Toupin, S. (2019). What does the notion of “sovereignty” mean when referring to 
the digital? New Media & Society, 21(10), 2305-2322. 

Critchley, S. (2021). İmansızların İmanı (Çev. E. Ünal). İstanbul: Metis. 

Crockett, C. (2017). Derrida after the end of writing: Political theology and new materialism. 
Fordham University Press. 

Çelebi, A. (2008). Devlet, toprak, egemenlik: Carl Schmitt’in düşüncesinde siyasal kavramı ve 
kurucu iktidar sorunu. İmaj Yayınevi. 

Dahl, R. A. (1998). On democracy. New Haven, CT, and London: Yale University Press. 

Damai, P. (2018). Cosmopolitanism after Derrida: City, signature and sovereignty. In Theory 
after Derrida (pp. 174-199). Routledge India. 

Davis, K. (2008). Periodization and sovereignty: How ideas of feudalism and secularization 
govern the politics of time. University of Pennsylvania Press. 

Davison, A. (2012). Türkiye'de sekülarizm ve modernlik: Hermenötik bir yeniden 
değerlendirme (T. Birkan, Çev.). Metis Yayınları. 

De Benoist, A. (1999). What is sovereignty? Telos, 1999(116), 99-118. 



262 

  

De Ville, J. (2012). Deconstructing the leviathan: Derrida’s The Beast and the 
Sovereign. Societies, 2(4), 357-371. 

De Vries, H. (2002). Religion and violence: Philosophical perspectives from Kant to Derrida. 
Baltimore, MD: Johns Hopkins University Press. 

De Vries, H. (2006). Introduction: Before, around and beyond the theologico-political. In H. De 
Vries & L. Sullivan (Eds.), Political theologies: Public religions in a post-secular 
world (pp. 1–90). New York: University of Fordham Press. 

Derrida, J. (1978). Writing and difference (A. Bass, Trans.). Chicago, IL: University of Chicago 
Press. 

Derrida, J. (1981). Plato’s Pharmacy. In Dissemination (B. J. Barbara, Trans., pp. 61-171). 
University of Chicago Press. 

Derrida, J., Caws, P., & Caws, M. A. (1982). Sending: On representation. Social Research, 294-
326. 

Derrida, J. (1988). Limited Inc. (G. Graff, Ed.; S. Weber, Trans.). Evanston, IL: Northwestern 
University Press. 

Derrida, J. (1989). Memoires for Paul de Man: The Wellek Library lectures at the University of 
California, Irvine. Columbia University Press. 

Derrida, J. (1991). Interpretations at war: Kant, the Jew, the German (M. Ron, Trans.). In G. 
Anidjar (Ed.), Acts of Religion. New York: Routledge. 

Derrida, J. (1992). How to avoid speaking: Denials. Derrida and negative theology, 74(76), 102. 

Derrida, J. (1993). Aporias (T. Dutoit, Trans.). 

Derrida, J. (1995). Archive fever: A Freudian impression (E. Prenowitz, Trans.). Chicago: 
University of Chicago Press. 

Derrida, J. (1999). Différance (Ö. Sözer, Çev.). Toplumbilim: Jacques Derrida Özel Sayısı, (10), 
51-63. 

Derrida, J. (2001). On cosmopolitanism and forgiveness (M. Dooley & M. Hughes, Trans.). 
London and New York: Routledge. 

Derrida, J. (2001a). “Above all, no journalists!” (S. Weber, Trans.). In H. de Vries & S. Weber 
(Eds.), Religion and Media(pp. 56–93). Stanford, CA: Stanford University Press. 

Derrida, J., & Rottenberg, E. (2002). Negotiations: Interventions and interviews, 1971-2001. 
Stanford University Press. 

Derrida, J. (2002a). Faith and knowledge: Two sources of “religion” at the limits of reason 
alone (S. Weber, Trans.). In G. Anidjar (Ed.), Acts of Religion. New York & London: 
Routledge. 

Derrida, J., & Stiegler, B. (2002b). Echographies of Television: Filmed Interviews (J. Bajorek, 
Trans.). Cambridge: Polity Press. 



263 

  

Derrida, J. (2003). Autoimmunity: Real and symbolic suicides: A dialogue with Jacques Derrida. 
In Philosophy in a time of terror: Dialogues with Jürgen Habermas and Jacques 
Derrida (pp. 85-136). Chicago: University of Chicago Press. 

Derrida, J., & Roudinesco, E. (2004). For what tomorrow... (J. Fort, Trans.). Stanford: Stanford 
University Press. 

Derrida, J. (2005). Paper machine. Stanford University Press. 

Derrida, J. (2005a). The politics of friendship (Vol. 5). Verso. 

Derrida, J. (2005b). Rogues: Two essays on reason. Stanford University Press. 

Derrida, J. (2007). Learning to live finally (P. A. Brault & M. Naas, Trans.). 

Derrida, J. (2008). Heidegger’s hand (Geschlecht II) (P. Kamuf & E. Rottenberg, Trans.). 
In Psyche: Inventions of the Other (pp. 27-62) (Vol. 2). California: Stanford University 
Press. 

Derrida, J. (2008a). Otoimmünite: Gerçek ve simgesel intiharlar. In G. Borradori (Ed.), Terör 
günlerinde felsefe: Jürgen Habermas ve Jacques Derrida ile diyaloglar (pp. 112-174). 

Derrida, J. (2009). The beast and the sovereign (Vol. 1, M. Lisse, M.-L. Mallet, & G. Michaud, 
Eds.; G. Bennington, Trans.). Chicago, IL: University of Chicago Press. 

Derrida, J. (2010). The Beast and the sovereign, Volume I (Vol. 1). University of Chicago Press. 

Derrida, J. (2010b). Yasanın gücü: Otoritenin mistik temeli. A. Çelebi (Ed.), Şiddetin Eleştirisi 
Üzerine (Z. Direk, Çev., ss. 43-133). İstanbul: Metis. 

Derrida, J. (2012). Specters of Marx: The state of the debt, the work of mourning and the new 
international. Routledge. 

Derrida, J., & Vattimo, G. (2014). Din içinde, İman ve Bilgi, Basit Aklın Sınırlarında “Din’in İki 
Kaynağı” (ss. 11-75). Dost Yayınevi. 

Derrida, J. (2015). Bağışlamak (M. Erşen, Çev.). İstanbul: MonoKL Yayınları. 

Derrida, J. (2016). Force of law: The “mystical foundation of authority.” In Deconstruction and 
the Possibility of Justice(pp. 3-67). Routledge. 

Derrida, J. (2016a). Of grammatology (G. Spivak, Trans.). Baltimore, MD: Johns Hopkins 
University Press. 

Derrida, J. (2020). Geschlecht III: Sex, Race, Nation, Humanity. University of Chicago Press. 

Deutscher, P. (2014). Fraternal politics and maternal auto-immunity: Derrida, feminism, and 
ethnocentrism. In A Companion to Derrida (pp. 362-377). 

Devere, H. (2005). The fraternisation of friendship and politics: Derrida, Montaigne and 
Aristotle. ACCESS: Critical Perspectives on Communication, Cultural & Policy Studies, 
24(1/2), 75-82. 

Dobbelaere, K. (2018). Sekülerleşme kavramı: Bütüncül bir perspektife doğru. (C. Özel, 
Çev.). İslami Araştırmalar, 29(3), 667-682. 

Duby, G. (1998). Rural economy and country life in the medieval West. University Of 
Pennsylvania Press. 



264 

  

Dunn, J. (1985). Rethinking modern political theory: Essays 1979-1983. CUP Archive. 

Ertit, V. (2014). Birbirinin yerine kullanılan iki farklı kavram: Sekülerleşme ve laiklik. Akademik 
İncelemeler Dergisi, 9(1), 103-124. 

Ertit, V., & Çifçi, O. Z. (2021). Birbirinin yerine kullanılan iki farklı kavram: Dünyevileşme ve 
sekülerleşme. Bilimname, 2021(44), 279-312. 

Evans, P. (1995). The role of theory in comparative politics: A symposium. World Politics, 48(1), 
2-10. 

Ferguson, N. (2011). Uygarlık: Batı ve Ötekiler (N. Elhüseyni, Çev.). Yapı Kredi Yayınları. 

Finley, M. I. (1983). Politics in the ancient world. Cambridge University Press. 

Fritsch, M. (2012). Derrida on the death penalty. The Southern Journal of Philosophy, 50, 56-73. 

Foucault, M. (1978). The history of sexuality: Volume 1: An introduction. Pantheon Books. 

Fukuyama, F. (1992). The end of history and the last man. Hamish Hamilton. 

Fukuyama, F. (2011). The origins of political order: From prehuman times to the French 
Revolution. Farrar, Straus and Giroux. 

Gencer, B. (2009). Hal ve Muhal Sekülerlikten Sekülarizme. Eskiyeni, (13), 14-21. 

Gere, C. (2012). Community without community in digital culture. Springer. 

Giddens, A. (2001). The Global Third Way Debate. Cambridge: Polity Press. 

Glasze, G., Cattaruzza, A., Douzet, F., Dammann, F., Bertran, M. G., Bômont, C., ... & Zanin, C. 
(2023). Contested spatialities of digital sovereignty. Geopolitics, 28(2), 919-958. 

Goldberg, M., & Schär, F. (2023). Metaverse governance: An empirical analysis of voting within 
decentralized autonomous organizations. Journal of Business Research, 160, 113764. 

Gottfried, P. (1990). Carl Schmitt: Politics and theory. In New York: Greenwood Press (pp. 83-
100). 

Gray, P. W. (2007). Political theology and the theology of politics: Carl Schmitt and medieval 
Christian political thought. Humanitas, 20(1-2), 175-200. 

Gritsenko, D., & Wood, M. (2022). Algorithmic governance: A modes of governance 
approach. Regulation & Governance, 16(1), 45-62. 

Grotius, H. (1994). Commentarius in theses XI: An early treatise on sovereignty, just war and the 
legitimacy of the Dutch revolt (P. Borschberg, Ed. & Trans.). Peter Lang. 

Grotius, H. (2005). The rights of war and peace (R. Tuck, Ed., 3 cilt). Liberty Fund. 

Hanson, J. (2012). Ontos and Theos: A case for neo-ontotheology. Theology today, 69(2), 213-
224. 

Hardt, M., & Negri, A. (2002). İmparatorluk (A. Yılmaz, Çev.). Ayrıntı Yayınları. 

Held, D., McGrew, A., Goldblatt, D., & Perraton, J. (1999). Global transformations: Politics, 
economics and culture. In Politics at the Edge: The PSA Yearbook 1999 (pp. 14-28). 
London: Palgrave Macmillan UK. 



265 

  

Held, D. (2013). Political theory and the modern state. John Wiley & Sons. 

Hinsley, F. H. (1969). The concept of sovereignty and the relations between states. Journal of 
International Affairs, 21(2), 242-252. 

Hinsley, F. H. (1986). Sovereignty (2nd ed.). Cambridge University Press. 

Hobbes, T. (2007). Leviathan veya bir din ve dünya devletinin içeriği, biçimi ve kudreti. Yapı 
Kredi Yayınları (Çev. S. Lim). 

Hohendahl, P. U. (2018). Perilous futures: On Carl Schmitt’s late writings. Cornell University 
Press. 

Hui, Y. (2024). Machine and Sovereignty: For a Planetary Thinking. Regents of the University 
of Minnesota. 

Hutchinson, J., Stilinovic, M., & Gray, J. E. (2024). Data sovereignty: The next frontier for 
internet policy? Policy & Internet, 16(1), 6-11. 

Ilgen, T. (2003). Reconfigured sovereignty: Multi-layered governance in the global age. 
Aldershot, U.K.: Ashgate. 

Ivic, S., & Troitiño, D. R. (2022). Digital sovereignty and identity in the European Union: A 
challenge for building Europe. European Studies, 9(2), 80-109. 

Jelinek, T. (2023). The Digital Sovereignty Trap: Avoiding the Return of Silos and a Divided 
World. Springer Nature. 

Kadlecová, L. (2024). Cyber sovereignty: The future of governance in cyberspace. Stanford 
University Press. 

Kahn, P. W. (2011). Political theology: Four new chapters on the concept of sovereignty. 
Columbia University Press. 

Kahn, P. W. (2012). Political theology defended. Jerusalem Review of Legal Studies, 5(1), 28-
46. 

Kamuf, P. (2012). Protocol: Death penalty addiction. The Southern Journal of Philosophy, 50, 5-
19. 

Kant, I. (1960). Religion within the limits of reason alone (T. M. Greene & H. H. Hudson, Trans.). 
Harper & Row. 

Kant, I. (1998). The critique of pure reason (P. Guyer & A. W. Wood, Trans.). Cambridge 
University Press. 

Kant, I. (2008). Arı usun eleştirisi (A. Yardımlı, Çev.). Idea Yayınevi. 

Kardeş, M. E. (2015). Schmitt’le birlikte Schmitt’e karşı: Politik felsefe açısından Carl Schmitt 
ve düşüncesi (A. İnsel & K. Ünüvar, Eds.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Kaya, A. (2022). Arthur O. Lovejoy’un “Büyük Varlık Zinciri”nin kökeni ve Batı düşüncesindeki 
izdüşümleri. Felsefe Arkivi, (57), 39-62. 

Kelly, D. (2004). Carl Schmitt’s political theory of representation. Journal of the History of Ideas, 
65(1), 113-134. 



266 

  

Kelly, D. (2004). Carl Schmitt’s theory of representation. Journal of the History of Ideas, 65, 113-
134. 

Kelz, R. (2021). Political friendships to come? Futurity, democracy and citizenship. In L. 
Collison, C. Ó Fathaigh, & G. Tsagdis (Eds.), Derrida’s politics of friendship: Amity and 
enmity (pp. 199-210). Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Keohane, R. O., & Nye, J. S. (1998). Power and interdependence in the information age. Foreign 
Affairs, 77, 81. 

Kitchin, R. (2014). The data revolution: Big data, open data, data infrastructures and their 
consequences. Sage. 

Krasner, S. D. (1999). Sovereignty: Organized hypocrisy. Princeton University Press. 

Krasner, S. D. (2001). Rethinking the sovereign state model. Review of International Studies, 
27(5), 17-42. 

Krasner, S. D. (2004). Sharing sovereignty: New institutions for collapsed and failing 
states. International Security, 29(2), 85-120. 

Krasner, S. D., & Risse, T. (2014). External actors, state-building, and service provision in areas 
of limited statehood. Domestic Politics and Norm Diffusion in International Relations, 
197. 

Kratochwil, F. (1986). Of systems, boundaries, and territoriality: An inquiry into the formation 
of the state system. World Politics, 39(1), 27-52. 

Krause, D. (2025). Rewriting crypto regulation: Trump's actions and the future of digital 
financial technology. Retrieved from http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5119438 

Krinks, A. (2018). Matters of life and death: Political theology in Jacques Derrida’s death penalty 
seminars. Political Theology, 19(2), 77-78. 

Kotsko, A. (2013). Genealogy and political theology: On method in Agamben’s The Kingdom 
and The Glory. Political Theology, 14(1), 107-114. 

Krop, H., & Tamimi Arab, P. (2021). Spinoza’s theological–political treatise (1670–2020). 
Commemorating a long-forgotten masterpiece. Philosophies, 6(3), 67. 

Kuehl, D. T. (2009). From cyberspace to cyberpower: Defining the problem. In F. D. Kramer, S. 
Starr, & L. K. Wentz (Eds.), Cyberpower and national security (pp. 1-16). National 
Defense University Press. 

Kukutai, T., & Taylor, J. (2016). Data sovereignty for indigenous peoples: Current practice and 
future needs. In Indigenous data sovereignty: Toward an agenda (pp. 1-22). ANU Press. 

Kumlu, S. (2022). Fransız Devrimi ve dostluk üzerine düşünceler. Ankara Üniversitesi SBF 
Dergisi, 77(1), 1-17. 

Lefort, C. (2006). The permanence of the theologico-political. In Fordham University Press (pp. 
148-187). Fordham University Press. 

Leitch, V. B. (2007). Late Derrida: The politics of sovereignty. Critical Inquiry, 33(2), 229-247. 

http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5119438


267 

  

Leiter, A. (2020). Cyber sovereignty–A snapshot from a field in motion. Harvard International 
Law Journal, 61, 2. 

Lessig, L. (2009). Code: And other laws of cyberspace, version 2.0. Basic Books. 

Lévinas, E. (1998). Otherwise than being or beyond essence (A. Lingis, Trans.). Duquesne 
University Press. 

Locke, J. (1965). Two treatises of government (P. Laslett, Ed.). Mentor. 

Locke, J. (2012). Yönetim üzerine ikinci inceleme: Sivil yönetimin gerçek kökeni, boyutu ve 
amacı üzerine bir deneme (F. Bakırcı, Çev.). Ebabil Yayınları. 

López, J. C. (2018). Merum imperium and sovereignty in the later Middle Ages. In Forum: In the 
beginning there was no word (for it): Terms, concepts, and early sovereignty (pp. 489–
519). International Studies Review, 20(3). 

López, J. C. (2020). Political authority in international relations: Revisiting the medieval 
debate. International Organization, 74(2), 222-252. 

Lindahl, H. (1997). Sovereignty and symbolization. Rechtstheorie, 28(3), 347-371. 

Lloyd, V. W. (2018). Religion of the field negro: On black secularism and black theology. 
Fordham University Press. 

Luckmann, T., Kaden, T., & Schnettler, B. (1967). The invisible religion: The problem of religion 
in modern society. Routledge. 

Lüdemann, S. (2014). Politics of deconstruction: A new introduction to Jacques Derrida. Stanford 
University Press. 

Mann, M. (2012). The sources of social power: Volume 2, the rise of classes and nation-states, 
1760-1914 (Vol. 2). Cambridge University Press. 

Mansfield, J. (2005). Difference, deconstruction, undecidability: A Derridean 
interpretation. ACCESS: Critical Perspectives on Communication, Cultural & Policy 
Studies, 24(1/2), 33-43. 

Mairet, G. (2020). Egemenlik ilkesi: Modern iktidarın tarihi ve temelleri (M. Erşen, Trans.). 
Açılım Kitap. 

Martin, M. (2023). Algorithmic sovereignty: Machine learning, ground truth, and the state of 
exception. Philosophy & Social Criticism. 

McCance, D. (2009). Derrida on religion: Thinker of difference. Routledge. 

McClelland, J. S. (1996). A history of western political thought. Routledge. 

McCormick, J. (2001). Derrida on law; Or, poststructuralism gets serious. Political Theory, 29, 
395-423. 

Merriam, C. E. (1900). History of sovereignty since Rousseau. Macmillan. 

Merriam, C. E. (2001). History of the theory of sovereignty since Rousseau (Vol. 12, No. 4). 
Columbia University Press. 



268 

  

Mohamed, S., Abidin, A. Z., & Othman, U. S. (2023). How biased is ChatGPT when discussing 
the Palestine-Israel issue? Bernama Garassi. Retrieved March 10, 2025, 
from https://garasi.bernama.com/explainers/chatgpt-bias-palestine. 

Mostov, J. (2008). Locations and boundaries of sovereignty. In Soft borders (pp. 19-38). Palgrave 
Macmillan. 

Moyaert, P. (2000). On faith and the experience of transcendence: An existential reflection on 
negative theology. Flight of the gods, 375-383. 

Mueller, M. L. (2012). China and global internet governance: A tiger by the tail. In R. Deibert 
(Ed.), Access contested: Security, identity, and resistance in Asian cyberspace (pp. 67-
84). The MIT Press. 

Naas, M. (2008). Derrida’s laïcité. In Derrida from now on (pp. 62-80). Fordham University 
Press. 

Naas, M. (2009). Derrida from now on. Fordham University Press. 

Naas, M. (2012). The philosophy and literature of the death penalty: Two sides of the same 
sovereign. The Southern Journal of Philosophy, 50, 39-55. 

Nöth, W. (2003). Crisis of representation? Semiotica, 2003(143), 9-15. 

Ojakangas, M. (2006). A philosophy of concrete life: Carl Schmitt and the political thought of 
late modernity. Peter Lang. 

Osiander, A. (2001). Sovereignty, international relations, and the Westphalian myth. International 
Organization, 55(2), 251-287. 

Patton, P. (2017). Deconstruction and the problem of sovereignty. Derrida Today, 10(1), 1-20. 

Peters, B. (2016). Digital. In B. Peters (Ed.), Digital keywords: A vocabulary of information 
society and culture (pp. 93–108). Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Philpott, D. (2001). Revolutions in sovereignty: How ideas shaped modern international relations. 
Princeton University Press. 

Pocock, J. G. A. (1975). The Machiavellian moment: Florentine political thought and the Atlantic 
republican tradition. Princeton University Press. 

Poggi, G. (2014). Devlet: Doğası, geleceği, gelişimi (I. Erdal, Trans.). İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları. 

Pohle, J., & Thiel, T. (2020). Digital sovereignty. Internet Policy Review, 9(4). 

Poster, M. (2013). Theorizing virtual reality: Baudrillard and Derrida. In Information subject (pp. 
117-137). Routledge. 

Preuss, U. K. (2016). Carl Schmitt and the Weimar Constitution. In J. Meierhenrich & O. Simons 
(Eds.), The Oxford handbook of Carl Schmitt (pp. 471-490). Oxford University Press. 

Reichel, H. (2021). From sovereignty to omniscience: Digital theology as political theology of 
the digital. Cursor_ Zeitschrift für explorative Theologie, (4), 9-30. 

Robinson, D. (2008). Analog. In M. Fuller (Ed.), Software studies: A lexicon (pp. 21–31). 
Cambridge, MA: MIT Press. 

https://garasi.bernama.com/explainers/chatgpt-bias-palestine


269 

  

Rubenstein, M. J. (2008). Dionysius, Derrida, and the critique of “ontotheology”. Modern 
Theology, 24(4), 725-741. 

Sassen, S. (1996). Losing control? Sovereignty in an age of globalization (Vol. 5). Columbia 
University Press. 

Schmitt, C. (2006). Siyasal kavramı (E. Göztepe, Trans.). Metis Yayınları. 

Schmitt, C. (2008). Constitutional theory. Duke University Press. 

Schmitt, C. (2014). Parlamenter demokrasinin krizi (E. Zeybekoğlu, Trans.). Dost Kitabevi. 

Schmitt, C. (2020). Siyasi ilahiyat: Egemenlik kuramı üzerine dört bölüm (E. Zeybekoğlu, 
Trans.). Dost Kitabevi. 

Schrijvers, J. (2006). On doing theology ‘after’ ontotheology: Notes on a French debate. New 
Blackfriars, 87(1009), 302-314. 

Scott, M. (2013). Religious language. Springer. 

Shakespeare, S. (2009). Derrida and theology. Bloomsbury Publishing. 

Sánchez, R. (2006). Intimate publicities: Retreating the theologico-political in the Chávez 
regime? In H. de Vries & L. Sullivan (Eds.), Political theologies: Public religions in a 
post-secular world (pp. 189-202). Fordham University Press. 

Sheehan, J. J. (2006). The problem of sovereignty in European history. The American Historical 
Review, 111(1), 1-15. 

Sherwood, Y., & Hart, K. (Eds.). (2004). Derrida and religion: Other testaments. Routledge. 

Sigler, J. H. (1983). Descent from Olympus: The search for a new consensus. International 
Journal, 38(1), 18-38. 

Skinner, Q. (1978). The foundations of modern political thought: Volume 2, the age of 
reformation (Vol. 2). Cambridge University Press. 

Slaughter, A. M. (2005). Security, solidarity, and sovereignty: The grand themes of UN 
reform. American Journal of International Law, 99(3), 619-631. 

Spruyt, H. (1994). The sovereign state and its competitors: An analysis of systems change. 
Princeton University Press. 

Strange, S. (2003). The declining authority of states. In D. Held & H. L. K. McGrew (Eds.), The 
global transformations reader: An introduction to the globalization debate (2nd ed., pp. 
127-134). Polity Press. 

Mardin, Ş. (2018). Türkiye'de İslam ve sekülarizm: Makaleler 5 (E. Gen & M. Bozluolcay, Çev.). 
İletişim Yayınları. 

Tanyeri, E. (2019). Umutsuzluk çağında Schmittçi ‘Politik olan’ kavramsallaştırmasını yeniden 
düşünmek: Derrida, Nancy, Stiegler (Unpublished master's thesis). Hacettepe University, 
Institute of Social Sciences, Department of Political Science and Public Administration, 
Ankara, Turkey. 

Taylor, C. (2014). Seküler çağ (D. Körpe, Trans.). Türkiye İş Bankası Yayınları. 



270 

  

Terranova, T. (2014). Red stack attack. In A. Srnicek & A. Williams (Eds.), Accelerate: The 
accelerationist reader (pp. 379-399). Falmouth: Urbanomic. 

Teschke, B. (2017). 1648 söylencesi: Sınıf, jeopolitik ve modern uluslararası ilişkilerin 
kuruluşu (B. Şimşek, Trans.). Can Yayınları. 

Thomson, A. J. P. (2005). Deconstruction and democracy: Derrida’s politics of friendship. 
Continuum. 

Thomson, I. (2005a). Heidegger on ontotheology: Technology and the politics of education. 
Cambridge University Press. 

Thomassen, L. (2007). Beyond representation? Parliamentary Affairs, 60(1), 111-126. 

Tierney, B. (1988). The crisis of church and state, 1050-1300 (Vol. 102). University of Toronto 
Press. 

Toker, A. (2021). Büyük veri ışığında algoritmaların dönüştürücü gücü: Kültür makineleri. Yeni 
Medya Elektronik Dergisi, 5(3), 204-218. 

Torpey, J. C. (2000). The invention of the passport: Surveillance, citizenship and the state. 
Cambridge University Press. 

Tosun Köse, F. (2022). Martin Heidegger'in teoloji anlayışı ve onto-teoloji eleştirisi (N. M. 
Kapan, Ed.). Dün Bugün Yarın Yayınları. 

Ullrich, C. D. (2021). Sovereignty and event: The political in John D. Caputo’s radical 
theology (Vol. 105). Mohr Siebeck. 

Uljée, R. (2022). The time of friendship: Mourning, survival, spectrality. In L. Collison, C. Ó 
Fathaigh, & G. Tsagdis (Eds.), Derrida’s politics of friendship: Amity and enmity (pp. 
127-136). Edinburgh University Press. 

Walker, N. (2008). The variety of sovereignty. In H. J. F. de Vries & L. Sullivan 
(Eds.), Sovereignty games: Instrumentalizing state sovereignty in Europe and 
beyond (pp. 21-32). Palgrave Macmillan US. 

Weber, E. (1976). Peasants into Frenchmen: The modernization of rural France, 1870-1914. 
Stanford University Press. 

Weber, M. (2004). The vocation lectures: "Science as a vocation" & "Politics as a vocation" (D. 
Owen & T. B. Strong, Eds.; R. Livingstone, Trans.). Hackett Publishing. 

Weber, S. (2008). Rogue democracy. Diacritics, 38(1/2), 104-120. 

Weber, M. (2012). Din sosyolojisi (L. Boyacı, Çev.; P. B. Mut, Ed.). Yarın Yayınları. 

Wolin, S. S. (2017). Democracy incorporated: Managed democracy and the specter of inverted 
totalitarianism (New ed.). Princeton University Press. 

Verdeja, E. (2004). Derrida and the impossibility of forgiveness. Contemporary Political Theory, 
3, 23-47. 

Von Heyking, J., & Avramenko, R. (2008). Friendship and politics: Essays in political thought. 
University of Notre Dame Press. 



271 

  

Yalçıner, R. (2015). Eleştirel teori: Hiper/epokhal kriz, eleştiri ve poiēsis. İstanbul Üniversitesi 
Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 52, 137-171. 

Yalçıner, R. (2015). Kimlikten kim’liğe: Rizompolitik. Mülkiye Dergisi, 39(3), 151-188. 

Yalçıner, R. (2017). “Bios politikos”, biyopolitika 1: Platon’dan Arendt’e biyopolitikanın felsefi 
kökenleri (O. Kartal, Ed., pp. 49-82). NotaBene. 

Yalçıner, R. (2018). Ders notları. [Yayımlanmamış ders notları]. Hacettepe Üniversitesi İktisadi 
ve İdari Bilimler Fakültesi, Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi Bölümü.  

Zeng, K., Raess, D., & Musgrave, P. (2025). US public opinion and government regulation of 
foreign social media apps: A “hidden consensus” about what to ban? APSA 
Preprints. https://doi.org/10.33774/apsa-2025-ssz5q



272 

  

 

EK1. ORİJİNALLİK RAPORU 

 

 



273 

  

 

 

 



274 

  

EK 2. ETİK KURUL / KOMİSYON İZNİ YA DA MUAFİYET 

FORMU 

 



275 

  

 


	25.03 Jacques Derrida ve Egemenliğin Teoloji Politiği Doktora Tezi- Şeyda Buşra Konuk

