
KIRGIZĠSTAN-TÜRKĠYE MANAS ÜNĠVERSĠTESĠ 

LĠSANSÜSTÜ EĞĠTĠM ENSTĠTÜSÜ 

ĠSLAM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠM DALI 

ELMALILI TEFSĠRĠNĠN ĠSMĠNĠ TEġKĠL EDEN “HAK DĠNĠ” VE 

“KUR‟AN DĠLĠ” MEFHUMLARI 

HÜSEYĠN KEBECĠ 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

Eylül-2024 

EY
LÜ

L-
2

02
4 

EL
M

A
LI

LI
 T

EF
Sİ

R
İN

İN
 İS

M
İN

İ T
EŞ

K
İL

 E
D

EN
 “

H
A

K
 D

İN
İ”

 V
E 

“K
U

R
’A

N
 D

İL
İ”

 

M
EF

H
U

M
LA

R
I 

H
ü

se
yi

n
 K

EB
EC

İ 



KIRGIZĠSTAN-TÜRKĠYE MANAS ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

ĠSLAM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠM DALI 

ELMALILI TEFSĠRĠNĠN ĠSMĠNĠ TEġKĠL EDEN “HAK DĠNĠ” VE “KUR‟AN 

DĠLĠ” MEFHUMLARI 

HAZIRLAYAN 

Hüseyin KEBECĠ 

DANIġMAN 

DanıĢman 

Yrd. Doç. Dr. Aiitmamat KARĠYEV 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

Eylül-2024 



KABUL VE ONAY 

 

........................................................danıĢmanlığında........................................................... 

tarafından hazırlanan “......................................................................................................”  

adlı bu çalıĢma, jürimiz tarafından Kırgızistan - Türkiye Manas Üniversitesi Lisansüstü 

Eğitim Enstitüsü .............................................................Anabilim Dalında Yüksek 

Lisans tezi olarak  

OYBĠRLĠĞĠ / OYÇOKLUĞU ile kabul edilmiĢtir.  

......./…./…… 

Jüri    Unvanı, Adı Soyadı  Kurumu  Onay  Ġmza  

        

BaĢkan  

Üye  

(DanıĢman)  

Üye     

        

Üye  

        

Üye  

 

ONAY  

Bu tezin kabulü Enstitü Yönetim Kurulunun ………... tarih ve …….… sayılı kararı ile 

onaylanmıĢtır.  

......./….…/…..   

Prof. Dr. Kadir Ardıç 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 

 

 

 



ETĠK BEYAN 

  

Tez içindeki tüm verilerin akademik kurallar çerçevesinde elde edildiğini, görsel ve 

yazılı tüm bilgi ve sonuçların akademik ve etik kurallara uygun olarak sunulduğunu, 

kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapılmadığını, yararlanılan eserlere eksiksiz 

atıf yapıldığını, tezde yer alan verilerin hiçbir üniversitede herhangi bir tez çalıĢmasında 

kullanılmadığını ve tez yazım kurallarına uygun hazırlandığını beyan ederim.  

 

 Ġmza 

Hüseyin Kebeci 

 

 

ЭТИКАЛЫК БИЛДИРҮҮ 

 

Диссертациядагы бардык маалыматтар академиялык эрежелердин алкагында 

алынган, бардык визуалдык жана жазуу жүзүндөгү маалыматтар жана 

натыйжалар академиялык жана этикалык эрежелерге ылайык берилген, 

колдонулган маалыматтарда эч кандай бурмалоо жасалган эмес, пайдаланылган 

иштерге толук шилтемелер жасалган, диссертациядагы маалыматтар эч бир 

университетте эч бир диссертацияда колдонулган эмес, диссертация жазуу 

эрежелерине ылайык даярдалган деп билдирем. 

 

Колу 

Хусейи Кебежи 



i 
 

ÖN SÖZ 

Elmalılı Hamdi Yazır ve onun meĢhur eseri Hak Dini Kuran Dili isimli tefsiri üzerine 

yüz civarında doktora ve yüksek lisans tezi, yine yüz kırka yakın akademik makale 

kaleme alınmasının yanında pek çok sayıda müstakil kitap çalıĢması yapılmıĢtır. 

Buna rağmen gerek müellifin, gerek tefsirinin, gerekse tefsirin yazılmasına âmil teĢkil 

eden sâiklerin, yazıldığı ortamın ve tarihi seyrin bütün yönleri ele alınıp tam olarak 

vuzuha kavuĢturulduğu söylenemez. 

Bir eserin veya müellifin tam olarak anlaĢılabilmesi, eseri meydana getiren müellifin 

Ģahsiyeti, içinde bulunduğu tarihi sürecin seyri ve diğer müessir Ģartların da tam olarak 

bilinmesine bağlıdır. MeĢrutiyet ve Cumhuriyet‟in kuruluĢ safhalarındaki sancılı 

süreçlere Ģahit olmuĢ ve bizzat yaĢamıĢ bir âlim olarak Elmalılı Hamdi Yazır‟ın, içinde 

bulunduğu çalkantılı dönemin, onun Ģahsiyeti ve eserleri üzerinde tesiri olup olmadığı 

tetkik edilmeye layık bir konudur. Bu manada, Elmalılı Hamdi Yazır ve onun muhalled 

eseri olan Hak Dini Kur‟an Dili tefsirini ve müellifini daha iyi anlayıp kavrayabilmek 

için, ilk bakıĢta birbirinden ayrıymıĢ gibi görülen farklı yönleri bir arada ele almak ve 

birbirleri arasındaki illiyet ve irtibatı ortaya koymaya çalıĢmak ehemmiyet arz 

etmektedir. 

Bu çalıĢma ile Elmalılı Hamdi Yazır‟ın Ģahsiyeti, ilmi dirayet ve kabiliyeti, içinde 

bulunduğu devrin Ģartları nazar-ı dikkate alınarak, eserine dair bazı hususiyetler ve yine 

eserin muhtevasından bazı mefhumlar muayyen bir tez etrafında beraberce ele alınmaya 

çalıĢılmıĢtır.  

Tezin yazılma safhasında bana maddi manevi destek veren baĢta kıymetli aile fertlerim 

olmak üzere, danıĢman hocam Yard. Doç. Aiitmamat Kariev‟e, tezimi, baĢtan sona 

müdekkik bir murakıp tavrıyla okuyan ve tek tek notlandırarak rehberlik eden Doç. Dr. 

Nail Karagöz‟e, yine tezimi okuyarak gerekli ikazlarda bulunan jüri heyetindeki 

hocalarıma ve ismini sayamadığım bütün hocalarıma teĢekkürü bir borç bilirim. 

Tevfik Allah‟tandır. 

 

 

 



ii 
 

 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

 

ÖN SÖZ ................................................................................................................... i 

ĠÇĠNDEKĠLER ....................................................................................................... ii 

KISALTMALAR .................................................................................................... iv 

ÖZET ...................................................................................................................... 1 

SUMMARY .......................................................................................................... 22 

GĠRĠġ ................................................................................................................... 26 

AraĢtırmanın Konusu ................................................................................................... 26 

AraĢtırmanın Gayesi ve Önemi ................................................................................... 27 

AraĢtırmanın Usulü ve Kapsamı ................................................................................. 28 

Literatür Değerlendirmesi ve Kaynaklar ................................................................... 29 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM ........................................................................................................ 30 

ELMALILI MUHAMMED HAMDĠ YAZIR‟IN HAYATI, ġAHSĠYETĠ VE 

ESERLERĠ .................................................................................................................... 30 

1.1. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır‟ın Hayatı .............................................. 30 

1.1.1. Tahsil Hayatı ........................................................................................... 30 

1.1.2. Hocalığı ................................................................................................................ 34 

1.1.3. Siyasi Hayatı ............................................................................................ 34 

1.1.4. ġahsiyeti ....................................................................................................... 37 

1.1.4.1. ġiir ve Edebiyat Yönü ......................................................................... 39 

1.1.4.2. Hattatlık Yönü ..................................................................................... 40 

1.1.4.3. Tasavvufi Yönü.................................................................................... 41 

1.1.5. Eserleri ......................................................................................................... 42 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM ........................................................................................................... 47 

ELMALILI‟YA KADAR TÜRKLERDE TEFSĠR ANLAYIġI VE „HAK DĠNĠ 

KUR‟AN DĠLĠ‟ TEFSĠRĠNĠN TÜRKÇE TELĠF EDĠLMESĠ ................................. 47 

2.1. Kur‟an‟ın AnlaĢılması Bakımından Türklerde Tefsir ve Tercüme .......... 47 

2.1.1. Türklerin Tefsir Ġlmine Katkıları ......................................................... 48 



iii 
 

2.1.2. Hak Dini Kur‟an Dili” Tefsirinden Önce Türkçe Tercüme Ve Tefsirler ...... 48 

2.2. Hak Dini Kur‟an Dili Tefsirinin Kaleme Alınma Sebepleri....................... 53 

2.2.1. Türkçe Olarak Kaleme Alınma Sebepleri ............................................ 54 

2.2.3. Hak Dini Kur‟an Dili Tefsirinin Yazılmasına Giden Süreç ............................ 66 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ....................................................................................................... 76 

DĠN VE HAK MEFHUMLARININ TAHLĠL VE ĠZAHI ........................................ 76 

3.1. Din Mefhumu .................................................................................................. 76 

3.1.1. Lügat ve Istılah Manası ile Din .............................................................. 76 

3.1.2. Dinin Mahiyeti ve Tarifi ......................................................................... 77 

3.1.3. Dinin Kaynağı ......................................................................................... 79 

3.1.4. Kur‟an-ı Kerim‟de Din Mefhumu ......................................................... 80 

3.1.5. Dinlerin Tasnifi ....................................................................................... 81 

3.2. Elmalılı Hamdi Yazır‟a Göre Din ................................................................. 83 

3.2.1. Elmalılı‟ya Göre Dinin Tarifi ................................................................ 83 

3.2.2. Din ve Diyanetin Farkı ile Dindarlık ve Ġhtiyar ................................... 85 

3.2.3. Dinin Esası ve Temeli Olan Ġman .......................................................... 87 

3.2.4. Kendi Ġhtiyarı ile Tercih, Dinde Hürriyet ve Tercih ........................... 95 

3.2.5. Elmalılı‟ya Göre Din ve Tevhid Akidesi ............................................... 98 

3.2.6. Elmalılı‟nın, Dinin KarĢılığı Olarak Kullandığı Bazı Mefhumlar ..... 99 

3.2.6.1.   Elmalılı‟nın Din Mefhumu ile Ġrtibatlı Kullandığı Bazı Kelimeler ......... 100 

3.2.6.2. Elmalılı‟ya Göre Dinin Tamama Ermesi ..................................................... 102 

3.3. Hak Mefhumu............................................................................................... 105 

3. 3. 1. Lügat ve Istılah Manasıyla Hak .......................................................... 105 

3.3.2. Kur‟an‟da Hak Mefhumu .................................................................... 106 

3.3.3. Elmalılı‟da Hak Mefhumu ................................................................... 107 

3.3.4. Hak Din .............................................................................................................. 109 

3.3.5.  Hak Din ile Kur‟an Dili Münasebeti .............................................................. 113 

SONUÇ ........................................................................................................................ 117 

KAYNAKLAR ............................................................................................................ 120 

EKLER ........................................................................................................................ 127 



iv 
 

KISALTMALAR 

 

A.S.   Aleyhisselâm.  

Bk.  Bakınız.  

BOZĠFDER Bozok Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi 

çev.   Çeviren.  

Doğ.                Doğumu 

Ed.  Editör.  

h.  Hicrî.  

Hz.   Hazreti.  

KTÜĠFD        Karadeniz Teknik Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi. 

m.                   Miladi. 

M.Ü.Ġ.F. Marmara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi.  

NĢr.  NeĢreden (-ler).  

öl.  Ölüm tarihi.  

S.A.V.  Sallallâhu Aleyhi ve Sellem.  

TDV   Türkiye Diyanet Vakfı.  

v.                    Vefatı 

vb.  ve benzeri.  

vs.  Ve



1 
 

ÖZET 

ELMALILI TEFSĠRĠNĠN ĠSMĠNĠ TEġKĠL EDEN “HAK DĠNĠ” VE “KUR‟AN 

DĠLĠ” MEFHUMLARI 

Tefsir sahasında Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır‟ın muhalled eseri olan Hak Dini 

Kur‟an Dili tefsiri, Türkçe telif edilen tefsirler arasında en çok müracaat edilen ve atıfta 

bulunulan eserlerin baĢında gelmektedir. Elmalılı Hamdi Yazır ve bu mümtaz eseri, 

bugüne kadar çok farklı açılardan tetkike tabi tutulmuĢtur. Bilhassa akademik manada 

eser ve müellifi, değiĢik yönleriyle ele alınmıĢ, emsaline çok az rastlanılır sayıda ilmi 

çalıĢmanın konusu ve öznesi olmuĢtur. Bu kadar üzerinde durulan, her noktası 

aydınlatılmaya çalıĢılan Elmalılı ve tefsirinin, bu alakaya mazhar olması elbette yersiz 

değildir. Elmalılı ve meĢhur eseri, nevi Ģahsına münhasır pek çok hususiyeti bünyesinde 

barındırmaktadır. 

Tefsir eserleri dirayet sahibi müfessirlerin bütün müktesebat ve ilmi kabiliyetlerini, yeri 

geldikçe ve muktezasına göre, ayetlerin tefsir ve izahlarında kanaat ve fikirlerini ortaya 

koydukları müstesna ve külli eserlerdir. Elmalılı tefsirinin de bu bakımdan istisnai bir 

kıymeti mevcuttur. 

Üç bolümden oluĢan bu çalıĢmanın, birinci bölümünde; Elmalılı‟nın ailesi, Ģahsiyeti, 

içinde yaĢadığı çevre ve devrin hususiyetleri, tahsil hayatı ve ilmi yetkinlik ve dirayeti, 

entelektüel birikimi ve hezârfen kiĢiliği, eserleri, Ģairlik ve hattatlık gibi sanat yönleri 

ele alınıp müellif farklı yönleriyle tanıtılmaya çalıĢılmıĢtır.  

Ġkinci bölümde Hak Dini Kur‟an Dili tefsirinin, kendinden sonraki tefsirlere çığır açar 

mahiyette olan bazı hususiyetleri ele alınmıĢtır.  Elmalılı Hamdi Yazır, tefsirini, dini ve 

içtimai büyük değiĢimlerin vuku bulduğu, klasik ilim ve dünya telakkisinden yeni ve 

modern anlayıĢlara geçildiği, dine dair yoğun münakaĢaların olduğu bir dönemde 

kaleme almıĢtır. Bu itibarla Elmalılı ve tefsirinin kendine has hususiyetleri vardır. Bu 

noktada kendinden önceki bütüncül (Fatiha‟dan baĢlayıp Nâs ile biten) klasik 

tefsirlerden farklı olarak Arapça değil “Türkçe” kaleme alınmıĢtır. Bunun yanında, 



2 
 

Türkçe yazılan tefsirlerin çoğu Arapça veya Farsçadan tercüme olmasına mukabil 

Elmalılı eserini, orijinal olarak Türkçe telif etmiĢtir. 

Elmalılı‟ya kadar Türk âlimleri tefsir eserlerini ağırlıklı olarak Arapça kaleme 

almıĢlardır. Bunun baĢlıca sebebi klasik dönemde ortak bir ilim ve medeniyet dili 

anlayıĢının hâkim olmasıdır. Bu noktada Türkçe tefsirlerin tarihi seyir içerisindeki 

serencamı ehemmiyet arz etmektedir.  

“Türkçe Kur‟an” tartıĢmalarının yoğun Ģekilde cereyan ettiği bir zamanda, tefsirine; 

“Hak Dini Kur‟an Dili” ismini vermesi, din üzerindeki farklı projelere bir cevap 

mahiyeti arz etmektedir. Ayetlere mana verilirken o zamana kadar, tercüme tabiri 

kullanılmasına rağmen, Elmalılı, ilk defa olarak tercüme yerine “meal” tabirini 

kullanmıĢtır. Bu husus, basit bir kelime seçiminin ötesinde, zamanına ve sonrasındaki 

nesillere mesaj vermeye matuf olan bir tercihtir. Elmalılı tefsirinin bu gibi kendine has 

hususiyetleri, onun içinde yaĢadığı devir ve hadiseler karĢısında takındığı tavır ve ilmi 

dirayeti ve Ģahsiyetiyle birebir alakalıdır. 

Üçüncü bölümde ise Elmalılı‟nın, eserine isim olarak verdiği “Hak Din” ve “Kur‟an 

Dili” mefhumları ele alınmaya çalıĢılmıĢtır. Ġslam‟ın en temel kavramlarından olan 

“din” ve “hak” kavramı üzerinde durularak, Elmalılı‟nın bu kavramları nasıl 

değerlendirdiği tahlil edilmeye gayret edilmiĢtir. Hamdi Yazır‟a‟ göre “din”in tarifi ve 

mahiyeti, “hakk”ın tarifi ve mahiyeti, tevhid akidesi ile irtibatı gibi hususlar izah 

edilmeye çalıĢılmıĢtır. Bilhassa “hak din” tabirinin tazammun ettiği mana, bu tabirin 

Elmalılı tefsirindeki yeri vurgulanmıĢtır. Tek “hak din” olan Ġslam üzerine yürütülen 

münakaĢalrın devam ettiği, pozitivist ve materyalist fikirlerin ön plana çıktığı bir 

zamanda, muhtelif ayetlerin tefsiri vesilesiyle “hak din” üzerinde geniĢçe durması, 

esasen Ġslam‟dan baĢka yol aranmasının beyhude olduğunun da bir ifadesi olarak 

dikkati çekmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Elmalılı, Hak, Din, Türkçe 

 

 

 



3 
 

 

 

МАЗМУНУ 

ЭЛМАЛЫЛЫ ТАФСИРИНИН АТЫН ТҮЗГӨН "ХАК ДИНИ" ЖАНА 

"КУРАН ТИЛИ" ТҮШҮНҮКТӨРҮ 

Элмалылы Хамды Языр жана анын «Хак Дини Куран дили» аттуу тафсир эмгеги 

боюнча жүзгө жакын доктордук жана кандидаттык диссертациялар жана жүздөн 

ашуун илимий макалалар жазылган. Балким, ошончолук жеке китептер да 

жазылгандыр. Кандай кана изилдөөлөр болбосун Элмалылы Хамди Язырдын 

эмгектери толук изилденди деп айтууга болбойт. 

Элмалылы Хамды Язырдын түрк тилинде тафсир жазган соңку Ислам 

аалымдарынын арасында, өзгөчө орду бар экендиги талашсыз. Ал Осмон 

дөөлөтүнүн акыркы мезгилиндеги классикалык тактап айтканда медресе 

билиминен алган “улум-и динийе” менен Жумурияттын алгачкы убагындагы 

жаңы түшүнүктүн натыйжасында популярдуу болгон “фунун-у асрийе” деп 

аталган илимдерди алып, илимий чөйрөдө үстөмдүк кылган аалым болгон. Бул 

улуу Осмон аалымы тарабынан жазылган, классикалык тафсирлердин катарында 

болууга татыктуу болгон түрк тилиндеги тафсир деп айта алабыз. Эң эле алгач 

тафсир дегенде ойго биринчи келген жана эң көп колдонулган эмгек, албетте, 

«Хак дини Куран дили» тафсири.  

Чыгарманы же авторду толук түшүнүү үчүн автордун инсандыгын, ал басып 

өткөн тарыхый процесстин жүрүшүн жана башка шарттарды  билүү зарыл. 

Элмалылы Хамди Язырдын тафсирин мындайча айтканда  анын шыктандыруусу 

менен жазылган «Хак дини Куран дили» аттуу эмгегин жакшыраак түшүнүү үчүн 

алгач эле карап көрө турган болсок бири-биринен башкача көрүнгөн түрдүү 

аспектилерин карап чыгуу жана алардын ортосундагы байланышты ачууга аракет 

кылуу зарыл. 

Конституциялык монархиянын жана Жумурияттын курулушунун азаптуу 

жараянына күбө болгон жана жеке башынан өткөргөн бир илимпоз катары 



4 
 

Элмалылы Хамди Язырдын инсандыгына жана чыгармачылыгына таасир берген 

коогалаңдуу мезгилдин таасири барбы, жокпу, изилденүүгө татыктуу тема деп 

айта алабыз. 

Бул изилдөөдө Элмалылынын инсандыгы, илимий кыраакылыгы, 

интеллектуалдык билими, тафсирин мурунку көпчүлүк аалымдардай араб 

тилинде эмес, түрк тилнде жазганы, тафсиринин аталышы, «Чыныгы Динге» 

басым жасагандыгы каралат. Негизинен чыныгы дин катарында Курандын тили 

деп аныктаганы, анын доорунда болгон чоң диний жана социалдык 

өзгөрүүлөрдүн жана ошндой эле кайра жаралуулардын чыгарманын тилинде жана 

стилинде кандайча чагылдырылганы, чыгармасында аят котормолоруна котормо 

ордуна «маъал» терминин колдонгону аны өзгөчөлөнтүп турат. Бул терминдин 

тактап айта турган болсок котормо-маъал термини дин адабиятына киришинин 

маанисине токтолуп, ошол эле мезгилдеги «Түркчө Куран» талаш-тартыштары 

Элмалы жана анын чыгармасын чагылдырган. Автордун «дин» жана «хак» 

түшүнүктөрүн кантип колго алганын, анын тафсиринин аты, чыгарманын 

мазмунунда, тийешелүү аяттарды чечмелөөсү жана ошондой эле башка маселелер 

да талкууланат. 

ЭЛМАЛЫЛЫ ХАМДИ ЯЗЫР ЖАНА АНЫН ӨМҮР БАЯНЫ  

Түркчө курандын түшүндүрмөсү жана котормосу дегенде эң алгач эле ойго келген 

эмгек, албетте, «Элмалылы Мухаммед Хамди Языр» жана анын «Хак дини Куран 

дили» аттуу чыгармасы. Элмалылы Хамди Языр жана анын жогрку кадыр-баркка 

ээ кылган бул көрүнүктүү эмгеги бүгүнкү күнгө чейин ар түрдүү тараптан 

изилденди. Көбүнчө илимий мааниде чыгарма жана анын автору ар кандай 

өңүттөн талкууланып, өтө сейрек илимий изилдөөлөрдүн предмети жана 

темасына айланып калды. Албетте, ушунча басым жасалган, ар бир пункту 

кылдаттык менен каралган Элмалылынын личностук абалына жана анын 

тафсирине көңүл бурулганы бекеринен эмес. Элмалылы жана анын атактуу 

эмгеги көптөгөн кайталангыс өзгөчөлүктөргө ээ. Илимдин көптөгөн түрдүү 

тармактарын колдонууга мүмкүндүк берген руханий байлык жана тереңдикке ээ 

болгон «Куран дили» диндин чечмеленишиндеги айткан нерселери  бири бирине 



5 
 

терс түшкөн эмес. Негизинен тафсир эмгектери – бул өзгөчө жана универсалдуу 

эмгектер, анда кыраакы тафсирчилер аяттарды чечмелеп, түшүндүрүүдө 

өздөрүнүн бардык билими менен илимий мүмкүнчүлүктөрүн, өз пикирлерин жана 

идеяларын талап кылынган учурда болгон күчүн көрсөтүшөт. Бул жагынан 

Элмалылы тафсиринин өзгөчө жана баа жеткис баалуулугу бар. Жазылгандан 

бүгүнкү күнгө чейин окумуштуулардын да, калың элдин да ыраазычылыгына, 

алкышына ээ болгон мындай баалуу чыгарманы толук таанып-билүү үчүн анын 

маңызын билүү чыгарманы жана анын авторун чогуу карап чыгуу менен гана 

мүмкүн. Бул жерде Элмалылы Хамди Язырдын өмүр жолу, анын тафсирине 

байланыштуу кээ бир көзгө басар жана бири-бири менен байланышкан маселелер 

жана акырында тафсирге ат катары тандалган «акыйкат дин» түшүнүгү 

талкууланат. 

Үч бөлүмдөн турган бул изилдөөнүн биринчи бөлүмүндө Элмалылынын үй-

бүлөсү, кулк-мүнөзү, жашаган чөйрөсү жана билими жана ошндой эле илимий 

компетенттүүлүгү кошумчалай кетчү нерсе кыраакылыгы, интеллектуалдык 

кеңдиги, инсандыгы, чыгармалары камтылган. Мындан тышкары поэзия жана 

каллиграфия сыяктуу көркөм аспектилери талкууланып, автордун ар түрдүү 

аспектилери менен тааныштырууга аракет кылынат. 

Экинчи бөлүмдө «Хак дини Куран дили» тафсиринин кийинки тафсирлерге 

пайдубалын ачкан кээ бир өзгөчөлүктөрүнө токтолот. Ал өзүнөн мурунку бүткүл 

классикалык тафсирден айырмаланып, түрк тилинде жазылган, башка түрк 

тафсирлеринин көбү сыяктуу котормо эмес, оригиналдуу автордук тафсир жана 

анын мааниси, аны даярдаган себептери жана факторлору түрк тафсиринин 

тарыхына контекст берүү менен талкууланган. Кошумчалай кетсек, түрк тилинде 

жазылган тафсирлердин көбү араб же перс тилдеринен которулса да, Элмалылы 

өз эмгегин түрк тилинде жазган. Элмалылыга чейин түрк тафсирчилери тафсир 

жаатындагы эмгектерин негизинен араб тилинде жазышкан. Мунун негизги 

себеби, классикалык мезгилде илимий тил түшүнүгү өкүм сүргөн. Элмалылы түрк 

тилинде жазган тафсиринде тил жана стилге өзгөчө маани берип, кириш сөзүндө 

бул темада узун түшүндүрмөлөрдү берген. «Түркчө Курани Карими» талкуулары 



6 
 

кызуу жүрүп жаткан учурда тафсирдин аты; "Куран тилинин чыныгы дини" 

аталышы дин боюнча ар кандай долбоорлорго жооп болуп саналат. Аяттарга 

маани бергенде ага чейин котормо термини колдонулса да, Элмалылы биринчи 

жолу котормо ордуна « маъал» терминин колдонгон. Бул терминди жөнү жок эле 

тандаган эмес, өз мезгилине ылайык, өзүнөн мурдагы жазылган тафсирлерден 

өзгөчөлөнүп бурулуш жасаганын көрсөтүп берүүгө багытталган тандоо. Дагы 

белгилей кетчүү эң маанилүү маселе курандын котормосу болбойт анын меъали 

болот деп, котормо деп айтылуусу куранды чектеп койоорун ал эми меъал деп 

айтылганда куранга белгилүү далилдер менен пикирин билдирүү деп белгилеген 

Элмалылынын тафсириндеги мындай кайталангыс өзгөчөлүктөр анын жашаган 

дооруна, окуяларга болгон мамилесине, илимий кыраакылыгына, инсандыгына 

түздөн-түз байланыштуу. 

Үчүнчү бөлүмдө Элмалылынын эмгеги тууралу тактап айта турган болсок, 

«чыныгы дин» жана Куран тили деген түшүнүктөр талкууланат. Исламдын эң 

негизги түшүнүктөрү болгон «дин» жана «укук» түшүнүктөрүнө токтолуп, 

Элмалылынын бул түшүнүктөрдү кандай баалаганы жөнүндө кеп козголот. 

Элмалылынын айтымында, «диндин» аныктамасы, табияты, жана «укуктун» 

аныктамасы, табияты, анын тавхид ишеними менен байланышы жөнүндө 

түшүндүрмө берилет. Айрыкча, «чыныгы дин» термининин мааниси жана 

Элмалылы тафсириндеги орду баса белгиленет. Жалгыз «чыныгы дин» болгон 

Ислам тууралуу талаш-тартыштар уланып, позитивисттик жана материалисттик 

пикирлер алдыңкы орунга чыгып жаткан учурда түрдүү аяттарды чечмелөө 

аркылуу «чыныгы динди» кеңири жана кылдаттык менен баса белгилөөнүн 

маанилүүлүгүнө көңүл бурулат.  

Элмалылынын жаш кези  жана алган билими: 

Элмалылы Хамди Языр 1878-жылы Осмон Дөөлөтүнүн азыркы Анталия 

аймагындагы Элмалы районунун Карягды деген жеринде туулган. Ал төрөлгөндө 

Осмон Дөөлөтү бийлиги астында болгон бул аймакта исламий чөйрөдө чоңойгон. 

Элмалылы Хамди  Язырдын атасы да, апасы да аалымдардын үй-бүлөсүндө 

төрөлгөн. Элмалылы жаш кезинен тарта диний билим ала баштаган. Негизги 



7 
 

диний билимдерди үйрөнгөндөн кийин тереңдетилген диний билим алуу үчүн 

медресеге окууга өткөн. 

Илим таржымалы: 

Хамди эфенди атасынан арапча сабак ала баштаган жана ошол эле учурда 

мектепте окуган. Башталгыч жана орто билимин Элмалыда бүтүргөн жана бул 

мезгилде Куранды тез жаттаган. Таякеси жана башка үй-бүлө мүчөлөрүнөн диний 

илимдер боюнча сабак алат. Өзүнүн кайталангыс таланты жана жөндөмү менен 

көңүл бурган Хамди көп окуйт, бат үйрөнөт жана тынымсыз үйрөнүүгө болгон 

умтулуусу менен белгилүү. Стамбулга баруу кыялы менен таякеси менен окууга 

аттанат. Стамбулга келген соң ал күткөндөй болгон эмес, анткени шаар чоң 

кырсыкты башынан өткөргөн болчу. Мындай абалга карабастан, илим билимге 

болгон кызыгуусу өчпөстөн кайра жанданган. Алгачкы билим алуусу Күчүк 

Аясофия медресесинде баштаган, ал жердеги устаты Бүйүк Хамди Эфендинин 

шакирти болгон. Медерседеги окуу көрсөткүчү Мугалиминин алкышына ээ 

болуп, келечеги жарык окуучу катары таанылат. Стамбулдагы түрдүү 

медреселерден жана мугалимдерден сабак алып, каллиграфия сыяктуу искусство 

тармактарында да чеберчилигин жогорулаткан. 

Хамди эфенди жогорку кеңешке эл өкүлү (депутат) болуп шайланып, саясий 

турмушка аралашкан. Жогорку Кеңеште ар кандай кызматтарда иштеп, өлкөнүн 

ар кыл маселелери боюнча макалаларды жазган. Бирок, II. Конституциялык 

монархия жарыялангандан кийин болгон саясий өзгөрүүлөрдөн улам бир аз 

кыйынчылыктарга дуушар болгон. II. Абдулхамиддин тактыдан түшүрүлүшүнө 

катышып, Осмон дөөлөтүнүн акыркы мезгилдеринде түрдүү кызматтарды 

аркалаган. Бирок, Жумурият мезгилинде, ал саясий себептерден улам көз 

карандысыздык соту тарабынан өлүм жазасына өкүм кылынган. Кийинчерээк ал 

күнөөлүү эмес деп табылып, бошотулган, кандай болбосун бул жараян жана 

башынан өткөргөн кыйынчылыктар ага өз таасирин тийгизет. 

Элмалылы Хамди Эфенди илимий жана саясий тармактарда маанилүү бир фигура 

болгон. Ал билим берүүдө мыкты ийгиликтерге, жетишкендиктерге жеткен. 

Саясий активдүүлүгү элдин көңүлүн өзүнө буруп, өлкөнүн келечеги үчүн 



8 
 

күрөшөт. Анын мурасы илим жана адабият дүйнөсүндө сакталып, анын 

чыгармалары жана салымдары менен эсте кала берет. 

Диний көз караштары жана таасирлери: 

Элмалылы Хамди Языр диний маселелер боюнча ырааттуу жана терең ойлору 

менен белгилүү. Ал тафсирлеринде Куранды өз доорунун коомдук, маданий жана 

илимий шарттарын эске алуу менен чечмелеп берген. Ал салттуу ислам ой-

пикирин азыркы замандын муктаждыктары менен шайкеш келтирүүгө аракет 

кылган. Ал диний маселелер боюнча оригиналдуу көз караштары жана 

комменарийлери менен көптөгөн адамдарга таасир калтырган. 

Коомдук жана саясий салымдары: 

Элмалылы Хамди Языр илимий изилдөөлөрү менен гана эмес, коомдук жана 

саясий тармактарда да активдүү иш алып барган. Ал өз доорунун маанилүү 

коомдук маселелерине кызыгып, коомдун диний жана адеп-ахлактык 

баалуулуктарына басым жасаган. Ошону менен бирге ал улуттук күрөштө 

патриоттулук сезимди жогору коюп, биримдик маселелерине активдүү катышкан. 

Анын өлүмү жана мурасы: 

Элмалылы Хамди Языр өмүр бою Ислам дүйнөсүнө маанилүү салым кошкон 

аалым катары белгилүү. Бирок, ал 1942-жылы дүйнө салган. Анын көзү өткөндөн 

кийин да анын эмгектери жана ойлору Ислам дүйнөсүндө жана Түркияда 

маанисин сактап келет. Анын тафсир усулу бүгүнкү күндө да илимий 

изилдөөлөрдө шилтеме катары колдонулат. Элмалылы Хамди Язырдын мурасы 

Ислам дүйнөсүнүн бай илимий салтына чоң салым кошкон. Анын эмгектери 

бүгүнкү күндө да илимий чөйрөдө, коомдо чоң таасирге жана баалуулукка ээ. 

Элмалылы Хамди Эфендинин көп кырдуу инсандыгы жана илимий ишмердиги 

Элмалылы Хамди Языр фикх, усул-и фикх сыяктуу тармактарда да терең билимге 

ээ болгон. Анын айтымында, өкүмдөрдү жаттоо гана эмес, алардын далилин жана 

себептерин түшүнүү да фыкых илимин жаратуунун негизи болуп саналат. Ушул 

себептен улам, ал илимге ээ болуу үчүн тергөөнүн маанилүүлүгүн баса 

белгилеген. Ошондой эле мусулмандардын көйгөйлөрүн чечүү үчүн мужизаларды 



9 
 

күтпөшү керектигин жана алар тарбиялай турган аалымдардын ижтихаддары 

менен көйгөйлөрдү чече аларын билдирген. 

Маданий жана илимий иш-чаралары 

Элмалылы маданиятка жана искуствого жакын болуу менен биргеликте түрдүү 

тармактарда активдүүлүгүн көрсөтө алган окумуштуу катарында таанылган. Илим 

билим тармагын тереңдетүү менен биргеликте искусство жана адабият 

дүйнөсүндө да терең билимге ээ болгон. Ал физика, химия, медицина, философия 

жана математика сыяктуу илимдерге кызыгып, бул тармактарды да тынымсыз 

изилдеп турган. Ошол эле учурда ал батыш философиясын кылдаттык менен 

иликтеп, ага сынын айтып, өзүнүн көз карашы менен баа берген.  Жан дүйнөсүн 

поезия жана адабият менен байытып, ал түркчө жана арабча ыр жазууга жетиштүү 

тил билими бар аалым болгон. Анын диванында түркчө менен катар араб ырлары 

да бар болчу. Элмалылы классикалык түрк поэзиясынын маанилүү түрлөрүнүн 

бири болгон абжад эсебин колдонуу менен даталарды кыскартуу өнөрүндө да 

устат болгондугу баарыбызга маалым. Ошону менен биргеликте ырларында тил 

жана адабияттын эрежелерин гана эмес, диний, адеп-ахлактык нормаларды да 

колдонгон. Элмалылынын  заман талабы деп койобузбу? же Исллам 

окумуштууларынын салты дейбизби? айтоор Каллиграфия чеберчилиги жана 

искусствого болгон кызыгуусу да аябай жогору болгондугу да белгилүү. 

Элмалылы ушундай дээңгелди көрсөткөн жада калса каллиграфия боюнча да 

адистешкен жана бул боюнча эмгектерди мурас калтырган. Анын жазгандары 

кооз гана көрүнбөстөн, көркөм ойлорун да чагылдырган. 

Суфийлик тарабы жана кызыгуусу 

Ислам окумуштууларынын кими болбосун алардын жан дүйнөсүн тынчтандырган 

өзүнүн жаратуучусу менен болгон байланышын жогорку деңгээлге чыгаруу үчүн 

суфийлик жашоосу болгондугу баарыбызга маалым. Ошондой сыяктуу эле 

Элмалылынын суфизмге болгон кызыгуусу жана анын ичине киргизген суфийлик 

ой жүгүртүүсү анын жазгандарында жана тафсирлеринде да ачык көрүнүп турат. 

Анын суфийлик терминдер жана концепциялар боюнча терең талкуулоосу анын 

суфизм жагынан маанилүү инсан экенин көрсөтөт. Кошумчалай кетсек, анын 



10 
 

тафсирлөө жаатында суфизм тууралуу терминдерди көп колдонгону анын бул 

жааттагы билимин жана кызыгуусун көрсөтөт. 

Негизнен жыйынтыктап айта турган болсок Элмалылы Хамди эфенди ар тараптуу 

жана көп жаатан өзүн жетиштирген жана анын инсандыгы, кеңири илимий 

ишмердиги өз доорунун көптөгөн аалымдарга үлгү боло алган десек 

жаңылышпайбыз. Ал илимде да, искусстводо да көрүнүктүү ийгиликтерге 

жетишип, маданий мурастарга олуттуу салым кошкон. 

 

Эмгектери  

 Жарык көргөн эмгектеринен сөз кылганда анын жашап чоңойгон чөйрөсүнө да 

карап көрүү зарыл. Анткени үй - бүлөсү жана чөйрөсү эң маанилү факторлордон 

болуп эсептелет. Элмалылынын ата энеси да белгилүү болбосо да илим 

чөйрөсүндөгү үй-бүлө болгондугу айтылат. Элмалылынын автордук өзүнө 

таандык жана которулган да көп эмгектери жарыка чаккан. Чыгармаларынын 

айрымдары тирүү кезинде, кээ бирлери көзү өткөндөн кийин жарык көргөн. 

Осмон дөөлөтүнүн дооруна туш болгон диний, социалдык жана маданий 

абалдарга болгон сезимталдыгы жана ошондой эле аларга түздөн-түз кызыгуусу 

себептүү, Элмалылы ошол мезгилдин талабына ылайык көптөгөн актуалдуу 

маселелерине макала жазып, өз идеяларын эл менен бөлүшүп, Ислам 

маданиятына да олутуу салым кошкон. Ошндой эле Элмалылы илимий чөйрөдө, 

автордук жана котормо эмгектери жарыка чыгып эле калбастан ошол мезгилдин 

цивилизациясында да туруктуу из калтырган. Баарыбызга маалым болгондой эле 

Элмалылынын саясаттагы активдүү ролу, Конституциялык монархиядан кийинки 

актуалдуу маселелерге аралашып калуусу анын илимий жаатына терс таасирин 

тийгизген жана артынан көп эмгек калтыруусуна тоскоолдуктар жаралган деп 

эсептесе болот. Бирок, башка өңүттөн карай турган болсок, анын саясатта 

актуалдуу жана маданий маселелер менен алек болушу жана ошондой эле алар 

менен байланышы анын ар тараптуу инсандыгын, интеллектуалдык билимин 

өнүктүрүү, бекемдөө катары баалоого болот. 



11 
 

Элмалылы Хамди Язырдын жарык көргөн чыгармаларынын өтө кеңири 

диапазондо экени баарыбызга белгилүү. Бул жерде бул иштердин кээ бирлери 

жөнүндө катрынан төмөндөгүдөй белгилеп өтөлү: 

Хак Дини Куран дили:  

Элмалылынын эң белгилүү эмгеги болгон бул тафсир, кеңири изилдөө жана 

тереңдик менен түрк тилинде жазылган. Бул тафсир илимдин түрдүү 

тармактарында каралып, көптөгөн тезистерге жана макалаларга тема болуу менен 

биргеликте Дирайет методу менен жазылган тафсир экендигин Элмалылы өз 

жоромолунда көрсөткөнүн байкай алабыз. 

Иршаду'л-Ахлав фи Ахками'л-Эвкаф: 

Элмалылынын жарандык мектепте окуган сабактарынан жыйналган жана 

фонддорго байланыштуу фикх маселелерин камтыган китеп. Фонддордун 

социалдык жана укуктук маанисине басым жасаган бул эмгекте фонддор 

социалдык жардамдын жана тилектештиктин негизин түзөрүн ырастайт. 

Аз. Мухаммад (сав)дын дини: 

Бул эмгек Англикан чиркөөсүнүн Диний иштер китепканасынын директоруна 

берилген жооптордон турган кат түрүндө жазылган рисале. Элмалылы, Аз. 

Мухаммеддин динин сүрөттөп жатып, ал исламдын негизги принциптерин жана 

баалуулуктарын баса белгилеген. 

Сефер Бахси Рисале: 

 Бул Элмалылынын экспедиция маселелери боюнча фикхин караган рисале. Анда 

экспедиция учурунда кармана турган принциптер талкууланып, экспедициянын 

укуктук аспектилери каралган. 

Исламдын бүтө элек коомдук мыйзамы:  

Элмалылы даярдап баштаган, бирок аягына чыга албаган эмгеги. Ислам укугу 

жана фыкых терминдери алфавит боюнча түшүндүрүлгөн, бул китепти Сыткы 

Гүлле жыйнап басып чыгарган. 

Макалалар (Конституциялык монархиядан Республикага чейинки макалалар):  



12 
 

Бул Элмалылынын ар кайсы мезгилдерде түрдүү басылмаларда жарыяланган 

макалаларын камтыган жыйнак. Бул макалалар Осмон дөөлөтүнөн Жумуриятка 

өткөөл мезгилдин маанилүү саясий жана социалдык маселелерин камтыйт. 

Элмалылы Хамди Язырдын бул эмгектери диний, укуктук, саясий жана 

социалдык маселелерди камтыган кеңири көз карашты сунуштайт жана анын ар 

тараптуу аалым экенин көрсөтөт. Бул эмгектеринин ичинен эң белгилүү болго 

«Хак дини Куран дили» аттуу эмгеги биздин изилдөөбүздүн өзөгүн түзгөндүктөн, 

бул эмгегине өзгөчө токтолууга аракет жасайбыз.  

Элмалылыга чейин түрктөр арасында тафсир түшүнүгү жана «Хак дини, 

Куран дили» тафсиринин түрк тилинде жазылышы 

Куран жана анын баяны боюнча тафсир жана котормо 

Куранды түшүнүү үчүн Алла Таала  арапча түшүргөнүн жана аны 

пайгамбарыбыздын түшүндүрүп бергени айтылат. Аяттарды которуу жана 

чечмелөө салты сахабалар доорунан бери уланып келет. Куранды башка тилдерге 

которуу сахабалар доорунан бери эле байкалганы баарыбызга эле маалым. 

Мындай жараяндын болуусу Куранды түшүнүүнүн маанилүүлүгүн көрсөтөт. 

Түрктөрдүн тафсир илимине кошкон салымдары: 

Түрктөр Ислам менен таанышкандан кийин маанилүү кызматтарды көрсөтүштү. 

Түрк окумуштуулары тафсир тармагында да баалуу эмгектерди жаратышкан. 

Түрк тектүү окумуштуулар төмөндөгүчө: 

Абул-Лейс ас-Самерканди  

Абу Мансур Мухаммед ал-Матуриди 

Замахшари 

Молла Гурани 

Мына ушундай сыяктуу түрк тектүү аалымдарынын тафсир тармагында маанилүү 

эмгектери бар. 



13 
 

«Хак дини, Куран дили» тафсирине чейинки түркчө куран котормолору жана 

тафсирлери: 

Түрктөр Исламды кабыл алгандан кийин Куранды түшүнүү аракети күчөдү. 

Осмон дооруна чейинки түрк тафсирчилер Саманиттер доорунда башталып, 

уланган. Түрк иштеринин мааниси Анадолу Селжук Княздыктары доорунда 

өскөн. Түркчө котормолор жана тафсирлер узун жана деталдуу тафсирлерге, 

ошондой эле Фатиха, Ихлас, Йасин, Аяталь Курси сыяктуу кыска сүрөөлөр менен 

чектелген. 

Түрктөрдүн исламды кабыл алуусу менен тафсир салты түрк эмгектери менен 

байып, түрк аалымдарынын салымдары менен тереңдеген. Элмалылы Хамди 

Эфендинин «Хак дини, Куран дили» деген тафсири бул салттын маанилүү бир 

мисалы болуп саналат жана түрк тилинде жазылган. 

ХАК ДИНИ КУРАН ТИЛИ ТАФСИРИНИН ЖАЗЫЛУУ СЕБЕПТЕРИ 

Түрк тилинде калемге алуусунун себептери: 

Элмалылы Хамди Язырдын «Хак дини, Куран дили» деген тафсиринин түрк 

тилинде жазган себептерин түшүнүү үчүн ошол доордун атмосферасын жана 

өзгөчөлүктөрүнө билүү керек. 

Исламдын алгачкы доорлорунда тафсирлерде жана башка илимий-диний 

эмгектерде негизинен артыкчылык берилген бул тил болуп эсептелет. Исламдын 

классикалык доорлорунда, Осмон жана андан мурунку Селжук доорунда эл менен 

аскерлер түркчө сүйлөшкөн, ал эми медреселерде арапча окуу китептери 

колдонулган. Бул мезгилде түркчө котормолор жана тафсирлер да жазылган. 

Бирок медреседеги билим негизинен арапча болгондуктан, түрк тили аз 

колдонулуп эмгектер аябай аз болгон. 

Осмон тафсирчилеринин арапчага көп маани беришинин себептери: 

Осмон доорунда котормо жана түркчө тафсир изилдөөлөрү азайып, арапча 

чыгармалар басымдуулук кылган. Мунун себептеринин бири Куранды түшүнүү 

ар тараптуу илимий билимди талап кылат жана котормо кыйын болгон. 

Медреселерде арапча китептер окутулгандыктан, түркчө тафсир китептерин 



14 
 

жазууга муктаждык көп деле болгон эмес. Болгондо да бул муктаждык Стамбулда 

азыраак сезилген, ал жерде медреселерде арап билими күчтүүрөөк болгон. Осмон 

аалымдары арап класстарында түрк тафсир китептерин окуй турган окуучуларга 

тафсир үйрөтүүнү туура көрүшкөн эмес. Ушул себептерден улам Осмон доорунда 

түрк тафсирлеринин саны азайган. Элмалылы Хамди Яазырдын «Чыныгы дин, 

Курандын дили» деген тафсири ушул доордун тафсир салтынан чыгып, түрк 

тилинде жазылган. 

Осмон доорундагы академиялык тил арапча болгон: 

Осмон дөөлөтүндө арап тили Ислам дүйнөсүнүн илимий академиялык тили 

катары кабыл алынган. Бул абал арап тилинин бай арап адабияттарына жана 

илими менен исламий коомдордо кеңири колдонулушунан келип чыккан. Осмон 

окумуштуулары эмгектерин арапча жазууну артык көрүшкөн жана түркчө 

эмгектеринде да арапча терминдерди көп колдонушкан. Себеби арап тили ислам 

цивилизациясынын фундаменталдык тили болуп эсептелген. 

Арап тилинин үстөмдүгү жана илимдин классикалык түшүнүгү: 

Ислам дүйнөсүнүн өнүгүү мезгили ошол эле убакта Ислам маданиятынын өнүгүү 

мезгили деп айтсак жаңылышпайбыз. Мына ошол мезгилде арап тили ислам 

дүйнөсүндө жалпы кабыл алынган академиялык тили болгон. Ошо сыяктуу эле, 

латын христиандык батыш цивилизациясында да ушундай роль ойногон. Арап 

тили Курандын тили жана исламдын жайылуусу менен маданий жана диний 

биримдиктин куралы катары кабыл алынган. Ушул себептен улам, илимий жана 

диний эмгектер негизинен арап тилинде жазылган жана бул тил ислам 

цивилизациясынын негизине айланган. 

Арап тили жана илим тили түшүнүгүн өзгөртүү: 

19-кылымдын башында Осмон коомунда жана башка ислам өлкөлөрүндө арап 

тилинин үстөмдүгү азая баштаган. Чет элдик таасирлер жана модернизациялык 

кыймылдар арап тилинен тышкары жергиликтүү тилдерди илим жана 

академиялык тили катары колдонуу идеясын жайылта баштаганын тарых 



15 
 

барактарынан көрө алабыз. Бул мезгилде арап тилинен тышкары түрк, перс жана 

башка жергиликтүү тилдерде чыгармалар жазыла баштаган. 

Түрк илиминин өсүшү жана биринчи басылган түрк тафсири: 

Жумурият доорунда Осмон империясынын кулашы жана модернизация 

кыймылдары менен түрк тилинин мааниси жогорулаган. Арап тилинин үйрөнүү 

муктаждыгынын азайуусу түрк тилинин жайылышына түрткү болгон. Бул 

мезгилде Элмалылы Хамди Язырдын «Хак Дини Куран дили» аттуу түркчө 

тафсири маанилүү окуя болду. Бул тафсир түрк тилинде жазылган алгачкы тафсир 

болгондуктан чоң мааниге ээ болгон жана түрк тилинин академиялык тили катары 

кабыл алынышына салым кошкон. Бул мезгилде арапчанын ордуна түркчөнүн 

тандалышы түрк тафсирлөө салтынын башталышын көрсөтүп, маанилүү илимий 

кадам катары эсептелген. 

ДИН ЖАНА ХАК ТКРМИНДЕРИН ТАЛДОО ЖАНА ТҮШҮНДҮРҮҮ 

«Дин» жана «укук» же блбосо «хак» терминдерин талдоо жана түшүндүрүү өтө 

кеңири предмет. Бул контекстте дин түшүнүгүнүн лексикалык жана 

терминологиялык маанилерине анализ жүргүзүүгө болот. 

 

Дин түшүнүгү: 

Дин деген сөз араптын дайн уңгусунан келип чыккан жана тилчилер тарабынан 

инфинитив же зат атооч катары кабыл алынган. Арапча дин деген сөз лексикалык 

жактан көп мааниге ээ болушу мүмкүн. Арап ырларынан алынган мисалдар менен 

бекемделген изилдөөлөр дин сөзүнүн лексикалык жактан да, терминологиялык 

жактан да ар кандай мааниге ээ экенин көрсөтүүдө. Мисалы, дин сөзү үчүн жаза, 

сыйлык, баш ийүү сыяктуу маанилерге келет. Ислам аалымдары диндин 

терминологиялык маанисин изилдеп жатканда ушундай маанилерди эске 

алышкан. Бирок, дин сөзү араб тилинен башка тилдерден алынган деген 

дооматтарга ислам аалымдары каршы чыгышкан. Анткени дин сөзүнүн арабчадан 

келип чыгышы анын исламга чейинки жана андан кийинки мезгилде 

колдонулгандыгы менен тастыкталган. 



16 
 

Диндин табияты жана аныктамасы: 

Диндин табиятын жана аныктамасын көптөгөн ойчулдар жана аалымдар 

тарабынан ар кандай жолдор менен аныктама жана түшүнүк бергенге аракет 

жасашкан. Күйүп жаткан «От» түшүнүгүндө дин – бул ыйыктыктын тажрыйбасы; 

Мартино боюнча, бул адамзат менен руханий байланыштарды кармап турган 

кудайлык аң-сезимди жана эркти кабыл алуу. Башка ойчулдар диндин табияты 

тууралуу ар кандай түшүндүрмөлөрдү беришкен. Ислам аалымдары диндин 

табиятын жана аныктамасын жалпысынан Курани Карим жана Исламдын көз 

карашы менен сүрөттөп беришет. Ислам аалымдарынын пикири боюнча, дин 

акыл эси ордунда болгон адамдарды пайгамбар түшүргөн нерсени кабыл алууга 

чакырган Кудайдын мыйзамы. 

Дин булагы: 

Ислам ишеними боюнча чыныгы диндерди Алла вахий аркылуу түшүргөн. Демек, 

диндин булагы – Алланын Өзү. Адамзат тарыхында Алла тарабынан 

пайгамбарлар аркылуу жиберилген диндер адамдарга туура жолду табууга 

жардам берген. Бул диндердин негизги принциптери Алланын бар экендигин 

жана бирдигин, ошондой эле пайгамбарлыкка жана акырет жашоосуна ишенүүнү 

камтыйт. 

Тавхид дини: 

Ислам дини боюнча адамдар жараткан Алла жиберген тавхид дининин 

негиздерин түшүнүп, кабыл алышат. Курани Каримге ылайык, дин түшүнүгү 

табият менен байланышкан жана жалгаз жаратуучу деген ишенимдеги диндин 

принциптерин камтыйт. Ушул себептен чыныгы диндердин Кудайдан экени жана 

бардык диндердин негизи тавхид ишеними экени баса белгиленет. 

Ыйык Курани Каримдеги дин түшүнүгү: 

Дин сөзү Курани Каримде ар кандай мааниде колдонулат. Айрыкча Маккий жана 

Маданий аяттарында ар түрдүү түшүнүктөргө  басым жасалган. Мекке 

доорундагы дин жалпысынан кыямат күнүнө карата айтылса, Мадина доорунда 

таухид жана моюн сунууга көбүрөөк басым жасалган. Куранда дин сөзү 



17 
 

мусулмандар үчүн өзгөчө мааниге ээ жана ислам сөзүнүн синоними катары 

колдонулат. Бул контекстте «дин» жана «укук» же болбосо «хак» терминдерин 

талдоо жана түшүндүрүү ар кандай дисциплиналардагы билимдерди жана көз 

караштарды бириктирүүнү талап кылат. Курандагы диндин келип чыгышы, 

табияты, булагы жана мааниси боюнча изилдөөлөр динди түшүнүү жана туура 

чечмелөө үчүн маанилүү болуп эсептелинет. 

Диндердин классификациясы: 

Диндердин классификациясына байланыштуу берилген маалыматтар бир топ, ар 

тараптуу жана ар кандай өңүттөн талкууланат. Белгилей кетчү нерсе, ислам 

аалымдары диндин Илахий булагына таянып, «чыныгы дин менен жалган дин» 

деп бөлүү менен динди туура жана жалган диндер деп бөлүшөт. Элмалылы Хамди 

Язырдын динге берген аныктамасында диндин Алланын каалоосу жана 

адамдарды жакшылыкка багыттаган илахий буйругу экенин баса белгилеген. 

Айрыкча Элмалылынын дин менен дин түшүнүгүнүн айырмасына токтолуусу 

кызык. Дин кудайдын буйругу экени жана акыл-эстүү адамдар менен байланышы 

бар экени айтылат. Диянет болсо адамдардын бул илахий буйругун кандайча 

жашап, ишке ашыруунун жолу катары каралат. Бул айырмачылык диндин 

маңызын сактоо жана  адамдын жан дүйнөсүн тазалоо аркылуу диндин негизги 

максатына кызмат кылуу максатын бекемдегендей. Диндердин классификациясы 

жана аныктамасы ар кандай маданияттардын, чөлкөмдөрдүн жана тарыхый 

процесстердин таасири астында өзгөрүшү мүмкүн. Бирок, негизинен, дин 

адамдардын жашоосун калыптандыруучу жана коомдорду багыттоочу маанилүү 

элемент экендиги кабыл алынган. Демек, динди туура түшүнүү жана туура иш 

кылуу инсандын да, коомдун да тынчтыгы жана бейпилдиги үчүн өтө маанилүү. 

Элмалылы Хамди Язырдын динге берген аныктамасы жана дин менен дин 

иштеринин айырмасын түшүндүрүүсү абдан терең жана кеңири бир теманы ичине 

алат. Дин түшүнүгү эмне, ал кандай аныкталат жана анын адам жашоосундагы 

ролу сыяктуу негизги маселелерди камтыйт. Элмалылынын айтымында, «дин 

адамдарды жакшы ниети менен жакшы иштерге түрткөн Илахий абал». Бул 

аныктамада үч негизги элемент өзгөчөлөнүп турат: акылдуу адам, адамдын 



18 
 

тандоосу, тандоо эркиндиги жана диндин кудайлык жагы экени. Бул үч элемент 

бириккенде диндин негизги максаты болгон жакшылыктын ишке ашуусу мүмкүн 

болот. Элмалылы бул үч элементтин айкалышынын натыйжасынын «дин» экенин 

айтат. Динге аныктама берүүдө баса белгиленген дагы бир жагдай акылдуу адам 

деп өзгөчө белгилеген, себеби акыл эси ордунда болбогон адамга диний 

жоопкерчлик жүктөлгөн эмес. Эн негизгиси Ислам динин акылдуу жан болгон 

адамдар менен байланыштырган, диндин адам баласынын жашоосундагы ордун 

аныктоочу маанилүү элемент деп баса белгилеген. Дин менен диний иштердин 

ортосундагы айырманы түшүнүү да абдан маанилүү деп эсептегендиктен. Дин – 

бул кудайлык негизге ээ жана объективдүү чындык болгон түшүнүк. Диянет 

болсо адамдардын илахий буйругун кантип жашап, ишке ашыра тургандыгы 

жөнүндөгү бир  түшүнүк. Адамдын дин өкүмдөрүнө берилгендиги «дианет» деп 

аталат. Бул айырмачылык диндин негизги максатына кызмат кылуу максатын 

күчтөндүрүп, аны адам баласынын жан дүйнөсүн тазалоо жана анын илахий 

булагын сактоо менен бекемдейт. Ал эми Элмалылынын динге берген 

аныктамасы жана дин менен дин иштеринин ортосундагы айырмачылыктарды 

билүү, динди туура түшүнүү жана туура кабыл алуу жагынан абдан маанилүү. 

Дин адамдардын жашоосун калыптандыруучу жана коомдорду багыттоочу 

элемент катары каралат. Демек, динди туура түшүнүү жана туура иш кылуу 

инсандын да, коомдун да тынчтыгы жана бейпилдиги үчүн өтө маанилүү. 

Элмалылы Хамди Язырдын «Динде өз тандоосунун болуусу, мындайча айтканда 

эркиндиги жана артыкчылыктары менен тандоо» аттуу текстинде дин бул адам 

баласынын тандоосу менен ишке ашырылган жана эркиндиги болгон «хунс-и 

ихтиярга» басым жасалган. Диндин өзөгүндө адам баласынын тандоо эркиндиги 

болушу керектигин баса белгилеген; Бул эркиндик динди кабыл алуу жана ага 

амал кылуу процессинде маанилүү экени айтылат. Элмалылы Бакара cүрөсүнүн 

256-аятына таянып «Динде мажбурлоо жок» деген сөздү кеңири чечмелейт. «Ла 

икраха фи'д-Дин» сөз айкашы динде мажбурлоо жоктугу жана анын ар кандай 

жийиркеничтен корголушу керектигине ишарат кылууда. Динди мажбурлоосуз, 

өз каалоосу жана тандоосу менен кармануу керектиги баса белгиленет. Дин 

макулдук жана жакшы ниет менен, б.а. чын ыкластан жан дүйнөсү менен 



19 
 

жасалганда баалуулукка ээ болот. Жийиркенүү менен жасалган ибадаттын эч 

кандай диний баалуулугу жок экени айтылат. Дин мажбурлоосуз тандалып 

алынган жана өз каалоосу менен аткарылуучу эрктин актысы. 

Элмалылынын айтымында, диндин негизин түзгөн ыйман, макулдук жана жакшы 

ниет менен гана ишке ашат. Дин – бул адамдар өз каалоосу менен тандап, жакшы 

иштерди өз каалоосу менен, аң-сезими менен жасай турган мыйзам. 

Дин адамдар өз эрки менен тандоо керек деп эсептейт. Динге кирүү процессинде 

адамдын эркин колдонуу маанилүү. Тандоо өз каалоосу менен жасалышы 

керектиги баса белгиленет. Элмалылы динди толукталып, жаңылануусу 

керектигин айтат. Дин адамдардын муктаждыктарына жооп бере ала турган жана 

өзгөрүп турган заманга ылайыкташып турган бир түзүлүшкө ээ. Ал динди фыкх 

аркылуу кайра чечмелеп, жаңыртуу керектигин айтат. Куран адамдардын 

муктаждыктарына жооп бере турган жана ар дайым жарактуу, негизги 

принциптерди сунуш кылганы айтылат. Дин адамдардын каалоосуна жана 

муктаждыгына жараша жаңыланышы үчүн ижтихад эшиги ачык экени баса 

белгиленет. Диндин өзгөргөн заманга жана коомдук муктаждыктарга ылайык 

кайра чечмелениши мүмкүн деп айтат. 

«Укук» түшүнүгүнүн аныктамасы жана мааниси 

«Хак/укук» деген термин Ислам дининде жана Курани Каримде маанилүү 

түшүнүк катары өзгөчөлөнүп турат. Терминдин этималогиялык маанисин карай 

турган болсок анын ичинде камтылган маанилер бир кыйла бай жана терең. Укук 

термининин семантикалык маңызында «реалдуулук, тууралык, туруктуулук, 

зарылдык» сыяктуу түшүнүктөр кирет. Рагиб аль-Исфаханинин билдирүүсүнө 

ылайык, укуктун чыныгы мааниси – «консенсус жана макулдук». Бул бир 

нерсенин хикматынын талаптарына ылайык болушу тактап айта турган болсок 

бир нерсе хикматтын алкагында жасалышынын укугу. «Хак» термини Кудай 

менен болгон байланышта да, адамдардын ортосундагы мамилелерде да маанилүү 

орунга ээ. 

«Хак» термининин Аллага салыштырмалуулугу жана анын мааниси 



20 
 

Кудай менен пенденин ортосундагы байланышта, укук термини «жеке жана 

үзгүлтүксүз болгон, чындыгы бар, бар экендиги жана кудайлыгы чындап ишке 

ашкан» дегенди билдирет. Мындай абал Алланын бар жана сыпаттарынын 

түбөлүктүү экенин билдирет. Абул-Касым аз-Зажжажи айткандай, Алланын заты 

акыйкат болгон сыяктуу, Андан келип, Ага кайтуучу бардык нерселер да акыйкат. 

Башкача айтканда, Алланын бар болуусу жана амалдары акыйкаттын өзү болуп 

эсептелет. Бул жагынан алып карай турган болсок, укук түшүнүгү Исламдын 

тавхид ишениминин негизги булактарынын бирин түзөт. 

«Укук» түшүнүгүнүн негизги принциптери жана мааниси 

Адам баласы коом болуп жашагандан бери бири бири менен болгон мамиледе, 

коомдо башаламандыкты алдына алыш үчүн алгач эле муктаж болгон нерсе бул 

укук болуп эсептелет. Кандай болбосун укук түшүнүгүнүн адамдардын ортосунда 

туруктуулукту сакташ үчүн адилетти орнотуш үчүн бар болгон түшнүк катарында 

калыптанган. Ислам маданиятындагы дейбизби же болбосо Исламдын өзөгүндө 

дейбизби негизинен Ислам дегенде анын ичинде калыптанган укук түшүнүгү эки 

негизги принципке негизделет:  

*Вужуд (бар болуу)  

*Мутамакат (чындык менен шайкештик) 

 «Акыйкат» деген термин Аллага таандык кылынса, бар болуу жагынан 

түбөлүктүү дегенди билдирет. Газзали «хак» терминин негизги ысымдардын бири 

катары кабыл алып, анын Эсма-и Хуснадагы «азза-и жалал» сөзүнөн кийин 

келгенин айткан. Бул Алланын сыпаттарынын ичинен эң негизгиси жана эң бийик 

түшүнүктөрдүн бири болуп эсептелет. Укук да Исламдын адеп-ахлак 

окууларынын негизин түзөт. Адилеттүүлүк, чынчылдык сыяктуу жакшы сапаттар 

укук түшүнүгү менен тыгыз байланышта. 

«Хак» термининин Курандагы орду жана колдонулушу 

Негизинен куран жана укук деген мезгилде экөө тең адам баласынын жашоосун 

жөнгө салууну көздөйт. Бирок ыйык Куран жалпылап айтканда метафизикалык 

нерселер жөнүндө баяндаганын байкайбыз. Ал эми укук деген түшүнүк көбүнчө 



21 
 

адам баласынын реалдуу жашоодо өзүнө тийешелүү болгон эрежелерди баядайт. 

Исламий укуктук системанын эң негизги өзгөчөлүктөрүнөн бири, адам 

баласынын кылган иш аракетинин каршылыгы мындайча айтканда кылган 

иштеринин жазасы бул жашоо менен чектелбегендиги болуп эсептелет. Тактап 

айта турган болсок Курандагы укук термининин түшүнүгүндө мета физикалык 

түшүнүктүн камтылгандыгында жатат. 

Ыйык Курани Каримде «хак» сөзү зат атооч жана этиш формалары менен бирге 

272 аят жана 289 жерде колдонулган. Бул «хак/укук» түшүнүгү Исламдын 

өзөгүндө турганын көрө алабыз жана мусулмандардын аң сезимине олуттуу 

таасир тийгизген фактор катары эсептесек болот. Курандагы укук термини ар 

кандай абалда кездешүүсү, Исламдын негизги баалуулуктарын, адеп-ахлак 

принциптерин жана коомдук түзүлүшүн түшүндүрүү менен биргеликте акыркттик 

түшүнүктү өз ичине камтыйт. Ислам культурасында дейбизби же болбосо 

Исламдын өзөгүндө дейбизби айтоор Исламдагы укуктук системасын 

тереңдетүүчү анализдер булар ишеним, ибадат, адеп-ахлак, адилеттүүлүк жана 

коомдук тартип сыяктуу маселелерди түшүнүү үчүн маанилүү бир курал болуп 

саналат. Укук түшүнүгү инсандын Аллага болгон берилгендигин күчөтүү менен 

бирге коомдук түзүлүштө адилеттүү жана тең салмактуу түзүлүштү түзүүгө 

жардам берген негизги фактор деп айтсак жаңылышпайбыз. 



22 
 

SUMMARY 

THE CONCEPTS OF "TRUE RELĠGĠON" AND "LANGUAGE OF THE 

QUR'AN" THAT FORM THE NAME OF ELMALILI TAFSĠR 

Regarding Turkish interpretations and translations of the Quran, the first and most 

frequently consulted work is "Hak Dini Kur'an Dili" commentary by "Elmalı'lı 

Muhammed Hamdi Yazır". Elmalılı Hamdi Yazır and his distinguished work have been 

scrutinized from various perspectives. Especially in academic terms, the work and its 

author have been analyzed in various aspects, becoming the subject and theme of a rare 

number of scholarly studies. 

The considerable attention devoted to Elmalılı and his commentary is certainly not 

unwarranted. It is a recognized fact that Elmalılı and his famous work possess many 

unique characteristics. The "Hak Dini Kur'an Dili" commentary is rich in depth and 

accessible for various fields of science, and its author is not only distinguished by one 

or two aspects. Therefore, there are still aspects that await illumination and need better 

understanding. 

Commentary works are exceptional and comprehensive pieces where discerning 

scholars present their thoughts and opinions in interpreting and explaining verses, 

drawing on all their accumulated knowledge and scientific capabilities as required. In 

this regard, Elmalılı's commentary holds exceptional value. 

This study consists of three parts. The first part will attempt to introduce the author 

from different perspectives by discussing Elmalılı's family, personality, the environment 

and era he lived in, his educational life, intellectual capabilities and determination, his 

intellectual accumulation, polymathic personality, works, and artistic aspects like poetry 

and calligraphy. 

The second part will discuss some characteristics of the "Hak Dini Kur'an Dili" 

commentary that have been pioneering for subsequent commentaries. Elmalılı Hamdi 

Yazır wrote his commentary during significant religious and social changes, 

transitioning from classical scientific and world views to new and modern 

understandings amidst intense religious discussions. In this regard, Elmalılı's 



23 
 

commentary has its unique features. Unlike previous holistic commentaries (from Al-

Fatiha to An-Nas), it was written in Turkish. Moreover, while most Turkish-written 

commentaries were translations from Arabic or Persian, Elmalılı authored his work 

originally in Turkish. Until Elmalılı, Turkish scholars primarily wrote commentary 

works in Arabic due to its status as the common language of science and civilization in 

the classical period. The historical journey of Turkish commentaries is significant. 

Additionally, Elmalılı emphasized language and style in his commentary and provided 

extensive explanations in his preface. By naming his commentary "Hak Dini Kur'an 

Dili" during intense debates on the "Turkish Qur'an," he aimed to respond to various 

projects on religion. While the term "translation" had been used until then, Elmalılı was 

the first to use "meaning" instead. This choice was more than a simple selection of 

words; it was intended to convey a message to his time and future generations. These 

unique features of Elmalılı's commentary are directly related to his stance in the face of 

the events and issues of his time, as well as his scientific determination and personality. 

The third part will explore the concepts of "True Religion" and "Qur'an Language," as 

named in Elmalılı's work. By focusing on the fundamental Islamic concepts of 

"religion" and "truth," the study will analyze how Elmalılı interprets these concepts. In 

particular, the implication of the term "true religion" and its place in Elmalılı's 

commentary will be emphasized. Discussing "true religion" extensively through the 

interpretation of various verses, especially at a time when debates on Islam continue 

against a backdrop of positivist and materialist ideas, also signifies that seeking 

alternatives to Islam is futile. 

In conclusion, Elmalılı Hamdi Yazır's personality, the era he lived in, the unique 

features of his commentary during its composition, and some noteworthy concepts in 

the content of the work will be jointly analyzed and contemplated. 

Keywords: Commentary, Elmalılı, True, Religion, Turkish 



24 
 

АННОТАЦИЯ 

ПОНЯТИЯ «РЕЛИГИЯ» И «ЯЗЫК КОРАНА», КОТОРЫЕ ОБРАЗУЮТ 

НАЗВАНИЕ ЭЛЬМАЛЫ'ЛИ ТАФСИР. 

Когда речь заходит о турецких переводах и толкованиях, первым и самым часто 

цитируемым произведением, безусловно, является толкование "Мухаммеда Хамди 

Языра из Эльмали" и его многогранный толковый труд "Истинная вера, Язык 

Корана". Эльмали Хамди Языр и его выдающаяся работа были подвергнуты 

тщательному анализу с разных точек зрения и до сих пор рассматривается. Особенно 

в академическом аспекте произведение и его автор были рассмотрены с разных 

сторон и стали предметом очень редкого количества научных исследований. 

Такое внимание к деталям и освещение всех аспектов толкования Эльмали и его 

толкования, конечно же, не является случайным. Эльмали и его знаменитые работы 

содержат множество уникальных особенностей. Интерпретация "Истинная вера, 

Язык Корана" представляющая собой произведение, обладающее богатством и 

глубиной, которое может использоваться во многих различных областях науки, и 

автор произведения не выделяются ни в одном или двух аспектах. Поэтому остаются 

еще неосвещенные и требующие лучшего понимания его аспекты. Толкования - это 

особые и всесторонние труды, в которых образованные толкователи выражают свои 

мнения и взгляды на толкование и объяснение аятов в соответствии со своими 

знаниями и умениями. В этом отношении толкование Эльмали имеет 

исключительное значение. 

Это исследование, состоящее из трех частей, в первой части будут обсуждаться 

семья Эльмали, личность, среда, в которой он жил, и характеристики того периода, 

его образовательная жизнь, научная компетентность и проницательность, его 

интеллектуальные накопления, а также его творчестве как поэта и художника. Во 

второй части будет рассмотрено несколько аспектов толкования "Истинная вера, 

Язык Корана", которые являются революционными для последующих толкований. 

Эльмали Хамди Языр написал свое толкование в период больших изменений в 

религиозной и общественной жизни, когда классические научные и 

мировоззренческие представления сменились новыми и современными взглядами. 



25 
 

Это позволяет говорить о уникальных характеристиках Эльмали и его толкования. В 

частности, в отличие от предыдущих полных классических толкований (начиная с 

аятов Фатиха и заканчивая аятами «Люди»), это толкование было написано на 

турецком языке. Кроме того, в то время как большинство турецких толкований были 

переведены с арабского или персидского языка, Эльмали написал свое произведение 

оригинально на турецком языке. До Эльмали турецкие ученые в основном писали 

свои толкования на арабском языке. Это связано с тем, что в классический период 

доминировало понимание общего языка науки и цивилизации. История турецких 

толкований имеет важное значение. Кроме того, Эльмали придавал особое значение 

языку и стилю в своем толковании и излагал это во вступлении. В период, когда шли 

интенсивные дискуссии о "турецком Коране", выбор названия его толкования 

"Истинная вера, Язык Корана" был ответом на различные проекты по религии. В то 

время, когда вместо термина "перевод" ранее использовалось слово "перевод", 

Эльмали впервые использовал термин "перевод" вместо "толкование". Это не просто 

выбор слова, а скорее выбор, который содержит послание его времени и будущим 

поколениям. Такие особенности толкования Эльмали связаны с его отношением к 

периоду, в котором он жил, и с его научными и личными качествами. 

В третьей части будет проанализированы понятия "Истинная вера" и "Язык 

Корана", которые Эльмали выбрал для названия своего произведения. Будет 

исследовано, как Эльмали истолковывал эти понятия, сосредотачиваясь на 

ключевых концепциях ислама, таких как "вера" и "истина". Особое внимание будет 

уделено понятию "истинной веры" и его месту в толковании Эльмали. В период, 

когда продолжались дискуссии о единственной "истинной вере" - исламе, и когда на 

передний план выходили позитивистские и материалистические идеи, Эльмали 

обращается к этой теме в своем толковании множества аятов, подчеркивая, что 

поиск пути, отличного от ислама, бесполезен. Наконец, будут рассмотрены личность 

Эльмали, его эпоха, особенности написания толкования и ключевые понятия, 

присутствующие в его труде.  

Ключевые слова: Толкование, Эльмали, Истина, Вера, Турецкий 



26 
 

GĠRĠġ 

AraĢtırmanın Konusu 

Son asra damgasını vurmuĢ olan mütebahhir âlimlerin en dikkat çekenlerinden biri 

Ģüphesizki Elmalılı Hamdi Yazır‟dır. Kur‟an-ı Kerim‟in manasıyla Türkçe üzerinden 

irtibat kurmak isteyen hiç kimsenin bigâne kalamayacağı eser ise onun muhalled eseri 

Hak Dini Kur‟an Dili isimli tefsiridir. Onun en meĢhur eseri olan bu tefsir, aynı 

zamanda Elmalılı Hamdi Yazır‟ı da meĢhur yapan eserdir. 

Türkçe olarak yazılan ve öteden beri ilmi muhitlerde hüsn-i kabule mazhar olmuĢ olan 

bu eser, Ġslam‟ın temel sabitelerinden kopmadan, geçmiĢ ulemanın çizgisinden inhiraf 

etmeden, Ehl-i Sünnet akidesinin haricine çıkmadan kaleme alındığı rahatlıkla 

söylenebilecek bir eserdir. Fakat bu klasik anlayıĢla yazılmasına rağmen aynı zamanda 

nev‟i Ģahsına münhasır pek çok hususiyete sahip müstesna bir tefsir eseridir. Takdir 

edileceği üzere, böylesi müstesna bir tefsir ortaya koymaya muvaffak olan Elmalılı 

Hamdi Yazır ve onun bu mümtaz eseri, yazılıĢ serencamı ve muhtevası itibariyle pek 

çok veçhesiyle inceleme ve tahlile tabi tutulması gereken bir eserdir. 

Kıymeti her türlü takdirin fevkinde olan ve yazıldığı devirden günümüze kadar, hem 

ilim erbabının, hem de geniĢ kitlelerin takdir ve hayranlığını kazanmıĢ olan bir eseri tam 

manasıyla tanımak, künhüne vakıf olacak Ģekilde bilmek,  ancak eser ve eserin 

müellifinin beraber ele alınıp incelenmesiyle mümkündür. 

Bu çalıĢmada Elmalılı‟nın Ģahsiyeti, ilmi dirayeti, entelektüel müktesebatı, tefsirini, 

daha önceki âlimlerin çoğunun yaptığı gibi Arapça yazmak yerine Türkçe telif etmesi, 

tefsirinin ismini, “Hak Din”e vurgu yaparak; “Hak Dini Kur‟an Dili” olarak belirlemesi, 

devrinde yaĢanan dini ve içtimai büyük değiĢim ve dönüĢümlerin eserin dil ve üslubuna 

ne Ģekilde yansıdığı, bu noktada, eserin dilinin Türkçe olmasının saik ve amilleri, ayet 

tercümelerinde, tercüme yerine “meal” tabirini kullanması ve bu tabiri, meal-tefsir 

literatürüne kazandırmasının ehemmiyeti, o dönemde yaĢanan “Türkçe Kur‟an” 

tartıĢmalarının Elmalılı‟ya ve eserine ne Ģekilde yansıdığı,  tefsirinin isminde kullandığı 

“din” ve “hak” kavramlarını, eserin muhtevasında, ilgili ayetlerin tefsirlerini yaparken 

nasıl ele aldığı vb. hususlar ele alınmaya çalıĢılmıĢtır. 



27 
 

Kısaca ifade edilecek olunursa, Elmalılı Hamdi Yazır‟ın hayatı, tefsirine dair dikkati 

çeken ve birbiriyle irtibatlı olan bazı hususlar ve son olarak da tefsire isim olarak 

seçilen “hak din” mefhumu ele alınmıĢtır. 

AraĢtırmanın Gayesi ve Ehemmiyeti 

Yukarıda, Elmalılı Hamdi Yazır‟ın, Türkçe tefsir yazmıĢ olan son devir Ġslam âlimleri 

arasında çok müstesna bir yeri olduğuna temas edilmiĢti. Osmanlı‟nın son, 

Cumhuriyet'in ise ilk zamanlarını idrak etmiĢ, klasik ve köklü medrese eğitiminden 

almıĢ olduğu “ulûm-ı diniyye” ile yaĢadığı dönemde yeni bir anlayıĢın neticesi olarak 

revaç bulan ve ilim çevrelerine hâkim olan “fünûn-ı asriyye”yi bünyesinde 

mezcedebilmiĢ bir âlim olduğu da erbabınca müsellemdir. Bu itibarla, Osmanlı bakiyesi 

bu büyük âlimin yazmıĢ olduğu ve klasik tefsirler sınıfında sayılmaya sezâ olan, maruf 

ve meĢhur tefsiri, “Hak Dini Kur‟an Dili” eserini, müellifi ve devrin hususiyetleriyle 

beraberce ele alıp tanımaya, anlamaya çalıĢmak ve üzerinde fazlaca durulmayan bazı 

noktalara iĢaret etmek çalıĢmanın esas gayesini teĢkil etmektedir.  

Dini ve içtimai manada büyük değiĢim ve kırılmaların olduğu bir vetirede kaleme alınan 

eseri, diğer tefsir eserlerinden ayıran ve onu farklı kılan bazı vasıflara sahipti. ÇalıĢma 

içerisinde üzerinde durulacak olan bu vasıflardan birisi, daha evvelki Türkçe tefsirlerde 

olduğu gibi Arapça veya Farsça kaynaktan tercüme yoluyla değil, müfessir tarafından 

orijinal olarak Türkçe telif ve tasnif edilen ilk tefsir eseri olması gelmektedir. Bu itibarla 

Elmalılı Hamdi Yazır ve “Hak Dini Kur‟an Dili” tefsiri, Türk halkları ve bilhassa 

Anadolu‟daki tefsir tarihi bakımından da ayrı bir yere sahiptir denilebilir. Bir diğer 

dikkat çeken husus, tefsirin isminin rastgele seçilmediği, devrindeki din dıĢı cereyanlar 

karĢısında “hak dini” yani Cenâb-ı Hakk‟ın yegâne “Hak” olan dinini müdafaa 

makamında tespit edilmiĢ ve dinin izzetini muhafaza noktasında üzerine düĢen vazifeyi 

bihakkın yapmaya gayret etmiĢtir. Yine eserinin ismindeki “Kur‟an Dili” ifadesiyle de 

döneminin “Türkçe Kur‟an” münakaĢalarına karĢı cevap mahiyetinde bir tercihtir.  Yine 

“Türkçe Kur‟an”ın olamayacağı noktasındaki hassasiyetini gösteren ve kendinden 

sonraki bütün Kur‟an tercümelerine ilham kaynağı olacak olan hususiyet ise tercüme 

yerine “meal” tabirini ilk olarak kullanmasıdır. Bu kelime seçimi alelade bir tercih 

değil, devrindeki, büyük zihniyet değiĢimlerine ve din üzerindeki baskılara karĢı 



28 
 

Ģahsiyet ve vakar sahibi bir âlim tavrıyla dinin izzet ve haysiyetini muhafaza ve 

müdafaaya matuf bir tavırdır. Ele alınan eser ve müellifinin bu vb. hususiyetlerine 

dikkati çekmek, az bilinen veya bilinse de üzerinde pek durulmayan yanlarını nazarlara 

sunmak çalıĢmanın ana hedeflerinden birisidir.  

Son olarak yazarın eserine isim olarak koyduğu “din”, “hak” ve “Kur‟an” gibi temel 

kavramları Elmalılı Hamdi Yazır‟ın nasıl değerlendirdiğini ilmi usullerle ele alıp tahlil 

etmek, büyük müfessirin, ilim âlemi tarafından hem eseri hem de Ģahsiyetinin 

anlaĢılmasına katkı sunmaktır. 

Ezcümle, Elmalılı Hamdi Yazır, mukaddem ulemadan tevarüs ettiği geniĢ bilgi ve 

müktesebatı ile kendi mütalaa ve kanaatlerini mezcederek ufuk açıcı izah ve tespitlerde 

bulunabilen bir âlim olması hasebiyle akademik camia baĢta olmak üzere, ilahiyat ve 

diyanet sahasıyla alakadar olan herkes tarafından bilinmesi ve anlaĢılması gereken bir 

âlimdir. Bu husus, bıraktığı mirasın, yapılan bunca ilmi ve akademik çalıĢmaya rağmen 

halen ele alınması ve incelenmesi gereken pek çok hususun olduğunu göstermektedir. 

Bu itibarla bu çalıĢma, Elmalılı merhumun manevi ve ilmi mirasının fark edilmesi ve 

anlaĢılmasına dair küçük de olsa hissemend olmak ve katkı sunmak gayesini temel ve 

esas alan bir çalıĢmadır. 

AraĢtırmanın Usulü ve Kapsamı 

AraĢtırmada ilmi usul ve kaidelere riayet etmeye azami derecede gayret edilmiĢtir. 

ÇalıĢmada en baĢlıca kaynak olan Elmalılı Hamdi Yazır‟ın “Hak Dini Kur‟an Dili” 

tefsirinin yanında pek çok tez, kitap, makale, ansiklopedi, dergi, vb. kaynaklardan veri 

toplama, tahlil ve mukayese, çapraz okuma metotları kullanılmıĢtır. Tezde geçen ifade 

ve kanaatlere delil teĢkil eden her tespit, görüĢ ve fikir, kaynağı gösterilerek 

delillendirilmeye çalıĢılmıĢtır.  

Gerek, yazarın hayatının anlatıldığı kısımlarda, gerek devrin atmosferi ve Ģartlarını 

anlamaya ve tasvir etmeye matuf olan ifadelerde, gerekse yazarın, kitabındaki bazı 

mefhumlardan hareketle ele aldığımız görüĢlerini naklederken mümkün mertebe yorum 

ve kanaatlerden azade olma gayreti gösterilmiĢtir.  



29 
 

Ne varki; hiçbir beĢeri ilimde, mutlak manada objektiflik ve mutlak tarafsızlıktan 

bahsetmenin, istenilse ve ne kadar dikkat ve ihtimam gösterilse de tam manasıyla 

mümkün olmayacağı da bedihi bir hakikat olarak unutulmamalıdır.  

Literatür Değerlendirmesi ve Kaynaklar 

ÇalıĢmamızın en temel ve asli kaynağını, Elmalılı Hamdi Yazır‟ın “Hak Dini Kur‟an 

Dili” isimli tefsiri teĢkil etmektedir. Bu noktada kaynak olarak; Eser NeĢriyat ve 

Dağıtım Yayınevi‟nin 1979 tarihli Ġstanbul baskısı kullanılmıĢtır. Bunu yanında yine 

müellifin makalelerinin, Cüneyd Köksal ve Murat Kaya tarafından bir araya getirilip iki 

cilt olarak 1997 yılında Ġstanbul‟da neĢrettikleri “Makaleler” isimli eserine yer yer 

müracaat edilmiĢtir.  1991 senesinde Elmalı‟da tertip edilen ve TDV tarafından 1993 

senesinde Ankara‟da basılan “Elmalılı Hamdi Yazır'ın” sempozyumu tebliğleri, TDV 

Ġslam Ansiklopedisindeki “Elmalılı Hamdi Yazır”, “Hak Dini Kur‟an Dili”, “Hak”, 

“Din”, “Tefsir”, vb. maddelerine müracaat edilmiĢtir. Mehmet Demirci‟nin, “Hamdi 

Yazır'da Hak Kavramı” isimli makalesi, Necmi Atik‟in, Elmalılı Muhammed Hamdi 

Yazır, Hayatı, Eserleri Ve Divançesi isimli basılmamıĢ doktora tezi en çok müracaat 

edilen bazı kaynakları teĢkil etmiĢtir. Elmalılı Hamdi Yazır ve onun tefsirinde ele alınan 

konularla alakalı, yukarıda belirtilen temel eserlerin yanı sıra, elbette gerek “YÖK tez” 

ve “ĠSAM” gibi makale ve tezleri havi veri tabanlarından, gerekse Üniversitemizin 

Ġlahiyat Fakültesi ve merkez kütüphanesi ve AraĢan Ġlahiyat Fakültesinin 

Kütüphanelerinden, Kocaeli‟ndeki muhtelif kütüphanelerden ve diğer veri tabanlarından 

istifade edilmiĢtir. 

 



30 
 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

ELMALILI MUHAMMED HAMDĠ YAZIR‟IN HAYATI, ġAHSĠYETĠ VE 

ESERLERĠ 

1.1. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır‟ın Hayatı 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır 1878‟de (Cemaziyelâhir 1295) Antalya vilayeti, 

Elmalı kazası, Karyağdı mahallesinde dünyaya gelmiĢtir.
1
 Babası Numan Efendi, ecdadı 

vaktiyle Burdur‟un Gölhisar nahiyesine yerleĢmiĢ olan, Oğuz boyunun Yazır koluna
2
 

mensup bir ailenin ferdi olarak Gölhisar‟ın Yazır
3
 köyünde doğmuĢtur. Numan Efendi, 

Bedreddin Efendi‟nin oğlu Hasan Efendi‟nin oğlu Hacı Bekir Efendi‟nin oğlu 

Muhammed Efendi‟nin oğludur. Numan Efendi, Aydın medreselerinde ve Burdur 

medreselerinde tahsil görüp icazet aldıktan sonra Elmalı‟ya yerleĢmiĢ ve Elmalı 

ġer„iyye Mahkemesi‟nde baĢkâtiplik ve Eytâm Müdürlüğü vazifelerinde bulunmuĢtur 

(v.1334/1916). Elmalı‟ya yerleĢen Numan Efendi, Fatma Hanım ile evlenmiĢtir. 

Elmalılı Hamdi Efendi‟nin annesi olacak olan Fatma Hanım, Sarlarlı namıyla maruf 

Elmalı âlimlerinden Abdullah Efendi‟nin oğlu Muhammed Efendi‟nin kızıdır. 

Görüldüğü üzere Elmalılı Hamdi, hem baba tarafından, hem de anne tarafından ilim ehli 

bir ailenin evladı olarak dünyaya gelmiĢtir.
4
 

1.1.1. Tahsil Hayatı 

Hamdi Yazır, ilk Arapça derslerini babasından alırken, bir taraftan mektebe devam 

etmiĢtir. Ġbtidâî ve RüĢdiye mekteplerini (ilk ve orta tahsilini) memleketi olan Elmalı‟da 

                                                           
1
 Necmi Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, (Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi, 2022), 6. 
2
 Nitekim bununla alakalı; tefsirinin mukaddimesinde kendisine dair Ģöyle bir cümlesi vardır: “Ben, halis 

Anadolulu, öz Oğuz, Yazır Türkü‟yüm. On beĢ yaĢında Ġstanbul‟a geldim. Ne Arabistan‟a gittim ne 

Türkistan‟a. Ne Ġran‟ı gördüm, ne Frenkistanı. Öğrendiğimi bu vatanda öğrendim. Yazır‟ın, Kayı, Kınık, 

Bayındır, Eymir, AvĢar gibi büyük Oğuz kabilelerinden biri olduğunu Divân-ı Lugati‟t-Türk‟den 

öğrendim. Ġran‟da çıkan yünden, Avrupa‟da bükülen ipten, Türk tezgâhında dokunan halıyı Türk malı 

bildim… Rûhî-i Bağdâdî‟nin „Sanma ey hâce ki senden zer ü sîm isterler, Yevme lâ yenfeu‟de kalb-i 

selîm isterler‟ sözünü duyduğum vakit bunu, Türkçeden baĢka bir lisanın edebiyatına kaydedemediğim 

gibi Türkçenin en güzel sözlerinden kabul etmekte tereddüd etmedim.” Yazır, M. Hamdi, “Mukaddime”, 

Hak Dini Kur‟an Dili, c.1 Eser NeĢriyat, (Ġstanbul: 1979), 1/11.   
3
 Muhammed Hamdi Yazır,1934 yılında soyadı kanunu çıkınca atalarının köyüne nispetle, Yazır soyadını 

alır.  
4
  Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, 8. 



31 
 

tamamladı. Kısa zamanda ve kendi kendine Kur‟ân-ı Kerîm‟i hıfzetti.
5
 Dayısı Hakkı 

Efendi ve babasından nahiv ve bazı ilimleri baĢlangıç seviyesinde okudu. Bölgede 

Ģöhretli âlim olan büyük amcası Muhammed Emin Efendi‟den hususi ders aldı. 

Akabinde Elmalı‟daki diğer bazı hocalardan nahiv, feraiz, mukaddemat-ı fıkıh gibi 

ulûm-ı diniye dair dersler aldı.
6
 

Fevkalade istidat ve kabiliyetli olduğu her halinden belli olan Hamdi Efendi, harikulade 

zekâsı ve kuvvetli muhakemesi ile herkesin dikkatini çekmiĢ olan numune-i imtisal bir 

talebeydi. Hem çok okuyor, çabuk öğreniyor, bunun yanında, öğrenme arzu ve iĢtiyakı 

kâbına varılmaz derecede nihayetsizdi ve bu hal herkesi hayrete düĢürüyordu. Onun 

alakadar olmadığı, dikkatini celb etmeyen hiç bir Ģey yok gibiydi adeta. Her Ģeyin aslını 

aramak, künhüne vâkıf olmak, daha mükemmelinin nasıl olacağını düĢünmek ve onu 

yapmağa gayret etmek onun en büyük zevkiydi.
7
 

1312/1894 tarihi Hamdi Yazır‟ın hayatının dönüm noktalarından birisidir. Ġstanbul‟da 

medresede okuyan ve memleketine izne gelmiĢ bulunan dayısı Mustafa Zekaî Sarılar, 

Ġstanbul‟a dönerken küçük Hamdi Efendiyi de tahsil için yanında götürmek ister.
8
 Zaten 

ilim ve irfanın merkezi ve menbâı olan Ġstanbul‟a gitmek ve büyük hocalardan, âlim 

zatlardan ders okumak hayali içinde olan Muhammed Hamdi, dayısıyla beraber, anne 

babasını ikna eder ve Finike‟den Antalya‟ya, Antalya‟dan da deniz yoluyla Ġstanbul‟a 

varırlar. Ne var ki Muhammed Hamdi, ilk anda tam olarak hayal ettiği Ġstanbul‟u 

bulamaz ve talihsiz bir sürprizle karĢılaĢır. Zira onlar gemiyle Ġstanbul‟a doğru gelirken, 

Ġstanbul‟da büyük bir felaket yaĢanmıĢ ve 1894 büyük zelzelesi ile Ģehir periĢan bir 

vaziyete gelmiĢtir. Bu manzara Muhammed Hamdi‟yi baĢta sukut-i hayale uğratsa da, o 

                                                           
5
 Elmalılı‟nın yeğeni Fatma Paksüt, 1991 senesinde Diyanet vakfı tarafından tertip edilen sempozyumda 

bir tebliğ takdim etmiĢ ve dayısına dair mühim hatıralar ve malumat nakletmiĢtir. Bu sempozyumda 

anlattığı vakalar arasında Hamdi Efendi‟nin hafızlığıyla alakalı bize Ģu enteresan malumatı nakleder: “Bir 

gece oğlunu yatağında göremeyen annesi, onu alt kattaki odada, bir mumun ıĢığında hafızlığa çalıĢırken 

bulur. Herkesten habersiz baĢladığı bu iĢi hemen hemen yarılamıĢ durumdadır. Büyük bir gayretle 

çalıĢarak, sanıldığından kısa bir sürede sonuca ulaĢır” ( Fatma Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Sempozyumu, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları,  Ankara: 1993), 2-24, 
6
 Sabri Yılmaz, “Osmanlı‟dan Cumhuriyet‟e GeçiĢ Sürecinde Etkin Bir Türk-Ġslam Bilgini: Elmalılı 

Hamdi Efendi”, Türk Dünyası AraĢtırmaları Vakfı Bildiriler Kitabı, (Ġstanbul:2016), 93-98. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D247711/2016/2016_YILMAZS.pdf.  
7
 Fatma Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Sempozyumu, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (Ankara: 1993), 2-24. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1993_PAKSUTF.pdf.  
8
 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 2-24. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D247711/2016/2016_YILMAZS.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1993_PAKSUTF.pdf


32 
 

bu hissi çabuk yenmiĢ ve dayısı Mustafa Zekai‟nin Küçük Ayasofya Medresesi‟nde 

bulunan odasına yerleĢmiĢ ve Ġstanbul‟daki tahsil hayatına böylelikle baĢlamıĢtır. 

Küçük Ayasofya Medresesi‟nde tahsile baĢlayan Elmalılı, burada Of‟lu Hacı Mehmed 

Efendiye de hizmet etmiĢtir.
9
 

Elmalılı Hamdi Efendi, dayısı ile beraber olmaktan çok memnundur; yalnız, Küçük 

Ayasofya medresesinde okumaya pek niyeti yoktur. Onun arzusu, pek çok hocayı 

görüp, dinleyip, beğendiği bir hocayı seçerek onun ders halkasına dâhil olmak, onu 

üstad bellemektedir. Bu sebeple dayısıyla beraber medrese medrese, hoca hoca dolaĢır 

ve her bakımdan kendini celp edecek bir hoca arar. Nihayet, aradığını Bâyazid Camii 

medresesinde bulur ve Bâyezid dersiamlarından Kayserili Büyük Hamdi Efendi‟nin
10

 

ders halkasına dâhil olur.
11

 

Fevkalade muvaffak ve parlak bir talebe olan Muhammed Hamdi, kısa zamanda 

hocasının takdir ve hayranlığını kazanmıĢtır. Öyle ki; bir defasında hocasının tevcih 

ettiği bir suale sadece Elmalılı cevap veriyor, ikinci, üçüncü soru derken sualden suale 

geçiliyor, ders, sınıf seviyesinin üstünde, diğer talebelerin tam anlayamadıkları bir 

sohbete dönüyor. Sınıf arkadaĢlarının hayranlık ve ĢaĢkınlığına sebebiyet veren 

Muhammed Hamdi‟nin harikuladeliği, hocasını da mest etmiĢ olacak ki, kendisiyle aynı 

ismi taĢıyan bu en mümtaz talebesine, muhtemelen kendi yerine onu namzet gördüğü 

için olsa gerek, “Küçük Hamdi Efendi” lakabını münasip görmüĢtür.
12

 Kendisi “Büyük 

Hamdi Efendi”, talebesi Muhammed Hamdi ise “Küçük Hamdi Efendi” olarak 

isimlendirilir olmuĢtur. Nitekim Elmalılı, daha sonraki yıllarda da “Küçük Hamdi 

Efendi” lakabıyla maruf olmuĢ, yazılarında da bu imzayı kullanmıĢtır.
13

 Bilahere 

                                                           
9
 Mahmud Bedreddin Yazır, Kalem Güzeli, (Ankara: Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları Yayınları, 1981), 

64. 
10

 “Bayezid dersiamlarından olan Abdullah oğlu Muhammed Emin oğlu el-Hâc Mahmûd Hamdi Efendi 

Kayseri‟de dünyaya geldi. Anne ve babasını küçük yaĢta kaybetti. Amcasından ve Hocazâde Ahmed 

ġâkir Efendi‟den ders aldı. Ġstanbul‟a gelerek MeĢîhât-ı Ġslâmiye‟de ders vekili Gümilcineli Ahmed Âsım 

Efendi‟nin derslerine devam ederek ilmiye icâzetini aldı. ġer‟î Tedkîkât Meclisi‟nde reis iken iltihaplı bir 

hastalığa tutulmuĢ ve 1332 senesinin Recep ayının baĢlarında (Haziran 1914) vefat etmiĢtir.” Bkz. Necmi 

Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”. 42 numaralı dipnot, 9. 
11

  Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 4. 
12

 Sabri Yılmaz, “Osmanlı‟dan Cumhuriyet‟e GeçiĢ Sürecinde Etkin Bir Türk-Ġslam Bilgini: Elmalılı 

Hamdi Efendi”, Türk Dünyası AraĢtırmaları Vakfı Bildiriler Kitabı, ,( Ġstanbul – 2016), 93-98; Paksüt, 

“Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 16. 
13

 Yusuf ġevki Yavuz, "Elmalılı Muhammed Hamdi", Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi,  

(Ġstanbul, 1995), 11/57-62.  



33 
 

“Küçük Hamdi” ile beraber “Elmalılı” lakabını da kullanır olmuĢtur. 1934 senesinde 

Soyadı Kanunu çıkınca, babasının köyüne nispetle Yazır soyadını aldıysa da daha 

ziyade, “Elmalılı” ve Küçük Hamdi” nam ve lakaplarıyla bilinmiĢtir.
14

 

Elmalılı, hocası Büyük Hamdi Efendi‟den, nahiv, mantık, meânî, fıkıh, usul-i fıkıh, 

hadis, tefsir, hikmet, kelam gibi âlet
15

 ve âlâ ilimleri
16

 okur. Elmalılı, bir taraftan 

Kayserili M. Hamdi Efendi‟nin derslerine devam eder, bir yandan da hat sanatındaki 

mümtaz maharetini inkiĢaf ettirmek için Arif ve Sami Efendiler‟ in hüsn-i hat derslerine 

devam eder. Medrese tahsilini çok parlak bir dereceyle bitiren Elmalılı, 1904 yılında 

Büyük Hamdi Efendi‟nin en mümtaz talebesi olarak icazetnamesini alır.
17

 

Arapçayı çok mükemmel seviyede öğrenen Hamdi Efendi, Farsçayı da Ģiir yazacak 

kadar iyi seviyede öğrenir. Medresede Büyük Hamdi Efendi‟den ders alırken, bir 

yandan tabiat ilimleri ve matematikle de meĢgul olur.
18

 

1319 yılının (1902) Nüvvâb Mektebi‟ne
19

 girer ve birincilikle bitirerek, altın madalya 

ve beratla taltif edilir. 1323 (1906) tarihinde Üçüncü sınıf hâkim Ģehadetnamesini alır.
20

 

1321 (1904) yılında girdiği ruûs imtihanını kazanır. Bu sırada devam ettiği Mekteb-i 

Nüvvâb‟ı birincilikle bitirir. 1324 (1907)‟de resmî müderrislik imtihanını yüksek derece 

ile kazanır. 1325/1908‟senesinde, Medrese müfredâtındaki bütün dersleri her seviyedeki 

talebeye okutabileceğini gösteren bir unvan olan dersiâmlık pâyesi tevdi edilir. Bu 

yüksek medrese ve mekteplerdeki tahsili ve baĢarılarının yanında bir taraftan da kendi 

gayretiyle edebiyat, felsefe ve mûsiki sahalarında muhtelif ilimlerle de meĢgul 

olmuĢtur.
21

 

                                                           
14

 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 16. 
15

 Sarf, iĢtikak, nahv, kitâbet, iĢtikâk-ı kebir, lügat, metn-i lügat, beyan, meânî, bedi‟, belâgat ve inĢâ 

ilimleri gibi âlâ ilimleri anlamaya ve kavramaya vesile (âlet) olacak ilimler. Bkz. Selime Çınar, 

Farabi‟den TaĢköprizade‟ye: Ġslam Medeniyetinde Ġlimler Tasnifinin GeliĢimi. Y.L. Tezi, FSM Vakıf 

Üniversitesi, 2014. 
16

 Akâid, fıkıh, tefsir, hadis, kelam, tasavvuf gibi ilimler. 
17

 Yavuz, "Elmalılı Muhammed Hamdi", 11/57. 
18

 Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, 9. 
19

 Tanzimat döneminde yeniden düzenlenen ilmiye teĢkilâtı bünyesinde kadılık yerine oluĢturulan ve 

“nâib” denilen Ģer„î hâkimlerin yetiĢtirilmesi amacıyla kurulan bu mektep daha sonra Mekteb-i Kudât 

adıyla tanınmıĢtır. Bkz. Ġlhami Yurdakul, "Mekteb-Ġ Nüvvâb", TDV Ġslâm Ansiklopedisi, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mekteb-i-nuvvab (08.04.2024). 
20

Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, 9. 
21

 Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, 9. 



34 
 

Hüsn-i Hat sanatındaki kabiliyeti ve hattatlığı da ehlinin malumu olan Elmalılı, ilk 

olarak hem rüĢdiye mektebindeki Hüsn-i Hat derslerinden, hem de kuvvetli bir hattat 

olan babası Numan Efendi‟nin meĢklerinden aldığı temeli orada bırakmamıĢtır. Her 

zevk-i selim sahibi zat gibi o da, bu sanatkâr Ģahsiyetini ve istidadını inkiĢaf ettirmek 

için ceht ve gayretin içinde olmuĢtur. Bu noktada Ġstanbul‟a geldikten sonra devrinin 

meĢhur hattatlarından Filibeli Hacı Arif Efendi‟den (ö.1326/1909) sülüs ve nesih meĢk 

etmeye baĢlamıĢ, kısa zamanda derslerini ikmal ederek, nesih ve sülüs hattında Arif 

Efendi‟den icâzetnamesini almıĢtır.
22

 

1.1.2. Hocalığı 

1324/1907 tarihinde ruûs (devlet görevi) imtihanına giren ve yüksek dereceyle kazanan 

Elmalılı, Bâyezid Dersiâmı olur. Bâyezid ve ġehzâde camilerinde ders vermeye baĢlar. 

Mekteb-i Nüvvab‟da ahkâm-ı evkâf, Mekteb-i Kuzat‟ta (Hukuk Fakültesi) fıkıh, 

Medresetü‟l-Mütehassisîn‟de usûl-i fıkıh, Süleymaniye Medresesi‟nde mantık, Dâru‟l-

Hilâfeti‟l-Aliyye Medresesi‟nde felsefe, Mülkiye Mektebi‟nde vakıf ve arâzi hukuku 

dersleri okutur. 1332/1915‟te Süleymaniye Medresesi müderrisliğine terfi eder.
 23

 

Elmalılı Hamdi Yazır, 1917 yılında Sultan ReĢad‟ın padiĢahlığı zamanında bir ara huzur 

derslerine
24

 muhatap hoca olarak iĢtirak eder. Ağustos 1918‟de, bir Ġslam akademisi 

mahiyetinde olan ve Ģeyhülislâmlık teĢkilatı içinde kurulan Darü‟l-Hikmeti‟l-

Ġslâmiyye‟ye 4 Ağustos 1918 tarihinde önce aza, ardından 2 Nisan 1919‟da da baĢkan 

seçilir.
25

 

1.1.3. Siyasi Hayatı 

Fevkalade zekâsı, tefsir, kelam, fıkıh, usûl, felsefe, edebiyat ve sanattaki kudreti ile 

temayüz eden Elmalılı, haftalık dînî, edebî ve siyâsî gazete olan Beyânü‟l-Hak 

                                                           
22

 Necmi Atik, Elmalılı, “M. Hamdi Yazır‟ın Sanat AnlayıĢı ve Hattatlığı”, Elmalılı M. Hamdi Yazır 

Sempozyumu, TDV Yay., Ankara, 2015. 
23

 Yavuz, "Elmalılı Muhammed Hamdi", 11/57; Necmi Atik, Hattat Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, 

(Antalya: Kutlu&Avcı Matbaası, 2013), 12. 
24

 Huzur Dersleri: Osmanlılarda 1759‟dan 1924 yılında hilâfetin kaldırılmasına kadar, Ramazan ayında 

padiĢahın huzurunda yapılan tefsir dersleridir. Ebü‟l-„ulâ Mardin, “Huzur Dersleri” isimli eserinde 165 

yıl süren bu derslere mukarrir ve muhatap olarak katılanlar hakkında bilgi vermektedir. Bkz. Mehmet 

ĠpĢirli, “Huzur Dersleri”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ans., Ġstanbul, 1998, 18/441-444. 
25

 Sadık Albayrak, Son Devir Osmanlı Ulemâsı, Ġstanbul BüyükĢehir Yayınları, (Ġstanbul: 1996) 3/250, 

vesîka 31. 



35 
 

mecmuasında güncel meselelere dair makaleler kaleme almıĢtır. Millet ve ümmeti 

içinde bulunduğu vaziyetten kurtarır ümidiyle meĢrûtiyet idâresine açıkça destek 

vererek savunmaya baĢlar. MeĢrutiyet idaresi taraftarı olarak Ġttihat ve Terakkî‟nin 

ilmiye kısmına üye olur. 2. MeĢrutiyetin ilan edilmesinin akabinde meclis-i mebûsanın 

tekrar açılmasıyla beraber 1908 yılının Kasım-Aralık aylarında yapılan seçimlerin 

neticesinde 30 yaĢındayken Antalya mebusu seçilip, ilmiye sınıfına ait sarıklı bir 

siyâsetçi olarak Meclis-i Mebusân‟a girer.
26

 

1908 yılı aynı zamanda ayrılık ve hasretlerin nihayete erdiği yıldır. Babası Numan 

Efendi ailesiyle beraber Ġstanbul‟a o yıl gelir. Kendisi de Firdevs Hanım ile evlenir. Bu 

izdivaçtan üç oğlan bir kız, dört evladı olmuĢtur: Ahmed Muhtar (1910-1980), Numan 

(1916-1931), Hamdun (1919-1988), Fitnat (1911-1946).
27

 

Elmalılı, II. Abdülhamid‟in hal edilmesi esnasında, Bâb-ı MeĢîhât‟ta (ġeyhülislâmlık 

makâmı) MeĢîhât Mektûbi Kalemi‟nde vazifelidir. Hal fetvasına razı olmayan fetvâ 

emîni Nûri Efendi‟yi iknâ edip hal fetvâsı müsveddesini yazmak suretiyle, daha sonraki 

hayatında piĢmanlık hissedecek olduğu bir iĢe imza atarak padiĢahın tahtından 

indirilmesinde mühim bir rol oynamıĢtır.
28

 

BaĢta kabul etmek istemese de Sultan Vahideddin‟in yazılı emri üzerine Damad Ferid 

PaĢa‟nın birinci ve ikinci hükümetlerinde Evkaf nâzırlığına getirilir. Bu vazifedeyken, 

kendisine ikinci rütbeden Osmanlı niĢanı verildi. 15 Eylül 1919‟da âyan heyeti azalığına 

tayin edilirken aynı zamanda ilmî rütbesi de Süleymaniye Medresesi müderrisliğine 

terfi ettirilir.
29

 Eylül 1919 tarihine kadar toplam 4 ay Evkâf-i Hümâyun Nazırlığı yapar. 

Sadrazam Ferid PaĢa ve hükümeti istifa etmek mecburiyetinde kalınca Elmalılı‟nın 

nâzırlığı kendiliğinden noktalanmıĢ olur. Bilahere Osmanlı Âyan Meclisi‟ne (Senato) 

aza seçildi. Her ne kadar, Âyan Meclisi azalığı kayd-ı hayat ile (ölünceye kadar) 

olunuyorsa da, üç sene sonra Osmanlı Devleti‟nin fiilen sona ermesiyle beraber 

Elmalılı‟nın Âyan âzâlığı da son bulmuĢ olur. Cumhuriyet‟in ilanı üzerine memuriyet 

                                                           
26

 Yavuz, "Elmalılı Muhammed Hamdi", 11/57. 
27

  Yılmaz, “Osmanlı‟dan Cumhuriyet‟e GeçiĢ Sürecinde Etkin Bir Türk-Ġslam Bilgini: Elmalılı Hamdi 

Efendi”, 93-98.  
28

 Cevdet Küçük, “Abdülhamid II” , Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi,  (Ġstanbul, 1988): 1/222. 
29

   Yavuz, "Elmalılı Muhammed Hamdi", 11/57-62. 



36 
 

yaptığı bütün müesseseler lağvedilince büyük âlim en verimli çağında açıkta kalmıĢ 

olur.
30

 

Milli Mücadele sırasında Ġstanbul‟daki hükümette vazife almasından dolayı Ġstiklal 

Mahkemesi tarafından gıyâbında idama mahkûm edilir. Fâtih semtinde ikamet ettiği 

evinden alınıp Ankara‟ya, daha sonra yeğeni Mehmet Emin Paksüt‟ün kayınpederi olan 

Ali Çetinkaya‟nın (Kel Ali) baĢkanlık ettiği Ankara Ġstiklâl Mahkemesi‟ne götürülür ve 

kırk gün Ankara‟da tutuklu kalır. Mahkemenin neticesinde muhtemelen bir zamanlar 

“istibdat” aleyhtarı olarak Ġttihat ve Terakki Cemiyeti‟ne katılmıĢ olması ve 2. 

Abdülhamid‟in hal‟inde rol alması sebebiyle suçsuz bulunarak serbest bırakılır.
31

 Bu 

hadisenin akabinde Ġstanbul‟a döndükten sonra camiye gitme dıĢında evinden hiç 

çıkmaz.
32

 

Elmalılı Hamdi Efendi, tefsirini yazmakta olduğu esnada kaleme almıĢ olduğu terceme-i 

hâlinde, üstlenmiĢ olduğu memuriyetlerini tayin tarihleriyle beraber kaydetmiĢ ve Ģöyle 

sıralamıĢtır: 

 Bâb-ı Fetvâ Mektûbî kalemi kitâbeti 11 TeĢrinievvel 1323 ve ġaban 1325 [24 

Ekim 1907] 

 Mekteb-i Nüvvâb ilm-i fıkıh muallim muâvinliği 1 Mart 1324 [14 Mart 1908]    

 Mekteb-i Nüvvâb ilm-i fıkıh muallimliği 1 Eylül 1325 [14 Eylül 1909] 

 Mekteb-i Kuzât ilm-i fıkıh muallimliği 12 TeĢrinievvel 1325 [25 Ekim 1909] 

 Bâyezid Câmi-i ġerîfi Dersiâmlığı 15 TeĢrinievvel 1325 [28 Ekim 1909] 

 Mekteb-i Mülkiye Ahkâm-ı Evkaf Muallimliği 31 Kânunusani 1325 [13 ġubat 

1910] 

 Mekteb-i Kuzât Ahkâm ve Nizâmât-ı Evkaf Muallimliği 1 Kânunuevvel 1328 

[14 Aralık 1912] 

 Medresetü‟l-Vâizîn birinci sınıf fıkıh muallimliği 19 Ağustos 1329 [1 Eylül 

1913] 

 Huzûr-ı Hümâyun ders-i Ģerîfi muhataplığı 13 Rebiülahir 1334 [18 ġubat 1916] 

                                                           
30

   Yavuz, "Elmalılı Muhammed Hamdi", 11/57. 
31

 Ġsmail Kara, “Üç Devir, Üç Elmalılı Hamdi”, Elmalılı M. Hamdi Yazır Sempozyumu Antalya 2012”, 

TDV Yayınları, (Ankara, 2015), 19-35. 
32

   Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, 18. 



37 
 

 Medrese-i Süleymaniye mantık müderrisliği 1 Eylül 1333 [1 Eylül 1917] 

 Dârü‟l-Hikmeti‟l-Ġslâmiyye azalığı 4 Ağustos 1334 [4 Ağustos 1918] 

 Dârü‟l-Hikmeti‟l-Ġslâmiyye riyâseti 2 Nisan 1335 [2 Nisan 1919] 

 Meclis-i Mebûsân-ı Osmânî‟de Antalya mebusluğu 1324‟ten 1328‟e kadar 

[1908-1912] 

 Evkaf Nezareti 2 Mayıs 1335‟ten 30 Eylül 1335‟e kadar [2/5/1919 - 30/9/1919] 

 A‟yân azalığı 1335‟ten 1338‟de lağvine kadar [1919-1922]
33

 

1.1.4. ġahsiyeti 

Elmalılı Hamdi Yazır, fıkıh ve usûl-i fıkıh gibi sahalarda çok derin vukûfiyete sahipti. 

Delillerini ve illetlerini anlamadan hükümleri ezberleyip nakletmenin fıkıh bilmek 

olmadığını, fıkıh bilmenin tahkikle mümkün olacağını ifade ederdi. Müslümanların, 

meselelerini halletmek için mûcize beklememeleri gerektiğini, yetiĢtirecekleri âlimlerin 

yapacakları içtihatlarla meselelerin halledilebileceği üzerinde dururdu.
34

 

Sanatla çok alakadardı ve aynı zamanda sanatkârdı. Devrin en meĢhur hattatlarından 

icâzet almıĢ bir hattattı. Hat ve edebiyatta eserler vermiĢti. Yeğeni Fatma Paksüt‟e göre 

Elmalılı‟nın iki sâdık dostu vardı: Edebiyat ve Hüsn-i Hat sanatı.
35

 Türkçe ve Arapça 

Ģiirlerinin olduğu bir Divançe‟si vardı. Hat sanatında da, sülüs, nesih, ta‟lik, dîvânî ve 

celî yazı nevilerinde levhalar yazmıĢ ve bu yönüyle son devrin önemli hattatları 

arasında sayılmıĢtı.
36

 Hâfızı olduğu Kur‟ân-ı Kerîm‟i güzel okuyabilmek için mûsikî ile 

meĢgul olmuĢtu.
37

 

Muhammed Hamdi Efendi tasavvufla da alakadar olmuĢtur. Tefsirinde vahdet-i vücûd 

mevzuunda yer yer tenkit de ettiği Ġbnü'l-Arabi‟den pek çok iktibaslar yapması ve 

zaman zaman sûfi meĢrep bir üslûp kullanması tasavvufi temayülünün iĢaretleri 

sayılabilir. Ayrıca Elmalılı‟nın Halvetiye Tarîkati‟nin Cemâliye kolunun en mühim 

                                                           
33

 Elmalılı Hamdi Yazır, (NeĢredenler: Asım Cüneyd Köksal ve Murat Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili 

(Ġnceleme - Tenkitli Metin), (Türkiye Yazma Eserler Kurumu BaĢkanlığı, Ġstanbul: 2021), 1/15. 
34

 Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, 22. 
35

 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 22. 
36

 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”,  58. 
37

 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 6. 



38 
 

Ģûbesi olan ve Kastamonu‟lu büyük mutasavvıf ġeyh ġaban-ı Velî (v.976/1568)' nin 

kurduğu ġâbâniye tarîkatı müntesibi olduğu rivayet edilir.
38

 

Elmalılı ile uzun yıllar beraber olan âlimlerden Ömer Nasuhi Bilmen‟in, Hamdi 

Efendi‟nin Ģahsiyeti ve seciyesi hakkındaki ifadelerini burada nakletmek yerinde 

olacaktır: 

Mehmed Hamdi Efendi merhum; halûk, mütevâzı, kıymet-Ģinas idi. Hiçbir 

kimsenin ilmî kıymetini tenkîse kalkıĢmazdı, hiçbir kimsenin meĢkûr mesaisini 

takdirden çekinmezdi. Eğer müteceddid, mütefekkir görülenlerden bazı zevat 

hakkında tenkîdimsi 

bir mütâlaada bulunmuĢ ise bu da mücerred hâiz olduğu ilmî salahiyetin 

kendisine tahmîl ettiği bir vecibeyi ifa gayretinden ileri gelmiĢtir. Binâenaleyh 

merhumun mağrur bir Ģahsiyet olduğunu iddia etmek asla doğru olamaz. O 

hiçbir vakit asrın mütefekkirlerine, selîm düĢünceli âlimlerine bir istihfaf 

nazarıyla bakmıĢ değildir. Bu munsif âlim, Ġslâm ruhuna mugâyir olmayan 

herhangi bir fikir hamlesine karĢı münkirâne bir vaziyet almamıĢtır. Fakat 

kendilerini asrî zihniyetle, müstakil bir görüĢle mücehhez sanan birtakım 

kimselerin teceddüd namına yaptıkları fikir hareketlerini, Ġslâm‟ın mahiyetine 

münâfî gördüğü halde alkıĢlayamazdı. Maahaza bunlara karĢı da bir düĢman 

kesilmiĢ değildi. Belki bunların fikirlerindeki dalâlete acınır dururdu (…) 

Velhasıl Hamdi Efendi merhum mütevekkil, müteverri‟, metin seciyeli, 

kanaatinde musır bir zat idi. Derin düĢüncelerden, tetkiklerden zevk alırdı. (…) 

Kendisine mütefekkir, müteceddid dedirtmek için sunî, gayri samimi 

hareketlerde bulunanlardan hoĢlanmazdı. Ġslâm milleti için herm veçhile 

saadetli neticeler verecek esbâbı araĢtırırdı. Müslümanları Ġslâmiyetin ulvî 

mahiyetinden bihakkın haberdar etmeye çalıĢırdı. Ġslâm‟ın hüviyeti, hâziyyeti 

tamamen mahfuz kalmak Ģartiyle Müslümanlar arasında bir teceddüdün vücûda 

gelmesi lüzûmunu pek hakîmâne bir hâlde îzah ve müdafaa ederdi.
39

 

                                                           
38

 Yavuz, "Elmalılı Muhammed Hamdi", 59. 
39

 Ömer Nasuhi Bilmen, Tefsir Tarihi, Tabakatü‟l-Müfessirîn, Diyanet ĠĢleri Reisliği Yayınları, (Ankara: 

1960), 2/612-614. 



39 
 

Ömer Nasuhi Bilmen‟in “bir zekâ numûnesi”
40

 ifadeleri ile methettiği Elmalılı hem 

Osmanlı hem de Cumhuriyet devirlerini idrak etmiĢ, benzerine çok az rastlanan geniĢ 

kültürlü mütefekkir bir âlimdi. O, geçmiĢin ve bugünün ilmini öğrenmenin zarûri 

olduğunu Ģöyle ifade etmiĢtir:  

Oysa bugünkü ümmet öncekilerin ilimlerini kaybetmiĢtir. Son dönemim 

ilimlerinde de, pek çok açıdan eksiktir. Bu sebepten Ġslam‟ın gücünden 

yararlanamamıĢtır. Böylece ilmî noksanlığı yüzünden, Allah korusun, Batı 

milletlerini tamamen örnek edinme tehlikesi ile karĢı karĢıyadır.
41

 

1.1.4.1. ġiir ve Edebiyat Yönü 

Elmalılı, Ģâir, âlim ve ediplerle yakın münasebetler kurmuĢ, ilim, sanat, edebiyat ve 

Ģairlerin meclislerinin müdâvimi olan sanatkar ruhu pek ince bir Ģahsiyetti. Elmalılı, 

Ġslâm medeniyeti ve kültürüne ait unsurlardan en mühimlerinden biri olan edebiyat 

hususunda derin bir müktesebata ve istidada sahip bir ilim adamıydı. Elmalılı, Arapça 

ve Türkçe Ģiir kaleme alabilecek derecede bu lisanlara vakıf bir âlimdi. Nitekim 

Divançe‟de Türkçe‟nin yanında Arapça Ģiirleri de yer almaktadır. Türkçe ve Arapçanın 

haricinde Farsçada da Ģiir tercüme edebilecek kudrette bir edipti. Elmalılı, Türk Ģiirinin 

her sahasında ve aynı zamanda ebced hesabı ile tarih düĢürme sanatında da mâhir 

biridir.
42

 

Elmalılı, baĢta âyetler ve hadîs-i Ģerifler olmak üzere, kadim eserlere atıf yapma ve 

ifade edilen Ģeyin doğruluğunu ispat için eski eserlerden belli kısımlar aktarma Ģeklinde 

tezahür eden ve istiĢhâd, ihticâc ve istidlâl gibi mefhumlarla ifade edilen klasik geleneği 

maharetle uygulamıĢtır.  Bu minval üzere eserlerinde Türkçe, Arapça ve Farsça pek çok 

Ģiirden istiĢhâdlar yapmıĢtır.
43

 

Elmalılı‟nın, klasik istiĢhâd geleneğindeki tefsirlerde görülen sadece Arapça Ģiirlerle 

istiĢhâdla iktifa etmemiĢ, Farsça ve Türkçe Ģiirlerle de istiĢhâd yapmıĢtır. Bu noktadaki 

kabiliyeti onu diğer müfessirlerden ayıran bir hususiyet olarak karĢımıza çıkmaktadır. 

                                                           
40

Ömer Nasuhi Bilmen, Tefsir Tarihi, Tabakatü‟l-Müfessirîn, 2/ 786.  
41

 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Ġslam DüĢüncesinin Problemlerine GiriĢ, SadeleĢtiren: Recep Kılıç, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (Ankara: 1996), 15. 
42

 Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, 24. 
43

 Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, 24. 



40 
 

Elmalılı, tefsirinde Arapça, Türkçe ve Farsça Ģiirlerden nakiller yapması, onun hem dil, 

edebiyat ve Ģiir müktesebatını göstermesi bakımından, hem de eserin edebî kıymetini 

gözler önüne sermesi bakımından fevkalade mühimdir.
44

 

1.1.4.2.Hattatlık Yönü 

Henüz 15 yaĢlarındayken 1893 yılında dayısı Mustafa Efendi tarafından Ġstanbul‟a 

getirilen, ders alacağı hocayı ve medreseyi seçmek için dayısıyla medrese medrese 

gezen Hamdi Efendi, hat dersi alacağı zatı tespit etmek için de çok titiz davranır. 

AraĢtırmaları neticesinde zamanın meĢhur hattatlarından Filibeli Hacı Arif Efendi‟den 

Hüsn-i Hat meĢketmeye baĢlar.
45

 

Arif Efendi‟nin tedrisinde kısa müddet zarfında sülüs ve nesih yazıda ilerlemiĢ olan 

Muhammed Hamdi, gerek hüsn-i hatta olan fevkalade istidât ve kâbiliyeti ve gerekse 

ilim tahsili hususundaki merakı Arif Efendi‟nin dikkatini celb etmiĢ ve; “Oğlum! Artık 

Sâmi Efendi‟ye gitmenin vakti gelmiĢtir. San‟ata olan istidât ve kâbiliyetini uzun 

müddet hapsetmek istemem” demiĢ ve onu alıp Sâmi Efendi‟ye götürmüĢtür. Sâmi 

Efendi Muhammed Hamdi Yazır‟ın bu husûsiyetini derhal keĢfetmiĢ, arkadaĢlarından 

farklı bir ta‟lim usulüyle çok kısa bir vakitte icâzet vermiĢtir. Resmen hattat olan ve 

yazılar yazmaya baĢlayan Hamdi Yazır, böylece hattatlığı sayesinde hem maîĢetini 

temin etmeye baĢlamıĢ, hem de ilim tahsiline devama muvaffak olmuĢtur.
46

 

Hattat Necmeddin Okyay, Elmalılı‟nın hat sanatındaki kabiliyetini ifâde için Ģu çarpıcı 

cümleyi kullanır:  

“Hamdi Efendi daha fazla ilim ile uğraĢmakla beraber, ekseri vaktini yazıya 

ayırsaydı, dünyada hiçbir hattatın nâmı kalmazdı.”
47

 

Elmalılı‟yı Hüsn-i Hat sanatında farklı yapan bir hususiyeti vardı. O, gördüğü bir istifin, 

tasavvurun benzerini yapma, taklit etme arzusu içerisinde değildi. Onun yazdığı 

                                                           
44

 Bk. Necdet ġengün, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır‟ın Hak Dini Kur‟ân Dili Adlı Tefsirindeki 

Türkçe ġiirlerin Değerlendirilmesi”, Ġstem, Yıl:5, Sayı:9, 2007, 165-166. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260720.  
45

 Necmi Atik, “Elmalılı M. Hamdi Yazır'ın Sanat AnlayıĢı ve Hattatlığı”, Elmalılı M. Hamdı Yazır 

Sempozyumu Akdeniz Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 2-4 Kasım 2012, (Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara: 2015), 616-617. 
46

 Atik, “Elmalılı M. Hamdi Yazır'ın Sanat AnlayıĢı ve Hattatlığı”, 618. 
47

 Ġbnülemin Mahmud Ġnal, Son Hattatlar, (Maarif Basımevi, Ġstanbul 1955), 115. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260720


41 
 

muhakkak farklı olmalı, kelâm-ı ilahiden kendi aldığı behreyi, ilhamı sanatlı bir surette 

insanlara aksettirme gayretinde olmalıydı.
48

 

1.1.4.3. Tasavvufi Yönü 

Felsefe, akaid, fıkıh, tasavvuf, içtimai meseleler üzerine derinlemesine düĢünen bir âlim 

olan Elmalılı‟nın tasavvufi bir düĢünce yapısına da sahip olduğu yazılarında ve 

tefsirinde kendini belli eden bir husustur. “Hakikat-i Muhammediyye”nin zuhûrunun, 

bütün bir yaratılıĢ hilkatinin maksudu ve gayesi olduğunu ifade ederek varlık ve 

yaratılıĢ mevzuunda tasavvufî bir düĢünceyi esas aldığı görülmektedir.
49

 

Elmalılı Hamdi Yazır, esasen tefsirini yazarken iĢ'ari bir gayeyi esas almasa da, 

âyetlerin tefsir ve izahını yaparken pek çok yerde tasavvufî meseleler üzerinde durmuĢ 

ve kendi düĢüncelerini ortaya koymuĢtur. Tasavvufi ıstılahlardan birçok maddeyi ele 

alarak, bunlar üzerinde tasavvufî Ģerhler yapmıĢtır. Tevhit, vahdet-i vücut, nübüvvet, 

velâyet, mârifet, muhabbet, aĢk, tevbe, zikir, zühd, takvâ, nefs, ruh, kalp, seyr-ü sülûk, 

sabır, Ģükür, kurb, yakîn vb. gibi birçok tasavvufi meselede derinlemesine 

açıklamalarda bulunmuĢtur.
50

  

Cemâleddin Server Revnakoğlu, Elmalılı‟nın, ġabâniyye Tarikatı Ģeyhi Mehmed Kâmil 

Efendi‟ye müntesip olduğu ve onun nezâretinde seyr ü sülûkünü tamamladığını Ģu 

ifadelerle nakleder: 

 Ġlmiyyenin baĢ tacı, zamanın Fahri Râzisi olan Küçük Hamdi Efendi merhum, 

talebeliğinde, Ayasofya Medresesi‟nde oturan son devir ġa‟bânî Ģeyhlerinin pek 

meĢhurlarından ve KuĢadalı‟nın kolundan gelen, Yakub Han Halifesi Ayvacıklı 

ġeyh Hacı Mehmed Kâmil Efendi‟nin hizmetinde bulunmuĢ, iltifatına ve hayır 

dualarına nâil olmuĢtur…. Kendisinden ġa‟bânî usûlü üzere seyr ü sülûk 

gördüğünü, feyzinden neĢ‟elendiğini, kemâline, irfanına hayret ettiğini fakire 

defaatle söylemiĢlerdi.
51

    

                                                           
48

 Atik, “Elmalılı M. Hamdi Yazır'ın Sanat AnlayıĢı ve Hattatlığı”, 628. 
49

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 7/4938. 
50

 Bk. Hüseyin Kurt, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır‟ın Tasavvuf AnlayıĢı”, Diyanet Ġlmî Dergi, 

Temmuz-Ağustos-Eylül, 2015, c. 51, S. 3, 163. https://doi.org/10.61304/did.383239.  
51

 Yazır, (NĢr. Köksal ve Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 17. 

https://doi.org/10.61304/did.383239


42 
 

Bu hususta, Elmalılı‟nın Mehmed Kâmil Efendi‟ye intisabıyla alakalı bir kaydı, Ebulûlâ 

Mardin de Huzur Dersleri eserinde zikreder.
52

 

Elmalılı Hamdi Efendi‟nin, Kelâmi Dergâhı, NakĢibendî-Hâlidi Ģeyhi Muhammed Esad 

Erbilî‟ye de intisap ettiği ifade edilmektedir. Elmalılı‟nın, Muhammed Esad Erbilî‟nin 

“nedir” redifli gazeline tahmiste bulunmuĢ olması ve Es‟ad Erbilî için “asrın Ģeyhi” 

ifadesini kullanması bu iddiayı destekler mahiyettedir.
53

 

1.1.5. Eserleri 

Hem anne hem de baba tarafından ilim ehli bir aile ve çevreye sahip olan Elmalılı‟nın 

gerek telif gerekse tercüme olmak üzere pek çok eseri vardır. Eserlerinin bir kısmı 

sağlığında, bir kısmı vefatından sonra yayımlanmıĢtır. YaĢadığı dönemde Osmanlı'nın 

yüz yüze kaldığı dini, sosyal ve kültürel meselelere gösterdiği hassasiyet ve onlarla 

birebir alakadar olması sebebiyle, o gün için güncel olan pek çok konudaki fikirlerini 

makaleler yazarak insanlarla paylaĢan Elmalılı, ilmi sahada yapmıĢ olduğu telif ve 

tercüme eserlerle de Ġslam kültür ve medeniyetinde kalıcı izler bırakmıĢtır. 

Bir yönüyle, MeĢrutiyetten sonra siyasette aktif rol almasının ve güncel meselelerle 

meĢguliyetinin, daha fazla ilmi faaliyet içerisinde olmasına ve daha çok eser miras 

bırakmasına menfi tesir ettiği mülahaza edilebilir. Lakin baĢka bir veçhesiyle 

düĢünüldüğünde siyasete, güncel ve kültürel meselelere kafa yorması, onlarla 

meĢguliyeti, çok yönlü Ģahsiyetini ve entelektüel müktesebatını geliĢtirdiği ve tahkim 

ettiği Ģeklinde de değerlendirilebilir. 

Elmalılı Hamdi Yazır‟ın Ġslam kültürüne kazandırdığı eserler Ģu Ģekilde tasnif edilebilir: 

1.1.5.1. BasılmıĢ Olan Telif Eserleri 

1.1.5.1.1. Hak Dîni Kur‟ân Dili 

Elmalılı Hamdi Yazır denince ilk akala gelen ve onunla özdeĢleĢen, en büyük ve tesir 

uyandıran eseri hiç Ģüphe yok ki “Hak Dini Kur‟an Dili” eseridir. Türkçe yazılmıĢ, 

muhtelif ilim sahalarına mevzu teĢkil etmiĢ, üzerine tetkikler yapılmıĢ, hakkında pek 

                                                           
52

 Ebulûlâ Mardin, Huzur Dersleri, (Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ġstanbul: 2017), 2/1094. 
53

 Vahit GöktaĢ, “Muhammed Es‟ad-ı Erbilî‟nin Hayat, Eserleri ve Tasavvuf Felsefesi”, (Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara: 2002), 61. 



43 
 

çok tez yazılmıĢ, tebliğler takdim edilmiĢ, kitaplar, makaleler yazılmıĢ olan bir eserdir.  

Umumi olarak dirayet tefsiri kategorisinde değerlendirilebilecek bir usûl takip 

edilmiĢtir. Tefsir, farklı ilim dallarında istifade edilebilecek zenginliğe ve derinliğe 

sahip bir eserdir. 

Ġlk baĢta, “Yeni Türkçe Mealli Tefsir” diye isimlendirilen bu tefsir, daha sonra “Hak 

Dini Kur‟an Dili” ismiyle
54

 maruf olmuĢ ve Elmalılı‟nın, 1926 senesinde 48 

yaĢındayken baĢlayıp, 1938 senesinde 60 yaĢındayken tamamlamaya muvaffak olduğu 

en meĢhur eseridir.
55

  

1.1.5.1.2. ĠrĢâdü‟l-Ahlâf fî Ahkâmi‟l-Evkâf 

Mülkiye Mektebi‟nde okuttuğu dersleri kapsayan ve 1911‟de basılan eseridir. Ders 

okutma sırasında, fıkhın vakıflarla alakalı kısımlarından çıkardığı notlara, biraz mesâil-i 

kânûniye, biraz da Ģahsî mütâlâlarını ilâve ederek hazırladığı kitaptır.
56

 

Eserde, medeniyetlerin ancak ilmî yükselme ve içtimai muavenet ve tesanüt sağlanması, 

Ģahıslar arasında vazife taksiminin yapılmasıyla mümkün olabileceği ifade edilir.  

mübâdele ve yardımlaĢmanın en güzel Ģeklinin vakıf müessesesinde temerküz ettiği 

ifade edilir.
57

 Vakıf müessesine yapılan itirazlara verdiği cevaplarla, vakıfların ne kadar 

faydalı ve lüzumlu olduğunu, sosyolojik ve felsefî bir üslupla anlatılmıĢtır.
58

 

1.1.5.1.3. Hz. Muhammed‟in (S.A.V.) Dîni 

Bu eser, Anglikan Kilisesi‟nin Dini Eserler Kütüphanesi Müdürü‟nün suallerine 

Ģeyhülislâmlık makamı namına verdiği cevaplardan oluĢan bir risâledir. Tefsirinin 

sonraki baskılarının baĢ tarafına eklenerek neĢredilmiĢtir. Sebîlü‟r-ReĢâd Mecmuâsı‟nda 

peĢ peĢe 12 yazı dizisi halinde yayınlanmıĢtır. Ayrıca Cüneyt Köksal ve Murat Kaya 

                                                           
54

 Tezin ikinci bölümünde, tefsirin isminin neden “Hak Dini Kur‟an Dili” olarak tayin edildiği izah 

edilecektir. 
55

 Yavuz, "Elmalılı Muhammed Hamdi", 11/ 57-62. 
56

 Nazif Öztürk, “M. Hamdi Yazır‟ın Vakıfçılık AnlayıĢı”, Elmalılı M. Hamdi Yazır Sempozyumu 1991, 

Türkiye Diyanet Vakfı yayınları, (Ankara, 1993), 197. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00064/1991_3/1991_3_OZTURKN.pdf.  
57

 Öztürk, “M. Hamdi Yazır‟ın Vakıfçılık AnlayıĢı, 198. 
58

 Öztürk, “M. Hamdi Yazır‟ın Vakıfçılık AnlayıĢı, 206. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00064/1991_3/1991_3_OZTURKN.pdf


44 
 

tarafından derlenerek yayına hazırlanan “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır‟ın 

Makaleleri” isimli eserde de bu çalıĢmaya yer verilmiĢtir.
59

 

1.1.5.1.4. Sefer Bahsi Risalesi 

Elmalılı, seferîlik hususunda mekânîlik değil, zamanîlik üzerine kurduğu, her vâsıtanın 

ve her yolu kendi mûtat ölçüsüne göre, kendi mûtat yoluna ve Ģartlarına göre hareket 

edeceğinden, bunlarla seyahat edenlerin, mevzubahis olan vâsıtaların mûtat seyirlerine 

tâbi olması icap ettiği yönünde içtihatta bulunduğu risalesidir. Sefer Bahsi, Hak Dini 

Kur‟ân Dili tefsirin 8. ve 9. ciltlerinin baĢına konulan risâledir. Oğlu Ahmed Muhtar 

Yazır tarafından 1960 yılında bastırılmıĢtır.
60

 

1.1.5.1.5. Yarım KalmıĢ Olan Ġslam Hukuku Kâmûsu 

Elmalılı‟nın, Prens Abbas Halim PaĢa‟nın teĢvikiyle hazırlamaya giriĢtiği ve tefsir 

yazımına baĢlamasıyla beraber yarım kalmıĢ olan eserdir. “Ġslâm Hukuku Kamusu”, 

mühim bir eksikliği gidermek üzere hazırlanmaya baĢlanan bir çalıĢmadır. 

Metrukâtındaki evrak tetkik edildiğinde, eserde 4378 madde bulunmakta olduğu, 

bunların 1578 maddesinin yalnız isimlerinin kaydedilmiĢ olduğu, geri kalanlarının da 

bir kısmının tafsilatlı izahlarının yapıldığı, diğerlerinin bir kısmında kısaca açıklamalar 

varken, bir kısmında ise sadece madde isimlerinin verilmesiyle yetinildiği 

görülmektedir.
61

 

Eser, Sıtkı Gülle tarafından hazırlanmıĢ ve Eser NeĢriyat tarafından 1997 senesinde 

Elmalılı‟ya atfedilerek, 5 cilt olarak, “Alfabetik Ġslam Hukûku ve Fıkıh Istılahları 

Kâmûsu” ismiyle neĢredilmiĢtir. Lakin Elmalılı‟nın metrukâtı üzerinde tetkiklerde 

bulunan isimler arasında, gerek Necmi Atik, gerekse Nazif Öztürk, Elmalılı‟nın 

terekesindeki müsveddelerle birebir örtüĢmediği gerekçesiyle, bu haliyle sağlıklı bir 

kaynak olma ve itimat edilebilir olmaktan uzak olduğunu ifade etmektedirler.
62

 Ayrıca 

                                                           
59

 Elmalılı M. Hamdi Yazır, (A. Cüneyd Köksal-Murat Kaya), “MeĢrutiyetten Cumhuriyete Makaleler”, 

(Ġstanbul: Klasik Yayınları, 2011), 129. 
60

 Atik, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, 46. 
61

Abdullah Çolak, “Bir Hukukçu Olarak Elmalılı M. Hamdi Yazır”, Elmalılı M. Hamdi Yazır 

Sempozyumu, (Antalya: 2012) 207. / Atik, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve 

Divançesi”, 45. https://doi.org/10.61304/did.383232.  
62

 Nazif Öztürk, “Elmalılı M. Hamdi Yazır‟ın Metrûkâtı Hakkında Ön Rapor”, Elmalılı M. Hamdi Yazır 

https://doi.org/10.61304/did.383232


45 
 

bu husus, Asım Cüneyd Köksal ve Murat Kaya tarafından tenkitli metin olarak 

hazırlanan ve “Türkiye Yazma Eserler Kurumu BaĢkanlığı Yayınları” tarafından 2021 

yılında neĢredilen “Hak Dini Kur‟an Dili” tefsirinin 1. Cildinde, giriĢ bölümünde de 

teyit edilmektedir.
63

 

1.1.5.1.6. Makaleleri (MeĢrûtiyetten Cumhuriyete Makaleler) 

Elmalılı Hamdi Yazır‟ın, 1908-1925 yılları arasında Beyânülhak, SebîlürreĢâd, Cerîde-i 

Ġlmiye, Te‟sîsât, Ġkdam ve Tasvîr-i Efkâr gibi muhtelif mevkutelerde çıkan makaleleri, 

Asım Cüneyd Köksal ve Murat Kaya tarafından derlenmiĢ ve “Elmalılı M. Hamdi 

Yazır, MeĢrûtiyetten Cumhuriyete Makaleler” ismiyle yayınlanmıĢtır. Bu eserde gerek 

tek yazıdan ibaret makaleleri, gerek tefrika edilen yazı dizilerinin yanı sıra Metâlib ve 

Mezâhib isimli tercümesinin baĢına eklediği Dibâce ile Ahmed Hamdi Akseki‟ye 

yazdığı seferîlik meselesine dair risale Ģeklindeki mektup da neĢredilmiĢtir.
64

 

1.1.5.1.7. Kanun-ı Esâsî ‟nin 1909 Tâdiline Dair Rapor & Mehâkim-iġer‟iyye ve 

Hükkâm-ı ġer‟ Kanunu Esbâb-ı Mûcibe Mazbatası (Osmanlı 

Anayasasına Dair) 

Elmalılı‟nın, 1909 tarihinde Meclis-i Mebûsan‟ın Kanun-ı Esâsî‟yi gözden geçirmek 

için oluĢturduğu komisyon tarafından kendisine tevdi edilen vazifeyle, Kanun-i 

Esasi‟deki bu tâdîlatın esbab-ı mucibelerini ve sebeplerini anlatmak için kaleme aldığı 

rapordur. ġer‟î mahkemeler ve hâkimlerle alakalı kanunun gerekçelerini de 1912 yılında 

ayrı bir rapor hâlinde yazdığı mazbatalardır. 

Bu iki metin, Asım Cüneyd Köksal tarafından, Elmalılı‟nın fıkıh ve siyasetle alakalı 

fikirlerine dair bir izah ve Elmalılı‟nın yazılarının siyak - sibakını anlatan bazı izahlarla 

ve ilave metinlerle yayımlanmıĢtır.
65

 

                                                                                                                                                                          
Sempozyumu, (TDV Yay. Ankara, 1993), 337. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1991_1_OZTURKN2.pdf./ Necmi Atik, “Elmalılı Muhammed 

Hamdi Yazır‟ın Ġslam Hukuku Kâmûsu ve Âdem Maddesinin Tahlili” (Ġlahiyat AraĢtırmaları Dergisi, 

sayı 8, Aralık: 2017) 69-70.  https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2207238.  
63

 Yazır, (NĢr: Köksal ve Kaya), “Hak Dini Kur‟an Dili” (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 26-27. 
64

 Elmalılı M. Hamdi Yazır, ( A. Cüneyd Köksal-Murat Kaya), “MeĢrutiyetten Cumhuriyete Makaleler”, 

(Klasik Yayınları, Ġstanbul, 2011). 
65

 Asım Cüneyd Köksal, Osmanlı Anayasasına Dair, (Ġstanbul: Klasik Yayınları, 2018). 

https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1991_1_OZTURKN2.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2207238


46 
 

1.1.5.2.BasılmıĢ Tercümesi 

 Tahlîlî Tarih-i Felsefe: Metâlib ve Mezâhib – Mâba‟de‟t-tabî‟a ve Felsefe-i Ġlâhiye 

“Histoire de la Philosophie” ismini taĢıyan felsefe tarihine dair kitabın, ilahiyat ve 

metafizik kısımlarının tercümesi olan bir eserdir. Elmalılı, tercümenin baĢ kısmına 40 

sayfalık bir Dibâce ilave etmiĢtir. Ayrıca kitabın pek çok yerine notlar ve haĢiyeler 

düĢerek muhtelif fikir ve filozoflar hakkındaki mülahazalarını ortaya koymuĢtur. 

Mehmed Emin EriĢirgil, tercümenin Dibâce‟si hakkında Ģu satırları kaydetmektedir: 

Kitaptan çok Dibâce kıymetlidir. Bu Dibâce ayrı intiĢar etse yine kıymetinden 

kaybetmezdi. Çünki baĢtanbaĢa okuyunca felsefî mesâili kavrayan bir zekânın 

tesiri altında bulunduğunuzu hemen fark ediyorsunuz. Vâkıâ içindeki bazı 

fikirlere iltihak edemiyorum. Ancak mesâil-i felsefiye üzerine yazılmıĢ bir eserin 

[kıymeti] parça parça fikirlerin sıhhatinde değil, kavrayıĢ ve görüĢündeki vüs‟at 

ve ihâtadadır. Bu mukaddime ise her cihetten bize muharririn felsefî mesâili 

anlayıĢtaki ihâtasını gösteriyor. (...) Bu mukaddime felsefî bir kudreti haiz bir 

kalemin eseridir.
66 

 

 

 

                                                           
66

 EriĢirgil‟den nakleden: Süleyman Hayri Bolay, “Bir Filozof Müfessir M. Hamdi Yazır”, Elmalılı 

Muhammed Hamdi Yazır Sempozyumu, (Ankara, 1993), 136. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1991_1_BOLAYSH.pdf.  

https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1991_1_BOLAYSH.pdf


47 
 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

ELMALILI‟YA KADAR TÜRKLERDE TEFSĠR ANLAYIġI VE „HAK DĠNĠ 

KUR‟AN DĠLĠ‟ TEFSĠRĠNĠN TÜRKÇE TELĠF EDĠLMESĠ 

2.1.    Kur‟an‟ın AnlaĢılması Bakımından Türklerde Tefsir ve Tercüme 

Allah Teâlâ, Kur‟an-ı Kerimi, ayetleri anlaĢılsın diye Arapça olarak inzal buyurduğunu 

beyan etmektedir.
67

 Cenâb-ı Hak, iradesini Arapça olarak izhar etmekle beraber, onu, 

anlaĢılması için indirdiğini de Kur‟an da ifade buyurmuĢtur.
68

 Hz. Peygamber (S.A.V) 

de kendisine inzal buyurulan Kitap-ı Mübini evvela kendisi tebyin ve tefsir etmiĢtir. 

Kur'an-ı Kerim tefsirinin özü, onun bu husustaki beyanlarıdır ki bu da Ġslam‟ın aslı ve 

esasını teĢkil eder. Zira Kur'an-ı Kerim O'na indirilmiĢtir. O, mutlak olarak Kur'an'ı 

insanların en iyi bilenidir. Yine bu bakımdan O mübelliğdir ve tebyinle mükelleftir.
69

 

Nitekim bu hususu, Cenabı Hak Kur‟an‟da bizzat beyan etmiĢtir.
70

 Binaenaleyh Sahabe 

devrinden itibaren baĢlamıĢ olan ayetlerin tercüme ve tefsir edilmesi faaliyeti daha 

sonraki asırlar ve devirlerde de bittabi devam etmiĢtir. 

Kur‟an‟ın baĢka bir dile tercüme edilmesi keyfiyeti de yine sahabe zamanına kadar 

geriye gitmektedir. Selman-ı Farisi (r.a)‟ın, Rasûlullah‟ın müsaadesiyle ilk defa 

Fatiha„yı Farsça ‟ya tercüme ettiği rivayet edilir.
71

 Rasûlullah, devlet reislerine ve 

krallara gönderdiği Ġslam‟a davet mektuplarında Kur‟an-ı Kerim ayetlerinden istifade 

etmiĢ ve mezkûr mektupları, o ayetleri tercüme ve tefsir edebilecek elçilerle 

muhataplarına göndermiĢtir.
72

 Rasûlullah‟ın bu ve benzeri tatbikatı tercüme ve tefsirin 

caiz, hatta çok lüzumlu olduğunu gösteren deliller olarak mütalaa edilmelidir. Abdullah 

bin Abbas için Ġbn–i Mes‟ûd tarafından ifade edilen “Tercüman-ı Kur‟an”
73

 tabiri de 

                                                           
67

 Fussilet 41/3; Tâhâ 20/113; Yusuf 12/2; eĢ-ġura 42/53;  ez-Zuhruf 43/3. 
68

 El-Hac, 22/16. 
69

 Ġsmail Cerrahoğlu, “Kur‟ân-ı Kerim‟in Tefsirine Duyulan Ġhtiyaç”, Diyanet Ġlmi Dergi (Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı Dergisi, c. I, sayı: 5, 1962), 6-11. 
70

 “Beyyinelerle ve kitaplarla; sana da bu zikri indirdik ki kendilerine indirileni nâsa anlatasın ve gerek ki 

tefekkür edeler.” en-Nahl, 16/44. 
71

 Mahmud b. Abdullah el-Âlûsî, Rûhu‟l-me„ânî, thk. Ali Abdülbari „Atıyye (Beyrut:Dârü‟l-Kütübi‟l-

„Ġlmiyye, 1415/1994-1995), 6/365; Esat Özcan, “Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe Tefsirlerin Yeri” 

Bozok Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi (BOZĠFDER, 17, 2020/17), 163. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D03825/2020_17/2020_17_OZCANE.pdf.  
72

 Özcan, “Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe Tefsirlerin Yeri”, 163. 
73

 Abdulhamit BirıĢık, “Müfesser”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi, (Ankara, Türkiye Diyanet 

Vakfı yayınları: 2020), 41/496-499. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D03825/2020_17/2020_17_OZCANE.pdf


48 
 

Kur‟an‟ın tercüme ve tefsirinin, izahının sahabe devrinde baĢladığı ve ehemmiyeti ile 

alakalı fikir verebilmektedir. 

2.1.1. Türklerin Tefsir Ġlmine Katkıları 

Türkler miladi 9. asırda Ġslam dini ile tanıĢmıĢ ve 10. asırdan itibaren büyük kitleler 

halinde adeta fevç fevç bu yeni tanıdıkları dine girmeye baĢlamıĢlardır.
74

 Türkler 

Ġslamiyet‟i kabul ettikten sonra bu dine her sahada çok büyük hizmetlerde 

bulunmuĢlardır. Türk kavimleri, umumiyetle cihangirlik ve Ġslam fütuhatında 

sergiledikleri fevkalade baĢarı ile Ġslam‟ın askeri sahada sancaktarı ve serdarı olma 

vasıfları ile temayüz eden keyfiyetleri ile haklı bir Ģöhret ve itibar sahibi olmuĢlardır. 

Fakat bu hususiyetlerinin yanında pek çok ilmi sahada da hizmetler ifa etmiĢlerdir. Bu 

hizmetlerin en mühim olanlarından biri de Ģüphesiz Kur‟ân‟ın tefsiri mevzuundadır. 

Türk âlimler, tefsir sahasında çok kıymetli ve muhalled eserler telif etmiĢlerdir.
75

 Ebû 

Mansur Muhammed el-Mâtürîdî(v.333/944), Molla Gürânî (v.8931488), Ebüssuûd 

Efendi (v.9821574), Ebü‟l-Leys Semerkandî (v.373/983), ZemahĢerî (v.5381144), 

Ebü‟l-Berekât en-Nesefî (v.710/1310), Ġsmail Hakkı Bursevî (v.1137/1725) tefsir 

sahasında, günümüzde hala en çok müracaata edilen Ģaheser vasfında ölümsüz tefsir 

eserleri bırakan Türk âlimlerden birkaç tanesidir.
76

 

2.1.2. Hak Dini Kur‟an Dili” Tefsirinden Önce Türkçe Tercüme Ve Tefsirler 

Yukarıda bazıları tadat edilen bu klasik tefsir eserlerinin umumiyetle Arapça olmasının 

sebepleri ilerleyen baĢlıklarda izah edilmeye çalıĢılacaktır. Bu noktada, Türkçe yazılmıĢ 

tercüme ve tefsirlerden çok kısa bahsetmek yerinde olacaktır. Zira Türkler, Ġslamiyet‟i 

kabul ettikleri ilk zamanlardan itibaren Kur‟an‟ı anlayabilmek için çok yoğun bir 

gayretin içerisine girmiĢlerdir. Takdir edilmesi gereken bu gayretin mahiyetini 

kavrayabilmek, Türklerin Ġslami ilimler ve hâssaten tefsir ilmine olan katkılarını ortaya 

koyabilmek için Osmanlı ve onun öncesindeki Türkçe tefsir ve tercüme tarihinin 

serencamına atf-ı nazar etmek isabetli olacaktır. Ayrıca bu hususu âyan etmek, 

                                                           
74

 Abdülkerim Özaydın, “Türkler”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2012), 41/478. 
75

 Hidayet Aydar, “Türkler‟de Kur‟an ÇalıĢmaları”, Ġstanbul Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi 1 

(1999), 159-235. https://isamveri.org/pdfdrg/D02370/1999_1/1999_1_AYDARH.pdf.  
76

 Özcan, “Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe Tefsirlerin Yeri”, 163. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D02370/1999_1/1999_1_AYDARH.pdf


49 
 

Türklerin ilme ve bilhassa tefsir ilmine katkılarının olmadığı yönündeki tenkitlere de 

cevap mahiyetinde olacaktır. 

Müslüman Türkler ve onların ortaya koyduğu eserlere dair herhangi bir mevzudan 

bahsedildiğinde, elbette ve tabii olarak ilk önce Osmanlı ve Osmanlıya dair hususlar 

akla gelir. Bu noktada, Osmanlı ulemasının tefsir ilmine yaklaĢımı, tefsir anlayıĢı ve 

tefsir faaliyetlerinin esas gayesini ele almak gerekir. Fakat evvela Osmanlı öncesi 

Türkçe Kur‟an-ı Kerim tercüme ve tefsirine dair tarihi vetireye bakmak yerinde 

olacaktır. 

2.1.2.1. Osmanlı Öncesi Türkçe Tefsirler 

Sâmânîler zamanında, içinde bazı Türk âlimlerin de olduğu bir heyet tarafından Kur‟an 

Farsçaya tercüme edildiği bilinmektedir.
77

 Hicri 4.-5. / miladi 10.-11. asırlarda Kur'an'ın 

Farsçaya tercümesi iĢinde vazife alan heyet içerisinde bulunan bazı Türk âlimler 

tarafından, Türklerin de Kur'an'a olan ihtiyaçlarını nazar-ı itibara alarak onu Türkçeye 

de tercüme ettikleri daha sonraki bazı kaynaklarda nakledilmektedir.
78

 Günümüzde 

bilebildiğimiz ilk Türkçe tercüme, ġark (Çağatay) Türkçesine yapılmıĢ Kur'an 

çevirilerinin me‟hazı olarak Sâmânî hükümdarı Mansûr b. Nûh zamanında Kur'an'ın 

Farsçaya tercüme çalıĢması esnasında yapılan Türkçe tercüme yahut 11. asra 

tarihlenmiĢ bir tercüme olarak gösterilmektedir.  

Kur'an'ın Türkçe ‟ye tercümesi çalıĢmalarının 10. yahut 11. asırdan itibaren baĢlayıp, 14 

ve 15. asırlarda Anadolu Selçuklu Beyliklerinin sonuna kadar devam ettiği söylenebilir. 

Bu vetirede Kur'an'ın tamamen veya bazı sûrelerinin parçalar halinde, gerek Çağatay, 

gerekse Eski Anadolu Türkçesine muhtelif tercümeleri yapılmıĢtır. Bunlar Osmanlı 

öncesi Türkçe tefsir kitâbiyatının en mühim unsurları olarak karĢımıza çıkmaktadırlar. 

Bu noktada bilhassa Anadolu beyliklerinin Türkçe eserlere ve Türkçe tefsir 

çalıĢmalarına verdikleri ehemmiyet ayrıca zikredilmelidir. Zira Anadolu Selçukluların 

dağılmasından sonra, kendi beylik merkezlerini yeni il 

 

                                                           
77

Aydar, “Türklerde Kur‟an ÇalıĢmaları”, 167. 
78

 Sadrettin GümüĢ, “Kur‟an ve Tefsir‟in Türkçeye Çevirisinin Tarihi Süreci, BaĢlangıçtan Günümüze 

Türklerin Kur‟an Tefsirine Hizmetleri” -Tebliğler ve Müzakereler- TartıĢmalı Ġlmi Toplantı (21-22 Ekim 

2011, 2012), 25-40. https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_GUMUSS.pdf.  

https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_GUMUSS.pdf


50 
 

 

 

im, irfan ve fikir merkezi haline getirmek isteyen Anadolu beyleri, ilim adamlarına çok 

büyük ihtiram göstererek kıymet vermiĢ ve geniĢ imkânlar sağlamıĢtır.
79

  

Elbette Türkçeye rağbetin artmasında, Moğol tazyiki yüzünden Anadolu‟ya yeni gelen 

ve sadece Türkçe bilen Oğuz kitlelerinin de tesiri olmuĢtur. Zira Türkçeden baĢka lisan 

bilmeyen Türk nüfusun artması, Farsça karĢısında Türkçenin de kendini kabul 

ettirmesini intaç etmiĢtir
80

 Bunun yanında Fars dili ve edebiyatına vakıf olan Selçuklu 

sultanları ve devlet adamlarına mukabil Anadolu beylerinin Farsçayı iyi bilmemeleri de 

Türkçenin revaç bulmasında mühim bir amil olarak rol oynamıĢtır.
81

 

Netice itibariyle Anadolu Selçuklular devrinde Türkçe olarak daha basit muhtevalı 

eserler görülürken Anadolu beylikleriyle beraber Türkçe, ilmi ve derinlikli eserlerin de 

kaleme alındığı bir dil hüviyetini kazanmıĢtır. Ekseriyeti dini muhtevalı olan bu 

eserlerin arasında Kur‟an tercümeleri çok mühim bir yer tutmaktadır. Bu dönemdeki 

Kur‟an tercümeleri; a)  kısa surelerin tefsirleri ki; bunlar daha ziyade; Fatiha, Ġhlas, 

Yasin Tebâreke, Ayete‟l Kürsi, Amme Cüzü tefsirlerini ihtiva ederdi. b) izahlı, 

açıklamalı tercümeler, c) satır arası tercümeler, d) uzun, mufassal tefsirler Ģeklinde 

tasnif edilebilir.
82

 

Kur'an-ı Kerim'in Anadolu Türkçesinde yapılan ilk tercümeler daha ziyade tefsirli 

tercümeler tarzında kaleme alınmıĢtır. Bunlar, az evvel ifade edildiği üzere bazı kısa 

surelerin tefsiri, Fatiha tefsiri, Yasin, Tebâreke, Ġhlas suresi tefsirleri gibi sure ve ayet 

tefsirleriydi. Anadolu'da Türkçe bütüncül ve büyük tefsir ve tercüme faaliyetine, 

                                                           
79

 Mustafa Özkan, “Eski Anadolu Türkçesi Döneminde Ortaya Konan Kuran Tercümeleri Üzerine-I.” 

Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, (2010), 126-127. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00058/2008_1/2008_2_OZKANM.pdf.  
80

 Özkan, “Eski Anadolu Türkçesi Döneminde Ortaya Konan Kuran Tercümeleri Üzerine-I.”, 127. 
81

 M. Suat Mertoğlu “Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemi Kur‟an ve Tefsir Literatürüne Toplu Bir BakıĢ”, 

Türkiye AraĢtırmaları Literatür Dergisi, Cilt 9, Sayı 18, 2011. 
https://isamveri.org/pdfdrg/D02512/2011_18/2011_18_MERTOGLUMS.pdf. ; Özkan, “Eski Anadolu 

Türkçesi Döneminde Ortaya Konan Kuran Tercümeleri Üzerine-I.”, 127.  
82

 Özcan, Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe Tefsirlerin Yeri, 164- 165. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00058/2008_1/2008_2_OZKANM.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D02512/2011_18/2011_18_MERTOGLUMS.pdf


51 
 

Osmanlı devletinin kuruluĢundan bir asır sonra, yani 15. Asırdan itibaren baĢlandığı 

söylenebilir.
83

 

2.1.2.2. Osmanlılarda Türkçe Tefsir  

Osmanlı‟nın ilk kuruluĢ zamanlarından itibaren Türkçe tefsir ve tercüme faaliyetleri 

baĢlamıĢtır. Devletin kuruluĢ devirlerinde tercüme ve tefsir çalıĢmaları daha ziyade 

beyzade, Ģehzade ve talebelere yönelik olarak, onlara Arapça öğretmek kastıyla 

yazılmıĢtır. Molla Fenârî (ö. 834/1431) olarak bilinen Muhammed ibn-i Hamza 

tarafından kaleme alınan Fatiha tefsiri kelime mealli Kur‟an tercüme ve tefsiri 

noktasında orijinal bir hüviyeti haizdir.
84

 Daha sonra medreselerin kurulup 

YaygınlaĢmasıyla Beraber Türkçe Tefsir Faaliyetleri AzalmıĢ, Onun Yerine Müslüman 

âlemin ilim ve medeniyet dili haline gelen Arapça tercih edilir olmuĢtur.
85

 

Bu keyfiyet, elbette hiç Türkçe tefsir yazılmadığı manasına gelmemektedir.  Bilakis 

Osmanlı‟da pek çok Türkçe tefsir kaleme alınmıĢtır. Bunlar, beylikler dönemindekine 

benzer bir anlayıĢla, daha ziyade; kısa sureler, Fatiha, Ġhlas, Yasin, Tebâreke, Ayete‟l 

Kürsi, Amme Cüzü ve Kur‟an-ı Kerim‟den bazı surelerin tefsirleri Ģeklinde karĢımıza 

çıkmaktadır. Mamafih, o devirde çok fazla yaygınlık kazanmasa da Kur‟an‟ın baĢtan 

sona tercüme ve tefsirini ihtiva eden eserler de yok değildi.
86

  

 Bu noktada Osmanlı klasik devrinde en fazla rağbet edilen, çok okunup yaygınlık 

kazanan ve farklı ilim adamları tarafından, farklı zamanlarda tercüme edilen bazı 

tefsirler ön plana çıkmaktadır.
87

 Bu tefsirlerin, baĢlıklar halinde çok kısaca zikredilmesi 

yerinde olacaktır.  

                                                           
83

 Ahmed Topaloğlu, “Kur'ân-ı Kerim‟in Ġlk Türkçe Tercümeleri Ve Cevâhirü‟l Asdâf”, Türk Dünyası 

araĢtırmaları, Aralık, 27 (Ġstanbul:1983), 60. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00130/1983_27/1983_27_TOPALOGLUA.pdf.  
84

 Aydar, “Türkler‟de Kur‟an ÇalıĢmaları”, 171. 
85

 Özcan, Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe Tefsirlerin Yeri, 164. 
86

 Abdulhamit BirıĢık, “Osmanlı Döneminde Türkçe Tefsirler”, BaĢlangıçtan Günümüze Türklerin 

Kur‟an Tefsirine Hizmetleri Sempozyumu (Ġstanbul: Marmara Üniversitesi, 2012), 222-233. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_BIRISIKA.pdf.  
87

 Özcan, Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe Tefsirlerin Yeri, 164. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00130/1983_27/1983_27_TOPALOGLUA.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_BIRISIKA.pdf


52 
 

2.1.2.2.1. Cevâhir‟ul-Esdaf 

Türkçe tercüme ve tefsir dendiğinde evvela, Osmanlı devletine tâbi olmamakla beraber 

onun ilk zamanlarında aynı anda hüküm sürmüĢ olan Candaroğulları beyliğinde kaleme 

alınmıĢ olan Cevâhir‟ul-Esdaf isimli tefsirden bahsetmek yerinde olacaktır. 1461 

senesine kadar Kastamonu merkezli olarak kuzeybatı Anadolu havalisinde hüküm 

sürmüĢ olan Candaroğulları beyliğinin 8. Hükümdarı Ġsfendiyar bin Bayezid Han'ın 

emriyle, oğlu Ġbrahim bey için yazdırılan tefsirdir.
88

 

Müellifi, esere –tevazu ve mahviyetten olsa gerek-  kendi ismini yazmadığı için 

bilinmemektedir. Yazıldığı tarihse, mevcut nüshalarda kayıt olmamakla beraber 1400‟lü 

yılların ilk çeyreği olarak anlaĢılmaktadır.
89

 Cevâhirü‟l Esdâf için muhtasar bir tefsir 

tabiri kullanmak isabetli olacaktır. Satır arası tercümelerle uzun, mufassal tefsir eserleri 

arasında orta bir yolda bir tefsir üslubuna sahiptir denilebilir.
90

 

2.1.2.2.2. Ebü‟l-Leys es-Semerkandî ‟nin Tefsirinin Tercümeleri 

Semerkand‟lı meĢhur âlim Ebü‟l-Leys es-Semerkandî (v. 373/983)‟nin “Tefsîrü Ebi‟l-

Leys” isimli Arapça tefsirinin Türkçeye farklı zamanlarda pek çok tercümeleri 

yapılmıĢtır.
91

 Bunlardan en bilinen ve muteber olanları arasında Yıldırım Bayezid ile II. 

Murad arasındaki dönemde yaĢayan Ahmed-i Dâî tarafından yapılan “Tercüme-i Tefsîr-

i Ebi‟l- Leys es-Semerkandî” veya “Dürer-i Latîf” ismiyle maruf olan tercümesidir. Bu 

tefsirin Anadolu‟da Türkçeye tercüme edilen ilk tefsir olduğu tahmin edilmektedir.
92

 

Yıldırım Bayezid‟ın oğlu Emir Süleyman Çelebi‟nin arzusu üzerine, ona ithafen yazılan 

eser, tam manasıyla eski Anadolu Türkçesi üslubundadır.
93

 

                                                           
88

 Nazife Vildan Güloglu, “Bir Babadan Oğluna En Güzel Hediye: "Cevahıru'l-Esdaf Tefsiri", Osmanlı 

Döneminde Tefsir, Ensar NeĢriyat, (Ġstanbul:2018), 28. https://doi.org/10.31121/tader.770642.  
89

 Güloglu, “Bir Babadan Oğluna En Güzel Hediye: "Cevahıru'l-Esdaf Tefsiri", 28 
90

 Topaloğlu, “Kur'ân-ı Kerim‟in Ġlk Türkçe Tercümeleri Ve Cevâhirü‟l Asdâf”, 62,63 
91

 Bu tercümelerin kütüphanelerde bulunan nüshalarının karma bir listesi için bk. Mehmet 

Kara, “Doğu ve Batı Türkçesinde Kur‟ân Tercüme ve Tefsirleri”, Diyanet Ġlmi Dergi, c. 29, sayı 

3, (Temmuz-Eylül 1993), 25-36. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00033/1993_c29/1993_c29_3/1993_c29_3_KARAM.pdf.  
92

 Abdulhamit BirıĢık - Recep Arpa, “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, Türkiye AraĢtırmaları Literatür 

Dergisi, (c.9, Sayı18, 2011), 191-232. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D02512/2011_18/2011_18_BIRISIKA_ARPAR.pdf.  
93

 BirıĢık – Arpa, “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, 191-232. 

https://doi.org/10.31121/tader.770642
https://isamveri.org/pdfdrg/D00033/1993_c29/1993_c29_3/1993_c29_3_KARAM.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D02512/2011_18/2011_18_BIRISIKA_ARPAR.pdf


53 
 

2.1.2.2.3. Tefsir-i Tıbyan Tercümesi 

Ayıntâbî Mehmed Efendi, (v. 1111/1699), Sultan IV. Mehmed‟in Kur‟an‟ı Türkçe‟ye 

tercüme ve tefsir etmesi talebi üzerine, Hıdır b. Abdurrahman el-Ezdî‟nin, “et-Tibyân fî 

tefsîri‟l-Ḳurʾân” isimli tefsirini esas alarak, iki yıl içinde tercüme-telif karıĢımı bir eser 

hazırlamıĢtır. Eser, daha ziyade “avamî” bir üslûpla yazılmıĢtır denilebilir. Osmanlı 

toplumunun dinî hayatında büyük tesirleri olmuĢ ve geniĢ halk kitlelerince rağbet 

görmüĢ, Osmanlıda en çok basılan ve okunan tefsir olmuĢtur. Aynı zamanda Arap 

harfleriyle ilk matbu tefsirdir. Dili ve üslûbu kolay anlaĢılacak bir mahiyette yazılmıĢtır. 

Muhtevası da Osmanlı cemiyetinin Ġslâmi anlayıĢıyla uygun bir tarzda olması ve 

muhtasar bir tefsir vasfını taĢıması esere gösterilen rağbeti artırmıĢtır.
94

 

2.1.2.2.4. Tefsîr-i Mevâkib Tercümesi   

Hüseyin Ġbn-i Aliyyu'l-KâĢifi (v. 910/1504-1505) tarafından hicri 900'lü yıllarda "el-

Mevâhibu'l-Aliyye" isimli ve Farsça kaleme alınan bir tefsir eseri telif edilmiĢtir. 

“Tefsîru‟l Mevâkib” de bu tefsirin Türkçeye tercüme edilmesiyle ortaya çıkan bir 

eserdir.
95

 Tefsir, müterciminin de beyan ettiği üzere, tahsil görmemiĢ avam halk 

tarafından rahat anlaĢılması kastıyla kolay bir üslupla kaleme alınmıĢtır. 
96

 

2.2. Hak Dini Kur‟an Dili Tefsirinin Kaleme Alınma Sebepleri 

Türkçe olarak yazılan ve öteden beri kabule mazhar olmuĢ olan Ġslam‟ın temel 

sabitelerinden kopmadan, kadim ulemanın çizgisinden çıkmadığı halde nevi Ģahsına 

münhasır bir tefsir ortaya koymaya muvaffak olan Elmalılı Hamdi Yazır‟ın bu muhalled 

eseri, yazılıĢ serencamı itibariyle pek çok veçhesiyle inceleme ve tahlile tabi tutulması 

gereken bir eserdir. Bu noktada, eserin dilinin Türkçe olmasının saik ve amilleri kısaca 

ele alınmaya çalıĢılacaktır. 

                                                           
94

 Recep Arpa, "Tibyân Tefsiri", Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi, (Ġstanbul: 2012) 41/127-128 
95

 Aydar, “Türklerde Kur‟an ÇalıĢmaları”, 167. 
96

 Abdulhamit BirıĢık, “Osmanlı Döneminde Türkçe Tefsirler”, BaĢlangıçtan Günümüze Türklerin Kur'an 

Tefsirine Hizmetleri -Tebliğler ve Müzakereler-, 21-22 Ekim 2011, (Ġstanbul: 2012), 214-216. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_BIRISIKA.pdf.  

https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_BIRISIKA.pdf


54 
 

2.2.1. Türkçe Olarak Kaleme Alınma Sebepleri 

Elmalılı Hamdi Yazır‟ın “Hak Dini Kur‟an Dili” tefsirini niçin Türkçe kaleme aldığını 

anlayabilmek için evvela, tefsirin yazıldığı devre ve o devrin hususiyetlerine, 

atmosferine atfı nazar etmemiz iktiza eder. Bu manada, Avrupalılar ‟ın Ortaçağ ve 

Yeniçağ dedikleri, Osmanlı ve Türkiye merkezli bir nazarla bakıldığında da, Klasik 

Devirler diye sıfatlandırılabilecek olan devrin hususiyetleri ehemmiyet arz etmektedir. 

Bilhassa batıda Fransız Ġhtilali‟ne, Osmanlı‟da da Tanzimat Fermanı‟na kadar olan 

zaman dilimindeki ilim dili anlayıĢını kısaca tahlil etmek yerinde olacaktır. 

2.2.1.1.Ġslam‟ın Klasik Devirleri Boyunca Tefsirlerde ve Diğer Ġlmi-Dini Eserlerde 

Ağırlıklı Tercih Edilen Dil 

Bilindiği üzere, 19. Asırda, Tanzimat fermanıyla baĢlayan ve baĢ döndürücü ve önü 

alınamaz bir surette devam eden değiĢim dalgasının baĢlangıcına kadar, gerek 

Osmanlının klasik devri, gerekse daha önceki Selçuklu vb. Müslüman Türk 

devletlerinde halk ve orduyu teĢkil eden askerler Türkçe konuĢurdu. Buna mukabil ilim 

merkezleri olan medreselerde ders kitapları kâmilen Arapçaydı. Hatta Samaniler, 

Gazneliler ve Selçuklular devrinde ilim dili olan Arapça ‟ya, Selçukluların daha sonraki 

zamanlarında ikinci bir ilim lisanı olarak, nisbî de olsa Farsça‟nın da eklendiği ve bir 

müddet kullanıldığı bilinmektedir.
97

 Böyle olmakla beraber, az önceki baĢlıkta da kısaca 

temas edildiği üzere, Türklerin Ġslam‟a girmesinden sonra Türkler tarafından pek çok 

Türkçe tefsir de yazılmıĢtır. 

Türklerin yeni girdikleri dinin mukaddes Kitabı‟nın, peygamberinin dilini tedrisat dili 

olarak benimsemeleri Müslüman ümmetin tesanüt ve ittihadı noktasında, o devrin 

anlayıĢı açısından gayet tabii ve gerekli olarak görüldüğü değerlendirilebilir. Osmanlıda 

ise Selçuklu ve ilk devir Müslüman Türk devletlerinden farklı olarak, sadece halkın ve 

ordunun kullandığı dil değil, devletin yazıĢma ve bütün kayıtlarının tutulduğu resmi dil 

olarak da Türkçe‟nin kullanıldığı bilinmektedir. Mamafih Osmanlı Medreselerinde, ilim 

dili olması hasebiyle Arapça olan ders kitaplarının takrirleri ve izahları, yani ders 

                                                           
97

 Osman Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk Ġslam Medeniyeti, Ġstanbul, (Ötüken NeĢriyat: 20123), 257;  

Kenan Yakuboğlu, “Osmanlı Medrese Eğitimi ve Felsefesi”, (Doktora Tezi,  Marmara Üniversitesi, 

1996), 12. 



55 
 

iĢleniĢindeki eğitim dili Türkçeydi.
98

 Medreselerde Arapça ağırlıklı bir müfredatın 

olmasının Osmanlı ulema ve devlet adamlarının Ġslam‟a olan derin bağlılık ve 

hürmetlerinden ileri geldiği ifade edilebilir.
99

 O devirde hâkim olan anlayıĢın bir icabı 

olarak yazılan ve okutulan kitapların, bilhassa din ilimlerine dair kitapların kahir 

ekseriyeti, bütün Ġslam âleminde olduğu gibi Osmanlı medreselerinde de, ilim dili 

olarak umumi kabule mazhar olan Arapça idi. 

2.2.1.1.1. Osmanlı Müfessirlerinin Arapçayı Tercih Etme Sebepleri  

Elbette bu keyfiyet devrin ve zamanın ruhuyla, fert ve cemiyet olarak insanların 

beklentileriyle alakalı bir vaziyet olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bu noktada bazı 

sebepleri tadat etmek yerinde olacaktır. Zira ilmi anlayıĢ ve tarih Ģuurundan mahrum 

olan ve hadiselere sadece içinde yaĢadığı çağın dinamikleriyle, dar bir pencereden 

bakan bazı kiĢiler Osmanlıda, müstakil olarak telif edilen tefsir eserlerinin az olmasını 

veya dilinin, halkın kolayca anlayamayacağı bir surette yazılmasını tenkit 

edegelmektedirler. ġurası muhakkaktır ki, bu hususta kanaat serdedebilmek için, evvela 

Osmanlı ulemasının tefsir faaliyetlerindeki esas gayesine ve muhatap aldığı hedef kitle, 

yani halkın ihtiyaç ve beklentilerine bakmak gerekir. 

2.2.1.1.1.1. Osmanlı Ulemasının Tefsir Ġlmine BakıĢı 

Osmanlı ilim anlayıĢına, kendinden evvelki ilmi birikim ve anlayıĢın bir devamı ve 

kendi ihtiyaçlarına göre yeni bir Ģekil alması olarak bakmak gerekir. Ġlk medresenin 

Orhan Gazi tarafından Ġznik‟te 1331‟de tesis edilmesiyle beraber, kendilerinden önceki 

yedi asırlık ilim geleneği, dünya görüĢü ve medeniyet tasavvurunu tevarüs etmenin yolu 

açılmıĢ oluyordu.
100

 

Esasen Osmanlı‟nın kuruluĢundan itibaren tercüme ve pek çok Türkçe tefsir faaliyetleri 

yapılmıĢtır. Osmanlı‟nın ilk devirlerinde tercümeler ve Türkçe tefsirler umumiyetle 

                                                           
98

Mehmet ĠpĢirli, “ Medrese”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi, (Ankara, 2003), 328. 
99

 Selim Hilmi Özkan, “Osmanlı Devleti‟nde Eğitim Dili ve Yabancı Dil Meselesi”, (Eğitim- Bir Sen, 

Eğitime bakıĢ, Yıl: 13 / Sayı: 39 Ocak / ġubat / Mart / Nisan 2017), 54. 

https://www.researchgate.net/publication/318945013_Osmanli_Devleti'nde_Egitim_Dili_ve_Yabanci_Dil

_Meselesi.  
100

 Mertoğlu, “Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemi Kur‟an ve Tefsir Literatürüne Toplu Bir BakıĢ”, 9-66. 

https://www.researchgate.net/publication/318945013_Osmanli_Devleti'nde_Egitim_Dili_ve_Yabanci_Dil_Meselesi
https://www.researchgate.net/publication/318945013_Osmanli_Devleti'nde_Egitim_Dili_ve_Yabanci_Dil_Meselesi


56 
 

beyzâde, Ģehzâde ve talebelere Arapça öğretmek gayesiyle yazılmıĢtır.
101

 Medreselerin 

kurulup yaygınlaĢmasıyla beraber Türkçe tefsir faaliyetleri de azalmıĢ, Türkçe yerine 

devrin ilim dili olan Arapçaya ağırlık verilmeye baĢlanmıĢtır. Tanzimat‟ın ilanından 

sonra tekrar Türkçe tefsirlere ehemmiyet verilmiĢ, hatta Osmanlı‟nın ilk zamanlarından 

daha fazla Türkçe çalıĢmalar ortaya konulmuĢtur.
102

 Bu anlayıĢ ve telakki değiĢikliği 

hiç Ģüphesiz içinde bulunulan zamanın ruhu, fert ve cemiyet olarak insanların anlayıĢ ve 

beklentileriyle birebir alakalı bir husustur. 

2.2.1.1.2. Osmanlıda Tefsirin Muhatap Kitlesi 

Osmanlıda tefsir eserlerinin hitap ettiği zemin ve kitle medreseler, mescidler, camiler, 

dergâhlar, tekkeler, saray ve konaklardaki ilim meclisleriydi. Daha sonra, Osmanlının 

son dönemlerinde, bu sayılanlara matbuât âlemi de ilave olmuĢtur. Tefsir eserlerinin dil, 

üslup, Ģekil, muhteva, hacim vb. seviye ve vasıfları bu zeminin ihtiyaç ve beklentilerine 

göre Ģekilleniyor ve ortaya konuluyordu. 

Medrese muhitlerinde okunan ve okutulan tefsir, gerek dil, gerek üslup, gerekse 

muhteva itibariyle ilmi, mufassal ve derinlikli vasıf taĢıyordu. Zira Osmanlı 

medreselerinde tefsir dersi müfredatın en son safhasına ve zirvesine yerleĢtirilmiĢ olan 

bir dersti.
103

 Tefsir ilmi, baĢta Arapça olmak üzere âlet ilimleri, akabinde ise akâid, 

kelam, fıkıh ve fıkıh usûlü, hadis ve hadis usûlü gibi diğer bütün temel dinî ilimlerden 

sonra okutulan bir ilimdi. Çünkü Kur‟ân‟ı anlamak ve yorumlamak ancak bütün bu 

ilimlere vâkıf olduktan sonra mümkün olabilirdi. Dolayısıyla tefsir bilindik manada 

                                                           
101

 Mustafa Özkan, “Eski Anadolu Türkçesinde Yapılan Sure Tefsirleri ve Üveys b. Hoca Osmân b. Emîr 

Ġlyâs b. Evliyâ‟nın Amme Cüzü Tefsiri”, Uluslararası Eski Anadolu Türkçesi AraĢtırmaları ÇalıĢtayı 

Bildirileri, ed. Mustafa Özkan - Enfel Doğan, Ġstanbul ( Ġstanbul Üniversitesi, 2010), 320; 

https://isamveri.org/pdfdrg/D222518/2013/2013_OZKANM.pdf. 

 Murat Kaya, “Tanzimat Sonrasındaki Tefsir Faaliyetleri” BaĢlangıçtan Günümüze Türklerin Kur‟an 

Tefsirine Hizmetleri Sempozyumu (Ġstanbul: Marmara Üniversitesi, 2012), 307. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_KAYAM.pdf.  
102

 Özcan, “Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe Tefsirlerin Yeri”, 164. 
103

 Mustafa Öztürk, “Son Dönem Osmanlı‟dan Günümüze Türkiye‟de Kur‟ân ve Tefsir ÇalıĢmaları”, 

(KTÜĠFD, c. 1, sy. 1, Bahar/2014) 13. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/340630.  ; M. Suat 

Mertoğlu, “Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemi Kur‟an ve Tefsir Literatürüne Toplu Bir BakıĢ”, Türkiye 

AraĢtırmaları Literatür Dergisi, c. 9, Sayı 18, (2011), 15. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-

file/652671.  

https://isamveri.org/pdfdrg/D222518/2013/2013_OZKANM.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_KAYAM.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/340630
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/652671
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/652671


57 
 

diğer ilimlerden bir ilim olmaktan ziyade bütün ilimlerin mecmûu hüviyetinde bir 

ilimdi.
104

 

Osmanlı uleması umumiyetle medrese ile tekke kültürünü mezcetmiĢ, bunun yansıması 

olarak da tekkeler ve zaviyelerdeki sohbet meclisleri aynı zamanda tasavvufî-iĢârî tefsir 

dersine dönüĢmüĢtür. Dergâh ve tekkelerdeki muhatap kitlenin ihtiyaç ve seviyelerini 

nazarı dikkate alan ve tekke kültürü ile medreseyi mezceden Osmanlı uleması, tekke ve 

zaviyelerdeki sohbet meclislerini adeta tefsir derslerine dönüĢtürmüĢtü. 
105

  Buralardaki 

tefsir faaliyetleri daha ziyade iĢ'ari, nakil ve rivayete dayalı tefsir anlayıĢıyla Kur‟an 

ayetlerinin Ģifahi olarak iĢ‟ari-tasavvufi tefsir mahiyetindeydi. Aynı Ģekilde cami 

cemaatine hitaben yapılan tefsir faaliyetleri de vaaz u nasihatlerin içine mezcederek, 

cemaatin seviye ve ihtiyaçlarına göre tefsir dersleri ve sohbetler Ģeklinde halka 

ulaĢıyordu.
106

 

Bunlara sonradan dâhil olan bir tefsir sahası da modern dönem de denilebilecek olan, 

Osmanlının son zamanlarında teĢekkül eden muhtelif gazete, mecmua ve 

mevkutelerdeki makalelerde, basın yayında kendini gösteren matbuat yazılarındaki 

tefsirlerdir ki; bu zeminde, okur kitlesinin alaka, ihtiyaç ve seviyeleri dikkate alınarak 

tefsir faaliyetleri yapılmıĢtır.
107

 

Medreselerin yaygınlaĢmasıyla Tanzimat‟a kadar olan vetirede Türkçe çalıĢmaların az 

olduğu bir vakıadır. Bu noktada Esat Özcan, „Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe 

Tefsirlerin Yeri‟ isimli makalesinde bunun muhtemel sebeplerini birkaç baĢlık halinde 

Ģöyle sıralamıĢtır; “1. Kur‟ân‟ı anlamak için birçok ilmi biliyor olmak icap ettiği 

kanaatinin hâkim olması 2.Kur‟an‟ı tercüme etmenin ve Türkçe tefsir yazmanın zor 

olması 3. Kur‟an tercümesinin câiz olup olmadığı hususunda ihtilaf olması.
108

 Murat 

Kaya da yine bu hususta, “Osmanlı Ulemâsının Tanzimat Sonrası Tefsîr ÇalıĢmaları” 

isimli, AraĢan Sosyal Bilimler Enstitüsü Ġlmi Dergisinde yayınlanan makalesinde; 

Osmanlı âlimlerinin, tefsir ilmine ayrı bir alaka duyarak ehemmiyet verdiklerini, bu 

                                                           
104

 Mustafa Öztürk, “Osmanlı Tefsir Kültürüne Panoramik Bir BakıĢ”, Çukurova Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi, 158. 
105

 Öztürk, “Son Dönem Osmanlı‟dan Günümüze Türkiye‟de Kur‟ân ve Tefsir ÇalıĢmaları”, 13. 
106

 Özcan, “Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe Tefsirlerin Yeri”,164. 
107

 Mertoğlu, “Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemi Kur‟an ve Tefsir Literatürüne Toplu Bir BakıĢ”, 15. 
108

 Özcan, “Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe Tefsirlerin Yeri”,164. 



58 
 

sahadaki çalıĢmaları daima destekledikleri halde eserlerinin çoğunu Arapça kaleme 

aldıklarını ifade etmektedir. Bunun baĢlıca sebebini de; tefsir kitaplarının, her isteyen 

tarafından kolayca okunup anlaĢılacak türden olmayıĢı olarak ifade eder. Zira tefsir ilmi, 

çok farklı ve çeĢitli ilimleri bilmeyi gerektiren geniĢ bir ilim dalıdır.
109

 Bu itibarla tefsir 

ilmi ve tefsir kitabı, bir âlimden öğrenilerek hatalı anlamalar asgari seviyeye 

düĢürülmesi gaye edinilmektedir. Bunun yanında medrese talebelerine de kahir 

ekseriyetle Arapça kitaplar okutulmaktadır. Bu vb. sebepler Türkçe tefsir yazmayı 

gerektiren âmilleri azalmaktadır. Osmanlı‟da tefsir ihtiyâcı; hem medresedeki derslerle, 

hem de ulemânın halka açık dersleri ve vaazlarıyla karĢılanmakta olduğu 

bilinmektedir.
110

  

Kaya, medreselerin az olduğu taĢrada ve Anadolu Ģehirlerinin yanı sıra Beyliklerde 

Türkçe telif ve tercümelerin daha fazla olduğunu, buna mukabil, Arapça eğitimin daha 

yoğun olduğu Ġstanbul‟un bu ihtiyacı pek hissetmediğini ifade eder.
111

 Bu hususta 

Arapça telife ağırlık verilmesinin bir sebebi olarak Ömer Nasuhi Bilmen hoca da 

tercümenin zorluğunu iĢaret eder ve bunu Ģöyle îzah eder:  

Türk âlimleri, öteden beri Kur‟ân-ı Mübîn‟in tefsiri hususunda pek meĢkûr 

hizmetlerde bulunmuĢlardır. Fakat yazmıĢ oldukları tefsirlerin en büyük, en 

mühim kısmı Arapça‟dır… Çünkü Arapça tefsir yazan zâtlar, diğer 

tefsirlerden, menba‟lardan terceme zahmetine katlanmaksızın istedikleri 

kadar iktibaslarda bulunabilirler. Bununla beraber ayrıca bir meal yazmak 

mecburiyetinden de vâreste bulunurlar. Türkçe olarak yazılacak bir tefsirde 

ise vaziyet baĢkadır. Bâhusûs belagatın i‟câz mertebesinde bulunan Kur‟ân-ı 

Hakîm‟in âyetlerini -aslındaki cezâlet ve ulviyyeti mümkün mertebe 

gösterebilmek Ģartıyla- Türkçe‟ye çevirmek tahmin edilecek derecelerden 

daha güçtür. Bu bâbda hakkıyle muvaffakıyete nail olmuĢ bir zât 

gösterilemez...
112

 

2.2.1.1.3. Osmanlı Ulemasının Tefsir Yazmadaki Esas Gayesi 

                                                           
109

 Murat Kaya, “Osmanlı Ulemâsının Tanzimat Sonrası Tefsîr ÇalıĢmaları”, AraĢan Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Ġlmi Dergisi, (BiĢkek: 2013), 65. https://isamveri.org/pdfdrg/D02918/2013_15-16/2013_15-

16_KAYAM.pdf.  
110

 Kaya, “Osmanlı Ulemâsının Tanzimat Sonrası Tefsîr ÇalıĢmaları, 64. 
111

 Kaya, “Osmanlı Ulemâsının Tanzimat Sonrası Tefsîr ÇalıĢmaları, 65. 
112

 Ömer Nasûhi Bilmen, Büyük Tefsîr Tarihi, Bilmen Yayınevi, c.2, (Ġstanbul: 1973), 788. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D02918/2013_15-16/2013_15-16_KAYAM.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D02918/2013_15-16/2013_15-16_KAYAM.pdf


59 
 

Bu noktada, elbette o devrin ilim anlayıĢına ve müfessirlerin tefsir yazma maksat ve 

gayelerine bakmak gerekir. ġu husus kati olarak bilinmektedir ki, Osmanlı ilim geleneği 

Arapça ile özdeĢleĢmiĢtir. Gerek ortaya çıkan zengin literatür ve gerekse kavram 

zenginliği ile Arapça Müslümanların ilim dili haline gelmiĢtir. Ulema, Türkçe yazdığı 

eserlerde bile, Ġslam âleminin ilim ve medeniyet dili olması hasebiyle ağırlıklı Arapça 

kavramlar kullanmıĢtır. Kendi dilinde yazdığı eserin ismini, Ġslam âleminin ortak ilim 

dili diyerek Arapça olarak yazmıĢtır. Bu sayede Arapça bilmeyen halkı da hem dini 

tabir ve mefhumlara aĢina kılıp ortak bir din Ģuuru vermeyi hem de Türkçeyi 

zenginleĢtirmeyi hedeflemiĢtir. 

Osmanlı son devir Ġslam âlimlerinden Ahmet Naim bu hususu Ģu Ģekilde izah 

eder; 

Müslüman milletleri birleĢtirme ve muhtelif mü‟min unsurları manevi bir 

sancak altında toplayarak -Batılıların bir türlü gerçekleĢtiremedikleri- ümmeti 

Muhammed‟i adeta yekvücut yapan bağ o kadar mükemmel bir surette 

oluĢmuĢtur ki, Arab'ın malı olan güzellikler bütünüyle ve noksansız bir surette 

hem Acem'in hem Türk'ün malı olmuĢ, Acem'in ve Türk'ün vücuda getirdiği 

eserlerden Arab da istifade etmiĢ. Hepsi Ġslam bahçesinin bereketli mahsulleri 

kabul edilerek kardeĢçe paylaĢılmıĢ ve umumun istifade edebilmesi, ilmin 

yayılabilmesi namına bu eserlerin çoğu Kur'an dili ile yazılmıĢtır.”
113

   

Bu ifadeler Kur‟an lisanı Arapçanın, esasen Ġslam âleminin ortak, kurucu 

medeniyet dili olduğunu beyan etmektedir. 

Yine son devrin âlimlerinden Ömer Nasûhi Bilmen‟den yukarıda iktibas edilen 

ifadelerinde; Kur‟an ayetlerini hem meâl hem de tefsir itibariyle Türkçe‟ye aktarmanın 

mesuliyeti ve zorluğu, ilahi kelamı baĢka bir lisana tercüme ederken, ondaki “cezalet”, 

“ulviyet” ve “belagati” bihakkın gösterebilmenin imkânsızlığı sebebiyle müfessirlerin 

Türkçe tefsir yazmaktan içtinap ettikleri ifade edilmiĢti.
114

 Dolayısıyla, bu noktadan 

bakıldığında, o devirde Türkçe tefsîr yazmayı gerektiren pek fazla mücbir sebep veya 

zaruri ihtiyaç yok gibiydi.  
                                                           
113

 Nejdet Gürkan, “Ġslam Medeniyet Dili Arapça'nın Türk Kültüründeki Yeri Ve Türklerin Bu Dile 

Katkıları”, Uluslararası Türk Dünyasının Ġslamiyet‟e Katkıları Sempozyumu,  (S.D.Ü. Ġlahiyat Fakültesi 

Isparta: 2007), 601. https://isamveri.org/pdfdrg/D172590/2007/2007_GURKANN.pdf.  
114

 Bilmen, Büyük Tefsîr Tarihi, 788. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D172590/2007/2007_GURKANN.pdf


60 
 

Osmanlı ulemâsının tefsir eserlerini daha çok Arapça kaleme almasının belki en mühim 

sebebi, yukarıdaki paragrafta da temas edildiği üzere tefsir kitaplarının, pek çok ilmi 

bilmeyi gerektiren geniĢ bir ilim dalı olması hasebiyle, her isteyen tarafından kolayca ve 

kendi baĢına okunup anlaĢılabilecek cinsten olmadığı kanaati denilebilir. Bu sebeple, 

yanlıĢ, hatalı veya eksik anlamanın önüne geçebilmek maksadıyla tefsir, bir âlimden 

öğrenilerek bu ihtiyacın karĢılanması cihetine gidilmiĢtir.
115

 Bu da medresede, tefsir 

kitaplarını talebeye hocaların okutması Ģeklinde tezahür eden tefsir dersleri ile halka 

yönelik olarak da yüksek ulemânın veya imam-hatip, vaiz gibi hâcegân tabir edilen 

zatların halka açık dersleri ve vaazları ile karĢılanıyordu.
116 

Haddizatında entelektüel bir gaye ile tefsir yazan ulemanın bu dilden âzâde kalmaları 

mümkün değildir.
117

  Her ne kadar içinde yetiĢtikleri cemiyet Türkçe konuĢuyor olsa da 

müfessirlerin maksatları, ilim ile meĢguliyeti bulunmayan halkın okuyup istifade 

edebileceği bir eser meydana getirmek değildir. Onların, yani halkın Kur'an ile 

irtibatları, doğrudan tefsir kitapları ile değil, tefsir kitaplarından istifade ederek Kur'an'ı 

halka doğru olarak anlatabilecek hocalar, tarikat Ģeyhleri, imamlar, vaizler yoluyla 

olmaktadır.
118

 Bu noktada bazı müfessirler Arapça yazdıkları kendi tefsir kitaplarını 

halka vaaz Ģeklinde takrir ve izah ederlerdi.  

ġu kadar var ki, ilim dili olarak, din zemininde teĢekkül etmiĢ bir medeniyet havzasını 

temsilen bir kurucu dilin müĢtereken kullanılması sadece Türklere münhasır bir keyfiyet 

veya hususiyet de değildi.  

                                                           
115

 Kaya, “Osmanlı Ulemâsının Tanzimat Sonrası Tefsîr ÇalıĢmaları”, 66. 
116

 Kaya, “Osmanlı Ulemâsının Tanzimat Sonrası Tefsîr ÇalıĢmaları”, 66. 
117

  Muhammet Abay,  “Osmanlı Dönemi Dirayet Tefsirleri”, Türkiye AraĢtırmaları Literatür Dergisi, c. 

9, Sayı 18, (2011), 67-137. https://isamveri.org/pdfdrg/D02512/2011_18/2011_18_ABAYM.pdf.  
118

Abay, “Osmanlı Dönemi Dirayet Tefsirleri”, 67-137. 
118

 “Ortaçağ Avrupa'sında eğitim dili Latince idi. Okulların asıl amacı, katedralin gündelik çalıĢan 

personelini oluĢturan gençler için Latince eğitimi sağlamak ve kalifiye din adamı yetiĢtirmekti”    bk.: 

Sema Gürsu, “Geç Ortaçağ Avrupa'sında Okullar Ve Eğitim”,  7.Uluslararası Tarih Eğitimi 

Sempozyumu, , (Çankırı Karatekin Üniversitesi: Mayıs 2023), 166. 

https://www.researchgate.net/publication/370466622_.  
118

 Ömer Faruk Harman, "Ġncil", Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi, (Ġastanbul:2000), 22/ 270-

276. 
118

“Latincenin Avrupalı aydınların ortak bilim ve kültür dili olmasının yanında Kilisenin de ibadet dili 

olması çok önemli bir olaydır. Bunun Avrupa Hıristiyanlarını tek bir dinî cemaat olarak birleĢtirdiğini 

görüyoruz.” Bk.: Akyüz, "Eğitimin Kültür Ve Uygarlıkları GeliĢtirme Ve Yeni Nesillere Aktarma 

ĠĢlevi.", 1-18. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/315585.  

https://isamveri.org/pdfdrg/D02512/2011_18/2011_18_ABAYM.pdf
https://www.researchgate.net/publication/370466622_
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/315585


61 
 

2.2.1.2.Kurucu Ġlim ve Medeniyet Dili AnlayıĢı 

Klasik devirler boyunca gerek Avrupa‟da, gerekse, Osmanlı‟nın en mühim unsurunu 

teĢkil ettiği Müslüman medeniyetinin geniĢ coğrafyasında hâkim olan, öne çıkan, dini 

ve ilmi eserlerin yazıldığı, sanatta kullanılan ve o medeniyeti temsil ilim dillerinin 

varlığını ve keyfiyetini görmezden gelmek mümkün değildir. Bu iki dil Avrupa‟da, yani 

Hristiyan Batı medeniyetinde Latince, Müslüman medeniyet havzasında ise Ģüphesiz 

Arapçaydı. Bu iki dilin yanında Avrupa‟da Latinceyle beraber Grekçe de sanat ve 

felsefede kullanılmaktaydı. Buna mukabil Ġslam âleminde de Arapça kadar olmasa da 

Farsçanın Ģiir ve sanatta kullanılıyor olduğu malumdur. 

Ulusçuluk anlayıĢından ziyade din zemininden hayat ve hadisatı değerlendiren ve 

cihanĢümul bir mefkûreyle dünyaya baka Osmanlı da elbette bu anlayıĢtan vâreste 

tutulamaz. Bu itibarla Osmanlı, Arapçayı hiçbir zaman devletin resmi dili yapmamıĢ, 

lakin bütün Müslümanların mukaddes kitabının, peygamberinin ve ilmi müktesebatın 

kahir ekseriyetinin lisanı olan Arapçaya medrese ve ilmi mahfillerde fevkalade 

ehemmiyet vermiĢtir. Bunun bir neticesi olarak da tefsir eserleri veya haĢiye ve 

Ģerhlerinin çoğu Arapça kaleme alınmıĢtır. Lakin buna mukabil ders takrirleri Türkçe 

olmaya devam etmiĢtir. 

2.2.1.2.1. Ġslam Coğrafyasının Genelindeki Ġlim Dili AnlayıĢı 

O devirdeki benzer anlayıĢın bir tezahürü olarak, Arap, Acem, Türk, Urdu, Cava‟lı vb. 

Müslüman olan muhtelif millet ve kavimlere mensup müellif ve musannifler, eserlerinin 

Ġslam âleminin her yerinde okunabilmesi ve anlaĢılabilmesi için kitaplarını ekseriyetle, 

ilim dili olan Arapça olarak kaleme alıyorlardı. Elbette Arap coğrafyasının haricinde 

kalan Müslüman milletler kendi lisanları olan Türkçe, Farsça, Urduca vb. dillerde de 

eserler yazıyorlardı. Lakin kendi dillerindeki eserlerin isimleri ve mukaddimeleri 

umumiyetle Arapça olurdu. Esasen dilleri ve kültürlerinde farklılıklar barındıran Türk, 

Arap ve Fars gibi kavimler ortak medeniyet dairesine mensuptu. Bu farklı kültürleri bir 



62 
 

arada tutan ana unsur Ġslam dini ve Ġslam medeniyetiydi. Bu medeniyetin kurucu ve 

taĢıyıcı dili ise Arapçaydı.
119

 

Ġslam‟ın klasik devirlerindeki Arapça merkezli bu ilim anlayıĢı o gün için kimsenin 

sorguladığı veya yadırgadığı bir hal değildi. Yukarıda Hristiyan batı medeniyetinin de 

Latinceyi aynı Ģekilde merkeze koyduğu ifade edilmiĢti. Dolayısıyla bugünkünden 

tamamen farklı bir sosyo-kültürel yapının ve kıymet hükümlerinin olduğu bir devri 

günümüz anlayıĢ ve telakki tarzlarıyla ele almak ve değerlendirmenin yanlıĢ netice ve 

hükümlere götürebileceği âĢikârdır. O devrin anlayıĢında, mukaddes kitabımız 

Kur‟an‟ın inzal olduğu ve Peygamber (S.A.V.)‟in Hadis-i ġeriflerinin irâd edildiği, ilk 

devir temel kaynak eserlerinin yazıldığı, dini ıstılah ve tabirlerin menĢei olan Arapçanın 

böyle bir misyona sahip olması gayet tabii görülmekteydi. Bu noktada medrese ve ilmi 

mahfillerde Arapçanın bu kadar hâkim olmasının sebepleri birkaç maddede hülasa 

edilecek olusa;1.) Arapçanın, Kur‟an ve hadislerin dili olması,2.)  Buna bağlı olarak 

Arapça‟nın kutsiyetine dair rivayetlerin ve kanaatin olması. 3.) Gramer ve lügat yapısı 

olarak, gerek ifade kudreti ve çeĢitliliği, gerekse kelime zenginliği itibariyle çok köklü, 

tekâmül etmiĢ bir lisan olması. 4.) Yazılan eserlerin ümmet coğrafyasının her tarafında 

okunup anlaĢılabilmesi için müĢterek bir medeniyet lisanına ihtiyaç hissedilmesi. Bu 

son maddenin çok mühim bir amil ve saik olduğunu, o devirde, Arapça haricinde –

Türkçe, Farsça gibi- dillerde yazılan eserlerin dahi isimlerinin ve bazılarının 

mukaddimelerinin Arapça olması göstermektedir.  

2.2.1.2.2. Klasik Devirde Batı‟da Ġlim Dili AnlayıĢı 

Türk ve Ġslam âlemine mukabil, Hristiyan batı âleminde de ilim ve kurucu medeniyet 

dili Latinceydi. Klasik devre ait Avrupa kültür ve medeniyet tarihine umumi hatlarıyla 

baktığımızda bu hakikat karĢımıza çıkmaktadır. Bu cümleden olarak, Fransız ihtilali 

bütün dünyaya yayılıp etnisite ve ulusçuluğu ön plana çıkaran ulusalcı hareketler 

baĢlayana kadar, asırlar boyu Hristiyan batı âlemindeki ilim dilinin Latince olduğu 

                                                           
119

 KürĢat Efe, “Dil Medeniyet ĠliĢkisi Ve Arapça Etkisi Açısından Türkçe”, Türk Dünyası AraĢtırmaları, c.126, 

sayı.249, (TDA Kasım - Aralık 2020), 292. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1394395.  

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1394395


63 
 

izahtan vareste bir husustur.
120

  Zira Ġncil Aramice veya Ġbranice inzal olmasına rağmen, 

Grekçe ve ardından Latince olarak kaleme alınmıĢtır.
121

 Bu vasıf ise Latinceyi batılı 

Hristiyanlar nezdinde, mukaddes kitaplarının ve dini metinlerin dili olması hasebiyle 

ulvi ve kudsi bir mevkie çıkarmıĢ ve batı Hristiyan âleminin muhtelif kavimlerini din 

zemininde ortak bir medeniyet fikri etrafında –en azından dini ve ilmi telakki itibariyle-  

toplayan bir müessir unsur olmuĢtur.
122

 Elbette bu hâl, gerek papazların, gerekse bir 

Ģekilde ilimle meĢgul olan sair zevatın, müĢterek ilim dili olması itibariyle eserlerini ya 

Latince kaleme almasını yahut kendi lisanında yazıyorsa bile Latince menĢeli ortak 

ıstılah ve tabirler kullanmasına sebebiyet vermiĢtir. Herkesin malumu olduğu üzere 

günümüzde dahi tıptan anatomiye, zoolojiden botaniğe kadar pek çok ilmi tabir ve terim 

hala Latince olarak kullanılır. Bunun da ötesinde ilmi olarak yeni bir terim veya tabire 

ihtiyaç hissedildiğinde, günümüzde günlük hayatta artık hiç kullanılmayan bir dil 

olmasına rağmen Latince bir kelime veya kelime kökünden bu yeni tabir türetilir.
123

 Ki 

bu ilmi tekâmülün, kültür ve medeniyet noktasında bir ortak dil etrafında birliktelikten 

geçtiği anlayıĢını kısmen de olsa hala devam ettirdiklerini göstermektedir. 

2.2.1.3. Klasik Manadaki Kurucu Ġlim Dili AnlayıĢının DeğiĢmesi 

19. asrın baĢlarına geldiğimizde, Klasik devrin sona ermesiyle beraber, baĢta Fransız 

Ġhtilali olmak üzere, dıĢarıdan gelen yeni telakki ve anlayıĢ kalıpları Osmanlıyı da iyice 

tesiri altına almaya baĢlamıĢtı. Eğitim hayatında yegâne tedrisat müessesi olan 

medreseler, ilmiye sınıfı ve onların temsil ettiği klasik misyon tek otorite olmaktan 

çıkmaya baĢlamıĢtı. Medreseler mevcudiyetlerini devam ettirmekle beraber, yanlarında 

Avrupa tarzı modern mektepler süratle kurulup yaygınlaĢtı. Medreselerde Arapça 

ağırlıklı dini-Ġslami bir talim-terbiye sistemi varken, “asri mektep” namıyla kurulan 

mekteplerde Arapça ve dini ilimler sadece temel ve asgari seviyede öğretilmekteydi.  

                                                           
120

 “Ortaçağ Avrupa'sında eğitim dili Latince idi. Okulların asıl amacı, katedralin gündelik çalıĢan 

personelini oluĢturan gençler için Latince eğitimi sağlamak ve kalifiye din adamı yetiĢtirmekti”  bk. 

Gürsu, “Geç Ortaçağ Avrupa'sında Okullar Ve Eğitim”, 166 
121

 Ömer Faruk Harman, "Ġncil", Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi, (Ġstanbul: 2000), 22/ 271. 
122

“Latincenin Avrupalı aydınların ortak bilim ve kültür dili olmasının yanında Kilisenin de ibadet dili 

olması çok önemli bir olaydır. Bunun Avrupa Hıristiyanlarını tek bir dinî cemaat olarak birleĢtirdiğini 

görüyoruz.” Bk.: Akyüz, "Eğitimin Kültür Ve Uygarlıkları GeliĢtirme Ve Yeni Nesillere Aktarma 

ĠĢlevi.", 5. 
123

 Burcu Ġlkay Karaman, “Terim OluĢturma Yöntemleri”, Dokuz Eylül Üniversitesi, Fen-Edebiyat 

Fakültesi, Dil Bilimi Bölümü, Belleten (2009)- II, 53. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-

file/378432.  

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/378432
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/378432


64 
 

Tanzimat ve ardından meĢrutiyetin ilanıyla beraber, pek çok sahada olduğu gibi, 

cemiyetin dinini nasıl ve ne Ģekilde öğrenmesi gerektiği ile alakalı da, resmi-gayrı resmi 

fikir ve mütalaalar serdedilmeye ve üzerinde münakaĢalar yapılmaya baĢlandığı bilinen 

bir gerçektir.  

19, hatta 20. Asrın baĢlarına gelinceye kadar geçerli olan klasik anlayıĢ, ağırlığını ve 

otoritesini kaybetmeye baĢlamıĢtı. Tanzimat ve Islahat fermanları ve ardından ilan 

edilen MeĢrutiyet atmosferiyle beraber, aynı zamanda dünyadaki değiĢim rüzgârı 

Osmanlı‟yı da tesiri altına almıĢ ve yukarıda ifade edilmeye çalıĢılan, ilim dili olarak 

Arapçanın hâkim olduğu klasik ilim anlayıĢı sorgulanmaya baĢlanmıĢtır. Bu 

sorgulamada batıdan esen ve devletlerin ve cemiyetlerin zihin kodlarına nüfuz eden, 

Fransız Ġhtilali gibi köklü inkılap hareketlerinin, milliyetçiliği, milli devletleri ve milli 

lisanları ön plana çıkaran yeni fikirlerin büyük tesiri olduğu söylenebilir. Bunun 

yanında Osmanlı ve Ġslam âleminin geri kalmıĢlığını geleneğe, klasik anlayıĢa, ilmin ve 

dinin öğretilmesindeki eski usullerin terk edilmemesine bağlayan bir okumuĢ zümre de 

asli bir rol üstlenmiĢtir denilebilir. Bu meyanda, içeride ve dıĢarıda cereyan eden fikir 

hareketleri 19. Asrın ikinci yarısından itibaren “Osmanlıcılık”, “milliyetçilik”, 

Türkçülük”, “Ġslamcılık” gibi fikir hareketlerine de sebep olmuĢtur. 

Ġçeride ve dıĢarıda cereyan eden ve eski anlayıĢ ve usullerin değiĢtirilmesinin zaruretini 

iddia eden yeni fikirler ve telakkilerin bir tezahürü olarak klasik dini talim-terbiyenin 

verildiği medreselerin haricinde ve onlardan müstakil olarak asri mekteplerin kurulması 

da bu değiĢim ve batıya ayak uydurma, “muasır medeniyeti” yakalama arzusunun bir 

icabı ve tabii neticesi olarak görülebilir. 

19. asrın baĢlarına gelindiğinde Klasik devir sona ermiĢ, dolayısıyla klasik ilim ve 

medeniyet telakkisi evvela Avrupa‟da, sonra da Osmanlı‟da yerini baĢka anlayıĢlara 

bırakmıĢtı.   

Avrupa‟da, Fransız Ġhtilali ile zirveye çıkan ulusalcı fikirler, aradan bir asır geçmeden 

Osmanlı devleti ve münevver tabakasına tamamen sirayet etmiĢ ve büyük nispette 

hâkim olmuĢtu. Bunun tabii bir neticesi olarak, artık eski klasik dünya görüĢü ve 

kalıpları değiĢmeye, kültürel ve içtimai ortam bambaĢka bir hal arz etmeye baĢlamıĢtı. 

Artık eğitim hayatında yegâne tedrisat müessesi medreseler değildi. Ġlmiye sınıfı ve 



65 
 

onların temsil ettiği klasik misyon da tek otorite olmaktan çıkmaya baĢlamıĢtı. 

Medreseler mevcudiyetlerini devam ettirmekle beraber, yanlarında Avrupa tarzı modern 

mektepler süratle kurulup yaygınlaĢtı. Medreselerde Arapça ağırlıklı dini-Ġslami bir 

talim-terbiye sistemi varken, “asri mektep” namıyla kurulan mekteplerde Arapça ve dini 

ilimler sadece temel ve asgari seviyede öğretilmekteydi.  Bu değiĢim ve dönüĢümün 

müthiĢ rüzgârı, elbette ulema sınıfını da tesiri altına aldı. Bunun bariz neticelerinden biri 

olarak ilim dili olarak Arapçanın hâkim olduğu klasik ilim anlayıĢı sorgulanmaya 

baĢlanmıĢtır.
124

  

Bu sorgulamada müessir olan ve ilk olarak akla gelen baĢlıca sâikler ve amiller Ģöylece 

sıralanabilir; a) Batıdan esen, devletlerin ve cemiyetlerin zihin kodlarına nüfuz eden 

Fransız Ġhtilali gibi köklü inkılap hareketlerinin etnik manada milliyetçiliği, ulus 

devletleri ve mahalli lisanları ön plana çıkarması. b) Batı‟dan gelen yeni fikirler ve 

ideolojilerin, Osmanlı okumuĢ zümresi üzerindeki tesirleri. c) Devlet adamları nezdinde 

Osmanlı ve Ġslam âleminin geri kalmıĢlığını, geleneğe bağlılık ve klasik anlayıĢa 

hamleden bir zihniyetin hâkim olmaya baĢlaması, d) Ġlmin ve dinin öğretilmesindeki 

eski usullerin terk edilmemesinin elzem ve zaruri olduğu kanaati ve bu kanaatin, her 

fırsatta dile getirilen ve bilhassa bazı çevrelerde adeta bedihi bir hakikatmiĢ gibi kabul 

edilir hale gelmesi.
125

 Osmanlı‟daki farklı fikir hareketleri neticesinde, 19. asrın ikinci 

yarısından itibaren “Osmanlıcılık”, “milliyetçilik”, Türkçülük”, “Ġslamcılık” gibi 

ideolojilerin husule getirdiği ortam. 

2.2.1.4. Ġlim Dili Olarak Arapça Yerine Türkçenin Tercih Edilmeye BaĢlanması 

Bütün bu geliĢmelerin akabinde, yukarıda ana hatlarıyla ifade edilmeye çalıĢılan 

sebeplerden dolayı, uzun asırlar boyu var olagelen ilmi usul ve telakkiler değiĢerek 

klasik medrese ve ilim anlayıĢı, yerini modern metot ve “muasır” anlayıĢa terk etmiĢ 

oldu. Artık klasik Arapça tedrisatını esas alan medreselerin 3 Mart 1924 tarihinde resmi 

olarak lağvedilmesiyle beraber tahsil gören insanların bu dille irtibatı kalmamıĢtı. Yeni 

                                                           
124

 Mehmet Ünal, “Sırat-ı Müstakim ve Sebilu'r-ReĢad Dergilerinde Yayımlanan Kur'an ve Tefsirle Ġlgili 

ÇalıĢmalar”, Dicle Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi IX/2 (2007), 109-146. 

https://doi.org/10.32950/rid.1331091.  
125

 Mustafa Öztürk, “Cumhuriyet Türkiyesi‟nde Meal ve Tefsirin Serencamı”, Ankara Okulu Yayınları, 

2012, s.8-11. 

https://doi.org/10.32950/rid.1331091


66 
 

nesiller için, Arapça artık, batılı herhangi bir dilden bile daha az ehemmiyet arz 

ediyordu.   

Osmanlı‟nın dağılmasıyla beraber Ġslam âlemindeki diğer Müslümanlarla resmi bir bağ 

ve irtibat da kalmamıĢ, bilakis Müslüman halklar birbirlerinden ayrıĢmaya baĢlamıĢtı. 

Dolayısıyla, farklı diller konuĢan diğer Müslümanlara da hitap etme, mesajını onlara da 

ulaĢtırma gayesi ve hedefi de fiilen boĢa çıkmıĢtı. Harf ve dil inkılabı baĢta olmak 

üzere, yeni rejimin istikameti ve hedefi esas itibariyle Arapçanın taĢıyıcı dil olduğu 

Ġslam medeniyetinden uzaklaĢmaktı.
126

  Netice itibariyle buna benzer siyasi, içtimai, 

psiko-sosyal ve kültürel pek çok sebepler neticesinde, âlimlerin ve ilimle meĢgul 

kimselerin eserlerinde ve ilmi faaliyetlerinde öncelikli kullandıkları lisan Arapça 

olmaktan çıkmıĢ oldu. 

2.2.3. Hak Dini Kur‟an Dili Tefsirinin Yazılmasına Giden Süreç 

Yukarıda da izah edilmeye çalıĢıldığı gibi Ġslam âlemi 19-20. asırlarda Avrupa‟da 

meydana gelen ilmi geliĢmelerin tesirinde büyük buhranlar yaĢamaya baĢlamıĢtır. Bu 

dönemde Ġslam âleminde ve elbette Osmanlıda AvrupalılaĢma taraftarları ile ĠslamlaĢma 

taraftarları hep karĢı karĢıya gelmiĢtir. Bu karıĢık devrin sonunda Osmanlı Devleti 

yıkılmıĢ ve “muâsır medeniyet” ve “asrilik” adına talep edilen inkılap hareketleri resmi 

olarak tatbik zeminine kavuĢmuĢtu. Artık dini ve içtimai sahada yapılmak istenen 

reformlara itiraz edebilecek kesimlerin susmak mecburiyetinde kaldığı bir ortam hazır 

hale gelmiĢti.  

Bu noktada, Kur‟an tercümelerine dair, pek de iyi niyetli olmadığı iddia edilen 

çalıĢmalar yapılmıĢtır. Mesela, Seyyid Süleyman Tevfik, Abdülhamid devrinde 

hazırlayıp bastıramadığı tercümesinin ilk formasını 2. MeĢrutiyetin ilanında bastırmıĢ 

fakat devamını getirememiĢ, Cumhuriyetten sonra tamamını bastırmıĢtır.
127

 Buna bir 

diğer misal de; Tüccarzâde Ġbrahim Hilmi‟nin 1914‟de neĢrettiği eserdir. Bu eser, 

aslında Suriye kökenli Katolik Hristiyan Zeki Meğamiz‟e aittir. 1. Cihan Harbinde 

Osmanlı aleyhinde propaganda malzemesi olarak kullanılmıĢ olması sebebiyle asıl 

                                                           
126

 Ġsmail Kara, Kutuz Hoca'nın Hatıraları, (Dergâh Yayınları: 2022), 158. 
127

 Dücane Cündioğlu, Türkçe Kur‟an ve Cumhuriyet Ġdeolojisi, (Kitabevi, Ġstanbul: 1998), 25. 



67 
 

sahibi belirtilmemiĢtir.
128

 Ġbrahim Hilmi, o tarihlerdeki aleyhinde varit olan tenkitler 

sebebiyle tamamını yayınlayamamıĢ, ancak, bu tarihten on iki yıl sonra 1926‟da 

tamamını yayımlamıĢtır.
129

 Anadilde ibadet projesinde üçüncü bir misal ise II. 

MeĢrutiyet‟in ilanında Yerebatan Camii‟ne imam olarak tayin edilen Ubeydullah 

Efendi‟dir. Bu zat, anadilde ibadet projesinde sadece Kur‟an‟ı Türkçeye çevirmekle 

kalmayıp, tayin olduğu camide bütün namaz surelerini, tekbirlerini, selamlarını Türkçe 

olarak ifa etmek için resmî müsaade istemiĢtir. Ancak Talat PaĢa bunun vaktinin 

gelmediğini söyleyerek müsaade etmemiĢtir. Bunların haricinde Türkçe ibadet 

edilebileceğini iddia eden Mehmed Bahauddin, Mehmed Cemâleddin Seven gibi 

Ģahıslar da ortaya çıkmıĢtır.
130

 

Osmanlının yıkılıĢından sonra yukarıda belirtilenlerin haricinde baĢka tercüme 

faaliyetleri de baĢlamıĢtır. Hüseyin Kâzım Kadri‟ye ait olan ve 1924 de yayımlanmıĢ 

Nuru‟l-Beyan isimli tercüme bunlardan biridir. Diyanet ĠĢleri Reisi Rıfat Börekçi‟ye ait 

beyanname ile Nuru‟l-Beyan adlı eserin yanlıĢlıkları ve kifayetsiz bir meal olduğu halka 

ilan edilmiĢtir. Bu devre ait, belki en çok tenkit edilen eser ise 1924‟te Ermeni asıllı 

Mihran Efendi‟nin yayımladığı Türkçe “Kur‟an-ı Kerim” isimli tercümesidir. Bu 

tercümeyi, Albert de Biberstein Kazimirski‟nin (öl. 1887) Le Saint Koran Analyse 

isimli Fransızca çevirisinden istifadeyle Albay Cemil Said (öl. 1964) hazırlamıĢtır.
131

 

Bu eser, 1932 de Dolmabahçe Sarayı‟nda Kur‟an‟ın Türkçe‟ye tercüme edilmesi ve ana 

dilde ibadet projesi çalıĢmalarında kullanılması da onu ayrı yere koymaya sebep teĢkil 

etmektedir. Son olarak, o dönemde yazılan tercümeler arasında Ömer Rıza Doğrul‟a ait 

1934‟te hazırlanmıĢ Tanrı Buyruğu adlı eser de zikredilmelidir.
132

 

2.2.3.1. Hak Dini Kur‟an Dili Tefsirinin Yazıldığı Ortam 

Tarihler 1925 yılını gösterdiğinde, Türkiye‟de dini manada ciddi bir boĢluk oluĢmuĢtu. 

Diğer taraftan da bu boĢluk ortamında, az evvel bahsi geçen Albay Cemil Said (öl.1964) 

gibi ehliyetsiz kiĢilerin hatalarla dolu, tercümenin tercümesi olan Kur‟ân çevirileriyle 

                                                           
128

 Talha ġahin, “Hak Dini Kur‟an Dili Tefsirinde Dönemin Siyasi Ve Sosyal GeliĢmelerinin 

Yansımaları”, (Yüksek Lisans Tezi, Hitit Üniversitesi, Çorum, 2015), 36. 
129

Cündioğlu, Türkçe Kur‟an ve Cumhuriyet Ġdeolojisi, 27. 
130

 Cündioğlu, Türkçe Kur‟an ve Cumhuriyet Ġdeolojisi, 28. 
131

 Cündioğlu, Türkçe Kur‟an, 255. 
132

 Cündioğlu, Türkçe Kur‟an, 258. 



68 
 

ortaya çıkması dini ortamı iyice belirsizliğe sevk etti. Böyle bir vasatta Kur‟ân ve 

Sünnet merkezli temel Ġslâmi esasların millete kendi diliyle öğretilmesi ihtiyacı dile 

getirilmeye baĢlandı.
133

 

2.2.3.2. Tefsir‟in Kaleme Alınması 

 Bu ihtiyaç üzerine 1925 yılında TBMM‟de temel Ġslâmî kaynakların Türkçeye 

kazandırılması meselesi gündeme getirildi. EskiĢehir mebusu Abdullah Azmî Efendi 

öncülüğünde elli mebusun imzasıyla verilen bir önergenin kabulü üzerine Kur‟ân-ı 

Kerîm ve Ehâdîs-i ġerîfe Türkçe tercüme ve tefsir heyet-i mütehassısası için Diyanet 

ĠĢleri Riyaseti‟ne tahsisat ayrılmasına karar veridi. Diyanet ĠĢleri reisi Rifat Börekçi ve 

Diyanet ĠĢleri reisliği hey‟et-i müĢavere azası Ahmed Hamdi Akseki‟nin teĢebbüsleriyle 

tercüme iĢinin Mehmet Âkif Bey‟e, tefsir iĢinin de Elmalılı Muhammed Hamdi 

Efendi‟ye, et-Tecrîdü‟s-Sarîh‟in tercüme ve Ģerhinin Babanzâde Ahmed Naim‟e 

yaptırılmasına karar verildi.
134

 

Diyanet ĠĢleri Riyaseti, aldığı tahsisatla Kur‟an‟ın tercümesini yapma vazifesini 

Mehmet Âkif‟e, tefsiri vazifesini Elmalılı Hamdi‟ye ve Buhari‟nin tercüme ve Ģerhini 

yapma vazifesini de Babanzâde Ahmet Naim‟e
135

 vermiĢtir. Lakin Mehmet Âkif ilk 

önce bu iĢin zorluğunu beyan ederek kabul etmek istememiĢtir. Bunun üzerine Aksekili, 

ikna edilmesi için Elmalılı ve Naim Bey‟den Mehmet Âkif‟le görüĢmelerini rica 

etmiĢtir. Âkif, Elmalılı‟ya, Kur‟an‟ın tercümesinin mümkün olamayacağını ve bu 

vazifeyi kabul edemeyeceğini iletmiĢtir. Elmalılı da tercümenin mümkün 

olamayacağını, ancak bunun bir “meal”den ibaret olacağını belirtmiĢtir. Ayrıca bu iĢin 

yapılması talep ediliyorsa kendilerine düĢenin bu iĢi yapmak olacağını dile getirmiĢtir. 

Aksekili de maksadın tercüme değil de meal olduğunu belirtmesi üzerine Mehmet 

Âkif‟i “meal” tabiri yumuĢatmıĢ ve daha sonradan da teklifi kabul etmiĢtir.
136

 

                                                           
133

 ġahin, “Hak Dini Kur‟an Dili Tefsirinde Dönemin Siyasi Ve Sosyal GeliĢmelerinin Yansımaları”, 41 
134

 Cündioğlu, Türkçe Kur‟an, 274. 
135

 1928 yılında baĢlanılan Buhari‟nin tercüme ve Ģerhi görevi 1934 yılında Ahmet Naim‟in vefat etmesi 

üzerine Kamil Miras‟a devredilmiĢtir. Bkz. Dücane Cündioğlu, Türkçe Kur‟an ve Cumhuriyet Ġdeolojisi, 

Kitabevi, (Ġstanbul: 1998), (Dipnotta), 56. 
136

 Mehmed Ertuğrul Düzdağ, “Mehmed Akif Mısır Hayatı ve Kur‟ân Meali” (ġule yayınları, Ġstanbul: 

2011), 247. 



69 
 

2.2.3.2.1. Türkçe Kur‟an Projesi 

Âkif bir müddet sonra Mısır‟a gitmiĢ ve yazdığı tercümeleri Elmalılı‟ya göndermiĢtir. 

Daha sonra anadilde ibadet projesi gereği namazların Kur‟an‟ın Türkçe tercümesi ile 

kıldırılması hareketlerinden haberdar olan Mehmet Âkif, yaptığı meallerin namazlarda 

okutulması endiĢesi ile Diyanet‟le yaptığı mukaveleyi feshederek aldığı avansı iade 

etmiĢtir. Bu sebeple, yıllar sonra Elmalılı‟ya göndermiĢ olduğu çalıĢmalarını geri 

isteyerek imha etmiĢtir.  Akif bu düĢüncesinde haksız da değildir. Zira o sıralarda 

Türkçe Kur‟an ve ibadet fikri iyiden iyiye dillendirilmeye baĢlamıĢ bir vaziyetteydi. 

1932 senesinde, Dolmabahçe Sarayında, musikiden anlayan hafızların bir listesi 

hazırlanmıĢ ve hazırlanan listedeki hafızlar Saraya davet edilmiĢ ve o hafızlar 

içerisinden de dokuz kiĢilik bir hafızlar heyeti kurulmuĢtu. Dr. ReĢit Galip hafızlara 

camilerde “Türkçe Kur‟an” okuyacaklarını söylemiĢtir. Bunun için de kendilerine 

“Türkçe Kur‟an” olarak Albay Cemil Said tarafından, Kazimirski‟nin Le Koran Analyse 

adlı Fransız çevirisinden faydalanılarak hazırlanmıĢ çeviriyi vermiĢtir.
137

 Çevirinin 

çevirisi olduğu için ReĢit Galip bunun yetersiz olduğunu, Ankara‟da hazırlanan “Türkçe 

Kur‟an” tamamlanana kadar bununla idare edeceklerini söylemiĢtir. Ankara‟da 

hazırlanan söz konusu Kur‟an çevirisi M. Âkif‟in hazırladığı ancak Türkçe ibadet 

projesinde kullanılacağını anladığı için bütün ısrarlara rağmen aldığı ücreti iade ederek 

hazırlamaktan vazgeçtiği tercümedir. Böylece hafızlar aldıkları talimat ve programlarla 

hemen hemen her gün farklı camilerde Kur‟an‟ı Türkçe olarak okumaya baĢlamıĢlardır. 

Medyadan da, bu iĢe destek gelmiĢtir. Son Posta gazetesi bir mahya çizimi hazırlamıĢ 

ve “Biz DeğiĢirsek ġeriat da DeğiĢir!” yazabilmiĢtir.
138

 

Akif‟in, vefatından sonra mealini imha ettirme kararı, günümüzden bakıldığında derin 

bir hayıflanmaya ve hatta ona yönelik sitemvari bir tavra sebebiyet vermektedir. Fakat 

devrin bu atmosferi ve iktidar sahiplerinin din üzerindeki niyetleri göz önünde 

bulundurulduğunda ne kadar da asaletli ve fedakârca bir karar olduğu tebarüz 

etmektedir. Zira Akif gibi bir üstad edibin tercümesi, Kur‟an‟ın aslının yerine ikame 

edilebilecek belki de yegâne tercüme olacaktı. Ġki dile olan derin vukûfiyeti, herkesin 

itibar ettiği üstün edebi Ģahsiyeti ile birleĢince herkesin kabul etmeye mecbur kalacağı 

                                                           
137

 Cündioğlu, Türkçe Kur‟an, 274. 
138

 ġahin, “Hak Dini Kur‟an Dili Tefsirinde Dönemin Siyasi Ve Sosyal GeliĢmelerinin Yansımaları”, 41. 



70 
 

bir metnin ortaya çıkması devrin idarecileri tarafından iĢtiyakla bekleniyordu. Lakin o, 

maddi manevi bütün her Ģeyden vazgeçerek, hatta her Ģeyi göze alarak mealden 

vazgeçmeyi tercih etmiĢtir.  

Bu Ģartlar altında ve böyle bir atmosferin tesiriyle Akif‟in meal iĢinden vazgeçmesi 

neticesinde hem meal hem de tefsir Elmalılı‟ya kalmıĢ oldu. Esasında Elmalılı‟nın da 

daha evvel herhangi bir tefsir yazma niyeti olmamıĢtır. Ġlk teklif edildiğinde de nazikçe 

geri çevirmiĢtir.
139

 Zira o, tefsir yazmanın çok büyük mesuliyet ve manevi bir külfet 

olduğunu en iyi idrak edip kavrayabilecek âlimlerden biriydi. Bunun yanında Kur‟an‟a 

mana verme, Türkçeye aktarma hususunda o da Akif gibi Kur‟an‟ın tercümesinin 

mümkün olamayacağını düĢünmekteydi. Bunu da tefsirinin içinde muhtelif vesilelerle 

sıkça dile getirmiĢtir.
140

 Ancak piyasada tercüme namıyla hatalı eserlerin olması ve 

yapılacak ameliyenin tefsir ile beraber, onun hulasası mahiyetinde bir meal olacağı 

ifade edilerek ikna edilmiĢtir. Elmalılı Hamdi Yazır, zorlu geçen bir 12 senenin 

nihayetinde, 1926‟da baĢladığı meal ve tefsirini 1938 yılında hitama erdirmiĢtir. 

2.2.3.3. Elmalılı Meal ve Tefsirinin Bazı Özellikleri 

Hiç Ģüphe yok ki Türkçe “tefsir” denildiğinde hemen ilk akla gelen tefsir münakaĢa 

kabul etmez bir surette merhum Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır ve onun muhalled 

eseri “Hak Dini Kur‟an Dili” tefsiri gelmektedir. Onun en meĢhur eseri olan bu tefsir, 

aynı zamanda Elmalılı Hamdi Yazır‟ı da meĢhur yapan eserdir.  Elbette bir tefsirin ve 

müellifinin bu kadar meĢhur ve itibarlı olmasına amil teĢkil eden, kendine mahsus bazı 

hususiyetleri vardır. 

2.2.3.3.4. Türkçe Telif Edilmesi 

 Bu hususiyetlerin en baĢında onun, herhangi bir Arapça veya Farsça kaynaktan tercüme 

yoluyla değil, müfessir tarafından orijinal olarak Türkçe telif ve tasnif edilen ilk 

                                                           
139

 Yazır, (NĢr. Köksal ve Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 87. 
140

 Elmalılı, bu hususa Mukaddimesinde ayrı bir baĢlık açarak on sayfa civarında yer vererek tercümenin 

neden Kur‟an olamayacağını uzunca izah etmiĢtir. Bk. Yazır, (NĢr. Köksal ve Kaya), Hak Dini Kur‟an 

Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 1/88-98 Yine Bakara suresinin tefsirini yaparken Kur2an tercümesi 

meselesine dair izahta bulunmuĢtur:  Yazır, (NĢr. Köksal ve Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - 

Tenkitli Metin), 1/449. 



71 
 

bütüncül ve mufassal tefsir eseri olması gelmektedir.
141

 Bu itibarla Elmalılı Hamdi 

Yazır ve “Hak Dini Kur‟an Dili” tefsiri, Türk halkları ve bilhassa Anadolu‟daki tefsir 

tarihi bakımından müstesna bir yere sahiptir diyebiliriz. Yukarıda bir kaçı kısaca 

tanıtılan bazı Türkçe tefsirler daha önce de mevcuttu. Lakin bunlar telif değil Arapça 

veya Farsçadan tercüme eserlerdi. Mütercimler, her ne kadar eserde ilaveler ve 

çıkarmalar, haĢiyeler yapmak gibi tasarruflarda bulunsalar da en nihayetinde baĢka bir 

kaynak eserin tercümesi hüviyetinde olan eserlerdi. ĠĢte bu noktada “Hak Dini Kur‟an 

Dili” ilk defa aslı Türkçe olarak telif edilen bir tefsir eseri olması hasebiyle müstesnadır.  

Muhakkak ki Türkçe telif edilmesi Arapça bilmeyen geniĢ halk kitleleri ve tabakaları 

için büyük bir kolaylık ve eriĢilebilir olma vasfını haiz kılmaktadır. Lakin bunun 

yanında, ilmi dirayeti ve kifayeti itibariyle erbabı olan ilim adamlarının takdirini ve 

hayranlığını kazanmasına rağmen maalesef lisan engeli sebebiyle Türkiye haricinde hak 

ettiği Ģöhreti, kıymet ve takdiri iktisap edememiĢtir.  

Haddizatında bir mahrumiyet olarak vasıflandırılabilecek olan bu husus, Ġslami ilimlere 

dair, ilim lisanı olarak kabul gören Arapça haricinde kaleme alınan pek çok eser 

hakkında vaki olan bir neticedir denilebilir. Bu realitenin hilafına olmak üzere, 

Mevdûdi‟nin Tefhimü‟l Kur‟an isimli tefsiri gibi bazı eserler istisna edilirse, Arapça 

haricinde telif edilen pek çok eser, ne kadar ilmi kıymeti haiz olsa da lisan engeline 

takılmaktan, yazıldığı lisanın hudutları haricine çıkamamaktan ve ümmet coğrafyasında 

hak ettiği teveccüh ve rağbete mazhar olamamaktan âzâde kalamamıĢtır.  

Osmanlı devletinin yıkılmasıyla beraber peĢ peĢe gelen inkılapların en fazla dini ve 

içtimai hayatı kökünden sarsıcı mahiyette cereyan ettiği ve akabinde anadilde ibadet 

fikirlerinin tatbik sahasına konulma teĢebbüslerinden bahsedilmiĢti. Aynı Ģekilde, din 

dilinin ulusallaĢtırılması projesinde kullanılması endiĢesiyle, Mehmet Âkif‟in de 

tercüme hazırlama vazifesini Elmalılı‟ya devrettiği, Elmalılı‟nın da Âkif‟le aynı 

endiĢeleri taĢıdığından dolayı tercüme değil de “meal” olması Ģartı ile bu vazifeyi kabul 

ettiği ifade edilmiĢti. 

                                                           
141

 Daha evvelki baĢlıklarda Kur‟an‟ın Türkçe olarak, kısa sureler ve satır arası tercüme ve kısa 

tefsirlerinin gerek tercüme, gerekse telif olarak muhtelif devir ve zamanlarda yapıldığı uzunca sayılacak 

bir tarzda izah edilmiĢ, bilhassa Osmanlı devrinde yapılan tercüme ve tefsirler bir baĢlık olarak ele 

alınmıĢtı. 



72 
 

2.2.3.3.5. Tercüme Değil “Meal” 

Yukarıda, Akif‟i, meali yazma iĢini üstlenme hususunda ikna etmek için “zaten tercüme 

değil meal olacak” Ģeklinde ifade kullandığı, Akif‟in de bu ifadelerden sonra bu hususta 

yumuĢadığı bahis mevzuu olmuĢtu. Elmalılı, “meal” tabirini, Kur‟an tercümesi 

manasında hususi ıstılah olarak ilk kullanan zattır. Onun Hak Dini Kur‟an Dili 

tefsirinden sonra “Türkçe Kur‟an” ve “tercüme” tabiri kullanılmamıĢ, tercümelere meal 

denilmesi âdet olmuĢtur.
142

 Kur‟an‟ın kati surette tercüme edilemeyeceği noktasındaki 

Elmalılı‟nın hassasiyeti daha evvel ifade edilmiĢti.  Öyle ki; 

 Türkçe Kur‟an mı var behey ĢaĢkın? Oynamaktır bu, dîn ü îmanla
143

  

ifadesi ile bu tavrını net olarak ortaya koymuĢtur. Aslında Elmalılı, mukaddimesinde bu 

ifadeden önce “Kur‟an‟ın Türkçe tercümesiyle namaz kılınamaz haĢa!” gibi bir ifade 

kullanmıĢtır. Tefsir, tashih için kontrol edildiğinde devrin Maarif Vekili Yusuf Hikmet 

Bayur bu ifadeyle tefsirin basılamayacağını belirtmiĢ ve Ahmet Hamdi Aksekili‟den 

ibarenin, Elmalılı ikna edilerek kaldırılmasını talep etmiĢti. Daha sonra Maarif 

Vekilliğini bırakan Yusuf Hikmet Bayur bu ibarenin kaldırıldığını duyduğunu ifade 

etmiĢtir. Ancak eseri daha sonra eline aldığında bu ifadenin yerinde ondan daha ağır 

olan “Türkçe Kur‟an mı var be hey ĢaĢkın?” ifadesi ile birlikte daha baĢka ağır 

ifadelerin de olduğunu gördüğünü belirtmiĢtir.
144

 

Elmalılı, tefsir kısmında Türkçe gramer yapısına uygun ve akıcı ifadeler kullanmıĢ 

olmasına rağmen, muhtemelen ibadetlerde kullanılmasının önüne geçmek için meal 

kısmında yoğunluklu olarak devrik ve akıcı olmaktan uzak cümleler kullanmıĢtır. Bu 

hususta Hasan Basri Çantay; güncel bir tercümeye ihtiyaç duyulmasına istinaden eserini 

kaleme aldığını belirttiği önsözünde Elmalılı‟nın kendisine, tefsirinin meal kısmının 

kuvvetli ve akıcı olmadığını söylediğini dile getirmiĢtir. Bunun sebebi olarak da 

Elmalılı‟nın, mealinin, Türkçe ibadet projesinde tercüme olarak kullanılmasından 

çekinmesini göstermiĢtir.
145

 

                                                           
142

 Mustafa Öztürk, “Cumhuriyet Türkiye‟sinde Meal ve Tefsirin Serencamı”, 17. 
143

 Yazır, (NĢr. Köksal ve Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 94. 
144

 Dücane Cündioğlu, MeĢrutiyet‟ten Cumhuriyet‟e Din ve Siyaset, Kaknüs Yayınları,( Ġstanbul: 2005) 

115-117. 
145

 Hasan Basri Çantay, Kur‟an-ı Hâkim ve Meali Kerim, (Milsan Basın, Ġstanbul: 1984), 1/7. 



73 
 

Elmalılı‟nın devrik cümlelerle yaptığı meallerden Fatiha suresi mealini, her namaz 

rekâtında okunduğundan dolayı din dilinin ulusallaĢtırılması projesinde en fazla 

kullanılacağından dolayı misal olarak vermek yerinde olur:  

“Hamd, o rabbilâlemin. O rahman, rahîm. O din gününün maliki Allâhın. Sade 

sana ederiz kulluğu, ibadeti ve sade senden dileriz avni, inayeti yarab! Hidayet 

eyle bizi doğru yola. O kendilerine in‟am ettiğin mes‟utların yoluna. Ne o gadap 

olunanların ne de sapgınların.”
146

 

 Görüldüğü üzere bu Ģekilde yaparak mealinin, anadilde ibadet projesinde 

kullanılmasının önüne geçmiĢtir. Nasıl ki Akif meal yazma iĢinden bu projeye alet 

olmamak için vazgeçtiyse, Elmalılı da eserin meal kısmında tercih ettiği akıcı olmayan 

üslupla bu projeye alet olmamak için elinden geleni yapmıĢtır ve muvaffak da olmuĢtur. 

Hatta bir adım öteye giderek, o güne kadar tercüme diye tabir edilen Kur‟an 

çevirilerinin “meal” ismiyle anılmasını sağlayarak, aslında Kur‟an‟ın tam tercümesinin 

asla mümkün olmayacağını, olsa olsa yakın ve noksan bir manası demek olan “meali” 

olabileceğini herkese kabul ettirmiĢtir. 

Ankara tarafından iĢtiyakla beklenen Akif‟in tercümesinin sukut-i hayalle 

neticelenmesinden sonra, halkın kabulüne mazhar olacağı umulan Elmalılı‟nın yapacağı 

tercüme de devrin iktidarı için hüsran olur. Nitekim Türkçe Ezan, Türkçe kamet, hutbe 

vb. hayata geçirildiği hale “Türkçe Kur‟an” muhtelif denemeler, camilerde tatbikatlar 

yapılmasına rağmen bir türlü hayata geçirilemez. Bu husustaki muvaffakiyetsizlik 

sebeplerinin en baĢında, elde resmi ve edebi kudreti haiz bir tercümenin olmaması, bu 

yüzden de Cemil Said gibi Ģahısların, tercümenin tercümesi ve her bakımdan yetersiz 

olan bir tercümeyi kullanmak mecburiyetinde kalmaları zikredilebilir. Hatta bu husus, o 

dönem Amerika‟nın Türkiye sefiri olan Charles H. Sherli‟nin 10 ġubat 1933 tarihli, 

“Kur‟an Tercümeleri” baĢlıklı raporuna dahi mevzu teĢkil eder. ABD Sefiri raporunda 

Ģu ifadelere yer verir:  

Hiçbir resmi Türkçe Kur‟an çevirisi yok gibi görünüyor. Burada yayımlanan 

çeviriler Ģahsi tercümelerdir…. Resmi çevirinin yayınlanması, yetenekli bir 

Türk Ģairi olarak kabul edilen, bazı zamanlar Mısır‟da ikamet eden Mehmed 

                                                           
146

 Yazır, Hak Dini Kur‟an Dili, 1/50. 



74 
 

Akif Bey‟e havale edildi. Fakat onun hareketleri neticesinde kendisiyle Diyanet 

ĠĢleri arasında görüĢ ayrılığı ortaya çıktı. Neticede o çabalarına son verdi…. 

Bundan anladığım kadarıyla Ģu an resmi bir çeviri hazırlanıyor
147

  

Amerikan sefirinin raporunda, “hazırlanmakta olduğunu” söylediği resmi tercüme 

Diyanet tarafında teklif edilen projenin evvela tefsir kısmını deruhte eden, fakat Akif‟in 

vazgeçmesi üzerine meal kısmını da üzerine almak mecburiyetinde kalan Elmalılı‟nın 

hazırladığı tercümeden baĢkası değildi. Lakin Elmalılı‟nın, meali tefsirden ayrı basmaya 

razı olmaması, tefsirin de tamamlanmasının sonraki tarihlere doğru uzaması, yukarıda 

temas edilen ve Fatiha suresi örneğinde gösterildiği gibi meal kısmında devrik cümleler 

ve akıcı olmayan üslubun hâkim olduğu bir tarzda ayetlere mana vererek meali yazması 

vb. sebeplerle Türkçe Kur‟an projesi hayata geçemez.  

2.2.3.3.5.1 Elmalılı‟ya Göre Meal 

Kur‟an‟ın hakkıyla tercüme edilemeyeceğini söyleyen Elmalılı, bir sözün manasını 

eksik bir Ģekilde ifade etme manasına geldiğinden dolayı “meal” tabirini seçtiğini 

belirtir. Ayetlere verdiği karĢılıkların Kur‟an‟ın ayetlerinin tazammun ettiği asıl manayı 

yakalayamadığını dile getirir.
148

 Kur‟an‟ın lafız ve manalarında, adeta beden ile ruhun 

vahdetiyle tecelli eden, kendine has bir iĢtibaki olduğunu söyleyen Elmalılı, iĢte bu 

icazkâr hassa sebebiyle Kur'an‟ın tanzir olunamadığı gibi aynen tercüme de 

edilemeyeceğini ifade eder. Tercüme edilmeye çalıĢıldığında evvela Kur‟an‟ın mümtaz 

üslub-i beyanının zâyi olduğunu, tercümenin “bir hüsn-i dilâranın derisini yüzüp 

altındaki ensaca bir câme-i câmit geçirmek”
149

 teĢbihiyle edebi bir üslupla izah eder. 

Devamla “bu câmenin Ģeffaf bir billûr olduğunu bile farz etsek, onun içinden canlı bir 

vücut görülebileceğini düĢünmenin ne kadar hatalı olduğuna vurgu yapar.  Yine baĢka 

bir misalle, Kur‟an‟ı vücut bahçesinde açılmıĢ hakikî ve emsalsiz bir gül olarak 

düĢünülürse, onun en güzel tercemesi, “nihayet onun desti meharetle yapılmıĢ bir 

resmine benzetilebilir ki bunda aslının ne maddesi, ne kuvveti, ne nüûeti, ne nümüvvü, 

hâsılı ne yağı, ne rayihası hiç birisi bulunamaz” diyerek tercümenin, ancak ruhu ve canı 

                                                           
147

 Dücane Cündioğlu, MeĢrutiyet‟ten Cumhuriyet‟e Din ve Siyaset, ( Ġstanbul:  Kaknüs Yayınları, 2005) 

114-115. 
148

 “Yazır, Hak Dini Kur‟an Dili”, 1/30. 
149

 Yani; gönülleri süsleyen bir güzelliğin derisini yüzüp yüzülmüĢ olan teninin altındaki dokuya cansız 

ve kıymetsiz bir kıyafet giydirmek.    



75 
 

olmayan bir suretten ibaret olabileceğini tavzih eder. Kendisinin de “o gülü, tutup 

koklayamayanlara gücü yettiği kadar bir resimle de olsa tanıtmaya çalıĢacağını beyan 

eder. Anadilde ibadet projesinde kullanılmaması adına da söz konusu eksiklikten dolayı 

yaptığı bu meallerin namazda okunamayacağını ekleyerek, bunların Kur'an‟ı tanıtacak 

bir meâlden ibaret olduğunu, Kur'an hükmünde olmadığını, onun yerine
 

konulup 

namazda okunamayacağını sarahatle beyan eder.
150

 Elbette onun Kur‟an tercümesiyle 

alakalı bu kanaatleri Ġslam âleminin ve ümmetin umumi kanaatini yansıtmaktadır.
151

 

2.2.3.3.6. Tefsir‟in Ġsminin “Hak Dini Kur‟an Dili” Olması  

Elmalılı tefsirinin ortaya çıkıĢındaki bu amiller ve atmosfer, eserin metoduna ve 

üslubuna tesir ettiği gibi isminin belirlenmesinde dahi rol oynamıĢtır. Ġlk evvela  "Yeni 

Mealli Türkçe Tefsir" diye isimlendirilen eser, sonrasında, hak din olan Ġslam‟dan 

sapmalara, baĢka arayıĢlara giren devrin dinsizlik cereyanlarına karĢı, pozitivist ve 

materyalist fikirlerin hâkimiyet tesis etmesine karĢı bir reaksiyon olarak "Hak Dini"; 

Türkçe ibadet beklentilerine karĢı da "Kur' an Dili" ifadelerini taĢıyan "Hak Dini Kur'an 

Dili" Ģeklinde isimlendirilmiĢtir.  Elmalılı bu eser ile Ġslam dinini gerileme sebebi 

sayarak AvrupalılaĢmayı ön plana alanlara karĢı Ġslam‟ın tek “Hak Din” olduğunu, 

ibadet dilini TürkçeleĢtirmeye çalıĢanlara karĢı da Arapçanın “Kur‟an Dili” olduğunu 

vurgulamıĢtır.
152

 

                                                           
150

 “Yazır, Hak Dini Kur‟an Dili”, 1/14. 
151

 ġahin, “Hak Dini Kur‟an Dili Tefsirinde Dönemin Siyasi ve Sosyal GeliĢmelerinin Yansımaları”, 22. 
152

 Bilgin, “Hak Dini”, 15/163. 



76 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

DĠN VE HAK MEFHUMLARININ TAHLĠL VE ĠZAHI 

3.1. Din Mefhumu 

Tezin isminde hemen ön plana çıkan “din” mefhumunun farklı veçheleriyle ele 

alınacağı bu baĢlıkta, bilhassa Elmalılı Hamdi Yazır‟ın din mefhumuna yüklediği mana 

ve mahiyet incelenmeye gayret edilecektir. Farklı alt baĢlıklarla Elmalılı‟nın din 

anlayıĢı, gerek Hak Dini Tefsiri, gerekse Dibace ve muhtelif makalele ve yazılarından 

istifade edilerek izahı yapılarak ortaya konulmaya çalıĢılacaktır. 

3.1.1. Lügat ve Istılah Manası ile Din 

Lügat ve lisan âlimleri tarafından, “din” kelimesinin aslının “deyn” kökünden masdar 

veya isim olduğu kabul edilir. Cevherî, “es-Sıhah” isimli eserinde  “dyn” maddesinde, 

dinin “âdet, hal, vaziyet; ceza veya mükâfat ve itaat” Ģeklinde baĢlıca üç manasını verir 

ve terim olarak dinin bu son mana olan ceza-mükâfat kökeninden geldiğini belirtir.
153

 

Râğıb el-Ġsfahânî ise “el-Müfredatında” sadece “itaat” ve “ceza” (karĢılık) manalarına 

temas etmiĢtir. Ġbn-i Mansur ise “Lisânü‟l-Arab”da, tâbi olma, izinden gitme ve itaat 

etme manalarını ifade ederken, mastar olarak da itikad-inanç manasına gelir der. Ayrıca 

hesap ve Ġslâm manası da vardır diye belirtir. Ġbn-i Manẓûr, “deyn”in masdar, “din”in 

isim olduğu yolundaki bir kavli de aktarır.
154

 Mütercim Âsım Efendi ise “Kâmûsu‟l-

Muhît Tercümesinde, dinin otuzdan fazla manasından bahsetmiĢtir. Lügat manası 

olarak; müddetli, vadeli borç ve mülayim yağan yağmur demektir dedikten sonra farklı 

sigalarla muhtelif misaller vermiĢtir. Daha sonra, “din”in ıstılahi manasına dair Ģu 

kavramları sırasıyla tadat etmiĢtir: KarĢılık manasında ceza, Ġslam, örf-âdet, mülkiyet, 

galibiyet-hâkimiyet, zül-inkıyad, hesap, kahr ve galebe, sultân ve mülk, sîret ve tarikat, 

tedbir, tevhîd, ibâdet, millet, Ģeriat, verâ, takvâ saltanat, ferman-hüküm, makbul ibadet, 

millet, Ģeriat, itaat.
155

 Zebîdî “din” kelimesiyle alakalı, Kur‟an âyetleri ve hadislerle 

                                                           
153

 Ebû Nasr Ġsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, es-Ṣiḥâḥ Tâcu‟l-luġa ve ṣiḥâḥu‟l-„Arabiyye, thk. Aḥmed 

Abdulġafûr Attâr, (Beyrut: Dârû‟l- Ġlm li‟l-Melâyîn, 1984), 5/2118-2119. 
154

 Ebu‟l-Faḍl Cemâluddîn Muḥammed b. Mukerrem b. Alî Ġbn Manẓûr, Lisânu‟l-„Arab, (Kahire: Dâru‟l-

Ḥadîs, 2013), 3/466-468. 
155

 Mütercim Âsım Efendi, El-Okyânûsu‟l-Basît Fî Tercemeti‟l-Kâmûsi‟l-Muhît 

Kâmûsu‟l-Muhît Tercümesi, (Ġstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu BaĢkanlığı Yayınları, 2014) 

6/ 5358-5359. 



77 
 

beraber Arap Ģiirlerinden aldığı muhtelif misallere istinat ederek, din kelimesinin lügavi 

olarak yirmiden fazla manasını ve ıstılah olarak da iki ayrı mânasını zikreder. 
156

 

„Din‟ kelimesinin ilk kökeninin Arapça dıĢındaki Sâmî dillerden veya Farsça ve 

Sanskritçe gibi diğer bazı dillerde Arapçaya geçtiğini öne süren müsteĢrikler varsa da, 

onların bu iddiaları Müslüman dilciler ve âlimler arasında kabul gören bir görüĢ 

değildir. Zira Kur‟an öncesi ve sonrası dönemlerde Arapçada din kelimesinin farklı 

müĢtaklarıyla kullanılması Ġslam âlimlerini, din kelimesinin Arapça kökenli olduğu 

fikrine sevk etmiĢtir.
157

 

Din denince akla gelen kavramlar; a) Ceza, mükâfat, hüküm, hesap b) Üstün gelme, 

hâkimiyet c) Ġtaat, teslimiyet, hizmet, ibadet d) Adet, yol, kanun, Ģeriat, mektup… 

Ģeklinde özetlenebilir.
158

 

Batı dillerinde din kelimesinin karĢılığında, aslı Latince olan “religion” kullanılır. "Bir 

Ģeyi vazife olarak almak,  tekraren okumak, yerine getirmek" gibi manalarının yanında, 

"insanları Tanrı'ya bağlayan bağ" demektir.
159

 

3.1.2. Dinin Mahiyeti ve Tarifi 

Dinin mahiyetini açıklarken ve tarif ederken bütün inanç sistemlerini ve bütün dinleri 

kuĢatabilecek, içine alabilecek bir tarif, ancak din kavramının sınırları kesin bir Ģekilde 

belirlendikten sonra yapılabilir. Böylesi kapsamlı bir tarif takdir edileceği üzere bir 

hayli müĢkül bir hal arz etmektedir. Dini tam olarak tarif etmek çok zor olmasına 

rağmen yine de muhtelif tarifleri yapılmıĢtır.  

Batılı mütefekkirlerin din tariflerine birkaç misal verilecek olursa; “Otto, din kutsalın 

tecrübesidir” der. Jatned Martineau, “daima yaĢayan bir tanrıya bir ilahi Ģuur ve 

iradenin kâinatı idare ettiğine ve insanlıkla manevi rabıtaları elinde tuttuğuna inançtır.” 

Helbert, Spencer, “her Ģeyin bizim bilgimizin üstüne çıkan bir kudretin tezahürü olduğu 

                                                           
156

 Ebu‟l-Feyz Muḥammed el-Murtaẓâ b. Muḥammed ez-Zebîdî, Tâcu‟l-ʿarûs min cevâhiri‟l-Ḳāmûs, thk. 

Muṣṭafa Ḥicâzî, (Küveyt, Müessesetü‟l-Küveyt li‟ttakaddumi‟l-„ilmî, 2001), 35/56-57. 
157 Ġsmail ÇalıĢkan, “Ku‟ran‟da Din Kavramı”, (Ankara Okulu Yayınları, 2002), 56. 
158

 Günay Tümer , "Din", Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi, (Ġstanbul: 1994), 9/ 312; AyĢe Ak, 

"“Din” Kavramı ve Ġnsanların Dini Algısı TartıĢmasında Din Eğitimi Biliminin “Din”i,” Uluslararası 

Ġslam Eğitimi Kongresi, Bildiriler Kitabı, (Ġstanbul: 28 Nisan 2018), 33-46. 

https://doi.org/10.14395/hid.1334332.  
159

 Karaman v. Dğr., "Diyanet Ġslam Ġlmihali”, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yay, c.1 (Ankara: 2004), 1-2. 

https://doi.org/10.14395/hid.1334332


78 
 

kabulüdür.”
160

 Mayer, din Tanrı‟ya, insanlara ve kendimize karĢı yapmamız gerekene 

dair nasihatlerin ve inanmanın tamamıdır.”
161

 Durkheim, “dini bir cemaatin ortaya 

çıkmasını temin eden ayin ve itikadlardır.”
162

 

Ġslam âlimleri, dini tarif ederken elbette Kur'an-ı Kerim‟i ve hak dini yani Ġslâmı göz 

önünde bulundurularak tanımlarını yapılmıĢtır. Mesela Seyyid ġerif el-Cürcânî „nin din 

tarifi dikkati çekmektedir: O, "Tarîfât" isimli kitabında din tarifini Ģöyle yapar: "Din, 

akıl sahiplerini peygamberin bildirdiği Ģeyleri kabul etmeye da'vet eden ilâhî bir 

kanundur.".
163

 Tehânevi ise: "Din, akıl sahiplerini kendi iradeleriyle Ģimdiki halde 

(dünyada) salaha, gelecekte (ahirette) felaha sevk eden. Allah tarafından konulmuĢ bir 

kanundur” der. Yine aynı müellif tarafından din, kaynağı itibariyle Allah'a, tebliği 

yönünden peygambere, tatbik edilmesi bakımından da ümmete nisbet edilir. ġehristânî 

de “din Allah tarafında peygamberler vasıtasıyla gönderilen, insanları akıllarını, irade 

ve isteklerini kullanarak her hususta hayırlı olan Ģeylere sevk eden bu yolla da onların 

dünya ve ahirette saadete vasıl olmalarını temin eden ilahi esaslar” der.
164

 

Müslüman âlimleri arasında daha ziyade yaygın olan din tarifi Ģu Ģekildedir denilebilir: 

"Din, akl-ı selim sahiplerini kendi ihtiyarlarıyla bu dünyada doğruluğa, salâha, öteki 

dünyada kurtuluĢa götüren ve yüce Allah tarafından konan bir kanundur." A. Hamdi 

Akseki de aĢağı yukarı benzer ifadelerle bir tarifi nakleder: "Din, akıl sahiplerine gaye-i 

hakikati bildiren, onları kendi ihtiyar ve iradeleri ile Allah Resûlünün bildirdiği Ģekilde, 

hal ve istikbalde salah ve felâha, kemâle sevk eden, maddi ve manevi bütün ihtiyaçlarını 

temin eden bir kanun-ı mevzû-ı ilâhîdir" 
165

 

Bu tariflerde müĢterek noktalardan biri dinin ilâhî kaynaklı olduğunun vurgulanmasıdır. 

Buna göre gerçek hak din beĢeri olamaz. Yine bu tariflerde, dinin akıl ve irade ile 

                                                           
160

 William P. Alston, “Din”, (Çev. G. Tümer), Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, C.: XVIII, 

Ankara Üniversitesi Basımevi, (Ankara:1972), 163. 
161

 Günay Tümer,  “ÇeĢitli Yönleriyle Din”, Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, C: XXVIII, 

(Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1986), 224. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00001/1986_C28/1986_c28_TUMERG.pdf.  
162

 Durkheim, Emile, Dini Hayatın Ġlkel Biçimleri, (Çev., F. Aydın), Ataç Yayınları, (Ġstanbul: 2005), 56; 

Ak, “Din” Kavramı ve Ġnsanların Dini Algısı TartıĢmasında Din Eğitimi Biliminin “Din”i”, 33-46. 
163

 Seyyid. ġerif el-Cürcânî, “Kitabu‟t-Ta‟rîfât”, (Beyrut: Dâru‟n-Nefâis, 2012), 72; Günay Tümer , 

"Din", (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi, 1994), 9/ 312. 
164

 Muhammed Ali et-Tehânevî, Mevsûatu KeĢĢâfi Istılâhâti'l-Funûn ve'l-ulûm, nĢr. Ali Dahruc, Abdullah 

Halidî, , (Beyrut: Mektebetü Lübnan 1996), c. 2/305. 
165

Ahmet Hamdi Akseki, Ġslam Dini, Ġtikat, Ġbadet, Ahlâk, (Ankara:  Nur Yay., 1957) 12. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00001/1986_C28/1986_c28_TUMERG.pdf


79 
 

münasebeti öne çıkarılmıĢtır. Bu husus elbette dinin bir akıl ve tercih neticesinde 

insanın ihtiyarında olduğunu gösterir. Nihayet dinin insanları özü itibariyle hayır ve 

hayırlı olana sevk eden bir kanunlar manzumesi Ģeklinde ifade edilmesi, dinin aynı 

zamanda bir icraat sahası olduğunu gösterir.  

3.1.3. Dinin Kaynağı 

Ġslam itikadında hak dinler vahiy yoluyla Allah tarafından bildirilmiĢtir. Dolayısıyla 

dinin kaynağı bizzat Cenâb-ı Hak‟tır. Hz. Âdem (A.S.) hem ilk insan, hem de ilk 

peygamber olmasının yanında kendisine gönderilen din de tevhid dinidir. Bütün ilâhî 

dinlerde değiĢmeyen ilkeler Allah‟ın varlığı ve birliği ile beraber nübüvvet ve âhiret 

inancıdır. Bu sebeple Hz. Âdem (A.S.)‟dan Hz. Muhammed (S.A.V.)‟e kadar 

peygamberlerin getirdiği dinlerin hepsi hak dindir ve tamamı da Ġslâm‟dır. Ne var ki 

insanlar zamanla hak dinden inhiraf etmiĢ ve beĢerî zaaflar sebebiyle dalalete, bâtıl 

inanıĢlara yönelmiĢlerdir. Allah‟ın dininde meydana gelen bu tahrifat neticesinde Allah 

peygamberler ve Ģeriatlar göndererek hak din Ġslam‟ı yeniden ihya etmiĢtir.
166

 

16-17. asırdan itibaren batı âleminde iptidai kabilelerin hayat ve dinlerine karĢı bir alaka 

duyulmuĢ, dinin menĢei noktasında mukaddes metinlerin verdiği malumatın haricinde; 

arkeolojik, antropolojik ve paleontolojik araĢtırmalarla farklı bir neticeye varılmaya 

çalıĢılmıĢtır.
167

 

19. asrın ortalarında pozitivist ve materyalist fikirler yoğun propagandalar sayesinde 

zirve noktasına ulaĢmıĢ, Charles Darwin'in 1859'da yazdığı “Türlerin Kökeni” isimli 

kitabıyla ortaya attığı evrim görüĢü, dinin kaynağı konusunda mukaddes kitaplarla 

çatıĢan yeni teorilerin zuhur etmesine sebebiyet vermiĢtir.
168

 

Ġlk insan ve ilk peygamber Hz. Âdem‟den itibaren bütün insanlar, Allah tarafından 

gönderilen tevhidi dinin prensiplerini idrak edip benimseyebilecek ve hayatlarına bu 

esasları tatbik edebilecek seviyede zihnî, ruhî ve bedenî istidat ve kabiliyette 

                                                           
166

 Tümer, “Din”, 316. 
167

 Karaman v. Dğr., "Diyanet Ġslam Ġlmihali”, 1/5. 
168

 Tümer,  “ÇeĢitli Yönleriyle Din”, 238 . 



80 
 

yaratılmıĢtır. Kur‟an, Allah‟ın insanlara bildirdiği dinin tevhid (Hanif) dini olduğu ve 

onların bu dini benimsemeye mütemayil bir fıtratta yaratıldığını ifade eder.
169

 

Kur‟an‟da ifade edilen “fıtratullah" tabiri Müslüman ulemanın ekseriyetine göre 

"Allah'ın dini" manasına gelmektedir. Nitekim o da Ġslam ve tevhiddir.
170

 Bu sebeple 

herhangi bir hak dinin, peygamberine veya ortaya çıktığı kavme nisbet edilerek 

isimlendirilmesi Ġslami telakkide yer bulamaz. Bu tarz bir isimlendirme muharref ve 

batıl dinler için mümkündür. (Mûsevilik, Ġsevilik, Hinduizm, Maniheizm)
171

 

3.1.4. Kur‟an-ı Kerim‟de Din Mefhumu 

Kur'ân-ı Kerîm‟de “din” kelimesi doksan iki yerde geçmektedir. Üç yerde de farklı 

müĢtakları ile zikredilmektedir. Kur‟an-ı Kerim‟de “din” kelimesinin baĢlıca Ģu 

manalarda kullanıldığı görülür: "Ġtaat, hüküm, hesap, ibadet, tevhid, millet, Ġslam, 

Ģeriat, âdet, ceza.”
172

 Kur'ân-ı Kerîm‟de din kelimesinin, sûrelerin inzal oluĢ sırasına 

göre kazandığı farklı manalar vardır. Ġlk dönem Mekkî âyetlerde bu kelime "yevmü‟d-

dîn" (din günü, hesap, ceza-mükâfat günü) Ģeklinde geçmekte ve insanların, iman ve 

amellerine göre hesaba çekileceği âhiret gününü ifade etmektedir.
173

 

Mekke devrinin ikinci yarısında ise artık, mesuliyet ve hesaptan ziyade tevhid ve 

teslimiyete vurgu yapılmaktadır. Bu dönemdeki âyetlerde insanın sadece Allah‟a ibadet 

etmesi, ona Ģirk koĢmaması üzerinde durularak, dinin bizzat Allah tarafından vaz‟ 

edilen ve insanları ona ulaĢtıran yol olduğu belirtilmektedir. Bu dönemde "dînen 

kıyemen" (dosdoğru din), "millete Ġbrahim" (Ġbrahim‟in dini) ibareleri, En‟âm suresinin 

161. âyetinde yan yana yer almaktadır.
174

  

 Medine devrinde millet-i Ġbrahim ve müslimîn kelimeleri Hâc suresinin 78. âyetinde bir 

arada geçmekte, tevhidden ümmete, kendisini Allah‟a teslim edenler cemaatine 

geçilmektedir.
175

 "Dînü'l-hak" (Hak din) ifadesiyle muharref ve bâtıl dinlere karĢı bu 

                                                           
169

 er-Rûm 30/30. 
170

 Ali b. Muhammed b. Ali, eĢ- ġevkânî, Neylu‟l-Evtar ġerhi‟l- Munteka‟l-Ahbar, Thk. Ġsamu‟d-Din Es-

Sababebetî, (Kahire: Daru‟l-Hadis, 1993), 257. 
171

 Tümer, “Din”, 316. 
172

 et-Tevbe 9/ 29; es-Saffat 37/ 53; el-Vakıa 56/86. 
173

 el-Fâtiha 1/4; ez-Zâriyât 51/6. 
174

 el-En„âm 6/161. 
175

 el-Hac 22/78. 



81 
 

yeni dinin hak olan sağlam ve muhkem olan esasları vurgulanmıĢ ve onun bütün dinlere 

üstün kılınacağı müjdelenmiĢtir.
176

 Yine Medine döneminde nazil olan; "Allah indinde 

din Ģüphesiz Ġslâm‟dır"
177

 Âl-i Ġmrân suresinin 85. Ayetinde;  

Kim Ġslâm‟dan baĢka bir dine yönelirse, onun dini kabul edilmeyecektir, o 

âhirette de kaybedenlerdendir ifadeleriyle de Ġslâm‟ın sair dinlere karĢı 

üstünlüğü teyit edilmiĢtir.
178

 

Mekke‟de inen ayetlerde din, daha ziyade; "âleme, zamana, tabiata ve her Ģeye 

hükmeden, dini ortaya koyan, hesap gününün maliki ve hâkimi Allah‟ın mutlak 

otoritesi"ni tarif ederken, Medine‟de inzal olan ayetlerde muhteva geniĢler ve; "Ġnsanın 

Allah‟a bağlılığı, Müslümanın içinde yaĢadığı cemiyete karĢı vazifeleri, Allah‟ın mutlak 

tasarruf ve hükümran olması" gibi esaslar da dinin muhtevası içerisine dâhil olur.
179

 

Kur'ân‟da, din ibaresi Ġslâma münhasıran kullanılmamıĢtır. BaĢka inançları ifade için de 

kullanılmıĢtır. Lakin özel olarak din kelimesiyle Ġslâm kastedilmiĢtir.
180

Adeta Ġslâm‟la 

din müteradif, eĢ anlamlı iki kelime olarak kabul edilmiĢ ve bütün peygamberlerin 

tebliğ ettikleri dinin Ġslâm olduğu ifade edilmiĢtir.
181

 

Mamafih Kur‟an‟da din kelimesi, hem âbidi hem mabudu, hem hâlikı hem mahlûku, 

yani hem ulûhiyyeti hem ubûdiyyeti Allah ve kul açısından iki farklı manayı ifade 

etmektedir. Buna göre, Allah‟a nisbetle "hâkim ve mâlik olmak, itaat ettirmek, hesaba 

çekmek, ceza veya mükâfat vermek"; kula nisbetle de "itaat etmek, aczini, fakrını idrak 

etmek, teslim olmak”tır. Hülasa din, Rabbi ile kul arsındaki münasebeti tanzim eden 

kanununlar manzumesinin umumi ifadesidir.
182

 

3.1.5. Dinlerin Tasnifi 

Dinlerle alakalı araĢtırmalar neticesinde, dinler farklı açılardan muhtelif kıstaslara göre 

tasnife tâbi tutulmuĢtur. 

                                                           
176

 Tevbe 9/29, 33/ el-Fetih 48/28. 
177

 Âl-i Ġmrân 3/19/ el-Bakara 2/193. 
178

 Âl-i Ġmrân 3/85. 
179  el-Bakara 2/193/ el-Enfal 8/39. 
180

 Âl-i Ġmrân 3/99. 
181

 Âl-i Ġmrân 3/85/ en-Nisâ 4/125/ el-Mâide 5/3/ eĢ-ġûrâ 42/13. 
182 Karaman v. Dğr., "Diyanet Ġslam Ġlmihali”, 1/3. 



82 
 

Batı âlemindeki din tasnifleri umumiyetle “Tanrı” mefhumu, sosyo-tarih ve coğrafi tarih 

noktalarından ele alınarak yapılmıĢtır. “Tanrı” mefhumu esas alınarak yapılan tasnif 

Ģöyledir: a) Tek tanrı inancına sahip dinler, buna ilâhî dinler de denir. b)  Düalist dinler, 

yani iki ilah anlayıĢı olan dinler (Mecûsîlik). c) Birden çok tanrı anlayıĢına sahip olan 

putperest dinler. (Mısır, Eski Yunan, Roma dinleri gibi).
183

 

Sosyal ve tarihi noktadan yapılan din tasnifler de vardır. Mesela: 1. Kurucuya sahip olan 

dinler (Yahudilik, Hıristiyanlık, Ġslâm, Budizm gibi). 2.Gelenekten gelen dinler (iptidai 

dinler, Eski Yunan, Mısır dinleri gibi).
184

 Bunların yanında, vahye istinat edip 

etmemesi, misyoner faaliyete yer verip vermemesi, ahiret inancı olup olmaması, 

mukaddes kitaba sahip olup olmaması itibariyle ayıran tasnifler vardır.
185

 Bunlardan 

baĢka, geçmiĢ dinler, günümüzdeki dinler, bir coğrafyaya has dinler, kıtalara ve 

dünyaya yayılan dinler gibi farklı ve muhtelif din tasnifleri mevcuttur.
186

 Elbette bu 

tasnifler arasında en mühim olanı Ġslâm âlimlerinin din tasnifinin nasıl olduğu 

sorusudur. Müslüman âlimler, dinleri; "hak din-bâtıl din" Ģeklinde ikiye ayırırlar. 

Kur'ân-ı Kerîm‟de Ġslam dini için "Allah katındaki din"
187

, "dosdoğru din"
188

, "hak 

din"
189

 ifadeleri yer alır. Kur'ân‟da Ġslâm dini haricindeki inançlar için de din tabiri 

kullanılır.
190

 MenĢeinin ilahi olması ve aslını muhafaza etmesi hasebiyle Ġslâm hak 

dindir. Kökeni ilahi vahye istinat etmekle beraber asli Ģekli bozulmuĢ, değiĢtirilmiĢ 

dinlere de (Yahudilik, Hıristiyanlık) “muharref” dinler denilir. Hiçbir Ģekilde ilahi 

vahiyle irtibatı olmayan dinlere de “batıl” dinler denilir. Klasik kaynaklarda vahye 

dayanan dinlere "milel", bâtıl dinlere de "nihal"
191

 tabirleri de kullanılır.
192

 

                                                           
183

 Tümer,  “ÇeĢitli Yönleriyle Din”, 235. 
184

 Kamuran Birand, "Dinin Mahiyeti Üzerine." Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, (6.1-4: 

1959), 120-134. http://ktp.isam.org.tr/pdfdrg/D00001/1957_1-4/1957_c6_s1_BIRANDK2.pdf.  
185

 Mehmet, Taplamacıoğlu, Din Sosyolojisine GiriĢ, (Ankara: Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 

Yayınlar, 1961), 77. 
186

Annemarie Schimmel, Dinler Tarihine GiriĢ, (Ġstanbul: Kırkambar Yayınları, 1999), 6; AyĢe Kartopu, 

“Dinler Tarihinde Dinin Tarifiyle Ġlgili Farklı GörüĢler”, Yüksek Lisans Tezi, (Çukurova Üniversitesi, 

2009) 65. 
187

 Âl-i Ġmrân 3/19. 
188

 er-Rûm 30/30. 
189

 et-Tevbe 9/33, el-Fetih 48/28, es-Saf 61/9. 
190

 et-Tevbe 9/33; el-Fetih 48/28; es-Saf 61/9; el-Kâfirûn 109/6. 
191

 Nihle (çoğulu nihal) kelimesi bazen din içinde oluĢan fırka manalarında da kullanılır. 
192

 Karaman v. Dğr., "Diyanet Ġslam Ġlmihali”, 1/8-9. 

http://ktp.isam.org.tr/pdfdrg/D00001/1957_1-4/1957_c6_s1_BIRANDK2.pdf


83 
 

3.2.   Elmalılı Hamdi Yazır‟a Göre Din 

Din mefhumu, yukarıda farklı açılardan ele alınıp incelenmeye çalıĢılırken görüldüğü 

üzere çeĢitli Ģekillerde tarif edilmeye çalıĢılmıĢtır. Ġslam uleması öteden beri dini tarif 

ve mahiyetini izah ederken Allah'ın yegâne dini olan Ġslam'ı esas alarak Ġslam dinini 

tarif etmiĢlerdir. 

3.2.1. Elmalılı‟ya Göre Dinin Tarifi 

 Elmalılı Hamdi Yazır da dini tarif ederken Ġslam'ı ve onun ana kaynağı olan Kur'an'ı 

esas almıĢ ve ona göre tarif yapmıĢ, dinin ne olduğuna dair izahlarda bulunmuĢtur. Ona 

göre Din;  

Zevilukülü hüsn-i ihtiyarlarıyla bizzat hayırlara sevk eden bir vaz-ı ilahidir
193

 

Bu tarifte üç unsur vardır. Bunlar; akıl sahibi olan insan, insanın, ihtiyarı ile seçme 

hürriyeti ve dinin bizzat Hak Teâlâ tarafından vaz edilmiĢ ilahi mahiyette ve esas gayesi 

sadece hayra sevk etmek olan kanunlar manzumesi oluĢudur. Bu üç unsurdan biri yoksa 

dinin esas gayesini teĢkil eden hayırların tahakkuku vuku bulmaz. Hamdi Yazır, bu üç 

rüknün birleĢip bütünleĢmesiyle ortaya çıkan neticenin "diyanet" olduğunu söyler. 

Böylece Vaz-ı ilahi olan din, akıllı ve iradeli varlık olan insanla bütünleĢerek hayırlara 

ulaĢılmıĢ olur. 

Elmalılı hak din ile hayra sevk üzerinde durur ve bizzat ve hakiki manada hayra sevk 

etme hassasının sadece hak dinde olduğunu söyler. Ardından da Batıl dinlerin hak 

dinden farkını tasvir ederek, onların hayra sevk iddiasının vehimden öte bir mahiyet arz 

etmeyeceğin ifade eder. Diğer batıl dinler ya Ģerre yahut da kendilerince hayır olduğunu 

iddia ettikleri izafi bir hayra sevk edebilirler. Hatta bu izafi ve bir iddiadan öteye 

geçmeyen hayra sevk hususunda, kendi nokta-i nazarlarına, indi mülahazalarına göre, 

hayır iddiasıyla yalana, yalancılığa, hırsızlığa teĢvik edebilir.  Zira batıl dinlerin hiç biri 

hak ve hakikati akaidinin baĢına koymuĢ değildir. Elmalılı,  bu tarifle dolaylı olarak 

bâtıl dinlerin de mâhiyetini göstermiĢ olur ve hakikatte ilâhî bir sevke malik ve mazhar 

değilken öyle vehmedilen dinlerin batıl din olarak isimlendirilebileceğini söyler. 

                                                           
193

  Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/84. 



84 
 

Elmalılı bu tarifte; dinin mahalli, Ģartları, semeresi, rükûnları ve mümeyyiz vasıf ve 

hususiyetlerinin gösterilmiĢ olduğunu ve bu Ģer‟i ifadenin “din” kelimesinin bütün lügat 

manalarını bünyesinde topladığını ifade eder.  

Yukarıda verilen din tarifindeki zevilukül, yani akıl sahipleri ibaresini biraz daha açar. 

Burada dinin muhatabının akıl sahibi olan insan olduğuna dikkat çeker. Binaenaleyh 

cemâdat, nebatat, hayvanat, deliler, akılsız varlıklar ve çocukların dini tecelliye 

istidatları yoktur. Zira akıldan mahrum olduklarından dolayı ihtiyar ve tercih sahibi 

değillerdir. Bu itibarla da kendilerinden bir hayır sadır olduğu takdirde, bu gayri ihtiyari 

olur ki buna da ıstılahta cebir denilir.
194

 

M. Hamdi Yazır klasik din tariflerini de dikkate alarak dini; akıl sahiplerini hüsn-i 

ihtiyarlarıyla bizzat hayır ve nimete sevk eden bir vaz'-ı ilahi, Ģeriat ve millet, beĢerin ihtiyari 

fiillerinin hayır ve saadet gayesine doğru cereyanını temin eden bir yol, bir kanun, bir âmil-i 

ma'nevi Ģeklinde tarif etmiĢtir.
195

 

 Ayrıca Ġslam‟ın da belli baĢlı manalarına iĢaret ettikten sonra Müslüman âlimlerin 

klasik din tarifleriyle Ġslam arasında açık bir uyum olduğuna dikkat çekmiĢtir. Zira 

geniĢ manasıyla Ġslam "teslimiyet, kurtuluĢ" gibi manaları yanında "müsaleme" 

(karĢılıklı güven ve barıĢ) anlamını da ifade eder. Din de insanlar arasında ihtilaf ve 

çekiĢmeleri önleyerek müsalemeyi temin eden bir kanundur. Dinde yalnız insanlar 

arasında değil insanlarla Allah arasında da bir ahid ve barıĢıklık (selem) vardır. Bu 

sayede hâlikın iradesiyle mahlûkun iradesi arasında tetabuk sağlanmıĢ olur.
196

 

Elmalılı, Fatiha suresinde, belagatli bir üslupla, din ve diyanete dair her hususun tebliğ 

ve tescil edildiğini belirtir. Son üç ayetinde de Ġslam Dininin hak yolunu, efradını cami, 

ağyarını mani bir surette tam bir tasvirle, zevkine doyulmaz bir belâgatle tesbit ettiğini 

ve bu ayetlerin mükemmel bir din tarifi yaptığını ifade eder. Bu tarif Ģöyledir;  

Dini-i Ġslâmın bu tarifi Ģu oluyor: Gadaba uğratmadan, dalâlete düĢürmeden 

doğruca ve selâmetle Allah‟a ve Allah‟ın nimetlerine götürüp, Elhamdülillâh 

dedirten ve bu safi nimetlere kemal-i selâmetle ermiĢ, hakikaten mes'ut ve 

mahmut, gayri mağdub ve gayri dâl zevat tarafından takip edildiği tarihen 

                                                           
194

  Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/84. 
195

  Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/89 
196

  Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 2/1061-1064. 



85 
 

meĢhut ve tecribeten ma'lûm bulunan büyük, aĢikâr, düz, doğru, hak yolu, 

istikamet yolu.
197

 

 Devamında da; Hem bu dine girmenin, hem de diyanetin, yani o dinle amel etme ve 

günlük hayata dini aksettirmenin baĢlangıcı ve ilk Ģartının evvelâ Allah Teâlâ‟yı 

tanımak, tevhid üzere iman etmek ve ihlas ve sebatla icabını yerine getirmek, bunların 

yanında da Allah‟a dua ve niyazda bulunmak olduğunu dile getirir. En sonunda da 

bunun ne manaya geldiğini ve mü‟minlere ne vazife düĢtüğünü bir cümleyle ifade 

ederek; talep ve diyanet, yani amelen yaĢamanın bizden, din, Ģeriat ve hidayetin 

Allah‟tan olduğunu beyan eder.
198

 

3.2.2. Din ve Diyanetin Farkı ile Dindarlık ve Ġhtiyar 

Elmalılı, yukarıdaki ifadeye göre; “demek ki dinin Ģartı akıl ve ihtiyardır.  Bunlar dinin 

Ģartı, diyanetin rüknüdürler” diyerek, bu noktada “din” ile “diyanet” mefhumları 

arasında bir fark ortaya koyar; 

Akıl bulunmayınca dinin taallûk ve teklifi bulunamayacağı gibi ihtiyar 

bulunmadıkça da dinin sevk-ü te'siri, tabiri aharla diyanet bulunamaz.
199

 

Yani, aklı olmayan kiĢi için din bağlayıcı olup, ona teklif edilemeyeceği gibi, kendi hür 

iradesiyle dini seçmeyen kiĢide de dinin hayatına tesiri, diğer bir tabirle “diyanet”i 

olmaz. Bu sebepledir ki dinde, ilim mes'elesinin yanında bir de irade mes'elesi vardır.  

Zira din, iman ve amel mevzuu olarak akıl ve ihtiyara teklif olunacak hak ve hayır 

kanunlarının tamamı, diyanet de bu kanunların hüsni ihtiyar ile tatbikatıdır.
200

 

Bu cümleyi ise Ģöyle izah eder; bundan kaynaklı olarak dinde ilim mes'elesi, yani dini 

bilmenin haricinde bir de irade mes'elesi vardır. Nitekim kiĢi âlim ve âkil olabilir, lakin 

bu vasıflar mütedeyyin olmaya yetmez. Dindar olmak için dini hem bilmek ve hem 

sevmek lâzımdır.
201

 

                                                           
197

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/143. 
198

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/143. 
199

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/84 
200

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/90. 
201

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/84. 



86 
 

Bu itibarla ilim ve irade, akıl ve ihtiyar bizzat dinin mücerret olarak kendisinde var olan 

bir rükün değildir fakat diyanet ve dindarlığın rüknüdür. Bunun için isim olarak 

kullanılan din ile diyanet manasında mastar olarak kullanılan din kelimesinin manalarını 

karıĢtırmamak gerekir. Diyanet insanın sıfatı ve nefsî bir mefhumdur. Din ise onun 

mevzu ve mütealleki olan hakikî ve nefsel'emrî bir mefhumdur. Aralarındaki fark, bir 

vakıanın bizatihi kendisi ile ona dair olan esaslar ve tesirler arasındaki fark gibidir. 

Diğer bir ifadeyle, din vaz-'ı ilâhî, diyanet kesb-i beĢerîdir. Bu ifadelerle iki mefhum 

arasındaki farkı ortaya koyduktan sonra, nihai bir hüküm mahiyetinde, Ģöyle bir ihtarda 

bulunur; “Bunu tefrik edemeyenler ilim namına hatalara düĢerler.”
202

 

Onun din tarifinde, dinin “vaz-ı ilahi" oluĢu mühim bir noktaya tekabül eder. 

Elmalılı‟ya göre hayırlara sevk eden ve vaz-ı ilahi olan din, insandan ayrı ve müstakil 

bir vakıadır. Yukarıda Elmalılı‟nın "din" ile "diyaneti" birbirinden ayrı değerlendirdiği 

ifade edilmiĢti. O, diyanet kavramını, dinin insan tarafından yaĢanan ve amele 

dönüĢmüĢ, tatbik sahasına konulmuĢ hali olarak vasıflandırır . Öyle olunca diyanet, 

insanın bir sıfatı olmuĢ oluyor ve indî, kiĢiden kiĢiye farklılılk arz eden bir mana 

kazanıyor. Din ise bir vaz-ı ilahi olarak nefselemri yani bizzat dini yaĢamakla mükellef 

olan insandan müstakil olarak hakiki bir mefhum oluyor. Bir cümlede hülasa edersek; 

din, bizzat Allah tarafından vaz edilir, diyanet ise beĢer tarafından kabul ve tatbik 

edilir.
203

 

Elmalılı, Fatiha suresinin tefsirinde yaptığı din ve diyanet arasındaki farkı ortaya koyma 

esasını, ilerleyen sayfalarda, hak dini tarif ederken, baĢka bir siyak ve sibakla Ģöyle 

ifade eder; Demek ki din kanuni hak lâkin diyanet nâtamam ve gayri sadıktır.
204

 Elmalılı 

Hamdi Yazır‟ın din ile sübjektif olan diyaneti birbirinden ayırmadaki hassasiyeti, 

Mutlak Varlığın vaz'ı olan dini, insani zaaflardan ve eksikliklerden uzak tutma ve dinin 

özünü olduğu gibi muhafaza etme düĢüncesiyle izah edilebilir.
205

 

                                                           
202

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/84. 
203

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/84; Halis Albayrak, "Elmalılı Hamdi Yazır‟a Göre Kur‟ân‟da Din 

Kavramı, " Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Sempozyumu, (Ankara: 1993), 282. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1991_1_ALBAYRAKH2.pdf.  
204

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/144. 
205

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/89. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1991_1_ALBAYRAKH2.pdf


87 
 

Hülasa din, iman ve amel mevzuu olarak insanın aklına ve ihtiyarına teklif olunan hak 

ve hayır kanunlarının tamamıdır ki din yerine millet ve Ģeriat tabiri de kullanılır. 

Yukarıda izah edildiği üzere diyanet de bu kanunların hüsn-i ihtiyar ile hayata tatbik 

edilmesidir.  

Gerçi amelin imandan cüz olup olmadığı münakaĢa edilmiĢ ve en nihayet amelin, 

imanın cüz'ü değil, bir semere-i müterettibesi olduğu tahkik olunmuĢtur. Ancak iman ve 

amelin diyanete, imanî ve amelî hükümlerin de dinin bizzat kendisine dâhil birer rükûn 

olduklarında asla ihtilâf edilmemiĢtir.
206

 

3.2.3. Dinin Esası ve Temeli Olan Ġman 

Dinin en temel esası ve anahtarı mesabesinde olan iman mefhumuna atf-ı nazar etmek 

isabetli olacaktır. Lügat manası itibariyle emn-ü emandan if'al vezninde olan bir 

kelimedir. Eman vermek, emin kılmak demektir ki Esma-i Hüsnadan olan “el-Mü'min” 

bu manadandır ve emin olmak demektir.  Vüsuk ve itimat manasını ifade eder ki 

Türkçede inanmak kelimesine tekabül eder.
207

 

„Elmalılı‟ya göre din‟in tarifi ve mahiyetinin izah edildiği bu bölümde, mevzubahis 

olan dinin kaynağını ve menĢeini teĢkil eden marifet ve iman bahsinden de kısaca söz 

etmek isabetli olacaktır. Dinin de kaynağı ve vâzıı olan Allah Teâlâ‟yı bilmeye 

tanımaya, yani mârifetullaha götüren birkaç vasıtaya kısaca temas edilecek olursa 

bunlar; akıl, havâss-ı selime ve haber-i sadık Ģeklinde zikredilmelidir.
208

 

Esas itibariyle ilimler insanı Allah‟ın birliğine götürmeye yarayan vasıtadır. Elmalılı bu 

fikrini, „ilimleri insanlar ortaya koymaz, ancak keĢfeder‟ Ģeklinde izah eder. Zaten 

kâinatta câri olan kanunlar aĢikâr bir Ģekilde tevhid akidesi üzere bir imanı haykırır.
209

 

Hamdi Yazır‟a göre Cenâb-ı Hakk‟a iman aklın en evvelidir ve akıl bizzat kendisinin 

istinat edeceği bir melce ve istinatgâh arar. Bundan dolayı Ġslam‟da akaid, aslı itibariyle 

                                                           
206

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/90. 
207

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/177. 
208

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/213. 
209

 Elmalılı Hamdi Yazır, “Dibace”, Metâlib ve Mezâhib; Maba'de't-Tabi'a ve Felsefe-i Ġlahiye, Ġstanbul: 

Ġnsan Yayınları, 2019,  32. 



88 
 

ilmi olarak bir kıymeti haiz olmalıdır. Aklın, en azından imkânı ispat etmeye yetecek 

kadar mühim bir kabiliyeti ve vazifesi vardır.
210

 

Örfi olarak anlaĢılan manası ise mutlaka tasdik etmek demektir. Çünkü tasdik eden, 

tasdik ettiğini tekzipten emin kılmıĢ veya kendisi yalandan emin olmuĢ olur.
211

 

Bu noktada tasdik ve sıdk mefhumlarının ince manaları hakkında izahta bulunan 

Elmalılı, gaybı tasdik etmenin iman ile irtibatını anlatır ve; „vâki gaip misilsiz ve zıdsız, 

Ģebihsiz ve nazirsiz ise o tasdik-ı giyabî sınırlı bir ilim değil hudutsuz bir mutlak itikad 

olur ki umumiyetle iman denildiğinde anlaĢılan Ģey budur‟ der. Bu, imanın da ilmin hem 

baĢı hem de gayesi olduğunu söyler. Ona göre, bundaki ikân, yani yakîn derecede 

bilme,  ilmî ikandan daha âli ve kuvvetli bir mahiyet arz eder. Fakat böyle bir mutlak 

imana lâyik olan ancak Allah Teâlâ‟dır. İman-ı billah bu suretle Ģühûddan gayba, 

görünenden görünmeyene nâmütenâhi uzanır gider.
212

 

Elmalılı, Ģer'î manadaki imanın hususiyetini ve lügat manasından ayrılan tarafını izah 

ederken, iman edilecek olan müteallak, teknik tabirle mü'menün bih olan Ģeyin öz ve 

aslı teĢkil ettiğini ifade eder.  Tevhid akidesi üzere, Allah‟a ve Muhammed 

aleyhisselâmın Allah tarafından getirdiği kat‟i olarak bilinen Ģeylere icmâlen ve icap 

ettiğinde de tafsilen iman etmek olduğunu söyler.
213

 

Elmalılı, bunun akabinde imanla alakalı kelamî manada uzun izah ve tafsilatlı bilgiler 

verir ve daha sonra İmam-ı Âzamdan bir nakil yapar; „Mü'min Allah Teâlâ‟yı bütün 

mâsivadan ziyade sever, o derecede sever ki ateĢte yakılmakla Allah‟a kalbinden iftira 

etmek arasında muhayyer bırakılsa, yanmayı iftiraya tercih eder. Fıkh-ı Ekber‟de dahi 

buyurmuĢtur ki: İman ıkrar ve tasdiktir ve mü'minler iman ve tevhitde eĢittirler ve fakat 

amellerde farklıdırlar.‟
214

 

Ġman eden kiĢinin tasdik ettiği Ġslâm dini de ilahi emirlere teslim ve inkıyaddır. Lügat 

olarak iman ile Ġslâm arasında fark mevcut ise de Ģer'i manada Ġslâm ile iman arasında 

                                                           
210

 Yazır, “Dibace”, Metâlib ve Mezâhib; Maba'de't-Tabi'a ve Felsefe-i Ġlahiye, 38. 
211

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/178. 
212

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/178-179. 
213

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/180. 
214

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/185. 



89 
 

hiçbir fark yoktur. Zira Ġslâmsız iman, imansız da Ġslâm olmaz. Bunlar bir Ģeyin zahr-ü 

batnı, yani içiyle dıĢı gibidir. Din ise iman ve Ġslam ile beraber bütün Ģeriatın ismidir.
215

 

Ġslâm dini yalnız bir iman mes'elesi değildir. Ġman ile amellerin toplamıdır. Amelleri ifa 

etmeyi bir kenara bırakıp da dinin bütün feyzini beklemek tehlikelidir. Ancak böyle 

olmakla beraber iman amel demek değildir. Amelin vücubuna iman etmek ile o ameli 

yapmak bile birbirinden farklıdır. Müslüman amel ettiği için mü'min olacak değil, iman 

ettiği için amel edecektir. Binaenaleyh amelini sırf mübâlatsızlıktan ve istihfaftan dolayı 

terk etmiĢ değilse kâfir olmaz.
216

 

Ġslâm dininin ve imanın esas itibariyle kalp ve vicdan iĢi olan bir rükün bulunduğu 

Ģüphesiz olmakla beraber Cenâb-ı Hakk‟ın talep ettiği iman mes'elesi mücerret bir 

vicdanî iĢten ibaret değildir. O tam bir insan gibi kalbin içinden baĢlayıp bütün zahire 

yayılacak ve sonra kâinata güzelliklerle dolu ameller saçacaktır. Müslümanın imanı, 

zarar – ziyanla dolu bir âleme yönelmiĢ olan ifsad edici tasavvurlar veya Ģeytani 

gayretler değildir ki kalp ve vicdanda haps edilip mevkuf ve mahkûm olsun. Müslüman 

ancak bir zaruret-i mücbire karĢısında imanını sadece bir vicdanî iĢ olarak saklayıp 

hapsetmesine izin verilebilir. O da düĢmanın kat'î zorlamasına maruz kaldığı takdirde 

olabilir. Öyle bir vaziyette kalındığında her ne kadar imanını saklaması veya aĢikâre 

ifade etmesi arasında muhtar olsa da fedây-ı can ederek imanını hapisten kurtarması 

imanını haps ederek nefsini kurtarmasından daha tercihe Ģayandır.
217

 

Ġslam dini insanlığın yalnız bâtınını hedeflemez. O, hem bâtın hem zâhirin mecmuu 

olan bir din olarak ikisini birden Ģümulüne alır. Hiç bir mâni yokken imanını yalnız 

kalbinde saklayan, izhar ve ilân etmeyen kimsenin Allah indinde imanının kıymeti 

olmayacağı kitap ve sünnetin birçok delilleriyle sabittir. Amellerin hayata tatbik edilip 

yaĢanmasının imandan beklenilen semerelerden olduğu Ģüphesizdir. Ne varki bizzat 

amelin kendisi, imanın ayni veya cüz'ü değildir. Fer'i ve beklenilen neticeleridir.
218

 

 Elmalılı, bu izahın akabinde imanın mahiyetini bir temsille daha vâzıh bir surette 

anlatma cihetine giderek dini bir ağaca benzetir ve Ģöyle der; Din bir meyve ağacına 

                                                           
215

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/185. 
216

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/185. 
217

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/186. 
218

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/182. 



90 
 

benzer, kalbin tasdiki onun yeraltındaki kökü, lisan ile ikrar sapı ve gövdesi, ameller 

diğer dalları, yaprakları, çiçekleri, meyveleri gibidir. Ağaçtan beklenilen meyvesi 

olduğu gibi imandan beklenen de hüsni ameldir. Zaten Allah‟a yaklaĢmak onunla olur. 

Fakat ağacın dallarının kesilmesi, yaprak, çiçek açmaması, meyve vermemesi ağaç 

kurumuĢ olduğu manasına gelmeyeceği gibi iman ağacı da böyledir. Lakin gövdesinden 

yerle beraber kesilmiĢ olan ağaçların kahir ekseriyetle kurudukları ve zamanını bulduğu 

halde gövdesinden filiz sürmeyen ağacın tutmamıĢ olduğu gibi mazeretsiz olarak ikrar 

edilmeyen iman da böyledir. Ancak kıĢta kalmıĢ olduğu için, henüz topraktan filiz 

vermeyen tohumun veya kökün kuruduğuna hükmolunamayacağı gibi mazeret 

zamanında kalben tasdik böyledir. ĠĢte imanın böyle bir asli rüknü, bir tâli rüknü, sonra 

da belli bir düzen üzerine tertip edilmiĢ dereceleri ve bunun yanında furû ve ilave 

semereleri vardır. Ġmanın kemâli bunlarladır. “Ġman yetmiĢ küsur Ģubedir. Bunların en 

aĢağıda olanı yoldan eziyyet eden Ģeyi kaldırmaktır”
219

 hadisi Ģerifi gibi bir takım 

deliller de bu füru ve Ģubelere dahi iman baĢlanmıĢ gibi görünürse de bu imanın kemali 

nokta-i nazarından ifade edilen bir husustur. Ve hatta iman Ģubesi denilmesi imanın aslı 

olmadığını gösterir, Binaenaleyh bu Ģubeler ve füru, küfrün muhalifi olan imanın aslı 

değil, fıskın hilafı olan imanın kemalidir.
220

 Ardından da bu izahlarını temellendirme 

meyanında Bakara suresinin ilk 5 Ayetini delil getirerek; “müminler” hitabının, “namazı 

dosdoğru kılın” ifadesinin ve “infak” lafzının manadan ayrı bir Ģekilde zikredildiğini 

serdederek Ģöyle der:  

Bunun için bu ayette de “yü'minûn”, “ikâmei salât” ve “infak” imandan 

ayrıca zikrolunmuĢtur.
221

 

Yukarıda „dinin esası olan iman baĢlığında, kiĢiyi imana ve mârefetullaha götüren 

vasıtalardan bahsedilmiĢti. Burada kısa baĢlıklar halinde bu vasıtalar ele alınacak olursa 

elbette ilk sırada en temel ve asli vasıta olarak akıl gelir. Ardından havâss-ı selime ve 

haber-i sadık da bu vasıtaların diğer rükûnlarıdır. Bu noktada evvela aklın ardından da 

naklin iki baĢlık halinde sırasıyla ele alınması isabetli olacaktır. 

                                                           
219

 Buhârî, “Îmân”, 3 
220

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/182-183. 
221

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/183. 



91 
 

3.2.3.1. Akıl 

Akıl, Cenâb-ı Hakk‟ı bilmek için bir alettir. Haddizatında Allah‟ı bilmeyi bizlere 

emreden bizzat Allah‟tır. Ġmânın akli zarureti Ġmam-ı Azam Ebu Hanife (150/767)‟den 

rivayet edilmiĢtir. el-Mülteka isimli eserde, Ġmam Ebû Hanife‟nin; Semavat ve arzı ve 

dahi kendi hilkatini görüp tefekkür eden birisi için Allah‟ı bilip tanımamak hususunda 

herhangi bir mazereti olamaz.” dediği rivayet edilmiĢtir.
222

 Bu idrak de ancak akıl 

yürütmek suretiyle tahakkuk edebilir. Elmalılı‟ya göre akıl, sebepler ve sebeplerin 

husûle getirdiği Ģeyler ile eser ve eseri husule getiren müessirler arasındaki illiyet 

kanunu çerçevesinde sebep - netice esasına göre, onunla irtibatlı ve lüzumlu olan 

illiyetleri idrak eder. Ya eserden müessire yahut müessirden esere veya bir müessirin iki 

eserinin birisinden bir diğerine intikal etmek suretiyle olabildiğini ifade eder.
223

 

Akıl illiyet kanunu iyice kavrayıp uygularsa, kâinat âyetleri sayesinde, Allah'ın 

varlığını, birliğini ve vâsi rahmetini zarurî bir surette idrak ve keĢf edeceğini belirtir. Bu 

mevzuda en bariz misal; Hz. Ġbrahim‟in, etrafındaki insanların putlara ve semadaki 

yıldızlara tapmaları karĢısında akıl yürütme, göğe ibret nazarlarıyla bakmasıdır. Malum 

olduğu üzere Hz Ġbrahim, bu müĢahede ve murakabesi neticesinde üfûl eden, batıp 

kaybolan yıldız, ay ve en nihayet güneĢin, kendi ilahı ve rabbi olamayacağına kani 

olmuĢ, akıl yürüterek mârifetullaha varmıĢtır.
224

 

Bu noktada, Elmalılı‟nın görüĢünün Sünni akidenin en büyük temsilcilerinden biri olan 

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî (333/944) ile mukayese etmek yerinde olacaktır. Zira bu zât 

Ehl-i sünnet kelâmı sistemleĢtiren
225

 ve ortaya koyduğu eserlerle Sünni akidenin 

omurgasını teĢkil bir âlim olarak gösterilmekte ve Ehl-i sünnet çizgi için bir miyar ve 

mikyas olarak kabul edilmektedir. 

Ġmam Mâtürîdî‟nin kelamî fikirleri üzerine çalıĢmaları olan Nail Karagöz, Mâtürîdî‟nin, 

dinin kabulünde istidlâle/akıl yürütmeye büyük ehemmiyet verdiğini ifade eder. Aklı 

bazen nazar bazen de istidlâlin yerine kullandığını ifade ederek, vahiy olmasa dahi 

insanın akl-ı selim ile “din” vakıasını doğru bir Ģekilde telakki etmek mecburiyetinde 

                                                           
222

 Aliyyü‟l-Kârî, Fıkh-ı Ekber ġerhi, trc. Yunus Vehbi Yavuz,  (Çağrı Yayınları, Ġstanbul: 1981), 365. 
223

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/566. 
224

 Enam, 6/ 75-79. 
225

 ġükrü Özen, “Mâtürîdî” Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi, (Ankara: 2003), 28/146. 



92 
 

olduğuna kani olduğunu nakleder. Mâtürîdî‟nin kurduğu düĢünce nizamında akl-ı selim, 

din hususunda insanların mükellef olmalarının baĢlıca amilidir. Bunun manası Ģudur ki; 

insanlar, iltica edecekleri bir dinin lüzumunu ve lüzumlu olan bu dinin ise sadece tevhîd 

dini olabileceğini akıl yürütme ile bulabilir. Dolayısıyla din için mevzubahis olan 

maʻbûdun varlığını ve birliğini kavramak için nakle ihtiyaç yoktur. Bu hususta da akıl 

insana kâfidir. Allah zaten aklı delil olarak vermiĢtir ve akıl Allah‟ın mevcudiyetinin 

fıtrî delilidir.
226

 

Elmalılı aklı farklı derecelere taksim eder. Ona göre aklın en yukarı mertebesi, nebilerin 

de dâhil olduğu akıl mertebesi akl-ı evvel, yani ilk akıldır. Akl-ı evvel,  bir Ģeyin mebde, 

baĢlangıcından gayesine, gayesinden mebdeine, evvelinden ahirine, âhirinden evveline 

kadar külli bir surette ve kemal-i yakîn ile gören bu aklı evvel, hadis-i Ģerifte ifade 

edildiği gibi;  kalemi ilâhî ve nûr-i Muhammedîdir. ĠĢte bu mebdeden gayeyi, gayeden 

mebdei; evvelden ahiri, ahirden evveli ortaya çıkaran bu akıl Ġlahi kelâm ve Hz. 

Muhammed'in nurudur. Bu ifadelerine mesned meyanında; "Allah'ın yarattığı Ģeylerin 

ilki, benim nurumdur, Allah'ın yarattığı Ģeylerin ilki kalemdir, yarattığı Ģeylerin ilki 

akıldır.
227

" hadis-i Ģeriflerini zikreder.
228

 

Elmalılı, aklın ancak hakikatlerin ve Cenâb-ı Hakkın keĢfi ile mârifetullah için 

bahĢedilmiĢ olduğunu, fesat ve kötülüklerin yaygınlaĢtırılması için sarf edilmesinin en 

büyük küfran-ı ni'met olduğunu ifade eder.
229

 

3.2.3.2.Vahiy 

Elmalılı Hamdi Yazır, insanların mârifetullaha ulaĢmaları, Allah Teâlâ‟yı ve onun 

dinini tanımaları için kendi içlerinden peygamber seçtiğini, çünkü insanların vahye 

muhtaç olduklarını söyler. Bütün insanlar, Allah'ın emirleri ve yasaklarını, O'nun bizim 

hakkımızdaki emr ü iradesini bilmek için vahye muhatap olmak zarurettir. BaĢka 

herhangi bir usulle bu malumata bütünüyle vasıl olmak imkânsızdır. Maamafih 

                                                           
226

 Nail Karagöz, “Mâtürîdî‟de Ġstidlâlin ĠĢlev Alanları”, KırĢehir Ahi Evran Üniversitesi Ġslâmî Ġlimler 

Fakültesi, , Kader Cilt: 16, Sayı: 2, KırĢehir: 2018, 246-247. https://doi.org/10.18317/kaderdergi.419966.  
227

 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned,  IV-127 
228

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/568. 
229

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/589. 

https://doi.org/10.18317/kaderdergi.419966


93 
 

insanların kalbine gelen her bilgi doğru olmayabilir, kalbine gelen her teselli de din 

değildir.
230

 

Elmalılı, vahyi ilimlerin en sağlam bir kaynağı diye telakki eder. Ona göre, her nevi 

katiyet bildiren bilgi Allah‟a ait bir nizamdır. Vahye dayalı bilgi katiyet ihtiva eden 

bilgilerin en üstünüdür ve bu bilgi Allah'ın nizamının en mükemmel Ģahididir. Bütün 

peygamberler birer mübeĢĢir ve münzir olarak gönderilir. Her peygamberler 

kavimlerine meserret verecek Ģeyleri haber verip müjdelemek ve mazarrat verecek 

Ģeyleri haber verip korkutmak ve sakındırmak, kulluk ve tâatlarle o tâatların sevabını, 

bunu yanında ma'sıyetleri ve ma'sıyetlerin cezasını haber ve tebliğ etmek için 

gönderilir.
231

 

Elmalılı'ya göre nübüvvet tamamıyla Allah Teâlâ‟nın iradesiyle seçilir. Bu hususta 

kulun herhangi bir gayretinin netice vermesi mevzubahis değildir. Yani nübüvvet kesbi 

değildir, vehbîdir. Zira hak dinin menĢei nübüvvettir. Bu itibarla diğer bazı batıl 

dinlerde olduğu gibi beĢeri ve felsefi tekâmül nazariyeleri hak dinde kaynak olarak 

ittihaz olunamaz. Dolayısıyla nübüvvet ve vahiy en sağlam haberdir ve hak dinin temel 

kaynağını teĢkil eder.
232

 

Elmalılı‟ya göre, Allah'ı tanımayan, mârifetulleha erememiĢ insanlar mâbudlarını 

önlerine dikerek onlara ibadet ederler ve o mabutlardan ilhâm almak isterler. Bütün batıl 

dinler de bu ilham alma beklentisi husule gelmiĢtir. Fıtratlarında var olan din hissiyatı 

icabı arayıĢa giren insanoğlu ya peygamberler sayesinde hak dini bulmuĢlar yahut bir 

peygambere tabi olmadıkları için batıl bir din ihdas edip onun peĢinden gitmiĢlerdir. 

Binâenaleyh hak dinin kaynağı sadece peygamberliktir.
233

 

Elmalılı, dinin kaynağının sadece peygamberin getirdiği vahye istinad etmesi 

gerektiğini, din mevzuunda yegâne otoritenin peygamberin getirdiği vahiy olduğunu 

ifade etmektedir. Vahyin bağlayıcı olması, onun peygamber vasıtasıyla insanlara tebliğ 

                                                           
230

 Yazır, “Dibace”, Metâlib ve Mezâhib; Maba'de't-Tabi'a ve Felsefe-i Ġlâhiye, 38-41. 
231

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 3/1935. 
232

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, /87. 
233

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 3/1507-1508. 



94 
 

edilmesine bağlıdır. Peygambere gelen vahiy de mucizeyle teyid edildiği için Ģeksiz 

Ģüphesiz kabul edilmesi lazımdır.
234

 

Elmalılı'ya göre vahiy, Allah Teâlâ‟yı bilmek ve vicdanen itminana ermekten ziyade 

Allah'a kulluk için elzemdir. Zira Allah‟a iman ettikten sonra o imanın icaplarının nasıl 

ifa edileceği anca peygamber ve vahiy sayesinde öğrenilebilir. Nübüvvet ve vahiy 

olmadan Allah'ın emir ve yasaklarını tayin edip o minval üzere amellerimizi ve 

hayatımızı tanzim etmemiz imkânsızdır. Zaten aklımıza ve gönlümüze gelen her 

mülahaza ve teselli dini bir kıymeti haiz değildir.  Dolayısıyla Allah'ı tanımak ve O'na 

tâat ve ibadet etmek, yani dinin ahkâmını yaĢamak, ancak peygamberlere gelen vahyin 

bildirdiği hükümler ve tayin ettiği esaslar sayesinde olabilir.
235

 

Elmalılı‟nın vahye ve nübüvvete dair bu görüĢleri Ehl-i sünnet ve Hanefi-Mâtürîdî 

akideyle muvazi bir yapı arz etmektedir. Zira Ġmam Mâtürîdî‟de göre insana, kendi 

yaradılıĢ gayesini ve bu gaye istikametindeki mesuliyet ve mükellefiyetlerini bildirmek 

için Allah peygamberler göndermiĢtir. Zira insan, sadece akılla bütün mesuliyet ve 

mükellefiyetlerini bihakkın ve noksansız bir surette fehmedemez. Akıl nispeti kadar 

iyiyle kötüyü anlasa bile dinin hükümlerini bilmesi mümkün değildir yetersizdir. Akıl 

ancak bildirilen, öğrenilen hükümleri anlamada rol alabilir. Haddizatında her insanın 

aklının ve kavrayıĢ seviye ve kabiliyetinin olmadığı da aĢikârdır. Tecrübeli ve âlim bir 

zatın aklıyla hem tecrübesiz hem cahil bir kiĢinin akli seviye ve kemâlinin aynı olduğu 

söylenemez. Aynı zamanda insanların ahlaki zaafları da dinin tesisi için nübüvvet 

müessesesine ne kadar muhtaç olunduğunu göstermektedir. Hülasa, Allah‟ın emir ve 

yasaklarını öğrenmek, bu dünyada yapıp ettiklerimizin, amellerimizin bize yüklediği 

mesuliyetlerden haberdar olmak için dine ve o dini bize tebliğ eden bir peygambere, 

yani nübüvvete ihtiyacımız zaruri ve mecburidir.
236

 

                                                           
234

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/4255-4262. 
235

 Mahmut Çınar, “Elmalılı M. Hamdi Yazır'ın Nübüvvet AnlayıĢı”, Elmalılı O M. Hamdı Yazır 

Sempozyumu, Akdeniz Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi, 2-4 Kasım 2012, (Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara:2015), 317. https://isamveri.org/pdfdrg/D250804/2015/2015_CINARM.pdf.  
236

 Muammer Esen, “Peygamberlik (Nübüvvet) Ve Peygamberler”, Mâtürîdî‟nin DüĢünce Dünyası, 

Editör: ġaban Ali Düzgün, (T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Kütüphaneler ve Yayımlar Genel 

Müdürlüğü, Ankar:2018), 92. https://isamveri.org/pdfdrg/D200495/2011/2011_ESENM.pdf.  

https://isamveri.org/pdfdrg/D250804/2015/2015_CINARM.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D200495/2011/2011_ESENM.pdf


95 
 

3.2.4. Kendi Ġhtiyarı ile Tercih, Dinde Hürriyet ve Tercih 

Elmalılı'nın din tarifinde, üzerinde durmayı gerektiren mühim bir unsur da "hüns-i 

ihtiyar", yani insanın tercih etme ve seçme hürriyeti mevzuudur. Ona göre seçme 

hürriyeti, yani ihtiyar yoksa dinden bahsedilemez. Bu hürriyet, hem dini seçerken hem 

de dini seçtikten sonra, onun icabâtını yerine getirip getirmeme noktasında 

mevzubahistir.
237

 

Elmalılı Hamdi Yazır bu meyanda, Bakara Süresinin 256. Ayetini tefsir ederken "dinde 

zorlama yoktur" ibaresinde çok esaslı ve teferruatlı bir izahta bulunmaktadır. Onun bu 

husustaki yorumunun bir bölümünün, bazı kelimelerin hafifleĢtirmeye çalıĢarak da olsa 

nakledilmesi isabetli olacaktır. Elmalılı, “Lâ ikrahe fı'd Din" ifadesindeki "fi" harf-i 

cerrine iki Ģekilde mana verilebilmesinin husule getirdiği farka iĢaret etmektedir. "Fi" 

kelimesine zarfiyet manası yüklenirse, bu ifadeye "dinde, yani dinin vecibelerini ifa 

etmede zorlama yoktur." Ģeklinde bir mana verilebilir. Diğer taraftan, mevzubahis olan 

harf-i cerde sebebiyet manası mülahaza edilirse, o takdirde "birilerini dine sokmak için 

zorlama yoktur." Ģeklinde bir mana ortaya çıkar;  “... Fi kelimesine zarfiyet manası 

verirsek, asl-ı mânâ "ikrah, yani zorlama dinde yoktur." demek olur. Yani sade dine 

değil, her neye olursa olsun cins-i ikrah Hak Dini olan Ġslam'da mevcut değildir. Daire-i 

dinde ikrah yoktur. Dinin mevzuu, ızdırari ( istesin veya istemesin yapmaya mecbur 

olduğu) fiiller değil, ihtiyari fiillerdir. Bunun için ızdırari ef‟alden olan ikrah (zorlama) 

dinde yasaklanmıĢtır. Belki âlemde ikrah bulunabilir, ama dinde, dinin hükmünde, dinin 

dairesinde olmaz ve olmamalıdır. Dinin Ģanı, bir Ģeyi zorla kabul ettirmek değil, bilakis 

kiĢileri ikrahtan korumaktır.
238

 

Bu itibarla din, „zorla bir Ģeyleri kabule icbar ediniz‟ demez. Ġkrah, din için meĢru ve 

muteber değildir. Zaten ikrah neticesinde ifa edilen amellerde dinin vadettiği sevap da 

bulunmaz. Ameller, rıza ve hüsniyyetle, yani güzellikle yapılmayınca hiçbir amel ibadet 

olamaz. Zira Ameller niyetlere göredir. 

İkrah ile i'tikad olmaz, ikrah ile gösterilen iman, imanı hakikî değildir, ikrah ile 

kılınan namaz, namaz değildir, oruç ona keza, hacc ona keza, cihad ona keza 

                                                           
237

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 2/860. 
238

 Albayrak, "Elmalılı Hamdi Yazır‟a Göre Kur‟ân‟da Din Kavramı”, 282. 



96 
 

ilh... Bundan baĢka, bir kimsenin diğer bir insana saldırıp da her hangi bir iĢi 

ikrah ile yaptırması da caiz değildir. Hâsılı hükm-i Ġslâm altında herkes 

vazifesini kendi ihtiyarı ve iradesiyle yapmalı, ikrahsız yaĢamalıdır. Cihad da 

bu hikmet ile meĢru olur.”
239

 

Ayette geçen "fi" kelimesinde zarfiyet değil de sebebiyet manası mülahaza edilirse 

mana Ģu olur: “Ġkrah yani zorlama din için yoktur yahut zorlama, birini dine sokmak 

için yapılamaz. Zira ikrah, bir kimseye hoĢlanmadığı bir iĢi fiilen bir tehdit ile yapmak 

mecburiyetinde bırakmaktır. Hâlbuki din, hoĢlanılmayacak bir Ģey değildir.
240

 

Burada, dinin en temel, üssü‟l esasını teĢkil eden iman mevzuunu Elmalılı merhumun 

nasıl ele aldığına biraz daha yakından bakmakta fayda hâsıl olacaktır. 

Dinin aslı olan imanın kökü tasdik ve itikad-ı kalbidir. Bu ise sırf bir rıza ve hüsn-i 

ihtiyar iĢidir. MeĢiyyet-i Ġlâhiye ile iman ve hattâ iman ile amel-i sâlih cebre değil, 

rızayı vicdaniye bağlı bulunduğundan din için ikrah mümkün olamaz. Ancak tebliğ ve 

teklif edilir. Allah Teâlâ, "Rabbin dileseydi, yeryüzündeki herkes iman ederdi. ġu halde 

mü‟min olsunlar diye insanlara zorlamada mı bulunacaksın."
241

 diye buyuruyor 

peygamberine. Zorlama ile hakiki bir mütedeyyin kazanılması mümkün değildir. 

Binaenaleyh zorla ve cebir kullanarak kimse dine dâhil edilemez. Çünkü mükrehin izhar 

edeceği iman Allah indinde iman-ı hakikî olmaz. Maamafih kalbi Allah‟tan baĢkası 

göremeyeceği için ve bu ikrah halinde olsa bile iman eden bir kimseye de „sen ikrah ile 

iman izhar ediyorsun, yine de kâfirsin‟ denilmez, kâfir muamelesi edilmez. Hali ortaya 

çıkıp Ģüpheli vaziyeti zail oluncaya kadar bakılır. Çünkü o imanı izhar etmesi de az çok 

bir irade ve ihtiyarının bir eseridir. Hiç istemeseydi o kadar da iman alameti 

göstermezdi. Demek ki halavet-i imanı, imanın zevkini bir nebze de olsa tatmıĢ biri 

olarak bakmak iktiza eder.
242

 

Elmalılı'ya göre din-i hak ikrahla, zorla değil, severek kendi hür iradeleriyle hayırlı 

iĢler yapan fail-i muhtar insanlar yetiĢtiren bir kanun-ı terbiyedir. Bu da demek oluyor 

ki dinin hayra sevki, zaruri ve cebri değildir. Zira bir kimse bir hayrı yapmaya 

                                                           
239

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 2/861. 
240

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 2/861. 
241

 Yunus 10/99. 
242

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 2/863. 



97 
 

cebredildiği zaman, o hayrı yapan kimse, onu, çaresiz bir Ģekilde yapmak zorunda olan 

insan değildir. Aksine ona zorla o iĢi yapmasını emreden zorbadır. Hâlbuki din, 

yaptığını bilerek, isteyerek ve seçerek yapan olgun ve hayırkâr insan yetiĢtirmek içindir. 

243
 

Hamdi Yazır, kendi hür iradeleriyle, hüsn-i ihtiyarlarıyla dini yaĢamayanların, 

baĢkalarının cebriyle hayra sürüklenen, hürriyetlerine malik olmayan ve onların icra 

aleti mevkiine düĢen insanların, aslında cebredildikleri Ģeyleri yapan insanlar 

olduklarını söylemektedir. Elmalılı, böyle bir mütalaa ortaya koymakla, bir insanın dini 

seçerken, hür iradesiyle, aklıyla, gönlüyle benimsemek suretiyle değil de, okuduğu 

derslerin, içinde büyüdüğü, yetiĢtiği muhitin telkinleri ve Ģartlandırmalarıyla kedini dini 

bir hayatın içinde bulan, fakat dini seçme, kabullenme esnasında kendisi fert olarak 

benliğini, hür bir Ģekilde tercihte bulunma hakkını kullanamayan insanların, dinle 

sağlıklı bir irtibat kurup, aidiyet tesis etmesi ve bütünleĢmesinin pek mümkün 

olamayacağını ortaya koymaya çalıĢmaktadır. Çünkü ona göre bu vaziyetteki bir insan, 

"fail-i muhtar" değil, "fail-i mecbur"dur.
244

 

Elmalılı merhum, dine girme ve dine girdikten sonra o dinin vecibelerini ifa etme 

hususunda insanın hür bir Ģekilde, kendi tercih ve ihtiyarıyla hareket etmesi gerektiğinin 

üzerinde durduktan sonara, dinin, bizatihi hürriyet olduğunu, asıl hürriyetin Müteâl olan 

Varlığa, yani Allah Teâlâ‟ya teslimiyetle mümkün olacağını, ġura suresinin 13. 

Ayetinde izah eder: 

Din, ihtiyarî fiillerin iyiliğine veya kötülüğüne göre, sonunda iyi veya kötü bir 

neticeye varacağına, sevap veya ikap ile neticelenecek bir akıbete sebeb 

olacağına inanarak, Hak Teâlâ katında en güzel akıbete ermek için tutulacak 

yoldur. Bu suretle din, insanları tabiatta cereyan eden cebr-ü ıztırar 

tazyiklerinin üstüne yükseltecek olan bir hürriyyet yolu, yani hürriyyet ve 

irâdenin muvaffakiyet ve mesuliyeti kanunudur. Onun için bütün tabiatlerin 

fevkında her Ģeyin hâlikı, her Ģeyi hakkıyla bilen Allah Teâlâ‟nın hükm ü 

iradesine yükselmeden doğru din bulunamaz.  

                                                           
243

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 2/862; Albayrak, "Elmalılı Hamdi Yazır‟a Göre Kur‟ân‟da Din Kavramı”, 

283. 
244

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/89. 



98 
 

Bu ifadelerden anlaĢılacak olan Ģey, insana Ģu veya bu sebeple olsun, bir Ģekilde tesir 

eden, belli Ģeyler yapması noktasında icbar eden, Ģartlandıran, kiĢinin hürriyetini tahdid 

edip, hür iradesiyle tercihte bulunmasına mani teĢkil eden her çeĢit baskı unsuru 

hürriyetin olmadığı bir ortam demektir. Eğer kiĢi ferdiyetiyle bu engelleri aĢabilirse ve 

tek Müteâl Varlığın hükm ü iradesine yükselebilirse kul o zaman hürriyetine kavuĢmuĢ 

olabilir. Çünkü insan ancak bu suretle tesirine maruz kaldığı, diğer insan ve mevcudatın 

bir Ģekilde ortaya attıkları fikirlerin veya onu çevreleyen ortamların, onun hür iradesini 

tesirleri altına almasından kurtulabilir. Bu sayede de tamamen farklı, üstün ve Müteâl 

bir Varlığın mevcudiyetini tam bir itminanla kabul ederek sadece O'na teslim olur. Bu 

sebeple, bir bakıma dünyadaki belli mihrak ve odakların baskılarından kurtulup, zaman 

ve mekân itibariyle bir bütün olarak, içinde bulunduğu mevcut vaziyetini Ģartları 

sorgulayabilir ve O Yüce Varlığa teslimiyet mevkiine yükselmesi halinde bütün cihana 

karĢısı hürriyetini ilan edebilir. Zira bunca dıĢ müessire maruz kalan insanın en az tesir 

alarak kurtulabilmesinin yegâne Ģartı, her Ģeyin fevkinde olan Müteâl Varlığa 

bağlanmasıyla mümkün olabilir.
245

 

3.2.5. Elmalılı‟ya Göre Din ve Tevhid Akidesi 

Elmalılı, tevhid akidesine, Kur'an'ın ısrarla vurgu yaptığı, Allah'ın Dininin tek olduğu 

esasının üzerinde durmakta ve hassasiyetle tefsirini okuyanlara aksettirme 

gayretindedir. Kur'an‟da, Hak Din
246

, Halis Din olarak vasıflandırılan ve yegâne din 

olan Ġslam, Hz. Âdem‟in, Hz. Nuh‟un, Hz. Ġbrahim'in, Hz. Yusuf‟un, Hz. Musa'nın, Hz. 

Ġsa'nın ve onun havarilerinin de dinidir.
247

 

Allah Teâlâ Hz. Muhammed'e (sav) yeni ve farklı bir din göndermemiĢtir. Onun 

getirdiği din, daha önceki peygamberlere gönderilen dinlerin bir alternatifi değil, daha 

evvelki peygamberlerin getirdiği esasların yeni bir Ģeriatla yeniden ihya edilmesi itmam 

edilip kemale erdirilmesidir. Bu itibarla Hamdi Yazır da; Kur'an‟ın, sadece, 

Müslümanların değil, bütün insanlığın kitabı olduğunu söyler. Zira Kur‟an bütün 

insanları Ġslâma, yani Allah'a teslim olmaya davet etmektedir. Bilhassa Ehl-i kitaba 
                                                           
245

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 4/4228; Albayrak, "Elmalılı Hamdi Yazır‟a Göre Kur‟ân‟da Din 

Kavramı”, 284. 
246

 Ġlerleyen kısımlarda, Elmalılı‟nın “Hak Din” ile alakalı görüĢ ve izahları teferruatlı olarak ele alınmaya 

çalıĢılacaktır. 
247

 Hak Dini Kuran Dili, 4/4227. 



99 
 

müteveccih ifade ve hitaplarında Kur' an, "benim dinim", "senin dinin", "bizim dinimiz", 

"sizin dininiz" gibi kliĢeleri kabul etmez, yegâne ve tek dine çağırır.
248

 

Kur'an'ın inzal olduğu zamandan günümüze kadar muhtelif kültürle yoğrularak gelen 

Kur‟an‟a ait bazı kavramlar, farklı muhtevalarda kullanılır olmuĢtur. Mesela 

"Müslüman" dendiğinde sadece Hz. Muhammed'e (sav) gönderilen dinin mensupları 

akla gelir olmuĢtur. "Ġslam" kelimesi de zihinlerde yine Hz. Muhammed (sav.)'e 

gönderilen dinin has ismi haline gelmiĢtir. Bu düĢünce Ģekli, bir galat-ı meĢhur halinde 

günümüz Müslümanlarının kâhir ekseriyetine hâkim bir kanaat vaziyetindedir. Ancak 

Elmalılı, bu hususta gayet hassas davranır ve Kur'anî mefhumların âlemĢümul 

boyutlarından koparılıp, mahalli kalıplara hapsedilmesine karĢı çıkar. Yazır'ın bu 

hassasiyeti, "Dinü'l-Hakk" (Hak Din) mefhumunu müstakil olarak ele alındığında ortaya 

koyulmaya çalıĢılacaktır. 

3.2.6. Elmalılı‟nın, Dinin KarĢılığı Olarak Kullandığı Bazı Mefhumlar  

Elmalılı Hamdi Efendi, din kelimesiyle yakın manada kullanılan, Kur‟an‟da geçen bazı 

mefhumları da geçmiĢ ulemadan nakiller yaparak, kendi kanaat ve müktesebatıyla 

istihraç ederek kısaca izah etmiĢtir. Mesela “Ģeri‟a” kelimesini ele alırken; 

Ģeri‟a, Ģir‟a, meĢre‟a, aslı lügatte bir ırmak veya her hangi bir su menbaından 

su içmek veya almak için girilen yol demektir. Bunda insanların hayatı ebediye 

ve saadeti hakikiyeye vusulü için Allah Teâlâ‟nın vaz'u teklif ettiği ahkâmı 

mahsusaya ve mezhebi müstekîme bil'istiare ıtlak edilmiĢtir ki din demektir.”
249

 

Birkaç mefhumu kısa kısa maddelerle nakledecek olursak; a) ġeriat: Elmalılı Ģeriata 

mana verirken; “… emir, din iĢi yahut Allah‟ın emri demektedir. Yani bu Kur'an‟da 

beyan olunduğu üzere, Allah‟ın sana vahy eylediği emr ü nehyinden bir büyük ve geniĢ 

yol…” Ģeklinde tarif de kullanır. ġu halde onun Ģeriat kelimesini, dinin usulü ve 

furû‟uyla alakalı her Ģeyi içine alan bir mefhum olarak gördüğü ve bu manada 

kullandığı söylenebilir.  b) ġir'a: Bu mefhum doğrudan din manasıma gelir, lakin daha 

ziyade dinin teferruat kısmı demektir. Mesela; her milletin mensup bulunduğu 

                                                           
248

 Albayrak, "Elmalılı Hamdi Yazır‟a Göre Kur‟ân‟da Din Kavramı”, 285. 
249

  Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 3/1697; Albayrak, "Elmalılı Hamdi Yazır‟a Göre Kur‟ân‟da Din 

Kavramı”, 289. 



100 
 

peygambere indirilen hususi hükümler birer Ģir'adır.
250

 c) Minhâc: Daima sabit, yazılı ve 

devamlılığı olan dinin Ġlgili usul kısmıdır. Mesela; Allah'a, O‟nun peygamberine, ahiret 

gününe iman gibi hususların bunların hepsinin müĢterek ve müttefik oldukları usul 

minhâcdır.
251

 d) Sebîlullah:  Allah yolu manasında, din demektir. ġer'an daha ziyade 

cihad kastedilerek kullanılır. Çünkü dini her türlü kötülükten korumak olan “Allah 

yolunda cihad” fiillerin en mühimi olduğundan cihad yerine bu kelime kullanılır.
252

 e) 

Millet:  Bu kelime de din mefhumuyla aynı manada kullanılır. Yerine göre bazen, husus 

olarak, “Ġbrahim'in dini”
253

 veya “Ġslam” olarak da mana verir.
254

 

3.2.6.1.Elmalılı‟nın Din Mefhumu ile Ġrtibatlı Kullandığı Bazı Kelimeler 

Elmalılı, doğrudan din kelimesinin müteradifi olarak kullandığı mefhumların haricinde, 

dolaylı olarak din mefhumuyla irtibatlı ve iltisaklı olarak kullandığı bazı kelimeleri daha 

ele almak isabetli olacaktır.  

Ceza: Fatiha suresinin tefsirinde “mâliki yevmiddin” ayetini tefsir ederken, burada geçen 

“din” kelimesiyle alakalı ve din kelimesi üzerine bina edilen bazı muhtelif mefhumları 

sıralamıĢ ve en baĢta ceza kelimesini zikretmiĢtir. Ceza kelimesini Ģöyle izah eter;   

Evvelâ ceza, ileride gelecek olan mesuliyet, mesuliyet hissi, mesuliyetin tatbiki 

mânalarını da tazammun eder. Bunun için “yevmiddin” in lisanımızda bir ismi 

de “ruz-i ceza”dır. 

Ardından ceza kelimesinin günümüzde lisanımızda bilindiği ve kullanıldığı gibi ukubât 

ve ikap manasında olmadığını, iyi veya kötü, acı veya tatlı her türlü karĢılık manasında 

olan bir kelime olduğunu ifade eder.
255

 

Ġbadet ve Tâat: Yine Fatiha suresinin 5. Ayetinin tefsirinde Ġbadet kelimesini izah 

ederken ibadet ve tâat arasındaki farkı da belirterek izahta bulunur;  ġer‟i lisanda ibadet, 

niyete bağlı olarak yapılmasında sevap olan ve Cenabı Allaha kurbet, yani yakınlık 

ifade eden hususi tâattir. Tâat ise niyete bağlı olsun olmasın ve kimin için yapıldığı 

                                                           
250

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 6/4318. 
251

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 3/1697.  Albayrak, "Elmalılı Hamdi Yazır‟a Göre Kur‟ân‟da Din Kavramı”, 

289. 
252

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 2/899. 
253

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 3/313. 
254

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/497. 
255

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/82. 



101 
 

bilinsin bilinmesin yapılması sevap olan fiili yapmaktır. Kurbet, niyete bağlı olmasa bile 

yapılması sevap olan fiili kime yapıldığını bilerek yani yaklaĢmak istediği zatı tanıyarak 

yapmaktır. Binaenaleyh her ibadet Allaha bir kurbet ve her kurbet bir tâattir. Fakat her 

tâat kurbet olmaz ve her kurbet ibadet olmaz. Meselâ mârifetullah için tefekkür etmek 

bir tâattir. Kur'an okumak, muhtaçlara yardım etmek sadaka vermek, vakıf yapmak, 

köle azâd etmek ve emsali gibi niyete bağlı olmayan fiiller hem kurbet ve hem tâattir, 

ibadet değildir. Lâkin namaz, oruç, zekât, hac, cihad gibi niyet Ģartı bulunan fiiller hem 

ibadet hem kurbet, hem tâattirler.
256

 

Bu Ģekilde ibadet, tâat ve kurbet arasındaki irtibat ve farkları izah ettikten sonra, bu 

mefhumların niyet ile kıymet kazanabileceğini, ibadet ve tâate müteallik fikir ve fiillerin 

ancak Allah rızasına tevcih edildiği takdirde dini ve Ģer‟i bir mahiyet kazanabileceğini 

anlatır;  

Demek ki Ģer‟î ibadet insanın ruhan ve cismen, zâhiren ve bâtınen bütün 

mevcudiyetiyle yalnız Allah‟a yapılan Ģuurlu bir taat ve kurbettir. Evvela bunda 

niyet Ģarttır. Niyet ise yapılacak olan fiilin ortaya konulmasında ancak Allah‟a 

tâat ve takarub kazanmak demek olan hususi iradedir. 

Elmalılı‟ya göre, hem ilim ve hem iradeyi ihtiva eden bu Ģuur seviyesi ruh ve kalbin bir 

iĢidir.  

Ġkinci olarak, ind-i ilâhide tâat olan bir fiil izhâr edilmiĢ olmalıdır ki ibadet olabilsin. 

Aksi takdirde yalnız talep ve ruhta kalan tefekkür, tezekkür gibi bir bâtıni fiil, tâat ve 

kurbet olsa da ibadet olamaz.  

Nitekim ibadetlerin baĢı olan iman da sadece kalp ile tasdik kifayet etmez. Ġmanın hiç 

olmazsa lisanen ikrar ile zâhire çıkarılması lâzımdır. Kezâ niyet bulunmadan yalnız 

zâhirde yapılan fiiller de ne olursa olsun ibadet olmaz. Niyetsiz yatıp kalkmak namaz 

olmaz, niyetsiz aç durmak oruç olmaz, niyetsiz sadaka vermek, iâne, yardım yapmak 

zekât olmaz, niyetsiz Kâ'be‟ye, Arafat‟a seyahat edip dolaĢmakla hac yapılmıĢ olmaz, 

niyetsiz muharebe etmek, Ģehit veya gazi yapan cihad manasına gelmez…
257

 

                                                           
256

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/95-96. 
257

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/96. 



102 
 

Görüldüğü üzere, din denilince ilk akla gelen ibadet ve tâat mefhumlarının dini ve Ģer‟i 

bir mahiyet arz edebilmesi, o fikir ve fiillerin ortaya konulması veya ifasında insanın 

niyetinin ne olduğuna bağlı olarak Allah Teâlâ nezdinde kıymet kazanıyor ve dini bir 

mahiyet arz edebiliyor. Niyetin, aynı fiili dinin bir parçası haline getiren, ona dâhil eden 

veya ondan çıkaran, ulvi ve manevi bir yapı kazandıran veya alelâde bir fiil 

mesabesinden öteye geçmesine müsaade etmeyen muazzam bir miyar ve mikyas 

olduğunu beliğ bir surette ifade etmiĢtir. 

Hikmet: Bakara suresinin 269. Ayetini tefsir ederken hikmet ibaresini müstakil olarak 

ele almıĢ ve maddeler halinde sayfalarca uzun izahını yapmıĢtır. Elmalılı, bu 

maddelerden birinde, hikmet kelimesinin, KuĢeyri (v. 465/1072)‟den nakille; Allaha 

taat, fıkıh, din ve amel manalarına geldiğini de kaydetmiĢtir.
258

 

Elmalılı, bu mefhumların haricinde, din kelimesiyle birebir alakadar olan ve en 

nihayetinde millet ve Ģeriat mefhumları miyar alınarak ve o kavramlar üzerine bina 

edildiğinde; âdet, hesap, hâl, kaza gibi kelimelerin de din ve Ģeriat manasında 

kullanılabileceğini ifade etmiĢtir.
259

 

3.2.6.2. Elmalılı‟ya Göre Dinin Tamama Ermesi 

Elmalılı Hamdi Yazır, Maide suresinin 3. Ayetinin tefsirine Ģöyle mana verir;  

 Bugün sizin dininizi kemaline yetirdim, size bütün iman ve akâid-ü ahlâk 

kaidelerini tahsis ve en mükemmel usûl-i teĢri' ve kavânin-i içtihadı talim ettim. 

Bundan sonra bu ahkâmın, bu hill ü hürmetin (haramlar ve helallerin) nesh 

olunması ihtimali kalmadı. Ve size ni'metimi itmam eyledim”
260

  

Bu mealin ardında devamla ayetin manasını açar ve; „Cenâb-ı Hakk‟ın tevfik ve 

hidayetle tam bir saadete eriĢtirdiğini, mansur ve muzaffer kıldığını, Mekke‟yi feth edip 

cahiliye niĢan ve alametlerini yasaklayıp, müĢrikleri Kâ‟be‟ye yaklaĢmaktan ve çıplak 

tavaftan men'ettiğini ifade eder. Ardından, ayetin tazammun ettiği manayı biraz daha 

açarak söyle der;  

                                                           
258

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 2/926. 
259

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 1/82. 
260

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 3/1568. 



103 
 

Allah, Müslümanları bugün tam bir emniyyet ve galibiyyet hissiyle hac ve diğer 

ahkâmı ifa ettikleri mesud makama yükselterek, sadece Allah‟a kulluk edip, 

yalnız ondan yardım talep eden ve büyük bir kararlılıkla “lebbeyk Allahümme 

Lebbeyk” diyebilen, birlik ve beraberlik içinde olan bir ümmet haline getirdi.
261

 

Müslümanların bundan böyle baĢka bir tebliğ beklemeyeceklerini ve hak dinin 

esaslarının hükmünün kalkacağını hatırlarına bile getirmeyerek bu dinin ilahi 

nimetleriyle ömürlerine devam edecekleri ifade edilir. 

Elmalılı, ashabı anlatan eserlerde, bu ayetten sonra Hazreti Peygamber nihayet seksen 

bir veya seksen iki gün kadar daha yaĢadığını lakin Ģeriat ahkâmında ne bir ziyade ne 

bir nesh, ne bir tebdil vâki' olmadığını nakleder.
262

 

Bu ayetle esasen Hazreti Peygambere risalet vazifesinin hitama erdiği, binaenaleyh 

vefatının yaklaĢtığı haber verilmiĢ oluyordu, Ģeklindeki kavli aktarır. 

Ayete mana verirken, “…en mükemmel usul-i teĢri ve kavânin-i içtihadı talim ettim." 

Ġfadesiyle Yazır, Allah Teâlâ‟nın, Kur'an'da, insanlara kanun yapma usullerini, yeni 

meseleler karĢısında içtihatta bulunma yollarını öğrettiğini vurgulamaktadır. Yani 

Kur'an, bilhassa kat‟i hudutlarla tayin etmediği mevzularda, bu dinin müntesiplerine, 

yeni kanunlar yapma ve içtihatlarda bulunma imkânını vermiĢ ve bunun nasıl 

yapılacağını göstermiĢtir. 

Elmalılı, bu ayetin indirilmesiyle, artık dinle beraber tebliğ ve risalet makamının da 

nihayete erdiği, bundan sonra dinin ahkâmına ve Ģeriata dair hiçbir hükmün 

değiĢmeyeceğini, Müslümanlara düĢenin, tamamlanmıĢ ve kemale ermiĢ olan bu dinin 

gereklerini yapmak ve nimetlerinden istifade etmek olduğunu ifade eder. Dolayısıyla bu 

ayetle dinin tamama ermesinin, Müslümanları bir nevi felaha ve sürura kavuĢturduğunu 

beyan etmiĢ olur. 

Ehl-i sünnet ulemanın umumi manada görüĢü de aĢağı yukarı bu istikamette olduğu 

halde, Ehl-i sünnet görüĢlerin en büyük temsilcilerinden biri olan Ġmam Mâtürîdî 

                                                           
261

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 3/1568. 
262

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 3/1568. 
262

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 3/1569. 

 
 



104 
 

(v.333/944) farklı ve belki nevi Ģahsına münhasır denilebilecek bir görüĢ serdediyor. 

Ona göre dinin tamamlanması demek, kelâmullah ĠĢte dinin kemâle ermesi asıl bu hale 

delalet etmektedir. Buna göre Müslümanların düĢmanlarına karĢı tam bir emân ve 

emniyet hissi içerisinde olmalarından daha büyük tam ve mütekâmil nimet olamaz.
263

 

Aslında Elmalılı da, yukarıda görüldüğü üzere, ayetin, dininizi tamamladım kısmından 

evvelki, kâfirlere karĢı Müslümanları cesaretlendiren ibarelerin tefsirinde benzer 

hususlara dikkati çekmiĢtir. Nitekim Cenâb-ı Hakk‟ın, Müslümanları, tevfikiyle mansur 

ve muzaffer kıldığını, Mekke‟yi feth edip cahiliye iĢaretlerini yasakladığını ve 

müĢrikleri Kâ‟be‟ye yaklaĢmaktan men‟ettiğini ifade etmiĢti. En sonunda da Allah‟ın, 

Müslümanları bugün tam bir emniyyet ve galibiyyet hisleri ile birlik beraberlik lütfettiği 

bir ümmet kıldığını beyan etmiĢti.
264

 

Esasen ikisi de mezkûr ayeti çok farklı yorumlamamakla beraber Mâtürîdî, kemale 

ermekten maksadın, Müslümanların daha hür ve serbest olmaları, düĢmana korku 

salmaları, baĢta Kâbe‟nin hükümranlık hakları olmak üzere müĢriklere karĢı tam bir 

hâkimiyet ve galebe sağlamalarına vurgu yaptığı görülüyor. 

Elmalılı merhum ise; en mükemmel usul-i teĢri ve kavânin-i içtihadı talim ettim 

ifadeleriyle, Hz Peygamberin rehberliği ve terbiyesinden geçmiĢ olan Müslümanlara, 

elbette o Peygamberin marifetiyle geniĢ ufuklu bir din ve dünya görüĢü bahĢettiğine 

dikkati çekmiĢ oluyor.  Daima değiĢim içindeki dünyada, bundan sonra yeni bir din ve 

Ģeriat gelmeyecek olsa da, kendilerine bahĢedilmiĢ olan Ģer‟i usuller ve içtihat kaideleri 

sayesinde, zamanın değiĢmesi neticesinde husule gelecek olan zorlukların üstesinden 

gelebilecekleri hususunu tebarüz ettiriyor. 

Bu da demek oluyor ki; içtihat kapısı açıktır ve yeni geliĢme ve değiĢmelerin ıĢığında 

Kur'an, yeniden insanlığın ihtiyaçlarına cevap verecek yeni hal çareleri ortaya 

koyabilecektir. Yani Hak Dini olan Ġslam, kıyamete kadar insanlığın bütün makul 

ihtiyaçlarına ve beklentilerine cevap verebilir mahiyettedir. Çünkü insanın ve 

                                                           
263

 Ġmam Mâtürîdî, Teʼvîlâtü‟l-Kurʼân, Çev. S. Kemal Sandıkçı, (Ġstanbul: Ensar Yay., 2016), 4/159 ; 

Mustafa Köse,  “Dinin Kemale Erdirilmesi Ayeti (Mâide 5/3) Çerçevesinde Mezhebi Ġhtilafların Kur‟an 

Yorumundaki ĠzdüĢümleri”, Çukurova Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi Yıl: 2020 Cilt: 20 Sayı: 2, 

640. 
264

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 3/1568. 



105 
 

cemiyetlerin her daim değiĢim halinde olduğu bedihi bir hakikat olarak karĢımızda 

durduğuna göre, Kur'an'ın, inzal olduğu dönemde, insanlığın bütün meseleleri hakkında 

tek tek hükümlerde bulunmasının mümkün olmadığı da açıktır. 

Bu itibarla dinin tamamlanması demek, Yazır'a göre, onun bir kalıp halinde 

dondurulması değildir. Aksine o, ortaya koyduğu temel ilkeler sayesinde kıyamete 

kadar geçecek her zaman dilimindeki insanların Ģartlarını gözeten, onların ihtiyaçlarına 

cevap verebilen, her zamana ve mekâna hitap edebilen donuk halde olmayan bir dindir. 

3.3. Hak Mefhumu 

Bu baĢlıkta evvela hak mefhumu, tarif ve mahiyet itibariyle umumi hatlarıyla ele 

alınmaya çalıĢılacak, ardından da Elmalılı Hamdi Efendi‟ye göre hak mefhumunun ne 

manaya geldiği farklı yönleriyle izah edilecektir. 

3.3.1. Lügat ve Istılah Manasıyla Hak 

Hak kelimesi, lügatte, "gerçek, sabit ve doğru olmak, gerekmek; bir Ģeyi tahakkuk 

ettirmek; bir Ģeye yakinen muttali olmak" manalarında masdar olarak ve "gerçek, sabit, 

doğru, varlığı ve mevcudiyeti kat‟i olan Ģey" manalarında da isim olarak kullanılır. 

“Hak” kelimesinin çoğulu „hukuk‟tur. Hak, umumiyetle batılın zıddı olarak gösterilir"
265

 

Râgıb el-Ġsfahani, el-Müfredât isimli eserinin “hkk” maddesinde, hakkın asıl manasının 

"mutabakat ve muvafakat" olduğunu belirtir ve Kur‟an‟dan yola çıkarak dört mana 

sıralar; 1. Bir Ģeyi hikmetin gereğine muvafık olarak icat eden; bundan dolayı “Hak” 

Allah'ın bir ismi veya sıfatı sayılmıĢtır. 2. Hikmetin icabına uygun olarak yapılan iĢ; 

Allah 'ın bütün fiilîleri bu anlamda haktır. 3. Bir Ģeye, aslına uygun ve doğru olarak 

inanmak ve bu Ģekilde kazanılmıĢ itikat, bilgi. 4. Gerektiği Ģekilde, gerekli ölçüde ve 

gereken zamanda meydana gelen iĢ.
266

 Seyyid ġerif el-Cürcânî,  hakkın lügat manasını 

verirken; " inkârı mümkün olmayacak kesinlikte gerçek (sabit) olan Ģey" Ģeklinde tarif 

                                                           
265

 Cemâluddîn Ġn-i Mansur, Lisânu‟l-Arâb (Beyrut: Dârü‟s-Sadr, 1990), 10/50-55; Muhammed b. 

Ahmed Ezherî, Tehzîbu‟l-luğa, THK. Muhammed Avdi Marab (Beyrut: Dârü‟l-Ġhyâi‟t-Tûrâs, 2001), 

9/196. 
266

 Râğıb el-Ġsfahânî, el-Müfredat fi Ğarîbi‟l-Kur‟an, (Beyrut: ty), 125. 



106 
 

eder. Istılah olarak da, "gerçeğe mutabık olan hüküm" anlamına geldiğini, bu hükmü 

taĢıyan söz, inanç, din için de kullanıldığını belirtir ve batılın zıddı olduğunu söyler.
 267

 

Yukarıda belirtildiği gibi, “gerçek, doğru ve sabit olmak, gerekli ve lâyık olmak, 

olabilirlik vasfı taĢımak, dâima var olmak, gerçeğe muvafık bulunmak, bir Ģeyi sabit ve 

gerekli kılmak” manalarında kullanılan “hak” mefhumu, Allah‟a nisbet edildiğinde 

“bizzat ve dâimi olarak var olan, gerçekliği mevcut bulunan, varlığı ve ulûhiyeti fiilen 

tahakkuk eden” manasına gelir. Ebü‟l-Kâsım ez-Zeccâcî (v. 311/923), ĠĢtikâku 

Esmâillâh isimli eserinde bu kelimeyi, Esmâ-i Hüsna sadedinde izah ve tahlil ederken 

Ģöyle der: Allah‟ın zâtı hak olduğu gibi O‟ndan gelen ve O‟na rücû eden her Ģey de 

haktır; ayrıca emrettiği ve yasakladığı hususlar fehvasınca hareket etmek de kullar için 

haktır yani gereklidir.
268

 

Ulema hak mefhumunda iki temel esas mana tesbit etmiĢlerdir: Vücûd ve mutabakat, 

yani var oluĢ ve gerçeğe uygun ve mutabık olmak. Buradaki var oluĢtan kasıt zat-ı 

Ġlâhiye‟ye izafe edildiğinden, zamanın hem baĢlangıcı hem de sonu itibariyle ezeli ve 

ebedi olduğu kabul edilir. Buna göre hak, sıfat manasıyla vâcibü'l-vücûd (varlığı 

kendinde ve zaruri olan) mefhumuyla aynı manaya gelir. Nitekim Gazzâlî, hakkı bu 

manasıyla zâtî isimlerden biri olarak almıĢ ve onun Esmâ-i Hüsna içinde lafza-i 

celalden hemen sonra geldiğini söylemiĢtir.
269

 

3.3.2. Kur‟an‟da Hak Mefhumu 

Kur'an-ı Kerim'de hak kelimesi isim ve fiil sigalı müĢtaklarıyla beraber 272 âyette, 289 

yerde geçmektedir.
270

 Hem Ġslâm dininin hem de Ġslâm düĢüncesi çerçevesindeki ilmi 

çalıĢmaların temel kaynağı Kur‟ân-ı Kerim‟dir. Bu itibarla herhangi bir mefhumu 

anlayabilmek için evvela, o kelime ve mefhumun Kur‟ân‟da nasıl kullanıldığına bakmak 

zaruret arz eden bir husustur. Bu hususu, fikir ve düĢünce sistemi itibariyle Kur‟ân‟a 

                                                           
267

 Ali b. Muhammed Seyyid ġerîf Cürcânî, Ta‟rifât, thk. Abdurrahman Umeyr (Mısır: Matbaatul 

Hayriyye, Mustalahât, 1306), 89. 
268

 Zeccâcî, ĠĢtiḳāḳu esmâʾillâh (nĢr. Abdü'lhüseyin el-Mübârek), (Müessesetü‟r Risâle, Beyrut: 

1406/1986), 178. 
269

 Bekir Topaloğlu, "Hak", Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları: 1997),  

152. 
270

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu„cemü‟l-Müfehres li-Elfâzi‟l-Kur‟âni‟l-Kerîm, Dârü‟l-Kütübi‟l-

Mısriyye, Kahire: (1364/1945), 208-211;  Hamdullah Arvas, "Kur‟ân‟da Hak Kelimesinin Anlam 

Biçimleri," Mizanü'l-Hak: Ġslami Ġlimler Dergisi: (Aralık: 2020), 333-355. 



107 
 

bağlı olan Ġslâmi ilimlerin mevzu, usûl ve hedeflerinin tespit edilmesi açısından da son 

derece ehemmiyet arz eden bir nokta olarak görmek gerekir. Hak mefhumu, sahip 

olduğu mana Ģekilleri ile bir tarafta Müslümanların his ve fikir dünyalarına, niyet ve 

hareket tarzlarına tesir etmiĢ, öte yanda Müslüman düĢüncesi içerisinde farklı ilim 

dallarında muhtelif manalar kazanmıĢtır. 

Kur‟an-ı Kerimde “hak” mefhumunun farklı manalarda geçtiği ayetlerden bazıları misal 

olarak zikredilecek olursa; batılın zıddı olan hak, (el- Hac, 6) haklılık ve öncelikli 

olmak, (Bakara, 247) borç, (Bakara, 282) beyan, (Bakara, 71) hacet, (Hud, 79) Kur‟an, 

(En„am, 5) sıdk, (En„am, 37) adalet, (en- Nur, 25) Ġslam, (Ġsra, 81) din, (Enfal, 8) din, 

(Ġsra, 81, Kurtubî, bu ayette hak kelimesini din anlamında yorumlamaktadır.) katiyet, 

(Tevbe, 111) ihtiyaç, (Hud, 79) kelime-i tevhid ve Allah, (Mü‟minûn, 71) pay (Zâriyat, 

19).
271

 

3.3.3. Elmalılı‟da Hak Mefhumu 

Elmalılı Hamdi Yazır, tefsirinde hakkın lügat manasını Ģöyle açıklar: “Hak”, 

nefselemirde sabit olan ve aklın inkâr edemeyeceği derecede sübutu vacip olan 

demektir. Vücub-i lizatihî olan, Hak Teâlâ‟dır. Onun inayetiyle “liğayrihî” olan da 

zatında mümkinattan olanlardır. Bu mana ile hak ve hakikat zâten -zât olmak itibariyle- 

birdir. Ġtibaren ayrıdır, ikisinin de cem‟i hakaik kelimesiyle karĢılanır. Hukukun müfredi 

olan hak da Ġslâmda bu manadan me‟huzdur ki lehte olarak sabit ve vacip olan 

demektir. Aleyhte olursa vazife ve vecibe olur. Hâsılı hak, fikrin, kelamın mutabakat 

ettiği vakıın ismidir. Mamafih bu itibar ile mutabık olan kavil ve itikada dahi ıtlak 

olunur.”
272

 Burada Elmalılı, bilhassa “hakk”ın var olmak manasını tercih ederek, 

“Mutlak varlık” fikrinin onun iç âleminde ne kadar hayati bir yere sahip olduğunu 

gösteriyor. 

Hak, Hamdi Yazır‟da bir hakikat arayıĢını ifade eder. Ona göre Hakkı aramak/bulmak, 

Vücub-i lizatihi olanı bulmak, buradan da vücub-i liğayrihi olan kendini, kendi varlığını 

bilmekle eĢdeğer gibidir. Bu yüzden Yazır, tefsirinin giriĢinde “Ben yoktum var ettin, 

                                                           
271

 Aydın Kudat, “Hak ve Hukuk Kavramları Üzerinde Bir Değerlendirme”, Adam Akademi, Yıldırım 

Beyazıt Üniversitesi, (, Cilt 4/2: 2014), 87-106. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/147391.  
272

 Yazır, “Hak Dini Kuran Dili”, 1/280. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/147391


108 
 

varlığından haberdar ettin”
273

 ifadeleriyle Vücub-i lizatihi olanın Hak, vücub-i liğayrihi 

olanın da kendisi olduğunu ikrar etmektedir. 

Elmalılı‟ya göre, en büyük elem ve acı haktan ve hakkın rahmetinden ümitsizliğe 

düĢmektir. O bunu Ģöyle ifade eder; Âfâtın (belaların) hakikati, yokluk ile yokluğa 

götüren Ģeylerdir. Hayırların özü de, varlık ve varlığa götüren Ģeylerdir. Belalara dair 

bütün acılarımız, bize bir hayrın yok oluĢunu haber verdikleri için birer acıdırlar. Bu 

acıların baĢı da haktan ve hakkın rahmetinden yeise düĢmektir. Buna mukabil, hayır ve 

nimetlere dair olan bütün lezzetlerimiz de bize varlıktan bir pay müjdesi verdiklerinden 

dolayı birer lezzettirler. Bu lezzetlerin baĢı da “Hakk”ka ve “Hakk”kın rahmetine iman 

etmektir.
274

 

Dünya hayatında çaresizlik içinde çırpınıp duran ve bundan kurtuluĢ arayan insanın 

yalnız olmadığını, kendisine kurtuluĢ vaat eden deruni bir sesin nidasını Ģöyle tasvir 

eder: 

Gördüm ki: Onun yer ile gök arasında maziden istikbale doğru kaynaĢan, 

coĢan, coĢub coĢub çarpıĢan dalgaları arasında her dem kendine çağırıb duran 

ebedî hayatın nidâi da‟veti çınlıyor. Her dem hak: “bana gel” diye çağırıyor. 

Ġnsan kulak kısıyor, duymak istemiyor, sanki kaçınmak için çırpınıyor. Fakat 

çırpınıp çırpınıp akıbete teslim olmaktan baĢka ne yapıyor? Hâlbuki 

sevmediğine teslim olmakla sevdiğine teslim olmak arasında ne büyük fark 

vardır? Demek ki insan için hakkı sevmek, hakka hizmet etmek, akıbet cemali 

hakka ermekten büyük bir hazzı saadet yoktur.
275

 

Elmalılı, bu ifadelerle hak tasvirine baĢlarken çevresinde cereyan eden hadisatı 

gözlemliyor; “yer ile gök”, “maziden istikbale” ifadeleriyle uzay-zamanda cereyan eden 

bu olayların görünürde sürekli bir fenaya doğru akıp gittiğine Ģahit oluyor. Fenaya 

doğru giden bu olaylara Ģahit olmanın verdiği dehĢet içinde bir kurtuluĢ, bir “tutamak” 

ararken vicdanının ta derinliklerinden gelen ve kendisine kurtuluĢ vaat eden “Sen 

                                                           
273

 Yazır, “Hak Dini Kuran Dili”, (Mukaddime) 1/7. 
274

 Yazır, “Hak Dini Kuran Dili”, 1/76. 
275

 Yazır, “Hak Dini Kuran Dili”, (Mukaddime) 1/8. 



109 
 

duyurmazsan ben duyamam” diye ifade etmiĢ olduğu bir sesi, hakkın sesini iĢittiğini 

belirtiyor.
276

 

3.3.4. Hak Din  

Pek çok ayet ve hadiste hak dinlerin hepsinin ilahi menĢeli olduğu ısrarla 

vurgulandığından Ġslam âlimlerinin din tariflerinin hepsinde "vaz'un ilahiyyün" (Allah 

tarafından konulmuĢ, ilahi kanun) kaydı ihtimamla gözetilmiĢtir.
277

 Bu sebeple herhangi 

bir hak dinin, peygamberine veya ortaya çıktığı kavme nisbet edilerek isimlendirilmesi 

Ġslami telakkiye uygun olmaz.  

3.3.2.1. Elmalılı‟da “Hak Din” Mefhumu  

Elmalılı, Hak Dinin, bir din kanunu olduğunu ve bu kanununun hakka izafetinin, onun 

vaz‟ı ilahi (ilahi kaynaklı) bir vasıfta olduğunu gösterdiğini söyler. Bu vaz-ı ilahi olma 

keyfiyeti, onda beĢer iradesinin müessir olmaması en belirgin hususiyeti olarak öne 

çıkar.
278

 Vaz‟ı ilahi olan bir dinin baĢka bir hususiyeti de akidesinin baĢında hak ve 

hakikatin olmasıdır. Yukarıda din bahsinde de geçtiği üzere Elmalılı dinin tarifini 

yaparken; “Din akıl sahiplerini kendi iradeleriyle bizzat hayırlara ulaĢtıran bir vaz‟ı 

ilahidir” diyerek aslında hak dinin tarifini yapmaktadır. Zira gerçek manasıyla bizzat 

hayra (doğru) sevk edebilmek hak dine mahsustur. Batıl dinlerde ise bu sevk vehmî 

olur. Hak ve hakikat mefhumları akâidinin en baĢında olmayan batıl bir din, kendi bakıĢ 

açısına göre yalana, yalancılığa, hırsızlığa sanki bir hayırmıĢ gibi teĢvik edebilir.
279

  

Vaz‟ı ilahi evvelemirde insani ruha bütün mevcudiyeti ile mutabık olarak zaruri ilim ile 

tecelli etmelidir ki, bu tecelli bizzat Hakkın vaz‟ı ve hitabı olduğu kendi kendine 

belirgin ve aĢikâr olsun.
280

 ĠĢte bu zaruri ilme Ģer‟î dilde vahy ve bu mazhariyete de 

nübüvvet denir. Hak din ise, baĢlangıçta nübüvvet denilen böyle bir vaz‟ı ilahi ile sabit 

                                                           
276

 Mehmet Demirci, “Hamdi Yazır'da Hak Kavramı” (bilimname, XXII, 2012/1), 61-85. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D02237/2012_1/2012_1_DEMIRCIM.pdf.  
277

 Ahmet Hamdi Akseki, Ġslam Dini, Ġtikat, Ġbadet, Ahlâk, Nur Yay., (Ankara: 1957) 12. 
278

 Yazır, “Hak Dini Kuran Dili”, 1/87. 
279

 Yazır, “Hak Dini Kuran Dili”, 1/83. 
280

 Demirci, “Hamdi Yazır'da Hak Kavramı”, 61-85. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D02237/2012_1/2012_1_DEMIRCIM.pdf


110 
 

olur ve bu tecelli beĢerde zuhur eder fakat vaz‟ı beĢeri olmaz. Doğrusu beĢer ruhu hak 

ilminde fail değil kabildir. Malumat icat edilmez alınır.
281

 

Elmalılı Hamdi Yazır, daha önce de temas edildiği üzere dini; “zevilûkûlü hüsn-i 

ihtiyari ile bizzat hayra sevk eden bir vaz‟ı ilahi” olarak tarif eder. Bununsa sadece hak 

din için mevzubahis olduğunu, akıl ve ihtiyar Ģartına bağlı bulunduğunu ifade eder. 

“Demek dinin hayra sevki zarurî ve cebrî değildir. O evvelâ, ihtiyarı teĢvik eder ve ona 

hüsn-i ihtiyarın miyarını verir. Bunun için, “dinde cebir yoktur denilir” Ģeklinde izahını 

tavzih eder.  Dini, zevk-i vicdana irca eden feylesofların iddialarına itiraz ederek, dinin 

vicdandan ibaret olması halinde dünyadaki insan kadar din olması iktiza edeceğini 

söyler. Maamafih dini cemiyet hayatından tecrit etmeye çalıĢan, „din bâtınla alâkalıdır, 

zâhire karıĢmaz, din baĢka millet baĢka diyenleri mukni delillerle ilzam eder. Yani din 

tevhiddir. Din, hayrı tercih etmeye matuf vazife ve mesuliyetler yükleyen ilahi 

kanunlardan ibarettir. Din hakkı bulmak ve tanımaktır
282

 

Elmalılı “hak” ile Allah kelimelerinin, birbirinin müteradifi olarak kullanıldığına dikkat 

çeker: Kur‟an dilinde, din örfünde Ġslam, mutlak boyun eğme değil, hakka boyun 

eğmek, Allah‟a boyun eğmektir. Allah‟tan, Hak‟tan baĢkasına boyun eğmek Ġslam‟a 

zıttır. O, tabii olsun Ģer‟i olsun bütün kanunların koyucusunun Hak olduğunu ifade 

etmiĢtir. Mutlak Hak olan Cenâb-ı Allah‟ın birliğine iman eden bir vicdan, hakikatlere 

kendi bakıĢ açısına göre değil, ilahi nazara göre bir kıymet verir ve bu kıymeti haiz 

herhangi bir hak emrini inkâr ve ihmal etmekten hayâ eder.
283

  

Tevbe suresinin tefsirinde, bilhassa 29. ve 33. Ayetinin tefsirini yaparken Hak Dini 

hakkında tafsilatlı bir izah yapar ve hak din değil de hak dini tabiri kullanılması 

gerektiğini, bu tabirin ne demek olduğunu anlatır. 

Evvela bu iki ayete vermiĢ olduğu meal aktarılacak olursa Ģöyledir; 

O kendilerine kitab verilenlerden oldukları hâlde ne Allah‟a ne âhiret gününe 

inanmayan, Allah‟ın ve Resûlünün haram ettiğini haram tanımayan ve hak 

                                                           
281

 Yazır, “Hak Dini Kuran Dili”, 1/86-87. 
282

 Yazır, “Hak Dini Kuran Dili”, 3/2110. 
283

 Elmalılı M. Hamdi Yazır, ( A. Cüneyd Köksal-Murat Kaya), “MeĢrutiyetten Cumhuriyete Makaleler”, 

1/26. 



111 
 

dinini din edinmeyen kimselere küçülmüĢ oldukları hâlde elden cizye 

verecekleri hâle kadar harbedin (et-Tevbe/29)
284

 

O Allah‟tır ki O, Resûlünü hidâyet kanunu ve hak dini ile bütün dinlerin üzerine 

geçirmek için gönderdi, müĢrikler isterlerse hoĢlanmasınlar (et-Tevbe/33)
285

 

Kendi verdiği mealle, 29. ayetin; Ve hak dinini din edinmezler ibaresini naklettikten 

sonra, tefsiri sadedinde, müĢrikler ve hak dini‟ne karĢı takındıkları tavırla alakalı Ģöyle 

der; dinleri varsa da hak dini değil, hakperest değildirler. Dedikten sonra o müĢriklerde 

olmayan, fakat hak dinin bir icabı olarak hak dinine mensup birisinde bulunması 

gereken hususiyetleri sayar ve bir nevi mefhum-i muhalifinden hak dini‟nin tarifini 

yapar. Biraz uzun ve tek bir cümle halinde bu tersinden tarif Ģöyledir;  

Din tanıdıkları, itaat ve teslimiyet gösterdikleri Ģeyler varsa bile hakkı tanımak, 

hakka teslim olmak, hak yolu üzerinde yürümek, ahkâm ve hukuki maksatları 

din ve diyânetin en mühim maksatlardan bilerek hak hükümlerini, hak Ģeriatına 

itikad ve itaat edip hukuku muhafaza ve hakkın hükümleri ile hakkın yerine 

gelmesi ve adaleti icra etmek, hak mabud olan Allah Teâlâ‟ya ne zâtında ne 

sıfâtında ne de fiilleri ve hükümlerinde evvel- âhir hiçbir Ģerik ve nazîr 

tanımamak, hâlik ve mahlûk her Ģeyin hakkını vermek ve ona göre muâmele 

etmek mânasına hak bir din ve diyânetleri hakkıyla bir diyânet ve Ġslâm 

değildir. Hatta kısmen hak da olsa, hakka mahsus olan hâlis bir hak dini ve 

diyâneti değildir. Hâlis muhlis hak dini olan Ġslâm ile tedeyyün etmez, Ģer„-i hak 

ile ameli kabul eylemezler. Binâenaleyh dinleri bâtıldan, haksızlıktan sâlim 

olmadığı gibi dindarlıkları, dinlerine itaatleri de hakkıyla bir diyânet ve itaat 

değil, din nâmına birçok haksızlık, zulüm ve tecavüz yapmaya sâik bir gulüv 

(taĢkınlık) ve taassub veya hak ve hukuk ile oynayan dinsizliğe müsâvî bir 

ahlaksızlıktır.
286

 

Elmalılı, bu noktadan sonra Hak Dini tabirine ve onun Türkçeye tercüme ediliĢindeki 

umumi yanlıĢa dikkat çekerek çok orijinal bir açılım getiriyor. 

                                                           
284

 Diyanet Kur‟an Yolu Meali Ģöyledir: Kendilerine kitap verilenlerden Allah‟a ve ahiret gününe iman 

etmeyen, Allah‟ın ve Resûlünün haram kıldığını haram saymayan ve hak din Ġslâm‟ı din edinmeyen 

kimselerle, küçülerek (boyun eğerek) kendi elleriyle cizyeyi verinceye kadar savaĢın. .” (et-Tevbe 9/29). 
285

 Diyanet Kur‟an Yolu Meali Ģöyledir: “O, Allah‟a ortak koĢanlar hoĢlanmasalar bile dinini, bütün 

dinlere üstün kılmak için, peygamberini hidayetle ve hak dinle gönderendir.” (et-Tevbe 9/33). 
286

 Yazır, (NĢr: Asım Cüneyd Köksal ve Murat Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 

3/345-346. 



112 
 

ġâyân-ı dikkattir ki âyette “dîne‟l-hak”, hak dini buyurulmuĢtur. Bu ise hak din 

“ed-dînü‟l hak” tâbirinden daha kuvvetlidir. “Hak dini” unvânı, yani tabirinin, 

hak dinin mahiyetinin künhünü gösteren tam bir tarifi olduğunu ifade eder. 

Akabinde aslında hak dinin bizzat kendisi demek olan Ġslam‟ın fârik 

vasıflarından bahsederek, hak, hukuk ve hak dini, yani Ġslam arasında var olan 

münasebetlerden bahsederek hak dini tabirinin aslında ne olduğu, neye tekabül 

ettiği, bize neyi bildirdiğini izah eder; 

Ġslâm‟ın hususi vasfı bulunan hakperestlik esasına ve hükümler ve hukukun maksatları 

din ve diyânetin maksatlarının büyük kısmını tanıtan hukûkullah hukūk ve âmmenin 

menfaatlerinin bina edildiği ve Allah‟ın kullarının haklarının emânetleri olarak 

herkesin ve hatta her Ģeyin lehine veya aleyhine bir takım hukuku bulunduğunu beyan 

ile hakkın hâkimiyetini ve hukūkun kudsiyetini ilan ve hakkın gereklerine göre hakların 

ve vazifelerin tayin ve temyîzi usûllerini emr ve i„lâm eden hükümlerin hukuki 

haysiyetine bilhassa bir tenbihtir.
287

 

Bu ifadelerini Âl-i Ġmrân sûresinin 19. Ayetinde geçen “Muhakkak ki Allah indinde din 

Ġslâmdır” ayetine iĢaret ederek, vâcibü‟l vücud olan Hak Teâlâ katında dinin Ġslâm‟dan 

ibaret olduğunu ve bunun da esas olarak hakiki manasıyla teslimiyet olduğunu, cezâ, 

mesûliyet vesaire gibi manaların hepsinin bu esasın yan dalları mesabesinde olduğunu 

ifade eder. ġu hâlde teslimiyet neye ise o din ve diyânet de ona teslimiyete ait olmuĢ 

olur. Bu ise bâtıl veya haksız isteyerek veya kerhen kabul edilen birçok bâtıl ve haksız 

dinler veya diyânetler bulunabilir. O hâlde Allah dini de Allah‟a teslimiyettir. Yani 

rastgele bir teslimiyet değil “el-Ġslâm”dır. “Ġslâm ilâllah” ve “Ġslâm lillâh”tır. Tam ve 

her münakaĢa ve çekiĢmeden sâlim bir ihlâs ile itaat ve inkıyaddır ki buna “Ġslâm” 

kelimesinin tazammun ettiği silm ve selâmet mefhumlarının hepsi dâhildir.
288

 

Devamında, Âl-i Ġmrân suresindeki;  Kim Ġslâm‟dan baĢka bir din arama çabası içine 

girerse, bilsin ki bu kendisinden asla kabul edilmeyecek ve o âhirette ziyan edenlerden 

                                                           
287

 Yazır, (NĢr: Asım Cüneyd Köksal ve Murat Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 

3/346. 
288

 Yazır, (NĢr: Asım Cüneyd Köksal ve Murat Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 

3/347. 



113 
 

olacaktır.
289

 Ayeti naklederek, din deyince sadece hak dinin anlaĢılması gerektiği, 

Cenâb-ı Hakk‟ın dinine gönül rızasıyla teslim olunması gerektiğini söyler.  

Bu Ģekilde dinin mânası tam olarak bilindikten sonra “dînü‟l-hak” demek hak Ġslâmı, 

Hakk‟ın emirleri ve onun gerekleri olan ve hususi olarak sadece Hakk‟a teslimiyet ve 

inkıyad ile hakkın hükümlerini zorlama olmaksızın isteyerek ve rızâ ile icrâ ve ifadan 

ibaret bulunan Ġslâm demek olduğu zâhir olur.  Hâsılı bir dinin hak olabilmesi, “hak” 

sıfatı ile vasıflandırılmaya hak kazanabilmesi Hak Teâlâ‟ya tam ve kâmil bir izafetle 

Hak dini olabilmesine bağlıdır. Bu da, baĢtan sona, baĢlangıcı ve gayesiyle bütün 

nazarını Hakk‟a tevcih ve tahsis ederek her Ģeyden evvel Hak Teâlâ‟yı ve O‟nun 

hukukunu tanıyıp O‟na nefsini, yani kendi benliğini teslim etmektir. 

Elmalılı bu noktada Ahkâf Suresinin 3. Ayetini nakleder; “Gökleri, yeri ve ikisi 

arasındakileri Ģüphesiz yerli yerince ve belli bir süre için yarattık” Bu ayette, bütün 

mahlûkatın belli bir müddet için ve kendisine Cenâb-ı Hak Tarafından tahsis edilen bir 

hak ve hukuk olduğunu, aslında bu hakkın asıl Hakk‟ın kendisine ait olduğu ve 

mahlûkatın sadece onu muhafaza ile memur olduğunu serdeder; 

 Mahlûka bir ecel-i müsemmâ ile beraber tahsis olunmuĢ bir hak bulunduğunu 

ve ilâhî bir tahsis olan bu hakların muhafazası da hakkullah olduğunu bilip 

Allah‟ın kullarının ve hatta her Ģeyin hakkını Hakk‟ın emri dairesinde ihkâka 

hizmet etmekle olur. Her hakikatin haddi hukukunun hudûduyla kāim olduğu 

gibi, dinin hakikati Hakk‟ın hakkı olmasında, hakkı da Hakk‟a tahsis 

edilmesindedir. Onun için hak dini olmayan yani hak ile alâkadar olmayan, hak 

meselesini hâricinde tutan veya Hakk‟a ihtisâsı bulunmayan, emr-i Hak 

olmayan bir din, hak din olamaz. Îcâb-ı hakka tâbi„ olmayan, hakkı ihkāk 

etmeyen bir diyânet de hak diyânet olmaz.
290 

3.3.5.  Hak Din ile Kur‟an Dili Münasebeti 

Elmalılı, yukarıda bahsedilen din kanununun ancak hakka ait olduğunu, baĢlangıçta 

zaruri bilgi olan vahiyle ve nübüvvet gibi bir mazhariyetle beĢerde tecelli edeceğini 

belirtmiĢti. Bu Ģekilde beĢeriyette zuhur eden vaz‟ı ilahi bir dilde ifadesini bulur ve 

                                                           
289

 Âl-i Ġmrân 3/85. 
290

 Yazır, (NĢr: Asım Cüneyd Köksal ve Murat Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 

3/347. 



114 
 

kendisinin bir dili olmuĢ olur. Buna göre Kur‟an dili, yani Kur‟an-ı Kerim vaz‟ı ilahi 

olan Hak dinin lisan seviyesinde ve suretinde bir yansımasıdır. Dil suretinde olan bu 

yansımanın, kendisine beyan
291

 öğretilmiĢ külli ruhu temsil eden bir peygamber 

tarafından okunması neticesinde ortaya çıkan ifade biçiminin adı Kur‟an dilidir.
292

 

Burada geçen “beyan”ı Yazır Ģöyle açıklar: Cenâb-ı Hak konuĢma ve lisan nimetini 

belletti ki, ilim ve Kur‟an talimi nimeti de bununla mümkündür. Hz. Âdem (As.) 

yaratıldıktan sonra kendisine esmanın öğretilmesi sayesinde meleklerin bilemediklerini 

bildi, onların eremediklerine erdi. Peygamberlerin nübüvvete mazhar olması, Allah 

tarafından tebligat yapabilmeleri, Kitaplar getirmeleri, ümmetlerin onlardan istifade 

edebilmeleri hep beyan ilmi ve dil nimeti sayesinde olduğu gibi; Kur‟an‟a ve Kur‟an‟ın 

tefsir ve tercümesi nimetine kavuĢabilmemiz ve ondan istifade etme derecemiz de o 

nimetten aldığımız hissemiz nispetindedir.
293

 

Kur'an ne bir fen kitabı ne de bir Ģiir divanıdır. Fen ve Ģiirin üstünde ledünni bir 

nazımdır. Bundan dolayı mucizedir. Ona sırf bir fen kitabı gözüyle bakan kimse, sanatı 

karĢısında yeise düĢer. Bir Ģiir kitabı gözüyle bakan, ilmiliği karĢısında sukut-i hayale 

uğrar. Kur‟an dili, birleĢtirici olan bu hususiyetini bizzat hak dinden almaktadır. Çünkü 

Kur‟an‟ın, kendi dili ile tercümanlık ettiği din de, “ne fen, ne de sanattır. Fen ve sanatın 

hem baĢı hem de sonu olan bir temeldir. Bu temeli ifade ettiği için Kur‟an dili, fen ve 

Ģiirin üstünde ledünni bir nazımdır.
294

 

Elmalılı, Kur‟an Dili ifadesini kullanırken esas aldığı ayetlerden birisi “Ve iĢte biz o 

Kur‟an‟ı Arapça bir hüküm olarak indirdik”
295

 mealindeki ayeti kerimedir. O, ayetin 

tefsirinde Ģunları kaydeder: “Kur‟an, Arap diliyle ifade edilmiĢ ve bu Ģart ile bütün 

ihtilaflara hâkim bir kanun, incelikleri çözmede bir hikmet olarak indirdik onu.”
296

 

Burada, ihtilafları çözmek için indirilen Ģeyden kasıt Kur‟an‟ın nazmı ve kendisidir, 

yani Kur‟an dilidir. 

                                                           
291

 Er-Rahman 55/1-4. 
292

 Demirci, “Hamdi Yazır'da Hak Kavramı”, 61-85. 
293

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 7/4663. 
294

 Demirci, “Hamdi Yazır'da Hak Kavramı”, 61-85. 
295

 Er-Ra‟d 13/37. 
296

 Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 4/2997. 



115 
 

Elmalılı, Hak dinin ifadesi olan Kur‟an dilinin Arapça olmasına dair Ģöyle bir izahta 

bulunur; Kur‟an‟a Kur‟an isminin verilmesi bizzat nazmı itibariyledir. “Biz onu Arapça 

Kur‟an olarak indirdik”
297

 buyrulmuĢtur. Arapça, Türkçe denilen Ģey lafızlardır. Mana 

bir dile tahsis edilmez.  

Kur‟an‟ın nazmından ve lafzından bahsedilen bu nokta, kelâmi bir mahiyeti haiz olması 

hasebiyle Ehl-i sünnet akaidinde büyük otorite kabul edilen Ġmam Mâtürîdî ‟den bir 

nakil yapmak isabetli olacaktır. O, bazı ulemanın; Kur‟ân zâtıyla mushaflardadır; o 

yeryüzünde ve kalplerdedir… Ģeklindeki sözlerine karĢı çıkarak, onların bu sözlerinin 

tenakuz arz ettiğini söyler. Çünkü Kur‟ân (kelâm) Allah‟ın zâtının sıfatı olunca ne 

aynıdır ne de gayrıdır; zâtıyla mushaflarda olması yahut yeryüzünde veya zâtıyla 

kalplerde olması mümkün olmaz. ġeyh Ebû Mansûr (rahimehullah) Ģöyle dedi:  

ġu mushaflarda var olan Kur‟ân‟a gelince, kendisi vasıtasıyla anlaĢılan 

yahut ona uygun olan mânadır, bununla Kur‟ân‟ı kastediyorum. ġöyle de 

denilir: (Mushaflarda olan) lafızlar o Kur‟ân‟ın aslından yapılan 

nakildir (hikâye).
298

 

Nitekim, Tevrat, Ġncil gibi daha önceki mukaddes kitapların dili Arapça olmadığı halde 

bazı ayetlerde o kitaplarda geçen bazı manaların Kur‟an-ı Kerim‟de zikredilmiĢ olması 

kelâmullahın zatıyla mushaflarda olduğu fikri ile çeliĢmektedir. ġu da bilinmektedir ki, 

esas itibariyle, ezel-ebed, yaĢ-kuru, olmuĢ-olacak ne varsa toptan levh-i mahfuzda 

yazılmıĢtır. Mukaddes kitaplalar, Cenâb-ı hak tarafından beĢeriyetin hayat serencamı 

içerisinde, hangi kavme, ne zaman, hangi lisanla inzal edilecekse o lisanda indirilmiĢ ve 

devrin ve kavmin peygamberine yine o lisanda tebliğ edilmiĢtir. Dolayısıyla, Ġncil, 

Tevrat gibi eski kitapların zâtı arz üzerinde ve kalplerdedir dememiz mümkün değilse, 

ki zaten inzal olduğu vetirede Mushaf haline dahi getirilememiĢ, asırlar sonra muharref 

bir surette yazılabilmiĢtir. Aynı Ģekilde Kur‟an-ı kerim için de, zâtı mashaflardadır, 

kalplerdedir denilmesi hatalı olur.  

                                                           
297

 Yusuf 12/2. 
298

 el-Mâtürîdî es-Semerkandî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, Tecüme: Yunus Vehbi Yavuz, (Ġstanbul, Ensar 

NeĢriyat: 2018),   8/351 (389). 



116 
 

Kur‟an eğer manası itibariyle bahis mevzuu olursa daha ziyade “Furkan, Hüda, Nur vb.” 

isimlerle anılmıĢtır.  Kur‟an‟ın bu isimlerinde Arapça olmasına vurgu yapılmamıĢ, 

manası kastedilmiĢtir. Fakat Kur‟an ifadesi nazma atıf yapılmak için kullanılmıĢtır. “el-

Kitab” ve“Kitab-ı Mubin” isimleri ise hem nazım hem mana itibariyledir. Nitekim 

Fussilet suresinin 3. Ayetinde
299

 nazım ve manaya ilave olarak bir de yazılması 

haysiyetine iĢaret vardır. Bu cihetle Kur‟an‟ın yazısının da bir hususiyeti gözetile 

gelmiĢtir. Bunların haricinde Kur‟an‟ın bir ismi de “hüküm”dür ki; bu da hem nazım 

hem de mana itibariyledir.
300

 

Kur‟an‟a isim olan “hüküm” kelimesi, hem vaz‟ı ilahi olan hak dine hem de bu dinin 

lisan suretinde ifadesine yani diline vurgu yapan çift yönlü bir manayı tazammun eder. 

Bu itibarla Kur‟an her kitabın üstünde ve bütün milletler üzerinde hâkim bir hak 

Kitaptır ve dili de Arapçadır. Arap dili ile nazil olmuĢ ve dile getirdiği hak hükümleri 

Arapça olarak ifade edilmiĢtir. Ayette geçen “hükmen” ifadesi hak hükümlerine, 

“arabiyyen” ifadesi ise bu kanunun diline delalet etmekledir. Bu itibarla Arapça 

haricinde herhangi bir dile yapılan tercümenin Kur‟an diye isimlendirilmesi ve o nazarla 

bakılması asla caiz olmaz. Elmalılı‟nın, tefsirinin mukaddimesinde ortaya koyduğu 

Kur‟an‟ın meal ve tercümesi ve Türkçe Kur‟an‟a dair fikirleri tezin ikinci bölümünde 

izah edilmeye çalıĢılmıĢtı.
301

 

Elmalılı‟nın Kur‟an Dili ifadesine bakıĢını hulasa edecek olursak, „Kur'an dili‟; “Kur‟an 

gibi hitabullahtır”. Buna göre Kur‟an dili vaz‟ı ilahi olan Hak dinin dil suretinde bir 

yansımasıdır. Rahmani bir talim ile öğretilen Kur‟an‟ın kendine has bir ifade biçimine 

sahip olması, aynı zamanda onun ilim ve sanatı birleĢtiren bütüncül bir dil yapısına 

sahip olması dolayısıyladır. Kur‟an dili, birleĢtirici bu hususiyetini hak dininin 

kendisinden almaktadır. 

 

                                                           
299

 Fussilet 41/3. 
300

 Yazır, Hak Dini Kur‟an Dili (Mukaddime), 1/12. 
301

 Yazır, (NĢr. Köksal ve Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 1/88-98. 



117 
 

SONUÇ  

Geçen asrın yetiĢtirdiği, her bakımdan müstesna bir Ģahsiyet olan Elmalılı ve meĢhur 

tefsiri ne kadar tetkik edilse bile, daha derin ve akademik manada kapsamlı ve çok 

yönlü incelemeler ve araĢtırmalara konu olmaya devam edecek gibi gözükmektedir. 

Zira kendisi çok yönlü ve hezârfen bir Ģahsiyete sahip olan Elmalılı Hamdi Yazır, bu 

mütebahhir kiĢiliğini en büyük eseri olan Hak Dini Kur‟an Dili tefsirine de 

aksettirmiĢtir. Birbirinden farklı ilim dalları açısından incelenip, farklı açılardan 

değerlendilmeye devam edilen eser ve müellifi üzerine yapılan tahliller ve çalıĢmalar 

ilahiyat camiası için büyük ehemmiyet arz etmektedir. 

Elmalılı ile alakalı çalıĢmaların, umumiyetle en meĢhur ve büyük eserini teĢkil eden 

tefsiri üzerinden yapıldığı müĢahede edilmektedir. Tefsirinde de, ağırlıklı olarak kavram 

çalıĢmaları, temel Ġslâmi ilimlerin farklı disiplinlerine dair Elmalılı‟nın bakıĢ açısı ve 

görüĢlerini temel alan çalıĢmalarla, felsefi fikirlerini ele alan çalıĢmalar ekseriyeti teĢkil 

etmektedir. ġimdiye kadar, Elmalılı ve tefsirine dair yapılan çalıĢımalar, eser ve müellifi 

hakkında bazı hususları ilim âlemine takdim etmiĢse de, bu çalıĢmaların tekemmül 

ettiği, bu husustaki çalıĢmaların doyum noktasına ulaĢtığı ve bundan sonra buna 

mümasil çalıĢmalara ihtiyaç olmadığı söylenemez. 

Bu çalıĢma; ele alınan eseri, eserin yazıldığı sosyal atmosferi ve diğer Ģartları müellifi 

ile beraber mütalaa ederek, bahis mevzuu olan mütefekkirin anlaĢılması noktasında 

küçük de olsa bir katkıda bulunabilmeyi murad etmiĢtir. Zira Osmanlı bakiyesi olan 

mütebahhir bir âlim portresi çizen Elmalılı‟yı anlayıp idrak edebilmek, günümüz 

ilahiyat ve diyanet camiasına geniĢ bir perspektif ve ufuk kazandıracaktır. 

ĠĢbu çalıĢmada, Elmalılı‟nın hayatının müstakil olarak ele alındığı çalıĢma ve eserlerin 

az olduğu müĢahede edilmesi sebebiyle, birinci bölümde biraz geniĢ sayılabilecek bir 

tarzda müellifin hayatı farklı veçheleriyle aktarılmaya çalıĢılmıĢtır. Daha sonra, art arda 

yaĢanan geçiĢ dönemleri ve siyasi, içtimai, dini çok büyük kırılmaların vuku bulduğu 

bir zamanda yaĢadığı için, bu çalkantılı ve zorlu vetireler ile eser ve bilhassa eserin 

ismiyle arasında irtibat kurulmaya çalıĢılmıĢ, esere dair bazı hususiyetler ön plana 

çıkarılmaya gayret edilmiĢtir. Son olarak da hem Ġslam dininin en temel asli 

kavramlarından olması, hem de Elmalılı‟nın ayrı bir ehemmiyetle üzerinde durarak, 



118 
 

fevkalade açılımlar ortaya koyması hasebiyle, “Din”, “Hak” ve “Hak Dini” 

mefhumları ele alınıp mütalaa edilmiĢtir. 

Müellifin hayatı ve eserlerine dair, bilhassa “Hak Dini Kur‟an Dili” eserine dair henüz 

aydınlanması gereken pek çok nokta olduğu muhakkaktır. Mesela Elmalılı‟nın 

mukaddimesi baĢlı baĢına büyük kıymeti haiz bir yazı olarak, belki her paragrafı ayrı 

ayrı tetkik edilmeye sezadır. Orada temas ettiği bazı noktaların derinlemesine 

incelenmesi, yeni çalıĢmalara ihtiyaç hâsıl etmektedir. 

Mesela Mukaddime‟de temas ettiği lisan anlayıĢı ve yazı üslubuna dair bakıĢı; hem 

umumi olarak Türkçeye yapına cebri müdahaleler ve bu müdahalelerin eserin üslubuna 

yansımaları hem de dini ıstılahlar ve tabirlerin muhafazası ile dini öğretinin aktarılması 

arasındaki irtibat ele alınmaya değer bir husustur.  

Elmalılı‟nın lisana dair umumi yaklaĢımını ifade etme noktasında Ģu cümle, din ve dil 

ve cemiyet irtibatını, belki din sosyolojisi zaviyesinden tetkik etmek için bir fikir 

verebilecektir: 

Ġran‟da çıkan yünden, Avrupa‟da bükülen ipten, Türk tezgâhında dokunan 

halıyı Türk malı tanıdım. Bir binanın mimârîsi Türk olmak için bütün kerestesi 

yerli olması lâzım değildir diye iĢittim. Afrika madenlerinden çıkmıĢ bir altının 

üzerinde bir Türk sikkesi gördüğüm zaman ona Afrikalının değil, bizim altınımız 

dedim.
302

 

Elmalılı bu cümlede esasen lisana dair cihanĢümul bir kaideden bahsederek, aslında 

harc-ı âlem bir hususa iĢaret etmekte ve bir kelimenin hangi dile ait olduğunun, o 

kelimenin menĢei ile değil, o dili konuĢan millet tarafından ne derece benimsendiği, o 

dile ne nispette mal olduğu ile alakalı olduğunu ifade etmektedir. Esasen Elmalılı 

burada, lisana dair bu umumi kaideye zıt hareket eden devrin resmi anlayıĢına ve sun‟i 

bir dil oluĢturma gayretine itiraz etmektedir. 

Mukaddime‟de, yine lisan hususunda baĢka bir cümle iktibas edilecek olursa; 

Meselâ hamde “hamd”, rahmete “rahmet”, hidâyete “hidâyet” dedim. Zulmete 

“karanlık” dedimse, nur ve ziyâ yerine “aydınlık ve ıĢık” demek için ısrar 

                                                           
302

 Elmalılı Hamdi Yazır, (NeĢredenler: Asım Cüneyd Köksal ve Murat Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili 

(Ġnceleme - Tenkitli Metin), 1/97 



119 
 

etmedim. Gök yerine “semâ”yı tercih ettiğim mevki1 oldu. Ekseriyâ “gökler ve 

yer” dedimse, bazen de “semâvât ü arz” demek daha hoĢuma geldi. “GüneĢ ve 

Ay” dedim. Lâkin “GüneĢi ve Ayı” diyemediğimden “ġems ü Kameri” tercih 

ettim. “Ġlm”i, “bilgi”den ziyade sevdiğim noktalar gördüm. Pek mühim ve Ģâyi 

olan ilmî ıstılahları yenilemeye kalkıĢmadım. “Ġsm-i hâs” gibi bir terkib 

kullanacağım zaman “hâs isim” diyemedim.2 Bütün halk “Rabbü‟l-âlemîn”i 

tanırken, “âlemlerin Rabbi” demekte faydadan ziyade zarar gördüm. “Sırât-ı 

müstakīm” yerine, “müstakīm sırât” diyemedim. “Doğru yol” dediğim zaman 

da sırâtın nüktesiyle istikāmetin zevkinden bir Ģey zâyi‟ olduğunu hissettim.
303

 

Bu ifadelerde baĢta dini tabirler olmak üzere lisanımıza giren kelime ve mefhumların 

yerli yerinde kullanılmasının ehemmiyeti, üslup hususundaki hassasiyeti dikkati 

çekmektedir. Tefsirin yazıldığı hengâmda emsali görülmemiĢ bir tarzda Türkçeyi masa 

baĢında yeniden kurgulama faaliyetinin süratle devam ettiği düĢünüldüğünde 

Elmalılı‟nın bu husustaki tavrı daha bir ehemmiyet kazanmaktadır. Nitekim M. Akif‟le 

meal hususundaki mektuplaĢmalarında da mealin üslubunda “cezâlet”in olması 

gerektiğine dair ikazları da bu hassasiyetin bir tezahürüdür. Ayrıca, Elmalılı‟nın temas 

ettiği bu hususların, din dilindeki üslup ve tabirlerdeki değiĢimin, klasik eserlerle 

ortalama halkın irtibat kurabilmesi ve dinin yeni nesillere aktarılması noktasından ele 

alınması da ehemmiyet arz etmektedir. 

Gerek bu çalıĢmada tetkik edilmeye çalıĢılan Hak Dini Kur‟an Dil eseri, gerekse 

basılmıĢ ve basılmamıĢ diğer eserleri, bilhassa, muhtelif mevkutelerde neĢredilmiĢ olan 

makaleleri daha yakından incelenip ele alınmalıdır. Bunların yanında, Ģahsi hayatının 

her safhası, yaĢadığı ve içinde bulunduğu Ģartların eserlerine ve tavrına dair tesirleri, 

edebi Ģahsiyetiyle beraber eserlerinin dil üslup bakımından incelenmesi, edip ve 

san‟atkâr tarafının daha derinlemesine ele alınmasıyla alakalı çalıĢmalar yapılmalıdır. 

Ayrıca gerek Osmanlı coğrafyasında, gerek âlem-i Ġslam‟ın diğer mıntıkalarında, aynı 

veya farklı devirlerde yaĢamıĢ olan ulema ile Elmalılı‟nın farklı veçheleriyle mukayese 

edilmesi, onu ve bıraktığı mirasın daha iyi anlaĢılabilmesi noktasında büyük fayda 

sağlayacaktır.  

                                                           
303

 Yazır, (NĢr: Asım Cüneyd Köksal ve Murat Kaya), Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), 

1/96 



120 
 

KAYNAKLAR 

 Abay, Muhammet “Osmanlı Dönemi Dirayet Tefsirleri”, Türkiye AraĢtırmaları 

Literatür Dergisi, Cilt 9, Sayı 18, (2011): 67-137 

Ak, AyĢe "“Din” Kavramı ve Ġnsanların Dini Algısı TartıĢmasında Din Eğitimi 

Biliminin “Din”i,” Uluslararası Ġslam Eğitimi Kongresi, Bildiriler Kitabı, (Ġstanbul: 28 

Nisan 2018), 33-46. https://doi.org/10.14395/hid.1334332. 

Akyüz, Yahya. "Eğitimin Kültür Ve Uygarlıkları GeliĢtirme Ve Yeni Nesillere Aktarma 

ĠĢlevi" Türkiye Eğitim Dergisi 1, 1 (2016): 1-18 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/315585. 

Albayrak, Halis "Elmalılı Hamdi Yazır‟a Göre Kur‟ân‟da Din Kavramı, " Elmalılı 

Muhammed Hamdi Yazır Sempozyumu, (Ankara: 1993), 282. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1991_1_ALBAYRAKH2.pdf.  

Apaydın, Mehmet Akif, “Osmanlılarda Türkçe Tefsir Geleneği”, sayı.3, MÜ Ġlahiyat 

Fakültesi Vakfı, (2016) 

Arpa, Recep, "Tibyân Tefsiri", TDV Ġslâm Ansiklopedisi, 41.Cilt, (2012): 127-128 

Arpa, Recep-BirıĢık, Abdulhamit, “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, Türkiye 

AraĢtırmaları Literatür Dergisi, Cilt 9, Sayı 18, (2011): 191-23 

Atik Necmi, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Hayatı, Eserleri Ve Divançesi”, 

Doktora Tezi, (Ankara Üniversitesi: 2022) 

Atik, Necmi “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır‟ın Ġslam Hukuku Kâmûsu ve Âdem 

Maddesinin Tahlili” (Ġlahiyat AraĢtırmaları Dergisi, sayı 8, Aralık: 2017) 69-70.  

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2207238 

Aydar, Hidayet, “Türkler‟de Kur‟an ÇalıĢmaları”, Ġstanbul Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, (1999) 

https://isamveri.org/pdfdrg/D02370/1999_1/1999_1_AYDARH.pdf. 

Bilmen, Ömer Nasûhi, Büyük Tefsîr Tarihi, Ġstanbul: Bilmen Yayınevi, 1973 

https://doi.org/10.14395/hid.1334332
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/315585
https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1991_1_ALBAYRAKH2.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2207238
https://isamveri.org/pdfdrg/D02370/1999_1/1999_1_AYDARH.pdf


121 
 

BirıĢık, Abdülhamit, “Müfesser”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi, 

(Ankara:2020), 31/496 

BirıĢık, Abdulhamit “Osmanlı Döneminde Türkçe Tefsirler”, BaĢlangıçtan Günümüze 

Türklerin Kur‟an Tefsirine Hizmetleri Sempozyumu (Ġstanbul: Marmara Üniversitesi, 

2012). https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_BIRISIKA.pdf. 

BirıĢık - Arpa, Abdulhamit - Recep “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, Türkiye 

AraĢtırmaları Literatür Dergisi, (c.9, Sayı18, 2011), 191-232. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D02512/2011_18/2011_18_BIRISIKA_ARPAR.pdf. 

Birand, Kamuran "Dinin Mahiyeti Üzerine." Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 

Dergisi, (6.1-4: 1959), 120-134. http://ktp.isam.org.tr/pdfdrg/D00001/1957_1-

4/1957_c6_s1_BIRANDK2.pdf.  

Bolay, Süleyman Hayri “Bir Filozof Müfessir M. Hamdi Yazır”, Elmalılı Muhammed 

Hamdi Yazır Sempozyumu, (Ankara: 1993), 136. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1991_1_BOLAYSH.pdf 

Cerrahoğlu, Ġsmail,  “Kur‟ân-ı Kerim‟in Tefsirine Duyulan Ġhtiyaç”, Diyanet Ġlmi 

Dergi,  Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Dergisi, cilt: I, sayı: 5, (1962): 6-11 

Cündioğlu, Dücane, Türkçe Kur‟an ve Cumhuriyet Ġdeolojisi, (Ġstanbul: Kitabevi, 1998) 

Cündioğlu, Dücane, MeĢrutiyet‟ten Cumhuriyet‟e Din ve Siyaset, (Ġstanbul: Kaknüs 

Yayınları, 2005) 

Çınar, Mahmut “Elmalılı M. Hamdi Yazır'ın Nübüvvet AnlayıĢı”, Elmalılı O M. Hamdı 

Yazır Sempozyumu, Akdeniz Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi, 2-4 Kasım 2012, (Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2015) 

https://isamveri.org/pdfdrg/D250804/2015/2015_CINARM.pdf. 

Çolak, Abdullah “Bir Hukukçu Olarak Elmalılı M. Hamdi Yazır”, Elmalılı M. Hamdi 

Yazır Sempozyumu, (Antalya: 2012).  https://doi.org/10.61304/did.383232.   

Demirci, Mehmet, “Hamdi Yazır'da Hak Kavramı” bilimname, XXII, sayı 1, (2012): 

61-85. https://isamveri.org/pdfdrg/D02237/2012_1/2012_1_DEMIRCIM.pdf. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_BIRISIKA.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D02512/2011_18/2011_18_BIRISIKA_ARPAR.pdf
http://ktp.isam.org.tr/pdfdrg/D00001/1957_1-4/1957_c6_s1_BIRANDK2.pdf
http://ktp.isam.org.tr/pdfdrg/D00001/1957_1-4/1957_c6_s1_BIRANDK2.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1991_1_BOLAYSH.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D250804/2015/2015_CINARM.pdf
https://doi.org/10.61304/did.383232
https://isamveri.org/pdfdrg/D02237/2012_1/2012_1_DEMIRCIM.pdf


122 
 

Düzdağ, Mehmed Ertuğrul, “Mehmed Akif Mısır Hayatı ve Kur‟ân Meali” (Ġstanbul: 

ġule yayınları, 2011) 

Efe, KürĢat, “Dil Medeniyet ĠliĢkisi Ve Arapça Etkisi Açısından Türkçe”, Türk Dünyası 

AraĢtırmaları TDA, Cilt: 126 Sayı: 249, (Kasım - Aralık 2020): 281-294 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1394395. 

Muammer Esen, “Peygamberlik (Nübüvvet) Ve Peygamberler”, Mâtürîdî‟nin DüĢünce 

Dünyası, Editör: ġaban Ali Düzgün, (Ankar: T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Kütüphaneler ve Yayımlar Genel Müdürlüğü, 2018). 

https://isamveri.org/pdfdrg/D200495/2011/2011_ESENM.pdf. 

Güloglu, Nazife Vildan “Bir Babadan Oğluna En Güzel Hediye: "Cevahıru'l-Esdaf 

Tefsiri", Osmanlı Döneminde Tefsir, (Ġstanbul:Ensar NeĢriyat, 2018) 

https://doi.org/10.31121/tader.770642. 

GümüĢ, Sadrettin, “Kur‟an ve Tefsir‟in Türkçeye Çevirisinin Tarihi Süreci, 

BaĢlangıçtan Günümüze Türklerin Kur‟an Tefsirine Hizmetleri” -Tebliğler ve 

Müzakereler- TartıĢmalı Ġlmi Toplantı (21-22 Ekim 2011): 25-40 

https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_GUMUSS.pdf. 

Gürkan, Nejdet, “Ġslam Medeniyet Dili Arapça'nın Türk Kültüründeki Yeri Ve 

Türklerin Bu Dile Katkıları”, Uluslararası Türk Dünyasının Ġslamiyete Katkıları 

Sempozyumu,  S.D.Ü. Ġlahiyat Fakültesi (2007) 

https://isamveri.org/pdfdrg/D172590/2007/2007_GURKANN.pdf. 

Gürsu, Sema, “Geç Ortaçağ Avrupa'sında Okullar Ve Eğitim”,  7.Uluslararası Tarih 

Eğitimi Sempozyumu, , Çankırı Karatekin Üniversitesi, (Mayıs, 2023) 

https://www.researchgate.net/publication/370466622.  

Harman, Ömer Faruk "Ġncil", Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi, (Ġastanbul, 

2000): 22/ 270-276 

Ġnal, Ġbnülemin Mahmud, Son Hattatlar,  Ġstanbul: Maarif Basımevi, 1955 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1394395
https://isamveri.org/pdfdrg/D200495/2011/2011_ESENM.pdf
https://doi.org/10.31121/tader.770642
https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_GUMUSS.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D172590/2007/2007_GURKANN.pdf
https://www.researchgate.net/publication/370466622


123 
 

Karagöz, Nail “Mâtürîdî‟de Ġstidlâlin ĠĢlev Alanları”, KırĢehir Ahi Evran Üniversitesi 

Ġslâmî Ġlimler Fakültesi, , Kader Cilt: 16, Sayı: 2, (KırĢehir: 2018) 

https://doi.org/10.18317/kaderdergi.419966. 

Karaman, Burcu Ġlkay “Terim OluĢturma Yöntemleri”, Dokuz Eylül Üniversitesi, Fen-

Edebiyat Fakültesi, Dil Bilimi Bölümü, Belleten (2009)- II. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/378432. 

Mehmet ĠpĢirli, “Huzur Dersleri”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi, 

(Ġstanbul:1998), 

Kara, Mehmet “Doğu ve Batı Türkçesinde Kur‟ân Tercüme ve Tefsirleri”, Diyanet Ġlmi 

Dergi, c. 29, sayı 3, (Temmuz-Eylül:1993) 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00033/1993_c29/1993_c29_3/1993_c29_3_KARAM.pdf 

Kaya, Murat, “Tanzimat Sonrasındaki Tefsir Faaliyetleri” BaĢlangıçtan Günümüze 

Türklerin Kur‟an Tefsirine Hizmetleri Sempozyumu, Marmara Üniversitesi (Ġstanbul: 

2012) https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_KAYAM.pdf. 

Kaya, Murat, Osmanlı Ulemâsının Tanzimat Sonrası Tefsîr ÇalıĢmaları, AraĢan Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Ġlmi Dergisi, (BiĢkek: 2013) 

https://isamveri.org/pdfdrg/D02918/2013_15-16/2013_15-16_KAYAM.pdf. 

Kudat, Aydın “Hak ve Hukuk Kavramları Üzerinde Bir Değerlendirme”, Yıldırım 

Beyazıt Üniversitesi, Adam Akademi, (2014):  4/2 

Kurt, Hüseyin, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır‟ın Tasavvuf AnlayıĢı”, Diyanet Ġlmî 

Dergi, (Temmuz-Ağustos-Eylül:2015) https://doi.org/10.61304/did.383239. 

Asım Cüneyd Köksal, Osmanlı Anayasasına Dair, (Ġstanbul: Klasik Yayınları, 2018). 

Mardin Ebulûlâ, Huzur Dersleri, (Ġstanbul: Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, 2017) 

Mertoğlu M. Suat, “Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemi Kur‟an ve Tefsir Literatürüne 

Toplu Bir BakıĢ”, Türkiye AraĢtırmaları Literatür Dergisi, Cilt 9, Sayı 18, (2011): 9-66 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/652671. 

https://doi.org/10.18317/kaderdergi.419966
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/378432
https://isamveri.org/pdfdrg/D00033/1993_c29/1993_c29_3/1993_c29_3_KARAM.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D162969/2012/2012_KAYAM.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D02918/2013_15-16/2013_15-16_KAYAM.pdf
https://doi.org/10.61304/did.383239
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/652671


124 
 

Topaloğlu, Ahmed “Kur'ân-ı Kerim‟in Ġlk Türkçe Tercümeleri Ve Cevâhirü‟l Asdâf”, 

Türk Dünyası AraĢtırmaları, Aralık, 27 (Ġstanbul:1983). 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00130/1983_27/1983_27_TOPALOGLUA.pdf. 

Özaydın, Abdülkerim, “Türkler”, Diyanet Ġslâm Ansiklopedisi, (Ankara, 20124):1/478 

Özcan, Esat, “Osmanlı Tefsir Geleneğinde Türkçe Tefsirlerin Yeri” Bozok Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Dergisi (BOZĠFDER), sayı:17, (2020): 163 

https://isamveri.org/pdfdrg/D03825/2020_17/2020_17_OZCANE.pdf. 

Özkan, Mustafa “Eski Anadolu Türkçesinde Yapılan Sure Tefsirleri ve Üveys b. Hoca 

Osmân b. Emîr Ġlyâs b. Evliyâ‟nın Amme Cüzü Tefsiri”, Uluslararası Eski Anadolu 

Türkçesi AraĢtırmaları ÇalıĢtayı Bildirileri, ed. Mustafa Özkan - Enfel Doğan, 

(Ġstanbul: Ġstanbul Üniversitesi, 2010). 

Özkan, Mustafa, “Eski Anadolu Türkçesi Döneminde Ortaya Konan Kuran Tercümeleri 

Üzerine-I." Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, (2010): 115-159 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00058/2008_1/2008_2_OZKANM.pdf. 

Özkan, Selim Hilmi, “Osmanlı Devleti‟nde Eğitim Dili ve Yabancı Dil Meselesi”, 

Eğitim- Bir Sen, Eğitime bakıĢ, Yıl: 13 / Sayı: 39, Ocak / ġubat / Mart / Nisan (2017) 

https://www.researchgate.net/publication/318945013_Osmanli_Devleti'nde_Egitim_Dil

i_ve_Yabanci_Dil_Meselesi. 

Öztürk, Nazif, “Elmalılı M. Hamdi Yazır‟ın Metrûkâtı Hakkında Ön Rapor”, Elmalılı 

M. Hamdi Yazır Sempozyumu, (Ankara: TDV Yay. 1993) 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00064/1991_3/1991_3_OZTURKN.pdf. 

Öztürk,  Mustafa, Cumhuriyet Türkiyesi‟nde Meal ve Tefsirin Serencamı, (Ankara: 

Ankara Okulu Yayınları, 2012 ). 

Öztürk, Mustafa, “Son Dönem Osmanlı‟dan Günümüze Türkiye‟de Kur‟ân ve Tefsir 

ÇalıĢmaları”, KTÜĠFD, c. 1, sy. 1,( Bahar,2014): 7-63. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/340630.   

https://isamveri.org/pdfdrg/D00130/1983_27/1983_27_TOPALOGLUA.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D03825/2020_17/2020_17_OZCANE.pdf
https://isamveri.org/pdfdrg/D00058/2008_1/2008_2_OZKANM.pdf
https://www.researchgate.net/publication/318945013_Osmanli_Devleti'nde_Egitim_Dili_ve_Yabanci_Dil_Meselesi
https://www.researchgate.net/publication/318945013_Osmanli_Devleti'nde_Egitim_Dili_ve_Yabanci_Dil_Meselesi
https://isamveri.org/pdfdrg/D00064/1991_3/1991_3_OZTURKN.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/340630


125 
 

Ünal, Mehmet “Sırat-ı Müstakim ve Sebilu'r-ReĢad Dergilerinde Yayımlanan Kur'an ve 

Tefsirle Ġlgili ÇalıĢmalar”, Dicle Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi IX/2 (2007), 

109-146. https://doi.org/10.32950/rid.1331091. 

Paksüt Fatma, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır 

Sempozyumu, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, (Ankara: 1993) 

https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1993_PAKSUTF.pdf. 

ġengün, Necdet “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır‟ın Hak Dini Kur‟ân Dili Adlı 

Tefsirindeki Türkçe ġiirlerin Değerlendirilmesi”, Ġstem, Yıl:5, Sayı:9, (2007). 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260720. 

Tümer, Günay, "Din", Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi, (Ġstanbul, 1994) 

Tümer, Günay “ÇeĢitli Yönleriyle Din”, Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 

C: XXVIII, (Ankara Üniversitesi Basımevi: Ankara, 1986) 

https://isamveri.org/pdfdrg/D00001/1986_C28/1986_c28_TUMERG.pdf. 

Türkçesi AraĢtırmaları ÇalıĢtayı Bildirileri, ed. Mustafa Özkan - Enfel Doğan, (Ġstanbul: 

Ġstanbul Üniversitesi, 2010) 

Ünal,  Mehmet, “Sırat-ı Müstakim ve Sebilu'r-ReĢad Dergilerinde Yayımlanan Kur'an 

ve Tefsirle Ġlgili ÇalıĢmalar”, Dicle Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi IX/2 (2007): 

109-146. 

Yakuboğlu, Kenan, “Osmanlı Medrese Eğitimi ve Felsefesi”, (Doktora Tezi, Marmara 

Üniversitesi, 1996). 

Yazır, M. Hamdi, “Hak Dini Kur‟an Dili”,  Eser NeĢriyat, (Ġstanbul: 1979). 

Yazır, M. Hamdi, Hak Dini Kur‟an Dili (Ġnceleme - Tenkitli Metin), (NeĢr. Köksal, 

Asım Cüneyd / Murat Kaya), 6 Cilt, Türkiye Yazma Eserler Kurumu BaĢkanlığı, 

(Ġstanbul: 2021). 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi (Hzr. A. Cüneyd Köksal-Murat Kaya), MeĢrutiyetten 

Cumhuriyete Makaleler, (Ġstanbul: Klasik Yayınları, 2011). 

https://doi.org/10.32950/rid.1331091
https://isamveri.org/pdfdrg/D033414/1991/1993_PAKSUTF.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260720
https://isamveri.org/pdfdrg/D00001/1986_C28/1986_c28_TUMERG.pdf


126 
 

Yılmaz Sabri, “Osmanlı‟dan Cumhuriyet‟e GeçiĢ Sürecinde Etkin Bir Türk-Ġslam 

Bilgini: Elmalılı Hamdi Efendi”, Türk Dünyası AraĢtırmaları Vakfı Bildiriler Kitabı, 

(Ġstanbul: 2016). https://isamveri.org/pdfdrg/D247711/2016/2016_YILMAZS.pdf. 

 

 

 

https://isamveri.org/pdfdrg/D247711/2016/2016_YILMAZS.pdf


127 
 

EKLER 

EK-A: Hak dini Kur’an Dili Tefsirinin Diyanet İşleri Reisliği Tarafından Ebuzziya Matbaasında 

Basılan 1935 Baskısı 

  

 



128 
 

 

EK-B: 1935 senesi baskısında Fatiha suresi ve mukaddimenin başındaki dua. 

  

EK-C 1 



129 
 

 

EK-C: Elmalılı Hamdi Yazır’ın el yazısı ile Duha suresi tefsiri. 

 

  



130 

EK-D: Elmalılı‟nın kendi el yazısıyla Ġnfitar suresinin tefsirinden bir sayfa. 



131 

EK-E: Elmalılı Hamdi efendiyenin müderrislik yıllarına ait bir resim.



mailto:2150y12007@manas.edu.kg



