
T.C.

ANAKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KADER ÖĞRETİMİNİN 

TANRI TASAVVURUNUN ŞEKİLLENMESİNDEKİ ETKİSİ 

(ORTAOKUL 8. SINIF ÖRNEĞİ) 

DOKTORA TEZİ 

HATİCE YEMENİCİ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

ANKARA-2024



 
 

T.C. 

ANAKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

KADER ÖĞRETİMİNİN  

TANRI TASAVVURUNUN ŞEKİLLENMESİNDEKİ ETKİSİ  

(ORTAOKUL 8. SINIF ÖRNEĞİ) 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

HATİCE YEMENİCİ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

PROF. DR. ZEKİ SALİH ZENGİN                   PROF. DR. ASIM YAPICI 

   BİRİNCİ DANIŞMAN             İKİNCİ DANIŞMAN 

 

ANKARA-2024



i 
 

ONAY SAYFASI 

 

 

Hatice YEMENİCİ tarafından hazırlanan “KADER ÖĞRETİMİNİN TANRI 

TASAVVURUNUN ŞEKİLLENMESİNDEKİ ETKİSİ (ORTAOKUL 8. SINIF ÖRNEĞİ)” 

adlı tez çalışması aşağıdaki jüri tarafından oy birliği / oy çokluğu ile Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı’nda Doktora tezi 

olarak kabul edilmiştir.  

 

 

 

Jüri Üyesi Kurumu İmza 

Prof. Dr. Zeki Salih ZENGİN 
AYBÜ İlahiyat Fakültesi    

Kabul Red 

Prof. Dr. Özcan GÜNGÖR 
 AYBÜ İlahiyat Fakültesi    

Kabul Red 

Doç. Dr. Muhammet Ali YAZIBAŞI 
AYBÜ İlahiyat Fakültesi     

Kabul Red 

Prof. Dr. Cemal TOSUN AÜ İlahiyat Fakültesi  
 

Kabul Red 

Prof. Dr. Metin ÖZDEMİR 
ASBÜ İlahiyat Fakültesi    

Kabul Red 

 

Tez Savunma Tarihi: 26.07.2024 

 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri 

Anabilim Dalı’nda Doktora tezi olması için şartları yerine getirdiğini onaylıyorum.  

 

 

Doç. Dr. Muhammet Enes KALA 

  Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü     

 



ii 
 

BEYAN 

 

 Bu tez çalışmasının kendi çalışmam olduğunu, tezin planlanmasından yazımına kadar 

bütün aşamalarda patent ve telif haklarını ihlal edici etik dışı davranışımın olmadığını, bu 

tezdeki bütün bilgileri akademik ve etik kurallar içinde elde ettiğimi, bu tezde kullanılmış olan 

tüm bilgi ve yorumlara kaynak gösterdiğimi beyan ederim. Tarih (07.07.2024)   

 

 

İMZA 

Hatice YEMENİCİ 

 



iii 
 

TEŞEKKÜR 

 

 Bu teze başlarken beni her anlamda özgür bırakan, bilimsel düşünceyi yaşam biçimi 

olarak algılamamı sağlayan, araştırma ve tez yazım sürecinde her zaman beni destekleyen, 

takdir ve taltif eden bir öğrencisi olarak değil meslektaşı olarak gören bana hep güvenen sayın 

hocam Prof. Dr. Zeki Salih ZENGİN’e teşekkür gönül borcumdur. Sevgili hocam, ikinci 

danışmanım, Prof. Dr. Asım YAPICI’ya sabrı, sevecenliği, tezimin araştırma ve yazım 

süreçlerindeki katkıları için sonsuz teşekkürler. Tez izleme komitemde yer alan ve araştırma 

süreçlerindeki yöntem konusunda değerli katkıları için Prof. Dr. Özcan GÜNGÖR’e, kelam 

alanındaki kaynaklar konusunda ve süreçteki değerli katkıları için Prof. Dr. Metin ÖZDEMİR’e 

çok teşekkür ediyorum. Yüksek lisans tez danışmanım olan değerli hocam Prof. Dr. Cemal 

TOSUN’a bu araştırmaya verdikleri değerli katkıları nedeni ile teşekkürlerimi arz ediyorum. 

Çalışmayı büyük bir özveri ve titizlikle okuyarak bana verdikleri dönütler için değerli hocam 

Doç. Dr. Muhammet Ali YAZIBAŞI’ya teşekkür ediyorum. Doktora eğitimim boyunca ve tez 

yazım sürecinde gösterdikleri sabır ve sağladıkları destek için sevgili aileme sonsuz 

teşekkürlerimi sunuyorum.



iv 

 

ÖZET 

Kader Öğretiminin Tanrı Tasavvurunun Şekillenmesindeki Etkisi  

(Ortaokul 8. Sınıf Örneği) 

Örgün eğitim kurumlarında yürütülen din eğitiminde inanç öğretimi alanının ilk ve en 

önemli konusu olan “Allah İnancı” 5. Sınıf düzeyinde; “Allah inancı” bağlamı ile yakından 

ilgili olarak karşımıza çıkan "Kader İnancı" ünitesi ise 8. Sınıf düzeyinde öğretime konu 

edilmektedir.  “Allah İnancı” ve “Kader İnancı” ünitesi konularının teorik açıklamalar yanında 

pratik yaşam deneyimleri ile birlikte tutarlı bir bütünlük halinde öğretime konu edilmesi önemli 

ve bir o kadar da zorlu bir durum olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Dini gelişim basamakları bağlamında hassas ve kritik  bir noktada bulunan ilköğretim 8. 

Sınıf düzeyi öğrencilerinin, Allah inancı ve bunu direk etkileyen bir bağlam olarak “kader 

inancına” dair yaşadıkları etkileşim ve oluşum sürecinin tespitiyle gençlerin sahip olduğu kader 

algılarının, bireylerin yaşam durumlarındaki psiko-sosyal yansımaları ve bu yaşam durumları 

üzerinden Allah ile olan ilişkilerinde kendilerini ve Allah'ı nasıl konumlandırdıkları, nasıl bir 

Allah tasavvuru ve inancı geliştirdikleri, dini duygu anlamında nasıl etkilendikleri tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Bu sayede öğrencilerin inanç öğretimi bağlamında yaşadıkları sorunlar 

tespit edilerek, aile bağlamı ile örgün ve yaygın eğitim kurumlarında yürütülen din eğitimi 

faaliyetlerine yönelik beklenti ve ihtiyaçlarının karşılanmasına bir katkı sunmak ve rehberlik 

etmek amaçlanmaktadır.  

Bu bağlamda çalışmada temel soru; kaza ve kader inancının öğretime konu edildiği 8. 

Sınıf öğrencilerinde, Allah tasavvurunun ve dini yönelim durumlarının şekillenmesinde kader 

algısı öğrenci deneyimlerinde nasıl tezahür etmektedir? şeklinde ifade edilmiştir.  

Çalışma nitel araştırma yöntemlerinden “gömülü teori (grounded theory)” yaklaşımı 

esas alınarak yürütülmüştür. Araştırma verileri, uygulamaya katılan, 45’i ailesi yanında, 4’ü 

Mitat Enç Görme Engelliler Orta Okulu pansiyonunda ve “16’sı T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

İl Müdürlüğü Sevgi Evleri’nde ikamet eden 65 öğrenci ile yapılan mülakat ile elde edilmiştir. 

Görüşme metinleri, araştırmacı tarafından “yapılandırıcı gömülü teori” kodlama sistematiğine 

göre çözümlenmiştir. Araştırma sonunda ulaşılan teorik yapı 5 bileşenden oluşmaktadır. Bunlar, 

1.Tanrı düşüncesiyle ilk temas nasıl gerçekleşiyor; 2.Tanrı tasavvuruna dair referans 

noktalarının oluşum süreci ve kader algısı, 3.Tanrı düşüncesinin sorgulanması ve kader algısı, 



v 

 

4.Tanrı düşüncesinin şekillenmesi ve dini yönelimler ve 5.DKAB ders pratiğinin Tanrı 

düşüncesi   ve dini yönelimin şekillenmesindeki etkisi/yeri şeklindedir.  

Elde edilen bulgulardan ulaşılan sonuçlardan bazıları şöyledir. Tanrı düşüncesi ile ilk 

temasın, Tanrı ve dine dair bakış açıları, sundukları kurumsal dini terminoloji anlatıları, 

çocukluk bağlamını dikkate alıp almamaları bakımından aile bağlamı üzerinden geçekleştiği ve 

Tanrı tasavvurunun ailenin aktardığı şekliyle oluştuğu görülmüştür. Tanrı tasavvuruna dair 

referans noktalarının oluşum sürecinde ise, gelişme ve olgunlaşma ile birlikte artan soyutlama 

yeteneği, aile bağlamına eklenen ikincil sosyalleşme bağlamlarından Tanrı ve kader  olgusuna 

dair gelen farklı bakış açıları, farklı anlatılar ve kurumsal dini terminoloji, bireysel kayıp 

deneyimlerinde ve olumlu olumsuz yaşam durumlarında Tanrı ve insanın rolüne dair sosyal 

çevreden gelen yorumlar ve yaşanan duyguların, düzeyi kişiden kişiye değişmek üzere, kader 

algısı ve Tanrı tasavvurunun şekillenmesinde etkili olduğu ortaya çıkmıştır. Tanrı ve insanın 

yaşam durumlarındaki pozisyonuna ve rolüne dair gelen farklı bakış açıları, farklı anlatılar ve 

etkiler sebebiyle kader algısı üzerinden Tanrı düşüncesinin sorgulandığı görülmüştür.  Bu 

süreçte aidiyet duyulan sosyal bağlamın bakış açısıyla, kader ve Tanrıya dair kabul ettikleri ve 

benimsedikleri dini terminoloji üzerinden bir cevap getirilmeye çalışıldığı, tatmin edici bir 

cevap bulunamadığında sorgulamaktan kaçınıldığı ortaya çıkmıştır. Gencin kader olgusu ve 

yaşam durumlarında Tanrı ve insanın rolüne dair etkisinde kaldığı sosyal bağlamın anlayış ve 

bakış açısı çerçevesinde bir algı geliştirildiği ve bu algı etkisi ile Tanrı tasavvurunu şekillendiği 

anlaşılmaktadır. DKAB ders öğretmeni ile olumlu bir diyalog yakalandığında, merak edilen ve 

zihne takılan durumların yargılanmaktan korkmadan sorulabileceği bir ders ortamı 

yakalandığında, kader kavramı ilgili bütün dini terminoloji ile yaşam durumlarına yansımaları 

da dikkate alınarak tutarlı bir bütünlük halinde verilebildiğinde DKAB ders pratiğinin Tanrı 

düşüncesi ve dini yönelimin şekillenmesinde önemli derecede olumlu etki sağladığı 

görülmüştür. Ulaşılan bu sonuçlardan hareketle öğrenme, öğretme süreçlerine ve literatüre 

ilişkin öneriler geliştirilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Dini Yönelim, İnanç Öğretini, Kader algısı, Tanrı 

tasavvuru 

 

 

 

 

 



vi 

 

ABSTRACT 

The Impact of Fate Teaching on the Formation of God Representation 

(Example of 8th Grade Primary School Students) 

 In religious education conducted in formal educational institutions, the belief in God, 

which is the most primary and important topic in the field of faith teaching, is addressed at the 

5th-grade level. The "Belief in Fate" unit, which is closely related to the context of "Belief in 

God," is covered at the 8th-grade level. It is important and challenging to address the topics of 

"Belief in God" and "Belief in Fate" units in a coherent way with practical life experiences 

alongside theoretical explanations. 

 In the context of religious development stages, the aim is to determine the interaction and 

formation process of 8th-grade primary school students, who occupy a dramatic position 

regarding religious development stages, regarding their belief in God and their belief in Fate, 

while the latter directly affects the former. This involves understanding how the students' 

perceptions of Fate reflect on their psycho-social situations in life, how they position themselves 

and God in their relationships with him, what kind of concept and belief in God they develop, 

and how they are affected in terms of religious feelings. By identifying the problems that 

students experience in the context of faith education, the goal is to contribute and guide the 

expectations and needs of religious education activities conducted in formal and non-formal 

educational institutions, as well as within the family context. 

 In this context, the main question of the study is put forward as: How does the perception 

of Fate-Qada manifest in the experiences of 8th-grade students, whom are subjected to the Fate 

education, in shaping their concept of God and religious orientations? The study was conducted 

using the "grounded theory" approach, one of the qualitative research methods. The research 

data were obtained through interviews with 65 students, 45 of whom live with their families, 4 

in school dormitories, and 16 in foster homes. The interview texts were analyzed by the 

researcher according to the "constructivist grounded theory" coding system. The theoretical 

structure reached at the end of the research consists of five components: (1) How the first 

contact with the concept of God occurs, (2) The formation process of reference points for the 

concept of God and the perception of Fate, (3) Questioning the concept of God and the 

perception of Fate, (4) Shaping the concept of God and religious orientations, (5) The 

impact/role of the DKAB course practice on the formation of the concept of God and religious 

orientation. 



vii 

 

 Some of the conclusions drawn from the findings are as follows: It has been observed that 

the first contact with the concept of God occurs through the family context, where the family's 

perspectives on God and religion, the institutional religious terminology they provide and 

whether they consider the childhood context, significantly influence the formation of the 

concept of God. In the process of forming reference points for the concept of God, various 

factors play a role. These factors are: the increasing abstraction ability with development and 

maturity, different perspectives and narratives on the concepts of God and Fate from secondary 

socialization contexts with family context, and the comments and emotions from the social 

environment regarding the roles of God and humans in individual loss experiences and positive 

or negative life situations. These factors, which vary from person to person, have been found to 

be effective in shaping the perception of Fate and the concept of God. It was observed that 

different perspectives, narratives, and influences regarding the positions and roles of God and 

humans in life situations lead to questioning the concept of God through the perception of Fate. 

In this process, it was revealed that attempts are made to provide answers through the religious 

terminology accepted and adopted from the perspective of the social context to which one feels 

belonging. When a satisfactory answer is not found, questioning is avoided. It has been 

understood that a perception is developed within the framework of the understanding and 

perspective of the social context that influences the student's view of Fate and the roles of God 

and humans in life situations, and this perception shapes their concept of God. When a positive 

dialogue is established with the DKAB course teacher, and a classroom environment is 

established where students can ask questions about their curiosities and uncertainties without 

fear of judgment, the concept of Fate can be taught in a coherent whole with all related religious 

terminology and its reflections on life situations. This has been found to have a significantly 

positive impact on shaping the concept of God and religious orientation. Based on these 

findings, recommendations have been developed regarding learning and teaching processes and 

the literature. 

 

Keywords: Religious Education, Religious Orientation, Faith Teaching, Perception of Fate, 

Conception of God 

 

 

 

 



viii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ONAY SAYFASI ................................................................................................................... i 

BEYAN ................................................................................................................................. ii 

TEŞEKKÜR ......................................................................................................................... iii 

ÖZET ................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ......................................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................................. viii 

SİMGE VE KISALTMALAR DİZİNİ.................................................................................. xi 

ŞEKİLLER DİZİNİ ............................................................................................................. xii 

TABLOLAR DİZİNİ .......................................................................................................... xiii 

1. GİRİŞ ..............................................................................................................................1 

1.1.Araştırmanın Problemi ..................................................................................................3 

1.2. Araştırmanın Amacı .....................................................................................................8 

1.3. Araştırmanın Önemi .....................................................................................................8 

1.4. Kapsam ve Sınırlılıklar ............................................................................................... 10 

1.5. Konuyla İlgili Çalışmalar ........................................................................................... 11 

2. TEORİK ÇERÇEVE ..................................................................................................... 18 

2.1. Dini Kavramlar .......................................................................................................... 18 

2.2. Din Duygusu .............................................................................................................. 22 

2.3. Tanrı Tasavvuru ......................................................................................................... 26 

2.4.Kader Kavramı ............................................................................................................ 27 

2.4.1. Temel Dini Kaynaklarda Kader Kavramı ............................................................. 27 

2.4.2. İslam Düşünce Geleneğinde Kader Kavramı ........................................................ 36 

2.4.3. Çağdaş İlahiyat Çalışmalarında Kader Kavramı ................................................... 46 

2.4.4. Sosyal Bilimler Bağlamında Kader kavramı ......................................................... 53 

2.5. Ergenlik Dönemi Dini Gelişim Özellikleri .................................................................. 58 

2.6. Din Eğitiminde İnanç Öğretimi .................................................................................. 69 

2.6.1. Öğretim Programları ve Öğretim Materyallerinde Kader Konusu ......................... 77 



ix 

 

3. YÖNTEM ..................................................................................................................... 86 

3.1. Araştırmanın Modeli .................................................................................................. 86 

3.2. Görüşme Sorularının Belirlenmesi .............................................................................. 93 

3.3. Örneklem ve Katılımcıların Belirlenmesi ................................................................... 94 

3.4. Veri Analizi ............................................................................................................... 99 

3.5. Geçerlilik-Güvenilirlik ve Araştırmacının Rolü ........................................................ 103 

4. BULGULAR VE YORUM ............................................................................................. 109 

4.1. Tanrı Düşüncesi ile İlk Temas Nasıl Gerçekleşiyor .................................................. 109 

4.1.1.Tanrı Kimden Öğrenilir ...................................................................................... 109 

4.1.2. Tanrı Neye Benzer ............................................................................................. 112 

4.1.3. Tanrı Kimdir ...................................................................................................... 113 

4.1.4.Tanrı Varlığa Nasıl Davranır ............................................................................... 115 

4.1.5.Tanrı Nasıl Yaratır .............................................................................................. 116 

4.1.6. Tanrı Nerededir ................................................................................................. 117 

4.1.7. Küçük Yaşlarda Tanrı’yı Anlamlandırma Çabası ............................................... 118 

4.2. Tanrı Tasavvurunda Referans Noktalarının Oluşumu ............................................... 127 

4.2.1.Tanrı Tasavvurunda Somuttan Soyuta Değişen Kavrayış ve Dönüşümler ............ 127 

4.2.2 Ailenin Dine Dair Tutum ve Davranışları ile Aileyle Birlikte Yapılanlar ............. 132 

4.2.3. Aktarma Biçimleri ............................................................................................. 138 

4.2.4. Yetişkin Dünyasının Şablonları ve Sorunları Ekseni .......................................... 146 

4.2.5. Çevreden Gelen Kader Anlatısı .......................................................................... 149 

4.2.6. Çevrenin Kader Anlatılarında Geçen Dini Terminolojiler .................................. 152 

4.2.7. Referans Kaynağı Olarak Akranlar .................................................................... 156 

4.2.8. Referans Kaynağı Olarak Okul .......................................................................... 156 

4.2.9. Referans Kaynağı Olarak Cami ve Kur’an Kursu ............................................... 158 

4.2.10. Referans Kaynağı Olarak Kitaplar .................................................................... 159 

4.2.11. Referans Kaynağı Olarak Kur’an-ı Kerim ........................................................ 160 

4.2.12. Referans Kaynağı Olarak Medya ve İnternet .................................................... 161 

4.3.Tanrı Düşüncesinin Sorgulanması ve Kader Algısı .................................................... 164 

4.3.1. Sorma-Soramama Deneyimleri Nasıl Yaşanıyor ................................................ 165 

4.3.2. Sorabilmek/ Soramamak Nasıl Etkiliyor ............................................................ 168 

4.3.3. Olgunlaşma ile Birlikte Tanrı ve Kader Düşüncesine Dair Getirilen Sorgulamalar

 .................................................................................................................................... 172 

4.3.4. Sorgulamaların Cevaplandırılmasında Kullanılan Stratejiler .............................. 183 



x 

 

4.3.5. Sorularını Nereden Araştırıyor ........................................................................... 191 

4.4. Tanrı Düşüncesinin Şekillenmesi ve Dini Yönelimler ............................................... 192 

4.4.1. Katılımcılara Göre Kader Ne Anlama Gelir ....................................................... 193 

4.4.2. Katılımcılara Göre Tanrı Nasıl Bir Varlıktır ....................................................... 200 

4.4.3. Katılımcılara Göre Tanrı Varlığa Nasıl Davranır ................................................ 201 

4.4.4. Katılımcılara Göre Din Ne Anlam İfade Eder..................................................... 212 

4.4.5. Katılımcılara Göre İnanç ve Dini Yönelim ......................................................... 218 

4.5. DKAB Ders Pratiğinde Kader Öğretiminin Tanrı Düşüncesi ve Dini Yönelimin 

Şekillenmesindeki Etkisi……………………………….. ................................................. 233 

4.5.1. Yaşam Durumlarının Yorumlanması Sürecinde Gelen Örtük Tanrı Anlatımı ..... 233 

4.5.2. DKAB Dersinde Kader Nasıl Anlatıldı .............................................................. 242 

4.5.3. Ders Kitabında Kader Nasıl Geçiyor .................................................................. 245 

4.5.4. DKAB Dersinde Kader Konusu Hangi Kavramlarla Nasıl Anlatılsın ................. 247 

4.5.5. DKAB Dersi Kader Öğretimi Pratiğinin Kader Algısına Etkisi .......................... 255 

4.5.6. DKAB Dersi Kader Öğretimi Pratiğinin Tanrı ve Dine Dair Hissedilen Duyguya 

Etkisi ........................................................................................................................... 259 

4.5.7. DKAB Dersi Kader Öğretimi Pratiğinin Tanrı Tasavvuruna Etkisi ..................... 263 

5. TARTIŞMA SONUÇ VE ÖNERİLER ........................................................................... 266 

6. KAYNAKLAR ........................................................................................................... 312 

7. EKLER ........................................................................................................................... 326 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

SİMGE VE KISALTMALAR DİZİNİ 

 

DKAB : Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

EÖ : Erkek Öğrenci 

KÖ : Kız Öğrenci 

LGS : Liselere Giriş Sınavı 

MEB : Milli Eğitim Bakanlığı 

TC : Türkiye Cumhuriyeti 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 

 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

 

Şekil 1. Yapılandırmacı Grounded Teorinin görsel sunumu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 

 

TABLOLAR DİZİNİ 

 

Tablo 1. Çalışma Gurubunda Yer Alan Katılımcılara İlişkin Bilgiler  

 

 



1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

1. GİRİŞ 

 

İnsan topluluklarında evrensel bir şekilde gözlemlenen din olgusunun, insanın varoluş 

serüveni ve varlığının devamlılığını sağlama ihtiyacıyla bağlantılı olduğuna ilişkin veriler ileri 

sürülmektedir. Sosyal psikolojik bir yaklaşıma göre “öz-bilinç”, deneyimlenmekte olan yaşam 

öncesi ve sonrasıyla ilgili insanın varoluşsal durumu konusunda birtakım sorular sormaktadır. 

Tarih boyunca insanlar, “bu dünyaya nereden geldik?”, “niçin buradayız ve bize öldükten sonra 

ne olacak?” gibi, içinden çıkılmaz sorularla1 yüz yüze gelmiştir. Kendimiz ve sevdiklerimizin 

kaçınılmaz ölümü, açlık, hastalık, kaza, saldırı ve ölümün önceden kestirilemeyişi gibi 

durumlar potansiyel olarak dinmek bilmeyen varoluşsal bir kaygı ortaya çıkarmış ve insan, bu 

çaresizlik karşısında bir anlam bulma çabasına girmiştir. Batson, insanların bu varoluşsal 

sorular için ortaya koyduğu cevaplar ve çözümlerin, din olgusunun ve bütün “dinlerin özünü” 

teşkil ettiğini değerlendirmektedir. 2 Bilgin’e göre ise, insan zihnini meşgul eden bu sorular, 

insanlığın da henüz tam anlamıyla çözemediği bir sır gibi cevabını ve çözümünü Allah’ta 

aramakta ve bulmaktadır.3  

Sosyal bilimlerde din, bireylerin yaşama dair durum ve olayları anlamalarına, tahmin 

etmelerine, kontrol etmelerine ve özgüvenlerini sürdürmelerine yardımcı olacak bir referans 

çerçevesi olarak değerlendirilmektedir.4 Pargament‘in ifadesiyle “kutsala ilişkin bir anlam 

arayışı” şeklinde ifade edilen din, “rehberlik etme, destek ve umut sunma” gibi işlevleriyle 

insanların yaşam durumlarını anlama ve bunlarla baş etmelerine katkı sağlamaktadır. Diğer bir 

ifade ile din, insana anlam kazandırma ve hayatı dönüştürme imkânı sunmaktadır.5 Nihayetinde 

sonlu ve sınırlı bir varlık olduğunun bilincinde olan insan, daha güçlü bir varlığa bağlanma ve 

bu bağlanma ile yaşamına bir anlam kazandırabilme çabası içerisine girmektedir. Bağlanma ve 

 
1  Bu tür varoluşsal soru(n)lar, felsefe dilinde (varoluşçu filozoflardan Martin Heideger ve J. P. Sartre vb.) olduğu 

gibi teoloji dilinde (Paul Tillich vb.) de yer bulmuştur. Bkz. C. Daniel Batson vd., Din ve Birey Sosyal 

Psikolojik Bir Yaklaşım, çev. Ali Kuşat - Abdulvahap Taştan (Kayseri: Kimlik Yayınları, 2017), 7. 
2  Batson vd., Din ve Birey, 7. 
3  Beyza Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi (Ankara: Gün Yayıncılık, 1998), 4. 
4  Bernard Spilka vd., “A General Attribution Theory for the Psychology of Religion”, Journal for the Scientific 

Study of Religion 24/1 (1985), 7. 
5  Kenneth I. Pargament vd., “Religion and the Problem-Solving Process: Three Styles of Coping”, Journal for 

the Scientific Study of Religion 27/1 (1988), 91. 



2 

 

anlam kazanma şeklinde deneyimlenen bu varoluş süreci, dini bir karakter arz etmektedir. 

Ancak din sadece bir anlam arayışı tecrübesinden de oluşmamaktadır. Din, insanlık tarihi ile 

işleyen bir süreçte vahiy süreci ile desteklenmiş, tarih içerisinde farklı yorumlanma şekilleriyle 

birlikte kurumsallaşmış, insan ve toplum için bir değerler sistemi, bir dünya görüşü ve bir yaşam 

tarzı referans çerçevesi sunan kompleks bir olgu olarak karşımızda durmaktadır. 6 

Bilgin, dinin, bilim ve felsefe alanlarında olduğu gibi sadece insan arayışlarının bir ürünü 

olmadığını, insanın arayışlarıyla birlikte ve aslında insanın Allah tarafından aranışının ürünü 

olduğuna dikkat çekmektedir. İslam dini özelinde açıklamasına devam eden Bilgin, insanın 

Allah’ı araması gibi Allah’ın da bilinmek, sevilmek, itaat edilmek ve kendi adına hizmet 

edilmek (halife tayin etmek) gibi açılardan insanı aradığından bahsetmektedir.7  

Karaca, dini, Yaratıcı tarafından insanın gelişim sürecine rehberlik etmek üzere 

gönderilen ilahi bir lütuf ve bir yardım kaynağı olarak değerlendirmektedir. Ona göre, bütün 

dinler, öncelikle insanı, kendi özellik ve potansiyelleri hakkında bilgilendirerek “insan olma” 

sürecine rehberlik etmektedir. Diğer bir ifade ile dinler, “İnsanî potansiyellerle dünyaya gelen 

insan yavrusunu ‘insanîleştirme projesinin’ yol haritaları olarak değerlendirilebilir.8 

 İslam dini, yaratıcı-evren-insan arasındaki ilişkiye dair bilgilendirmeler yaparak 

insanlara, kendisi, yaratıcısı ve tüm evren ile güven duygusuna dayalı sağlıklı ilişkiler 

kurabilmesi ve kendi varoluşuna dair bir anlam kazanabilmesi noktasında rehberlik etmektedir.9 

Olumlu/olumsuz tikel yaşam durumlarına İslam dininin getirdiği yorum araştırılmak 

istendiğinde "kader", "kadere iman" ve "kader anlayışları” gibi kavramsallaştırmalar karşımıza 

çıkmaktadır. İslam düşünce geleneğinde Allah-evren-insan ilişkisine bakışta, bu ilişki 

üzerinden Allah tasavvurunun inşa edilmesinde, Allah ve varlık karşısında insanın durumunun 

ortaya konulmasında farklı görüşler ve ekollerin ortaya çıktığı görülmektedir.  Bunlar 

Müslüman bireylerin yaşadığı durum ve olayları anlama, yorumlama, anlamlandırma ve bir 

birey olarak yaşamsal bir tavır almalarında etkili olmuştur. Bu ekollerin insanların dini 

sosyalleşme süreçleri ve eğitimleri üzerinde oluşturdukları etki dikkate alındığında, eğitim – 

 
6  Smart’ın din olgusunun anlamlandırılmasında öne sürdüğü yedi boyut  hakkında  bkz. Ninian Smart, The 

World’s Religions (New York: Cambridge University Press, 1998), 11-21.     
7  Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, 4. 
8  Faruk Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi (Trabzon: Ofset Matbaacılık, 2016), 9.     
9  Allah-evren-insan ilişkisine dair Kur’an ayetlerinde yer alan bazı temalar hakkında bkz. Ahmet Nedim Serinsu, 

Kur’an Nedir? (Ankara: Şule Yayınları, 1996), 58-83.    



3 

 

öğretim üzerinde yürütülen/yürütülecek olan her türlü faaliyetin bu birikime kayıtsız 

kalmadığını/kalamayacağını söylemek yanlış olmayacaktır.  

Bu çerçevede DKAB öğretim programı10 incelendiğinde, Allah – evren-insan arasındaki 

ilişkiler bağlamında, 5. Sınıf düzeyinde “Allah İnancı”11, 8. Sınıf düzeyinde “Kadere İnancı”12 

ünitelerinin yer aldığı görülmektedir.  

Allah-evren-insan ilişkisinin anlamlandırılmasında merkezi bir role sahip kader kavramı 

ve bunun DKAB ders pratiğine nasıl yansıdığı incelenmesi gereken bir durum olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Kader olgusuna dair gerçekleştirilen öğrenme öğretme süreçlerinde öğrenci 

deneyimlerinden elde edilecek veriler bu kritik konuların öğretime konu edilmesinde 

öğretmenlere, program geliştirme süreçlerine, dini gelişim ve öğrenmeyi ilgilendiren din 

bilimlerine aktüel bir katkı anlamına gelmektedir.  

 

1.1. Araştırmanın Problemi 

 

Çocuk, kendisini çevreleyen toplumsal ortam içinde yaşadığı ilişkiler ve etkileşimler 

sonucunda, yaşama, insana, topluma ve kültür bileşenlerine dair pek çok kazanım edinir. 

Ergun’un deyimiyle yaşamının ilk yıllarında çocuk toplumsaldır zira “beni” ile “içinde yaşadığı 

ilk çevre ve etkilerini” ayırt edemez, büyürken ve gelişirken toplumsaldan hareket eder. 

Toplumsal ile başlayan çocuk zamanla aşama aşama bireyleşir. “Ben”ini çevresinden ayırt etme 

şeklinde ifade edilen bireyleşme süreci öncelikle uzun bir süre duygusal alanda ve sonrasında 

da zihinsel alanda deneyimlenir.13 Gelişme sürecinde toplumsaldan edindiği bu izler, 

kazanımlar ve öğrenmeler ister istemez ilerleyen zamanlarda bireyleşme sürecindeki insanın 

algı, duygu, tutum, bilgi ve davranış geliştirmelerinde etkili olmaktadır. Tam da bu bağlamda 

değerlendirilen “hazır oluş” kavramı, genellikle bireyin üyesi olduğu grubun ortalamasının 

eriştiği düzey olarak anlaşılmaktadır. 

Öğrenciler, planlı eğitim faaliyetlerinin yürütüldüğü okul ortamına daha önceden kazanmış 

oldukları “ön öğrenmeler”, diğer bir ifade ile Ertürk’ün kavramsallaştırmasında yer aldığı 

 
10  T.C. Milli Eğitim Bakanlığı Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı (İlkokul 4 ve Ortaokul 5, 6, 

7 ve 8. Sınıflar), 2018. 
11  “Allah İnancı” ünitesi kazanımları için bkz.  Öğretim Programı, 21. 
12  “Kadere İnancı” ünitesi kazanımları için bkz.  Öğretim Programı, 36. 
13  Doğan Ergun, Sosyoloji ve Eğitim Türkiye’de Eğitimin Niteliği Nedir Ve Nasıl Olmalıdır. (Ankara: İmge 

Kitabevi, 2005), 56.  



4 

 

şekliyle “kasıtsız kültürlemeler”14  ile  gelmektedirler. Her biri eğitim ortamına gelirken fiziksel 

özellikler, gelişimsel özellikler, öğrenme stilleri ve sosyo-ekonomik durum açısından farklılık 

gösterdikleri gibi bireysel  ihtiyaçları, istekleri, ilgileri, öncelikleri, tercihleri ve özellikle de  ön 

bilgileri bakımından da farklılıklar göstermektedir.15 Öğrenciden öğrenciye farklılıklar 

gösterebilen bu unsurlar, okul ortamında planlı ve kasıtlı yürütülen eğitim ve öğretim sürecinde 

bazen pozitif bazen de negatif olmak üzere farklı seviyelerde hazır  bulunuşluklar meydana 

getirebilmektedir.  

Öğrenmeyi “birikik bir süreç” olarak değerlendiren Fidan ve Erden, her yeni öğrenmenin 

önceki öğrenmeler ile ilişki kurularak sağlandığını ve bu sebeple de öğretim sürecinin başında 

öğrencilerin öğretim hedeflerinde belirtilen davranışlara ilişkin geçmiş yaşantılarıyla 

kazanılmış bilgi, tutum, davranış, yetenek ve yeterliliklerin bilinmesinin gerekli olduğunu ifade 

etmektedirler.16 Bloom’un Tam Öğrenme Modelinde, bilişsel giriş davranışları17 olarak ifade 

ettiği bu özellikler öğrencilerin öğretim sürecindeki yeni öğrenmelerini ve başarılarını önemli 

oranda etkilemektedir.  

Ertürk, önceki etkileşimlerle kazanılmış öğrenmeler ve davranışların, sonraki öğrenmeler 

ve davranışları, aralarındaki ilişkinin yönü ve düzeyine göre az veya çok etkileyebileceği, 

engelleyici olabileceği gibi, kolaylaştırıcı da olabileceğine dikkat çekmektedir. Ertürk’e göre, 

yeni davranışların oluşmasında, çevre şartları yanında daha önceden kazanılmış öğrenmeler, 

davranışlar ve onların kökenleri olan iç şartlar etkili olmakta, nelerin öğrenilip 

öğrenilmeyeceğini, öğrenme hızını ve derecesini tayin etmede önemli rol oynamaktadır; o kadar 

ki, bireyin sınıf ortamında deneyimlediği öğrenme üzerinden düşünüldüğünde sahip olunan ön 

şart öğrenmeler ve davranışların etkisi, öğretmeninkinin iki katı kadardır. 18  

Okullarda yürütülen Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersi özelinde yaşanan durum eğitim 

öğretimin genelinden farklı değildir. Öğrenciler, “din” ve “din eğitimi” alanını ilgilendiren pek 

çok durumu ve konuyu örgün eğitim ortamlarına gelmeden önce sosyal yaşamlarında tecrübe 

 
14  Selahattin Ertürk, Eğitimde Program Geliştirme (Ankara: Yelkentepe Yayınları, 1984), 13.   
15  Seray Olçay Gül, “Farklılaştırılmış Öğretim ve Uyarlamalar”, Ufuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi 5 (2014), 112. 
16  Nurettin Fidan - Münire Erden, Eğitime Giriş (Ankara: Alkım Yayınları, ?), 182-183.   
17  Bloom bilişsel giriş davranışlarını iki grupta ele almaktadır: birinci grubu, her türlü öğrenme için gerekli olan 

genel nitelikli bilişsel giriş davranışlarını oluşturuyorken ( dil yeteneği, okuduğunu anlama ve yazma becerisi 

vb.) ikinci gurubu, belli bir dersin yada ünitenin öğrenilmesini kolaylaştıran yada mümkün kılan ön öğrenmeler 

oluşturmaktadır. Bkz. Nuray Senemoğlu, Gelişim Öğrenme ve Öğretim Kuramda Uygulamaya (Ankara: Özsen 

Matbaası, 1998), 451-453. 
18  Selahattin Ertürk, Türkiye’deki Bazı Eğitim Sorunları Üzerine Düşünceler (Ankara: Yelkentepe Yayınları, 

1986), 37-38.  



5 

 

etmekte ve öğrenebilmektedir. Dini alana ait algı, tasavvur, duygu, tutum, tavır, bilgi ve 

davranışlar geliştirebilmektedir. Bu etkileşim ve öğrenme süreci, din alanıyla ilişkilerinin 

kurulması, devam ettirilebilmesi, geliştirilebilmesi açısından çok önemli imkânlar sağlamakla 

birlikte; yanlış algı, tasavvur, tavır, tutum, bilgi, davranış ve dini alana dair olumsuz duygu 

geliştirebilme gibi bazı risk alanlarını da oluşturabilmektedir.  

“Hazır bulunuşluk” olgusu, konunun ve dersin işlenişinde dikkate alınması gereken 

öğrenciye ait bilişsel bir arka plan olduğu kadar, öğrenci ihtiyaçlarının belirlenmesinde ve 

program geliştirme çalışmalarında da dikkate alınması gereken önemli bir ilkedir. Zira her türlü 

eğitim faaliyeti esas itibari ile herhangi bir alandaki herhangi bir ihtiyacı karşılamak için 

düzenlenmektedir ve nasıl bir eğitime ihtiyaç olduğunun belirlenmesine dönük yürütülecek 

olan ihtiyaç analizlerinde birey, toplum ve konu alanının mevcut durumu ve ihtiyaçları birlikte 

değerlendirilmektedir.19 Eğitimin diğer branşlarında olduğu gibi din öğretimine dair bir 

planlama yapılırken öğrencilerin hazır bulunuşlukları, öğrenme alanına dair duygusal durumları 

ve ön öğrenmelerinin neler olduğu mutlaka göz önüne alınmalıdır.  

DKAB dersi müfredat çalışmalarında, Allah-evren-insan arasındaki ontolojik ilişkiye dair 

İslam dininin getirdiği bakış açısı, bu bağlamda İslam düşünce geleneğinde oluşmuş düşünsel 

birikim dikkate alınması gereken konular ve bağlamlar olarak önümüzde durmaktadır.  Bu 

bağlamda “Allah İnancı” ünitesi ile Allah-evren-insan ilişkisinin pratik yaşam durumlarına 

yansımasının izahı bakımından “Kader İnancı” ünitesi ön plana çıkmaktadır.  

Orta okul DKAB müfredatında "Allah İnancı" ünitesi, 5. Sınıf düzeyinde yer almaktadır. 

Ünite evrendeki düzen üzerinden Allah'ın varlığı ve birliğini; Allah'ın bazı sıfatları üzerinden 

evren ve insan üzerindeki hakimiyeti, denetimi ve gözetimini ortaya koyacak şekilde teorik 

açıdan öğretime konu edilmiştir. "Kader İnancı" ünitesi ise 8. Sınıf düzeyinde yer almaktadır. 

Allah, evren ve insan arasındaki ilişkinin pratik yaşam durumlarına yansımaları bağlamında, 

Allah'ın, evren ve insanın varoluşuna ve işleyişine koymuş olduğu yasalar -fiziksel, biyolojik 

ve toplumsal yasalar- ve bu yasalar ile kayıtlı bir varlık olarak insanın, özgür ve cüzi iradesiyle 

yaptığı seçimlerin sonuçlarıyla şekillenen bir yaşam olgusu bağlamında yapılandırılmıştır.  

“Kader İnancı” ünitesi 13-15 yaş düzeyinde öğretime konu edilmektedir. Gençlik dönemi 

olarak ifade edilen bu dönem, fiziksel büyüme, bilişsel ve psiko-sosyal alanda gözlemlenen bir 

takım önemli değişimler ve gelişmeler ile karakterize edilmektedir. Karaca, dini gelişimin bu 

 
19  Mehmet Taşpınar, Kuramdan Uygulamaya Öğretim İlke ve Yöntemleri (Ankara: Elhan Yayınları, 2012), 31-

32. 



6 

 

dönemde yaşanan değişim ve gelişimlerden etkilendiğini ve bunlar ile uyumlu bir süreç takip 

ettiğini ifade etmektedir. 20 Literatürde bu dönem, dini gelişim aşamaları bakımından oldukça 

önemli, bir o kadar da hassas ve kritik bir dönem olarak değerlendirilmektedir.21 

Hayata hazırlık açısından önemli bir dönüm noktası teşkil eden gençlik dönemi, kimlik 

arayışının yaşandığı, her konuda merak ve ilginin yükselişe geçtiği, insanın tüm benliği ile 

bilgiye istekli, öğrenmeye ve anlamaya hazır olduğu bir dönemdir. Bu yönüyle gençlik dönemi 

öğrenme açısından son derece zengin fırsatlar sunmaktadır.   

Gençler, bireysel kimlik arayışı sürecinde ve eleştirel düşüncedeki artış olgusuyla birlikte 

toplumsal alandan edindikleri diğer tüm birikimler gibi dini alana dair öğrenmiş oldukları ve 

kendilerine halihazırda sunulmakta olan bilgi ve birikimleri de şüpheci bir tavır ile 

karşılamakta, yeniden gözden geçirme, değerlendirme ve yeniden şekil verme eğilimine 

girmektedir. Çocukluk döneminde açık ve net olduğu düşünülen pek çok bilgi, inanç, değer ve 

tutum, bu dönemde yeniden değerlendirilmeye alınmaktadır. Özellikle   bizzat yaşadıkları veya 

şahit oldukları kritik ve olumsuz yaşam durumları sorgulama sürecini adeta tetiklemekte ve 

şiddetlendirmektedir. Gençler, yaşamda karşılaşılan acılar ve kötülüklerin anlamlandırılması, 

yaşam ve ölüm, yaşamın anlamı ve amacı, ödül, ceza, ilahi adalet, imtihan edilme, yaşamda ve 

ölüm sonrasında Allah ve insanın karşılıklı konumu gibi zorlu varoluşsal sorulara cevap 

aramakta, sürekli sorular sorarak çevrelerinden rehberlik ve destek   istemektedirler. Bu ihtiyaca 

ve isteğe cevap verebilme noktasında din eğitimine önemli görevler düşmektedir. 

Kader, bireysel ve toplumsal yansıması olan, bireyin Allah ile kuracağı ilişkiyi ve bu 

ilişkide Allah'ı ve kendini nasıl konumlandıracağını, dine bakışını, hayata bakışını ve yaşamsal 

kararlarını etkileyen ve din anlayışını şekillendiren, merkezi özellikte bir olgu olarak önem arz 

etmektedir.   

Kimlik arayışının ve sorgulamaların yoğun bir şekilde yaşandığı gençlik döneminde 

öğrencilerin gelişimsel özellikleri, sınırlılıkları ve ihtiyaçları göz önünde bulundurulduğunda, 

“Allah İnancı” ve “Kader İnancı” ünitesi konularının insan-Allah ilişkisine dair teorik 

 
20  Dini gelişim süreci hakkında bkz. Faruk Karaca, Dini Gelişim Teorileri (İstanbul: Dem Yayınları, 2007), 20-

29. 
21  Dini gelişim hakkında geniş bilgi için bkz. Kalevi Tamminen, “Religious Experiences in Childhood and 

Adolescence: A Viewpoint of  Religious Development Between the Ages of 7 and 20”, The International 

Journal for the Psychology of Religion 4/2 (01 Nisan 1994), 82-83.; David Elkind, “The Origins of Religion 

in the Child”, Review of Religious Research 12/1 (1970), 40-41.; David Elkind - Sally Elkind, “Varieties of 

Religious Experience in Young Adolescents”, Journal for the Scientific Study of Religion 2/1 (1962), 111-112. 



7 

 

açıklamalar yanında pratik yaşam deneyimleri ile tutarlı bir bütünlük halinde öğretime konu 

edilmesi önemli ve bir o kadar da zorlu bir durum olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 Bu bağlamda gençlerin kader olgusu ile ilk temaslarının nasıl kurulduğu, hangi yaşam 

durumları üzerinden hangi kavramsal içeriklerle karşılaştıkları, yetişkin dünyasından hangi 

etkilere maruz kaldıkları, dinî terminoloji bağlamında kendilerine hangi yorumların  sunulduğu, 

bütün bu aktarım ve transfer sürecinden nasıl etkilendikleri, kaderi nasıl algıladıkları ve 

oluşturdukları kader algılarında Tanrı’ya dair tasavvurlarının nasıl etkilendiği, örgün eğitimde 

DKAB ders pratiğinden nasıl etkilendikleri ve bu etkiler sonucunda geldikleri noktada Tanrı’ya 

dair nasıl tasavvurlar geliştirdikleri ve dini duygu bağlamında nasıl konumlandıkları gibi temel 

soruların din eğitimi açsından incelenmesi önem arz etmektedir.  

Bu sorular çerçevesinde yapılan literatür taramasında alanda yapılmış olan çalışmaların 

neler olduğu ilgili başlık altında bu araştırmada incelenmiştir. İncelendiğinde de görüleceği 

üzere oldukça önemli çalışmalar yapılmış olmasına rağmen var olan araştırmalar bu çalışmanın 

temel sorunsalı çerçevesinde irdelendiğinde giderilmesi gereken veri ve bilgi boşluklarının hala 

var olması önemli bir sorun teşkil etmektedir.   

Bu bağlamda çalışmada temel soru; 8. Sınıf öğrencilerinde, Allah tasavvurunun ve dini 

yönelim durumlarının şekillenmesinde kader öğretiminin etkisi öğrenci deneyimlerinde nasıl 

tezahür etmektedir? şeklinde ifade edilmiştir.  

Bu temel sorudan hareketle aşağıda ifade edilen alt sorulara cevaplar aranmıştır   

• Gençlerin Tanrı düşüncesiyle ilk temasları nasıl olmuştur? Kimlerden, nerede, nasıl 

bilgiler almışlardır? Yetişkin dünyasından kendilerine aktarılan dini birikimden nasıl 

etkilenmişler ne hissetmişler ne düşünmüşler ve Tanrı’yı nasıl tasavvur etmişlerdir? 

• Büyüme, bilişsel ve psiko-sosyal gelişim ile beraber gençlik döneminde Tanrı tasavvuru 

ve dini duygu yönelimlerinde nasıl değişimler yaşamışlardır? 

• Olumlu-olumsuz yaşam durumları üzerine yetişkin dünyasından gelen dini aktarımlarda 

kaderle bağlantılı olarak gençlere nasıl bir Tanrı anlatılmaktadır? 

• Toplum tarafından gençlere aktarılan kader söyleminde, teorik düzeyde kurumsal dini 

anlatılar ile pratik düzeyde yaşam durumları üzerinden geliştirilen dini anlatılar 

nelerdir? 

• Kader algısı ve kader inancı insanın yaratıcıyla olan ilişkisinde kendini ve yaratıcıyı 

konumlandırmasını nasıl etkiler? 



8 

 

• Kader algısının, Allah tasavvuru ve inancının gelişimine yapmış olduğu etki hangi 

öğrenme yaşantıları çerçevesinde gerçekleşmektedir? 

• Kader algısı ve Tanrı tasavvuru konusunda öğrencilerin din öğretiminden beklentileri 

nelerdir? 

• İnanç öğretiminde, Allah inancının, hangi yaklaşım içerik ve yöntemlerle verileceğine 

dair özellikle kader konuları bağlamında dikkat edilecek ilkeler neler olmalıdır? 

 

1.2. Araştırmanın Amacı 

Bu araştırmanın amacı, ilköğretim 8. Sınıf düzeyi (13-15 yaş grubu) öğrencilerinin kader 

algıları ile bunun Tanrı tasavvuru ve dini duygu yönelimlerinin şekillenmesi sürecindeki 

etkilerini bizzat öğrencilerin gözünden ortaya koymaktır.  

İnanç alanında yaşanan bu etkileşim ve oluşum sürecinin açıklanmasına dair geliştirilen 

teorik yapı ile çocukların, inanç alanında hangi bağlamlarda nasıl etkilenmeler yaşadıkları, nasıl 

sorunlarla karşılaştıkları, sorunları aşma noktasında neye ihtiyaç duyduklarına dair durumların 

ortaya çıkarılması amaçlanmaktadır. Bu çerçevede çocukların din eğitimi aldıkları ortamlar 

olan aile, Kur’an kursları ve okul DKAB derslerinde beklenti ve ihtiyaçlarının karşılanmasına 

yönelik öneriler/ilkeler geliştirmek ve pedagojik katkılar sunmak hedeflenmektedir. 

 

1.3. Araştırmanın Önemi  

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersi öğretim programının temel amaçları arasında bireylerin, 

dinin temel kaynaklarına, akla, eleştirel düşünceye ve özgürce sorgulamaya dayalı olarak, 

sağlıklı bir din anlayışı, doğru tutum ve davranışlar geliştirebilmelerine katkı sunmak yer 

almaktadır. Bireylerin sağlıklı bir din anlayışı geliştirebilmeleri, Allah ile ilişkilerinde 

kendilerini ve Allah'ı doğru konumlandırabilmelerine bağlıdır. Bireylerin Allah ve insan 

ilişkisini konumlandırma biçimleri de onların yaşam durumlarındaki tavır alışlarını ve 

davranışlarını etkilemektedir. 

Bireyler daha örgün eğitim kurumlarına gelmeden sosyal çevrelerinden elde ettikleri 

bilgiler, yorumlar, değerlendirmeler, tutumlar, davranışlar ve kendi bireysel deneyimleri 

üzerinden bir din anlayışı geliştirmektedir. Bireylerin sosyal öğrenmeleri etkisinde 



9 

 

geliştirdikleri din anlayışlarında, kader olgusu ve Allah–evren-insan ilişkisine dair aktarılan 

dini terminoloji etkili olmaktadır.  

Kader inancı, insanı ilgilendiren çok yönlü boyutlar -ilahi ve insani olmak üzere- taşıdığı 

için pek çok disiplinde araştırmaya konu olmuştur. Farklı alanlarda yapılan çalışmalar bizim 

araştırmamızın temel sorusunu ve amacını ilgilendirdiği ölçüde ayrı bir başlık altında ele 

alınmıştır. Araştırmanın önemi başlığında ise yapılan çalışmaların cevabını aradığımız sorular 

bakımından yerini belirleyerek hala araştırmaya ihtiyaç duyulan konular ve sorular açısından 

kısaca bir değerlendirme yapılacaktır.   

Eğitim bilimi, bir uygulama alanı olduğu kadar; öğrenme ve öğretimi etkileyen 

uygulamalar üzerinde bilimsel kuramları test eden, ampirik ve analitik ilişkileri saptayan bir 

araştırma alanı olarak, eğitsel uygulamaların değerini ortaya koymayı amaçlamaktadır.22 

Eğitimin bu genel amacının DKAB dersi özeline yansımalarından biri hiç şüphesiz ki örgün 

eğitim kurumlarında yürütülen DKAB dersi müfredatının odağını ve temelini oluşturan Tanrı 

tasavvuru ve inancının şekillenmesi sürecinin hangi öğrenme yaşantıları üzerinden işlediğinin 

incelenmesi oluşturacaktır. Söz konusu bu süreçte, bireylerin sahip olduğu farklı kader 

algılarının etkisinin ve bu etkileşimin nasıl bir öğrenme-öğretme yaşantısı üzerinden 

işlediğinin, önemli bir arka plan dinamiği olarak mutlaka araştırılması gerektiğini 

düşünmekteyiz. Bu etkileşim sürecini bizzat bu süreci deneyimleyen özellikle kader konusu ile 

örgün eğitimde ilk defa karşılaşan 8. Sınıf öğrencilerinin gözünden ortaya koyan ve açıklayan 

herhangi akademik bir çalışmaya yapılan taramalar neticesinde henüz ulaşılamamış olması bizi 

bu konuyu araştırmaya yöneltmiştir.  

Ergenlik dönemi başlangıcında bireyler fiziksel, bilişsel ve duyuşsal gelişimlerinin 

etkisiyle, informal-sosyal öğrenmelerle geliştirdikleri din anlayışlarını dinin temel 

kaynaklarına, akla ve yaşam durumlarına uygunluğu açısından sorgulama çabasına 

girmektedirler. Gençler, bu irdeleme ve sorgulama sürecinde zaman zaman problem 

yaşayabilmekte ve başta arkadaşları olmak üzere, aileleri, çevreleri, örgün ve yaygın eğitim 

kurumlarının rehberliğine ihtiyaç hissedebilmektedirler. Bazan isteyerek bazan da istemeseler 

bile deneyimlemek durumunda kaldıkları bu sorgulama sürecinde ihtiyaç duyduğu doğru 

desteği ve rehberliği alabilen gençler, eleştirel-özgür düşünceye dayalı ve dinin temel 

kaynaklarıyla uyumlu bir din anlayışı geliştirme imkanını yakalayabilmektedirler. Bu süreç 

 
22  Ali Balcı, Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntem Teknik ve İlkeler (Ankara: Pegem Yayıncılık, 2001), 18.   



10 

 

sonrasında olumlu informal öğrenmeler desteklenirken; olumsuz öğrenmeler noktasında da 

nasıl bir yaklaşım benimsenmesi gerektiğine dair bilgi ve beceri kazanılmış olmaktadır.  

Araştırmada, kavramsal çerçeve bölümünde, yaşam durumlarında Allah-evren-insan 

ilişkisinin açıklanmasında başvurulan kader kavramı ve ilgili diğer kavramlardan oluşan “kader 

kavramı anlam çerçevesi” ele alınmıştır. Bu çerçevenin, İslam dininin temel kaynakları olan 

Kur’an ve Sünnette nasıl bir bağlamda yer aldığı ve İslam düşünce geleneğinde nasıl 

yorumlandığı tespit edilmeye çalışılmıştır. Katılımcılarla yapılan görüşmeler ve elde edilen 

verilerin analizi sonucunda öncelikle gençlere aktarılan dini söylemlerde yer alan terminoloji, 

bakış açısı, bilgi, duygu, tutum ile DKAB ders pratiğinde kader öğretiminin etkisi ile gençlerin 

oluşturduğu kader algıları tespit dilmeye çalışılmıştır. Sonrasında oluşan farklı kader algılarının 

"Tanrı tasavvuru”, “Tanrı inancı" ve “dini duygu yönelimlerinin” şekillenmesi sürecine yapmış 

olduğu olumlu/olumsuz etkilerin neler olduğu ortaya koyulmaya çalışılmıştır.  

Bu araştırma dini gelişim süreci bağlamında sorgulamaların yaşandığı, kritik ve bir o kadar 

da hassas bir dönem olan ilköğretim 8. Sınıf düzeyi öğrencilerinin gözünden, Tanrı tasavvuru, 

inancı ve dini duygu yönelimlerinin şekillenmesi sürecini ortaya koyması bakımından 

önemlidir. Bu süreçte kader algılarının nasıl bir etkide bulunduğunu açıklamayı hedefleyen 

çalışma etkileşim sürecinin hangi öğretme-öğrenme yaşantıları üzerinden işlediğini ve bunun 

gençlerin yaşamında taşıdığı anlamı ortaya çıkarılması yönüyle de ayrıca önem arz etmektedir. 

Bu çerçevede inanç öğretiminde etkili bir eğitim-öğretim planlanması ve yürütülmesine yönelik 

pedagojik ilkelere ulaşma amacıyla yürütülen bu çalışmanın, din eğitimi alanında özgün bir 

çalışma olarak katkı sunması beklenmektedir. 

 

1.4. Kapsam ve Sınırlılıklar 

Bu çalışma Milli Eğitim Bakanlığı’na bağlı okullarda öğrenim gören ve örgün eğitimde 

kader konusu ile ilk defa karşılaşması bakımından 8. Sınıf düzeyindeki öğrencilerle 

sınırlandırılmıştır. Bu ilk karşılaşmanın öneminden hareketle hem konu hem de öğrencilerin 

gençlik ve sorgulama evresinin ilk aşamalarında olması bakımından araştırmada 8. Sınıf 

öğrencilerinin deneyimlerine odaklanılmış ve lise düzeyini de kapsayacak şekilde geniş 

tutulmamıştır.   

Çalışma grubunun oluşturulmasında, veri çeşitliliğinin sağlanması amacıyla, farklı yaşam 

durumları deneyimlerinden hareketle örneklemlerin seçilmesine özen gösterilmiştir. Bu 



11 

 

çerçevede çalışma, 8. sınıfta öğrenim görmek üzere, kendi ailesiyle ikamet eden, T.C. Aile ve 

Sosyal Hizmetler Bakanlığı bünyesinde ikamet eden ve Mitat Enç Görme Engelliler İlköğretim 

Okulu Pansiyonunda ikamet eden 65 öğrenci ile yapılan yarı yapılandırılmış görüşme ile 

yürütülmüştür. 

Çalışmanın yürütülmesi için gerekli olan izinlerin alınmasında birtakım zorluklar 

yaşanmıştır. Araştırma izni için başvurulan kurumlar, araştırılan konu ve örneklemin 

hassasiyetleri dolayısıyla izin verme sürecinde oldukça titiz davranmışlardır. Ankara İl Milli 

Eğitim Müdürlüğü’ne iki kez araştırma izni için başvurulmuş ve izin alınamamıştır. MEB 

YEĞİTEK’e araştırma izni için ilk başvuruda izin alınamamıştır. MEB DÖGM’e araştırma izni 

için ilk başvuruda izin alınmıştır. Bu izne dayalı olarak İmam hatip orta okulunda öğrenim 

gören 8 öğrenci ile mülakat yapılabilmiştir. Normal İlköğretim okullarında öğrenim gören 8. 

Sınıf öğrencileri ile mülakat yapabilmek amacıyla MEB YEĞİTEK’e tekrar araştırma izni için 

başvurulmuş ve MEB DÖGM’den görüş alınması ve alınan görüşün olumlu olması üzerine izin 

verilmiştir. T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı bünyesinde ikamet eden öğrencilerle 

görüşme yapabilmek için 5 kez araştırma izin başvurusunda bulunulmuştur. Her bir başvuruda 

görüşme sorularında kurumun istediği revizeler yapılmak üzere ancak 5. başvuruda izin 

alınabilmiştir. Farklı kurumlardan izin alma süreçleri uzun sürdüğü için görüşmeler ve verilerin 

toplanması işlemi geniş zaman aralığında tamamlanabilmiştir.   

Öğretim programları ve ders kitapları ile ilgili araştırmada gerek öğrencilerin dikkat çektiği 

gerekse görüşme sorularında bahsi geçen konular ve kavramlar araştırmanın yapıldığı dönemde 

uygulamada olan öğretim programları ve ders kitapları ekseninde ifade edilmiştir. Ancak 

zamana bağlı olan bu durumun araştırmanın sorularını ve sonuçlarını sınırlayıcı bir mahiyet 

kazanmaması için azami özen gösterilmiştir. Toplanan veriler nitel araştırma yöntemlerinden 

gömülü teori deseni analiz yöntemi ile analiz edilmiştir. Bu analiz doğrultusunda öğrencilerin 

Tanrı tasavvuru, Tanrı inancı ve dini duygu yönelimlerinin şekillenmesinde kader algılarının 

nasıl bir etkide bulunduğu değerlendirilmiş ve örgün eğitim kurumlarında yürütülen Din 

Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersi inanç öğretim konularına yönelik rehberlik edecek ilkelere, 

önerilere ulaşılmaya çalışılmıştır. 

 

1.5. Konuyla İlgili Çalışmalar  

Kader olgusu ve kader inancı birçok disiplini ilgilendiren boyutlar taşıdığı için birçok 

araştırmaya konu olmuş ve çeşitli yönleriyle ele alınmıştır. Disiplinler arası bağımsız bir bilim 



12 

 

dalı olarak din eğitimi alanında yapılacak olan bir araştırma var olan çalışmaları elde ettikleri 

veriler ve ulaştıkları sonuçlar bakımından görmek ve irdelemek durumundadır. Bu başlık 

altında konu ile ilgili yapılmış olan çalışmalara dikkat çekilerek kısaca bilgi verilecektir. 

Çalışmaların sonuçlarına ayrıntılı olarak girilmeyecek ancak sonuç bölümünde bu çalışmaların 

veri ve bulguları da dikkate alınarak değerlendirmeler yapılacaktır.  

Kader kavramı ile ilgili tespit edilebildiği kadarı ile yüksek lisans ve doktora düzeyinde 

yapılmış olan 54 tezden kırk beşinin temel İslam bilimleri -özellikle kelam anabilim dalı- 

kapsamında yapılmış olduğu görülmektedir. Bu çalışmaların büyük çoğunluğu literatür 

incelemesi yöntemiyle yapılmıştır. Çalışma konuları genelde: Kur’an ve Sünnet’te kader; İslam 

düşünce tarihinde kader kavramı etrafında yapılan tartışmalar; tarihi süreç içerisinde bazı 

mezheplerin ve bazı şahsiyetlerin kader anlayışları şeklinde görülmektedir.    

Kelam anabilim dalında yapılan 5 tez de ise, dua ve kader ilişkisi, lise gençliğinin kader 

algısı, Sakarya halkının kader algısı, cezaevi mahkumlarının kader algısı gibi konuların, nicel 

araştırma yöntemleriyle çalışıldığı görülmektedir.    

Tezlerden 6 tanesi din psikolojisi alanında yapılmıştır. Bu tezlerde: öğrenilmiş acizlik ve 

kader anlayışı; anksiyete ve kader anlayışı, yaşamın zorluklarıyla başa çıkmada kader 

anlayışının etkisi; kader inancının psikoterapik fonksiyonu ve 15-18 yaş gençlerinin kader 

anlayışlarının tutum ve davranışlarına etkisi çalışılmıştır.  

Kader inancının hayata yansıması bağlamında temel İslam bilimleri dışında saha 

çalışmasına yönelmiş din eğitimi, din psikolojisi ve din sosyolojisi alanında yapılmış 

çalışmalardan bazıları aşağıda verilmiştir.  

Yusuf Kandemir tarafından yapılan (2006) "Kader İnancının Psikoterapik Açıdan 

Fonksiyonu" isimli yüksek lisans tezinde, kader algılarının (Ehl-i Sünnet, Mutezile, Cebriye) 

psikoterapik fonksiyonu ve ruh sağlığı üzerindeki etkileri incelenmiştir. Araştırma bulgularının, 

kader algıları ile dindarlık arasında kuvvetli bir ilişki bulunduğunu, katılımcıların kader 

algılarına göre dindarlık düzeylerinin değiştiğini ve kader inancının, insanların ruh sağlığını 

olumlu yönde etkilediğini destekler mahiyette ortaya çıktığı görülmektedir. Kader inancı 

nispeten güçlü kişilerin, kader inancı zayıf olanlara göre ruh sağlığı göstergelerinin daha olumlu 

bir seviyede olduğu belirtilmiştir. Ehl-i sünnet kader algısına sahip olanların dini inanç, dini 

davranış ve içsel dini motivasyon seviyelerinin diğer kader algılamalarından (Mutezili, 



13 

 

Cebriyeci) daha yüksek çıktığı ve diğerlerine göre daha kanaatkâr olmaları sebebiyle daha 

gayretli ve ümitli oldukları ifade edilmiştir. 23  

Elif Batman tarafından yapılan (2008) "Yaşamın Zorluklarıyla Başa Çıkmada Kader 

İnancının Rolü" isimli yüksek lisans tezinde atıf kuramı çerçevesinde, kader inancına yüklenen 

anlamlar ve bu inancın günlük hayatta karşılaşılan problemlerin üstesinden gelebilme 

hususunda bireye nasıl bir destek sağladığını tespite çalışılmıştır. Araştırma bulgularından 

hareketle katılımcıların (20-50 yaş arası Kur’an kursu öğrencileri) kader algılarının geleneksel 

Müslüman kültürün değer yargılarıyla büyük oranda uyumlu olduğu ve hayatın zorluklarıyla 

başa çıkmada kader inancından büyük destek aldıkları sonucuna varıldığı görülmektedir. 

Özellikle katılımcıların pasif kaldığı durumlarda, yaşadıklarını anlamlı kılabilmek adına 

“yazılanı” yaşadığını ifade etmek ve bu sayede zorlukların, çaresizliklerin üstesinden gelmeye 

katkı sağlamak yönüyle kader inancının psikolojik rahatlatıcı bir görev üstlendiği sonucuna 

varılmıştır.24 

 Elif Kara tarafından yapılan (2009) "Öğrenilmiş Çaresizlik Davranışının Genellenme 

Derecesi ile Kader İnancı Arasındaki İlişkinin İncelenmesi " isimli doktora tezinde öğrenilmiş 

çaresizlik kuramı ile kader inancını teorik olarak ele almış ve alan araştırması yöntemi ile 

aralarındaki ilişki düzeyini tespit etmeye çalışmıştır. Bu araştırmanın sonucunda üniversite 

öğrencilerinin kader inançları ile öğrenilmiş çaresizlik düzeyleri ve bu tarz yükleme biçimleri 

arasında anlamlı bir ilişki bulunmadığı sonucuna ulaşılmıştır. 25 

 Yusuf Katırcı tarafından yapılan (2011) “Cezaevi Mahkûmlarının Kader Anlayışı: 

Ferizli L Tipi Cezaevi Örneği "isimli yüksek lisans tezinde cezaevindeki mahkûmların kader 

bağlamında olaylara bakış açıları çeşitli değişkenler açısından incelenmiştir. Nicel bir 

yaklaşımla yürütülen araştırma sonucunda, mahkûmların kader inancına sahip olmakla beraber 

bu anlayışın “kaderci” bir anlayış olmadığı, bilakis cüzi iradeyi ön plana çıkaran ve insanı 

fiillerinden sorumlu gören bir anlayış olduğu tespit edilmiştir. 26 

 
23  Yusuf Kandemir, Kader İnancının Psikoterapik Açıdan Fonksiyonu (Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006). 
24  Elif Batman, Yaşamın Zorluklarıyla Başa Çıkmada Kader İnancının Rolü (Adana: Çukurova Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008). 
25  Elif Kara, Öğrenilmiş Çaresizlik Davranışının Genellenme Derecesi İle Kader İnancı Arasındaki İlişkinin 

İncelenmesi (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009). 
26  Yusuf Katırcı, Cezaevi mahkumlarının kader anlayışı (Ferizli L Tipi Cezaevi örneği) (Sakarya Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011). 



14 

 

Saffet Kartopu tarafından yapılan (2012) "Kaygının Kader Algıları ile İlişkisi: 

Kahramanmaraş Örneği "isimli doktora çalışmasında kader algılarına göre kaygı düzeyinde 

farklılaşma olup olmadığı araştırılmıştır. Bu bağlamda, öğretmen ve öğrencilerden oluşan 

katılımcıların kader algıları ve kaygı düzeyleri tespit edilmiş ve aralarındaki ilişki ortaya 

konulmaya çalışılmıştır. Yükleme kuramı temel yaklaşımlarından hareket eden bu araştırma 

sonucunda, insanın sahip olduğu kader algısı ve dolayısıyla kader inancının, olayları 

anlamlandırmadaki durumu ya da diğer bir ifade ile “kader atfı” kullanma biçiminin kaygı 

düzeyini belirleyen önemli etkenlerden biri olduğu sonucuna varılmıştır.27 

Mücahiddin Şentürk (2013) tarafından yapılan "Sakarya halkının kader anlayışı" isimli 

yüksek lisans tezinde, Sakarya Halkı'nın kader konusundaki düşüncesi tespit edilmeye 

çalışılmıştır. Bu çalışmada, Kelam ilmi literatür taramasının yanı sıra, Sakarya Halkı'nı temsil 

ettiği düşünülen bir örneklem grubu üzerinde anket çalışması yapılmıştır. Bu kapsamda yapılan 

çalışmada, Sakarya Halkı'nın Kader konusundaki yaklaşımları çeşitli değişkenler açısından 

tespit edilmeye çalışılmıştır. Çalışma sonucunda, Sakaryalıların kader konusunda zihinlerinin 

net olmadığı, çelişkiler yaşadıkları tespit edilmiştir. 28 

Din eğitimini kapsamında özellikle gençlik dönemi, inanç ve kader konularında yapılan 

çalışmalara bakıldığında genelde öğrencilerden hareketle kader konularını ele alan çalışmaların 

çok az olduğu, daha çok program, ders kitapları ve öğretmenleri konu alan çalışmaların 

yapıldığı görülmektedir.  Öğrenciler üzerinde yapılan çalışmaların da daha çok lise 

öğrencilerini örneklem olarak aldığı, ilköğretim 8. Sınıf düzeyinde sadece bir çalışma yapıldığı 

görülmektedir.  

 Yapılan çalışmalardan biri Özarslan’ın 94 ve 99 lı yıllarda “Kader ve Lise Gençlerinde 

Kader İnancı” adlı çalışmadır. Çalışmada dikkat çekilen nokta; lise öğrencilerinin kader 

konusundaki inançlarında tutarlılık olmamakla beraber karışıklık ve uyumsuzluk olduğu ve 

bilgi düzeylerinin bilinti seviyesinde kaldığı yönünde olmuştur.29 

Bir diğer çalışma “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu” konulu Selçuk’un İSAV tarafından 

düzenlenen 1998 yılında “Gençlik Dönemi ve Eğitimi” adlı tartışmalı ilmi toplantıda sunmuş 

 
27  Saffet Kartopu, Kaygının Kader Algıları İle İlişkisi: Kahramanmaraş Örneği (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012). 
28  Mücahiddin Şentürk, Sakarya halkının kader anlayışı (Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013). 
29  Selim Özarslan, 14-18 Yaş Lise Gençlerinde Kader İnancı (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü., Yüksek Lisans Tezi, 1994); Selim Özarslan, “Kader ve Lise Gençlerinde Kader İnancı”, Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 9/1 (1999), 179-192. 



15 

 

olduğu ve 2000 Yılında aynı adla yayınlanmış kitapta yer alan bildirisidir. Literatür üzerine 

derinlemesine bir değerlendirme içeren bu çalışma sadece kader konusu üzerinde değil genel 

olarak inanç olgusunu, gençleri ve Özarslan’ın kader inancı ile ilgili verilerini dikkate alarak 

analiz etmiş ve bir model önerisi geliştirmiştir.30  

Din eğitimi alanında Keskiner’in yaptığı farklı çalışmalarda (2018 ve 2023) ise kader 

konularının öğretim programları ve ders kitaplarına yansıması konu edilmektedir. Bu 

çalışmalarda da öğrencilerin öğrenme öğretme süreçlerine ilişkin deneyimleri araştırma 

kapsamında değildir.31  

Doğan tarafından yapılan Ortaöğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Derslerinde “Kaza ve 

Kader İnancı” Öğretiminin Öğretim Programları, Ders Kitapları ve Öğretmen Görüşleri 

Bağlamında İncelenmesi (2022) adlı Yüksek lisans tezi, yine ortaöğretim düzeyine yönelmiş ve 

fakat öğrenci deneyimlerini araştırma kapsamına almamış olan değerli bir çalışmadır.32  

Zengin ve Doğan’ın Ortaöğretim DKAB Derslerinde Kader İnancı Öğretimi: Sınavla 

Öğrenci Alan Okullardaki Öğretmenlerin Görüşlerine Dayalı Bir İnceleme adlı çalışmasında 

öğretmen görüşleri doğrultusunda öğrencilerin kader algılarını etkileyen faktörler, 

öğretmenlerin öğretim programları ve ders kitaplarında kader inancı öğretimine yönelik 

düşünceleri, kader öğretimi konusundaki yeterlikleri ve en çok zorlandıkları hususlar 

incelenmektedir.33  

Karenoğulları’nın (2019) lise öğrencilerinin kader inançları ile bu inançlarının sonucunda 

kader ile ilgili kavramlara (ecel ve ömür, rızık, doğal afetler ve felaketler, hayır-şer, hidayet ve 

dalalet, dua ve tevekkül) yükledikleri anlamları belirlemeyi konu edinen yüksek lisans tez 

çalışması aynı zamanda lise öğrencilerinin kader kavramına yükledikleri anlamları çeşitli 

değişkenler (Cinsiyet, lise türü, sınıf düzeyi, sosyo-ekonomik düzey, anne-baba eğitim durumu 

ve din eğitimine en çok katkı yapan) açısından incelenmiştir. Araştırmanın örneklemini Hatay 

 
30  Mualla Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme”, Gençlik 

Dönemi ve Eğitimi (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2000). 
31  Emine Keskı̇ner, “İlköğretim Din Dersi Öğretim Programları ve Ders Kitaplarında Kader İnancı”, Örgün Din 

Eğitiminde İnanç Esasları, ed. Emine Keskiner (Ankara: Çamlıca Yayınları, 2023), 268; Emine Keskiner, “Din 

Kültürü ve Ahlak Bilgisi Ders Kitaplarındaki Kader Öğretisi Üzerine Bir Değerlendirme”, Düzce Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/2 (2018), 50-65. 
32  Fatma Zehra Doğan, Ortaöğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi derslerinde “Kaza ve kader inancı” öğretiminin 

öğretim programları, ders kitapları ve öğretmen görüşleri bağlamında incelenmesi (Sakarya: Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022). 
33  Mahmut Zengin - Fatma Zehra Doğan, “Ortaöğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Derslerinde Kader İnancı 

Öğretimi: Sınavla Öğrenci Alan Okullardaki Öğretmenlerin Görüşlerine Dayalı Bir İnceleme”, Bilimname 47/1 

(2022), 861-897. 



16 

 

İli, İskenderun ilçesi sınırları içerisinde bulunan Fen Lisesi, Anadolu Lisesi, Meslek Lisesi ve 

İmam Hatip Liselerinde öğrenim gören 9, 10, 11 ve 12’nci sınıf öğrencileri arasından tesadüfi 

yöntemle seçilen 624 öğrenci oluşturmaktadır. Araştırmada din eğitimine en çok katkıyı %94,8 

gibi bir oranla aile bireylerinin yaptığı, Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersleri ve din 

görevlilerinin geri kalan yüzdelik dilimi oluşturduğu tespit edilmiştir. Ancak bu katkıların 

niteliği konusunda açıklayıcı bilgilere yer verilmemiştir.34  

Akdemir’in (2020) “Öğrencilerde İnanç Problemine Neden Olan Faktörlerin Belirlenmesi” 

konulu çalışması hem lise öğrencilerine hem de öğretmenlerine yönelmiş bir durum 

çalışmasıdır. Bu çalışmada aileden alınan bilgilerin inançla ilgili zor konuların 

cevaplanmasında yetkinliğinin çok düşük olduğu üzerinde durulmuştur.35  

Yukarda yer alan iki çalışma Akdemir ve Karenoğulları’nın bulgularına birlikte 

bakıldığında, Karenoğulları’nın bulgularında ailenin etkisinin yüksek olması ve okuldaki 

derslerin ve bunun dışındaki kurumlarının etkisinin az olması şeklindeki sonuç ile Akdemir’in 

aileden alınan bilgilerin inançla ilgili zor konuların cevaplanmasında yetkinliğinin çok düşük 

olduğu şeklinde ulaşılan sonuçların bu haliyle bırakılması durumunda temel sorunun ortaya 

çıkarılmasında hala bazı boşluklar kalacağı ve veri eksikliğinin ortaya çıkacağı dikkatleri 

çekecektir. Bu tür konuların anlaşılmasında nitel desenlerle sorunu derinliğine anlamaya 

yönelik yapılacak olan araştırmaların göz ardı edilmemesi gereken bir bileşen olduğu 

söylenebilir.  

Ayas’ın (2020). Kader-Kaza Kavramının Öğretimi ve Kavram Yanılgıları Üzerine Bir 

İnceleme adlı çalışmasında Anket yolu ile veriler Tokat İl Milli Eğitim Müdürlüğüne bağlı 

ilköğretim 8. Sınıfı olan okullardan rastgele belirlenen 3 okulda 250 öğrenci üzerinden 

toplanmıştır. Çalışma neticesinde öğrencilerin bilgi düzeyinde kavramları kazandıkları ancak 

yarıya yakın bir kısmının kavrama düzeyinde kavram yanılgısı yaşadığı üzerinde durulmuştur. 

Bu sonuçlardan hareketle kaderle ilgili kavramların öğrenme öğretme süreçlerine yönelik 

öğrencilerin informal ve ön öğrenmelerini dikkate alan ve kavram öğretimini işe koşan 

yaklaşımlara yer verilmesine vurgu yapılmıştır.36  

 
34  Tuğba Karenoğulları, Lise Öğrencilerinin Kaderle İlgili Kavramlara Yükledikleri Anlamlar (Hatay-İskenderun 

Örneği) (Adana: Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 
35  Ayşe Betül Akdemir, “Öğrencilerde İnanç Problemine Neden Olan Faktörlerin Belirlenmesi”, AİBÜ İlahiyat 

Fakültesi Dergisi) 8/1 (2020), 318-342. 
36  Mehmet Ayas, “Kader-Kaza” Kavramının Öğretimi ve Kavram Yanılgıları Üzerine Bir İnceleme”, Türk 

Akademik Araştırmalar Dergisi 5/3 (2020), 358-380. 



17 

 

Erdoğan’ın İnanç Öğretiminde Fonksiyonel Yaklaşım: Kader ve Kazâ Örneği adlı 

çalışmasında kaza ve kader kavramlarının kelâmi tartışmaları değil bu kavramların öğretiminin 

önemine vurgu yapılarak nasıl öğretilebileceği ele alınmış, özellikle fonksiyonel yaklaşım 

üzerinde durulmuştur. Bu bağlamda inanç öğretiminde kaza ve kaderle ilgili “kavram öğretimi 

yaklaşımı” ve “fonksiyonel yaklaşım” şeklinde bir ayrıma gidilmesi yönünde bir anlayış 

benimsenmiştir.37  

Yapılan çalışmalara bakıldığında kader ve kaza konuları ile ilk defa karşılaşan 8. Sınıf 

öğrencilerinin informal birikimlerini yordayan, örgün eğitim kapsamında öğrenme ve öğretme 

süreçlerini kendi deneyimlerinden hareketle anlamaya çalışan ve bu veriler üzerinden bulgulara 

ulaşarak öneriler geliştiren başka çalışmalara henüz ulaşılamamıştır.  

  

 
37  İrfan Erdoğan, “İnanç Öğretiminde Fonksiyonel Yaklaşım: Kader ve Kaza Örneği”, Pamukkale Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/1 (2021), 20-47. 



18 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

2. TEORİK ÇERÇEVE 

 

2.1. Dini Kavramlar 

Din olgusu ilahiyat, felsefe ve sosyal bilimler (psikoloji, sosyoloji, antropoloji) gibi 

farklı disiplin bakış açılarıyla tanımlanmaya çalışılmıştır. Yapısı gereği çok yönlü ve kompleks 

bir olgu olan “din olgusu” tam bir tanım yapmayı zorlaştırmaktadır. 38  

İlahiyat perspektifinden din, “akıl sahiplerini, kendi irade ve tercihleriyle bizzat hayır 

olan ve peygamber tarafından tebliğ edilen şeylere (öğretilere) sevk eden ilâhî kanun"39; 

“bağlılarını bu dünyada ve öte dünyada mutlu etmek için Tanrı’ca saptanan kuralları kapsayan 

kurum”40 şeklinde tanımlanabilmektedir.  

Felsefe açısından baktığımızda ise dine dair, “doğayı ve toplumu düzenleyen üstün bir 

güce inanma öğretisi”41 ya da başka bir tanımda, “Doğaüstü bir Tanrısal güç ya da varlıkla ilgili 

inançların, bu varlığa yönelik manevi eğilimlerin ve Tanrı'ya yapılan ibadetin oluşturduğu 

bütün; insan varlığının yaşam ve tecrübelerinin üç temel boyutuyla ilgili sorulara, belirli 

özellikleri olan bir Tanrı kavramıyla yanıt getirmeye çalışan inanç sistemi; insan yaşamının çok 

temelli boyutlarını ve bunlarla ilgili soruları, a) insan varoluşunun kaynağı, b) insanın doğasının 

ve yazgısının kaynağı ve c) insanın değerler cetvelinin belirleyicisi ve gündelik yaşamındaki 

yol göstericisi olarak Tanrı kavramıyla yanıtlayan inanç sistemi”42 şeklinde tanımlamalar ile 

karşılaşabilmekteyiz.   

Sosyal bilimler bakış açısından din, “kutsal fikrine dayalı olan ve müminleri bir sosyo-

dinsel topluluk içinde birleştiren inançlar, ‘semboller ve pratikler’ kümesi”,43 “insan davranışını 

yönlendiren, yaşama anlam katan kutsal ya da doğa üstü bir ya da daha çok güç ve yaratıcı 

 
38  Hayati Hökelekli, Din Psikolojisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993), 69. 
39  Bekir Topaloğlu - İlyas Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü (İstanbul: İSAM Yayınları, 2015), 72. 
40  Orhan Hançerlioğlu, İslam İnançları Sözlüğü (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1984), 69.  
41  Orhan Hançerlioğlu, Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1993), 63.   
42  Ahmet Cevizci, Felsefe Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2000), 90.; Ahmet Cevizci, Felsefe 

Sözlüğü (Pradigma Yayıncılık, 2005), 502.    
43  Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, çev. Osman Akınhay-Derya Kömürcü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 

1999), 156.   



19 

 

kavramına dayanan bir inançlar, simgeler ve törenler sistemi”,44 “kişisel bir tavır olarak din, 

Tanrısal varlıkla ilgili inançların, bu varlığa yönelik duygusal ve manevi eğilimlerin ve ona eda 

edilen ibadetlerin oluşturduğu bütün; tarihi-sosyal bir kurum olarak din ise, belli bir inanmışlar 

topluluğuna özgü doktrin, ahlak ve kültürel uygulamaların genel bütünü”45 şeklinde 

tanımlanabilmektedir.46 

Yukarıda dine dair verdiğimiz bazı tanımlardan da görüleceği üzere tanımlar farklı olsa 

da ortak nokta dinin: tartışmasız kabul edilen “kutsal ve üstün bir varlık inancı”47 ve bu varlık 

ile kurulan iletişim ve varoluşa dair sorulan sorulara verilen cevaplar, önerilen öğretiler ve 

kurallar bütünü olduğudur. Örneğin antropolog Geertz’in din tanımında bu yönü açık bir şekilde 

görmekteyiz: “Din, varoluş hakkında genel mahiyette kavramlar dile getiren ve insanlarda 

güçlü, derin ve kalıcı motivasyonlar ve ruhi eğilimler uyandıracak tarzda etkide bulunan bir 

semboller sistemidir. Dile getirdiği kavramlara öyle bir gerçeklik özelliği sağlar ki, bunların 

etkisiyle yaşanan motivasyonlar ve ruhi eğilimler ancak gerçeğe dayanmakta gözükürler.”48  

Birey üzerinde bu denli etkili olan dini semboller ve bunların sözel ifadesi olan dini kavramların 

mahiyeti, genel geçer tanımlamalar yapmanın zorluğu, birey tarafından kazanılma süreci ve bu 

sürecin hangi öğrenme yaşantıları üzerinden gerçekleştiği üzerinde durmakta fayda görüyoruz. 

Zira bu noktada ele almak istediğimiz dinî kavramlar ve oluşum sürecini anlamak, aynı 

zamanda çocuğun dine dair düşüncesinin teşekkül ve işleyişine de ışık tutacaktır.49  

Kavramlar genel anlamda, nesne, varlık, olay ya da olguların özelliklerinin soyutlanıp 

sınıflandırılması ve genellenmesi50 yolu ile kazanılan zihne ait tasarımlar şeklinde 

tanımlanabildiği gibi soyut düşünme faaliyetinde kullanılan ve belli bir somutluk ya da soyutluk 

derecesi sergileyen,51 nispeten değişmez, yada en azında istikrarlı ve bir kelime ile gösterilen 

soyut bir düşünce,52fikir ya da ide şeklinde de tanımlanabilmektedir.53  

 
44  Rasim Bakırcıoğlu, Ansiklopedik Eğitim ve Psikoloji Sözlüğü (Ankara: Anı Yayıncılık, 2012), 462.    
45  Paul Foulquıe, Pedagoji Sözlüğü (İstanbul: Sosyal Yayınları, 1994), 99-100. 
46  Farklı tanımlar hakkında geniş bilgi için bkz. Halil Apaydın, Din Psikolojisi Terimler Sözlüğü (İstanbul: 

Bilinkent Yayınları, 2016), 62-64.   
47  Yumni Sezen, Sosyoloji Açısından Din (İstanbul: M.Ü.İ.F.V. Yayınları, 1988), 13.   
48  Hökelekli, Din Psikolojisi, 69-70’den nakille (IC. Geertz, 1972:23).  
49  Murat Yıldız, Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi (İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları, 2007), 3. 
50  Bakırcıoğlu, Eğitim ve Psikoloji, 880.  
51  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 988.  
52  Foulquıe, Pedagoji Sözlüğü, 270-271.   
53  Kavram hakkında geniş bilgi için bkz. İvan Frolov, Felsefe Sözlüğü, çev. Aziz Çalışlar (İstanbul: Cem 

Yayınevi, 1991), 263.; Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, 395.  



20 

 

Kavram ve kavram oluşumuna dair mevcut açıklamaların hiçbirini tek başına tatmin 

edici bulmayan Vinacke, bu açıklamalar arasındaki ortak noktaları şu şekilde özetlemektedir:  

“Kavramlar, a) doğrudan duyusal veriler değildir; bunların detaylandırılmasından, 

kombinasyonundan ortaya çıkan bir şeydir, b) birincil koşulun doğal bir neticesi olarak 

kavramlar, organizmanın önceki deneyimlerine dayanır, c) farklı duyusal deneyimleri 

biraraya getiren, birleştiren veya bağlayan yanıtlardır, d) bu tür bağ ve bağlantıların 

doğası gereği sembolik olduğu sonucuna varılabilir. Yani aynı yanıt çeşitli verileri ifade 

eder. Burada yanıt genellikle bir sözcükten oluşup, nesne ve bununla ilişkili farklı 

deneyimler ile ilişkili olduğu farklı nesneler ve bunlarla ilişkili farklı deneyimleri ve bu 

bağlamlarda uyanan farklı duygusal tepkileri birbirine bağlar, e) Kavramlar, 

organizmanın içsel süreçleri bakımından seçici faktörleri temsil ederler.” 54 

Öner'e göre kavram: “bir şeyin zihindeki tasavvuru” ve “bir var olan hakkında verilen 

hükümler yığınıdır.” Diğer bir ifade ile kavram, var olanın insan zihnindeki kaydıdır. Bu kayıt 

yaşam boyu kapanmadan devam eder. “Var olan şey” tanındıkça, ona nüfuz edildikçe, 

kaydedilen hükümler değişebildiği gibi artabilir de.  Bu sebepledir ki bir kavramın içeriği 

sürekli değişmektedir. Var olanın insan zihnimdeki kaydına bağlı olarak insan bilgisi de sürekli 

değişip gelişmektedir.55
  Sonuç olarak diyebiliriz ki, bütün zihni hayat, “gerçekten-kavrama” ve 

“kavramdan-gerçeğe” gidip gelen çift yönlü bir hareketten ibarettir.56 Öyle ki, bu iki uçtan biri 

sürekli olarak ötekini aydınlatırken, öteki de onu beslemektedir.57  

Kavramlar farklı açılardan sınıflandırılabilmektedir. Mesela, doğrudan gözlemlenebilir 

fenomenleri tanımlayan kavramlar ile çıkarsanmış fenomenleri ifade eden kavramlar arasında 

bir ayrıma gidilebilmektedir.58 Öner de kavramları iki grupta ele almaktadır. Var olanın 

bütününe delâlet eden kavramları birincil kavramlar (örneğin, insan, göz, kol, vb.), bunların hal 

ve ilişkilerini ifade eden kavramları da ikincil kavramlar (örneğin, özgürlük, adalet, demokrasi, 

vb.) olarak ifade etmektedir. İkincil kavramlar birincil kavramlara göre anlam kazandığından 

bunlara göreli kavramlar da denilmektedir. 59  

 
54  W. Edgar Vınacke, “The Investıgatıon Of Concept Formatıon”, Psychological Bulletin 48/1 (1951), 2-3.   
55 Necati Öner, “Kavram”, Felsefe Dünyası 3 (1993), 4. 
56  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 988.  
57  Foulquıe, Pedagoji Sözlüğü, 270-271. 
58  Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, 395.  
59  Geniş bilgi için bkz. Öner, “Kavram”, 3.  



21 

 

Öner’e göre birincil kavramlar deney yolu ile doğrulanabildikleri için “kavramsal 

açıklıklarında” insanlar arasında birlik sağlanabilir. Ancak ikincil kavramların temsil ettiği 

haller ölçmeye biçmeye uygun olmadığından böyle bir birlik sağlamak güçtür. Bunlar üzerinde 

ancak uzlaşma olur. Bunların açıklıkları bireysel eğilimler, ideolojiler, inanç sistemleri ve 

kültür farklılıklarına göre değişir. Bu sebeple bu kavramların açıklıklarında, bireyler arasında 

birlik sağlanmasının güçlüğü insan doğasından kaynaklanır. İkincil kavramlar çok anlamlı 

oldukları, hangisinin var olanı doğru temsil ettiği gerek deneyle ve gerek akıl yolu ile tahkik 

edilemediğinden, bunlar için değer hükmü, olarak doğru-yanlış çifti kullanılamaz. Bunlar için 

en uygun, en elverişli, en faydalı gibi ifadeler kullanılır.60 

 Aynı kelimeler ve aynı mantığı kullandıkları halde insanlar, kavram içeriklerinin 

değişken ve herkeste aynı olmaması sebebiyle yaşadıkları anlaşmazlığı ancak kullanılan 

kelimelerin delâlet ettikleri kavramların açıklıklarında birlik sağlamakla aşabilirler. 61 

 Öner'in kavramlar hakkında yapmış olduğu açıklamalardan yola çıkarak araştırma 

konumuzun odaklandığı kader ve ilgili diğer kavramları tahlil etmeye çalıştığımızda, bu 

kavramların bir yandan yaratıcının, yaratmış olduğu varlıklara karşı davranışını ve diğer yandan 

da yaratılmış ve sınırlı irade verilmiş bir varlık olarak insanın kendi hayatını ve çevresindeki 

varlığın varoluşunu etkileyen karar ve davranışlarını ifade etmesi bakımından ikincil kavramlar 

gurubunda olduğunu söyleyebiliriz. Öner'in de ifade ettiği gibi ikincil kavramlar hakkında 

kavramsal açıklık noktasında birliktelik sağlanamamakta ve kavramların temsil ettiği haller 

kişiden kişiye, gruptan gruba, mezhepten mezhebe değişebilmektedir. Zira bunların açıklıkları 

bireysel eğilimler, ideolojiler, inanç sistemleri ve kültürel farklılıklara göre değişebilmektedir. 

Kader ve ilgili diğer kavramlar kelamî kavramlardır. Bu kavramlar İslam düşünce geleneğinde 

nasıl tanımlanmıştır ya da nasıl anlaşılmıştır diye baktığımızda kavrama yüklenen farklı 

içerikler ve bu içeriklerin yüklenmesine sebep teşkil eden ideolojik, siyasal ve kültürel pek çok 

faktör karşımıza çıkmaktadır.  Bu farklılıklar kelam alanındaki mezhepler bağlamında nasıl 

tanımlandığı ilgili başlıklar altında açıklanacaktır.  

 İslam düşünce tarihi boyunca kader kavramına farklı motivasyonlar ve saikler ile farklı 

anlamlar yüklenmiş olması durumu, bu kavramı bir inanç öğesi olarak eğitim öğretime konu 

etme noktasında aşılması gereken birtakım zorluklar ortaya çıkarmaktadır. Zira kader ve ilgili 

diğer kavramlar, Kur’an ve Sünnet perspektifine uygun ve üzerinde uzlaşılabilecek bir açıklıkta 

 
60  Necati Öner, “Kavramın Açıklığı ve Seçikliği”, Felsefe Dünyası 24 (1997), 5-6.    
61 Necati Öner, “Kavram”, Felsefe Dünyası 3 (1993), 5; Necati Öner, “Kavramın Açıklığı ve Seçikliği”, Felsefe 

Dünyası 24 (1997), 3-4. 



22 

 

açıklanabilmeli ki örgün ve yaygın eğitim kurumlarında verilen Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

dersi müfredatı kapsamında “Kaza ve Kadere iman” ünitesini sorunsuz bir şekilde öğretime 

konu edilebilsin. Kader algısı ve inancı, inanılan ya da inanılmayan Tanrı tasavvurunun 

şekillenmesi süreci ile ilişkili olduğundan söz konusu kavram hakkında tam anlamıyla net bir 

tanım yapılamasa da en azından üzerinde uzlaşılabilecek bir açıklaması yapılmalıdır.  

 

2.2. Din Duygusu  

İnsanın kutsal kabul ettiği “metafizik alan” ile ilişkisini kuran din olgusu, tarihi süreç 

boyunca hem birey ve hem de toplum yaşamı için önemli bir dinamik olmuştur.62 Kutsal bir 

varlığa bağlanmak, insan için önemli ve karşılanması gereken duygusal bir ihtiyaç olması 

hasebiyle inanma duygusu tüm yaşamı boyunca insanın ayrılmaz bir parçasıdır.63 Birey bu inanç 

sayesinde duygusal ihtiyaçlarının tatmin olmasını ve hayatının istikrar kazanmasını ister.64   

Din duygusunun nasıl ortaya çıktığı yani kaynağı konusunda değişik görüşler ileri 

sürülmüştür: İnsanın yaratılışından gelen, ayrılmaz bir parçası ve fıtri olduğunu ileri sürenler 

olduğu gibi fıtri olmadığını ve farklı saiklerin etkisiyle sonradan ortaya çıktığını ileri sürenler 

de bulunmaktadır. 65 Kültürler arası yapılan araştırmalar sonucunda dinin, bütün coğrafyalarda, 

bütün toplumlarda, evrensel bir şekilde yaygın olduğunun ortaya konmasıyla, antropolog, 

sosyolog ve sosyal-psikologlar arasında dini duygunun genetik olduğu yani, insanlarda 

doğuştan gelen ortak bir kutsallık düşüncesinin bulunduğunu savunan teoriler yaygınlık 

kazanmıştır.66  

Bunun yanında dindarlığın en azından bazı bileşenlerinin genetik olduğunu savunan 

psikologların varlığından bahseden Karaca, tespitlerini şu şekilde ifade etmektedir:  

“Jung, insanda Allah’ı bulmak için kendisini bir arayışa sürükleyen bilinçdışı bir 

arzu bulunduğunu ileri sürmüş (Jung, 1966; 4-5), Elkind ise, dinin en azından bazı 

yönlerinin, zihinsel gelişim sürecinde ortaya çıkan belli bilişsel ihtiyaç kategorilerinde 

bulunabileceğini belirtmiştir. (Elkind, 1970: 36) Frankl’ın bahsettiği; insanda mevcut 

olan üniversal ölçekte bir anlam arayışı ile Simith’in referansta bulunduğu kendilik 

 
62  Ali Köse - Ali Ayten, Din Psikolojisi (İstanbul: Timaş Yayınları, 2013), 110. 
63  Bkz. Elkind, “The Origins of Religion in the Child”, 37. 
64  Faruk Karaca, Din Psikolojisi (Trabzon: Eser Ofset Matbaacılık, 2015), 69. 
65  Bkz. Ronald Goldman, Religious Thinking from Childhood to Adolescence (New York: The Seabury Press, 

1968), 4.; Kerîm Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş) (İstanbul: Boğaziçi 

Yayınları, 2012), 30-31.   
66  Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 20.   



23 

 

şuurunun kaçınılmaz bir şekilde insanı türüyle ilgili varlıksal sorgulamalara zorlaması, 

dine temel olacak düşüncelerden kabul edilmekle (Batson ve ark, 1993: 53) birlikte, son 

zamanlarda yapılan çalışmalar genetik faktörlerin dindarlık üzerindeki etkisini tecrübi 

olarak desteklemektedir.”67 

Din duygusu, din psikolojisi/felsefesi kitaplarının bazısında, bağlılık duygusuyla, 

bazısında korku duygusuyla, bazısında cinsel hayat ile ve bazısında da sonsuzluk duygusuyla 

ilişkilendirmektedir.68 Örneğin Allport, her kişiliğin benzersiz olduğu hatırlatarak, neredeyse 

tüm durumlarda, dinsel duyguları ortaya çıkaran ve gelişim sürecinde bireyin dinini, 

dindarlığını şekillendiren şeyin, bireyin bedensel ihtiyaçları, mizacı ve zihinsel kapasitesi, 

psikojenik ilgileri ve değerleri, rasyonel açıklama arayışı ve çevreleyen kültüre tepkisi şeklinde 

biçimlendirici faktörlerin sentezleri olduğunu düşünmektedir.69 Bu farklı bakış açıları her ne 

kadar din duygusunun başlangıcı ve kaynağı konusunda farklı yaklaşımlara sahip olsalar da 

dinin, “insanın temel ihtiyaçlarının doğal bir ifadesi” olarak yaşamının ayrılmaz ve önemli bir 

parçası olduğu konusunda hemfikirdir.70   

Kur’an-ı Kerim’e göre din duygusu fıtridir. Örneğin, “Yeryüzünde Allah 'a işaret eden 

nice deliller vardır. Aynı delillerden iç dünyanızda da vardır "71, “Yüzünü birleyici olarak dine, 

Allah’ın insanları üzerine yaratmış olduğu fıtrata döndür. Allah'ın yaratmasında bir değişiklik 

yoktur. Dosdoğru din de budur”72 ve “Kıyamet günü, "Biz bundan habersizdik." demeyesiniz 

diye Rabbin, ademoğullarının bellerinden zürriyetlerini çıkardı ve onları kendilerine tanık 

yaptı. Ben sizin Rabbiniz değil miyim? dedi. "Evet, Rabbimizsin, tanıklık ediyoruz." dediler.”73 

ayetlerinde geçen “fıtrat” kavramı, Yüce Allah'ın insanda yarattığı ve onda kökleştirdiği, 

Allah’ı bilme ve ona iman etmeye olan yetisine işaret etmektedir.74 Diğer bir ifadeyle Allah, 

mahlûkâtı kendisini bilip tanıyacak ve idrak edecek bir hâl üzere yaratmıştır.”75 Ayetlerde din 

olgusunun fıtrata bağlanması ve dünya hayatından önceki dini içerikli deneyimin, dünyaya 

geldikten sonra “sistemde kayıtlı bir veri veya yaşantı olarak hatırlanabilmesi” olgusu, doğuştan 

 
67  Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 21; Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 21.      
68  Pierre Bovet, Din Duygusu Ve Çocuk Psikolojisi, çev. Selahattin Odabaş (Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, 1953), 14. 
69  Gordon W. Allport, The Individual and His Religion (New York: The Macmillan Company, 1960), 9. 
70  Goldman, Religious Thinking, 4. 
71  Zâriyat 51/20-21. ayetlerinde, insanın varlıksal özünün Allah’tan ayrı olmadığına dikkat çekilmiştir. 
72  Rum 30/30. ayetinde, insanların yaratılış olarak tek bir Tanrı’ya inanmaya eğilimli olduğuna işaret 

edilmektedir. 
73  Araf 7/172. ayetinde, insanların ruhlarının dünyaya gelmeden önce yaratıldığı ve ruhlar âleminde Allah’ı Rab 

olarak tanıdıklarından bahsedilmektedir. 
74  Rağıb el-İsfahani, Müfredat, Kur’ an Kavramları Sözlüğü, çev. Abdulbaki Güneş, - Mehmet Yolcu, (İstanbul: 

Çıra Yayınları, 2012), 801. 
75  Cemaluddin Muhammed b. Mukerrem İbn Manzûr, Lisanu’l-Arab (İran: Neşr-ü Edebi’l-Havza, 1405), 5/57.   



24 

 

gelen, ortak bir kutsallık düşüncesinin varlığı ve bireylerin yaşam süreci boyunca farklı  

etkileşimler ile bunu farklı şekillerde deneyimledikleri ve dini alana yönelik müspet yada menfi 

farklı derecelerde tutumlar geliştirdikleri düşüncesiyle uyuşmaktadır.76 

Bu konuda yapılan bilimsel araştırmaların ekseriyeti, çocuklukta büyük bir dini 

hazırlığın varlığından bahsetmektedir. Vergote’un ifadesiyle; insanlar dindar olarak dünyaya 

gelmezler. Ancak onlar dini bakımdan tamamen boş da değildirler. Çocuk dini inanca yabancı 

değildir, aksine onda tabii olarak dini bir kabiliyet, bir eğilim ve büyük bir dini hazırlığın 

bulunduğu bilimsel araştırmalarla ortaya konmuştur. Dini duyguların erken yaşlarda ortaya 

çıkmasını psikolojik faktörlere ve içine girdiği kültür evreninin çocuğun davranışını 

şekillendirmesine bağlayan Vergot, Tanrı fikrinin çocuğun düşüncesinde kendi kendine 

filizlenmeyeceğini ve doğuştan getirilen dini hazırlığın, ancak vaktinden önce eğitilmiş olmakla 

şekillenebileceğini savunmaktadır.77  

Çocukta doğuştan potansiyel olarak var olduğu kabul edilen din duygusunun ortaya 

çıkması, şekillenmesi ve gelişmesinde çevresel etkenlerin önemi çok büyüktür. Çocuğun içinde 

yetiştiği aile ve etkileşim halinde bulunduğu sosyal çevrenin özellikleri, dine karşı tutunmuş 

olduğu tavır, dini söylemleri, değerlendirmeleri, inançları ve davranışları çocukta din 

duygusunun erken/geç uyanmasına sebep olabildiği gibi, sağlıklı/sağlıksız bir şekilde 

gelişmesine de neden olabilmektedir.78 Nitekim Peygamberimiz ’in (sav): "Her çocuk fıtrat 

(Tanrı fikrine yatkın) üzere doğar. Daha sonra da ebeveyni onu Yahudileştirir, Hıristiyanlaştırır 

veya Mecusileştirir." 79 ifadeleri bu duruma işaret etmektedir.  

0-2 yaşı civarında, dini duygu açısından yaratılıştan “ruhen yetenekli” ve çevreden 

gelecek dini etkileri ve tecrübeleri “almaya ve yaşamaya hazır bir potansiyele” sahip olduğu 

kabul edilen bebeklik dönemi, dinî açıdan somut belirtilerin pek rastlanılmadığı bir dönemdir. 

Dinî gelişimin duygularla sınırlı olduğu kabul edilen bu dönemde din duygusu, güven, sevgi, 

bağlanma gibi temel duygular üzerinde yükselmektedir.80 Bu aşamada dini gelişimin daha çok 

duygularla sınırlı olduğu söylenebilir. Bu dönemin en temel duygusal ihtiyacı ve en önemli 

 
76  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 22.; İnsanın yaratılış sürecinde Allah'ın kendi ruhundan üflemesi ve insanı 

fıtrat üzere yaratması bu kutsallık hissinin göstergelerindendir. Bkz. Secde 32/9; Sa’d 38/72; Rum 30/30; Tin 

95/4-6. 
77  Bkz. Antoine Vergote, “Çocuklukta Din”, çev. Erdoğan Fırat, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

22/1 (1978), 315-316.; Bovet, Din Duygusu Ve Çocuk Psikolojisi, 18-19.; Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve 
Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 39-43. 

78  Hasan Dam, “Çocukluk Dönemi Din Eğitimi”, Gelişim Basamaklarına Göre Din Eğitimi, ed. Mustafa Köylü 

(Ankara: Nobel Yayınları, 2017), 66.    
79  Hadisin kaynağı ve değerlendirilmesi için bkz. Musa Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader 

Anlayışı (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2013), 71.  
80  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 95. 



25 

 

özelliği, doğumla başlayan ve yaşam boyunca devam eden “bağlanma ve bu sayede güvende 

hissetme” olgusudur. Anne-babaya ya da ihtiyaçlarını karşılayan bir bakıcıya bağlanma, onların 

himayesinde, maddi manevi her açıdan varlığını güvende hissetme duygusunun; dini yaşayışın 

temelini oluşturan, Allah’a bağlanma, yardımına sığınma ve bu şekilde kendini güvende 

hissetme duygusuna çok benzediği, bireyde dini eğilimin açığa çıkmasında ve dini inancın 

gelişmesinde bir başlangıç noktası olduğu kabul edilmektedir.81 

Çocuğun Allah inancı ile karşılaşmasının çok küçük yaşlarda başladığını değerlendiren 

Yavuz, dini gelişim olgusu üzerine yoğunlaşan teorisyenlerin görüşlerini şöyle özetlemektedir: 

“Remplein 2-6 yaşlarındaki çocukların Tanrı'ya inanma hususunda özel ve canlı bir hazırlık 

içinde bulunduklarını, Vogel, çocukların dinî inançla karşılaşmasının 2-3 yaşlarında ortaya 

çıktığını, C. Bühler, 2-4 yaşlarında antropomorfist bir Tanrı tasavvurun doğduğunu ve Vergote, 

3-4 yaşlarında dinî inancın canlılık kazandığını düşünmektedirler.”82 Sonuç olarak diyebiliriz 

ki çocukta din duygusunun uyanması ve yavaş yavaş kendini hissettirmeye başlaması, bebeklik 

çağının sonu ile ilk çocukluk çağının başladığı döneme rastlamaktadır.83 

Varlığını ancak yetişkinlerin ilgi ve yardımıyla devam ettirebilen, onlara bağlanma, 

sığınma ve bu şekilde güven hissetme ihtiyacındaki çocuk, dil gelişimiyle birlikte bitmez 

tükenmez bir anlama isteği ve merak duygusu ile çevresine yönelir. Çevresini kuşatan nesneler, 

insanlar, olgular ve olaylar hakkında sürekli sorular sorar ve anlamlandırmaya çalışır. 

Başlangıçta kendisini çevreleyen maddi ve sosyal dünyayı merak etme ve anlama çabası 

zamanla maddi dünyanın ötesi, doğum öncesi ve ölüm sonrasına dair soruların ve anlam 

arayışlarının da eklenmesiyle çocuğun sonsuzluğa yönelik boyutunun ortaya çıkmasına katkı 

sağlar.84 Sonsuzluğa karşı duyulan bu özlem ve yönelim, çocuktaki dini inancın ve Allah 

arayışının bir başka başlangıç noktası olarak kabul edilmektedir.85 Başlangıçta bağlanma, 

güvende hissetme duygusu ile başlayan, dil gelişimiyle birlikte merak ve anlam arayışı ile 

sonsuzluğa doğru uzanan bu yöneliş, çocukta dini duygunun gelişmesinde ve şekillenmesinde 

önemli rol oynamaktadır. Sonuç olarak diyebiliriz ki, çocuğun yaratılışında tabii olarak var olan 

bu dini istidat ve eğilim; yaşın ilerlemesine bağlı olarak pek çok gelişimsel ve çevresel faktörün 

etkileşimi sonucunda ortaya çıkmakta, oluşma ve şekillenme sürecinden geçmektedir.  

 

 
81  W. H. Clark, “Çocukluk Dönemi Dini”, çev. Neda Armaner 24/1 (1981), 177-178. 
82  Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 31. 
83  Neda Armaner, Din Psikolojisine Giriş (Ankara: Ayyıldız Matbaası, 1980), 83.    
84  Beyza Bilgin, Beyza Teyze’den Hikayeler 4 (Ankara: Gün Yayıncılık, 2004), 5-9.   
85  Hökelekli, Din Psikolojisi, 254; Clark, “Çocukluk Dönemi Dini”, 177.      

 



26 

 

2.3. Tanrı Tasavvuru 

“Tanrı tasavvuru” kavramı, yerli ve yabancı literatürde86 yoğun bir şekilde 

kullanılmaktadır. Tanrı tasavvuru, kişinin yaşamının ilk anlarından itibaren, fiziksel, bilişsel ve 

psiko-sosyal gelişimine, edinmiş olduğu algı, bilgi, deneyim ve yaşantı birikimine göre, 

Tanrı’yı zihninde canlandırması, biçimlendirmesi ve anlamlandırması şeklinde 

tanımlanmaktadır.87 Tanrı tasavvurunun gelişim süreci, Allah’a inanma/inanmama, o’na 

bağlanma/bağlanmama ve dine karşı olumlu/olumsuz yönde bir yönelime zemin 

oluşturmaktadır.  

Goldman, Tanrı Kavramının, birbiriyle ilişkili farklı unsurların etkileşimiyle gelişen bir 

kavram olduğunu şöyle ifade etmektedir88: 

“Tanrı Kavramı, a) doğrudan duyusal veri olmayıp, duyusal verilerin 

ayrıntılandırılması, birleştirilmesi ve yorumlanmasından oluşur. (‘benim babam, benim 

evim vb.); b) yalnızca bu deneyimin verilerini adlandırmada değil, aynı zamanda 

bileşenlerini ve önemli özelliklerini anlamada çocuğun önceki deneyimine bağlıdır; c) 

Farklı duyusal deneyimleri birbirine bağlayan veya birleştiren yanıtlar şeklindedir, 

(‘baba güçlüdür, büyüktür, her şeye gücü yeter, beni korur.’ …‘İsa Tanrı gibidir, O 

bütün çocuklara bakar, ilgilenir’. ‘Tanrı gökyüzünde büyük bir babadır’ vb.); d) bu tür 

bağlar veya bağlantıların doğası gereği sembolik olduğu sonucuna varılabilir. Aynı yanıt 

çeşitli verileri temsil edebilir. Bu yanıtta Tanrı, genellikle insan ilişkilerinde en iyi 

olduğu düşünülen tüm deneyimleri birleştiren bir kavram olarak değerlendirilebildiği 

gibi, aynı zamanda öfke, beklenmeyen ve keyfi cezalar veren insan ilişkilerindeki gibi 

en kötüyü de sembolize edebilir; e) Çocuğun içsel süreçleri açısından, seçici faktörleri 

temsil eder, örneğin, özel ve kutsal bir şeyle özdeşleştirildiğinde Tanrı iyidir, kötü 

değildir gibi.”   

Bireyin her alandaki gelişiminin temelini, çocukluk çağı oluşturmaktadır ve özellikle 

ilk-çocukluk dönemi onun geleceği bakımından çok daha önemlidir.89 Çocukluk döneminde, 

şekillenen en önemli tasavvurlardan biri Tanrı tasavvurudur. Çocukların Tanrı tasavvuru, 

 
86  Bkz. Hökelekli, Din Psikolojisi; Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş); Yıldız, 

Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi; Allport, The Individual and His Religion; Vergote, “Çocuklukta 

Din”. 
87  Yıldız, Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi, 9-10.   
88  R. J. Goldman, “Researches In Religious Thinking”, Educational Research 6/2 (Şubat 1964), 143. 
89  Peter L. Berger - Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality (New York: Doubleday & Company, 

1966), 124.   



27 

 

ilerleyen yaşlarda deneyimlenen değişimlerden etkilenir, değişir, gelişir. Tanrı tasavvuru, 

çocuğun yaşamını çevreleyen tarihsel, sosyal, kültürel, eğitimsel ve mezhepsel şartlarla 

şekillenir.90  

Çocuklarda Tanrı tasavvurunun ve inancının şekillenmesi sürecinde çocuğun ailesiyle 

kurduğu ilişki ve etkileşimin etkili olduğu öne sürülmektedir. Heller, çocukların aileleriyle 

yaşadıkları ilişki ve etkileşime bağlı olarak geliştirebildikleri, 6 farklı Tanrı tasavvuru 

geliştirdikleri ve bu şekilde bir Tanrı inancına sahip olabildiklerini düşünmektedir.91  

Köylü, çocukların aileleriyle ilişkileri dolayısıyla geliştirdikleri Tanrı tasavvuru ve 

inancının sadece çocukluk dönemiyle sınırlı kalmayıp, yaşamın daha sonraki dönemlerinde de 

etkisini hissettirdiğini düşünmektedir.92 Benzer bir yaklaşımla Yavuz da çocuğun dini 

gelişiminin bedensel, zihinsel ve ruhsal gelişimi içinde duruma göre biçimlendiğini, anlam 

kazandığını ve gelecekte yetişkinlik döneminde yaşayacağı dinin temellerinin de büyük ölçüde 

bu dönemde atıldığını ifade etmektedir. 93 

Görüleceği üzere çocukların Tanrı kavramı ve din ile ilk temasları, ilk öğrenmeleri, dini 

tasavvurlar geliştirmeleri ve bir Tanrı inancına sahip olup/olmamaları, bir dine 

inanıp/inanmamalarında etkisinde kaldıkları ilk ve belki de en önemli referans grubu kendi 

aileleridir. 

 

2.4. Kader Kavramı 

2.4.1. Temel Dini Kaynaklarda Kader Kavramı 

Kur’an, inmeye başladığı dönem insanlarının bizzat içinde bulundukları bireysel ve 

toplumsal yaşam durumlarına, düşünce ve inanç sistemlerine dair değerlendirmelerde ve 

söylemlerde bulunmuştur.94 İslam öncesi cahiliye dönemi düşünce ve inanç sistemindeki 

 
90  Yıldız, Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi, 10. 
91  Geliştirilen Tanrı tasavvurları hakkında bkz. David Heller, The Children’s God (Chicago: The University of 

Chicago Press, 1986), 76-93.    
92  Mustafa Köylü, “Çocukluk Dönemi Dini İnanç Gelişimi ve Din Eğitimi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi XlV/53 (2004), 147.    
93  Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 20.   
94  Bkz. Enam 6/148; Nahl 16/ 35; Watt, Kur’an’ın, temel mesajı ve ilgili kavramlarının, yerel arka plan ve ilk 

muhatapları olan Cahiliye Arapları ve özellikle de Mekke’de yaşayanların hayatları, anlayış, düşünme biçimi 

ve kavramlarıyla ilgili olduğunu düşünmektedir. Dolayısıyla Kur’an’ın doğru anlaşılabilmesi, onun baz aldığı 

Arap gerçeğini tanımayı gerektirmektedir. William Montgomery Watt, Hz. Muhammed Mekke’de, çev. Rami 

Ayas - Azmi Yüksel (Ankara: A.Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1986), 89.; William Montgomery Watt, İslam 

Nedir (İstanbul: Birleşik Yayıncılık, 1993), 31.; William Montgomery Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül 

Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı (Ankara: Sarkaç Yayınları, 2010), 91.; Toshihiko İzitsu, Kur’an’da Allah ve 



28 

 

kavramları ele almış, değerlendirmiş, kendi bağlamında yeni anlamlar yüklemiş ve yeniden 

tanımlamıştır.95 Kader ve dehr 96 kavramı bu kavramlardandır. 

Sosyal tarihte yaşanan değişim ve dönüşümler beraberinde, yaşam deneyimlerinin 

kavramsallaştırılmasında ve bu bağlamda kullanılan dilin yapısında birtakım etkiler meydana 

getirmektedir. Ancak verili dil, bir bütün olarak tamamen de değişmemektedir; kavramların 

semantiği ve bununla birlikte yeni dil pragmatiği değişmektedir.97 

Sosyal tarih alanında yaşanan değişim ve dönüşümler nasıl ki verili dil ve 

kavramsallaştırmalar üzerinde bir etki meydana getiriyorsa; eş zamanlı olarak verili dilsel 

bağlam da kendi anlam içeriğini ve etki alanını düzenlemeye devam etmektedir. Koselleck’e 

göre “geçmişten günümüze kadar devam edegelen yaşamsal koşullar ve belirleyici etkenler, 

kendi gelecek tasarımlarından yola çıkan eylem özneleri gibi, ‘eş zamanlı’ bir şekilde, o an 

meydana geleni ve bunun kavramsallaştırılmasını etkilemektedir.”98 

Watt’a göre, İslâm düşünce geleneğinde “Kader” olgusu çerçevesinde yapılan 

tartışmalar ve benimsenen görüşler, geniş bir “fatalism” veya “kadere îmân” olgusunun hakim 

olduğu cahiliye toplumu düşünce ve inanç zemini üzerinde gerçekleşmiştir.99 Cahiliye dönemi 

Arap şiirinden yaptığı atıflara dayanarak İzitsu da “İlahi takdir” yada “Allah’ın önceden takdir” 

etmesi bağlamındaki bir Kader inancının, İslam öncesi Arap topluluklarında görüldüğü 

tespitinde bulunmaktadır.100 

Cahiliye dönemi Arap şiirinde, “kader”, kaderde yazılan”, “kaderin yaptıkları”, “kadere 

yakalanmak”, “Allah’ın takdiri”, “kitap”, “kalemin yazdığı”, “Allah’ın dilediği”, “Allah’ın 

emri”, “Allah’ın taksimi” gibi sözcüklerle: İnsan hayatındaki olayların şöyle ya da böyle 

 
İnsan, çev. Süleyman Ateş (Ankara: A.Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1975), 118-120.; Özsoy da bu olguyu 

“ilk hitap çevresi olarak yerel arka plan” olarak ifade etmektedir Ömer Özsoy, Sünnetullah Bir Kur’an 

ifadesinin Kavramlaşması (Ankara: Fecr Yayınları, 1994), 91. 
95  Bkz. İzitsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, 39. 
96  “Dehr”, Kur’an’da Câsiye 45/24. ve İnsân 76/1. ayetlerinde geçmektedir. İnsan Sûresi, adını birinci âyetteki 

“insan” kelimesinden almıştır. Aynı âyette geçen “ed-Dehr” kelimesinden dolayı sure Dehr Sûresi diye de 

anılır. “Gerçek şu ki insanın yaratılış tarihinde (dehr) onun henüz anılan bir şey olmadığı bir dönem gelip 

geçmiştir.” Dehr, zaman demektir. Sûrede insanın yaratılış aşamaları, yükümlülükleri, âhirette insanlar için 

hazırlanmış olan nimetler ve cezalar, bunlarla karşılaşacak insanların cennet ve cehennem hayatları çok canlı 

ve çarpıcı bir üslûpla anlatılmakta; ayrıca Kur’an’ın Allah katından indirildiği, bir öğüt ve nasihat olduğu 

bildirilmekte, insanın hür ve sorumlu olması ile Allah’ın irade ve yaratma sıfatları arasındaki ince ve dengeli 

ilişkiye dikkat çekilmektedir. Bkz. https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/sure/76-insan-suresi. 10.02.2021 
97  Reinhart Koselleck, Kavramlar Tarihi Politik ve Sosyal Dilin Semantiği ve Pragmatiği Üzerine Araştırmalar, 

çev. Atilla Dirim (İstanbul: İletişim Yayınları, 2020), 27. 
98  Koselleck, Kavramlar Tarihi, 21-29. 
99  Bu konu, birçok bilgin, özellikle yakın zamanlarda Helmer Ringgren tarafından Studies in Arabian Fatalism 

(Uppsala 1955)’de incelenmiştir. Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, 91’den nakille. 
100  İzitsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, 125. 

https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/sure/76-insan-suresi.%2010.02.2021


29 

 

olmasının ancak Allah’ın takdiriyle olduğu ve insanın herhangi bir etkisinin bulunamayacağı 

ifade edilmiştir. Yaşam durumlarında insanın etkisizliği ve dolayısıyla çaresizliği vurgulanarak 

Allah’tan korkması, kadere teslim olması ve endişelenmemesi öğütlenmiştir. 101 

Kur’an-ı Kerim’de yer alan: “Putperestler diyecekler ki: ‘Allah dileseydi ne biz ortak 

koşardık ne de atalarımız. Hiçbir şeyi de haram saymazdık.’ onlardan öncekiler de aynı şekilde 

yalanladılar ve sonunda azabımızı tattılar…”102; “Müşrikler dediler ki: ‘Allah isteseydi ne biz 

ne de atalarımız O’ndan başkasına tapardık. Hiçbir şeyi O’na rağmen haram da saymazdık.’ 

onlardan öncekiler de işte böyle davranmışlardı. Peygamberlerin görevi açık seçik tebliğden 

başka bir şey değildir.”103 İfadelerinden cahiliye Araplarının söylemlerindeki kaderci düşünce 

yapısının izlerini açıkça görmekteyiz.   

Watt, İslâm Öncesi Arap şiirine yaptığı atıflar ile, o dönemde, insan hayatının dehr 

(zaman) ile kontrol edildiği ve belirlendiği inancının hakim görüş olduğunu öne sürmektedir. 

Cahiliye düşünce ve inanç sisteminde, bir kimsenin başına gelenler, başarısı ve çoğunlukla da 

başarısızlığı hep “dehr”’den ileri gelir. Onlara göre “dehr, hedefini hiç şaşırmayan oklar atar.” 

Watt, cahiliye düşünce sistematiğinde “dehr” kavramının, ibadet edilecek bir şeyden ziyade 

hesaba katılması gereken bir tabiat vak’ası ve “mücerred, gayr-ı şahsî bir kuvvet” olarak 

anlaşıldığını dile getirmektedir.104 Bütün kötü olaylar bu güce, “zaman” veya “kadere” 

atfedilmekteydi. Genellikle olayların belirleyicisi olarak “zaman” kelimesi kullanılmakla 

birlikte; zaman manasına gelen dehr ve bazen de “günler ve geceler” gibi terimler de 

kullanılırdı.105  

Dehr kavramı Kur’an’da iki yerde geçmektedir. Özdemir’e göre, Câsiye suresi 24. 

ayetinde geçen “dehr”, insanın evrendeki konumuna yönelik son derece “pesimist bir zihniyeti” 

yansıtan cahiliye düşüncesine ait bir kavram olarak yer almıştır. Ayette müşrik Arapların şöyle 

dedikleri bildirilmiştir: “Hayat ancak bu dünyada yaşadığımızdan ibarettir. Ölürüz ve yaşarız. 

Bizi ancak zaman helak eder. Onların bu hususta hiçbir bilgisi yoktur. Onlar sadece zanna göre 

 
101  Arap şiirinden konu ile ilgili örnekler için bkz.  İbn Kuteybe ed-Dineveri, Hadis Müdafası, çev. Mehmet Hayri 

Kırbaşoğlu (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1979), 44-45.; William Montgomery Watt, İslam Nedir (İstanbul: 

Birleşik Yayıncılık, 1993), 33.; İzitsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, 125. 
102  İlgili ayette onlara şu şekilde cevap verilmektedir: “…De ki: ‘Yanınızda bize açıklayacağınız bir bilgi mi var? 

Siz zandan başka bir şeye uymuyorsunuz ve siz sadece temelsiz bir tahminde bulunuyorsunuz.’" Enam 6 /148. 
103  Nahl 16 / 35. 
104  Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, 91-92.;Watt, İslam Nedir, 31.  
105  “Ey salih kimsenin kızı! Bizler hakikaten günlerin ve gecelerin değişikliğinin köleleriyiz. Zaman (dehr) bir 

başlangıç yapmıştır ve beni de kendine hedef olarak almıştır. Daha önce başkalarını da benim gibi tuzaklarına 

düşürmeye alışmıştır . . . Allah'ın gördüğünde hayret edilecek bir şey yok, fakat şaşılacak şey ecelin her yerde 

herkesin ardından nasıl yetiştiğidir.” Amr b. Kami’a Divanında geçen bu beyt için bkz. Watt, İslam Nedir, 31.  



30 

 

hüküm veriyorlar…” Burada müşriklerin ifadesindeki temel vurgu: İnsanı yok oluşa sürükleyen 

yegâne faktör, zamanın (dehr) akıp gitmesi, süreç içinde insan bedenini de yıpratması ve 

nihayet biyolojik hayatın sona ermesidir. Onlara göre ölüm, Allah’ın emri, izni ve bilgisi 

dahilinde gerçekleşen bir olgu değildir.106 Yukarıdaki ayetin devamında müşriklerin bu söylem 

ve tavırlarının sağlam bir bilgiye dayanmadığı, tamamen zanna dayandığı ve geçersiz olduğu 

değerlendirilmesiyle birlikte şu şekilde cevap verilmiştir: “Deki: Allah sizi diriltir, sonra 

öldürür. Daha sonra sizi şüphe götürmeyen kıyamet gününde bir araya toplar. Ne ki insanların 

pek çoğu (bu gerçeği) bilmez.” 107 

İzitsu’ya göre, Cahiliye dönemi inanç sisteminde, her ne kadar Yaratıcı olarak Allah 

kabul edilse de dünya hayatının başlamasıyla insanın yaratıcısıyla tüm bağının kesildiği 

düşüncesi hakim görüştü.108 Dünya hayatının tüm süreçlerinde insan çok daha kuvvetli, diktatör 

bir efendinin yönetimine ve kontrolüne girmekteydi. Ölüm de yaşamı boyunca zulmü altında 

inlediği bu diktatörün kaçınılmaz son darbesiydi. Bu zalim diktatör, dehr (zaman) olarak 

kavramsallaştırılmıştı.109 

Watt’a göre bu anlayış, çöl ortamının belirsiz ve zorlayıcı şartlarında devam etmek 

durumunda olan “bedevî yaşam tarzına” uygundur. Çöl şartlarında yaşayan bir insanın, her 

şeyin önceden belirlendiği ve sonuçta ortaya çıkan şeyin, kendi gayreti ile etki altına 

alınamayacağını düşünmesi, tabiat düzenine güven duyamama, belirsiz geleceğin yarattığı 

çaresizlik, kendini her an tehlike altında hissetme, korunma için yeterli tedbir alamama gibi 

umutsuzluk ve endişe kaynaklarından kurtulma ve günün getirdiklerine razı olarak yaşama 

tutunabilme çabası olarak değerlendirebilir. Böylece Kadercilik (fatalism), bedevînin çölde 

yaşama teşebbüsünü devam ettirmesine yardım eden bir inanç olarak öne çıkmaktadır.110   

İslam öncesi cahiliye toplumu düşünce ve inanç sistemini araştıran uzmanların 

çalışmalarına dayanarak, cahiliye toplumunda özgür iradeyi savunanların bulunduğunu ve fakat  

 
106 Mustafa Öztürk, “Kur’an’da ve İslam Öncesi Arap Düşüncesinde ‘Dehr’ Kavramı”, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/16 (01 Ağustos 2004), 257.  
107  Câsiye 45/24-26. 
108  İzitsu, Cahiliye inanç sistemindeki put ve Tanrı tasavvuru hakkında şu değerlendirmeyi yapmaktadır: “ Onun, 

putlara dilediği biçimde ve yarım-gönülle tapınmaya alışık olan zihniyeti açısından, «Tanrı» denilen şey, 

nitecede insanlar üzerinde mutlak üstünlük kurabilen mutlak bir varlık değildir de olamaz da.” bkz. Toshihiko 
İzitsu, Kur’an’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, çev. Selahattin Ayaz (Ankara: Pınar Yayınları, 1991), 107.   

109  İzitsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, 118-119.; Benzer değerlendirmeler için bkz. Öztürk, “Dehr kavramı”, 257. 
110  Cahiliye düşüncesindeki Kadercilik (fatalism) anlayışında tek tek fiiller değilse de “sonuçlar” belirlenmişti.  

İnsan bir eylemde bulunmaya yada bulunmamaya karar verebilirdi; fakat neye karar verirse versin “Dehr” 

tarafından belirlenmiş sonuç değişmeyecekti. Hepsinin ötesinde, önceden tâyin ve tespit olunan şey, bir adamın 

hayrı ve şerri ile eceli yani ölüm târihî idi. Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, 91-92.  



31 

 

toplumun çoğunluğunun kaderci görüşe sahip olduğunu söyleyebiliriz.111 Bağcı, bunun ifrat 

derecesinde bir kadercilik noktasında olduğunu ifade ederek,112 bu kaderci anlayışın sonraki 

dönemlerde İslam’ı kabul eden Müslüman kitleler arasında adet ve gelenekler yolu ile varlığını 

bir şekilde sürdürdüğünü ve sonuç olarak da kader inancının İslam düşüncesinde de etkili 

olmasının temel faktörlerinden bir olduğunu ifade etmektedir. 113 

Kur’an’da Kader Kavramı 

Kader kavramı sözlükte, "ölçme, güç yetirme, kaza, hüküm, rızkını daraltmak 

planlamak, ölçülü bir şekilde yapmak, bir şeyin şeklini ve niteliğini belirlemek, kıymetini 

bilmek” 114 gibi anlamlara gelmektedir. 

Kur’an'da Kader kavramı pek çok ayette Allah ile ilişkilendirilmiş bir bağlamda yer 

alırken; bazı ayetlerde de insan ile ilişkilendirilmiş bir bağlamda yer almaktadır. Kader kavramı, 

Allah ile ilişkilendirildiği bağlamlarda: "Bir şeyin ölçüsünü, sınırlarını ve miktarını 

belirleme”115 ve "mahlûkatı takdir edip sınırlarını belirlemek, belirli bir ölçü dâhilinde yapmak 

ve hükmetmek116 gibi anlamlara gelmektedir. Bu bağlamda “ölçü, sınır ve miktara” vurgu yapan 

ayetler, mahlûkatın ilahi hikmetin gereklerine uygun bir biçimde, belirli bir düzen ve denge 

içerisinde, ölçülü bir şekilde yaratıldığını ifade etmektedir.  

 
111  Şeyh İnayetullah, “İslam Öncesi Arap Düşüncesi”, İslam Düşüncesi Tarihi, ed. Mian Muhammed Şerif 

(İstanbul: İnsan Yayınları, 2014), 1/157.; İslam öncesi Arap şiirinde her iki görüşe - özgür iradeci ve kaderci 

görüş- dair ifadeler yaygın şekilde yer almaktadır. Geniş bilgi için bkz. William Montgomery Watt, “Free Will 

and Predestination in Early İslam”, (1944), 429.  
112  Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 29.  
113  Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 33. 
114  İbn Manzûr, “Lisanu’l-Arab”, V:74; Topaloğlu - Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 174.; Yusuf Şevki Yavuz, 

“Kader”, TDV İslâm Ansiklopedisi’ (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001), 24/58. 
115  “Ölçüleri biz koyduk; ne de güzel ölçmüşüzdür!” Mürselat 77/23; Kamer 54/ 49; Enam 6/96; Rad 13/8.; Hicr 

15/21, 23; Müminun 18/25; Furkan 2/42; Şura 27/65; Talak 99/3. 
116  “Yaratıp uygun şekil veren; Ölçülü ve amaçlı yapan, yol gösteren...” (A'la 87/ 2-3.) tesviye kavramı, Kur’an’da 

genellikle Allah’ın, yarattığı varlığa, onun varlık türünün gerektirdiği yapıyı, şekli vermesi, uygun forma 

kavuşturması” anlamında kullanılmaktadır. 2. âyetteki “sevvâ” fiilini –nesnesi belirtilmediğinden– “her şeye 

uygun şeklini verme” olarak anlamak gerekir (ayrıca bkz. Hicr 15/29.). 3. Âyetteki Allah’ın yol göstermesinden 

maksat, yarattığı şeylerin tabiatını belirleyip onu yaratılış gayesine, hikmet ve hedefine doğru yöneltmesidir. 

bkz. https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/A'l%C3%A2-suresi/5949/1-5-ayet-tefsiri; “Su, takdir edilen /kastedilen 

bir ölçüye göre birleşiverdi.” (Kamer 54/12.); Ayrıca, En'âm 6/96; Yûnus 10/5; Hicr 15/60; Neml 27/57; Yâsin 
36/ 39. vb. ayetlerde yer alan “kaddera, kadera, yukaddiru” gibi ifadeler belirli bir düzen ve sisteme işaret 

etmektedir. Ayrıca Allah’ın nesne ve olayları cins, tür, nitelik, sahip bulunacağı bir takım özellikler, ölçü, limit 

ve ecel gibi yönlerden belirleme ve onlara her açıdan hükmetmesine vurgu yapılmaktadır. Fussilet 41/10-12; 

Furkan 25/2; Müzzemmil 73/20; Vakıa 56/60. ayetlerde hem evrenin yaratılışına dair kanunların hem de 

insanların yaratılış, yaşayış ve ölümüne ilişkin yasaların Allah tarafından düzenlendiği takdir kelimesiyle ifade 

edilmiştir.  



32 

 

 Kader bazı ayetlerde, Allah’ın kudret ve hâkimiyetine vurgu yapılarak "güç yetirme" 

anlamında kullanılırken;117 rızık ile ilişkili geçtiği ayetlerde ise, insanın rızkının Allah 

tarafından belirlenmesi, daraltılması ya da genişletilmesi gibi anlamları ifade etmektedir.118  

Kader kavramını “Bir şeyin miktarını göstermek yada bir işi yapma konusunda güç ve 

kuvvet vermek” şeklinde  tanımlayan Isfehani’ye göre Allah'ın “şey”leri takdir etmesi iki 

şekilde olmaktadır: “Birincisi, Yüce Allah'ın, hikmeti gereği gücü belli bir miktar ve belli bir 

şekilde oluşturması”119; ikincisi ise, “Yüce Allah'ın güç vermesi şeklindedir.”120 Isfehani’nin 

açıklamalarından hareketle görmekteyiz ki, Kader, Allah’ın varlığa ve varoluşa dair kararı ve 

davranışlarıyla ilgili anahtar bir kavram olarak ortaya çıkmaktadır ki bu bağlam kader 

kavramını anlamlandırırken hareket noktasını oluşturmaktadır.    

Isfehani, Allah 'ın varlığa ve varoluşa dair davranışını da temelde iki gurup şeklinde 

değerlendirilmektedir121: “Onun bir kısmını Allah fiilen yaratmıştır. Bunun anlamı, Allah’ın bir 

şeyi bir anda, tam olarak yoktan var etmesidir;122Allah onun bir kısmının asıllarını fiilen, 

cüzlerini ise kuvve halinde yaratmıştır. Allah, bu tür şeyleri öyle düzenlemiştir ki, O'nun takdir 

ettiğinin dışında bir şey onlarda meydana gelmez.”123 Kaderi Zati iradenin, özel vakitleri içinde 

eşyaya taalluk etmesi şeklinde tanımlayan Cürcani’ye göre, ayanın hallerinden her halin, belirli 

bir zaman ve belirli bir sebebe bağlanması kaderden ibarettir.124  

Isfehani’ye göre, Kur’an’da insan ile ilişkilendirildiği bağlamlarda kader, “Akıl 

zaviyesinden işi tefekkür etmek ve işi onun üzerine bina etmek125 ile işin temenni ve şehvete 

göre yapılması126” şeklinde temelde iki anlama gelmektedir. Kur’an'da insanın özne olduğu 

 
117  Fatır 35 /1; Nahl 16/77; Şems 91/15; Beled 90/5. 
118  Ra'd 13/26; İsrâ 17/30; Kasas 28/82; Ankebût 29/62; Rûm 30/37; Sebe’ 34/36.  
119  Diğer bir ifadeyle, “Yüce Allah'ın bir şeyin olmasına veya olmamasına hükmetmesidir. Bu da ya gereklilik ya 

da imkan yoluyla olmaktadır. Şu ayet bu anlamdadır: “Allah her şey için bir ölçü koymuştur.” (Talak 65/3.); 

“Biz, her şeyi bir ölçüye göre yarattık” (Kamer 54/ 49.)”; el-İsfahani, Müfredat, 826-829.   
120  Diğer bir ifadeyle, “bir şeyi yapmaya güç yetirmeyi bahşetmekle olur.” “Bir nutfeden  onu yarattı ve ona biçim 

verdi” (Abese 80/19.) ayeti, Allah 'ın nutfede kuvve halinde yarattığı ve aşama aşama şekillenerek varlık 

dünyasına çıkan şeye işaret eder. el-İsfahani, Müfredat, 826-829.  
121  el-İsfahani, Müfredat, 826-829.  
122  Allah'ın dileyip de onu yok edinceye veya gökler ve içindekiler gibi, onu değiştirinceye kadar o şeyde ne 

fazlalık ne de eksiklik meydana gelir.   
123  Örneğin; Yüce Allah, çekirdekten elma ve zeytinin değil hurma ağacının bitmesini; insan menisinden de diğer 

hayvanların değil, yine insanın meydana gelmesini takdir etmiştir. 
124  Ali İbn Muhammed Es-Seyyid Eş-Şerif Cürcani, Tarifat Arapça Türkçe Terimler Sözlüğü, çev. Arif Erkan 

(İstanbul: Bahar Yayınları, 1997), 179.   
125  Bu durum Kura’an’da güzel karşılanmaktadır. 
126  Bkz. En'âm 6/91; Müddessir 74/ 18-19. 



33 

 

bağlamlarda kader, düşünmek, ölçüp-biçmek, tasarlamak ve planlamak gibi zihinsel bir süreci 

ifade ettiği görülmektedir.  

Bekir Topaloğlu, İlyas çelebi, Kader kavramının, Kur’an'da 100'den fazla yerde 

geçtiğini ve tamamında sözlük anlamında kullanıldığı tespitini yapmaktadır. 127 Atay, kader 

kavramını, “Her şeyi bir ölçü ile yarattık.”128 ayetini merkeze alarak açıklamayı tercih etmiştir. 

Kader kavramını, " Bir ölçü dahilinde tayin etmek, her şeyi bir ölçü ve nizama göre tanzim 

edip, tedbirlemek" şeklinde açıklayarak, Kur’an’da kullanıldığı tüm yerlerde kader kavramının 

bu merkezde anlaşılması gerektiğini ifade etmektedir.129  

 Metin Özdemir ise, Kur’an’da geçtiği bağlamlarda kader ve takdir kavramlarını, 

Allah’ın ister imkân isterse zorunluluk kabilinden olsun, bir şeyin varoluşuna hükmetmesi ve 

Allah’ın bir şeye kudret vermesi şeklinde anlamlandırmaktadır. 130  

İslam düşünce tarihinde "Kaza ve Kadere iman" formülasyonu içinde kader ve kaza 

kavramlarının adeta Allah-insan arasındaki ilişkiye dair bir olgunun veya bir inancın 

açıklanmasında, birbirinin tamamlayıcı parçalar şeklinde birlikte ele alındığını görmekteyiz. Bu 

sebeple kader kavramı ile kaza kavramının da ele alınması bir zorunluluk olarak karşımızda 

durmaktadır.   

Kaza kavramı sözlükte, “bitirmek, sonuçlandırmak, tamamlamak, karar vermek, hüküm 

vermek, yargıda bulunmak, yerine getirmek, eda etmek, teyit etmek, icra etmek, uygulamak, 

ulaştırmak, ölmek, muhkem ve sağlam yapmak, takdir etmek, emretmek, ihtiyacı gidermek, 

bildirmek, vahyetmek, vasiyet etmek, farz kılmak”131  sağlam ve mahirane bir şekilde yapmak, 

işlemek132 gibi anlamları içermektedir.  

Kaza kavramını ister söz ister fiil olsun bir konuda hüküm vermek şeklinde 

değerlendiren Isfehani, kaza kavramının Kur’an’daki kullanım bağlamını ilahi ve beşeri olarak 

iki gurupta ele almaktadır. Isfehani’ye göre ilahi söz bağlamında geçtiği ayetlerde kaza: 

 
127  Topaloğlu - Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 174.  
128  Kamer suresinin 49. ayetinde kader kavramı Allah’a isnat edilerek, Allah'ın, yaptığı işlerin bir nizamı, ölçüsü 

ve hikmeti olduğunu ve aynı zamanda lüzumsuz, anlamsız, rastgele iş yapmadığı gibi anlamları ifade 

etmektedir. 
129  Atay, ayrıca Kur’an'da zikredilen "kader" ve "takdir" kelimelerinin Hz. Peygamberin vefatından sonra ortaya 

çıkan türlü fikirler neticesinde ıstılahi bir manaya gelen "kader" ile alakası olmadığını ifade etmektedir. Bkz. 
Hüseyin Atay, Kur’an’da İman Esasları ve Kader Sorunu (Ankara: Atay Yayınları, 2013), 123.; Ahmet 

Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası (Ankara: Pozitif Matbaacılık, 2001), 286.  
130  Metin Özdemir, “Problematik Boyutlarıyla Kader Meselesi”, İnsanın İradesi ve Kudret-i İlahiyye Bağlamında 

Kader Meselesi (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014), 19-20. 
131  İbn Manzûr, “Lisanu’l-Arab”, 15:186-189. 
132  Nureddin es-Sabuni, Maturidiye Akaidi, çev. Bekir Topaloğlu (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 1991), 155.  



34 

 

“emretti”133  ya da  “bilginin verildiğine134 ve meselenin kesin karara bağlandığına dair bir 

hüküm135” anlamlarına gelirken; ilahi fiil bağlamında geçtiği ayetlerde ise, “Yüce Allah'ın 

(gökleri) yoktan var edip bu işi sona erdirdiği136” anlamına işaret etmektedir.137 Beşeri söz 

bağlamında geçtiği ayetlerde kaza, “karar vermek138” anlamına gelirken; beşeri fiil bağlamında 

geçtiği ayetlerde ise, bir işi, bir ibadeti yapmak, tamamlamak139” anlamına gelmektedir.  

Hadislerde Kader Kavramı  

Bağcı, hadis kitaplarında kader konusu ile ilgili hadislerin ifade ettiği mana bakımından 

üç ana grupta değerlendirilebileceğini ifade etmektedir140: 

“1. Gurup, kadere imanın gerekliliğinden bahseden hadisler141; 2. Grup, insan 

davranışlarının ezelde tayin ve tespit edilmiş kaderle bir ilişkisinin olduğunu ifade eden 

hadisler ki bunlar şu anlam mihveri üzerinde dönüp dolaşmaktadır: insanın iradesi 

elinden alınmıştır. İnsan, daha önce tayin ve tespit edilen bir yazgı ile mahkûm 

edilmiştir. Dolayısıyla insanın çabası boşunadır. Çünkü o ezelde kendisi için taksim 

edilip, ayrılan hiçbir şeyi değiştiremeyecektir. Küfr ve iman Allah tarafından bunlar için 

yaratılmıştır.142 3. Gurup, İnsanın tertemiz, günahsız bir yaratılışla doğduğunu, onun 

anne karnında cennetlik veya cehennemlik, başka bir deyişle, said veya şaki olarak 

doğmadığını, anne ve babasının çevresi ve kültürünün etkisiyle onların mensup olduğu 

din üzerinde şekilleneceğini ifade eden hadislerdir.”143 

Birinci grup hadislere örnek olarak verilen ve Cibril Hadisi olarak anılan hadiste: 

Abdullah b. Ömer : “Bana babam Ömer b. Hattâb dedi ki: Bir gün Rasulullah’ın yanında 

bulunduğumuz bir sırada ansızın yanımıza, elbisesi bembeyaz, saçı simsiyah bir zât 

çıkageldi…. ‘Bana îmandan haber ver,’ dedi. Rasulullah; ‘Allah’a, Allah’ın meleklerine, 

kitaplarına, peygamberlerine ve âhiret gününe inanman, bir de kadere; hayrına ve şerrine 

 
133  İsra 17/23.  
134 İsrâ 17/14.  
135  İsra 17/4; Hicr 15/66; Mü'min 40/20; Şura 42/14. 
136  Fussilet 41/12; Bakara 2 /117; Şura 42/14. 
137  el-İsfahani, Müfredat, 851-853.  
138  Taha 20/72. 
139  Bakara 2/200; Hac 22/29; Kasas 28/28; Ahzab 33/37; Yunus 10/71; Taha 20/72. 
140 Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 59. 
141  İlgili hadisler ve kaynakları için bkz. Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 75-80.  
142  İlgili hadisler için bkz. Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 60-71.  
143  İlgili hadisler için bkz. Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 60-74. 



35 

 

inanmandır’ buyurdu. O zât yine: ‘Doğru söyledin,’ dedi. …Rasulullah:...’Şüphesiz ki, o 

Cibrîl’di. Size dininizi öğretmeğe geldi,’ buyurdular.” 144 

Bağcı’ya göre kader ile ilgili hadisler çoğunlukla ikinci grupta yer almaktadır ki: Bu 

hadislerde, “Allah’ın her şeyi tayin ve tespit etmesi”, “alın yazısı”, “levhi mahfuzda yazılmış 

yazgı” anlamları öne çıkmaktadır. 145 Benzer bir değerlendirmede bulunan Özdemir’e göre, 

hadislerde yer alan kader kavramı genellikle: “Allah’ın olaylardan önceki hükmü, takdiri ve 

Levh-i Mahfûzdaki yazgı” anlamlarına gelmektedir.” Watt, açıkça cebri telkin eden bu 

rivayetlerin kaynağını, İslam öncesi Araplar arasında yaygın olan “dehr” anlayışının yeniden 

canlanması, yaygınlaşması şeklinde değerlendirmektedir. O’na göre Kur’anî anlayışa tezat 

teşkil eden bu cebri anlayış Müslümanlar arasında kabul görmüş ve ehli sünnet öğretisine dahil 

edilmiştir.146 

Buhari’nin naklettiği bir hadiste kader yazgı anlamında kullanılmaktadır: 

“Her biriniz annesinin karnında (nutfe olarak) kırk günde toplanır. Sonra aynı süre içinde alaka 

haline gelir. Sonra aynı süre içinde mudğa haline gelir. Sonra Allah ona bir melek gönderir. 

(Melek) dört kelime ile emrolunur ve ona denilir ki: (O kişinin) amelini, rızkını, ecelini ve şakî 

mi yoksa sa’îd mi olacağını, yaz. Sonra ona ruh üfürülür. Sizden biri kendisi ile Cennet arasında 

bir zira' kalıncaya kadar cennet ehlinin amelini işler. Derken kitabı önüne geçer de cehennem 

ehlinin amelini işler. (Yine) sizden biri kendisi ile Cehennem arasında bir zira' kalıncaya kadar 

cehennem ehlinin amelini işler. Derken kitabı önüne geçer ve Cennet ehlinin amelini işler."147  

Hz. Âdem ile Hz. Mûsâ arasında geçen bir tartışmadan bahseden başka bir hadiste 

“insanın yaratılmadan önceki yazgısı” anlamında kullanılan kader dolayısıyla, yanlış 

davranışından dolayı insanları kınamanın yanlışlığı vurgusu vardır:  

“Hz. Âdem ve Hz. Mûsâ münakaşa ettiler. Mûsâ, Âdem’e: ‘Sen insanları azdıran ve 

onları cennetten çıkaran Âdem’sin’ dedi. Âdem de: ‘Sen Allah’ın her şeyin ilmini 

verdiği ve risâletiyle insanlar üzerine seçkin kıldığı kimsesin’ dedi. Mûsâ: ‘evet’ 

cevabını verdi. Âdem: O halde ben yaratılmazdan önce bana takdir edilen bir şey 

 
144  Hadisin kaynağı ve diğer versiyonları için bkz. Abdullah Namlı, Kader İnancının Dini Temelleri (Konya: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017), 65-69. 
145  Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 74.  
146  Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 71'den nakille Watt, “Free Will and 

Predestination in Early İslam”, 30-42. 
147  Hadisin kaynakları ve kritiği için bkz. Rıdvan Yarba, Kaderle İlgili Bir Hadisin Tahlili (Dicle Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010), 55-71.; Bu bağlamdaki başka rivayetler hakkında bkz. Yarba, Bir Hadisin 

Tahlili, 82-84.; Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 68-69.; Özdemir, “Kader 

Meselesi”, 24-25. 



36 

 

sebebiyle beni kınıyor musun? diye cevap verdi.’ Rasûlullâh devamla dedi ki: 'Hz. 

Âdem Mûsâ’yı ilzam etti.’”148 

Üçüncü gurup hadisler sayıca nispeten daha az da olsa insana belli oranda bir hürriyet 

öngörmektedir.149 Bu hadisler Kur’an’ın temel ilkelerine, genel hedefine daha uygun olan 

rivayetlerdir. Kur’an’a göre dünya hayatı insan için, birtakım sorumluluklar ile bir imtihan 

süreci teşkil etmektedir.150 İmtihan sürecini yaşamak durumunda olan bir varlığın da belli bir 

çerçevede özgür irade ve güce sahip olması adaletin gereğidir. Bu anlayışı ortaya koyan bir 

hadis: “Her çocuk tabii fıtrat üzere doğar. Sonra onu annesi ve babası Yahudi, Hristiyan veya 

Mecusi yapar.”151  

Yukarıda yer verdiğimiz üç grup dışında, kaderin tartışılmasını yasaklayan rivayetlerin 

varlığından bahsedilmekle birlikte bu hadislerin senetleri sahih olarak kabul görmemiştir. 

Rivayetler metin olarak da sorunlu bulunmuştur. Zira, Kur’an’da kaderle ilgili tartışmaları 

yasaklayan herhangi bir ayet bulunmaması, bilakis Allah’ın varlığı ve birliği gibi İslam'ın 

esasını teşkil eden konuların bile Kur’an’da tartışma konusu yapılması durumu, kader gibi diğer 

konuları tartışmanın yasaklanmasının Kur’an’ın temel mantığına uymadığını ortaya 

koymaktadır.152 

 

2.4.2. İslam Düşünce Geleneğinde Kader Kavramı 

Hz. Peygamber Sonrası Dönemde Kader 

Akbulut, Hz. Peygamber sonrası dönemde sahabe arasında musibetlerle karşı karşıya 

kalındığında kader meselesinde farklı görüşler ve farklı tutumlar benimsendiğini ifade 

etmiştir.153 Örneğin: 

“Hz. Ömer, yeni fethedilen şehirleri ve Şam’ı denetlemek üzere yanındaki Müslüman 

birliklerle Medine’den Şam’a doğru yola çıkar…Hz. Ömer bütün Şam topraklarına 

yayılan veba hastalığından haberdar olur. Anlatılanlardan ürperir, dehşete düşer. Yola 

devam edip etmeme konusunda mütereddit kalır. İstişare toplantıları düzenler. Önce 

muhacirleri toplar. Fakat istişareye katılan muhacirler arasında görüş farklılıkları ortaya 

 
148  Bu hadisin kaynakları, değişik versiyonları ve kritiği için bkz., Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği 

Kader Anlayışı, 61-65.  
149  Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 74.  
150  Bakara 2/214; Mülk 67/2. 
151  İlgili hadisler için bkz. Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 71; bkz. Namlı, Kader 

İnancının Dini Temelleri, 75-80.   
152  Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 112-116; Namlı, Kader İnancının Dini 

Temelleri, 80; Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 273.  
153  Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 274. 



37 

 

çıkar. Onların bir kısmı, Allah rızası için yola çıktıklarını, dolayısıyla devam etmeleri 

gerektiğini, başlarına bir şey geleceğine inanmadıklarını ifade ederler. Diğer kısmı ise 

taunun bir bela ve felaket olduğunu, bunu bilerek gitmelerinin doğru olmadığını, 

Medine’ye dönmeleri gerektiğini söylerler. Muhacirler arasında yaşanan bu ihtilaf 

üzerine Hz. Ömer bir karar veremez ve bu sefer Ensarı toplar onlarla istişare eder. Fakat 

Ensar arasında da bir görüş birliği oluşmaz. Bunun üzerine Halife üçüncü istişare 

toplantısını yalnızca en tecrübeli kişiler olarak kabul ettiği, Kureyş’ten ilk hicret eden 

ve Mekke’nin fethine katılan muhacirler arasında düzenler. İki kişi dışında onların 

tamamı, içinde bulundukları Taun meselesinin büyük bir imtihan olduğunu, sonunda 

ölüm söz konusu olabileceği, dolayısıyla Medine’ye dönmenin daha doğru olacağı 

şeklinde görüş ifade ederler. Hz. Ömer de bu görüşü benimser ve geri dönme kararını 

açıklar. Halifenin bu kararını öğrenen Ebu Ubeyde el-Cerrah son derece üzülür. Hz. 

Ömer’in karşısına geçerek şöyle der: ‘Allah’ın kaderinden mi kaçıyorsun ya Ömer?’ 

Halife Ömer, tarihe geçen şu cevabı verir: ‘Evet Allah’ın bir kaderinden öbür kaderine 

kaçıyorum.’  Hz. Ömer kader anlayışından dolayı Ebu Ubeyde’yi eleştirerek, ‘Baksana! 

Senin deven olsa da bir tarafı kurak bir tarafı sulak bir vadiye inse, sulak yerde otlatırsan 

Allah'ın kaderi ile otlatmış olmuyor musun? Ya da kurak yerde otlatsan Allah'ın kaderi 

ile otlatmış olmaz mısın?’ diye sordu.” 154  

  Halife Ömer ile Ebu Ubeyde el-Cerrah bu şekilde konuşurlarken, Abdurrahman b. Avf 

yanlarına gelir. Konuşulanları öğrendiğinde Hz. Peygamber’den duyduğu şu meşhur hadisi 

nakleder: “Şayet bir yerde taun hastalığı ortaya çıktığını duyarsanız oraya girmeyiniz. Sizin 

bulunduğunuz yerde taun hastalığı meydana gelirse oradan da çıkmayınız.” 155 Verdiği kararın 

hadise uygun olmasından dolayı çok sevinen Hz. Ömer, Allah Teala’ya hamd ü sena eder ve 

Medine’ye geri döner. 

Akbulut’a göre, Ebu Ubeyde kaderin hükmünü icra edeceğini ve bunun karşısında 

insanın yapabileceği bir şeyi olmadığını düşünürken; Hz. Ömer kaderi “Sünnetullah” olarak 

anlamış, insanın iradesini kullanarak iki tercihte bulunabileceğini ve her tercihin farklı sonuçlar 

doğurmasının da kaderde olduğunu, tercihlerinin sonuçlarına da katlanması gerektiğini 

düşünmüştü. Benimsedikleri görüşler doğrultusunda takındıkları tutumların sonucu olarak Ebu 

 
154  Rivayetin kaynağı ile ilgili bkz.  Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 274.; Arif Gezer, “Hz. 

Peygamber’in Hastalıklara Karşı Tutumu”, Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 

Salgın Hastalıklar Özel Sayısı (2020), 633-634.  
155  Rivayetin kaynağı ile ilgili bkz. Gezer, “Hz. Peygamber’in Hastalıklara Karşı Tutumu”, 634.  



38 

 

Ubeyde ve onun gibi düşünen pek çok Müslüman vebadan ölürken; Hz. Ömer ve onun gibi 

düşünenler veba hastalığına yakalanmamış ve yaşamını sürdürmüşlerdir.156    

Bağcı, Hz. Peygamber döneminde kader hakkında sorgulamaların, farklı fikirlerin ve 

tartışmaların oldukça asgari seviyede kaldığını ancak Hz. Peygamber’in vefatından sonra bu 

tartışmaların daha derinleştiğini ve farklı görüşlerin itikadî birer ekol halini aldığını ifade 

etmektedir.157   

Hz. Peygamber’in vefatından sonra Müslümanlar, bazıları kendi yapıları ile ilgili 

bazıları da dış kaynaklı yeni ve zorlayıcı pek çok problemle158 baş etmek zorunda kaldılar. 

Akbulut’un içtimai buhran olarak nitelendirdiği bu dönem: Hz. Osman’ın halifelik dönemi 

yaşanan siyasi karışıklıklar ve devamında ortaya çıkan toplu isyan sonucu şehit edilmesi 

Müslümanları siyasi bakımdan bir daha bir araya gelemeyecekleri guruplara böldü.159 Hz. 

Ali’nin halife seçilmesi sürecinde, meydana gelen siyasi ve toplumsal çalkantılar ve çatışmalar 

tartışılmaya başlandı.160 Daha ziyade kabile üstünlüğünü kabul ettirme ve bu yol ile iktidara 

sahip olma hırsı hepsi de Müslüman olan farklı gurupları karşı karşıya getirdi, yaşanan 

çatışmalar Hz. Ali de dahil olmak üzere binlerce Müslümanın ölmesiyle sonuçlandı.161 

Bilgi sosyolojisinin verilerinden hareketle Watt, bütün teolojik ve felsefi meselelerin, 

siyasî veya toplumsal dayanağının bulunduğunu ve özellikle orta doğuda din ile siyasî olaylar 

arasındaki yakın ilişkilinin son derece belirgin olduğunu söylemektedir.162   Hareket noktası her 

şeyden önce siyasi-hukuki163 olan bu süreci Akbulut “Siyasi kanaatlerin transformasyonu” 

şeklinde kavramsallaştırmaktadır.164Sonuç olarak kökeninde siyasî gruplaşmaların ve 

çatışmaların yer aldığı bu olaylar sonrasında, Müslümanlar “fikrî/itikadî” açıdan da ayrışmış ve 

 
156  Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 275. 
157  Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 9.   
158  Dış kaynaklı problemler için bkz. Hüseyin Kahraman, “İtikâdî Düşünce ve Mezhep Mensubiyetinin Hadislerin 

Değerlendirilmesine Etkisi”, T.C. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/2 (2005), 138-142.  
159  Hz. Osman’ın şehit edilmesi olayı, “Fitne kapısının” açılması olarak değerlendirilmiştir. Bu dönem yaşanan 

olaylar ve sonuçları hakkında geniş bilgi için bkz. Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 135-165.  
160  Akbulut, Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 167-179.; Kahraman, “Mezhep Mensubiyetinin Etkisi”, 

137-138. 
161  Geniş bilgi için bkz. Kahraman, “Mezhep Mensubiyetinin Etkisi”, 137-138.; Bu süreçte yaşanan olaylar: 

Muaviye’nin isyanı, Hz. Ayşe, Talha ve Zübeyr’in isyanı, Cemel Harbi, Sıffin Savaşı, Hakem Olayı, Harici 

İsyanı ve sonuçları hakkında bkz. Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 179-220, 248. 
162  Watt’a göre, “Ahdi-Atîk” bununla doludur. Benzer şekilde İlk VII. Yy.’da  Suriye ve Mısır bölgesinde bulunan  

Hristiyanların Bizans İmparatorluğu’na karşı nefreti, “Monophisite” ve “Nasturî” ekollerinin çıkışında ve 

şekillenmesinde etken olmuştur. Ona göre gerek İslam düşüncesinde ve gerekse Yahudilik ve Hristiyanlıkta 
ortaya çıkan anlayışlardan hangisi siyasi hangisi teolojik kökenli anlamak zorlaşabilmektedir. Bkz. William 

Montgomery Watt, İslam Felsefesi ve Kelamı, çev. Süleyman Ateş (İstanbul: Pınar Yayınları, 2004), 15-16. 
163  M.Said Yazıcıoğlu, İslam Düşüncesinin Tarihsel Gelişimi (Ankara: Akçağ Yayınları, 2001), 43. 
164  Akbulut, “toplumsal olayların transformasyonu” kavramından: “Toplumsal ve Siyasi olayların inanç 

alanındaki yansımaları ve bunlar etkisiyle yaşanan dönüşümler” anlamını kastetmektedir. Akbulut, Sahabe 

Dönemi İktidar Kavgası, 220.  



39 

 

bu alanda da farklı gruplaşmalar ortaya çıkmıştır.165 Kahraman’a göre Hicri I. asırda yaşanan 

bu ayrışma ve mezhepleşme sürecinde guruplar tarafından benimsenen ilkeler ve görüşler, 

takipçilerinin zihninde “kesin ve bağlayıcı” ve sınırları belli çerçeveler oluşturmuştur.166 

Bağcı’ya göre, Hz. Peygamber sonrası dönemde yaşanan bu ekolleşme sürecinde her bir 

ekol kendi görüşünü desteklemek için Kur’an’ı Kerim ve hadislerden destek arayışına 

başvurmuştur. Bu amaçla Kur’an-ı Kerim’i kendi bakış açıları doğrultusunda tevil etmiş ve 

hatta kendi görüşlerini destekleyecek metinleri hadis adı altında servis etmişler yani hadis 

uydurma yoluna gitmişlerdir. Bu durum Kur’an ve sahih sünnet perspektifine uygun bir kader 

anlayışı geliştirme, bu konuda zihinlerde yer etmiş batıl inanç ve fikirlerin bertaraf edilmesi 

noktasında aşılması gereken ciddi bir engel oluşturmaktadır. 167  

Atay, “kader kelimesinin Kur’an’daki anlamları ile, Hz. Peygamber’den sonra ortaya 

çıkan ve değişik görüşler neticesinde terimsel bir anlam kazanan kader kavramının hiçbir 

ilgisinin olmadığını”168savunurken; Karadaş’a göre, Kur’an’da Allah’a, ahiret gününe, 

meleklere, kitaplara ve peygamberlere iman169 şeklinde beş esas sayılırken, her ne kadar kader 

bir iman esası olarak zikredilmemişse de, yüzden fazla ayette yer alan kader kavramından 

hareketle, Allah’ın kainattaki bütün varlığı yaratması, şekillendirmesi, belli bir ölçüye göre 

düzenlenmesi anlamlarıyla kader inancının önemli bir işaret ve delili konumundadır.170 Benzer 

bir değerlendirme ile Bekir Topaloğlu, İlyas çelebi Kur’an'ın,  Allah-evren-insan- arasındaki 

ilişkiye dair açıklamalarından kaçınılmaz bir sonuç olarak: terim anlamıyla bir kader inancının 

ortaya çıktığını savunmaktadır.171  

Kelâmi Bir Istılah Olarak Kader 

Kader ve kaza kavramları kelâmi birer terim olarak ne anlam ifade etmektedir? 

sorunsalına eğildiğimizde farklı açıklamalar ve tanımlamalar ile karşılaşmaktayız.172 İslam 

düşünce ekollerinin öncü isimleri kader kavramını yaşadıkları tarihi ve sosyo-kültürel 

 
165  Kahraman, “Mezhep Mensubiyetinin Etkisi”, 137-138.; Yazıcıoğlu, İslam Düşüncesinin Tarihsel Gelişimi, 43.; 

William Montgomery Watt, İslam Felsefesi ve Kelamı, çev. Süleyman Ateş (İstanbul: Pınar Yayınları, 2004), 

14-40. 
166  Kahraman, “Mezhep Mensubiyetinin Etkisi”, 162. 
167  Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 9-10; Benzer yorumlar için bkz. Akbulut, 

Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 249, 279-284 
168  Atay, Kader sorunu, 90.; Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 286.  
169  Bakara 2/177. 
170  Karadaş, kader kavramının, Kur’an’da “ölçü, miktar ve güç” anlamında kullanıldığını, bu anlamlardan 

“ölçünün” bir şeyin mekân açısından boyutları ve konumunu; “miktarın” içerik ve kütlesini; “gücün” ise “ölçü 

ve miktarın” birlikte varlık sahasına çıkabilmesi için gerekli “etken” anlamlarına geldiğini ifade etmektedir. 

Bkz. Cağfer Karadaş, Kadere İman (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2017), 13, 17. 
171  Topaloğlu - Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 174.  
172  Kavramların bireyden bireye yada aynı bireyde farklı zamanlarda farklı anlaşılması ve tanımlanmasının sebebi 

hakkında bkz. Necati Öner, “Bir Bilgi Türü Olarak Din”, Felsefe Dünyası 29 (Ocak 1999), 4.  



40 

 

bağlamlar içerisindeki konumlanmalarına göre, kendi düşünce sistemleriyle uyumlu ve fakat 

kabul etmedikleri düşünce sistemlerine reddiye ve adeta bir savunma olacak şekilde 

anlamlandırmaya çalışmışlardır. Dolayısıyla Kelâm alimleri arasında kader kavramının terim 

anlamı üzerinde fikir birlikteliği sağlanamamıştır.  

Metin Özdemir’e göre Kelamcıların kader kavramına yaklaşımları temelde iki şekilde 

değerlendirilebilir: kelamcılar, kader kavramını öncelikle "Biz her şeyi bir ölçüye göre yarattık" 

173 ayeti bağlamında “eşyanın bağlı bulunduğu kanun” anlamında ele almışlardır. Bu yaklaşıma 

göre Allah her şeyi, mâhiyetine en uygun şekilde bir kanuna bağlamış ve iyi ve kötü her şeyi 

de bu kanuna uygun olarak yaratmıştır. İkinci yaklaşımda ise, kader, “her şeyin ve özellikle 

kulların fiillerinin, ilâhî ilimde önceden var olması ve bu ilme göre kaydedilmesi” şeklindedir.  

Yani, zaman, mekân, hak ve bâtıl her şeyin nasıl gerçekleşeceğini ve kulların fiilleri açısından 

hak edecekleri sevabı ve cezayı (önceden) rapor etmesi şeklinde anlaşılmıştır.174  

Kelamcılar kader ve kaza kavramını farklı şekillerde tanımlamışlardır. 175 Kaza kavramı, 

Mâtürîdî bakış açısında, “hikmetli yaratma” yani her şeyi yerli yerinde yaratma şeklinde 

anlaşılmıştır.176 Maturidiler de dahil olmak üzere selefiyye alimleri ve Şii kelamcılarının 

çoğunluğuna göre kader "Allah Teala'nın bütün nesne ve olayları ezeli ilmiyle bilip belirlemesi" 

ve kaza "Allah'ın nesne ve olaylara ilişkin ezeli planının gerçekleştirmesi" şeklinde 

tanımlanmıştır. Eş'ari kelamcılarının çoğunluğu ve İslam filozofları öne sürülen tanımlarda yer 

alan kaza kavramına kader; kadere kavramına da kaza anlamı yüklemişlerdir.177  

Gölcük, “kaza ve kader” olgusunu Allah yerine insana nispet eden ve insanı kaderinin 

yaratıcısı gören bir ekol olarak Mutezilenin ayrı bir yerde durduğunu ifade etmektedir. O, 

 
173  Kamer 54/49. 
174  Özdemir, “Kader Meselesi”, 21-22.; İmam Maturidi’nin kader ve kaza kavramına yüklediği anlam için bkz. 

Ebu Mansur Maturidi, Kitabu’t-Tevhid Açıklamalı Tercüme, çev. Bekir Topaloğlu (Ankara: İSAM Yayınları, 

2015), 459-461. 
175  Özdemir, “Kader Meselesi”, 21.  

İmam Mâtürîdî’ye göre bütün varlığı yaratan Allah “hakîm” ve “alimdir”.  Allah’ın mahlukatı yaratmasında 

anahtar bir kavram olarak önemli bir yer tutan “hikmet” kavramının anlamı ise “Allah’ın her şeyi kendi 

mâhiyetine uygun bir şekilde oluşturması ve her şeyde ona uygun olana isabet etmesidir.” Maturidi, Kitabu't-

Tevhid, 392.  
177  Yavuz, “Kader”, 24/58.; Topaloğlu - Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 174.; Benzer bir şekilde Cürcani de 

kaderi: “Mevcudatın şartları hasıl olduktan sonra ayanda ayrı ayrı var olmaları, yani, kazaya uygun olarak 

mümkinatın, yokluktan varlığa birer birer çıkması” şeklinde tanımlamaktadır. Ona göre kazâ ezelde, kader ise 

devam eden zaman içerisinde verilen hükümdür. Cürcani, Tarifat, 178-179.; Işık’a göre herhangi bir kavram 
tanımlanırken ona atfedilen anlam o kavram çerçevesinde ve çevresinde ortaya çıkacak düşünsel yapıyı 

etkilemesi yönüyle önemlidir. “Kaza ve kader” kavramlarına atfedilen anlamların bir neticesi olarak Maturidi 

ve Eş’âri ekolleri, “insanın eylemleri, iradesi, kudreti, kesbi, özgürlüğü ve sorumluluğu” meselelerinde farklı 

yaklaşımlara sahip olmuşlardır. Bkz. Harun Işık, Maturidi’ye Göre Kaza Ve Kader (Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2011), 18.; Karadaş, Kadere İman, 13.; Cağfer Karadaş, “İnsan 

Fiilleri”, Kelam El Kitabı, ed. Şaban Ali Düzgün (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 411.  



41 

 

Mutezile’nin bu konudaki temel tezini şu ifadelerle ortaya koymaktadır: “Allah ancak iyiyi 

diler, kötüyü dilemez. O halde iyilikler Allah’tan kötülükler insandandır. Böyle olunca Allah 

katında kaza ve kaderden söz edilemez. İnsan kendi kaderini kendisi tayin eder.” 178  

Akbulut, kelam literatüründe kader merkezinde yürütülen tartışmaların kaynağının: 

Allah ve Kainatı belli bir düzen dahilinde yaratması olmadığını; bunun yerine Kainattaki 

düzenlemenin insan fiillerine teşmil edilip/edilmediği yani sorumlu tutulan bir varlık olarak 

insanın yaptığı davranışların ezelde tayin ve tespit edilip/edilmediğine odaklandığını ifade 

etmektedir.179  

Allah’ın, evrenin düzenini ve ondaki yasaları önceden tespit ettiği, bu yasalarda bir 

değişiklik olmadığı ve olmayacağı Kur’an-ı Kerim ayetlerinden açıkça anlaşılmaktadır ki,180 bu 

konuda İslam düşünce ekolleri arasında bir fikir birliği oluşmuştur. Ancak Kur’an’da Allah’ın 

halifesi olarak seçildiği ifade edilen insanın, sonuçlarından sorumlu olduğu fiillerinin bu 

düzenleme içerisine girip/girmediği? İnsan fiillerinde özgür olup/olmadığı? Özgür ise bu 

özgürlüğün mahiyetinin ne olduğu, hangi durumlar ile ilgili ve boyutlarının ne kadar olduğu? 

ve nihayetinde insanın yaşamdaki ve evrendeki konumunun ne olduğu? sorunsalı İslam düşünce 

tarihi boyunca Müslüman zihinleri meşgul etmiştir. Allah-evren-insan ilişkisi içerisinde 

özellikle insan fiilleri ve bu bağlamda Allah’ın ilmi, iradesi, kudreti, yaratması meseleleri 

mezheplerin önemli ayrışma noktalarını oluşturmuştur. İnsanın özgürlüğü ve fiilleri 

bağlamında Kader ve kaza olgusuna dair yaklaşımları açısında mezhepleri temelde 3 farklı 

gurupta ele alabiliriz.181   

Cebriyeci Kader Anlayışı 

Cebriyeye göre, her şey Allah’tandır ve insan özgür değildir. Dolayısıyla insanın kaderi 

de tamamen ve mutlak olarak Allah’ın katındandır ve insanın bu konuda hiçbir fonksiyonu 

yoktur,182 fiillerinde mecburdur.183 Diğer bir ifade ile insanın bütün fiillerinin yaratıcısı Allah’tır 

ve insanın bu konuda hiçbir iradesi, seçimi yoktur ve insanın tüm hareketleri cansız varlıkların 

hareketleri gibidir. İnsanların fiillerini seçen bir konumda olmasını, “mucid ve halik” olması 

 
178  Şerafeddin Gölcük, İslam Akaidi (Konya: Esra Yayınları, 1989), 191. 
179  Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 285-286. 
180  İsra 17/77; Ahzab 33/38, 62; Fatır 35/43; Fetih 48/23.  
181  Karadaş, “İnsan Fiilleri”, 404.; Geniş bilgi için bkz. Muhittin Bağçeci, Kelam İlmine Giriş (Kayseri: Netform 

Matbaacılık, 2000), 109. 
182  Gölcük, İslam Akaidi, 197-199.; Şerafeddin Gölcük - Süleyman Toprak, Tarih Ekoller Problemler Kelam 

(Konya: Tekin Kitabevi, 2014), 248.  
183  Cebriyenin “insanın fiilleri” ne dair görüşünü dayandırdığı ayetler ve hadisler için bkz. Bekir Topaloğlu, Kelam 

İlmi Giriş (İstanbul: Damla Yayınevi, 1996), 285-286. 



42 

 

gibi bir anlamı da beraberinde getireceğini ve bu durumun da yaratıcılık vasfının sadece Allah’a 

ait olması ile bağdaşmayacağı düşüncesiyle reddetmektedirler.184 Allah’ın ezeli ilminin insan 

fiillerinin vukuundan önce taalluk ettiğini ve artık bu fiillerin sudurunun zaruri olduğunu aksi 

takdirde ezeli olan Allah’ın ilminin değişmesinin gerekeceğini bunun da kabul edilemez bir 

durum olduğunu iddia etmektedirler.185 Daha da ileri giderek Kader konusunda başka şekilde 

düşünen ve inanan kişinin küfre düştüğünü iddia etmişlerdir.186    

Özdemir, cebirci yaklaşımın “Allah’ın ilmi” konusundaki görüşünü şöyle 

özetlemektedir: “Allah’ın bilgisi tek ve zorunludur. Kazanılmış olmadığı gibi, istidlal ve 

düşünmeye bağlı değildir. Allah bütün malumatı kuşatır…Allah olacağı, olacağı hal üzere 

ezelde bilendir.” 187 Özdemir’e göre cebirci yaklaşım insanın dini ve ahlaki sorumluluğunu 

temellendirme noktasında “ilim maluma tabidir” gibi bir ara çözüm bulmaya çalışmış ancak bu 

sefer de “Allah’ın bilgisinin kesin, zorunlu ve ezeli olması” şeklindeki önceki tezleri ile 

çelişkiye düşmüştür.188 

Mutezilî Kader Anlayışı  

İnsanın kaderinin önceden belirlenmesi gibi bir yaklaşımın tamamen karşısında 

konumlanan, “kaza ve kader” olgusunu Allah yerine insana nispet eden, insanı kaderinin 

yaratıcısı gören bir ekol olan Mutezile ’ye göre, insan kaderini belirlemede Allah’ın 

müdahalesinden uzaktır ve tamamen kendisi belirlemektedir.189 Mutezile’nin bu konudaki temel 

tezi şu şekildedir: “Allah ancak iyiyi diler, kötüyü dilemez. O halde iyilikler Allah’tan 

kötülükler insandandır.190 İnsanın “fiilinin yaratıcısı” olduğu görüşünü savunurken mutezile, 

insanların yaptığı “şer/kötü fiilleri” Allah’a nispet etmekten kaçınma, bu yönden Allah’ı tenzih 

etme ve “ilahi Adalet” düşüncesine dayanmaktadır. Mutezileye göre: “Yüce Allah insana bir 

sorumluluk yüklediyse, bunun gereği olarak insanı belli imkanlarla donatması da gerekir. Bu 

imkanların başında insana ait olan fiillerin bizzat kendisi tarafından tasarlanıp yaratılması 

 
184  Ömer Nasuhi Bilmen, Muvazzaf İlmi Kelam (İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1972), 298.  
185 Geniş bilgi için bkz. Bilmen, İlmi Kelam, 298.  
186  Topaloğlu, Kelam İlmi Giriş, 286. 
187  Metin Özdemir, Allah’ın Bilgisinin Ezeliliği ve İnsan Hürriyeti (İstanbul: İz Yayıncılık, 2002), 41-42. 
188 Özdemir, Allah’ın Bilgisinin Ezeliliği ve İnsan Hürriyeti, 52. 
189 Mutezilenin “insanın fiillerine” dair görüşünü dayandırdığı ayetler ve hadisler için bkz. Topaloğlu, Kelam İlmi 

Giriş, 286-287.; Gölcük’e göre, Mutezile, “insanın fiilleri”nin varlık sahasına çıkmasında insanı aktif bir 

konumda değerlendirmiş, irade etme ve fiili meydana getirme olgusunu “Allah’ın yaratması yerine” “Allah’ın 
insana verdiği bir irade ve yaratma gücü ile olduğunu” savunmuştur. Böylece onlar irade, yaratma ve 

sorumluluğu insana atfeden temel bir anlayıştan hareket etmektedir. İnsan fiilleri konusunda Allah’ın iradesini 

insanın iradesine bağlayan bu anlayışa göre, Allah gerçekte müriddir. Ancak onun mürid olması mürid 

olmadığı bir andan sonradır. Yani Allah irade ettiğinde mürid olur. Dolayısıyla Allah, zati ve kadim bir irade 

ile değil, muhdes (sonradan olma), izafi ve nisbi bir irade ile müriddir.” Gölcük - Toprak, Kelam, 248.  
190 Gölcük, İslam Akaidi, 191,197-198.; Bilmen, İlmi Kelam, 297. 



43 

 

gelir…. Allah, yegâne yaratıcı olmakla birlikte daha doğuştan insana belli bir zaman ve mekan 

sınırı içinde kendi iradeli fiillerini yaratma kudret ve imkanı vermiştir ki, bu durum ilahi adalete 

daha uygundur. ”191 Karadaş’a göre, “Allah insana fiillerini yaratma kudreti ve imkanı 

vermiştir” şeklindeki Mutezile yaklaşımı, dolaylı olarak da olsa insanın fiilinin meydana 

gelmesinde yine Allah'ın kudretinin devreye girmesi anlamına gelmektedir.192 

Özdemir, özgürlükçü yaklaşım olarak nitelendirdiği Mutezili anlayışın Allah’ın ilmi 

konusundaki görüşünü şöyle özetlemektedir: “Allah her şeyi işarette bulunulması mümkün 

olacak tarzda ezeli olarak bilir ve İlahi ilim mümkün olanı imkansız kılmamaktadır.”193 

Özdemir’e göre, bu yaklaşım insan fiilleri meselesinde “ezeli olan ilahi ilmin maluma tabi 

olduğu” temel tezine dayanmaktadır ve tam da bu noktada cebirci yaklaşım gibi kendi içinde 

çelişkiye düşmektedir.  Zira savundukları “İlahi ilmin maluma (insan tarafından irade edilene) 

tabi olması (yani irade edilenden sonra meydana gelmesi)” ile “ilahi ilmin ezeli olması ve 

değişmemesi” şeklindeki temel tezleri birbiriyle çelişmektedir. 194  

Ehli Sünnet Kader Anlayışı 

Ehl-i sünnete göre ister “ıztırari (zorunlu)” isterse “ihtiyari” olsun bütün insan 

fiillerinin195 yaratıcısı Allah’tır. İnsanlar bir takım ahkam ve vazifeler ile sorumlu tutmuş 

olduğundan ilahi adalet gereği kendilerine bir irade ve kudret verilmiştir. Herkes sahip olduğu 

bu irade ile mümkün fiillerden dilediğini özgürce seçebilir ve kudretiyle de seçtiği fiil üzerinde 

etkide bulunabilir. Kişi sahip olduğu bu irade ve kudreti ister iyiliğe isterse kötülüğe 

kullanabilir. Ancak kişi irade ve kudretini bir fiile yönlendirdiği ve onu yapacağı anda derhal 

Allah-ü Teala’nın, kendi kudret ve tekvin sıfatlarıyla o fiil yaratılır. Bahsedilen fiil Allah’ın 

kudreti ile varlık sahasına çıkmış olur. İnsanın kudreti de bi’l-kuvve o fiilde etkili olmuş olup; 

meydana gelen o fiilin taat veya ma’siyet ile nitelenmesine vesile olmuş olur ki bu buna kesb 

denir. Allah insanların iradi davranışlarını hayır ya da şey bakımından seçimleri doğrultusunda 

yarattığından seçmeleri hasebiyle fiiller insanlara nispet edilir. Yani herkesin fiillerinde kendi 

 
191 Karadaş, “İnsan Fiilleri”, 405.  
192 Karadaş, “İnsan Fiilleri”, 406.  
193 Özdemir, Allah’ın Bilgisinin Ezeliliği ve İnsan Hürriyeti, 73. 
194 Özdemir, Allah’ın Bilgisinin Ezeliliği ve İnsan Hürriyeti, 82. 
195 Karadaş, hiçbir niyet ve kasta bağlı olmaksızın meydana gelen hareketlerin, “Iztırari fiiller (zorunlu fiiller)” ve 

bir niyet ve kasta bağlı gelişen hareketlerin ise “iradeli fiiller (seçime dayalı ve bir zorunluluk bulunmayan)” 

olarak ele alındığını ifade etmektedir. Karadaş, “İnsan Fiilleri”, 403.  



44 

 

iradesi asıl ve etkili olmuş olur. İnsanlardaki irade ve kudretin etki yapabilme gücü Allah’ın 

hikmetine binaendir ki; Rableri karşısındaki hesap verme gününde itiraz beyan edemesinler. 196 

Özdemir, Ehl-i Sünnetin “Allah’ın ilmi” konusundaki görüşünü cebirci/özgürlükçü 

yaklaşımlar karşısında “uzlaştırmacı” bir yaklaşım olarak nitelendirmektedir. Özdemir’e göre, 

uzlaştırmacı yaklaşım, Allah’ın bütün mahlukata şamil ezeli ilmini, insan sorumluluğuna ve 

dolayısıyla da özgürlüğüne zarar vermeden temellendirmeyi amaçlamaktadır.197 Uzlaştırmacı 

yaklaşıma göre, Allah’ın her şeyi önceden bilmesi insan fiilleri açısından zorlayıcı bir nitelik 

arz etmemektedir. Allah, ezel-ebed arasında var olan ve var olacak her şeyi (insan fiilleri de 

dahil olmak üzere), hadiselere (maluma) etkisi olmayan tasviri mahiyetteki ezeli ilme göre 

takdir edilmiştir. Dolayısıyla insan fiileri konusunda da bu takdirin insan iradesine herhangi bir 

etkisi yoktur. Bu durumda da ilahi ilim insan iradesi ve tercihleri karşısında adeta pasif bir 

konumda kalmaktadır. İnsan fiilleri ve kader konusunu “Allah’ın yaratması” ile 

temellendirmeye çalışan bu yaklaşıma göre bütün mahlukat ve sahip oldukları özellikler gibi 

insan iradesi de Allah tarafından yaratılmıştır. Sonuç olarak yaratılmış iradesiyle insanın 

yapacağı seçimleri Allah’ın ezeli ilmiyle bildiğini ve ona göre olayları dileyip yarattığını 

savunmaktadır.198 

Ehli sünnetten Eşariler, insanın kaderi meselesinde, Allah’ın irade ve kudretine daha 

çok vurgu yapan buna karşılık insan iradesine daha az yetki tanıyan bir yaklaşımı 

benimsemişlerdir.199 Eşari anlayışında öncelik Allah’ın mutlak ve zati iradesindedir. 

Mutezile’nin Allah’a nisbet ettiği muhdes irade anlayışına tepki olarak ileri sürdükleri görüşe 

göre, Allah’ın iradesi her şeyin üstündedir, her şeyi kuşatmaktadır ve insanın iradesi de Allah’ın 

mutlak iradesinin kapsamı içerisine girmektedir. Allah’ın mutlak iradesi yanında, “Mutezilenin 

savunduğu gibi insanın fiillerini seçme özgürlüğü vardır” gibi bir görüşün dile getirilmesinden 

endişeli olduklarından böyle bir ifadeyi açık bir şekilde dile getirmemişlerdir. Diğer yandan 

cebriyenin insanı iradesiz kabul eden görüşünden de uzak durmaya çalışmışlar ancak onlara 

daha yakın bir yerde “her şeyi Allah’a bırakmayı uygun gören” kendilerince orta bir yolu 

benimsemişlerdir. Bu görüşleri sebebiyle “cebr-i mutavassıt” olarak da anılmışlardır. 200  

 
196 Bilmen, İlmi Kelam, 296-297; Ehl-i sünnetin insan fillerine bakışı hakkında bkz. Karadaş, “İnsan Fiilleri”, 404-

405, 407. 
197 Özdemir, Allah’ın Bilgisinin Ezeliliği ve İnsan Hürriyeti, 102. 
198 Özdemir, Allah’ın Bilgisinin Ezeliliği ve İnsan Hürriyeti, 116. 
199 Gölcük, İslam Akaidi, 199.  
200  Gölcük - Toprak, Tarih Ekoller Problemler Kelam, 249.  



45 

 

Karadaş, Mu'tezile ve Eş’arilerin “insan fiillerine” dair yaklaşımlarındaki sorunlu 

yönlerden kurtulmak amacıyla Maturidilerin, insanın fiillerinin oluşumunda hem Allah'ın hem 

de insanın eş zamanlı etkinliğini kabul etme yoluna gittiğini şöyle dile getirmektedir:201  

“Matüridiler, fiile iki kudretin tesir ettiğini, bunlardan yaratmayı gerçekleştiren kudretin 

Allah'a ait; fiilin oluşum zeminini sağlayan imkan ve şartların bulunması sonucu oluşan 

güç yetirmenin (istitaat), insana ait olduğu sonucuna varmışlardır. Böylelikle yoktan 

meydana gelen fiilin yaratılması Allah'ın tekvin sıfatı ile gerçekleşirken, fiilin meydana 

gelmesini gerektiren irade insana ait bulunmaktadır… Matüridiler iradeyi, külli ve cüzi 

olmak üzere ikiye ayırmışlardır. İnsana tercih imkânı bağışlanması anlamına gelen külli 

irade Allah tarafından yaratılmışken tercihte bulunma bir diğer deyişle külli iradeyi bir 

yöne tahsis etme anlamına gelen cüz 'i irade, insana aittir. Böylece Maturidiler fiilin 

yaratılmasına tesir eden kudret ve iradeyi bir yönü Allah'a diğer yönü insana ait olmak 

üzere iki boyutlu düşünmüşlerdir…. İnsandan sadır olan fiilin gerçekleşmesine yönelik 

istek ve azim, fiilin insana ait kılınması yönünün gerçekleşmesi, Sünni kesim alimlerinin 

deyimiyle kazanılması (kesb edilmesi) sürecinin tamamlanmasıdır. İşte bu kazanılma 

dolayısıyla insan için sorumluluk doğmaktadır. 202”  

Ehli sünnetten Maturidiler, insanın kaderi konusunu, Allah ve insana birlikte nispet 

etmektedirler. Onlara göre kader, bir yandan Allah’ın katındadır; diğer yandan da kendi iradesi 

ve gücüne bağlı olmakla insana bağlıdır. Diğer bir ifadeyle Kaza ve kader, yaratma bakımından 

Allah’a ait olmakla birlikte, insan da bazı alanlarda irade ve kudreti ile fiillerini kesbetme ve 

kaderini belirleme yetkisine sahiptir.203  

Bir taraftan Allah’ı öncelikle kudret, yaratma ve irade sıfatları açısından tenzih 

gayretiyle hareket eden İmam Maturidi, diğer yandan da insani sorumluluğu ve özgürlüğünü 

temellendirmek için nakli deliller204, akli deliller205 ve insan tecrübesine206 dayanarak insanın fiil 

sahibi bir varlık olduğunu ve dolayısıyla da özgür olmasının da kaçınılmaz olduğunu 

 
201  Karadaş, “İnsan Fiilleri”, 409-410 
202  Karadaş, “İnsan Fiilleri”, 410. 
203  Gölcük, İslam Akaidi, 199.  
204  Maturidi, Kitabu't-Tevhid, 344-345.  
205  Maturidi, Kitabu't-Tevhid, 345-346. 
206  İmam Maturidi, “insan fiillerine” dair geliştirdiği anlayışta akli ve nakli deliller yanında insan tecrübesini de 

dikkate almaktadır. Ona göre : “Herkes kendisini yaptıklarında hür, fail ve kasip olarak hisseder. Duyu yolu 

ile elde edilen bilgi konumundaki böylesi bir sonucu kendi statüsünden çıkarıp yok saymak mümkün olsaydı 

duyular ile elde edilen bütün bilgileri de- mesela bütün bir tabiata ait bilgi gibi- yok saymak imkan dahiline 

girerdi, halbuki bu reddedilen bir husustur, işte cebir ehlinin telakkisi de bunu gibidir.” Maturidi, Kitabu't-

Tevhid, 346.  



46 

 

söylemektedir. Ona göre Allah akıl ve irade sahibi insana bir teklifte bulunmuş, karşılığında bir 

mükafat olmak üzere iyi davranışları emretmiş ve yine karşılığında bir ceza olmak üzere kötü 

davranışları da yasaklamıştır. 207 Hal böyleyken cebir konumundaki bir fiilin yani insanın hiçbir 

etkisi ve rolü olmadan fiilleri Allah tarafından yaratılmış olsa bu teklifin, emir-yasakların, ödül-

cezanın bir anlamı kalmayacaktır. Şayet insanın fiillerinde hiçbir rolü yok ise o zaman Allah 

bir monolog olarak kendi kendine emredecek, yasaklar koyacak, kendi kendine ödül ve ceza 

takdir edecektir. Bu da Allah için ihtimali söz konusu olmayan anlamsız bir durumdur.208 

Yukarıdaki açıklamalardan da görüleceği üzere kaza ve kader kavramları etrafında 

cereyan eden tartışmalarda problemin kaynağını, Allah’ın kainata dair düzenlemesinin içine 

insan fiillerinin girip/girmeyeceği yani sorumlu bir varlık olarak insan fiillerinin ezelde tayin 

edilip/dilmediği, bu fiillerde insanın hür olup/olmadığı şayet fiillerinde özgür ise bunun ne 

kadar olduğu gibi hususlar oluşturmaktadır.209  

 

2.4.3. Çağdaş İlahiyat Çalışmalarında Kader Kavramı  

Yakın geçmiş ve günümüz İslam düşünce dünyasında da kaza ve kader bağlamında 

benzer tartışmalar ve farklı yaklaşımlar varlığını sürdürmektedir. Örneğin “O, her şeyi yaratan, 

yarattığına belli bir ölçüye göre düzen veren Allah’tır.”210 ayetini Yazır, “Allah mahlukatı 

yarattığında hepsini bütün mukadderatıyla hazırladı.”211 şeklinde tüm mahlukat için belirlenmiş 

bir “mukadderat” kavramı ile yorumlarken, İkbal ayette yer alan “bir şeyin kaderi” ifadesini, “ 

bir efendi gibi dışarıdan emreden talihin acımasız eli değil; her şeyin iç yeteneğidir. Yani “o 

varlık” için yaratılan imkanlar, iç bünyede saklı olup herhangi bir dış baskı olmaksızın sırasıyla 

kuvveden fiile çıkarlar.”212 şeklinde anlamlandırmaktadır.  

İkbal’e göre, “Her şeyi kuşatan mutlak ve nihai ego (Tanrı), kendi yaratıcı özgürlüğünü, 

fani ve geçici egoların(insan), kendi hayatında, gücünde ve özgürlüğünde rol oynamalarını 

sağlamak amacıyla kendi isteğiyle sınırlandırmıştır.” 213  Yani Allah, hür iradeye sahip insanı 

 
207  Maturidi, Kitabu't-Tevhid, 339. 
208  Maturidi, Kitabu't-Tevhid, 345-346, 361.  
209  Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 285-286. 
210  Furkan 25 /2.  
211  İlgili ayetin tefsirini Bilmen’den takip edelim. “…Künhüne erilmez bir takdir ile her birine bir hadd-ü mikdar 

ta'yin ederek, hikmetine göre dilediği gibi hepsini bütün mukadderatiyle hazırladı - onun için güçlük yok, her 

şey bütün mukadderatıyla - onun yedi kudretinde müsahhar, mümlûk, mahlûk, hepsini dilediği gibi kullanır, 
bu suretle her şeyin bir haddi var ki onu tecavüz edemez… Hiçbir şeyi mahlukiyet haddini tecavüz edip de 

O’na şerik olmasına imkan bulamaz. O öyle yüksek öyle tebareke.” Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini 

Kura’an Dili (İstanbul: Yenda Yayın, 1985), 6:78-79.  
212  Muhammet İkbal, İslam ’da Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu, çev. N. Ahmet Asrar (İstanbul: Birleşik 

Yayıncılık), 76.  
213 İkbal, İslam ’da Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu, 112. 



47 

 

yaratmakla, bazı konularda kendi iradesine isteyerek sınır koymuştur.” Ona göre insan cinsinin 

kaderi şöyle tayin edilmiştir: Allah sorumlu tuttuğu insan cinsini, çerçevesini çizdiği bir alanda, 

en az iki seçenekten birini tercih edebilecek ve yapabilecek şekilde serbest bırakmış ve 

sonuçlarından da sorumlu tutmuştur. 214 

İkbal, kader kavramının, varlığa harici bir müdahale ile etki eden, önüne geçilmez ve 

zorunlu bir talih olarak anlaşılmasını ve anlamlandırılmasını reddetmektedir. Ona göre kader, 

yaratılan her şeyin yaratılışından itibaren yapısında mündemiç olan güç, diğer bir ifadeyle, 

potansiyel halde bulunan ve zaman akışı içerisinde herhangi harici bir etki, bir zorlama 

olmaksızın, kendi kendilerine kuvveden-fiile doğru olacak bir işleyişle varlık sahasına 

çıkarılabilecek imkanlardır.215 Yaptığından sorumlu bir varlık olarak “insanın kaderi” de: iyiliği 

veya kötülüğü yapabilecek şekilde yaratılmış olmasıdır.” 216  İnsanın sorumlu bir varlık olması 

da bu özgür iradeye dayanmaktadır.217  

Kur’an ayetlerinde, sorumluluğu tamamen insana yükleyen ayetler olduğu gibi, her şeyi 

Allah'ın yaptığını bildiren ayetlerin218 de bulunduğuna dikkat çeken Atay, “insana irade 

hürriyeti veren ayetlerin, insana râci olup neleri yapabileceğini gösterirken; insandan iradeyi 

kaldıran ayetlerin ise Allah’a râci olup insanın gücünün sınırını tayin etmektedir.”219 Şeklinde 

bir yaklaşımı benimsemektedir.  

Düzgün, kader meselesi ile ilişkilendirilen ayetlerin, farklı bağlamsal okuma ve 

yorumlamalar ile değerlendirildiğinde daha (sis)tematik bir temellendirme ile daha doğru tahlil 

edilebileceğini savunmaktadır. Zira ancak böyle bir yöntemsel yaklaşım ile kader ile 

ilişkilendirilen ayetler daha doğru anlamlandırılabilecek ve cebri anlayışa dayanak gösterilen 

ayetlerin de aslında öyle olmadığı görülecektir. 220    

 
214  İkbal, İslam ’da Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu, 112.; Mehmet S. Aydın, “İkbal’in Felsefesinde İnsan”, 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 29/1 (1987), 90. 
215  İkbal görüşünde "Rabbimiz her şeye yaratılışını (kendine has özelliklerini) veren ...dir" Taha 50. Ayetine 

dayanmaktadır. Bkz.  Aydın, “İkbal’in Felsefesinde İnsan”, 91.  
216  Şems 91/7-9; Teğabün 64/2; İnsan 76/3; Şems 91/8-10; Aydın, “İkbal’in Felsefesinde İnsan”, 168.  
217  İkbal, İslam ’da Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu, 120. 
218  Tekvir 81/29; İnsan 76/30; En’am 6/107, 137. 
219  Atay, Kader Sorunu, 130. 
220  Düzgün’e göre, kader ile ilgili ayetlere bağlamsal bir okuma ile yaklaşıldığında, bazı ayetlerin insanları ahlaki 

davranışa yönlendiren bir içerik taşıdığı; bazılarının, insanın varoluşsal endişe ve sorunlarını ön plana çıkardığı 
ve kainattaki konumuna değindiği; bazılarının, epistemolojik ya da estetik açıdan farklı farklı çağrışımlara 

yönlendirebildiği ve bazılarının ise, Allah karşısında insanın kainattaki konumunun izafiliğine işaret ettiği 

görülecektir. Bu şekilde ayetler ilgili oldukları bağlamlar çerçevesinde anlamlandırıldıklarında kader 

sorunsalının çözüm zemini daha rahatlayacaktır. Aksi takdirde konu, insan fiillerinin Allah tarafından tayin 

edilip/edilmediği ya da Allah’ın mahlukata ve varoluşlarına dair bilgisinin ezeli olup/olmadığı gibi kısıtlı bir 

kader tartışmasına sıkıştırılmamış olacaktır. Şaban Ali Düzgün, “Kader’i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın 



48 

 

Akbulut’a göre, Allah insanı birtakım donanımlar ve imkanlar ile yaratarak güç 

vermiştir. İnsanı iyi ve kötüyü seçebilme ve yapabilme kabiliyetinde yaratmıştır. İnsanların 

bunlardan birin seçebilme ve yapabilmeleri de ancak özgür irade sayesinde olabilmektedir. 

İnsanın iyi ve kötü karşısında özgürce seçim yapabilmesi yani insan iradesinin özgür olması 

insanın kaderidir. Nihayetinde özgür irade insana yönelik teklifin, sorumluluğun ve imtihanın 

ön koşulu durumundadır. Allah bir taraftan insanı iyi ve kötüyü seçme ve yapma kabiliyetinde 

yaratırken diğer taraftan da iyi ve kötünün yasalarını da vazetmiş, kitaplar ve peygamberler 

göndererek bilgilendirmelerde bulunmuştur. İnsanları iyiliği tavsiye etmiş kötülükten 

menetmiştir. İnsanlardan özgür iradeleri ile “hidayeti” seçmelerini istemiştir. Özgürce seçim 

yapan her ne kadar insan olsa da iyi ve doğru yolun yasalarının yüce Allah tarafından 

vazedilmesi, gidişat bilgisinin öğretilmesi ve bu yolun tavsiye edilmesi dolayısıyla Kur’an’ın 

da ifade ettiği gibi hidayet Allah’tan gelmektedir.221 Kur’an’da Allah’ın insanları davranışlarına 

göre hidayete ulaştırdığını 222 veya sapıklığa düşürdüğünü223 bildiren ayetler bulunmaktadır.  

Neticede yüce Allah iyi ve kötü için esaslarını vazettiği yolda iradesiyle seçim yapan ve fiiliyata 

geçen insanları seçtikleri yolun götürdüğü son noktaya, sonuca ulaştırmaktadır.  

İkbal’in değerlendirmelerine katıldığını gördüğümüz Akbulut, Allah’ın hür iradeli 

insanı yaratmakla kendi iradesini, insan davranışları konusunda kısıtladığını kabul etmektedir. 

Ona göre, insanî sorumluluk temel bir olgu ise sorumluluğun anlamlı olabilmesi için özgürlük 

de temel bir olgu olmak durumundadır. Zira ancak özgürlük ile doğru orantılı bir sorumluluktan 

bahsedebiliriz.224  

Atay, kader kavramını, varlığın sınırlarını belirlemek, varlık ve varoluş hakkında 

Allah’ın koyduğu bütün yasalar anlamında ele aldığı “sünnetullah” kavramı bağlamında 

değerlendirmektedir.225 Kader meselesinde insanın iradesini ilgilendiren durumlar ile tabii ve 

kevni hadiseleri ilgilendiren durumları birbirinden ayırarak değerlendirmek gerektiğinin altını 

önemle çizmektedir.226 Akbulut, insan fiillerine teşmil etmediğimiz sürece “mukadderatların” 

tayin ve tespit edildiğini” düşünmekte bile bir sakınca olmadığını ifade etmektedir. Zira 

 
İmkânı”, Kelam Araştırmaları 11:2 (2013), 1.; Şaban Ali Düzgün, “Kader/Takdir”, İslam İnanç Esasları, ed. 

Şaban Ali Düzgün (Ankara: Grafiker Yayınları, 2014), 269.; Şaban Ali Düzgün, “Kader Mes’elesi”, İnsanın 

İradesi ve Kudret-i İlahiyye Bağlamında Kader Meselesi (İstanbul: İSAV Yayınları, 2014), 120. 
221  Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 296-298; Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader 

Anlayışı, 81. 
222  Al-i İmran 3/101; Taha 20/123; Ankebut 29/69; Şura 42/13. 
223  Al-i İmran 3/86; Araf 7/30; İsra 17/16; Meryem 19/83; Kasas 28/50; Zümer 39/3, 59; Ahkaf 46/5; Saff 61/7; 

Nahl 16/104.  
224  Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 293. 
225  Atay, Kader Sorunu, 89.  
226  Atay, Kader Sorunu, 95. 



49 

 

Kur’an’da insan, akıl ve irade yeteneği ile donatılan ve bu itibarla da sorumlu tutulan bir varlık 

olması227 yönüyle diğer varlıklardan ayrılmaktadır.228  

“Sünnetullah” kavramı üzerine yoğunlaştığı çalışmasında Özsoy, Kur’an’ın, 

yeryüzündeki varlık alanını, ilkeleri, kanunları ve işleyişleri birbirinden bağımsız iki farklı alan, 

tabii ve tarihsel varlık alanları, olarak değerlendirdiği tespitinde bulunmaktadır.229 Bu alanlarda 

işleyen yasalar da varlık alanının özelliğine göre farklılaşmaktadır. Tabii alanda işeyen 

yasalarda, Allah-tabiat ilişkisi söz konusudur. Yani bu kanunların konusu, hürriyeti olmayan, 

dolayısıyla sorumsuz olan tabiattır. Tarihsel varlık alanına dair yasalarda ise Allah -insan 

(toplum) ilişkisi söz konusudur. Bu kanunların konusu olan insan ise hür irade sahibi olup, 

hürriyeti ölçüsünde sorumluluğu haiz bir varlıktır. Tarih yasalarının konusu olan ilişkide iki 

tarafın birbirlerine karşı hür tavır alışları vardır. Bir yanda davranışları “taqva” ve “fücur” 

arasında gidip gelen insan; diğer yanda mutlak hür olanın, mutlak düzenli, adil tavrı. 230  

Özsoy, Kur’an’da  “sünnetullah” ifadesinin geçtiği bağlamlarda, "Allah'ın davranış 

biçimi" anlamına gelen bu ifadeyi, “Allah'ın tarih içindeki tavrı” yada diğer bir ifadeyle “tarih 

yasaları” şeklinde kavramsallaştırmaktadır.231  Kur’an’da geçtiği bağlamlarda, sünnetullah 

kavramı ile kastedilen asıl anlamın, Allah'ın tarih içerisinde nasıl davranacağının belirsiz 

olmadığı, aksine Allah'ın hangi durumlarda nasıl davranacağına dair kendisine ve bu ilahi tavrın 

muhatabı olması itibarıyla insanlığa söz verdiği şeklinde olduğunu ve bu yönüyle de 

“sünnetullah”ta  hiç bir değişme olmayacağını232 ifade etmektedir. Özsoy’un ifadesiyle, 

sünnetullah olgusunu insanın yüklendiği emanetle sıkı sıkıya ilişkili sunan Kur’an’a göre, 

insanın üstlendiği görev, yeryüzünde Allah'ın halifeliğidir. Bu ise tarihsel bir görevdir; İnsan 

cinsi, görevinin konusu olan yeryüzünü imar ve ıslah edecektir. İnsanın yüklendiği emaneti 

 
227  Ahzab 33/72.   
228  Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, 287-288. 
229  Özsoy, Sünnetullah, 88-89. 
230  Özsoy, Sünnetullah, 180. 
231  Özsoy, göre Kuranda geçtiği bağlamlarda “sünnetullah” kavramı, "tarih” yasalarını anlatan bir ifade olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bkz. Özsoy, Sünnetullah, 135. 
232  İsra 17/16; Neml 27/85; Kasas 28/63; Fussilet 41/25 vb. ; Özsoy!a göre, Kur’an’da “Sünnetullah” ve aynı 

anlamı içeren  “kelimetullah”, “kelimetu Rabbi”, “qavl” gibi kavramların yer aldığı ayetlere bütünsel bir bakış 

açısıyla yaklaşıldığında: Allah’ın kendisini tarih içerisine yerleştirdiği, bu düzlemde nasıl davranacağını ezelde 

belirlediği ve bu davranış tarzını değiştirmeyeceğine dair söz (qavl, kelime) verdiği görülecektir. Bkz. Özsoy, 

Sünnetullah, 133.    



50 

 

anlamlı kılan hürriyeti, onu tarih karşısında sorumlu kılan, olumlu ve olumsuz güçlerle 

donatılmış olmasının sonucudur.233  

Kader meselesini bütüncül bir bakış açısıyla ele alan Bağcı da, önce Kur’an’da geçtiği 

siyak-sibakı içerisinde ve geçtiği tüm ayetlere bütüncül bir yaklaşım ile  kader ve türevlerinin, 

taşıdığı anlam ile “önceden tayin ve tespit” yani insanın yaratılmasından önce “yapacağı 

davranışların belirlenmesi” anlayışı arasında bir bağlantı bulunmadığını234ifade etmekte; 

devamında da, benimsediği Kur’an ve sünnete dair bütünsel anlama yaklaşımı ile  insan iradesi 

ve fiilleri bağlamında Hz. Peygamberden gelen rivayetlerden fıtrat hadisleri olarak 

isimlendirilen gurubun, Kur’an’ın anlayışına ve ruhuna daha uygun olduğunu yani Kur’an’da 

insanın dünyaya geliş amacına dair ifadeleriyle daha uyumlu anlamlar taşıdığını ifade 

etmektedir.235  

İslam düşünce tarihinde Allah’ın kainat ile ilişkisine dair dini bir açıklama olarak ele 

alınan kader olgusunun mahiyeti ve kavramsallaştırılması üzerinde mezheplerin ayrıştığını 

görmekteyiz. Bu ayrışmada kökeninde kader ile ilişkilendirilen ayetlerin okunma ve 

anlamlandırılmasına dair bir yöntem sorunu karşımıza çıkmaktadır. Yöntem sorununu aşma, 

Kader sorunsalına dair sistematik bir temellendirme ve tutarlı bir açıklama yapma noktasında 

Düzgün’ün önerdiği ilgili ayetleri “bağlamsal okuma ve anlamlandırma” yaklaşmanı değerli 

görmekteyiz. Kader ile ilgili ayetlerin gruplandırıldığı üç temel bağlamı Düzgün’den takip 

edelim: “Metafiziksel-epistemolojik bağlam: Belirlenmiş temel varlık yasaları”; “Ontolojik 

bağlam: insanın verili yapısı ve verili dış dünya/tekvînî emr” ve “Ahlâkî Bağlam: İnsanın 

iradesine/seçimine bırakılmış yaşam alanı.” 236 

Varlık ve varoluşa dair temel yasalardan bahseden ayetleri “Kaderin Metafiziksel-

Epistemolojik Bağlamı” şeklinde kavramsallaştıran Düzgün’e göre, “Allah’ın sıfatlarının daha 

âlem yaratılmadan hem kendi zatıyla hem de Allah’ın dışındaki varlıklarla yani âlemle olan 

ilişkisi, konunun metafiziksel yönünü oluşturmaktadır. Allah’ın geleceği bilmesi237 ve bilgisine 

 
233  “Biz insanı karışık bir nutfeden yarattık, onu deneyeceğiz; (bu yüzden) onu işitir ve görür kıldık. Sonra ona 

yolu da gösterdik, artık ister şükretsin, isterse nankörlük ...” (İnsan 76/2-3; Şems 91/7-8; Özsoy, Sünnetullah, 

112-113. 
234  Bağcı’nın İlgili ayetlerde kader kavramına yüklediği anlamlar için bkz. Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin 

Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 35-39.  
235  Bağcı, İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı, 85.  
236  Düzgün, “Kader'i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”, 1-7. ; Düzgün, “Kader Mes’elesi”, 119-125; 

Düzgün, “Kader/Takdir”, 269-275.  
237  “Literatürde bu konu zaman metafiziği bağlamında ele alınmaktadır.” Bkz. Düzgün, “Kader'i Farklı 

Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”; Düzgün, “Kader/Takdir” 



51 

 

konu olan varlıkların bilindikleri şekilde varlığa çıkmak zorunda olup/olmadıkları238 da 

konunun alt birimlerini oluşturmaktadır.239 

Özdemir, Kur’an’da Allah’ın ilminden bahseden ayetlerin tamamında bu ilmin “ezeli” 

yada “hadis” olduğuna dair herhangi bir kayıt bulunmadığını söylemektedir. Ancak yine 

bağlamsal ve Kur’an’ın bütünlüğünü dikkate almadan yapılan bir okuma neticesinde kader 

meselesinin bir boyutu olan bu meselede de cebri, özgürlükçü ve uzlaştırmacı şeklinde 

betimlediği üç farklı yaklaşımın ortaya çıktığını ifade etmektedir.240  

Düzgün, Kur’an’da “kader”, “takdir” gibi kavramlarla ifade edilen, varlıkların varoluş 

ve işleyişlerindeki yasalara dair Allah’ın bilgisinin belirleyici bir nitelikte olduğunu ve yine 

aynı şekilde Kur’an’ın, “fıtratullah/adetullah: varlık yasaları”, “”sünnetullah: toplumsal 

yasalar” ve “sıbgatullah: ahlak yasaları” olarak adlandırdığı yasaların da Allah’ın bilgisine göre 

işlediğini ve bu yasaların asla değişmeyeceğini ayetlerden yaptığı atıflarla241 ifade etmektedir. 

Düzgün’e göre, Allah’ın varlığa ve varoluşa dair bilgisi, henüz mahlukat var olmadan önce 

“soyut/küllî bir bilgi” olarak vardır; sonra somuta dönüşür, varlık sahasına çıkar ve kanun 

olarak isimlendirilir. “Allah’ın fiilleri” olarak da ifade edilen ve bizim “yokluk-varlık, ölüm-

hayat, hastalık-sağlık...” olarak deneyimlediğimiz yada müşahade ettiğimiz bu varoluş, işleyiş 

yada diğer bir ifade ile yaşam yasaları mahlukatın varoluşundan önce Allah’ın ilminde 

mevcuttur. Zaman içinde mahlukatın varoluş ve işleyişi kendisine özgü belirlenmiş bu yasalara 

göre düzenlenir. Allah’ın mahlukat için koymuş olduğu bu yasaları kader olarak değerlendiren 

Düzgün, mahlukatın her birinin kendi cinsi için belirlenmiş özel işleyiş kurallarına (kaderine)  

uygun hareket etmek durumunda olduğunu, bunun dışına çıkamayacağını ifade etmektedir. 242   

Düzgün, İnsan cinse özgü, varlık, davranış ve işleyiş yasalarının sıfat hallerinin 

belirlendiğini buna karşılık bu sıfatların insan ile ne zaman, nasıl ve hangi halde buluşacağının 

belirlenmediğini243 vurgulamaktadır. Eğer bizzat tekil insan davranışları konusunda böyle bir 

 
238  “Literatürde bu konu “varlık modaliteleri” bağlamında ele alınmaktadır.” Bkz. Düzgün, “Kader'i Farklı 

Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”; Düzgün, “Kader/Takdir” 
239  Düzgün, varlık, varoluş ve bunlara dair Allah’ın bilgisi bağlamındaki cevap bekleyen soruları şöyle 

sırlamaktadır: “Varlıklar daha var olmadan, varlık hâllerinin Allah’ın bilgisine konu olması ne demektir ve 

nasıl olmaktadır? Allah’ın bilgisi nesnesini belirler mi? Eğer cevap evet ise belirleme tarzı nedir? Yok eğer 

belirlemiyorsa, belirlenmeyen bu nesne nasıl bir mahiyete sahiptir? ve bu mahiyetlerin belirlenmemesi de bir 

kader midir?” Düzgün, “Kader'i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”, 2; Düzgün, “Kader/Takdir”, 
270.    

240  Özdemir, Allah'ın Bilgisinin Ezeliliği ve İnsan Hürriyeti, 29. 
241  Ahzab 33/62; Fatır 35/43; Fetih 48/23.  
242  Düzgün, “Kader'i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”, 2-3; Düzgün, “Kader/Takdir”, 270-271.    
243  Örneğin hüzünlenmek, sevinmek gibi insan halleri/sıfatları olarak değerlendirilen eylemlerin kimde ne zaman 

ortaya çıkacağına dair bir belirleme yapılmamıştır.  



52 

 

belirlenme olması durumunda, cebir konumundaki bir fiili hakkında Allah’ın emir ve yasak 

bildirmesi, mükafat ve ceza belirlemesi244, peygamber göndermesi ve hatta akıl ve irade 

vermesi, abes olurdu.245  

Düzgün’e gör, insanın özgür iradesi, var olmasında herhangi bir dahlinin olmadığı iki 

ontolojik bağlam, “insanın verili/fıtrî (insan olma özelliklerinin tamamı)/ontik yapısı ile dış 

dünyanın verili/fıtri (bütün varlık ve nitelikleri )/ontolojik yapısı246” üzerinde icra etmek 

durumundadır. İnsan içine doğduğu ve hazır bulduğu bu iki fıtri bağlamın imkan ve sınırlılıklar 

içerisinde anlamakta, düşünmekte, karar vermekte, şu ve ya bu şekilde davranışlar icra 

etmektedir. Düzgün’e göre, “elde edilişinde hiçbir dahlinin bulunmadığı bu iki ontolojik 

bağlamın insana hazır verilişi takdirdir/kaderdir.247 

Düzgün, insan ve yaşadığı dış dünyanın verili yapısı şeklinde ifade ettiği iki ontolojik 

bağlamın insan için zorunlu sonuçlar doğurmayacağını düşünmektedir. Ona göre, İlahî iradenin 

arzusu, insanın özgür iradesiyle yapacağı doğru eylemler sayesinde kendi fıtratıyla dış 

dünyanın fıtratı arasında bir uyum/örtüşme/tetâbuk olmasıdır… Başka bir ifadeyle: verili/fıtrî 

bir yapıya bağlı olarak ama mecbur olmadan düşünmek ve eylemde bulunmak, insanın 

kaderidir.”248  

Fıtratı gereği sahip olduğu akıl bakımından sağlıklı olan her insan, iradi fiillerinde 

doğru/yanlış iyilik/kötülük yelpazesinden herhangi bir eylemi seçmekte özgürdür ve verili iki 

ontolojik bağlamın imkan ve sınırlılıkları içerisinde seçtiğini de hayata geçirme gücüne sahiptir. 

Eylemi seçme ve hayata geçirme sürecinde insan mutlak özgür değildir, çevrelendiği dış 

dünyanın ekonomik, kültürel, psiko-sosyal açıdan imkan ve sınırlılıklarından etkilenmektedir. 

İnsanın herhangi bir eylemi seçmesinde içine doğduğu fiziki, ekonomik, sosyal ve kültürel 

şartlar olarak eğitimi, dini ve ahlaki kabulleri gibi olgular kesin belirleyici sonuçlar doğurmasa 

da etkilidir. Düzgün’e göre “Kur’an-ı Kerim, hayatın üzerine oturduğu iki temel kategorinin, 

yani iman ve inkârın,249 bütünüyle insanın iradesine ve seçimine bağlı olduğunu ilan etmek 

suretiyle, bütün diğer alt kategorileri de insanın iradesine ve seçimine bağlamaktadır.”250 

 
244  Maturidi, Kitabu't-Tevhid, 361. 
245  Düzgün, “Kader'i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”, 4; Düzgün, “Kader/Takdir”, 272.     
246  Düzgün, “Kader'i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”, 5; Düzgün, “Kader/Takdir”, 273. 
247  Düzgün, ““Kader'i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”, 5; Düzgün, “Kader/Takdir”, 273. 
248  Düzgün, “Kader'i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”, 5; Düzgün, “Kader/Takdir”, 273. 
249  “İsteyen iman eder, isteyen inkâr” Kehf 18/29. 
250  Düzgün, “Kader'i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”, 5-6; Düzgün, “Kader/Takdir”, 273-274.    



53 

 

Kader meselesinin insan davranışlarıyla ilgili bağlamının ahlaki olduğunu düşünen 

Düzgün’e göre, bu bağlamı, “Allah’ın adaleti, insanın iradesi, özgürlüğü ve sorumluluğu gibi 

unsurlar oluşturmaktadır.”  Akıl sağlığı yerinde olan her insanın tüm seçimlerinden ve 

davranışlarından sorumlu tutulması gerekliliği hakkındaki fikir birlikteliği ve bununla ilgili 

hukuki düzenlemelerden hareketle denilebilir ki kader meselesinin daha kolay anlaşılması ve 

netleşmesine ahlaki bağlam metafizik bağlama göre daha çok yardımcı olacaktır. Ahlaki 

bağlam Kelam terminolojisinde ilahî fiiller, insanî fiiller ve insan fiillerinin yaratılması 

başlıkları altında ele alınmıştır.251  

İlgili diğer kavramlarla beraber ele aldığımız kader meselesine dair yukarıda yer 

verdiğimiz açıklamalardan ortaya çıkmaktadır ki, kader meselesi bir tarafta sahip olduğu tüm 

özellikler bakımından mükemmel ve her şeyin yaratıcısı bir varlık olarak Allah, diğer tarafta 

bir yandan akıl, irade gibi donanımlarla yaratılmış, doğru/yanlış, iyi/kötü şeklinde çift kutuplu 

bir yelpazede seçim yapma bakımından bir denenme sürecine tabi, kendisine halifelik emaneti 

tevdi edilen, sorumlu bir varlık olarak insan, diğer yandan da belli varoluşsal yasalar ile 

yaratılan ve işleyen bir yaşam alanı olarak evren şeklinde özetle yaratan ve yaratılan varlıklar 

arasındaki ilişkilere dair oldukça kompleks dini bir olgu şeklinde karşımıza çıkmaktadır.  

 

2.4.4. Sosyal Bilimler Bağlamında Kader kavramı  

Felsefi bir yaklaşım ile kader kavramını ele alan ve “insanların yaşamındaki bütün 

olayları önceden belirleyen doğaüstü bir gücün varlığına ilişkin dinsel ve idealist bir anlayış” 

olarak tanımlayan Frolov kader olgusunun kökenlerini Yunan mitolojisinde takip etmekte ve 

insanların ve hatta Tanrıların kaderinin Moerae’ye dayandırıldığını ifade etmektedir.252 Benzer 

bir tespitte bulunan Erhat “Moira” şeklinde değerlendirdiği kavramı, “alın yazısı yada kader” 

bağlamında, “pay ya da pay veren anlamında”, yarı dinsel, yarı filozofik bir görüşün 

canlandırılmış imgeleri olarak açıklamıştır. Hesiodos'ta "yaşama paylarımızı düzenleyenler" 

şeklinde tanımlanan moria anlayışına göre, “insan ana karnından doğar doğmaz kader onun 

ömür ipliğini bükmeye koyulur.” Bu şekilde adeta “kader Tanrıçaları” statüsünde, Zeus’un 

büyük üstünlük verdiği: Klotho, Lakhesis, Atropos olmak üzere üç Moira’dan 

bahsedilmektedir. Bunlar bütün insanların “ömür ipliğini büker dururlar, günün birinde de 

 
251  Düzgün, “Kader'i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”, 6-7; Düzgün, “Kader/Takdir”, 275.; benzer 

değerlendirmeler için bkz. Edward E. Salisbury, “Materials for the History of the Muhammadan Doctrine of 

Predestination and Free Will”, Journal of the American Oriental Society 8/ (1866), 156. 
252  İvan Frolov, Felsefe Sözlüğü, çev. Aziz Çalışlar (İstanbul: Cem Yayınevi, 1991), 251.  



54 

 

keserler ve o anda insan ölür.”253  Çoğunlukla “ecel ve ölümü” çağrıştıran bir kavram olarak 

değerlendirildiğindendir ki, Homeros destanlarında geçen Moira (kader), “uğursuz ve zorlu 

olarak nitelenir.” “Tanrılar babası” olarak nitelendirilen Zeus'tan bile daha güçlü ve üstün 

görülen Moira, karşı gelinemez ve kararları değiştirilemez bir konumda254 değerlendirilir. O 

kadarki, Tanrıların Tanrısı Zeus’un bile söz geçiremeyeceği ve karşı gelemeyeceği tek Tanrıça 

kader Tanrıçası Moira’dır. 255 

Yukarıdaki açıklamalardan da görüleceği üzere “yazgıcılık yada kadercilik” olarak 

anlaşılan “kader” Antik çağ Yunan felsefesine damgasını vurmuş bir anlayış görünümündedir. 

Örneğin Sofokles'in Antigon’unda, toplumun sesi olan koro şöyle bağırır: “insanlar alınlarına 

yazılmış olan felâketlerden asla kaçıp kurtulamazlar”. Bu konuda daha da ileri giden bir 

değerlendirme ile “Tanrıları” da insanlar gibi yazgıya bağlanmışlardır. Diğer bir deyişle  

“Tanrılar” da yazgılarını yaşamak durumundadırlar. 256  

Sümer mitolojisinde “kaderin ipleri” Tanrıca Tiamat’ın elindedir. Kader Tanrıçası 

Timat soyundan gelen diğer Tanrılarla kavgalıdır. Onlara galip gelmek için “canavarlardan” 

oluşturduğu ordunun komutasına “Kingu”yu seçer ve “kader iplerini” ona verir. Başlarda 

Timat’ın ordusuna yenilen diğer Tanrılar, komutanlık görevi karşılığında “kader iplerinin” 

kendisine verilmesini şart koşan Tanrı “Marduk”un komutanlığını kabul ederler. Marduk galip 

gelir, Kingu'yu öldürür, “kader iplerini” ondan alır ve kâinatın kaderine hakim olur. Hint 

mitolojisinde de kader oldukça önemli bir yerdedir. Mesela “kaderi savaşta ölmek” olan 

Bhisma, Pandava’yla giriştiği savaşta, hasımlarına kendisini nasıl öldürebileceklerini öğretir ve 

adeta kendi ölümünü kendi eliyle hazırlar.257  

Tanrı-insan ilişkisinin neliği, Tanrı’nın insan yaşamındaki yeri ve müdahalesi 

bağlamında tartışılan kader sorunsalının en başından itibaren insanlar için ne kadar zorlayıcı ve 

girift bir mesele olduğu yukarıda verdiğimiz örneklerden de tekrar ortaya çıkmaktadır. Şöyle 

ki, mesele Tanrı’nın insan yaşamına müdahalesi ve insanın kaderini belirlemesi düzeyini çoktan 

 
253  İlyada'da dövüşen bir savaşçı için şöyle deniyor (İl. IV, 517): “Bitti ömür yumağı tam o sırada!...” Azra Erhat, 

Mitoloji Sözlüğü (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1996), 1133-1136. 
254  Morialar hakkında Platon Devlet'in son bölümünde, yeniden yeryüzüne çıkacak olan ruhların onlara 

başvurduğunu şöyle anlatır (Dev. X, 620 d-e): "Bütün ruhlar hayatlarını, geçtikten sonra gene o sırayla 

Lakhesis 'e yaklaşmışlar. Lakhesis her birine kendi perisini vermiş; bu peri hayatı boyunca ona hizmet edecek, 

seçtiği kadere göre yaşatacakmış onu. Bu peri ilkin ruhu Klotho 'ya götürüp onun eli altından ve döndürdüğü 
kirmenden geçiriyormuş; böylece ruh seçtiği kadere bağlanıyormuş. Ondan sonra Airopos, Klotho 'nun eğirdiği 

kaderi ölçülmez hale sokuyor, sonunda ruh hiç arkasına dönmeden Kaderin tahtı önüne gelip duruyor, sonra 

öte yanına geçiyormuş". Bkz. Erhat, Mitoloji Sözlüğü, 1133-1136.  
255 Orhan Hançerlioğlu, Felsefe Ansiklopedisi (İstanbul: Remzi Kitabevi), 7/271.  
256  Orhan Hançerlioğlu, Felsefe Sözlüğü, 317.   
257  Hançerlioğlu, Felsefe Ansiklopedisi, 7/270. 



55 

 

aşıp adeta Tanrı/Tanrıların kaderinin konuşulduğu bir hal almıştır. Burada sorunsallaştırılan 

durum insan hayatının belirlenmesinden ziyade farklı Tanrı tasavvurları nedeniyle ortaya 

çıkmış, farklı hiyerarşik tabakalardaki farklı Tanrılar ya da en azından Tanrıya atfedilen 

özellikler arasında insan aklının almadığı durumlar, çelişki ve uyumsuzluk gördüğü konuların 

adeta Tanrılar arası bir savaş gibi tasvir edilmesine dayanmıştır.  

Köklerini Mitolojiye dayandırdığı “kadercilik” olgusunun, zaman içinde “dünyayı 

yöneten en yüksek adalet” olarak değerlendirildiğini ifade eden Frolov, bütün modern dinlerin 

“kader’i, Tanrı yazgısı” olarak benimsediklerini öne sürmektedir. 258  

Kader kavramını yazgı bağlamında ele aldığı görülen Hançerlioğlu’na göre bilimsel 

düşünüşün yaygın olmadığı dönemlerdeki insanlar, varlık ve varoluş adına yaşanan her şeyi, 

asla değiştirilemeyecek olan bir “sonun” en baştan belirlenmesi şeklinde üstün bir gücün 

belirlemesine ve yönetimine atfeden ve özellikle insana hayatında hiçbir özgürlük alanı da 

tanımayacak şekilde yazgıcı bir anlayışı benimsemişlerdir. Buradaki “yazgıcılık, insanın bütün 

eylemlerinin doğaüstü güçler tarafından önceden belirlenmiş olduğunu savunan öğretilerin 

genel adıdır.” 259 Cevizci, “yazgıcılık” olgusunu bütün varoluşsal olayların ve insanın tüm 

fiillerinin “önceden belirlenmiş” olduğu, bu sebeple de her türlü hadisenin işleyişini 

değiştirmeye dönük bütün insani girişimlerin faydasız ve geçersiz olduğu;  geleceğin ve tarihin 

akışının, insanın kontrolünün dışında olduğu ve insanın hem kendi kaderini hem de evrenin 

kaderini değiştiremeyeceği, nihayetinde her şeyin önceden belirlendiği şekliyle varlık sahasına 

çıkacağı şeklinde bir anlayış olarak değerlendirmektedir.260  

Frolov, felsefi bir duruş olarak “Kadercilik” düşüncesini, varlıktan önce belirlenmiş 

olan ve varoluştaki bütün süreçlerde “özgürlük” ile “yaratıcı çabayı” dışlamak üzere hakim olan 

bir zorunluluk şeklinde izah etmektedir. Felsefede “Kadercilik” olgusuna dair farklı anlayışları 

Frolov’dan takip edelim:  

“Kadercilik, Stoacılar, amansız Kader'in Evren’i yönettiğini, dönem dönem 

ortaya çıkan dünya savaşlarından sonra her şeyin üst üste yinelendiğini söylemişlerdir. 

Leibniz'in öncel düzen öğretisine göre, monadlar arasındaki etkileşim, Tanrı tarafından 

çok önceden takdir edilmiştir. Schelling'in nesnel idealist sistemine göre, özgürlük ile 

zorunluluk arasındaki uçurum, kişileri özgürce edimde bulunmaktan yoksun 

 
258  Frolov, Felsefe Sözlüğü, 251. 
259  Hançerlioğlu, Felsefe Sözlüğü, 317.; Hançerlioğlu, Felsefe Ansiklopedisi, 7/270. 
260  Cevizci, Felsefe Terimleri Sözlüğü, 367.; Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 1754-1755. 



56 

 

kılmaktadır. Hegel'e göre ise, son çözümlemede, birey, Mutlak Tin’in bir aleti olmaktan 

başka bir şey değildir. Metafizik maddeciler (Hobbes, 18. Yy Fransız maddecileri vb.) 

nesnel rastlantıyı yadsıyarak, nedensellik ile zorunluluğu özdeşleştirmişler, bu da 

sonunda yine Kadercilik'e yol açmıştır. Teolojik Kadercilik, tarihsel olayların ve insan 

yaşamının Tanrı’nın iradesince önceden belirlenmiş olduğunu öne sürer. Burada, mutlak 

önceden belirlenme anlayışları (Augustinusculuk, Calvincilik, Jansenizm) ile ilahi 

takdiri insanın özgür iradesiyle bağdaştırmaya çalışan görüşler (Katoliklik, 

Ortodoksluk) arasında bir mücadele yer almıştır. Mancçı felsefede, toplumsal gelişme 

yasalarının etkisi ile insanların özgürce etkinlikleri birbirleriyle bütüncül olarak 

bağıntılıdır; burada, zorunluluk ve rastlantı, özgürlük ve zorunluluk diyalektiği anlayışı 

yer alır.”261 

Yazgı (fatalizm) kavramsallaştırması bağlamında kader kavramına yüklenilen 

anlamlardan yola çıkarak diyebiliriz ki kader felsefe bakış açısında “cebri” bir bağlamda ele 

alınmıştır.  

Konuya psikolojik açıdan yaklaşan Bakırcıoğlu’na göre “Yazgıcılık, insanın yazgısının 

ve davranışlarının Tanrı ya da onun yerine geçen güçlerce önceden belirlenmiş olduğunu ve 

bireyin istenci ya da başka birisinin çabası ile değiştirilemeyeceğini savunan görüştür.”262 

Buradan hareketle diyebiliriz ki, kadercilik en az iki varlık, ya da iki taraf arasında 

deneyimlenen bir ilişki türü olarak resmedilmektedir. Tam da bu noktada Bilgin, sosyal 

psikoloji terminolojisinde “kazanç ve kayıplar bakımından karşılıklı bağımlılık durumunu” 

ifade etmek üzere “Tutuklular ikilemi” kavramsallaştırmasından bahsetmektedir ve iki taraf 

arasında kurulan böylesi bir ilişki yapısının farklı versiyonlarını şu şekilde 

örneklendirmektedir: efendi-köle ilişkisine benzettiği birinci ilişki tipinde, “taraflardan birinin 

sürekli kazançlı olduğu ve kazancının, diğerinin davranışlarından etkilenmediği; buna karşılık 

diğerinin kazanç ve kayıplarını belirlediği bir durumdan, diğer bir ifadeyle ‘kader denetimi’ 

matris yapısından bahsetmektedir ki, bu ilişkide taraflardan biri, hakim pozisyondadır ve 

diğerinin kayıp ve kazançları ona bağlı olmaktadır”; “Davranış yoluyla denetim” olarak ifade 

edilen diğer bir ilişki tipinde ise, “taraflardan biri, her durumda kazançlıdır; ancak diğerinin 

kazançları hakim konumdaki kişi kadar, kendisine de bağlıdır ve dolayısıyla onun tercihlerine 

göre kendi tercihini ayarlayarak kazancını artırabilir.”263 Bilgin’in açıklamalarında yer alan 

 
261  Frolov, Felsefe Sözlüğü, 251.  
262 Bakırcıoğlu, Ansiklopedik Eğitim ve Psikoloji Sözlüğü, 1767.    
263  Nuri Bilgin, Sosyal Psikoloji Sözlüğü Kavramlar Yaklaşımlar (İstanbul: Bağlam Yayınları, 2016), 413. 



57 

 

“kader denetimi matris yapısı” ilişki tipiyle cebirci kader yaklaşımı; “davranış yoluyla denetim” 

ilişki tipiyle de insana yaşamının bazı alanlarında özgürlük tanıyan uzlaştırmacı  kader 

yaklaşımı arasında benzerlik dikkatleri çekmektedir. 

Hayatının tamamı ve bütün davranışlarının insan istenci dışında belirlendiğine 

inanılması sebebiyle “kadercilik” insanın gerek kendisine karşı ve gerekse diğer varlıklara karşı 

sorumluluğunu perdelemekte, bulanık hale getirmekte ve cebirde aşırı gidildiği oranda iptal de 

edebilmektedir. Bu bağlamda Fromm, insanı kendi dışındaki “güçlere” bağımlı kılan, 

yaşamdaki duruşunu pasifleştiren, bu şekilde insan sorumluluğunu yaralayan bir anlayış olarak 

“kadercilik” yaklaşımını benimsemeyi “insanın kendine yabancılaşması” olarak 

değerlendirmektedir.264  

Olguya sosyoloji bilimi açısından yaklaşan Marshall, kadercilik kavramını, “her şeyin 

sonucunun belli olduğunu, çaba harcayarak ya da önceden harekete geçerek bu sonuçlardan 

kaçılamayacağını ve bu durumun sadece yaşamın kaçınılamaz bir olgusu olarak kabul edilmesi 

gerektiğini öngören bir inançlar sistemi.” olarak açıklamaktadır. Marshall, sosyologlar 

tarafından zaman zaman görmezden gelinen bu olgunun sosyolojide “yoksulluğun”, “kronik 

hastalığın” ve “işsizliğin” bir niteliği olarak değerlendirilebildiğini şöyle 

örneklendirmektedir265:  

“Örneğin Oscar Lewis, kaderciliğin ‘yoksulluk kültürü’ nün temel 

özelliklerinden birisi olduğu görüşündedir (bkz. The Children of Sanchez, 1961). 

Benzer biçimde Kate Purcell, ‘pasif işçi tezi’ni (kadınların genelde daha istikrara, pasif 

ve temelde erkeklerden daha çok sömürüye açık oldukları fikri) tartışırken, kadınların 

işteki davranışlarını ‘kaderci hayat görüşünün belirlediğini, bu davranışların cinsiyetin 

toplumsallaşması ve kadınların biyolojik yapısıyla beslenip, özellikle kadın kol 

işçilerinin çalışma ve sınıf koşullarıyla pekiştirildiğini savunmuştur. ("Female Manual 

Workers, Fatalism and the Reinforcement of Inequalities", der. David Robbins, 

Rethinking Social Inequality, 1982). Emile Durkheim intiharda (Suicide, 1897), kaderci 

intiharı (kölelerin intiharları gibi) bireylerin ihtiyaçlarının aşırı düzenlenmesi (geleceğin 

acımasız biçimde engellendiği ve baskıcı disiplinin tutkuları şiddetle boğduğu bir 

durum) çerçevesinde tanımlamıştır. Burada umut, yaşamanın kendisine kayıtsız 

kalındığı ölçüde azalmıştır. Durkheim'ın tartışmasını genişleten David Lockwood 

 
264  Erich Fromm, Psikanaliz ve Din, çev. Aydın Arıtan (İstanbul: Arıtan Yayınevi, 1996), 81. 
265  Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, 373.   



58 

 

(Solidarity and Schism, 1992), kaderciliğin bir derece meselesi olduğunu veya "fiziksel" 

ya da "ahlâki despotizm"den, yani kölelik durumu gibi etkenlerin gücünden veya 

Hinduların karnıa-samsara-moksha öğretisini benimseyen türden açıkça kaderci 

inançları olan bir sistemin dayattığı kısıtlamalardan kaynaklanabileceğini söyler. 

Özellikle kaderci bir ideolojiye (Hindu kurtuluş bilimi gibi) temellenen kadercilik etik 

bir bağlılık doğurur. Buna karşılık, köleliğin neden olduğu varoluşçu kadercilik esas 

olarak inançlardan ziyade ritüele temellenmektedir; tabi konumdaki insan grupları, 

içinde bulundukları koşulları onaylamazlar, sadece değiştirilemez bir durum olarak 

görürler. Yalnız iki durumda da ‘kaderci tutuma’, zulmedici disiplinin derecesinden 

daha çok, toplumsal kısıtlamanın dışsal, kaçınılmaz ve kişisel olmayan bir durum 

şeklinde yaşanması vesile olmaktadır."266 

Sosyal bilimler gözüyle “kadercilik”, insanın bizzat kendisinin yaşadığı, fiziki ve sosyal 

çevresinde vuku bulan olayları anlamlandırmaya yönelik “nedensel açıklama” çeşitlerinden biri 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Gündelik yaşam ifadelerinde “olacağı varmış olmuş”, “olacak 

olan olur” şeklinde formülleştirilebilen kaderci yaklaşım267, “her şeyin olduğundan ve 

olacağından başka türlü de olabileceğini” ifade eden olumsallık düşüncesini yok sayar.268 Bu 

şekilde insan donanımlarını anlamsızlaştıran ve yaşam karşısında bir kukla yada bir figüran 

olmaktan öte bir rol biçmeyen bu anlayışa göre, olayların ortaya çıkışı gibi işleyişi de insanın 

iradesini nasıl kullandığından seçiminden, çabasından ve azminden etkilenmeksizin insan dışı 

güçler tarafından belirlenmekte, kontrol edilmekte ve yönlendirilmektedir. Nihayetinde 

kendisine verilmiş bütün donanımlarıyla birlikte insan da yaşam durumlarında silikleşmektedir.  

 

2.5. Ergenlik Dönemi Dini Gelişim Özellikleri  

Gelişim, canlılar ve özellikle de insan için çok katmanlı, pek çok faktörün etki ettiği, 

çok bileşenli kompleks bir olgudur. Senemoğlu’nun ifadesiyle gelişim, “organizmanın 

döllenmeden başlayarak bedensel, zihinsel, dil, duygusal, sosyal yönden, belli koşulları olan en 

son aşamasına ulaşıncaya kadar sürekli ilerleme kaydeden değişimidir. Gelişim, olgunlaşma ve 

 
266  Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, 373. 
267  Mustafa Macit, Boyun Eğme-Başa Çıkma Sarkacında Kadercilik Sosyal Pisikolojik Bir Yaklaşım (İstanbul: 

Ötüken Neşriyat, 2014), 17-23. 
268  “Olumsallık, (Os. mümkün, Fr. contingent) Olabilirliği kapsayan... Olumsal, zorunlu karşıtı olarak, hiç bir 

şeyle belirlenmeksizin her türlü olabilirliği kapsar. Mantık ve metafizikte, Tanrının ve insanın elindeliğinden 

meydana gelen olguları anlatır.” Hançerlioğlu, Felsefe Sözlüğü, 203; Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 1261-1262. 



59 

 

öğrenmeyi kapsayan bir süreçtir.”269 Birey, yaşam sürecinde fiziki ve sosyal çevresiyle ister 

istemez yaşadığı etkileşimler sebebiyle bir değişim ve gelişim sürecinden geçer ve 

potansiyelleriyle doğduğu “insan olma” sürecini tamamlamaya çalışır.  

İnsani bir potansiyel olarak değerlendirilen din duygusu, bir yandan birey üzerinde icra 

ettiği yüksek etki gücü diğer yandan onu harekete geçiren etkenlerin çokluğu sebebiyle farklı 

şekillerde ve farklı düzeylerde varlık sahasına çıkmaya oldukça elverişli bir olgu olarak 

değerlendirilmektedir. Diğer potansiyeller gibi “din duygusu” da sosyal ve fiziki çevreyle 

yaşanan etkileşim ile varlık sahasına çıkar, şekil alır ve gelişir. Nihayetinde denilebilir ki din 

duyusu ve dindarlık olgusu, “gelişimsel ve birikimsel” bir süreç olarak ortaya çıkmakta ve 

işlemektedir. 270   

Bireyin genel gelişimini etkileyen iç ve dış etkenler eş zamanlı olarak dini gelişimlerini 

de etkilemektedir. Yaşam boyu devam eden dinî gelişim, fizyolojik, bilişsel, psiko-sosyal 

gelişim ile iç içe ve bunlar ile ele alınması gereken bir olgudur. 

İnsan gelişimi üzerine yoğunlaşan araştırmalar gelişim olgusunun kronolojisi, hangi 

yaşlarda nasıl bir gelişim gözlendiği ve değişimde yaşanan kritik dönemlere dair açıklamalar 

getirmektedirler. Berk’e göre, belli başlı kuramların öne sürdüğü, her biri belli yetenekleri ve 

toplumsal beklentileri beraberinde getiren, önemli değişim ve dönüşümleri ifade eden 

gelişimsel yaş dönemleri genellikle, doğum öncesi dönem, bebeklik, erken çocukluk, okul çağı, 

ergenlik şeklinde sıralanmaktadır.271  

Gelişimin sekiz aşamasını açıklayan Erikson, yaşamın tamamında geçerli olduğunu 

düşündüğü bir ilkeden bahseder: Büyüyen her şeyin bir zemin planı vardır; tüm parçalar işleyen 

bir bütün oluşturmak üzere ortaya çıkana kadar her parçanın özel bir yükseliş zamanı vardır. 

Bu, yaşamda çeşitli noktalarda ortaya çıkan psiko-sosyal özelliklerin -güven, özerklik vb.- 

baştan itibaren ve yaşam boyunca etkin olduğu anlamına gelmektedir. Ancak her birinin merkez 

sahneyi ele geçirmesi için uygun bir dönem ve uygun bir yaş vardır.272  Erikson’un psiko-sosyal 

gelişim teorisine göre gelişim dönemleri: temel güvensizliğe karşı temel güven (0-1 yaş), utanç 

ve şüpheye karşı özerklik ve bağımsızlık (1-3 yaş), suçluluk duygusuna karşı girişim (4-5 yaş), 

aşağılık duygusuna karşı üretkenlik (6-11 yaş), rol kargaşasına karşı kimlik duygusu (12-20 

 
269  Senemoğlu, Gelişim Öğrenme ve Öğretim Kuramda Uygulamaya, 12. 
270  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 11-12.     
271  Berk, gelişimin, fiziksel, bilişsel, duygusal ve toplumsal olmak üzere 3 temel alanda değerlendirildiğini ifade 

etmektedir. bkz. Laura Berk, Çocuk Gelişimi, çev. Ali Dönmez (Anklara: İmge Kitabevi, 2013), 35. 
272  Joseph F. Byrnes, The Psychology of Religion (New York: The Free Press, 1984), 117. 



60 

 

yaş), yalnız kalmaya karşı yakınlık kurma (genç yetişkinlik), duraklamaya karşı üretkenlik (25-

65 yaş, yetişkinlik), umutsuzluğa karşı benlik bütünlüğü -bilgelik- (65+ yaş) olmak üzere sekiz 

aşamadan oluşmaktadır. Birey, herhangi bir evredeki krizi çözümleme denemesinde başarısız 

olduğunda yaşı ilerlese bile o basamağın karakteristik özelliklerinde sabitlenip kalmaktadır. 273  

Erikson, yaşam sürecinde içerisinden geçtiği bu sekiz dönem boyunca bireyin, aynı 

zamanda dini inanç ve davranışlarını da belirleyecek olan, güven, özerklik, inisiyatif, üretim, 

kimlik, samimiyet, üretkenlik ve bilgelik gibi özellikler geliştirdiğini düşünmektedir. Ona göre, 

benlik gelişimi sürecinde geliştirilen bu nitelikler, bireylerin Tanrı ile ilişki kurma ve 

davranışlarını düzenleme biçimlerini belirledikleri ölçüde, dini bir yön de taşımaktadır, sonuç 

olarak bu özellikler dini tutum ve erdemler olarak değerlendirilebilir.274 

Gelişme dönemleri birbirinden kesin sınırlar ile ayrılamaz, bir dönemin özellikleri bir 

sonraki dönemde de belli bir süre devam edebilir. Her evre bir önceki evrenin etkisi altında 

oluştuğu gibi bir sonraki evreyi etkilemektedir. Bireyin gelişiminde başta kalıtım275 olmak 

üzere, fiziksel büyüme, yaşadığı fizikî çevre, sosyo-ekonomik durum ve kültürel koşullar 

etkilidir. Ancak yine de her dönem kendine özgü bedensel, duygusal ve toplumsal özellikler ile 

karakterizedir. Bireysel farklılıkları dikkate almakla birlikte ortak özelliklerin bilinmesi ve 

dikkate alınması bireyin eğitiminde izlenecek yolu belirleyecektir. 276 

Çocukluğun olgunlaşmamışlığından yetişkinliğin olgunluğuna geçişin, gelecek için 

hazırlanmanın gerçekleştiği bir büyüme dönemi olan ergenlik, biyolojik, psikolojik, zihinsel, 

toplumsal ve ekonomik bağlamlarda deneyimlenen bir geçiş evresi daha doğru bir ifadeyle bir 

evreler dizisidir.277  

Ergenlik dönemi üzerine çalışan teorisyenler, bu sürecin ne zaman başladığına dair 

çeşitli kriterler ortaya koymuşlardır.  Steinberg, üzerinde fikir birliği oluşan bazı kriterleri şu 

şekilde vermektedir: 

“Biyolojik açıdan erinliğin başladığı, duygusal açıdan ebeveynden ayrılmaya başlandığı 

ve ilginin ebeveynden akran ilişkilerine kaydığı, toplumsal açıdan yetişkin iş yaşamı, 

 
273  Erik H. Erikson, İnsanın Sekiz Çağı, çev. T. Bedirhan Üstün - Vedat Şar (Ankara: Biray ve Toplum Yayınları, 

1984), 1-45. 
274  Byrnes, The Psychology of Religion, 117, 122-123; E.H. Erikson, Young Man Luther A Study in Psychoanalysis 

and History (New York: W.W. Norton Company, 1958). 
275  Barry J. Wadsworth, Piaget’nin Duyuşsal ve Bilişsel Gelişim Kuramı, thk. Ziya Selçuk, çev. Mehmet Kandemir 

vd. (Ankara: Pegem Akademi, 2015), 28. 
276  Atalay Yörükoğlu, Çocuk Ruh Sağlığı (Ankara: Özgür Yayıncılık, 1989), 27-30. 
277  Laurence Steinberg, Ergenlik, thk. Figen Çok (Ankara: İmge Kitabevi, 2017), 21,23. 



61 

 

aile ve vatandaşlık rollerinde yetişmenin başladığı, zihinsel açıdan daha ileri akıl 

yürütme becerilerinin ortaya çıktığı, eğitimsel açıdan orta okula giriş yılları ve 

kronolojik açıdan belirlenen ergenlik yaşına ulaşmak (10 yaş civarı)” 278   

Ergenliği araştıran sosyal bilimciler genellikle, 10-13 yaş arasını erken ergenlik, 14-17 

yaş arasını orta ergenlik ve 18-22 yaş arasını ileri ergenlik şeklinde değerlendirmektedirler.279 

Piaget’nin ifadesiyle soyut işlemler dönemi olarak kavramsallaştırılan ergenlik çağının 

başlamasıyla zihinsel gelişim somut işlemlerden soyut işlemler düzeyine geçmekte ve bilişsel 

gelişimin en son aşaması deneyimlenmektedir. 280 Var olan nesneleri temsil eden semboller ile 

düşünme seviyesinden bir sonraki aşama olan olası seçeneklerle düşünme düzeyine geçen 

ergen, belirli bir problem durumu hakkında farklı hipotezler geliştirir ve bunları deneyerek 

çözmeye çalışır. Ergen bireyin düşüncesinde ve sorunlara yaklaşımında bir düzenlilik, formal 

yapı, akıl yürütme süreci gelmiştir. Somut işlemler döneminde tümevarımsal akıl yürütme 

kullanılıyorken gençlik döneminden yetişkinlerde olduğu gibi tümevarımsal ve tümdengelimsel 

akıl yürütme birlikte kullanılmaya başlamıştır.281 Varsayımsal (hipotetik) durumlar hakkında ve 

arkadaşlık, demokrasi yada ahlak gibi soyut kavramlar hakkında daha ileri düzey düşünmelerin 

gerçekleştirilebilmesi, ergenin kendisiyle, sosyal çevresindeki ilişkileriyle ve dünyayla ilgili 

düşüncelerini etkilemekte ve yeniden şekillendirmektedir.282 Bireyin kendilik algısı ve ahlak 

anlayışı değişirken kişilik yapısı gelişmektedir.283  

Daha önce hiç algılamadığı olaylar hakkında hipotezler üretebilir hale gelen ergen 

düşüncesi artık mantıksal ilkeler tarafından yönetilmektedir. Eylemin mantıksal sonuçlarıyla 

ilgili varsayımlarda bulunma, değişimle ilgili kavramsallaştırma ve eylemlerin sonuçlarını 

öngörme yeteneğinin tümü, geleceği yaşamın önemli bir parçası haline getirmeye hizmet 

etmektedir.284 

Var olan gerçekliğin ötesini ve olasılıkları düşünme becerisinin soyut işlemler dönemine 

özgü olduğunu değerlendiren Driscoll’a göre bu durum, “bazı bireylerin dünyanın alternatif 

 
278  Steinberg, Ergenlik, 22. 
279  Bu taksim, toplumun ergen bireyleri eğitim kurumlarına gruplama yaşlarına karşılık gelmektedir. Steinberg, 

Ergenlik, 23. 
280  Doğan Cüceloğlu, İnsan ve Davranışları (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1994), 352. 
281  Cüceloğlu, İnsan ve Davranışları, 352; Marcy P. Driscoll, Öğretim Süreçleri ve Öğrenme Psikolojisi, çev. 

Ömer F. Tutkun vd. (Ankara: Anı Yayıncılık, 2012), 221. 
282  Steinberg, Ergenlik, 24. 
283  Cüceloğlu, İnsan ve Davranışları, 352. 
284  Byrnes, The Psychology of Religion, 122. 



62 

 

düzenleri, var oluşun, gerçekliğin adaletin ve ahlakın doğasına ait daha derin soruları 

düşünmelerine rehberlik etmektedir.”285 

Fiziki yapıda gözlenen hızlı büyüme/değişim, yetenekler/aletler alanı ile ilişkinin 

gelişimi ile çocukluğun sona erdiği ve ergenliğin başladığını değerlendiren Erikson’a göre bu 

dönem (12-20 yaş) “rol kargaşasına karşı kimlik duygusu” olarak kavramlaştırılmaktadır. Bu 

dönemde birey, daha önceden güvendiği bütün aynılık ve süreklilikleri, kişiden kişiye farklı 

seviyelerde de olsa, sorgulamaya başlamaktadır. Bu aşamanın ana krizi, bireyin kendini ne 

olarak hissettiği, diğer bireylerin nezdinde ne olduğu ve o zamana kadarki icra ettiği rol ve 

geliştirdiği becerilerinin, o anın iş ve meslek gereksinimleriyle ne kadar bağdaşacağı meseleleri 

oluşturmaktadır. Bunların yanında bir de modernleşme ile toplumsal hayatın karmaşıklaşması 

ve meslek edinimi için daha fazla okuma veya tecrübe sahibi olma gerekliliğinin eklenmesi, 

“sosyal ergen” kavramının kapsadığı zamanı uzatmış ve birçok ergen, yetişkinlik 

sorumluluklarını ele almayı geciktirmiştir.286   

Ergenlik, benlik kavramının öne geçtiği, çocukluk döneminde dışa dönük olan ilgi ve 

dikkatin içe yöneldiği bir dönemdir.287 Ergen, kendisi ve çevresine yönelik keşiflerle içinde 

yaşadığı fizikî ve sosyal çevrede kendi yerini belirleme çabası içerisindedir. Kendisine “Ben 

kimim?”, "Nereden geldim?", "Hayat denen şey nedir", "Anlaşılabilir bir tür geleceğe doğru 

mu gidiyorum?" sorularını soran genç, bu sorularla geçmiş ile gelecek arasında bir devamlılık 

sağlamayı, kendisine ilişkin bir kesinlik elde etmeyi ve bir ideoloji ya da inançlar bütünü 

geliştirmeyi amaçlamaktadır. Bu bağlamda önceki durumlarını sorgulayan genç, yeni amaçlar 

edinmeye ve bu doğrultuda birtakım özellikleri önceleyerek önemli gördükleri kişiler ile 

özdeşim kurmaya çalışmaktadır.288 

Yeni bir “süreklilik ve aynılık” duygusu edinme gayreti içinde olan ergen, o ana kadar 

vermiş olduğu mücadelelerin pek çoğunu yeniden vermektedir. Ergen benliği, çocukluk 

özdeşimlerinin, libidoda yaşanan dönüşümler, kalıtımla gelen potansiyel üzerinde geliştirilen 

beceriler ve sosyal roller bağlamında sunulan imkanlarla bütünleştirildiği bir yapılanma ile 

yeniden şekillenmektedir.289 

 
285  Driscoll, Öğretim Süreçleri ve Öğrenme Psikolojisi, 222. 
286  Erikson, İnsanın Sekiz Çağı, 26. 
287Atalay Yörükoğlu, Gençlik Çağı Ruh Sağlığı ve Ruhsal Sorunları (Ankara: Özgür Yayıncılık, 1996), 103.  
288  Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 111’den nakille Coles, Ahlak Gelişimi, 728. 
289  “Buradaki benlik kimliği olgusu, içte oluşturulan aynılık ve sürekliliğin, kişinin diğer insanlar nezdindeki 

aynılık ve sürekliliği ile uyumlu olmasına dair birikmiş güvençtir.” Bkz.  Erikson, İnsanın Sekiz Çağı, 27. 



63 

 

Benlik karmaşasını çözümleme gayretinde olan gencin yaşadığı "aşık olma" durumu, 

tamamen “cinsel bir nitelik arz etmemekte, aslında bu zaten kazanılmış olan duyarlılıkları 

birleştirme ve doğrulama çabası olarak işlemektedir. Bu durum belli bir oranda, gencin 

belirsizleşmiş, karışmış benlik imajını farklı birine yansıtıp, oradaki yansımayı giderek 

netleştirme ve kendi benlik kimliğinin bir tanımına ulaşma çabası olarak görülmektedir.290  

Önceki aşamalarda yolunda gitmeyen şeylerden kaynaklanan sorunlar ve kendisi 

hakkındaki olumsuz algılar gibi çeşitli kimlik unsurlarıyla baş etmek zorunda kalan genç, 

zamana ihtiyaç duymaktadır. Bazen, üzerlerine yüklenen roller karşısında o kadar şaşkına 

dönebilir ki, baş edemez hale gelir, okul ya da işi bırakabilir, tuhaf davranışlar sergiler ya da 

kendi içine kapanabilir. 291 

Ergenliğe kadarki dönemde, desteğine ve yardımına ihtiyaç duyulan aile ve sosyal çevre 

ile yaşanan yakın ve tatmin edici ilişkiler, belli bir seyirde işleyen hayat ve hissedilen 

devamlılık duygusu ile çocuk, en temel yaşamsal duygular olan güven ve bütünlük hissini 

yaşamaktadır. Ancak, ergenliğe doğru başlayan bedensel, zihinsel, duygusal değişimler çocuk 

üzerinde sarsıcı olumlu/olumsuz etkiler oluşturabilmektedir. Bu değişimler ve etkileri sebebiyle 

ergen, çevresinden uzaklaşmaya başlar ve kendi bağımsız kişiliğini yapılandırmaya hazırlanır. 

Buluğ ile en yüksek noktasına çıkan bu durumda, geçmiştekilere göre daha farklı davranışlara 

yönelerek kendi bağımsızlığını ve yetkin kişiliğini ilan etme denemelerine kalkışır. 292 Düşünce 

yapıları daha soyut ve daha idealist bir hal alan ergen, bağımsız, kişisel değer ve hedefler 

edinerek kişiliğini yapılandırmaya çalışır.293  

İnsanın kendine, diğer insanlara, çevreye, hayata/ölüme bakışını ve tavrını belirleyen, 

ilişkilerini yaşamsal düzeyde etkileyen “değer ve anlam” duygularını tatmin arayışı, bireyin 

gelişim aşamaları içinde en yoğun şekilde, bulûğ ile başlayan yıllarda kendini hissettirmektedir. 

Bu aşamada yoğunlaşan değer ve anlam arayışı bir ergenin anlatımına şu şekilde yansımıştır: 

“Hep boşluk! Havada yürüyorum, duymuyorum, düşünmüyorum, düşünmek 

istemiyorum. Uyumak istiyorum, unutmak istiyorum. Her şeye yeniden başlayabilmek 

istiyorum. Sevmek istiyor muyum? Bilmiyorum. Korkuyorum. Ne istediğimi 

bilmiyorum. Şu yazdıklarımın hepsi de saçmalık belki, biliyorum! Gülemiyorum. 

 
290  Erikson, İnsanın Sekiz Çağı, 27. 
291  Byrnes, The Psychology of Religion, 124-125. 
292  Turgay Gündüz, “Gençlik Dönemi Din Eğitimi”, Gelişim Basamaklarına Göre Din Eğitimi, ed. Mustafa Köylü 

(Ankara: Nobel Yayınları, 2017), 101. 
293  Berk, Çocuk Gelişimi, 35-36. 



64 

 

Kafam bomboş. Boş bakıyor, boş dinliyorum. Hiçbir şeyden zevk alamıyorum. 

Kötüyüm. Kronik hastalar gibiyim. Dilim dolaşıyor. Konuşmak yetmiyor, başladım mı 

hiç susmamak, ağlamak istiyorum. Hiçbir zaman tam ağlayamıyorum. Ancak biri bana 

sarılsa, dokunsa, başımı, sırtımı okşasa kendimi koyuveriyorum. Bomboşum. Sanki şu 

anları yaşamıyorum. Ağlamak her an boğazımda, ama düğüm düğüm. Boş baktığımı 

hissediyorum. Hiç tanımadığım bir yere, huzur içinde yaşayan insanların yanına gitmek 

istiyorum.”294  

Dini duygunun gelişiminde ergenlik dönemiyle birlikte önemli değişimler 

yaşanmaktadır. Ergen birey, sosyal çevresinden edindiği alışkanlıkları geride bırakıp özgün, 

kişisel alışkanlıklar edinme yolunda dini/dini olmayan bütün tutum ve tavırlarını değiştirmek 

için kendini zorlamaktadır. O artık ebeveyninin kendi adına düşünmesine müsaade 

etmeyecektir. Bazı ergenlerde pek fark edilmeden deneyimlenen bu dönem genellikle bir 

“isyan” dönemi karakterinde gerçekleşmektedir.295 

Birey ergenlik döneminin başlamasıyla birlikte dini alana yönelik bir “şüphe” 

döneminden geçmektedir. Genişleyen sosyal çevresi, edindiği deneyimlerin çeşitlenmesi, 

karşılaştığı bilgilerin farklılaşması, eğitim seviyesinin yükselmesi ve edindiği bilimsel 

bilgilerin içeriği gibi etkenler genci, Tanrı’nın her şeyi bilen, her şeye kadir ve üstün bir 

iyilikseverliğe sahip olduğu konusundaki önceki dönemden gelen düşünce, duygu ve inancını 

kritik etmeye yöneltir. Ergenlerin dini alana dair şüphelerini üç gurupta ele alan yapıcı, 

doğrudan inanç esaslarıyla ilişkili şüphelerin sosyal çevreden bilinen ve aşina olunan iddia ve 

söylemlere dayandığını ifade etmektedir. Bu bağlamda teodise probleminin ön plana 

çıkarıldığını ve Tanrı’nın özelliklerinin “kadir-i mutlak olması” “iyi olması” “insanların 

iyiliğini istemesi” vb. sorgulandığını dile getirmektedir.296 

Bu dönemde birey sıkışıp kaldığı ikilemlere, çelişkilere çözümler üretmeye çabalar.  

Tanrı’nın varlığını inkâr edebilir ya da bir otorite, gelenek ya da dini kurumlara boyun eğebilir. 

Bu dönemde kendi kişisel güvenini yapılandırmaya odaklanan genç, dini alana ve Tanrıya dair 

bağlanmalar, inkârcı ayrılmalar veya bağlanmamalar yaşayabilir. Ancak şunu söylemek gerekir 

ki, her halükârda düşüncesi krizden önceki gibi değildir.297    

 
294  Haluk Yavuzer, Çocuk Psikolojisi (Ankara: Remzi Kitabevi, 2016), 245. 
295  Allport, The Individual and His Religion, 32. 
296  Asım Yapıcı, “Şüphe ve İnanç Kıskacında Gençlerin Din ve Dindarlık Algıları”, İlahiyat Akademi Dergisi 12/1 

(2020), 26. 
297  Bovet, Din Duygusu Ve Çocuk Psikolojisi, 49-50. 



65 

 

Dinî gelişim süreci de bazı kritik dönüm ve kırılma noktalarını barındıran, ömür boyu 

devam eden birikimli bir süreçtir.298 Goldman’ın dini gelişim teorisinin 5. aşamasında “soyut 

dinî düşünce evresi (13/14+yaş)” olarak kavramsallaştırılan bu dönem299, düşüncenin somut 

nesnelere ve durumlara bağlı olarak işlemesi düzeyini aşarak tümdengelimli, hipotetik sözel 

önermeler şeklinde düşünme yetisinin son aşamasına işaret etmektedir. Birey artık edindiği 

bilgilere, verilere dayanarak birtakım olasılıklar üretebilmekte, bunu semboller ve soyut 

kavramlar kullanarak yapmaktadır.  Düşüncesinde sondan başa doğru ilerleyebilen birey, 

başlangıçta başka hangi olasılıkların daha bulunabileceğini yordayabilmektedir. 13/14 yaş 

civarında gelişen soyut düşünme yetisiyle çelişkileri fark eden ve tutarlılık gayretiyle başka 

hipotezleri deneyebilen ergen düşüncesi, artık teorik düşünceden yola çıkarak gerçeklere doğru 

ilerleyebilme yeterliğine erişmektedir.300 

Elkind teorisinin dördüncü aşamasında “idrak arayışı” olarak ifadesini bulan bu 

dönemde ergen, nesneler, durumlar ve olaylar arasında ilişki kurma ve basit çıkarımlar yapma 

seviyesini aşarak daha üstün yeni bir bilişsel yapının işlediği “kuramsal düşüme” aşamasına 

geçmektedir. Dış çevreye olan ilgisini daha çok kendi içine yönlendiren birey, diğer insanların 

duygu ve düşüncelerini objektif nesneler olarak ele alıp, üzerinde fikir yürütmekte ve olası 

ihtimaller olarak denemeyi düşünebilmektedir. Bu dönem gördüğü ilişkisel bağlamların altta 

yatan nedenlerini anlamak için tahminler yürütmeye başlayan ve varsayımsal akıl yürütmelerde 

bulunan ergenin, geçmiş evrelere göre daha gelişmiş bir idrak arayışı ve zihinsel yapı ortaya 

koymasıyla karakterizedir.301 

Elkind, dinî gelişimin son aşaması olarak değerlendirdiği bu dönemde, bireylerin fiziki 

ve sosyal dünyalarında olan bitenleri, kendilerinin ve diğer insanların motivasyonlarını, 

davranışlarının altında yatan nedenleri derinlemesine anlamaya ve açıklamaya yöneldiklerini 

bildirmektedir. İnsanların tatmin edici açıklamalar getiremediği, gençlik döneminin 

karakteristiği olan “tam idrak arayışına” meydan okuyan zorlayıcı durumlarda dinlerden gelen 

öğretilerin çözümler sunabileceğini değerlendiren Elkind, dinlerin ve teolojilerin, Tanrı'yı 

algılama, anlama, tasavvur etme ve inanma çabasında bireye katkı sağlayacak bazı tarihsel 

mitler/efsaneler sunduğunu ve talep ettiği ibadetler ile de Tanrı ile ilişki kurma ve sürdürme 

çabasına rehberlik ettiğini düşünmektedir.302 

 
298  Bkz. Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 18. 
299  Goldman, Religious Thinking, 64. 
300  Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 55. 
301  Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 48-49. 
302  Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 49. 



66 

 

Harms’ın dini gelişim kuramının 3. aşamasında “Bireysel evre: (13-18 yaş)” olarak 

ifadesini bulan bu dönemde birey, hayatı boyunca ulaşılabileceği en yüksek duygusal seviyeye 

sahiptir. O artık yaşam durumlarında kendisini ifade edebilecek uygun araçlar bulabilmekte ve 

özgün görüşler ortaya koyabilmektedir. Bu durumun dini alana yansımasıyla Tanrı tasavvuruna 

dair bireyden bireye farklılık arz eden kavramlaştırmaların arttığı gözlenmektedir. Genellikle 

“çeşitlilik ve yaratıcılık” ile karakterize edilen bu dönemde bireylerin dini yönelimleri, üç 

gurupta değerlendirilebilmektedir: 

“Bir grup, geleneksel dinî fikirler edinmekte ve gruplarının temel dinî çizgisine bağlı 

kalmaktadır. İkinci grup daha mistiktir. Zira onların çizdikleri resimler daha az 

geleneksel dinî sembol içermekte ve resimlerinde, bulutlardaki ışık veya güneş batımı 

gibi daha çok soyut ifadeler yer almaktadır. Üçüncü grup ise dinî, dinlerin sembolleri 

ve tecrübe etmedikleri halde hakkında bilgi sahibi oldukları yabancıların, ilkel 

kültürlerin veya eskilerin dinleri olarak düşündükleri kültler vasıtasıyla ifade 

etmektedir.303”  

Ergenlik çağının bilgiye düşkünlüğü ve bilgiyi alışı çocukluk çağında olduğu gibi 

duygusal değil, zihinseldir. Bilgi eskiden olduğu gibi itirazsız kabul edilmez, akıl ile anlama ön 

plandadır. Aileden ve çevreden edinilmiş geçmiş tüm bilgi birikimi, akıl süzgecinden geçirilip 

tekrar değerlendirilecektir. Bu sebeple bu döneme yönelik verilecek din eğitiminde, duygusal 

boyuta ek olarak zihinsel ve kavramsal boyuta ağırlık verilmesi, bilgilerin akılla kavratılması 

daha önem kazanmaktadır.304 

Bilgiye düşkünlük yanında fiziksel gücün dorukta olduğu, güç denemeleri için karşı 

konulmaz istek duydukları bu dönemde ergenler, iradeleri henüz tam gelişmemiş olduğundan 

kendilerini kontrolde zorlanırlar. Söz dinlemek zor gelir, engel tanımak istemezler üzerlerine 

fazla gidilirse yetişkinler gibi Allah’ın emir ve yasaklarına karşı gelmek bile çekici gelebilir. 

Bu dönem verilecek din eğitimi, bireyin doğal gelişiminden kaynaklanan eğilimlerini dikkate 

almak, konu seçiminde ve yöntemde bu eğilimleri yönlendirecek bir yaklaşım benimsemek ve 

eğilimleri daha yüksek amaçlara hizmet edecek tarzda yönlendirmek hedeftir. Bu dönemde 

beliren fiziki güç ve güç denemeleri eğilimi, Allah’ın insanlara verdiği bir nimet olarak ve yine 

Allah’ın razı olacağı şekilde, kendilerine, diğer insanlara ve diğer varlıklara yardımda 

bulunmak ve hayata katkı sağlamak için çabalamak şeklinde yönlendirilebilir.305    

 
303  Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 42-43.   
304  Beyza Bilgin - Mualla Selçuk, Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri (Ankara: Gün Yayıncılık, 1999), 82. 
305  Bilgin - Selçuk, Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri, 83. 



67 

 

Ergenleri din ile ilgilenmeye yönelten bazı temel ihtiyaçlardan bahseden Bilgin ve 

Selçuk bunları, “eleştirici düşünce, özgürlük ve güven”, “varlık üzerinde düşünme ve sevgi” ve 

“hayata anlam verme” arayışları olarak ifade etmektedirler.306  

Yavuzer, kimlik arayışıyla karakterize edilen “buluğ çağında” bireyin, gittikçe artan bir 

düzeyde “değer ve anlam” arayışına yöneldiğini ifade etmektedir.307 

 Ergenlerin dini gelişimlerinde üzerinde durulan bir başka boyut sosyal çevre ve 

sosyalleşme pratiklerinin etkisini kapsamında ortaya çıkmaktadır. Aile, akran ve arkadaş 

grupları, okul, dini gruplar, klikler ve popüler kitleler gibi sosyal nitelikli yapılar belirleyici 

olması bakımından dikkat çekici özellikler taşımaktadır.  

    Carrier, Fransız Kamuoyu Enstitüsü (I.F.O.P) tarafından 18-30 yaşa arası genç 

Fransızlardan oluşan bir örneklem üzerinde yürütülen bir araştırma verilerine dayanarak, "aile 

koşullanması" ile gençlerin dini tutumu arasında çok açık bir ilişki olduğunu 

değerlendirmektedir.308 

Husbenger ve Brown, çocuklar ve ergenlerin dini gelişim süreçlerine yoğunlaştıkları 

çalışmada, çocuk ve ergenlerin dini gelişimlerini etkileyen faktörleri, %44 ile aile ilk sırada yer 

alırken arkadaş etkisi %15 oranında kalmıştır. Hoge ve Petrillo, “ergen dindarlığının” aile 

üyelerinden daha çok anne ile ilişkili olduğunu; babaların ise sonraki süreçte dini inancın devam 

etmesinde ya da reddedilmesinde “bir rol modeli” olarak etki ortaya koyduğunu ve   Anne-

babanın her ikisi ile tecrübe edilen dinî yaşantıların çocuklar ve ergenler üzerinde daha etkili 

olduğunu savunmuşlardır.309 

Toplumumuzda dini sosyalizasyon ve eğitim üzerinde ailenin icra ettiği rol, tipine göre 

değişebilmektedir, şöyle ki, barındırdığı dini atmosfer oranında geleneksel ve geniş aile tipinin 

etkisi, çekirdek ve modern aile tipinin önüne geçebilmektedir.310     

 
306  Bilgin - Selçuk, Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri, 85-88. 
307  Yavuzer, Çocuk Psikolojisi, s. 245. 
308  Söz konusu araştırma verilerine göre, genç dindarların %64’ü anne-babası birlikte dindar olan ailelerden 

geliyorken; dini pratik yapmayan gençlerin %40’ı sadece annenin aktif olduğu ailelerden gelmekte -bu durum 

din eğitiminde baba rolünün önemini göstermektedir-; ateist olanların %18’i her iki ebeveynin de inanan 
olduğu ailelerden ve %67’si ise, anne ve babalarından birinin dine inanmadığı bir aile ortamından gelmektedir. 

Bkz. Hervé Carrier, Psycho-Sociologie Del’Appartenance Religieuse (Roma: Gregorian University Press, 

1966), 120-121. 
309  Faruk Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 41.'den nakille. Hood ve ark., 1996: 78-80  
310  Ünver Günay, “Din ve Sosyalleşme”, Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi, ed. Niyazi Akyüz - İhsan Çapçıoğlu 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2013), 349. 



68 

 

Bir diğer sosyalleşeme sürecini, herhangi bir toplumsal partnerle olduğundan daha çok 

zaman geçirilen ve ergenlik döneminin önemli bir karakteristiği olan arkadaşlık etkileşimleri 

oluşturmaktadır. Bu sosyalleşme bağlamı, işbirliği, cömertlik, karşılıklı doğrulama, onaylanma, 

açılma ve özgürlüğe saygı gibi diğerinin gereksinimlerine artan bir duyarlılığı yansıtan eğilim 

ve yaşantıların artmasına imkan sağlar. 311 

Ergenliğin başlangıcında, aile yapıları, değerleri, tutumları, ilkeleri, yetenek ve ilgileri 

açısından birbirlerine benzeyen arkadaşların bir kısmının daha sıkı örgütlenmesiyle oluşan 

“klikler” dikkat çekmektedir. Yakın değerleri olan “klikler” de, “kalabalık” olarak 

kavramsallaştırılan daha esnek örgütlenmiş grupları oluşturmaktadırlar. Daha çok şöhret ve 

kalıp yargılar temelinde yapılanan “kalabalıklar” genç birey için, okulun geniş toplumsal 

bağlamı içinde bir kimlik oluşturma imkânı sağlamaktadır. “Klik” ve “kalabalıklar” ergenlerin 

inanç ve davranışlarını değiştirme ve şekillendirme gücünü de haizdirler. Bu durum, gelecek 

üzerine daha çok odaklanma, kişisel değer ve amaçların ön plana çıkmaya başladığı dönemlerde 

azalmaktadır.312  

Ergenliğin, ergenin ana babadan bağımsız hale geldiği ve referans grubunun ana 

babadan arkadaşlara kaydığı dönem olduğu hakkındaki genel kabule rağmen, durumun her 

yerde bu şekilde gerçekleşmediğini ortaya koyan araştırmalara işaret eden Kağıtçıbaşı, bu 

aşamada yaşananların ebeveynden ayrılma ve uzaklaşma sürecinden daha karışık olduğunu ve 

kültürel farklılıklara göre çok değişiklik gösterebileceğine vurgu yapmaktadır.313  

Aile bağlamını gencin üzerinde birinci derece sosyalleştirme figürü olarak 

değerlendiren Güngör, arkadaş gruplarının ailenin genç üzerindeki etkisiyle rekabet edebilen 

bir başka birincil grup yapısı olduğunu vurgulamaktadır. Aynı yaş, sosyal çevre ve uğraşı 

alanları gibi bir takım benzer özellikler çerçevesinde oluşan arkadaşlık gruplarının birincil 

ilişkilerin hakim olduğu sosyal ortam olduğunu ifade etmektedir. İlerleyen yaşla birlikte 

azaldığını söylediği bu etkiyi, araştırdığı yaş dönemini oluşturan 12-15 yaş civarında akran 

gruplarında önemli olduğunu tespit etmektedir.314 

 
311  Berk, Çocuk Gelişimi, 720. 
312  Berk, Çocuk Gelişimi, 729-730. 
313 Bkz. Çiğdem Kağıtçıbaşı, Benlik Aile ve İnsan Gelişimi Kültürel Psikoloji (İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları, 

2016), 211. 
314 Özcan Güngör, “Akran Gruplarının Amerikalı Türk Gençlerinin Dini Sosyalleşmelerine Etkileri (12-15 Yaş)”, 

Değerler Eğitimi Dergisi 12/30 (2015), 234. 



69 

 

Bireyler, başta ailesi ve arkadaşları olmak üzere gittikçe genişleyen sosyal çevresi ve 

günümüzde gittikçe artan oranlarda kitle iletişim araçları ve sosyal medya gibi toplumsal 

unsurlarla yaşadığı etkileşimlerle öğrenmeler yaşamaktadır. İçerik ve zamanlama bakımından 

plansız ve kendiliğinden gelişen ve informal öğrenmeler olarak nitelendirilen bu öğrenmeler 

olumlu ve faydalı olabildiği gibi olumsuz ve zararlı olma riskini de taşıyabilmekte ve çoğu 

zaman da yetersiz kalmaktadır. Bu sebepledir ki, toplumlar, ihtiyaç duyduğu insanı 

yetiştirebilmek ve insan kaynaklarını en etkili şekilde kullanabilmek için eğitim sürecini kontrol 

altına almak, amaçları doğrultusunda planlı bir eğitim-öğretim sürecini yürütmek ve bu şekilde 

muhtemel olumsuzlukların önüne geçmek gayreti içerisine girmektedirler. Bu bağlamda 

karşımıza çıkan okul, toplumun ve yetişmekte olan bireylerin eğitim ihtiyaçlarını karşılamak 

üzere bir plan ve program dahilinde, belli yaş dönemlerindeki bireylerin gelişim özelliklerine 

göre düzenlenmiş,315 formal eğitimin verildiği sosyal bir kurumdur. 

Çocukların, toplumun yetkin birer üyesi haline getirilmesinde ihtiyaç duydukları bilgi 

ve becerilerin aktarımı için tasarlanmış örgün eğitim kurumları olan okullar,316 aynı zamanda 

toplumun özellikleri, ihtiyaçları, olanakları ve sınırlılıkları ile şekillenen, topluma dair her şey 

ile etkileşime geçen karmaşık sosyal kurumlardır. Okul, bir toplumun kültür aktarımı, 

yetiştirmek istediği insan modeli ve bu bağlamda eğitim felsefesini ve politikasını hayata 

geçirmekle sorumludur. Bilgin’e göre, “toplumu oluşturan gurupların istekleri, beklentileri, 

iddiaları, ihtilâfları, farklı dünya görüşleri, yaşam felsefeleri, din ve mezhep ayrılıklarının 

karşılaşma alanı olarak okul, yöneticiler, aileler, STK’lar, partiler, dini kuruluşlar, ekonomik 

durum, iş çevreleri gibi toplumsal unsurlardan etkilenir ve farklılaşır.317  

 

2.6. Din Eğitiminde İnanç Öğretimi  

İnanç, bir şeyin ya da bir kimsenin varlığını kabul etme, biri için güven besleme, 

“doğru” olduğuna dair kesin kanıt ve sağlam verilerin bulunmadığı ve fakat doğruluğu lehinde 

belirli dayanakların söz konusu olduğu bir önermenin doğru olduğunu düşünme ve savunma 

hali olarak anlamlandırılmaktadır. 318  

 
315  Vural Hoşgörür - Nuray Taştan, “Eğitimin İşlevi”, Eğitim Bilimine Giriş, ed. Özcan Demirel - Zeki Kaya 

(Ankara: Pegem Akademi, 2014), 286. 
316  Berk, Çocuk Gelişimi, 744. 
317  Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, 66. 
318  Bu bağlamda inanç, kesin bilgiden daha zayıf olmakla birlikte, temelsiz sanıdan çok daha güçlü olan bilgi 

parçasıdır. Cevizci, Felsefe Terimleri Sözlüğü, 179. 



70 

 

“İnancı, bir dinin, hareketin veya bir grubun söylemine itibar gösterme ve inanma” 

olgusu olarak tanımlayan Bilgin, inancın, kanaat, kanı, iman gibi terimlerle karıştırıldığını 

bildirmektedir. Ona göre, buradaki ayırt edici unsur, bunların dayandığı yargıların sübjektif 

olup olmamasıdır. Örneğin Kanaat, sübjektif ve objektif olarak yeterli olmadığının bilincinde 

olunan yargı; inanç, sübjektif olarak yeterli, objektif olarak yetersiz olduğunun bilincinde 

olunan yargı ve bilim ise, sübjektif ve objektif olarak yeterli olduğunun bilincinde olunan 

yargıdır319 

“Bir önermeyi” iradi olarak kabul etme şeklinde zihnî bir hal olarak değerlendirilen 

inanç, “en temel ya da ilk bilişsel zihnî bir hal olarak”, algı, bellek, bilgi, yargı, niyet vb. diğer 

bilişsel durumların bir birleşimi olarak işlev görür; örneğin, bilgi ile birlikte ele alındığında 

inanç, doğrulama ya da haklılandırma amacına hizmet etmektedir.320 Bellekte yer etmiş halde 

hazır bekleyen inanç, arzu ve korku gibi başka zihin halleriyle birlikte, eylemlerin nedenleri ya 

da gerekçeleri olarak ortaya çıkmaktadır.321 

Dini bağlamda inanç ise, evreni yaratan ve yasalarını koyan bir Tanrı'nın varoluşunu ve 

vahyi tartışılmaz kabul etme322 ve inanma tavrı olarak tanımlanmaktadır. Bu yönüyle inanç iman 

kavramıyla yakın bir anlam ifade etmektedir. Arapça güvenme anlamına gelen “e-m-n” 

kökünden türemiş bir mastar olan iman, sözlükte “korkunun karşıtı olarak, güvende hissetmek, 

güvenmek; hıyanetin karşıtı olarak, güvenilir olmak, güven vermek; yalanlamak ve inkâr 

etmenin karşıtı olarak, tasdik etmek, doğrulamak ve gönülden benimsemek” anlamlarını ifade 

etmektedir.323 Bu bağlam da Öztürk de, “nefsin sükûnet ve huzura ulaşması, korkudan 

kurtulması” şeklindeki kök anlamına dayanarak, iman kavramına dair iki anlam bildirmektedir: 

“Başkalarına güven vermek ve güven içinde olmak. İman sahibi (mümin) de hem inandığı 

gücün sağladığı güvenin içinde olan hem de başkalarına güven veren kişi demektir.”324 Ayrıca 

“akd” kökünden gelen ve sağlamlaştırmak, kesin karar vermek, tasdik etmek” gibi anlamları 

ifade eden “i‘tikād” kavramı da “iman” karşılığında kullanılmaktadır.325  

 
319  Sübjektif yeterlilik, kişinin kendisinin yeterli görmesi, objektif yeterlilik, diğerlerinin gözünde de yeterli 

görülmesi ki bu durum kesinlik ifade etmektedir. Bkz. Bilgin, Sosyal Psikoloji Sözlüğü, 172. 
320  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 917. 
321  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 917. 
322  Cevizci, Felsefe Terimleri Sözlüğü, 179. 
323   İbn Manzûr, Lisanu’l-Arab, 15/13:22-23. 
324  Yaşar Nuri Öztürk, Kur’an’ın Temel Kavramları (İstanbul: Yeni Boyut Yayınları, 2012), 475. 
325  Mustafa Sinanoğlu, “İman”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001), 

22/212. 



71 

 

İman kavramı Kur’an-ı Kerim’de geçtiği bağlamlarda; bazen, “‘Hz. Muhammed'e 

gönderilmiş olan şeriat’326; ‘Yüce Allah’ı ve Hz. Muhammed'in peygamberliğini kabul ederek 

O'nun şeriatına girmek’327 anlamlarına gelebildiği gibi övgü bağlamında kullanıldığı ayetlerde, 

‘insanın doğruluğunu tasdik ettiği halde Hakk’a boyun eğişini, bağlanışını dile getirmektedir.’ 

İman, üç şeyin bir arada bulunmasıyla gerçekleşir: Kalp ile tahkik/tasdik, dil ile ikrar ve 

organların hayatta buna uygun davranışlar yapması328’”329  

İman kavramı ıstılahi açıdan, “Allah'tan alıp din adına tebliğ ettiği kesinlik kazanan 

hususlarda peygamberleri tasdik etmek ve onlara inanmak” anlamını ifade etmektedir.330  

İmanın nihaî kastı, Tanrı’nın varlığına olan inançtır. Çünkü vahiy, peygamberlik, ahiret 

gibi diğer iman esasları temelde Tanrı inancına dayanır. Bu sebeple İslâmî literatürde Allah’a 

iman “aslü’l-usûl” sayılmıştır.331   

İslam’daki ilahi kavramların ilki ve en önemlisi olmak bakımından332 “iman kavramı”, 

kelam literatüründe en çok araştırılan ve irdelenen meselelerden biridir. İman olgusu “dinin 

merkezini” oluşturmaktadır. Bu yönüyle dini hayatın bütün yönleri bu merkezin mahiyetinden 

etkilenmekte, bir anlam ve değer kazanabilmektedir. Zira vahyin ve dinin temel amacı, insanları 

"gerçek müminler" haline333 dönüştürmektir.334 Ancak İslam düşünce tarihinde iman olgusunun 

mahiyetine dair farklı görüşler ileri sürülmüştür. Örneğin, Ehl-i sünnet kelamcıları “tasdik”, 

Cehmiyye ve Neccâriyye “marifet”, Mürcie ve Kerrâmiyye ise “ikrar” şeklindeki terimlerle 

kavramsallaştırmayı benimsemişlerdir. Kelâm literatüründe iman kavramının, "esasları, 

oluşumu, alâmetleri, amelle münasebeti, artıp eksilmesi ve müminin vasıfları" gibi açılardan 

ele alınıp değerlendirildiği görülmektedir.335   

İman olgusuna psikolojik bir bilgi, bilişsel bir olgu bağlamında yaklaşan din 

psikolojisine göre, bütün dinî inanmalar, “Allah vardır/yoktur” veya “Kur’an Allah 

kelâmıdır/değildir” şeklinde olumlu/olumsuz bir “önermeyi” içermektedir. Bu bağlamda iman, 

“ferdin kendisini inanmaya çağıran dinî davete verdiği olumlu, derunî ve sübjektif bir cevap” 

 
326 Maide 5/ 69. 
327 Yusuf 12/106. 
328 Hadid 57/19. 
329 İsfahani, Müfredat, 100. 
330Sinanoğlu, “İman”, 22/212.;  Topaloğlu - Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 155. 
331 Ali Köse, “İman”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001), 22/215. 
332 Toshihiko İzitsu, İslam Düşüncesinde İman Kavramı, çev. Selahattin Ayaz (İstanbul: Pınar Yayınları, 2000), 7. 
333 Enfal 8/2-4, 74. 
334 Sinanoğlu, “İman”, 22/213. 
335  Topaloğlu - Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 155. 



72 

 

şeklinde ifade edilebilmektedir.336 İnanış, doğası itibariyle bireysel varoluşa ait bir olgu 

olduğundan337, prensip olarak iman içeriğinin doğruluğu/yanlışlığı sorgulanamaz. Çünkü, 

buradaki bilgi, objektif ve deneysel bir bilgi olmayıp “derunî ve sübjektif” bir bilgi, bir his veya 

keşiftir.338  

Din felsefesi bağlamında iman kavramı, “güven, emniyet, samimiyet ve sırdaşlık 

duygularının motive ettiği bir tutumu” ya da din felsefesinin temel mevzusu olan "Tanrı vardır" 

önermesinin kabulü şeklinde formülleştirilebilecek iki bağlamda ele alınmaktadır. İlk anlam 

olan, güven ve bağlılığın gerçekleşmesi, belli ölçüde dini bilgi birikimine dayanan bir dini 

tecrübeyle mümkün olmaktadır ki, bu da "Tanrı vardır" önermesinin kabulünü ön koşul olarak 

gerektirmektedir. Dolayısıyla imanın gerçekleşmesi, Tanrı’ya dair bazı “dini bilgi, dini kanaat 

339 ve kavramları340”  daha önceden edinmiş olmaya ve kullanmaya bağlıdır.  

İmanın oluşum sürecindeki temel işleyişi değerlendiren Özcan’a göre mesele, bir 

yandan “kavrama ve bilmeyle” ilgili zihinsel/kognitif bir işlem ve eyleme dayanmakta, diğer 

yandan da iman mevzularını kabule yönlendiren “sebep ve gerekçeler” zemininden 

etkilenmektedir. Bu çerçevede iman-akıl ilişkisi bağlamında tarih boyunca pek çok tartışma 

yürütüldüğünden bahseden Özcan, bunların ortak yönü olarak, hiçbir imanın risksiz 

olamayacağı, inanmanın değeri ve dini sorumluluğun da buradan kaynaklandığı ve ayrıca 

imanın akılla değil bir “kabul sıçrayışı" ile mümkün olduğu noktasında odaklandığını ifade 

etmektedir.341 

Epistemolojik açıdan yaklaşıldığında, inanan birey ile inanılan varlık arasında kurulan 

ilişkide, duygu, bilinç, irade ve potansiyel fiil gibi zihinsel bileşenlerin bir bileşkesi olarak 

iman,342 Selçuk’un ifadesiyle, insanın bütün varlık şartlarının içine katıldığı varoluşsal bir süreç, 

bir arayış, bir tercih ve nihayetinde bir yaşantıdır.343 Çok bileşenli, kompleks bir yapıya sahip, 

zihnî bir durum olarak iman, bu yapıyı oluşturan unsurlardan herhangi birine indirgenemez. 344 

 
336  Köse, “İman”, 22/214. 
337  İzitsu, İslam Düşüncesinde İman Kavramı, 8. 
338  Köse, “İman”, 22/214. 
339  Hanifi Özcan, “İman”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001), 216. 
340  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 917. 
341  Özcan, “İman”, 216-218. 
342  Hanifi Özcan, Epistemolojik Açıdan İman (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

1992), 40. 
343  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme”, 334. 
344  Özcan, Epistemolojik Açıdan İman, 41. 



73 

 

İmanın çok boyutlu muhtevası (duygu, irade, inanç, tecrübe, amel, vb.)  hakkında benzer 

bir değerlendirmede bulunan Selçuk’a göre, “iman muhtevası içinde ağırlığını en çok 

hissettiren ve imana rengini veren şey, inançtır. Çünkü teoloji, imanı "önermesel inanca 

dayandırır. İman, teolojik önermelerin "ikrar"ı ve "tasdik"idir.”345 

Tanrıya imandan önce "Tanrı vardır" önermesi ve devamında Tanrı’nın zatını konu alan 

vahiy önermelerinin kabul edilmesini gerekmektedir. Önermesel inanç, imanın muhtevasını ve 

fikri boyutunu oluşturduğundan Tanrı’ya inanmak için önce “Tanrı nedir?” sorusu üzerinde 

durulmalıdır. Bu soruya cevap niteliğinde önce bir Tanrı tasavvuru oluşturulur, birtakım 

nitelikler atfedilerek bir Tanrı tasviri yapılır ve sonra bu özelliklerdeki Tanrı'ya inanılır ya da 

inanılmaz. Selçuk’a göre, Tanrı'ya dair birtakım inançlar ortaya konulmadan Tanrı'ya İnanmak, 

daha doğrusu belirsiz bir Tanrı'ya inanmak güçtür.”346 

İnancı, bir “bilgi aktı” olarak değerlendiren Selçuk, “inanç” olgusunun ve 

eğitim/öğretime konu edilmesinin, tarih boyunca zihinleri meşgul eden önemli bir mesele 

olduğunu ifade etmektedir.  Dini bilgilerin doğru anlaşılmasını doğru aktarılmasına bağlayan 

Selçuk’a göre, bireyler ancak anladıkları din hakkında varoluşsal tercihler yapabilirler.347  

Selçuk, örgün ve yaygın eğitim kurumlarında yürütülen din öğretiminin amacının 

bireyleri, belli bir dini ya da belli bir inancı seçmeye yönlendirmek olmadığını; asıl amacın, 

“din” konusunda doğru bilgiler sunarak tercihlerinde bireylere rehberlik etmek olduğunu 

vurgulamaktadır. Ona göre, birey, "inanç" ve "bilme" gibi zihinsel durumunun mahiyetine bağlı 

olarak yapacağı “varoluşsal tercihinde, iman/ tasdik ya da inkar/küfür tercihlerinden hangisini 

seçeceğine kendisi karar verecektir.348  

İmanın, doğrudan, yani bir “sıçrayışla” ulaşılan bir nokta olmayıp, zihinsel bir gelişim 

seyri takip ederek, bireyin dünyasında yer aldığını değerlendiren Özcan, bireyin, “tam bir iman” 

aşamasına ulaşıncaya kadar, ilgi, şüphe, zan, inanç, (istidlali) bilgi ve son olarak iman kavramı 

ile ifade edilen, birbiriyle iç içe ilerleyen, bir dizi zihnî durum ve aşamadan geçtiğini 

bildirmektedir. İlgi, şüphe ve zan kavramlarıyla ifade edilen boyutları, iman oluşum sürecindeki 

zihnî hazırlık aşamaları olarak değerlendirmektedir. Özcan’ın değerlendirmesiyle inanç, 

muhtemel iki olasılıktan birinin kesin olarak tercih edildiği, bir hükme varıldığı ve birey ile 

 
345  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme”, 334. 
346  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme”, 334. 
347  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme”, 334-335. 
348  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme”, 335. 



74 

 

“obje” arasında, birey açısından kesin bir ilişkinin kurulduğu, bilme ve kavrama ile ilgili bir 

zihni durumu ifade etmesi açısından, iman ve bilginin temelini oluşturmaktadır. Özcan imanın 

oluşum sürecinde bahsettiği tüm aşamaların, ilgi boyutu tüm aşamalarda devam etmek üzere, 

sırasıyla ve aralarında hiçbir boşluğa yer bırakmadan deneyimlendiğinin altını çizmektedir.349 

Ortaöğretim öğrencileri üzerinde yürütülen bir araştırmanın350  sonuçlarını 

değerlendiren Selçuk, bu dönemdeki “inanç örgüsünün”; ilgi, şüphe ve bilinti şeklinde üç 

boyutu içerdiğini değerlendirmektedir.351 Bu değerlendirme, Özcan’ın ön gördüğü inanç gelişim 

sürecinin zihnî hazırlık aşaması dediği aşamaya denk düşmektedir.  

Büyüme olgunlaşma ve zihinsel kapasite yaşanan değişim ve gelişim ile daha soyut, 

daha analitik, daha hipotetik düşünebilen ergen, kendisine, gittikçe genişleyen fiziki ve sosyal 

çevresine, aleme, varlığa ve varoluşa gittikçe artan bir ilgiyle yönelmekte, keşfetmeye ve kendi 

dünyasını kendi bakış açısıyla yeniden yapılandırmaya çalışmaktadır. Bu bağlamda özellikle 

sosyal çevresine, sosyal çevrenin kültürel birikimine, yaşam felsefesine ve hayatı 

yorumlamanın bir türü olarak karşısına çıkan dini anlatılara dair sorular ve sorgulamalar 

yöneltmektedir. “Dinî ilgi” olarak değerlendirdiği bu yönelişi çok boyutlu, bütüncül düşünme 

yetisi ve varlığın bütününü kuşatan değerleri arama niteliğiyle gençlik çağının önemli ve 

işlenmesi gereken bir özelliği olarak değerlendiren Selçuk, bu ilginin değerlendirilmesinin 

ancak sağlıklı bir din öğretimi ile mümkün olabileceğini düşünmektedir. Zira, inancı 

geliştirmenin ve derinleştirmenin yolu ancak doğru ve sağlam yapılandırılmış bilgiden 

geçmektedir.352  

Okul sürecinin başlamışıyla birlikte gittikçe genişleyen sosyal çevre bağlamına açılan 

genç, farklılaşan ve çeşitlenen sosyal çevre bağlamı karşısında, ev ortamında o zamana kadar 

edindiği bilgi, düşünce, tutum, davranışlara benzemeyen alternatifleri fark etmektedir. 

Hipotetik düşünme yetisiyle birlikte ergen, ailesinden edindiği birikimi ve çevresinde 

gözlemlediği farklı yaşam yorumlarını birlikte ele almaya yönelir. Tam bu noktada, başka 

alternatiflerin farkında olmanın neticesi olarak, en az iki alternatifin arasında gidip/gelen, 

olumlu/olumsuz bir hükme ulaşamayan bir “zihin durumu” olarak şüphe, ergen bireyin düşünce 

 
349  Özcan, Epistemolojik Açıdan İman, 40-45. 
350 Özarslan, S. (1994). 14-18 Yaş Lise Gençlerinde Kader İnancı. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü; Özarslan, S. (1999). Kader ve Lise Gençlerinde Kader İnancı. Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1(9), 179-192. 
351 Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme)”, 336-337. 
352 Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme)”, 337.  



75 

 

yapısının karakteristiğini temsil etmektedir. Burada şüphe, bir fiilin varlığını göstermekle 

birlikte kabul ya da ret konusunda herhangi bir hazır oluşun bulunmadığını ifade etmektedir.  

Şüpheler, sorgulamalar ve yeniden değerlendirmeler sonrasında ergen, birincil sosyal 

bağlamı(ailesi) tarafından kendisine aktarılan ve kendisinin de tereddütsüz hemen kabul ettiği 

dini birikim ve değerlerin doğruluğuna kanaat getirirse onlara tekrar ancak daha sağlam bir 

şekilde bağlanırken ve bunlardan bir daha şüphe etmezken; tersi durumda, daha önceki 

kabullerinin yanlış, hatalı, geçersiz ve değersiz olduğuna kanaat getirirse de onlardan 

uzaklaşabilir, ne seçeceğini bilmez bir halde bunalıma girebilir, yalnızlaşabilir. Böylesi bir 

durumda dış müdahaleler ve artan belirsizliğin ergen için bazı ciddi riskeler barındırabileceğine 

dikkat çeken Selçuk, ergenin, birincil sosyalleşme bağlamında önceden yaşadığına benzer, 

ancak bu sefer dışardaki başkalarının düşünce, inanç, tutum ve değerlerine itirazsız 

bağlanabileceğini, şu farkla ki, diğerlerinin hükümlerini artık kendisinin özgürce seçtiği 

hükümler olarak algılayabileceğini bildirmektedir.353  

İlgi ve şüphe süreçlerinden sonra, ergenlerin inanç dokusunda yer alan “bilgiyi”, 

“bilinti" olarak niteleyen Selçuk, bu bilgi düzeyi hakkında şu değerlendirmeyi yapmaktadır: 

“Gençlerin inançla ilgili adeta yan yana giden iki türlü anlayışları var: Biri telaffuz ettikleri 

(bilgisine sahip oldukları) ama uygulamaya geçiremedikleri, öteki ise uyguladıkları ama 

bilgisine sahip olmadıkları bir anlayış (teorisiz pratik!)”354 

Ergenlerin, çocukluk döneminde “taklit”, “özdeşim” ve “telkinlerle” şekillenen 

inançlarında, “inanç-bilgi” ve “inanç-eylem” uygunluğunun bulunmadığını düşünen Selçuk, 

ergenlerin inançlarında ekseriyetle hatalı ve yanlış temellendirmeler ile bir belirsizlik olduğunu 

ve inançlarının “güçlü dayanaklardan” yoksun olduğunu değerlendirmektedir.355  

Selçuk, dinamik yaşam ve karşılaşılan olumlu/olumsuz durumlar karşısında yürütülen 

din eğitimi faaliyetlerinin, ergenlerin, doğru düşünmesine, doğru çözümlemeler yapmasına ve 

doğru kararlar vermesine yetmediğine işaret etmektedir. Din anlayışımızdaki eksiklikler ve 

bunun doğal bir sonucu olarak yürütülen din eğitim/öğretim faaliyetlerinde muhteva seçimi ve 

kullanılan yöntemlerin uygunsuzluğunun bu durumun önemli nedenlerini oluşturduğunu ifade 

etmektedir. 

 
353  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu  (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme)”, 337-338. 

Bilgin - Selçuk, Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri, 89. 
354  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme)”, 338. 
355  Mualla Selçuk, “Teorik ve Pratik Açmazları ile Kültürel Miras Eğitimini Sorgulayan Bir Deneme)”, Din 

Öğretiminde Yeni Yaklaşımlar (İstanbul: MEB Yayınları, 2000), 339. 



76 

 

Tillich’in ifadesiyle “nihai kaygı” olarak kavramsallaştırılan iman, bir bütün olarak 

kişiliğin bir eylemidir. Kişisel yaşamın dinamikleri içerisinde gerçekleşen iman, benliğin 

merkezinde yer alır ve onun bütün öğelerini içerir.356  Selçuk’un ifadesiyle “Kamil (yetkin) 

insan” olma yolunda yol gösterici harita ve pusula niteliğinde, benliğin merkezî unsuru olarak 

işleyen iman, bireyin kendini ve dünyayı algılamasında, yaşamı anlamlandırmasında, yaşamına 

yön vermesinde, yaşamsal faaliyetlerini düzenlemesinde rehberlik edici ilkeler olarak işlev 

görmektedir. İman ve inanç sistemi, birey ve eylemleri üzerinde destekleyici, güçlendirici, yol 

gösterici etkiler oluşturup, iç ve dış dünyasını şekillendirme gücü verebildiği gibi; kısıtlayıcı, 

engelleyici ve eylemleri zayıflatıcı özelliklerde taşıyabilmektedir. İnancın birey üzerindeki bu 

etki gücünün dikkate alınmasına işaret eden Selçuk, inancı bireyin yaşamını kısıtlayıcı bir 

karakterde ve ezberlenmesi gereken zorunlu unsurlar olarak görülmesini eleştirmekte ve din 

eğitimi ve öğretimi bağlamında yürütülen faaliyetlerin, “inancın rehberliği ile kendini, 

toplumun değerlerini, dünyayı tanı, anla ve irdele!" mantığı ile düzenlenmesi gerektiğini ifade 

etmektedir.357 Selçuk din dersi öğretmenlerine inanç eğitiminde şu tavsiyeleri sunmaktadır358:  

“İnançlar, bir susturucu olarak düşüncelere gem vurucu bir vasıta olarak kullanılmamalı; 

inançlar, ufuk açıcı bir pencere olarak devreye girebilmeli. İnançlarımızın gücüne 

saygımızı yeniden kazanmalıyız ki, en akılcı ve üretici tercihleri yapmada bize destek 

olsunlar. İnançlarımızın gücünü yeniden keşfettiğimizde, bizler yaşamımızı daha iyi 

düzenleyebilir ve daha etkin kişiler haline gelebiliriz.  

Teoloji, imanı önermesel inanca dayandırır. İnsan aklı Tanrı’nın niteliklerini tam olarak 

kavrayamayacağı için Tanrıyla ilgili bir takım teolojik önermelerin (çeşitli dini önermeler ve 

vahiy önermeleri) Tanrıya imandan önce sunulması, öğrenilmesi ve bilinmesi gerekmektedir. 

Bu bağlamda dinlere bakıldığında her dinin, kendi bağlamına uygun bir Tanrı kavramı ortaya 

koyduğu, Tanrıya birtakım sıfatlar atfederek, “belli bir Tanrı düşüncesini” inananların 

bağlamına taşıdığı, bu şekilde onları canlı bir ilişki ortamı içerisine sokmaya ve nihayetinde 

kendi mensuplarını belli bir Tanrıya inanmaya yönlendirdiği görülecektir.359  

 Tanrı ile ilişkili dinlerin ve teolojilerin sunduğu önermeler yanında gündelik yaşam 

deneyimleri ile bunların oluşturduğu bireysel/toplumsal etkiler; yaşamın iyi/kötü farklı 

durumlarına dair tarihi süreçte geliştirilen dini yorumlar ve buradaki Tanrı-insan ilişkisi ve 

 
356  Paul Tillich, İmanın Dinamikleri (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2000), 17. 
357  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu  (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme)”, 341. 
358  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu  (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme)”, 341. 
359  Özcan, Epistemolojik Açıdan İman, 78-80. 



77 

 

etkileşimine dair söylemler de bireylerin Tanrı düşüncelerini ve imanlarını etkileyebilmektedir. 

Örneğin, Özcan’ın ifadesiyle, dünyadaki kötülük, savaşlar, açlık, vb. çeşitli olumsuzluklar 

üzerinden hareket eden bazı bireyler, bu olumsuz durumlar ile sıfatları gereği ilişkili görülen 

"dinin Tanrısı" ile araları hiç iyi değilken, herhangi bir sıfat atfedilmeyen filozofların Tanrısıyla 

pek de problem yaşamayabiliyorlar.360 

 

2.6.1. Öğretim Programları ve Öğretim Materyallerinde Kader Konusu 

Öğretim Programlarında Kader  

Kadere İman mevzusu, Din Dersi ve Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersi öğretim 

programı içerisinde faklı alt konularla bağlantılı olarak, farklı sınıf düzeylerinde yer almıştır.  

Kader konusu, 1922 İlk, Orta Tedrisat Mekteplerin Din Dersleri Müfredat 

Programı’nda, “kadere, hayır ve şerrin Allah’tan olduğuna iman” şeklinde 2. Sınıf düzeyinde 

ve “Kaza ve kader, hayır ve şer her şey Allah’tandır” itikadının mücmelen izâhı yapılmak üzere, 

“İslam’da sa’y ve amelin her ferd-i müslim üzerinde farz olduğu” ve toplumdaki tevekkülle 

ilgili yanlış inanç ve kanaatleri düzeltmek amacıyla “tevekkül ve kanaatin meskenet demek 

olmadığı” ve hakiki manasının ne olduğu üzerinden 6. Sınıf düzeyinde okutulacak konular 

içinde yer almaktadır.361 

1922’ye göre din dersi ders saatleri ve müfredat içeriğinde ciddi bir azalmanın 

yaşandığı, 1924 (1340) İlk Mektepler Kur’ân-ı Kerim ve Din Dersleri Müfredat Programı’nda 

hiçbir sınıf düzeyinde “Kadere İman” konusu özellikle zikredilmezken “muallim münasebet 

düşürdükçe İslam’ın şartlarını ve iman edilmesi farz olan dini meseleleri izah edecek” şeklinde 

4. Sınıf düzeyinde bir ibare yer almaktadır. 362 

 
360  Özcan, Epistemolojik Açıdan İman, 81. 
361  TBMM Hükümeti Umur-ı Maarif Vekaleti, İlk, Orta Tedrisat Mektepleri Müfredat Programı (Ankara, 1922), 

6 Aktaran: Hayrünisa Alp, Meşrutiyetten Cumhuriyet’e Türkiye’de İlköğretim ve Müfredat Programları (1913-

1936) (İstanbul: Nobel Bilimsel Eserler, 2017), 282-287; TBMM Hükümeti Umur-ı Maarif Vekaleti, İlk, Orta 

Tedrisat Mektepleri Müfredat Programı (Ankara, 1922), 6. 
362  Türkiye Cumhuriyeti Maârif Vekâleti, İlk Mektepler Müfredat Programı (İstanbul: Matbaa-i Amire, 1924 

[1340], 13-14. Aktaran: Mustafa Adak, 1923-1933 Yılları Arasında İlkokullarda Okutulan Din Dersi 
Kitaplarında Eğitim-Siyaset İlişkisi (Cumhuriyet Çocuğunun Din Dersleri 3-4-5 Örneği) [İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019], 29.; Tuğrul Yürük, Cumhuriyet Dönemi Din Öğretimi 

Program Anlayışları (Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2011), 71.; Yürük, “1924 

(1340) İlk Mekteplerin Müfredat Programı” hakkında, “yeni kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nin eğitim ve 

öğretim anlayışını yansıtan ve yeni Cumhuriyetin ihtiyaç ve şartları düşünülerek hazırlanan ilk program” 

olduğu değerlendirmesini yapmaktadır. 



78 

 

1926 İlk Mektepler Din Dersi Müfredat Programı’nda, din dersinin öğretiminde dikkat 

edilmesi gereken hususlar arasında,  

“Din derslerinde fırsat düştükçe dini mahiyette gösterilmek istenilen batıl fikirler, yanlış 

kanaatler cerh edilecektir… Dünyayı hakir görerek yalnız ahirete teveccüh etmek ve 

“kanaati” sefaletle, “tevekkülü” miskinlikle bir tutmak gibi hal ve hareketlerin hakiki 

dinde yeri olmadığı dünyada azami refah ve saadet içinde yaşamanın ve Müslümanların 

zengin memleketlerinin mamur olmasının dince matlup ve mergub olduğu fikirlerinin 

çocuklara telkini lazımdır.” 363  İbaresi yer almaktadır.  

Çalışmanın, üretimin ve ilerlemenin önünde engel olarak görülen yanlış din 

anlayışlarının ortadan kaldırılması hedeflenmiştir. Bu bağlamda “kanaat” ve “tevekkül” 

kavramları üzerinde özellikle durulmuştur. Kanaatin fakirlikle, tevekkülün tembellikle 

karıştırıldığından hareketle derslerde bu yanlış kanaatlerin uygun bir şekilde düzeltilmesi 

gerektiği ifade edilmiştir. Din dersi müfredatında 4. sınıf düzeyi konuları arasında “Tevekkül 

konusuna” şu şekilde yer verilmektedir:  

“Çalışmak: İslam dininde sa’y asıldır. İnsan ancak sa’y ile insan olur. Tembellik, 

miskinlik İslam dinince memnudur; İslam dininde tevekkül her türlü tedbirlerden sonra 

câizdir: Aklın gösterdiği her çareye başvurmadan tevekkül edenler daima mahrumiyete 

uğrarlar. Böyle tevekkül İslam dinince makbul değildir. İslam dininde şükür asıldır: 

Hakiki Müslüman çalışır, her türlü tedbire sarılır ve neticede vâsıl olduğu muvaffakiyet 

için şükreder. Hiçbir şey yapmadan tembel tembel dua ederek her nimeti Allah’tan 

beklemek İslam şiârı değildir...” ifadeleri yer almaktadır. 364 

1924 ve 1926 İlkokul müfredatlarında program dahilinde zorunlu okutulacak dersler 

statüsünde yer alan din dersleri 1930’da yapılan değişiklikle, haftada yarım saatlik konferans 

tarzında olmak üzere program dışına çıkarılmış, derse katılım için ebeveynin muvafakatı şartı 

koyularak isteğe bağlı hale getirilmiştir.365  

 
363  Türkiye Cumhuriyeti Maârif Vekâleti, İlk Mekteplerin Müfredat Programı, 2. bs., İstanbul, Devlet Basımevi, 

1927, s. 45-46. Aktaran: Adak, Cumhuriyet Çocuğunun Din Dersleri 3-4-5 Örneği, 34.; Yürük, Cumhuriyet 

Dönemi Din Öğretimi Program Anlayışları, 83. 
364  Türkiye Cumhuriyeti Maarif Vekâleti, İlk Mekteplerin Müfredat Programı (İstanbul: Devlet Basımevi, 1927), 

47-48. Aktaran: Adak, Cumhuriyet Çocuğunun Din Dersleri 3-4-5 Örneği, 36.; Yürük, Cumhuriyet Dönemi 

Din Öğretimi Program Anlayışları, 81.;   
365  Türkiye Cumhuriyeti Maarif Vekaleti, İlk mektep Müfredat Programı (İstanbul: Devlet Matbaası, 1930), 229. 

Aktaran: Adak, Cumhuriyet Çocuğunun Din Dersleri 3-4-5 Örneği, 39.; Yürük, Cumhuriyet Dönemi Din 

Öğretimi Program Anlayışları, 85. 



79 

 

1930 İlk mektep Din Dersi Müfredat Programı’nda yer alan din dersi konuları içinde 

“kadere iman” konusu yer almazken, 1926 yılı ilkokul din dersi müfredat programından, “sa’y, 

tevekkül ve şükür” kavramları çerçevesinde yapılan yönlendirmeler burada da aynen yer 

almıştır. 366 

1930 İlkokul Programı’yla program dışına alınan ve isteğe bağlı hale getirilen din 

dersleri, şehir ilkokullarından 1931-32 eğitim-öğretim yılından itibaren tamamen kaldırılmıştır. 

1936 İlkokul Müfredat Programı’nda din derslerine program dışı ve isteğe bağlı olarak da yer 

verilmemiştir.367 1939 yılında köy ilkokullarından da kaldırılmıştır. 368 

Din dersinin okul ortamında yeniden eğitim öğretime konu edilmesi, 25.11.1948 tarih 

ve 232 sayılı Talim Terbiye Kurulu Kararınca, 1948-1949 eğitim-öğretim yılında uygulanmak 

üzere, ilkokul 4. ve 5. Sınıf düzeyinde, seçmeli statüsünde ve normal okul saatleri dışında 

olmuştur.369 Dönemin din dersi kitaplarını ve müfredatını inceleyen Acar, kader ünitesi ile ilgili 

öğrencilere kazandırılması hedeflenen amaçları, “Hayrı ve şerri yaratanın Allah olduğunu bilir; 

insanın fiillerinde serbest olduğunu bilir ve Müslüman’ın çalışkan olması gerektiğini 

bilir.”370şeklinde ifade etmektedir. Keskiner, konu başlığında, “kader” yerine “kaderin doğru 

manası” şeklindeki bir ifadenin tercih edildiğine dikkat çekmektedir. 371   

1956 yılında ortaokul düzeyinde seçmeli statüde uygulanmaya başlayan din dersi 

öğretim programında, orta okul 2. Sınıf seviyesinde, yer alan “Kadere İman ünitesinde; Kader 

ve Kaza, Kul İradesi ve Tevekkül” konuları yer almaktadır.372  

1982 yılında zorunlu statüde uygulanmaya başlayan, temel eğitim ve orta eğitim DKAB 

Öğretim Programında, beşinci sınıf seviyesinde, “Kadere İnanmak” Ünitesinde, “Kaza ve 

Kader nedir? İslam’da Çalışmaya Verilen Önem, Çalışmak ibadettir, Allah çalışanları sever.” 

konularına yer verilirken; 7. Sınıf seviyesinde “Kaza ve Kadere İman” ünitesinde, “Kaza ve 

 
366  Adak, Cumhuriyet Çocuğunun Din Dersleri 3-4-5 Örneği, 40. 
367  Recai Doğan, “1980’e Kadar Türkiye’de Din Öğretimi Program Anlayışları (1924-1980)”, Din Öğretiminde 

Yeni Yöntem Arayışları Uluslararası Sempozyum Bildiri ve Tartışmalar (İstanbul 28-30 Mart) (Ankara: MEB 

Yayınları, 2003), 616. 
368  Adak, Cumhuriyet Çocuğunun Din Dersleri 3-4-5 Örneği, 43.   
369  “MEB Tebliğler Dergisi” 11/524 (7 Şubat 1949), 153.     
370  Ayşe Acar, İlköğretim 4. ve 5. Sınıf Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Öğretimi Dersi Müfredatlarının Mukayesesi 

(1949- 2000) (Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006), 34.        
371  Emine Keskı̇ner, “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Ders Kitaplarındaki Kader Öğretisi Üzerine Bir 

Değerlendirme”, 53. 
372  “MEB Tebliğler Dergisi” 19/921 (17 Eylül 1956), 147. Aktaran: Keskı̇ner, “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Ders 

Kitaplarındaki Kader Öğretisi Üzerine Bir Değerlendirme”, 53. 



80 

 

Kader, Hayır ve Şer, Allah'ın İradesi ve İnsanın İradesi, İyiye ve Doğruya Yönelme, Tevekkül” 

gibi konulara yer verildiği görülmektedir. 373 

2000 Yılında düzenlenen İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4- 8. Sınıflar) 

Öğretim Programı geliştirilirken üç grup ilke temel alınmıştır. Bunlar374, “bireylerde bulunması 

gereken çağdaş eğitimsel özellikler375; Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersinin bilimsel hedefleri 

ve içeriği376; DKAB öğretim programlarının geliştirilmesi, ders kitaplarının yazılması, eğitim 

ortamlarının düzenlenmesi ve öğretimin gerçekleştirilmesiyle ilgili tüm süreçlerde uyulması 

gereken esaslar.377” Yürük, önceki Din dersi öğretim programlarından farklı olması ve 

kendisinden sonraki DKAB öğretim programlarını etkilemesi yönüyle, 2000 İlköğretim DKAB 

Öğretim Programını Cumhuriyet döneminin en dikkat çekici programı olarak 

değerlendirmektedir.378 

2000 Yılında düzenlenen İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4- 8. Sınıflar) 

Öğretim Programı’nda “Kaza, Kader İnancı” ünitesi, 8. Sınıf düzeyinde yer almaktadır. 8. Sınıf 

DKAB özel amaçları içerisinde kader ile ilgili, “Her şeyi bir ölçüye göre yaratıldığını ve her 

şeyin bir sonu olduğunun farkında olur” ve “insanın özgürlüğü oranında sorumlu olduğunu 

yorumlar” ifadelerine yer verildiği görülmektedir. Ünitenin konu başlıkları şöyledir: “Allah Her 

Şeyi Bir Ölçüye Göre yaratmıştır; Evrenin Yasaları (Fiziksel Yasalar, Biyolojik Yasalar, 

Toplumsal Yasalar); İnsanın Kaderi, İnsan İçin Ancak Çalıştığının Karşılığı Vardır; Her şeyin 

Bir Sonu Vardır; İnsan Özgürlüğü Oranında Sorumludur.” 379  

DKAB Müfredat programında, konuların ders uygulamalarına aktarılmasında 

öğretmenlere rehberlik edecek bir bağlam sunmak amacıyla, ilk defa yer verilen örnek ders 

 
373  “MEB Tebliğler Dergisi” 45/2109 (29 Mart 1982), 157-159.       
374  Bkz. “MEB Tebliğler Dergisi” 63/2517 (Ekim 2000), 913-914. 
375  “Bu ilkeler aracılığıyla bireylerin eğitimsel süreçlerde bazı yeterlikler kazanmaları ve bu yeterlikleri de 

yaşamlarına ve özellikle de din anlayışlarına taşıyabilmeleri hedeflenmiştir. Böylece öğrencilerin hayatlarının 

her döneminde inancını bilimsel veriler çerçevesinde araştırmaları, sorgulamaları ve yaşam boyu öğrenmeyi 

alışkanlık haline getirmeleri beklenmektedir.”  
376  “Bu bağlamda din anlayışı ile ilgili bazı temel değerlendirmelere yer verildiği görülmektedir. Örneğin, dinin 

insan yaşamına anlam kazandıran, insanın insanca yaşamasına yardım eden, bireyin, kendisiyle, Allah ile ve 

toplumla ilişkilerini düzenleyen bir olgu olduğu ve evrensel barış kültürünün ve hoşgörü ortamının 

yaratılmasında önemli katkısının olabileceği belirtilmiştir.” Tarifteki din anlayışına sahip olması hedeflenen 

bireyin inancını akılla bütünleştirerek kendi geleneğini ve diğer milletlerin geleneklerini saygı ve hoşgörü 

çerçevesinde değerlendirebilme yeterliğini kazanması beklenmektedir. 
377  Bu bağlamda, “birey bilinci ön plana çıkarılmış, bireyin akılcı ve eleştirel bir yaklaşımla kendisi ve çevresiyle 

ilgili değerlendirmelerde bulunabilme yeterliğini kazanabilmesi hedeflenmiştir. Ayrıca öğrencinin bu dersteki 

etkinliklerinin kendi hayatındaki sorunlarının çözümüne katkıda bulunması yani işlevsel olması gerektiği 

belirtilmiştir.” 
378  Yürük, Cumhuriyet Dönemi Din Öğretimi Program Anlayışları, 189. 
379  “MEB Tebliğler Dergisi”, Ekim 2000, 970,971. 



81 

 

işleyişleri arasında, “İnsan Özgürlüğü Oranında Sorumludur.” Konusu da yer almaktadır. 

Burada insanın sorumluluğu, özgürlükle ve özgürlüğü de seçeneklerin var olması ile 

temellendirilmektedir. İnsan kişiliğinin gelişmesinde, ülkenin ekonomik ve sosyal açıdan 

gelişmesinde ve üretimin artmasında, insanın özgürlüğü ve sorumluluğunun önemi üzerinde 

durulmuş. Allah’ın insan için belirlediği kaderin, İnsanın özgür ve sorumlu bir varlık olması 

yönünde olduğu, insanın sorumlu olduğu davranışlarında özgür olduğu ve bu sebeple de insan 

özgürlüğüne yönelik saldırıların büyük günah olduğu önemle vurgulanmıştır.380  

2000 yılı müfredatında yer alan “Kaza, Kader inancı” ünitesi ve alt konu başlıklarının, 

aynı yıl hazırlanan ve Talim ve Terbiye Kurulu’nun Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersi 

öğretmenlerine tavsiye ettiği, “Din Öğretiminde Yeni Yaklaşımlar” kitabında yer alan “Allah’ın 

Takdiri ve Kulun Tedbiri381” adlı makale bağlamında inşa edildiği görülmektedir. Akbulut’un 

değerlendirmesine göre, Kur’an’da pek çok ayette geçen “kader” kelimesi ve müştaklarının 

anlam mihverini “bir ölçü dahilinde tayin etmek, her şeyi bir ölçü ve nizama göre tanzim etmek” 

oluşturmaktadır.382Sonuç olarak kader, Kâinatta cari olan Allah’ın yasalarıdır (fiziksel, 

biyolojik ve toplumsal yasalar). Kâinatta yaşanan bütün olaylar gibi insanın başına gelen 

iyi/kötü bütün olaylar da önceden Allah tarafından tespit edilen bu kanunlara göre 

gerçekleşmektedir.383  

Akbulut, kader meselesinde insanın iradesini ilgilendiren nokta ile tabii ve kevni 

hadiseleri ilgilendiren noktanın birbirinden ayrı değerlendirilmesi gerektiğini düşünmektedir. 

Şöyle ki, insan dışındaki varlıkların “mukadderatlarının” tayin ve tespitinde, sorumlulukları 

olmadığından dolayı bir sorun yok iken, sorumluluk açısından diğer varlıklardan ayrılan 

insanın, sınırlarını Allah’ın belirlediği bir alanda, sorumluluğu oranında özgür olması gerektiği 

ve bu alanda kendi kaderini kendi belirlediği ortaya çıkmaktadır.384   

Akbulut, her varlığın kendine has özellikleri sebebiyle kendine has bir kaderi 

bulunduğunu düşünmektedir. Bu bağlamda insanın kaderini, insanın varlık karşısındaki 

konumu ve sorumluluğu merkezinde, akıl ve irade sahibi, özgür ve ayrı bir şahsiyeti olan bir 

varlık olması açısından temellendirmektedir. Ona göre insanın kaderi, insanın iyilik ve kötülük 

işleyecek imkânda yaratılmış olmasıdır. İnsanın yaşam gayesini Allah belirlemiştir ve 

 
380  “MEB Tebliğler Dergisi”, Ekim 2000, 974. 
381  Ahmet Akbulut, “Allah’ın Takdiri Kulun Tedbiri”, Din Öğretiminde Yeni Yaklaşımlar (İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 2000), 123-143. 
382  Akbulut, “Allah’ın Takdiri Kulun Tedbiri”, 131. 
383  Akbulut, “Allah’ın Takdiri Kulun Tedbiri”, 135. 
384  Akbulut, “Allah’ın Takdiri Kulun Tedbiri”, 131-132. 



82 

 

yeryüzünde görevlendirmiştir. Ancak bunu gerçekleştirip/gerçekleştirmeme konusunda insanı, 

-sınırlarını kendi belirlediği bir alanda- hür bırakmıştır, neticede insan fiillerinin irade edeni ve 

yaratıcısıdır, bunun karşılığında da seçimlerinden ve fiillerinden sorumludur.385   

Önceki programlarda 2. 4. 5. ve 6. sınıf müfredatı içerisinde yer alabilen “kadere iman” 

ünitesini, öğrencilerin gelişim düzeyleri dikkate alınarak, 2000 programında daha üst bir sınıf 

düzeyine, 8. Sınıfa alınmıştır. 

2006 yılında yapılandırmacı yaklaşımın esas alındığı İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak 

Bilgisi (4-8. Sınıflar) Öğretim Programında 8. Sınıf düzeyinde yer verilen “Kaza ve Kader”, 

inanç öğrenme alanının son ünitesi olarak yer almaktadır. 2000’dekine benzer bir biçimde 

planlanan ünite muhteviyatı, “Allah Her Şeyi Bir Ölçüye Göre Yaratmıştır; Kader ve Evrendeki 

Yasalar (Fiziksel Yasalar, Biyolojik Yasalar, Toplumsal Yasalar); İnsan İradesi ve Kader, 

İnsanın Özgürlüğü ve Sorumluluğu; İnsanın Çabası: Emek ve Rızık; Dünya Hayatının Sonu: 

Ecel ve Ömür; Allah’a Güvenmek (Tevekkül).”386 Konularından oluşmaktadır.  

2006’daki DKAB öğretim Programı, ünite ve ilgili konular yanında, öğretilmesi 

hedeflenen kavramlar, değerler, beceriler ve kazanımlar hakkında da açıklamaları 

barındırmaktadır. Bu bağlamda ünite ile ilgili kavramlar, “kader, kaza, irade, tevekkül, rızık, 

ömür ve ecel”; değerler, “sorumluluk, bilimsellik,  çalışkanlık, güven, estetik, adalet ve 

bağımsızlık”; beceriler, “eleştirel düşünme, Kur’an-ı Kerim mealini kullanma, değişimi ve 

sürekliliği algılama, araştırma, problem çözme”;  Kazanımlar, “Kaza ve kader kavramlarını 

açıklar; Allah’ın her şeyi bir ölçüye göre yarattığına örnekler verir; Evrendeki fiziksel, biyolojik 

ve toplumsal yasaları fark eder; İnsanın akıl ve irade sahibi olması ile özgür ve sorumlu bir 

varlık olması arasındaki ilişkiyi açıklar; İnsanın çalışmasının karşılığını alacağı bilinciyle 

hareket eder; Her canlının bir sonu olduğunun farkına varır; Allah’a güvenmenin (tevekkül) 

pasif bir bekleyiş olmadığının farkında olur; Kaza ve kaderle ilgili toplumda yaygın olan yanlış 

anlayışların sebeplerini açıklar.” şeklinde programda yerini almaktadır.387  

2010 yılında düzenlenen DKAB öğretim programı 2006 yılındaki programın tekrarı 

niteliğindedir.  

 
385  Akbulut, “Allah’ın Takdiri Kulun Tedbiri”, 123-124. 
386  İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4-8. Sınıflar) Öğretim Programı ve Kılavuzu (Ankara: MEB, 

2006), 71.    
387  İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4-8. Sınıflar) Öğretim Programı ve Kılavuzu, 22,59. 



83 

 

2018 DKAB (4-8. Sınıflar) Öğretim Programı’nda “Kader İnancı” ünitesi 8. Sınıf 

düzeyinde yer almaktadır.  Ünitede, “Kader ve Kaza İnancı”, “İnsanın İradesi ve Kader”, 

Kaderle İlgili Kavramlar”, “Bir Peygamber Tanıyorum: Hz. Musa (a.s.)”, “Bir Ayet Tanıyorum: 

Ayet el-Kürsi ve Anlamı” konularına yer verilmektedir. Programda, “kaderi, insan iradesi ve 

sorumluluğunu devre dışı bırakan pasif bir bekleyiş ve çaresizlik gibi yanlış kanaatleri 

gidermeye yönelik anlatımlara yer verilir.” vurgusu dikkat çekmektedir. Ünite ile ilgili anahtar 

Kavramlar olarak, “kader, kaza, sünnetullah, küllî irade, cüzî irade” kavramlarına yer verildiği 

görülmektedir.388  

Programda “Kader İnancı” ünitesi kazanım ve açıklamaları şu şekilde yer almaktadır: 

“1. Kader ve kaza inancını ayet ve hadislerle açıklar. (Allah’ın (c.c.) her şeyi bir ölçüye göre 

yaratmasına; Sünnetullah kavramı kapsamında evrendeki fiziksel, biyolojik ve toplumsal 

yasalara yer verilir.); 2. İnsanın ilmi, iradesi, sorumluluğu ile kader arasında ilişki kurar; 3. 

Kaza ve kader ile ilgili kavramları analiz eder.(Kavramlar; ecel, ömür, rızık, tevekkül, başarı, 

başarısızlık, sağlık ve hastalık ile sınırlandırılır; kavramlar, kaderle ilişkilendirilerek ele alınır.); 

4. Toplumda kader ve kaza ile ilgili yaygın olan yanlış anlayışları sorgular.( Alın yazısı, kara 

talih, baht, kısmetsizlik gibi kalıp yargılar; Gerekli güvenlik tedbirlerinin alınmaması 

sonucunda yaşanan iş kazalarının kaderle olumsuz bir şekilde ilişkilendirilerek bireysel ve 

toplumsal sorumluluğunun göz ardı edilmesi gibi yanlış anlayışlar eleştirel bir bakışla ele 

alınır.); 5. Hz. Musa’nın (a.s.) hayatını ana hatlarıyla tanır; 6. Ayet el-Kürsi'yi okur, anlamını 

söyler.” 389 

Din Dersi Öğretim Programlarının neredeyse tamamında yer alan “Kader İnancı” ile 

ilgili konuların öğretime konu edildiği bağlamlardaki temel amacın, öğrencinin sosyal 

çevresinden, toplumdan edindiği yanlış kader anlayışına dair kabul ve inanışlarını düzeltmek 

ve doğru bir anlayış ve inanış kazandırmak olduğu görülmektedir. 2000 yılına kadar hazırlanan 

programlarda “Kader İnancı” konuları daha çok kelamî bir yaklaşımla ele alınırken, 2000 

yılından itibaren, meseleye daha çok sünnetullah, evrenin yasaları (sebep/sonuç bağıntısı), 

varoluşta bir düzen düşüncesi ve insanın özgür iradesi ve sorumluluğu bağlamında yaklaşıldığı 

görülmektedir.    

 

 
388  Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı (İlkokul 4 ve Ortaokul 5, 6, 7 ve 8. Sınıflar) (MEB, 

2018), 36. 
389  Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı (İlkokul 4 ve Ortaokul 5, 6, 7 ve 8. Sınıflar), 36. 



84 

 

Öğretim Materyallerinde Kader  

Kader kavramı, 2000’li yıllara kadarki din dersi kitaplarında ekseriyetle, “Her ne varsa 

Allah’ın bilmesi, takdiri, dilemesi ve yaratması ile olup bunların sonradan alacakları şekil ve 

vasıflarının hepsini evvelden bilmiş ve öylece yaratmış olması” ve kaza da “dilemiş olduğu o 

şeyin zamanında meydana gelmesi” 390 olarak tanımlanmıştır.  

Bilgin’in yazdığı ilkokul beşinci sınıf ders kitabında kader, “Allah’ın olacakların hepsi 

için kendi bilgisi ve isteğine göre belirlediği düzen; kaza ise olayların Allah tarafından 

belirlenmiş düzene uygun olarak meydana gelmesi, gerçekleşmesi” şeklinde tanımlanmıştır. 

Tanımda, “Allah’ın varlığa ve varoluşa koyduğu düzen” düşüncesinin vurgulandığı 

görülmektedir.  

2000 Yılı DKAB Öğretim programı anlayışı, aynı yıl Talim ve Terbiye Kurulu 

tarafından Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersi öğretmenlerine tavsiye edilen “Din Öğretiminde 

Yeni Yaklaşımlar” kitabı ve burada Akbulut tarafından kaleme alınan “Allah’ın Takdiri ve 

Kulun Tedbiri” adlı makale, ders kitaplarına ve buradaki kader tanımlarına da yansımıştır. 

Örneğin, Aydın tarafından yazılan İlköğretim 8. Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Ders 

Kitabında: 

“Kader, sözlükte bir şeyin ölçüsü, miktarı ve kıymeti anlamlarına gelmektedir. Allah, 

evreni ve evrendeki varlıkları belirli bir ölçü ve düzene göre yani kadere uygun olarak 

yaratmıştır. Evrendeki her şeyi takdir eden, varlıkların kaderini belirleyen, her olayın 

sebep-sonuç ilişkisi içinde gerçekleşmesini sağlayan da odur… Fiziksel, biyolojik, 

toplumsal vb. bütün yasalar Allah’ın takdiridir. Yüce Allah, bu yasalar aracılığıyla 

evrendeki her şeyin kendi dileğine yani kaderine uygun olarak gerçekleşmesini 

sağlamaktadır. Dolayısıyla her şey onun ilim, irade ve kudretinin eseridir. Her şeyde 

sebepler ve birtakım ölçüler mevcuttur. Çevremizde meydana gelen olaylar Allah’ın 

kaza ve kaderine uygun olarak meydana gelir… Dinî bir terim olarak kader, Yüce 

Allah’ın, başlangıçtan sonsuza kadar olmuş ve olacak şeylerin zamanını, yerini ve her 

 
390  Neda Armaner, Din Bilgisi (İlköğretmen Okulları Ders Kitapları, İkinci Devre Sınıf II) (İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1960), 71. Aktaran: Keskı̇ner, “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Ders Kitaplarındaki Kader Öğretisi 

Üzerine Bir Değerlendirme”, 56. 



85 

 

türlü özelliğini önceden bilip takdir etmesidir. Allah’ın ezelde irade ve takdir ettiği 

şeylerin yeri ve zamanı gelince gerçekleşmesine ise kaza denir.” 391   

2018 yılı DKAB Öğretim Programı sonrasında yazılan ve günümüzde okul ortamında 

okutulan İlköğretim 8. Sınıf DKAB Ders kitabında kader, “kelime olarak, bir şeye gücü yetmek, 

biçimlendirmek, planlamak, ölçü ile yapmak, kıymetini bilmek, mukayese etmek; terim olarak 

ise, Allah’ın (c.c.) sonsuz ilmi ve kudretiyle, evrende olmuş ve olacak olan her şeyi takdir 

etmesi” 392 ve kaza ise, “Kelime olarak, hükmetmek, emretmek, yaratmak ve gerçekleştirmek; 

terim olarak, ezelde bilinen ve takdir edilen şeyin, zamanı ve yeri geldiğinde Allah (c.c.) 

tarafından yaratılması” şeklinde tanımlanmaktadır.393 

 
391  Muzaffer Aydın, İlköğretim Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Ders Kitabı 8 (Ankara: Küre Yayıncılık, 2014), 14-

15; Keskiner, “Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Ders Kitaplarındaki Kader Öğretisi Üzerine Bir Değerlendirme”, 

57. 
392  Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı (İlkokul 4 ve Ortaokul 5, 6, 7 ve 8. Sınıflar), 12.; Mehmet 

Sürmeli vd., Dinî Terimler Sözlüğü, ed. Ahmet Nedim Serinsu (Ankara: MEB Yayınları, 2009), “Kader”, 239. 
393  Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı (İlkokul 4 ve Ortaokul 5, 6, 7 ve 8. Sınıflar), 12.;Mehmet 

Sürmeli vd., Dinî Terimler Sözlüğü, ed. Ahmet Nedim Serinsu (Ankara: MEB Yayınları, 2009), “Kaza”, 239. 



86 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. YÖNTEM 

 

3.1. Araştırmanın Modeli 

Temel amacı, ilköğretim 8. Sınıf düzeyi (13-15 yaş grubu) öğrencilerinin kader algıları ile 

bunun Tanrı tasavvuru ve dini duygu yönelimlerinin şekillenmesi sürecindeki etkilerini bizzat 

öğrencilerin gözünden ortaya koymak olan bu araştırma, nitel araştırma desenlerinden394 

“gömülü teori (grounded theory)” yaklaşımı ile yapılandırılmıştır. Gömülü teorinin 

kullanılmasına, araştırmacı, danışman ve diğer tez izleme komitesi üyelerinin görüşleri, 

araştırmanın konusu ve amacı göz önüne alınarak yapılan tartışmalar sonucunda karar 

verilmiştir. 

Bireylerde “Tanrı tasavvuru ve inancı” ile “dini duygu” yönelimlerinin şekillenmesi 

sürecinde, inanılan din kadar dini anlamlandıran ve din karşısında müspet ya da menfi bir duruş 

sergileyen bir aktör olarak bizzat bireyin kendisi de etkilidir. Bu süreçte bireyin   yaşam çevresi 

ve çevresiyle deneyimlemiş olduğu etkileşimlerden kaynaklanan pek çok psiko-sosyal etken rol 

oynamaktadır.  

İnanç alanında yaşanan bu etkileşim ve oluşum sürecinin açıklanmasına dair geliştirilen 

teorik yapı ile çocukların, inanç alanında hangi bağlamlarda nasıl etkilenmeler yaşadıkları, nasıl 

sorunlarla karşılaştıkları, sorunları aşma noktasında neye ihtiyaç duyduklarına dair durumların 

ortaya çıkarılması amaçlanmaktadır. Bu çerçevede çocukların din eğitimi aldıkları ortamlar 

olan aile, Kur’an kursları ve okul DKAB derslerinde beklenti ve ihtiyaçlarının karşılanmasına 

yönelik öneriler/ilkeler geliştirmek ve pedagojik katkılar sunmak hedeflenmektedir. 

Araştırmanın metodolojik kurgusunu ve izlenen prosedürleri açıklamadan önce Gömülü 

Teori yaklaşımını kısaca tanıtmak uygun olacaktır.  

Gömülü teori geniş kavramsal bir düzeyde varlık gösteren bir konuya ilişkin bir süreci, 

eylemi veya etkileşimi, katılımcıların deneyimleri ve algılamalarına odaklanarak açıklayan bir 

teori üretmek için kullanılan sistematik nitel bir süreçtir. Bu yaklaşımda teori; zamanla 

 
394  Bkz. W. Lawrence Neuman, Toplumsal Araştırma Yöntemleri Nitel ve Nicel Yaklaşımlar 1, çev. Sedef Özge 

(Ankara: Yayınodası Yayıncılık, 2014), 232-234.     



87 

 

meydana gelen olayların, faaliyetlerin, eylemlerin ve etkileşimlerin eğitimsel sürecini açıklayan 

bir “süreç” teorisidir.395 

Gömülü teori, araştırılan sürece ilişkin geniş kapsamlı bir teori bulunmayan durumlarda 

veya mevcut açıklamalara yeni bakış açıları kazandırmak amacıyla kullanılabildiği gibi mevcut 

teoriler, araştırma problemini veya üzerinde çalışılması planlanan katılımcıları 

inceleyemediğinde “süreci açıklayıcı bir teori üretmek” amacıyla başvurulan bir yöntemdir. Bu 

yaklaşım ile geliştirilen teori, veriler içinde “gömülü” olduğu, üzerinde çalışılan süreçle 

örtüştüğü, pratikte işe yaradığı, araştırılan bireylere duyarlı olduğu ve süreçteki tüm kompleks 

ilişkiyi yansıtabildiği için “rafta hazır bekleyen bir teoriden” daha iyi bir açıklama sunar.396   

Apriori varsayımlardan veya var olan kuramsal teorilerden hareket eden, topladığı 

veriler aracılığıyla da önceden belirlenen teoriyi doğrulama veya yanlışlamaya çalışan 

metodolojilerin tam zıttı bir yerde kendini konumlandıran gömülü teori397 önemli bir alt yapı 

oluşturarak birçok sosyal bilim dalının ve özellikle de eğitim bilimlerinin yolunu aydınlatmış 

ve gelişmesine önemli katkılar sağlamıştır. 398 

Tarihsel bağlam 

Günümüz sosyal bilimler alanında yürütülen nitel araştırmalar için en etkili paradigma 

olan gömülü teori yaklaşımının399 metodolojik ve teorik temelleri, sosyolog olan Barney Glaser 

ve Anselm Strauss’un California-San Francisco Tıp Merkezi Üniversitesinde ölümcül 

 
395  John W. Creswell, Eğitim Araştırmaları Nicel ve Nitel Araştırmanın Planlanması, Yürütülmesi ve 

Değerlendirilmesi, çeviri editörü. Halil Ekşi (İstanbul: Edam Yayınları, 2017), 542.; Gömülü teorinin öncü 

isimlerinden Strauss ve Corbine göre (1994) teori, üzerinde çalışılan olgu ile ilgili kavramlar ve kavram dizileri 
arasındaki kavramsal ilişkilere yönelik akla yatkın açıklamalar sunan ilişkiler setidir. Diğer bir ifade ile teori, 

makul ilişkilerin sistematik ifadeleridir. Kuramsallaştırma, verilere ilişkin “en uygun” açıklama getirilinceye 

kadar alternatif açıklamalar inşa eden bir süreçtir. Bu süreç, kurulan teoriye dair bağlantıları ortaya çıkaracak 

verilerin karşılaştırmalı olarak sürekli sorgulamasını içerir… Teoriler, pek çok aktör arasında meydana gelen 

etkileşimleri kapsaması ve zamansallığa/dünyeviliğe vurgu yapması nedeniyle değişebilme özelliği ile birlikte 

ele alınmalıdır..” Anselm Strauss - Juliet Corbin, “Grounded Theory Methodology: An Overview”, Handbook 

of qualitative research, ed. Norman K. Denzin - Yvonna S. Lincoln (California, Thousand Oaks: Sage 

Publication, 1994), 278-279.; Strauss ve Corbin, gömülü teoride, bireyden ziyade çeşitli sosyal birimler 

ve/veya aktörler arasındaki eylem ve etkileşim örüntüleriyle ilgilenmesi anlamına gelen “kuramsal 

kavramsallaştırmayı” savunmaktadır. Bkz. Halil Ekşi - Hilal Çelik, Gömülü Teori (İstanbul: Edam Yayınları, 

2015), 23-24.   
396  Creswell, Eğitim Araştırmaları Nicel ve Nitel Araştırmanın Planlanması, Yürütülmesi ve Değerlendirilmesi, 

542.  
397  John W. Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri Beş Yaklaşıma Göre Nitel Araştırma ve Araştırma Desni, çev. 

Mesut Bütün - Selçuk Beşir Demir (Ankara: Siyasal Kitabevi, 2016), 83-88. 
398  Michael Quinn Patton, Nitel Araştırma ve Değerlendirme Yöntemleri, çev. Mesut Bütün - Selçuk Beşir Demir 

(Ankara: Pegem Akademi, 2014), 9-12.;  Ekşi - Çelik, Gömülü Teori, 27. 
399  Patton, Nitel Araştırma ve Değerlendirme Yöntemleri, 10-11. 



88 

 

hastalarla yaptıkları ortak bir nitel çalışmaya dayanmaktadır.400 Yürüttükleri çalışmada 

sosyoloji araştırmalarında kullanılan mevcut kuram ve teorilerin, araştırılan olay, olgu, durum 

ve süreçleri açıklama noktasında uygun olmadığını ve incelenen katılımcılarla uyuşmadığını 

düşünen Glaser ve Strauss,401 o dönemki sosyolojik çalışmalara damgasını vuran: “mevcut 

teorileri doğrulama ve test etme yaklaşımı” yerine, katılımcılarla yüz yüze, derinlemesine 

görüşmelerden elde ettikleri, alan verilerinde gömülü olan  kavramlar, kavramlar arası ilişkiler 

ve kategorileri keşfetmeye ve teoriler geliştirmeye yönelmişlerdir.402  

İlk yıllarda, Glaser ve Strauss sosyal ortamlarda veya “kronik bir hastalık gibi” spesifik bir 

deneyimin içinde esas olan sosyal ve sosyo-psikolojik süreçleri araştırmak için ortak bir 

yaklaşım geliştirmişlerdi. Ancak zaman içinde kuram oluşturmanın anlamı ve prosedürleri 

hakkındaki yaklaşımları farklılık gösterdi.403 

İlerleyen zamanlarda Glaser ve Strauss’un öğrencisi olan Charmaz “gerçekte kimin 

yöntemi gömülü teoridir?” Sorusunu sordu. Charmaz, prosedürler hakkındaki mevcut 

tartışmalara farklı bir bakış açısı getirerek “yapılandırmacı kuram oluşturma” yaklaşımını 

savundu. Farklı bir felsefi yaklaşımla gömülü teoriye yeni bir boyut kazandırdı.404 

Charmaz’a göre yapılandırmacı grounded teori, Glaser ve Straus’un (1967) ilk 

dönemlerindeki: tümevarımsal, karşılaştırıcı, gelişen ve açık uçlu yaklaşımlarını benimser. 

 
400  Kathy Charmaz, Gömülü (Grounded) Teori Yapılandırması, ed. Rabia Hoş (Ankara: Seçkin Yayıncılık, 2015), 

24-25.; Glaser ve Strauss, ölüm olgusunu ve insanların bunu nasıl karşıladıklarını ve bu süreçte ne yaşadıklarını 

değişik hastane ortamlarında gözlemlediler; ayrıca son dönemlerini yaşayan hastalar ile ilgilenen sağlıkçıların 

hastalarının nasıl ve ne zaman öleceklerini öğrendiklerinde bu haberi nasıl karşıladıklarını da izlediler. Glaser 

ve Strauss verilerini karşılaştırmalı, analitik bir dizi işlemden geçirdikten sonra, “ölümün sosyal organizasyon 

ve geçici sırasının” teorik analizini yaptılar. Bu şekilde ölüm olgusu ve bireylerin kendi ve şahit oldukları 

insanların ölümlerini nasıl karşıladıklarının analizini yaparken birtakım sistematik metot stratejileri ürettiler. 
Onların geliştirdikleri bu stratejiler, öncelikle var olan teorilerin ve daha önce ortaya atılmış hipotezlerin test 

edilmesinden ziyade bizzat alandan elde edilen nitel veriler içerisinde gömülü bulunan süreçlerin birinci elden 

araştırılmasıyla ortaya çıkan teoriler geliştirmeyi hedeflemektedir. Geniş bilgi için bkz. Barney . G. Glaser - 

Anselm L. Strauss, The discovery of grounded theory (Chicago: Aldine Publishing Company, 1967). 
401  Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 84.     
402  Geniş bilgi için bkz. Glaser - Strauss, The discovery of grounded theory. 
403  Charmaz, Gömülü Teori, 30; Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 84. 
404  Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 84.; Charmaz Gömülü teori bakış açısını şu şekilde ifade etmektedir: 

“Benimsediğim gömülü teori yaklaşımında ‘Yapılandırmacı’ terimini seçtim çünkü sübjektifliği ve 

araştırmacının araştırma sürecinin yapılanmasında ve verilerin yorumlanmasındaki dahliyetini kabul ettim. 

Bununla birlikte 1980-1990’lı yıllardaki geleneksel sosyal yapılandırmacılık ile yaklaşımım arasındaki farklar 

bulunmaktadır. Benim pozisyonum Lev Vygostky (1962) ve Yvonna Lincoln (2013)’dan etkilenen sosyal 
yapılandırmacılarla örtüşüyor, çünkü onlar da sosyal şartların, iletişimin, fikirleri paylaşmanın ve yorumlanan 

anlayışların üzerine vurgu yapıyorlar. Bu yapılandırmacılar bilmeyi ve öğrenmeyi sosyal hayatın içinde bir 

gerçeklik olarak görüyorlar. Benim için sübjektivite sosyal varoluştan ayrılamaz.” Charmaz, Gömülü Teori, 

36.; Kathy Charmaz, “Grounded Theory: Objectivist  and Constructivist methods”, Handbook of Qualitative 

Research 2nd ed., ed. Norman K. Denzin - Yvonna S. Lincoln (Thousand Oaks, CA: Sage Publication, 2000), 

513, 525-526.   



89 

 

Strauss’un ilk zamanlarda savunduğu mantığı ve aynı zamanda eylem ve anlama olan 

pragmatist gelenekteki çifte vurguyu içerir. Yapılandırmacı görüş, grounded teori metodun 

esnekliğinin altını çizer ve mekanik uygulamasına karşı koyar.405 Charmaz, Glaser ve 

Strauss’un bakış açılarından  farklı olarak araştırmacıların  araştırdığı dünyanın, topladığı 

verilerin ve oluşturduğu analizlerin bir parçası olduğu anlayışını benimsemektedir.406 

Geliştirilen grounded teorilerin de araştırmacıların geçmiş ve şimdiki katılımlarından, 

insanlarla, perspektiflerle ve araştırma uygulamaları ile iletişimlerinden hareketle 

yapılandırıldığını öne sürmektedir. 407 

Bazı farklılıkları barındırmasına rağmen bütün gömülü teori desenleri; süreç yaklaşımı, 

kuramsal duyarlılık, kuramsal örnekleme, sürekli karşılaştırmalı analiz, çekirdek kategori, 

memo (kuramsal not) yazımı, literatür incelemesi ve teori üretimi olmak üzere birtakım ortak 

özellikleri paylaşmaktadırlar. 408 

Gömülü teori, teorik temellerini, “pragmatizm” ve insan davranışları ve sosyal roller 

arasındaki etkileşim süreçlerini araştıran “sembolik etkileşimcilik” ten almaktadır. 409 

Pragmatist yaklaşımda, yöntemsel kaliteyi belirleyen temel ölçüt, “yöntemsel 

ortodoksluktan” kaçınmak ve “yöntemsel uygunluk” bağlamında değişik yöntemleri değişik 

durumlar için esnek bir şekilde kullanabilmektir. Duruma göre cevap verebilmek, spesifik 

durum veya ilgi alanına uygun bir çalışma tasarlayabilmek, problemi en uygun bir şekilde 

çözmek ve bunu yaparken de “işe yarayanı” bulmaktır. 410 

 
405  Charmaz, Gömülü Teori, 34.   
406  Charmaz’ın yaklaşımında, araştırmacı, araştırma ortamlarında neler olduğunu, araştırma katılımcılarının 

hayatlarının nasıl olduğunu onlara katılarak anlamaya çalışır. Onların ifadelerini ve eylemlerini nasıl 

açıkladıklarını inceler ve onlardan analitik olarak nasıl bir anlam çıkaracağını sorgular. Bu şekilde araştırmacı 

ve katılımcılar arasında cereyan eden etkileşim, verilerin “üretimini” sağlar ve dolayısıyla araştırmacılar anlamı 

gözlemleyerek tanımlar. Yapılandırıcı gömülü teoride araştırmacılar, edilen verileri zenginleştirmek için, 

“ortak anlam” üretici pozisyonunda konumlandırılırlar. Araştırmacıların, çalıştıkları durumu, etkileşimlerini 

ve görüşmelerin nasıl yol aldığına dair algılamalarını ve kişisel etkilerini tanımlamaları ve tüm bunları 

çalışmalarına dâhil etmeleri öngörülür. Charmaz, Gömülü Teori, 22.    
407  Charmaz, Gömülü Teori, 40.   
408  Creswell, Eğitim Araştırmaları Nicel ve Nitel Araştırmanın Planlanması, Yürütülmesi ve Değerlendirilmesi, 

553.   
409  Y. D. Eaves, “A Synthesis Technique for Grounded Theory Data Analysis”, Journal of Advanced Nursing 35/5 

(Eylül 2001), 655.; Juliet M. Corbin - Anselm Strauss, “Grounded Theory Research: Procedures, Canons, and 

Evaluative Criteria”, Qualitative Sociology 13/1 (01 Mart 1990), 5.;  Charmaz’a göre, “Pragmatizm, teorik bir 

yaklaşım olan sembolik etkileşimi etkilemiştir. Bu bakış açısı etkileşimin doğal olarak dinamik ve yorumsal 

olduğunu varsayar, insanların anlam ve eylemi nasıl yarattığını, canlandırdığını ve değiştirdiğini açıklar.” 

Charmaz, Gömülü Teori, 30, 365-378.;  
410  Patton, Nitel Araştırma ve Değerlendirme Yöntemleri, 71-72.  



90 

 

Pragmatizmin bu ilkeleri dikkate alındığında gömülü teori araştırmaları, insanların 

yaşantıları ve deneyimleri üzerinden “doğru ve gerçek” kabul ettiklerinin arayışı peşindedir ve 

bu amaçla tek tek bireylere ulaşmayı hedeflemektedir.411 

Gömülü teorinin diğer teorik dayanağı olan sembolik etkileşimcilik, “toplum, gerçekler 

ve kişiliğin” başkalarıyla etkileşmeyle oluştuğunu, etkileşimin doğal olarak dinamik ve 

yorumsal olduğunu, dil ve iletişime dayandığını varsayar; “anlamın” insanların aktif 

katılımcılığı ile nasıl yaratıldığı, canlandırıldığı ve değiştirildiğini, yaratılan bu anlamın iletim 

aracı olarak sembollerin nasıl kullanıldığı üzerine yoğunlaşır.412  

Sosyal fenomenleri sembolik etkileşimcilik perspektifinden incelemek amacıyla 

geliştirilmiş nitel bir araştırma yöntemi olan Gömülü teori, insan eylemlerin nasıl şekillendiği 

ve özellikle “içsel” ve “deneyimsel” yönüyle ilgilenir, insanların olayları, gerçeklikleri nasıl 

tanımladıkları ve inançlarına dayalı olarak nasıl eylemde bulundukları üzerine düşünür. Diğer 

bir ifadeyle, insanların bir durumdan diğerine geçerken sürekli bir yorumlama/tanımlama süreci 

içinde olduklarını savunur ve bunu keşfetmeyi/ortaya çıkarmayı amaçlar. 413  

Gömülü teori, bir yandan örtük hâlde bulunan ilişkileri, koşul ve durumları araştırırken 

diğer yandan insanların değişen koşullara karşı nasıl tepki verdiklerini ve sonuçların ne 

olduğunu tanımlar, değişim ve süreçleri vurgular.414  

Diğer nitel desenlerde olduğu gibi gömülü teori deseninde de tümevarımlı ve 

tümdengelimli mantık, döngüsel ve etkileşimsel bir şekilde kullanılır.415 Araştırmacılar, verileri 

tümevarımsal bir yöntemle, daha soyut bilgi birikimleri şeklinde organize ederek, örüntü, 

eksen, kategori, kategoriler arası ilişkiler ve teoriyi “aşağıdan yukarıya” doğru oluştururlar. 

Tümevarımsal bir süreç ile araştırmaya başlayan gömülü teori,416  bir teori oluşuncaya kadar 

veriler ve analiz arasında karşılaştırmalı metotları kullanır. Bu şekilde araştırmacıyı verilerle 

 
411  Ekşi - Çelik, Gömülü Teori, 29-30. 
412  Charmaz, Gömülü Teori, 30, 365-378.; Eaves, “A Synthesis Technique for Grounded Theory Data Analysis”, 

656.   
413  Eaves, “A Synthesis Technique for Grounded Theory Data Analysis”, 656. 
414  Corbin - Strauss, “Grounded Theory Research”, 5. 
415  Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 45.; Terence V. McCann - Eileen Clark, “Grounded Theory in Nursing 

Research: Part 1--Methodology”, Nurse Researcher 11/2 (2003), 9. 
416  Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 45. 



91 

 

devamlı etkileşim içerisinde tutarak interaktif analizler417 geliştirmesini, verilerde gömülü olan 

kavramları ve teorinin temellerinin oluşturulmasını sağlar.418  

Gömülü teoriye özgü kullanılan “teorik örnekleme”, belirli ve özel bir mantıksal 

düşünme biçimi olan “abdüktif akıl yürütme419”yi  içermektedir. Araştırmacılar şaşırtıcı veya 

kafa karıştırıcı bir bulguyu açıklayamadıklarında gözlemlenen veriler ile muhtemel tüm teorik 

açıklamaları birlikte düşünmek için çıkarımsal bir atılım, mental bir sıçrama ve yaratıcı bir 

düşünme yoluna giderler. Gözlemlenen verinin “en mantıklı teorik yorumu” geliştirilene 

kadar,420 daha ileri düzeyde veri toplama, analiz etme ve teoriyi rafine etme amacıyla hipotezler, 

anlayışlar ve sorular geliştirilir,421 tekrar alana dönülür ve açıklamalar/ hipotezler yeni veriler 

ile test edilir. Bu şekilde tümevarımsal akıl yürütmenin ötesine gidilir.422  

Araştırmacılar oluşturdukları kategorileri, kategoriler arası ilişkileri ve teoriyi verilerle 

karşılaştırarak sürekli kontrol ettiklerinden tümdengelimsel düşünme becerilerini de kullanırlar. 

Başlangıçta tümevarımsal hareket eden Gömülü teori yaklaşımı, sonuçta toplanan veri setinden 

hipotezler üretmesi ve belirsiz olan teoriyi geliştirip belirginleştirmesi bakımından da 

tümdengelimseldir.423 

Bu çalışmanın desenini oluşturan Charmaz’ın benimsediği “yapılandırmacı gömülü teori” 

yaklaşımında kodlama süreci temel iki safhadan oluşmaktadır. İlki, başlangıç kodlaması424 

olarak adlandırılan, her kelimenin, satırın ya da bölümün ayrı ayrı kodlandığı aşamadır. İkinci 

aşama ise başlangıç kodlamasında belirgin olarak öne çıkan ya da sıkça tekrar edilen kodların 

sınıflanması, sentezlenmesi ve organize edilmesini içeren odaklı (seçici) kodlamadır. 425 

 
417  İnteraktif analitik strateji kullanımı hakkında bkz. Charmaz, Gömülü Teori, 175.    
418  Charmaz, Gömülü Teori, 19.;  Tümevarım yöntemi araştırmacılara pratikten teoriye ulaşmaları için bir zemin, 

literatürden yahut herhangi bir başka yerden kaynaklanan ön yargılardan uzak bir başlangıç, açık fikirlilik ve 

esneklik sağlar. Bu nedenle teori verilerden doğar. Geçici hipotezler ancak ilk verinin toplanmasından sonra 

oluşturulur. Hipotezlerin ampirik doğrulaması, daha fazla veri toplama ile gerçekleştirilir. Daha sonra teori, 

tahminlerin genel ilkelerden tümdengelimli bir şekilde geliştirilmesine izin vererek test edilebilir.  McCann - 

Clark, “Grounded Theory in Nursing Research”, 9.           
419  Charles S. Pears, Tümevarım düşünmenin limitlerini görmüş ve tümevarım araştırma sırasında ortaya çıkan 

diğer bulguların aksine beklenmeyen bir bulguyu açıklamaya çalışırken ( abductive reasoning ) abduktif akıl 

yürütme kavramını geliştirmiştir. Abduktif akıl yürütme: bir araştırmacı diğer bulguların biçimine uymayan ve 

teorik açıdan aynı şekilde açıklanamayan beklenmeyen bir veri bulduğunda “gözlemlenen gerçeklerde” 

çıkarım yapma ve kullanışlı açıklamaların geliştirildiği bir süreci ifade eder. Charmaz, Gömülü Teori, 284.    
420  Charmaz, Gömülü Teori, 284.      
421  Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 86.   
422  Charmaz, Gömülü Teori, 284-285.   
423  Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 45, 86. ; McCann - Clark, “Grounded Theory in Nursing Research”, 9. 
424 Başlangıç kodlaması mantığı için bkz  Charmaz, Gömülü Teori, 176-202;   Kathy Charmaz, “Grounded 

Theory”, The Blackwell Encyclopedia of Sociology, ed. George Ritzer (Cambridge, MA: Blackwell Publishing, 

2007), 2025.   
425  Odaklı kodlama mantığı için bkz. Charmaz, Gömülü Teori, 203-214; Charmaz, “Grounded Theory”, 2025.   



92 

 

Başlangıç kodlamasında veriler, bir sonraki veri toplama, kodlama ve analiz aşamalarında izleri 

aranacak analitik fikirler elde etmek amacıyla irdelenir. Bu aşamada temel amaç üzerinde 

çalışılan veri setinden birbirinden farklı mümkün olduğunca çok sayıda teorik yönelim ortaya 

çıkarmaktır. Bu safhanın ardından odaklı kodlama ile veri yığını içerisinde göze çarpan ve önem 

arz eden kategoriler saptanır, sonraki veri öbekleriyle test etmek için bir araya getirilir ve 

geliştirilir. Teorik birleştirme ile tümevarımsal teori odaklı kodlama aşamasında ortaya çıkmaya 

başlar ve daha sonraki tüm analitik basamaklarda gelişerek devam eder.426  

Charmaz’a göre, teorik kodlama, odaklı kodlama sırasında seçilen kodları takip eden ileri 

düzey bir kodlamadır.  Teorik kodlama ile odaklı kodların altı çizilir, şekil verilir, birleştirilir, 

aralarındaki ilişkiler kavramlaştırılır ve teori haline getirilir.427 Teorik kodlar analize bütünlük 

katar ve anlaşılır kılar.428  

Charmaz’ın benimsediği yapılandırmacı gömülü teori analiz sürecinde izlenilmesi gereken 

aşamalar sırasıyla şöyledir:429 

• Başlangıç kodlaması (initial coding) 

• Odaklanılmış kodlama (focused coding) 

• Teorik kodlama (theoretical coding) 

 

 

Şekil 1. Yapılandırmacı Grounded Teorinin görsel sunumu430 

 
426  Gömülü teori kodlama mantığı hakkında geniş bilgi için bkz. Charmaz, Gömülü Teori, 46,172.   
427  Charmaz, Gömülü Teori, 232.   
428  Charmaz, Gömülü Teori, 218-219.    
429  Charmaz, Gömülü Teori, 167-177; Ekşi - Çelik, Gömülü Teori, 106-107.   
430  Charmaz, Gömülü Teori, 41.    



93 

 

 

Çalışmamızda araştırma süreci bu aşamalar göz önünde bulundurularak yapılandırılmıştır. 

İnanç alanında yaşanan etkileşim, oluşum ve şekillenme sürecinin tespitiyle gençlerin sahip 

olduğu kader algılarının, bireylerin yaşam durumlarındaki psiko-sosyal yansımaları ve bu 

yaşam durumları üzerinden Allah ile olan ilişkilerinde kendilerini ve Allah'ı nasıl 

konumlandırdıkları, nasıl bir Allah tasavvuru ve inancı geliştirdikleri, dini duygu anlamında 

nasıl etkilendikleri hakkında veri toplamak, betimsel ve nedensel çıkarımlarda bulunmak gibi 

hedefler göz önüne alındığından araştırma Charmaz’ın benimsediği yapılandırmacı gömülü 

teori  yaklaşımı üzerinden yürütülmüştür. 

 

3.2. Görüşme Sorularının Belirlenmesi  

Araştırma kapsamında veri toplama amacıyla kullanılacak olan mülakat sorularının 

belirlenmesi amacıyla araştırmacı tarafından detaylı bir literatür taraması yapılmış, süreç 

içerisinde danışman, komite üyeleri ve alan uzmanlarında görüş alınarak soru havuzu 

oluşturulmuştur. 

Mülakat sorularının belirlenmesinde İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (5-8) 

Müfredatı kapsamında işlenmekte olan Allah İnancı ve Kader İnancı üniteleri ve 

kazanımlarından hareket edildi. Öğrencilerin kader ve Tanrı hakkında sahip oldukları algıları, 

tasavvurları, düşünce ve inançlarının araştırılacağı temalar belirlendi ve açık uçlu sorular bu 

temalar üzerinden yapılandırıldı. Bu temalar:   

• Allah tasavvuru431,  

• Allah tasavvurunun oluşmasında sosyo- kültürel ortamın birikimleri 432, 

• Kader kavramının bireysel ve toplumsal yansımaları433,  

 
431  5. Sınıf düzeyi “Allah İnancı” ünitesi kazanımları çerçevesinde, yaşadıkları sosyal çevreden öğrendikleri ve 

okulda görmüş oldukları Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersinden öğrendikleri bağlamında geliştirdikleri Allah 

tasavvurlarının ne olduğu araştırılacaktır.  
432  Bu tema 8. Sınıf kader inancı ünitesi 3. ve 4. Kazanımları bağlamında oluşturulmuştur. 3.Kazanım: kaza ve 

kader ile ilgili kavramları analiz eder. İlgili kavramlar; ecel, ömür, rızık, tevekkül, başarı, başarısızlık, sağlık 
ve hastalık ile sınırlandırılır; kavramlar, kaderle ilişkilendirilerek ele alınır.  

433  Bu tema 8. Sınıf Kader İnancı ünitesi 4. Kazanımı bağlamında oluşturulmuştur. 4.kazanım: toplumda kader ve 

kaza ile ilgili yaygın olan yanlış anlayışları sorgular. Alın yazısı, kara talih, baht, kısmetsizlik gibi kalıp 

yargılar; gerekli güvenlik tedbirlerinin alınmaması sonucunda yaşanan iş kazalarının kaderle olumsuz bir 

şekilde ilişkilendirilerek bireysel ve toplumsal sorumluluğunun göz ardı edilmesi gibi yanlış anlayışlar eleştirel 

bir bakışla ele alınır. 



94 

 

• İnsanın yaşamında din ve dinin işlevi434, 

• Öğrenme ve öğretme süreçleri bakımından kader algısı  

Şeklinde 5 ana tema üzerinden hareket edildi. Bu temalar ve sorular çerçevesinde yürütülecek 

yarı yapılandırılmış görüşmeler ile veri toplanmasına karar verildi. 

Temaların belirlenmesinin ardından pilot uygulama amacıyla 4 öğrenci ile velilerin 

gözetiminde ve Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi etik kurul izni ile görüşme yapılmıştır. 

Yapılan pilot görüşmelerin sonucunda elde edilen veriler, soruların açıklık ve anlaşılırlığı, 

sorular arası bağlantılar, soruların yönlendiricilik düzeyleri, alınan cevapların tatmin edicilik 

düzeyleri gibi konular bağlamında tez izleme komitesinde değerlendirildi. Uygun görülen 

düzeltmelerin ardından, komite üyelerinin onayıyla görüşme tema ve alt sorulara son halleri 

verildi.  

T.C. Aile, Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı bünyesinde ikamet eden çocuklar ile 

yapılacak mülakatlarda çocukların hassasiyetleri gözetilerek sorulardan bazıları çıkarıldı veya 

değiştirildi. İzin sürecinde kurum yetkilileri de çocukların özel durumlarını ve hassasiyetleri 

nedeniyle sorulardan birkaçının daha çıkarılmasını veya değiştirilmesini istedi. T.C. Aile, 

Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı’na toplamda 5 kez mülakat izin başvurusunda 

bulunuldu ve istenilen değişiklikler yapılarak izin alındı. Bu kurumlarda kalan öğrencilerle 

yapılan mülakatlar kurumun onay verdiği sorular üzerinden yapıldı.  

 

3.3. Örneklem ve Katılımcıların Belirlenmesi  

Gömülü teoride araştırmacı, veri toplama ve analizinin eşzamanlı ve ardışık bir şekilde 

yapıldığı bir yol izler, seçtiği kuramsal örnekleme ile, teori üretmede kendisine faydalı metinler 

ve görüntüler sağlayacak veri toplama formlarını seçer. Bu eğilim örneklemin bir teori üretmek 

için “amaçlı” ve “odaklanmış” olması anlamına gelir.435  

Araştırmacı, çalışmanın başlangıcında, katılımcıların belirlenmesi ve ortam hakkında 

ön örnekleme kararı verir. Bu, cinsiyet, iş yeri, mesleki deneyim gibi önceden belirlenmiş 

kriterler kullanılarak örnekleme olan amaçlı örnekleme olarak bilinir. İlk veriler toplanır ve eş 

 
434  İlköğretim(4-8). Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersi konularının geneli hakkında sosyal çevreden ve 

devam ettikleri okuldan öğrenmiş oldukları bilgiler çerçevesinde din ve dinin işlevi hakkındaki düşünceleri 

tespit edilmeye çalışılacaktır.  
435  Creswell, Eğitim Araştırmaları Nicel ve Nitel Araştırmanın Planlanması, Yürütülmesi ve Değerlendirilmesi, 

565-568.    



95 

 

zamanlı analiz edilirken, ortaya çıkan teoriye bağlı olarak, katılımcılar, örneklem büyüklüğü, 

toplanacak verilerin türü hakkında daha fazla karar verilir.436 Teorik örnekleme, araştırmacı, 

ortaya çıkan kategorileri karşılaştırmak ve gelişen teori ile ilgili kavramsal sınırlar oluşturmak 

için yeni veriler topladığında gerçekleşir. 437 Bu süreç, araştırmacının ortaya çıkan kategorileri 

tanımlamasını ve ardından kategorileri analiz etmesini, kontrol etmesini, doldurmasını ve 

uygun olduğunda kategorileri genişletmek için alana geri dönmesini içerir.438  

Veri toplama faaliyetinin sonlandırılması süreci ancak, geliştirmeye çalıştığımız 

teorinin alt teorik kategorileri ve kategori özellikleri veriler ile doyduğu zaman; bu kategoriler 

ile ilgili daha fazla yeni özellik bulunmadığında ve var olan özellikler veri örüntülerini 

açıklamaya yettiği zaman,439 yani kuramsal çerçeve belli bir açıklığa ve saptamaya 

kavuştuğunda440  düşünülebilir. Diğer bir ifadeyle gömülü teori deseni, araştırma sorusunun 

yanıtı olabilecek kavramların ve süreçlerin tekrar etmeye başladığı aşamaya (doyum noktası) 

kadar veri toplamaya devam edilmesini gerektiren bir örneklem (teorik örneklem) yaklaşımını 

ifade eder. Gömülü teori deseninde kavram ve süreçlerdeki doyum noktası esas olmakla beraber 

literatürde gömülü teori için yaklaşık 20– 30 katılımcı yeterli görülmektedir. 441  

Yukarıdaki açıklamalardan da görüleceği üzere gömülü teoride örneklem seçimi kuram 

temellidir. Katılımcıların, olayların ve etkileşimlerin seçimi “temsiliyet” kaygısı ile değil, 

kavramsal bir soru çerçevesinde oluşmaktadır. Araştırılan süreci açıklayan teorik yapının tespiti 

amaçlandığından, farklı yönler, farklı zamanlarda farklı insanlarla görülmek ve araştırılmak 

zorundadır. Temel kaygı yapı veya kuramın hangi şartlar altında işlediğinin tespitidir, 

bulguların başka durumlara genellenmesi değil.442 

Araştırılması planlanan sosyal etkileşim sürecine dair kuramsal açıklamaların olmadığı 

ya da yetersiz bulunduğu durumlarda başvurulan bir araştırma deseni olan gömülü teoride 

 
436  McCann - Clark, “Grounded Theory in Nursing Research”, 10-11. 
437  Charmaz, Gömülü Teori, 273-274.; Corbin - Strauss, “Grounded Theory Research”, 8. 
438  Charmaz, Gömülü Teori, 273-274. 
439  Kuramsal örnekleme, araştırma sürecinde geliştirilen teori ve teorinin kategorilerdeki her bir varyasyon 

açıklanabildiği, kategorilerin belli birtakım kavramsal çeşitliliğe ulaştığı ve yeni kategori ve alt kategoriler 

oluşturmanın artık mümkün olmadığı zamana (kuramsal doygunluğa ulaşılıncaya) kadar devam ettirilir. 

Burada verilerin kalitesi, verilerin tekrarlanma sıklığından daha önemli bir konudur. Charmaz, Gömülü Teori, 

300-303.;  mccann - Clark, “Grounded Theory in Nursing Research”, 11.      
440  Philipp Mayring, Nitel Sosyal Araştırmaya Giriş, çev. Adnan Gümüş - M. Sezai Durgun (Ankara: Bilgesu 

Yayıncılık, 2011), 107.   
441  Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 157.;  Ali Yıldırım - Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma 

Yöntemleri (Ankara: Seçkin Yayınları, 2013), 143. 
442  Matthew B. Miles - A. Michael Huberman, Nitel Veri Analizi, çev. Sadegül Akbaba Altun - Ali Ersoy (Ankara: 

Pegem Yayıncılık, 2016), 29.    



96 

 

araştırmaya katılan bireyler veri üretiminin ayrılamaz birer parçasıdır ve bilgi, araştırmacı ve 

katılımcılar arasında kişilerarası etkileşimle üretilir.443 Bu nedenle katılımcıların özellikleri ve 

nasıl belirlendikleri önemlidir.  

Bu araştırmanın çalışma grubunu 8. Sınıf düzeyinde Millî Eğitim Bakanlığı’na bağlı 

farklı Orta okullarda eğitim gören, 49’u ailesinin yanında ikamet eden ve 16’sı aile T.C. Aile, 

Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı’na bağlı çocuk evleri sitelerinde ikamet eden toplamda 

65 öğrenci oluşturmaktadır. Katılımcılar belirlenirken amaçlı örnekleme yöntemlerinden teorik 

örnekleme yöntemi kullanılmıştır. Etik ilkeler gereği, katılımcıların kimlik bilgileri gizli 

tutulacaktır. Kız öğrenciler (KÖ) erkek öğrenciler (EÖ) harfiyle birlikte seçilmiş birer sayıyla 

kodlanacaktır (KÖ1, EÖ1 gibi). 

 

Tablo 1. Çalışma Gurubunda Yer Alan Katılımcılara İlişkin Bilgiler  

Sıra  

Sayı No 

Verilen  

Kod 

İkamet Yeri Okul Türü Yaş 

1 KÖ1 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

2 KÖ2 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

3 KÖ3 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

4 KÖ4 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

5 KÖ5 Ailesiyle Birlikte İH. Orta 

Okulu 

14 

6 KÖ6 Ailesiyle Birlikte İH. Orta 

Okulu 

14 

7 KÖ7 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

8 KÖ8 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

9 KÖ9 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

10 KÖ10 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

11 KÖ11 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

12 KÖ12 Ailesiyle Birlikte İH. Orta 

Okulu 

14 

13 KÖ13 Ailesiyle Birlikte İH. Orta 

Okulu 

14 

14 KÖ14 Ailesiyle Birlikte İH. Orta 

Okulu 

14 

 
443  Charmaz, “Grounded Theory”, 2026. 



97 

 

15 KÖ15 Ailesiyle Birlikte İH. Orta 

Okulu 

14 

16 KÖ16 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

17 KÖ17 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

18 KÖ18 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

19 KÖ19 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

20 KÖ20 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

21 KÖ21 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

22 KÖ22 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

23 KÖ23 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

24 KÖ24 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

25 KÖ25 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

26 KÖ26 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

27 KÖ27 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

28 KÖ28 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

29 KÖ29 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

30 KÖ30 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

31 KÖ31 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

32 KÖ32 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

33 KÖ33 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

34 KÖ34 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

35 KÖ35 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 15 

36 KÖ36 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 16 

37 KÖ37 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 14 

38 KÖ38 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 15 

39 KÖ39 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 15 

40 KÖ40 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 14 

41 KÖ41 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 14 



98 

 

42 KÖ42 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 14 

43 KÖ43 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 15 

44 EÖ1 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

45 EÖ2 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

46 EÖ3 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

47 EÖ4 Ailesiyle Birlikte İH. Orta 

Okulu 

14 

48 EÖ5 Ailesiyle Birlikte İH. Orta 

Okulu 

14 

49 EÖ6 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

50 EÖ7 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

51 EÖ8 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

52 EÖ9 Mitat Enç Görme Engelliler 

O.O Pansiyonu 

Orta Okul 14 

53 EÖ10 Mitat Enç Görme Engelliler 

O.O Pansiyonu 

Orta Okul 14 

54 EÖ11 Mitat Enç Görme Engelliler 

O.O Pansiyonu 

Orta Okul 14 

55 EÖ12 Mitat Enç Görme Engelliler 

O.O Pansiyonu 

Orta Okul 14 

56 EÖ13 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

57 EÖ14 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

58 EÖ15 Ailesiyle Birlikte Orta Okul 14 

59 EÖ16 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 15 

60 EÖ17 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 14 

61 EÖ18 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 16 

62 EÖ19 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 15 

63 EÖ20 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 16 



99 

 

64 EÖ21 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 14 

65 EÖ22 T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı Çocuk Evleri Sitesi 

Orta Okul 14 

Kız Ö. Sayısı: 43          Erkek Ö. Sayısı:22 

 

Zaman sınırlaması, coğrafi uzaklık, araştırmanın sınırlılıkları ve veri doyumu gibi 

hususlar göz önüne alındığında popülasyonun tümüne ulaşmak mümkün ve gerekli 

görülmemiştir. Katılımcılar belirlenirken ölçüt olarak öncelikle öğrencilerin 8. Sınıf düzeyinde 

olması ve farklı yaşam durumlarını deneyimlemiş (ailesinden uzakta/kaybetmiş bir halde T.C. 

Aile, Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı’na bağlı çocuk evleri sitelerinde ikamet etmek, 

boşanmış ebeveyn, ebeveyn kaybı, şiddetli maddi sıkıntı, kendisinde veya yakınlarında ciddi 

bir hastalığı bulunmak veya dışardan bakıldığında herhangi bir sorunu bulunmamak gibi) 

olmaları göz önünde bulundurulmuştur. Bu kriterin kullanılmasının sebebi, farklı yaşam 

durumları deneyimleyen444 öğrencilerin bu yaşam durumlarına dair bizzat kendi etkilenmeleri 

ve buna ek olarak öncelikle en yakın olmak üzere çevrelerinden gördükleri tepkilerin, 

duydukları söylemlerin neler olduğu, bu söylemlerin kader algılarını ve inancını nasıl etkilediği, 

Tanrı tasavvuru ve dini duygu yönelimlerinin şekillenmesi sürecine yaptığı etkilerin belirgin 

bir şekilde gözlenebilmesi, aktarılabilmesi açısından daha etkili olabileceklerinin 

düşünülmesidir. Başka herhangi bir kriter üzerinden bir seçkiye gidilmemiştir. 

Bu düşüncelerle, belirlenen kriterleri taşıyan toplam 65 öğrenciye velilerinin de iznini 

alarak ulaşılmıştır. Öğrenciler ile kendilerinin ve velilerinin uygun gördükleri bir ortamda 

(kafeterya, okul içerisinde bir alan vb.) Görüşülmüştür. 

 

3.4. Veri Analizi  

Tanrı tasavvuru/inancı ile dini duygu yönelimlerinin şekillenmesi süreci ve kader 

algılarının bu süreç üzerindeki etkilerine dair pedagojik çözümlemeler ve açıklamalar 

geliştirmeyi hedefleyen araştırmamız, Charmaz’ın önerdiği yapılandırmacı gömülü teori deseni 

üzerine inşa edilmiştir. Araştırmacı tarafından deşifre edilerek metne dökülen görüşmeler bu 

 
444  Gömülü Teori yaklaşımında katılımcıların tamamının, teori oluşturulmak istenen konu, alan ya da süreçle ilgili 

kişisel deneyimlerinin olması gerektiği vurgulanmaktadır. Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 83.    



100 

 

desen çerçevesinde, sırasıyla başlangıç kodlama, odaklı (seçici) kodlama ve teorik kodlama 

şeklinde üç farklı kodlama aşamasında analiz edilmiştir.445   

Analiz, başlangıç kodlaması ile ham veriden kodlar ve kategoriler oluşturma; odaklı 

(seçici) kodlama ile kategori-alt kategori ve kategoriler arası ilişki ve bağlantıları ortaya 

çıkarma, detaylandırma; teorik kodlama ile kategorilere dayalı olarak bir “hikâye” oluşturma 

ve mantıki yollarla oluşturulmuş teorik hipotezler ortaya koyma, hipotezleri alan yazındaki 

ilgili araştırmalar ışığında tartışma, sonuçlara ulaşma ve öneriler getirme şeklinde devam eden 

bir süreci öngörmektedir.446  

Yapılan görüşmeler esnasında, katılımcıların ve velilerinin izniyle ses kaydı alınmıştır. 

T.C. Aile, Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı bünyesinde ikamet eden 16 öğrenci ile 

gerekli etik ve kurumsal izinler alındıktan sonra yapılan mülakatlarda hassasiyet gereği kurum 

hiçbir şekilde kayda izin vermediği için kayıt alınmamış ve görüşmeler esnasında hemen orada 

alan notları tutulmuştur.  

Diğer 49 öğrenci ile yapılan görüşmelerden elde edilen yaklaşık 50 saatlik ses kaydı 

(görüşmeler 35-120 dakika arasında değişkenlik göstermiştir) araştırmacı tarafından deşifre 

edilip metin haline dönüştürülmüştür. Yapılan ilk derinlemesine görüşmenin ardından başlayan 

bu süreç ile ilk veri setine dair bir aşinalık ve anlayış geliştirilmiş, kuramsal duyarlılığın artması 

noktasına katkılar sağlanmıştır.447  

Analiz sürecinin başından itibaren deşifre edilen ilk veriler kodlanırken eş zamanlı 

olarak görüşme esnasında olup bitenlere dair memo yazımı başlamıştır. Her görüşmenin 

sonrasında ve veri analizinin her aşamasında memo yazımı sürdürülmüştür. Charmaz’a göre, 

“memolar yolculuğumuzun temel analitik safhalarını tablolaştırır, kaydeder ve detaylandırır.”     

448 Mayring’e göre gömülü teorinin temel aracı memo (not defteri) lardır yani hatırlatmalar. 

Araştırıcı daha veri toplarken yazdığı memolar ile alan araştırmasının merkezi boyutlarını 

yakalar ve tutumları adlandırır: “dur ve hatırla”. 449 Memolar yeni boyutların netleştirilmesine, 

belirli bir durumla ilgili olarak işaretlenmesine veya diğer boyutlardan ayrılmasına hizmet 

 
445  James Arthur vd., Eğtimde Araştırma Yöntemleri ve Metodolojileri, çev. Atılgan Erözkan - Engin Büyüköksüz 

(Ankara: Anı Yayıncılık, 2017), 140-146.       
446  Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 196.  
447  Barney . G. Glaser - Anselm L. Strauss, The discovery of grounded theory (Chicago: Aldine Publishing 

Company, 1967); Juliet M. Corbin - Anselm Strauss, “Grounded Theory Research: Procedures, Canons, and 

Evaluative Criteria”, Qualitative Sociology 13/1 (01 Mart 1990), 3-21.     
448  Charmaz, Gömülü Teori, 235-273.  
449  Mayring, Nitel Sosyal Araştırmaya Giriş, 108.  



101 

 

edebilir. Materyalin işleneceği yorum kategorilerinin (kodların) hazırlanmasını kolaylaştırır, 

genelleme ve kavramların ilişkilendirilmesinde yardımcı olur. 450 

Başlangıç kodlama 

Charmaz’a göre; “araştırılan süreç içerisinde insanların olaylara karşı nasıl tepki verdiği, 

bu tepkilerin neden ve nasıl ortaya çıktığı ve hangi anlamları taşıdığını irdelemek için kodlar 

oluşturulur. Kodlama ile veride gömülü halde bulunan bilinçaltı düzeyindeki fikirler, 

davranışlar ve süreçler daha görünür hale getirilir ve kavramsallaştırmalar yapılır.” Charmaz, 

veri analizinde temalar veya konu başlıkları yerine insan davranışlarına odaklanılmasını ve 

mümkün olduğunca davranışları yansıtan kelimelerle kodlama yapılmasını ısrarla tavsiye 

etmektedir451. Bu çerçevede çalışmada araştırılan sürece dair alandan elde edilen ilk veriler eş 

zamanlı bir şekilde incelendi. Başlangıç kodlaması aşamasında veri parçaları, kelimeler, 

cümleler, bölümler ve olaylar bazında452 analitik anlamları için ele alındı; veri içinde anlam ve 

önem arz eden bölümler kodlandı.453 Kodlanan her bir veri eşzamanlı olarak etiketledi. 

Verilerin ayrıştırılıp sınıflandırılması, diğer veriler ile karşılaştırmalı454 bir şekilde analiz 

ve sentezlenmesiyle araştırılan sürece ilişkin ilk kavramlar oluşturuldu. Oluşturulan kavramlar, 

onları daha soyut ve açıklayıcı terimlerle temsil eden ilgili kategorilerin içine yerleştirildi. 

Kategorilerin etiketlendirilmesi sürecinde ilgili alan yazından, katılımcıların ifadelerinden ve 

araştırmacının veriye ilişkin özgün fikirlerinden yararlanıldı.455  

Başlangıç kodlamaları, geçici ve karşılaştırmacı olduğundan verilere uyan kodlar 

süreçsel bir şekilde takip edildi. Beklenmedik sorular oluştuğunda ve kategorilerde boşluklar 

fark edildiğinde hangi alanlarda veri ihtiyacı olduğu belirlendi ve sonrasında bu kodları 

doldurmak, dolgunlaştırmak ve açıklamak için analitik sürecin bir parçası olarak tekrar veri 

toplamaya devam edildi. Bu şekilde araştırma süreci boyunca eş zamanlı bir şekilde yürütülen 

veri toplama ve analiz süreci, araştırmacıya iletişimsel analitik bir ortamda ilerleme şansı 

sunarak araştırma probleminde derinleşmesine katkı sağlamıştır. 456  

 
450  Miles - Huberman, Nitel Veri Analizi, 67. 
451  Charmaz, Gömülü Teori, 171-177.  
452  Kelime kelime ve satır satır kodlama veride bulunan davranış, fikir ve kavrayışları kaçırmadan ve tanıdık olanın 

yeni bir ışık altında görülmesini; olay olay kodlama ise zıtlıkları ve örüntülerin görülmesini sağlar. Charmaz, 
Gömülü Teori, 198. 

453  Charmaz, 167-177, 182 
454  Veriye dayalı geçici kodlar ve kategorilerin oluşturulması amacıyla, kod-kod karşılaştırması ve kod-veri seti 

karşılaştırması olmak üzere iki düzey içeren, sürekli karşılaştırma tekniği kullanılmıştır. 
455  Charmaz, Gömülü Teori, 175-176, 178.    
456  Charmaz, Gömülü Teori, 179.   



102 

 

 

Odaklanmış Kodlama  

Odaklanmış kodlama aşamasında -başlangıç kodların daha rafine hale getirilmesi 

amacıyla-kodların ne ifade ettiğini irdeleme, kodlar arasında yapılan karşılaştırmalara 

odaklanma, en sık tekrarlanan, en çok vurgulanan, en önemli görülen kodları gruplandırma, 

örüntüleri ortaya çıkarma, sentezleme, elde edilen analitik yön hakkında karar verme  ve büyük 

miktardaki veriyi analiz etme çalışmaları yer almıştır.457 Araştırmacı odaklı kodlama süreci 

boyunca Charmaz’ın önerilerini göz önünde bulundurarak verilere ilişkin “nasıl?”, "neden?”, 

“kim/ne, neye yol açtı?”, “hangi koşullar altında bunlar gerçekleşti?", “bunun sonuçları nedir?” 

vb. tarz sorular sormuş ve bu sorulara verilen yanıtlardan hareketle, kategoriler ve alt 

kategoriler arasındaki ilişkilendirmeler yeniden değerlendirmeye alınmıştır. Oluşturulan 

kategoriler ve alt kategoriler tekrar tekrar değerlendirilmiş, uygun görülen değişikler yapılmış 

ve yeniden sınıflandırılmıştır. 

Teorik Kodlama 

Gömülü teori analiz sürecinde “parçalanmış olan hikâyenin tekrar bir araya getirildiği”, 

“en soyut” ve daha “sofistike” bir kodlama şekli olan teorik kodlama458 aşamasında, 

odaklanılmış kodlama sürecinde seçilen kodlar şekillendirildi, kuramsal kodlar oluşturuldu. 

Geliştirilen analitik kategoriler, aralarındaki ilişkilerin ortaya konması ile bütünleştirildi ve 

daha teorik hale getirildi.  

Teorik kodlama sürecinde “Tanrı tasavvuru” ve “dini gelişim” ile ilgili literatürde öne 

çıkan kavramsallaştırma ve yaklaşımlar da göz önüne alınarak, ulaşılmaya çalışılan teorik 

açıklamanın temel bileşenleri olan kategoriler ve kategoriler arası ilişkilerin veriye dayalı 

olarak tanımlanması, çekirdek teorinin genel hatları ve bileşenleriyle ortaya koyulması 

amaçlanmıştır. İlgili literatürde öne çıkan “kavramsallaştırma” ve “bakış açılarını” dikkate alma 

amacımız, alandan elde edilen verilerden yola çıkılarak oluşturulmaya çalışan “teorinin” daha 

sağlıklı ve ilgili literatür ile bütüncül olarak ele alınma ve yorumlanabilmesine katkı sağlaması 

 
457  Odaklanılmış kodlama başlangıç kodlamasına göre daha yönlendirici, seçici ve kavramsal niteliktedir. 

Charmaz, Gömülü Teori, 203-206.  
458  Teorinin geliştiği araştırma evresi olan teorik kodlama süreci, kategorileri sadeleştirmeyi, birbiriyle 

ilişkilendirmeyi ve ilişkileri tanımlayan bir hikâye, teori veya model olarak sunulmasını içerir.  Bu süreç ayrıca 

daha sonraki araştırmalar için test edilebilir önermelerin yazılmasını da kapsar. Bu bağlamda araştırmacı 

geliştirdiği teorisini önermeler yahut alt önermeler dizisi olarak sunabilir. Bu aşama ayrıca Araştırmacın ortaya 

koyduğu kuramsal açıklamaların, katılımcılar açısından mantıklı olup olmadığını ve süreç içinde cereyan eden 

olayları ve olayların sırasını doğru bir şekilde betimleyip betimlemediğini tespit etmek, yani teorinin 

doğrulanmasının yapıldığı aşamadır. Ekşi - Çelik, Gömülü Teori, 79. 



103 

 

açısındandır; araştırmanın “temel kavramsal-kuramsal çerçevesini” oluşturmak amacıyla 

değildir.459  

Açık kodlama, Odaklanılmış kodlama ve Teorik kodlama aşamalarında elde edilen 

kodlar, kategoriler ve temalar hakkında detaylı bilgiye bulgular ve tartışma bölümünde yer 

verilmiştir. 

 

3.5. Geçerlilik-Güvenilirlik ve Araştırmacının Rolü  

Nitel araştırmacılar, araştırma sürecinde ya da sonrasında “doğru anladık mı?”, “yanlış 

veya hatalı bir açıklama yayınladık mı?”, “doğru bir cevaba ulaşmak mümkün müdür?”, 

“açıklama geçerli mi veya hangi standartlara göre geçerli?” gibi sorular bağlamında460 

bulgularının doğruluğunu (makullüğünü) ortaya koymaya çalışırlar.  

Nitel araştırmalarda otantiklik ve güvenirliğin sağlanmasına dair başvurulan stratejiler, 

nitel araştırma perspektifi ile ilgili felsefi düşünceler ile dünya görüşlerine dayanır. Konu ile 

ilgilenen yöntemciler, gerçeklik ve çeşitli dünya görüşleri hakkındaki farklı varsayımlara 

dayanan nitel araştırmalarda geçerlik ve güvenirlik sorunlarının paradigmanın temelini 

oluşturan felsefi düşüncelere uygun bir biçimde ortaya konulması gerektiğini iddia 

etmektedir.461  

Veri analizinde adım adım takip edilecek birtakım sistematik işlem ve basamaklara 

sahip olan gömülü teori, bir eğitim araştırmasında nicel araştırmacıların görmekten hoşnut 

olduğu titizliğe sahiptir. Bu titizlik, gömülü teorinin veri analiz sürecinde kendi kendini 

düzelten bir iç işleyişe sahip olmasından ileri gelir. Veri analiz sürecinde araştırmacı, sistematik 

olarak vakadan-vakaya, vakadan-kategoriye, kategoriden-yeni vakalara doğru çeşitli ve sürekli 

karşılaştırmalar yaparak kategorilerini inşa eder. Bu yolla araştırmacı, analiz sürecinin başından 

sonuna kadar veri ile hemhal olur ve böylelikle araştırılan olgu veya sürece dair daha sağlam 

ve bütünleşik bir resim ortaya çıkarır.462  

 
459  Klasik gömülü teoriye göre araştırmacılar tarafsız ve boş levha (tabula rasa) olmak zorundadır. Dolayısıyla 

inceleme neredeyse tamamlanana kadar asıl gömülü teori çalışmasının içerik alanındaki literatür incelemesini 

ertelemek zorundadırlar. Yapılandırmacı gömülü teoriye göre ise, araştırmacılar literatürü reddetmemeli veya 

onu mekanik bir şekilde veriye uygulamamalı bunu yerine literatürü muhtemel bir ilham, fikir, yaratıcı ilişkiler, 

eleştirel yansımalar ve çoklu lens kaynağı olarak kullanmalılar. Arthur vd., Eğtimde Araştırma Yöntemleri ve 
Metodolojileri, 149-150.      

460  Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 243.    
461  Sharan B. Merriam, Nitel Araştırma Desen ve Uygulama İçin Bir Rehber, çev. Selahattin Turan (Ankara: Nobel 

Yayınları, 2013), 201.     
462  Creswell, Eğitim Araştırmaları Nicel ve Nitel Araştırmanın Planlanması, Yürütülmesi ve Değerlendirilmesi, 

543, 568.    



104 

 

Gömülü teori kodlama sistematiğinde, eş zamanlı ilerleyen veri toplama ve analiz süreci 

ile veri derinlemesine dikkatlice irdelenir, “kelime kelime”, “satır satır” veya “olay olay” 

kodlama yapılır. Bu işlemler araştırmacıya, veri içinde gömülü olan ve analiz süreci ile ulaşılan 

teorinin iki önemli kriterini: uygunluk ve geçerlilik kriterlerini sağlamaktadır. Kodlar 

oluşturulduğunda ve bu kodları katılımcıların deneyimlerini kristalleştiren kategorilere 

dönüştürüldüğünde araştırma dış dünyayla uygunluk gösterir. Neler olduğunu açıklayan net bir 

analitik çerçeve sunulduğunda ve görünür yapı ve süreçler arasında bağlantılar kurulduğunda, 

araştırmanın geçerliliği sağlanmış olur. “Satır satır” yapılan açık kodlama araştırmacının kendi 

görüşlerini, korkularını veya veriyle ve katılımcılarla alakalı olmayan şahsi duruşunu analizine 

yansıtması riskinin de önüne geçmektedir. 463 Odaklı kodlama ile, başlangıç kodların veri ile 

tekrar tekrar karşılaştırılması yapılarak “geçerliğin” değerlendirilmesi sağlanmış olacaktır.464 

Son olarak, teori geliştirildikten sonra literatürde yer alan mevcut teorilerle karşılaştırılarak 

araştırma süreci ve sonucu “doğrulamaya” çalışılmaktadır.465 Gömülü teori araştırmasının 

neredeyse her aşamasında baş vurulan “ sürekli karşılaştırma466 ve doğrulama (geçerlik)” 

stratejisi araştırma sürecinin aktif bir parçası olarak karşımıza çıkmaktadır.467 

Lincoln ve Guba’ya göre bir araştırma süreçte ve sonuçta açık, tutarlı ve başka 

araştırmacılar tarafından teyit edilebilir olması koşuluyla alan yazına eklediği bilgi ve yaşamda 

karşılaşılan sorunlara getirdiği çözüm önerileri ile değerlendirilir. 468  Benzer bir yaklaşım ile 

Patton, nitel araştırmacının, elde ettiği bulguların gerçekliğine, benzer durumlar ve ortamlar 

sağlandığında sonuçların geçerliğine, elde edilen bulguların birbiri ile tutarlı olmasına, verilerin 

nesnel bir yaklaşımla toplanıldığına ve yine nesnel bir yaklaşımla sonuçların ortaya konduğuna 

ilişkin kanıtlar sunması gerektiğini savunmaktadır. 469  

 
463  Charmaz, Gömülü Teori, 197.    
464  Charmaz, Gömülü Teori, 206.     
465  “Herhangi bir kuram yada teori gibi gömülü teori de alandaki diğer kuramların anlatılması yoluyla bir bağlama 

oturtulmalıdır. Alan dışındaki kuramlar ile de ilgi kurma da önemlidir. Bu gömülü teorinin teori oluşturma 

kapasitesini en kapsamlı şekilde güçlendirildiği ve ilgili bilimsel alana katkıda bulunulduğu anlamına gelir.” 

Cathy Urquhart, Nitel Araştırmalar İçin Temellendirilmiş Kuram, ed. Züleyha Ünlü - Erkan Külekçi (Ankara: 

Anı Yayıncılık, 2018), 213. 
466  “Sürekli Karşılaştırma”; belirli bir kategoriye ait olduğu yada belirli bir kategoriyi işaret ettiği için etiketlenen 

veri örneklerinin, uyumlu ve uygulanabilir olup olmadıklarını görmek için aynı kategori altındaki diğer veri 

örnekleriyle sürekli olarak karşılaştırma süreci şeklinde tanımlanmaktadır.” Urquhart, Nitel Araştırmalar İçin 
Temellendirilmiş Kuram, 210.     

467  Ekşi - Çelik, Gömülü Teori, 79.    
468  Yvonna S. Lincoln - Egon G. Guba, The constructivist credo, (California, CA: Left Coast Press, 2013), 70-71.; 

Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 243-265.      
469  Michael Quin Patton, (2002). Qualitative evaluation & research methods (Newbury Park, CA: Sage., 2002), 

542. 



105 

 

Lincoln ve Guba, “doğa bilimcilerin” değerleri olan pozitivist terminoloji -iç geçerlilik, dış 

geçerlilik, güvenirlik ve objektiflik terimleri- yerine  nitel araştırma mantığına daha sadık 

olduğunu savundukları alternatif terimler önermişlerdir: bir çalışmanın “güvenirliğini” tesis 

etmek için inandırıcılık (credibility), özgünlük (authenticity), aktarılabilirlik (transferability), 

güvenilebilirlik (dependability) ve onaylanabilirlik (confirmability).470 Creswell, Lincoln ve 

Guba’nın öne sürdüğü bu kriterlerinin halen günümüz nitel raporlarında oldukça popüler 

olduğunu ifade etmektedir.471  

İnandırıcılık (Credibility)  

Miles ve Huberman’a göre buradaki temel husus çalışma sürecinin tutarlı; zaman, 

araştırmacı ve mekan karşısında görece sabit olması ve gözlemlerin zaman içerisindeki 

değişmezliğinin sağlanmasıdır. Lincoln ve Guba’ya göre araştırmacının, tekrarlanan ve sürekli 

gözlemlere harcadığı zaman ve çaba miktarının bir fonksiyonudur ki; araştırma alanında 

düzenli ve uzun temaslar kuran araştırmacı, bir durumu karakterize eden kalıcı veya yaygın 

nitelikleri belirlemek ve tipik olmayan durumlardan ayırt etmekle kalmayacak, aynı zamanda 

ara sıra anormal veya görünüşte kendine özgü gözlemlere ne zaman güveneceğini de 

bilecektir.472 İnandırıcılığın başarılabilmesi için kullanılabilecek bir takım stratejiler -uzun 

süreli etkileşim, derinlik odaklı veri toplama, çeşitleme (Denzin’in ifadesiyle “üçgenleme”), 

uzman incelemesi,  ve katılımcı teyidi- önermişlerdir.473  

İnanılabilirlik (credibility) 

 Araştırmada inanılabilirliği sağlamak için araştırmacı öğrencilerle sürekli bir araya 

gelerek ve okulun sosyo-kültürel yapısı içinde uzun süre yer alarak öğrencileri, sosyo-kültürel 

yapıları, fizyolojik, psikolojik ve dini gelişim özellikleri, dini duygu yönelimleri, sorgulamaları 

ve ihtiyaçları yönüyle tanımıştır. Çevrelerinden gelen dini söylemlerdeki Tanrı ve kader 

algıları, farklı yaşam durumlarından kendi etkilenimleri ve çevrenin bu durumlara dair ilettiği 

dini söylemler, bunlar etkisinde şekillenen kader algıları, Tanrı tasavvurları ve dini duygu 

yönelimleri yapılan derinlemesine görüşmeler ile öğrencilerin gözünden ortaya konmuş ve 

onlar için taşıdığı anlam tespit edilmiştir. 

 
470  Yvonna S. Lincoln - Egon G. Guba, Naturalistic İnquiry (Beverly Hills California: Sage Publication, 1985), 

301-331.; Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 246.  
471  Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 246.    
472  Lincoln - Guba, Naturalistic İnquiry, 301-316. 
473  Merriam, Nitel Araştırma Desen ve Uygulama İçin Bir Rehber, 205-210; Yıldırım - Şimşek, Araştırma 

Yöntemleri, 299-303.   



106 

 

Farklı yaşam durumlarını deneyimlemiş (T.C. Aile, Çalışma ve Sosyal Hizmetler 

Bakanlığı bünyesinde ikamet eden, ailesi yanında ikamet eden, boşanmış ebeveyn, ebeveyn 

kaybı, kendisinde ya da ailesinde ciddi hastalıkları bulunma gibi) katılımcıların araştırmaya 

dahil edilmesiyle veri kaynaklarının çeşitlendirilmesine önem verilmiş; bu sayede farklı 

yaşantı, algı ve tasavvurlar ortaya konularak çoklu gerçekliğe ulaşılmaya çalışılmıştır. 

Araştırma süreci ve sonrasında elde edilen bulgular tez izleme komitelerinde, alan uzmanı 

hocalar tarafından çeşitli boyutlarıyla değerlendirilmiştir.474  

Aktarılabilirlik (transferability) 

 Lincoln ve Guba, nicel araştırmaların temel amaçlarından biri olan ve araştırmanın 

değerini yargılamada kullanılan “genelleme” kavramının nitel araştırmalardaki karşılığı olarak 

“aktarılabilirlik kavramını ön plana çıkarmışlardır.475 İnsan eylemleri büyük ölçüde duruma 

bağlıdır, tarihin damgasını taşır, öznel anlamların esiridir; bu nedenle belirli bir usulle, örneğin 

örneklemin yansıtıcılığı gibi, sonuçların genelleştirilebilirliği otomatik olarak garanti 

edilememektedir. Nitel düşünce biçimine göre araştırma sonuçlarının genelleştirilebilirliği 

daima özgül olaylarla gerekçelendirilmelidir. Bulunan sonuçların diğer durum ve zamanlar için 

nasıl bir geçerliliği olacağına ilişkin argümanlar verilmeli; hangi durumlarda, hangi zamanlarda 

geçerli olduğu açıklığa kavuşturulmalıdır. 476 

Nitel araştırmalarda aktarılabilirlik değerini artırmak için bazı yöntemler 

önerilmektedir: bağlamı ayrıntılı betimleme, kavramları diğer ortamlara uyarlamaya izin 

verecek düzeyde soyutlama ve amaçlı örneklem.477 Araştırmada aktarılabilirliği sağlamak için 

araştırma sürecine ve sonrasında elde edilen bulgular ve geliştirilen teori ve bileşenlerine dair 

ayrıntılı betimlemeler (thick description) yapılmıştır478 Bu kapsamda; teorik örneklem479 için 

katılımcıların nasıl belirlendiği, veri toplama aracının geliştirilmesi, verilerin toplanması ve 

çözümlenmesi süreci ayrıntılı açıklanmıştır.  

 

 

 
474  Yıldırım - Şimşek, Araştırma Yöntemleri, 302.   
475  Lincoln - Guba, Naturalistic İnquiry, 316. 
476  Mayring, Nitel Sosyal Araştırmaya Giriş, 29.     
477  Keith Punch, Sosyal Araştırmalara Giriş Nicel ve Nitel Yaklaşımlar, çev. Dursun Bayrak vd. (Ankara: Siyasal 

Kitabevi, 2014), 246; Merriam, Nitel Araştırma, 218-220; Yıldırım - Şimşek, Araştırma Yöntemleri, 303-304.   
478  Lincoln - Guba, Naturalistic İnquiry, 316.     
479  Urquhart, Temellendirilmiş Kuram, 212.; Punch, Sosyal Araştırmalara Giriş Nicel ve Nitel Yaklaşımlar, 246.    



107 

 

Tutarlılık 

Nicel araştırmalarda “tekrar edilebilirliği” ön plana çıkaran “güvenirlik” kavramı yerine 

nitel araştırmalarda “tutarlılık” kavramı önerilmektedir.480 Sosyal alanda gerçekleşen olay, olgu 

ve süreçler, ortam ve zamana bağlı olarak değişkenlik gösterdiği için araştırmanın aynen tekrar 

edilebilmesi ve aynı sonuçların elde edilebilmesi mümkün gözükmemektedir. Bu noktada nitel 

araştırmalar için asıl sorun ulaşılan sonuçların toplanan veriler ile ne kadar tutarlı olduğudur. 

Tutarlılık, araştırmacının, topladığı verileri gören ve ulaştığı sonuçları inceleyen başkalarının 

da onlardan bir anlam çıkarmasını, tutarlı ve güvenilir bulmasını sağlaması şeklinde izah 

edilebilir.481  

Teyit edilebilirlik (confirmability) 

 Lincoln ve Guba, nicel araştırmalardaki “tam nesnellik” gibi bir geçerlik-güvenilirlik 

kriterinin sağlanmasının mümkün olamadığı nitel araştırmalar için “teyit edilebilirlik” 

kavramını önermektedir. Teyit edilebilirlik, ulaşılan sonuçların toplanan veriler ile sürekli 

karşılaştırılması, teyit edilmesi ve okuyucuya mantıklı bir açıklama sunulmasını 

gerektirmektedir. 482  Teyit edilebilirlik için çalışmanın her aşaması (veri toplama araçları, 

çözümleme ve raporlama) şeffaf bir biçimde yazılmış (audit trail)483 ve tez izleme komitesi 

üyeleri tarafından incelenmiştir. 

Güvenirlik (dependability) 

 Güvenilir veriler elde etmek için araştırmacı veri toplama aracı olarak hazırladığı 

mülakat tema ve açık uçlu soruları, görüşmelerden elde ettiği veriyi, analiz sürecinde yaptığı 

kodlamaları ve geliştirdiği teoriyi alan uzmanlarından oluşan tez izleme komitesi üyelerinin 

denetimine sunmuş; kodlamaların ilgili anlamları karşılama durumu ve geliştirilen teorinin 

araştırılan süreci açıklayıp açıklamadığı konusunda görüş alınmıştır.484Ayrıca elde edilen ham 

veri ve kodlar başka araştırmacıların incelemesine olanak verecek biçimde saklanmaktadır.485  

Etik ilkeler gereği, katılımcılara ve velilerine, gönüllü olarak katılmayı kabul ettikleri 

bu çalışmanın kapsamı, amacı, üzerlerine düşen sorumluluklar, istedikleri zaman herhangi bir 

 
480  Yıldırım - Şimşek, Araştırma Yöntemleri, 305.      
481  Merriam, Nitel Araştırma, 212-213.;  Tutarlılık incelemesi hakkında bkz. Punch, Sosyal Araştırmalara Giriş 

Nicel ve Nitel Yaklaşımlar, 245.     
482  Lincoln - Guba, Naturalistic İnquiry, 318; Yıldırım - Şimşek, Araştırma Yöntemleri, 306. 
483  Lincoln - Guba, Naturalistic İnquiry, 319.     
484  Güvenirlik perspektifleri için bkz. Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, 253-255.   
485  Yıldırım - Şimşek, Araştırma Yöntemleri, 306.   



108 

 

neden belirtmek zorunda kalmadan çalışmayı bırakabilecekleri ve kimliklerinin kesinlikle gizli 

kalacağı konusunda bilgilendirmeler yapılmış ve onam formu imzalatılmıştır. Katılımcıların 

kimlik bilgileri ve okulları gizli tutulacaktır. Öğrenciler Ö harfiyle birlikte rastgele seçilmiş 

birer sayıyla kodlanacaktır. Kız öğrenciler için (KÖ1, KÖ2.... gibi);  erkek öğrenciler için (EÖ1, 

EÖ2.... Gibi) şeklinde bir kodlama uygulanacaktır. 

Araştırmacıların Rolü 

 Nitel araştırmalarda bilgi kişilerarası üretildiğinden deneyimin sahibi olan kişiyle deneyimi 

yorumlayan araştırmacı arasındaki ilişkinin nasıl kurulduğu önemlidir. Olay ve olguların ancak 

içerden bir bakış açısıyla anlaşılabileceğini varsayan nitel araştırmacılar belirli bir ortamda 

belirli bireyler tarafından oluşturulmuş gerçeğe katkıda bulunan bireyleri kendi algılarından 

anlamaya çalışır. Bu anlamda nitel araştırma araştırmacıya “empatik” özellikler yükler. Bu 

empatik yaklaşımda araştırmacı dikkatli davranmalı ve mümkün olduğunca kendi yargı ve 

düşüncelerinin farkında olarak alan çalışmasına katılmalıdır. Araştırmacı çalışılan probleme 

ilişkin konumu ve tutumunu açık olarak ortaya koymalı; vardığı sonuçlara hangi yol ve 

yöntemlerle vardığını derinlemesine ve ayrıntılı bir biçimde ortaya koymalıdır. Bu ilişkide 

araştırmacının duygu ve düşüncelerinin farkında olarak önyargılarını paranteze alması 

beklenmektedir.486  

Araştırma kapsamında yöntem tercihi, veri toplama tekniği, görüşme sorularının 

oluşturulması, örneklemin belirlenmesi, verilerin analiz edilmesi ile ilgili konular ilgili 

bölümlerde şeffaf ve detaylı olarak açıklanmıştır. Ayrıca araştırma sürecinde tez izleme 

komitesi ile yapılan resmi ve gayri resmi toplantılarda söz konusu aşamalarda izlenecek yol ve 

takip edilecek ilkeler detaylı bir şekilde tartışılıp, kararlaştırılmıştır. Bu açıdan bakıldığında, 

araştırmanın geçerli-güvenilir olması ve etik ilkeler noktasında, tez izleme komitesi ve 

komiteyle yapılan toplantılar son derece önemli bir değerlendirme kriteri işlevini de yerine 

getirmiştir.487 

  

 
486  Yıldırım - Şimşek, Araştırma Yöntemleri, 71.     
487  Corrine Glesne, Nitel Araştırmaya Giriş, çev. Ali Ersoy - Pelin Yalçınoğlu (Ankara: Anı Yayıncılık, 2013), 

294.         



109 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

 

4. BULGULAR VE YORUM 

4.1. Tanrı Düşüncesi ile İlk Temas Nasıl Gerçekleşiyor 

Burada çocukların Tanrı düşüncesiyle ilk nerede, nasıl, kimler aracılığıyla temas 

ettiklerine dair ifadelerine yer verilecektir. Akabinde Tanrı’ya dair çevrelerinden duydukları ve 

öğrendiklerinden nasıl etkilendikleri, Tanrı hakkında neler düşündükleri, hissettikleri, Tanrı’yı 

neye benzettikleri, nasıl hayal ettikleri, nasıl tasavvur ettikleri, nasıl anladıkları ve hangi 

noktalarda kavramakta zorlandıklarına dair bulgular yer almaktadır.  

 

4.1.1.Tanrı Kimden Öğrenilir  

Aileden Öğrenilir 

Katılımcılardan bazıları, Tanrı düşüncesiyle ilk temaslarının, evde, aile içerisinde 

yaşanılan deneyimler aracılığıyla olduğunu ifade etmişlerdir. Bu bazan evde asılı bulunan dini 

içerikli bir tablo, bazan ev halkından birinin dini bilgiler ve sureler öğretmesi, bazan 

yetişkinlerin dini bir disiplin aracı olarak kullanması, bazan evde şahit oldukları dini içerikli 

konuşmalar ve uygulamalar ile çoğunlukla da çocukların merak etmesi ve sorması üzerine 

yaşanabilmektedir.  

“Dindar bir ailede yetiştiğim için zaten Allah kelimesini sürekli duyuyordum … Zaten herkesten 

duya duya kimseye sormadan bir şeyler gelişmişti. İşte duyduğum bütün Allah tasavvurlarını 

birleştirdim. Allah düşüncem onların hepsinin etrafında oluştu. EÖ6” 

“Ben din eğitimini en iyi ailemizden alabileceğimizi düşünüyorum... Dayım din öğretmeni zaten 

kuzenimle beraber din ile ilgili şeyleri daha çok dayımdan öğrendik, ama tabi en küçükken 

annemle başladı. Biz daha çok sorduk. Biz çok meraklıydık din konusunda. …Bir de dayım bizi 

yargılamayan taraftı. Her türlü sorumuzda ve cevabımızda yanlış bir şey söylesek bile güzelce 

açıklardı bize. Yani benim hayat çerçevem oydu. KÖ5” 

Katılımcılar Tanrı’ya dair ilk sorularını aile üyelerinden yakın hissettikleri, daha kolay 

iletişime geçebildikleri kişilere yönelttiklerini ifade etmektedirler. Tanrı düşüncesiyle ilk 

temaslarının da bu aile üyesinin Tanrı algısı ve anlatıları üzerinden kurulduğu görülmektedir.    



110 

 

“Allah hakkındaki ilk bilgileri annemle, anneannemden aldım. Çünkü onlarla çok sıkı bir 

iletişimimiz vardı ve yani sürekli soruyordum. Onlarda işte böyle cevap veriyordu. KÖ29” 

“Allah ile ilgili konuları hep annemle konuşuyordum. Annem söyleyemesem bile anladığı için 

beni, aklımdaki sorulara güzel cevaplar veriyordu. KÖ14” 

Katılımcılardan KÖ1, KÖ3, KÖ6, KÖ12, KÖ14, KÖ18, KÖ24, KÖ30, KÖ33, KÖ35, 

KÖ40, KÖ41, KÖ42, KÖ43, EÖ2, EÖ8, EÖ9, EÖ20 Tanrı düşüncesiyle ilk temas sürecinde 

etkili kişi olarak aile bireylerinden anneyi öne çıkarırken; KÖ11, KÖ12, KÖ13, KÖ39, EÖ3, 

EÖ4 babayı; KÖ30 anne, baba ve ablayı; EÖ10, EÖ12 dedeyi; EÖ7 anneanneyi ve KÖ13 halayı 

öne çıkarmaktadır.  

Sevgi Evlerinden Öğrenilir 

Çeşitli sebeplerden ailesinin yanında kalamayan ve TC Aile ve Sosyal Hizmetler İl 

Müdürlüğü Sevgi Evleri’nde ikamet etmek durumunda olan katılımcılardan ailesiyle bir süre 

kalabilenler Tanrı düşüncesiyle ilk temaslarının aile bireyleriyle iletişimleri üzerinden 

olduğunu; ailesiyle herhangi bir etkileşimini hatırlamayanlar ise kendileriyle ilgilenen 

görevliler ve din dersi için yurda gelen öğretmenler/hocalar ile iletişimleri üzerinden olduğunu 

ifade etmektedirler.  

“Küçükken genelde anneme sorardım en başta. Temeli annem attı diyebilirim. Sonra yurda 

geldim. 4 yaşından beridir buradayım. Derse gelen hocalarla konuşurdum. Ali Osman hocam 

vardı. O bana öğretmişti. Kuruma gelen hocalar olsun, din dersi olsun onlardan öğreniyordum 

bir şekilde. EÖ20” 

“Hani ben küçükken yurda geldim. Kur’an kursuna gittim. İşte orada öğrendim ben. Orada 

Allah’la ilgili güzel şeyler söylüyorlardı. KÖ36” 

“İlk başta Allah’ı bilmiyordum. Birileri bana soruyordu Allah kaç tane? Ben de düşünüyordum 

düşünüyordum, iki falan diyordum. Sonra bizim sevgi evlerine bir abla geldi. Allah kaç dedim. 

O bir tane dedi. Ben de işte aklımda Allah bir, Allah bir diye şey yaptım. EÖ21” 

Toplumdan Öğrenilir 

Katılımcıların Tanrı düşüncesi ile ilk temaslarında aile içi etkileşimleriyle birlikte 

deneyimledikleri toplumsal ilişkiler de rol oynamaktadır. Katılımcılar muhatap oldukları sosyal 

grupların dini söylem, tutum, davranışlarından ve dünya görüşlerinden etkilenmektedir. Bu 

etkilenmeyi ve özellikle Tanrı’nın erkek olarak tasavvur edilmesinde toplumda hâkim olan 

ataerkil anlayışın etkisini kendileri de bizzat ifade etmektedirler. 



111 

 

“Bazı insanlar ve Allah’ı böyle umursamıyormuş gibi konuşuyorlar. İşte Allah kim ki o bize ne 

yapabilir diyorlar. KÖ35”  

“Allah deyince hala böyle eskiden olduğu gibi bir erkek canlanıyor gözümde, dede, yaşlı bir 

erkek gibi…galiba toplumun etkisi sanırım böyle öğretildi bize. Kadın olarak hiçbir zaman 

hayal etmedim, hiçbir zaman. KÖ11”    

Katılımcılardan KÖ19 ve KÖ25 de KÖ11 ile benzer ifadelerle toplumsal etkiye vurgu yaparak 

Tanrı’yı yönetici ve erkek olarak tasavvur ettiklerini ifade etmektedirler.  

Benzer gelişim özelliklerine ve sosyal birikime sahip arkadaşlar arasında dini alana dair 

ortak ilgi, merak ve soruların etkisiyle görüş alışverişi yaşanmaktadır. Bu paylaşım karşılıklı 

bilgilenmeyi sağlayabildiği, dini alana dair ilgiyi artırabildiği gibi eksik ve yanlış bilinen dini 

konuların diğerlerini olumsuz etkilemesi ve korkması gibi sonuçlara da yol açabilmektedir:   

“Allah hakkında ailemden başka bir de arkadaşlarımla çok konuşuyorduk. KÖ30” 

“Arkadaşlarımdan duymuştum. Böyle görünmeyen bir varlık nasıl olabilir, nasıl her şeyi 

yaratabilir? Diye, soruları oluyordu. EÖ13” 

“Ben kötü bir şey yapmıştım sanırım. Bir tane arkadaşım, ‘Allah seni taş eder’ gibi bir şey 

demişti. O çok aklımda kaldı, korkmuştum. Ondan sonra işte annemlere falan sormuştum. 

KÖ12” 

“Küçükken arkadaşlarımdan duymuştum, kötü davranırsak işte cezasını çekeriz diye. Cennet-

cehennem anlatılmıyordu. Küçükken hani işte kötü olur, insanlar da sana kötü davranır diye 

söyleniyordu.  Ceza denince yani biraz saçma olacak. Hani Allah vücuttaki şeyleri değiştirebilir 

ve sen başka bir varlık gibi olursun gibi hani böyle konuşuyorduk. KÖ28” 

Okuldan Öğrenilir 

Katılımcılardan bazıları Tanrı düşüncesiyle ilk temaslarına dair anlatılarında okul ve 

benzeri ortamların etkilerinden bahsetmişlerdir. Sevgi evlerinde ve ilk okuldan itibaren Görme 

Engelliler Okulu pansiyonunda ikamet eden katılımcılardan bazıları Allah hakkındaki bilgileri 

ilk defa okulda, DKAB dersinde duyduklarını dile getirmektedirler. 

“Allah hakkındaki ilk bilgileri genelde okulda duydum. Evde konuşulduğunu hiç 

hatırlamıyorum. EÖ11” 

“Ben zaten okulda DKAB dersinde öğrendiğimiz kadarıyla öğrendim Allah’ı. EÖ9” 



112 

 

“Buraya geldiğimde din hocası Allah’ı anlattı. Başka birinden duymadım. (Kaç 

yaşındaydın?)14 yaşındaydım. EÖ16” 

 

4.1.2. Tanrı Neye Benzer 

İnsan Gibi 

Katılımcıların Tanrı düşüncesiyle ilk temaslarında, yaşlarının küçüklüğü ile orantılı 

olarak ve bilişsel/duyuşsal açıdan gelişim özellikleriyle uyumlu bir şekilde Tanrı’yı somut bir 

şeye benzeterek tasavvur etme eğiliminde oldukları gözlenmektedir.  Antropomorfist Tanrı 

anlayışı ile uyumlu bir şekilde Tanrı’yı bir insana, özellikle bir erkeğe benzetme eğilimi dikkat 

çekmektedir.  

“Ben küçükken Allah bir kişi olarak düşünüyordum. Ama böyle beyaz sakallı, yaşlı bir kişi 

olarak düşünüyordum. Hani yaşlılar daha bilge olur ya genelde öyle düşünüyordum. KÖ3” 

“Ben küçükken Allah’ı padişah gibi bir şey düşünüyordum…Erkek diye düşünürdüm. KÖ19” 

İlk Tanrı tasavvurları hakkında konuşurken katılımcılardan KÖ5, KÖ8, KÖ11, KÖ12, 

KÖ19, KÖ20, KÖ21, KÖ25, KÖ26, KÖ27, KÖ30, KÖ32 ve EÖ19 da Tanrı’yı insana 

benzettiklerini ve erkek olarak tasavvur ettiklerini ifade ederken; KÖ12, KÖ25, EÖ2, EÖ13, 

EÖ19 da KÖ19 gibi Tanrı’yı yönetici bir insan olarak tasavvur ettiklerini ifade etmişlerdir.    

Katılımcılardan ikisi Tanrı’yı doğuran, kendisiyle ilgilenen, kendisini yöneten bir 

ebeveyn gibi hayal ettiğini ifade etmektedir. 

 “O zaman biraz daha farklı düşünüyordum. Bizi onun yarattığını değil de doğurduğunu filan 

düşünüyordum. Bir de onun da bizim gibi yeme, içme şeklinde insani ihtiyaçlarının olduğunu 

düşünüyordum. KÖ41” 

Katılımcılardan bazıları Tanrı’yı hayalet yada üstün özelliklere sahip hayali karakterler 

gibi tasavvur ettiğini ifade etmektedir. Bu noktada da medyanın etkisi dikkat çekmektedir.  

“Ben küçükken Allah hakkında düşündüğümde aklıma bir şey geliyordu eskiden lastik 

reklamlarında böyle beyaz bir tane şey vardı ya. Hayalet gibi bir şey, o geliyordu aklıma. 

Hayalet Casper’a da benziyordu ama daha şişmandı. Onun gibi bir şeydi. Ama yine insan gibi 

yemek yiyor falan zannediyordum. KÖ41” 

“Hani böyle Alaeddin’in sihirli lambasından böyle bir şey çıkardı ya, Allah’ı öyle hayal 

ediyordum. KÖ27” 



113 

 

Katılımcılardan KÖ26 ve KÖ39 da ilk Tanrı tasavvurlarında, benzer ifadelerle Tanrı’yı 

üstün özelliklere sahip hayali karakterlere benzeterek tasavvur ettiklerini ifade etmişlerdir.  

Gökyüzündeki Bir Varlık Gibi  

Katılımcılardan bazıları Allah hakkında çevresinden duyduğu anlatılarda yer alan 

“yukarıda” ve “her yerde” gibi ifadelerin kullanılması dolayısıyla Allah’ı, gökyüzündeki bir 

şeye benzeterek tasavvur ettiklerini dile getirmişlerdir.   

“Küçükken insanlar daha çok Allah yukarda dedikleri için, her yerde değil de yukarda dedikleri 

için, benim de aslında Allah’ı düşününce bir gökyüzü, belki bir uzay canlanıyordu zihnimde. 

KÖ13” 

“Ben küçükken bir ara güneş diye düşünüyordum Allah’ı. KÖ16” 

Katılımcılardan KÖ15 ve KÖ24 de KÖ13 gibi Tanrı’yı gökyüzü ile ilgili bir şeye 

benzeterek tasavvur ettiklerini dile getirmişlerdir.   

Katılımcılardan KÖ7, KÖ17, KÖ25, EÖ4 ve EÖ10 Allah hakkında çevresinden 

duyduğu anlatılarda yer alan “görünmeyen varlık” ve “nur” gibi ifadelerin etkisi ile Allah’ı ışık 

ve nura benzeterek tasavvur ettiklerini dile getirmişlerdir.   

“Küçük yaşlarda Allah’ı ışık gibi bir şeye benzetiyordum. Hani nur derlerdi ya. O zamandan 

beri hep ışık olarak canlandırdım. KÖ7”  

 

4.1.3. Tanrı Kimdir 

Somut Bir Varlık 

Katılımcıların çoğunluğu küçük yaşlarda Tanrı hakkında somut imgelerle tasavvurlar 

oluşturmuşlardır. Çoğunlukla bir insana ya da gökyüzü ile ilgili bir şeye benzeterek tasavvur 

ettikleri görülmektedir.  

“Küçük yaşlarda Allah’ı hep bir varlık gibi, somut bir şey gibi düşündüm. KÖ26” 

“Allah’ı küçükken yönetici bir insan olarak düşünüyordum. EÖ13” 

Var Olan, Tek Olan, Eşsiz Benzersiz Olan, Kadiri Mutlak Yüce Yaratıcı 

Katılımcıların çoğunluğu varlıkların nasıl var olduğuna dair sosyal çevreden gelen: 

“Allah’ın var olduğu, bir olduğu, eşsiz benzersiz olduğu, her şeyi yarattığı, istediği her şeyi 



114 

 

yapabildiği ve varlıkların var olabilmesi ve yaşayabilmesi için gerekli her şeyi sağlayan olduğu” 

şeklinde duydukları dini anlatıların etkisi ile Allah’ı kadiri mutlak, yüce ve büyük bir yaratıcı 

olarak tasavvur ettiklerini ifade etmektedirler.   

“Küçükken Allah’ı, Yüce varlık ve yaratan olarak düşünüyordum. Ben zaten belirli bir yaşıma 

kadar Allah demedim. Yaratan dedim. Küçükken şöyle düşünmüştüm. Denizi yaratabilen, 

kendimden bu kadar büyük bir şeyi yaratabilen varlık acaba ne kadar büyük olur diye 

düşünüyordum kendimce. EÖ1” 

"Küçükken Allah’ı böyle büyük, yüce bir varlık olarak düşünüyorum sürekli anlattıkları kadar 

yani, her şeyi yapabilen olduğundan büyük biri olduğu aklıma geliyordu. Yani büyük yüce o 

şekilde. Çok güçlü olarak. EÖ5”  

Katılımcılardan KÖ7, KÖ22, KÖ29, EÖ1, EÖ6, EÖ15, EÖ10, EÖ19 ve EÖ21 de ilk 

Tanrı tasavvurlarında benzer terminolojiler üzerinden tasavvurlar dile getirmişlerdir.   

Her An Her Yerde, Her Daim İzleyen ve Her şeyi Bilendir 

Katılımcılardan bazıları, sosyal çevrelerinden duydukları “Allah her yerdedir, her şeyi 

görür, her şeyi izler ve bilir” gibi anlatıların etkisiyle “her an izleyen, gören ve bilen bir Tanrı 

nasıl olur?” u zihinlerinde kendilerince farklı şekillerde yorumlamışlar, farklı şekillerde somut 

imgelerle tasavvur etmişlerdir. Bazıları Tanrı’yı insan gibi düşünmüşlerdir. Bu düşünce 

üzerinden Tanrı’nın izlemesini de antropomorfist bir anlayışla tariflemişlerdir. 

“Küçük yaşta hani çok Allah büyüktür deniliyor ya, böyle her şeyi görüyor, her şeyi duyuyor, 

deniyordu. Ben de böyle yuvarlak bir şey, dünyayı, bütün sistemi içine alan, kocaman bir şey 

olarak düşünmüştüm Allah’ı, çok büyük düşünmüştüm. KÖ15” 

KÖ1 ve KÖ3 de ilk Tanrı tasavvurlarında benzer bir şekilde Tanrı’yı, gökyüzünde, etrafında 

gözler yada kameralar bulunan bir şekilde, her şeyi izliyor olarak tasavvur ederken; KÖ9 ve KÖ30 da 

yeryüzünde yüksek bir yerden gözleyen bir insan gibi tasavvur etmişlerdir. KÖ28 ve KÖ29 da 

Allah’ın görmesini antropomorfist bir anlayışla tariflemişler, “evin dışını görebildiğini ancak 

içini göremeyeceğini” ya da “herkesi aynı anda göremeyeceğini, ancak sıra ile izlediğini ya da 

şu an başka yerde izlediği için burayı göremeyeceğini” düşündüklerini ifade etmektedirler.  

Her Şeyi Yönetendir  

  Katılımcılardan bazıları Allah’ı kendine göre kuralları olan ve her şeyi yöneten bir varlık 

olarak tasavvur etmişlerdir.  



115 

 

“Küçük yaşlarda Allah hakkındaki düşüncem, tam olarak olmayan bir nesnenin, hani yani olup 

gözükmeyen bir varlığın tüm dünyayı yönetebilmesi şeklindeydi. KÖ16” 

“Küçük yaşlardaki Allah hakkındaki düşüncem, her şeyi yöneten, dua ettiğimde kabul eden, işte 

bütün her şeye gücü yeten bir varlık şeklindeydi. EÖ15” 

KÖ19, KÖ25, EÖ2 ve EÖ15 de benzer Tanrı tasavvurları ifade etmektedirler.  

 

4.1.4.Tanrı Varlığa Nasıl Davranır 

Yarattığı Varlıkları Sever, Şefkat gösterir 

“Tanrı varlığa nasıl davranır?” sorusu ile ilgili olarak katılımcılardan bazıları Tanrı’nın 

yaratma özelliğine vurgu yapmışlardır. Anne-çocuk arasında var olan ilişki benzetmesi 

üzerinden Tanrı’nın bütün varlığı ve özellikle kendilerini var etmesinin ve yaratmasının onun 

sevgisinin ve şefkatinin bir göstergesi olduğunu, Tanrı’nın varlığa ve kendilerine bir anne 

sevgisi ve şefkatiyle davrandığını düşündüklerini ifade etmişlerdir.   

“En küçüklükten bizi yaratan, bizi seven, tüm yiyeceklerimizi bütün nimetleri bize veren bir 

varlık diye düşünmüştüm. Ailem böyle anlatırdı. KÖ22” 

“Allah hakkında ilk sevgi geliyor aklıma. Çünkü bu kadar şey yarattığına ve bu kadar 

ilgilendiğine göre mutlaka çok büyük bir sevgiye sahip olması lazım diye düşünüyordum. 

KÖ14” 

Varlığa İyi, Merhametli ve Hoşgörülü Davranır 

Katılımcılardan bazıları sosyal çevrelerinden duydukları Allah’ın yaratan, nimetler 

veren, iyi, merhametli ve affedici bir varlık olması gibi dini anlatıların etkisiyle, Allah’ı, iyilik 

yapan, merhametli ve affedici bir varlık olarak tasavvur etmişlerdir.  

“Allah’ın merhametli ve affedici olduğunu düşünüyorum. Hani anlatıyorlar ya, bir kadın bir 

çocuğunu kaybediyor hani onu arıyor ya merhameti var ya. İşte onun merhameti Allah’ın 

merhametine göre okyanusun bir damlacığı kadarmış. EÖ19” 

“Allah merhametlidir, büyüktür, güçlüdür. EÖ6” 

Katılımcılardan EÖ4, EÖ16 ve KÖ29 da benzer ifadelerle Allah’ı iyi bir varlık olarak 

tasavvur etmektedirler. EÖ4, Allah merhametli olduğu için Müslümanları affeder, cehenneme 



116 

 

göndermez sadece cennetteki ödülünden azaltır şeklinde bir değerlendirmede bulunuyorken; 

KÖ14, Allah iyi ise kötülük edenleri affetmemeli şeklinde bir değerlendirmede bulunmaktadır.    

Hesaba çeker ve Kötülük Yapanları Cezalandırır 

Katılımcılardan bazıları gök gürültüsü, dolu yağması gibi şiddetli doğa olaylarında 

yaşadıkları korkuyu anlamlandırırken bu olayları Allah’a bağlamışlar, hissettikleri korkunun 

etkisiyle Allah’ı kendilerine gerekçesini bilmedikleri bir sebepten dolayı kızan bir varlık olarak 

tasavvur edebilmişlerdir.  

“Böyle işte gök gürültüsü olunca Allah bulutların üstünde koşuyor. İşte hani böyle dolu yağar 

ya o zaman böyle sinirleniyor, kafamıza taş yağdırıyor sanıyordum. Korkuyordum. Özür 

diliyordum Allah’tan. KÖ27” 

“İlk başta İnsan gibi olduğunu zannediyordum…Yağmur yağarken, gök gürültüsü olurken o 

kızıyor falan zannediyordum. KÖ23” 

Bazı katılımcılar da ailelerinden, arkadaşlarından, çevrelerinden ya da Kur’an 

kursundan duydukları bilgileri kendilerince yorumlayıp Allah’ı yapılan yanlışlıklara karşılık 

günah yazan, hesaba çeken, tövbe edildiğinde bağışlayan bir varlık olarak tasavvur etmişlerdir.  

“Annem demişti ki, Allah bizden yukarıda ve her daim bizi izliyor demişti. Hani kavga olur, bir 

hareketin olur, kıyamet günü geldiğinde hepsi sorulacak dedi. Hani hesaba çekmek için izliyor. 

Öyle içime bir his düşmüştü. Yani Allah bize yukarıdan bakıyordu böyle. Şuramda bir ağrı 

oluşmuştu. İçimden demiştim ki, kötü bir şey yapmayacağım. KÖ35” 

“Babam anlatıyordu aslında birçok şeyi. Allah ile Kur’an ile ilgili birçok şeyi babam anlattı. 

Cennet cehennemi anlatıyordu aslında. Trilyonlarca, yıllarca yanmaktan falan böyle şeylerden 

bahsediyor aslında…Dünya da sevap işleyerek yaşamam içindir herhâlde. EÖ3” 

KÖ12, “taş eden” ve KÖ28, yapılan günahlara karşılık “vücuttaki şeyleri değiştirebilir 

ve insan başka bir varlık gibi olur” şeklinde Allah’ı cezalandıran bir varlık olarak tasavvur 

ettiklerini ifade etmişlerdir.  

4.1.5.Tanrı Nasıl Yaratır  

Tanrı hakkındaki ilk düşünceleri sorulduğunda katılımcılardan bazıları, Tanrı’nın 

yaratıcılık yönüne atıf yaparak, Allah’ın bütün evreni, varlığı ve kendilerini nasıl yarattığına 

dair tasavvurlarını paylaşmışlardır. Bazıları yaratma faaliyetini, parçaların birleştirilmesi 

şeklinde bir yapboz etkinliğine benzetirken; bazıları deneme-yanıma yolu ile olduğunu 

düşünebilmiş; bazıları dini anlatıların etkisiyle anne-çocuk benzetmesi üzerinden ve kendi 



117 

 

ruhundan bir parça şeklinde yarattığını düşünürken; bazıları da yaratmayı bir düzen fikri ile 

tasavvur etmişlerdir.  

“Her zaman insanları, bizi yaratırken yapboz parçaları gibi yarattığını düşünüyordum. Yani 

gözümüzü, burnumuzu. KÖ5” 

“İlk var olduğunda her şeyi biliyor muydu? Yoksa yani şu sandalye diyelim. Aslında o sandalye 

değil başka bir şey olacaktı. Ama diyelim deneme amaçlı sandalye yaptı onu. Bunun gibi bir şey 

miydi? Acaba Allah’ın kendini geliştirme sürecinde yaptığı bir tane şey mi? Bilimsel çalışmalar 

gibi yani. KÖ24” 

“Sonuçta bizi o yarattı. Yani onun bir parçasıymışız gibi. Çünkü, hatta nasıldı? Ruhumdan size 

bir ruh üfledik gibi bir şey vardı, hatırladığım kadarıyla. EÖ4” 

 

4.1.6. Tanrı Nerededir 

Gökyüzünde, Bulutların Üzerindedir 

Katılımcılardan bazıları çevrelerinden duyduğu “Tanrı yukardadır”, “Tanrı seni 

görüyor.” gibi anlatıların etkisi ile Tanrı’yı gökyüzünde ya da bulutların arkasında tasavvur 

etmişlerdir.  

“Bulutların üzerinde oturduğunu düşünüyordum. Hani çünkü sürekli şey deniyordu. Allah 

görüyor. İşte yukarıda Allah var. Yukarı değil de nerede olabilir? Hani bulutun üstünde 

oturuyordur diye düşünüyordum. KÖ21” 

“Böyle işte gök gürültüsü olunca Allah bulutların üstünde koşuyor sanıyordum. Hani beyaz işte 

uçabiliyor. Her yere gidebiliyor. KÖ27” 

KÖ1, KÖ16 ve EÖ20 de benzer ifadelerle Allah'ı gökyüzünde, bulutların arkasında 

saklanan bir varlık olarak tasavvur etmişlerdir.  

 Her yerdedir  

Katılımcılardan bazıları “Allah her yerdedir, her şeyi görüyor, seni izliyor” anlatısının 

etkisi ile Allah’ı her yerde tasavvur ettiğini şöyle dile getirmektedir:   

“Küçükken her an, her yerde olabilir diyorlar. Mesela bir an kafamın içinde, bir an başka bir 

yerde. KÖ33” 

“Ben böyle Allah’ı şey zannediyordum. Küçük küçük ama her yerde var. Görünmüyor ama 

aslında her adım attığımda her şeyimde var diye düşünüyordum. KÖ9” 



118 

 

 

4.1.7. Küçük Yaşlarda Tanrı’yı Anlamlandırma Çabası 

Somut Kavramlar Üzerinden  

Katılımcıların ekseriyeti küçük yaşlarda Tanrı hakkında somut imgelerle tasavvurlar 

oluşturmuşlardır. Çoğunlukla bir insana ya da gökyüzü ile ilgili bir şeye benzeterek tasavvur 

ettikleri görülmektedir. Bu bağlamda katılımcıların Tanrı’yı tasavvur ederken kullandıkları 

somut imgelere daha önce yer verildiği için burada tekrar yer verilmeyecektir.  

“Küçük yaşlarda Allah’ı hep bir varlık gibi, somut bir şey gibi düşündüm. KÖ26” 

Katılımcılardan bazıları Tanrı’ya dair zihinlerinde herhangi somut bir şekil 

belirmediğini dile getirseler de somutluktan kısmen uzaklaşabildikleri görülmektedir. 

“Küçükken Allah’ı çok çok uzun boylu, öyle biri, insan gibi değil diye düşünürdüm. Çok uzun 

boylu ama bir şekli yoktu. EÖ5” 

“Ben küçüklükte evrende yaşıyor diye düşünüyordum. Hani hiç bulut ya da başka bir şey olarak 

düşünmedim. Sadece gökyüzünde, evrende yaşıyor diye düşünüyordum. KÖ2” 

Katılımcılardan sadece EÖ1, ailesinden duyduğu Allah anlatısında yer alan “yüce, eşsiz 

benzersiz” terminolojilerinin etkisi ile Allah’ı somut hiçbir şeye benzetmediğini, “Allah eşsiz 

bir varlık, onu bir şeye benzetemiyordum.” ifadeleriyle soyut algıladığını dile getirmiştir.   

Dini Anlatılar Üzerinden  

Tanrı Şöyledir Anlatısı  

Katılımcılar genellikle ailelerinden ve yakın çevrelerinden, bazen de devam ettikleri 

Kur’an kursundan Tanrı’ya ve dine dair anlatılar duyduklarını dile getirmektedirler. Anlatılarda 

Tanrı’ya dair, nasıl bir varlık olduğu (nur, görülemez, büyük, eşsiz, yüce, benzersiz, tek, kadiri 

mutlak, vb.); varlığa nasıl davrandığı (yaratan, nimet veren, seven, şefkat gösteren, yardım 

eden, hoş gören, bağışlayan vb); nerede olduğu (yukarda, her yerde, şah damarımızdan daha 

yakın, vb.) ve “kıssalar üzerinden Tanrı’nın yaratıcılığı, kudreti ve mucizeleri” ile “Evrendeki 

düzenin Allah’ın varlığını nasıl gösterdiği” gibi konular yer almaktadır.   

Tanrı ve dine dair anlatılar bazan aileleri tarafından öğretmek amaçlı “belli bir taslak 

biçiminde” olabildiği gibi ailenin hatalı gördüğü bir durumu, bir söylemi, bir tutumu düzeltmek 

veya disiplin sağlamak amacıyla da olabilmektedir. Bazan da ortamda konuşulanlar üzerinden, 



119 

 

aile üyeleri ile seyredilen bir film üzerinden ya da toplumda yaygın kabul gören anlayışlardan 

etkilenmeler üzerinden dolaylı bir şekilde olabilmektedir. Tanrı anlatıları bazan de katılımcının 

bir sorusu üzerine gelebilmektedir.  

Herhangi bir soru yokken gelen Tanrı anlatılarında genellikle dini terminolojinin 

kullanıldığı görülmektedir. Katılımcıların yakın çevrelerinden, özellikle ailelerinden gelen 

Tanrı anlatılarından etkilendikleri ve gelişim düzeylerine uygun olarak, kendilerince 

yorumlayarak Tanrı tasavvurlarına yansıtmaya çalıştıkları görülmektedir.  

“Allah hakkında soracağım pek bir şey yok. Çünkü hani ailem tarafından belli bir taslak biçiminde 

zaten bize anlatılmış. KÖ5” 

“Annem anlatıyordu bana. Allah’ı, Allah’ın tek olduğunu, Allahtan başka hiçbir kimseye 

sığınamayacağımızı. KÖ43” 

“Annem beni zaten Kur'an kursuna gönderiyordu. Orada bayağı bilgi anlatıyorlardı: İşte 

peygamberler, onların yaptığı mucizelerle   ile ilgili pek çok bilgi anlatıyorlardı. Mucizeleri 

duyunca işte bunu kim yapabilir, işte o Allah dedikleri kişi yapabilir diye düşünmeye başlamıştım. 

Küçüklükten böyle başladı. Hz Musa'nın denizi ikiye ayırması mucizesi beni en çok etkileyen 

mucize idi. Allah çok büyük bir güce sahip, çok kuvvetli bir güce sahip diye düşünmüştüm.  Güzel 

ya! muhteşem! Nasıl yapabiliyor? diye bir hayranlık hissettim. KÖ7”   

Tanrı’yı  tasavvur ederken etkilenilen dini anlatılarda yer alan terminolojilerden bazıları 

hakkında katılımcılardan EÖ4, “Hz. Musa Kıssası’nda geçen nur” terminolojisine; EÖ1, “Yüce 

yaratan” terminolojisine; KÖ9 ve KÖ15 “Her şeyi izliyor, her şeyi görüyor, her şeyi duyuyor” 

terminolojilerine; KÖ14, KÖ22, EÖ4 ve EÖ6 “Yarattığı varlıkları sevdiği ve şefkat gösterdiği” 

terminolojilerine ve EÖ4, EÖ6, EÖ8, EÖ16, EÖ19, KÖ29, KÖ14 “ şefkatli, merhametli ve affedici 

olduğu” terminolojilerine; EÖ8 “Her yerdedir, şah damarımızdan daha yakındır’ terminolojisine dikkat 

çekmektedirler. 

Tanrı Her Daim İzliyor Anlatısı 

Ailelerin, yanlarında olmadıklarında/olamadıklarında çocuklarına “Tanrı her yerdedir, 

senin yanındadır, seni izliyor, her şeyi görüyor, her şeyi duyuyor.” şeklinde anlatılarda 

bulundukları görülmektedir. Bu anlatıların amacı bazan manevi bir destek sağlamak ve 

çocuklarının güvende hissetmelerine katkı sunmak olduğu gibi bazan da izlenme, takip edilme 

ve kontrol edilme duygusu üzerinden bir disiplin sağlamak da olabilmektedir. Ancak bu 

durumda ebeveynin bu tarz söylemlerden pek de amaçlamadığı bazı olumsuz sonuçlar ortaya 



120 

 

çıkabilmektedir: çocuklarda hem genel anlamda bir korku hem de Tanrı’ya dair bir korku, kaygı 

ve uzaklaşma hissi gelişebilmektedir.  

“Ailem bana sürekli şey derdi, o hep senin yanında, sürekli o seni izliyor. Ya beni normalde biri 

hani sizi izlediğinde hani bundan rahatsızlık duyabilirsiniz. Ama ben beni izleyen yüce bir 

varlığın olduğunu öğrendiğimde çok huzurlu olmuştum. Çünkü o bizi yarattı ve bence bu çok 

çok nasıl desem kelimelere dökmek zor. Yani annemizi, ailemizi falan kaybettiğimizde bile hala 

bize sahip çıkan birisi olması çok güzel bence. KÖ29” 

“Annem Allah bizden yukarıda ve her daim bizi izliyor demişti. Hani kavga olur, bir hareketin 

olur. Kıyamet günü geldiğinde hepsi sorulacak dedi. Hani hesaba çekmek için izliyor. O zaman 

içime öyle bir his düşmüştü. Yani Allah bize yukarıdan bakıyordu böyle. Şuramda bir ağrı 

oluşmuştu. İçimden demiştim ki, kötü bir şey yapmayacağım. KÖ35”  

Katılımcılardan KÖ28, KÖ33 ve EÖ3 de benzer ifadelerle ailelerinden gelen anlatılar 

etkisi ile Tanrı’ya dair duygularında olumsuz etkilendiklerinin altını çizmektedirler.    

Sorular Üzerine Gelen Tanrı Anlatısı  

Katılımcılar Tanrı’ya dair nasıldır, nasıl davranır, nerededir? vb. soruları ya da Tanrı’ya 

ve dini alana dair çevrelerinden duydukları ve merak ettikleri durumları bazen ailede, bazen 

arkadaş çevresinde bazan okulda ya da katıldıkları Kur’an kursunda sorduklarını ifade 

etmektedirler. Sorularına genellikle dini terminoloji ve yetişkin seviyesinde cevaplar verildiği 

görülmektedir.  

“Hani merak ediyordum. Acaba dünyadakiler kendi kendine mi oldu? Yoksa birisi mi 

yaptı gibisinden. Hani anneme soruyordum. Ben anneme sorduğum zaman şey demişti 

bana. Allah diye bir tane varlık var demişti. Ve bu her şeyi yaratıyor demişti. O insan 

değil demişti. Ve hani bizden daha üstün güçleri olan, sınırsız olan bir tane varlık 

demişti. Hani ben de merak etmiştim. Ben ilk duyduğum zaman Allah’ı bulut 

zannetmiştim. KÖ24”  

“Ben Kur’an kursunda hocalarıma soruyordum. İşte böyle şekilsiz, cinsiyeti olmayan 

bir varlık diyorlardı. KÖ32” 

“Anneme sormuştum. Annem de şey demişti. Allah korkacağın bir şey değil. O senin 

rabbin demişti. Ondan korkmamalısın. Sadece onu üzmekten, istemediği şeyleri 

yapmaktan korkmalısın demişti. KÖ12” 



121 

 

Ancak zaman zaman da soru sormalarının uygun olmadığı ve hatta saçma sorular 

sordukları tepkisini aldıkları da görülmektedir. Bu durum katılımcıların merak ettiklerini, 

kafalarını karıştıran durumları soramamalarına ve Tanrı’ya ve dini alana dair öğrenme 

yolculuklarının sekteye uğramasına neden olmaktadır. Bu soramama hali öğrendikleri eksik 

yada yanlış öğrenmelerin etkisiyle yanlış düşünmeleri, korku ve kaygılarının derinleşmesi 

sonucunu da doğurabilmektedir.  

“İlk merak ediyordum. Daha sonra etraftaki insanlardan hani bu sorunun cevabını alamıyoruz. 

Çünkü sorsak hani Anne babama sormuşumdur. Ama bu konuları çok düşünme, şeklinde tepki 

verdiler. Bir daha da sormadım. EÖ2” 

“Anneme sürekli Allah'ı sorduğumda, nasıl bir şey olduğunu sorduğumda, kurcalanmaması 

gerektiğini söylerdi. Ama sürekli aklımda soru işaretleri olurdu… hani büyüdükçe anlayacağımı 

söylemişti ve bizi çok sevdiğini söylemişti bana. Ben böyle suçluluk duygusu hissediyordum. 

Çünkü ben annemi daha fazla seviyordum. Hani büyüdükçe anlayacağımı söylemişti. KÖ5” 

“Cami hocasına Allah’ın var olup olmadığıyla ilgili bir şey sormuştum. Allah var ama biz 

göremiyoruz belki de Allah yok nerden biliyoruz diye sordum ben. O da bana çocuğum Allah 

vardır, dedi. Saçma saçma sorular sorma dedi. O soru aklımda duruyordu. Anneme de sormaya 

şey yaptım utandım. O da bana aynı cevabı verir diye. EÖ8” 

EÖ8 aslında pek çok çocuğun da yaşama ihtimali olan bir durumu çok net bir şekilde 

ortaya koymaktadır. Katılımcı Tanrı’ya ve dini alana dair merak ettiklerini annesine ve 

annesinin daha iyi ve doğru bilgiler alırsın diye yönlendirdiği Kur’an kursunda sorduğunu ifade 

etmektedir. Sorunun, gelişim düzeyine ve soru sorma bağlamına dikkat edilmeden 

cevaplandırılması ve hatta yanlış cevaplandırılması ile katılımcının merakının kafa karışıklığına 

dönüştüğü görülmektedir. Katılımcı kafa karışıklığını gidermek için evinde sormaya devam 

etmiştir. Benzer bir şekilde sorusunun, gelişim düzeyine ve soru sorma bağlamına dikkat 

edilmeden cevaplandırılması ile kafa karışıklığı derinleşmiş, buna korku ve kaygı da 

eklenmiştir.  

“Camiye gitmiştim. İşte imam var. Ona her gün soru soruyordum. Kafama gelen her soruyu 

soruyordum. Mesela ya yapmamamız gereken bir şeyi yaptık diyelim. Ne olur? diye. Bizim 

dolapta dondurma vardı. Boğazım şiştiği için annem bana yeme demişti. Dondurmayı gizlice 

yemiştim. Yapmamamız gereken bir şeyi yaparsak n’olur? diye sormuştum imama. İşte Allah 

onu günah olarak sayar, demişti. Günah işlemiş olursun ve bu günahını silmek için yani amel 

defterinden silmek için gerçekten inanarak tövbe etmelisin ve onu bir daha yapmayacağına söz 

vermelisin, dedi. İşte ilk sorduğum sorulardan biri galiba buydu. Pişmanlık hissetmiştim. Ben o 



122 

 

zaman boğazım şişken dondurma yemeyi günah sanmıştım.  Onları öğrendikten sonra zaten o 

yaşta öyle şeyler yapmak çocuklar için biraz imkânsız. Hani atıyorum hırsızlık yapmak falan 

onun gibi şeyler. Yani dondurma çalıyordum. Kendi buzdolabımdan dondurma çalıyordum. Ben 

onu günah zannediyordum. Ondan sonra adam öldürmek, hırsızlık yapmak bir sürü günahın 

olduğunu öğrendim. Sonra haberleri izlemeye merak sardım. Şey böyle çok haberler geçiyordu. 

Hırsızlık yapıldı, adam öldürüldü. Anneme sürekli sorular soruyordum. Bunlar günah mı işlemiş 

oluyorlar? diye. Annem de evet diyordu. Mesela ilk hatırladığım bir polisi mi ne şehit etmişlerdi. 

İlk sorum oydu galiba anneme. Anne şimdi bu insan günah mı işlemiş oldu? dedim. Annem bana 

Allah onun cezasını kendi verir, demişti. EÖ8” 

Duyuşsal Yaşantılar Üzerinden   

Merak ve Yargılanmadan Sorabilmek Üzerinden 

Katılımcı ifadelerinden küçük yaşlarından itibaren Tanrı’ya dair merak ettiklerini, 

zihinlerine takılanları yargılanma korkusu olmadan, rahatça sorabilen katılımcıların Tanrı 

düşüncesinde daha güvenle ilerleyebildikleri ve Tanrı ile bireysel-psikolojik ilişki kurabilme 

noktasında diğerlerine göre daha avantajlı oldukları görülmektedir.  

“Allah hakkındaki bilgilerimi ailem ve kitaplardan aldım. Allah’ı merak etme kaynağım uzay 

kitaplarıydı. Ben küçükken annem biraz yaş sınırını zorlayan bilimsel kitaplar okurdu bana, 

genelde uzayla alakalı kitaplar.  Kitaplarda işte big bang oldu. Büyük patlama oldu. Yıldızlar 

oluştu, diye geçerdi. Hani merak ediyordum. Acaba bu kendi kendine mi oldu? Yoksa birisi mi 

yaptı? gibisinden. Hani anneme soruyordum. O da anlatıyordu. KÖ24” 

“Ben din eğitimini en iyi ailemizden alabileceğimizi düşünüyorum. Daha çok dayımdan aldım.  

Dayım din öğretmeni. Biz daha çok sorduk. Biz çok meraklıydık o konuda. Allah hakkında her 

türlü şeyi sorduk. Bir de o bizi yargılamayan taraftı. Her türlü sorumuzu cevaplardı. Yanlış bir 

şey söylesek bile güzelce açıklardı bize. Hatta benim hayat çerçevem oydu. Her her konuyu 

dayıma sorardım. KÖ5” 

Katılımcılardan KÖ29, KÖ41, KÖ33, EÖ7 ve EÖ13 de benzer ifadelerle Allah hakkında 

aile bireylerine merak ettiği durumları rahatlıkla sorabildiğini ve onların anlatıları üzerinden 

Tanrı tasavvurlarının oluştuğunu ifade etmektedirler.  

Hayranlık Üzerinden 

Katılımcılardan bazıları küçük yaşlarda aile üyelerinden ya da Kur’an kurslarından 

öğrendikleri mucizeler ve evrenin yaratılışına dair anlatılar üzerinden Allah’ın yaratıcılığı 

karşısında hayranlık duyduklarını ifade etmektedirler.  



123 

 

“Kur'an kursunda mucizeleri duyunca işte bunu kim yapabilir? İşte o Allah dedikleri kişi 

yapabilir, diye düşünmeye başlamıştım. Küçüklükten böyle başladı. Hz. Musa'nın denizi ikiye 

ayırması mucizesi beni en çok etkileyen mucizeydi.  Allah çok büyük bir güce sahip, çok kuvvetli 

bir güce sahip diye düşünmüştüm.  Güzel ya! muhteşem! Nasıl yapabiliyor diye bir hayranlık 

hissettim. KÖ7” 

“Allah’ı merak etme kaynağım annemin okuduğu uzay kitaplarıydı. Yani aslında ne bileyim 

mesela Bigbangi falan anlatan kitapların etkisiyle varlık nasıl oldu? Diye düşünürken eğer 

güçsüz bir tane varlık olsaydı mesela o büyük patlamanın olduğu zaman hani belki de yıldızlar 

birbirine çarpacaktı. Veya dünya böyle oluşmayacaktı. Hani demek ki bunları biliyor ve bunları 

düşünecek kadar kudretli bir tane varlık. O yüzden bizden çok üstün bir varlık, diye 

düşünmüştüm. KÖ24” 

Cevapsız Kalan Sorular ve Kafa Karışıklığı Üzerinden  

Küçük yaşlarda katılımcıların çoğunluğunun Tanrı’ya dair soruları olduğu 

görülmektedir.  Bu soruların çoğunluğunda bilişsel ve duyuşsal gelişim düzeyleri (somut 

düşünme eğilimi) ile Tanrı düşüncesiyle ilk temas sürecinde yaşadıklarının etkili olduğu 

görülmektedir. Tanrı’ya ve dini alana dair merak ettikleri meseleleri, geçmişte yakın 

çevrelerinde, okulda, Kur’an kursunda sormaları karşısında gelen olumsuz tepkiler (“bu 

konular hakkında fazla düşünme, kurcalama, saçma sapan sorular sorma, bunların cevabına 

bizim aklımız yetmez” vb.)  üzerine benzer şekilde olumsuz bir tepki alma, yanlış algılanma, 

kızılma, yargılanma ya da utanılacak bir duruma düşme korkusu sebebiyle sormaktan 

kaçındıkları anlaşılmaktadır. Sorular genellikle “Tanrı var mı, yok mu? Tanrı nasıl var oldu? 

Tanrı neye benzer? Tanrı varlığa nasıl davranır? Biz nasıl var olduk?” konularında 

yoğunlaşmaktadır.   

“Küçükken benim aklıma çok takılıyordu, Allah’ı kim yarattı? diye merak ediyordum. Ben bunu 

sormuştum bana gelen cevap şuydu, “Allah’ı yaratanı kim yarattı, onu yaratanı kim yarattı?” 

böyle devam edip gidersen hep bir çelişki içine düşersin.  Onun için Allah’ı yaratan doğuran 

falan yok diye söylemişlerdi…Yani o konuyla alakalı hala içimde şüphe var, kim kimi yarattı? 

Niye yarattı? KÖ32” 

“Allah var mı yok mu diye aklıma geliyordu? Neye benziyor merak ediyordum. Nasıl biri gören 

olmadı ki söylesin. Yüzünü gören oldu mu ki söylesin. EÖ19” 

“Allah varsa niye bize kendini göstermiyor diye merak ediyordum. Soru sorarım yine cevabını 

alamam diye sormadım. Yanlış bir şey söylerim diye, bir yandan da şey var. Yani yanlış 

algılanır. Ne biliyim hani. Bana kızılır, ben de utanırım diye sormadım.  EÖ8” 



124 

 

Katılımcılardan KÖ5, KÖ14, KÖ31, EÖ2 ve EÖ8’in ifadelerinden benzer sorular 

sordukları, cevap alamadıkları ve zihinlerinin karıştığı anlaşılmaktadır.  

Anlamlandıramama ve Yabancılık Hissi Üzerinden 

Katılımcılardan bazıları, küçük yaşlarda Kur’an-ı Kerim ile ilk karşılaşma 

deneyimlerine dikkat çekmektedirler. Katılımcı ifadelerinden Kur’an ile ilk karşılaşmalarında 

bilmedikleri, anlamadıkları bir dil ile yazılması ve okunması durumu karşısında dini alana dair 

yabancılık hissettikleri anlaşılmaktadır.  

“Hani küçük yaşlarda Kur’an kursuna gitmiştim bir ara. Çok küçüktüm. Arkadaşım gidiyordu. 

Sende gel dedi, gittik.  Zaten çok az gitmiştim bir hafta falan, sonra bıraktım. Ya orda herkes 

böyle okuyordu, Arapça falan. Ben böyle yeni gelmiştim, oturup izliyordum ve bakıyordum. 

Bilmediğim bir şey yapıyorlardı. KÖ31” 

“Küçükken annem Kur’an-ı Kerim’de çok büyük bir günah olarak yazıyor demişti bana. Ben bu 

sefer de anne peki Kur’an-ı Kerim ne diye sormaya başladım, ondan sonra annem Kur’an-ı 

Kerim’i getirdi. Kur’an-ı Kerim bu kitap demişti. Ben de sayfalarına baktım bir göz ucuyla. 

Ondan sonra baktım, ben bunu okuyamıyorum diye söyledim. Okuyamıyorsun çünkü bu Arapça 

demişti annem bana. EÖ8” 

Güven/ Güvensizlik Üzerinden 

Bazı katılımcıların, aile halkından iyi ilişki kurdukları, güvendikleri bireylerden gelen 

Tanrı ve dini alana dair anlatılardan olumlu etkilendikleri görülmektedir. Burada katılımcı 

ailesinin takındığı olumlu dini tutumu modellemekte ve bu model ile uyumlu dini söyleme 

bağlanarak duygu durumunu ayarlamaktadır.  

“Ailem bana sürekli şey derdi. O hep senin yanında, sürekli seni izliyor. Beni izleyen yüce bir 

varlığın olduğunu öğrendiğimde çok huzurlu olmuştum. Çünkü o bizi yarattı.  Annemizi, ailemizi 

falan kaybettiğimizde bile hala bize sahip çıkan birisi olması çok güzel bence…Ne zaman üzgün 

olsam sürekli hani Allah’ı düşünüyorum. Diyorum ki işte, her şey iyi olacak çünkü Allah var ve 

daima yanımda. Hep o şekilde düşündüğüm için hani beni sakinleştiriyor. Huzur verici, güven 

verici, Çok iyi bence. KÖ29” 

Katılımcılardan EÖ8, EÖ7 ve KÖ10’da benzer ifadelerle Allah’a dair duygularında 

güven duygusunun altını çizmektedirler.  

Bazı katılımcıların, yaşlarının da küçüklüğü sebebiyle, Tanrı ile ilişkilerini insanlar arası 

alış-veriş ilişkisi ekseninde kurdukları görülmektedir. İstediği ve dua ettiği bir şey 



125 

 

gerçekleşmediğinde karşılık olarak o da Tanrı ile ilişkisinde olumsuz duygusunu harekete 

geçirebilmektedir.  

“Küçükken böyle haksızlık yaptığını düşünüyordum. Mesela bir şey oluyordu. Annemin isteği 

oluyordu. Benim isteğim olmuyordu. Allah haksızlık yapıyor gibisinden düşünüyordum. KÖ25”   

“Küçükken böyle bazen ne biliyim işte inanmadığım zamanlar oluyordu işte. Mesela hani Allah 

bana yardım etmiyor. Hani nerde gibi şeyler düşünürdüm. KÖ36” 

Sevme/ Sevmeme/ Sevmeye çalışma Üzerinden 

Katılımcılardan bazılarının ifadelerinden, küçük yaşlarında Allah’a dair duygularında 

yaşlarıyla doğru orantılı olarak daha ben merkezcil düşünebildikleri anlaşılmaktadır.  Allah’a 

dair duyguları daha çok istediklerinin gerçekleşip/gerçekleşmemesine bağlı değişkenlik 

göstermektedir. Allah’a dair duygularında aile bireylerinin Allah’a dair tutum ve duygu 

durumlarından da etkilenmeler yaşadıkları görülmektedir.   

“Açıkçası hani küçükken Allah’ımızı sevmiyordum. Çünkü ne bileyim hani böyle dualarımı 

kabul etmediği için sevmiyordum. Hani hep öyle düşünüyordum. Ama sonra sevmeye başladım, 

şimdi seviyorum. Dualarımızı kabul ettiğini öğrendim, gördüm. KÖ38”  

“Annemle Allah’la ilgili konuşuyorduk hep. Allah merhametlidir, öyle özelliklerini sayıyordu 

annem bana. Bende ne bileyim o an herhalde kalbim ısınmış onun sevgisiyle, Allah’ın resmini 

çizmiştim. EÖ8”  

“Allah’ı seviyordum, çok seviyordum. KÖ37” 

Katılımcılardan EÖ18, KÖ29 ve KÖ30 da Allah’a dair hissettikleri sevgi duygusunun 

altını çizerken; bazı katılımcılar da Allah’ı daha çok sevmeleri gerektiğini ve sevmeye 

çalıştıklarını ifade etmektedirler.  

“Anneme sürekli Allah'ı sorduğumda nasıl bir şey olduğunu sorduğumda, bizi çok sevdiğini 

söylemişti bana ve ben böyle suçluluk duygusu hissediyordum çünkü ben annemi daha fazla 

seviyordum. KÖ5” 

“Küçükken Allah ile korku aslında yok, daha çok sevmek istiyordum. Sevmek istiyorum. KÖ6” 

Korku Üzerinden 

Katılımcılardan bazılarının ifadelerinden, ailelerinden yada yakın çevrelerinden 

duydukları Tanrı anlatılarından bazan olumsuz etkilendikleri anlaşılmaktadır. Tanrı anlatımı 



126 

 

gelişim düzeyine uygun olmadığında ya da çocuğun o anki duygu durumu ya da anlatıdan sonra 

nasıl etkilendiği dikkate alınmadığında çocuk anlatıları kendince yorumlayıp korku ve kaygıya 

hissedebilmektedir. Özellikle akşamları yoğunlaşan bu korkunun etkisi ile yalnız başına 

kalamama, her an bir zarar görme ve hatta öldürülme korkusuyla oldukça olumsuz 

etkilenebilmektedirler. Bu durum Tanrı tasavvurlarını olumsuz yönde etkilemektedir.  

“Küçükken Allah’ı çok korkunç düşünürdüm. Allah’ın yüzüne bakamazsın, derlerdi. Korkunç 

olduğu için diye korkardım. Halbuki nur olduğu için bakamazmışız. Allah’ın iyi olduğunu da 

biliyordum. Ama bakamazsın, korkarsın deyince korkunç diye düşünürdüm. Sonradan 

öğrendim, nurmuş ondan bakamazmışız. EÖ18”  

“Allah’ı düşündüğümde tüylerim diken diken olurdu böyle. Korkudan mı bilmiyorum, değişik 

bir duyguydu böyle. Heyecan belki başka şeyler de var. Hayal ettiğimde düşündüğümde tüylerim 

diken diken olurdu böyle. EÖ20”  

“Hani küçüğüm ve hani ne biliyim, her an her yerde olabilir, diyorlar. Çok korkmuştum. 

Sonuçta görünmüyor. Mesela bir an kafamın içinde, bir an başka bir yerde, ne biliyim çeşitli 

yerlerde. O yüzden baya bir korkmuştum hani. Çok korktum. Kendi kendime korkudan 

annemlerin yanından ayrılamaz olmuştum. İşte sanki onlar beni koruyacakmış gibi. KÖ33” 

Katılımcılardan KÖ37, EÖ3 ve EÖ21 de benzer ifadelerle küçük yaşlarda Allah’a dair 

hissettikleri korku duygularını dile getirmektedirler.  

Bazı katılımcılar ansızın yaşanan doğa olaylarında hissettikleri korkuyu “Tanrı 

yukardadır, gökyüzündedir.” gibi anlatıların da etkisi ile Tanrı ile ilişkilendirmektedir. Gök 

gürültüsü ve şimşeği Allah’ın kızması olarak değerlendirebildikleri, ölümü hatırladıkları ve 

korku duygusunu Allaha yönelttikleri görülmektedir.    

“Böyle işte gök gürültüsü olunca Allah bulutların üstünde koşuyor, diye düşünürdüm. İşte hani 

böyle dolu falan yağar ya o zaman böyle sinirleniyor, kafamıza taş yağdırıyor sanıyordum. 

Korkuyordum. Korkunca da özür diliyordum. KÖ27”  

“İlk başta onun hani insan gibi olduğunu zannediyordum…Ondan sonra yağmur falan yağarken 

gök gürültüsü olurken o kızıyor zannediyordum. KÖ23” 

Katılımcılardan EÖ19 ve KÖ37 de benzer ifadeler dile getirirken; katılımcılardan 

bazılarının da duydukları “Tanrı her daim izler, her şeyi görür, kaydeder ve hesaba çeker, yanlış 

yaparsan cezalandırır, taş eder, yanlış yaparsan çarpılırsın” gibi anlatıların etkisi ile hesaba 

çekilme ve cezalandırılma korkusu hissettikleri görülmektedir.  



127 

 

“Annem Allah yukarıda ve her daim bizi izliyor demişti. Hani hesaba çekmek için izliyor demişti. 

Yani Allah bize yukarıdan bakıyordu böyle. Şuramda bir ağrı oluşmuştu içimden demiştim ki 

kötü bir şey yapmayacağım. KÖ35” 

Katılımcılardan KÖ12, KÖ28, EÖ3 ve EÖ8 de çevrelerinden duydukları anlatılar 

etkisiyle yapılan yanlışlıklar karşısında Allah’ın cehennemle cezalandırabileceği, taş 

edebileceği ya da beden bütünlüğünü değiştireceği korkusunu yaşadıklarını ifade etmektedirler.  

 

4.2. Tanrı Tasavvurunda Referans Noktalarının Oluşumu 

Bu bölümde katılımcılarda Tanrı tasavvurunun oluşumunda ve şekillenmesinde etkili 

olan referans noktalarına dair elde edilen bulgulara yer verilecektir. Bu bağlamda büyüme ve 

olgunlaşma ile birlikte Tanrı tasavvurunda yaşanan somuttan soyuta değişen kavrayış ve 

dönüşümler ekseni; ailenin dine dair tutum ve davranışları ile ailede yapılanlar ekseni; aktarma 

biçimleri ekseni; yetişkin dünyasının şablonları ve sorunları ekseni; çevreden gelen dini 

anlatılar ekseni ve bu anlatılarda yer verilen kurumsal dini açıklamalar /dini terminolojiler 

ekseni boyutlarına yer verilecektir.  

 

4.2.1.Tanrı Tasavvurunda Somuttan Soyuta Değişen Kavrayış ve Dönüşümler  

Tanrı tasavvurunun şekillenmesi sürecinde sosyal çevreden gelen etkiler ve anlatılar ile 

birlikte ilerleyen yaşlarda bizzat çocuğun kendisinin zihinsel ve duyuşsal bakımdan 

olgunlaşması ve soyutlama yeteneğinin artması da önemli bir referans kaynağı olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Gelişen bilişsel ve duyuşsal özellikleriyle birey soyut bir Tanrı’yı ve özelliklerini 

daha rahat ve daha doğru bir şekilde kavrayabilmektedir. Küçük yaşlarında somut ve 

antropomorfist karakter taşıyan Tanrı tasavvurunun ilerleyen yaşlarla beraber daha soyut bir hal 

aldığı bizzat katılımcı ifadelerine yansımaktadır.   

“Küçükken somut bir varlık gibi düşünürdüm. Ama tabi sonra öğrenince soyut olduğunu 

anladım.  Şimdi soyut olarak düşünüyorum. Hiçbir şekilde öyle aklınla düşünemezsin, gözünde 

canlanmaz. Öyle düşünüyorum. KÖ26” 

“Annem bana demişti ki, gittikçe yani büyüdükçe o varlık soyutlaşacak demişti. Hani o belli bir 

adamı düşünmeyeceksin, demişti, soyutlaşacak demişti. Öyle de oldu. Yani şu an eskisi gibi 

değil, hani her yerde var. Ama göremiyoruz sadece. Öyle düşünüyorum.  Doğmamış, 

doğurmamış… Ama göremiyoruz. O yüzden kafamda bir şey belirginleştiremiyorum. KÖ3” 



128 

 

Katılımcılardan KÖ12, KÖ20, KÖ24, EÖ6 ve EÖ20 de benzer ifadelerle Tanrı 

tasavvurlarının soyut bir hale evrildiğini ifade etmektedirler.   

Büyüme ve olgunlaşma ile birlikte katılımcıların Tanrı’nın özelliklerini yaşama 

yansıması bağlamında, birlikte ve çok boyutlu bir şekilde değerlendirebildikleri görülmektedir. 

Katılımcılardan çoğunda ben merkezcil bir Tanrı anlayışının kalmadığı anlaşılmaktadır.  

“Hani Allah benim hayatımda beni yaratan ve benim hayatımda mutlu olmamı isteyen ve bunun 

için bana pek çok şey veren bir tane varlık. Yani Allah aslında beni seviyor. Hani bir bakımdan 

da diğerlerini de sevdiği için adaletli olmaya çalışıyor. Bir annenin çocuğu ve diğer çocuğu 

arasındaki adaleti gibi. Beni seviyor. Onu seviyor. Ama adaletli olması gerektiği için bir tane 

sınava tabii tutuyor beni. Bence bu sınav doğru bir tane sınav. Yani yapması doğru ve güzel bir 

şey. Hani Allah benim hayatımda bu şeyde. KÖ24” 

“Allah koruyor bizi. Ama yerine göre koruyor. Her şeyde de koruyamaz sonuçta. Hani o zaman 

ne anlamı kalır sınav yapmanın? Her şeye müdahale edecekse. İşte mesela bir yere gideceğiz, 

gidemedik sonunda. Mesela yağmur yağmıştı. İyi ki gitmemişiz demiştik. KÖ26” 

“Yaşadığımız durumlara eğer Allah karışırsa bu sefer, nasıl deyim? Onun yaptıklarını, onun 

yazdıklarını yaşamış olacağız. Bu sefer hani bir şey hak etmeyeceğiz. Mesela Allah benim tercih 

ettiğim bir şeye karışırsa diğerine de karışmak zorunda çünkü hani eşit olmalı. Hak yerini 

bulsun diye karışmıyor, seyrediyor ve hak edene hak ettiğini verecek mutlaka. KÖ27” 

Tanrı’nın özellikleri hakkında konuşurken ilerleyen yaşlarda sadece özelliğin söylenip 

bırakılmadığı görülmektedir. Katılımcılar artık Tanrı’nın özelliklerinin yaşam durumlarına 

yansıması üzerine de fikir yürütmektedirler. Bazı katılımcıların sosyal çevrelerinden duydukları 

dini anlatılarda geçen “Allah her şeyi bilir.” terminolojisinden hareketle yine sosyal çevresinden 

duydukları farklı iki kader anlayışını ifade eden “kader yazgıdır” ile “insan iradesiyle yaşamını 

etkileyebilir, değiştirebilir.” terminolojilerini birlikte değerlendirdikleri görülmektedir. 

“Allah’ın her şeyi bilmesi” durumunun “Allah’ın bilmesi belirlemek anlamına gelir mi?”  

sorunsalı üzerinden ele alan katılımcılardan bazılarının “kader yazgıdır.” anlayışı lehine,  

bazılarının ise “insan iradesiyle yaşamını etkileyebilir, değiştirebilir.” düşüncesi lehine karar 

verdikleri görülmektedir.  

“Çevremde böyle birkaç şey duydum. İşte kader diyorlar. Kader deyince hani bir korkuyorum, 

bir geriliyorum. Bir de hani kaderi değiştirme gibi bir durumda varmış. Kader 

değişebiliyormuş. O zaman kader diye bir şey de yazılmış hani. İşte en yüce Allah ise ve her şeyi 

biliyorsa, değişemiyordur. İnsanlar yazılan kaderi yaşamak zorundalar.  KÖ33”  



129 

 

“Ben millet gibi düşünmüyorum bu konuda. Bence kader şöyle deyim ki, Allah bizi yaratıyor ve 

önceden neler yapacağımız biliyor. Zaten yaratmadan önce de biliyor. İnsan hayatına yön 

vererek kendi kaderini belirliyor aslında. Allah sadece senin hangi yoldan gideceğini önceden 

biliyor sadece. Bence kader bu. Bence insana karışmıyor sadece seni doğru yola götürmek için 

önüne bazı yollar çıkarıyor. İsteyen bunu isteyen diğerini seçiyor. EÖ20” 

Büyüme ve Olgunlaşma ile Birlikte Tanrı Tasavvurunda Görülen Değişimler 

Katılımcıların büyüme ve olgunlaşma ile birlikte gelişen bilişsel ve duyuşsal yetileri 

sayesinde sosyal çevrelerinden gelen anlatılardaki “soyut Tanrı fikrini” anlamlandırmakta ve 

benimsemekte zorlanmadıkları görülmektedir.  Tanrı’yı eskiden olduğu gibi somut bir şeye 

benzetme ve antropomorfist bir karakterde tasavvur etme eğiliminin çok azaldığı 

görülmektedir.  

 Soyuta Dönüşmekte olan Tanrı Tasavvuru 

Katılımcılardan bazılarının soyut düşünme dönemine tam geçemedikleri ve Tanrı 

tasavvurunda somuttan soyuta doğru zihinsel bir gelişim gösterseler de bazı katılımcıların hala 

zaman zaman somutlaştırma eğilimiyle eski Tanrı anlayışlarının izlerini devam ettirdikleri 

görülmektedir.  

“Küçükken Allah’ı, tv dizisindeki gibi beyaz giyinmiş, ak sakallı, bir ak dede olarak 

düşünüyordum. Şimdi ben kendi aklımdan Allah’ın ne kadar mükemmel olduğunu ya da çok 

yüce olduğunu kabul edebiliyorum.  Ama şimdi ne kadar da Allah’ın yer yüzündeki 

varlıklarından çok farklı olduğunu kabul etsem de aklımda direkt o canlanıyor. Kötü bir şey 

ama evet yani. Yani şimdi de küçüklükten kalma bir şey canlanıyor aklımda. KÖ8” 

 Katılımcılardan EÖ5 ve KÖ11 de benzer ifadelerle Tanrı tasavvurlarında eski somut 

tasavvurlarının kısmen de olsa hala devam ettiğini ifade etmektedirler. Katılımcılardan 

bazılarının da somut-soyut Tanrı düşüncesinde gidip geldikleri görülmektedir. Katılımcılar 

soyut bir Tanrı düşüncesinde Tanrı ile tam etkileşim hissedemediklerini dile getirmektedirler. 

Kişiden kişiye düzeyi değişmek üzere özellikle yardıma ihtiyaç hissettiklerinde, bir nevi 

dertleşmek ve bireysel iletişim kurmak istediklerinde somut bir Tanrı düşüncesine dönme 

eğilimleri dikkat çekmektedir. Düşünsel açıdan olmasa da duygusal açıdan böyle bir ihtiyacı 

dile getirmektedirler.  

“Soyut somut işinde, bazen düşünemeyince de garip hissediyorum. Mesela dua ediyorsun. Sanki 

boşluğa ediyorsun. Hiç seni duymuyormuş gibi oluyor. Ama bazen de işte soyut olması çok daha 

iyi oluyor.  Mesela bir şey isterken soyut olmasını tercih ederim. Ama mesela yardım isterken 



130 

 

somut diyelim. Ben onu aklımda canlandırdığımda onun ona gücü yetmeyeceğini düşünebilirim. 

Mesela ak sakallı dedeyi düşünüyorum, demiştim ya. Hani ben bir şey diledim. Onun onu 

yapamayacağını düşünürüm. Kuran’da geçen duaları okurken.  Ya da mesela Kur’an okurken. 

Sanki dinlemiyormuş gibi hissediyorum. Kur’an okuyorum ya da başka bir konuda 

konuşuyorum, ihtiyaç hissettiğim bir konuda. Çözemediğim bir konuda karşımda somut 

olmasını istiyorum bazen. Cevap versin gibi, konuşurmuş gibi. Benim aklıma takılmış bir soru 

var mesela. Hani cevabını bilecek tek kişi o. Bana cevap versin gibi hissediyorum. Ama namazda 

değil. Yani namazda da çünkü bir iletişim. Ama orada kendi istediklerimi söyleyemiyorum. 

KÖ2” 

“Yani niye görünmüyor o da var. Görsek belki sevgimiz daha da fazla olabilirdi. 

Somutlaştırırdık. Sarılırdım ona yani. Bir de ben aklımla zorunlu olarak biliyorum ama kalbimle 

de pek fazla iman edemiyorum gibi geliyor. Ama ediyorum da. KÖ25”  

Katılımcılardan KÖ1, KÖ3 ve KÖ4 de benzer ifadelerle Tanrı tasavvurunda 

somut/soyut düşünceler arasında gidip gelmektedirler. Soyut bir Tanrı düşüncesinde Tanrı ile 

tam anlamıyla bir iletişim ve etkileşim hissedemediklerini ifade etmektedirler.  

Katılımcılardan bazılarının da Tanrı ve yaşam durumlarındaki pozisyonu hakkında soru 

sormaktan, düşünmekten ve konuşmaktan kaçındıkları dikkat çekmektedir.  Bu durumda 

ailelerinin “bu konular hassas konular, sen daha küçüksün, bu konuları tam anlayamazsın, 

yanlış değerlendirmelerde bulunabilirisin” şeklindeki telkin ve uyarılarının etkili olduğu 

görülmektedir. Ailelerinin telkinlerine kulak verip olgunlaşmayı beklediklerini ifade 

etmektedirler.   

“Ailemin kader anlayışı konusunda söyleyebileceğim bir şey yok. Çünkü bizim ailede bu konular 

çok konuşulmaz. Ben zaten aileme sorduğumda kaderle ilgili açıklama yapmadılar. Çünkü 

anlayabileceğin bir yaşta değilsin dediler. Allah nasıl bir şey? diye sorduğumda da aynı tepkiyi 

vermişlerdi. Kader içinde öyle. Çünkü farklı bir konu olarak görüyorlar. Yani mesela teyzem 

farklı bir şey düşünüyor kader konusunda. Ama hani bunu gündeme getirmeye çalışsa da, annem 

açmamaya çalışıyor, çalışıyoruz. Çünkü işin içerisinden çıkamayız. Öyle bir konu çünkü. Yani 

kader konusu da ailede hani çok tartışılacak bir konu. Çünkü hani âlimler de çok tartışmışlar. 

Hatta annem böyle derslerde kafam karıştığında çok takılma çok kurcalama dedi. Ben normalde 

çok kurcalarım. Ama bu konuyu nedense çok kurcalamıyorum hani. Çünkü belki de yaşıma göre 

anlayamayacağım bir şeydir. İleriki yaşlarda daha fazla oturur. Bizim ailede böyle. 

Küçüklüğümden beri sorduğumda böyleydi. Dayıma da sormadım annemi dinleyerek yani. 

İlerde anlayabileceğimi düşünüyorum. Şu an fazla kurcalamak istemiyorum. Çünkü biliyorum, 



131 

 

şu an anlamaya çalışsam bile kafam yorulacak ve boşluklar oluşacak. Ben de zamanla oturur 

öyle düşünüyorum. Fazla söyleyebileceğim bir şey yok kader hakkında. KÖ5” 

Yaşları aynı olsa da katılımcılardan bazılarının olgunlaşma sürecinde diğerlerinden önde 

oldukları bilişsel ve duyuşsal açıdan daha hızlı geliştikleri ve dini konuları daha rahat bir karara 

bağlayabildikleri görülmektedir. KÖ33 Tanrı ve dine dair soru ve sorgulamalarının olduğundan 

bahsederek bu sorgulamalardan olumsuz etkilendiğini ve tamamen kopmaktan korktuğu için de 

irdelemekten kaçındığını ve daha iyi anlamlandırabileceği yaşlara gelmeyi, olgunlaşmayı 

beklediğini ifade etmektedir. KÖ29 ise geçmişte sorguladığı durumları şimdi 

sorgulamadığından ve sorguladığı durumlara tatmin edici açıklamalar getirdiğinden 

bahsetmektedir.  

“Bir iki yıl önce hep böyle kötü bir şey olduğunda sürekli çok özür dilerim. Ama Allah’ı 

suçluyordum. Hani böyle neden bir şeylere dur, demiyor. Bu kadar kuvvetliyse neden hayır, bunu 

yapma demiyor? Mesela o hayvanlara zarar verilirken karşısındaki kişiye dur, diyebilecek 

kuvveti var. Neden o zaman hayır demiyor? diye düşünüyordum. Ama şu an düşünüyorum da 

hani bunu yapmamasının nedeni çok iyi bir şey. Çünkü bizi burada kendimizle baş başa 

bırakıyor. Yaptığımız şeylerden bizi sorumlu tutuyor. Hani bizi bir bakımdan kendi ayaklarımızın 

üstünde bırakıyor. Bence bu gerçekten çok iyi bir şey yani. Kimin nasıl biri olduğunu bu sayede 

öğreniyoruz. Çünkü hani Allah yapma dese zaten herkes iyilik yapardı. İyiliğin değeri kötülük 

yapılınca anlaşılıyor. KÖ29” 

Katılımcılardan KÖ40’ün Tanrı tasavvurundaki “doğuran anne-baba gibi olan 

Tanrı’dan, yaratan, kader veren Tanrı’ya; oradan da özgür bırakan Tanrı’ya” doğru evrilen 

düşüncesinde olgunlaşma ile yaşanan değişim ve dönüşüm, net bir şekilde görülmektedir. 

“Yani nasıl hayal ettim, önce Allah hepimizi doğurdu diye düşündüm. Hani Allah bizi doğurdu 

ve hepimizi yöneltiyor diye düşündüm. Annemiz bize nasıl yöneltiyorduysa, babamız nasıl 

yöneltiyorsa aynı şekilde Allah hepimizi öyle yöneltiyor, diye düşündüm. Allah hakkında sonra 

düşüncelerim değişmeye başladı. İşte annem dedi, Allah öyle biri değil. Sadece bizi yarattı, hani 

sadece bizi yaratmadı, işte hayvanlar bitkiler hepsi Allah sayesinde var. Bende dedim ki o zaman 

Allah hepimizi yaratan varlık, Allah bizi yaratıyor ve yarattığı zamanda ona göre hepimize 

kader veriyor, diye düşündüm. Hani herkesin kaderini kendisi veriyor. Allah belirliyor diye 

düşünüyordum bir ara. Şu an öyle düşünmüyorum. Şimdiki düşüncem Allah bize bir kader 

vermiş ve biz o kadere yön veriyoruz, yöneltiyoruz öyle bir şey.  KÖ40” 

 

 



132 

 

Soyut Tanrı Tasavvuru 

Tanrı tasavvurunun şekillenmesi sürecinde katılımcıların ilerleyen yaşlarda zihinsel ve 

duyuşsal olarak olgunlaşma ve soyutlama yeteneğinin artması ile birlikte sosyal çevreden gelen 

dini anlatıları ve bu anlatılar içerisinde geçen dini terminolojiyi daha rahat düşünebildikleri ve 

anlamlandırabildikleri görülmektedir. Gelişen bilişsel ve duyuşsal özellikleriyle birey soyut bir 

Tanrı’yı ve özelliklerini daha rahat ve daha doğru bir şekilde kavrayabilmektedir. 

Katılımcılardan çoğunun soyut Tanrı düşüncesine geçtiği görülmektedir. Katılımcıların 

olgunlaşma ile şekillenen hali hazırdaki Tanrı tasavvurları “4.4. Tanrı düşüncesinin 

Şekillenmesi ve Dini Yönelimler” başlığında verileceği için burada kısaca değinilecektir.  

“Şimdi soyut bir varlık.  Şimdi kız ve erkek olmadığını öğrendim. Soyut bir varlık olduğunu, 

hani şey olmadığını özellikle yok sakallı falan, böyle bir şey olmadığını, öğrendim. Tek, eşi 

benzeri yok. En yüce.” KÖ21  

“Şimdi Allah hakkında hani bir şekil düşünmüyorum. Allah dediğimde aklıma hani getirdikleri 

şeyler geliyor kitabı, peygamberi artık öyle bir cisim belirmiyor. KÖ5”  

“Şimdi hayallerimde bir profili yok. Ama hani güçlü, sonsuz bir varlık yani. EÖ3”   

 

4.2.2 Ailenin Dine Dair Tutum ve Davranışları ile Aileyle Birlikte Yapılanlar  

Birincil sosyalleşmenin yaşandığı aile bağlamının katılımcılar üzerinde oldukça etkili 

olduğu görülmektedir. Aile yaptıklarıyla, yapmadıklarıyla, doğru ya da yanlış yaptıklarıyla 

çocuğun yaşamını ilk anlarından itibaren şekillendiren çok güçlü bir kurumdur. Çocuk 

kendisine, yaşama, Tanrı’ya ve dine dair ilk temasını aile üzerinden ve ailenin benimsediği 

bağlam, tutum ve birikim üzerinden yaşamaktadır. Bu noktada aileden gelen anlatılar, ailenin 

söylemi, aile ortamında kasıtlı/kasıtsız yapılanlar her açıdan olduğu gibi Tanrı ve dine dair 

duruşunda, tutumunda, düşüncesinde ve duygusunda çocuğu etkilemektedir.  

“Ailem Allah’a bağlı. Benim annem çok fazla dua okur. Hani böyle yaptığı her işte bir dua okur. 

Sanırım bu etkiledi beni. Hani ne için dua okuyor? Dua okuyunca ne olacak? Yani neden böyle 

yapmaya devam ediyor? Kim için okuyor? Diye sürekli öyle düşünmüştüm. Şimdi Allah’a dair 

tarif edilemez bir sevgi var içimde. Ne zaman bu kadar büyüdü bilmiyorum ama hani şu an bile 

bu odada üç kişi değil dört kişiyiz gibi hissediyorum. Her zaman bir fazlası öyle düşünüyorum. 

KÖ29”  



133 

 

“Benim baba tarafım daha çok böyle hoca, imam. Benim eniştem hoca. Her bir şey 

söylediğimde, sorduğumda onunla ilgili ya hadis ya ayet söyler. Aynısını babam da söyler. 

Mesela bazı rivayetlerin uydurma olduğunu falan da söylüyor. Bir sürü ayet söylüyor. Ben 

söyledikleri Kur’an’dan olduğu için daha bir seviyorum. Tam kesin olduğu için daha da böyle 

bir inanıyorum. Kendi fikrini değil de, daha çok hadislerden, ayetlerden bilgi verdiği için. Dini 

bilgilerim daha çok baba tarafında geliyor. Babamın tarafında konuşunca Allah’a daha bir 

yakınlaşmış gibi hissediyorum. Allah'ın önemini daha fazla biliyorum. Mesela annem de 

arkadaşlarıyla bizim bodrumda mevlitlerde, kandil gecelerinde falan ilahi okuyorlar. Onlarla 

dini bir şeyler yaparken de çok duygusal oluyorum. KÖ25” 

“Çevre çok önemli. Çevrede dinle ilgilenen, ibadet yapanlar olsa, insanı teşvik ediyor. İnsanın 

da yapası geliyor. İşte yurt ortamında, burada çevre yapmayınca örnek alınacak kimse olmuyor. 

EÖ20”     

Katılımcılardan KÖ11, KÖ12, KÖ13, KÖ18, KÖ27 ve EÖ4 de ailelerinden gelen Tanrı 

ve dine dair anlatılar ile aileleriyle yaptıkları dini konuşmaların ve pratiklerin Tanrı ve dine dair 

düşüncelerinin oluşması ve şekillenmesi sürecindeki olumlu etkilerinin altını çizmektedirler.  

Ailenin Tanrı’ya dair anlatısında öne çıkardığı özellikler ve anlatış tarzının çocuğun 

Tanrı tasavvurunun şekillenmesinde etkili olduğu görülmektedir. Çocuğun Tanrı ile ilişkisinde 

özellikle küçük yaşlarında ailenin Tanrı anlatımında Tanrı’nın hangi özelliğini ön plana 

çıkardığı önemlidir. Anlatılarda bazan Tanrı’nın aynı özelliği ön plana çıkarılsa da anlatıda 

ailenin niyet ve amacı da çocuğun bu anlatıdan farklı etkilenmesine yol açabilmektedir. Aynı 

Tanrı anlatısı bazı çocuklarda huzur, güven, bağlanma ve sevgi gibi duyguların oluşmasına 

sebep olabildiği gibi bazılarında da korkuya sebep olabilmektedir.  

Katılımcılardan KÖ29’un ifadelerinden ailesinden duyduğu Tanrı anlatısında “izleyen, 

her zaman yanında, yüce bir yaratıcı” boyutunun ön plana çıkarıldığı görülmektedir. KÖ29 

anlatının etkisi ile kendisini izleyen, her daim yanında olan, yalnız ve yardımsız bırakmayan 

yüce bir yaratıcı düşüncesi ile huzur duyduğunu ifade ederken; KÖ3’ ün ifadelerinden 

ailesinden duyduğu Tanrı anlatısında “takip eder, izler, davranışları ahirette iyi-kötü olarak 

değerlendirir.” boyutunun ön plana çıkarıldığı görülmektedir. KÖ3, anlatının etkisi ile takip 

edilme durumundan rahatsızlık duyduğunu ve sürekli tetikte olma durumundan olumsuz 

etkilendiğini ifade etmektedir.   

Bazı ailelerin Tanrı anlatısında, Tanrı’ya dair özellikler ile birlikte bu özellikleri çocuk 

“yaşantısına nasıl almalı” ya dair cümleler kurduğu görülmektedir. Bu bağlamda çocuğa 



134 

 

Tanrı’nın da içerisinde olduğu bir anlam dünyası sunulduğunda çocuğun bu anlatıyı daha doğru 

ve kolay içselleştirebildiği görülmektedir. Bazı ailelerin anlatılarında ise, Tanrı’ya dair sadece 

literal tarzda bilgi verilmesi ile yetinildiği ve anlatıyı “yaşantısına nasıl almalı” ya dair ek 

açıklamaların yapılmadığı görülmektedir. Bu bağlamda çocuğun -bulunduğu yaş ve 

bilişsel/duyuşsal gelişim düzeyi özellikleri ile orantılı olarak- anlatı bağlamı ile yalnız 

kaldığında kendince anlamlandırmaya çalıştığı, yanlış anlamlandırmalar yapabildiği ve bu 

durumdan olumsuz etkilenebildiği görülmektedir.  

“Allah’ın affedici olduğunu anlattılar. Sonuçta Rahman ve Rahim.  Onun dışında sonsuz gücü 

olduğundan bahsettiler. Bizimle sürekli iletişim içinde olduğu, bizi çok sevdiğinden bahsettiler.  

Ahiret için de hani onu görebileceğimizi ve daha mutlu olabileceğimizden bahsettiler. İşte 

sürekli bizimle iletişimde olduğu, bizi sevdiği, hep yanımızda olduğu, bizim için iyi şeyler 

istediğini anlattılar. Ben daha çok güvendim. Hep yanımda olduğunu, beni sevdiğini, yani 

sevildiğimi hissettim. Ben küçükken mesela bir sorunla karşılaştığımda, Allah yanımda oluyor 

gibi, hiç temasım olmasa da, onu görmesem de, sanki kalbimde oluyor. Bana iyi yolu gösteriyor 

gibi hissediyorum, sevgi hissediyorum. KÖ2”  

“Çok korkmuştum. Hani yani sonuçta görünmüyor. Böyle bir şeyin varlığına beni inandırdılar. 

Hani küçüğüm, ne biliyim her an her yerde olabilir, diyorlar. Mesela bir an kafamın içinde, bir 

an hani ayağımın altında. Ne biliyim çeşitli yerlerde. O yüzden baya bir korkmuştum hani. Ne 

biliyim öldürür diye çok korktum. Kendi kendime işte korkudan annemlerin yanından ayrılamaz 

oldum. İşte sanki onlar beni koruyacakmış gibi. KÖ33”  

“Yani bir olumsuzluk yaşamıyorum ben. Hayatım çok stabil, devamlı aynı ritimde. Hiç kötü bir 

olay yaşamıyorum. Bu da korkutuyor beni. Niye hiçbir şey yaşamıyorum, hep iyiye gidiyor 

hayatım, diye. Etrafımda arkadaşımın annesi öldü ya da arkadaşlarımın maddi durumları kötü.  

Bu beni çok şey etkiliyordu, onların sıkıntıları var, benim yok. Benim neden yok hani. 

Korkuyorum. Sorun yok korkusu, işte ahiret için. Annem onlar cezalarını burada çekiyorlar. 

Ahirette rahat edecekler, demişti. Ben burada hiç sıkıntı yaşamıyorum, hiçbir şey çekmiyorum. 

Ben ahirette ne yaşayacağım.  Ahirette ceza yaşayacağım, kesinlikle yaşayacağım, diye 

düşünüyorum. KÖ33” 

Katılımcılar küçük yaşlarında Tanrı tasavvurları, Tanrı hakkındaki konuşmaları, 

soruları ve Tanrı ile iletişim kurma adına yaptıkları davranışları hakkında aile üyelerinden 

uyarılar ve düzeltmeler aldıklarını ifade etmektedirler. Bu uyarı ve düzeltmelerin Tanrı 

tasavvurlarının şekillenmesi sürecinde oldukça etkili olduğu görülmektedir.        



135 

 

“Ben küçükken annemle Allah’la ilgili konuşuyorduk. Allah merhametlidir öyle özelliklerini 

sayıyordu. Bende ne bileyim o an herhalde kalbim ısınmış onun sevgisiyle. Allah’ın resmini 

çizmiştim kendi kafama göre. Beyaz sakallı birini çizmiştim. Onu hatırlıyorum ama böyle 

ayakları falan vardı. Annem Allah böyle şey değildir. Böyle vücut içinde olan bir şey değildir, 

dedi. Allah her yerdedir dedi.  Yaptığın şey bence yanlış dedi. Sakın böyle şeyleri başka yerde 

yapma, yanlış anlaşılır demişti. Tamam, Allah’a olan sevgin var. Bu güzel bir şey dedi. Ama 

yanlış anlaşılır dedi.  Allah her yerdedir, O’nun bir şekli yoktur dedi. Hatta Kur’an-ı Kerimde 

de geçiyor  ‘Şah damarımızdan daha yakındır’ diye söylemişti. EÖ8”  

“O minaredeki amcanın Allah olmadığını annem söylemişti, Allah’ın yüce bir varlık olduğunu 

söylemişti… gerçekleri öğrenmem zor oldu, buna ikna olmam biraz zor oldu. KÖ30” 

Katılımcılardan KÖ5, KÖ6, KÖ18, KÖ24, KÖ28, KÖ29, KÖ38 ve KÖ43 de benzer bir 

bağlamda Tanrı’ya dair geliştirdikleri antropomorfist karakterdeki ilk tasavvurlarında aile 

üyelerinden uyarı ve düzeltmeler aldıklarını ifade etmektedirler.  

Bilişsel ve duyuşsal gelişmişlik seviyesinin sınırlılıkları ile çocuk, görünmeyen, soyut 

bir varlık olan Tanrı’yı anlamakta, anlamlandırmakta zorlanmakta, kendince benzetmeler 

yaparak, somutlaştırarak tasavvur etmeye çalışmaktadır. Çocuk anlatılar üzerinden hareket 

etmekte, kendince somut ve antropomorfist bir karakterin hakim olduğu bir şekilde Tanrı’yı 

tasavvur etmektedir. Tasavvur edebildiği kadarıyla ve şekliyle Tanrı’yı yaşamına almaya 

çalışmaktadır. Göremediği Tanrı’yı tanımaya, netleştirmeye ve direk temasa geçmeye 

çalışmaktadır. Çocuk bu gayretler içerisinde Tanrı ile iletişim ve etkileşim kurmaya 

çalışıyorken durumu fark eden bazı yetişkinlerin -ki bu kişi çoğunlukla aile üyelerinden biri 

olmaktadır- çocuğun Tanrı düşüncesi ile temas kurma çabasını değerli bulup, çocukluk 

bağlamına saygı duyarak ve empatik bir yaklaşım sergilemeye çalıştığı görülmektedir.  Bu 

bağlamda yetişkin, çocuğun mevcut somut ve antropomorfist karakterli Tanrı algısından, nihai 

hedef olarak anlattığı, dini terminolojide bahsedildiği şekliye soyut ve aşkın bir Tanrı 

tasavvuruna doğru yolculuğunda yanında yer almakta ve açıklamalarıyla onu desteklemektedir. 

Yetişkinler dünyasından aldığı destekle çocuğun, Tanrı düşüncesi ile temasında mevcut durum 

ile barışık bir şekilde ve ilerleyen zamanlarda olgunlaşma ve Tanrı’ya dair yeni öğrenmelerin 

de eklenmesiyle, güvenle ilerleyebildiği görülmektedir.  

Maalesef yetişkinlerden bazılarının böyle destekleyici bir tutumu benimsemedikleri 

görülmektedir. Bazı yetişkinlerin bir panik aciliyeti ile çocuklarına, Tanrı’yı somut tasavvur 

etmelerinin çok yanlış olduğu, insanlar tarafından hoş karşılanmayacak, kızılacak bir durum 

olduğu ve bir daha yapılmaması gerektiğine dair düzeltmeler, ikazlar ve uyarılarda bulunduğu 



136 

 

anlaşılmaktadır. Bu tutumu benimseyen yetişkinlerin, bilişsel ve duyuşsal gelişmişlik düzeyi 

özellikleri ve sınırlılıklarından kaynaklı bir şekilde çocuğun somutlaştırarak anlama eğilimine 

dair eleştiri getirdikleri ve çocukluk bağlamını yok sayma eğilimine girdikleri görülmektedir. 

Bu yaklaşımla çocuğun Tanrı’ya dair ilk tasavvuruna eleştiriler getirmektedirler. Bu süreçte 

çocuk, anlamlandırması için kendisine zaman tanınmadan, ısrarla yetişkin algısına hitap eden 

bir yaklaşımla, yetişkin dünyasında yaygın olan dini terminoloji üzerinden soyut bir Tanrı 

anlatımı ile karşılaşmaktadır.  Yetişkinlerin bu tavrı karşısında kafası karışan ve Tanrı’ya dair 

ilk tasavvuru hasar alan, yanlışlanan çocuk, tasavvurundaki Tanrı düşüncesinden uzaklaşırken, 

Tanrı’ya dair bir mesafe koymakta ve yabancılaşmaktadır. Geliştirdiği Tanrı düşüncesini hayal 

kırıklığı ile kaybetme deneyimi yaşamaktadır. Bu duruma ek olarak yargılanma, küçümsenme, 

kızılma, insanlar tarafından dışlanma ve utanma duyguları ile baş etmek durumunda 

kalmaktadır. Bu duygular sonraki zamanlarda ve bağlamlarda Tanrı düşüncesi ile temasa geçme 

çabasına ket vurduğu için yetişkin dünyasından yardım isteme, onlara sorabilme ve onlardan 

doğru bir rehberlik alma imkanını da kısıtlamaktadır.   

Katılımcılardan bazıları aile üyeleriyle birlikte izledikleri bazı tv dizilerinden 

etkilendiklerini ve Tanrı tasavvurunun şekillenmesinde o dizede Tanrı’ya, meleklere, ahirete 

dair sunulan içerik ve çizilen karakterlerin etkili olduğunu ve bu etkinin halen daha devam 

ettiğini ifade etmişlerdir.  

“Ben küçükken babaannemin izlediği bir dizi vardı tv’de. O dizide, öldükten sonra, ahiret hayatı 

başladıktan sonra insanlara hesap soran bir adam olurdu. Her zaman beyaz giyinmiş, sakallı, 

bir ak dede.  O zamanlar o çok ilgimi çekerdi. Annem ne kadar onu izlememi istemese de 

babaannemle evde kaldığım zaman izlemeyi çok isterdim ve onunla izliyordum. O zaman çok 

aklıma kazınmıştı. Yani Allah’ın dizideki gibi biri olduğunu düşünüyordum. Hala daha 

düşününce hemen oradaki görüntü geliyor aklıma. KÖ8” 

Katılımcılardan KÖ5, KÖ12 ve EÖ1 de benzer ifadelerle Tanrı tasavvurlarının aile 

ortamında izledikleri tv dizisinden etkilendiğini dile getirmektedir.  

Katılımcılardan KÖ17, aile üyelerinden yaş olarak kendisine daha yakın olan ablasının 

Tanrı’ya ve dine dair olumsuz tutum, tavır ve davranışlarından ister istemez etkilendiğini ifade 

etmiştir. Katılımcının ablasının tutum ve davranışları ile ablası aracılığıyla haberdar olduğu 

internet sitelerindeki Tanrı ve dine dair getirilen eleştiriler ve sorgulamaların etkisinde kaldığı 

görülmektedir. Bu bağlamda KÖ17, dünyada yaşanan kötülük meselesi üzerinden sorgulamalar 

yaptığını ve inancının sarsıldığını dile getirmektedir.  



137 

 

“Küçükken daha inançlı biriydim aslında. Ama ablam vegan sataniste dönünce benim de 

beynimi yıkmaya çalışıyor. Ben ister istemez kanıyorum yani. Hani namaz kılmaya çalışıyordum. 

İşte teravihe gidiyordum, sonra gitmedim. İki yıldır falan. Önceden Ablam da inanıyordu. 

Annem gurur duyuyordu bizlerle. Odasından bahsedeyim. Kırmızı perdeler takıyor, onları 

kapatıyor. Kırmızı ışık aldırdı anneme. Şey tarot falan istedi. Dışardan satanist gibi duruyor. 

Ama babam bunu bilse evden atacağını da biliyor. Yani içe karşı dinsel davranıyor.  Ablam ezan 

okunduğunda dalga geçiyor. Kur’an hakkında ileri geri konuşuyor. O gün işte din sınavına 

çalışırken bunlar çok saçma niye çalışıyorsun ki dedi. Her gün böyle şeyler yani. Evde acayip 

şarkılar dinliyor, kilise şarkıları dinliyor. Onlardan etkileniyorum, yani ister istemez. Karşıma 

internetten okuduğu satanist kuralların çıkarıyor. Allah inancım biraz daha azaldı eskiye göre. 

Şu an dünyanın durumundan mı? insanlardan mı bilmiyorum ama? Yani şu an her yerde savaş 

var ve yani bütün gençler yani şu an ters çıkıyorlar dinlere. Yani insanların da etkisi var. 

Bilmiyorum yani…Televizyonda gördüklerim. KÖ17”  

Katılımcılardan KÖ33 annesi ile camide katıldığı Kadir Gecesi etkinliğinde 

yetişkinlerin abartılı duygusal davranışlarından rahatsız olduğunu bu tarz davranışları kendisine 

yakın bulmadığını ve yetişkinlerin bu halinin kendisini olumsuz etkilediğini dile getirmektedir.    

“Geçen sene Kur’an kursuna gidiyordum ben. Kadir gecesinde falan çok dua ettiler. Böyle 

ağlaya ağlaya, hıçkıra hıçkıra. Yani inandırıcılıkları inandırıcıydı açıkçası. Yaptıkları şeye 

kendileri inanmıştı. Ama biraz abartı geldi benim için. O kadar da yapılmaz yani. Onların 

tarzını yakın bulmadım. Biraz soğuttu beni açıkçası. Ne biliyim çok abartıyorlar gibime 

gelemeye başladı. Bu dini de abartıyorlarmış gibime gelmeye başladı. Bu kadar böyle duygu 

sömürüsü yapıp da hani etrafındaki insanlara bunun yansıtılması. KÖ33” 

Katılımcılardan sevgi evlerinde kalanlardan küçükken ailesiyle ikamet edenler Tanrı ve 

dine dair ilk bilgilerini aldıkları referans noktalarının aileleri olduğunu; diğerleri ise kurumdaki 

yaşı büyük olan diğer çocuklar, kurum çalışanları ya da kuruma din dersi için gelen 

öğretmenler/hocalar olduğuna işaret etmektedirler.  

“Küçükken genelde anneme sorardım en başta. Temeli annem attı diyebilirim. Annem benimle 

fazla ilgilenmezdi de, ben gider sorardım işte. O da anlatırdı. EÖ20”  

Katılımcılardan EÖ20, yurt ortamında çevrelerinde dini alana dair kendilerine örneklik 

edecek yetişkinlerin bulunmamasının eksikliğini dile getirmektedir.  

“Çevre çok önemli. Çevrede dinle ilgilenen, ibadet yapanlar olsa, insanı teşvik ediyor. İnsanın 

da yapası geliyor. İşte yurt ortamında, burada çevre yapmayınca örnek alınacak kimse olmuyor. 

EÖ20”   



138 

 

Sevgi evlerinde kalan çocuklar kurumda kalan yaşı büyük çocuklardan bazılarının Tanrı 

ve dine dair takındıkları olumsuz tutumlardan rahatsız olduklarını ve onlardan etkilenmemeye 

çalıştıklarını ifade etmektedirler.  

“Bu yurtta 17 yaşında bir abi var. O Allah’a inanmıyormuş. Ateist mi ne diyorlar işte ondanmış. 

Annesi babası yanında olmadığı için o da, tövbe estağfurullah, üzüntüsünden sanki ceza veriyor 

Allah’a. Ateist olmuş.” EÖ18 

“Bizim yurtta tövbe haşa çok inanmayan var. EÖ16” 

Katılımcılardan EÖ17 ve EÖ20 de benzer ifadelerle bu durumdan rahatsızlığını dile 

getirmektedir.  

 

4.2.3. Aktarma Biçimleri  

İnsanlar gündelik yaşam süreçlerinde çok geniş bir yelpazeden gelen etkilere maruz 

kalmaktadırlar. Bireyler farklı bağlamlarda, farklı şekillerde yaşam durumlarından 

etkilenmekte ve bunlara karşı kendilerince tepki vermektedirler. Yaşam durumları üzerinden 

kurulan bu etkileşim bireyler için aynı zamanda bir bilgi kaynağı fonksiyonu da görmektedir. 

Kendiliğinden gelişen bu süreçler bireyin informal öğrenmelerinin de kaynağını 

oluşturmaktadır. Bu süreç zaman zaman bizzat yaşanan ya da şahit olunan bir olay, bir gözlem 

ya da bir anlatı üzerinden işlemektedir.  

Bireysel Deneyim Üzerinden  

Katılımcılardan KÖ24 ailesiyle özellikle annesiyle kurduğu olumlu bağlanma üzerinden 

Allah’ı, kendine verdikleri, yaptıkları ve tüm etkileriyle birlikte var olma ve yaşamını devam 

ettirme sürecinde bağlandığı temel varlık olarak tariflemektedir.   

  “Allah bizi yaratan bir varlık. Hani anneme olan bağlılığım gibi bir şey var aramızda. Hani 

annem bu zamana kadar iyi bakmış, beni doğurmuş ve hani şu anda konuşabilmemi sağlayan o 

ve babam yani. Allah da beni yaratmış. Şu anki yaşadığım mutlulukları ve üzüntüleri bana veren 

O. Hani Allah beni yaratmış ve geriye çekilmemiş. Hani bana Kuran’ı indirmiş okumam için. 

Hani peygamberleri vermiş. Ben mutlu olayım diye ne bileyim Sude’yi yaratmış. Ya da ne 

bileyim kardeşimi yaratmış. Mesela ne bileyim, ben zorluk çekmeyeyim diye, işte yiyeyim diye 

bir şeyler yaratmış. Bitkileri yaratmış işte oksijeni ve daha fazlasını yaratmış. İşte benim 

ciğerlerim için azotu yaratmış gibi şeyler yani. Hani Allah, benim hayatımda hani beni yaratan 



139 

 

ve benim hayatımda mutlu olmamı isteyen bir tane varlık. Yani Allah aslında beni seviyor. 

KÖ24” 

Katılımcılardan bazılarının kendileri ya da yakınlarının yaşadığı bazı kaza durumlarını, 

çevrelerinden gelen yorumların da etkisiyle, Allah ile ilişkilendirerek anlamlandırmaya 

çalıştıkları görülmektedir. Anlamlandırma çabalarında kendilerine gelen yorumlarda geçen dini 

terminolojilere atıf yaptıkları ve bir referans kaynağı olarak başvurdukları görülmektedir. Bu 

olayları anlamlandırma sürecinde yaşananlar aynı zamanda Tanrı tasavvurlarının da 

şekillenmesine etki etmektedir. KÖ16 küçükken yaşadığı bir bisiklet kazası ile ilgili 

komşusundan gelen kader yorumu üzerine uzun bir süre bu durumu Allah tarafından verilen bir 

ceza olarak düşündüğü için olumsuz etkilendiğini, daha sonra durumun öyle olmadığına dair 

annesi ile yaptığı bir paylaşım üzerine rahatladığını ifade etmektedir. Katılımcılardan KÖ18 

arkadaşlarının yaşadığı ve kendisinin son anda kurtulduğu bir trafik kazasını yorumluyorken, 

kazayı Allah ile ilişkilendirmekte ve Allah’ın geçmişte yaptıklarından dolayı arkadaşlarına bir 

uyarı verdiğini, belki de daha büyük ve kötü bir durumdan onları kurtardığını ifade etmektedir. 

Arkadaşları gibi bir hatası olmadığı için kendisini en başta kazadan kurtardığını da 

eklemektedir. KÖ23’ün, gördüğü bir düşme olayı hakkında sonrasında yaşanacak daha olumsuz 

bir olayın yaşanmasına engel olduğu için Allah’ın kulunu sevmesi, korumak istemesi ve yaşama 

müdahale etmesi şeklinde bir değerlendirmede bulunduğu görülmektedir.  

Katılımcılardan EÖ4 mağdurların yaşadıkları olumsuzluklar neden yaşandı, burada ne 

etkili oldu? meselesini cevaplandırmaya çalışırken örnek verdiği genç bir akrabasının intihar 

etmesi olayının yorumunda ailesinden edindiği dini terminolojiye referans noktası olarak 

başvurmaktadır.   

“Hayatta tesadüf diye bir şey yoktur. Yaşandıkları o kişinin imtihanıdır. Başkasına olamaz. 

Çünkü belki de başkası kaldıramayacaktı o yükü. Mesela bazıları diyor ki, intihar edenler nasıl 

bu yükü kaldıramıyorlar? Sen de diyorsun işte, o Allah’a bağlı olmamaktan geliyor. Normalde 

mesela Allah’a bağlı kalsalar, o yükü belki kaldırabilecekler. Ama işte insanlar hatta Allah’ı 

suçladıkları oluyor. İşte isyan ettikleri oluyor. O yüzden, hatta genellikle o yüzden, intiharlar 

oluyor. Yani Allah’tan uzaklaşmak yüzünden oluyor bunlar. Tanıdığım biri vardı. Ama hiç 

karşılaşmadım, hiç görüşemedim. O intihar etti, yükü kaldırmıyordu yani. EÖ4”   

Kayıp ve Yas Tecrübesi Üzerinden 

Katılımcılardan bazılarının yaşamlarında ciddi kayıplar yaşadıkları görülmektedir. 

Katılımcılardan 16 tanesi çeşitli sebeplerle TC Aile ve Sosyal Hizmetler İl Müdürlüğü Sevgi 



140 

 

Evleri’nde ikamet etmektedir. Katılımcı ifadelerinden bazılarının ebeveynlerini kaybettiği, 

bazılarının da ebeveynleri hayatta iken burada kalmak durumunda oldukları anlaşılmaktadır. 

Hemen hemen hepsinde evde aileleri ile birlikte olma isteği dikkat çekmektedir.  

Katılımcılardan erkek öğrencilerin yaşamak durumunda kaldıkları bağlamı 

kabullendikleri ya da öyle bir izlenim vermeye çalıştıkları görülmektedir. Katılımcıların 

yaşadıkları durumu anlamlandırırken referans noktası olarak dini terminolojiye başvurdukları 

görülmektedir. Erkek katılımcılardan biri yaşadıklarını “alın yazısı” şeklinde değerlendirirken 

diğerlerinin insan iradesine daha fazla alan tanıyan bir anlayışı benimsedikleri anlaşılmaktadır. 

Ancak hepsinde insanın herhangi bir etkisi olmaksızın başına gelen durumlar hakkında “burası 

kaderle belirleniyor.” açıklaması getirdikleri görülmektedir. Bu bağlamda yaşanan sıkıntıları, 

ya yapılan bir yanlış için verilen bir uyarı ya da ahiretteki cezayı azaltmak için dünyada verilen 

bir ceza olarak değerlendirmektedirler.  Öğrencilerin geneli yaşamı bir sınav olarak gördüklerini 

ve yaşanan sıkıntıların şayet sabrederlerse ve doğru davranırlarsa ahirette telafi edileceğini 

düşündüklerini ifade etmektedirler.  

“Hocam ben niçin buradayım? İki tane abim var. Madde falan kullandılar, hırsızlık yaptılar ve 

şimdi cezaevinde yatıyorlar.  Benim bir tane de engelli kardeşim var. Engelli raporu var. Benim 

kardeşlerimin adam olmaya pek niyetleri de yok. Okuldan da kaçıyorlar. Benim annem 

kardeşlerin içinden tek adam olan sen oldun, diyor. Orada kal, daha da oku, iyi bir adam ol, bir 

iş sahibi olursun diyor. Ben de tamam diyorum. Ben de sevgi evlerinde hiç para harcamıyorum. 

Paramı biriktiriyorum, direk anneme veriyorum. Hocam bir de ben buradayım ya, kardeşimin 

de burada olmasını çok istiyorum. Ben burada kalarak hayatımı kurtarmış oluyorum. 

Kardeşimin de hayatı kurtulsun istiyorum. EÖ21”  

“Benim annem babam mesela ne kadar kötü olursa olsun. Sırf anne babam olduğu için bir 

saygım olur. Ben hiçbir zaman gidip de sen bana niye bakmadın? Sen beni niye buraya yurda 

bıraktın demem. Belli ki bir şeyler olmuş, bir şeyler yaşamış. O onun kararı ama sonuçta o 

benim annem. EÖ20”    

TC Aile ve Sosyal Hizmetler İl Müdürlüğü Sevgi Evleri’nde ikamet eden kız 

öğrencilerin kurumda kalmak durumunu kabullenemedikleri görülmektedir. Yaşamak zorunda 

oldukları bu durumu Tanrı’ya nispet ederek “Allah bize bunları neden yaşatıyor?” sorgulaması 

yapmaktadırlar. Sorgulamanın hemen sonrasında yetişkin dünyasından duydukları “sorgulamak 

günahtır.” terminolojisinin etkisi ile Allah’tan af dilediklerini ve sabrederek yaşam sınavını 

geçmeye çalıştıklarını ifade etmektedirler.  



141 

 

“Hani çok sorgulamak günahmış ya. Şöyle mesela, işte Allah’ım niye bana böyle bir şey verdin? 

gibi, yani isyana bağlama. Sorgularken hani isyana gidebiliyor insan. Mesela senin yaşadığın 

olayı başka bir kişi yaşadığında onun tepkisi farklı oluyor. Bu da çok değişik mesela. Hani o 

isyan ederken sen şükrediyorsun. KÖ43”  

“Allah’a sormak isterdim. Niye kötü insanlar benim başıma, niye geliyor? Diye. Niye bu kadar 

acı çekiyoruz? diye. Neden mutlu olamıyoruz? Neden istediklerimiz olmuyor? diye sorardım. 

Bunlar Allaha karşı beni olumsuz etkilemiyor. Allah’a sığınıyorum, dua ediyorum. Gerçekten 

zor duruma geliyor insanlar. Bu kadar dert, bu kadar kötü insanlar. Kötü insanlar çok kötülük 

yapıyorlar, o da hep bizi buluyor. Nereye gitsem beni buluyor. Neden hep beni buluyor? Aileme 

gitmek istiyorum. Ama bu kötü insanların yüzünden gidemiyorum. Bazan çok soruyorum. İşte 

niye bu kadar dert var? diye. Ama sonra da Allah sevdiği kullarına dert verirmiş diyorum. Kader 

hakkında düşününce bu acılar aklıma geliyor. Acılar aklıma gelince de ağlıyorum. O zaman da 

işte duygulanırım, Allah’ıma dua ederim. KÖ37” 

“Yani mesela ilahi adalet konusunda, ilk başta da ben bu konuda çok takılmıştım. Haberlerde 

hep çocuklar yetimhaneye bırakılıyor ya da ona benzer şeylerden bahsediliyordu. O konuda 

neden böyle küçücük çocuk, neden bunları yaşıyor? Bunu yaşamak çok ağır bir şey değil mi? 

hani düşünüyordum. Sonrasında hani her insanın kendine göre bir zorluğu olduğunu, 

kaldıramayacağı bir yükü olmadığını, Allah’ın ona göre kaldıramayacağı bir yükü 

vermeyeceğini düşündüm kendi kendime. KÖ41”  

Katılımcılardan KÖ35, KÖ36, KÖ38 ve KÖ39’ da benzer ifadelerle yaşamak zorunda 

kaldıkları durumları kabullenemedikleri ve yaşadıkları bağlamı Allah’a nispet ederek 

sorguladıkları görülmektedir.  

Görme engelliler orta okuluna devam eden 4 katılımcının yaşadıkları engellilik durumu 

ile eğitim için ailelerinden uzakta ikamet etmek durumunu kabullendikleri ve bu durumlara dair 

herhangi bir sorgulama dile getirmedikleri görülmektedir. Sadece bir katılımcı kader değişir 

mi? Benim görme engelli olmam değişir mi? şeklinde bir soru sormaktadır. Katılımcıların 

ifadelerinden buradaki sosyal etkileşimlerinin daha çok yaşıtlar arasında gerçekleştiği ve 

Tanrı’ya dair referans noktalarının akran çevresi ve internet ortamı olduğu anlaşılmaktadır.  

Kendi aileleriyle ikamet eden katılımcılardan bazılarının dile getirdikleri herhangi 

olumsuz bir yaşam deneyimleri yok iken, bazılarının ciddi sağlık sorunları yaşadığı, bazılarının 

aile üyelerinden birini kaybettiği, bazlarının da ebeveyninin boşanmış olduğu anlaşılmaktadır. 

Bu bağlamda yer alan katılımcıların sosyal çevrelerinde iyi ilişkilere sahip oldukları ve 

yaşadıkları sorunlarda yardım ve destek ihtiyaçlarını karşıladıkları görülmektedir. 

Katılımcılardan bazıları yaşadıkları durumu anlamlandırma sürecinde herhangi bir soru 



142 

 

sormazken bazılarında ise yaşadıkları kayıp durumunu Allah’a nispet ederek, “bu durum benim 

başıma neden geldi?” sorusunu sordukları görülmektedir. Katılımcılardan bazılarının 

yaşadıklarını anlamlandırma sürecinde referans noktası olarak çevrelerinden gelen “Allah 

sevdiği kulunu yanına alırmış”, “Rahatsızlıkları vardı, çok çekmedi”, “Daha kötü bir şey 

yaşamaktan kurtuldu”, “her şerde bir hayır vardır”, “yaşam bir sınavdır” ya da “Allah herkesin 

kaldırabileceği yüküne göre sınav yapıyor.” şeklindeki dini terminolojiye başvurdukları ve 

kendilerince durumu kabullenmeye çalıştıkları görülmektedir.  

“Yaşam sınavının soruları yaşanan zorluklar. Acı gibi. Acı böyle. Ailevi kayıplar. KÖ22”  

“Benim abime araba çarpmıştı. Ama kurtulamadı. Abim acı çekmeden öldü. Mesela şu an 

abim yaşasaydı belki sakat kalacaktı, beterin beteri var. Böyle olması daha iyi oldu, diye 

düşünüyorum. Her şerde vardır bir hayır. Kötü şeyler yaşayınca Allah sabır veriyor zaten. 

Mesela amcam da 99 depreminde öldü. Yani Allah sabrını veriyor bence. Ahirette onu göreceğin 

için seviniyorsun yani. Göreceksin. Cennette İnsan sevdiğiyle beraberdir, demiş ya peygamber 

efendimiz. Hani özlüyorsun yine de ama ahirette göreceğin için için rahat oluyor. Ahiret dünya 

işte hepsi birbirini tamamlıyor. Sabırlı oluyorsun. Bir de abime çarpan adam hiç yatmadı, hiç 

içerde durmadı. Şimdi dışarda geziyor. Bunu düşününce Ya sinir ediyor. Ama ben nasıl olsa 

yine ahirete bağlıyorum. Nasıl olsa ahirette alacağız hakkımızı gibisinden. KÖ25”   

“İşte bizimkilerden alın yazısı diye düşünen bir babaannem vardı. Onun da fikri değişti. 

Ben anlattım. Dedim ki madem kader o zaman ben de karşı çıkayım babaanne dedim. 

Dedim annem de vefat etti. O zaman bana kötülük yaptı. Sonra bir düşündü. Durakladı. 

Haklısın aslında dedi. Sonra acaba ben niye böyle düşündüm dedi. O zamanlar 

babannem çok yanımda değildi. Ama annem vefat ettiği zaman kader, alın yazısı 

deseydi. O üzüntüyle bende de patlak verebilirdi, diye düşünüyorum. Karşı gelme olayı 

olabilirdi. (Annenin ölümünde kader diye yorum yapan oldu mu?)Ya hocam oldu. Oldu 

da çok yakınlarım değildi. Zaten ben kimseyi duymuyordum. Yakınlarımdan duysaydım 

belki kaldıramayabilirdim. Annemin vefatında şey duydum. Allah sevdiğini yanına alır. 

Allah sevdiğini alır. Onları duydum. Fazla da şey olmadı. EÖ1”   

Katılımcılardan KÖ16, KÖ18 ve KÖ26’nın kendilerinde ya da yakınlarında yaşanan 

ciddi sağlık sorunlarının nedenini sorguladıkları ancak anlamlandıramadıkları görülmektedir. 

Yaşadıkları bağlamı Allah’a nispet ettikleri görülmektedir. Allah’ın bu durumun yaşanmasını 

neden istediğine dair bir açıklama getiremediklerini, Allah’a dair kötü bir duygu da 

hissetmediklerini, dua ile Allah’a sığındıklarını ve yardım istediklerini dile getirmektedirler.  



143 

 

Dua Üzerinden   

Katılımcı ifadelerinden Tanrı tasavvurlarının şekillenmesinde yaşam durumları 

içerisinde Tanrı ile direkt yaşanan bir deneyim ve etkileşim olarak dua olgusu önemli bir 

referans kaynağı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bazı katılımcılar Tanrı’yı duaları kabul eden bir 

varlık olarak tarifliyorken, bazıları da kabul etmeyen bir varlık olarak tariflemektedir. Duaların 

karşılık bulması durumu Tanrı’yı birinci elden “yar ve yardımcı” olarak hissetmelerine katkı 

sağlarken, duaların gerçekleşmemesi durumu ise sanki Tanrı kendilerini duymuyormuş, 

kendilerini önemsemiyormuş gibi hissetmelerine yol açabilmektedir. Zorlu bir süreçten 

geçerken yapılan duaların kabul edilmediğinin düşünülmesi de sanki Tanrı yarattığı insanı ve 

yaşadığı acıları hiç umursamıyormuş düşüncesinden Tanrı evrene müdahale etmez düşüncesine 

kadar geniş bir yelpazede etki oluşturabilmektedir.  

“Mesela dua ettiğinde illaki alıyorsun karşılığını. Mesela Allah’a dua ediyorsun, sesleniyorsun 

ve cevabını alıyorsun. Bu en büyük etken yani inanman lazım. Daha da bir yakınlaşma oluyor 

Allah’a. Kendimi O’na daha yakın hissediyorum. KÖ7”  

“Mesela bir olay oldu. Sonra ben o olaydan kaynaklanan bir şey istedim. O olmuyor. Yapmıyor. 

Düşünüyorum da birine zarar verecek mi? Vermeyecek. Ama yapmıyor. Neden duam olmuyor 

acaba?  Beni duymadığını düşünüyorum o zaman da. Ya benim istediğim bir şeyi başkası 

istemediği halde ona oluyor. Ama benim duam kabul olmuyor. KÖ3”  

“Bir ara zorlu bir dönem yaşıyordum. Dua ediyordum karşılık bulamıyordum. Öyle çok 

araştırma yapasım geliyordu. Dualarıma karşılık bulamamak beni araştırmaya yöneltti. 

Okuldaki din hocalarına sordum. Din hocaları kader diyor. Bütün dualar karşılık bulmaz. Bazı 

şeyler kaderdir, diyor.  Onların söylediğini inandırıcı bir cevap bulmadım, soğudum. EÖ15” 

Duaların gerçekleşmesi durumu ile ilgili olarak katılımcılardan KÖ28, KÖ33, EÖ2, 

EÖ20 de KÖ7 ile benzer değerlendirmelerde bulunuyorken; duaların gerçekleşmemesi durumu 

ile ilgili KÖ2 de, KÖ3 ile benzer değerlendirmede bulunmaktadır. Katılımcılardan EÖ19 

duaların kabul olup olmamasının Allah’ın yolunda gidip/gitmemeye bağlı olduğunu dile 

getirirken; KÖ26 ise duaların kabul olup/olmamasının ne ile ilgili olduğuna, nasıl ve ne kadar 

istendiğine göre değiştiğini düşünmektedir. Katılımcılardan KÖ38 ise, Allah’a dair hissettiği 

duygu ve bağlılıkta dualarının kabul edilip/edilmediği düşüncesinin önemli bir etken olduğunu 

ifade etmektedir.  



144 

 

Katılımcılardan KÖ33 ve EÖ2, yaşam durumlarında Tanrı’nın rolüne dair getirdiği 

sorgulamalarında zihni oldukça karışmış durumdayken, “haksızlık edemem, dualarıma cevap 

veriyor.” şeklinde dualarının karşılık bulduğu düşüncesinden hareketle Tanrı ile yaşadığı 

bireysel tecrübesine başvurduğu anlaşılmaktadır. Sorgulamaları olsa da bu tecrübe üzerinden 

Tanrı ile bağını koparmamaya çalıştığı görülmektedir.   

Bazı Üniversitelerde Okuyanlar Ateist Oluyor Gözlemi Üzerinden 

Katılımcılardan KÖ10 komşu kızının üniversiteye başladıktan sonra ateist olması 

üzerinden bazı üniversitelere giden gençlerin o üniversite ortamında özgürlüğün çok 

vurgulanması sebebiyle ateizme yöneldikleri değerlendirmesinde bulunmaktadır.  

“Bence çevre etkiliyor. Genelde insanlar üniversiteye geçtiklerinde ve bazı belirli 

üniversitelerde ateist oluyorlar. Genel gözlemim bu. Mesela genelde çok fazla okuyan kişiler 

ateist oluyor. Fazla çalışan kişiler. Bunda üniversitenin etkili olduğunu düşünüyorum. Çünkü 

babam üniversitedeyken de bir öğretmeni dine inanıyor diye onu dersten geçirmemiş. 

Komşumuzun kızı da üniversiteye geçtikten sonra ateist oldu. Onun gittiği üniversite de öyle bir 

üniversite idi. Genelde öyle üniversitelerde okuyanlar ateist oluyor. Hani özgürlükten çok 

bahsediyorlar o çevrede. Her şeyi ben yaptım, kimse beni yönetemez gibisinden. Yani kimse bana 

karışamaz gibisinden. Bunun etkisi olabilir. KÖ10” 

Yaşam Durumları Yorumları Üzerinden 

Katılımcılardan çoğu sosyal çevrelerinden yaşam durumlarına dair gelen dini içerikli 

yorumların kendileri ve yaşıtları üzerinde birer referans kaynağı olarak etki ettiğine işaret 

etmektedirler. Sosyal çevreden gelen olumsuz yaşam durumları hakkında “kaderim böyleymiş” 

söyleminin yaygın bir şekilde kullanılmasının bu yanlış tavrın çocuklar ve gençler tarafından 

modellenmesine yol açabileceği ve sorumluluk almaktan kaçma eğiliminin yaygınlaşmasına 

sebep olabileceği değerlendirmesinde bulunmaktadırlar.  

“Etraftan duydukça, bunlar benim kaderim, kaderimde bu varmış, işte kısmet böyleymiş, hani 

böyle yazılmış gibi. Ona dendiği zaman o da bana böyle olacak demek ki diyor ve bırakıyor her 

şeyi. Hani mesela bir sınav için çalışıyorlar. Mesela hani Allah nasıl yazdıysa, kaderimde ne 

varsa o olacak diye duyunca. Hani o zaman çalışmama gerek yok deyip bırakan çok kişi var. 

KÖ18” 

“Her şeyi Allah yazdı. Bundan sonra istediğimi yapayım diye düşünebiliyorlar. Hani Allah yazdı 

nasıl olsa. EÖ14”  



145 

 

“Alınyazısı düşüncesinin toplum hayatına olumsuz etkisi var. İnsanlar kendilerinde hiçbir 

şekilde sorumlu tutmazlar, suç aramazlar ve düzeltemezler hatalarını. Her şey sürekli kötüye 

gider açıkçası. Çünkü kendi hatanı düzeltemiyorsun sürekli eksik bir yanın olacak senin. Onu 

düzeltemediğinde de işte sorunlar kocaman olacak.. Bu sebeple eğitime büyük görev düşüyor. 

Bu yanlış düşüncenin devam etmemesi için. Bu konuda veli toplantılarında falan ailelerin de 

bilinçlendirilmesi gerekiyor bence. KÖ8” 

Katılımcılardan KÖ1, KÖ2, KÖ11, KÖ20, EÖ1 ve EÖ14’ün de benzer 

değerlendirmelerde bulundukları görülmektedir.   

Katılımcılardan KÖ33’ün annesinin, yaşam durumlarında yaşanan acılar ve sıkıntılara 

dair getirdiği “sıkıntılar ahiretteki cezayı azaltır” söyleminden hem bireysel duygu durumu 

açısından hem de Allah’a dair hissettiği duygu durumu açısından oldukça olumsuz etkilendiği 

görülmektedir.   

“Mesela annem şeyden bahsetmişti. İnsanların yaşadıkları sıkıntılar hakkında, işte onlar 

cezalarını burada çekiyorlar. Orada rahat edecekler. Ben hiçbir şey çekmiyorum. Ben ahirette 

ne yaşayacağım.  İyi yaşıyorum. Kötü yaşadığım bir şey yok. Böyle kendimi kaybedecek ya da 

ne biliyim ruh halimi etkileyecek hiçbir şey yaşamadım. Daha belki ileride yaşayacağım. Ama 

şu an beni etkiliyor açıkçası. Bu sorun yaşamamak durumu. Bütün cezayı ahirette yaşayacağım, 

kesinlikle yaşayacağım, diye düşünüyorum ve korkuyorum. KÖ33” 

Katılımcılardan KÖ8, EÖ7 ve EÖ20 toplumdaki bireylerin Tanrı ve dine dair 

yorumlarının olaydan olaya değiştiğini daha doğrusu kendileri olaydan nasıl etkileniyorlarsa 

ona göre değiştiği gözlemini dile getirmektedir. Aynı kişi yaşadığı olumlu bir olayda Tanrı 

hakkında olumlu konuşabiliyorken olumsuz olayda olumsuz konuşabilmektedir. İnsanların bu 

şekilde Tanrı hakkında çelişkili anlatımları ve çelişkili tavırları gençlerin zihninde soru işaretleri 

bırakabilmektedir.  

“Hocam olumlu yaşam durumlarında herkes işte iyi düşünüyor. İşte ya Rabbim şükür falan diye.  

Ama onu devam ettiremiyorlar. Bazen de işte adaletsiz olduğunu düşünebiliyorlar. Eskiden 

zengindik şimdi niye fakiriz? diye. Fakir olan zengin oluyor. Ondan sonra diyor ki ya Rabbim 

şükür. O da Allah’ın iyi olduğunu düşünüyor. Yani durumlara göre insanlar farklı düşünüyor. 

EÖ7” 

 

 



146 

 

4.2.4. Yetişkin Dünyasının Şablonları ve Sorunları Ekseni  

İnsanımız Allah Hakkında Sus Konuşma Der  

Katılımcılar yetişkinlerin yaşam durumlarında Tanrı’nın rolünün ne olduğuna dair 

yorum yaparken zorlandıklarından bahsetmektedirler. Yetişkinlerin Tanrı ve dine dair soru 

sorulmasından rahatsızlık duyduklarını ve bu sebeple sorularını onlara soramadıklarını ya kendi 

içlerinde sorgulamaya devam ettiklerini ya da arkadaş çevresi ve internet ortamında 

araştırdıklarını ifade etmektedirler. Bu durumda da şanslarına ne çıkarsa ona muhatap oldukları 

anlaşılmaktadır.  

 “Hani dini konuları çok araştırmayın deniyor. O da çok mantıklı gelmiyor. Neden 

araştırmayalım? O zaman kötü bir şey mi bulacağız? EÖ15” 

“Allah hakkında neler söylendi? Hani böyle genelde, Anadolu insanı zaten Allah hakkına 

konuşmaktan biraz korkar. Sevgisinden, korkusundan. Allah’ı mı sorguluyorsun gibi. Onun için 

pek bir şey söylenmedi hani. Allah genelde güçlü denilir. Büyük denilir. Başka bir şey pek 

söylenmez. EÖ6” 

Toplumsal kutuplaşma ve ideolojik bakışın iki yüzü 

Katılımcılardan bazılarının, ailesi ve yakın sosyal çevresi vasıtasıyla haberdar olduğu 

ve büyük ihtimalle dünya görüşü olarak benimsediği düşünce sistemleri yada ideolojiler 

üzerinden yaşam durumlarını değerlendirdikleri görülmektedir. Toplumsal kutuplaşmanın her 

iki yanında da benzer bir zihin haritası görülmektedir. Yaşanan kötülüklerin kaynağı olarak 

kendi benimsedikleri düşünce sisteminin toplumda hakim olmamasını öne sürmektedirler. 

Ayrıca benimsedikleri düşünce sisteminin geçmişte kendilerince en parlak olduğu dönemin 

örnekliğinde çözümler sunmaktadırlar.   

“Yaşanan olumsuz durumlarda toplum etkili. Mesela toplumdan insanlar dışlandığında onlar 

kötü oluyor. Topluma karşı nefret besleyenler olabiliyorlar. Ya da doğru yetiştirilmediği için o 

davranışları yapıyorlar. Aslında toplum iyi olursa… Osmanlı toplumu nasıldı mesela? Hani 

insanlar o kadar iyiydi ki zaten. Ne dilenci vardı. Ne öyle hani sokakta böyle pis pis insanlar 

dolaşmazdı. Herkes kendi rızkını bilirdi. Kimseninkine göz dikmezdi. Ama toplum zaman 

ilerledikçe değişti işte. Bizim eski insanlar daha çok imanlıydı. O yüzden Allah korkusu olduğu 

için aslında kimse kötü bir şey yapmıyordu. Ama sonradan insanlar unuttu bunu yani. O yüzden, 

toplumun iyi olan kısımları da kötü olan kısımlarını gözetmediği için onlar da bize kötülükler 

yapmaya başladı. Bu toplum olarak bir döngü aslında. Onların da suçu yok. EÖ13”  



147 

 

“Dini yanlış anlayan ve sesi çok çıkan insanlar da toplumu yanlış yönlendiriyor. Bu gibi kişiler 

dini istismar ediyor. Toplumda bir kutuplaşma oluşturabiliyorlar. EÖ3”  

“Bu kötü olaylar bana göre toplumla alakalı bir şey. Hani toplumun ahlakına dayanıyor. Mesela 

şimdi Atatürk dönemindeki Türkiye ile günümüzdeki Türkiye arasında çok büyük bir fark var 

aslında. Şu anda yozlaşmış durumdayız. O zamanda bir ilericilik vardı. Türkiye gelişiyordu. İşte 

en başta fabrikalar. Sonra işte kılık kıyafette ilerleme gibi, kadına hürriyet, mesela seçme ve 

seçilme hakkı gibi. Ama gün geçtikçe şimdi daha çok yozlaşma var. (Bahsettiğin dönemde 

toplumsal hayatta insanlar birbirlerine nasıl davranıyordu?) Aslında tam bilgim yok. Ama 

duyduğum kadarıyla, hani belgesellerden vesaire anladığım kadarıyla, o zamanda insanlar 

daha ahlaklıydı ya. EÖ3” 

Katılımcılardan KÖ31’in ailesi üzerinden dahil olduğu sosyal gurubun dünya görüşü ile 

yaşam durumlarını yorumladığı görülmektedir. Yaşam durumlarına getirdiği soru ve 

sorgulamalarda gurubun görüşünün yansımaları dikkat çekmektedir. Bu sorgulamalar ve 

dindarların yaptıkları olumsuz davranışlar üzerinden dinden uzaklaştığını ifade etmektedir.  

“İslam hoşgörü dini diyorlar, ama bunu yaşamıyorlar. Ben ona kızıyorum. Yani insanların 

yaptığı hatalar beni dinden uzaklaştırıyor açıkçası. İşte tam olarak bilmiyorum ama sanki adalet 

hiç olmayacak.  Yani biz ne kadar uğraşırsak uğraşalım bence olmayacak, olmaz. Ya çünkü 

insanlar mesela haksız yere hapse giriyorlar. Bu en ufak bir örnek, mesela ayrılıklar çok oluyor. 

İşte insanlar hep kendinden olmayanı ötekileştiriyorlar. Kötü olayları görünce, insanların acı 

çektiğini görünce dine dair düşüncelerim, duygularım olumsuz etkileniyor. Mesela bir olay 

olmuştu. Doksanlarda hani Sivas katliamı olmuştu ya. Bazı insanlar bir kısım alevi insanları 

yakarak öldürmüştü ve Allah-u Ekber diyerek yapıyorlardı bunu. Yani Allah’ın yarattığı 

insanları hani. Allaha inanıyorsun ya neden Allah’ın yarattığı bir insanı yakarak öldürüyorsun 

ki?  Sırf kendi mezhebinden olmadığı için, neden yapıyorsun bunu? Dindar olduğunu 

söyleyenler böyle bir olayı yapınca dine karşı duygum da olumsuz etkileniyor bundan. KÖ31” 

Toplumsal Algılar  

Katılımcılardan bazılarının ifadelerinden yakın çevreden başlamak üzere dünya 

insanlığına kadar genişleyen bir boyutta halka halka sosyal çevrenin Tanrı, din ve İslam’a bakış 

açılarının kendileri ve akranlarının düşünceleri üzerinde etkili olduğu anlaşılmaktadır. Bu etki 

ile gençler arasında bir takım soru ve sorgulamaların ortaya çıktığını, Tanrı’ya dair bakış 

açılarında ve dini yönelimlerinde olumsuz etkilenmelerin yaşanabildiğini ifade etmektedirler.   



148 

 

“Bir de insanlarda Kuran’ı ezeceksin diye bir anlayış var. Bu çok fazla var. Mesela biz 

Mardin’deyken kiliseler vardı Hristiyanlar için. Ama Amerika’ya git. Bir tane, iki tane, üç tane 

cami vardır. Ama bizim bir şehrimizde o kadar fazla var. Biz hoşgörülüyüz. Ama onlar? 

bilmiyorum. Böyle bir zihniyet var dünyada. Aynen Müslümanlara karşı olan bir zihniyet var.  

Müslümanlara olumsuz bakıyorlar. Bir de küçük yaşlarda mesela küçük bir çocuğa Allah’la 

ilgili olumsuz bir şeyler söylersen o çocuğun aklında öyle kalıyor. Öyle bir şey var. Yani çevre 

ne söylerse öyle bir etkilenme yaşıyor gençler. KÖ20”  

“Aslında dinin toplum hayatında önemli olması gerekiyor fakat değil. Bu da işte yine bazı 

insanların yanlış yönlendirmelerinden dolayı oluyor. İslam’ı yanlış anlayan ve anlatanlar 

yüzünden.  Toplumda İslam’a bakış da olumsuz etkilenebiliyor. Yanlış din anlayışları insanların 

dine bakışını olumsuz etkilediği için din de zarar görmüş oluyor. EÖ2” 

Bazı katılımcılar batılı değerlerin ve yaşam tarzının etkisinin akran çevresi ve sosyal 

medyada gittikçe yaygınlaştığına dikkat çekmektedirler. Bu etkilenmeler sebebiyle dinin 

getirdiği düzenlemelerin gençler tarafından özgürlüklerini engelleyen bir konumda 

görüldüğünü ve onları dine mesafeli bir duruşa yönlendirdiğini ifade etmektedirler. Bu 

mesafenin yaşanmasında dinin gençlere çevre tarafından yanlış anlatılmış olmasına dikkat 

çekmektedirler. Bu bağlamda en çok dile getirilen meselenin, İslam’ın kadına dair bakışı ile 

dini söylem ve düzenlemelerdeki toplumsal cinsiyet eşitsizliği olduğu görülmektedir. Bu 

noktadan hareketle dini düzenlemeler üzerinden Tanrı’ya dair bir adalet ve özgürlüğü kısıtlama 

sorgulamasının yapıldığı görülmektedir.   

“Din neden özgürlükleri kısıtlasın?  Özgür düşünceyi? Hani şey olarak düşünüyorlar. Kur’an 

bizim şunları şunları yapmamızı yasakladığı için biz neden bunlara uyalım? şeklinde 

düşünüyorlar. İnsanlar hani çok sıkılmış gibi hissettikleri için genelde dinden çıkıyorlar. Hani 

sanki böyle çember daraldıkça dışarı taşar ya sanki onun gibi hissettiklerini düşünüyorum. 

Buradaki sıkışmışlık durumu bence daha çok çevreden kaynaklanıyor olabilir. Çünkü din 

birazcık yanlış anlatılıyor. O düşünce konularında özellikle günümüzde çok fazla.  Çünkü batıyla 

etkileşim arttıkça ve insanlar onları gördükçe diyorlar ki, bu neden olmasın? Yani din bize bunu 

neden engellesin? Mesela daha çok kadınlarda var. İşte kapalılığın bazı alanlarda önlerine 

geçmesi gibi. KÖ14” 

“Bütün toplumlarda yanlış din anlayışı var. Mesela bu Türkiye'de de var. Mesela Arap 

ülkelerinde erkeklerin üstün olması anlayışıyla kadınlar rahatsız ediliyor. Nasıl desem erkekler 

daha fazla üstün, onlar her şeyi yapabilir gibi düşünülüyor. Mesela namus konusunda diyelim 

erkeklerin namusu yokmuş gibi davranıyorlar. Ama kadınlar her zaman namuslu olmalı diye bir 

düşünce var. Bunlar hep yanlış anlayış bence. Ben bunu ailemle de konuştuğumda bunun yanlış 



149 

 

din anlayışından kaynaklandığını ve insan kaynaklı olduğunu söylediler. Böyle saçma bir şey 

olamaz dedim. Belki insanlar da bu yüzden inanmıyor. Bence de bunlar dinle ilgili değil.  

İnsanların kendi yanlış anlamalarıyla ilgili. Mesela eğer insanlarını düzgün yetiştiren bir 

toplum olsaydı, tecavüz olayları vs. olmazdı. İnsanlar kadınlara güzel davrandığı için eşleriyle 

de iyi anlaşırlardı. KÖ10” 

Katılımcılardan KÖ11 çevresinden duyduğu anlatılar üzerinden İslami bakış açısındaki 

kadın-erkek eşitsizliği ve çok eşlilik meselesini eleştirdiğini, adalet sorgulaması yaptığını ve bu 

konular üzerinden çelişkiye düştüğünü ifade etmektedir.   

“Ya şöyle bir şey kadınla erkeğin eşitliği konusunda ya da erkeğin çok eşli olabileceği gibi bu 

tarz konularda çok çelişkilerim var. Ya acaba işte yeterince adil mi? yeterince doğru mu? Biraz 

taraflı geliyor bana. Bir taraf tutma öyle bir durum var gibi. yani tabi ki kadınlara kötü davranın 

demeye çalışmıyor. Ama biraz daha erkeklere daha iyi davranılıyor. İyi davranıldığını 

düşünüyorum. KÖ11” 

 

4.2.5. Çevreden Gelen Kader Anlatısı 

Katılımcıların büyük çoğunluğu küçük yaşlarından itibaren çevrelerinden Tanrı ve dine 

dair pek çok anlatı duyduklarını ifade etmektedirler. Tanrı ve dine dair düşüncelerinin 

şekillenmesinde bu anlatıların oldukça etkili olduğu anlaşılmaktadır. Küçük yaşlarda bu 

anlatıların daha çok çevrenin özellikle de anne babanın Tanrı ve dini öğretme gayretleri üzerine 

geldiği ve daha çok Tanrı’ya yoğunlaştığı görülmektedir. İlerleyen yaşlarda okul sürecinin 

başlaması ile çocuğun evin dışında başka insanlarla, örneğin öğretmenleri ile veya yaşıtlarıyla 

temas etmesi üzerine daha farklı dini anlatılar edindiği anlaşılmaktadır. Tanrı ve dine dair gelen 

bu anlatılar içinde özellikle çocuk kim ile daha yakın ilişki kurmuşsa, kime kendini daha yakın 

hissediyorsa, kim ile daha rahat iletişim kurabiliyorsa ondan gelen anlatıların daha etkili olduğu 

görülmektedir. Bu etkili kişi ailesiyle birlikte kalan katılımcılarda daha çok anne yada babadan 

biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Bazen de daha iyi bir iletişim yakalanan ve daha çok 

güvenilen bir aile bireyi, bir dayı, bir hala olabilmektedir.  

Ailesinden uzakta sevgi evlerinde ya da görme engelliler ortaokulu pansiyonunda 

ikamet eden katılımcılar için bazan kurumda çalışan abla şeklinde hitap ettikleri biri, bazan 

kuruma din dersi için gelen öğretmen, bazan kurumda kalan daha büyük bir çocuk, bazan bir 

arkadaş ya da çevresinde iletişim kurabileceği kimse yok ise internet ortamı olmaktadır.  



150 

 

Tezimiz kapsamında katılımcılara öncelikle olumlu olumsuz yaşam durumlarında kim 

yada ne etkili? Bu konuda çevreniz size ne anlattı? Nasıl yorumlarda bulundu? Nasıl davrandı? 

sorularını ve devamında da çevreniz kader hakkında ne söyler? Nasıl tanımlar? Sorularını 

yönelttik. Bu bağlamda katılımcıların sosyal çevrelerinden gelen dini anlatılarda kadere dair, 

yaşam durumlarında insan ve Allah’ın rolüne dair ne duyduklarını, ne öğrendiklerini ve 

bunların Tanrı tasavvurlarının şekillenmesi sürecini nasıl etkilediğini tespit etmeye çalıştık.  

Kader, Alın Yazısıdır Anlatısı  

Katılımcılardan çoğu aileniz ve sosyal çevrenizdekilere “yaşam durumları hangi 

etkenlerle, nasıl şekilleniyor?”  ya da “kader nedir?” şeklinde sorsanız size ne derler? Sorusuna 

“yazgı ve alın yazısı” şeklinde cevap verdikleri görülmektedir. Katılımcılar ayrıca bu anlayışın 

toplumda oldukça yaygın olduğunun da atını çizmektedirler. Bu anlatılar etkisi ile 

katılımcılardan bazıları kendilerinin de benzer düşüncelere sahip olduklarını dile 

getirmektedirler.  

“Eskiden bana anlatılana göre, açıkçası ben de şey diye düşünüyordum. Hani kaderde varmış, 

o yüzden oldu falan deyince, hani bir kader var ve ona göre olan oluyor diye düşünmüştüm. Çok 

ayrıntılı düşünmemiştim de yine de o şekilde oluyor, diye düşünüyordum. KÖ21”   

“Allah tarafından yazılmış hani sadece Allah’ın belirlediği. Toplumun bir ölçütü hocam. 

Allah’ın belirlediği, Allah tarafından yazılmış bir şey. Allah her şeyi yazıyor, öyle düşünüyorlar. 

On kişiden Sekiz dokuzu böyle düşünüyor bence. EÖ14”  

“Dediğim gibi toplumda kader hakkındaki alın yazısı şeklindeki yanlış düşünceler büyükten 

küçüğe aktarıldığı için yanlışlık da süreli aktarılıyor. EÖ1”  

Katılımcılardan KÖ22, KÖ26, KÖ31, KÖ33, KÖ41, EÖ18 de KÖ21 ile benzer 

ifadelerle toplumda alınyazısı anlayışının yaygın olduğunu ifade etmişlerdir.  

Katılımcılardan bazıları ailelerinden gelen kader anlatısında her iki eğilimin de 

olduğunu ifade etmektedir. Katılımcılar bu durumda kendilerini kime daha yakın 

hissediyorlarsa onun kader anlatılarından daha çok etkilendiklerini ifade etmektedirler.  

“Ailem işte Allah yazdı, diye düşünüyor. Annem öyle düşünmüyor. Daha derine indiğin zaman 

öyle olmadığı biliyor. O yüzden bana sen kendi hayatını yaşayacaksın diyor. Yazgı ama diyor 

sen kendin çalışmalısın, sen yapıyorsun diyor. Allah da yazdı, diyor. Ama kendi önüne bak fikrine 

daha yakın. Sık sık söyler bunu.  Babam ise Allah yazdı, her şeyi Allah belirliyor, şeklinde bir 



151 

 

kader anlayışında. Ama ben hiç babamın benimle konuştuğunu hatırlamıyorum. Annem etkiliyor 

benim hayatımı, Babam çok fazla karışmıyor. EÖ14” 

“Çevrem, yaşanan olaylar hakkında bazen insanların etkisiyle oluyor, diye düşünüyor. Bazen de 

Allah hayırlısını böyle vermiş, diye düşünebiliyor. Benim ailem, o kişi zaten ölecekse orada ölür, 

diyor. Mesela bu olay olmazsa bile o kişi ölürdü orada, diye düşünüyor. Ailem öyle düşünüyor. 

Ama bir babam öyle düşünmüyor. Bir kere şeyi anlatmıştı. Ecelin değişebileceği ile ilgili bir 

tane hikâye anlatmıştı. Annem sınava giderken şey diyor nasibinde ne varsa odur. Anne dedim 

çalışmadan girsem nasibimde ne varsa odur olmaz ki. Ne kadar çalıştıysan onu alırsın dedim. 

O da bir şey demedi. KÖ25”  

Katılımcılardan KÖ33, KÖ43 ve EÖ2 yakın çevrelerinden gelen farklı kader anlatıları 

etkisi ile kafalarının karıştığını ve bu durumu sorguladıklarını ifade etmektedirler.  

Kader, Allah ve İnsanın Birlikte Etkili Olduğu Bir Süreçtir Anlatısı  

Katılımcılardan bazıları aileniz ve sosyal çevrenizdekilere “yaşam durumları hangi 

etkenlerle, nasıl şekilleniyor?”  ya da “kader nedir?” şeklinde sorsanız size ne derler? Sorusuna 

“Allah ve insanın birlikte etkili olduğu bir süreç” şeklinde cevap verdikleri görülmektedir. Bu 

anlatılar etkisi ile kendilerinin de benzer düşüncelere sahip olduklarını dile getirmektedirler.   

“Ailem kader konusunda Allah’ın şıklarına inanıyorlar. Ama seçme hakkının bize verdiğine 

inanıyorlar. Ben de öyle düşünüyorum. KÖ24”  

“Yaşam durumları hakkında konuşurken benim çevrem olayları çok Allah'a bağlamıyor. Yani 

çok çok büyük bir şey olursa ancak bağlıyor. Mesela babamda öyle oluyor. Mesela sınav olduk 

ya. Babam diyor hani çok çalıştın ettin, demek ki hayırlısı buymuş diyor. Hayırlısı zaten güzel 

bir şey ya. Allah her şeyin en güzelini istiyor. Mesela biz bir şeyin olmasını istiyoruz. Allah 

bunun kötü olduğunu bizden daha iyi biliyor ve Allah ona gitmeyelim diye aslında bizi geri 

çekiyor. Biz bunu kötülük oldu zannedebiliyoruz. Ama kazalarda da insan daha çok ön plana 

çıkıyor bence. KÖ26” 

Kader, Allah’ın Verdiği Bir Sınavdır Anlatısı 

Katılımcılardan bazıları aileniz ve sosyal çevrenizdekilere “yaşam durumları hangi 

etkenlerle, nasıl şekilleniyor?”  ya da “kader nedir?” şeklinde sorsanız size ne derler? Sorusuna 

yaşamın bir sınav olduğu ve Allah’ın yaşam durumları üzerinden insanı sınav yaptığı şeklinde 

bir cevap geldiği görülmektedir. Ya da yaşanan sıkıntıların insanların yaptığı yanlış davranışlar 

karşısında bir uyarı mahiyetinde olduğu ifade edilmektedir. 



152 

 

“Yaşam durumlarında Allah hakkında genelde işte insanları sınav yapıyor denilir. Allah bizi bir 

sınav için gönderdiği, yaşananların bir sınav olduğu ve sabretmemiz gerektiği söylenir.  Bunları 

hepsini Allah bize verdi. Biz bunlara göre sabredersek, hayırlı amel yaparsak, iyilik yaparsak 

yine Allah bizi cennete koyacak. Eğer bu sınavdan geçemezsek cehennemde kalıcaz diye öyle 

anlatıyorlar. EÖ6”  

“Mesela böyle kötü bir şey oluyor ondan kurtulunca Allah kurtardı, diyorlar. Yurttan 

arkadaşların bindiği araba kaza yapmıştı. Kazayla Allah belki de uyardı onları. İşte yanlış bir 

şey yapmışlar. Dikkat etsinler diye uyarmış. Kaza yapmasalardı daha kötü bir şey olacaktı belki 

de. EÖ18”  

Kader İnsanların Seçimidir Anlatısı  

Katılımcılardan bazıları aileniz ve sosyal çevrenizdekilere “yaşam durumları hangi 

etkenlerle, nasıl şekilleniyor?”  ya da “kader nedir?” şeklinde sorsanız size ne derler? Sorusuna 

“insanın iradesi ve sorumluluğu” şeklinde cevap verdikleri görülmektedir.   

“Çevremden Allah belirler gibi bir ifade duymadım. İnsanların seçimi olarak düşünüyorlar.  

KÖ29”  

“Annem aslında kendini sorumlu tut da demiş oldu. Evet yani bende, kaderimden, kendimden 

sorumluyum. Bu tür bir tanım benim için doğru. Bu açıklama şu ana kadar tatmin ediyor beni. 

KÖ5” 

 Katılımcılardan EÖ6 yaşam durumlarında etkili olan süreçler hakkında aynı olaya dair 

çevresinde farklı bakış açılarıyla farklı yorumların getirildiğine şahit olduğunu ifade etmektedir.   

“Fakirlik zenginlik farkı vs. bu durumları düşününce ya da yaşayınca araştıran, çevresinden 

duyan veya imanı veya korkusu fazla olan birisi, Allah merhametlidir, Allah bunu işte bizi 

cennete koymak için yapmıştır, diye düşünebiliyorken; imanı zayıf olan, araştırmayan veya 

çevresi gelişmemiş insanlar da işte daha çok Allah adaletsizdir. Bak ona o kadar vermiyor. Orda 

neden savaş var? Madem Allah var neden Müslümanlar ölüyor? gibi düşünebiliyorlar.  EÖ6” 

 

4.2.6. Çevrenin Kader Anlatılarında Geçen Dini Terminolojiler  

Kader olgusu ile yaşam durumlarının hangi etkenlerle, nasıl şekillendiği ve yaşamda 

Tanrı-insanın rolünün yorumlanmasında yetişkin dünyasından gelen anlatılarda dini 

terminolojilere başvurulduğu görülmektedir. Bu bağlamda katılımcıların başvurduğu dini 

terminolojiler, “yaşam bir sınavdır”, “Allah kimseye taşıyabileceğinden daha fazla yük 



153 

 

yüklemez”, “Allah rızasını kazanmak asıl yaşam amacı olmalıdır”, “iman nasip işidir”, “ilahi 

adalet yerini buldu”, “Allah her şeyi bilir”, “sadaka vermek ömrü uzatır”, “ecel”, “tevekkül”, 

“vardır bir hayır”, “hayırlısı buymuş”, “hayırlısı olsun” şeklinde sıralanabilir.  

Yaşam Bir Sınavdır Terminolojisi 

Katılımcılardan çoğunun, yaşam durumları nasıl şekilleniyor? Çevrendeki insanlar bu 

konuda ne düşünüyor? Bu konuda din ne söylüyor? Sen ne düşünüyorsun? Sorularına yanıt 

olarak ve özellikle de olumsuz yaşam durumlarındaki süreçlerin yorumlanmasında yetişkin 

dünyasından duydukları “yaşam bir sınavdır” terminolojisi bağlamında bir açıklama getirdiği 

görülmektedir.  

“İslam dini hani hiçbir zaman sabrımızdan taviz vermememiz gerektiğini söylüyor, bir 

imtihanda olduğumuzu söylüyor. Allah bizi sınadığı için de bu sınavdan ancak sabrederek 

geçebiliriz. KÖ26”  

“Taşıyamayacağımız bir şey yüklenmiyor, verilmiyor. Zaten onları demek ki kaldırabileceğimiz 

düşünülüyor ki biz bu şekilde imtihan ediliyoruz. KÖ15” 

“Din işte yaşam durumlarının kişilere göre bir güzellik olduğunu. Mesela o savaşta ölüyor, şehit 

oluyor. İşte sabrediyor, yurdundan sürülüyor, hicret ediyor. Ayet var mesela yine onların 

yaşadıklarının cennete gitmesine, kurtulmasına vesile olacağına dair. Yaşananların bizim 

imtihanımız olduğunu söylüyorlar. EÖ6”  

Katılımcılardan KÖ14, KÖ26, KÖ30, KÖ41 ve EÖ4’ün de benzer ifadelerle “yaşam bir 

sınavdır” terminolojisine atıf yaparak bir açıklama getirdiği görülmektedir.    

Allah’ın Rızasını Kazanmak Terminolojisi 

  Katılımcılardan EÖ2 yaşam amacı hakkında konuşurken Allah bizi niçin yarattı?” 

sorusu üzerinden düşünmenin daha doğru olacağını ifade etmektedir. Bu bağlamdan hareketle 

yaratılma ve yaşam amacını yetişkin dünyasında kullanılan dini terminolojilerden hareketle 

“Allah rızasını kazanmak” şeklinde tariflediği görülmektedir.  

“Hayatın anlamının ne olduğu, aslında bu dünyaya niçin geldiğimizle alakalı bir soru bu. 

İnsanın bir hedefi olduğu zaman hayat anlamlı hale geliyor. O yüzden bu hedefin de hakiki bir 

hedef olması lazım. Benim için bu hedef Allah’ın rızasını kazanmak olabilir. Hani eğer bu dünya 

ölümlüyse, o zaman benim kazancım bu dünyadan bir şey olmamalı. EÖ2” 

 



154 

 

İman Nasip İşidir Terminolojisi  

Katılımcılardan EÖ2 yaşam durumlarında nasip kavramı üzerinde yorum yaparken ilgili 

kavram hakkında sosyal çevresinden edindiği anlatılarda yer alan “imanın nasip işidir.”  

şeklindeki dini terminolojiye değinmekte ve “iman nasip işi mi? Yok sa bireysel gayretle mi 

gerçekleşiyor?” Sorgulaması yapmaktadır.  

“Hatta bazan iman da bir nasip derler. Yani Allah verir, anlamında. Hatta peygamberimiz bir 

yere giderken bir Hristiyan ile beraber gidiyor. Hristiyan kişi de Müslüman olsun diye çok 

uğraşıyor. Ama o kişi kabul etmiyor. İşte nasibinde değilmiş gibi. O zaman işte iman da nasip 

işiymiş gibi. Eğer böyle ise o zaman burada insana bir günah olmuyor ki. Madem iman işi 

nasipse ve bu kişinin nasibinde Müslüman olmak yoksa o kişinin yapacak bir şeyi de olmuyor. 

Nasip emekle belirleniyorsa eğer, hadisteki kişi iman konusunda acaba çabalamamış mı? 

diyorum. İman için çabalamamışsa bu onun kendi tercihi mi oluyor? Yoksa Allah mı belirliyor? 

Burada kim etkili onu merak ediyorum. Eğer inanmak nasibinde yok idiyse günah da olmamalı 

bence. EÖ2” 

İlahi Adalet Terminolojisi 

Katılımcılar yaşam durumlarında meydana gelen olaylarda kişilerin seçimlerinde, 

yaptıkları ya da yapmadıkları davranışlarda hak edilen karşılıklar alınıyor mu? Sorusuna bazı 

katılımcılar dünyada alındığı cevabını verirken; çoğu katılımcı dünya hayatında çeşitli 

sebeplerin etkisi ile tam alınmadığı ve fakat ahirette mutlaka alınacağı açıklamasını 

getirmektedirler. Katılımcılardan bazıları da dünyada herhangi bir adaletten 

bahsedilemeyeceğini, asıl adaletin ahirette gerçekleşeceğini ifade etmektedir. Burada ilahi 

adalet terminolojisine başvurdukları görülmektedir.  

“Herkesin hak ettiğini görmesi lazım bence. Mesela kötülük işlediyse bunun karşılığını alması, 

iyilik yaptıysa yani bunun karşılığını alması lazım. Bence şu dünyada gerçekten adalet pek 

sağlanamıyor. Mesela birisi birisine kötülük yapıyor ve yalnızca yani yaptığıyla kalıyor. Kendi 

hayatına devam ediyor, ama kötülük yaptığı kişi yani bir çöküş içerisinde bulunuyor. Ama bunu 

hani bu dünyada karşılık almıyor olabilir. Ama kesinlikle bir karşılığı var, diye düşünüyorum.  

Zaten eğer öyle olmasaydı, kimse bir şey yapmazdı bence. Yaptığım her şeyi sanırım bunu 

düşünerek yapıyorum. Çünkü ben iyilik yapıyorsam bunun nedeni çünkü bende bir şey 

kazanacağım. İyilik yapıyorum o mutlu oluyor, ben de mutlu oluyorum. Bunun karşılığını da 

göreceğim. Başkası kötülük yapıyor olabilir ve bunun karşılığını da alacak. Sırf buna güvenerek 

destek alıyorum. Yani ilahi adalet her zaman kazanır bence. KÖ29”   



155 

 

Katılımcılardan KÖ1, KÖ32, EÖ20 de ilahi adalet terminolojisine atıf yaparak KÖ29 

ile benzer ifadeler dile getirmişlerdir.  

Allah Her Şeyi Bilir, Sadaka Vermek Ömrü Uzatır ve Ecel Terminolojileri 

Katılımcılardan bazıları insanın ölüm zamanı hakkında toplumdan gelen anlatılarda yer 

alan birbiri ile çelişiyor gibi gördükleri durumları sorguladıklarını ifade ermektedirler. Bu 

bağlamda ecel kavramı, sadaka vermenin ömrü uzattığına dair rivayet ve Allah’ın ezelden her 

şeyi bilmesi olgusunu birlikte ele alarak bir değerlendirme yapmaktadırlar.  

“Sadaka ömrü uzatır, derler ya hani. Ben de kişi eğer sadaka verdiyse ömrünün uzayacağına 

inanıyordum başta. Ama sonra da hani insanın ömrü bellidir gibi ifadeler kullanılıyor. Yani 

madem belliyse nasıl uzuyor? O zaman bu sefer de şey düşünmeye başladım. Allah bizim ölüm 

zamanımızı biliyor. Biz sadaka verip ömrü uzattık diyelim. O zaman Allah’ın kesin bildiği yer 

bizim sadaka vererek uzattığımız yer mi? Yoksa uzatmadan önceki yer mi? Ömür konusunda 

Allah’ın bilgisi ile sadaka verip vermemenin ömür üzerindeki etkisi kafamı karıştırıyor. EÖ2” 

Katılımcılardan EÖ4, EÖ16 ve EÖ17 de bahsedilen terminolojilere atıf yaparak EÖ2 ile 

benzer değerlendirmelerde bulunmaktadır.  

Tevekkül, Hayırlısı Buymuş/ Hayırlısı Olsun Terminolojileri 

Katılımcılardan bazılarının, dualarına cevap bulamadıklarında yada istenmeyen bir olay 

yaşadıklarında düşünce ve duygularını ifade ederken yetişkin dünyası anlatılarından edindikleri 

“hayırlısı buymuş” terminolojisini kullandıkları görülmektedir. 

“Duayla istediğimiz şey konusunda, Allah o şey hayırlı değilse onun yerine en hayırlısını 

veriyor. Başka bir şeyini kabul ediyor. Hayırlı olan başka bir şeyini kabul ediyor.” KÖ41 

Katılımcılardan KÖ2, KÖ26 ve KÖ43’ün de “hayırlısı buymuş” terminolojisine atıf 

yaparak KÖ41 ile benzer değerlendirmelerde bulunduğu görülmektedir.  

Vardır Bir Hayır Terminolojisi 

Katılımcılardan bazıları gündelik yaşamda bizzat yaşadıkları, şahit oldukları ya da 

duydukları olumsuz olaylar hakkında değerlendirmelerde bulunuyorken yetişkin dünyasından 

gelen anlatılarda yer alan “Vardır bir hayır” terminolojisini kullandıkları görülmektedir.  

“Yani birçok kez istediğin oluyor, bazen de istiyorsun ama olmuyor. Nasıl deyim hani belki de 

yanlış bir şey istiyorsundur. Allah da seni korumak için onu vermiyordur. Onun için sana yardım 



156 

 

etmiyordur, gibi düşünüyorum. Mesela bir şeyi istiyorum ve o olmadı. O olsaydı kötü bir şey 

olacaktı, diye düşünüyorum. KÖ27”  

Katılımcılardan KÖ18, KÖ23, KÖ25 ve KÖ32 de “vardır bir hayır” terminolojisini 

kullanarak KÖ27 ile benzer değerlendirmelerde bulunmuşlardır.  

 

4.2.7. Referans Kaynağı Olarak Akranlar 

Çocuk ilerleyen yaşlarla birlikte Tanrı tasavvuruna dair akranlarından gelen farklı 

yönelimleri de görmektedir. Bunun en çok deneyimlendiği yer olarak internet ortamı karşımıza 

çıkmaktadır. Çocuk buralarda Tanrı düşüncesiyle bağlantılı olarak, Tanrı’ya, nasıl var olduğuna, 

aşkın özelliklerine, insanlar ve varlığa karşı nasıl davrandığına ilişkin gündeme getirilen farklı 

meselelerden haberdar olmaktadır. Yakın sosyal çevresinde, rahat iletişim kurabildiği 

yetişkinlerden Tanrı ve dini alana dair doğru ve sağlıklı bir destek alıp-alamamasına göre bu 

söylemlerden etkilendiği ya da etkilenmediği görülmektedir.  

“Soru sorduğumu hatırlamıyorum. Ben sınıfta hep sessizim, yani hiç parmak kaldırmam. Aileme 

de sormam. Ya kendi kendime araştırırım ya da kendi kendime kurar, kendi kendi kendime 

bitiririm öyle. Deist arkadaşımla beraber çok konuşuyorduk. Bir tane de ateist arkadaşım vardı. 

Hatta benim pagan bir arkadaşım da var. İnternetten araştırıyormuş, ilk başta sadece merakla 

başlıyormuş sonrasında çok mantıklı gelmiş, araştırmışlar işte.  Ben böyle dinleri araştırmaya 

çalışıyordum. Hani paganizm, Şamanizm, deizm falan. Bu konularda arkadaşımla çok 

konuşurduk. KÖ41” 

 

4.2.8. Referans Kaynağı Olarak Okul 

Tanrı düşüncesiyle ilk temas sürecinde okul ve benzeri ortamların etkilerinin bulunduğu 

anlaşılmaktadır. Okul ortamı olarak dini eğitimin verildiği anaokulu, etüt merkezi ya da devlet 

okulu geçmektedir. İlk okuldan itibaren görme engelliler okulu pansiyonunda ve sevgi 

evlerinde ikamet eden katılımcıların çoğunun Allah hakkındaki bilgileri ilk defa okulda, DKAB 

dersinde duydukları anlaşılmaktadır.  

Bu kurumlardaki etkileşim planlı, programlı istendik öğrenmelerin gerçekleşmesi 

şeklinde olabildiği gibi plansız, programsız ve istenmeyen etkilerin yaşanabildiği bir şekilde de 

gerçekleşebilmektedir. 



157 

 

“Allah hakkındaki ilk düşüncelerim, anaokuluna gittiğim dönemde başladı sanırım. Anaokulu, 

dini eğitim veren bir yerdi. KÖ14 

“İlkokul hocama sormuştum. Biz neden varız? demiştim. Allah yaratmış nerden bilelim, demişti.  

Gıcık biriydi. Cevap arayıp sordukça biz bunu bilemeyiz. Bizim aklımız yetmez, gibi cevaplar 

veriliyordu. KÖ31” 

Katılımcılardan bazıları Tanrı düşüncesinin şekillenme sürecinde başvurdukları refarans 

noktası olarak ilkokul 4. Sınıf düzeyinden başlamak üzere aldıkları DKAB dersine, ders 

kitabına ve ders öğretmeni ile kurdukları olumlu iletişime işaret etmektedirler. Bu bağlamda 

edindikleri birikimin küçük yaşlardaki genellikle somut ve antropomorfist karakterdeki Tanrı 

tasavvurlarının değişmesine katkı sağladığını, Tanrı hakkında duydukları dini terminolojiyi ve 

merak ettiklerini anlamlandırmalarına yardım ettiğini ifade etmişlerdir. Katılımcı ifadelerinden 

Tanrı’ya dair kavramakta zorlanılan meselelerin, daha önce çevreden edinilen dini bilgiler 

sebebiyle oluşan kaygı ve korkuların DKAB ders öğretmeni ile yaşanılan olumlu diyalog 

sayesinde aşılabildiği, öğrencilerin rahatladığı, korkularının azaldığı anlaşılmaktadır.    

“Küçükken böyle sakallı, hoca gibi bir adam olarak düşünüyordum Allah’ı. Birilerine pek soru 

sormadım. İşte din derslerinde kız ve erkek olmadığını öğrendim. Soyut bir varlık olduğunu, tek 

olduğunu, eşi benzeri olmadığını ve en yüce varlık olduğunu öğrendim. KÖ21”  

“Cami hocasına Allah var. Ama biz göremiyoruz. Belki de Allah yok. Nerden biliyoruz? diye 

sordum. O da bana çocuğum Allah vardır, dedi. Saçma saçma sorular sorma dedi. Sonradan 

dördüncü sınıfta DKAB Dersinde öğrendim böyle evrendeki düzeni, yani düzenin Allah’ı 

gösteren bir  şey olduğunu. O soru o zamana kadar aklımda duruyordu. Anneme de sormaya 

utandım. Yani o da bana aynı cevabı verir diye. EÖ8” 

“Dine yönelik ilgim artınca aklıma gelen soruları DKAB Öğretmenime sormuştum. Soruları 

sorup cevabını bulunca imanım daha da artıyordu. EÖ6” 

Katılımcılardan KÖ8, KÖ19, KÖ23 ve KÖ33 de ilk Tanrı tasavvurlarının gözden 

geçirilmesinde okulda DKAB dersinde öğrendiklerinin olumlu etkilerine dikkat çekmişlerdir.   

Diğer yandan bazı deneyimlerde DKAB dersinde sorulan sorularda öğretmenin çocuğun 

bağlamını, onu bu soruyu sormaya yönelten durumu düşünmeden olaya yaklaşması ve cevap 

vermesi çocuğun dini alandan yardım almasının önünde bir engel oluşturabilmektedir.  

İmam hatip orta okuluna devam eden katılımcıların Tanrı ve dine dair bilgileri 

alabilecekleri güvenli kaynak olarak ailelerini referans gösterdikleri anlaşılmaktadır. Tanrı ve 



158 

 

dine dair bilgilerinin aileden şablon şeklinde zaten öğrenildiği düşüncesiyle okul öğrenmelerine 

karşı ilgilerinin olmadığı anlaşılmaktadır.  

“Öğretmenlere karşı aranda bir mesafe oluyor ve ona bir soru sorduğunda ne cevap vereceğini 

ya da onun senin hakkında nasıl düşüneceğini bilmiyorsun. KÖ5” 

“Sorularımı hocalara ya da başka insanlara sorduğumda onların korktuğunu ve sorgulamaktan 

uzak kaldığını görüyorum. Bu yüzden bana da düzgün net bir cevap veremiyorlar. O yüzden çok 

az kişiyle konuşmuşumdur. Çok az kişiden iyi cevaplar alabilmişimdir sorduğumda. Sanırım 

yanlış bir şey düşündükleri yada konuştuklarında cehenneme gideceklerinden korkuyorlar. 

KÖ13” 

 

4.2.9. Referans Kaynağı Olarak Cami ve Kur’an Kursu 

Katılımcılardan bazıları Tanrı düşüncesinin şekillenmesinde cami ve Kur’an kurslarında 

yapılan etkinliklerde öğrendikleri ve şahit olduklarının etkili olduğunu dile getirmektedirler. 

Çocuklar Tanrı ve dini alana dair daha yoğun bilgi almaları, merak ettiklerini sorabilmeleri, 

Kur’an okumayı öğrenmeleri amacıyla ebeveynleri tarafından cami ya da Kur’an kursuna 

gitmeye teşvik edildiklerini ve yaz tatillerini bu şekilde değerlendirdiklerini ifade etmişlerdir. 

Cami ve Kur’an kursu, çocuklarda Tanrı, melekler, peygamberler, Kur’an, ölüm sonrası, sevap, 

günah, cennet, cehennem vb. pek çok dini kavrama dair merak ettiklerini sorabilecekleri, doğru 

bilgi alabilecekleri bir referans noktası olma yönünde bir beklenti oluşturmuştur.  Çocuklardan 

bir kısmı beklentilerine kavuştuklarını, dini bilgilerin çoğunu bu kurumlardan edindiklerini 

ifade etmektedirler. Diğer bir kısmı ise buralarda anlaşılamayan bir şeyler yapıldığı, 

yetişkinlerin abartılı tepkiler verdiği dini törenlere şahit oldukları veya her sene başlanan ve 

bitirilemeyen bir Kur’an okuma öğretimi gibi durumlar nedeniyle beklentilerine 

kavuşamadıklarını dile getirmişlerdir.  

“Küçükken Allah hakkında annemden bir şeyler duymuştum. Ama camide bir daha sormak 

istemiştim. Çünkü annem,, ‘Benden daha çok şey biliyor o insan. Çünkü o direk o konularla 

uğraşıyor, dedi.’ Ben de gittim ona bir daha sordum. Allah nasıl bir varlık? diye sormuştum. 

İmam da bana tek tek anlatmıştı. Annemin dediklerine işte özellik ekleyerek. Kur’an’ı Kerim’de 

geçen surelerle birlikte. EÖ8” 

“Çok küçükken Allah’ı kavrayamıyordum. Sadece var, diye düşünüyordum. Annem beni zaten 

Kur’an kursuna gönderiyordu. Orada bayağı bilgi anlatıyorlardı. İşte Allah, peygamberler, 

onların yaptığı mucizelerle ile ilgili pek çok bilgi anlatıyorlardı. Mucizeleri duyunca işte bunu 



159 

 

kim yapabilir, işte o Allah dedikleri kişi yapabilir, diye düşünmeye başlamıştım. Küçüklükten 

böyle başladı. KÖ7” 

Katılımcılardan EÖ4, EÖ14, EÖ15 ve EÖ20 de benzer ifadelerle Kur’an kursunda 

öğrendiklerinin kendisi için Tanrı ve dine dair önemli bir referans kaynağı olduğuna dikkat 

çekmiştir. KÖ31 Kur’an kursunda şahit olduğu yaşıtlarının Kur’an okuma çalışmalarını 

“Anlamadığım, bilmediğim bir şey yapıyorlardı” şeklinde değerlendirirken; KÖ17 de “her sene 

yarım kalan bitirilemeyen bir okumayı öğrenme etkinliği” olarak değerlendirmekte ve faydalı 

görmedikleri için daha fazla gitmediklerini ifade etmektedirler. Buradaki değerlendirme 

sürecinin çocuğun bu kurumlarda görevli kişilerle nasıl bir etkileşim ve diyalog yaşadığına göre 

şekillendiği görülmektedir. Katılımcılardan bazılarının bu kurumlarda sorduğu sorular 

karşılığında saçma olarak nitelendirilmesi sebebiyle yargılanma, küçümsenme ve utanma 

yaşadığı ve bir daha başka ortamlarda da sormaya çekindikleri dikkat çekmiştir. Bazen de 

bilişsel ve duyuşsal gelişim düzeyleri ve yaşlarının getirdiği sınırlılıklar dikkate alınmadan 

yetişkinler düzeyine uygun bağlamda verilen cevaplar ile kafalarının karıştığı ve korkuya 

kapılabildikleri görülmektedir.   

 

4.2.10. Referans Kaynağı Olarak Kitaplar 

Çocuklar dini ilgilerinin uyanmasında ve devamında okudukları kitapların etkisine 

dikkat çekmişlerdir. Sözgelimi, evrenin oluşumuna dair yazılan kitaplardan Tanrı düşüncesini 

merak ettiklerini ya da Hz. Peygamber’in hayatına dair okudukları kitaplardan Allah ile 

iletişimde Hz. Peygamberin duruşundan etkilendiklerini ifade etmişlerdir.  

“Allah hakkındaki bilgilerimi ailem ve kitaplardan aldım. Allah’ı merak etme kaynağım uzay 

kitaplarıydı. Ben küçükken annem biraz yaş sınırını zorlayan bilimsel kitaplar okurdu bana. 

genelde uzayla alakalı kitaplar.  Kitaplarda işte big bang oldu. Büyük patlama oldu. Yıldızlar 

oluştu, diye geçerdi. Hani merak ediyordum. Acaba bu kendi kendine mi oldu? Yoksa birisi mi 

yaptı gibisinden. Hani anneme soruyordum. O da anlatıyordu. KÖ24”  

“Peygamberlerin hayatı bana çok ilginç gelir. Her sene illaki hayatını bir okurum. Hiç 

sıkılmam. Yani nerdeyse çoğu yazarınkini okudum. Yani küçük yaştan beri her sene okurum. Hz. 

Muhammed’in hayatını okudukça Allah’ın hani harika bir varlık olduğunu daha fazla 

anlıyorum. Kendimi daha bir sorumlu hissediyorum. KÖ5” 

Katılımcılardan KÖ37 de KÖ5’e benzer ifadelerle dini içerikli kitaplara bir referans 

kaynağı olarak başvurduğunu ifade etmektedir. 



160 

 

 

4.2.11. Referans Kaynağı Olarak Kur’an-ı Kerim  

Katılımcılardan bazıları ilerleyen yaşlarında Tanrı düşüncesine dair bilgi kaynakları 

arasında Kur’an-ı Kerim’in yer aldığını ifade etmişlerdir. Bu bağlamda özellikle ihlas suresi ve 

kıssalardan bahsedilmektedir. Kur’an’dan edindikleri bilgileri tasavvurlarına uyarlayabildikleri 

gibi bazan de gelişim özelliklerinden kaynaklanan sınırlılıklar dolayısıyla Allah’ın aşkın 

özelliklerini ve bunun ifadesi olan din dilini tam kavrayamadıklarından soru işaretleri 

oluşabilmektedir.   

“Hani her şeyin bir yaratıcısı varsa Allah’ı kim yarattı? diye düşünüyordum. Yani daha 

ilerledikçe Kur’an’ın Türkçe meallerini okumaya başladım. KÖ31” 

“Allah hakkında bilgi aldığım kaynaklar, Kuran ve insanların yazdıkları kitaplar. Kur’an’ın 

Türkçe mealini okuyorum. EÖ7”  

“Mesela arkadaşlarım, “oğlum kader çoktan yazılmış” diyor. Bu sözler beni etkilemedi. 

Düşüncemi pek değiştirmedi. Çünkü ben daha çok kanıtlarla karar verdiğim için Kuran’dan 

araştırıyorum. EÖ7” 

Katılımcılardan KÖ9, KÖ23, KÖ33, KÖ43, EÖ2 ve EÖ4 de Tanrı’ya ve kadere dair 

merak ettiği durumları araştırdıkları referans kaynağı olarak Kur’an-ı Kerim’e işaret 

etmektedirler.  

Referans kaynağı olarak Kur’an’ın kullanılmasına dair bazı katılımcıların şüphe 

duydukları görülmektedir. Kur’an’ın değiştirilip değiştirilmediği ve Kur’an meallerinin ne 

kadar aslına sadık kalarak doğru bir şekilde tercüme edildiği meselesinin bazı katılımcı 

tarafından sorgulandığı görülmektedir.    

“Şimdi düşünüyorum bazen bunca yıldır bir kitabın değiştirilmemiş olması biraz saçma geliyor 

nedense.  İlk başta Tevrat da, İncil de doğruydu sonra insanlar kendi emelleri için değiştirdiler. 

Ama Kur’an’ın hiç değiştirilmemiş olması inandırıcı gelmiyor. Belki çeviri hatası olarak 

değiştirilmiş ya da kötü düşünceli bir insan değiştirmiş de olabilir. İnsanlar ona göre inanıp 

çoğaltmışlar ve öyle inanmış olabilir diye düşünüyorum. Ben Kur’an’ın değişip değişmediğini 

merak ediyorum. KÖ41” 

“İnsanın aklında soru oluşuyor. Çünkü Arapçadan Türkçeye ne kadar doğru çevrildi diye. Her 

insanın zaten anlayış ve türcüme şekli farklı olduğu için. Acaba mealler ne kadar doğru tercüme 

edildi, diye merak ediyorum. KÖ31” 



161 

 

Katılımcılardan KÖ11 de benzer ifadelerle Kur’an’ın bir referans kaynağı olma 

noktasına dair şüphelerini dile getirmektedir.  

 

4.2.12. Referans Kaynağı Olarak Medya ve İnternet  

Katılımcılar küçük yaşlarından itibaren televizyon ve sinemada izledikleri çizgi film ve 

filmlerde yer alan insan üstü özelliklere sahip karakterlerden etkilenmişler ve Tanrı 

tasavvurlarında bu imgelere yer vermişlerdir.   

“Ben Allah’ı küçükken padişah gibi düşünüyordum. Çizgi filmlerden etkilenmişim demek ki. 

KÖ19” 

Katılımcılardan KÖ26 ve KÖ27 de ilk Tanrı tasavvurunda çizgi filmlerden nasıl 

etkilenmiş olduğuna dair benzer ifadelerde bulunmuştur.  

“Yüzüklerin Efendisi’ndeki Gandal gibi biri hayal etmiştim. Gandal’ın üstün güçleri olduğu için 

ve hani o karakter filmin baş karakteri olduğu için. Mesela bir kılıcı var havaya kaldırdığında 

şimşek saçıyor. Oradan etkilendim. EÖ19” 

“İlk olarak Selena’da bir yüce Honos vardı. Küçükken Allah’ı, onun gibi bir şey sanıyordum. 

KÖ32” 

Katılımcılardan bazıları, küçük yaşlarında aileleri yanında izledikleri bazı dizilerin 

kurgu ve karakterlerinden çok etkilendiklerini ve bunların etkisi ile şekillendiğini düşündükleri 

Tanrı tasavvurlarının şu an bile devam ettiğini, yanlış olduğunu düşünseler bile Tanrı’yı 

düşününce zihinlerinde hala o imgelerin canlandığını dile getirmektedirler.  

“Küçükken babaannemin izlediği bir dizi vardı TV’de. Orada öldükten sonra, ahiret hayatı 

başladıktan sonra insanlara hesap soran bir adam olurdu. Her zaman beyaz giyinmiş, sakallı, 

bir ak dede.  Annemin hoşuna gitmese bile babaannemle evde kaldığım zaman izlemeyi çok 

isterdim.  O zaman çok aklıma kazınmıştı. Allah’ın öyle biri olduğunu düşünüyordum. Şimdi ne 

kadar Allah’ın yer yüzündeki varlıklarından çok farklı olduğunu kabul etsem de aklımda direkt 

o canlanıyor. Kötü bir şey ama evet öyle. KÖ8” 

Katılımcılardan KÖ5, KÖ12, KÖ19, KÖ26, KÖ27, KÖ32, EÖ19 da KÖ8 ile benzer 

ifadelerle tv dizilerinin ilk Tanrı tasavvurlarının şekillenmesi sürecindeki etkisine dikkat 

çekmektedirler.  



162 

 

Katılımcılardan EÖ4, Allah’ın zamanlar üstü yada diğer bir ifade ile zamansız olmasını 

kavramakta zorlandığını ve izlediği bir bilimkurgu filminden esinlenerek zamansızlığın nasıl 

olabileceğine dair bir düşünce, bir cevap oluşturabildiğini dile getirmektedir.  

“Ben mesela zamansızlık kavramı nasıl bir şey diye düşünüyordum, merak ediyordum. Son 

zamanlarda bir bilim kurgu filmi izledim. Interstellar (Yıldızlar Arası) diye bir filim. Normalde 

ateist bir filim gibi. Ama zamansızlığı anlamama katkı sağladı. Adam gelecekten geçmişe 

dokunuyor gibi bir şey oldu. Dedim ikisini aynı zamanda nasıl yapıyor? diye düşünürken demek 

ki zamansızlık böyle bir kavrammış dedim. EÖ4” 

Katılımcılardan bazıları, internet ortamında Allah’a dair merak ettiği konuları, örneğin 

resmini, neye benzediğini araştırdıklarını yada internet ortamında dini alan ile ilgili olarak 

karşısına çıkan resim ve videoların Tanrı tasavvurlarını etkilediğini ifade etmektedirler.   

“Youtubeda Kâbe’nin üstünde melek muhabbeti oldu ya. Böyle bembeyaz bir şey, fotoğrafı 

vardı.  Dedim hani melek öyle bir şeyse Allah da öyle bir şey. Bulut gibi beyaz bir şey, 

görünmeyen yani. KÖ32”  

“Küçükken ben hani Allah’ı görmek istiyordum ve googledan bakıyordum. Allah resimleri 

yazıyordum veya Hz. Muhammedîn fotoğrafları yazıyordum. Böyle bir şey görmüştüm. Taş 

havada duruyor, altında hiçbir şey yok. Ama orada Muhammed yazısı var. O şekilde 

gösteriliyordu. KÖ18” 

Katılımcılardan çoğu Tanrı ve dini alana dair merak ettiği meseleleri ve özellikle de 

aileleri ve yakın çevrelerindeki yetişkinlere soramadıkları durumları internet ortamında 

araştırdıklarını dile getirmektedirler. Tanrı ve dine dair lehte ve aleyhte tutum takınan birçok 

site ile karşılaştıklarını ifade etmektedirler. Bazı sitelerin ateizmi yayma amacıyla kurulduğunu, 

buralarda Tanrı ve dine dair eleştiriler yapıldığını, sorular sorulduğunu, sorgulamalar 

yapıldığını ifade etmektedirler. Özellikle yaşam durumlarında meydana gelen kötülükleri Tanrı 

ile ilişkilendirip “Tanrı kötülükleri neden yaratıyor, neden izin veriyor, neden engel olmuyor, 

masumları neden korumuyor?” şeklinde sorgulamalar yapıldığından bahsetmektedirler.  

Medya ve İnternet ortamından Gelen Sorgulama Örnekleri   

Katılımcılardan bazıları özellikle sosyal medya üzerinden haberdar oldukları bazı 

sorgulamalardan ister istemez etkilendiklerini ifade etmektedirler. Dine eleştiri getirmek ve 

sorgulama durumunu yaygınlaştırmak için kurulduğu ifade edilen bu platformlarda yer alan 

sorgulamalar arasında özellikle çocuklar ve masumların yaşadığı acılar üzerinden “Allah varsa 



163 

 

bu kötülükler neden var?” sorgulaması öne çıkmaktadır. Bazı katılımcılar da bu tarz 

platformlarda yer alan sorular ve sorgulamalar konusunda dini cevap üretmek amacıyla kurulan 

platformlardan bahsetmektedir. Bu platformlarda da sorular, sorgulamalar ve üretilen 

cevapların yer aldığı ifade edilmektedir.   

“Birçok siteye bakmıştım, hepsinde aynısı yazıyordu. Ondan sonra herhalde doğrudur diye 

düşündüm. Çünkü Kur’an okumayı bilmediğim için. KÖ31”  

“Hani ben bütün çevreleri okumaya takip etmeye çalışıyorum. Hani internette Allah hakkındaki 

sorgulamaları görüyorum. Twitter da bir hesap vardı “Kâfir” diye. Zaten ateist bir insan olduğu 

belli. Onun amacı daha çok ateizmi yaymak. İslam’ı eleştirmek. Bi yerlere sesini duyurmak. 

Soruların içeriği daha çok böyle hani Allah’la ilgili, hani mesela bardağın okyanusu almadığı 

yerleri soruyor. Neden bardak okyanusu almadı gibi.  Mesela Allah bu kadar büyükse neden 

insanlar ölüyor? Neden bu kadar kötülük var? gibi. Sonra da İslam tarihini, işte çelişkili yerlere 

kadar soruyor. Mesela Hz. Ali’nin Hz. Muaviye’nin yaşadığı olayları soruyor. Bunlar niye 

yaşandı? diye soruyor. Bak daha Müslümanlar peygamber ölünce birliği sağlayamadılar gibi 

İslam hakkında şüphe yaratmaya çalışıyor. Ateist bir insan bunları okuyorsa etkisi artar. 

Müslüman bir insan okursa zaten Anadolu insanı, dediğimiz gibi, ‘bak Allah var, sakın yapma’ 

gibi zaten ‘tövbe tövbe’ diye diye ordan çıkar ya da hani bir insan gelir onları sorgular, öğrenir 

gerçeklerini, imanı daha da çok artar. EÖ6”  

“İslam ile ilgili bir sürü gruplar açılıyor internet ortamında. Birbirleriyle oradan tanışıyorlar. 

Ondan sonra işte şey yapıyorlar hani biri bir düşünce uyduruyor ve o gruptaki herkes ona 

inandıkça tutup bir dergi çıkartıyor. Kurallar yazıyor alta. Sanki tek kendilerinin dedikleri 

doğruymuş gibi yargılarda bulunuyorlar. Din hakkında öyle kendi düşüncelerine dayalı bir sürü 

sorular soruyorlar. Farklı düşünceleri kesin reddediyorlar. Bazen de İnternette ateizm, satanizm 

hakkında bir video izliyoruz ve o bilgi ilgimizi çekiyor. Ne olduğunu merak ettikçe bir sürü video 

izliyoruz. Bir sürü video izliyoruz. En son kendimizi ona yakın buluyoruz bazılarımız. KÖ16”  

“Sosyal medyada görmüştüm. Gençler daha çok soruyorlar. İşte kötü olaylar oluyorken Allah’ın 

neden karışmadığından bahsediyorlar. Mesela Çok basit bir örnek olarak şunu soruyorlar: 

“Allah varsa Afrika’daki çocuklar niye aç, neden açlıktan ölüyorlar?” gibi şeyler. Savaşta ölen 

çocukları soruyorlar.  EÖ3” 

 Katılımcılardan bazıları da sorularına, sorgulamalarına cevap ararken Tanrı ve dine karşı 

aleyhte çalışan sitelerin ortaya attığı sorulara dini cevaplar üreten sitelerden yardım 

aldıklarından bahsetmektedir.   



164 

 

“İnternette bazı siteler oluyor. İşte gençlerin oluşturduğu. İslam’ı biraz daha açmak için. Daha 

çok bu itikat anlamında, iman anlamında kafaları karıştıran soruları cevaplamak için. 

Öğrencilerin kafasını karıştırıp, onları ateizme itmek için sorulan bazı sorular var.  Allah bizi 

niçin yarattı? Yaptıklarımızı biliyorsa neden yaşıyoruz? gibi. Orada mesela şey diyorlar. İşte 

“Allah bizi niçin yarattı? sorusuna “Allah bizi sevdiği için yarattı cevabını veriyorlar. İşte böyle 

devam ediyorlar. EÖ2” 

İnternet ortamının EÖ13, EÖ15, EÖ20 ve özellikle görme engelliler okul pansiyonunda 

ikamet eden katılımcılar EÖ9, EÖ10, EÖ11 ve EÖ12 için Tanrı ve dini alana dair önemli bir 

referans kaynağı olarak görüldüğü ve kullanıldığı anlaşılmaktadır. Tanrı ve dini alana dair 

yetişkinlerin destek ve rehberliğinden uzak bir şekilde sadece internet ortamının referans 

kaynağı olarak kullanılması, çocuklar üzerinde olumsuz etkiler bırakma riskini de beraberinde 

getirmektedir.   

 

4.3.Tanrı Düşüncesinin Sorgulanması ve Kader Algısı 

Bu bölümde katılımcıların Tanrı’ya, insanın varoluş süreci ve amacına, olumlu olumsuz 

yaşam durumlarının şekillenmesinde Tanrı ve insanın rolüne dair merak ettikleri, zihinlerini 

karıştıran durumlar ve sorgulamalarına dair elde edilen bulgular yer alacaktır. Tanrı 

tasavvurunun ve dini yönelimin şekillenmesinde sorma ve soramama deneyimlerinin ne anlama 

geldiğine ve bireyin bu bağlamda nasıl etkilenmeler yaşadığına değinilecektir. Katılımcıların 

kendilerince kullandıkları stratejilerle soru ve sorgulamalarını nasıl ele aldıkları, nerelerde 

tıkandıkları, sorgulamalarına kendilerince tatmin edici cevap getirebilme ve getirememe 

durumundan nasıl etkilendikleri ortaya koyulmaya çalışılacaktır.  

Gelişme ve olgunlaşma sürecinin getirileriyle birlikte birey Tanrı ve özelliklerine dair 

sosyal çevrenden edindiği dini terminolojiyi yeniden ve mevcut bilişsel ve duyuşsal gelişmişlik 

düzeyi ile değerlendirme eğilimine girmektedir. Bu değerlendirme sürecinde genişleyen sosyal 

çevreden gelen Tanrı ve yaşam durumlarına dair farklı aktarımların ve sorgulamaların da etkili 

olduğu anlaşılmaktadır. Genç kendisine ulaşan ya da kendisinin ulaştığı bütün bilgileri kendisi 

ve hayatı için tutarlı ve anlamlı bir bütün halinde içselleştirmek ve duygusal olarak güvende 

hissetmek istemektedir. Tutarlılık ile adalet ihtiyacı ve adalet beklentisinin bu düşünsel çabanın 

merkezinde yer aldığı görülmektedir.  

 



165 

 

4.3.1. Sorma-Soramama Deneyimleri Nasıl Yaşanıyor 

Katılımcılardan bazıları küçükken Tanrı ve dini alana dair pek soru sormadıklarını ya 

aile bireylerinin kendilerine direk anlattığını ya da evdeki dini pratiklerden gördüklerinden 

etkilendiklerini ifade etmektedir. Katılımcılardan bazıları ise küçük yaşlarında aile içerisinde 

rahatlıkla ve yargılanmadan soru sorabildiklerini, Tanrı’ya ve dine dair bilgilerinin temelinin 

burada atıldığını ifade etmektedirler.  

“Şey anneme sürekli sorular sorardım, çok merak ediyordum.  Allah nasıl bir varlık, gibi 

sorular sorardım. KÖ41”   

“Allah hakkında anneme sürekli soruyordum. O da cevaplıyordu. KÖ6” 

Katılımcılardan KÖ5 de Tanrı ve dini alana dair her şeyi yargılanmadan korkmadan 

dayısına sorabildiğini ifade etmektedir. Katılımcıların küçük yaşlardaki sorularının daha çok 

kabul edilen Tanrı etrafında oluştuğu, Tanrı’nın neye benzediğine, nerede olduğuna ve ne 

yaptığına yoğunlaştığı görülmektedir.  

“Allah hakkında işte canlı mı? diye, ondan sonra elle tutulur bir varlık mı? diye, görülebiliyor 

mu? diye sorular soruyordum. EÖ7” 

“Çok sorardım. Allah nasıl bir varlık, Allah neye benziyor? diye sorardım. KÖ41” 

Katılımcılardan KÖ6, KÖ29, KÖ30 ve EÖ20’in de Tanrı’ya dair benzer durumları 

merak ettikleri ve aileleri başta olmak üzere yakın çevrelerine sordukları görülmektedir.  

Katılımcılardan bazıları ise, Tanrı’ya dair merak ettiği durumları ailelerinin dini 

konularda daha doğru bilgilenmelerini sağlamak amacıyla gönderdiği cami, medrese ve Kur’an 

kurslarında sorduklarını dile getirmektedirler.   

“Camiye gitmiştim işte imam var. Ona her gün, kafama gelen her soruyu soruyordum. Allah 

nasıl bir varlık? diye sormuştum. İşte imam da bana tek tek anlatmıştı. Annemin dediklerine işte 

özellik ekleyerek, Kur’an’ı Kerim’de geçen surelerle birlikte anlatmıştı. EÖ8”  

Katılımcılardan KÖ7 ve EÖ13 de EÖ8 ile benzer ifadeler dile getirmektedirler.  

Katılımcılardan bazıları Kur’an kursunda sordukları sorulara tatmin edici cevap 

alamadıklarını ve hatta sorularının saçma olduğunun söylenmesi üzerine benzer bir durumu 

yaşamamak için kendi evlerinde bile bir daha soru sormaya çekindiklerini ancak sorularının 

devam ettiğini dile getirmişlerdir:  



166 

 

“Cami hocasına Allah’ın var olup olmadığıyla ilgili bir şey sormuştum. O da çocuğum Allah 

vardır, dedi. Saçma saçma sorular sorma, dedi. Sonradan o soru aklımda duruyordu. Anneme 

de sormaya utandım. Yani o da bana aynı cevabı verir diye. EÖ8”  

“Ben mesela Kur’an kursunda hocalarıma Allah hakkında soruyordum. Allah’ı kim yarattı? 

diye merak ediyordum. Ben bunu sormuştum. Gelen cevap şuydu, “Allah’ı yaratanı kim yarattı, 

onu yaratanı kim yarattı?” böyle devam edip gidersen hep bir çelişki içine düşersin.  Onun için 

Allah’ı yaratan, doğuran yok, diye söylemişlerdi. O konuyla alakalı hala içimde şüphe var. Kim 

kimi yarattı? Niye yarattı? KÖ32” 

Katılımcıların küçük yaşlarda Kur’an kursunda sordukları bazı sorulara doğru cevap 

verilmediği ve katılımcıların yaşı ve verilen cevaptan nasıl etkileneceklerinin düşünülmediği 

görülmektedir. Çocuklar bu durumdan olumsuz etkilendiklerini ifade etmektedirler.    

“Boğazım şiştiği için annem bana dondurma yeme demişti. Ben de dondurmayı gizlice yemiştim. 

İmama yapmamamız gereken bir şeyi yaparsak n’olur? diye sormuştum. İşte Allah onu günah 

olarak sayar, demişti. Günah işlemiş olursun ve bu günahını silmek için yani amel defterinden 

silmek için gerçekten inanarak tövbe etmelisin ve onu bir daha yapmayacağına söz vermelisin, 

dedi. Sonrasında pişmanlık hissettim. Ben o zaman boğazım şişken dondurma yemek günah diye 

zannetmiştim. Sonradan işte peki günah nedir? diye soru sormuştum. İmam anlatmıştı. Onları 

öğrendikten sonra Kendi buzdolabımdan dondurma çalıyorum diye düşünmüştüm. Ondan sonra 

adam öldürmek, hırsızlık yapmak bir sürü günahın olduğunu öğrendim. EÖ8” 

Bazı öğrenciler DKAB dersinde zihinlerini meşgul eden soruları sormalarına rağmen 

kendilerini tatmin eden bir cevap alamadıklarını, sorularının hala devam ettiğini henüz bir 

netliğe kavuşamadıkları ve arada kalma duygusu yaşadıklarını ve bu durumdan rahatsızlık 

hissettiklerini dile getirmektedirler: 

“Allah’ın nasıl var olduğunu bilmiyorum. Bunu merak ediyorum. Bir de Tanrı’nın özelliklerini 

merak ediyorum. Yani şey metafiziksel özelliklerini. Yani bu sonsuzluk, güç vs. tasvir edilen 

şekilde metafiziksel geliyor bana. Yani doğa üstü geliyor. İmkânsız gibi bir şey. Okulda DKAB 

öğretmenime sordum. Allah yaratılmamıştır, dedi. Ama bu kesin bir cevap değildir, bence. Hani 

nasıl yaratıldı? diye soruyorum. Yaratılmamıştır, deyince cevap alamıyorum. Kesin bir cevap 

bulamadığım için ben de bir arada bir derede kalıyorum. Beklemedeyim. Aslında bilimin 

açıklamasını bekliyorum. Yani Tanrı’yı bilim açıklayabilirse Müslüman olurum. EÖ3” 

“Benim Allah hakkında çok fazla sorum var. Bu soruları daha önce başkalarına sordum. Ancak 

tam cevap alamadığım için hala aklımı kurcalıyor.  Ama kendimi bildim bileli en çok bu iki 



167 

 

soruyu sordum. Biri, Allah nasıl var oldu?  Diğeri de Allah insanları neden yarattı? Bunun 

sebebi de hani hep anlatıldığı gibi, çok yüce, hiçbir şeye ihtiyacı yok, doğmamış, doğrulmamış 

olması. O zaman diyordum ki, neden hani bizim gibi şeyleri yarattı? Bunu daha önce sorduğum 

zaman, bir hocaydı sanırım, şey demişti. ‘Allah hiçbir şeye ihtiyaç duymaz tabiki. Ama ne kadar 

yüce olduğunun görülmesini ister.’ Açıkçası bu aklıma tam oturmadı. Çünkü demiştim ki, bu bir 

ihtiyaç değil mi? Görülmek, fark edilmek. O zaman da demişti ki, hayır değil. Açıklama 

yapmamıştı ve onun da kafasının karıştığını görmüştüm. KÖ14”   

Katılımcılardan KÖ18 de DKAB dersinde kötülük meselesine dair sorular sorduğunu 

ve bu konuda zihninin hala karışık olduğunu ifade etmektedir.  

İmam hatip orta okuluna devam eden katılımcılardan bazıları Allah ve dine dair merak 

ettiği soruları ve kafasını karıştıran durumları, öğretmen tarafından yargılanmadan korktukları 

ya da öğretmenin kendi kişisel görüş ve tercihlerini aktaracağı ve bunun ailelerinden aldıkları 

din anlayışına uygun düşmeyebileceği için sormadıklarını ifade etmektedirler. Katılımcılar 

öğretmenlerin farklı sorular duymaktan, sorgulamaktan hatta düşünmekten dolayı günaha 

girebilecekleri düşüncesiyle korktuklarının ve bu sebeple soru sormaya dahi izin 

vermediklerinin altını çizmektedirler.    

“Sormak ve konuşmak için okuldaki öğretmenler adres gösteriliyor hep. Ben kendi ailemde o 

şekilde görüyorum ve babama soruyorum. Öğretmenlerin düşünceleri bana uymuyor. Yani 

benim iman ve inanç fıtratım onlarınkiyle eşit olmadığı için onlarla kendimi rahat 

hissetmiyorum, konuşamıyorum. Bir de Sanırım yanlış bir şey sordukları ya da düşündükleri 

zaman cehenneme gideceklerinden korkuyorlar. Hani sorgulamaktan öte direk o sorunun, 

düşüncenin yanlış olduğunu söylüyorlar, bu tarz hocalar var bu okulda. KÖ12”  

“Allah ve dinle ilgili sorularımı öğretmenlere sormayı pek tercih etmiyorum genelde. Hem tam 

cevap alamıyorum hem de benim anlatmak istediğimi tam anlayamıyorlar. Belki biraz benim 

üslubumdan ya da onun ön yargısından kaynaklı. KÖ14” 

Katılımcılardan KÖ5, KÖ6, KÖ13 ve KÖ15 de benzer ifadelerle okul ortamında 

öğretmenler tarafından yanlış anlaşılmaktan ve yargılanmaktan çekindikleri için rahat soru 

soramadıklarından yakınmaktadırlar.  

Bazı öğrenciler de okul ortamında yeni öğrendikleri bilgilerin Allah’a dair yeni sorular 

oluşturduğunu ya da farklı DKAB öğretmenlerinden farklı cevaplar aldıklarına dikkat 

çekmektedirler. Bu sebeple zihinlerinin daha çok karıştığını ifade ederek okul ortamında 

Allah’a ve dine dair neredeyse hiçbir şey öğrenmediklerini ifade etmektedirler.   



168 

 

“Ben okulda Allah hakkında pek bir şey öğrendiğimi düşünmüyorum. Hatta daha kafa karıştırıcı 

davranışlar. Yani hani farklı din dersleri görüyoruz. Bir hoca bir şey söylerken başkası tam 

tersini söylüyor. Aklımız karışıyor. KÖ5”  

KÖ8 de benzer ifadelerle DKAB dersinde öğrendiği bazı bilgiler ile zihninin karıştığını ifade 

etmektedir. Zorlu dönemlerden geçen katılımcılardan bazıları, bir yandan bir yardım ve destek 

arayışıyla diğer yandan yaşadıklarını anlamak, anlamlandırmak amacıyla dine yöneldiklerini 

ifade etmektedirler. Bu konuda muhatap olarak gördükleri ve en doğru cevabı alabileceklerini 

düşündükleri DKAB öğretmenine yaşadıkları süreçlerin detaylarını vermeden genel sorular 

yöneltebilmektedirler. Öğretmenin çocuğun bağlamını, onu bu soruyu sormaya yönelten 

durumu öğrenmeye çalışmadan sadece soru/cevap reçetesi açısından olaya yaklaşması, cevap 

vermesi çocuğun dini alandan yardım almasının önünde bir engel oluşturabilmektedir. Bazen 

de oldukça hassas dönemlerden geçen çocukların din alanına kendilerini kapatmalarına da yol 

açabilmektedir.   

“Genelde nasıl deyim Allah’la ilgili konuları araştırdım. Sonra dualarımıza nasıl karşılık 

veriyor? diye araştırdım. Kesin olması için genelde en çok din hocalarına ve arkadaşlarıma 

sordum. Din hocalarıyla konuştuğumda daha çok soğudum, diyebilirim. Hani konuştukları 

inandırıcı gelmediği için daha çok soğudum. Hayatımda kritik bir dönem yaşadığım bir ara 

sorularım arttı. Dua ettim. O dönem biraz zor bir dönemdi. Dua ediyordum karşılık 

bulamıyordum. Öyle çok araştırma yapasım geliyordu. Dualarıma karşılık bulamamak beni 

araştırmaya yöneltti. Din hocaları kader dediler, bütün dualar karşılık bulmaz, dediler. Bana 

inandırıcı bir cevap olarak gelmedi. Sonra internet sitelerinden dinleri, Hristiyanlığı 

araştırdım. Orda hani dinlerin nasıl oluştuğuna baktım. Müslümanlık ve Hristiyanlıktan 

soğudum. Hristiyanlık biraz daha saçma geliyor. Tek Tanrı belki ama üç tane Tanrı biraz 

mantıksız geldi. Deizm bana daha mantıklı geldi. Bilimsel şeylerle daha uyumlu geldi. Deizmin 

hani neden sonuçları beni tatmin ediyor daha doğrusu.  Sonuçta, dünyanın oluşumu bing- 

bangden sonra hani her şeyin neden sonucu olunca daha inandırıcı oluyor. EÖ15” 

 

4.3.2. Sorabilmek/ Soramamak Nasıl Etkiliyor 

Katılımcılardan KÖ11 yaşam durumlarında yaşanan olaylar, özellikle olumsuz yaşam 

durumları ve bunların Tanrı ile ilgisine dair zihinde oluşan soruların kişinin Tanrı ile ilişkisinde 

çok belirleyici olduğuna dikkat çekmektedir.    

“Araştırdıkça, doğruyu, aslını öğrenirsek hani kafamızdaki sorular gidiyor ve zihnimiz 

rahatlıyor. Bir söz vardı ya hani insanlar en çok bilmediğine düşman olurlarmış diye. O yüzden 



169 

 

her şeyin başı araştırmak, bilmek ve öğrenmek. Sorular hayat içinde zaman zaman oluşuyor. 

İnsanlar bazısını göz ardı ediyorlar. Kimisi araştırıyor, kimisi cevabını buluyor, kimisi cevabını 

bulamıyor. Sorularına cevap bulamayan bazı insanlar Allah ile ilişkilerinde sorun 

yaşayabiliyorlar. EÖ2” 

“Sorular gerçekten Allah’ı sorgulama konusunda çok etkililer. Çok yaklaştıra da bilir, inanılmaz 

derecede soğutup, uzaklaştıra da bilir. Çok tehlikeli o sorular. KÖ11” 

Aile ve Okul Ortamında Soramama  

Katılımcılardan pek çoğu Tanrı’ya, kadere ve yaşam durumlarında meydana gelen 

olaylarda Tanrı ve insanın rolüne dair merak ettikleri soruları evde, okulda ve sosyal 

çevrelerinde rahatlıkla soramamaktan yakınmaktadırlar. Din alanının hassasiyetleri dolayısıyla 

bazan soruyu nasıl soracaklarını bilemediklerinden, günah işlemekten korktuklarından bazan 

yargılanma ve dışlanmaktan korktuklarından ve yargılanma tecrübesi yaşadıkları için tekrar 

sormaya utandıklarından bahsetmektedirler.  Bazı katılımcılar da okulda öğretmenin ilgisiz, 

olumsuz ve uygunsuz tavrı, soruları cevaplandırabilme kapasitesinin yetersizliği, müfredat 

yetiştirme kaygısı ya da müfredat ile onların ihtiyaç duyduğu konuların örtüşmediği gibi 

durumlar sebebiyle rahat bir sorma ortamı bulamadıklarından yakınmaktadırlar.  

Bu durumda bazı katılımcılar aileyi en güvenli bilgi kaynağı olarak referans 

göstermektedirler. Bu katılımcılar dine dair pek çok durumu anne-babasına yargılanmadan, 

rahatlıkla sorabildiklerini ifade ederken; bazı katılımcılar da sosyal çevreden gelen telkinlerin 

etkisiyle kimseye bir şey sormadıklarını ifade etmektedirler. Sosyal çevreden bu bağlamda 

gelen telkinler, “bu konuları çok düşünme”, “Sus konuşma”, “Sus sorma, sorgulama” vb. 

şeklinde örneklendirilebilir. Katılımcı ifadelerinden bu soramama ve yetişkin dünyasından 

yardım alamama durumunda kendi içlerinde sorgulamaya devam ettikleri, yine kendileri gibi 

soruları ve sorgulamaları olan akranları ile ya da farklı niyetlerle oluşturulan ve doğru-güvenli 

bilgi konusunda ciddi sıkıntıların bulunduğu internet ortamında paylaşımlar yaptıkları 

anlaşılmaktadır.  

“Böyle erkek-kadın ilişkileri hakkında böyle kuşkulara düşüyorum yani. Bu Allah hakkında da 

soru oluşturuyor içten içe. Ama tabi şimdi bunu böyle dile getirmek biraz zor. Hani ‘sus 

konuşma’ derler, ‘sus sorgulama’ derler, yani herkes öyle der. Hani çok dile getirmiyorum.  Yani 

zaten bir yaştan sonra sorgulama şeyi kaybolacak büyük ihtimalle. Yani bunları sorgulamak 

saçma gelecek bir yaştan sonra. Ama şu anda böyle yani içimde tutuyorum bunları. KÖ11” 



170 

 

“Soru sorduğumu hatırlamıyorum. Ben sınıfta hep sessizdim, yani hiç parmak kaldırmam. 

Aileme de sormam. Ya kendi kendime araştırırım ya da kendi kendime kurar, kendi kendi 

kendime bitiririm öyle. Deist arkadaşımla beraber çok konuşuyorduk. Bir tane de ateist 

arkadaşım vardı. Hatta benim pagan bir arkadaşım da var. İnternetten araştırıyormuş, ilk başta 

sadece merakla başlıyormuş sonrasında çok mantıklı gelmiş. Araştırmışlar işte.  Ben böyle 

dinleri araştırmaya çalışıyordum internetten. Hani pagan, Şamanizm, deizm falan. Bu 

konularda arkadaşlarımla da çok konuşurduk. KÖ41” 

Katılımcılardan KÖ31, EÖ2, EÖ8 de benzer ifadelerle Allah hakkında merak ettikleri 

durumları yargılanmaktan çekindikleri için çevrelerinde ve okul ortamında soramadıklarını dile 

getirmektedirler. Katılımcılardan KÖ11, KÖ19, KÖ22, KÖ41, KÖ43, EÖ2 ve EÖ5 Tanrı 

düşüncesine dair merak ettiği ve anlamlandıramadığı durumları sosyal çevrenin telkinleri ve 

kendilerine aktarılan “Vardır bir hayır”, “Sorgulamak günahmış.” gibi terminolojilerin etkisi ile 

sorgulamaktan kaçındıkları görülmektedir. Kendilerine bu bağlamda telkinde bulunacak bir 

sosyal çevrenin eksikliği durumunda ise yaşıtlar arası güncel düşünce akımlarından 

etkilenildiği görülmektedir.  

Ev ve okul ortamında merak edilen ve anlamlandırılamayan durumların 

sorulamamasının nihayetinde yaşanan şey katılımcıların ifadelerine, “öğrenemiyorsan da 

öylece kalıyor yanlış düşüncen”, “bende bir arada bir derede kalıyorum.”, “Allah ile aramda 

boşluk kalıyor olabilir.”, “sanki böyle boşluğa düşmüş gibi. Sanki aramızda böyle mesafe 

varmış gibi geliyor.” ve “İnsanlar en çok bilmediğine düşman olurlarmış” şeklinde 

yansımaktadır.  

“Ya kader hakkında çok büyük bir sorgulamam var. Tamam. Ama şimdi bunu öğretmen 

dinlemiyorsa ben kime anlatayım? Mecbur anneden-babadan öğreniyorsun. Öğrenemiyorsan 

da öyle kalıyor yanlış düşüncen. KÖ11” 

“Mesela okulda öğretmenime sordum. İşte Allah yaratılmamıştır, dedi. Ama bu kesin bir cevap 

değildir, bence. Hani nasıl yaratıldı? diye soruyorum. Yaratılmamıştır, deyince cevap 

alamıyorum. Kesin bir cevap bulamadığım için ben de bir arada bir derede kalıyorum. 

Beklemedeyim. Aslında bilimin açıklamasını bekliyorum yani açıklayabilirse. Tanrı’yı bilim 

açıklayabilirse Müslüman olurum. EÖ3” 

  “Okulda pek Allah hakkında bir şey öğrendiğimi düşünmüyorum. Hatta daha kafa karıştırıcı 

davranışlar. Yani hani farklı din dersleri görüyoruz. Biri bir şey söylerken başkası tam tersini 

söylüyor. KÖ5”  



171 

 

“Derste bizim hocamız fazla ilgilenmedi konuyla. Ben de çok fazla soru sormadım. Çünkü soru 

sorunca benim de aklım birazcık karışıyor. Hani hoca da böyle tam anlatamayınca benim 

inancımda da böyle değişiklik olsun istemedim. Hoca da zaten kader konusunda çok sormayın, 

demişti. Ben soru sorunca tam olarak istediğim cevabı alamayınca bir boşluk oluşuyor. Bu 

şekilde sürekli boşluklar oluşmasın diye de soru sormaktan çekiniyorum. Yanlış anlaşılmaktan 

da çekiniyorum. Soru sorunca bazen yanlış anlıyorlar. Ya da cevabımı tam olarak alamıyorsun. 

Bu şekilde soru sormayı da bırakıyorsun. Soramadığım ve tam olarak cevabını alamadığım 

zaman Allah ile aramda boşluk kalıyor. KÖ6”  

“Arkadaşlarımdan biri sürekli sorular soruyor ama ben araştırdığını görmedim. Arkadaş 

çevresinde problem var, bence. Çevresindeki insanlar kafasını karıştırıyor. O da ikilemde 

kalıyor. EÖ1” 

Katılımcı ifadelerinden bazen öğrencilerinin bilişsel ve duyuşsal gelişim düzeylerinin 

yetersiz kalması ve dini alana dair bazı meselelerin tam anlamıyla anlamlandırılamaması 

sebebiyle bazı sorular ve sorgulamaların cevapsız kaldığı görülmektedir. Bu durumda 

katılımcılardan birinin ifadesiyle: “sanki böyle boşluğa düşmüş gibi. Sanki aramızda böyle 

mesafe varmış gibi geliyor.” şeklinde hissedildiği anlaşılmaktadır.  Bu durum iki katılımcı 

arasındaki diyaloga şöyle yansımaktadır:  

KÖ1:“Allah bizim araştırmamızı istiyor. Sorguluyorum ve cevap bulamıyorum. Ben bir şeyi 

sorgulamadan anlayamam. Allah nasıl vardı? Bir cevap bulamayınca aklımla tamam inandım, 

diyorum ama kalbimle inanamıyorum. Tabi ki de hani sonsuz inanıyorum. Ama içten içe de 

merak ediyorum. Hani sanki böyle boşluğa düşmüş gibi. Sanki aramızda böyle mesafe varmış 

gibi geliyor. Mesela ben hani biriyle tanıştım. Ben onun hakkında bilgi edinmek isterim ona 

güvenebilmem için. Bilgi edinemediğimde de ona karşı biraz mesafe hissederim.” 

KÖ2: “Düşünme ve mantık da hani bir yere kadar. Bazen sorgusuz inanmak gerekiyor. Mesela 

Allah nasıl var oldu? gibi sorgulamalarda, Kur’an’da geçtiği için buna sadece inanmak 

gerekiyor. Hani sorgulamaya kalksan, Allah başından beri vardı. Bunu nasıl sorgulayacaksın? 

Nasıl vardı, niye vardı? Allah’ın gücüne kimsenin mantığı yetmeyeceğine göre bence inanmak 

sorgulamaktan, düşünmekten biraz daha etkili. Mesela aklına takılan soru işte, Allah nasıl 

vardı? İşte Allah yazmış, Allah doğmamış, doğurmamıştır. Sen bunu kabul etmek zorundasın. 

Mantıkla bir noktaya kadar gidebilir. Ama sonunda da inanç gerekiyor. Kader konusu aklıma 

çok takıldı. Sürekli sorguladım. Ama en sonunda mecburen gelecekte iyi bir hayat sürmem için 

inanmam gerekiyor. Onu hala çözememiş olsam da inandım.” 

 



172 

 

4.3.3. Olgunlaşma ile Birlikte Tanrı ve Kader Düşüncesine Dair Getirilen 

Sorgulamalar 

Allah Var Mı Yok Mu? 

Bilişsel ve duyuşsal gelişim bakımından soyut düşünce dönemine tam olarak 

geçememiş katılımcıların Tanrı’yı kavramakta zorlandıkları görülmektedir.  Eskiden olduğu 

gibi Tanrı’yı somut bir şeye benzetme eğilimleri görülmese de somut olmayan bir Tanrı fikrini 

de tam olarak anlamlandıramadıkları görülmektedir. “Allah varsa onu neden göremiyoruz?”, 

“Eğer Allah varsa kendini neden göstermiyor?” sorgulamalarıyla görmedikleri bir Tanrı fikrini 

kabullenmekte zorlandıkları anlaşılmaktadır. Bazı katılımcılar bu sorgulamalarında özellikle 

çevreden şahit oldukları Tanrı sorgulamalarının ve ayrıca Tanrı’ya inanan insanların abartılı dini 

pratiklerinin olumsuz etkisine de dikkat çekmektedirler.  

“Kafamı çok karıştırıyor bazen. Allah varsa niye bize kendini göstermiyor? diye soruyorum. 

Yani düşünüyorum bazı peygamberler görmüş.  Ne bileyim o kadar yüce bir varlıksa yani gelip, 

kendini insanlara da gösterebilir aslında. Doğada onun varlığını gösteren her türlü şey var. 

Ama o varlık bu kadar yüceyse niye kendini göstermiyor? EÖ8” 

“Bunu söylemek istemiyorum da mesela peygamberlere hani melek gelmiş, ne bileyim konuşmuş 

onunla. Değişik geliyor bazen. Devamlı hani günün yirmi dört saati bunu düşünmüyorum. Ama 

günün yirmi dört saati Allah’ı sorguluyorum mesela. Ama Kur’an da mantıklı geliyor. Kur’an 

da yazılanlar. O yüzden fazla sorgulamıyorum Kur’an’ı. Ama elle tutulan bir şey olmadığı için 

Allah’ı çok şey yapamıyorum. Sorularım oluşuyor. Bazen kafam karışıyor. Etrafımdaki insanlar 

etkiliyor beni. Etrafımdaki dini abartılı yaşayan insanlar bir de inanmayan taraf. İnanmayanlar 

konuşunca hani acaba mı? mantıklı aslında falan. Böyle bir düşünceye giriyorum hani.  KÖ33” 

Allah Nasıl Var Oldu? Nasıl Özelliklere Sahip? 

Tanrı’yı hala somut düşünme eğilimine daha yakın duran katılımcılar Tanrı’nın nasıl var 

olduğunu merak ettiklerini ve cevap olarak dini terminolojiden kendilerine sunulan “doğmamış, 

doğurmamış ve kendi kendine var olan” bir Tanrı düşüncesini anlamakta ve kabullenmekte 

zorlandıklarını ifade etmektedirler. Katılımcıların ifadelerinden sonsuzluk, ezelilik, ebedilik 

gibi -onların ifadesiyle- “Tanrı’nın metafiziksel özelliklerine” dair sorgulamaların yapıldığı da 

görülmektedir.   

“Allah’ın doğmamış olması, yani bir kimseden doğmamış olması, yani ebedi bir şekilde her 

zaman var olmuş olması, benim kafamı çok karıştırıyor aslında. Yani çok mucizevî bir şey. 

Çünkü her şeyin bir başlangıcı var dünyada. Hani çok değişik geliyor bana. Ben böyle tabi dini 



173 

 

bir kayma yaşamıyorum. Çünkü bunun mucizevî bir şey olduğuna inanıyorum. Ama böyle 

bilmiyorum yani çok şaşırıyorum. KÖ12”  

“Allah’ın sonsuzdan beri var olması anlaması biraz zor bir durum. Mesela bir kelebeğe göre 

hani bir gün belki ona sonsuz gibi gelir. Bize de ömrümüzün geri kalanı sonsuz gibi geliyor. 

Hani Allah sonsuzdan beri var. İfadesi kapalı bir şey oluyor. Yani sonsuz ne mesela? Neye göre 

sonsuz? Mesela kelebeğe göre mi sonsuz, bana göre mi sonsuz? Bir de Allah nasıl yaratılmış? 

Allah’ı yaratan başka bir şey mi var, yoksa hani Allah nasıl var olmuş? Yani sonsuzdan beri 

varmış kelimesi biraz tatmin edici bir cevap değil. KÖ24”  

“Allah nasıl bir varlık, yani tam olarak şeklini merak ediyorum. Görüntüsünü, sesini. Bir de 

varlığını, nasıl var olduğunu, merak ediyorum.  Şimdi yoktan var oldu ya. Nasıl anlatsam size. 

Allah doğmamış, doğurulmamış diyorlar. Peki, nasıl yani pat diye mi ortaya çıktı? Ben onu çok 

merak ediyorum. İşte başlangıç, tam olarak nerede başladı, nasıl başladı. Onu çok merak 

ediyorum. EÖ10” 

Katılımcılardan EÖ3, EÖ6, EÖ13 ve KÖ32 de Allah’ın nasıl var olduğunu ve 

özelliklerini merak ettiklerini kendilerine cevap olarak verilen dini terminolojide geçen “kendi 

kendine var olması” ve “sonsuz olması” durumlarını zihinlerinde tam oturtamadıklarını ifade 

etmektedirler. Katılımcılardan görme engelliler okulu pansiyonunda ikamet eden EÖ9, EÖ11 

ve EÖ12 de kendileri ile aynı sorunu yaşayan EÖ10 ile benzer ifadelerle sorularını dile 

getirmektedirler.  

Biz Niçin Yaratıldık?  

Küçük yaşlarda direk Tanrı’ya, neye benzediğine, nerede olduğuna odaklanan soruların 

ilerleyen yaşlarda insanın varoluş süreci, yaşadığı durumlar ve bu durumlardaki Tanrı’nın 

etkisinin sorgulanmasına kaydığı görülmektedir. Bu bağlamda bazı katılımcılar kendilerini, 

varlığı, varoluşu ve bunun amacını sorgulamaktadır. 

“Sorularımdan biri Allah insanları neden yarattı? Bunun sebebi de, hani hep anlatıldığı gibi, 

çok yüce, hiçbir şeye ihtiyacı yok, doğmamış, doğrulmamış. O zaman diyordum ki, neden bizim 

gibi şeyleri yarattı? Yani İyiliğe karşı olan insanları. Yani insanlar bazen gözümde çok 

küçülüyor. Özellikle bu savaşları çıkaran, doyumsuz olan, zulme göz yuman kesim. Bazen böyle 

bunu düşününce üzülüyorum gerçekten. Allah neden böyle bir şey istemiş olabilir diye. Bunu 

daha önce sorduğum zaman bir hoca şey demişti: Allah hiçbir şeye ihtiyaç duymaz tabi ki, ama 

ne kadar yüce olduğunun görülmesini ister. Açıkçası bu aklıma tam oturmadı. Çünkü demiştim 

ki, ama bu bir ihtiyaç değil mi? görülmek, fark edilmek istemek? O zaman da demişti ki, hayır 



174 

 

değil. Yani ama bu kadar. Açıklama yapmamıştı ve onun da kafasının karıştığını görmüştüm. 

KÖ14” 

“Bir de bizi yaratmasındaki ihtiyaç, sebep nedir? Bunu merak ediyorum. Ama etraftaki 

insanlardan bu sorunun cevabını alamıyoruz. EÖ2” 

Katılımcılardan KÖ5 ve KÖ32 de benzer ifadelerle insanın varoluş ve yaratılma 

amacına dair sorular sormaktadırlar.    

Bize Sormadan Yarattı, Neden Sorumlu Tutuyor? 

Katılımcılardan bazıları insanın yaratılma amacı olarak imtihan ve sınav olgusunu ifade 

etmektedirler. Bir imtihan süreci olarak tarifledikleri dünyaya gelişlerinde herhangi bir 

seçimlerinin olmadığını, istemeden dünyaya geldiklerini, istemeden bir sınav sürecine dahil 

edildiklerini, istemeden sıkıntılara ve zorlu sınav süreçlerine mecbur bırakıldıklarını ve 

istemeden bir hesaba çekilme ve bir sonuç yaşamak zorunda kalacaklarını ifade etmektedirler. 

Bu durumu haksızlık olarak niteledikleri görülmektedir.  

“Neden yaratıldık diye düşünmeye başladım. Ya bir nevi sınav diye düşünüyordum. Sınav ama 

neden sınav diye düşünüyorum. Yani yaşamayı ben istemediğim halde neden beni yaratıp, 

istemediğim bir şey için sorumlu tutuyor? Günah-sevap olarak neden yargılıyor? Neden 

cehenneme gitcem acaba diye düşünüyorum. Neden cennet -cehennem diye ayırmış. KÖ31”  

“Allah bizleri sevdiği için yarattı diye düşünüyorum. Fakat hani biz dünyaya gelirken bize 

sorulmuyor. Hani yaşamak istiyor muyuz, istemiyor muyuz? Hadi şimdi dünyaya gelmeseydik 

de yok olacaktık, yani yokluk var. Şimdi bize sorsa biz de belki varlığı, var olmayı seçecektik. 

Fakat sonuçta yine bize sorulmamış. Yani bu bizim varlığı seçme ihtimalimizin yüksek bir 

ihtimal olması bize sorulmamasının hani meşruluğunu sağlamaz gibi. Şimdi hayata gelmişim. 

Hem kendi isteğimle gelmemişim hem de sorumluluklarım var. Böyle görevlerim var, o kadar 

sıkıntı çekiyorum. Kendi isteğimle gelmememe rağmen bir de üstümüze bu kadar yük oluyor. 

Yani niye geldik bu dünyaya diye sorular oluşturuyor? EÖ2” 

Katılımcılardan KÖ14 de benzer ifadelerle biz neden imtihan ediliyoruz sorusunu 

sormakta ve bir cevap bulamadığını ifade etmektedir.    

Kötü Olaylar Niye Yaşanıyor?  

Katılımcılardan bazıları yaşam durumlarında yaşanan olumsuzluklar ve acılar üzerinden 

sorgulamalarda bulunmaktadır. Felsefede “kötülük problemi” olarak tariflenen bu durumun 

kader kavramı ile bağlantılı bir şekilde katılımcıların sorgulamalarına yansıdığı görülmektedir. 



175 

 

Katılımcılar alın yazısı ya da yazgı olarak algıladıkları kader anlayışı ile yaşam durumlarını 

değerlendirmekte, yaşam durumlarında meydana gelen olumsuzlukları ve acıları Tanrı’ya 

nispet ederek “Tanrı bu kötülükleri neden yazdı, kötü olaylar neden yaşanıyor?” gibi 

sorgulamalarda bulunmaktadırlar. Kötülük durumunda hem kötülüğü yapan kişiye hem de 

kötülükten mağdur olan kişiye bu kötülük durumunun kader olarak yazıldığı düşünülmektedir.  

“Allah yaratmış, sana o kaderi vermiş. Seni dünyaya göndermiş, sen yaşayıp öleceksin sonra 

ahirette de onun cezasını çekeceksin. Ama neden böyle bir şey var, hiç bilmiyorum. Hep bunu 

düşünüyorum. Hani bu kaderi neden yazdığını, o insanlara, mesela o seri katillere bu katil olma 

kaderini neden yazdın hani. O kula neden o kadar ceza çektireceksin? Neden yani sen 

yazıyorsan o zaman neden o kadar ceza çektiriyorsun ki. Bir de mağdurlar var. Onların hiç suçu 

yokken onlar neden acı çekiyorlar? KÖ33” 

“Her insanın bir imtihanı vardır kendine göre. Diyelim ki o iyi insanın imtihanı kötü insanla 

sınanacak. Allah bunu imtihan olsun diye yaptı. Hani imtihan olması için, kötülüğü yapacak 

birinin olması lazım sonuçta. O insana imtihan olarak mı, yani kaderi olduğu için mi o kötü 

insan dünyaya geliyor? O çok kafamı kurcalıyor. Yani bir insanın imtihanı başka birinin 

kötülüğünden oluşuyor ve Allah bu insana sırf imtihan olması için yaptığı kötülükten dolayı 

günah yazıyor mu? KÖ41” 

“Neden yarattığın insanı Hristiyan olarak yaratıyorsun? Hani onun cehenneme gideceğini de 

bile bile?  EÖ15” 

Katılımcılardan EÖ2, EÖ6, EÖ16, EÖ17 de kötülük meselesi üzerinden benzer 

sorgulamalar yapmaktadırlar.   

Allah Yarattığı Kuluna Neden Yardım Etmiyor?  

Katılımcılardan bazıları sosyal çevrelerinden gelen anlatı ve etkiler ile bir imtihan süreci 

olarak gördükleri yaşam durumlarında adaletin gereği olarak özgürce seçimler yapması için 

insanlara bir alan ve bir zaman tanınması gerektiğinin altını çizmektedirler. Ve fakat 

mağdurların yaşadığı sıkıntı ve acılar ile empati yaptıklarında ise Allah’ın müdahale etmesi 

gerektiğini, kötü olaylara engel olması gerektiğini, masumlara, mağdurlara yardım etmesi 

gerektiğini düşünmektedirler. Yaşanan acılar üzerinden Allah yarattığı kuluna neden yardım 

etmiyor, Bir kulunun acı çekmesine nasıl göz yumuyor, kötülüğe neden engel olmuyor, neden 

seyirci kalıyor gibi sorgulamalarda bulunmaktadırlar.  Kötülerin seçme ve seçtiği kötülükten 

pişman olma, kötülükten dönme hakları için mağdurlar neden bu acıları çekiyorlar sorgulaması 

yapmaktadırlar. Yaşanan durumu haksızlık olarak değerlendirmektedirler. 



176 

 

“Olumsuz yaşam durumları bence insanların birbirleriyle etkileşimlerinden dolayı oluyor. 

Şimdi kötülük görenler bu kötülüğe alışıyor ve hani buna daha yatkın hale geliyorlar. Bu şekilde 

şeytan onları etkiliyor. Aklını çelince, onlar kötülük yapmaya yöneliyorlar. Kur’an’da geçtiği 

gibi Allah’ın yaptıkları kötülüklerden dolayı yok ettiği kavimler var. Fakat şimdi günümüzde bir 

sürü kötülük yapan var. Bunlara direk müdahale etse bu sefer onların tövbe etme haklarını 

ellerinden almış olacaktı. O yüzden onların hayatlarına devam etmesini sağlıyor. Fakat sırf 

onların tövbe etmeye hakkı olduğu için bu insanlar eziyet görmek zorunda mı? diye 

düşünüyorum. Eski kavimler için düşündüğümde Allah dünyadayken onların cezasını verdi. 

Allah’ın şimdi niye müdahale etmediğini bilemiyorum. EÖ2”  

“Yani hani insanlar kötülük yapıyorlar ya. Mesela bu taciz falan. Allah’ın bazen neden böyle 

olmamalı demediğini anlayamıyorum. KÖ29” 

“Ya bilmiyorum işte Allah inancım biraz daha azaldı, yani eskiye göre. Yani şu an dünyanın 

durumundan mı insanlardan mı bilmiyorum ama? yani şu an her yerde acı var, her yerde savaş 

var ve bu sebeple bütün gençler şu an karşı çıkıyorlar dinlere. KÖ17” 

 Katılımcılardan KÖ31, KÖ33, EÖ2 de benzer düşüncelerle “insanlar neden açlık 

çekiyorlar?”, “Allah mağdurlara neden yardım etmiyor?”, “suçsuz bir kişi bu davranışlardan 

acı çekiyor, bir kulunun acı çekmesine nasıl göz yumuyor?”, “Neden yarattığı kullarına 

merhamet etmiyor, neden yardım etmiyor?” şeklinde sorgulamalar yapmaktadırlar.  

Büyüye Neden Engel Olmuyor, Olamıyor Mu? 

Katılımcılar yakın sosyal çevrelerindeki insanların yaşadığı bazı olumsuzlukların nazar, 

büyü, muska ile meydana geldiği şeklindeki yetişkin yorumlarından etkilendiklerini ifade 

etmektedirler. Yetişkin dünyasından gelen anlatılarda yazgıcı kader anlayışının da etkisi ile 

büyü, nazar, muska vs. ile bağlantılı olarak yaşanan acı ve sıkıntılar Tanrı’ya izafe edilmektedir. 

Bu anlatıların etkisiyle bazı katılımcılarda bu sıkıntılı durumu Tanrı’nın neden yarattığı, neden 

izin verdiği, neden seyirci kaldığı ya da en azından neden engel olmadığına dair sorgulamaların 

oluştuğu görülmektedir.  

“Hani bazı insanlar büyü yapıyor ya hani nasıl engel olamıyor, olmuyor? Bilmiyorum. Uzun 

süredir aklımda. İnsanlar büyü yapıyorlar, gerçekleşiyor da.  Yani görmedim de akrabalarımdan 

biliyorum. Anlatıyorlar işte, yapanlar olmuş. Daha sonra büyü ortaya çıktı. Sonra bir sürü 

olumsuzluk yaşadılar. Çevremdekiler yaşananları büyüye yordular.   Yani nasıl diyeyim? Allah 

engel olamıyor mu? Yoksa Onun gücü dışında mı? Allah’ın gücünün dışında mı oluşuyor bu 

olaylar. Yoksa engel oluyor da bütün kullarına mı olmuyor? Öyle bilmiyorum. Daha sonra 



177 

 

düşünüyorum, neyse boş ver, diyorum. Allah kusursuz zaten. Boş ver diyorum. Hayırlısıysa olur, 

desem de güven biraz azalıyor. KÖ19” 

Neden Kötülükler Bizi Buluyor, Biz Bunları Neden Yaşadık? 

Katılımcılardan bazıları ve özellikle TC Aile ve Sosyal Hizmetler İl Müdürlüğü Sevgi 

Evleri’nde ikamet eden kız öğrencilerin yaşamak zorunda kaldıkları durumları sorguladıkları 

görülmektedir. Katılımcılar anne babalarından birini kaybetme veya yaşadıkları maddi sorunlar 

gibi farklı sebeplerle yaşadıkları olumsuz durumları ve çektikleri acıları anlamlandıramamakta, 

bu durumun neden kendilerinin başına geldiğini, neden yurtta kalmak zorunda olduklarını ve 

neden Allah’ın bu durumlara izin verdiğini sorgulamaktadırlar. Bu durumdan olumsuz 

etkilendikleri ve zaman zaman tahammül edemedikleri, sonra olumsuz bir duygu durumuna 

girmekten kaçınmaya çalıştıkları, sabretme ve Allah’tan yardım dilemeyi seçtikleri 

görülmektedir.  

“Öncelikle babama şey sordum. Babaannem böyle kader deyince, bir sene sonra dedim ki niye 

bizim başımıza geldi? dedim. Neden annem öldü? dedim. O kader demedi. Babam Allah’ın 

takdiri dedi. Sevdiği kulu olduğu için onu yanına aldı dedi. Bir rahatsızlığı vardı. Acı çekebilirdi, 

acı çekmedi, dedi. Sorduğum sorularımın büyük çoğunluğu annemle ilgiliydi. Orada tam olarak 

alamadığım cevapları okulda sordum. Mesela ölümle ilgili sormuştum din dersinde. Ölüm belli 

ama bunu Allah mı yapıyor. Başka türlü mü oluyor? Ölüm anımız belli mi? Onu sormuştum. 

EÖ1”  

“Mesela benim sağlık sorunum var şu anda kalbimde ve hani bunun niye olduğunu ben 

bilmiyorum. Neden hani belki kendime zarar verdiğim şeylerden dolayı veya psikolojik 

şeylerden dolayı, birikmiş şeylerden dolayı olabilir. Ama niye olduğu bir netlik içerisinde değil 

ve bunu Allaha bağlamak çok normal. Çünkü hani her şeyi Allah bilir olarak yetiştiriliyoruz. O 

zaman da işte sorular oluşuyor benim aklımda. Neden oldu, neden hasta oldum Ya hak etmek 

değil de hani niye böyle bir şey oluyor, olmasının sebebi ne? KÖ18”  

“Şimdi de ben bu yaşadıklarımı neden yaşadım diye soruyorum. Yani sadece ben değil buradaki 

arkadaşlarım niye bunları yaşadılar, niye yaşıyorlar? Yani nasıl cevap vereceğimi bilmiyorum. 

Bu soruma bir cevabım yok. Cevapsız yani birtakım şeyler yaşamamızı da Allah’ımız istedi. Ama 

neden istedi bunu merak ediyorum. KÖ38”  

Katılımcılardan KÖ35, KÖ36, KÖ37, KÖ38 ve KÖ43 de benzer ifadelerle yaşadıkları 

durumları neden yaşadıklarını anlamlandıramamakta ve Allah’a nispet ederek sorgulamaktadır.   

 



178 

 

Allah Seviyorsa Kuluna Neden Kötü Bir Kader Yazıyor?  

Katılımcılardan bazıları ailelerinden, sosyal çevrelerinden duydukları “Allah 

yarattıklarını sever, Allah şefkatlidir, merhametlidir” anlatılarındaki Tanrı ile yine çevrelerinden 

duydukları olumsuz yaşam durumlarının alın yazısı olduğuna dair yorumlarda anlatılan Tanrı 

arasında tutarsızlık olduğunu düşünmektedirler. Bu tutarsızlığı “Seviyorsa kuluna neden kötü 

bir kader yazıyor? Seviyorsa neden hastalıklar ve fakirlik var? Seviyorsan neden ceza 

çektirecek?” şeklinde sorguladıkları ve buradaki sevilme durumunu inandırıcı bulmadıklarını 

ifade etmektedirler. 

“Eskiden hep şey düşünüyordum. Allah bizi seviyor da neden işte yeryüzünde insanlar 

hastalanıyor diye. EÖ7”  

“Aklıma söyle bir düşünce geliyor: Sen kulunu seviyorsan kaderine niye böyle kötü bir şey 

yazdın hani? Bu da beni olumsuz etkiliyor. Hani dediğim gibi yani beni seviyorsa niye böyle 

kötü bir şeyler yazsın ki? Bir de mesela şey en değerli varlık insan demiş. Diğer canlılar da 

değerli ama en değerlisi insan demiş. Neden ceza çektiriyorsun madem en çok sevdiğin bizsek? 

Düşünüyorum bize ekstra olarak akıl vermiş. Biz buna bağlı olarak cezamızı çekeceğiz. Ama en 

sevdiğin de biziz. Neden o zaman ceza çekiyoruz ki? KÖ33” 

Neden İyi İnsanların Başına Kötü Olaylar Geliyor? 

Katılımcılardan bazılarının adalet kavramı bağlamında iyi insanların iyi yaşam 

durumlarını; kötü insanların kötü yaşam durumlarını hak ettiği kabulünden hareketle iyilerin 

yaşadığı kötü durumları ve kötülerin yaşadığı iyi durumları haksızlık olarak nitelendirdikleri ve 

sorguladıkları görülmektedir.    

“Benim tıkandığım yer. Hani neden iyi insanlar hak etmediği şeyleri yaşayabiliyor?  İyi insanlar 

iyi şeyleri hak ediyor. Ama kötülük yapan da iyi şeyler yaşayabiliyor. İşte orada çelişmiştim. 

Orada mesela cevabını alamadım. Yani öyle bir şeyin olmayacağını. Allah’ın adil olduğunu da 

biliyorum. KÖ22” 

 “Olumsuz yaşam durumlarını düşününce etkileniyorum. Yani mesela diyelim ki Allah gerçekten 

adaletli olsaydı taciz tecavüz gibi şeyler olmazdı, diye düşünüyorum. Sonra tekrar vazgeçiyorum 

çünkü Allah’ın gerçekten adaletli biri olduğuna inanmışız bir kere. Farklı düşünsek bile. Ama 

bir tarafta da böyle bir duygu geliyor. EÖ5” 

 

 



179 

 

Kader Olgusuna Dair Getirilen Soru ve Sorgulamalar   

Katılımcılardan bazılarının soruları kader kavramı etrafında yoğunlaşmaktadır. Bu 

çerçevede “Kader nedir? Kader yazgı mıdır? İnsan kendi kaderini çizebilir mi? Doğru kader 

anlayışı hangisidir? Kur’an’da kader nasıl geçiyor? Yanlış kader anlayışı nereden 

kaynaklanmış? Evlilik, ölüm, trafik kazaları gibi yaşam durumları kader ile mi belirlenir? gibi 

sorular karşımıza çıkmaktadır.  

“Hani belki de benim kader anlayışım farklıdır. Kuran-ı Kerim’de kader nasıl geçiyor? Onu 

merak ediyorum. KÖ24”  

“Bazı insanlar kaderin Allah’ın sadece tek seçenek olarak yarattığı şey olduğuna inanıyorlar. 

Hani kaderin belirli olduğuna inanıyorlar. Bu inanış nereden gelmiş? Hani bir tane batıl inanç 

mı? Yoksa hakikaten Osmanlının bir sürü şey yaptığı bir tane durum mu? diye merak ediyorum. 

KÖ24”  

“Kader yazgı mıdır? Her şeyi tam olarak Allah mı yazdı? Biz ona mı göre hareket ediyoruz? 

KÖ25” 

“Merak ettiğim şey, insan kendi kaderini kendi çizebiliyor mu? Hani biri diyor kendin 

seçiyorsun, çiziyorsun. Başkası diyor alın yazısı. Hangisi doğru? Onu merak ediyorum. EÖ18” 

Katılımcılardan KÖ15, KÖ23, KÖ33, KÖ35, EÖ2, EÖ3, EÖ8 ve EÖ18 de kader 

hakkında benzer sorular sormakta ve benzer sorgulamalarda bulunmaktadırlar.   

Hayatımızı Ne Kadar Allah Ne Kadar Biz Belirliyoruz? 

Katılımcılardan bazıları olumlu-olumsuz yaşam durumlarının şekillenmesinde 

Tanrı’nın ve insanın etkisini ve rolünü merak ettiklerini ifade etmektedirler. Bu bağlamda 

kaderin bir yazgı olup olmadığını, değişip değişmeyeceğini sorguladıkları görülmektedir.  

“Ama merak ettiğim şu, keşke kaderimizi değiştirebilsek, değiştirebiliyor muyuz? EÖ10”  

“Her şeyi mi Allah belirliyor yoksa biz de belirliyor muyuz? Ne kadarını biz ne kadarını Allah 

belirliyor? diye sormuştum. İkisi arasında hala kalıyorum. KÖ7” 

Ders kitabında Geçen Kader Tanımı Ne Kadar Doğru?  

Katılımcılardan bazıları DKAB dersinde kader ünitesinde yer alan irade, tevekkül, 

emek-rızık vs kavramlardan oluşan bağlam ile ders kitabında geçen kader tanımı arasında 

tutarsızlık olduğunu düşündüklerini ifade etmişlerdir. Bu düşünce ile ders kitabındaki kader 

tanımının ve çağrıştırdığı kader anlayışının doğru olup olmadığını sorguladıkları görülmektedir.  



180 

 

“DKAB ders kitabında kaderin tanımı, Allah’ın önceden planladığı şeyler olarak yazıyor. O 

zaman Allah planlıyorsa biz neden yaşıyoruz? Bence Allah bize birden fazla seçenek verdi ve 

alternatifler var.  İşte dört tane falan var, diyelim. Ama ders kitabında bir tane planlandı gibi 

geçiyor. Sanki tek gelecek var gibi. KÖ4”  

“Ünitedeki o tanım şeydi böyle, sanki yazan kişi de tam bir tanım bulamamış ve o yüzden demiş 

ki, yeri ve zamanı geldiğinde gerçekleşecek şeyler. Eksik bir tanımdı. Ama böyle tam 

oturtulamayacak gibi bir şeydi de. Hani çoğu insan kaderi düşünerek kendi derki bu benim 

elimde olan bir şey ve Allah’ın izlediği bir şey. Ve birleştirebilir kafasında bir şeyleri. O üniteye 

baktığımız zaman da zaten kaderin tanımıyla diğerleri uyuşmuyordu. KÖ14” 

Katılımcılardan KÖ5, KÖ12 ve KÖ13 de benzer değerlendirmelerle DKAB ders 

kitabındaki kader tanımı ile ünite genelindeki kavramsal açıklama arasında çelişki gördüklerini 

ve bu durumun zihinlerinin karışmasına neden olduğuna dikkat çekmektedirler.  

Allah’ın Bilmesi Durumu ile Dini Terminolojide Yer Alan Bazı Kavramlar Arasında 

Tutarlılık sorgulaması  

Katılımcılardan bazıları sosyal çevrelerinden gelen “Tanrı geçmiş, gelecek olan her şeyi 

bilir.” Anlatısı ile yine anlatılarda geçen bazı dini terminolojileri birlikte değerlendirdiklerinde 

tutarsızlıkların olduğunu ifade etmektedirler. Bu bağlamda katılımcılar “Allah’ın bilmesi” 

durumu ile “insan iradesi ve yaşamın bir imtihan olması” durumu arasında; “Allah’ın bilmesi” 

durumu ile “dua etme” durumu arasında ya da “Allah’ın bilmesi” durumu ile “ecelin belli 

olması” ve “sadakanın ömrü uzatması” durumları arasında bir tutarsızlık gördüklerini ve 

bilgileri tutarlı bir bütünlük halinde zihinlerinde oturtamadıklarını ifade etmektedirler. Bu 

bağlamda aşağıdaki sorgulamaların yapıldığı görülmektedir.  

“Allah geleceği bildiğine göre bu bizim yazgımız olmuyor mu? Allah da yazmayacağına göre o 

zaman nasıl oluyor? Yani cennet veya cehennem seçim değil mi? İşte o zaman hayat sınav değil. 

İşte o zaman hayat anlamsız oluyor. KÖ2” 

“Ölüm konusunda da kafam karışık. Ben diyelim mesela maden işçisiyim. Hani eğer ki işim o 

olmasaydı yine aynı saatte aynı yerde ölür müydüm? Ve ya maden işçisi olduğum için orada 

öldü isem bu benim hatam mı? Hani maddi imkânlarım o şekilde elverdiyse, bu benim iradem 

dışında oldu ise, neden benim ömrüm bu kadar oldu? Yeri zamanı uzatabilir miyim, uzatamaz 

mıyım? Sadaka ömrü uzatır, derler. Yani hani kişi eğer sadaka verdiyse ömrünün uzayacağına 

inanıyordum başta. Ama sonra hani ecel ve insanın ömrü bellidir gibi ifadeler kullanılıyor. 

Madem belliyse nasıl uzuyor? O zaman bu seferde şey düşünmeye başladım Allah bizim ölüm 

zamanımızı biliyor diyelim. Biz sadaka verip ömrü uzattık diyelim. O zaman Allah’ın kesin 



181 

 

bildiği yer, bizim sadaka vererek uzattığımız yer mi, yoksa uzatmadan önceki yer mi? diye merak 

ediyorum. O zaman biliyorsa, bizim en son ki yani sadaka verip uzattığımızı biliyorsa, o zaman 

biz sadaka vererek uzattıysak ve bunu da Allah biliyordu ise, o zaman ömür zaten uzamamış gibi 

oluyor. Ben zaten sadaka verecekmişim ve ömrüm de uzayacakmış gibi oluyor. Yada sadakadan 

öncekini biliyorsa insan sadaka vererek Allah’ın bildiğini değiştirebiliyor mu o zaman?  Ömür 

konusunda, Allah’ın bilgisi ile sadaka verip vermemenin ömür üzerindeki etkisi kafamı 

karıştırıyor. EÖ2”  

Katılımcılardan EÖ15’in “Eğer hayatı değiştirebiliyorsak Allah’ın bilgisi nasıl oluyor?” ile 

“Yaşayacaklarımız kaderse neden dua ediyoruz?”; KÖ12, KÖ13, EÖ4’ün, “Allah ne 

yapacağımızı biliyorsa neden imtihan ediyor?” ve KÖ31’in “Allah bizim ne düşündüğümüzü 

biliyor. Neden dua etmemizi istiyor?” terminolojileri arasında tutarlılık sorgulaması yaptıkları 

görülmektedir.  

Katılımcılardan KÖ36, EÖ7 ve EÖ8 şu an için kader hakkında sorularının 

bulunmadığını ifade etmektedirler. Katılımcılar ya kader hakkında pek merak etmediklerini ya 

ev, okul, kurs ve Kur’an’dan öğrendikleri ile kader konusunun zihinlerinde oturduğunu ya da 

ev ve okul ortamında sorduklarını ve kendilerini tatmin eden açıklamalar bulduklarını ifade 

etmektedirler.  

Katılımcılardan bazıları kader kavramı hakkında herhangi bir soru ve sorgulamasının 

bulunmadığını ifade etmektedir. Bu durumun açıklaması olarak bazıları kader kavramı 

hakkında ailelerinden, sosyal çevrelerinden, okuldan ya da kendilerinin yaptığı bireysel 

araştırmalardan elde ettikleri bilgiler ile kader kavramını zihinlerinde oturttukları için 

cevaplanmayan soru kalmadığını ifade ederken bazıları ise kendisini sorunun cevabını bulacak 

yeterlilikte hissetmediği için belki sorum olmuyordur şeklinde bir ifadede bulunmaktadır. 

“Kader hakkında sorum yok, çünkü her şey DKAB dersinde en iyi şekilde açıklandı. KÖ29”  

“Benim hiç böyle arada kalacak, imanımı etkileyecek, beni etkileyecek büyük bir sorum olmadı. 

Hani genelde böyle cevabını bulamadığım soruları düşünürken bir süre sonra ben 

anlayamadım, ben yetmiyorum bunlara diye bırakıyorum. Benim aklım buna yetmiyor. O yüzden 

bırakıyorum. Çok öyle bir sorum olmadı. O yüzden de bırakabiliyorum herhâlde. KÖ15” 

Katılımcılardan EÖ1, EÖ8, EÖ13 de KÖ29 ile benzer bir şekilde kader hakkında 

cevapsız sorularının kalmadığını ifade etmektedir. 

 



182 

 

Ölüm ve Ahiret Hayatına Dair Getirilen Sorular  

Katılımcılardan bazıları dünyaya gelmeden önce ne yaşandığını, ölüm sonrasında neler 

yaşanacağını, ahiret hayatını, hesaba çekilmenin nasıl olacağını, cennet ve cehennemi, sonsuz 

bir yaşamın nasıl olabileceğini sormaktadırlar. Katılımcılardan EÖ22 “Dünyaya gelmeden önce 

biz Allah’a Müslümanlık sözü vermişiz. Onu niye hatırlayamıyoruz?”; KÖ11 “Ne zaman 

öleceğiz? Neden?”; KÖ2, KÖ12, KÖ16, KÖ35, KÖ41, EÖ20 ve EÖ21 “Öldükten sonra 

gideceğimiz yer nasıl bir şey? Orada ne yaşanacak? Ahiret hayatı, cennet ve cehennem nasıl 

ebedi olacak?”; EÖ20 ve EÖ21 de “Hani cennette istediğimiz her şey oluyor muş ya. Benim en 

çok istediğim ailem. Ben onların yanımda olmasını istiyorum. Ama belki ailelerimiz yanımıza 

gelmek istemeyecek. O zaman ne olacak?” sorularını sormaktadırlar.  

Farklı Kültürlerle Etkileşimlerden Kaynaklanan Sorular  

Kadın olmak, erkek olmak herhangi bir etkimiz olmadan içerisine doğduğumuz ve 

yaşantımızı şekillendiren bağlamlar. Bu bağlamın anlaşılması ve deneyimlenmesinde sosyal 

çevrenin dünya görüşü ve kişinin kabul ettiği dinin bakış açısı etkili olmaktadır. Bazan bu 

etkiler ve yönlendirmeler arasında çatışmalar yaşanabilmektedir. Bazı katılımcıların sosyal 

çevrenin, toplumun ve hatta dünyanın insana, Tanrı’ya, dine ve İslam’a bakışından 

etkilendikleri görülmektedir. Özgürlük arayışı ve toplumsal cinsiyet eşitsizliği olarak ifade 

edebileceğimiz bağlamın etkisi ile “Kadın erkek eşitliğine Kur’an’ın yaklaşımı, kadın erkek 

ilişkisinde seviyeli ve uygun davranış kalıbının yerleştirilmesinin neden kadınların kapanması 

üzerinden işletildiği, miras paylaşımındaki cinsiyete göre ön görülen farklılıklar, çok eşlilik ve 

Kur’an’da Allah için neden erkekler için kullanılan “hüve” zamirinin kullanıldığı” gibi sorular 

karşımıza çıkmaktadır.  

“Çevremdeki gençler din, neden özgürlüğü, özgür düşünceyi kısıtlıyor diye düşünüyorlar. 

Kur’an bizim şunları şunları yapmamızı yasakladığı için biz neden bunlara uyalım? şeklinde 

düşünüyorlar ve insanlar hani çok sıkılmış gibi hissettikleri için genelde dinden çıkıyorlar. Hani 

sanki böyle çember daraldıkça dışarı taşar ya sanki onun gibi hissettiklerini düşünüyorum. Bu 

durumda olmaları bence daha çok çevreden kaynaklanıyor olabilir. Çünkü günümüzde din biraz 

yanlış anlatılıyor o düşünce konularında.  Çünkü batıyla etkileşim arttıkça, insanlar onları 

gördükçe diyorlar ki bu neden olmasın? Din bize bunu neden engellesin? Mesela daha çok 

kadınlarda var. İşte kapalılığın bazı alanlarda önlerine geçmesi gibi. KÖ14” 

“Ya bazen şey çok kafaya takıyorum. Kadınların kapanmasıyla ilgili bir tane sitede görmüştüm. 

Şey diyordu: ‘Allah kadınları kapamış ama kadınları kapatmayabilirdi. Erkeklerde etkilenme 



183 

 

duygusunu da kapatabilirdi. Neden kadınlar kapanıyor da erkekler hiçbir şey yapmıyor? Neden 

kadınlar tüm yükü taşımak zorunda kalıyor, olay neden kadınların üzerine yıkılıyor? Bu adalet 

mi?’ Bir de eskiden Balıkesir’de deist bir arkadaşım vardı. Hep kadın üzerinden oynuyorlar 

tarzında şeyler diyordu. Hani kadın değil de erkeğin duyguları bastırılabilirdi gibi. Hani sadece 

kadınlar etkilenmeyebilirdi diye. KÖ41” 

Katılımcılardan KÖ12 de KÖ41 ile benzer sorgulamalar yapıyorken; KÖ11, KÖ14, 

KÖ31 ve KÖ41 “kadın erkek eşitliğine Kur’an’ın yaklaşımımı meselesini” sorgulamakta; 

KÖ11 ve KÖ31,“Hz. Muhammed neden çok kadınla evlenmiş? Neden çok eşlilik var?” 

meselesini ve   KÖ14 de “Allah’ın cinsiyeti yoksa neden hüve olarak yazıyor?” meselesini 

sorgulamaktadır.  

 

4.3.4. Sorgulamaların Cevaplandırılmasında Kullanılan Stratejiler 

Bu başlık altında katılımcıların bir şekilde cevaplandırabildikleri sorgulamaları yer 

almaktadır.  Katılımcıların sorgulamalarını yetişkin dünyasının anlatılarından gelen dini 

terminoloji üzerinden, akranlarıyla yaptıkları sohbetlerden etkilenmeleri üzerinden, yaşam 

deneyimleri ve bireysel araştırmaları üzerinden değerlendirdikleri, kendilerince bir şekilde 

açıklayabildikleri ya da kendilerini tatmin edecek bir açıklama getiremeseler de yine sosyal 

çevrelerinin telkinleriyle bir şekilde bir tutum belirledikleri görülmektedir. Katılımcılarda 

sorgulamalarına cevap ararken Tanrı ve dine dair getirilen anlatılarda geçen kavramlar arasında 

tutarlılık arayışı ve yaşamda var olmasını bekledikleri ve gerekli gördükleri bir adalet arayışı 

dikkat çekmektedir. Katılımcıların sorgulama süreçlerinde sonuca varırken nasıl bir rota 

izlediklerini, duygusal olarak nasıl etkilendiklerini tam olarak göstermesi bakımından alıntılar 

olabildiğince kısaltılmadan verilmeye çalışılmıştır.   

Yaşamda adaletin sağlanmasının gerekliliği üzerinden yapılan sorgulamaların 

cevaplandırılmasında katılımcıların yetişkin dünyasından gelen dini terminolojilerin de 

etkisiyle adaletin bu dünyada sağlanamadığı durumlarda ahiret hayatında sağlanacağı ve bu 

konuda dünya ve ahiretin birlikte değerlendirilmesi gerektiğini düşündükleri görülmektedir.  

Allah Nasıl Var Oldu?  

Allah’ın nasıl var olduğu ve özellikleri ile ilgili sorgulamasında EÖ6’nın, DKAB 

dersinde öğrendikleri üzerinden bir açıklama getirdiği görülmektedir. Katılımcı sınırlı insan aklı 



184 

 

ile aşkın ve yüce bir varlığın tam anlamıyla bilinmesi ve kavranması durumunun imkansızlığını 

fark etmesinin sorgulamasına cevap mahiyetinde olduğunu şu ifade ile dile getirmektedir:  

“Hani madem Allah doğurmamış, doğrulmamış. Her şey de kendinden var olmuyor. Allah var 

ediyor. Allah nasıl var olur? Allah’tan önce ne var orda? Mesela hani bu soruya ben cevap 

arıyordum. Fark ettim ki bu sorunun cevabı soruya neden cevap veremediğimmiş. Okyanus 

bardak örneğindeki gibi. Hani nasıl ki bir bardak okyanusun tamamını alamaz, sadece bardak 

kadarını alır. İnsan aklı da ancak kapasitesi kadar Allah’ı anlayabiliyor, bilebiliyor. Ondan 

sonra hani Allah’ın yüceliğini kavramış oldum. EÖ6” 

Allah Bizi Niçin Yarattı?  Bu Dünyaya Neden Geldik? 

Niçin yaşıyoruz, Allah bizi neden yarattı sorgulamasında katılımcının sorgulama 

durumunu ifade ederken kurduğu cümlelerde ve duygu durumunda akran çevresinden ve sosyal 

medyadan etkilendiği ve fakat cevap verirken kendini tatmin edecek bir cevap 

geliştiremediğinde aidiyet hissettiği sosyal çevre bağlamından gelen dini terminolojilerden 

hareketle açıklamalar getirdiği görülmektedir.  

“Allah bizi niçin yarattı? Yaptıklarımızı biliyorsa neden yaşıyoruz? gibi sorularım vardı. ‘Allah 

sevdiği için yarattı, deniyor.’  Şimdi tamam beni sevebilir. Fakat ben belki yaşamak istemiyorsam 

onu. Bana sorulmadı. Dünyaya gelirken bize sorulmuyor. Hani yaşamak istiyor muyuz, 

istemiyor muyuz? Şimdi hayata gelmişim. Hem kendi isteğimle gelmemişim hem de 

sorumluluklarım var. Kendi isteğimle gelmememe rağmen bir de üstümüze bu kadar yük oluyor 

yani. Niye geldik bu dünyaya diye sorular oluşturuyor? Bir de şöyle bir durum var tabi. 

Yaratıldıktan sonra hani ‘Ben sizin rabbiniz değil miyim?’ diye soruldu ve biz de doğruladık, 

evet dedik.  İman ettik ve daha sonra da yaratılışta bunu unuttuk. Orada biz yaratılışta ilk iman 

üzerine doğuyoruz. Daha sonra kendi yaşayışımıza göre inançlarımız gelişiyor. İşte bütün 

bunları düşündüğümde yaşam amacı olarak Allah rızası dışında kalıcı ve daha üstün bir hedef 

göremedim. EÖ2” 

Kader Önceden Planlanmış Mıdır?  

Kader önceden planlanmış mıdır? Kader yazgı mıdır? gibi sorgulamaları olan 

katılımcıların değerlendirme sürecinde yetişkin dünyasından gelen dini terminolojilerden 

hareket ettiği görülmektedir. Katılımcıların açıklamalarında, dünyanın bir sınav yeri ve ahiretin 

de bir sorgulanma ve hak edilen karşılıkların alınacağı bir yer ve bir süreç olduğu vurgusunun 

yapıldığı görülmektedir. Bu bağlamda kaderin belirlenmiş olması durumunda sınav ve 

sonrasında bir karşılık almanın anlamsız kalacağı ve bu nedenle kaderin yazgı olamayacağı 



185 

 

değerlendirmesinin yapıldığı görülmektedir. Bu bağlamda bazı katılımcılar DKAB dersinde 

kader ünitesinde öğrendikleri irade, sorumluluk ve tevekkül gibi kavramlar üzerinden getirilen 

bir kader açıklamasının diğer dini terminolojiler ve yaşam ile daha tutarlı bir bağlam 

oluşturduğunu ifade etmektedirler.   

“Çevremizdeki insanlar kader hakkında yanlış biliyorlar. Sonra toplumun hayatını da şöyle 

etkiliyor. Büyük ne biliyorsa çocuğuna onu anlatıyor. Bir okul yaşı var. Okul anlatıyor. Sonra 

din dersinde farklı bir şey öğrenince kafası karışıyor çocuğun. Benim karışmıştı. Karıştıktan 

sonra sorgulamaya, araştırmaya başladım. Sonra niye onların öyle düşündüklerini 

anlayabildim. Bu durumun eğitimsizlikten, cahillikten kaynaklandığını düşünüyorum. Kur’an 

okuyorlar. Arapça bilmedikleri için anlamını da bilmiyorlar. İşte daha önce belirlendi mi acaba? 

Biz Allah’a göre mi yaşıyoruz? Kendi irademiz var mı? Sorgulamaya başladım. Ben DKAB 

dersinde çok soru sormuştum. Sonra internetten baktım. Diyanetin sayfasından baktım. Orada 

kader ve kazayla ilgili ayet meallerini okudum. İradeyle ilgili, insan seçimiyle ilgili bir şeyler 

çıkmıştı. Sonra kararlaştırdım zaten. Yaşamımızı biz seçiyoruz. Ben öğrenince aileme de 

anlattım. Onlar da böyleymiş dediler. EÖ1”  

“Kader hakkında, acaba her şeyi baştan yaratmış mı? İşte bunların hepsi planlı mıydı? diye 

düşündüm. Sonra bunların planlı olabileceği aklıma saçma gelmeye başladı. Çünkü şimdi öyle 

bir şey olsaydı eğer, çoktan Allah’ın düşüncesinde cennet cehennem ayrımı olmuş olurdu. Ve biz 

bu dünyayı yaşamazdık. Hemen cennete ve cehenneme girebilirdik. Yani herkes sınav diyor. O 

zaman sınav da senin yapacakların önceden belirlenmişse boş yere yaşamana gerek yok. O 

zaman otur bir köşeye. Cennete mi cehenneme mi gideceğini bekle. EÖ7” 

Katılımcılardan KÖ26 ve KÖ11 de yaşam durumlarının kader ile mi belirlendiğini 

sorguladıktan sonra yaşanan durumların sınav olduğunu ya yaptığımız şeylerin bir karşılığı ve 

bedeli olduğunu ya da karşılığının ahirette mutlaka alınacağını ve telafi edileceğini 

düşündüklerini ifade etmektedirler.  

Katılımcılardan EÖ2’nin, iman nasip işi mi, bireysel seçimlerle mi oluşur?” ve “İman 

nasip işi ise farklı din tercihleri neden günah?” şeklinde ifade ettiği sorgulamasında, tutarlılık 

ve adalete uygunluk bağlamında sosyal çevresinden edindiği dini terminolojilere başvurduğu 

ve tıkandığı noktada da DKAB dersi kader ünitesinde öğrendiği insan iradesine daha çok alan 

tanıyan kader anlayışı ile tatmin edici bir açıklama getirebildiği dikkat çekmektedir.    

“Herkesin bir nasibi vardır, diyorlar. Hatta bazan iman da bir nasip derler. Yani Allah verir, 

anlamında. Hatta peygamberimiz bir yere giderken bir Hristiyan ile beraber gidiyor. Hristiyan 

kişi de Müslüman olsun diye çok uğraşıyor. Ama o kişi kabul etmiyor. İşte nasibinde değilmiş 



186 

 

gibi. O zaman işte iman da nasip işiymiş gibi. Eğer böyle ise o zaman burada insana bir günah 

olmuyor ki. Madem iman işi nasipse ve bu kişinin nasibinde Müslüman olmak yoksa o kişinin 

yapacak bir şeyi de olmuyor. Mesela diyelim yolda yiyecekler var ve ben çalıştığım kadarını 

alırım, bu da benim nasibimdir. Nasibimi nispeten ben belirlerim. Emeğimle, çabamla, 

kararlarımla ben belirlerim. Fakat hani iman konusuna gelince bu sefer orada tam cevap 

bulamıyorum gibi. Nasip emekle belirleniyorsa eğer, hadisteki kişi iman konusunda acaba 

çabalamamış mı? diyorum. İman için çabalamamışsa bu onun kendi tercihi mi oluyor yoksa 

Allah mı belirliyor? Burada kim etkili onu merak ediyorum. Eğer inanmak nasibinde yok idiyse 

günah da olmamalı bence. Diyelim ki iki insan var ve iman konusunda ikisinin de soruları var. 

İkisi de aklını kullanıyor ve ikisinin de emeği olduğu halde bir inanıyor, diğeri inkar edebiliyor. 

Emek varken nasıl böyle farklı olabiliyor? Soru soruyor ama acaba cevap aramada harcadıkları 

emekler mi farklı? Ya da ikisinin çevresindeki insanlar farklı olduğu için onların farklı bakış 

açılarından farklı mı etkilendiler. Çevren nasıl olursa olsun araştırmayı sonuçlandırmak 

gerekiyor sanırım. Burada bireysel seçim ve gayret önemli bence. EÖ2” 

Mağdurların Yaşadıkları Kaderlerinde Belirlenmiş Miydi?   

Yaşam durumlarında meydana gelen kötülükler, olumsuzluklar ve acılar üzerinden 

getirilen sorgulamalarda katılımcıların bazen bizzat kendi yaşadıkları olumsuzluklar üzerinden 

bazan de şahit oldukları ve duydukları durumlara dair empati yapmaları üzerinden hareket 

ettikleri görülmektedir. Katılımcıların bu bağlamdaki sorgulamalarında çoğunlukla yetişkin 

dünyasından gelen yaşam durumlarının yazgı olduğuna dair anlatıların etkisi görülmektedir. 

Bazen de sosyal çevrelerinden ya da çoğunlukla DKAB dersinden öğrendikleri insan iradesine 

daha çok alan tanıyan kader anlayışını benimsemiş olsalar da mağdurların herhangi bir seçim 

ve etkilerinin olmadığı durumlarda yaşadıkları olumsuzluklar ve acıların neden yaşandığını 

anlamlandıramadıkları görülmektedir. Katılımcılar bu sorgulama denklemine Tanrı’yı da 

ekleyince sorgulama içeriği yaşam durumlarından daha çok Tanrı’ya yönelmektedir. Bu durum 

bazan açık bazan de kader üzerinden örtük bir şekilde ifade edilmektedir. Bu bağlamda 

sorgulamalar “Bu mağdurun kaderinde var mıydı? Kader bize bunu neden yaşattı? Kaza benim 

başıma neden geldi? Çocukları neden yetimhaneye veriliyor? Allah masumları neden 

korumuyor? Allah neden mağdurun duasını kabul etmiyor?” şeklinde karşımıza çıkmaktadır.  

Bu bağlamdaki sorgulamaların cevaplandırılma sürecinde katılımcıların daha önce 

çevrelerinden bizzat Tanrı’ya dair duydukları “Tanrı iyidir, merhametlidir, şefkatlidir, adildir.” 

gibi anlatılardan hareket ettikleri ve “iyi, merhametli ve adil” olarak kabul ettikleri Tanrı’nın bu 

kötülükleri yazmış olamayacağı düşüncesinde karar kıldıkları görülmektedir.  



187 

 

Bizzat yaşadıkları ve şahit oldukları sıkıntı ve acıların neden yaşandığına dair bir 

açıklama getiremeyen katılımcıların yetişkin dünyasından gelen dini terminolojiler üzerinden 

hareket ettikleri görülmektedir. Bu bağlamda “yaşamın bir imtihan olduğu, yaşanan sıkıntıların 

ya sınav konusu ya da daha önce yapılan yanlışlara karşılık bir bedel olduğu, yaşanan 

durumlarda insanlar sebebini tam anlayamasalar da Allah’ın mutlaka bir bildiğinin olduğu, 

Allah’ın kuluna kaldıramayacağı yük vermeyeceği, bu dünyada yaşanan sıkıntıların şayet 

yapılan yanlış bir davranış varsa ahiretteki cezayı azaltacağı, yoksa ahirette cennette verilecek 

ödüllendirme ile telafi edileceği, bu dünyada alınmayan karşılıkların ahirette mutlaka alınacağı, 

dualarda Allah’ın en hayırlısı nasılsa o şekilde cevap vereceği” gibi terminolojileri kullanarak 

bir açıklama getirmeye çalıştıkları ya da yetişkin dünyasının bu duruma dair getirdiği 

açıklamayı kabul ettikleri ve sorgulama sürecinden kaçındıkları görülmektedir.  

“Acaba orda, mağdurun zarar görmesi, orada ölmesi kaderinde mi vardı? Adamın saldırması 

kader mi yoksa adamın suçu mu? Bu durum zihnimi baya bir karıştırmıştı. Bence adamın suçu 

yine de. Ama o kişi yine o mağdur mu olacaktı? Hani kader deyince o zaman adamın da suçlu 

olmak kaderinde vardı, gibi oluyor da. O zaman şey oluyor. Öldürülen kişinin öldürüldüğü o 

dolmuşa binmesi kaderinde var, eceli de geldi. Bana göre öyle ölmek kaderi değildi ya. Allah 

kimseye öyle bir ölüm nasip etmez, Allah iyidir, böyle bir şey istemez. KÖ10”  

“Yaşam durumlarında bir insanın etkisi olanlar var. Bir de doğanın etkisi olanlar var. Deprem 

gibi, heyelan gibi, sel gibi bunlar insanların etkisiyle olmayan şeyler, doğanın etkisiyle olan 

şeyler. Burada insanın etkisi yoksa o zaman bir varlığın etkisi olmalı. O zaman Allah’ın 

istediğiyle oluyor bu şeyler. Peki şimdi depremlerde insanlar yaralanıyorlarsa, toprak 

kaymasında canlılar ölüyorsa, sellerde aynı şekilde. O zaman insanlar Allah tarafından neden 

bu şekilde bir davranış görüyorlar? Çünkü burada hani hak ettiklerinden desek, burada suçsuz 

masum olanlar da var. Bir yerde deprem oldu diyelim, bir yer yıkıldı diyelim, içindeki herkes 

zarar görüyor. Ayrım yapılmıyor. O zaman tamimiyle cezalandırma değil ya da tamamıyla 

Allah’ın etkisiyle olan bir şey değil. Burada insanın da bir etkisi olmalı yani. Çünkü hani 

deprem, sel, gibi felaketlerde zarar görme olayında masum ve suçlu ayrılmıyorsa o zaman farklı 

bir etki, farklı bir sebep de olmalı. Burada insanların etkisi oluyor. Ama Allah müdahale 

edebilirdi, diye düşünüyorum, o masumlar kurtulmalı yani. O zaman burada da ödüllendirme 

devreye giriyor. Bebekken ölen biri günahsız olduğu için direk cennete gidebilir ve bu şekilde 

ödüllendirilebilir diye düşünüyorum. Dünya ahiret birlikte değerlendirilmeli bence toplamına 

bakılmalı. Dünyada eksik kalanlar ahirette tamamlanacak. EÖ2”  

Katılımcılardan KÖ41 “Çocuklar Neden Yetimhaneye Veriliyor?” sorgulamasını “her 

insanın kendine göre bir zorluğu olduğu, kaldıramayacağı bir yükü olmadığı, Allah’ın ona göre 



188 

 

kaldıramayacağı bir yük vermeyeceği” terminolojisi ile cevaplandırıyorken; Katılımcılardan 

KÖ38, KÖ41 ve KÖ43’ün, “Benim duam neden kabul olmuyor?” sorgulamasını “Allah’ın 

duaya en iyi şekilde cevap verdiği”, “Allah’ın o şey hayırlı değilse onun yerine en hayırlısını 

verdiği” ve “Şu an kabul etmiyorsa sonra kabul ettiği” terminolojilerinden hareketle 

cevaplandırmaya çalıştığı görülmektedir. KÖ43 “Allah’ım bana neden böyle bir şey verdin?” 

sorgulamasında çevreden duyduğu “sorgulamak, isyan etmek günahmış” terminolojisinden ve 

EÖ2 de “Allah Neden Masumları Korumuyor? Allah masumların duasını neden kabul 

etmiyor?” sorgulamasında “Allah’ın bir bildiği vardır”, “Ben dua ediyordum. Hemen 

karşılığımı alıyordum.”, düşüncesi ile olayı zihninde tam oturtamasa da sorgulamaktan 

kaçındığı görülmektedir.   

Neden Kötü Bir Kader Yazmış?  

Katılımcılardan bazılarının sosyal çevrelerinden duydukları yazgıcı kader anlayışının 

etkisi ile yaşam durumlarında meydana gelen kötülükleri Tanrı ile ilişkilendirip “Tanrı neden 

kötülük yazmış?”, “Neden kötülüğe engel olmuyor?” ve “Neden kötülüğe seyirci kalıyor?” gibi 

sorgulamalarda bulundukları görülmektedir. Bu sorgulamalarına DKAB dersinde öğrendikleri 

insan iradesine daha fazla alan tanıyan kader anlayışı ile tatmin edici bir cevap verebildiklerini 

ifade etmektedirler.  

Cevaplandırılma sürecinde katılımcıların daha önce çevrelerinden bizzat Tanrı’ya dair 

duydukları “Tanrı iyidir, merhametlidir, şefkatlidir, adildir.” gibi anlatıların da etkili olduğu 

“iyi, merhametli ve adil” olarak kabul ettikleri Tanrı’nın bu kötülükleri yazmış olamayacağı 

düşüncesinin de etkili olduğu görülmektedir.   

Katılımcıların, sosyal çevrelerinde ve okulda öğrendikleri tüm bilgi birikiminden 

hareketle meydana gelen olumsuz duruma dair mantıklı ve tutarlı bir sebep-sonuç ilişkisi 

kurabildiklerinde durumu yazgıcı kader anlayışı ve Tanrı ile bağlantılı bir şekilde sorgulamak 

ve açıklamak yerine insanın/insanların yanlış seçimlerine bağlama eğiliminde oldukları 

görülmektedir.  

  “Eskiden bana anlatılana göre açıkçası ben de şey diye düşünüyordum. Hani kaderde varmış. 

O yüzden oldu falan deyince, hani bir kader var. Ona göre olan oluyor diye düşünmüştüm. Hani 

neden kötü bir şey yazmış, diye düşünmüştüm. Hani demek ki kötülük de yazıyor, Kötülüğü biraz 

istiyor, diye düşünmüştüm. Hani bizi yaratıyor, neden böyle bir şey oluyor, diye şaşırdım. Ama 

derste öğrenince öyle olmadığını anladım. Pek çok şeyin insanın seçimi ile olduğunu. Ailemde, 

çevremde Allah hakkında anlatılan da işte kusursuz, iyiliğimizi isteyen, bizim için uğraşan bir 



189 

 

varlık, diye anlatılıyordu. Ama bu kader anlayışına göre tam tersi oluyordu. Dersten önce yanlış 

kader anlayışındaymışım. Mesela komşumuz bayağı bir hastaydı. Neden o kadar hastaymış 

falan diyordum. Annem o zaman söylemişti. Bir sürü yanlış tercihini öğrenince kendi 

seçimleriyle hasta olduğu kendiliğinden ortaya çıkıyordu zaten. KÖ21”  

“Bir iki yıl önce hep böyle kötü bir şey olduğunda sürekli çok özür dilerim. Ama Allah’ı 

suçluyordum. Hani böyle neden kötülüklere “dur” demiyor. Bu kadar kuvvetliyse neden 

“hayır” bunu yapma demiyor? Mesela bu taciz olaylarında Allah’ın neden böyle 

olmamalı, demediğini anlayamıyordum. Ya da işte o hayvanlara zarar verilirken 

karşısındaki kişiye “dur” diyebilecek kuvveti var. Neden o zaman “hayır” demiyor, diye 

düşünüyordum. Sürekli annemle o konular hakkında konuşuyorduk. Annem de hani bize 

akıl verdiğini söyledi. Sonra işte diyorum ki, herkese akıl verdi ve biz bunu 

kullanmalıyız. Bunlar beni daha olumlu düşünmeye yönlendirdi. Şu an düşünüyorum da 

hani bunu yapmamasının nedeni çok iyi bir şey. Çünkü bizi burada kendimizle baş başa 

bırakıyor ve yaptığımız şeylerden bizi sorumlu tutuyor. Hani bizi bir bakımdan kendi 

ayaklarımızın üstünde bırakıyor. Bence bu gerçekten çok iyi bir şey. Yani kimin nasıl 

biri olduğunu bu sayede öğreniyoruz. Çünkü hani Allah yapma dese yani herkes iyilik 

yapardı. İyiliğin değeri yani kötülük yapılınca anlaşılıyor. Bu her zaman böyledir bence. 

Allah’a karşı kesinlikle hiçbir duygum değişmiyor. Umarım da değişmez, 

değişmeyeceğini düşünüyorum. KÖ29” 

 

Allah’ın Her Şeyi Bilmesi ve Kaderle İlgili Bazı Terminolojiler Arasında Görülen 

Tutarsızlık Sorgulaması 

Yetişkin dünyasından gelen bizzat Tanrı’ya dair anlatılar ile yaşam durumları ve kader 

anlayışları üzerinden gelen örtük Tanrı anlatıları arasındaki tutarsızlıklar da sorgulamalara 

neden olarak karşımıza çıkmaktadır. Katılımcılardan bazılarının özellikle “Tanrı’nın her şeyi 

bilmesi” terminolojisi ile insan iradesine alan tanıyan kader anlayışına, yaşam durumlarında 

özgür seçim yapma durumuna, tevekkül anlayışına, bir imtihan olarak yaşama, sorumluluğa, 

ahiret hayatındaki sorgulanma sürecine, hak edilen karşılığı alma bağlamında cennet ve 

cehennem sürecine dair terminolojileri tutarlı bir bütünlük içerisinde bir araya getiremedikleri 

ve anlamlandıramadıkları görülmektedir.  



190 

 

Sorgulamalarına cevap bulma sürecinde katılımcıların “Tanrı her şeyi bilir” 

terminolojisini ya “herhangi bir belirleme olmaksızın bilme” ya “alternatif durumları bilme” ya 

“insanlar seçtikten sonra bilme” ya da “gayb dışındaki konuları bilme” şeklinde ele aldıkları ve 

kendilerince mantıklı ve tutarlı bir açıklama getirmeye çalışarak insan iradesi lehine karar 

verdikleri görülmektedir.  

“Bence üniteyi işlerken tam oturmadı. Ben şöyle sormuştum. “Zaten seçeceğimiz şey belli ise 

neden yaşıyoruz, neden imtihan ediliyoruz?” Ben alternatifleri düşünüyorum. Çünkü öbür türlü 

düşündüğümde oturmuyor. İrademiz boşuna değil diye düşünüyorum. Hani kendimiz 

seçtiğimizde ancak mantıklı oluyor. Aslında ben alternatiflerin olduğunu ve bizim seçtiğimize 

inanıyorum. Ama eğer biz bunlardan birini seçiyorsak, Allah bunu bilmezse bizim kafamıza 

yatıyor. Ama eğer Allah o alternatiflerin sonucunu da biliyorsa, yine aynı kapıya varır. O yüzden 

bu gaybı bilmez fikri birazcık aklıma yatıyor benim şu sıralar. KÖ14” 

“Allah geleceği bildiğine göre bu bizim yazgımız olmuyor mu? diye sorguluyordum.  Allah da 

yazmayacağına göre o zaman nasıl oluyor? Yani cennet veya cehennem seçim değil mi? İşte o 

zaman hayat sınav değil. İşte yaşadığımız bir yer. O zaman da işte hayat anlamsız oluyor. Yani 

dünya da saçma bir yer oluyor. Yine hani demiştim ya inanç gerekiyor bazen. Çünkü bazı şeyler 

sorgulanamayabiliyor. Hiç sorgulamadan inandım doğru kader anlayışına ama içimde biraz 

soru vardı. DKAB dersinde onun cevabını aldım. KÖ2”   

Allah’ın Sevmesi, Merhametli olması ve Kaderle İlgili Bazı Meseleler Arasında 

Görülen Tutarsızlık Sorgulaması 

Bazı katılımcıların ifadelerinden, özellikle “Tanrı’nın yaratması, sevmesi, merhametli 

olması” terminolojisi ile yetişkin dünyasından gelen yazgıcı kader anlatısındaki örtük Tanrı 

anlatımı ve bunun olumsuz yaşam durumlarına yansıması arasında gördükleri tutarsızlıktan 

hareketle sorgulamalar yaptıkları görülmektedir.  

Katılımcıların insan kaynaklı olan ve olmayan olumsuz yaşam durumları bağlamında 

Tanrı’yı ve Tanrı’nın sevgisini sorguladıkları görülmektedir. Sorgulamalarını cevaplandırırken 

yetişkin dünyasından gelen “yaşamın bir imtihan olduğu, imtihan sürecini insanın dünyaya 

gelmeden kabul ettiği, yaşam durumlarında insanlara seçim şansı verildiği, Allah’ın 

seçimlerinde rehberlik etsin diye insana peygamber ve kutsal kitap gönderdiği, bilgi verdiği, 

dünyada yaşanan sıkıntılar, insanların yanlış seçimleri ile meydana geldi ise günahları ve 

ahiretteki cezalarını azaltacağı, yanlış seçim ya da herhangi bir etki olmaksızın meydana geldi 

ise ahirette mükafatlandırılacağı, imtihan sürecinin adil olduğu”  gibi dini terminolojileri 



191 

 

kullanarak cevap verdikleri ya da yetişkin dünyasından bu bağlamda gelen cevapları kabul 

ettikleri görülmektedir.  

“Eskiden hep şey düşünüyordum. Allah bizi seviyor da neden işte yeryüzünde insanlar 

hastalanıyor, diye. Sonra anneannemden şey öğrendim hocam. İşte hastayken günahlar 

düşürülüyormuş. Böyle bir şey duydum. Sonra her şeyin bir bedeli olduğunu anladım. Mesela 

fakirlik yaşayanlar diğer dünyada mükafatını alacak diye düşünmeye başladım. Ondan sonra 

her şeyin eşit olduğunu anladım. Yani diğer dünyaya geçince her şey eşit oluyor. Böyle 

düşününce rahatladım. EÖ7” 

“Allah madem kullarını yarattı ve merhamet sahibi niye bizi cehenneme gönderiyor? 

Kaderimizi niye belirliyor? Kötü kaderi niye belirliyor? İnsanın kafasında soru işareti kalıyor. 

İşte sorduğum sorunun cevabını buldum. Soruları sorup cevabını buldukça imanım daha da 

artıyor. Mesela benim çevremde DKAB öğretmenim var, ona sordum. Mesele öbür taraftan 

başlıyor. Allah öbür tarafta bizi yarattığı zaman işte rabbiniz kim, Rabbiniz miyim? Böyleyse 

işte sınavınız var demesi. Var olan ruhlarımızı bedenlerine koyup dünyaya göndermesi. Yine 

Allah önceden bize burada ne olacağını belirtmişti, buna rağmen biz unuttuk. Dünyaya gelince 

yine yanıldığımızı bildiği için hem de bize bir imtihan vesilesi olarak Şeytanı verdi. 

Yanılacağımızı da bildiği için bize peygamberler gönderdi, salih kişiler, arif kişiler gönderdi. 

Onların ışığında biz Allah’ı bulmaya çalışıyoruz. Zaten Allah kim kalpten ona ibadet ederse 

hani günahlarını bağışlıyor, sevap yazıyor. Yine tevekkül ve kader konusunda Allah karşınıza 

farklı yollar çıkartıyor. Farklı yollar seçmemizi istiyor. Mesela bu yoldan gittik diyelim 

karşımızda 2 tane yol var; iyilik ve kötülük. Öyle hani dalları olan bir şema gibi. O şemadan 

geçerek, seçimler yaparak, hayatımızı devam ettireceğiz. İmtihanımızı tamamlayıp ahirete 

gideceğiz. Adil bir sınav süreci içerisindeyiz. O zaman dedim ki hani o kadar söylediyse, o 

kadar uyardıysa dinlemeyen de artık gitsin cehenneme gibi. Allah bu kadar yol çıkarmış. 

Hala cehenneme gidiyorsam, demek ki hak etmişiz. Allah hani cennete gitmemiz için her 

şeyi yapması mutlu ediyor sonuçta. Allah var, Allah merhametli, Allah büyük ve bizi 

sahipleniyor, diye düşünüyorum. EÖ6” 

 

4.3.5. Sorularını Nereden Araştırıyor 

Katılımcılar merak ettikleri ve zihinlerine takılan durumları yargılanmadan sorabilme 

şansına sahip olduklarında öncelikle ailelerinde ve yakın sosyal çevrelerinde sorarak anlamaya 

çalışmaktadırlar. Ancak katılımcıların tamamının bu şansa sahip olmadığı anlaşılmaktadır. 

Katılımcılara aile ve okulda soramama durumunda soru ve sorgulamalarını araştırmak için 



192 

 

başvurdukları referans kaynağının ne olduğu sorulduğunda arkadaşlar ve internet ortamındaki 

siteler ifadesinin geldiği görülmektedir. Katılımcılardan bazılarının yetişkin rehberliğinden 

uzak bir şekilde internet ortamından rast gele etkilere maruz kalabilecekleri bir durum 

yaşadıkları anlaşılmaktadır. Katılımcılardan bazıları ise Kur’an meali ve cami hocası şeklinde 

ifade etmiştir.  

“Soru sorduğumu hatırlamıyorum. Ben sınıfta hep sessizim. Aileme de sormam. Ya kendi 

kendime araştırırım ya da kendi kendime kurar, kendi kendime bitiririm öyle. Deist arkadaşımla 

beraber çok konuşuyorduk. Bir tane de ateist arkadaşım vardı. Hatta benim pagan bir 

arkadaşım da var. İnternetten araştırıyormuş, ilk başta sadece merakla başlıyormuş sonrasında 

çok mantıklı gelmiş işte.  Ben de böyle araştırmaya çalışıyordum. KÖ41” 

“Sorularımı daha çok internetten araştırırım.  Doğruluğunu araştırmak için birçok siteye 

bakarım. Ya kendi içimde sorguladım ama kimseye sormadım. Mesela Kur‘an’da kadının yeri, 

kölelerin yeri, erkeklerin yeri falan okudum. Kadınlarla ve kölelerle ilgili olan yer dikkatimi 

çekti. Daha çok okumadım, okusam daha neler çıkar. Ben okuduğum bildiğim kadarını 

söylüyorum.  Birçok siteye bakmıştım. Hepsinde aynısı yazıyordu. Ondan sonra herhalde 

doğrudur, diye düşündüm. Çünkü Kur’an okumayı bilmediğim için, Arapça o yüzden. KÖ31”  

“Allah ve dini konularda merak ettiklerimi İnternetten, tanıdıklarımdan, din dersi hocalarından 

araştırırım. İnternete bakıyorum ama zaman zaman yanlış bilgilerde olabiliyor. Sonra yurt 

hocalarıma soruyorum, cami imamlarına sorabiliyorum, cami imamı zaten Kur’an’dan 

konuşuyordur. EÖ20” 

“Kur’an’ı direk, doğrudan anlayabileceğim dilden okumayı, hepsini baştan sona okumayı 

düşünüyorum. Çünkü Arapçasını okumayı çok yeterli olmuyor. EÖ2” 

 

4.4. Tanrı Düşüncesinin Şekillenmesi ve Dini Yönelimler  

Bu bölümde katılımcıların Tanrı düşüncesi ve dini yönelimde geldikleri aşamaya dair 

ulaşılan bulgulara yer verilecektir. Öncelikle katılımcıların kader kavramı hakkında ne 

düşündükleri, din olgusuna bireysel ve toplumsal yansımaları açısından nasıl baktıkları ve 

yaşamlarında nasıl bir bağlama oturttukları ile ilgili bulgular sunulacaktır. Bu bağlamdan 

hareketle katılımcıların kader algıları ve yaşam durumlarında Tanrı ve insanın rolüne dair 

benimsedikleri düşüncelerin etkisi ile Tanrı’yı  nasıl tasavvur ettikleri ve inanç bağlamında nasıl 

bir tutum içerisinde olduklarına dair bulgulara yer verilecektir.  



193 

 

 

4.4.1. Katılımcılara Göre Kader Ne Anlama Gelir 

Alın Yazısı 

Katılımcılardan bazıları çevrelerinden duydukları “kader alın yazısıdır.”, “Kader 

yazgıdır.” şeklindeki anlatıların etkisi ile kaderin yazgı olduğunu düşünmekte ve bu anlayışla 

yaşam durumlarının Allah tarafından belirlendiğini ifade etmektedirler. Sevgi evlerinde ikamet 

eden katılımcıların çoğunun kader olgusunu yazgı şeklinde düşündüğü görülmektedir. 

“Ben genellikle şey düşünürüm. Hani kaderde vardır, olan olmuştur. Olana çare bulunmaz. Ya 

olacak olan olmuştur. KÖ35” 

“Bence olaylar Allah’ın etkisiyle oluyor. Mesela bir kaza olur birisi ölür. O da Allah’ın emri 

işte. Biz kaza yapmıştık, hepimiz kurtulduk. Sadece benim ayağım kırıldı. Bu da Allah’ın emri 

yani. Kazanın olması Allah’ın seçimiyle oldu. Belki de daha büyük bir şey olacaktı, belki de 

ölüm olacaktı orda. Vardır bir hayır. EÖ17”  

Katılımcılardan KÖ40 annesinin ölümünün kaderle, Allah’ın seçimiyle belirlendiğini 

düşündüğünü ve isyan ettiğini ifade ederken; KÖ38 kendisinin ve sevgi evlerinde kalan diğer 

çocukların yaşamak durumunda oldukları şeyleri Allah’ın belirlediğini düşünmekte ve bunları 

neden yaşadıklarını sorgulamaktadır. EÖ16 ise arkadaşları ile yaşadığı bir kaza durumunu 

değerlendirirken daha kötü bir olaydan kurtulmaları için Allah’ın bu kaza durumunu yaşattığını 

düşünmektedir. “Her şeyde bir hayır vardır.” terminolojisi ile olumlu olumsuz bütün olayların 

Allah tarafından belirlendiği değerlendirmesinde bulunmaktadır.     

Katılımcılardan bazılarının aileden ve çevreden duydukları alın yazısı, yazgı 

anlatımlarının etkisinde kaldığı ve kaderi aynı şekilde açıkladığı görülmektedir. Okuldan ya da 

çevresinden duyduğu “insanın iradesiyle kaderini değiştirebileceğine” dair farklı kader 

anlatılarını, yine sosyal çevresinden duyduğu “Allah her şeyi biliyor” terminolojisinin etkisi ile 

“Allah biliyorsa kader bellidir.” şeklinde değerlendirdikleri ve dikkate almadıkları 

görülmektedir.  

“Çevremde işte kader diyorlar. Mesela dün annem babam konuşuyorlardı. Babam bir işe 

girmişti, iş kurmaya çalıştı. Sonra olmadı. O iş parası da gitti. Maddi durumu biraz kötüledi. 

Kaderimde böyle varmış, dedi. Sonra uyuyamadım, niye öyle oldu acaba diye düşündüm, 

durdum. Niye kaderde böyle bir şey var diye? kader deyince hani bir korkuyorum, bir 

geriliyorum. Bir de hani kaderi değiştirme gibi bir durumda varmış. Kendi elimizdeymiş. 



194 

 

Kaderimizin olduğunu bilecekmişiz ama onu da kaderim böyle diye geçiştirmeyecekmişiz. Kader 

değişebiliyormuş. Ama kader diye bir şey de yazılmış. En yüce Allah ise ve her şeyi biliyorsa, 

değişmiyordur. İnsanlar yazılan kaderi yaşamak zorundalar. KÖ33”  

Katılımcılardan KÖ31 ve EÖ15 de benzer şekilde Allah biliyorsa kaderin 

değişebileceğine dair çevrelerinden duydukları anlatıların geçersiz olduğunu düşündüklerini 

dile getirmektedirler.  

Allah ve İnsanın Birlikte Etkili Olduğu Bir Olgu 

Bazı katılımcılar yaşam durumlarından bir kısmının Allah tarafından bir kısmının da 

insanlar tarafından seçildiğini ve şekillendirildiğini düşünmektedirler. Katılımcılar insanın 

seçimleri ile etkileyebileceği durumları örneklendirirken DKAB dersi “Kader Ünitesinden” 

öğrendikleri irade, tevekkül, emek, rızık gibi kavramlar üzerinden ilerlemektedirler.  

“Şimdi Allah işte bir kader vermiş. Ama burada yollar çıkarmış. İrade diye bir şey var. Tevekkül 

diye bir şey var. Kaza var. İşte kader nedir? Başımıza gelen olaylar silsilesidir. Kaza da onların 

cereyan etmesidir. Kader daha çok tevekküle bağlı olarak ve Allah’ın çizdiği programa bağlı 

olarak ikisinin ekseninde birleşerek hareket eden bir yaşam çizgisi, yaşam programıdır. EÖ6”  

“Kader hayatta yaşanabilecek şeylerin önceden planlanması gibi bir şey. Ama bu planlamanın 

içinde her şey yok bence. Bazı konularda Allah belirlemiştir. Bazen onun belirlediği gibi 

yaşanır, bazen de değiştirilebilir. Mesela meslek seçimi ve ölüm olayı böyle. Senin ileride bir 

doktor olacağında bir planlama yok. Ya da mesela uzun yaşayacaksın, ileride bir hayatın vardı. 

Birisi geldi, sana çarptı ve hayatın bitti. Bence burada kaderin değişti, hatta bayağı değişti. 

Burada da bir planlama yok bence. İnsan kaderi değiştirebilir. Ama büyük şeyleri değiştiremez. 

Mesela bir başbakan, cumhurbaşkanı gibi bir şey olacaksan bunda Allah'a etkisi vardır. KÖ7”  

“Bazı insanların olumsuz bir davranışı yok ama gene de başına kötü bir şey ya da ölüm 

gelebiliyor. Burada karar Allah'ın kararı. Bazı durumlarda da insanlar yanlış yapıyorlar, 

zararlı şeyler kullanıyorlar. Bu durumlarda da insanların kararı. İnsanların da hayatlarında 

bazı şeyleri belirleme hakları var. Böyle sen iyi davranış yaparsan, Allah sana daha çok yardım 

ediyor. Yaşamın senin istediğin gibi oluyor. KÖ7”  

Katılımcılardan KÖ1, KÖ2, KÖ3, KÖ7, KÖ9, KÖ20, KÖ22, KÖ24, KÖ26, KÖ32, 

KÖ43 de kaderin, Allah ve insanın birlikte etkili olduğu bir süreç olduğu değerlendirmesiyle 

benzer ifadeler dile getirmişlerdir.   



195 

 

Kader ile ilgili düşüncesi hakkında konuşurken KÖ23’ün, insan seçimlerine örnek 

verdiği durumlarda da belki insanın iyiliği için Tanrı’nın bir müdahalesi olmuş olabilir 

şeklindeki bir düşünceyi de zihninin bir kenarında tuttuğu görülmektedir.  

“Ben kaderi, bir kısmını Allah’ın bir kısmını insanların oluşturduğu bir yönerge gibi 

düşünüyorum. Allah hayatımızdaki her şeyi tamı tamına yazmıyor. Mesela başıma olumsuz bir 

şeyler geldi. Diyelim bir yerde düştüm. Bunu kendim yaptım. Bunu Allah’a yüklemem saçma 

olur. Çünkü ben bir şey yaptım ve buna karşılık böyle oldu. Neden Allah’ı suçlayayım ki? Allah 

beni seviyor. Neden düşürsün? Ama bazan belki şöyle de olabiliyor. Bir yerde düşüyorsun ama 

aslında orada düşmediğinde mesela bir iki adım yürüyünce bir araba falan çarpacak. Orada 

düşmen iyi oluyor. Gördüm hocam, yani hocam gördüklerim şaşırttı yani. Hani gülsen 

gülemezsin. Ağlasan ağlayamazsın.  Orada yani gerçekten Allah’ın bizi sevdiğini ve burada 

olduğunu, yanımızda olduğunu hissettim. KÖ23” 

Allah’ın Koyduğu Evrenin Yasaları ve İnsanların Seçimleri 

Bazı katılımcıların kader kavramını, DKAB dersi kader ünitesinde öğrendikleri şekilde 

evrenin yasaları ve bu yasalar bağlamında insanın yaptığı seçimler olarak değerlendirdikleri 

görülmektedir.   

“Kader işte düzen, ölçü, irade, tevekkül ve sorumluluk. Kader birazı Allah’ın birazı bizim 

seçimlerimizden oluşan bir şey. Doğumdan ölüme kadar geçirdiğimiz sürede seçimlerimizin 

etkili olduğu bir kavram. Evreni Allah planladı. Evreni insanlar planlayamaz, insanlar da 

yaşamları için seçimde bulunuyorlar. KÖ2”  

“Bana göre kader Allah’ın dünyaya koyduğu kurallar işte. Fiziki kurallar, biyolojik kurallar ve 

toplumsal kurallar. Buna uygun olarak meydana gelen şeyler de işte kaza. Bu kuralların 

tamamına da kader deniyor. Biz o kurallara göre yaşıyoruz hani. Kurallar üzerinden seçimler 

yapıyoruz. Yaptığımız seçimdeki fiil kaza, onun bağlı olduğu kural da işte kader. EÖ13” 

“Evrende belli yasalar var. O belli başlı kurallara göre biz de hayatımızı en güzel şekilde 

çabalayarak, irademizi, sorumluluklarımızı ona göre ayarlayarak yaşıyoruz. KÖ19” 

Katılımcılardan KÖ1, KÖ4, KÖ22 de kader olgusunu, Allah’ın evreni bir düzen 

içerisinde yaratması ve insanın da bu düzenli işleyiş üzerinde özgürce seçimler yapabilmesi ve 

yaşantısından bazı bölümleri şekillendirebilmesi olarak düşünmektedir.  

 

 



196 

 

Masumların ve Mağdurların Yaşadıkları Kaderle Belirleniyor 

  Kaderi insan iradesine daha çok alan tanıyan bir anlayış ile tarifleyen katılımcılardan 

çoğunun herhangi bir seçimi ve etkisi olmaksızın kişinin başına gelen olumsuz durumların 

kaderle belirlendiğini düşündükleri görülmektedir. Bu bağlamda yaşam durumlarında Tanrı’nın 

ve insanın rolü değerlendirirken insanı tekil olarak ele aldıkları, toplumsal etkiyi ve diğer 

insanların seçimlerini dikkate almadıkları görülmektedir. Bu olaylar hakkında değerlendirmede 

bulunuyorken “yaşam bir sınavdır” “Allah insana kaldıramayacağı yükü vermezmiş.” 

terminolojilerinin kullanıldığı dikkat çekmektedir.   

“Mesela depremlerde yıkılan binalarda şey insanların hatası oluyor.  İnsanlar ucuz diye farklı 

kalitesiz mal kullanıyorlar ya da kendi kolayına gelecek şekilde eksik yapıyorlar. Bence burada 

insanın suçu var. Yaşam durumlarının hepsinde böyle değil, farklı istisnalar da olabilir. Ya 

insan her şeyi elinden geldiğince en iyi şekilde yaptığı halde bir de olumsuz şeyler olursa, o 

kişinin yapabileceği bir şey yok bu durumda, yani o zaman kader etkili oluyor diyebiliriz. O 

zaman Allah belirleyici oluyor. KÖ41”  

“Mesela bazıları duasını ediyor, namazını kılıyor, ibadetlerini ediyor. Bir günah da işlemedi. 

Ama yine onun da başına kaza geliyor. İşte bu kaderdir. Adamın bir yanlış seçimi yok. Ama biri 

geldi çarptı. İşte bu kaderdir. EÖ18”  

Katılımcılardan KÖ7, KÖ16, KÖ18 ve KÖ26 da kendisinin ya da yakınlarından birinin 

yaşadığı sağlık sorunu üzerinden insan ne kadar doğru olanı seçmeye çalışsa da bazen 

hastalıkların kaçınılmaz olduğunu ve bu durumun da bir imtihan konusu olarak Allah tarafından 

belirlendiğini düşünmektedir.   

İnsanın iradesiyle seçmemesine rağmen yaşadığı olumsuz durumların 

anlamlandırılması ve yorumlanmasında bazı katılımcıların kötülük meselesi ve adalet 

sorgulaması üzerinden Tanrı’nın bu kötü durumu neden belirlediğini, neden seyrettiğini, neden 

izin verdiğini, neden mağdura yardım etmediğini, neden masumların duasını kabul etmediğini 

sorguladıkları görülmektedir. Bu durumların yorumunda katılımcıların yetişkin dünyasından 

gelen “yaşam bir imtihandır” terminolojisini kullandıkları görülmektedir. Bazı katılımcılar 

direkt bazıları ise sorguladıktan sonra getirdikleri açıklamalarında “yaşam bir imtihandır, 

yaşamda kötülükler de olacak ki gerçek bir imtihan olsun. İmtihan konusunda mağdur kişinin 

durumu hakkında Allah’ın “kaldıramayacağı yükü vermeyeceği” ve şayet yaşadığı sıkıntılara 

sabrederse ahirette ya direk cennete gönderilme ya da yaşadığı sıkıntılara dair kat kat 

mükafatlandırılma ile telafi edileceği şeklinde bir açıklama getirmektedirler. Mağdurun 



197 

 

yaşadığı sıkıntılar konusunda sınav sürecinin adil olduğu vurgusu ile dünya ve ahiretin birlikte 

değerlendirilmesi gerektiğini ifade etmektedirler.  

“Bazı kişilerde net bir kader varken diğer bazılarında bu kadar net değil ve değiştirilebiliyor. 

Ben yaşantı üzerinden düşünüyorum. Yani bazı insanların olumsuz bir davranışı yok ama gene 

de başına bir kötülük ya da ölüm gelebiliyor. Burada karar Allah'ın kararı. Yaşadıkları o kişinin 

imtihanı bence. KÖ7”  

“Allah’ın her zaman yaşadığımız şeylerin karşılığını vereceğini ve Allah’ın başımıza gelen 

şeyleri bize kötülük yapmak ve zarar vermek için değil, bir sınav için yaptığını düşünüyorum. 

Bana göre başımıza gelen kötü olay bir sınavdır. KÖ11”  

“Yaşananlarda insanların payı var bence. Çünkü nihayetinde bir araba kazası gerçekleştiğinde 

ya çok hız yapılmış oluyor ya da kurallara uyulmamış oluyor. Hız yapmak veya kurallara uymak 

insanın elinde. Belki de insan bu şekilde verdiği kararın bedelini ödemiş oluyor. Ama çarptığı 

kişi için işte Allah vergisi olmuş oluyor. KÖ6.   

KÖ32, KÖ41, EÖ2 ve EÖ6 da benzer ifadelerle herhangi yanlış bir seçimi olmaksızın 

mağdurların yaşadıkları olumsuz durumların bir sınav olarak Allah tarafından belirlendiğini 

ifade etmektedirler.  

Katılımcıların bazılarının yaşananlara dair bir açıklama getiremediklerinde “her şerde 

vardır bir hayır” terminolojisi üzerinden “mağdurun belki daha kötü bir durumdan kurtulmuş 

olduğu” şeklinde bir yorumu benimsedikleri görülmektedir.    

“Depremlerde, savaşlarda, kazalarda ölenlerin, saldırıya uğrayan mağdurların hepsini bence 

Allah belirledi. Ya belki ilerde yaşayacakları daha büyük bir kötülükten, acıdan kurtarmak için 

ya da belki de ilerde yapacağı günahından kurtarmak için daha erken ölüyorlar. KÖ32” 

“Saldırılarda mağdurun yaşadıkları bence onun sınavıydı. Belki de mesela şöyle. Saldırıya 

uğrayan kişi sonrasında belki kötü bir şey yaşayabilecekti. Ve hani yaşamaması bence daha 

uygundu. Veya bir kişi seçilmesi lazımdı. Belki de o seçildi yani. Yani belki de hani bir yerde 

daha kötü şeyler yaşayacaktı. Belki onun için bir kurtuluş oldu. Ya da adamın sınavı için birisi 

kurban oldu. Adam sınavı kaybetti ama mağdur için düşündüğümde ben de bilmiyorum. Belki 

gerçekten sınavı bitti. Ya da başlayamadı. Açıklayamıyorum. KÖ23” 

Katılımcılardan KÖ38, mağdurun yaşadığı olumsuz durum hakkında daha önce yapmış 

olduğu yanlış seçimlerin bir cezası olarak yaşanmış olabileceğine dair bir değerlendirmede 

bulunmaktadır: “Neden o kadın, yani başkası değil de neden o kadın yaşıyor? diye 

düşünüyorum. Çok günahları olduğu için o seçilmiş olabilir. KÖ38” 

Katılımcılardan KÖ18 çevresinin anlatılarında kader kavramının insanların seçimi 

şeklinde geçtiğini ve fakat kişinin bir seçimi yokken yaşadığı olumsuz durumlar hakkında 



198 

 

Tanrı’nın belirlemesiyle olduğu şeklinde bir istisnanın getirildiğini ifade etmektedir. Katılımcı 

“Tanrı’nın iyi bir varlık” olması ile bu durumun çeliştiğine dikkat çekmektedir. “Tanrı’nın iyi 

bir varlık olması” ve irade konusundan hareketle bu durumun Tanrı tarafından belirlenmiş 

olamayacağında karar kılmıştır.    

“Yaşanılanları insanların kendi kararı olarak anlatılıyor. Mesela işte suç işleyen kişinin kendi 

isteği olarak. Ama zarar verilen kişinin kaderi olarak yorumlanıyor. Toplumda hani yapan kişi 

kendi isteğiyle yapıyor. Ama o zararı gören kişinin kendi isteği değil de kaderinde var, olarak 

gösteriliyor. Yani Allah ona bir yol çizmiş ve bu onun yaşaması gereken bir şey diye.  Toplumda 

konuşulanlardan ben böyle anlıyorum. Ama annem buna cevap bulamıyor, bunun niye 

olduğuna, nasıl olduğuna. O yüzden ben de kesin bir şey söyleyemiyorum. Anlatılanları 

düşündüğümde Tanrı hani kötü şeyleri veriyorsa o da kötüdür, diye anlatmış oluyorlar. Ama 

hani savundukları şey de Allah’ın iyi olduğu. Hani bu iki düşünce birbiriyle çelişiyor. Bu da 

toplumun cahilliğinden kaynaklanıyor bence. Allah insana irade vermiş. Bu çok önemli, bir de 

bir insanın mesela şuradan düşmesini Allah yapmaz bence. Çünkü ayağı bir yere takılır, bir şey 

olur. O yüzden olur. Mesela tecavüz gibi konular var bir de.  Mağdur onu hak etmedi. Yani, o 

da belirlenmedi bana gör. KÖ18” 

Allah Biliyor İnsan Seçiyor 

Katılımcılardan bazıları kader konusunda, Allah ve insanın birlikte etkili olduğunu 

düşünmektedirler. İnsanın seçtiği durumlar hakkında Allah’ın da bilgi sahibi olduğunun altını 

çizmektedirler. Allah’ın bilmesi durumu ile ilgili katılımcılardan bazıları önceden, ezelden beri 

biliyordu, şeklinde bir açıklama getirirken; bazıları insan seçtikten sonra biliyor, şeklinde bir 

açıklama getirmekte; bazıları ise alternatifleri biliyor, şeklinde açıklamaktadırlar. Bazı 

katılımcılar da Allah’ın bilmesi durumunu sanki belirlemesi anlamına geliyormuş gibi 

anlaşılacağı için burada bir tutarsızlık gördüklerini ve bu tutarsızlığın da ancak Allah’ın gaybı 

bilmediği düşüncesiyle aşılabileceğini ifade etmektedirler.  

“Allah bütün şeyleri biliyor. Hani işte öğretmen ya da anne, baba çocuğun ne yapacağını bilir 

ya hani işte o da onun gibi biliyor. Ama yine onun cüzi iradesine bırakıyor. Belirleseydi 

adaletsizlik olurdu. Sonuç belli olsaydı adaletsizlik olurdu. Mesela cehenneme giden biri benim 

sonucum belliydi. Bana bir hak verilmedi. Niye böyle bir şey olurdu? diye karşı çıkabilirdi ve 

haklı da olurdu. EÖ4”  

“Allah bizim kararımızı verdiğimiz andan itibaren kararımızı bilebiliyor. Hani öncesinde iki 

tane seçenek var. Ama bizim hangisini seçeceğimizi bilemiyor. Biz seçtiğimiz andan itibaren 



199 

 

biliyor. Çünkü her şeyi önceden bilseydi o zaman cennet ve cehennem diye kavram olmazdı. 

Günah ve sevap diye kavram olmazdı. Doğru yanlış kavramı olmazdı. KÖ9”  

“Bence üniteyi işlerken konu tam oturmadı. Ben şöyle sormuştum. “Zaten seçeceğimiz şey belli 

ise neden yaşıyoruz, neden imtihan ediliyoruz? Ben alternatifleri düşünüyorum. Çünkü öbür 

türlü düşündüğümde oturmuyor. İrademiz boşuna değil diye düşünüyorum. Hani kendimiz 

seçtiğimizde ancak mantıklı oluyor. Alternatiflerin olduğuna ve bizim seçtiğimize inanıyorum 

ama eğer biz bunlardan birini seçiyorsak ve Allah bunu bilmezse kafamıza yatıyor. Ama eğer 

Allah o alternatiflerin sonucunu da biliyorsa yine aynı kapıya varır. O yüzden bu gaybı bilmez 

fikri aklıma yatıyor. KÖ14” 

Katılımcılardan KÖ15, KÖ24, KÖ25, KÖ41, EÖ1 ve EÖ20 de kader hakkında EÖ4 ile 

benzer düşünceler ifade etmektedirler.    

İnsan Seçiyor 

Katılımcılardan bazıları kader kavramını açıklarken ve yaşam durumlarının nasıl 

şekillendiği hakkında yorumda bulunurken insan iradesine daha fazla vurgu yapmaktadırlar.  

“Bence Allah yaşam durumlarında hiç karışmıyor. Allah bizim elimize irade vermiş ve o iradeyi 

nasıl kullandığımıza bakıyor. İyi mi kötü mü kullandık? Dünyaya da onun için gönderildik zaten. 

Hani sınav olarak. Cennet cehennemle ilgili seçilmek için gönderildik. Yaşadığımız durumlara 

eğer Allah karışırsa, bu sefer, nasıl deyim onun yaptıklarını, onun yazdıklarını yaşamış 

olacağız. Bu sefer de biz bir şey hak etmiş olmayacağız o zaman. KÖ27”  

“Allah’ın yaşam olaylarına ve hayatımıza müdahale etmemesinin çok daha iyi bir şey olduğunu 

düşünüyorum. Çünkü iyiyi ve kötüyü seçmesi gereken biziz. Biz bu amaç uğruna buradayız 

zaten. Hani şeytanı mı seçeceğiz yoksa Allah’ın yolundan mı ilerleyeceğiz? Buna kendimiz karar 

veriyoruz. KÖ29” 

Katılımcılardan KÖ5, KÖ37 ve EÖ18 de benzer ifadelerle kader hakkındaki 

düşüncesinde insan iradesinin altını çizmektedir. Katılımcılardan KÖ6 ise insanların 

seçimlerinin diğer insanların yaşamlarını olumlu/olumsuz etkilemesine dikkat çekmekte ve 

insanların kaderlerinin ortak şekillenebildiği durumlara örnek vermektedir.   

“Yaşananlarda insanların payı var bence. Birinin verdiği karar başka insanları da etkiliyor. 

İnsanlar hep birbirlerine bağlı olarak yaşamak zorundalar. Mesela trafik kazasında birinin 

yanlış davranışı diğer insana zarar verebiliyor. Yine savaşlarda insanlar ölüyor. Savaş yapmak 

isteyen yöneticiler ülke adına bir karar vermiş oluyor. Hani şuradaki ülkeyiz buradakiyle 

savaşacağız diye. Bir ülkenin savaş kararı o ülkedeki ya da karşı ülkedeki insanlara çok zarar 



200 

 

veriyor. Bu şekilde birbirleriyle bağlantılı oluyor ve kaderler ortak oluyor belki de. Bir insan 

bir karar verirken sadece kendini değil, ülkesini, yakınlarını, sevdiklerini de düşünmeli diye 

düşünüyorum. Ama maalesef insanlar bencil ve kötülük bu şekilde çoğalıyor. KÖ6”  

Katılımcılardan bazılarının ifadelerinden kader konusunda Allah ve insanın birlikte 

etkili olduğunu düşündükleri ve fakat çevreden gelen ve ders kitabında yer alan kader 

tanımındaki “Allah belirliyor” ifadesinden, “yaşanan sıkıntıların Allah’a nispet ediliyormuş 

gibi” bir anlama gelebileceği düşüncesiyle, rahatsızlık duydukları anlaşılmaktadır. Bu düşünce 

etkisiyle kader konusunda insan seçimine daha çok vurgu yapan bir açıklama getirdikleri 

görülmektedir. 

“İnsanlar yaşamlarında kendi seçimlerini yaşarlar bence. Kader aslında insanın kararları, 

seçimleri ve emeği doğrultusunda oluşan hayat bölümü. EÖ3”  

“Kader, kendi tercihimiz ve kendi özgür irademizle gittiğimiz yol. KÖ17”  

Katılımcılardan KÖ5, KÖ12, KÖ13, KÖ14, KÖ15, EÖ3 ve EÖ18 in de kader hakkında 

benzer değerlendirmelerde bulundukları görülmektedir.  

 Katılımcılardan bazılarının kader olgusunu hala, sosyal çevrelerinde kader kavramı ile 

ilk temaslarındaki gibi “yazgı ve alın yazısı” şeklinde açıkladıkları görülmektedir. Bu düşünce 

etkisi ile yaşam durumlarının kaderle değil, insan seçimleriyle belirlendiği vurgusunu yaptıkları 

ve insan seçimlerini de içine alan bir kader açıklaması getiremedikleri görülmektedir.   

“Yaşamın kaderden daha çok insanın seçimlerinden oluşabileceğini düşünüyorum. Başıma 

gelen kötü olayları da yine kadere değil de direk hani kendim veya kendim dışında insanların 

oluşturduğu kararlar yüzünden olacağını düşünüyorum. KÖ6” 

“İnsan bir şey yapmak istiyorsa onun için çaba göstermeli. Kaderim böyleymiş dememeli. Kendi 

kararlarımızı kendimiz vermeliyiz. EÖ3” 

 

4.4.2. Katılımcılara Göre Tanrı Nasıl Bir Varlıktır 

 “Şimdi Tanrı hakkında nasıl düşünüyorsunuz?” sorusuna katılımcıların; ailelerinden, 

yakın sosyal çevrelerinden, Kur’an kurslarından, okuldan, arkadaş/akran çevresinden ve 

internet ortamından duydukları, öğrendikleri dini anlatılar ve burada yer alan terminolojiler 

üzerinden bir açıklama getirdikleri görülmektedir. Katılımcıların Tanrı’yı tasavvur ederken ve 

tariflerken kullandıkları dini terminolojiyi şöyle sıralayabiliriz: “Tanrı ihlas suresinde 



201 

 

anlatıldığı gibidir; tek ilahtır; nurdur; sonsuzdur; yüce, eşsiz ve benzersizdir; kadiri mutlak 

yaratandır; yaşatandır; her şeyi bilendir; her yerde olandır; kurtarıcıdır.”  

“Allah hakkında şimdiki düşüncem, doğmaz, doğurmaz ve yaratır sadece. Tektir, sonsuz bir 

gücü vardır ve ölümsüzdür. Ve insani ihtiyaçları yoktur. KÖ41”   

“Tekdir. Eşi benzeri yoktur. En yüce, en büyüktür. KÖ21”  

“Yüce, eşsiz benzersiz, işte her şeye gücü yeten bir varlık olarak düşünüyorum. KÖ30” 

“Bigbangi anlatan kitapları okurken, varlık nasıl oldu? diye düşünürken, eğer Allah güçsüz bir 

tane varlık olsaydı, o büyük patlamanın olduğu zaman hani belki de yıldızlar birbirine 

çarpacaktı. Veya dünya böyle oluşmayacaktı. Hani demek ki bunları biliyor ve bunları 

düşünecek kadar kudretli bir tane varlık. O yüzden bizden çok üstün bir varlık. Dünya ve 

uzaydaki her şeyin yaratısı olan bir varlık. Tek dünya da değil. Bir sürü boyutu ya da bir sürü 

canlıyı onun yarattığını fark ettim. Ve hani aslında bunu bir tane düzen belirleyerek yaratmış. 

Bazı şeyler bizim aklımızın alamayacağı kadar böyle karışık ve zorlayıcı şeyler. Hani 

düşünmeye başladığım zaman mesela hani bir noktaya kadar düşünebiliyorum. KÖ24”   

Şu anki düşüncenizde Allah nasıl bir varlıktır? Sorusunu cevaplarken katılımcılardan 

KÖ2, KÖ6, KÖ22, KÖ29, EÖ9 ve EÖ12, “Yerleri ve gökleri yaratan, en güçlü olan ve 

varlıkların bütün ihtiyacını karşılayan tek ilah” olmasını ön plana çıkarıyorken; EÖ4, kıssalarda 

geçtiği üzere “nur” olmasını; EÖ2, “varlıkları var eden ve hayatı düzenleyen, sonsuz bir varlık” 

olmasını; KÖ18, KÖ24, EÖ8 ve EÖ13, “yüce ve ulu bir varlık” olmasını; KÖ8, “her şeyi yerli 

yerinde ve mükemmel şekilde yaratan bir varlık” olmasını; KÖ19 ve EÖ1, “tek, eşsiz, 

benzersiz, kusursuz, en büyük ve kadir-i mutlak bir varlık” olmasını;  KÖ27, “her şeyi gören 

ve her şeyi bilen bir varlık” olmasını; KÖ2, KÖ6, KÖ29, EÖ7, EÖ13,  “her an, her yerde var 

olabilen ve insanlara şah damarından daha yakın olan bir varlık” olmasını; KÖ2, “doğmayan 

ve doğurmayan bir varlık” olmasını  ve KÖ18 ise, “iyi ve her şeyin kurtarıcısı olan bir varlık” 

olmasını ön plana çıkarmaktadırlar.  

 

4.4.3. Katılımcılara Göre Tanrı Varlığa Nasıl Davranır 

Sever, Merhamet Eder 

“Tanrı varlığa nasıl davranır?” sorusunu yanıtlarken katılımcıların sosyal çevrelerinden 

gelen anlatılarda geçen dini terminolojiyi kullandıkları görülmektedir. Bu bağlamda 

katılımcıların Tanrı’nın varlığa karşı davranışını tariflerken, yarattığı varlıkları sevdiğini, 



202 

 

merhamet ettiğini, iyiliğini istediğini, yardım ettiğini, hoşgörülü davrandığını ve affettiğini 

ifade ettikleri görülmektedir.  

“Allah hakkındaki düşüncem, işte güçlü bir Allah, merhametli bir Allah. İşte azap edeceğim 

dediklerine hatta kafirlere bile mühlet veren. Onlara bu dünyada en azından iyilikler, esenlikler 

veren bir Allah. Herkesi, işte bütün kullarını seven, onların cennete gitmesini isteyen, onlara 

sürekli bağışlanma merhamet veren, sürekli onlara nasihat veren, günahlarını silmeye çalışan 

bir Allah. EÖ6”  

  “Allah’ın sevgisini etrafımdaki insanlardan hissedebiliyorum. Mesela babam… Babamı çok 

seviyorum. O da beni seviyor ve bana çok iyi bakıyor. Babamı yaratan kim? Allah. Bana böyle 

bir hediye vermiş. Demek ki beni çok seviyor. Allah’a şükürler olsun okula gelebiliyorum, 

okuyabiliyorum. Bir de “Annemizden on kat daha fazla sever.” şeklinde bir hadis vardı sanırım.  

Babam, ailem beni çok seviyor. Allah onlardan daha çok seviyor. Beni bu kadar seven bir varlığı 

ben hayli hayli severim. EÖ1” 

 “Allah beni seviyor. Dualarıma karşılık verdi. Çoğu kez. Şahit oldum. Hatta tüylerim diken 

diken oldu. Birkaç hafta kendime gelemedim. Bu nasıl olabilir? İstediğim şey gerçekleşmişti. 

Kesinlikle çok etkilenmiştim. Çünkü imkânı yoktu öyle bir şeyin olmasının. KÖ33”  

Katılımcılardan KÖ13, KÖ26, EÖ4 de Tanrı’nın varlığa davranışına dair EÖ1 ile benzer 

ifadeler dile getirirken; EÖ5 ve KÖ28, “adaletli, merhametli davrandığını, insanları 

sahiplendiğini ve affettiğini; KÖ2 duaları kabul ettiğini ve istekleri gerçekleştirdiğini; KÖ18 

ise sevgi, iyilik, merhamet ve güzel olan her türlü duyguyu içeren davranışlardan oluştuğunu 

dile getirmektedir.  

Katılımcılardan bazılarının yaşamda karşılaşılan kötülükleri Tanrı’ya izafe ederek 

“Tanrı kötülüklere neden engel olmuyor?” sorgulaması yaptıkları görülmektedir. Bu sorgulama 

sürecinde yaşamda karşılaşılan kötülüklerin varlığı durumu ile Tanrı’nın varlığı sevmesi ve 

merhametli olması durumunun çeliştiğini dile getirmektedirler. İnsan iradesine vurgu yapan 

kader anlayışına atıf yapan katılımcılardan bazıları kötülüğün kaynağı olarak insan unsurunu 

işaret etmekle birlikte Tanrı’nın da yarattığı varlıkları koruması gerektiğini düşündüklerini dile 

getirmektedirler.  

“Yaşanan kötü olaylar insanların suçu. Ama Allah’ın da mağdurlara yardım etmesi lazım. Allah 

neden yardım etmiyor o kişiye? Kulu olarak yarattığı kişinin neden acı çekmesine izin veriyor? 

Bilmiyorum belki de acı çekmeden ölmüşlerdir. Ama neden yardım etmiyor yani suçsuz 



203 

 

insanların neden ölmelerine izin veriyor? Çocuk katilleri var mesela çocuklara saldıran. O 

çocukların neden acı çekmelerine izin veriyor? KÖ31”  

“Hani günah-sevap olayları falan var. Herkes iyi-kötü bir seçim yapacak bir davranış yapacak 

ki cennet-cehennem ona göre belirlensin. Ama gene de bilmiyorum, masumların acı çekmelerini 

anlayamıyorum. Ben olsam acı çekmelerine karşı çıkardım. Neden yarattığı kullarına merhamet 

etmiyor? diye sorguluyorum. KÖ33” 

Yarattığı Varlıklara Çok Yakındır, İyiliklerini İster, Yardım Eder ve Korur  

“Tanrı varlığa nasıl davranır?” sorusunu yanıtlarken katılımcılar, sosyal çevreden gelen 

dini anlatılardan hareketle, Tanrı’nın varlığa karşı davranışını tariflerken, yarattığı varlıklara 

çok yakın olduğunu, yardım ettiğini, onların iyiliğini istediğini, onları koruduğunu ifade 

etmektedirler.   

“Allah, anne-babamız gibi koruyup kolluyor bizi. Bize yol gösteriyor işte. Zor durumda 

kaldığımızda ona sığınıyoruz, güveniyoruz. Bunu bilmek çok rahatlatıyor beni. Hani doğruyu 

bilen, işte doğruyu bilen birinin olması çok güzel bence. Mesela sen doğruyu savunuyorsun, 

başkası yanlışı savunuyor. Hani burada sen zarar görebiliyorsun bazen. Ama Allah doğruyu 

savunduğunu bildiği için sana sonunda ödül verecek. KÖ27”  

“Şimdi Allah’a karşı bir sırdaş, dost, arkadaş gibi hissediyorum. Çünkü hiç kimse olmasa bile 

her zaman yanımda olduğunu hissettim. KÖ5”  

“Büyüdükçe yani görülemese de bize çok yakın olan, yardımımıza koşan bir varlık olarak 

düşündüm Allah’ı. EÖ7”  

“Allah doğru yolu her zaman karşımıza çıkartıyor. Mesela iki yol var. Sen kötüye gittin, orada 

bile senin karşına farklı yollar çıkarıyor Allah. Yine iyiye doğruya dön diye uğraşıyor. Sen 

yanlışta, kötüde ısrar ediyorsan, o ne yapsın? Allah şu yaşansın diye karar vermiyor. İnsanların 

iradesine bırakmış. İnsanlar seçim yapıyorlar. EÖ20” 

Tanrı’nın varlığa dair davranışı hakkında katılımcılardan KÖ33, oruç ibadetinin insan 

sağlığına sağladığı faydaları örneklendirerek “ demek ki Allah bu şekilde istiyormuş bizim 

iyiliğimizi.” şeklinde bir değerlendirmede bulunuyorken; KÖ18 ve EÖ6, iyi ve merhametli 

olması dolayısıyla nimetler verdiğine ve affediciliğine; KÖ23, sevdiği için her daim insanların 

yanında olduğuna ve zaman zaman gündelik yaşama müdahale ederek koruduğuna; KÖ29 ve 

KÖ43 doğruyu yanlışı öğrettiğine, yardım ve sığınma ihtiyacı hissettiğimizde başvuracağımız 

yegane merci olduğuna; KÖ28 insanlara özgürlük ve seçim hakkı verdiğine, zorluklara karşı 



204 

 

dayanma gücü verdiğine ve yardım ettiğine; KÖ26, KÖ27 ve EÖ20, doğruya yönelmeleri ve 

cennete gidebilmeleri için ilham verdiğine, seçenekler sunduğuna  ve  istediğimiz bazı şeyleri 

kabul etmeyerek bizi kötü durumlardan koruduğuna; EÖ17 ise, iyi davranan insanları 

koruduğuna vurgu yapmaktadır.  

Dualara Cevap Verir  

“Tanrı varlığa nasıl davranır?” sorusunu yanıtlarken katılımcılardan bazıları Tanrı’nın 

yarattığı varlıklara çok yakın olduğunu, dua edildiğinde ve kendisinden yardım istendiğinde 

yardım ettiğini, dualara cevap verdiğini ifade ederken, bazı katılımcılar ise zararlı olabilecek 

durumlardan korumak amacıyla bazı duaları kabul etmediğini ifade etmektedirler. 

“Allah dualarımı kabul ediyor. Dualarım kabul olunca kendimi O’na daha yakın hissediyorum. 

Duam gerçekleşince bunu dua ettiğim kişi yapıyor sonuçta, başka biri yapmıyor. İlla ki benim 

de katkım vardır. Ama sonuçta bunu O yapıyor. Daha da bir yakınlaşma oluyor. KÖ7”  

“İnsan da zor bir durumda kaldığında Allah’ım n’olur bana yardım et. Bu şeylerle baş etmem 

de bana yardım et, diye dua ettiğinde, yardım istediğinde Allah ona cevap verir. Karşılıksız 

bırakmaz. Çünkü muhtaç olmuş bir insan var karşıda. Yarattığı bir insan hani. Allah da zaten 

iyi insanları seviyor. KÖ28”  

“Bazen de istiyorsun ama olmuyor. Nasıl deyim hani belki de yanlış bir şey istiyorsundur. Allah 

da seni korumak için onu vermiyordur, gibi düşünüyorum. Hani nasıl diyeyim mesela bir şeyi 

istiyorum ve o olmadı. Demek ki o olsaydı, kötü bir şey olacaktı. Nasıl diyeyim hayatımda artık 

annem babam bile o kadar güven vermiyor. KÖ27”    

Katılımcılardan KÖ26, KÖ38, EÖ19, EÖ20 Allah’ın insanların iyiliğine olacak 

durumlarda duaları kabul ettiğini dile getirirken; EÖ19 duaların kabul olup olmamasının 

Allah’ın yolunda gidip/gitmemeye bağlı olduğunu dile getirmekte; KÖ26 ise duaların kabul 

olup/olmamasının, duanın ne ile ilgili olduğuna, nasıl ve ne kadar istendiğine göre değiştiğini 

düşünmektedir. KÖ2, KÖ3 ve EÖ15 ise bazı dualarının kabul olmadığını, bu durumunu 

anlamlandıramadıklarını ve umursanmama duygusu yaşadıklarını dile getirmektedirler.  

Katılımcılardan KÖ33 ve EÖ2 ise Tanrı’nın yaşam durumlarındaki rolüne dair sorgulamalardan 

zihinleri karışmış olsa da dualarının çoğunlukla karşılık bulması durumundan oldukça 

etkilendikleri için sorgulamaktan kaçındıklarını dile getirmektedirler.   

 



205 

 

Tanrı Her An, Her Şeyi Görür, Bilir ve Haberdardır 

“Tanrı varlığa nasıl davranır?” sorusunu yanıtlarken katılımcıların sosyal çevrelerinden 

gelen anlatılarda geçen dini terminolojiyi kullandıkları görülmektedir. Bu bağlamda Tanrı’nın 

varlığa karşı davranışı hakkında, her an her şeyi izlediğini, her şeyi gördüğünü, her şeyi 

duyduğunu, her şeyi bildiğini, her şeyden haberdar olduğunu ve her şeyi takip ettiğini ifade 

ettikleri görülmektedir.   

“Allah her şeyi görüyor, her şeyi biliyor. İşte hani dışımızdan söylemediğimiz, içimizden 

söylediklerimizi biliyor, düşüncelerimizi okuyor. KÖ27”  

“Büyüdükçe düşüncelerim de değişti. İşte Allah bizi izliyor her anımızda. Görünmesine gerek 

yok. Nerede olduğunun bir önemi yok. Ama biz izleniyoruz Allah tarafından ve bizim 

yaptıklarımız kaydediliyor, diye düşünmeye başladım. KÖ9” 

Katılımcılardan KÖ20, KÖ28, EÖ4 ve EÖ14 de benzer ifadelerle Allah’ın “her şeyi 

duyabilen, her şeyi görebilen, her şeyden haberdar olan bir varlık” olduğunu ifade 

etmektedirler.  

Tanrı’nın her şeyi görmesi, duyması, bilmesine dair yetişkin dünyasından gelen dini 

anlatılar ile çocuk hangi amaçla ve hangi bağlamda tanıştırıldı ise çocuğun bu duruma dair 

duygularının o yönde geliştiği görülmektedir. Bu terminoloji “bak Tanrı seni görüyor, ona göre 

davran yoksa cezalandırılırsın” şeklinde bir disiplin öğesi olarak kullanıldı ise çocuk Tanrı’yı  

bu özelliklerle tarifliyor ancak beraberinde bir baskı ve bir korku hissedebiliyorken; “Tanrı 

senin yanında, her yerde görüyor, izliyor, korkma o seni korur” gibi çocuğun yalnızlık 

korkusuna bir çare, bir destek unsuru olarak kullandı ise çocuk Tanrı’yı  bu özelliklerle 

tarifliyor ve bu sefer takip edilmekten mutlu bir şekilde huzur ve güven hissedebiliyor.   

“Ailem bana sürekli şey derdi, o hep senin yanında, sürekli o seni izliyor. Normalde biri sizi 

izlediğinde hani bundan rahatsızlık duyabilirsiniz. Ama ben beni izleyen, yüce bir varlığın 

olduğunu öğrendiğimde çok huzurlu olmuştum. Çünkü o bizi yarattı. Annemizi, ailemizi 

kaybettiğimizde bile hala bize sahip çıkan biri olması çok güzel bence. KÖ29” 

“Şimdi yani göremem, duyamam. Ama bir şey var. Yani beni sınırlayan bir şey var. Yaptığım, 

yapmadığı her şeyin hesabını vereceğim için korku var. O yüzden kendime daha çok dikkat 

etmeye çalışıyorum.  Zarar göreceğim diye değil, sadece nasıl hesapta veririm? diye 

düşündüğüm için. KÖ30”  



206 

 

Katılımcılardan KÖ3, KÖ9, KÖ20, KÖ21 ve KÖ35’in KÖ3 ile benzer ifadelerle; 

KÖ26’nın da KÖ29 ile benzer ifadelerle “Allah’ın her an izlediği, her şeyi gördüğü ve her 

şeyden haberdar olduğu” düşüncesinin kendisini oldukça etkilediğini dile getirdikleri 

görülmektedir.   

Yaşatır ve Öldürür 

Katılımcıların olumsuz yaşam durumlarında Tanrı’nın rolüne dair getirdikleri 

açıklamalarda Tanrı’yı eskiden olduğu gibi sadece yaratıcı olarak değil, “istediğini yaşatır 

istediğini öldürür, yaşam ve ölüm onun elindedir.” şeklinde tarifledikleri görülmektedir.  

“Olumsuz yaşam durumlarında kaderin etkisi var. Alnına yazılmışsa öyle yaşar. Her şeyi Allah 

yazıyor bence. Allah istediği kişiyi öldürür, istediğini yaşatır. EÖ17” 

“Allah’ın yaptığı şeylere hayret ediyorum. Mesela hani ölümümüz, doğumumuzu o belirliyor. 

Şu an onun sayesinde hayattayız. Bunları düşünmek daha çok sevmemi sağlıyor, daha çok 

bağlanıyorum. Çünkü böyle yüce bir varlık yani bizi koruyor, güvende hissettiriyor. KÖ29”  

Katılımcılardan KÖ33 ve EÖ18 de EÖ17 ile benzer ifadelerle Allah’ın istediğini 

yaşattığını ve istediğini öldürdüğünü ifade etmektedirler.  

Katılımcılar, küçük yaşlarındaki Tanrı tasavvurları hakkında konuşurken “Tanrı 

yarattıklarını sever, merhamet eder, iyiliğimizi ister, yardım eder, her an her yerdedir, her şeyi 

görür, izler, duyar, bilir.” gibi ifadeler kullanmaktadırlar. İlerleyen yaşlarda ise katılımcıların 

bu özellikleri yaşama yansıması bağlamında ele aldıkları, birkaç özelliği birlikte çok boyutlu 

değerlendirdikleri ya da yaşam durumlarında Tanrı’nın rolüne dair sorgulama getirdikleri 

görülmektedir.   

En Doğrusunu Bilen ve Yapandır.  

Katılımcıların küçük yaşlarında Tanrı’nın varlığa davranışını tariflerken başvurdukları 

terminolojilere ek olarak yine yetişkin dünyasından gelen yaşam durumlarının yorumlanması 

sürecinde kullanılan başka dini terminolojileri de kullandıkları görülmektedir. Bu süreçte 

çevreden gelen kader anlatılarının ve yaşam durumlarında Tanrı ve insanın rolünün ne olduğuna 

dair getirilen yorumların etkili olduğu anlaşılmaktadır. Bu terminolojileri şu şekilde 

sıralayabiliriz: “Tanrı en doğrusunu bilen ve yapandır.”, “Tanrı adaletli davranır.”, “Tanrı sınav 

yapar ve hak edilen karşılıkları verir.”, “Tanrı kaderimizi belirler.”, “Tanrı özgür bırakır, 

sorumluluk verir.”, “Tanrı hesap sorar, ödül ve ceza verir.” 



207 

 

“Ben olumsuz bir şey olunca, birilerinin kötü bir şey yaşadığını görünce sadece üzülürüm, 

elimden bir şey gelmez. Allah onun da patronu benim de patronum. Kötü patron değil, iyi 

patron. Ben iyilik de yaptım kötülük de. Allah karşılığını veriyor. Çok denedim. Yaşadıklarıma 

bakınca, Allah insanlara hak ettiklerini veriyor bence. O zaman kafam daha netleşiyor. Allah 

inancım daha kuvvetleniyor. EÖ18”  

“Eskiden de Allah’ı seviyordum. Ama kötü olaylara dur, demediği için biraz kızıyordum içten 

içe. Ama yani aklım ermeye başladıkça kesinlikle Allah’ın en iyisini yaptığını düşündüm. Çünkü 

bizi burada kendimizle baş başa bırakıyor ve yaptığımız şeylerden bizi sorumlu tutuyor. 

Hani bizi bir bakımdan kendi ayaklarımızın üstünde bırakıyor. Bence bu gerçekten çok 

iyi bir şey. Sonrasında onun hakkında hiçbir şekilde kötü şeyler düşünemedim. KÖ29” 

Katılımcılardan KÖ27 ve KÖ28 de benzer bir değerlendirme ile Allah’ın her şeyin en 

doğrusunu bildiği ve bu sayede ahirette de olsa doğruların mutlaka ortaya çıkacağı düşüncesine 

vurgu yapmaktadırlar. Böyle düşünmenin Allah’a dair hissettikleri güven duygusunu 

güçlendirdiğini de eklemektedirler.   

Adaletli Davranır 

Katılımcılardan bazılarının Tanrı tasavvurlarında adalet kavramını ön plana çıkardıkları 

görülmektedir. Bazıları Allah’ın insanlar arasında adaletli davrandığına vurgu yapıyorken, 

bazıları da insanın ancak seçimleri ve davranışları ile istediği veya hak ettiği durumları 

yaşayabileceğine vurgu yapmaktadır.  

“Ne kadar dua edersem ve ne kadar çalışıp emek harcarsam o kadar yardım edeceğini 

düşünüyorum. Bence Allah varlığa adaletli davranıyor. KÖ25”  

“Bizim hayatımızda Allah, her şeyi bilen, gören, güçlü bir varlıktır. İnsanlara karşı adaletlidir. 

KÖ28”  

Bazı katılımcılar adalet kavramı bağlamında dünya ve ahiret hayatını birlikte ele 

almaktadırlar. Dünya hayatının adil bir sınav süreci olduğuna ve hak edilen karşılıkların ya 

dünyada ya da dünyada alınamasa bile ahirette mutlaka alınacağına inandıklarını dile 

getirmektedirler.  

“Öldükten sonra da farklı bir dünya var. Şu anda yaşadıklarımız sonraki dünyamızda nasıl 

yaşayacağımızı belirleyecek. Biz burada başkalarına kötülük yapıyorsak orada bize kötülük 

yapılacak; biz iyilik yapıyorsak orada bize iyilik yapılacak. Diğer dünyada hak ettiğimizi 

yaşayacağız. Bu dünyada da neleri hak ettiğimizi belirliyoruz. KÖ27” 



208 

 

Katılımcılardan EÖ16 ve EÖ19 da KÖ27 ile benzer ifadelerle, dünya ve ahiretteki 

yaşamın seçimler dolayısıyla hak edilenler çerçevesinde şekillendiğini ifade ediyorken; EÖ20 

yapılan yanlış tercihlerin sonuçlarının dünyada mutlaka yaşanacağını, Kur’an kıssalarında yer 

alan helak edilen toplumlar üzerinden verdiği örneklerle dile getirmektedir. KÖ27, bir sınav 

süreci olan dünya hayatında özgür iradenin ve özgürce seçim yapabilmenin adaletin gereği 

olarak zorunlu olduğuna vurgu yapıyorken; EÖ7, bir sınav süreci olan dünya hayatında yaşanan 

sıkıntıların ahirette mutlaka telafi edileceğine ve adaletin gerçekleşeceğine vurgu yapmaktadır. 

  KÖ31’in dine mesafeli bir tutum takınan sosyal çevresinin söylemlerinden etkilendiği 

ve birtakım sorgulamalarda bulunduğu görülmektedir. KÖ11 de Kur’an’ın kadın/erkeğe bakış 

açısı ve çok eşlilik meseleleri üzerinden benzer bir adalet eleştirisi getirmektedir.  

  “Kur’an’ın Türkçe açıklamasını okumaya başladım. Kadınların sürekli ikinci plana atıldığını 

düşündüm açıkçası. Kadınlarınız diye bahsediyor Kur’an’da. Ama erkeklere direk erkekler 

diyor. Ya erkekleriniz demiyor, erkekler direk doğrudan söyleniyor. Ama kadınları tarlanızdır, 

diye geçiyor. Ondan sonra bilmiyorum, dine bakış açım biraz değişti. Yarattığı kullarını yani 

böyle eşit yaratmamış. Mesela şey diyordu, kölelerinize iyi davranın diyordu. Neden kölelerinize 

iyi davranın yazıyor da, neden köle edinmeyin, köle edinmek kötü bir şey, diye yazmıyor? 

KÖ31” 

Sınav Yapar ve Hak Edilen Karşılıkları Verir  

Katılımcılar hayatın anlamı ve yaşam amaçları hakkında konuşurken ya da yaşamda 

karşılaşılan çoğunlukla olumsuz durumları yorumlarken yetişkin dünyasından duydukları ve 

benimsedikleri “yaşam bir sınavdır, bir imtihandır” terminolojisini kullanmaktadırlar. Bu 

bağlamda Allah’ın ahiret süreci, cennet-cehennem için bir değerlendirmede bulunduğuna 

dikkat çekmektedirler. Yaşam durumlarında insanların iyi kötü seçimleri ve davranışları ile 

insanın herhangi bir seçim ve etkisinin bulunmadığı halde başına gelen olumsuz durumlardaki 

sabrının ve davranışlarının değerlendirileceğini ifade etmektedirler.    

“Hayat bir sınav. Allah bizleri sınıyor. Amacı iyi bir insan mıyız? Kötü bir insan mıyız? Tespit 

etmek için sınıyor. İşte davranışlarımızı iyi ya da kötü olarak seçtikten sonra ona göre ahirette 

yaşayacağız. KÖ22”  

“Allah öbür tarafta bizi yarattığı zaman işte Rabbiniz kim? Rabbiniz miyim? Böyleyse işte 

sınavınız var, demesi. Sonra ruhlarımızı bedenlerine koyup dünyaya göndermesi. Yine burada 

Allah önceden bize burada ne olacağını belirtmişti. Buna rağmen biz unuttuk. Ondan sonra 

dünyaya gelince bize bir imtihan vesilesi olarak şeytanı verdi. Yanılacağımızı da bildiği için 



209 

 

bize peygamberler gönderdi, salih kişiler, arif kişiler gönderdi. Onların ışığında yine biz Allah’ı 

bulmaya çalışıyoruz. Zaten Allah kalpten, kim ona ibadet ederse günahlarını bağışlıyor, sevap 

yazıyor. Mesela yine kader konusunda, Allah karşınıza farklı yollar çıkartıyor. Farklı yollar 

seçmemizi istiyor. Mesela karşımızda 2 tane yol var; iyilik ve kötülük.  İyiliği seçersek işte yine 

2 yol çıkacak veya tek yol çıkacak ki bu Allah’ın kesin emri olacak. Sonra yine 2 yol çıkacak 

öyle devam edecek. Hani dalları olan bir şema gibi. O şemadan geçerek hayatımızı devam 

ettireceğiz. Öylece imtihanımızı tamamlayıp, ahirete gideceğiz. Yaşam adil bir sınav süreci. 

EÖ6”   

Katılımcılardan KÖ26, KÖ27, KÖ36, KÖ39, EÖ17, EÖ18 ve EÖ20 de benzer ifadelerle 

dünya hayatının insanın özgür iradesiyle seçimler yaptığı bir sınav süreci ve ahiret hayatının da 

hak edilen karşılıkların alınacağı bir değerlendirme süreci olduğunu dile getirmektedirler.  

İnsan iradesine daha çok alan tanıyan kader anlayışını benimseyen katılımcıların 

ifadelerinden, insanın elinden geleni yapmış olmasına karşın başına gelen olumsuz yaşam 

durumlarının yorumlanmasında “Yaşamın bir sınav olduğu” ve “Allah’ın insana 

kaldıramayacağı yükü vermeyeceği” terminolojilerine başvurularak bir yorum getirildiği 

görülmektedir.  

“Bazen çok sağlıklı da doğsan. Her şeyin yerli yerinde de olsa gene olmuyor. Ne kadar uğraşsan 

da dikkat etsen de olmuyor. O zaman da hayırlısı diyorsun. Allah böyle istediyse olur, diyorsun. 

O da Allah’ın iradesi. Burada da Allah insanları sınıyor bence. Allah kimseye kaldıramayacağı 

yükü yüklemezmiş ya. Allah herkesin kaldırabileceği yüküne göre farklı sınav yapıyor. KÖ26” 

  Katılımcılar yetişkin dünyasından duydukları “yaşam bir sınavdır.” Terminolojisi ile bir 

yandan pratik yaşamdan hareketle insanın dünya hayatındaki iyi kötü seçimleri ve 

davranışlarının hak ettiği karşılığı bulması ve adaletle değerlendirilmesi sürecinde ahiret 

hayatının gerekliliğini vurguluyorken; diğer taraftan ahiret hayatı, hesap verme olgusu ile 

cennet-cehennem süreçlerinin adalete uygun bir şekilde işletilmesinde yaşam durumlarının 

insan seçimine bırakılmasının gerekliliğini vurgulamaktadırlar. Değerlendirme sürecinde 

“sınav ve imtihan olgusu” kilit bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda Allah 

“adil bir sınav süreci işleten varlık” olarak tariflenmektedir.  

“Allah bizim iyiliğimizi istiyor. Ama bir yandan da kendi görevi icabı bize bazı seçenekler 

sunmak zorunda. Bir de hani görevini yerine getirip hem bizi seviyor. Hem de olumlu şeyleri 3 

tutup, olumsuz şeyleri 1-2 tutabiliyor. Allah bizim iyiliğimizi istiyor. Ama bir yandan da herkese 

iyilik vermemeli. Çünkü herkes iyi sonucu hak etmiyor. İnsanlardan çoğu kötüyü seçmeye eğimli 



210 

 

oluyor. Ben onlarla aynı seviyede değilim. Ben komple iyi olmaya çabalıyorken, başkasının 

kötülüğü seçip, kötü olup, Allah’ın bir şeyiyle iyi yere gelmesi bence adaletsizlik olurdu. KÖ24”  

“Yaşadığımız durumlara eğer Allah karışırsa, bu sefer onun yazdıklarını yaşamış olacağız. 

Mesela benim tercih ettiğim bir şeye karışırsa diğerine de karışmak zorunda. Çünkü hani eşit 

ve adil olmalı. Hak yerini bulsun diye seyrediyor ve hak edene hak ettiğini verecek mutlaka. 

Zaten bilgileri vermiş. Böyle yapmalısın, şöyle yapmalısın diye yol göstermiş. Bu yola uyan veya 

uymayan tespit edilecek, ödüllendirilecek ya da cezalandırılacak ahirette. KÖ27”  

Katılımcılardan KÖ26 Allah’ın her daim izlemesi ve korumasına atıf yapmakla birlikte 

sınav olgusu ve adaletin gereği olarak sadece hak edenleri koruduğuna dikkat çekmektedir.  

Katılımcılardan dine karşı mesafeli bir duruş benimseyen KÖ31, yetişkin dünyasından 

gelen dini anlatılarda duyduğu “yaşam bir sınavdır.” terminolojisini Tanrı ile ilişkilendirerek 

sorgulamaktadır.    

“Neden yaratıldık diye düşünmeye başladım. Bizi sınava sokmak derler ya. Sınav ama neden 

sınav diye düşünüyorum. Yani yaşamayı ben istemediğim halde, neden beni yaratıp, istemediğim 

bir şey için sorumlu tutuyor? Neden cehenneme gideceğim? diye düşünüyordum. Neden cennet 

-cehennem diye ayırmış? KÖ31” 

Katılımcılardan EÖ2’nin de KÖ31 ile benzer ifadelerle sorular sorduğu ve fakat 

ailesinden gelen dini terminolojilerin etkisi ile sorgulamadan kaçındığı görülmektedir. 

İnsanların Kaderlerini Belirler 

Katılımcılardan bazıları yakın sosyal çevrelerinden gelen dini anlatılarda yer alan “alın 

yazısı” anlayışının etkisi ile insan yaşamının kader ile belirlendiğini düşünürken; 

katılımcılardan çoğu yaşam durumlarında insan iradesinin etkisini kabul etmekle birlikte 

insanın elinden geleni yaptığı halde yaşadığı olumsuz sonuçların kader ile belirlendiğini 

düşünmektedir. Yaşam durumlarında Tanrı ve insanın rolünü değerlendirirken katılımcıların 

insanı tekil olarak ele aldıkları, toplumsal etkiyi ve diğer insanların seçimlerinin etkisini dikkate 

almadıkları görülmektedir. Katılımcılar bu düşünceler üzerinden Tanrı’yı “İnsanların kaderini 

belirleyen bir varlık” olarak tariflemektedirler.   

“Bana göre kader, alın yazısıdır yani ne olacağını Allah yazar. İnsanlar kaza yaşıyorlar. 

Düşüyorlar, ölebiliyorlar. Yiyorlar, içiyorlar, geziyorlar. Bunlarda kaderin etkisi var. Alnına 

yazılmışsa öyle yaşar. Allah yazıyor bence. Allah istediği kişiyi öldürür, istediğini yaşatır.  

EÖ17” 



211 

 

“Olumlu olumsuz her olayı Allah yapıyor. Mutlaka bir hayır var ki böyle karar veriyor, diye 

düşünüyorum. EÖ16”  

“Mesela depremlerde ve yıkılan binalarda yaşanan kayıplar insanların hatasından oluyor.  

İnsanlar ucuz diye farklı, kalitesiz mal kullanıyorlar, ya da eksik yapıyorlar. Bence bunlarda 

insanın suçu var. Ama bazen de insan, her şeyi elinden geldiğince en iyi şekilde yaptığı halde 

yine de olumsuz şeyler yaşayabiliyor. O kişinin yapabileceği bir şey yok bu durumda. Yani o 

zaman kader etkili oluyor, diyebiliriz. O zaman Allah belirleyici oluyor. KÖ41”   

Katılımcılardan KÖ18 ve KÖ23 de benzer ifadelerle Allah’ı insanların kaderini 

belirleyen bir varlık olarak tasavvur etmektedir.   

Özgür Bırakır Sorumluluk Verir, Adaletli Davranır.  

Bazı katılımcıların yakın sosyal çevresinin benimsediği insan iradesine daha çok alan 

tanıyan kader anlatısının ya da DKAB dersi Kader ünitesinde öğrendiklerinin etkisi ile insan 

yaşamında bazı şeylerin Tanrı tarafından belirlendiğini, bazı şeylerin de insan iradesine ve 

seçimine bırakıldığını düşündükleri görülmektedir. Bu düşünceler ile Tanrı’yı insanı özgür 

bırakan, sorumluluk veren ve bu yönüyle adaletli davranan bir varlık olarak tarifledikleri 

görülmektedir.  

“Allah insana nasıl davranır? İnsanın hür iradesine bırakır, seçimlerine karışmaz. Bana göre 

bizi ve insanları özgür bırakır. EÖ3”  

"Allah yapacaklarımızı önceden biliyor. Buna rağmen bize hareketlerimizde izin veren bir 

varlık, bizi özgür bırakan bir varlık. EÖ2”  

“Yaşamda insan kendi yolunu kendi çizer. Kendi hür iradesi vardır. Kendi yolunu seçer. Allah 

yardımcı olur, düzgün yolu gösterir.  EÖ18” 

Katılımcılardan KÖ19, KÖ20, KÖ21, KÖ27, KÖ29, KÖ43 de EÖ18 ile benzer 

ifadelerle Tanrı’yı yol gösteren, insanı özgür bırakan, sorumluluk veren bir varlık olarak 

tasavvur etmektedirler.  

Hesap Sorar, Ödül ve Ceza Verir  

Katılımcılardan bazıları bir sınav süreci olarak değerlendirdikleri dünya hayatındaki 

seçim ve davranışların ahiret hayatında bir değerlendirme sürecine tabi tutulacağına atıf 

yapmaktadırlar. İnsanların hak ettikleri karşılıkları ödül ve ceza olarak mutlaka alacaklarına 

işaret ederek, Tanrı’yı hesap soran, ödül ve ceza veren bir varlık olarak tasavvur etmektedirler.   



212 

 

“Ahirette yaptığım yapmadığım her şeyin hesabını vereceğim için korku var. O yüzden yani 

nasıl desem. O yüzden kendime daha çok dikkat etmeye çalışıyorum. KÖ30”  

“Sınavı geçenler cennete gidecek. Geçemeyen cehenneme gidecek. Öyle. EÖ18” 

“Allah’ı hatırlamak, kötü söz söyleyeceğim zaman beni engelliyor. Günah diye, cezası var, diye 

düşünüyorum. Küfürden vazgeçiyorum. EÖ16”   

Katılımcılardan KÖ27, KÖ31, KÖ33 ve KÖ39 da benzer ifadelerle Allah’ı hesap soran, 

hak edilen karşılıkları ödül ve ceza olarak veren bir varlık olarak tasavvur ettiklerini ifade 

etmektedirler.  

Dünyaya Müdahale Etmez  

Tanrı’ya dair duruşunu “deizm” üzerinden tarifleyen EÖ15, Tanrı’nın varlığa nasıl 

davrandığına dair soruya Tanrı’yı varoluş sürecini başlatan bir enerji olarak düşündüğünü ve 

Tanrı’nın şu an evrene, dünyaya ve kendi hayatına dair herhangi bir etkisi ve müdahalesinin 

olmadığını düşündüğünü ifade etmektedir.  

“Allah’a İnanmıyorum. Deizmdeki Tanrı anlayışını kabul ediyorum.  Deizmdeki Tanrı, dünyaya 

müdahale yapan bir Tanrı değil. Yani sadece dünyanın oluşumunda etki sağlıyor, onun dışında 

dünyaya çok bir etki ettiğini düşünmüyorum. Tanrı evreni yaratan kutsal bir şey sadece. Ama 

şu an müdahalesi yok. Tanrı hakkında hani bir varlık olarak düşünmüyorum onu. Sadece big-

bangi tetikleyen bir güç olarak düşünüyorum. Böyle düşünen, bizi izleyen, gören bir varlık 

olduğunu sanmıyorum. Sadece bir güç, hani kıvılcım gibi, varoluşu tetikleyen, başlatan bir güç. 

Bana göre Tanrı dünyayı yarattıktan sonra dünyayla bir etkileşim kurmayan bir varlık. EÖ15” 

 

4.4.4. Katılımcılara Göre Din Ne Anlam İfade Eder 

Bireysel-Psikolojik Anlamda Din Ne Anlam İfade Eder 

Katılımcılar “Size göre din ne anlam ifade ediyor?” sorusuna bireysel-psikolojik ve 

toplumsal-sosyolojik açılardan yaklaşarak dinin kendileri için ne anlam taşıdığına dair 

açıklamalar getirmişlerdir. Dinin kendileri için taşıdığı bireysel-psikolojik anlam bağlamında 

dinin, dünya görüşünü şekillendirdiği, bir referans kaynağı olduğu, varoluşsal sorularına cevap 

verdiği, bir yaşam amacı sağladığı, bağlanma, sığınma ve  güven ihtiyaçlarını karşıladığı, bir 

guruba aidiyet sağladığı,  kendisini ve hayatını güzelleştiren düzenlemeler getirdiği, 

sorumluluklarını netleştirdiği ve bir disiplin ögesi olarak kendisini kontrol etmesinde yardım 



213 

 

sunduğu, manevi destek sağladığı ve cennete gitmesine vasıta olduğu şeklinde 

değerlendirmelerde bulunmuşlardır.  Katılımcılardan 3 ü dinin kendileri için bireysel psikolojik 

açıdan bir anlam ifade etmediğini ve belirsiz bir konumda kaldığını söylemektedirler.  

Dünya Görüşünü Şekillendirir  

“Din benim nasıl bir şekilde yaşamam gerektiğini belirleyen kanunlar. Hayatıma yön vermemi 

sağlıyor. EÖ2” 

“Din yaşayış şekli gibi bir şey. KÖ21”  

“Din benim davranışlarımın çoğunu etkiliyor. Kültürümü etkiliyor. EÖ13” 

Referans Noktası Olarak İşlev Görür 

“Din, doğruyu yanlışı belirliyor, yapmamız gerekenleri belirliyor. Mesela böyle bir bilgi 

gönderilmemiş olsaydı, mesela birbirini öldürmenin haram olduğunu belirten bir ayet 

gönderilmeseydi, bir sürü cinayet işlenirdi bence. Mesela çalışmanın karşılığında rızkın 

verileceği bilinmeseydi insan çalışmazdı. Din doğru yanlış şeyler hakkında bilginin kaynağı. 

Hayat ile ilgili durumlarda doğruyu/yanlışı ölçüp tartmamız için bize bilgi sağlıyor. İntihar 

günahtır mesela. Ben kendimce konuşayım, intiharın haram olduğunu ve Allah huzurunda çok 

kötü bir şey olduğunu bilmesem şu ana kadar intihar etmiştim ve ya düşünmüşümdür. Ben bunun 

haram olduğunu bildiğim için intiharı aklıma getirmiyorum. İntiharın çözüm olmadığını, kaçış 

yolu olmadığını biliyorum. DKAB öğretmenimiz demişti, taşıyamadığın bir yükün var diye 

intihar edersen, ölümden sonra da hayat devam ediyor. Öbür dünyada taşıyamam dediğin yükün 

üstüne başka yükler de eklemiş olursun. Başımıza gelen kötü olaylar bizim sınavımız. Kötü 

olaylarda Allah’a karşı kızıp yakınırsak, karşı çıkarsak ya da intiharı seçersek sınavı kaybetmiş 

oluruz. Din hani sabretmemiz gerektiğini, neler yapmamız gerektiğini zaten söylemiş. KÖ27” 

 Katılımcılardan KÖ19, KÖ21 ve KÖ41 de benzer ifadelerle dinin doğru yolu 

bulmalarında insanlara rehberlik ettiğine dikkat çekmektedirler.   

Varoluşsal Sorulara Cevap Verir 

“İnsan dünyaya neden geldi? gibi sorular kafamızı çeliştirebiliyor. Din bu konuda bizi 

rahatlatır. Öldükten sonra nereye gideceğiz? Ne yapacağız? Bu konularda kafamız biraz daha 

netleşir. Hani aldığımız cevaplarla korkusuz yaşayabiliriz. KÖ22”  

“İnsanların bir şeye inanması gerekiyor. Mesela din Allah’tan bahsediyor. Onu destekleyen 

şeylerden bahsediyor. Allah neden var? İnsanlar bunları merak ettiği için dinle öğreniyorlar. 

Yoksa sorular cevapsız kalırdı. İnsanlar uzaklaşırdı. Allah’a kitaba inanmazdı. Ahiret ve ahiret 



214 

 

sonrasına da inanmazdı kimse. Herkes kafasına göre yaşardı. Yani kötülükler artardı. Çünkü 

ceza yok. Verdiği bilgilerle din insanları iyiye yönlendiriyor çünkü. EÖ1” 

Katılımcılardan KÖ20, KÖ21 ve KÖ4 de dinin işlevi ve insan için taşıdığı anlamı 

hakkında konuşurken Allah, varlık ve insana dair getirilen varoluşsal sorulara cevap sunduğuna 

dikkat çekmektedirler.  

Yaşam Amacı Sağlar  

“Din insan için bir ihtiyaç aslında. Yaşayışın bir amacı olarak bir ihtiyaç. İnsanlar neden 

yaşadıklarını bilmek için bir amaç arıyorlar. Bunu da dinlerde buluyorlar. Yaşamlarına bir 

anlam buluyorlar ve din sayesinde daha doğru davranabiliyorlar. EÖ3”  

“Din olmasaydı boşlukta olurdum muhtemelen. Neden varım? sorusunu cevaplayamazdım. Din 

inandığım şeyler için savaşmayı, çaba göstermeyi anlatıyor. KÖ13” 

Katılımcılardan KÖ11 de EÖ3 ile benzer ifadelerle dinin kendisi için bir yaşam amacı 

sunduğundan bahsetmektedir.  

Bağlanma, Sığınma ve Güven İhtiyacını Karşılar 

“Bana göre din yardım isteyeceğim bir sığınak gibi.  Yaşadığın kötü şeylerde dua edecek kimsen 

yoksa bitmişsin demektir. Ona dua ediyorsun işte. Allah’ım lütfen yaşadıklarım geçsin, diye dua 

ediyorsun. Ama bunun olmadığını düşündüğümde çok kötü bir şey. Hani benim dua edecek bir 

şeyim iyi ki var. İçimi bu şekilde rahat ettirebiliyorum. Herhangi bir dinde, Hristiyanlıkta falan 

da böyledir, dua edecek birinin, bir etkinin ortadan kalktığı an aslında hiçbir amacın da 

kalmıyor. KÖ11” 

“Din insanın hayatında önemli bir yere sahip. Din olmasa insanlar boşlukta kalırdı. Herkes bir 

şeye inanma ihtiyacında.  Çünkü ateist olan bir insan bile yani bir şeye inanmak istiyor. Çünkü 

bir şeye inandıkça kendini daha güvende ve korunmuş hissediyor. KÖ41”  

Katılımcılardan KÖ1, KÖ3, KÖ10, KÖ12, KÖ15, KÖ16, KÖ17, KÖ26, KÖ36, KÖ37, 

KÖ43 de KÖ41 ile benzer ifadelerle dinin kendileri için inanma, bağlanma, sığınma, yardım 

isteme ve güvende hissetme ihtiyacını karşılamaya dair anlamına vurgu yapmaktadırlar.  

Toplumsal Aidiyet Sağlar 

“Din aslında topluluk gibi bir şey. Herkesin bir dini var. Müslümanlık, Hristiyanlık, Yahudilik 

her dinle ilgili aslında bir topluluk var. Bir adımız var, Müslüman. Din insanları hem bir arada 

tutuyor, hem de ayırıyor. KÖ20”  



215 

 

“Müslümanların iyi anlaşma sebebi ortak inançlarının olması. Mesela benim dinim olmasa 

başkasıyla fikirlerimiz uyuşmadığı için daha çok kavga edebiliriz. Ya da benimle ortak düşünen 

ve aynı şeyleri yaşayan birisini bulmak beni iyi hissettirir. KÖ24” 

Hayatı Güzelleştiren Düzenlemeler Sunar 

“Bence İslam dini hayatımızın her yerinde, her anında var. Çünkü İslam dini bize güzel getiriler 

sunuyor. İslam dininin istedikleri insanların daha iyi, daha rahat bir hayat sürmesine vesile 

oluyor. Mesela kalp kırmadan insanlarla konuşun demesi veya her yaşama, canlıya saygı duyun 

demesi. İşte bunlar gibi hayatı güzelleştiren daha iyi olmasını, mutlu olabilmemizi, yaşamayı 

sevebilmemizi sağlayabilecek yüce bir şey. Dinden öğrenilenlerle çevrendeki canlılara, varlığa 

olması gerektiği gibi davranınca hem kendin mutlu oluyorsun, hem etrafındakiler mutlu oluyor, 

hem de hayatın daha bir manası olmuş oluyor.  İyi ki yaşıyorum diye düşünüyor insan KÖ6”  

“Bence iyi bir yaşam ve yaşamdan sonra iyi şeyler olması için dinin çok büyük önemi var. Dini, 

hayatımızı güzelleştirmek ve iyileştirmek için çabalayan bir sistem gibi düşünebiliriz. KÖ18” 

“Din beni daha iyi bir insana dönüştürüyor. KÖ9” 

Katılımcılardan KÖ29, KÖ30, KÖ32, KÖ35 ve EÖ17 de dinin kendileri için taşıdığı 

anlama ve öneme dair benzer değerlendirmelerde bulunmaktadırlar.  

Sorumlulukları Belirler ve Disiplin Sağlar 

“Din benim için hem pusula hem de yaşam amacıdır. Yani hem bana yol gösterir hem de 

yapmam gereken şeyleri söyler. Bunu dini olmayan ya da yanlış öğrenen insanlarda zaten çok 

fazla görüyoruz. İşte madde kullanmak ya da kendini bir yere kabul ettirmeye çalışmak gibi 

şeyler. Bu terör örgütüne katılanlarla ilgili bir anket yapılmıştı. Orada genelde hep inancı 

olmayan ya da eksik olan insanlarda görülüyor bu tür davranışlar, şeklinde geçtiğini 

hatırlıyorum. KÖ14”  

“İnandığım din benim hayatımı düzene sokuyor. Mesela ben dinleri araştırıp da kendi dinimi 

bulmaya çalışmadım. Ailemden aktarılan bilgilerle İslam dinini kabul etmiş sayıldım. O yüzden 

ben de dine uymaya çalışıyorum. Gündelik hayatta Kur’an da geçen şeylerle hayatımı düzene 

soktuğumu düşünüyorum. Mesela işte kötü söz söylememek ya da fakirlere yardım etmek gibi 

şeylerin çok faydasını gördüm. KÖ33” 

Katılımcılardan KÖ3, KÖ5, KÖ8, EÖ1 ve EÖ14 de dinin kendileri için taşıdığı anlam 

açısından sorumluluklarına dair bilgi verme ve disiplin etme yönüne vurgu yapmaktadırlar.  

 



216 

 

Manevi Destek Sağlar 

“Bazen zor zamanlarımız oluyor, gerginliklerimiz oluyor ve dua ettiğimizde rahatlatıyoruz. Zor 

zamanlarımızda Allah’ın yanımızda olduğunu hissetmek güzel oluyor yani. KÖ4”  

“Mesela kötü bir olayla karşılaştığımızda en azından yanımızda Allah’ın olduğunu biliyoruz ve 

çözüm yok diye düşünmüyoruz, yalnız hissetmiyoruz. Bu şekilde dinimiz sorunları aşmaya 

yardımcı oluyor. Yalnız olmadığımızı biliyoruz. KÖ3”  

Cennete Gitmeye Yardım Eder 

“Dini bilgilerle insanlar daha doğru davranıyorlar. İnsanlar cennete gitmek için dinden 

öğrendikleriyle daha doğru davranıyorlar, iyilikler yapıyorlar, kötülükler yapmıyorlar. EÖ16” 

Katılımcılardan EÖ17 ve EÖ21 de dinin insanlara öğrettikleriyle cennete gitmelerine 

katkı sağladığına işaret etmektedir.  

Belirsiz Bir Konumdadır  

“Din benim için bir anlam ifade etmiyor. Tabi insanların düşüncelerine, inançlarına saygı 

gösteririm. Ama benim için bir geçerliliği yok dinin. İnsanlar için inanma duygusu bir his, bir 

ihtiyaç olduğu için insanlar dini oluşturmuş, diye düşünüyorum. İşte dine bağlanmam ben 

inancımı. Manevi olarak pek bir ihtiyaç hissetmiyorum. EÖ15” 

“Tanrı ve din benim zihnimde belirsiz bir durumda olduğu için bir şey diyemeyeceğim. KÖ31”   

“Din toplum hayatı için bir ihtiyaç aslında. Yaşayışın bir amacı olarak bir ihtiyaç. Din 

sayesinde daha doğru davranabiliyor insanlar. Ben bunları şu an toplum için düşünüyorum. 

Benim için belirsiz olduğu için bir şey diyemeyeceğim. EÖ3”  

Toplumsal-Sosyolojik Anlamda Din Ne Anlam İfade Eder? 

Katılımcılar “Size göre din ne anlam ifade ediyor?” sorusuna toplumsal-sosyolojik 

açıdan yaklaşarak dinin kendileri için ne anlam taşıdığına dair bazı değerlendirmelerde 

bulunmuşlardır. Katılımcılar, kendileri için taşıdığı toplumsal-sosyolojik anlamı bağlamında 

dini, bir referans kaynağı olduğu, insan guruplarını tanımladığı, ortak inanç ve değerler 

üzerinde birleştirdiği, toplumsal düzenin sağlanmasında yol gösterdiği, toplumsal hayatın 

güzelleşmesine ve toplumdaki ahlaki seviyenin yükselmesine katkı sunduğu şeklinde 

değerlendirmişlerdir. Katılımcılardan üçü dinin kendileri için bireysel psikolojik açıdan belirsiz 

bir konumda kaldığı, bir anlam ifade etmediği ve fakat doğru anlaşılmak ve doğru yaşanmak 



217 

 

kaydıyla toplumsal hayatın düzenlenmesinde önemli katkılarının olabileceği 

değerlendirmesinde bulunmuşlardır.   

Referans Noktası Olarak İşlev Görür 

“Toplum hayatında din, hayatı daha düzenli kılma anlamında önemli. Doğruyu oradan 

öğreniyoruz. Mesela sen dersin bu doğru. Ama başkası başka şeyi doğru der. İşte din topluluk 

içinde doğruyu netleştiriyor. KÖ19” 

“Bir insan bile doğruyu bilmediği zaman işleri ve hayatı fazlasıyla aksatabiliyor. Bir insan 

topluluğunda böyle düşünen bir sürü kişi olduğu zaman işler tabi ki çok aksar. Allah bizi yaratıp 

kenara çekilseydi, dinleri vermeseydi insanlar hani böyle davranır ve sorun yaşarlardı. KÖ24” 

İnsan Guruplarını Ortak inanç ve Değerler Altında Birleştirir 

“Din bütün toplumlar için birleştirici bir şey. Mesela din bizi nerede birleştiriyor? İşte 

ramazanlarda iftarlarda, sahurlarda birleştiriyor. Cuma günü camide birleştiriyor. Aynı dinden 

olanlar aynı kültürü yaşamaya başlıyorlar. İşte birlikte aynı dine göre yaşadıkları için din 

kardeşi oluyorlar. Böyle bağdaşma oluyor. Kenetlenmeyi artırıyor. Ahirette de bizi Hz. 

Muhammed’in ümmeti diye birleştirecek. EÖ13” 

Dinin toplum için taşıdığı anlama dair KÖ20 ve KÖ24 de benzer değerlendirmelerde 

bulunmuşlardır.  

Toplumsal Düzenin Sağlanmasında Yol Gösterir   

  “Toplum için, düzen için doğru yolu gösteriyor. KÖ29” 

“Din olmasaydı herkes başına buyruk yaşardı. Herkes derdi ki, işte hayatın tadını çıkarayım. 

İstediğimi yapayım. Din insanlara yol gösteriyor. İnsanlara sorumluluklarını haber veriyor. 

EÖ14”  

Katılımcılardan KÖ20, EÖ1 ve EÖ16 dinin toplumsal yaşamı düzenleyen kurallar 

vazettiğine ve kimse görmüyorken de inanan insanların günah ve suç işlemekten uzak 

durmasına katkı sağladığına vurgu yapıyorken; KÖ2, KÖ3 ve EÖ18 de dinin toplumsal hayatta 

hataları, kötülüğü ve suçları azalttığına ve düzeni sağladığına vurgu yapmaktadır. 

Toplumsal Hayatın Güzelleşmesine ve Toplumda Ahlak Seviyesinin Artmasına Katkı 

Sunar 

“İslam’da bulunan zekât, sadaka vb. ibadetler ile eşitlik ve hoşgörü gibi ahlaki konular 

toplumsal hayata olumlu katkılar sağlıyor. EÖ3” 



218 

 

“Toplum hayatında din çok önemli. Mesela dinine bağlı bir insansan elindeki çöpü yere 

atmazsın. Küçük bir şeyden günaha girmek istemezsin. Bana göre toplum arasındaki iyi 

etkileşimin ya da insanların birbirlerine zarar vermemelerinin sebebi kanunlar değil, insanların 

içindeki vicdan ve bir de dinin bu konuda çok etkili olmasıdır. Dinen yanlış görüldüğü için ve 

ahirette cehennemden korktuğundan belki de kötü olmak yerine daha normal ve toplumun kabul 

ettiği insanlar olmaya çalışıyorlar. KÖ11”  

“Din bence insanlar arasındaki iyi iletişimi sağlıyor. İyiliği sağlıyor. Eğer herkes 

sorumluluklarını yerine getirirse, sırf namaz kılmak değil, başkalarına yardım ederse, insanlar 

arasında zaten güzel şeyler olacak. Herkes birbirini sevecek. Bu dünyada din sayesinde iyilik 

ortaya çıkıyor. KÖ7”  

Katılımcılardan KÖ8, KÖ9, KÖ10, KÖ32, KÖ37, EÖ2 de benzer ifadelerle din 

sayesinde iyi ve güzel davranışların arttığını, ahlak seviyesinin yükseldiğini, kötülüklerin ve 

suçların azaldığını dile getirmektedirler.  

 

4.4.5. Katılımcılara Göre İnanç ve Dini Yönelim  

İnanç  

Önceki bölümlerde, ilerleyen yaşlarla birlikte katılımcıların sosyolojik-toplumsal 

düzlemden gelen Tanrı, yaşam durumlarında Tanrı’nın ve insanın rolü, bu bağlamda kader 

olgusu ile ilgili aktarımları ve tutumları daha rahat anlamlandırabildiğinden bahsetmiştik. 

Ergenlikle birlikte birey dini yorum ve anlatılarda yer alan terminolojiyi eskiye nispetle daha 

fazla ilişkisel ve çok boyutlu düşünebilmektedir. Bu dönemde Tanrı’yı ve dini daha çok yaşam 

durumları üzerinden düşünme eğilimi dikkat çekmektedir. Birey öncelikle dua ve bireysel 

deneyimlerinde Tanrı’ya dair hissettikleri üzerinden hareket etmektedir. Ben merkezcil 

düşünme özelliği azalan birey artık gelişen empati duygusu ile bizzat kendisi yaşamasa da şahit 

olduğu veya duyduğu yaşam durumları üzerinden de Tanrı’ya, insana, Tanrı-insan ilişkisine 

dair birtakım düşünceler ve duygular oluşturabilmektedir.  

Çok boyutlu bu bağlam içerisinde birey Tanrı, özellikleri ve yaşam durumlarındaki 

rolüne dair sosyal çevrenden edindiği dini terminolojiyi yeniden ve mevcut bilişsel ve duyuşsal 

gelişmişlik düzeyi ile değerlendirme eğilimine girmektedir. Bu değerlendirme sürecinde 

genişleyen sosyal çevreden gelen Tanrı ve yaşam durumlarına dair farklı aktarımların ve 

sorgulamaların da etkili olduğu anlaşılmaktadır. Genç kendisine ulaşan ya da kendisinin ulaştığı 

bütün bilgileri kendisi ve hayatı için tutarlı ve anlamlı bir bütün halinde içselleştirmek ve 



219 

 

duygusal olarak güvende hissetmek istemektedir. Tutarlılık ile adalet ihtiyacı ve adalet 

beklentisinin bütün bu düşünsel çabanın merkezinde yer aldığı görülmektedir.  

Katılımcılardan bazıları Tanrı, yaşam durumlarında Tanrı’nın rolü ve kader olgusuna 

dair geçmişte anlamlandıramadığı, zihnini karıştıran, Tanrı’ya dair sorgulama oluşturan ve kötü 

hissettiren bazı durumları sosyal çevrenin de desteği ile daha rahat anlamlandırabildiğini, bu 

sayede sorgulamalarına kendisini tatmin eden bir açıklama getirebildiğini ve duygu olarak 

hissettiği olumsuzlukların kalmadığını ifade etmektedir.  

Katılımcılardan bazılarının, yaşam durumlarında Tanrı ve insanın rolüne dair 

kendilerine aktarılan dini terminolojide tutarsızlık olarak gördükleri bağlamlar ve yaşam 

durumlarında adaletin olmaması üzerinden yaptıkları sorgulamalara henüz bir açıklama 

getiremedikleri görülmektedir. Bu noktada bazı katılımcılar sorgulamaya devam ederlerse 

tamamen kopmaktan korktukları için bekleme ve sorgulamaktan kaçınma tavrını benimserken; 

Katılımcılardan üçü Tanrı ve dini alana dair daha mesafeli bir duruş benimsediklerini ifade 

etmektedirler.   

Kader Hakkında Öğrendikleri ile Tanrı’ya ve Dine Daha Çok Bağlanma  

Katılımcılardan bazılarının ifadelerinden DKAB dersinde kader hakkında öğrendikleri 

sayesinde kendilik algıları ile Tanrı ve dine dair bakışlarının ciddi oranda ve olumlu yönde 

değiştiği anlaşılmaktadır. Öğrendikleri yeni bilgiler üzerinde düşündüklerini, sorular 

sorduklarını, başka yeni şeyler öğrendiklerini, daha tutarlı ve daha doğru bir dini anlayış 

geliştirebildiklerini ifade etmektedirler. Bu düşünsel süreç sonunda Allah’ı daha çok 

sevdiklerini de eklemektedirler.  

“Kaderin ne demek olduğunu bilmesem, işte irade falan bilmesem, şu şöyledir bu böyledir, 

diyemem. Kaderin ne demek olduğunu bilirsem daha rahat düşünebilirim. Öğrendim. Şimdi ben 

Allah için bir şeyler diyebiliyorum. İradeyi bize bırakıyor. Karışmıyor. Karışsa zaten cennet ve 

cehennem olmaz. Öğrenmeseydim ben de annem babam gibi olurdum herhalde. Hani okurdum 

ama devamını okumazdım. O yoldan giderdim hani. Ama yetiştiriliş de önemli bu noktada. 

İnanırdım ama öyle çok detaylı düşünmezdim hani. Allah’a inanıyorum. Hani gösterişten şey 

yaparlar ya öyle yapardım herhalde. Gerisi gelmezdi yani. Şimdi hani kim ne derse desin 

düşüncemi biliyorum. Araştırdım da. Yeni fikirlere açığım. Hani başka birinin dediği aklıma 

yatmazsa, ben onunla münakaşaya da girerim. Allah biçimi kafamda tam oturduğu için bir 

sıkıntım da olmaz yani. Allah ile iyiyiz ya. Allah’a inanıyorum. Seviyorum. Birkaç soru işareti 

daha var. Bu konu dışında. Onun dışında hani seviyorum. KÖ9” 



220 

 

 İlerleyen yaşlarda katılımcılardan bazılarının yaşam durumlarında meydana gelen 

olumsuzluklarda masumların ve mağdurların yaşadığı acılar üzerinden zihinlerinin karıştığı ve 

“Tanrı kötü kaderi neden belirliyor? Kötülüklere neden engel olmuyor?” şeklinde sorgulamalar 

yaptıkları görülmektedir. Aile üyeleri ile yaptıkları konuşmalar ya da okulda DKAB dersinde 

kader hakkında öğrendikleri üzerinden sorgulamalarına tatmin edici cevaplar getirebildiklerini, 

duygu olarak da rahatladıklarını ve kendilerini Allah’a daha yakın hissettiklerini ifade 

etmektedirler. 

“Kötü bir şey olduğunda sürekli çok özür dilerim ama Allah’ı suçluyordum. Hani böyle neden 

kötü şeylere “dur” demiyor. Bu kadar kuvvetliyse neden “hayır” bunu yapma demiyor? diye 

düşünüyordum. Sürekli annemle konu hakkında konuşuyorduk. Annem de bize akıl verdiğini ve 

doğru kullanmamız gerektiğini anlatıyordu. Annemden ve okulda aldığımız eğitimimizden 

bilgiler edindim. Bunlar daha olumlu düşünmeme yönlendirdi. Şu an düşünüyorum da hani 

bunu yapmamasının nedeni çok iyi bir şey. Çünkü bizi burada kendimizle baş başa bırakıyor ve 

yaptığımız şeylerden bizi sorumlu tutuyor. Hani bizi bir bakımdan kendi ayaklarımızın üstünde 

bırakıyor ve bence bu gerçekten çok iyi bir şey. Yani kimin nasıl biri olduğunu bu sayede 

öğreniyoruz. Okuldan öğrendiklerime göre dinin bu kötü şeylere karşı tutumunda şöyle bir şey 

var. Kötü şeyler başınıza gelebilir. O zaman Allah benim yanımda demelisiniz, Allah’a 

sığınmalısınız, güvenmelisiniz ve denemeye devam etmelisiniz. Çünkü başımıza gele gele 

öğreneceğiz ve bunları ancak bu şekilde aşabiliriz. Kader hakkında düşününce Allah’a daha 

çok bağlanıyorum. Hani doğumumuz, ölümümüz onun elinde şu an, onun sayesinde hayattayız. 

Böyle yüce bir varlık bizi koruyor, bizi güvende hissettiriyor. Bunları düşünmek bile Allah’ı 

daha çok sevmemi sağlıyor. KÖ29”  

“Allah madem kullarını yarattı ve merhamet sahibi niye bizi cehenneme gönderiyor? 

Kaderimizi niye belirliyor? Kötü kaderi niye belirliyor? İnsanın kafasında soru işareti kalıyor. 

Derste kader ve kazayı görünce dedim Allah bu kadar yol çıkarmışsa, uyarmışsa hala kötülüğü 

seçiyorsam ve cehenneme gidiyorsam demek ki hak etmişiz. Allah hani cennete gitmemiz için 

her şeyi yapması, mutlu ediyor sonuçta. Bir de en önemlisi peygamberler gönderen, Kur’an 

gönderen, arif ve salih kullarıyla yardım eden, cennete gitmemiz için her şeyi yapan, sevap 

yapmayı düşününce bile sevap yazan, inanarak tövbe edince affeden bir Allah’ı düşününce, 

gerçekten Allah var, Allah merhametli, Allah büyük ve bizi sahipleniyor, diye düşünüyorum. 

EÖ6”  

Katılımcılardan KÖ6 olumsuz yaşam durumlarının insanın gelişmesi ve olgunlaşması 

için gerekli olduğunu ve bu durumların ancak Allah’a sığınarak ve yardım isteyerek 

aşılabileceğini ifade etmektedir. Bu düşünceler ile kendisini Allah’a daha yakın hissettiğini de 



221 

 

eklemektedir.  KÖ30 de Allah’ın insan yaşamının her anındaki etkisini düşündüğünde Allah’a 

hayranlık duyduğunu ve daha çok bağlandığını dile getirmektedir.  

Katılımcılardan bazıları ise bizzat yaşam durumlarındaki deneyimlerinde adaletin 

sağlandığına dair farkındalıkları ya da dualarına cevap bulduklarını düşünmeleri sayesinde 

Tanrı’ya daha yakın hissettiklerini ifade etmektedirler.  

“Hani dua ettiğim zaman, iyi bir haber geldiğinde diyorum Allah’ın yardımıyla bu oldu. Allah 

benim hayatımın içine girdi diyorum. Şimdi yardım ediyor bana. Bunu düşünmek beni çok mutlu 

ediyor. Allah’a daha çok bağlanmamı sağlıyor. EÖ14” 

Katılımcılardan sevgi evlerinde ikamet eden EÖ18 yaşadığı durumlar üzerinden 

Allah’ın yapılan seçimlere hak edilen karşılıkları verdiğini birinci elden deneyimlediğini ve bu 

durumun da Allah’a olan inancını kuvvetlendirdiğini dile getirmektedir.  

“Ben iyilik de yaptım kötülük de. Allah karşılığını veriyor. Çok denedim. Yaşadıklarıma bakınca 

Allah insanlara hak ettiklerini veriyor bence. O zaman kafam daha netleşiyor, Allah inancım 

daha kuvvetleniyor. EÖ18” 

Olumsuz Durumlarda Allah’a Sığınma ve Yardım İsteme  

Katılımcılardan bazıları zorlu yaşam süreçlerinden geçerken Allah’a sığındıklarını, 

ondan yardım istediklerini ve cevap bulup bulamamaktan bağımsız bir şekilde sadece dua 

etmenin ve Allaha sığınmanın, kendilerini rahatlattığını ve pes etmeden devam edebilmelerine 

katkı sağladığını ifade etmektedirler. Bu düşüncelerle Allah’a daha çok bağlandıklarını da 

eklemektedirler.   

“Yaşanan olumsuz durumları gördükçe etkileniyorum. İnsan bence zorluklarla karşılaştıkça 

Allah daha çok bağlanıyor. Duanın gücüne, Allah’ın gücüne gerçekten çok inanan bir insanım. 

Dua edince işte Allah bizi buradan kurtaracak öyle düşünüyorum. Kurtarmıştı geçmişte. Allah 

şimdi de bu zorluktan bizi çıkaracak diye düşünüyorum. Biz sınanıyoruz, bu bizim imtihanımız 

diye böyle kendi kendime güç veriyorum. Allah hakkında herhangi olumsuz bir şey gerçekten 

düşünemiyorum. Çevremden biri Allah’a olumsuz bir şey söylediği zaman, ben kesinlikle 

reddediyorum, onu duymaya bile tahammül edemiyorum.  İnsan yaratıcısını nasıl kötüler ki. 

KÖ30”  

“İnsanlardan hiç kimseye güvenim kalmadığında Allah’a sığınıyorum. Hani güvenecek bir şey 

oluyor benim için. Hani mesela başıma kötü bir şey geldiğinde Allah sığınıyorum, dua ediyorum. 

Hani bu yaşamımdaki kötü şeyleri alsın diye. Bu şekilde rahatlıyorum, beni koruyacağına 



222 

 

inanıyorum. Allaha karşı güvenimin sarsıldığı hiç olmadı hiç. Yardım edeceğine güveniyorum, 

bu şekilde rahatlıyorum. Hani Allah’ı zor durumda kaldığımız zaman seviyorum dedim. Ama 

sırf bu zor durumda kaldığımız zaman değil, her zaman seviyorum. Ama zor durumda kaldığım 

için ve bana yardımcı olduğu için daha ayrı bir şey oluyor. Daha ayrı bir dua ediyorum. Ona 

çok güveniyorum. KÖ28” 

Katılımcılardan KÖ17, KÖ27, KÖ29, KÖ37da benzer ifadelerle zorlu durumlarda 

Allah’a sığınma ve ondan yardım isteminin, onun yardım edeceğine güvenebilmenin kendisini 

Allah’a daha çok yaklaştırdığını ifade etmektedir.  

Sorgulama Sonrası Tatmin Edici Cevaplar Bulma  

Katılımcılardan bazıları özellikle akran çevresinden şahit oldukları kötülük meselesi 

üzerinden gelen sorgulamalar üzerinde düşündüklerini ve şayet DKAB dersinde insan iradesine 

daha çok alan tanıyan kader düşüncesini öğrenmemiş olsalar kendilerinin de arkadaşları gibi 

dine mesafeli bir duruşa yönelebileceklerini ifade etmektedirler.  

“Yani hani benim bir tane arkadaşım var Ateist. Bana, Allah size kader veriyor demişti. Allah 

onları fakir yaratıyor. Hani neden fakir yaratıyor? Niye ona kötü bir hayat veriyor? O zaman 

Allah kötü mü? demişti hani. Ben konuyu kapatalım demiştim. Yani kadere inanan, Allah’ın her 

şeyi yazdığına inanan çoğu kişinin şu anda Ateist olma durumu var. Hani ben de buna inansam 

ben de düşünürdüm. Hani neden böyle bir tane şey veriyor? Neden Allah kendi yarattığı bir şeyi 

öldürüyor ki diye düşünürdüm. O kötü birisi mi diye düşünürdüm. Ben böyle inanmadığım için 

öyle düşünmüyorum. KÖ24” 

Sorgulamaktan Kaçınma   

Bazı katılımcıların ifadelerinden küçük yaşlarından itibaren aile ortamında anne ve 

babalarından Tanrı’ya ve dine dair gelen anlatılarda çocuğun o anki bilişsel ve duyuşsal 

gelişmişlik düzeyine, içinde bulunduğu bağlama dikkat edilmeden sadece literal bir tarzın 

benimsendiği görülmektedir. Ailenin, anlatılarda yer alan soyut içeriğin ve bağlamın çocuk 

tarafından nasıl anlaşıldığı, nasıl tasavvur edildiği ve duygusal açıdan nasıl etkilenildiğini 

dikkate almadığı görülmektedir. Bu durumda çocuğun kendince yaptığı yanlış ve tutarsız 

anlamlandırmalar üzerinden Tanrı ve dine dair olumsuz etkilendiği, korku ve kaygıya kapıldığı 

anlaşılmaktadır.  

Bu bağlamda değineceğim KÖ33, ailesinden gelen yazgıcı kader, olumsuz yaşam 

durumlarında çekilen sıkıntıların ahiretteki cezayı azaltacağı ve vurgulu cehennem anlatılarını 



223 

 

kendince anlamlandırıp zihnini oldukça karıştırmış görünmektedir. Bu zihin karışıklığı ile bir 

taraftan korku ve kaygı ile boğuşmakta diğer taraftan da Tanrı’ya dair kötülük meselesi 

üzerinden sorgulamalar yapmaktadır. Kendi yaşadığı bireysel deneyimi olan dualarının kabul 

olmasından hareketle sorgulama sonrasında Tanrı’ya dair mesafeli bir duruş benimsemekten 

kaçındığı ve olgunlaşana kadar beklemeyi ve irdelememeyi seçtiği görülmektedir.   

“Mesela saldırıya uğrayan ve öldürülen bir kadın var diyelim işte onun kaderinde böyle bir şey 

varmış ve o da bunu yaşadı. Allah belirledi. İşte bu da beni uzaklaştırıyor ondan, yaptığı etken 

açısından. Bence bütün işte depremler, savaşlar, boşanmalar, hastalıklar, ölümlerin hepsi 

kader. Bana anlatılan bu. Kaderde olduğu için yaşandı, kaderinde bu varmış, diye. İşte ben de 

diyorum ki hani niye bize kötü bir şey yaşatıyorsun? Bütün bu yaşanan olumsuzluklar insanların 

yaşadığı acılar, cezalar neden yaşanıyor? Mesela bazı insanların kaderine de Hıristiyanlığı 

yazmış. Hani bu dine mensup olacaksın diye...cehenneme gideceğini biliyor. Peki neden 

Hristiyanlık yazıyor? Bunlar haksızlık gibi geliyor bana. Bunları düşününce hiçbir şey yapasım 

gelmiyor açıkçası. Yaşama isteğim azalıyor. Ama öbür taraftan da düşününce ben ne 

istesem verdi. Kötü bir şey de yaşatmadı daha. Uzaklaşmaya yüzüm yok, kesinlikle 

haksızlık yapamam. Ergenliğimin geçmesini bekliyorum. Hani bir olgunlaşmayı 

bekliyorum. Uzaklaşmamaya çalışıyorum. Bu sürede birikim yapmaya çalışıyorum 

kendi çapımda. Mesela Kur’an’ın açıklamalarını meallerini okuyorum KÖ33” 

Katılımcılardan bazılarının Tanrı’ya ve dine dair merak ettikleri, zihinlerinde 

oturtamadıkları ve kafalarına takılan durumları ait oldukları sosyal çevrenin kabul edebileceği 

sınırlarda sorduklarını ve bu sınırları aşan durumlarda ya kendi içlerinde ya arkadaş çevresinde 

ya da internet ortamında sorguladıklarını görmekteyiz.  

Sorularına kendilerini tatmin edici cevap getiremediklerinde bazı katılımcıların yine 

sosyal çevreden gelen dini terminolojiyi kullanarak sorgulamaktan kaçındıkları görülmektedir. 

Sorgulamadan kaçınma olgusu sorgulamalara dair farklı düzeylerdeki etkilenmelerden sonra 

farklı boyutlarda karşımıza çıkmaktadır. Katılımcıların sorgulamalarını bizzat kendi ifadeleri 

ile şu bağlamlarda görmekteyiz: “Ben bu soruları cevaplamaya yetmiyorum”, “mantığım 

yetmeyince sorgulamam, inanırım.”, “sorgulayınca elime bir şey geçmiyor, dua etmek ve 

Allah’a sığınmak en iyisi”, “sabrederek sınavı geçmeye çalışıyorum.”, “sabrederek ahirette 

hakkımı almayı bekliyorum”, “isyan edersem başıma daha kötüsü gelir”, “isyan etmek 

günahmış, şükrediyorum.”    



224 

 

“Benim hiç böyle arada kalacak, imanımı etkileyecek büyük bir sorum olmadı. Genelde böyle 

cevabını bulamadığım soruları düşünürken bir süre sonra hani ben anlayamadım, ben bunlara 

yetmiyorum, diye bırakıyorum. Benim aklım buna yetmiyor, o yüzden bırakıyorum. KÖ15”  

“Mantıkla gidebilir bir noktaya kadar ama sonunda da inanç gerekiyor. Mesela kader konusu 

aklıma çok takıldı, çok takıldı. Sürekli sorguladım. Ama en sonunda mecburen, gelecekte iyi bir 

hayat sürmem için inanmam gerekiyor. Onu hala çözememiş olsam da inandım. KÖ2”  

“Mesela kötü bir şey olunca acaba diyorum. Hani neden böyle oldu? O insanlara çok 

üzülüyorum. Dünyada o kadar kötülük var ki ve gittikçe artıyor. O kötülükleri gördükçe Allah 

tan uzaklaşmak aslında elime bir şey geçirmez. Aslında Allah’a daha çok yakınlaşarak belki de 

acımı veya yükümü hafifletebilirim diye düşünüyorum. Dua ediyorum. KÖ6”  

“Din sınandığımızı söylüyor. Kafamı en çok kurcalayan şey de bu. Neden sınanıyoruz? 

Sorularım beni etkilemiyor, tabiî ki biraz fazla kafamı kurcalıyor ama etkilerse eğer amacımı 

kaybedeceğimi bildiğim için etkilemesine izin vermiyorum. Çünkü şu an bunları düşünürsem 

eğer düşüncelerimin yanlış yerlere kayabileceğini düşünüyorum. KÖ14”  

“Nerdeyse bir buçuk iki senedir bir şey istiyorum. Ama gerçekleşmiyor. Duamın 

gerçekleşmemesi biraz olumsuz etkiliyor. İşte neden, artık yeter. Yetmedi mi gibi düşündürtüyor. 

Kendimi şuna inandırmaya çalışıyorum. Bu bir sınav, bunu geçeceksin. O yüzden bu kadar uzun 

sürüyor bu. Olumsuz bir şey hissetmemeye çalışıyorum. İçten içe hissetsem de bunu dile 

getirmiyorum, getirmemeye çalışıyorum ki bu yok olsun. Yani içimde Allah’a karşı olumsuz bir 

şey hissetmemeye çalışıyorum sınavı geçmek için. KÖ11”  

“Kötü şeyler yaşayınca bazı insanlar sürekli isyan ettikleri için Allah onlara daha çok kötü şey 

veriyormuş. Ben de kötü şeyler yaşadığımda direk aklıma Allah geliyor. Şükrediyorum sürekli. 

Hayırlısı diye şükrediyorum. Hani her şer de bir hayır vardır. KÖ43”  

“Hani çok sorgulamak günahmış ya. İşte Allah’ım bana niye böyle bir şey verdin? gibi yani 

isyana bağlama. Sorgularken hani isyana gidebiliyor insan. Mesela bazıları benim duam kabul 

olmuyor, diye isyan edebiliyor. Benim düşüncem Allah o duaya en iyi bir şekilde cevap vermeye 

çalışıyor. Beklemek ve şükretmek gerekiyorken, bazıları hala isyan ediyor. Duayı bekleyen kişi 

de hani isyan etmiyor, sabrediyor. KÖ43”  

Kadere İnanmama  

Katılımcıların kader kavramı ile ilk temasları yetişkin dünyasının anlatıları üzerinden 

olmaktadır. Katılımcı ifadelerinden bu anlatılarda kader kavramının çoğunlukla alın yazısı 

şeklinde geçtiği görülmektedir. Katılımcılardan bazıları DKAB dersinde insan iradesine alan 



225 

 

tanıyan insan seçimlerinin ve sorumluluğunun vurgulandığı bir kader anlatımı ile karşılaşsalar 

da kader denince kavram ile ilk temastaki yazgı ve alın yazısı çağrışımlarının etkisiyle ve hala 

kader kavramını bu anlamlar bağlamında düşündüklerinden kadere inanmıyorum ifadesini 

kullanabilmektedirler. Kadere inanmıyorum derken aslında “yazgı ve alın yazısına 

inanmıyorum” demek istemektedirler.   

“Ya böyle zaten dini biliyoruz. Allah diyor ki iradeniz var. Hani açık açık ben kaderinizi 

belirliyorum dese, irade vermezdi insanlara. İnsanlar seçim yapıyor. Hani mesela bu yoldan 

gitmek için ben seçim yapıyorum. Buna gidip de kısmetimmiş diyemezsin. O zaman kendini Allah 

yerine koymuş olursun. Çünkü yapacağın şeyi sen belirliyorsun. Benim kafamda kader diye bir 

şey yok. Hani cidden inanmadığım için öyle bir şey olmadığını düşünüyorum. Kader şudur şudur 

diye açıklayamam. Allah’ın yazdığı şey, hani çizdiği şey. Bence yok öyle bir şey. KÖ18” 

“Bu kavramlar artık halk diline dolanmış. Sürekli kısmetimiz deniyor. Kaderimiz deniyor. Ben 

bundan bıktım açıkçası, inanmıyorum bunlara.” KÖ17 

Katılımcılardan KÖ16 ve KÖ24 de alın yazısı şeklinde anlaşılan bir kadere inanmadıklarını 

ifade etmektedirler.  

Sorgulama Sonrası Tanrı’ya ve Dine Mesafeli Bir Duruş Benimseme 

Katılımcılardan bazıları küçük yaşlarında Tanrı ve dine dair sosyal çevrelerinden pek 

bir şeyin anlatılmadığını, kendilerinin de bu konular hakkında merak etmediklerini, soru 

sormadıklarını ifade etmektedirler. Katılımcı ifadelerinden ya aile ortamında dini anlatılar ve 

dini pratiklerle yok denecek kadar az karşılaştıkları ya da aile bireyleri ile sağlıklı bir bağlanma 

ve düzgün bir iletişim imkanı bulamadıkları için Tanrı ve dini alana dair aileden gelen herhangi 

bir etkilenmesinin ve kazanımının olmadığı anlaşılmaktadır.  Aile ortamında öğrenmedikleri ve 

deneyimlemedikleri bu alana yabancı hissettikleri ortadadır. Katılımcı ifadelerinden arkadaş 

ortamında, sosyal çevrelerinde ya da en azından yakın sosyal çevresi olmasa bile çoğunluğu 

Müslüman olan bir toplumdaki diğer bireylerden Tanrı ve dini alana dair bir şeyler duymuş ve 

gözlemlemiş oldukları anlaşılmaktadır.  

Katılımcılardan bazıları özellikle zorlu yaşam durumlarından geçerken, yalnız ve 

yardıma muhtaç hissettiklerinde çevreden edindiği bu gözlemler bağlamında Tanrı’ya 

yöneldiği, durumun düzelmesi konusunda Tanrıdan dua ile yardım istediği anlaşılmaktadır.  



226 

 

EÖ14’ün ifadelerinden yaşanan olumsuz durumun düzelmesi için uzun süre yapılan 

dualara karşılık bulamama duygusu ile kişinin dinden uzaklaşabildiği, Tanrı’ya dair mesafeli 

bir duruş benimseyebildiği ve ateizme yönelebildiği anlaşılmaktadır.  

“Kuzenimin bir arkadaşı vardı. Yedi yaşındayken annesi çocuğun önünde asmış kendini. Çok 

dua etmiş Allah’a. Yardım et diye çok dua etmiş. Allah’ım ne olur şaka olsun diye. Şaka olsun 

diye. Hocam sonra demiş ki ben Allah’a inanmıyorum. Çünkü o bana yardım etmedi. Ben çok 

dua ettim bana yardım etmedi. O zaman ben Müslüman olmayacağım. Allah’ı inkâr ediyorum. 

Sonra biz konuşmuştuk. Hani Annen kendi iradesiyle kendini astı. Allah’ın suçu yok hani. 

Mucize olmadığı sürece de hiçbir insan da ikinci kez hayata gelmemiş. İşte bundan dolayı 

Allah’ın suçu yok. Müslümanlığa geri dön diye konuştuk. Haklısınız, dedi. Ben bir düşüneyim 

dedi. Allah’ın var olduğuna inanıyorum ama biraz daha zaman alabilir benim normalleşmem 

dedi. EÖ14” 

EÖ15 ise yaşadığı olumsuzluk ve sıkıntının düzelmemesi durumunu DKAB dersi 

öğretmenine “Allah duaları neden kabul etmiyor?” sorusu ile paylaşmak istediğinde öğretmenin 

“Her dua kabul olmaz. Kaderdir.” söylemi üzerine kötü etkilendiğini, dini alandan ve Tanrı’dan 

uzaklaştığını ifade etmektedir.  

“Kötü bir şeyler yaşadım. O ara olaylı bir depresyon dönemine girdim. Oradan kurtulmak 

için, hani yardım olsun kurtulayım diye çok dua ettim ve dualarımın hiçbiri kabul 

olmadı. İki ay full hani dine yöneldim, ibadete yöneldim. Hiçbiri karşılık bulmadı. 

Abdest, namaz öyle şeylere başladım, duaya başladım. Ama hiçbirinin bir karşılığı 

olmayınca, yardım gelmeyince de işte güvenim sarsıldı. Sorularım oluştu. Ondan sonra o 

güven sarsıldıktan sonra, araştırmaya başlayınca, hani tamamen soğumuş bir şekilde 

araştırmaya başladım. Dualarıma karşılık bulamamak beni araştırmaya yöneltti. Din 

hocalarına sordum. Din hocaları kader diyor. Bütün dualar karşılık bulmaz, kaderdir, diyor.  

Çok inandırıcı bir cevap bulamadım. O da beni tamamen koparttı yani. Önce duygusal 

başladı. Güvenim kırıldı, sonra da devamı geldi işte. EÖ15” 

EÖ15’in ifadesinden DKAB dersinde kader kavramının, irade, tevekkül, emek-rızık vs 

kavramlarla her ne kadar insan iradesine alan tanıyan bir anlayışla verilmiş olsa da ders 

öğretmeninin kendi sorusu özelinde kendi yaşadığı bağlam ile ilgili “Her dua kabul olmaz, 

kaderdir.” cevabı ve toplumda yazgıcı kader anlayışının yaygın bir şekilde benimsendiğini 

düşünmesinin de etkisi ile kader yazgıdır anlayışına daha yakın olduğu anlaşılmaktadır. EÖ15 



227 

 

sorgulamaları sonrasında kaderin mantıksız geldiğini, kader üzerinden dinin de mantıksız 

geldiğini düşündüğünü, dinden uzaklaştığını ve deizmi seçtiğini ifade etmektedir.   

“Çevrem herkes kader diyor. Hani çevrem genelde Müslüman olduğu için herkes kadere 

bağlıyor. Biri dua ediyor, hani kabul olursa tamam ama kabul olmazsa da kader diyorlar. Bu 

bana mantıksız geliyor. O zaman dua etmenin ne mantığı var? Her şey kadere göre yaşanacaksa 

biz niye dua ediyoruz? İşte çevremdekilere sorduğumda, Müslümanlıkta bunlar kader diye 

geçiyor, onlar da kadere inanıyor. Din öğretmenleri öyle diyor. Öyle hani tek bir hocaya da 

sormadım. Birinin söyledikleri çok mantıksız geliyor. Diğerine sordum. Onunki mantıksız 

geliyor. Başka bir hocaya sordum. Kitaplar hani genelde Kur’an-ı Kerim falan. Onların 

Türkçelerini okumuştum.  Tam olarak araştıramadım ama kader diye geçiyor. Kader dediği 

dualar vardı. Kader mantıksız olan bir şey, kader dinin içinde olan bir şey. O mantıksız olduğu 

için hani dini de bozuyor. Mesela dua ediyorsun duan karşılık bulmuyor, kaderi değiştirmiyor. 

Hani kader Allah tarafından yazıldıysa, biz onu yaşıyoruz. Allah her şeyi biliyorsa, mesela elimi 

kaldıracağımı biliyorsa, mesela o zaman neden yaşıyoruz? Derste insan iradesiyle yaşamını 

değiştirilebilir, kaderini değiştirebilir, diye anlatıldı. Çok üstüne değinmediler fazla. Öyle insan 

değiştirebilir dediler. Ama değiştirilebildiğine de inanmıyorum. Kader diye bir şey varsa. Eğer 

değiştirebiliyorsak hani Allah’ın bilgisi nasıl oluyor? İnsan mesela iki yol ayrımına, gider sağa 

gider sola gider. Bunu kendisi değiştirebileceğini düşünür. Sağa gider ama Allah onun sağa 

gideceğini zaten biliyordur, o şey kaderinde vardır. Ya kaderi yazdığına göre biliyordur. Hani 

değiştirebildiğim söyleniyor. Her şeyi biliyor ama değiştirebiliyorsak, değiştirdiğimizde ne 

olacağını da biliyor. Bana mantıksız geliyor. O zaman değiştiremiyormuşuz gibi oluyor. Bir de 

hani çok şey deniyor, çok araştırmayın deniyor. Hani böyle şeylere çok bakmayın, deniyor. O 

da çok mantıklı gelmiyor. Neden araştırmayalım? O zaman kötü bir şey mi bulacağız? 

Müslümanlıktan soğuyunca deizm bana daha mantıklı geldi. Bilimsel şeylerle daha uyumlu gibi 

geldi. Deizme inanıyorum. Tanrı evet var. Ama dünyaya müdahale yapan bir Tanrı değil. 

Deizmdeki Tanrı sadece dünyanın oluşumunda etki sağlıyor, şu an dünyaya çok bir etki ettiğini 

düşünmüyorum, herhangi bir müdahalesi yok. Allah’tan daha mantıklı geldi bana. Görmediğim, 

karşılıklı reaksiyona giremediğin bir şey. Mesela atıyorum abdest alıyorsun, oldu mu olmadı 

mı? bilmiyorsun. Namaz kılıyorsun, gidiyor mu gitmiyor mu? bilmiyorsun. Dua ediyorsun 

iletildi mi iletilmedi mi? bilmiyorsun. Böyle olamaz yani. Deizmde zaten öyle bir durum yok, 

ibadet yok. Hani Tanrı’yla bir iletişim kurma gibi bir şey yok, sadece yaşıyorsun, ölüyorsun öyle 

bir şey. EÖ15”  

Katılımcılardan bazılarının ön ergenlik döneminde katılmak ve kabul görmek istedikleri 

akran gurubu ve sosyal çevrenin etkisinde kaldıkları anlaşılmaktadır. Bu sosyal çevrenin dine 

karşı mesafeli, eleştirel ve dışlayıcı tutumunu ve söylemlerini benimsedikleri, gurup tarafından 



228 

 

Tanrı ve dine yöneltilen soruları aynen kullandıkları görülmektedir. İnternet ortamında benzer 

düşüncedeki siteleri referans kaynağı olarak kullandıkları ve internet ortamındaki “yankı 

odaları” üzerinden benimsedikleri tutum, anlayış ve eleştiriyi teyit ettiklerini düşündükleri 

anlaşılmaktadır.  

Bu tarz bir yaklaşım benimseyen katılımcıların ait oldukları grubun etkisi ile Kur’an’a 

ve İslam’a dair getirdiği eleştirilere, “Kur’an’ın kadınlar ve köleler hakkındaki söylemi, Hz. 

Muhammed’in çok eşliliği, Müslümanların farklılıklara karşı hoşgörüsüz davranışları, 

Müslüman toplumların kadına dair bakış açısı ve kadınların yaşamına kısıtlayıcı müdahaleleri” 

örnek olarak verilebilir.  

“Yaşım ilerledikçe araştırdım. Kur’an’ın kadından 2. Sınıf bir varlıkmış gibi bahsetmesi 

hoşuma gitmedi. Dine bakış açım biraz değişti. Yarattığı kullarını yani böyle eşit yaratmamış. 

Mesela şey diyordu kölelerinize iyi davranın diyordu. Neden kölelerinize iyi davranın yazıyor 

da neden köle edinmeyin, köle edinmek kötü bir şey yazmıyor? Köle edinmeyin de diyebilir. 

Neden kölelerinize iyi davranın diyor?  Ya bilmiyorum bana pek mantıklı gelmedi açıkçası 

Kur’an’ın gerçek olduğunu düşünmemeye başladım. KÖ31” 

“Bir de mesela İslam hoşgörü dini diyorlar ama benim tanıdığım Müslüman arkadaşlarımın 

çoğu insan ayrımı yapıyor, ırkçılık yapıyor. Türk-Kürt ayrımı yapıyorlar. “Yaratılanı severim 

yaradan dan ötürü’ diyorsunuz madem. Siz Müslümansınız. Allah’ın yarattığı herkesi sevip 

saygı duymanız lazım. Ama ben Müslümanların çoğunun Kur’an’da yazılana göre 

davranmadıklarını düşünüyorum, Kur’an’a uygun yaşamıyorlar. Müslümanların yanlış 

davranışları olumsuz etkiliyor beni. Benim de bakış açım değişti. Mesela Arabistan’da küçücük 

kızlarla evleniyorlar. Çarşafa giriyor kadınlar. Kadınların hayatı kısıtlanıyor. Bence o kadınlar 

hiçbir şeyle uğraşamaz ki, atletizm falan mesela. Bu yanlışlar dinden gelmiyor tabi, onlar dini 

yanlış yaşıyorlar. Ama yine de bütün bunlar beni uzaklaştırıyor. Ben uzak değilim ama yakında 

değilim. Ortada kalmayı tercih ediyorum. Allah hakkında kesin var demiyorum, ama yok da 

demiyorum. İşte beklemedeyim. KÖ31”  

“Kötü olayları görünce, insanların acı çektiğini görünce dine dair düşüncelerim, duygularım 

olumsuz etkileniyor. Mesela bir olay olmuştu doksanlarda. Hani Sivas katliamı olmuştu.  Bir 

kısım alevi insan yakılarak öldürülmüştü. Allah’ın yarattığı insanları yakıyorlar hani. Allaha 

inanıyorsun, ya neden Allah’ın yarattığı bir insanı yakarak öldürüyorsun ki?  Sırf kendi 

mezhebinden olmadığı için neden yapıyorsun? Dindar olduğunu söyleyenler böyle bir olayı 

yapınca dine karşı duygum da olumsuz etkileniyor bundan. Bunları yapanların hepsi böyle 



229 

 

sözde Müslüman insanlar. Ama onları görünce de olumsuz bir etki bırakıyor bende. Düşününce 

tabi bu olaylar insanların suçu ama beni de ister istemez olumsuz etkiliyor. KÖ31”  

KÖ31’in insan iradesine daha fazla alan tanıyan kader anlayışı ile yaşam durumlarında 

yaşanan sıkıntı ve olumsuzluklardan insanları sorumlu olduğunu düşündüğü görülmektedir. Ve 

fakat Allah’ın mağdurlara, acı çekenlere yardım etmesi gerektiğini de ifade etmektedir. Yaşam 

durumlarında yaşanan acı ve kötülük meselesi üzerinden Tanrı’yı sorgulamaktadır. “Allah 

neden kötülüklerde yardım etmiyor? Zor durumlarda neden yarattığı kullarına yardım 

etmiyor?” sorgulamasında bulunduğunu, bu kötülüklerin yaşanması durumundan olumsuz 

etkilendiğini ifade etmektedir. Tanrı’ya ve dine karşı tutumunu “beklemedeyim” şeklinde 

açıklayarak agnostisizm olarak tariflemektedir.  

“Ya ben kadere inanmıyorum. Ben yaşam durumlarında insan seçimlerinin etkili olduğunu ve 

kötü olaylarda da insanların suçlu olduğunu düşünüyorum. Ama zorlandığımız olaylarda ya da 

kötü olaylarda Allah da yardımcı olabilirdi, diye düşünüyorum. Bu kadar özgür bırakmamalı 

bence. Ya mesela bir uyarı vermesi lazım. Yanlış yapıyorsun bunu gibi, daha sağlam yap, iyisini 

yap, kötülük yapma gibi. Hani günah-sevap olayları var tamam. Herkes bir suç işleyecek ki 

cennet-cehennem ona göre belirlensin. Ama gene de bilmiyorum, insanların acı çekmeleri bana 

çok şey geliyor. Ben olsam karşı çıkardım acı çekmelerine. Neden yarattığı kullarına merhamet 

etmiyor, diye sorguluyorum. Bunları düşünmek beni dinden uzaklaştırıyor. Ben Allah var 

demiyorum. Ama Allah yok da demiyorum. Biraz agnostisizm gibi düşünüyorum. Ya 

agnostisizme kayıyorum. İşte bilimsel olarak da zaten kesin kanıtlanamaz. Allah var da yok da 

diyemeyiz. Bilemeyiz yani, bilinemezcilik diye düşünüyorum. Sorguluyorum ama yine de akıl sır 

erdiremiyorum, o zaman varlığına da akıl sır erdiremiyorum ve beklemedeyim. Ya belki de 

yarattıklarına yardım ediyordur ama bilmiyorum. KÖ31”  

Katılımcı Tanrı ve dine dair gurup söylemi üzerinden takındığı eleştirel tavrını ölüm 

olayı hakkında konuşurken sorguladığı görülmektedir. Tanrı ve dine karşı duruşunda 

“beklemedeyim, ortadayım” tarzındaki tutumundan şüphe duyduğunu ve Allah varsa, ölüm 

sonrası hakkında anlatılanlar doğru ise o zaman yanılmış olmanın getireceği durumdan ve 

yaşayacaklarından korktuğunu ifade etmektedir.  

“Çoğu zaman bende korkuyorum. Hani ölürsem ve ahiret için anlatılanlar gerçekse, Allah 

gerçekse ben ne yaparım diye düşünüyorum. Çünkü hani ben ortadayım ya, eğer varsa diyorum 

ne olur acaba, ben o zaman ne yaparım? İster istemez korkuyorum. Diyorum acaba bende mi 

cennet-cehennem için böyle bir şeyler yapsam. O zaman da sırf cennet- cehennem için yapsam, 

o da olmaz. Bilmiyorum içimden bir şey yapmak da gelmiyor. Çevremde birileri öldüğü zaman 



230 

 

bir kötü oluyorum. Dün binada birisi öldü. Ondan sonra kötü oldum. Ama bir karşılık için bir 

şeyler yapmayı da doğru bulmuyorum yani. KÖ31”  

KÖ31 ile benzer bir sosyalleşme süreci deneyimleyen EÖ3 de Tanrı’ya dair duruşunu 

agnostisizm olarak tariflemektedir. Katılımcı bu sürecin “Tanrı’nın nasıl var olduğu ve 

metafiziksel özelliklerini (sonsuzluk, güç, kudret vb.)” sorgulamakla başladığını, araştırma 

sürecine girdiğini, sorgulamalarının arttığını ve tatmin edici cevaplar bulamadığı için de 

kendini agnostisizme daha yakın hissettiğini ifade etmektedir.  

“Allah’ın nasıl var olduğunu bilmiyorum. Bunu merak ediyorum. Bir de Tanrı’nın özelliklerini, 

metafiziksel özelliklerini merak ediyorum. Yani bu sonsuzluk, güç vs. tasvir edilen şekilde 

metafiziksel geliyor bana. Yani doğa üstü geliyor. İmkânsız gibi bir şey. Her şeyi işte 

duyabilmesi, görebilmesi. (Araştırdın mı?) Yok, düşündüm yani. Düşününce cevap alamadım. 

Okulda öğretmenime sordum. işte ‘Allah yaratılmamıştır.’ falan dedi. Ama bu kesin bir cevap 

değildir bence. Hani nasıl yaratıldı? Diye soruyorum. Yaratılmamıştır, deyince cevap 

alamıyorum. Kesin bir cevap bulamadığım için ben de bir arada bir derede kalıyorum. 

Beklemedeyim. Aslında bilimin açıklamasını bekliyorum yani açıklayabilirse. Tanrı’yı bilim 

açıklayabilirse Müslüman olurum. Çünkü şu an en doğru din Müslümanlık gibi geliyor bana. 

Tanrı’yı açıklayabilirse ama. Tanrı’nın var olduğunu bir şekilde öğrenebilirsem net olarak 

Müslüman olurum. EÖ3”  

“Eskiden Müslümanken, işte o da ailemden gelme. Hani dua ediyordum. Şu an varlığından kesin 

olarak bilgim olmadığı için iletişime geçmiyorum. Ya işte ne ateizm, ne de işte bir dini inancım 

olduğu için agnostisizm olarak tanımlayabilirim. Agnostisizmi internetten öğrendim. Tanrı’yı ne 

tamamen kabul ediyor ne de tamamen kabul etmiyor. Yani iki arada bir derede. Şu an Tanrı 

benim için belirsiz bir konumda olduğu için ona dair pek bir yorum yapamıyorum. Agnostisizme 

yönelmem sorularımın artmasıyla başladı. Yaşadığım herhangi bir durumla ilgili değil, 

soruların artmasıyla gelişti. Şu an Allah’ın hayatıma bir müdahalesi olduğunu düşünmüyorum. 

Mesela bir insana saldırırsam bu benim suçumdur. Allah yazdı demem. Kendi sorunlarımı 

kendim çözmeye çalışırım, dua etmem. Zaten çok büyük bir şey de olmadı aslında. Sınavlar 

dışında bir şey olmadığı için. EÖ3” 

Ahlak ve İbadet  

İyi Davranma Kararı  

Katılımcılardan bazıları yaşam amaçları ve sorumlulukları hakkında konuşurken ahlak 

alanına giren bazı davranışları yapmayı kendilerine bir görev olarak benimsediklerini ifade 



231 

 

etmektedirler. Bu bağlamda özellikle kötülük ile mücadele etme ve iyiliği hakim kılmadan 

bahsetmektedirler.  

“Yani hiçbir kötülüğe göz yumamayız. Mesela elinle engellemeye çalış yada ona kız. Bu bile 

bence müthiş bir şey. Daha olmadı içimizden söylemeliyiz. Hiçbir şey yapamıyorsak içimizden 

kötü bir şey yapıyor diye, yapmasın diye geçirmemiz gerekiyor. KÖ30” 

“Kesinlikle adaleti sağlamak konusunda bir şeyler yapmak istiyorum. Çünkü nasıl desem adalet 

eksikliği yanlışı doğuruyor. İnsan bu dünyayı da düşünmeli ahireti de düşünmeli. Bu düşünce 

beni daha çok iyiliğe yöneltiyor. Mümkün olduğunca iyilik yapmaya çalışıyorum. Allah inancı, 

ahiret inancı, Allah korkusu, kesinlikle insanın yaptığı, düşündüğü her şeyi olumlu etkiler. 

KÖ30” 

Katılımcılardan bazıları da Tanrı’nın her daim izlediği ve ahirette hesap soracağına 

inandıkları için yanlış davranmaktan uzaklaştıklarını ifade etmektedirler.  

“Allah bizi izliyor. Kötülük yapmamaya çalışıyorum. Haram olan şeyleri yapmaktan uzak 

dururum. KÖ20” 

“Allah’ın bizi izlediğini bildiğim için, hani sürekli her anımızda izliyor diye onun için kötü bir 

şeyler yapmamaya çalışıyorum.  KÖ21” 

Katılımcılardan KÖ19, KÖ30 ve EÖ16 da benzer ifadelerle Allah’ın kendilerini her 

daim izlediği düşüncesi ile yanlış davranışlardan uzak durmaya ve mümkün olduğunca doğru 

davranmaya dikkat ettiklerini dile getirmektedirler.  

İbadet Yaptığı İçin Huzurlu 

Katılımcılardan bazıları Allaha inandıkları için, Allah’ın verdiği nimetlere şükretmek 

için ibadet yapmaya çalıştıklarını ve yaptıkları ibadetler üzerinden huzur duyduklarını ve 

Allah’a daha çok bağlandıklarını ifade etmektedirler.  

“Allah’ın benim hayatımda yaptığım ibadetlerde etkisi oluyor. Oruç tuttuğum zaman kendimi 

huzur içinde hissediyorum. Hani dua ettiğim zaman, iyi bir haber geldiğinde diyorum Allah’ın 

yardımıyla oldu bu. Şimdi yardım ediyor bana. Beni çok mutlu yapıyor.  Allah’a karşı Allah’a 

daha bağlanmamı sağlıyor. EÖ14”  

“Yeryüzünde her şeyin yerli yerinde mükemmelliği var. Bunları yapan çok mükemmel biri var. 

Öncelikle bu kadar şeyin oluşumunda yani bizim nefes almamız olsun, bu mevsimlerin ilerlemesi 

olsun, işte yer çekimi kuvveti olsun, bunlar çok önemli şey. Bunların hepsinin hani bir teşekkürü 



232 

 

olması gerekiyor. O yüzden ibadet yapmam gerektiğini düşünüyorum. İbadet yaparken içim 

huzur doluyor. KÖ8” 

İbadetleri Gereği Gibi Yapmama 

Katılımcılardan bazıları Müslüman oldukları için ve Allah’a inandıkları için ibadet 

yapmaları gerektiğini düşündükleri ama çeşitli sebeplerden düzenli ibadet yapamadıklarını ve 

bu durumdan da rahatsızlık duyduklarını dile getirmektedirler.  

“Bu insan özelliği işte. İnsanlar genelde hep böyleler. Allah’ı içimizde hep çok yakınımızda 

hissediyoruz ama söylediklerini yapmıyoruz. Bu yapmamız gereken bir şey ama yapmıyoruz 

yani. Tamamen insanın kendi nefsi, günlük hayat koşuşturmacası işte. KÖ11” 

Katılımcılardan KÖ6, KÖ19, KÖ22 de benzer ifadeler dile getirmektedirler.  

Dini Ritüellerden Uzaklaşma Bireysel/Kişisel Dindarlık Geliştirme Çabası  

Katılımcılardan bazıları istedikleri ve ihtiyaç duydukları zaman Tanrı ile daha samimi 

bir iletişim kurma ihtiyacı hissettiklerini ifade etmektedirler. Bu bağlamda zamanı ve kuralları 

belli bir ibadet olan namaz ibadeti ile bu yakınlığı hissedemediklerini bunun yerine yine 

namazdaki gibi ama tek fark sure okumak yerine istediklerini konuşabilecekleri, 

dertleşebilecekleri bir şekilde Allah ile bir iletişim ve bir etkileşim kurmaya çalıştıklarını dile 

getirmektedirler. KÖ5 de zorlandığı, istemediği ve kendisini üzen durumlardaki duygu ve 

düşüncelerini Allah ile sanki karşısındaki bir insanla konuşuyormuş gibi konuştuğunu dile 

getirmektedir.  

“Hani mesela biz de şimdi namaz kılıyoruz ya, neden bu belli saatlerde olmuş? Mesela atıyorum 

kafam bir şeye takıldığında Allah’a namaz kılmak isterim. Bir konu hakkında konuşmak isterim. 

Mesela ben normalde namaz kılmıyorum. Ama içimde bir sıkıntı olduğunda ya da bir mutluluk 

olduğunda Allah ile konuşmak istediğimde, namaz kılmak isterim. Namaz kılacağım ama sure 

okumayacağım, içimden geçen şeyleri Allah’a söyleyeceğim. İşte Allah’la konuşmak istiyorum. 

Namaz kılarken mesela Arapça okuyorum. Ama çoğu ayetleri bilmiyorum, belli ayetleri 

okuyorum. Daha açıkçası doğal olduğunu düşünmüyorum. Hani sürekli aynı şeyleri 

söylüyorlar. Benim mesela Allah’a anlatacağım çok şey var. Ben onları ne bileyim namaz değil 

daha farklı şekilde sormak istiyorum Allah’a. Mesela diyorum açarım seccademi, hani direk 

konuşmaya başlıyorum. Böyle daha içten geliyor. Mesela sıkıldığımda anne gel, ben sıkıldım, 

konuşalım dediğimde konuşuyoruz ya Allah’la da öyle konuşuyorum yani. KÖ1” 

“Ben Allah’la çok konuşurum, isyan etmem. Ama şey derim, Allah’ım beni çok üzdün, çok 

üzüldüm. Çok üzüldüm falan. Ben zaten sekizinci sınıfa geçince notlarım çok düştü. Allah’ım 



233 

 

çok üzüldüm, diye çok konuştum. Ben genelde şey derim, hani tevekkül etmek, çok isteyip de 

sonra yeteri kadar çalışmak var ya, demek ki o kadar, yeteri kadar istememişim derim. Mesela 

yeteri kadar Allah’a inanmamışım gibi hissettiğim için Allah’ım çok üzüldüm, bir daha çok 

istiyorum falan. Yeterince istemediğimden kaynaklandığını düşünüyorum. Çok kırılıyorum. 

Kırılıyorum ama dile de getiriyorum bunu. Küslük olmuyor. Şimdi daha çok bir diyalog haline 

geçti, daha samimi olduk. Duygularımı daha çok dile getirebiliyorum. Böyle olunca 

rahatlıyorum. KÖ5” 

 

4.5. DKAB Ders Pratiğinde Kader Öğretiminin Tanrı Düşüncesi ve Dini Yönelimin 

Şekillenmesindeki Etkisi 

Bu bölümde kader olgusu ve yaşam durumlarında insanın ve Tanrı’nın rolüne dair sosyal 

çevreden gelen açık ve örtük Tanrı anlatımları ile DKAB dersi bağlamında öğretmen ve ders 

kitabının kader olgusunu nasıl ele aldığı, öğrencilerin kader algıları, Tanrı tasavvurları ve 

Tanrı’ya dair duygu durumlarının bundan nasıl etkilendiğine dair bulgular yer almaktadır.  

 

4.5.1. Yaşam Durumlarının Yorumlanması Sürecinde Gelen Örtük Tanrı Anlatımı 

Bireylerin varoluş ve gelişme süreçlerinde aileleriyle, sosyal çevreleriyle kurdukları 

etkileşimler önem arz etmektedir. Bu etkileşimler bazen bizzat yaşanarak, bazen şahit olunarak, 

bazan üzerinde konuşularak, bazan da pasif bir şekilde sadece duyularak deneyimlenmektedir. 

Bu etkileşimler bireyin bizzat aktif olduğu bir süreçte işleyebildiği gibi pasif ve dolaylı 

etkilendiği bir süreçte de işleyebilmektedir. Olumlu/olumsuz yaşam durumları üzerinde 

gerçekleşen bu etkileşimler bireyin hayatının her boyutunu etkilediği gibi öğrenme sürecini de 

etkilemekte ve şekillendirmektedir. Doğum ile başlayan ve ölüme kadar devam eden bu 

etkileşimsel öğrenme süreci örgün ve yaygın tarzda yürütülen formel eğitim bakımından hem 

bir imkan hem de bir sınırlılık oluşturmaktadır. Eğitimin diğer alanlarında olduğu gibi din 

eğitimi alanı da bu etkileşimsel öğrenme sürecinin hem etkileyeni ve hem de etkileneni olarak 

karşımıza çıkmaktadır.  

Bireyler, formel eğitimde okul ortamına gelmeden önce ailelerinden ve sosyal 

çevrelerinden dini alana dair pek çok öğrenme gerçekleştirmektedirler. Bu öğrenmelerin bir 

kısmını ailenin veya sosyal çevrenin bilerek, kasıtlı ve belki bir miktar planlı yürüttüğü boyut 

oluşturuyorken diğer önemli bir boyutunu da kasıtsız, rastgele, plansız ve belki de istenmeyen 

öğrenmeler oluşturabilmektedir.  



234 

 

Bireyler dini alanın en önemli konusu olan Tanrı ile öncelikle ailelerinin ve yoğun 

etkileşimde oldukları yakın sosyal çevrelerinin dini alana ve Tanrı’ya dair takındıkları tutumları 

çerçevesinde tanışmaktadırlar. Bu tanışma süreci, ya bizzat yaşadıkları, ya şahit oldukları, ya 

üzerinde konuştukları ya da duydukları olumlu/olumsuz yaşam durumları üzerinden 

deneyimlenmektedir.  

“Fakirlik zenginlik farkı vb. bu durumlar hakkında mesela araştıran, çevresinden öğrenen veya 

imanı veya korkusu fazla olan birisine göre Allah merhametlidir. Allah bunu bizi cennete koymak 

için yapmıştır. Ama imanı zayıf olan, araştırmayan, dini düşüncesi veya çevresi gelişmemiş 

insanlara göre işte daha çok Allah adaletsizdir. Bak ona o kadar vermiyor. Orda neden savaş 

var? Madem Allah var, neden Müslümanlar ölüyor? gibi düşünebiliyorlar. EÖ6”  

Katılımcılardan bazılarının sosyal çevresinde ya da sosyal medyada karşılaştığı Tanrı 

anlatılarını dine ve Tanrı’ya dair benimsediği tutum çerçevesinde karşıladığı, anladığı, 

değerlendirdiği görülmektedir.   

“Twitter da bir hesap vardı “kâfir” diye. Zaten ateist bir insan bu belli. Onun amacı daha çok 

ateizmi yaymak. İslam’ın çelişkili olduğunu anlatmak. Bir yerlere sesini duyurmak. Orada 

gördüğüm soruların içeriği daha çok Allah’la ilgiliydi. Hani Allah bu kadar büyükse neden 

insanlar ölüyor? Neden bu kadar kötülük var? gibi. Sonra da İslam tarihini işte çelişkili yerlere 

kadar soruyor. Mesela Hz. Ali’nin Hz. Muaviye’nin yaşadığı olayları, niye yaşandı? diye 

soruyor. Bak daha Müslümanlar peygamber ölünce birliği sağlayamadılar, gibi. İslam hakkında 

şüphe yaratmaya çalışıyor. Ateist bir insan bunları okursa etkisi artar. Müslüman bir insan 

okursa, zaten Anadolu insanı bak Allah var, sakın yapma. Zaten ‘tövbe tövbe’ diye diye oradan 

çıkar. Ya da hani okuduklarını sorgular. Öğrenir gerçeklerini. İmanı daha çok artar EÖ6.”  

Bazı katılımcılarda Tanrı’ya dair ilk öğrenmelerin, yetişkinlerin öğretmek istedikleri 

Tanrı anlayışı üzerinden geldiği ve daha çok dini terminoloji kullanımı ile gerçekleştiği; bazı 

katılımcılarda ise olumlu/olumsuz yaşam durumlarına dair sebep-sonuç yorumlarında geçen 

Tanrı’nın yaşamdaki rolüne dair örtük Tanrı anlatımı üzerinden gerçekleştiği görülmektedir.  

Öncelik sonralık sıralaması değişse de nihayetinde her katılımcı Tanrı’ya dair hem dini 

terminolojiden gelen hem de örtük anlatımlarından gelen Tanrı betimlemeleri duymaktadır. 

Farklı şekillerde gelen Tanrı betimlemelerinin bazen tutarlı bazen de tutarsız olabildiği katılımcı 

ifadelerine yansımaktadır.   

  “Eskiden bana anlatılana göre açıkçası ben de kaderde varmış, diye düşünüyordum. 

“Kaderinde vardı. O yüzden oldu.” deyince hani bir kader var. Ona göre olan oluyor diye 

düşünmüştüm. Hani neden kötü bir şey yazmış? diye düşünmüştüm. Hani demek ki kötülük de 



235 

 

yazıyor, diye düşünmüştüm. Kötülüğü biraz istiyor, diye düşünmüştüm. Şaşırdım. Hani bizi 

yaratıyor. Neden böyle bir şey oluyor? diye şaşırdım. Derste öğrenince, Pek çok şeyin insanın 

seçimi ile olduğunu öğrenince öyle olmadığını anladım. Ailemde, çevremde Allah, işte kusursuz, 

bizim iyiliğimizi isteyen, bizim için uğraşan biri diye anlatılıyor. Ama bu kader anlayışına göre 

tam tersi oluyordu. Dersten önce yanlış kader anlayışındaymışım KÖ21.” 

“Aslında Allah’ın böyle bir şey yapmayacağını biliyorlar. Ama bu düşünce işte garip bir 

düşünce. Allah Teâlâ hem çok merhametli bir varlık. Ama yani öyle kötü şeyler de yapmaz. Ama 

demek ki, onu da yaptığına göre, onun da bir bildiği var. İşte, öyle düşünüyorlar. Yani benim 

çevremdeki herkes Allah’a karşı olmuyor. Herkes ne kadar isyan etse de sonra Allah’ı biliyorlar. 

O yüzden Allah’a inanmıyorum gibi bir şey olmuyor yani. EÖ5”  

“Etrafımdaki yaşlılar kader hakkında daha çok işte alın yazıları böyleymiş diyorlar. Sanki 

insanların kendi iradeleri yok da, Allah daha önce onların yolunu belli etmiş, diye düşünüyorlar. 

Öyle konuşuyorlar. Biri birini öldürünce Allah yaptırdı oluyor. İnsan iradesini yok sayıyorlar. 

İnsanlar kukla, Allah da oynatan. İstediği gibi, canı nasıl isterse öyle oynatan biri gibi. Yolları 

Allah çiziyor. İnsan da sadece kurmalı oyuncak gibi gidiyor. Allah sanki insanların 

özgürlüklerine karşı ve insanların düşüncelerini önemsemeyen bir varlık gibi. Bir de Allah’ı iyi 

bir varlık olarak söylüyorlar her zaman. Ama iyi bir varlık neden kulunu kuluna öldürtsün. 

EÖ1” 

“İşte böyle oldu. Allah yazmıştır. İşte biz ne yazıldıysa onu yaşarız gibi. Hiçbir şey diyemeyiz. 

Değiştiremeyiz. Sadece yaşamalıyız. Ne olursa. Burada Allah kötü bir varlık gibi anlatılıyor 

genelde. Kötü de değil de. İnsanın iradesini dikkate almayan. Geri plana atmış. Allah’ın 

istedikleri oluyor gibi vurgulanıyor açıklanan şeylerde. Aslında iyi olduğunu biliyor. Allah 

kusursuz, tek, elinden geldiğince yardımsever. Ama yaşananları açıklarken de hafif bir kötülüğü 

vurguluyor gibi açıklanıyor bence. KÖ19”  

“Oradaki anlatımda daha çok böyle duruma göre değil de kendi isteklerine göre karar veren 

bir Allah gibi anlatılıyor. EÖ7” 

“Toplumda hani suç yapan kişi kendi isteğiyle yapıyor. Ama o zararı gören kişinin kendi isteği 

değil kaderinde var, olarak gösteriliyor. Allah ona bir yol çizmiş ve bu onun yaşaması gereken 

bir şeymiş diye. Allah herkese bir kader çiziyor, bir yol çiziyor olarak görüyorlar. Toplumda 

konuşulanlardan şu an bu ben böyle anlıyorum. Hani kötü şeyleri veriyorsa o da kötüdür diye 

anlatıyorlar. Ama hani savundukları şeyde Allah’ın iyi olduğu. Hani birbiriyle çok ters şeyler. 

Bu da toplumun cahilliğinden kaynaklanıyor. KÖ18” 

“Kötü olaylar alın yazısı ile oluyor diyorlar. Burada anlatılan Tanrı biraz şey böyle sanki sadece 

kendi düşünüyormuş gibi ya da kendi fikirleri önemliymiş gibi aslında. Yani hani çok kötü 



236 

 

diyemezsin ona. İyi diye düşünüyorsun. Ama onun bencil olduğunu düşünüyorsun. Öbür yandan 

ne kadar iyi duygu varsa onda besleniyor, diyorsun. Ama bir açıdan da konuyu onun bencil 

olduğuna getiriyorsun. Her şeyi kadere bağlayarak, kaderi de Allah’ın yazmış olduğunu 

söylediklerinde Allah kötü, bencilmiş gibi bir anlatım ortaya çıkıyor. Hani belki düşünce olarak 

Allah kötü demiyorlar. Ama içlerinden öyle bir duygu geçiyor. KÖ16” 

Katılımcıların ifadelerinde yer alan örtük Tanrı betimlemelerinin çoğunluğunun 

olumsuz yaşam durumlarında Tanrı’nın yaşamdaki rolüne dair betimlemeler olduğu 

görülmektedir. Bu anlatımlarda Tanrı; yaratan, yaşatan, düzenleyen, yöneten, izleyen, kontrol 

eden, yazgı yazan, kaderi belirleyen, sınav yapan, değerlendiren, ödüllendiren, cezalandıran, 

hesap soran ve adalet sağlayan rollerinde betimlenmektedir.  

“Ailem, olumsuz bir durum yaşandığında Allah bu insana hak ettiğini verdi, dedi. Allah 

adaletlidir, dedi. Burada iyiliğe iyilik kötülüğe kötülük verici bir Allah, güvenilen bir Allah 

anlatmış oldular. EÖ14”  

“Bence Allah’ın çok yüce olduğunu düşünüyorlar.  Şu an işte bir sınav oluyoruz dediler. 

Hayatımızın her köşesinde bir sınav oluyoruz. Bundan dolayı da hani nasıl desem yani her şeyi 

gören, ona göre karar veren, adaletli biri diye bahsettiler. KÖ8” 

Katılımcılardan bazılarının yaşadıkları zorlu durumları ailelerinden bu durumlara dair 

duydukları yorumları aynen kullanarak değerlendirdikleri görülmektedir. Dini terminolojinin 

kullanıldığı bu yorumlarda yaşanan olumlu/olumsuz her şeyin bir imtihan olduğu geçmektedir. 

Olumsuz durumlar, bazan yapılan yanlış davranışların bedeli ve karşılığı, bazan ahirette 

alınacak daha büyük bir cezanın kefareti ya da sabretmek karşılığında ahirette 

mükafatlandırılacak durumlar olarak yorumlanmaktadır. Yorumlarda dünya ve ahiret hayatı 

birlikte değerlendirilerek adaletin sağlanacağı ifade edilmektedir.  Sıkıntı yaşayan ailelerin 

anlatımlarındaki bu vurguda yaşadıkları üzüntü ve sıkıntıları aşmalarında evlatlarına güç, katkı 

ve tutunacak bir gerekçe sağlama amacı güttükleri ve cennetteki mükafatlar ile ödünleme 

duygusu yaşatmaya çalıştıkları görülmektedir.  

“Allah’ın yaptığı sınavı her zaman olumlu bir şey olarak göreceğiz.  Tabi ki canımız yansa da. 

Zaten sınav can yaktığı için olumlu. Yani çünkü demek ki bir şeyler yapmışsın ve bunun bedelini 

ödüyorsun. Ya da önceki yaptığın basit bir şeylerin bedeli olarak görüyorsun ve ahirette de direk 

cennetle mükâfatlandırılabiliriz ve buna değer. Babamdan bu şekilde duymuştum. Babam 

yaşadığımız şeylerin her zaman mükâfatlandırılacağını ve yaşanan kötü şeylerin hiçbir zaman 

karşılıksız kalmayacağını söyledi. Ben de yaşadığımız her kötü şeyin bir sebebi var ve her zaman 

bir karşılığı olacaktır, diye düşünüyorum.  Allah adildir. KÖ11”   



237 

 

“Dünya hayatı açısından bakarsak, olumsuz yaşam durumlarını düşününce daha çok ceza veren 

bir Allah var aslında. Hani sonuçta mutlu yaşamamızı engelliyor. Ama ahireti düşündüğümüzde 

de aynı zamanda ahirette sonsuz bir mutluluk verebileceği için de bir sıkıntı çıkmıyor yani. 

Ahirette telafi edileceği için buradaki acıya katlanılabilir. KÖ11”  

Bazı aileler de savaş, göç, fakirlik-zenginlik, şiddet vb. durumlarda yaşanan insanlık 

halleri ile bu bağlamlarda Tanrı’nın rolünü anlamlandırabilmelerinde çocuklarına bir anlam 

dünyası sundukları ve anlatımlarında dini terminolojiyi yoğun bir şekilde kullandıkları 

görülmektedir.   

“Çevrem bana ne anlattı. Allah’ın işte bizi bir sınav için gönderdiğini, bunların bir sınav 

olduğunu, sabretmemiz gerektiğini, zor durumdakilere yardım etmemiz gerektiğini anlattı. 

Genel olarak. Allah bizi bunlardan sınav yapıyor, dediler. Bunları Allah bize verdi. Biz bunlara 

göre sabredersek, hayırlı amel yaparsak, iyilik yaparsak Allah bizi cennete koyacak. Eğer bu 

sınavdan geçemezsek de cehennemde kalacağız. Öyle anlatıyorlar. Burada anlatılan Allah güzel 

bir Allah. Yaşananların kişilere göre bir güzellik olduğunu, mesela o savaşta ölüyor şehit 

oluyor. Savaşta işte sabrediyor, yurdundan sürülüyor, hicret ediyor. Ayet var mesela 

yaşadıklarına sabrederlerse onların cennete gitmesine, kurtulmasına vesile olacağına dair. 

Onların yaşadıklarında bizim de imtihanımız olduğunu, onlara yardım etmemiz gereken 

yerlerde etmediğimizde günaha girdiğimizi söylüyorlar. Nasıl bir Allah anlatıyorlar, işte o 

durumları bahane ederek insanların günahlarını affetmeye çalışan bir Allah. Tam tersi olsa 

Allah adaletsiz oluyor, merhametsiz oluyor. Allah onları bu dünyada çektiklerine karşılık 

ahirette rahat ettirmiş oluyor. Allah’ın verdiği rızık farklı mesela güçlü olana fazla rızık veriyor 

o onun imtihanı oluyor. O güçsüze verecek. Güçsüz sabrediyor. Kendi çalışıyor o onun imtihanı 

oluyor. Hem bu sayede dünyada sosyal denge oluşmuş, oluyor. Çünkü herkes eşit olsa, her şey 

aynı olsa, hiç savaş olmasa, hiç kötülük olmasa, hep tat olsa, her şey güzel olsa bu sefer de 

güzelliğin bir güzelliği kalmaz. Onun için kötü şeyler de oluyor, güzel şeyler de oluyor. Onlar 

hem imtihan vesilesi oluyor hem de dünyanın güzellikleri anlaşılıyor. Hem Allah anlaşılıyor hem 

de sosyal bir denge sağlanmış oluyor. EÖ6” 

Katılımcılardan bazılarının çevrelerinden bir şekilde kendilerine ulaşan örtük Tanrı 

anlatımlarını yaşadıkları bağlama, duygu durumlarına, dini bilgi ve deneyimlerine göre ele 

aldıkları ve değerlendirdikleri görülmektedir. Muhatap oldukları Tanrı anlatımını kendi 

dünyalarınca anlamlandırdıkları, anlatıma dair sorularını çevrelerinde güvendikleri yetişkinler 

ile konuşma imkânı bulup bulamamalarına göre de duygusal anlamda etkilendikleri 

görülmektedir.  



238 

 

“İşte bizimkilerden yaşananlar kaderdir, diye düşünen bir babaannem vardı. Babannem çok 

yanımda değildi. Yanımda olsaydı ve annem vefat ettiği zaman kader, alın yazısı, deseydi. O 

üzüntüyle bende patlak verebilirdi, diye düşünüyorum. Karşı gelme olayı olabilirdi. (Annenin 

ölümünde kader yorum yapan oldu mu?) Ya hocam oldu. Oldu da çok yakınlarım değildi. Zaten 

ben kimseyi duymuyordum. Yakınlarımdan duysaydım belki kaldıramayabilirdim. Annemin 

vefatında Allah sevdiğini yanına alır, diye duydum. Fazla da şey olmadı. Babam da kader 

hakkında daha çok insanın seçimi diye düşünüyor. EÖ1”   

“DKAB ders kitabındaki “kader tanımı” beni Allah’tan uzaklaştırdı. Tanım Allah’ın belirlediği 

şeklindeydi. Ya sanki yazdığını söylüyor. Allah’ı suçluyormuş gibi oluyor. Hani Allah yazdı, 

Allah yaptı diyorlar ya öyle.  Ben de hiçbir şey bilmediğim için, Allah yazdıysa o zaman ben 

bunları yaşamak zorundaymışım gibi. Aslında ona değil de bunu yazanlara kızmak gerekir. Beni 

Allah’tan uzaklaştırdı bir süre. Sonra yine kendi irademizle olduğunu düşündüm.  Hatta ilk 

duyduğum an hocaya bile itiraz ettim. Yani çünkü kendi irademizle her şeyi yapıyoruz. Bir şeyi 

Allah’a yüklemek çok kötü bir şey. Ben kitapta böyle görünce şok olmuştum. İlk başta direk eve 

gidince direk anneme böyle içimde ne varsa söylemiştim. O da işte kurcalama dedi. 

Etkilendiğimi görünce en sonunda hani kitabın tanımlarına takılma demişti. İşte bunu sınav için 

yapıyorsunuz. Bu zamana kadar otomatik işte sadece soruyu görünce otomatik işaretlediğim bir 

şey oldu. Ama yine de böyle testlerde falan görünce sinirleniyordum. KÖ5”    

Katılımcılardan bazıları çevreden duydukları Tanrı anlatılarında, yaşamın birtakım 

amaçlar doğrultusunda Allah tarafından düzenlendiğinin, insanın bu durum hakkında herhangi 

bir bilgisinin/etkisinin olamayacağının ve iyi/kötü yaşanılanların “vardır bir hayır” düşüncesi 

ile kabullenmesi gerektiğinin vurgulandığını ifade etmişlerdir. Kendilerinin de bu yorumları 

kabullendikleri ve yaşamlarını yorumlamada kullandıkları görülmektedir.  

“Allah hakkında çevremdekilerin anlattıklarından anladıklarım. Allah çok iyi insanların başına 

çok kötü şeyler getirebiliyor. Çok kötü insanların başına çok iyi şeyler de getirebiliyor. Bu 

Allah’ın seçtiği bir şey. Demek ki olması gereken böyle. Demek ki onun bir amacı var. Amacın 

ne olduğunu insanlar bilmeyebiliyor, onu Allah kendi biliyor ancak. EÖ8”   

“15 Temmuz olaylarından önce bilmiyordum. Demette bir dershane vardı, şimdi kapandı. 

Oranın sınavlarına girmiştim.  İki hatayla çıktım. Ama beni seçmediler. Sonradan işte 15 

Temmuz olayları oldu. O hatayı doğru yapsaydım Orada olacaktım ve sonunda bütün iş 

hayatımı, her şeyimi etkileyecekti. İleriye bakıldığında iyi ki böyle bir şey olmuş diyorum. İleriye 

bakıldığında bazı olumsuz şeyler olumlu, bazı olumlu şeylerde olumsuz olabiliyor. EÖ8” 

“Mesela babaannem istemediği birine verilmiş. Diyor ki hani hiç ağlayıp zırlamadım, diyor. 

Çünkü kaderimde o varmış, onunla evlendim, diyor. Kaderde onunla evlenmemek olsaydı zaten 



239 

 

hani bir şey olurdu, o ölür veya ben ölürdüm, evlenemezdik diye anlatmıştı. Yani belki şey diye 

düşünüyordu. Hani kadere bağlı bir kişiysem hani Allah bana bunun sonunda iyi bir şey verecek 

gibisinden olabilir hani. KÖ27” 

Katılımcılardan bazıları Tanrı anlatımlarında Allah’ın olayları belirlediği ve fakat 

insanların etkilenme durumlarına göre olumlu yaşam durumlarında iyi, merhametli yüce bir 

Tanrıdan bahsediliyorken olumsuz yaşam durumlarında ise kötü, merhametsiz bir Tanrıdan 

bahsedilebildiğini ve Tanrı’ya isyan edilebildiğini gördüklerini ifade etmektedirler.  

“Mesela deprem oldu. Bir yakınını kaybetti. Allah kötü deyip isyan eden de var. Ama mesela 

diyelim ki ondan sonra güzel bir şey geldi başına. Mutlu olacağı bir şey geldi. Başaralı olacağı 

bir şey geldi. O zaman da Allah çok iyi diyor. KÖ20” 

“Yaşanan her şey kaderdir diye düşünenler, o insanın kaderi iyiyse Allah o insanı daha çok 

seviyor. Ama eğer kaderi kötüyse o insanı daha az seviyor. O zaman taraflı bir Allah olarak 

düşünüyor, kötü diye düşünüyor. Bu da insanları ateistliğe kadar yönlendirebiliyor. KÖ19.”  

“Kötü olaylarda da kötü bir Allah gibi olmuş oluyor. Hani ya kullarının kötü olaylar yaşamasına 

sebep olan bir varlık. KÖ22” 

Bazı katılımcılar iyi-kötü her şeyin Allah’tan olduğu anlatısının kötü olaylar ile 

ilişkilendirildiğinde Tanrı’nın ayrım yapan, adaletsizlik yapan, kötülük yapan bir varlık olarak 

anlatıldığını ifade etmişlerdir.  

“Çoğu kişi ne gelirse Allah’tandır, diye düşünüyor. Yani iyilik kötülük ne yaşadıysa hak ettiği 

oymuş, diye. Allah ona onu verdi, diye. Mesela benim amcam sürekli kupon oynuyor. Sonra işte 

kazanınca Allah verdi, diyor ve şükrediyor.  Orada o zaman Allah’ı adaletsiz gibi anlatmış 

oluyor. Çünkü biz çalışıyoruz ama başkaları çalışmadan da aynı parayı kazanabiliyor. O zaman 

bu adaletsiz değil mi? Allah niye veriyor ki yani? Verir mi hiç Allah böyle? hocam Allah’ı 

adaletsiz anlatıyor. Yani doğru olmayan bir Allah anlatıyor. Yani bütün kullarına eşit 

davranmayan. Yani öyle bir Tanrı olamaz. EÖ13” 

Katılımcılardan bazıları, hastalıklar, ölümler, suçlar, tacizler, savaşlar gibi mağdur 

insanların hiçbir dahlinin olmadığı ve ciddi zarar gördükleri durumların yorumlanmasında 

Allah belirledi, Allah yazdı, yazgı, alın yazısı, kader, vb. ifadelerin yer almasının merhametsiz, 

adaletsiz, kötülük yapan, kötülüğe izin veren bir Tanrı anlatımını ortaya çıkardığını 

düşünmektedir. 

“Taciz, şiddet gibi olaylarda bile eskiden beri kader kısmet diyorlar, Allah belirledi diye 

bakıyorlar. Burada Allah’ı merhametsiz olarak anlatıyorlar bence. Merhameti olsaydı neden 



240 

 

yapardı gibisinden. Gençler böyle sözlerden olumsuz etkilenebilirler.  Benim ablamı etkilediği 

gibi yani KÖ17” 

“Ateist arkadaşım, Allah size kader veriyor, demişti. Allah onları fakir yaratıyor. Hani neden 

fakir yaratıyor? Niye ona kötü bir hayat veriyor? O zaman bu Allah kötü bir tane Allah mı? 

demişti. Ben konuyu kapatalım demiştim. KÖ24”  

Zorlu yaşam durumlarından geçerken yaşam durumlarının kader ile belirlendiği yorumu 

ile karşılaşan katılımcıların, yaşadıkları sıkıntıyı Tanrı ile ilişkilendirdikleri, Tanrı’ya ve dine 

karşı birtakım sorgulamalarla mesafeli bir tutum takındıkları görülebilmektedir.  

“Çevremdeki herkes kadere bağlıyor. Biri dua ediyor hani kabul olursa tamam. Ama kabul 

olmazsa kader, diyorlar. O zaman dua etmenin ne mantığı var? Her şey kadere göre yaşanacaksa 

biz niye dua ediyoruz? Din öğretmenleri öyle diyor, hani kitaplarda falan, dualarda o şekilde 

kader olduğu söyleniyor. Dua ediyorsun dua karşılık bulmuyor. Kaderi değiştirmiyor. Hani 

kader Allah tarafından yazıldıysa, biz onu yaşıyoruz.  Allah her şeyi biliyorsa, mesela elimi 

kaldıracağımı biliyorsa, o zaman neden yaşıyoruz? Kader mantıksız olan bir şey. Kader dinin 

içinde olan bir şey. O mantıksız olduğu için hani dini de bozuyor. EÖ15” 

“Benim kalbimde sağlık sorunum var. Bunun neden olduğunu ben bilmiyorum. Belki kendime 

zarar verdiğim şeylerden dolayı veya psikolojik olarak birikmiş şeylerden dolayı olabilir. Bunu 

Allaha bağlamak çok normal. Çünkü hani her şeyi Allah bilir olarak yetiştiriliyoruz. Dinen 

sorular oluşuyor benim aklımda. Ya hak etmek değil de hani niye böyle bir şey oluyor, olmasının 

sebebi ne? diye KÖ18” 

“Alın yazısı anlatımında Allah acımasız gibi bence. Yani bence öyle canlanır zihinlerde. Çünkü 

eğer Allah bir kısmını şanslı bir kısmını şanssız yarattığını düşünüyorlarsa bize yapılan bir 

haksızlık var, diye düşünürler. Bu yüzden acımasız olduğunu da düşünürler. Bu da onların ibadet 

yapmalarını engeller açıkçası. KÖ8” 

Katılımcılardan KÖ30 kader hakkında “alınyazısı” şeklinde bahsetmenin gençleri 

Allah’tan uzaklaştırabileceğine dikkat çekiyorken; KÖ9 da kaderin çevrenin anlattığı gibi alın 

yazısı olması durumunda Ateistlerin savunduğu, “Tanrı’nın kötü bir varlık olduğu” 

düşüncesinin de doğru olacağını ifade etmektedir. EÖ5 çevrenin mağdurların yaşadığı 

durumları Allah’a nispet ederek getirdiği sorgulamaları dile getiriyorken, KÖ30 ise, annesinin 

“kaderimse yaşarım.” şeklindeki ifadesini “Allah’ın yarattığı varlıkların kötülüğünü istemekle 

suçlanması” anlamına geleceği için eleştirmektedir.  



241 

 

Katılımcılar insanların zarar gördüğü durumların nazar, büyü ve muska ile 

ilişkilendirilerek anlatılması durumunda Tanrı’ya dair örtük ve olumsuz betimlemeler yapılmış 

olduğuna işaret etmektedirler.   

“Çevremde işte büyü var ve insanları etkiler, dendiğinde. Bir tane büyücü var. Eğer o büyücü 

işte başkasının hayatını olumlu ya da olumsuz felç ediyorsa, onun hayatıyla oynayabiliyorsa o 

zaman ben derim ki bir Allah var. Hani bizi irademize bırakıyor. Bir tane de adam var. İnsanların 

hayatına bulaşıyor. O zaman hani sorgularım biraz. Çelişkiye düşerdim. Burada Allah’a şirk 

koşuluyor. Burada Allah’ı güçsüz, sorumsuz bir varlık gibi anlatmış oluyorlar. Hani insanların 

hayatlarına müdahale etmiyor. Kötü bir şey başına geliyor. Hiç bana yardım etmedin, olurdu 

yani. KÖ9” 

Katılımcıların yaşam durumlarının şekillenmesinde insan iradesine alan tanıyan 

yorumlar karşısında farklı düşünebildikleri görülmektedir. Bazıları insanların zarar görmesi 

durumunda Tanrı’nın neden müdahale etmediğini sorgulayarak, kötülüğe izin verdi, kötülüğe 

seyirci kaldı gibi ifadeler kullanırken, bazıları da sonucun insan iradesiyle değişebileceğine 

vurgu yaparak Tanrı hakkında olumlu betimlemelerde bulunmaktadır.   

“Kötü olaylarda, çevremde Allah hakkında bir şey anlatılmaz. Çevrenin algısında Allah niye 

kötülük yapsın ki. Sorduğunuzda hani bu kötülüklerde Allah’ın etkisi var mı? Dediğinizde, şey 

derler. Allah kötülük yapmaz derler.  Peki neden engel olmuyor onlara? O zaman da derler ki 

insanlar hür, o yüzden kötülük yapıyorlar diye. Bu anlatımda Tanrı biraz etkisiz kaldı sanki, 

sadece izlemeyi tercih etti gibi bahsediliyor. Bu sefer bu şiddete maruz kalan veya bu zararı 

görenler Allah’a karşı farklı düşünebiliyorlar. Hani benim eziyet görmeme izin verdi, seyirci 

kaldı gibi düşüncelere saplanabiliyorlar. Sanki Allah adaletsizliği sağlayan bir varlıkmış gibi. 

Seyirci kalıyor gibi. Niye seyirci kalıyor ki? Neden ben bunlara maruz kalıyorum? gibi bir 

düşünce oluşabiliyor. EÖ2” 

“Hocam aslında şöyle bence garip bir şekilde adaletsiz olduğunu göstermiyor Allah’ın. Çünkü 

o fakir doğmuş veya hani annesi babası ölmüş doğabilir. Ama sonunu bilemezsin. Belki sonunda 

iyi bir şey var. O da zengin doğdu ama sonunda kötü bir şey var belki. Bir insanı düşünelim 

Allah onun başına neden kötü bir şeyler getirsin? Ya da iyi getirsin? Buna insanlar karar 

veriyor. KÖ23” 

“Sorumluluğu kendinde arayabilen, bilinçli insanların zihinlerinde ve anlatımlarında Allah eşit, 

adaletli bir varlık olarak geçiyor. Yanlış bir sonuçta kendilerinde ararlar suçu. İşte deprem 

olduğunda neden bu kadar şanssızız değil de müteahhitte suç var, derler. EÖ7”     

 



242 

 

4.5.2. DKAB Dersinde Kader Nasıl Anlatıldı 

Kader Ünitesi, Ortaokul DKAB Dersi Öğretim Programı’nda 8. Sınıf düzeyinde yer 

almaktadır. Öğrencilerin 8. Sınıf eğitim-öğretim yılı sonunda girecekleri Liselere geçiş 

sınavında  (LGS)  sorumlu tutulan 6 dersten biridir. Bu sınav süreci hem öğrenciler ve hem de 

öğretmenler açısından ek bir stres kaynağı oluşturmaktadır. Kader ünitesi, Allah, Allah’ın 

sıfatları, varoluştaki ve yaşam durumlarındaki rolü, etkisi,  müdahalesi; insanın Allah ve yaşam 

durumlarındaki rolü, yaşam durumlarındaki Allah-insan ilişkisi gibi konular ile direk ilgili 

olması ve ayrıca inanç esaslarında biri olması yönüyle sınıf ortamında öğretime konu edilirken 

üzerinde konuşulması, anlatılması, sunulması, soru sorulması, sorgulanması, anlaşılması, 

kavranması  hem öğrenciler ve hem de öğretmenler açısından bir takım zorluklar ortaya 

çıkarmaktadır.  

Katılımcılardan bazıları kader ünitesine daha başlanmadan yaşanan sıkıntılı durumu 

şöyle ifade etmektedir.  

“DKAB dersinde kader ünitesi işlenmeye başlamadan önce hoca özellikle beni uyardı. Sakın bu 

konuyu kurcalama, diye.  Ben çok soru soranlardanım.  Hoca bu konuyu kurcalamayın, çok 

derine inmeyin. Ben size sorularda, testlerde nasıl çıkıyorsa ona karşılık olan cevabı vereceğim. 

Siz çok fazla irdelemeyin, kafamı karıştırmayın. Bende cevabını size tam olarak veremem. Yanlış 

fikirlere kapılmanızı istemiyorum, ileriki zamanlarda daha olgunlaşınca detaylı göreceksiniz. 

dedi. Yani kafamı karıştırmayın sizin de kafanız karışır gibi. Hani hocadan yana bir şüphem 

yok, zaten sevdiğim bir öğretmendi. Bize daha çok testlere yönelik nasıl çıkacağını falan anlattı. 

Hani bizim kafamız karıştı mı? Evet. Ama konuyu öğrenmeye değil de soruları nasıl 

cevaplayacağımıza yönelik işledik. Çünkü gerçekten detaylı bir konu ilerde daha doğru 

anlayabileceğimiz için bu konuda fazla da öğretmenimizi zorlamadık. Hoca bile anlatırken 

zorlanıyor. Çünkü DKAB öğretmenleri en çok bu konuyu anlatırken zorlanıyorlarmış diye 

duydum. Bu konu neyi sormak istediğimi tam da ifade edemediğim bir konu. Hani Allah’ı nasıl 

tanımlayamazsak kader de öyle bir konu bence. Çok irdelememek lazım. KÖ5”  

“Hoca zaten bu konuda çok sormayın demişti. Testlere veya sınava yönelik bir şekilde anlattı 

bunları ezberleyin dedi. O şekilde öğrendik kaderi. Derste hocamız ilgilenmedi. Ben de çok soru 

sormadım. Çünkü soru sorunca benim de aklım birazcık karışıyor ve böyle hani tam 

anlatamayınca benim inancımda da böyle değişiklik olsun istemedim. Hocanın çok sormayın 

demesi belki de bir ön yargı oluşturmuş olabilir kadere karşı. Çünkü hani şimdi değil şimdi 

anlamazsınız demişti. KÖ6” 



243 

 

Katılımcılardan EÖ4 de, DKAB dersinde 5. Sınıftan itibaren hep aynı şeylerin 

anlatıldığını, dolayısıyla zaten bildikleri konular olduğu için de ders ile pek ilgilenmediğini, 

dinlemediğini, soru sormadığını ifade etmektedirler.  

Yazgı Anlatımı 

Bazı katılımcılar DKAB dersinde kader kavramının “Allah’ın her şeyi bilmesi, 

belirlemesi ve yazması” şeklinde anlatıldığını ifade etmektedirler. 

“DKAB dersinde Kader Allah’ın yazdığı şey diye geçmişti, öyle hatırlıyorum. EÖ17”  

“Aileme sormuştum kader nedir diye, alın yazısı demişlerdi. Ailem de çevremdeki insanlar da 

kader hakkında alın yazısı diyorlar. DKAB dersinde de aynı şekilde bahsettiler. EÖ18”  

“Eskiden kader yaşanacak şeylerdir diye duymuştum.  Sonra derste de öğrendim. Kader 

yaşanacak şeyler, yani Allah’ın bizim için planladığı şeyler, gelecekte yaşayacağımız şeyler. 

EÖ9”  

Katılımcılardan KÖ28, KÖ35 ve EÖ5 de DKAB dersinde kaderin Allah’ın her şeyi 

ezelden bilmesi ve belirlemesi şeklinde işlendiğini dile getirmektedirler.  

Allah Biliyor İnsan Seçiyor Anlatımı 

Katılımcılardan bazıları derste kaderin Allah’ın tüm alternatif durumları bilmesi, insanın 

seçimine sunması ve insanın da bunlar arasından seçim yapması şeklinde anlatıldığını dile 

getirmişlerdir.  

“DKAB dersinde hoca külli irade, cüzi iradeden bahsetti. Birini biz seçiyorduk diğeri Allah’ın 

iradesiydi. Din hocası şey anlatmıştı. Allah bize seçmek için iki yol verir, biri iyi biri kötü. Yine 

bunu sen seçersin. Ama ne seçersen seç Allah bunu bilir. Allah biliyor insanlara da seçme hakkı 

veriyor. Seçmek kötü yolu seçmek, iyi yolu ya da daha hayırlısını seçmek senin elinde diyordu. 

Bu düşünce bana mantıklı gelmişti. KÖ41”  

“DKAB dersinde kader, Allah’ın belirlediği ve bizim de seçtiğimiz, seçeceğimiz yolları bilmesi, 

ama buna karışmaması, bizi özgür bırakması şeklinde geçiyordu. KÖ6”  

“Geçmişte bilmiyordum, bu sene kader ünitesini işlediğimizde öğrendim. Kader, 

kafamda oluştu ve netleşti. Bizim yaşayacaklarımızın önceden bilinmesi. Ama insanın 

çabası ile de değişebiliyor. KÖ7” 

 



244 

 

Allah’ın Bilmesi ve İnsan İradesi Arasında Çelişkili Bir Anlatım 

Katılımcılardan bazıları DKAB dersinde kader ünitesi ile ilgili anlatımlarda Allah’ın 

bilmesi ile imtihan olgusunun çeliştiğini ve konuyu tutarlı bir şekilde zihinlerinde 

oturtamadıklarını ifade etmektedirler.   

“Bence üniteyi işlerken tam oturamadı. Ben sormuştum. Zaten seçeceğimiz şey belli ise neden 

yaşıyoruz? Neden imtihan ediliyoruz? diye. Ben alternatifleri düşünüyorum. Çünkü öbür türlü 

düşündüğümde oturmuyor. İrademiz boşuna değil diye düşünüyorum. Hani kendimiz 

seçtiğimizde ancak mantıklı oluyor. KÖ15”    

“Derste kader konusu hakkında bazı şeyler tam oturmadı, çelişkiler vardı. Ben alternatiflerin 

olduğunu düşünüyorum. Bizim seçtiğimize inanıyorum. Ama eğer biz bunlardan birini 

seçiyorsak ve Allah bunu bilmezse bizim kafamıza yatıyor. Ama eğer Allah o alternatiflerin 

sonucunu da biliyorsa yine aynı kapıya varır. O yüzden gaybı bilmez fikri birazcık aklıma yatıyor 

benim şu sıralar. KÖ13” 

Evrenin Yasaları Anlatımı 

Bazı katılımcılar DKAB dersinde kader kavramının evrenin işleyişine konmuş olan 

kurallar, yasalar, düzen, ahenk kavramları üzerinden anlatıldığını ifade etmektedirler. 

“Derste kader, Allah’ın hani bütün evren için, yarattığı her şey için olacak şeylerin kuralını 

belirlemesi, diye geçti. Mesela güneşin doğudan doğması, yerin üstündekileri çekmesi gibi. Yani 

Allah’ın evrene kurallar koyması gibi. Ben eskiden kader hakkında her şeyi Allah belirliyor, 

sadece kısıtlı bir kısmını biz belirliyoruz, diye düşünüyordum. Ama aslında daha çok bizim 

belirlediklerimizmiş, kısıtlı bir bölümü Allah’ın belirlediğiymiş. Bunu öğrendim. KÖ27” 

“Derste kader, Allah’ın dünyaya koyduğu kurallar olarak anlatıldı. İşte fiziki kurallar, biyolojik 

kurallar ve toplumsal kurallar, şeklinde. Bu kurallara uygun olarak olan şeyler de kazadır. Bu 

kuralların tamamı, yani bizim kendisine göre yaşadığımız kuralların hepsi kaderdir. O kurallar 

üzerinden seçimler yapıyoruz. Yaptığımız seçimdeki fiil kaza, onun bağlı olduğu kural da işte 

kaderdir. EÖ13” 

Katılımcılardan KÖ1, KÖ2, KÖ3, KÖ4, KÖ19, EÖ1, EÖ4 ve EÖ12 de DKAB dersinde 

kader kavramının ölçü, düzen, ahenk ve Allah’ın evreni ve varlığı yaratırken varoluşa koyduğu 

yasa ve kurallar şeklinde geçtiğini ifade etmişlerdir.  

Katılımcılardan bazıları DKAB dersinde kader nasıl işlendi sorusuna derse karşı 

ilgilerinin olmadığı, ders öğretmeni ile anlaşamadıkları, zaten bildikleri konular olduğu 



245 

 

şeklinde farklı sebepler ileri sürerek dersi pek dinlemediklerini ve DKAB dersinde kaderin nasıl 

işlendiğine dair pek bir şey hatırlamadıklarını ifade etmişlerdir.  

“Din dersinde kaderin nasıl geçtiğini hatırlamıyorum. Derste kader ve kaza duydum ama dersi 

dinlemedim. Hoca ile pek anlaşamıyoruz. Ders kitabını da okumadım. EÖ16”  

“Ben DKAB dersini hiç dinlemiyorum açıkçası. Kader nasıl geçti, hatırlamıyorum. KÖ36” 

Katılımcılardan KÖ35, KÖ37, KÖ41 de DKAB dersini pek dinlemedikleri için Kader 

kavramının derste nasıl geçtiğine dair bir fikirlerinin olmadığını ifade etmektedirler. 

Katılımcılardan KÖ43 de tek dinlediği dersin DKAB dersi olduğunu ifade etmiştir.  

 

4.5.3. Ders Kitabında Kader Nasıl Geçiyor  

Katılımcılardan özellikle imam hatip orta okulunda eğitim gören kız öğrenciler “DKAB 

dersinde kader ünitesinde ne anlatıldı?” sorusunda ders kitabında geçen kader tanımına 

özellikle değinmek istemişlerdir. Ünite genelinde düzen, evrendeki yasalar, irade, sorumluluk, 

emek-rızık ve tevekkül gibi kavramlar üzerinden bir açıklama getirilmesinden memnun 

olduklarını ve fakat ders kitabında yer alan kader tanımıyla insan iradesi, seçimleri ve yaşamı 

değiştirebilme olgularının çeliştiğini, zihinlerinde konuyu tutarlı bir şekilde tam 

oturtamadıklarını, kafalarının karıştığını ve birtakım sorularının oluştuğunu ifade etmektedirler.  

“DKAB ders kitabındaki kader tanımı eksik bir tanımdı. Böyle zihinde tam oturtulamayacak 

gibi bir şeydi. Ders kitabındaki o tanım, sanki yazan kişide tam bir tanım bulamamış ve o yüzden 

kaderi tanımlarken demiş ki, yeri ve zamanı geldiğinde gerçekleşecek olaylar. Çoğu insan kaderi 

düşünerek derki, bu benim elimde olan bir şey. Allah’ın etkisini de düşünür ve birleştirebilir 

kafasında bir şeyleri. Kaderin tanımıyla diğer anlatılanlar uyuşmuyordu.  O tanım bana neye 

yaradı? Testlerde doğru soru çözmeme yaradı. Ama içime de tam sinmiyordu. KÖ14”  

“Kader Allah'ın bizim yapacaklarımızı önceden belirlemesi ama şimdi mesela ben kötülük 

yapacağım bunu Allah belirlemiş olmuyor ki. Kaderin tanımında böyle yazıyor ama açıklaması 

bunu Allah belirlemiş olmuyor. Ders kitapları ve TEOG için hazırlanan kaynak kitaplarında 

böyle yazıyor. Ama hayata bakınca da böyle değil gibi diye düşünüyorum. Biz Kaderimizde ne 

yazılı bilmiyoruz sonuçta. Ben şimdi kötü bir şey yaptım bunu Allah mı belirledi, Allah mı yazdı? 

Hayır. Tanıma göre senin yapacaklarının önceden belirlenmesi kaderdir. Ama hayata dönünce 

de ben kötü bir şey yapınca o zaman bunu Allah mı belirlemiş olacak? Olmayacak. Çünkü bu 

benim hatam, benim yanlışım. Bu yüzden bundan yola çıkıyorum Aslında ne planlandı benim 



246 

 

için bilmiyorum. Ama Allah bana bir kötülük yaptırtmaz. Bunu yapmışsan ben yapmışımdır. Bu 

konuda ben Allah'a güveniyorum. KÖ7” 

Katılımcılardan KÖ4, KÖ5, KÖ12, KÖ13 ve KÖ15 de benzer ifadelerle DKAB ders 

kitabındaki Kader tanımının ünitede yer alan diğer kavramsal açıklamalar ile çeliştiğini 

düşündüklerini ifade etmektedirler.  

      Ders kitabında Allah-alem ilişkisi ve bu ilişki temelinden hareketle kaderin tanımı 

yapılıyorken canlı-cansız, iradesi olan-olmayan tüm varlıklar için tek tanım yapıldığı 

görülmektedir. Ancak kadere iman konusunun açıklanmasında iradesi olan ve sorumlu tutulan 

bir varlık olarak insanın özel durumuna dair akıl, irade, sorumluluk, emek, rızık, tevekkül, 

imtihan gibi birçok kavrama yer verilmiştir. İnsanı diğer varlıklardan farklı kılan bu özel 

durumunun dikkate alınmadığı bu tanımı öğrenciler eksik bulmuşlar ve diğer kavramlarla 

birlikte düşündüklerinde çizilen anlam dünyası ile çeliştiğini, zihinlerinde tam 

oturtamadıklarını ve kafa karıştırıcı bulduklarını ifade etmişlerdir.  Bu durum mülakata birlikte 

katılan iki öğrenci arasında yaşanan diyaloga şöyle yansımıştır.   

KÖ2:“DKAB ders kitabında kaderin tanımında Allah’ın önceden planladığı ölçü ve düzen 

şeklinde, önceden planladığı yazıyor. Kader, Allah’ın önceden planladığı şeylerin, ölçü ve düzen 

içerisinde olması kaza da bunların gerçekleşmesi, diye yazıyor.” 

KÖ4:“DKAB ders kitabı bizimle çelişiyor. Kitapta Allah’ın önceden planladığı şeyler yazıyor. 

O zaman Allah planlıyorsa biz neden yaşıyoruz?” 

KÖ2:“İyi de evreni Allah planladı. Evreni sen planlayamazsın ki. O kısımda seninle çelişmiyor 

yani.”  

KÖ4:“Bence Allah bize birden fazla seçenek verdi ve alternatifler var.  İşte dört tane falan var 

diyelim. Ama ders kitabında bir tane planlandı, gibi geçiyor. Sanki tek gelecek var gibi.”  

KÖ2:“Şuan sen kendi dediğinle de biraz çelişiyorsun. Çünkü kitapta insanın kaderini demiyor. 

Evren de var orada. Evreni sen düzenlemedin, evreni Allah önceden düzenledi. Kitap bize 

insanın kaderi demiyor ki, evrenin kaderinden bahsediyor. Zaten insan evrene karışamaz.” 

KÖ4:“Hani sınavla ilgili nasıl dört şık varsa seçimlerimizin de ayrı ayrı sonuçları var. İşte 

Allah’ın bize verdiği şeyler de öyle. Diyelim ki dört tane gelecek verdi, bunlardan birini 

seçeceğiz, yapacağız ve o gerçekleşecek.”    



247 

 

Bazı katılımcılar da ders kitabında kaderin evrenin yasaları ve insanın seçimleri 

vurgusuyla verildiğini dile getirmektedir. “DKAB ders kitabı yasaları vurguluyor. İradeyi, aklı falan 

vurguluyor. KÖ19” 

“Ders kitabında da Allah’ın kurduğu düzen olarak geçiyor. KÖ22” 

 

4.5.4. DKAB Dersinde Kader Konusu Hangi Kavramlarla Nasıl Anlatılsın  

Kader Anlayışlarının Tamamı Anlatılsın Öğrenciye Seçme Hakkı Tanınsın  

Katılımcılardan bazıları öğrencilerin toplumdaki diğer bireyler gibi farklı bilgi ve 

deneyimlere, bakış açılarına, farklı kader algılarına ve dini duygu yönelimlerine sahip 

olduklarını dolayısıyla da kader kavramının öğretilmesinde ve doğru anlaşılmasında tek bir 

anlayışın anlatılması yerine kader ile ilgili tüm bakış açılarının işlenmesini ve öğrencilere seçme 

hakkı tanınmasını önermektedirler.  

“Kaderi her din öğretmeninin anlatışı farklı. Herkes inandığı şekilde anlatır bence. Mesela siz 

kaderi değiştiremeyiz, dersiniz. Bunu kabullenmemiz gerekiyor dersiniz. Başka bir din 

öğretmeni kaderi değiştirebiliyoruz, diyebilir. Böyle keyfi olmamalı. Bana göre ikisini de anlatıp 

tercihi öğrencilere bırakmamız lazım. Sadece bir tanesini anlatıp körü körüne beyinlerine 

sokmak yanlış bence. KÖ31” 

“Herkesin düşüncesi, inancı farklı olduğu için bana göre doğru gelen size göre doğru 

gelmeyebilir. Size göre doğru gelen de bana göre doğru gelmeyebilir.  Çünkü bu kader ve din 

pek bilimsel açıklanan bir şey değil. Mesela başka dersler başka konular olunca bunlar bilimsel 

açıklandığı için eğitim kolay verilebiliyor. Ama din konusunda eğitim biraz daha zor aslında. 

Herkes kolay diyor ya bence din daha zor. Çünkü bir şekilde öğrencileri onlara inandırmak 

zorundasın. Ama her öğrencinin fikri farklı ve bütün fikirlere uyan bir şey bulmak, anlatmak 

bence pek mümkün değil. KÖ32”  

Doğru Kader Anlayışı Anlatılsın 

Katılımcılardan bazıları toplumda yaygın olan yazgıcı kader anlayışını yanlış olarak 

nitelendirmekte ve doğru diye düşündükleri Allah’ın evrenin işleyişine koyduğu düzen ile   

insan iradesine daha çok alan tanıyan keder anlayışının eğitime konu edilmesini 

önermektedirler.  

“Doğru kadere inanmak anlatılmalı. Düzen, ölçü, irade, sorumluluk, tevekkül ve Allah’a sonuna 

kadar güvenmek anlatılmalı. KÖ2”  



248 

 

“Kader alın yazısı değil aslında. Bunun da bir ayrımı, sorgulanması yapılmalı derste. Yanlışlar 

ortaya konulmalı. Alın yazısı şeklinde yanlış verilmemesi önemli. Doğru kader anlayışı 

verilmeli. KÖ20” 

Katılımcılardan KÖ6, KÖ22 ve EÖ4 de benzer ifadelerle doğru kader anlayışının 

anlatılmasını önermektedirler.   

Alın Yazısı Olarak Anlatılsın 

Katılımcılardan biri kaderin alın yazısı şeklinde anlatılmasını önermektedir. “Derste 

kader alın yazısı diye anlatılsın. İyi kötü her şeyi Allah yazıyor diye anlatılsın. Çünkü 

yaşadıklarımızın yüzde birini insan yüzde doksan dokuzunu Allah belirliyor. EÖ16”   

İnsanın Elinde Olan ve Olmayan Durumlar Örnekler Üzerinden Anlatılsın  

Katılımcılardan bazıları kader kavramının öğretilmesinde ve doğru anlaşılmasında, 

insan iradesinin etkili olduğu ve olmadığı yaşam durumların örnekler üzerinden 

netleştirilmesinin önemine dikkat çekmektedir. İnsan iradesinin etkili olduğu sağlık, başarı vb. 

durumlar ile insan iradesini etkisinin olmadığı fakir ya da zengin bir ailenin çocuğu olarak 

yaşama farklı maddi imkanlarla başlama, engelli doğma gibi durumlar üzerinde durulmasını 

önermektedirler.  Bu durumlardaki sebep-sonuç ilişkisinin netleştirilmesinin kafa karışıklığına 

engel olacağını ve sorgulamalarında öğrencilere rehberlik edeceğini dile getirmektedirler.   

“DKAB dersinde kader ünitesi işlenirken insan iradesinin etkili olduğu ve olmadığı konular 

netleştirilmeli. Bazı şeyleri Allah belirliyor. Gözlerimiz, boyumuz, ailemiz, ırkımız gibi. 

Davranışlarımız ise bize ait, biz seçiyoruz. Dolayısıyla o yüzden de sorumluyuz. Ölümden de 

sorumlu değiliz. Trafik kazasındaki, depremlerdeki ölümler de ölümün her türlüsü bence Ecel. 

Cinayetlerde katil seçiyor ve yapıyor. O yüzden o sorumlu.  Allah ona zorla cinayet işletmedi. 

KÖ43” 

“Kader tek Allah’ın belirlediği bir şey değil. Yani, bizim seçimlerimizle belirlediğimiz bir şey 

diye de anlatılmalı bence.  KÖ40”  

Katılımcılardan EÖ8 de benzer ifadeler dile getirmektedir.  

Tevekkül Anlatılsın  

Katılımcılardan bazıları kader kavramının öğretiminde külli/cüzi irade kavramları ile 

insan iradesinin etkili olduğu ve iradeyi aşan durumların örnekler üzerinden netleştirilmesini 

öneriyorlar. Bu noktada tevekkül kavramının önemine dikkat çekmektedirler. Farklı yaşam 



249 

 

durumlarında insan iradesinin etkili olup olamayacağının denenmeden bilinemeyeceğini, 

insanın ancak denerse, çabalarsa, tedbirli olursa yaşamını iyi yönde etkileyebileceğini, bazen 

de ne yaparsa yapsın istediği sonuçların alınamayacağını, bu noktada işi Allah’a bırakıp 

kabullenmesi gerektiğinin anlatılmasını önermektedirler.  

“Kaderi tevekkül kavramıyla daha kolay ve doğru anlatabiliriz. Çalışıp dua ederek 

kazanacağız. Sadece dua ederek değil, aynı zamanda çalışmak da lazım. Çünkü hani bir emek 

karşılığında veriyor Allah her şeyi. Emeksiz kazanmak çalışmamaya ve tembelliğe girer.  EÖ13”  

“Mesala bir sınava gireceksen, dua ettiysen, yeterince çalıştıysan, tevekkül ettiysen Allah da 

ona göre senin kaderini değiştirir. Sen zaten gayret ediyorsun ve Allah değiştiriyor kaderini. 

Tevekkül bu konuyu daha da netleştiriyor. KÖ7” 

Katılımcılardan KÖ1, KÖ12, KÖ19, EÖ8 ve EÖ14 de kader konusunun doğru 

anlaşılmasında tevekkül kavramının yaşam durumları üzerinden örneklerle anlatılmasının 

önemine vurgu yapmaktadırlar.  

Katılımcılardan bazıları insan iradesine alan tanıyan kader anlayışını benimsemekle 

birlikte insanın istemesine ve çabalamasına rağmen istemediği şeyler yaşamak zorunda kalması 

durumunda tevekkül kavramının anlatılmasının kader kavramının öğretilmesinde ve yaşam 

durumlarının anlamlandırılmasında önemli olduğunu vurgulamaktadırlar.  

“DKAB dersinde kader konusu anlatılırken insanların çalışarak kaderini değiştirebileceği, 

Allah'ın yanlarında olduğu ve sadece tevekkül anlayışı içerisinde olmaları gerektiği anlatılmalı 

bence. Ellerinden geleni yaptıkları halde belki sonuç istedikleri gibi olmayabilir, kötü olabilir. 

Bu durumda da mesela elimden geleni yaptım, çalıştım ama Ankara Fen'i kazanamadım. Belki 

kazansaydım bu benim için kötü olacaktı. Allah iyi olanı düşündüğü için bunun böyle olmasını 

istedi. Bu şekilde daha düşük puanlı bir liseyi kazanmanın kader olduğunu anlatabiliriz. Allah 

bizi düşünür. Çünkü dua ederken her şeyin hayırlısının olmasını isteriz, öyle dua ederiz. Hayırlı 

değilse olmasın diye dua ederiz. Ya da mesela meslek edinirken hayırlı bir meslek olmasını 

isteriz. Çünkü çalıştık, çabaladık. Artık elimizden bir şey gelmiyor. O zaman o kaderimizdir, Yani 

kaderimizde varmış bu diyebiliriz. Bu durumda da Allah’a güvenmeliyiz.  KÖ10”  

“Kader aslında kader birazcık irdelenmesi gereken bir kelime. Çünkü eğer kaderi tam 

manasıyla anlarsak bu sefer olaylara karşı bakış açımız değişebilir. Yani insan çok çalışıp da 

başaramadığımız bir şeyde mesela isyan edebilir. Ama kadere olan inancımızdan dolayı isyan 

etmeyip de tevekkül ile çalışmaya devam ederek daha güzelini beklemek, daha hayırlısını 

dilemek bizim inancımızı, Allaha karşı olan güvenimizi daha çok güçlendiriyordur. KÖ6” 



250 

 

Katılımcılardan KÖ6 ve EÖ20 de benzer ifadelerle tevekkül kavramının kaderin doğru 

anlaşılmasında, yaşam durumlarında insan iradesini aşan ve aşmayan konular hakkında bireyin 

doğru tavır almasında ve konumlanmasında önemli katkılar sunacağına dikkat çekmektedirler.    

İnsan İradesi Anlatılsın  

Katılımcılardan çoğu DKAB dersinde kader öğretiminde külli/cüzi irade ve özellikle de 

insan iradesinin, özgür seçimlerinin ve insani sorumluluğun vurgulanmasını istemektedirler.  

“Külli irade ve cüz'i irade anlatılmalı bence, bunlar kaderi açıklıyor. KÖ25” 

“DKAB dersinde kader konusunda irade ve seçim anlatılmalı. Somutlaştırayım. Mesela 

ülkenin başında cumhurbaşkanı ve başbakan olur. Başbakan veya cumhurbaşkanı 

halkın her yaptığına karışamaz. Ama bir yandan halkını düşündüğü için de bazı şeyler 

yapar. Bunu mesela kadere örnek verebiliriz hani. Atıyorum hastane yok hastane 

yapıyor. Bu kader. Ama hastaneye senin gitmen de senin seçimin. Orada da özgür 

bırakıyor yani. İşte insanların bir kendi seçimi, bir de Allah’ın seçimi var bunlar 

anlatılmalı. Bir de çok örnek vermemiz gerekiyor bence. Somutlaştırmamız çok önemli. 

Bir şeye benzeterek anlatmamız çok önemli. KÖ26” 

“Kader ünitesi işlenirken insanın kendisinde olan yetenekleri keşfetmesinin üzerinde 

durulmalı bence. Hani bunlar nasıl daha doğru kullanılabilir şeklinde. Akıl, düşünme, 

sorgulama, irade, seçme yeteneği hani orada özgür olması, bunlar vurgulanırsa kader 

konusu daha net algılanır. KÖ19”  

Katılımcılardan KÖ1, KÖ15, KÖ17, KÖ18, KÖ27, KÖ28, KÖ43, EÖ1 ve EÖ18 de 

benzer ifadelerle kader öğretiminde irade ve sorumluluk kavramlarının önemine dikkat 

çekmektedir.  

Katılımcılardan bazıları kader kavramının öğretilmesinde ve doğru anlaşılmasında 

yetişkinler tarafından kendilerine aktarılan “yaşam ahiret için bir imtihandır, bir sınavdır” 

söyleminden hareketle anlamlı ve adil bir sınav sürecinde insanın özgürce seçim yapabilmesine 

vurgu yapılmasını istedikleri görülmektedir.  

“Bütün insanların aslında dünyaya bir sınav için gönderildiğini ve Allah’ın aslında bizim 

hayatımızda alacağımız kararların hiçbirine müdahale etmediğini söylemeliyiz. Sınav konusunu 

ve insan iradesini vurgulamalıyız. Yani bu dünyada herkes aynı şeyleri yapmıyor. Bu sebeple 

ahiret hayatında karşılaşacağımız olaylar farklı olacak. Ahiret hayatında hepimiz farklı bir şey 



251 

 

göreceksek o zaman bu hayat da sınavsa eğer insan kendi iradesini kullanmak zorunda böyle 

bir durumda. KÖ8” 

Yaşamın Sınav Olduğu ve Karşılıkların Ahirette Alınacağı Anlatılsın  

Katılımcılardan bazılarının yaşamın yazgı anlamında bir kader değil bir sınav olarak 

değerlendirilmesi gerektiğine vurgu yaptıkları görülmektedir. Olumlu olumsuz yaşam 

durumlarında insanların yaptıklarının, yaşadıklarının, başına gelenlerin bir sınav olduğu, 

ahirette mutlaka bir karşılığının olacağının ve adaletin gerçekleşeceğinin anlatılmasını 

önemsemektedirler.  

“Kader deyince aklımıza hep böyle başımıza gelen kötü şeyler geliyor. Allah’ın her zaman 

yaşadığımız şeylerin karşılığını vereceğini ve başımıza gelen şeylerin bize kötülük etmek 

ya da zarar vermek için değil, bir sınav için geldiği anlatılmalı. Çünkü bazı zamanlar 

çok umutsuz oluyorsun başına gelen şeylerden dolayı. O yüzden bu kaderdir deyip 

geçmek hiç doğru bir şey değil. O yüzden başımıza gelen bu kötü olayların işte bir sınav 

olduğu anlatılmalı mutlaka. Yaşananların bir kefaret bedeli olduğu anlatılmalı. Başımıza gelen 

kötü olayların ya bir ceza olduğu ya da ahirette bir karşılığının olacağı kesinlikle anlatılmalı. 

KÖ11”  

“Kader konusu işlenirken hani sınav diyorlar ya o kavramın doğru anlatılması lazım. Yoksa her 

şey çoktan planlanmış gibi olur. Bence bir tek bu anlatılsa yeter yani. Yoksa herkes cennete 

cehenneme gider yani. İnsan iradesi anlatılmalı. EÖ7” 

Kader Kavramı Bağlamında Birbiriyle Çelişiyor Gibi Duran Durumlar Tutarlı Bir 

Şekilde Anlatılsın  

Katılımcılardan bazılarının ifadelerinde, DKAB dersinde öğretime konu edilen kader 

kavramını hala sosyal çevrelerinde kader kavramı ile ilk temas ettikleri anlam üzerinden ele 

aldıkları görülmektedir. Bu da çoğunlukla yazgı şeklinde bir kader anlayışı olarak 

görülmektedir. Derste kader kavramının nasıl geçtiğine dair herhangi bir şey söylemeden kader 

ile ilgili diğer kavramlara dair yapılan açıklamalar ile zihinlerindeki yazgı şeklindeki kader 

arasında çelişkili bir durum olduğunu ifade etmişler ve DKAB dersinde bu çelişkinin 

giderilmesinin önemine dikkat çekmişlerdir.    

“DKAB dersinde açıkçası kader değişiyor mu değişmiyor mu? onu oturtsunlar. Bir de uyuşmaz 

iki konuyu mesela birleştiriyorlar. Mesela kader diye bir şey var. O yazıldı, hani bunu biz yaşayıp 

öleceğiz diye anlatılıyor bize. Ama bir de arkasından diyorlar ki, kader değişebilir. Ya bu ikisi 



252 

 

arasında bir ilişki kursunlar bence. Çünkü kafa karıştırıcı oluyor. Biri diyor ki değişmez, hani 

yazılmış; biri diyor ki öyle bir şey var ve sen bunu değiştirebilirsin? KÖ33”  

“Tevekkülle kader kavramı tamamen birbirine zıt şeyler gibi duruyor. Birinde çalışıp ona göre 

şey yapmak birinde tamamen Allah ne emrettiyse ne belirlediyse onlar. İkisinin de bir arada 

nasıl olduğunu anlatmak gerekli. Zaten o doğru anlatılabilse bir insan kaza ve kaderi anlar. 

Tam anlatılmadığı zaman insan aklında soru işaretleri kalır. Tevekkülü anlatırsak, karşımıza 

çıkan yolları anlatırsak, Allah işte insana seçmeyi verdi, seçmemeyi verdi, işte iradeyi verdi diye 

anlatırsak. Bir de Kalu belada hani söz verdik, dersen. Ben zaten önceden bu sorumluluğu 

üstlenmişim oluyorsun. EÖ6” 

Katılımcılardan KÖ28 de kader ve irade kavramlarının çeliştiğini ve tutarlı bir şekilde 

anlatılması gerektiğini ifade etmektedir. 

Katılımcılar kader anlatımlarında geçen Allah’ın önceden her şeyi bilmesi ile irade ve 

seçimlerle yaşamın değişmesi olgusu arasında bir tutarsızlık olduğunu ve kafalarının karıştığını 

ifade etmektedirler. Kendilerince çeliştiğini düşündükleri bu iki durumun birlikte tutarlı bir 

şekilde anlatılmasına ihtiyaç duyduklarını ifade etmektedirler.  

“Allah’ın her şeyi biliyor oluşu ve iradenin var oluşu çatışıyor bence. O yüzden biz tam olarak 

nasıl anlatılacağını bilemiyor, olabiliriz. Allah’ın ilmi ve insanın iradesi nasıldır bu konular 

netleştirilmeli. KÖ13” 

“Aslında biz bile imam hatipli olmamıza rağmen çelişki yaşıyoruz. Çünkü Allah’ın her şeyi 

bilmesi ile iradenin var oluşu çatışıyor bence. O yüzden tam olarak biz hani nasıl anlatılacağını 

bilemiyor olabiliriz. KÖ14”  

Katılımcılardan EÖ15 de Allah’ın her şeyi bilmesi ile insanın iradesiyle yaşamını ya da 

kaderini değiştirebildiği düşüncesinin çeliştiğini düşünmektedir. DKAB dersinde bu iki 

durumun tutarlı bir şekilde açıklanmasını ve kaderin değiştirilebilmesi durumunun net bir 

şekilde ortaya konmasını istemektedir.  

Katılımcılardan bazıları DKAB ders kitabında geçen kader tanımındaki “Allah’ın 

belirlemesi, takdir etmesi” ifadelerinin insan iradesi ve sorumluluğunu neredeyse iptal ettiğini 

ve sanki insanların yaptığı yanlışların Allah’a havale edilmiş gibi bir durum oluştuğunu dile 

getirmişlerdir. Katılımcılar bu tanımı okuyanlarda Tanrı hakkında yanlış düşünceler 

oluşabileceğine dikkat çekerek ders kitabındaki tanımdan bu ifadeler kaldırılsın, hatta ders 

kitabından bu tanım kaldırılsın önerisinde bulunmaktadırlar.  



253 

 

“Bence DKAB ders kitabından bir kavramı eksiltmeliyiz. Allah’ın belirlediği ifadesi kesinlikle 

çok yanlış bir tanım.  Bu kesinlikle çıkartılmalı. Şimdi kader tanımı benim aklımı o kadar çok 

kurcalamıştı ki böyle sinirlenmiştim. Çünkü kendim belirliyorum. Kitapta Allah’ın belirlediği 

diyor. Allah’ın belirlediği ifadesine çok kızmıştım.  Tanımda geçen Allah’ın bildiği ifadesi de 

hani bunu söyleyince de gelecek zamanı falan da biliyor. O çıkıyor ki, kesinlikle bence o tanımı 

kaldırın kitaptan. İnsanın kendi iradesini belirtmeliyiz ve hani gerçek hayattan örnekler daha 

çok örneklerle bağdaştırmalıyız. Allah’ın belirlediği kavramı kesinlikle çıkartılmalı. Kendi 

irademiz vurgulanmalı. Çünkü kaderim böyleymiş, ben bir şey yapmadım, diyorlar. Bu da kolaya 

kaçmak oluyor. Aslında bunu başka birisi belirledi anlamına getirmek istiyorlar. Bu da tanımdan 

çıkıyor bence. Suçu sanki Allah’a atmış oluyorlar. KÖ5” 

Yanlış Kader Anlayışları Sorgulansın  

Katılımcılardan bazıları DKAB dersinde kader kavramının öğretilmesinde ve doğru 

anlaşılmasında, toplumda yaygın olduğunu düşündükleri ve yanlış diye değerlendirdikleri 

yazgıcı kader anlayışının sorgulanmasının gerekliliğine dikkat çekmektedirler. Bu süreçte dini 

terminolojide yer alan Tanrı anlatısının öğretilmesine öncelik verilmesini önermektedirler.  

“Allah da işte kusursuz, bizim iyiliğimizi isteyen, bizim için uğraşan bir varlık diye anlatılıyor. 

Ama bu çevreden duyduğumuz kader anlayışına göre tam tersi oluyor. Ben eskiden yanlış kader 

anlayışındaymışım. DKAB dersinde önce inanç anlatılmalı. Önce nasıl bir Allah’a güvendiğimiz 

konuşulmalı. Hani önce nasıl bir Allah’a güveniyorsun? Herkes der ki kusursuz. Şöyle, böyle, 

çok iyi falan. Sonra bu kader anlayışını bir gözden geçirince bu anlayışın tamamen tam tersi 

bir yola çıktığını fark ettirmeli. Doğru kader anlayışı anlatılmalı. KÖ21”  

“Bence ilk önce doğru Allah inancı öğretilmeli ve bunda birinci kaynak olarak Kur’an sonra 

sünnetler baz alınabilir. Kur’an’da nasılsa o şekilde anlatsalar Allah’ı. İşte ancak ondan sonra 

kader kavramı da doğru anlatılabilir. KÖ14”   

Katılımcılardan KÖ11, KÖ13, KÖ14 ve KÖ20 de benzer ifadelerle kader kavramının 

doğru anlaşılmasında öncelikle Allah’ın özellikleri (merhametli ve adaletli olması gibi) ve 

yaşamdaki rolünün anlatılmasının önemine dikkat çekmektedirler.  

Katılımcılardan çoğu kaderin yazgı olmadığının ve insanın Allah tarafından kendisine 

verilen akıl ve irade gibi özelliklerle yaşamını şekillendirebileceğinin anlatılmasını 

önermektedirler. Bu bağlamda DKAB dersinde kader öğretiminde akıl, irade, sorumluluk ve 

tevekkül gibi kavramların öğretiminin öncelenmesini vurgulamaktadırlar.  



254 

 

“İrade, tercih meselesi vurulansın. Çünkü hani Alın yazısı denince insan kendi tercihlerini 

tamamen devre dışı bırakmış oluyor. O zaman da yaşamasının bir anlamı kalmıyor zaten. 

İradeyi ve insanın gücünü vurgulamamız lazım. İradenin de sağlıklı bir şekilde kullanılabilmesi 

için sağlam aklın da iyi kullanılması, kişinin iyi düşünmesi lazım. EÖ2”  

“Kaderin sadece Allah’ın belirlediği bir yol olmadığını ve kendi seçimlerimizle onu 

yönetebileceğimizi anlatmalıyız. İnsanların iradesi var, seçimlerinden sorumlu ve seçimlerinin 

getirdiklerini de düşünerek seçim yapmalılar. Bazı insanlar düşünmeden seçim yaptıkları için 

başlarına hiç istemedikleri olaylar geliyor. Bunu hemen kadere yorumluyorlar. Aslında bu kader 

değil, onların seçimlerinin bir getirisi. Derslerde insan iradesi, seçimlerinin sonuçları ve 

sorumluluk kavramları anlatılmalı mutlaka. KÖ6”  

“Önce bir alın yazısı anlayışını toplumdan kaldırmaları lazım. Sadece okulda değil. Ailelerin 

de gelmesi gerekiyor veli toplantılarına. Onlar da bilinçlendirilmeli bence. Çünkü alın yazısı 

diye bir düşünce olmazsa insan kolaya kaçamaz. Ben bunu yaptım der. Ama neden yaptım? Şöyle 

bir nedeni vardır. Hiç değilse bir neden ortaya sunar. Alın yazısı düşüncesiyle insanlar 

sorumluluktan kaçıyor. Bu anlayış toplumumuzda çok yaygın. O yüzden geride kalıyoruz. İrade, 

özgürlük, seçim ve sorumluluk gibi kavramlar üzerinde durulmalı. KÖ9”    

Katılımcılardan KÖ5, KÖ9, KÖ10, KÖ20, KÖ27, KÖ29, KÖ30, EÖ5 ve EÖ20 DKAB 

dersinde kader öğretiminde ön öğrenmelerinden getirdikleri ve halen çevrelerindeki yaşam 

durumları yorumlarında gördükleri yazgıcı kader anlayışının sorgulanmasını ve doğru kader 

anlayışının akıl, irade ve tevekkül gibi kavramlar ile öne çıkarılmasını önermektedirler.  

Katılımcılardan bazıları kaderin alın yazısı olmadığının ve Allah’ın yaşanacakları 

bildiğinin ancak belirlemediğinin anlatılmasını önermektedirler.  

“Bizim irademiz yok, Allah böyle yapıyor, diyenler çok oluyor. Bunun yanlış olduğu 

anlatılmalı. Bir de Allah’ın yaşayacaklarımızı belirlemediği, bildiği anlatılsın. Allah biliyor, 

ama seçmiyor. Mesela şuradan bir araba iki yüzle gidiyor. Dersin bu araba çarpacak. O araba 

çarptığında sen bunu yapmış olmuyorsun, belirlemiş olmuyorsun, sadece biliyorsun. Bu da 

onun gibi bir şey işte.  Allah her şeyi bilir manasındaki ayeti insanlar hep işte ilim ve bilim 

açısından düşünür ya ama hâlbuki insanın ne yapacağını bildiği şeklinde çoğu insan düşünmez 

ve bence bununda artırılması lazım. EÖ4”  

İnsanların Kader Yorumlarındaki Çifte Standart Sorgulansın  

Katılımcılardan bazıları, toplumdaki bireylerin iyi ve olumlu yaşam durumlarında 

kaderden bahsetmediklerine ancak olumsuz yaşam durumlarında sorumluluğu kendilerinden 



255 

 

atmak için kader açıklamasını kullandıklarına dikkat çekmekte ve bunu bir çifte standart olarak 

değerlendirmektedir. Katılımcılar çevrenin kader anlayışındaki bu çifte standartın 

sorgulanmasını önermektedir.  

“Ben kader böyle böyledir desem ve sen sadece işine gelince bunu kullanıyorsun desem. 

İnanmak istemeyince yine inanmayacak. İnsanlardan örnek verilsin. Mesela insanlar kötü 

olayları Allah’ın üstüne bırakıyorlar. Ama iyi olaylarda Allah’ım çok şükür, kaderimde bu 

varmış demiyorlar. Bu çifte standart anlatılsın. Allah insanları özgür bırakmış, iki yol sunmuş, 

iyi- kötü insanlar seçim yapıyorlar. EÖ20”  

“Bence ilk önce ilahi adalet ve özgürlük anlatılsın. Bir de insanların bencilliği ve çifte standartı 

anlatılsın. Hani bir şey yaptığımız zaman onu kadere bağlıyoruz ya bence akıllarımızdaki 

bencillik bu. Çünkü Allah’ı bu konuda suçlu buluyoruz ve bence o bencilce bir şey. KÖ16” 

 

4.5.5. DKAB Dersi Kader Öğretimi Pratiğinin Kader Algısına Etkisi 

Kader Algısı Etkilenmedi  

Katılımcılardan bazıları DKAB dersinden önce de benzer şekilde düşündüklerini, kader 

anlayışlarının hala aynı şekilde devam ettiğini ve değişmediğini ifade etmektedirler. 

Katılımcılardan bazıları da öğretmenin ilgisiz tavırları sebebiyle kader hakkındaki sorularını 

soramadığını, müfredattaki kader ünitesi konularının kendi ihtiyaç ve istekleriyle 

örtüşmediğini, dersi dinlemediğini ve dolayısı ile dersin kader düşüncesine herhangi bir 

etkisinin olmadığını ifade etmiştir. Katılımcılardan bazıları da derste anlatılanlar ile ders 

kitabında yazan kader tanımı arasındaki tutarsızlığa dikkat çekerek dersin herhangi bir etkisinin 

olmadığını ifade etmiştir.  

“Önceden de ben aynı şekilde düşünüyordum aslında. İnsanlar yaşamlarında kendi seçimlerini 

yaşarlar. Bana göre kader aslında insanın kararları doğrultusunda emeği ve seçimleri 

doğrultusunda oluşan hayat bölümü. EÖ3”  

“DKAB dersi kader düşüncemi çok etkilemedi. Zaten az çok bildiğimiz klasik şeyler. İnterneti 

açtığımda da yazılan şeyler, yine aynı şekilde geçti derste. Mesela derste kader hakkında 

düşüncenin oluşturulabilmesi için öğrencinin soru sorması, kafasına takılanları sorabilmesi 

lazım. Öğretmenin bu soru-cevap ortamını oluşturması, soruları dinlemesi, önemsemesi ve 

cevap verebilmesi lazım. Çünkü o müfredatta, o kitaplarda yazanlarla kader bu şekilde 

öğrenilmez. Hiçbir zaman kitapta yazan şey senin tam olarak sorunun karşılığı olmuyor. Derste 

kaderin sözlükteki anlamı geçiyor. Ama bu bana hiçbir şey katmıyor ki. Ben kaderin ne anlama 



256 

 

geldiğiyle hiç ilgilenmiyorum. Ben kaderin bana neler yaşattığını, neden yaşattığını? merak 

ediyorum. Esas sorun bu. Bir de TEOG senesi olması çok etkili yani öğretmenler tabi ki 

müfredatı yetiştirmeye çalışıyor. Sen de önceki geceden çalıştığın için uykulu oluyorsun. Bu 

durum da çok etkili oluyor. Din kültürü dersinin TEOG da hiçbir işi yok bence. KÖ11”  

“DKAB dersinden sonra ben çok bir farklılık göremedim. Çünkü öncesinde babamla tartıştığım 

bir konu olmuştu, bir şeyler biliyordum. Belki tevekkül ve rızık konularında bir katkı 

sağlayabilirdi. Ama DKAB ders kitabındaki kaderin yanlış tanımı yine aynı şekilde devam 

etmeme sebep olurdu muhtemelen. Yine kendi çevremden edindiğim bilgilerle kendi anlayışımı 

düzeltebilirdim. O yüzden o ünitenin bana pek bir katkısı olduğunu düşünmüyorum. KÖ13” 

DKAB dersinin kader düşüncesi üzerine pek etkili olmadığına dair katılımcılardan 

KÖ31 ve EÖ10, EÖ3 ile benzer; EÖ15 de KÖ11 ile benzer ifadeler dile getirmişlerdir.  

Kader Algısı Olumlu Etkilendi 

Katılımcılar DKAB dersinde kader ünitesinden önce ya kader hakkında hiçbir 

fikirlerinin olmadığını ya da kader algılarının daha çok toplumda yaygın olan alın yazısı 

şeklinde olduğunu ve derste işlenen Allah’ın evrene koymuş olduğu düzen ve yasalar ile insan 

iradesi, tevekkül, emek-rızık gibi konuların kader algılarını önemli ölçüde değiştirdiğini ifade 

etmektedirler. Bazı katılımcılar derste öğrendikleriyle daha önce zihinlerinde soru oluşturan 

durumları büyük ölçüde cevaplandırabildiklerini ya da kader kavramı ile ilgili tutarsız diye 

gördüğü bazı durumları zihinlerinde netleştirebildiklerini ve kavramların birlikte 

düşünülmesine dair tutarlı bir açıklama getirebildiklerini ifade etmektedirler.  

  “8. Sınıftan önce birisi kader böyleymiş deseydi, bir şey diyemezdim. Çünkü benim de tam 

olarak bilgim yoktu. Derste öğrendim. O zaman daha çok Allah’a sempati duyuyorsun. Çünkü 

bizi serbest bırakmış. Aslında o hiçbir şey yapmamış. Sadece serbest bırakmış. İradeli bırakmış. 

Şu an yani bakıyorum insanlar din hakkında çok kötü şeyler söylüyor. Allah o kadar vicdanlı ki 

onları bırakıyor. Aslında iradeli bıraktığı için. Ahirette görüşeceğiz gibi. Hocam her şeyi 

kısıtlasaydı biz onları tanıyamazdık. Kötüleri ayırt edemezdik. EÖ1”  

“DKAB dersinden sonra kader düşüncem değişti. O konu da kesin bir şey bilmiyordum. Bana 

kader nedir? diye sorsalar tam bir şey diyemezdim. Allah’ın her şeyi bir ölçüye göre yaratması 

diyemezdim. Onu öğrendim.  Şimdi gerçekten onu yapabilme şansım oldu bu derste. Yani onun 

her şeyi belli bir ölçüye göre yaratması yani onun daha nasıl yüce bir varlık olduğu bilincini 

aldım. EÖ5”  



257 

 

Katılımcılardan KÖ7, KÖ9, KÖ20, KÖ33, EÖ6 ve EÖ12 da benzer ifadelerle DKAB 

dersi kader ünitesinden önce kader herhangi bir bilgisinin ve düşüncesinin olmadığını, derste 

öğrendikleri ile kader düşüncesinin tam ve net bir şekilde oluştuğunu ve bu düşünce ile 

kendisini Allah’a daha yakınlaşmış hissettiğini ifade etmektedir.  

Katılımcılardan bazıları DKAB dersinden önce kader hakkında çevresinden duyduğu 

“yazgı” şeklinde bir düşüncesinin olduğunu derste öğrendikleriyle kader düşüncesinin önemli 

ölçüde ve olumlu yönde değiştiğini ifade etmektedirler.  

“Önceden belirlenmiş gibi düşünüyordum. Derste kader değişebiliyor, diye geçince biraz 

değişik geldi. Çünkü nasıl desem böyle ilk başta aklımız almıyor ya. Ama daha sonradan 

insanların kendi seçimleriyle ve emekleriyle daha iyi bir şeyler yapabileceğini düşündüm. Şimdi 

değişebileceğini düşünüyorum. Daha çok çalışma azmi ve istersen başarırsın gibisinden bir şey. 

Yani biraz daha nasıl desem Allah’ın adaletine daha çok güvendim. KÖ10”  

“DKAB dersinde kaderi işlemeden önce ben de aynı annem gibi “yazgı” şeklinde 

düşünüyordum.  Yani benim yarınım bugünümde belliydi. Ben verileni, belirleneni yaşardım, 

değiştiremezdim. Öylesine yaşayıp gidiyordum. Değiştirebileceğim hiçbir şey yoktu. Şimdi 

elimden geleni yapıyorum, sonra da hayırlısı olsun diyorum. Tevekkül ediyorum. Özellikle 

tevekkül kavramı kadere bakışımı değiştirdi. KÖ30”  

“Ailem de ben de önceden yazgı diye düşünüyorduk. DKAB dersinde öğrendiğim çoğu şeyi ben 

aileme de anlattım. Hani onlar da yazgı olarak düşünmüyorlar artık. Kader hakkındaki 

düşüncem, evrende yasaların olduğunu ve bizim o yasalara göre haram helal durumuna göre 

hayatımızı kendimizin seçerek yaşadığımız, şeklinde. KÖ19” 

“DKAB dersinde kader ünitesinden öğrendiklerim içerisinde özellikle tevekkül kavramı çok 

etkiledi. Teog senesiydi benim daha çok çalışmama neden oldu. Yani sonuçta ben çalışmasam 

karşılığını alamazdım. KÖ12” 

Katılımcılardan çoğu benzer ifadelerle dersten önce yakın çevrelerinden ve toplumdan 

gelen kader anlatıları ve yaşam durumları yorumlarında “alın yazısı ve yazgı” şeklinde geçen 

kader anlayışını benimsemiş olduklarını dile getirmektedirler. Derste kader ünitesinde 

öğrendikleri, Allah’ın varlığı ve varoluşu bir düzen ve yasalar çerçevesinde yarattığı, insana 

özgür irade vererek yaşamını şekillendirme hakkı verdiği, sorumlu tuttuğu ve bu bağlamda 

geçen dua, tevekkül, emek-rızık gibi kavramlar ile önceki kader düşüncelerinin olumlu anlamda 

değiştiğini, kaderi Allah ve insanın birlikte şekillendirdiği ve insan iradesine daha fazla alan 

tanıyan bir bağlamda algıladıklarını ifade etmektedirler. Bu değişim ile kendilerini Allah’a daha 



258 

 

yakın ve daha bağlı hissettiklerini de eklemektedirler. Bu çerçevede DKAB dersinde kader 

ünitesinden öğrendiklerinin kader düşüncesini etkilemesi bakımından katılımcılardan KÖ2, 

KÖ4, KÖ17, KÖ18, KÖ20, KÖ21, KÖ22, KÖ25, KÖ26, KÖ27, KÖ29, KÖ30, EÖ1, EÖ13, 

EÖ14 özgür irade ve tevekkül kavramlarını öne çıkarıyorken; KÖ8, KÖ12, KÖ14 irade, 

tevekkül ve çalışmak kavramlarını; KÖ15 yaşamın şekillenmesi ve duaların kabul olması 

sürecindeki önemi açısından  irade ve tevekkül kavramlarını; EÖ4, EÖ5 evrenin yaratılışındaki 

düzen ve yasa kavramlarını; KÖ19, KÖ27 evrendeki düzen ve yasalar ile özgür irade 

kavramlarını ön plana çıkarmaktadırlar. Katılımcılardan KÖ9, EÖ1, EÖ4 ve EÖ7 kader 

hakkında öğrendiği, Allah’ın varoluşa koyduğu yasalar, irade, seçme özgürlüğü ve tevekkül 

gibi kavramlarla Allah düşüncesinin zihninde tam oturduğunu, daha doğru bir Allah inancına 

sahip olduğunu ve Allah’ı daha çok sevdiğini dile getirmektedir.  

Katılımcılardan KÖ2, EÖ2, KÖ19 ise DKAB dersi kader ünitesinde öğrendikleri, 

Allah’ın evrene ve varoluşa koyduğu yasalar, külli irade/cüzi irade ve tevekkül gibi kavramların 

Allah ve insanın yaşamdaki rolü ve kader hakkında zihninde oturmayan durumların 

netleşmesine ve sorularını çözmelerine yardımcı olduğunu ifade etmektedirler. Bu sayede 

duygusal açıdan rahatladıklarını da eklemektedirler.   

Katılımcılardan KÖ1, KÖ2, KÖ3 ve EÖ7 ise DKAB dersinden önce kader 

düşüncelerinin, kişilerin seçimleri etkisiyle oluştuğu, şeklinde olduğunu, dersten sonra da 

düşüncelerinin doğruluğundan emin olduklarını, bu konuda daha bilinçlendiklerini ve 

kendilerini Allah’a daha bağlı ve daha yakın hissettiklerini ifade etmektedirler. 

Katılımcılardan KÖ19, KÖ21 ve EÖ1 de DKAB dersi kader ünitesinden öğrendikleri 

doğru kader anlayışını, kaderi yazgı olarak düşünen aile bireyleri ile paylaştıklarını ve onların 

da kader düşüncelerinin değiştiğini ifade etmektedirler.  

“İşte bizimkilerden öyle düşünen bir babaannem vardı. Onun da fikri değişti. Ben anlattım. 

Önce ben sordum ona. Kader hakkında ne düşünüyorsun? İşte alın yazısı deyince konuştuk 

biraz. Bizim irademiz olduğunu, kaderin böyle bir şey olmadığını, anlattım. Haberlerden cinayet 

örneklerini verdim. İşte depremleri anlattım. Dedim ki babaanne depremlerin olması kader mi? 

dedim. Tabii ki kader dedi. Ben de niye Allah insanların can kaybına sebep olsun? dedim. Allah 

bizi sevmiyor mu? Neden böyle bir şey yapsın? dedim. Madem kader, o zaman ben de karşı 

çıkayım babaanne dedim. Dedim annem de vefat etti. O zaman bana kötülük yaptı. Ona kötülük 

yaptı. Sonra bir düşündü. Durakladı. Haklısın aslında dedi. Sonra onun fikri de değişti. EÖ1” 



259 

 

Katılımcılardan bazıları kader algılarının sosyal çevrelerinde kader üzerinde 

gerçekleşen konuşmalardan etkilenmediğini ifade etmektedir.  Bu durumda etkili olan faktör 

olarak Okulda DKAB dersinde öğrendiklerini göstermektedirler.   

 “Önceden yani derste kaderi öğrenmeden önce etkileyebilirdi. Ama şimdi etkilemez diye 

düşünüyorum. Çünkü ben kaderin ne olup olmadığını biliyorum artık. KÖ20”  

“Kader hakkında konuşmak kader düşüncemi, dine karşı, Allaha karşı düşüncelerimi etkilemez. 

Kader nedir öğrendiğim için artık çok da bir etkisi olmaz. KÖ43”  

Kader Algısı Olumsuz Etkilendi 

Katılımcılardan EÖ15 bir süredir zorlu bir yaşam durumundan geçtiğini bu durumu 

aşmak için daha çok dua ve ibadet yaptığını ama yine de dualarının kabul olmadığını ifade 

etmektedir. Yaşadığı durumu derste DKAB dersi öğretmenine sorduğunda “Her dua kabul 

olmaz, bu kaderdir.” yanıtını alması üzerine dinden soğuduğunu ifade etmektedir. Ayrıca derste 

geçen “Allah yaşanan ve yaşanacak durumları bilir” ve “insan iradesi ile yaşamını 

değiştirebilir.” terminolojilerinin çeliştiğini, Allah’ın bilmesinin belirlemek olduğunu ve bu 

durumda da insan iradesinin etkisiz kaldığını düşündüğünü ifade etmektedir.  Derste 

anlatılanların tutarsız ve inandırıcı olmadığı gerekçesiyle dinden uzaklaştığını ve deizme 

yöneldiğini ifade etmektedir.  

 

4.5.6. DKAB Dersi Kader Öğretimi Pratiğinin Tanrı ve Dine Dair Hissedilen 

Duyguya Etkisi  

Tanrı ve Dine Dair Hissedilen Duyguyu Olumlu Etkiledi 

Katılımcılardan çoğu kader ünitesinde öğrendiklerinin Tanrı ve dine dair duygusunu 

olumlu etkilediğini ifade etmektedir. Katılımcıların ifadelerinden, evrenin düzenli ve yasalara 

göre yaratıldığının bilgisi ile Allah’ın yüceliği ve yaratıcılığı karşısında hayranlık ve daha çok 

bağlanma hissettikleri görülmektedir. Katılımcılar derste geçen irade ve tevekkül konuları 

üzerinden Allah’ın, insan iradesine ve çabasına değer verdiğini, insanı bir şeylere 

zorlamadığını, mahkum etmediğini, özgür bıraktığını öğrenmenin kendilerine olan güveni ve 

hissettikleri insanlık değerini arttırdığını, yaşam karşısında daha aktif hissettirdiğini, zorluklarla 

karşılaşılsa bile pes etmeden çabalama azmi verdiğini ifade etmişlerdir. Kendilerine güvenen 

ve özgür bırakan bir Tanrı’ya daha çok bağlandıklarını, daha çok güven duyduklarını, daha çok 

sevgi ve saygı duyduklarını ifade etmektedirler.   



260 

 

DKAB dersinde kader ünitesinde öğrendikleri üzerinden katılımcılardan KÖ20, EÖ4, 

EÖ5, Allah’ın her şeyi belli bir düzen ve yasa çerçevesinde yaratması düşüncesiyle Allah’ın 

yüceliği karşısında hayranlık duyduğunu ifade ediyorken; KÖ29 Allah’ın her şeyi bir düzen 

içerisinde yaratması, insanın doğumu ve ölümünü belirlemesi, insanı koruması gibi durumlara 

atıf yaparak kendisini daha çok güvende hissettiğini, Allah’a hayranlık duyduğunu, daha çok 

bağlandığını ve daha çok sevdiğini dile getirmektedir.  

 Katılımcılardan KÖ19, kaderin evrendeki yasalar üzerinden insan seçimleriyle  

şekillendiğini öğrenmesinin Allah’a dair hissettirdiği duyguyu çok etkilediğini,  sonsuz güven 

ve sonsuz sevgi hissetmesine katkı sağladığını ifade ediyorken; KÖ9, KÖ22, KÖ25, KÖ26, 

KÖ27, KÖ28, EÖ1, seçme hakkı ve özgürlük kavramlarının Allah’a olan sevgisi, saygısını 

arttığını ve daha çok bağlanmasına katkı sağladığını; EÖ13, özgür irade kavramı üzerinden 

Allah’ın şefkat ve merhametini daha çok hissettiğini ve minnettarlık duyduğunu; KÖ26, KÖ27, 

EÖ1, irade ve özgürce seçme hakkı üzerinden Allah’ın insanları kısıtlamadığı ve bir şeyler 

dayatmadığı düşüncesi ile Allah’a daha çok sempati duyduğunu, daha çok bağlandığını, daha 

çok sevdiğini ve ancak bu şekilde insanların gerçek kişiliklerinin ortaya çıktığını, onları 

tanıyabildiğimizi; KÖ18 ise, özgürce seçim yapabilme ve yaşamı şekillendirebilme düşüncesi 

üzerinden Allah’ın insana olan sevgisini ve verdiği değeri daha çok hissettiğini ve Allah’a daha 

çok bağlandığını ifade etmektedir.  

KÖ29, çevresinin etkisi ile önceden yazgıcı kader anlayışına inandığını, “acaba benim 

kaderimde ne var? beni ne bekliyor?” şeklinde kaygılarının olduğunu, derste öğrendiği özgür 

irade üzerinden insanın kaderini kendisinin belirlediği düşüncesi ile çok rahatladığını dile 

getirmektedir. Ayrıca derste öğrendiği, Allah’ın her şeyi bir düzen ve bir amaç çerçevesinde 

yarattığı, yaşamda karşılaşılan kötü şeylerin de bir amacı olduğu, insanın olgunlaşması için 

gerekli şeyler olduğu, bu durumda pes etmeden, Allah’a güvenerek ve yardım isteyerek 

çabalamaya devam etmenin gerektiği bilgisi ile Allah’a daha çok bağlandığını ifade etmektedir.  

KÖ33, ailesinden ve çevresinden gelen anlatılarda yer alan yazgıcı kader anlayışı ile 

düşündüğünde, kader varsa her şey belirlenmiştir, yapacak bir şey yok düşüncesi ile kendisini 

boşlukta hissettiğini ve Allah’a dair sevgisinin azaldığını; kaderin yazgı olmadığı ve  özgürce 

seçim yapabilme durumunda ise iplerin kendi elinde olduğu ve hayatını değiştirebilme 

düşüncesiyle yaşam karşısında daha aktif ve daha rahat hissettiğini; KÖ10 ise, insanların seçim 

ve  emekleriyle daha iyi şeyler yapabileceğini ve hayatı şekillendirebileceğini öğrenmesiyle 

Allah’ın adaletine daha çok güvendiğini ve daha çok çalışma azmi hissettiğini ifade etmektedir.  



261 

 

Katılımcılardan bazıları DKAB dersinde Kader ünitesinin işlenmesinden önce 

yaşadıkları ya da şahit oldukları olumsuz yaşam durumları hakkında sosyal çevreden gelen 

yazgı anlatılarıyla kafalarının karıştığını, Tanrı’ya dair birtakım sorular ve sorgulamalarda 

bulunduklarını ve daha mesafeli hissettiklerini ifade etmişlerdir. Olumsuz yaşam durumlarında 

zarar gören insanların yaşadıklarını haksızlık diye değerlendirmiş ve Tanrı’yı merhametsiz, 

adaletsiz ve kötülük ile bir şekilde ilişkili bir varlık olarak düşündüklerini ifade etmişlerdir.  

Derste öğrendikleri insan iradesine daha çok alan tanıyan kader açıklaması ile yaşadıkları ya da 

şahit oldukları olumsuz yaşam durumlarında insan etkisini fark ettiklerini, bu durumları 

Allah’ın belirlemediği düşüncesi ile rahatladıklarını, sorgulamalarına cevap bulduklarını ve 

Tanrı’ya dair yaşadıkları olumsuz duyguların azaldığını ifade etmektedirler. Tanrı’yı adil, 

merhametli, güven verici bir varlık olarak düşündüklerini ifade etmektedirler.  

“Derste öğrendiklerim beni etkiledi açıkçası. Allah’a karşı bağlılığımı daha çok artırdı. Allah’a 

karşı yine çevremden dolayı kaderi belirlediğini, şanslı şanssız kişileri belirlediğini 

düşünüyordum.  Biraz haksızlık yapan biri gibi düşünüyordum. Ama derste öğrendikten sonra 

böyle bir şey olmadığını anladım.  Allah’ın çok adaletli olduğunu, anladım. KÖ8”   

“Derste öğrendiklerim beni etkiliyor. Olaylar karşısında Allah’a sığınıyorum. İstemediğim 

şeyler veya kötü olaylar oluşunca, yaşamın bir sınav olduğunu düşünüyorum. Bu şekilde olması 

gerekir, diye düşündüğümden Allah’a karşı isyan durumunu ortadan kaldırmış oluyor. Kaderi 

tam manasıyla anlarsak bu sefer olaylara karşı bakış açımız da değişebilir. KÖ6”    

Katılımcılardan KÖ9, KÖ21, KÖ22, EÖ1 ve EÖ6 da DKAB dersinde kader ünitesinden 

önce çevrelerinden gelen yazgıcı kader anlatıları etkisi ile yaşam durumlarında karşılaşılan kötü 

durumlarda kafalarının karıştığını, yaşanan durumları Allah’a nispet ederek “Allah kötülüklere 

neden izin veriyor?” sorgulaması yaptıklarını; derste öğrendikleri, insanların özgürce seçim 

yaptıkları ve seçtiklerinin karşılığını tam olarak alacakları bilgisiyle Allah’ın merhameti ve 

adaletini daha çok hissettiklerini, rahatladıklarını ve Allah’a karşı daha çok güven duyduklarını 

ifade etmektedirler.  

Katılımcılardan KÖ19, KÖ29, EÖ4 ve EÖ14 okul ortamında akranları arasında ya da 

sosyal çevresinde kader hakkında konuşmanın kader kavramı üzerinde daha çok düşünmeye 

yol açtığını, düşünüp araştırdıkça da kader ve ilgili diğer kavramları (külli irade, cüzi irade, 

tevekkül, sorumluluk, vb.) daha doğru anlamlandırabildiklerini ifade etmektedirler. Bu sayede 

Allah’ın yüceliğini daha iyi kavradıklarını, Allah’a hayranlık duyduklarını ve daha çok 

bağlandıklarını dile getirmektedirler. Katılımcılardan EÖ6, EÖ13, EÖ18   insan iradesine alan 



262 

 

tanıyan kader anlayışı ile Tanrı’nın merhametini, şefkatini ve adaletini daha iyi anladıklarını ve 

minnettarlık hissettiklerini ifade etmektedirler.  

Katılımcılardan KÖ43, EÖ18 ve EÖ20 Tanrı’ya ve dine dair duygularının sosyal 

çevrelerinde kader üzerinde gerçekleşen konuşmalardan etkilenmediğini ifade etmektedir.  Bu 

durumda etkili olan faktör olarak Okulda DKAB dersinde öğrendiklerini göstermektedirler.  

Tanrı ve Dine Dair Hissedilen Duyguyu Olumsuz Etkiledi  

Katılımcılardan bazıları DKAB ders öğretmeninin derste genel olarak yada kendisine 

yönelik ilgisiz ve uygunsuz tavırlarından olumsuz etkilendiğini, bu olumsuzluğun dini alana 

dair duygusunu da olumsuz etkilediğini ifade etmektedir.  

“Olumsuz etkiliyor hiç derse giresim gelmiyor. Dine karşı da etkiliyor o hoca anlatıyor çünkü. 

EÖ16”  

“Bizim DKAB dersi biraz sıkıntılıydı. Yani bizim hoca hamileydi, bazen sınıfı terk ediyordu, 

kapıyı çarpıp gidiyordu. Pek verimli bir ders olmadı. Derste çok bir şey işlemedik zaten. O sene 

baya olumsuz etkilendik. KÖ32” 

Katılımcılardan bazılarının ifadelerinde kader anlatılarının insanların yaşadığı anda 

yaşadığı bağlamda ne duyduğuna bağlı olarak olumlu/olumsuz etkilerinin olabileceği 

değerlendirmesi dikkati çekmektedir. Katılımcılar özellikle olumsuz yaşam durumlarından 

geçerken yaşadıkları durumun açıklaması olarak kendilerine sunulan yazgıcı kader anlatısı ile 

Tanrı’ya ve dini alana dair duyu anlamında olumsuz etkilediklerini/etkileneceklerini ifade 

etmişlerdir.  

Katılımcılardan EÖ15 yaşadığı zorlu bir süreç üzerine Allah’tan uzunca bir süre dua ile 

yardım istemesine karşın dualarının karşılık bulmaması durumunu Okulda DKAB dersi 

öğretmenine sorması ve öğretmeninden de “her dua kabul olmaz, kaderdir.” yanıtını alması 

üzerine dine ve Allah’a mesafeli bir duruş ile nihayetlenen yoğun bir sorgulama sürecine 

girdiğini ve sonunda deizmi seçtiğini ifade etmektedir. Katılımcılardan KÖ22, KÖ35, EÖ1 de 

kişinin olumsuz ve zorlu bir süreçten geçerken yaşadıklarının yorumu olarak yazgıcı bir kader 

anlatısı ile karşılaşırsa kişinin ve özellikle çocukların bundan olumsuz etkileneceğini, olayı 

Tanrı’ya nispet ederek sorgulamalarda bulunabileceğini ve Allah’tan uzaklaşabileceğini ifade 

etmektedirler.  



263 

 

Katılımcılardan bazıları DKAB dersinde kader konusu işlenirken özellikle irade ve 

tevekkül kavramları üzerinden getirilen açıklama ile ders kitabında yer alan tanım arasında 

tutarsızlık olduğunu düşündüklerini ifade etmektedir. Derste insan iradesine daha çok alan 

tanıyan kader anlayışı anlatılıyorken ders kitabında yazgıcı kader anlayışının hakim olduğu bir 

tanım yapıldığını ve bu durumun derste irade, tevekkül, emek ve rızık gibi kavramlar 

çerçevesinde getirilen açıklamayı yok ettiğini ifade etmişlerdir. Katılımcılar okuyanlarda 

“olumsuz durumlar yazan bir Tanrı düşüncesi” şeklinde yanlış anlamalara sebep olacağı için 

tanımın düzeltilmesi ya da tamamen kaldırılmasını önermektedirler.   

  “Mantıksız bir şey, DKAB ders kitabı insan iradesinden bahsediyor ama ondan önce kaderin 

tanımını yanlış bir şekilde yapmış. İkisini bağdaştırmışlar, uymuyor. Kafamız karışıyor o zaman. 

KÖ12” 

“Aslında bize yanlış kader anlayışını anlattılar. Ama kaderin tanımını da bize işte: ’Allah 

olayları planlar, olaylar da yeri ve zamanı geldiğinde olur’ şeklindeydi. Çelişki var gibiydi.  

Kader diye verilen tanım yanlış diye bahsedilen kader anlayışı gibiydi. Tevekkül, emek, rızık 

kavramları doğruydu. DKAB dersinde tevekkül kısmı etkiledi beni. Ama ben öyle tekrar kaderin 

tanımını okuduğumda tekrar böyle kafam karıştı. Diğer anlatılanlarla çok uyuşmuyordu bence. 

KÖ13” 

Katılımcılardan KÖ4, KÖ5, KÖ14 ve KÖ15 de ders kitabında kader ünitesi genelinde 

yer alan kavramsal açıklamalar ile kader tanımının çeliştiğini ve tanımın yazgıcı bir anlayışı 

ifade etmesi dolayısıyla zihinlerinin karıştığını ve bu durumdan olumsuz etkilendiklerini dile 

getirmektedirler.  

 

4.5.7. DKAB Dersi Kader Öğretimi Pratiğinin Tanrı Tasavvuruna Etkisi 

DKAB dersi kader öğretimi pratiğinin katılımcıların Tanrı tasavvurları üzerinde etkili 

olduğu görülmektedir. Katılımcılardan bazıları kader olgusu üzerinden Tanrı’yı, evrenin 

yasalarını koyan bir varlık, kompleks sistem tasarımcısı, özgürlük veren bir varlık, güçlü ve 

hayata müdahil bir varlık, yüce koruyucu, adil, merhametli ve suçlulara ceza veren bir varlık 

olarak tarifliyorken; sayıca az olmakla birlikte bazı katılımcılar da Tanrı’yı kötü kader yazan ve 

hakkında tutarsız bilgilerin bulunduğu bir varlık olarak tariflemektedirler.  

DKAB dersi kader ünitesinden öğrendikleriyle kaderi, ölçü, düzen ve evrenin yasaları 

olarak düşünen katılımcıların, Tanrı’yı evrenin yasalarını koyan bir varlık veya kompleks 

sistem tasarımcısı olan bir varlık ya da yüce bir varlık olarak tasavvur ettikleri görülmektedir.  



264 

 

 “Çevremde alın yazısı diyenler vardı. Kur’an kursundakiler bile alın yazısıdır, diyordu.  Ama 

okulda derste anlatılınca önce böyle bir kafam karışıyordu. Ama sonra oturdu. Kaderin Allah 

tarafından konan evrendeki yasalar olduğunu ve bizim seçimlerimizle hayatımızın şekillendiğini 

öğrendim. KÖ19”  

“Kader hakkında konuştukça karmaşık bir sistem olduğunu anlıyorum. Hani bu böyle domino 

taşları gibi bir sistem oluyor. Mesela birinin yaptığı bir hareket öbürünü etkiliyor. Hepsi 

birbiriyle ilişkili bir sistem gibi. Allah hakkında düşününce bu sistemi tasarlayan bir varlık 

olarak yüceliğini, ne kadar düşünceli bir varlık olduğunu anlıyorum. EÖ4” 

“Kader hakkında düşününce Allah’ın yaptığı şeylere hayret ediyorum. Mesela hani ölümümüz 

ve doğumumuzu o belirliyor. Böyle yüce bir varlık bizi koruyor. KÖ29” 

Katılımcılardan bazıları DKAB dersinde kader ünitesinden öğrendikleri Allah’ın külli 

iradesiyle varoluşa ve evrenin işleyişine koymuş olduğu düzen ve yasalar ile tevekkül 

kavramları üzerinden Allah’ı güçlü ve hayata müdahil bir varlık olarak tasavvur etmektedirler.  

“Kader hakkında öğrendiklerimizle Allah’ın bir gücünü görmüş oluyoruz. İnsanın doğumunu 

ve ölümünü belirliyor. EÖ3”  

“Derste öğrendikten sonra işte kafam daha da netleşti. Tevekkül irade gibi şeyler. Allah’ın bize 

daha yakın, daha güçlü olduğunu anladım. KÖ20”  

DKAB dersinden önce sosyal çevrelerinin etkisi ile kaderi yazgı olarak düşünen 

katılımcılar, derste kader ünitesinde öğrendikleri, irade, özgür seçim yapabilme, hayatı 

şekillendirebilme, tevekkül vb kavramların da etkisi ile kaderi insan iradesine alan tanıyan bir 

anlayışla düşünmeye başladıklarını ve Allah’ın adaletini daha çok hissettiklerini ifade ederek 

Tanrı tasavvurlarında adalet özelliğini ön plana çıkarmışlardır.  

“Önceden kader belirlenmiş gibi düşünüyordum. Derste kader değişebiliyor, deyince. İlk başta 

aklımız almıyor ya, şaşırdım. Ama daha sonradan insanların kendi emekleriyle daha iyi bir 

şeyler yapabileceğini düşündüm. Ama şimdi değişebileceğini düşünüyorum. Daha çok çalışma 

azmi ve istersen başarırsın gibisinden düşünüyorum. Allah’ın adaletine daha çok güvendim. 

KÖ10” 

“Allah’a karşı yine çevremden dolay kişileri şanslı şanssız diye belirlediğini düşünüyordum 

eskiden. Biraz haksızlık yapan gibi düşünüyordum. Dersten sonra düşüncem değişti. İnsanlara 

seçme özgürlüğü verdiğini öğrendim. Allah’ın çok adaletli olduğunu ben aslında daha yeni yeni 

fark etmeye başladım. KÖ8” 



265 

 

DKAB dersi kader ünitesinde öğrendiklerinin etkisiyle kaderi insan iradesine alan 

tanıyan bir bakış açısıyla düşünen katılımcılar Tanrı’yı özgürlük veren bir varlık olarak tasavvur 

ettiklerini ifade etmektedirler.  

“Önceden kadere inanıyordum. Kader, kısmet işte.  Kaderimde varmış, işte olacağı varmış. 

Kısmet deyip, ona inanıyordum küçükken. Derste öğrendikten sonra şu an öyle inanmıyorum, 

insanın seçtiğini düşünüyorum. Allah’a olan inancım daha çok arttı. Allah’ın yaşantımızı 

belirlemeyip, bizlere irade vermesi, insana olan sevgisini, verdiği değeri gösteriyor. Allah 

benim yanımda daha fazla yüceliyor. KÖ18.” 

Yaşam durumları nasıl şekilleniyor meselesini sınav olgusu üzerinden açıklayan 

katılımcılar olumsuz yaşam durumlarını bir sınav konusu olarak değerlendirdiklerini ve ancak 

bu şekilde yaşanan acıları kişilerin hak ettiği bir durum olarak, adalet kavramı ekseninde 

açıklayabildiklerini ifade etmektedirler. Bu düşünce ile Tanrı’yı merhametli ve suçlulara 

cezasını veren adil bir varlık olarak tasavvur etmektedirler.  

“Bence hani bu alın yazısından çok imtihan daha olumlu gibi geliyor bana. Nasıl daha olumlu? 

İşte hani yaptığımız günahlar, işlediğimiz günahların hem cezası bu dünyada da verilebiliyor. 

Diğer dünyada da veriliyor ya işte o yüzden olabilir. Hani imtihan bu dünyadaki ceza 

olabildiğinden. O yüzden biraz daha kabul edilebilir geldi. Bence öyle kendileri hak etmişlerdir 

yoksa Allah kuluna neden öyle acı çektirsin ki? Mantıksız geliyor. Allah merhametlidir, 

suçlulara cezasını verendir. KÖ22” 

Katılımcılardan bazılarının çevrelerinden ve okul öğrenmelerinden gelen farklı kader 

anlatılarında ve yaşam durumları yorumlarında geçen terminolojiyi tutarlı bir bağlamda 

anlamlandıramadıkları görülmektedir. Zihinlerinin karıştığı görülen katılımcıların bu zihin 

karışıklığı Tanrı tasavvurlarına da yansımaktadır. Tanrı hakkında da zihinleri karışan 

katılımcılardan bazıları Tanrı’ya ve dine dair mesafeli bir duruş benimsemişlerdir.   

“Çevrem genelde Müslüman olduğu için, herkes kadere bağlıyor. Biri dua ediyor hani kabul 

olursa tamam ama kabul olmazsa, kader diyorlar. O zaman dua etmenin ne mantığı var? Her 

şey kadere göre yaşanacaksa, biz niye dua ediyoruz? Din öğretmenleri kader diyor. Kader 

mantıksız olan bir şey, kader dinin içinde olan bir şey. O mantıksız olduğu için hani dini de 

bozuyor. EÖ15” 

 

 

 



266 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

 

5. TARTIŞMA SONUÇ VE ÖNERİLER 

 

Araştırma sonunda ulaşılan teorik yapı 5 bileşenden oluşmaktadır. Bunlar, Tanrı 

düşüncesiyle ilk temas nasıl gerçekleşiyor, Tanrı tasavvuruna dair referans noktalarının oluşum 

süreci ve kader algısı, Tanrı düşüncesinin sorgulanması ve kader algısı, Tanrı düşüncesinin 

şekillenmesi ve dini yönelimler ve DKAB ders pratiğinin Tanrı düşüncesi ve dini yönelimin 

şekillenmesindeki etkisi/yeri şeklindedir.  

Tanrı Düşüncesiyle İlk Temas Nasıl Gerçekleşiyor 

Tanrı düşüncesi ile ilk temasın aile, okul öncesi eğitim kurumları, yatılı okullar, sevgi 

evleri ve okullardaki DKAB dersleri gibi ortamlarda yaşanan etkileşim içinde kurulduğu 

öğrencilerin geçmiş yaşantılarından yola çıkarak paylaştıkları anlatılardan ortaya çıkmaktadır. 

Katılımcı anlatılarından ortaya çıktığı üzere Tanrı düşüncesi ile ilk temas, yaşa göre değil, 

yaşanılan ortama, etkileşim biçimlerine ve dinsel deneyimlerinin yoğunluğuna göre 

gerçekleşmektedir. Bu durum, katılımcılar hatırlayabildikleri ölçüde yansıttıkları için, Tanrı 

düşüncesinin oluşması ve şekillenmesinde hangi yaş aralığının belirleyici olduğu, yaşla ilgili 

evreler bakımından, kesin bir sonuç anlamına gelmemektedir. Çalışmamızda yaştan ziyade 

temasın nasıl kurulduğu, hangi ortamlarda ve yaşantılar çerçevesinde şekillendiği daha bariz 

bir şekilde ortaya çıkmıştır.   

Tanrı düşüncesinin oluşum sürecinde çocukların iki yoldan hareket ettiklerini ifade eden 

Yavuz yetişkinlerin desteği ile geliştirilen yol olarak tariflediği eğitim ve öğretimi, zihinsel 

faaliyetler için imkanlar sunan, itici bir güç olarak değerlendirmektedir. Çocuğun, sosyal 

çevresinden, düzenlenmiş taslaklar hâlinde aldığı dinî bilgilere dayanarak geliştirdiği dini 

düşüncesinde yetişkinlerden yararlandığını ve onları yardıma çağırdığını ifade etmektedir.488 

Bulgulara göre, çocukların Tanrı düşüncesiyle ilk temaslarının çoğunlukla aile 

bağlamında Tanrı ve dini alana dair yapılanlar ve konuşulanlar üzerinden gerçekleştiği ortaya 

çıkmıştır. Bu süreç çoğunlukla kendiliğinden başlamaktadır. Çocuk ailesinin Tanrı ve dine dair 

bakışını, tutumlarını büyük bir dikkatle gözlemlemekte ve örnek almaktadır. Çocuklarda Tanrı 

 
488  Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 148-149. 



267 

 

tasavvurunun oluşması süreci üzerine odaklandığı bir çalışmada Heller, çocuklarda Tanrı 

tasavvurunun ve inancının şekillenmesi sürecinde çocuğun ailesiyle kurduğu ilişki ve 

etkileşimin etkili olduğu şeklinde benzer bir tespitte bulunmaktadır. 489 Yıldız da çocukların 

Tanrı düşüncesini öğrenmeye başladığı ve etkisinde kaldığı ilk referans grubunun ailesi 

olduğunu ifade etmektedir.490 

Yavuz’a göre, çocuk merakı, ilgi ve düşünceleri Tanrı’ya ve dinî alana yöneldiğinde 

sürekli sorarak bilgi sahibi olmaya çalışmaktadır. Bu arayış, tatmin edici cevaplar alıncaya 

kadar devam etmektedir. 491 Çalışmamızda küçük yaşlarda Tanrı’ya dair ilk soruların aile 

üyelerinden daha yakın hissedilen, daha kolay iletişime geçilen kişilere yöneltildiği 

görülmektedir. Bu etkili kişi ailesiyle birlikte kalan katılımcılarda daha çok anne ya da babadan 

biri, çoğunlukla da anne olarak karşımıza çıkmaktadır. Bazen de sayıca az da olsa, daha çok 

güvenilen ve iyi bir iletişim yakalanan başka bir aile bireyi, dayı, dede veya hala olabilmektedir. 

Ailesinden uzakta sevgi evlerinde ya da görme engelliler okul pansiyonunda yatılı kalan 

katılımcılar için bazen kurumda çalışan biri, bazen kurumda kalan daha büyük bir çocuk, bazan 

bir arkadaş, bazen kuruma din dersi için gelen öğretmen ya da çevresinde iletişim kurabileceği 

kimse yok ise internet ortamı referans noktasını oluşturmaktadır. Dolayısıyla ilk Tanrı 

tasavvurunun oluşmasında çocuğun bağlandığı ve iyi iletişim kurduğu bu kişinin Tanrı algısı 

ve anlatımları etkili olmaktadır. Karaca, dini gelişim alanında yapılan çalışmalara atıf yaparak 

çocuğun dindarlığının babadan daha çok anneyle ilişkili olduğunu belirtmektedir. Anne-babanın birlikte 

icra etmiş oldukları dinî pratiklerin çocuk dindarlığı üzerindeki etki gücünün arttığını da eklemektedir.492  

Bazı katılımcılar küçük yaşlarında ailelerinin kendilerine sunduğu bakış açısı, vizyon 

ve eğitim imkanları ile evrenin varoluşuna dair kitaplarla erken tanıştıklarını ifade 

etmektedirler. Merak ettiklerini aile bireyleri ile rahatlıkla konuşabildikleri ve evrenin 

yaratılışındaki mükemmellik üzerinden Tanrı’yı ve yüceliğini tasavvur etmeye çalıştıkları 

görülmektedir. Burada yine aile ortamındaki etkileşimin altı bir kez daha çizilmektedir.    

Mitat Enç Görme Engelliler Orta Okulu pansiyonunda yatılı kalan öğrencilerden 

bazıları ile T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler İl Müdürlüğü Sevgi Evleri’nde ikamet eden 

öğrencilerden bazılarının kuruma gelmeden önce aileleriyle benzer süreçler yaşadıkları 

anlaşılmaktadır. Aileleriyle birlikte bu süreci deneyimleyemeyen öğrencilerin ise Tanrı 

 
489  Heller, The Children’s God, 76-93.    
490  Yıldız, Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi, 10. 
491  Kerim Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 149. 
492  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 42. 



268 

 

düşüncesi ile ilk temaslarını kurumdaki yaşıtları, iletişim halinde oldukları kurum çalışanları ya 

da kuruma din dersi için gelen hocalar/öğretmenler ile diyalogları üzerinden yaşadıkları 

anlaşılmaktadır. Bu bağlamdaki katılımcıların ilk Tanrı tasavvurlarının kendilerini yakın 

hissettikleri, iyi iletişim kurabildikleri kişiler ile temasları üzerinden, onların Tanrı tasavvurları 

ve anlatımları doğrultusunda oluştuğu ortaya çıkmaktadır. Okul öncesi çağı çocukları üzerinde 

yapılan çeşitli araştırmalar da çocukların, sevgi ve ilgi gösteren kişiler ile yoğun etkileşim 

yaşadıkları ve dini konularda onları örnek aldıkları sonucunu ortaya koymaktadır.493  

Tanrı düşüncesiyle ilk temas sürecinde okul ve benzeri ortamların da etkili olduğu 

ortaya çıkan bir durumdur. Sevgi evlerinde ve ilk okuldan itibaren görme engelliler orta okulu 

pansiyonunda ikamet eden katılımcılardan çoğunun Tanrı hakkındaki bilgileri ilk defa okulda 

duydukları tespit edilmiştir.  

Bulgulardan hareketle Tanrı düşüncesi ile ilk temas sürecinde akranların da etkili olduğu 

anlaşılmaktadır. Özellikle çok küçük yaşlarından itibaren sevgi evlerinde ikamet eden 

katılımcılar açısından akran etkisinin daha baskın olduğu tespit edilmiştir. Benzer gelişim 

özelliklerine ve sosyal birikime sahip arkadaşlar arasında dini alana dair ortak ilgi, merak ve 

soruların etkisiyle görüş alışverişi yaşanmaktadır. Bu paylaşım karşılıklı bilgilenmeyi 

sağlayabildiği, dini alana dair ilgiyi artırabildiği gibi eksik ve yanlış bilinen dini konuların 

diğerlerini olumsuz etkilemesi gibi sonuçlara da yol açabilmektedir.  

Benzer bir değerlendirme ile Karaca, sosyalizasyon sürecinin diğer boyutlarında olduğu 

gibi dini sosyalizasyon sürecinde yetişkinler kadar yaşıtların etkisini vurgulamaktadır. Bu 

etkinin yaşla birlikte ergenliğe doğru arttığını ifade etmektedir. 494  

Akranlar arasında Tanrı ve dine dair korku durumlarının paylaşıldığı da görülmektedir. 

Herkes kendi korku anlatısını paylaştığında korku durumunun etkisi de katlanmaktadır.  

Cehennemde yanma, çarpma, çarpılma durumlarının vurgulandığı ve Tanrı düşüncesini bir 

disiplin aracı olarak kullanma amacı güden anlatılarda Tanrı her daim gözetleyen, yanlışları 

tespit eden ve yapılan yanlışlara ceza veren bir varlık olarak tasvir edilmektedir. Bu anlatılar 

etkisi ile Tanrı düşüncesi çocuğun zihninde, cehennem ve cezalandırma ile 

ilişkilendirilebilmektedir. Bu durum çocuğun Tanrı’yı kendisine zarar verebilecek, 

cezalandıracak, korkulması gereken ve nihayetinde uzak durulması gereken bir varlık olarak 

algılamasına yol açabilmektedir.  

 
493  M Akif Kılavuz, “Anne Baba Örnek Davranışlarının Çocukların ve Ergenlerin Dinî Kişiliğinin Oluşumuna 

Etkileri”, T.C. Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 14/2 (2005), 46. 
494  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 43; Bakırcıoğlu, Eğitim ve Psikoloji, 46; Selçuk Budak, Psikoloji Sözlüğü 

(Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2017), 29. 



269 

 

Çocukluk dönemi dini inançlarına ilişkin yapılan araştırmalar, çocukların ekseriyetle 

“somut bir Tanrı tasavvuruna” sahip olduklarını bildirmektedir.495 İlk tasavvurlarda Tanrı 

çoğunlukla insani özellikler taşıyan bir varlık olarak tasavvur edilmektedir. Bu durum 

çocukların yaşları küçüldükçe daha belirgin bir nitelik kazanmaktadır. Ancak çocuklar, Tanrı’yı 

birtakım insani özelliklerle düşünseler bile o üstün özelikleri olan bir varlıktır.496 Benzer bir 

değerlendirme ile çocuğun erken dönem dini kavramlarının antropomorfizm yönelimli 

olduğunu belirten Allport, bu durumu çocuğun tecrübe dünyasındaki bütün güçlü ve sevgi dolu 

aktörlerin hepsinin insan olmasının doğal bir sonucu olarak değerlendirmektedir.497 

Çalışmamızda ortaya çıkan sonuç alanın verileri ile örtüşmektedir. Bulgulara göre, Tanrıya dair 

geliştirilen ilk tasavvurlar somut ve çoğunlukla antropomorfist karakterdedir. Katılımcılardan 

çoğunun toplumda hakim olan ataerkil düşünce yapısının etkisi ile Tanrı’yı daha çok erkek 

cinsiyetinde tasavvur etme eğilimleri dikkat çekmektedir.  

Tanrı düşüncesi ile ilk temas sürecinde Tanrı’nın neye benzetildiği ve nerede olduğuna 

dair ifadeler dikkat çeken sonuçlardan biridir. İlk Tanrı tasavvurlarının bilişsel ve duyuşsal 

açıdan gelişmişlik düzeylerinin getirdiği sınırlılıklar sebebiyle somut ve çoğunlukla 

antropomorfist karakterde olduğu görülmektedir. Yetişkin dünyasından Tanrı’nın yukarda 

olduğuna dair gelen anlatıların etkisi ile katılımcılardan bazılarının Tanrı’yı gökyüzü ile ilgili 

bir cisme benzetme eğiliminde oldukları anlaşılmaktadır. Katılımcılardan pek çoğu Tanrı’nın 

bulunduğu yer olarak yukarı, gökyüzü ve evreni işaret etmektedir. Çalışmamızda elde ettiğimiz 

bulgular Yavuz’un bulgularından farklılık arz etmektedir. Zira Yavuz, çalıştığı örneklemden 

hareketle çocuklarda, insanî özellik taşıyan Tanrı tasavvuruna sayıca az rastlandığını, buna karşılık 

Batıdaki araştırmaların çocukların Tanrı'yı insanî özellikler taşıyan bir erkek olarak tasavvur ettiklerini 

gösterdiğini, ifade etmektedir. Yavuz, çocukların Tanrı’nın bulunduğu yer olarak “gökyüzünde ve her 

yerde” şeklinde düşündüklerini, ifade etmektedir.498 Tanrı’nın bulunduğu yer hakkındaki bu tespit 

bulgularımızla uyuşmaktadır.   

Katılımcılardan birkaçı yakın sosyal çevresinden gelen, soyut Tanrı tasvirinin etkisi ile 

Tanrı’yı bir şeye benzetmemeye gayret etmekte ve kendince oluşturduğu, soyuta yaklaştırılmış 

bir tasavvur tariflemektedirler.  

 
495  Hayati Hökelekli, Din Psikolojisi, 264-265. 
496  Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 159-162; Köylü, “Çocukluk Dönemi Dini 

İnanç Gelişimi ve Din Eğitimi”, 139.      
497  Allport, The Individual and His Religion, 30-31. 
498  Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 182. 



270 

 

Katılımcılar tasavvurlarında Tanrı’nın ne olduğuna dair sosyal çevrelerinden gelen 

anlatılarda yer alan dini terminolojiyi de kullanmaktadırlar. Bu bağlamda tasavvurlarında 

Tanrı’yı var olan, tek olan, yüce, eşsiz, benzersiz, her an her yerde olan, her daim izleyen, her 

şeyi bilen, her şeyi idare eden, kadiri mutlak yaratıcı olarak nitelendirmektedirler. Katılımcılar 

Tanrı’nın varlığa davranışı ile ilgili yine sosyal çevrelerinden gelen Tanrı anlatılarındaki dini 

terminolojinin etkisi ile Tanrı’yı yarattığı varlıkları seven, şefkat gösteren, iyi, merhametli ve 

hoşgörülü davranan, her daim izleyen, her şeyi gören, her şeyi bilen ve her şeyden haberdar 

olan, yapılanları kaydeden ve hesaba çeken bir varlık olarak tasavvur etmektedirler. Ayrıca 

Tanrı’yı insana benzetme eğilimi ile Tanrı-insan ilişkisini ve Tanrı’nın insana davranışını anne-

çocuk ilişkisi, annenin çocuğuna dair duygusu ve davranışı üzerinden anlatma çabaları dikkat 

çekmektedir.  

Yavuz, çocukluktaki Tanrı tasavvurunun çoğunlukla çevreden öğrenilen dini 

terminoloji üzerinden oluştuğunu ifade ederek, bunları altı grupta ortaya koymaktadır: İlâhî 

varlık olarak, yaratıcı varlık olarak, hayatın bağlı olduğu varlık olarak, kendine özgü fiilleri 

olan bir varlık olarak, hayatın düzenleyicisi bir varlık olarak ve iyiliği emreden-kötülüğü 

yasaklayan bir varlık olarak Allah.499 Araştırmamızda bu bağlamda ulaştığımız sonuç Yavuz’un 

tespitleriyle örtüşmektedir.  

Tanrı düşüncesi ile ilk temas ve Tanrı tasavvuru oluşturma sürecinde aileden ve yakın 

sosyal çevrenden gelen anlatılar önem arz etmektedir. Burada Tanrı daha çok dini terminoloji 

üzerinden, yetişkin algısına hitap eden bir şekilde, soyut ve aşkın bir varlık olarak 

anlatılmaktadır. Çocuk, kasıtlı veya kasıtsız sunulan bu anlatıları kendi gelişmişlik düzeyi 

özellikleri ve sınırlılıkları bağlamında ele alıp, düşüncesine ve duygusuna konu edinmektedir. 

Benzer bir değerlendirme ile Allport, yetişkinlerin Tanrı ve dine dair anlatılarında kullandıkları 

kavramları çocukların kendileri seviyesinde bir algıya indirgeyerek örgütlediklerinden 

bahsetmektedir.500 Çocuklar somut algılama eğilimi ile Tanrı’yı somut bir şeye benzetmekte ve 

insani özellikler atfetmektedirler. 

Kendi ailesiyle ikamet etmeyen katılımcıların Tanrı düşüncesi ile ilk temas sürecinde 

yetişkin dünyasının sağlayacağı rehberlik ve desteği yeterince alamadıkları görülmektedir.   

Katılımcılar yaşları ve gelişmişlik düzeyleriyle bağlantılı olarak geliştirdikleri Tanrı 

 
499  Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 181. 
500 Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 27; Allport, The Individual and His Religion, 28-31.   



271 

 

tasavvurlarını, çoğunlukla akranları ile yaptıkları paylaşımlar ve internet ortamından gördükleri 

farklı yönelimlerden hareketle değerlendirme şansı yakalamaktadırlar.   

İlk Tanrı Tasavvurları yakın sosyal çevreden gelen, ki bu çoğunlukla aile bireyleri 

olmaktadır, Tanrı anlatılarında yetişkinlerin ön plana çıkardıkları özellikler, anlatış tarzı ve 

amacı üzerinden şekillenmektedir. Yetişkinlerin Tanrı hakkındaki anlatılarında bazı özel 

amaçlar güttükleri anlaşılmaktadır. Amaçları doğrultusunda Tanrı’nın bazı özelliklerini ön 

plana çıkardıkları ve amaçlarıyla bir bağlam kurarak anlattıkları görülmektedir.  Bazı 

katılımcıların Tanrı anlatılarında “Tanrı’nın her yerde olması, her daim izlemesi” 

terminolojisinin Tanrı’nın yanımızda olduğu, her daim bizi izlediği, bizi sevdiği ve koruduğu 

ile ilişkilendirilip, çocuğa manevi bir destek sunma amacı güdüldüğü görülmektedir. Bu süreç 

ile çocuk yalnız kaldığı durumlarda da varlığı ve takibi sayesinde güven ve korunma duygusu 

ile ilişkilendirdiği Tanrı’yı bağlanılacak, sığınılacak, güven ve huzur kaynağı bir varlık olarak 

görme eğilimine girmektedir. Bazı anlatılarda da “bak Tanrı seni izliyor, ona göre davran” 

“Tanrı her yerdedir, yapılanları tespit eder, yanlışlara cehennemde ceza verir.” şeklinde 

Tanrı’nın bir disiplin vasıtası olarak anlatıldığı görülmektedir. Bu süreç ile çocuk, yaşı ilerlese 

de sürekli bir kontrol edilme, sürekli bir baskı altında hissetme ve cezalandırılma korkusu ile 

ilişkilendirdiği Tanrı’yı sakınılacak, korkulacak bir varlık olarak görme eğilimine 

girmektedirler.  

Çocuğu disipline etmek adına Tanrı’nın bir ceza figürü olarak sunulmasının yanlışlığına 

dikkat çeken Karaca, çocuk zihninde Tanrı’nın bir korku figürü olarak kodlanmasına sebep olan 

bu tavrın gençlik ve hatta yetişkinlik dönemi dindarlığını olumsuz yönde etkileyebileceğini ve 

geri dönüşü zor olan kalıcı hasarlar bırakabileceğini ifade etmektedir.501   

Ben merkezcil düşünme eğilimiyle bazı katılımcıların dualarının kabul olup/olmaması 

durumu bağlamında Tanrı ile ilişkilerini insanlar arası alış-veriş ilişkisi ekseninde kurdukları 

görülmektedir. İstediği ve dua ettiği bir şey gerçekleşmediğinde karşılık olarak o da Tanrı ile 

ilişkisinde olumsuzluk duygusunu harekete geçirebilmektedir.  

Tanrı Tasavvurunda Referans Noktalarının Oluşumu 

Tanrı tasavvurunun şekillenme sürecini etkileyen referans noktası olarak, Tanrı 

tasavvurunda somuttan soyuta değişen kavrayış ve dönüşümler, ailenin dine dair tutum ve 

davranışları ile ailede yapılanlar, aktarma biçimleri, yetişkin dünyasının şablonları ve sorunları, 

 
501  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 18. 



272 

 

çevreden gelen dini anlatılar ve bu anlatılarda yer verilen kurumsal dini açıklamalar /dini 

terminoloji bileşenlerine ulaşılmıştır.  

Yıldız, çocukların Tanrı tasavvurunun, yaşla birlikte değişip, geliştiğini; eğitimsel, 

tarihsel, sosyal-kültürel ve mezhepsel şartlarla şekillendiğini ifade etmektedir. 502 Dini öğrenme 

sürecinde bireyin referans kaynakları hakkında Yavuz, başta ebeveyn olmak üzere oyun ve okul 

arkadaşları, iletişim halinde olunan akrabalar, komşular ve diğer insanlar, gidilen okul, cami, 

dinî kurslar; okunan kitap, gazete, dergiler; seyredilen filmler, diziler, radyo programları ve 

sanat eserlerine işaret etmektedir. 503  Ulaştığımız sonuçlar Yıldız ve Yavuz’un tespitleriyle 

uyum arz etmektedir. 

Elkind, ergenlik döneminde hız kazanan fiziksel ve zihinsel gelişime paralel ilerleyen 

olgunlaşma ve deneyimde yaşanan artışın ergenlik çağındaki bireylerde yeni bir zihinsel sistem 

ortaya çıkardığını ifade etmektedir. Bu zihinsel gelişme ile gencin, altta yatan nedenleriyle 

birlikte ilişkilerin kavranması ve bunlara dair teoriler inşa etme şeklinde düşünsel bir seviye 

kazandığı tespitinde bulunmaktadır.504  

 Çalışmamızda Tanrı tasavvurunun şekillenmesi sürecinde ilerleyen yaşlarla birlikte 

çocuğun zihin yapısının bilişsel ve duyuşsal olarak olgunlaşması ile soyutlama yeteneğinin 

artması önemli bir referans kaynağı olarak ortaya çıkmaktadır. Gelişen bilişsel ve duyuşsal 

özellikleriyle birlikte bireyin soyut bir Tanrı düşüncesini ve Tanrı’ya dair özellikleri daha rahat 

ve daha doğru bir şekilde kavrayabildiği görülmektedir. Bu bağlamda somut, antropomorfist ve 

ben merkezcil karakter taşıyan ilk Tanrı tasavvurunun ilerleyen yaşlarla birlikte, düzeyi kişiden 

kişiye değişmek üzere, daha soyut ve Tanrı ile kurduğu ilişkiye sadece kendi açısından 

bakmayan, Tanrı’yı ve Tanrı’nın diğer varlıklarla ilişkisini de hesaba katan bir bağlama 

dönüştüğü tespit edilmiştir. Yıldız, 13-15 yaş düzeyinde, Tanrı tasavvurunda antropomorfik 

özelliklerin kaybolmaya başladığını, tasavvurun daha soyut hale dönüştüğünü tespit etmiştir. 

Tanrı’nın görülmez ve maddi olmayan bir varlık olarak tasavvur edilmeye başlandığına ve 

tasavvurların, tasviri, fiziksel özelliklerden ziyade bireyin, sevgi, güven gibi duygularının 

yansımalarını içerdiğine işaret etmektedir.505 

Aynı yaşta olan katılımcılardan bazılarının olgunlaşma sürecinde diğerlerinden önde 

oldukları, bilişsel ve duyuşsal açıdan daha hızlı geliştikleri, Tanrı ve dini alana dair konuları 

 
502  Yıldız, Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi, 10. 
503  Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 33-34. 
504  Elkind, “The Origins of Religion in the Child”, 40-41. 
505  Yıldız, Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi, 202. 



273 

 

daha rahat düşündükleri ve kendilerince bir karara bağlayabildikleri; bazılarının ise yaşıtlarına 

göre biraz daha geride kaldığı, somut düşünme eğilimine daha yakın durduğu ve Tanrı’yı 

tasavvur ederken bir miktar soyuta yaklaşsa da hâlâ ilk Tanrı tasavvurunun etkisinde kaldığı 

tespit edilmiştir. Benzer bir değerlendirmede bulunan Bilgin ve Selçuk, bilinçli öğrenme çağı 

olarak değerlendirdikleri bu dönemde, din dilinin oldukça ilerlediğini, kavramların dış ve somut 

anlamlarının ötesinde soyut anlamlarının kavranabildiğini ve manevi alanın daha rahat 

anlaşılabildiğini değerlendirmektedirler. Ancak az yetenekli ergenlerin, önceki dönem 

eğilimlerinin etkisiyle bir süre daha antropomorfik Tanrı tasavvuru eğilimlerinin devam 

edebildiğini; buna karşın gelişmiş ergenlerin, Tanrı’yı somutluktan ziyade aşkın soyut bir varlık 

olarak tasavvur edebildiklerini bildirmektedirler.506   

Katılımcılardan bazılarının somut/soyut Tanrı düşüncesinde gidip geldikleri 

görülmektedir. Kişiden kişiye değişmek üzere bazılarının soyut bir Tanrı düşüncesinde Tanrı ile 

tam etkileşim hissedemedikleri anlaşılmaktadır. Özellikle dua ettiklerinde, yardıma ihtiyaç 

hissettiklerinde ve Tanrı ile bireysel iletişim kurmak istediklerinde somut bir Tanrı düşüncesine 

dönme eğilimleri dikkat çekmektedir. Yıldız, 13-15 yaş gurubundaki çocukların, zihinsel olarak 

daha çok bir geçiş dönemi yaşadıklarını, Tanrı’nın özelliklerinin kavranabilirlik düzeyine 

paralel olarak zaman zaman kararsız kaldıklarını, bazen soyut, bazen de az da olsa somut 

işlemler dönemlerinin özelliklerini gösterdiklerini tespit etmiştir. Bulgularımız Yıldız’ın ortaya 

koyduğu bu sonuç ile örtüşmektedir.507 

Tanrı hakkında konuşulurken eskiden olduğu gibi sadece özelliğin söylenip 

bırakılmadığı, özelliklerin yaşama yansıması bağlamında ele alındığı ve çok boyutlu 

değerlendirmelere gidildiği görülmektedir. Bu değerlendirme sürecinde birey artık sosyal 

çevreden Tanrı, özellikleri ve bu özelliklerin hayata yansımasına dair gelen farklı anlatıları 

birlikte ele alabilmekte ve kendince sentezlemeye çalışmaktadır. Örneğin katılımcılardan 

bazılarının sosyal çevreden gelen “Allah her şeyi bilir.” terminolojisi ile kadere dair farklı bakış 

açılarını (“kader yazgıdır.” ve “insan iradesiyle yaşamını şekillendirebilir.”) birlikte 

değerlendirme ve meseleye dair bir senteze ulaşma gayretleri dikkat çekmektedir. Bu çerçevede 

ulaştığımız sonuçlar dînî gelişim bakımından alanın ortaya koyduğu veriler ile uyumluluk arz 

etmektedir. Goldman’ın Dini Gelişim Teorisi’ne atıf yaparak Karaca, 13/14 yaşından itibaren 

bireylerin tümdengelimli, hipotetik sözel önermeler şeklinde düşünme yetisine sahip 

olduklarına işaret etmektedir. Ona göre gelişen soyut düşünme yetisiyle çelişkileri fark eden ve 

 
506  Bilgin - Selçuk, Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri, 84. 
507  Yıldız, Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi, 225. 



274 

 

tutarlılık gayretiyle başka hipotezleri deneyebilen ergen düşüncesi, artık teorik düşünceden yola 

çıkarak gerçeklere doğru ilerleyebilme yeterliğine erişmiştir. 508 

Yıldız, Goldman ve Thackeray’a atıf yaparak, bir çocuğun Tanrı inancının, onun 

ailesiyle olan ilişkileriyle, ailede dini alana dair yapılanlarla ve aldığı bilgilerle alakalı olduğunu 

ifade etmektedir.509 Çalışmamızda da ilk temas sürecinde olduğu gibi ilerleyen yaşlarda da aile 

bağlamının Tanrı tasavvurunun şekillenmesi sürecindeki etkisinin ve öneminin devam ettiği 

ortaya çıkmıştır. Yaşamlarında dine önem veren ailelerden bazılarının Tanrı ve kader hakkında 

eksik ve yanlış bir düşünce oluşturabilecekleri kaygısı ile çocuklarını bu konular hakkında 

düşünmekten, soru sormaktan uzaklaştırma eğilimleri dikkat çekmektedir. Çocuğun da ailesinin 

bu tavrını benimsediği/ benimsemiş gözüktüğü anlaşılmaktadır.  

Birincil sosyalleşmenin yaşandığı aile ortamının katılımcıların Tanrı tasavvuru ile ilgili 

referans noktalarının oluşmasında oldukça etkili olduğu görülmektedir. Aile yaptıklarıyla, 

yapmadıklarıyla, doğru ya da yanlış yaptıklarıyla çocuğun yaşamını ilk anlarından itibaren 

şekillendiren çok güçlü bir bağlam ve sosyolojik bir kurum olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Çocuk kendisine, yaşama, Tanrı’ya ve dine dair ilk temasını aile üzerinden ve ailenin 

benimsediği bağlam, tutum ve birikim üzerinden yaşamaktadır. Bu noktada aileden gelen dini 

anlatıların, ailenin dini söyleminin, aile ortamında yapılan dini uygulamaların, öğrenciyi 

ilerleyen yaşlarında Tanrı ve dine dair duruşunda, tutumunda, düşüncesinde ve duygusunda 

etkilediği görülmektedir.  

Ailenin Çocuğun dini inancı üzerindeki etkisine dair benzer bir değerlendirmede 

bulunan Karaca, dinî gelişim üzerindeki en baskın çevresel etkinin aileden geldiğini 

vurgulamaktadır. O, çocuğun din ile ilk temas ettiği ve ayrıca pratik düzeyde ilk öğrenmelerinin 

gerçekleştiği sosyal ortam olarak aileye dikkat çekmekte ve dinî inancın temelinin atıldığı 

çocukluk döneminin, baskın sosyal etki altında gerçekleştiği tespitinde bulunmaktadır. 

Çocukluk döneminde kazanılan alışkanlardan çoğunun yaşamın sonraki evrelerinde de devam 

ettiğini ve dolayısıyla ailenin dinî gelişim üzerindeki etkisinin sadece çocukluk ve gençlik 

yıllarıyla sınırlı kalmadığını, yaşam boyunca devam eden bir özelliğe sahip olduğunu da 

vurgulamaktadır.510 Benzer bir değerlendirme ile Köylü ve Yavuz, çocukların aileleriyle 

 
508  Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 55. 
509  Yıldız, Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi, 10. 
510  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 37. 



275 

 

ilişkileri dolayısıyla geliştirdikleri Tanrı tasavvuru ve inancının yaşamın ilerleyen yıllarında da 

etkisini hissettirdiğini düşünmektedirler.511 

Çocukluk dönemi sosyalleşmesinin bütün yaşam üzerindeki etkisine dikkat çeken 

Berger ve Luckmann, sosyalleşme sürecinde kuralların yetişkinler tarafından belirlendiğini ve 

çocuğun pasif olduğunu ifade etmektedir. Çocuğun “önemli olan diğerlerini” seçme şansı 

olmadığından, onlarla özdeşleşmesinin de yarı otomatik olmak durumunda olduğunu ve onların 

öz gerçekliklerini içselleştirmesinin neredeyse kaçınılmaz olduğunu değerlendirmektedir. Zira 

çocuk, önemli başkalarının dünyasını birçok olası dünyadan biri olarak içselleştirmez, var olan 

ve akla gelebilecek tek dünya olarak içselleştirir. Bu nedenle, birincil toplumsallaşmada 

içselleştirilmiş dünya, ikincil sosyalleşmelerde içselleştirilen dünyalardan çok daha sıkı bir 

şekilde bilinçte etkisini bırakmaktadır. 512 

Yavuz, dini gelişim alanında yürütülmüş bazı çalışmaların bulgularından hareketle, 

başta aile olmak üzere sosyal çevrenin “Tanrı inancına” dair yoğun bir yönlendirmesinin 

bulunduğu ya da dini alan ile temas imkânının sağlandığı ortamlarda yaşayan çocuklarda dinî 

inancın uyandığını ve son derece gelişebildiğini ifade etmektedir. Buna karşılık dine ilgisiz ve 

mesafeli durulan ya da karşıt bir tutum takınılan çevrelerde, yetersiz aktarım vb. nedenlerden 

dolayı, dinî hazırlık ve uyanma belirtilerinin zayıf olduğunu değerlendirmektedir.513 

Çalışmamızda elde ettiğimiz bulgular Yavuzun tespitlerini destekler niteliktedir.   

Ergenlik döneminde kişiden kişiye dozu ve şiddeti farklı olmak üzere, aile ve sosyal 

çevre bağlamından elde edilen müktesabatın gözden geçirildiği, değerlendirildiği ve 

ayıklandığı görülmektedir. Değerlendirme ve gözden geçirme sürecinde DKAB dersinde Tanrı 

ve kader hakkında edinilen öğrenmelerin etkili olduğu dikkat çekmektedir. Bu bağlamda okul 

ikincil sosyalleşmenin yaşandığı bir bağlam olarak aile ve sosyal çevreden Tanrı, kader ve dini 

alana dair getirilen ön öğrenmelerin, tutum ve davranışların gözden geçirildiği ve yeniden 

üretildiği önemli bir referans noktası olarak karşımıza çıkmaktadır. Bilgin, “din eğitiminin 

okuldaki amaçlarından biri, öğrencileri, hurafe, batıl inanç ve ideolojilere alet olmaktan 

korumaktır.”514 şeklinde değerlendirmesiyle okulun Tanrı tasavvurunun şekillenmesinde 

önemli bir referans kaynağı olduğuna ve bu bağlamdaki sorumluluğuna dikkat çekmektedir. 

 
511  Köylü, “Çocukluk Dönemi Dini İnanç Gelişimi ve Din Eğitimi”, 147; Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve 

Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 20. 
512  Berger - Luckmann, The Social Construction of Reality, 124. 
513  Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 48. 
514  Beyza Bilgin, Türkiye’de Din Eğitimi ve Liselerde Din Dersleri, Ankara: Emel Matbaacılık, s (Ankara: Emel 

Matbaacılık, 1980), 120-123.  



276 

 

Karaca da dinî hayatın bilgi boyutunun, dinî gelişimin seyrini belirleyen önemli faktörlerden 

biri olduğunu ve bunun bir eğitim sürecini zorunlu kıldığını belirtmektedir.515 

Yaşam durumları üzerinden deneyimlenen bireysel ve toplumsal her türlü etkileşim 

bireyler için aynı zamanda bir veri ve bir referans kaynağı olarak işlev görmektedir. Çoğu 

zaman kendiliğinden gelişen bu süreçler bireyin informal öğrenmelerinin de kaynağını 

oluşturmaktadır. Bu süreçler bizzat yaşanan ya da şahit olunan bir olay, bir gözlem ya da bir 

anlatı üzerinden işlemektedir.  

Katılımcılardan bazılarının özellikle aile bireylerinden biri -çoğunlukla anne- ile 

kurduğu olumlu bağlanma üzerinden Allah’ı, kendine verdikleri, yaptıkları ve tüm etkileriyle 

birlikte var olma ve yaşamını devam ettirme sürecinde bağlandığı temel varlık olarak 

anlamlandırdığı görülmektedir. Karaca’nın ifadesiyle literatürde, Tanrı imajının anne-babadan 

en çok sevilen ile benzeşmesi ve kişisel imajlar ile Tanrı algısı arasındaki pozitif korelasyonun 

zihinsel model hipotezini desteklediği öne sürülmektedir. Ayrıca dinî inancı kaybetmenin 

ebeveynle ilişkilerin kötü olmasıyla yakından ilişkili olduğu, hatta ateizm ile agnostisizmin 

kaçınmacı bağlanma örüntüsünün doğrudan yansıması olabileceği ortaya koymuştur.516 

   Bizzat deneyimlenen olumlu-olumsuz yaşam durumlarında hissedilen duygular, 

Tanrı’nın yaşam durumlarındaki rolüne dair sosyal çevreden gelen yorumlar ve kader 

anlatılarının, Tanrı tasavvurunun şekillenmesi sürecinde başvurulan birer referans kaynağı 

olduğu ulaşılan önemli sonuçlardan biridir. Referans kaynağı olma açısından yaşamdaki dönüm 

noktalarının, kriz anlarının, kayıp ve yas tecrübelerinin (Aile üyelerinden birinin kaybı, 

ebeveynin boşanması, yaşanan engellilik durumu, sağlık sorunları ve kazalar ile küçük 

yaşlardan itibaren sevgi evlerinde ya da görme engelliler okulu pansiyonunda kalma durumu 

gibi ) ön plana çıktığı görülmektedir. Giddens, hayatın akışı içerisinde tecrübe edilen kritik 

anları, olayların bireylerin var oluşuyla ilişkili bir dönüm noktasında üst üste geldiği veya kritik 

sonuçlar hakkında bir bilgi edindiği zamanlar olarak vurgulamaktadır. Ona göre alışılageldiği 

gibi davranmanın kaçınılmaz olarak işlemediği, bireyin varlıksal güven duygusunu koruyan 

kozayı tehdit eden kritik anlar, istenmeyen sonuçlarıyla “kaderin” cazibesinin güçlü hissedildiği 

anlardır.517  

 
515  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 43. 
516  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 65. 
517  Antony Giddens, Modernite ve Bireysel Kimlik, Geç Modern Çağda Benlik ve Toplum, çev. Ümit Tatlıcan 

(İstanbul: Say Yayınları, 2010), 146-149.  



277 

 

Bu bağlamda yer alan katılımcılardan sosyal çevrelerinde iyi ilişkilere sahip olan ve 

yaşadıkları sorunlarda yardım/destek alabilenlerin sosyal çevrelerinin rehberliğinde bu zorlu 

süreçleri aşabildikleri görülmektedir.  

Katılımcılardan bazılarının çocuklukta geliştirdikleri ilk Tanrı tasavvurlarının oluşması 

sürecinde aileleri yanında izledikleri TV dizileri, film ve çizgi filmlerin etkili olduğu ve bir 

referans kaynağı olarak işlev gördüğü anlaşılmaktadır. İlerleyen yaşlarda da kasıtlı ve kasıtsız 

etkileriyle medya ve kitle iletişim araçları kullanımının, Tanrı tasavvurunun şekillenmesi ve 

dini bilgilenme sürecinde referans kaynağı olarak kullanılmaya devam ettiği tespit edilmiştir. 

Bu bağlamda internet ortamı ve sosyal medyaya yapılan vurgu dikkat çekmektedir.  Sayın, 

medya ve kitle iletişim araçlarının dini bilgi konusunda öğrencilerin başvurduğu bir referans 

kaynağı olduğuna ve buradan edinilen bilgilerin okuldaki eğitim-öğretim süreçlerine 

taşındığına işaret etmektedir.518  

İlk okuldan itibaren Görme Engelliler Orta Okulu Pansiyonunda kalan katılımcıların 

sosyal etkileşimlerinin daha çok yaşıtları arasında gerçekleştiği ve Tanrı tasavvurunun 

şekillenmesi sürecinde referans noktalarının akran çevresi ve internet ortamı olduğu 

anlaşılmaktadır.  

Katılımcılardan pek çoğunun Tanrı ve dine dair merak ettikleri, anlamlandıramadıkları 

ve sorguladıkları durumlarda referans kaynağı olarak internet ortamı ve sosyal medyaya 

başvurdukları görülmektedir. Bu bağlamda Tanrı ve dine dair lehte ve aleyhte tutum takınan 

birçok site ile karşılaştıkları anlaşılmaktadır. Bu bağlamda internet ortamından etkilenme 

durumunun bireyin çevresindeki yetişkinlerden yeterli desteği alıp almamasına bağlı olarak 

şekillendiği ortaya çıkan önemli sonuçlardan biridir.  

İnternetin öğrencilerin dini gelişimlerini olumsuz yönde etkilediğini değerlendiren 

Gürses, internet ortamının çeşitli yönlerden oluşturduğu etkilerle zaman israfı, vakit öldürme, 

ibadetten alıkoyma, dinden uzaklaşma ve soğuma gibi durumlara yol açabildiğini 

belirtmektedir.519 Akdemir, gençlerin büyük bir kısmının din karşıtı düşünce ve gruplarla sosyal 

medya aracılığıyla tanıştığını ve bu düşünce akımlarının etkisinde kaldıklarını 

değerlendirmektedir.520 Benzer bir değerlendirme ile gençlerin dini inançlarının şekillenmesi 

 
518  Gülşen Sayın, “Din Öğretimi Süreçlerinde Kitle İletişim Araçlarının Dini Bilgi Kaynağı Olma Durumuna 

İlişkin Öğretmen Görüşleri”, Medya ve Din Araştırmaları Dergisi 7/1 (27 Haziran 2024), 96. 
519  İbrahim Gürses - Esra İrk, “İnternet Kullanımı ve Ergenlerin Dini Gelişimleri Üzerine Bir Araştırma”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 27 (2018), 131. 
520  Akdemir, “Öğrencilerde İnanç Problemine Neden Olan Faktörlerin Belirlenmesi”, 332. 



278 

 

sürecinde sosyal medyanın etkisinin giderek artış gösterdiğine dikkat çeken Zengin ve Doğan, 

ateizm, deizm propagandası yapan bazı şahıs ve gruplarca kader konusunda öğrencilerin 

kafalarının karıştırıldığına dikkat çekmektedir.521 

Katılımcı ifadelerinden yetişkinlerin yaşam durumlarında Tanrı’nın rolünün ne 

olduğuna dair yorum yaparken zorlandıkları anlaşılmaktadır. Bazı yetişkinlerin Tanrı düşüncesi 

ve Tanrı’nın yaşam durumlarındaki rolü hakkında konuşmaktan kaçındıkları ve çocukların bu 

bağlamda soru sormasından rahatsızlık duydukları görülmektedir. Yetişkinlerden gelen uyarılar 

sebebiyle katılımcıların merak ettiği ve zihinlerini karıştıran durumları soramadıkları ve 

yetişkin rehberliğinden uzak kaldıkları tespit edilmiştir. Bu durumda çocuk ya kendi içinde 

sorgulamaya devam etmekte ya da arkadaş çevresi ve internet ortamındaki rastgele etkiye 

maruz kalmaktadır.  

Akkaya, bireylerin interneti yaşamın her alanında bilgi arama ve öğrenmeye dair bir 

referans kaynağı olarak kullandığı ve eriştiği bilgilerle doğrularını biçimlendirmeye her geçen 

gün daha yatkın hale geldiği değerlendirmesinde bulunmaktadır. Günümüz en genç nüfusunun 

“internet kuşağı” olarak tanımlanmasını, bilgi-erişim-internet etkileşiminin belirgin bir kimliğe 

bürünmesi olarak ele almakta ve toplumsal düzenin böylesi bir bağlama evrilmesinin önemli 

bir göstergesi olduğuna işaret etmektedir.522 

Katılımcılardan bazılarının, ailesi, arkadaşları veya yakın sosyal çevresi vasıtasıyla 

haberdar olduğu ve büyük ihtimalle dünya görüşü olarak yakın hissettiği düşünce sistemleri ya 

da ideolojiler üzerinden yaşam durumlarını değerlendirdikleri ortaya çıkmıştır. Bu 

değerlendirmelerde Tanrı ve dine karşı takınılan tutumun belirleyici bir konumda olduğu 

görülmektedir. Toplumsal kutuplaşmanın her iki yanında da benzer bir zihin haritası ortaya 

çıkmaktadır. Yaşanan kötülüklerin kaynağı olarak kendi benimsedikleri düşünce sisteminin 

toplumda hâkim olmamasını öne sürerken; benimsedikleri düşünce sisteminin geçmişte 

kendilerince en parlak olduğu dönem örnekliğinde çözümler sunmaktadırlar. Sosyalleşme 

süreçlerinde benimsenen dünya görüşü ve ideolojiler üzerinden işleyen bu bağlamın 

 
521  Zengin - Doğan, “Ortaöğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Derslerinde Kader İnancı Öğretimi: Sınavla 

Öğrenci Alan Okullardaki Öğretmenlerin Görüşlerine Dayalı Bir İnceleme”, 887. 
522  Akkaya, “Katılımcıların tamamının, sosyal medyada paylaşılan bilgiye kuşkuyla baktığını beyan etmiş olsalar 

da sosyal medyayı en önemli bilgi kaynağı olarak nitelemiştir. Bu noktada, önemli bir bölümü örgün eğitim 

sistemi içinde yer alan çocukların da aynı düşüncede olması dikkat çekicidir.” Tespitinde bulunmaktadır. Bkz.  

Mehmet Ali Akkaya, “Bilgi Kaynağı ve Bilgiye Erişim Aracı Olarak İnternet Algısı: Kuşaklararası Yaklaşım 

Farklılığının Karşılaştırılması”, Bilgi Yönetimi 4/2 (31 Aralık 2021), 224-225. 



279 

 

katılımcılardan bazılarının Tanrı tasavvurlarının şekillenmesinde önemli bir referans kaynağı 

olduğu tespit edilmiştir.  

Aidiyet hissettiği çeşitli grupların -aile, okul, akran, arkadaş ya da dini gruplar vb.- genç 

bireylerin davranışlarının yönü üzerinde büyük etkiye sahip olduğunu değerlendiren Carrier, bu 

gurupların tamamının az ya da çok genç katılımcının "sadakatini" istediğini belirtmektedir. Bu 

gurupların gencin gündelik davranışlarının duygusal ve normatif çerçevesini oluşturduğu, bir 

statü ve belirli roller sunarak değerler ve normlar dayattığı, davranışlarını açık veya zımni 

yaptırımlarla kontrol ettiği tespitinde bulunmaktadır. 523 

 Katılımcılardan bazıları, batılı değerlerin ve yaşam tarzının özellikle sosyal medya 

üzerinden yaygınlaşması/yaygınlaştırılmasının etkisi ile dinin getirdiği düzenlemelerin gençler 

tarafından özgürlüklerini engelleyen bir konumda görüldüğü ve onları dine mesafeli bir duruşa 

yönlendirdiği değerlendirmesinde bulunmaktadırlar. Bu durumun yaşanmasında dinin çevre 

tarafından yanlış anlatılmış olmasının etkisine dikkat çekmektedirler. Bu bağlamda en çok dile 

getirilen meselenin, İslam’ın kadına dair bakışı ile dini söylem ve düzenlemelerdeki toplumsal 

cinsiyet eşitsizliği olduğu görülmektedir. Bu noktadan hareketle gençler arasında bazı dini 

düzenlemeler üzerinden Tanrı’ya dair bir adalet ve özgürlüğü kısıtlama sorgulamasının 

yapıldığı anlaşılmaktadır. 

Sosyal paylaşım sitelerinin toplumda her geçen gün yaygınlaşmasının gençlerin farklı 

yaşam tarzlarıyla karşılaşmalarına sebep olduğuna dikkat çeken Gürses, yetiştiği dinî çevreye 

ve inancına uygun olmayan paylaşımlarla gencin iki farklı yaşam tarzı arasında ikilem 

yaşadığını belirtmektedir. Bu durumun gençlerin kimlik ve kişilik gelişimleri ile dini inanç ve 

tutumlarını olumsuz etkileyebildiğini düşünmektedir.524  

Arada kalmışlık hali içinde sosyalleşen gençlerin her iki kültür, gelenek ve dinî anlayış 

arasında problem/çatışma yaşayan çocuklar olduğunu değerlendiren Özcan, bu gençlerin her 

iki tarafın dinî ve kültürel değerlerini tam bilmediklerini belirtmektedir. Özellikle aile 

değerleriyle okul, medya ve arkadaş gruplarında yaşadıkları/öğrendikleri yaşam deneyimlerinin 

onların ikilemlerini derinleştirdiği tespitinde bulunmaktadır.525  

 
523  Carrier, Psycho-Sociologie Del’Appartenance Religieuse, 239-240. 
524  Gürses - İrk, “İnternet Kullanımı ve Ergenlerin Dini Gelişimleri Üzerine Bir Araştırma”, 131. 
525  Güngör Özcan, “1.5 ve 2. nesil Türk gençlerinin ailede dini sosyalleşmeleri: New Jersey, USA örneği”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 53/2 (2012), 115. 



280 

 

Örneklem gurubumuzdaki gençler, farklı bir ülke ve farklı bir kültürde yaşamasalar da 

kitle iletişim araçları ve sosyal medya üzerinden farklı kültürler, farklı yaşam tarzları, farklı 

değerler bizzat evlerinin içine kadar girmekte ve onları etkilemektedir. Bu sosyalleşme 

sürecinde gençlerin farklı yaşam tarzları, kültürler, değerler ve inanç sistemleri arasında çatışma 

ve arada kalma durumu yaşadıkları, Tanrı ve dine dair tasavvur ve yönelimlerinde olumsuz 

etkilendikleri, sorgulamalarda bulundukları tespit edilmiştir.  

Tanrı tasavvurunun şekillenmesinde çevreden gelen kader anlatıları referans 

noktalarından biri olarak ön plana çıkmaktadır. Katılımcılar kader olgusu ve yaşam 

durumlarında insan ve Tanrı’nın rolünün yorumlanmasında çevrelerinden çoğunlukla “yazgı ve 

alın yazısı” anlayışını duyduklarını ifade etmektedirler. Duydukları anlatılarda kader olgusuna 

dair farklı açıklamalar ve bakış açılarına da rastlanmaktadır. Bunlar arasında, “insanın iradesi 

ve sorumluluğu”, “Allah ve insanın birlikte etkili olduğu bir süreç” ya da “yaşamın bir sınav 

olduğu ve Allah’ın yaşam durumları üzerinden insanı sınav yaptığı” ifadelerine rastlanmaktadır.  

Kader olgusu, yaşam durumlarının hangi etkenlerle, nasıl şekillendiği ile yaşamda Tanrı 

ve insanın rolünün ne olduğuna dair yetişkin dünyasından gelen anlatılarda yer alan dini 

terminolojilere de bir referans noktası olarak başvurulduğu görülmektedir. Bu bağlamda, 

“Yaşam bir sınavdır.”, “Allah kimseye taşıyabileceğinden fazla yük yüklemez.”, “Allah rızasını 

kazanmak asıl yaşam amacı olmalıdır.”, “İman nasip işidir.”, “İlahi adalet yerini buldu.”, “Allah 

her şeyi bilir.”, “Sadaka vermek ömrü uzatır.”, “Ecel”, “Tevekkül”, “Vardır bir hayır.”, 

“Hayırlısı buymuş.”, “Hayırlısı olsun.” terminolojilerinin kullanıldığı tespit edilmiştir.  

Tanrı düşüncesine dair bilgi kaynakları arasında katılımcılardan çoğu okuldaki DKAB 

dersine işaret ederken, bazılarının Kur’an Kursu ve Kur’an-ı Kerim’e yer verdiği 

görülmektedir. Kur’an’dan edindikleri bilgiyi tasavvurlarına uyarlamaya çalıştıkları ve fakat 

gelişim özelliklerinden kaynaklanan sınırlılıkları dolayısıyla Allah’ın aşkın özelliklerini ve 

bunun ifadesi olan din dilini tam kavrayamadıklarından zihinlerinde soru işaretleri oluşabildiği 

anlaşılmaktadır.  

Geçlerde dini inanç veya kader inancının şekillenmesi sürecini araştıranların bu süreci 

etkileyen faktörler açısından ulaştıkları sonuçlar şu şekildedir: Karenoğulları gençlerin inanç, 

düşünce ve yaşam biçimlerinin oluşması ve şekillenmesinde etkili faktörler olarak anne başta 

olmak üzere aile (%94,8), DKAB dersleri ve din görevlilerini ifade ederken526; Akdemir, aile 

 
526  Tuğba Karenoğulları, Lise Öğrencilerinin Kaderle İlgili Kavramlara Yükledikleri Anlamlar, 81. 



281 

 

ve internet/sosyal medyayı öne çıkarmaktadır.527 Özarslan, gençlerde kader inancı ve 

anlayışının oluşmasında sırasıyla aile, DKAB öğretmeni, sosyal çevre, arkadaşlar ve gencin 

zihni gelişiminin etkili olduğu tespitinde bulunmaktadır.528 Zengin ve Doğan, en fazla aile 

olmak üzere sırasıyla arkadaş/akran grupları, siyasal/kültürel ortam, okul, cemaat/tarikatlar, 

cami/Kur’an Kursu bağlamında sosyal çevreyi ve gittikçe artan etkisiyle sosyal medya başta 

olmak üzere basılı yayınlar, film ve diziler bağlamında medyayı öne çıkarmaktadır.529 Bu 

çerçevede Tanrı tasavvurunun şekillenmesi sürecinde başvurulan referans noktaları ve 

etkilerine dair ulaştığımız sonuçlar alanın verileriyle örtüşmektedir.  

Tanrı Düşüncesinin Sorgulanması ve Kader Algısı 

Tanrı tasavvurunun şekillenmesi sürecinde Tanrı ve yaşam durumlarında Tanrı’nın rolüne 

dair merak edilen, anlamlandırılamayan ve sorgulanan durumlar; bunlar hakkında sorma ve 

soramama deneyimlerinin nasıl yaşandığı ve sorgulamalara tatmin edici cevap getirilip/ 

getirilemediğinin etkili olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

Ergenlik döneminde birey, kendisi ve çevresine yönelik keşiflerle içinde yaşadığı fizikî ve 

sosyal çevrede kendi yerini belirleme çabasına girmektedir. Berk, düşünce yapıları daha soyut 

ve daha idealist bir hal alan ergenin, bağımsız, kişisel değer ve hedefler edinerek kişiliğini 

yapılandırmaya çalıştığına dikkat çekmektedir.530 Ergenlik düşüncesini “askıya alma ve 

erteleme” ile nitelendiren Erikson, bu durumu çocuğun o ana kadar öğrendikleri ile yetişkinlikte 

geliştireceği davranış tarzı arasında, kimliğini yönlendirecek toplumsal değerleri aradığı psiko-

sosyal bir evre olarak açıklamaktadır.531  

Varoluşsal sorunları anlamak veya sorgulamak için gerekli düşünme yollarından yoksun 

olan çocuk532, ergenlik döneminin başlaması ile girdiği süreçte dinî konuları geniş perspektifli 

düşünebilmek için gerekli olan soyut kavramsallaştırma yeterliğine kavuşmaktadır. Dini 

gelişimin ikinci kırılma noktasının ergenlik döneminde yaşandığını belirten Karaca’ya göre, 

soyut işlem kapasitesinin kullanılmaya başlamasıyla (12-13 yaş civarı) ergen, çocuklukta pratik 

düzeyde ve çoğunlukla yetişkinlerin taklidi şeklinde tecrübe ettiği dini, ilk defa anlamsal 

boyutuyla ele almakta, geçmiş öğrenmelerini ve dini deneyimlerini tekrar değerlendirme, 

 
527  Ayşe Betül Akdemir, “Öğrencilerde İnanç Problemine Neden Olan Faktörlerin Belirlenmesi”, 337. 
528  Özarslan, “Kader ve Lise Gençlerinde Kader İnancı”, 187. 
529  Zengin - Doğan, “Ortaöğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Derslerinde Kader İnancı Öğretimi: Sınavla 

Öğrenci Alan Okullardaki Öğretmenlerin Görüşlerine Dayalı Bir İnceleme”, 887. 
530  Berk, Çocuk Gelişimi, 35-36. 
531  Erikson, İnsanın Sekiz Çağı, 28-29. 
532  Bkz.  Batson vd., Din ve Birey, 68-69. 



282 

 

anlamlandırma ve kendine mal etme çabası içerisine girmektedir.533  Karaca, bazı kültürel 

farklar olmakla birlikte yetişkinlik dönemine benzer bir dinî hayatın 12-13 yaşlarında 

görülmeye başladığını ve bu yaşların “dinî uyanış ve gelişim” yaşları olarak kabul edildiğini 

ifade etmektedir. 534 Tamminen, çocukluk döneminde açık ve net olduğu düşünülen değer ve 

tutumların, ergenlik döneminde yeniden değerlendirilmeye başlandığını ifade etmektedir.535 Bu 

bağlamda dini düşünüşün gerçek anlamda deneyimlendiği ve beraberinde sorgulamaların da 

arttığı536 bir dönem olan ergenlik dönemi pek çok fırsat ve riski birlikte barındırmaktadır.  

Ergenleri din ile ilgilenmeye yönelten bazı temel ihtiyaçlardan bahseden Bilgin ve Selçuk 

bunları, “eleştirici düşünce, özgürlük ve güven”, “varlık üzerinde düşünme ve sevgi” ve “hayata 

anlam verme” arayışları olarak ifade etmektedirler.537  

Bulgulardan hareketle bireyin Tanrı, Tanrı’nın özellikleri ve yaşam durumlarındaki rolüne 

dair sosyal çevreden edindiği dini birikimi ve bu birikimde yer alan terminolojiyi yeniden ve 

mevcut bilişsel ve duyuşsal gelişmişlik düzeyi ile değerlendirme eğilimine girdiği sonucuna 

ulaşılmıştır. Bu değerlendirme sürecinde genişleyen sosyal çevreden Tanrı ve yaşam 

durumlarındaki rolüne dair gelen farklı anlatılar ve sorgulamaların etkisi vardır. Genç kendisine 

ulaşan ya da kendisinin ulaştığı bütün bilgileri kendisi ve hayatı için tutarlı ve anlamlı bir bütün 

halinde içselleştirmek ve duygusal olarak güvende hissetmek istemektedir. Benzer bir 

değerlendirme ile Karaca, sosyal çevrenin genişlemesiyle birlikte farklı şeyler öğrenen gencin, 

gördüğü çelişkiler ve zıtlıklar karşısında bazı iç çatışmalar yaşayabildiğini ve geçmiş 

öğrenmelerini yeni öğrenmeleriyle birlikte tekrar bir değerlendirme ve sorgulama ihtiyacı 

duyabildiğini ifade etmektedir.538  

Bilişsel ve duyuşsal gelişim bakımından soyut düşünce dönemine tam olarak 

geçememiş katılımcıların; “Allah varsa onu neden göremiyoruz?”, “Allah nasıl var oldu?”, 

“Allah’ın nasıl özellikleri var?”, “Allah nasıl sonsuz olabiliyor?” şeklinde sorular sorduğu ve 

soyut bir Tanrı düşüncesini kavramakta hala zorlandıkları tespit edilmiştir. Bu sorulara cevap 

mahiyetinde sosyal çevreden gelen “doğmamış, doğurmamış, kendi kendine var olan” 

terminolojilerini anlamlandırmakta ve kabul etmekte sıkıntı yaşadıkları anlaşılmaktadır.  

 
533  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 19. 
534  Karaca, Dini Gelişim Psikolojisi, 139.  
535  Tamminen, “Religious Experiences in Childhood and Adolescence”, 83. 
536  Ergenlik döneminde dini şüphe ve sorgulamalar hakkında geniş bilgi için bkz. Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 

154-161; Tamminen, “Religious Experiences in Childhood and Adolescence”, 82-83. 
537  Bilgin - Selçuk, Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri, 85-88. 
538  Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 277. 



283 

 

Yavuz, çocukluk döneminde Tanrı düşüncesine dair getirilen soruların daha çok 

öğrenmek, anlamak, bilgilerini kontrol etmek ve genişletmek için yoklayıcı ve araştırıcı sorular 

olduğunu belirtmektedir. Çocukların anlamakta güçlük çektikleri Allah’a dair arayışlarında 

öğrenme ve anlamanın ana motif olduğunu, dolayısıyla yoklayıcı ve araştırıcı çocukluk çağı 

sorularına bilinçli bir şüphe, eleştiri ve itiraz gözüyle bakmanın güç olduğunu ifade 

etmektedir.539  Batson, varoluşsal sorunları anlamak veya hayatin anlamını sorgulamak için 

formel işlem düşüncesinin gerekliliğine dikkat çekerek, Piaget'den yaptığı atıfla böyle bir 

düşünce için gerekli zihinsel yapının 11 yaşına kadar ortaya çıkmayacağını ifade etmektedir.540  

Yapıcı, ergenliğe hazırlık evresi (12-14 yaş) olarak değerlendirdiği bu dönemde bireyin, 

bazı basit konularda soyut düşünceye geçiş yapsa bile genellikle somut düşüncenin etkisinde 

olduğu tespitinde bulunmaktadır. Soyut düşünceye geçişin süreç içinde yavaş gerçekleştiğini 

ve her ergen birey için “mutlaka soyut düşünce biçimini kazanacaktır” şeklinde bir 

zorunluluğun bulunmadığını belirtmektedir. Bu dönemde özellikle soyut bir Tanrı düşüncesini 

kabul etmenin zorluklarının belirgin olduğunu vurgulayarak, “Allah’ı neden göremiyoruz?” 

sorusunun ısrarla sorgulandığı tespitinde bulunmaktadır.541 Yapıcı’nın değerlendirmesi 

bulgularımızı destekler niteliktedir.  

Küçük yaşlarda direk Tanrı’ya, neye benzediğine, nerede olduğuna dair daha çok 

anlama ve tanımaya odaklanan soruların ilerleyen yaşlarda insanın varoluş süreci, yaşadığı 

durumlar ile bu durumlarda insanın ve Tanrı’nın etkisinin sorgulanmasına kaydığı 

görülmektedir. Bu bağlamda katılımcıların özgürlük, tutarlılık ve adalet sorgulaması yaptıkları 

tespit edilmiştir.  

İlerleyen yaşlarda katılımcıların bizzat yaşadıkları, şahit oldukları ya da duydukları 

olumsuz yaşam durumları üzerinden sorgulamalarda bulundukları ulaşılan önemli sonuçlardan 

biridir. Bu sorgulamalarda toplumda yaygın olduğunu ifade ettikleri yazgıcı kader anlayışının 

etkili olduğu anlaşılmaktadır. Kötülük meselesi farklı bağlamlarda Tanrı ile ilişkilendirilerek 

sorgulamalara yansımaktadır. Kötülük meselesi üzerinden getirilen sorgulamalarda internet 

ortamının etkili olduğu görülmektedir. 

 
539  Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 186. 
540  Batson vd., Din ve Birey, 68-69. 
541 Asım Yapıcı, “Müslüman Türk Kültüründe  İnanç Gelişimi (Bir Model Denemesi)”, Dokuz Eylül Ünivesitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi Din Piskolojisi Özel Sayısı (2016), 104. 



284 

 

Akdemir, örneklem gurubundaki gençlerin irade bağlamında insan özgürlüğü ve 

sorumluluğunu; yeryüzünde var olan kötülükler bağlamında Allah’ın varlığı ve adaletini 

sorguladıklarını ifade etmektedir. Bu durumu toplumda yaygın olan “geleneksel kader -alın 

yazısı- anlayışından” etkilenmiş olmalarına bağlamakta ve öğrencilerin anlamlandıramadıkları 

durumlarda dini hatta Tanrı’nın varlığını inkâra gidebildiklerini belirtmektedir.542 Akdemir’in 

gençlerin sorgulamalarına verdiği örnekler ve bu süreçte yazgıcı kader anlayışının etkili olduğu 

şeklindeki tespiti elde ettiğimiz sonuçlarla örtüşmektedir.   

Elkind’e göre, çocuklar olgunlaştıkça, kendisini ve dünyasını daha iyi anlama 

ihtiyacıyla kendisini fiziksel ve sosyal çevresiyle, kendi dünyasındaki olayları da diğer fiziksel 

ve sosyal olaylar ile ilişkilendirmeye çalışır. Bu ilişkilendirme ve anlamlandırma arayışı tatmin 

edici olabildiği gibi bazen cesaret kırıcı da olabilmektedir. Zira yaşamda herhangi basit rasyonel 

bir yolla ilişkilendirilemeyecek birçok durum vardır. Bazen "Bu neden benim başıma geldi?" 

sorusunun basit ve rasyonel bir cevabı bulunamamaktadır. Elkind, insanların rasyonel 

çabalarına meydan okuyan kader ve rastlantı söylemlerinin tam da bu bağlama oturduğuna ve 

insanın yaşam durumlarının ne kadarını anlayıp ne kadarını anlayamayacağının farkına 

varmasına katkı sağladığına543işaret etmektedir. Ergenlerin yaşadığı çatışma ve sorgulamaları 

başarıyla çözümlemelerinin sosyal çevrenin sağlayacağı pozitif destekle yakından ilişkili 

olduğunu değerlendiren Karaca, yeterli sosyal desteği bulamayan gençlerin dini gelişimlerinin 

sekteye uğrayabileceğine ya da din ile olan bağlantılarının tamamen kesilme noktasına 

gelebileceğine dikkat çekmektedir. 544  

Birinci elden kayıp deneyimi yaşayan katılımcıların ve özellikle T.C. Aile ve Sosyal 

Hizmetler İl Müdürlüğü Sevgi Evleri’nde ikamet eden kız öğrencilerin yaşadıkları zor 

durumları anlamlandıramaya çalıştıkları, anlamlandıramadıkları ve Tanrı ile ilişkilendirerek 

sorguladıkları tespit edilmiştir. Benzer bir tespit ile Ege ve Yazıbaşı, sevgi evlerinde yaşayan 

çocukların yaşamış olduğu acı tecrübeleri “Bunlar neden benim başıma geldi?” gibi sorular 

üzerinden anlamlandırmaya çalıştıklarını ifade etmektedirler.545 

Ailesiyle ikamet eden katılımcıların sosyal çevrelerinden bilgi, yardım ve destek 

aldıkları ve yaşadıkları zorlu süreçlerle nispeten daha kolay baş edebildikleri görülüyorken; 

sevgi evlerinde ikamet eden katılımcıların bu bağlamda bilgi, yardım ve desteği yeterince 

 
542  Akdemir, “Öğrencilerde İnanç Problemine Neden Olan Faktörlerin Belirlenmesi”, 330. 
543  Elkind, “The Origins of Religion in the Child”, 39. 
544  Karaca, Dini Gelişim Teorileri, 277. 
545  Remziye Ege - Muhammed Ali Yazıbaşı, “Sosyal Hizmet Alanında Görev Yapan Din Görevlilerinin Öz 

Yeterlik Algıları”, Dini Araştırmalar 24/61 (15 Aralık 2021), 274. 



285 

 

alamadıkları anlaşılmaktadır. Sevgi evlerinde ikamet eden katılımcıların çevrelerindeki 

yetişkinlerden, görevlilerden ve özellikle kuruma gelen din dersi öğretmenlerinden yaşadıkları 

“kayıp ve yas deneyimi” bağlamında bir desteğe ihtiyaç duydukları anlaşılmaktadır.  

Korunma ihtiyacı olan çocukların din eğitimi konusuna odaklanan Davarcı ve Zengin, 

alanda yapılan çalışmalarda elde edilen bulgulardan hareketle çocukların rehabilitasyonunda 

din eğitimine düşen üç rolden bahsetmektedir. Bunlar, koruyucu ve önleyici rol, iyileştirici ve 

onarıcı rol, hayatı sürdürmede yardımcı rol olarak tariflenmektedir. 546 Görüşme yaptığımız 

katılımcıların iyileştirici, onarıcı ve hayatı sürdürmede yardımcı rol bağlamında bir desteğe 

ihtiyaç duydukları açıktır. Ege ve Yazıbaşı, Sosyal Hizmetler Kurumu’nda yaşayan çocuklara 

yönelik verilecek din hizmetleri için ihtiyaç odaklı ve değer temelli eğitim programlarının 

geliştirilmesini önermektedirler.547 

Katılımcılardan bazılarının Tanrı’nın özellikleri, Tanrı’nın özelliklerinin yaşam 

durumlarına yansıması ve kader inancına dair sosyal çevrelerinden gelen dini anlatılarda geçen 

bazı terminolojileri tutarlı bir şekilde anlamlandıramadıkları ve zihinlerinin karıştığı 

görülmektedir. Bu bağlamda Allah’ın bilmesi, sevmesi, merhametli ve adaletli olması ile kader 

ve yaşamda karşılaşılan kötülükler meselesine dair bir tutarlılık sorgulaması getirildiği tespit 

edilmiştir.  

Bu bağlamda elde ettiğimiz sonuçları destekler mahiyette Yapıcı, “Allah varsa 

kötülükler neden var?”, “Allah varsa neden insanların bir kısmı aç, fakir ve hastayken; diğer 

kısmı tok, zengin ve sağlıklı?” gibi sorulara cevap arayan ergenin, Tanrı düşüncesi ve inancı 

başta olmak üzere dinî inançlarını bilimsel olarak temellendirme çabasına girdiği tespitinde 

bulunmaktadır. Bu bağlamı “geleneksel yapıdan aktarılan dinî kavramları ve eylemleri 

sorgulama süreci” olarak değerlendirmektedir.548  

Bovet, olgunlaşma, sosyal çevrenin genişlemesi ve farklılaşması gibi bazı etkenler 

nedeni ile ergenin, Tanrı’nın her şeyi bilen, her şeye kadir ve üstün bir iyilikseverliğe sahip 

olduğu konusundaki önceki dönemden gelen düşünce, duygu ve inancını kritik etmeye ve bu 

şekilde sıkışıp kaldığı ikilemlere, çelişkilere çözümler üretmeye çabaladığına dikkat 

çekmektedir. Kişisel güvenini yapılandırmaya odaklandığı bu süreçte ergenin, dini alana ve 

 
546  Yasemin Davarcı - Zeki Salih Zengin, “Korunma İhtiyacı Olan Çocukların Rehabilitasyonunda Din Eğitiminin 

Rolü”, Journal of Islamic Research 30/2 (2019), 272. 
547 Ege - Yazıbaşı, “Sosyal Hizmet Alanında Görev Yapan Din Görevlilerinin Öz Yeterlik Algıları”, 277. 
548 Asım Yapıcı, “Müslüman Türk Kültüründe İnanç Gelişimi (Bir Model Denemesi)”, 105. 



286 

 

Tanrı’ya dair bağlanmalar, inkarcı ayrılmalar veya bağlanmamalar yaşayabileceğine dikkat 

çekmektedir.549  

Getirdikleri soru ve sorgulamalarda katılımcılardan bazılarının kader, ilgili diğer 

kavramlar ve yaşam durumlarına yansımaları bağlamına odaklandığı tespit edilmiştir. 

Bazılarının ise ergenlikle birlikte genişleyen ve farklılaşan sosyal çevrenin insana (kadın ve 

erkeğe), Tanrı’ya, dine ve İslam’a dair bakış açılarından etkilenerek özgürlük ve adalet 

sorgulaması yaptıkları dikkat çeken bir sonuç olmuştur.  

Katılımcıların sorgulama sürecinde yetişkin dünyasından gelen anlatılara, burada yer 

alan dini terminolojilere, DKAB dersinden edindikleri öğrenmelerine, akranlarıyla yaptıkları 

sohbetlere, bireysel yaşam deneyimlerine ve araştırmalarına başvurarak değerlendirme 

yaptıkları ve kendilerince bir açıklama getirmeye çabaladıkları görülmektedir. İfadelerinden 

hareketle katılımcılardan bazılarının kendilerini tatmin eden bir açıklama getirdikleri, 

bazılarının bir açıklama getiremeseler de yine sosyal çevrelerinin telkinleriyle olumsuz bir 

düşünce ve tutumdan uzak durmaya çalıştıkları, sorgulamadan kaçındıkları ve katılımcılardan 

üçünün de Tanrı ve dine dair mesafeli bir duruş benimsedikleri tespit edilmiştir.  

Ergenlik döneminde yaşanan arayış ve sorgulama krizi bağlamında bireylerin 

yaklaşımlarına dair bazı tipleştirmeler ortaya koyan Yapıcı, dinî kimliğini “başarılı” bir şekilde 

oluşturan ergenlerin bu süreci sağlıklı bir şekilde atlatabildiklerini, aile veya çevrenden gelen 

söylemlere bağlı kalan “ipotekli kimlik” gurubunda olanların ise arayış ve sorgulamalardan 

uzak durduklarını ifade etmektedir. İkinci gurupta yaşanan süreci dinî kimliğin askıya alınması 

ve geleceğe bırakılması şeklinde değerlendirmektedir. Dini açıdan “kimlik dağınıklığının” 

gözlenebildiği üçüncü gurubu “ters kimlik” olarak değerlendiren Yapıcı, bu gurubun ateizme 

yönelebildiğini, dinin aşağılanmasına yönelik tavır takınabildiğini ya da içinde yaşadığı 

kültürün dinî inancını reddederek başka bir inanca geçiş yapabildiğini ifade etmektedir. Bu 

eğilimin günümüzde sıklıkla görüldüğünü de eklemektedir.550 Yapıcı’nın bu bağlamda ortaya 

koyduğu tipleştirmeler araştırmamızda ulaştığımız sonuçlarla örtüşmektedir.  

Katılımcılar, sorgulamalarına cevap ararken Tanrı, kader ve dine dair getirilen 

anlatılarda geçen kavramlar ve terminolojiler arasında tutarlılık, özgürlük ve yaşamda var 

olmasını bekledikleri ve gerekli gördükleri bir adalet arayışından hareket etmektedirler. Yaşam 

durumlarında adaletin sağlanması meselesinde katılımcıların, “yaşamın bir sınav” olduğu 

 
549 Bovet, Din Duygusu ve Çocuk Psikolojisi, 49-50. 
550  Yapıcı, “Müslüman Türk Kültüründe İnanç Gelişimi (Bir Model Denemesi)”, 106. 



287 

 

terminolojisinden hareketle, dünya ve ahiretin birlikte değerlendirilmesi gerektiğini 

düşündükleri görülmektedir.  

Sorgulamaların cevaplandırılması sürecinde katılımcıların başvurdukları dini 

terminolojiler olarak, “yaşamın bir imtihan olduğu, yaşanan sıkıntıların ya sınav konusu ya da 

daha önce yapılan yanlışlara karşılık bir bedel olduğu, yaşanan durumlarda insanlar sebebini 

tam anlayamasalar da Allah’ın mutlaka bir bildiğinin olduğu, Allah’ın kuluna kaldıramayacağı 

yük vermeyeceği, bu dünyada yaşanan sıkıntıların şayet yapılan yanlış bir davranış varsa 

ahiretteki cezayı azaltacağı, yapılan bir yanlış yoksa ahirette cennette verilecek ödüllendirme 

ile telafi edileceği, bu dünyada alınmayan karşılıkların ahirette mutlaka alınacağı, dualarda 

Allah’ın en hayırlısı nasılsa o şekilde cevap vereceği” terminolojileri tespit edilmiştir.  

Katılımcıların, sosyal çevrelerinde ve okulda öğrendikleri tüm bilgi birikiminden 

hareketle meydana gelen olumsuz duruma dair mantıklı ve tutarlı bir sebep-sonuç bağı 

kurabildiklerinde, durumu yazgıcı kader anlayışı ve Tanrı ile bağlantılı olarak değil, 

insanın/insanların yanlış seçimlerine bağlama eğiliminde oldukları görülmektedir.  

Katılımcılardan pek çoğunun Tanrıya, kadere ve yaşam durumlarında meydana gelen 

olaylarda Allah ve insanın rolüne dair merak ettikleri durumları evde, okulda ve sosyal 

çevrelerinde rahatlıkla soramamaktan yakındıkları tespit edilmiştir. Din alanının hassasiyetleri 

dolayısıyla bazen soruyu nasıl soracaklarını bilemedikleri, günah işlemekten korktukları bazen 

yargılanma ve dışlanmaktan korktukları ve yargılanma tecrübesi yaşadıkları için tekrar sormaya 

utandıkları görülmektedir. Bazı katılımcılar da okulda öğretmenin ilgisiz, olumsuz ve uygunsuz 

tavrı, soruları cevaplandırabilme kapasitesinin yetersizliği, müfredat yetiştirme kaygısı ya da 

müfredat ile onların ihtiyaç duyduğu konuların örtüşmediği gibi gerekçelerle rahat bir sorma 

ortamı bulamadıklarından yakınmaktadırlar.  

Sorma ve sorgulama sürecinde bazı katılımcılar, aileyi en güvenli bilgi kaynağı olarak 

gördüklerini, dine dair pek çok durumu ailede yargılanmadan, rahatlıkla sorabildiklerini ifade 

ederken, bazı katılımcılar da sosyal çevreden gelen telkinler (“Bu konuları çok düşünme”, “Sus 

konuşma”, “Sus sorma, sorgulama” gibi) etkisiyle kimseye bir şey sormadıklarını dile 

getirmektedirler. Rahatlıkla soramama ve yetişkin rehberliğinden yardım alamama durumunda 

kendi içlerinde sorgulamaya devam ettikleri, yine kendileri gibi soruları ve sorgulamaları olan 

akranları ile ya da farklı niyetlerle oluşturulan ve doğru/güvenli bilgi konusunda ciddi 

sıkıntıların bulunduğu internet ortamına yöneldikleri tespit edilmiştir.  



288 

 

Tanrı Düşüncesinin Oluşumu ve Dini Yönelimler  

Katılımcılardan çoğunun kader anlayışlarında yaşam durumlarından bir kısmının Allah 

bir kısmının da insan tarafından seçildiğini ve şekillendirildiğini düşündükleri görülmektedir. 

Katılımcıların, insanın seçimleri ile etkileyebileceği durumları örneklendirirken DKAB dersi 

“Kader Ünitesinden” öğrendikleri irade, tevekkül, emek, rızık gibi kavramlar üzerinden 

ilerledikleri tespit edilmiştir.  

Katılımcılardan bazılarının kader kavramını DKAB dersi kader ünitesinde öğrendikleri 

üzerinden, evrenin yasaları ve bu yasalar çerçevesinde insanın seçimleri ile şekillenen yaşam 

durumları olarak açıkladıkları görülmektedir.  

Kaderi insan iradesine daha çok alan tanıyan bir anlayış ile tarifleyen katılımcılardan 

çoğunun, herhangi bir seçimi ve etkisi olmaksızın kişinin başına gelen olumsuz durumların 

kaderle belirlendiğini düşündükleri tespit edilmiştir. Bu bağlam hakkında yorum yaparken 

sosyal çevrelerinden duydukları “yaşam bir sınavdır” “Allah insana kaldıramayacağı yükü 

vermezmiş.” terminolojilerine başvurdukları dikkat çekmektedir.  

Türkiye’de bulunan Suriyeli çocukların din eğitimi deneyimlerini araştırdıkları bir 

çalışmada Açıkgöz ve Yemenici, çocukların kendi seçimleri ve herhangi bir etkileri olmaksızın 

yaşamak zorunda kaldıkları “savaş durumuna” dini bir anlam yüklediklerini, savaşı bir imtihan 

ve kader olarak değerlendirdiklerini ifade etmektedirler. Katılımcıların kendilerini “mazlum” 

olarak nitelendirdiklerini, sık sık dua ettiklerini, dualarla hayata bağlandıklarını 

belirtmektedirler.551 Ulaşılan bu sonuç herhangi bir seçim ve etkisi olmaksızın kişinin yaşadığı 

durumun bir sınav olmak üzere bir kader olarak değerlendirilmesi bakımından araştırmamızda 

ulaştığımız sonuç ile örtüşmektedir.  

Katılımcılardan bazıları kader konusunda, Allah ve insanın birlikte etkili olduğunu 

düşünmekle birlikte; insanın seçtikleri durumlar hakkında Allah’ın bilgi sahibi olduğunun altını 

çizdikleri görülmektedir. Allah’ın bilmesi durumu ile ilgili katılımcılardan bazıları önceden, 

ezelden beri biliyordu, şeklinde bir açıklama getirirken, bazıları insan seçtikten sonra biliyor, 

şeklinde bir açıklama getirmekte, bazıları ise alternatifleri biliyor şeklinde açıklamaktadırlar. 

Bazı katılımcılar da Allah’ın bilmesi durumunu sanki belirlemesi anlamına geliyormuş gibi 

 
551  Öznur Kalkan Açıkgöz - Ahmet Yemenici, “Türkiye’de Bulunan Geçici Koruma Statüsündeki Suriyelilerin 

Türkiye’deki Din Eğitimi Deneyimlerinin Değerlendirilmesi”, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları 

Dergisi 11/4 (2022), 2251. 



289 

 

anlaşılacağı için burada bir tutarsızlık gördüklerini ve bu tutarsızlığın da ancak Allah’ın gaybı 

bilmediği düşüncesiyle aşılabileceğini ifade etmektedirler.  

Katılımcılardan bazıları kader ve yaşam durumlarının nasıl şekillendiği meselesi 

hakkında konuşurken insan iradesine daha çok vurgu yaptıkları görülmüştür. Kader 

anlayışlarında Allah ve insanın birlikte etkili olduğunu düşünen katılımcıların, çevreden gelen 

anlatılarda ve DKAB ders kitabında yer alan “kader” tanımında geçen “Allah belirliyor” 

ifadesinden rahatsızlık duydukları görülmektedir. Bu düşünce ile kader konusunda insan 

seçimine daha çok vurgu yapan bir açıklama getirdikleri tespit edilmiştir.  

Katılımcılardan bazılarının kaderi yazgı olarak tarifledikleri ve yaşam durumlarının 

Allah tarafından belirlendiği düşüncesini benimsedikleri anlaşılmaktadır. Bu durumda sosyal 

çevrelerinden gelen “kader alın yazısıdır.”, “Kader yazgıdır.” anlatılarının etkili olduğu tespit 

edilmiştir. Özellikle sevgi evlerinde kalan öğrencilerden bazılarının kaderi bu şekilde 

anlamlandırdıkları görülmektedir. Yazgıcı kader anlayışı üzerinden kaderinde yazılanlara 

zaman zaman isyan ettikleri ve yine sosyal çevrelerinden gelen “isyan etmek günahtır.” 

terminolojisi üzerinden cezalandırılma korkusu ile pişman oldukları görülmektedir.  

Örneklem gurubundaki gençlerden çoğunun kader denince ilk hatırladıkları şeyin 

“alınyazısı” olduğunu ifade eden Özarslan, gençlerin cebri yönelimde klasik bir kader 

anlayışına sahip olduğu tespitinde bulunmaktadır. Bunun yanında görece az da olsa irade 

hürriyetini öne çıkaran, insan fiil ve davranışlarında tayin ve tespiti kabul etmeyen, Mutezili bir 

anlayışın da bulunduğunu ifade etmektedir.552 Örneklemdeki gençlerin çoğunun kader 

hakkındaki bilgilerinin yeterli olmadığını belirterek, kaderi işlerin yolunda gitmediği, sıkıntılı 

durumlarda hatırladıkları ve sorumluluklardan kurtulmak için kullandıkları değerlendirmesinde 

bulunmaktadır. 553 Gençlerin algılarındaki kaderin gerçek anlamından saptığı ve başka anlamlar 

yüklendiği konusunda Özarslan ile benzer değerlendirmede bulunan Ayas, araştırması 

neticesinde katılımcıların kader-kaza ve ilgili diğer kavramları bilgi düzeyinde kazandıkları ve 

fakat yarıya yakın bir kısmının kavrama düzeyinde kavram yanılgısı yaşadığı sonucuna 

ulaşmıştır.554 

 
552  Özarslan, “Kader ve Lise Gençlerinde Kader İnancı”, 188; Özarslan, 14-18 Yaş Lise Gençlerinde Kader İnancı, 

67. 
553  Özarslan, “Kader ve Lise Gençlerinde Kader İnancı”, 189. 
554  Ayas, “Kader-Kaza” Kavramının Öğretimi ve Kavram Yanılgıları Üzerine Bir İnceleme”, 377. 



290 

 

Özarslan’ın ulaştığı sonuçlara atıf yapan Selçuk, gençlerin inançlarının güçlü 

dayanaklardan yoksun olduğunu değerlendirmektedir. Ona göre çocukluktan itibaren telkin ve 

taklitlerle oluşturulan inançlarda, bilginin varlığından ve inanç eylem uygunluğundan söz 

edilemeyeceği için gençlerin inançlarının büyük bir kısmında belirsizlik, hata ve yanlışın 

gölgesi bulunmaktadır.555 

Çalışmamızda elde ettiğimiz sonuç Özarslan’ın ulaştığı sonuç ile örtüşmemektedir. Zira 

kader konusunda katılımcılardan çoğunluğun insan iradesine daha fazla alan tanıyan, yaşamda 

bazı konuların şekillenmesinde Allah’ın bazı konularda da insanın etkisini kabul eden bir 

anlayışa sahip olduğu tespit edilmiştir. Katılımcılardan oran olarak daha azının yazgı şeklinde 

bir kader anlayışına sahip olduğu ve birkaçının da kader inancına sahip olmadığı sonucuna 

ulaşılmıştır.    

Katılımcılardan birkaçının, kader kavramında bir netliğe ulaşamadığı, kader kavramını 

hâlâ çevrelerinin algısı (yazgı) üzerinden düşündükleri için yaşam durumlarının kaderle değil, 

insan seçimleriyle belirlendiği düşüncesini benimsedikleri görülmüştür. Diğer yandan insan 

seçimlerini de kapsayan bir kader anlayışına ulaşamadıkları tespit edilmiştir.  

Tezde yer alan veriler ışığında, çocuklarda Tanrı düşüncesinin sorgulanması ve kader 

algısının oluşumu aşağıdaki şekilde tipleştirilebilir: 

1. Kaderi Yazgı Olarak Algılayanlar: 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, kaderi değiştirilmez bir yazgı olarak 

görürler. Her şeyin Tanrı tarafından önceden belirlenmiş olduğuna inanırlar ve 

bu nedenle yaşamlarındaki olayları kaçınılmaz olarak kabul ederler. 

o Kaynaklar: Sosyal çevre ve aileden gelen "kader alın yazısıdır" gibi anlatılar, 

bu çocukların kaderi yazgı olarak algılamalarına neden olur. 

o Örnek: “Ben genellikle şey düşünürüm. Hani kaderde vardır, olan olmuştur. 

Olana çare bulunmaz. Ya olacak olan olmuştur. KÖ35” 

2. İnsan İradesini Vurgulayanlar: 

 
555  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu  (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme”, 339. 



291 

 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, kaderin insan iradesiyle şekillendiğine 

inanırlar. İnsanların kendi seçimleriyle kaderlerini belirleyebileceklerine 

inanırlar ve bu inanç, onlara daha fazla kontrol duygusu verir. 

o Kaynaklar: DKAB derslerinden öğrendikleri irade, tevekkül ve emek 

kavramları bu algıyı destekler. 

o Örnek: “İnsanlar yaşamlarında kendi seçimlerini yaşarlar bence. Kader 

aslında insanın kararları, seçimleri ve emeği doğrultusunda oluşan hayat 

bölümü. EÖ3”  

3. Dualarla İlişkilendirenler: 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, kaderin ve Tanrı’nın dualar aracılığıyla 

yaşamlarına müdahale ettiğine inanırlar. Dualarının kabul edilmesi veya 

edilmemesi durumuna göre Tanrı algıları şekillenir. 

o Kaynaklar: Aile ve sosyal çevrede şahit olunan dua pratikleri ve bu duaların 

sonuçları. 

o Örnek: "Yani işte bir bildiği vardır, diyorum. Ben geçen sene bunu çok yaşadım. 

Mesela zor bir durumda oluyorduk. İşte maddi veya manevi olsun. İşte dua 

ediyordum. Sonra bunun hemen karşılığını gördüğüm oluyordu, hissediyordum 

çünkü. Hani böyle olunca diyordum, yardım ediyor. Fakat o insanların duasını 

neden kabul etmiyor, onları neden korumuyor. Neden ben böyleyken, neden 

onlar böyle? diye düşünüyordum. Fakat ben de ona dua ediyordum. Ben 

karşılığımı alıyordum. Bu sefer tam geriye doğru da gidemiyordum hani. EÖ2” 

4. Sorgulayan ve Şüpheci Yaklaşanlar: 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, kader ve Tanrı kavramlarını eleştirel ve 

şüpheci bir şekilde ele alırlar. Tanrı’nın adaleti ve kaderin doğruluğu konusunda 

sürekli sorular sorarlar. 

o Kaynaklar: İnternet ve sosyal çevreden gelen eleştirel bakış açıları ve bilgilerin 

etkisi. 

o Örnek: “Allah geleceği bildiğine göre bu bizim yazgımız olmuyor mu? Allah da 

yazmayacağına göre o zaman nasıl oluyor? Yani cennet veya cehennem seçim 



292 

 

değil mi? İşte o zaman hayat sınav değil. İşte o zaman hayat anlamsız oluyor. 

KÖ2” 

5. Dini Terminolojiye Dayananlar: 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, kader ve Tanrı algılarını dini terminoloji ve 

dini anlatılar üzerinden şekillendirirler. "Allah her şeyi bilir", "yaşam bir 

sınavdır" gibi terminolojiler bu algıyı destekler. 

o Kaynaklar: DKAB dersleri ve aileden gelen dini anlatılar. 

o Örnek: "Bazı kişilerde net bir kader varken, diğer bazılarında bu kadar net 

değil ve değiştirilebiliyor. Ben yaşantı üzerinden düşünüyorum. Bazı insanların 

olumsuz bir davranışı yok ama gene de başına bir kötülük ya da ölüm 

gelebiliyor. Burada karar Allah'ın kararı. Yaşadıkları o kişinin imtihanı bence. 

KÖ7” 

Geçmiş deneyimler, sosyal çevreden gelen kader anlatıları ve yaşam durumlarında Tanrı 

ve insanın rolüne dair yorumlar ile kader algılarının etkisiyle şekillenen Tanrı tasavvurlarına 

dair aşağıdaki sonuçlar ortaya çıkmıştır.   

Katılımcıların Tanrı’yı tasavvur ederken ve Tanrı’nın varlığa davranışını betimlerken 

sosyal çevrelerinden gelen dini anlatılarda yer alan terminolojilere başvurdukları 

görülmektedir. Tanrı tasavvurunda başvurulan dini terminolojiler şu şekilde tespit edilmiştir: 

“Tanrı ihlas suresinde anlatıldığı gibidir; tek ilahtır, nurdur; sonsuzdur; yüce, eşsiz ve 

benzersizdir; kadiri mutlak yaratandır; yaşatandır; her şeyi bilendir; her yerde olandır; 

kurtarıcıdır.”  

Tanrı’nın varlığa davranışına dair yaptıkları betimlemelerde katılımcıların, “Tanrı’nın 

yarattığı varlıklara çok yakın olduğu, sevdiği, merhamet ettiği, iyiliğini istediği, yardım ettiği, 

koruduğu, hoşgörülü davrandığı ve affettiği” şeklinde terminolojilere baş vurduğu tespit 

edilmiştir. Burada dikkat çeken sonuç, geldikleri son aşamada katılımcıların Tanrı’nın varlığa 

davranışını betimlerken, yaşam durumlarına yansımaları bakımından birkaç özelliği birlikte ele 

aldıkları, çok yönlü bir değerlendirmeye tabi tuttukları ve bazan da sorguladıkları 

görülmektedir.  

Çocukta (7-12 yaş) dini duygu ve düşüncenin gelişimi sürecini araştırdığı çalışmasında 

Yavuz, çocukların ifade ettikleri Allah tasavvurlarını altı grupta toplanmıştır: Bunlar, İlâhî 



293 

 

varlık olarak Allah tasavvuru, O’nun yaratıcılığı, ferdî hayatın O’na bağlı olması, fiilleriyle 

Allah'ın tasavvuru, ferdî ve toplumsal hayatın düzenleyicisi olarak Allah ve nihayet iyiliği 

buyurması ve kötülüğü yasaklaması bakımından tasavvur edilen Allah.556 Yavuz’un 

çocuklardaki Allah tasavvuru bağlamında ulaştığı sonuçlar araştırmamızda dini terminoloji 

kullanımından hareketle ifade edilen Tanrı tasavvurlarına dair ulaştığımız sonuçlar ile 

örtüşmektedir.  

Tanrı tasavvuru ve dini yönelimin şekillenmesinde Tanrı ile direkt yaşanan bir deneyim 

ve etkileşim olarak duanın önemli bir referans kaynağı olduğu tespit edilmiştir. Katılımcılardan 

bazıları Tanrı’yı duaları kabul eden bir varlık olarak; bazıları da dualara cevap vermeyen bir 

varlık olarak nitelendirmiştir. Duaların karşılık bulması durumunun Tanrı’nın birinci elden “yar 

ve yardımcı” hissedilmesine katkı sağladığı ve Tanrıya bağlanmada ya da kopmamada önemli 

bir referans noktası olduğu anlaşılmaktadır. Duaların bazen gerçekleşmemesi durumunun 

önemsenmeme duygusuna yol açabildiği ve Tanrı’ya dair duygularında içlerinde bir ukde 

kalabildiği görülmektedir. Zorlu bir süreçte edilen duanın cevap bulmaması durumunun ise 

kendisinin ve yaşadığı acıların önemsenmediği duygusuna yol açabildiği ve Tanrı tasavvurunda 

“Tanrı hayata müdahale etmez”, “Tanrı evrene müdahale etmez” düşüncesine yönelmesine 

neden olabildiği görülmektedir.    

Olumsuz yaşam durumlarında Tanrı’nın rolüne dair getirdikleri yorumlarında bazı 

katılımcıların, Tanrı’yı eskiden olduğu gibi sadece yaratıcı olarak değil, “istediğini yaşatan, 

istediğini öldüren, yaşam ve ölümü elinde tutan” bir varlık olarak nitelendirdiği görülmektedir.  

Yaşamda Tanrı ve insanın rolünün ne olduğuna ve kader anlayışına dair benimsenen 

düşüncenin etkisine göre değişmekle birlikte, Tanrı’ya ve yaşam durumlarındaki rolüne dair 

“Tanrı sınav yapan ve hak edilen karşılıkları verendir.”, “Tanrı hesap soran, ödül ve ceza 

verendir.”  “Tanrı en doğrusunu bilen ve yapandır.”, “Tanrı varlıkların kaderini belirleyendir.”, 

“Tanrı insanları özgür bırakan ve sorumluluk verendir.”, “Tanrı adaletlidir.”, “Tanrı ayrımcılık 

yapan/ eşit değer vermeyendir.” şeklinde tasavvurlar tespit edilmiştir.   

Katılımcıların, yetişkin dünyasından öğrendikleri “yaşam bir sınavdır.” Terminolojisine 

başvurarak, bir yandan pratik yaşamdan hareketle insanın dünyadaki iyi/kötü seçimleri ve 

davranışlarının hak ettiği karşılığı bulması ve adaletle değerlendirilmesi sürecinde ahiret 

hayatının gerekliliğini vurguladıkları; diğer yandan da ahiret hayatı, hesap verme olgusu ile 

 
556  Yavuz, Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş), 181. 



294 

 

cennet-cehennem süreçlerinin adalete uygun bir şekilde işletilmesinde yaşam durumlarının 

insan seçimine bırakılmasının gerekliliğini vurguladıkları tespit edilmiştir. “Sınav ve imtihan 

olgusu” kilit bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda Allah “adil bir sınav süreci 

işleticisi” olarak tasavvur edilmektedir.  

Katılımcılardan bazılarının insan yaşamının kader ile Allah tarafından belirlendiğini 

düşündükleri ve bu düşünce üzerinden Tanrı’yı  “Kader belirleyen bir varlık” olarak tasavvur 

ettikleri; bazılarının ise yaşamda bazı şeylerin Tanrı tarafından belirlenmekle birlikte bazı 

şeylerin de insan iradesine ve seçimine bırakıldığını düşündükleri ve bu düşünce üzerinden 

Tanrı’yı  “insanı özgür bırakan, sorumluluk veren ve bu yönüyle adaletli davranan bir varlık” 

olarak tasavvur ettikleri tespit edilmiştir.   

Tanrıya dair duruşunu “deizm” üzerinden tarifleyen EÖ15, Tanrı’yı varoluş sürecini 

başlatan bir enerji olarak tasavvur ettiğini ve Tanrı’nın şu an evrene, dünyaya ve kendi hayatına 

herhangi bir etki ve müdahalesinin olmadığını ifade etmektedir.   

Tanrıya dair duruşunu “agnostisizm” üzerinden tarifleyen KÖ31 ve EÖ3, varlığı ve 

yokluğunun bilimsel yöntemlerle kanıtlanamadığı için Tanrı’nın kendileri için belirsiz bir 

konumda olduğunu ve Tanrı’ya dair herhangi bir tasavvurlarının da olmadığını ifade 

etmektedirler.  

Tezde yer alan veriler ışığında bir başka tipleştirme çocuklarda Tanrı tasavvurunun 

oluşumuna/şekillenmesine dair aşağıda verilmiştir: 

1. Koruyucu ve Sevgi Dolu Tanrı Tasavvuru 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, Tanrı’yı sürekli yanlarında olan, onları 

izleyen ve koruyan bir varlık olarak tasavvur eder. Tanrı, güven ve huzur 

kaynağıdır. 

o Kaynaklar: Ailelerinin Tanrı’yı sevgi dolu ve koruyucu bir figür olarak 

anlatması, çocukların bu algıyı geliştirmelerine neden olur. Özellikle ailede 

Tanrı’nın her zaman yanlarında olduğunu ve onları koruduğunu söyleyen 

ifadeler bu algıyı güçlendirir. 

o Örnek: “Ailem bana sürekli şey derdi, o hep senin yanında, sürekli seni izliyor. 

Normalde biri sizi izlediğinde hani bundan rahatsızlık duyabilirsiniz. Ama ben 

beni izleyen yüce bir varlığın olduğunu öğrendiğimde çok huzurlu olmuştum. 



295 

 

Çünkü o bizi yarattı. Annemizi, ailemizi kaybettiğimizde bile hala bize sahip 

çıkan birisi olması çok güzel bence. KÖ29” 

2. Cezalandırıcı ve Korkutucu Tanrı Tasavvuru 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, Tanrı’yı cezalandırıcı ve korkutucu bir figür 

olarak algılarlar. Tanrı, yanlışları tespit eden ve cezalandıran bir varlık olarak 

görülür. 

o Kaynaklar: Ailelerinin Tanrı’yı disiplin aracı olarak kullanması ve sürekli 

Tanrı’nın ceza vereceğini söylemesi, çocukların bu algıyı geliştirmelerine neden 

olur. 

o Örnek: “Annem, ‘Allah bizden yukarıda ve her daim bizi izliyor. Hani kavga 

olur, bir hareketin olur. Kıyamet günü geldiğinde hepsi sorulacak. Hani hesaba 

çekmek için izliyor.’ demişti.  O zaman içime öyle bir his düşmüştü. Yani Allah 

bize yukarıdan bakıyordu böyle. Şuramda bir ağrı oluşmuştu. İçimden kötülük 

yapmayacağım demiştim. KÖ35” 

3. Arkadaş ve Yardımcı Tanrı Tasavvuru 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, Tanrı’yı bir arkadaş ve yardımcı olarak 

algılarlar. Tanrı, onlarla konuşabilen ve onlara yardımcı olan bir varlık olarak 

görülür. 

o Kaynaklar: Çocukların dualarında ve günlük konuşmalarında Tanrı’yı bir 

arkadaş gibi görmeleri bu algıyı oluşturur. Duaların kabul edilmesi veya 

edilmemesi, bu algının pekişmesine katkıda bulunur. 

o Örnek: “Sonra Allah’a karşı bir sırdaş, dost, arkadaş gibi hissetmeye başladım. 

Çünkü hiç kimse bilmese bile her zaman yanımda olan kişi olduğunu hissettim. 

Daha çok her zaman onu yanımda hissediyorum. Büyüdükçe bunlar bir şekil 

belirtmeye başladı. Şimdi daha çok bir diyalog haline geçti. Ben Allah ile çok 

konuşurum. Şu isteklerden sonra daha çok samimi olduk. KÖ5”  

4. Soyut ve Ulaşılmaz Tanrı Tasavvuru 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, Tanrı’yı soyut ve ulaşılmaz bir varlık olarak 

algılarlar. Tanrı, anlaşılması zor ve kavranması güç bir figürdür. 



296 

 

o Kaynaklar: Aile ve çevreden gelen dini anlatıların soyut ve karmaşık olması, 

çocukların Tanrı’yı anlamakta zorlanmasına neden olur. Bu durum, Tanrı’yı 

uzak ve soyut bir figür olarak algılamalarına yol açar. 

o Örnek: “Allah doğmamış, doğurmamış… Ama göremiyoruz. O yüzden 

belirginleştiremiyorum kafamda bir şey. Ama somutlaştırmak istiyorum. Yani 

mesela Allah deyince bir şey belirmesini istiyorum kafamda ama belirmiyor. O 

yüzden. Belirmeyince şöyle etkileniyorum. Önce düşünüyorum. Allah her şeyi 

yaratan. Ondan sonra her yeri. Ondan sonra bizi izliyor falan. Ondan sonra 

geliyor öyle. Somutlaştırınca en azından o kişi yani Allah deyince direkt aklıma 

o gelebilecekti, en azından görünürdü. KÖ3” 

5. Eleştirel ve Sorgulayıcı Tanrı Tasavvuru 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, Tanrı kavramını eleştirel ve sorgulayıcı bir 

şekilde ele alırlar. Tanrı ve kader kavramlarını sorgular ve bazen agnostik ve ya 

deist bir duruş sergilerler. 

o Kaynaklar: İnternet ve sosyal çevreden gelen eleştirel bakış açıları, çocukların 

Tanrı’yı sorgulamalarına ve bazen dini inançları hakkında şüphe duymalarına 

neden olur. 

o Örnek: katılımcılardan KÖ31, EÖ3 agnostisizm ve EÖ15 deizme yöneldiğini 

ifade etmektedir. (Bk. “4.4.4. Katılımcılara Göre İnanç ve Dini Yönelim” başlığı 

altındaki “Sorgulama Sonrası Tanrıya ve Dine Mesafeli Bir Duruş Benimseme” 

başlığı)  

Heller, çocukların aileleriyle yaşadıkları ilişki ve etkileşime bağlı olarak geliştirdikleri, 

6 farklı Tanrı tasavvurundan bahsetmektedir: “Tanrı, arkadaş canlısı bir hayalet; Tanrı, kızgın 

kötü adam; Tanrı, gökyüzündeki uzak şey; Tanrı, cennetteki aşık; tutarsız Tanrı; Tanrı, bir 

zamanlar ve geleceğin kralı; Tanrı, terapist olan (Dr. Tanrı).”557 Araştırma verilerinden 

hareketle çocuklarda Tanrı algısının oluşumuna dair sunduğumuz tipleştirmeler Heller’in 

tespitleriyle büyük oranda benzerlik arz etmektedir.  

Katılımcılar din olgusunun kendileri için taşıdığı anlamı bireysel-psikolojik ve 

toplumsal-sosyolojik açılardan değerlendirmişlerdir. Katılımcıların bireysel-psikolojik açıdan 

 
557  Heller, The Children’s God, 76-93.    



297 

 

dine yükledikleri anlam noktasında “dünya görüşünü şekillendirdiği, bir referans kaynağı 

olduğu, varoluşsal sorularına cevap verdiği, bir yaşam amacı sağladığı, bağlanma, sığınma ve  

güven ihtiyaçlarını karşıladığı, bir guruba aidiyet sağladığı,  kendisini ve hayatını güzelleştiren 

düzenlemeler getirdiği, sorumluluklarını netleştirdiği ve bir disiplin ögesi olarak kendisini 

kontrol etmesinde yardım sunduğu, manevi destek sağladığı ve cennete gitme vasıtası olarak 

görüldüğü” şeklinde değerlendirmelerin yapıldığı tespit edilmiştir. Katılımcılardan üçü, dinin 

kendileri için bireysel psikolojik açıdan bir anlam ifade etmediğini ve belirsiz bir konumda 

kaldığını dile getirmişlerdir.    

Katılımcılar için taşıdığı toplumsal-sosyolojik anlamı bağlamında dinin, “bir referans 

kaynağı olduğu, insan guruplarını tanımladığı ve ortak inanç ve değerler üzerinde birleştirdiği, 

toplumsal düzenin sağlanmasında yol gösterdiği, toplumsal hayatın güzelleşmesine ve 

toplumdaki ahlaki seviyenin yükselmesine katkı sunduğu şeklinde değerlendirildiği tespit 

edilmiştir. Katılımcılardan üçünün dinin kendileri için bireysel psikolojik açıdan belirsiz bir 

konumda kaldığını, bir anlam ifade etmediğini ve fakat doğru anlaşılmak ve doğru yaşanmak 

kaydıyla toplumsal hayatın düzenlenmesinde önemli katkılarının olabileceğine vurgu yaptıkları 

dikkat çekmiştir. 

 Katılımcılardan bazıları insan iradesine daha fazla alan tanıyan kader anlayışını 

benimsemelerinin etkisiyle kendilik algıları ile Tanrı ve dine dair duruşlarının ciddi oranda ve 

olumlu yönde değiştiğini ifade etmektedirler. DKAB dersinde öğrendikleri üzerinden daha 

rahat düşünebildiklerini, daha tutarlı, daha doğru bir din anlayışı geliştirebildiklerini ve kader 

hakkında öğrendikleri üzerinden Allah’ı daha çok sevdiklerini dile getirmektedirler.    

Katılımcılardan bir kısmı aileleriyle yaptıkları paylaşımlardan ve DKAB dersinde 

öğrendikleri üzerinden insanın olgunlaşmasında ve kendi gerçek potansiyelini ortaya 

çıkarmasında, özgürlüğün zorunlu bir süreç olduğunu ve özgür bırakmasının Tanrı’nın insana 

verdiği değerin önemli bir göstergesi olduğunu fark ettiklerini ifade etmişlerdir. Büyüdükçe, 

karşılaşılan zorluk ve sıkıntıların yaşamın doğal bir getirisi olduğunu ve bunların insanın 

olgunlaşması için gerekli süreçler olduğunu daha rahat anlayabildiklerini ifade etmektedirler. 

Bu düşünceler ile Tanrıya dair sorgulamalarının bittiğini, Tanrı’yı çok sevdiklerini ve daha fazla 

bağlandıklarını ifade etmektedirler.  

Bazı katılımcıların bireysel tecrübelerinden hareketle yaşam durumlarında adaletin 

sağlandığına dair farkındalıkları ve dualarının cevap bulduğunu düşünmelerinin etkisi ile 

Tanrı’ya daha yakın hissettikleri anlaşılmaktadır.   



298 

 

Katılımcılardan bazılarının, akran çevresi ve sosyal medya etkisi ile kötülük meselesi 

üzerinden getirdikleri sorgulamalara, DKAB dersinde öğrendikleri insan iradesine daha çok 

alan tanıyan kader düşüncesi ile tatmin edici bir açıklama getirebildikleri görülmektedir.  

Katılımcılardan birkaçının küçük yaşlarından itibaren yakın sosyal çevrelerinden Tanrı 

ve dine dair pek bir şey duymadıkları ve soru sormadıkları anlaşılmaktadır. Aile ortamında 

öğrenmedikleri ve deneyimlemedikleri bu alana yabancı hissettikleri ortadadır. Yaşam 

durumlarında karşılaştıkları sıkıntılar ve yaşam durumlarında Tanrı’nın rolüne dair getirilen 

yorumlar karşısında nispeten daha kırılgan oldukları ve çevreden gelen eksik ve yanlış 

bilgilendirmeler ile dine ve Tanrı’ya dair mesafeli bir tutum takındıkları tespit edilmiştir.  

Katılımcılardan bazılarının ise ön ergenlik döneminde katılmak ve kabul görmek 

istedikleri akran gurubu ve sosyal çevrenin etkisinde kaldıkları anlaşılmaktadır. Bu sosyal 

çevrenin dine karşı mesafeli, eleştirel ve dışlayıcı tutumunu ve söylemlerini benimsedikleri, 

gurup tarafından Tanrı ve dine yöneltilen soruları aynen kullandıkları görülmektedir. İnternet 

ortamında benzer düşüncedeki siteleri referans kaynağı olarak kullandıkları ve internet 

ortamındaki “yankı odaları” üzerinden benimsedikleri tutum, anlayış ve eleştiriyi teyit 

ettiklerini düşündükleri anlaşılmaktadır. Bu bağlamdaki katılımcıların Tanrı’ya dair duruşunu 

agnostisizm olarak nitelendirdikleri tespit edilmiştir.  

Bazı katılımcıların aile ortamında, Tanrı ve dine dair küçük yaşlarından itibaren, o anki 

bilişsel ve duyuşsal gelişmişlik düzeyine, içinde bulunduğu bağlama dikkat edilmeden sadece 

literal tarzda bir anlatıma maruz kaldığı görülmektedir. Bu süreçte genelde çocuğun pasif ve 

ailenin aktif olduğu görülmektedir. Ailelerin, Tanrı anlatılarında yer alan soyut içerik ve 

bağlamın çocuk tarafından nasıl anlaşıldığı ve nasıl tasavvur edildiğini dikkate almadığı 

görülmektedir. Böylesi bir süreçte çocuğun, kendince yaptığı yanlış ve tutarsız 

anlamlandırmalar üzerinden Tanrı ve dine dair olumsuz etkilenebildiği, korku ve kaygı 

yaşayabildiği görülmektedir.  

Kader kavramı ile ilk temasları yetişkin dünyasının anlatıları üzerinden olan 

katılımcıların kader kavramını çoğunlukla yazgı ve alın yazısı olarak öğrendikleri 

anlaşılmaktadır. Bu bağlamdaki katılımcılardan bazılarının, DKAB dersinde insan iradesine 

alan tanıyan, insan seçimlerinin ve sorumluluğunun altının çizildiği bir kader anlatımı ile 

karşılaşsalar da kader kavramını hala kavramla ilk temaslarındaki anlamlar bağlamında 

düşündükleri ve “kadere inanmıyorum” ifadesini kullanabildikleri görülmektedir. Kadere 

inanmıyorum derken aslında “yazgı ve alın yazısına inanmıyorum” demek istemektedirler.   



299 

 

DKAB Ders Pratiğinde Kader Öğretiminin Tanrı Düşüncesi ve Dini Yönelimin 

Şekillenmesindeki Etkisi 

Kader olgusu, Allah, Allah’ın sıfatları, varoluştaki ve yaşam durumlarındaki rolü, etkisi,  

müdahalesi; insanın Allah ve yaşam durumları karşısındaki rolü, yaşam durumlarındaki Allah-

insan ilişkisi gibi konular ile direk ilgili olması ve ayrıca inanç esaslarında biri olması yönüyle 

sınıf ortamında öğretime konu edilirken üzerinde konuşulması, anlatılması, sunulması, soru 

sorulması, sorgulanması, anlaşılması, kavranması bakımından hem öğrenciler ve hem de 

öğretmenler açısından bir takım zorluklar ortaya çıkarmaktadır. Benzer bir değerlendirme ile 

Zengin ve Doğan, örneklemde yer alan öğretmenlerin kader inancı öğretiminde kötülük 

meselesi başta gelmek üzere, Allah’ın sıfatları ile irade ve sorumluluk konularında 

zorlandıklarını tespit etmişlerdir.558 

  Bazı katılımcıların DKAB dersinde kader ünitesi işlenirken, öğretmenden gelen “bu 

konuyu çok kurcalamayın” uyarısı ile başlayan bir süreçte, sadece LGS sınavına yönelik, 

gerekli bilgilerin ezberletilmesi şeklinde bir uygulamaya muhatap olduğu; sayıları az olmakla 

birlikte bazılarının “Allah’ın her şeyi bilmesi, belirlemesi ve yazması” şeklinde bir anlatıma 

muhatap olduğu; bazılarının “Allah’ın tüm alternatif durumları bilmesi, insanın seçimine 

sunması ve insanın da bunlar arasından seçim yapması” şeklinde bir anlatıma  muhatap olduğu; 

bazılarının ise “evrenin işleyişine konmuş olan kurallar, yasalar, düzen, ahenk kavramları ile 

birlikte insanın seçimleri” üzerinden bir anlatıma muhatap olduğu gibi sonuçlar dikkat 

çekmektedir.  

Katılımcıların çoğunun DKAB ders kitabında kader ünitesinde; düzen, evrendeki 

yasalar, irade, insan seçimleri, emek-rızık ve tevekkül gibi kavramlar üzerinden bir açıklama 

getirilmesinden memnun oldukları tespit edilmiştir.   

Katılımcılardan bazılarının ders kitabında yer alan kader tanımı ile insan iradesi, 

seçimleri, yaşamı değiştirebilmesi ve sorumluluğu bağlamındaki açıklamalar arasında bir 

tutarsızlık olduğunu düşündükleri görülmektedir. Katılımcıların ders kitaplarında yer alan 

anlatımlardaki tutarsızlık algısı sebebiyle zihinlerinde konuyu tam oturtamadıkları ve 

kafalarının karıştığı özellikle vurgulanan durumlardan biri olmuştur.   

 
558  Zengin - Doğan, “Ortaöğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Derslerinde Kader İnancı Öğretimi: Sınavla 

Öğrenci Alan Okullardaki Öğretmenlerin Görüşlerine Dayalı Bir İnceleme”, 890-891. 



300 

 

       Ders kitabında kader kavramının Allah-alem ilişkisi üzerinden tanımlandığı, canlı-

cansız, iradesi olan-olmayan tüm varlıklar için herhangi bir ayrım ya da kayıt düşülmediği 

katılımcılar tarafından belirtilmektedir. Ancak ders kitabında kadere iman konusunun 

açıklanmasında iradesi olan ve sorumlu tutulan bir varlık olarak insanın özel durumuna dair 

akıl, irade, sorumluluk, emek, rızık, tevekkül, imtihan vs birçok kavramın kullanıldığı yine 

katılımcıların dikkat çektiği bir başka durumdur. İnsanı diğer varlıklardan farklı kılan bu özel 

durumunun dikkate alınmadığı bu tanımlamayı öğrenciler eksik bulmuşlardır. Diğer 

kavramlarla birlikte düşündüklerinde, kaderle ilgili yapılan tanım ile bu konuda yapılan 

açıklamalar ve ilgili diğer kavramlar arasında anlam bakımından çelişkili durumlar olduğunu, 

dolayısı ile bu konuyu zihinlerinde tam oturtamadıklarını ve kafa karıştırıcı bulduklarını 

vurgulamışlardır. 

DKAB ders kitabındaki kader tanımının öğrenciler üzerindeki etkisine dair benzer bir 

meseleye işaret eden Zengin ve Doğan, DKAB ders kitabındaki kader tanımının öğrencilerde 

bir takım sorular oluşturduğu, bu bağlamda getirilen sorular karşısında öğretmenlerin zor 

durumda kaldıkları ve öğrencilerin bekledikleri akli izahları yapamadıkları tespitinde 

bulunmaktadırlar.559 Kader meselesinde öğrencilerdeki kafa karışıklığının temel sebeplerinden 

birinin DKAB ders kitaplarına yansıyan kader ve kaza kavramlarının tanımları olduğunu 

değerlendiren Karenoğulları, ders kitabında yer alan, “bütün eylemlerimizin önceden tespit ve 

tayin edildiğini” ifade eden bir tanımdan sonra kaderle ilgili yanlış algılamaları düzeltmenin 

mümkün görünmediğini belirtmektedir. Kaderin alın yazısı şeklinde algılanması ile 

sonuçlanacak böylesi bir kader ve kaza tanımından sonra insanın sorumlu tutulduğu fiillerinde 

özgür olduğunu zihnin kabul etmesinin kolay olmayacağını da eklemektedir.  Elde ettiğimiz 

sonuçlar ile örtüşen bu tespitler de gösteriyor ki bizzat ders kitabındaki kader tanımı sebebiyle 

sorgulamalarına bir yenisi daha eklenen öğrencilerin bu meseleye dair ders öğretmeninden de 

yeterli açıklamayı alamadıklarında kader inancı ve dolayısıyla Tanrı tasavvurları konusunda 

zihin karışıklıkları devam etmektedir.  

“DKAB dersinde kader ünitesi hangi kavramlarla, nasıl anlatılsın?” sorusuna dair 

katılımcılardan çoğu irade kavramının öne çıkarılmasının gerekliliğine, külli ve cüzi irade 

kavramları ile insan iradesinin etkili olduğu ve insan iradesini aşan durumların örnekler 

üzerinden netleştirilmesine dikkat çekmektedirler. Özellikle insan iradesi, özgür seçimleri ve 

 
559  Zengin - Doğan, “Ortaöğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Derslerinde Kader İnancı Öğretimi: Sınavla 

Öğrenci Alan Okullardaki Öğretmenlerin Görüşlerine Dayalı Bir İnceleme”, 890-891. 



301 

 

bireysel/toplumsal yaşamdaki insani sorumluluğun ön planda tutulmasını vurgulamaları dikkat 

çeken sonuçlardan biri olmuştur.  

Bazı katılımcılar, yaşamının şekillenmesinde insan iradesi ve gayretinin öneminin fark 

edilmesi ve ayrıca insanın iradesi ve seçimleri dışında istemediği durumlar yaşamak zorunda 

kalması bağlamında tevekkül kavramının öğretilmesini önemsemektedirler. 

Katılımcılardan bazıları, toplumda yaygın olduğunu düşündükleri “yazgıcı kader” 

anlayışını yanlış olarak nitelendirmekte ve doğru kader anlayışı diye ifade ettikleri “Allah’ın 

evrenin işleyişine koyduğu düzen ile insan iradesine daha çok alan tanıyan” anlayışın eğitime 

konu edilmesini daha önemli ve gerekli bulmuşlardır. Ayrıca yanlış kader anlayışı olarak 

nitelendirdikleri yazgıcı kader anlayışının sorgulanmasının önemine dikkat çekmektedirler. Bu 

bağlamda varoluşta ve yaşam durumlarında işleyen sebep-sonuç ilişkisinin örnekler üzerinden 

netleştirilmesinin kafa karışıklığına engel olacağını ve sorgulamalarında öğrencilere rehberlik 

edeceğini vurgulamaktadırlar. 

Katılımcılardan çoğunun, kader kavramının öğretilmesinde ve doğru anlaşılmasında 

yetişkinler tarafından kendilerine aktarılan “yaşam ahiret için bir sınavdır” terminolojisine 

dikkat çektikleri ve adil bir sınav süreci olan yaşamda insanın özgürce seçim yapabildiğine 

vurgu yapılmasını istedikleri tespit edilmiştir. Bu kapsamda olumlu olumsuz yaşam 

durumlarında insanların yaptıklarının, yaşadıklarının ve başına gelenlerin tamamının ahirette 

mutlaka bir karşılığının olacağının ve adaletin gerçekleşeceğinin anlatılmasını da 

önemsemektedirler.  

Katılımcılardan sadece biri kaderin alın yazısı şeklinde anlatılmasını önerirken; bazıları 

da öğrencilerin toplumdaki diğer bireyler gibi farklı bilgi ve deneyimlere, bakış açılarına, farklı 

kader algılarına ve dini duygu yönelimlerine sahip olduklarını, dolayısıyla da kader kavramının 

öğretilmesinde ve doğru anlaşılmasında tek bir anlayışın anlatılması yerine kader ile ilgili tüm 

bakış açılarının sunulmasını ve öğrencilere seçme hakkı tanınmasını istemektedirler.  

Katılımcılardan çoğunun, kader olgusu ile bağlantılı olarak sosyal çevreden gelen 

anlatılarda yer alan terminolojiler arasında çelişki ve tutarsızlık gördükleri ve bu çelişkinin 

giderilmesi noktasında DKAB dersinde kader kavramının ilgili tüm terminolojiler ile tutarlı bir 

bağlamda öğretime konu edilmesini önemsedikleri tespit edilmiştir.  

Yetişkinlerin desteğine ve rehberliğine en çok bu dönemde ihtiyaç duyan bireye 

sunulacak DAKB dersi, ergenin yaşadığı bu “şüphe ve sorgulama” sürecine rehberlik edecek 



302 

 

bir yapılanma içinde kurgulanmalıdır; eğitimciler, ergenlerin bu yönelimlerini “metodolojik 

şüphe ve mantıki şüphe” formatında yaşamalarına rehberlik etmeliler. Çünkü, “metodolojik ve 

mantıki şüphe”, rasyonel düşüncenin zorunlu bir bileşeni olarak, bireyi araştırmaya yönlendiren 

epistemolojik bir yol ve bir yöntem olarak iş görecektir. Bu yol Saf dilliliği ortadan kaldırarak, 

imanın kuvvetlenmesini ve bilinçli olmasını sağlayacaktır. Bu süreçle temelleri sağlam atılmış 

bir iman, daha sonra rasyonel şüpheden kaynaklanabilecek olumsuz etkilenmelere karşı da 

bağışıklık kazanmış olacaktır.560    

Ergen birey, örgün/yaygın din eğitiminin verildiği bütün kurumlarda yargılanmaktan 

korkmadan sorularını rahatlıkla sorabilmeli, sorgulamalarını dillendirebilmelidir. Çevresindeki 

yetişkinler ve eğitimciler, empatik ve hatta terapötik bir yaklaşım ile, gencin hem kendi 

ailesinden edindiği birikime dair ve hem de farklılaşan sosyal çevreden ve gün geçtikçe bunun 

daha önemli bir bileşenini oluşturan sosyal medyadan edindiği yeni birikimlere dair sorularına 

ve sorgulamalarına kulak vermeli;  ergenin anlam ve değer arayışına rehberlik edebilecek doğru 

bilgileri sunmalı, bilgiye ulaşma yollarını gösterebilmeli ve özellikle bilgi üzerine analitik 

düşünme becerisini geliştirmeyi önemsemelidirler. Kimliğini, kişiliğini inşa etmeye dönük 

yöneldiği bu anlam ve keşif yolculuğunda tecrübeli yetişkinler olarak ergene eşlik ve rehberlik 

edebilmelidir.    

Günümüzde yaygın din anlayışımızın Kur'an-ı Kerim'in temel felsefesi ve dinamik 

Allah-insan görüşünden uzakta kaldığını değerlendiren Selçuk, Kur'an’ın günümüz insanı için 

hala "epistemolojik" bir bilgi kaynağı olmadığını, bu sebeple "dini" olan ile, "gayr-i dini" olanı 

birbirinden ayırt etme imkanının kalmadığını ve dini alana bir belirsizliğin hakim olduğunu 

ifade etmektedir.561 Özarslan kader öğretiminde yaşanan sıkıntıların çözümü noktasında 

Kur’an-î temellere dayalı bir eğitim-öğretim planlanması ve yürütülmesine dikkat çekmektedir. 

Bu bağlamda Kur’an’ın öne çıkardığı kader anlayışına değinmekte ve “Allah’ın kainat için 

koyduğu ölçülülük ve nizam” kavramlarının altını çizmektedir.562 Genelde Din eğitiminde ve 

özelde inanç öğretiminde Selçuk ve Özarslan’ın değerlendirmelerine katıldığımızı ifade etmek 

isteriz.  

Kader meselesine dair sistematik bir temellendirme ve tutarlı bir açıklama yapma 

noktasında Düzgün’ün önerdiği ilgili Kur’an ayetlerini “bağlamsal okuma ve anlamlandırma” 

yaklaşmanı değerli görmekteyiz. Kader ile ilgili ayetlerin gruplandırıldığı üç temel bağlamı 

 
560  Özcan, Epistemolojik Açıdan İman, 43. 
561  Selçuk, “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu  (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir Deneme”, 340. 
562  Özarslan, 14-18 Yaş Lise Gençlerinde Kader İnancı, 191. 



303 

 

Düzgün, “Metafiziksel-epistemolojik bağlam: Belirlenmiş temel varlık yasaları”; “Ontolojik 

bağlam: insanın verili yapısı ve verili dış dünya/tekvînî emr” ve “Ahlâkî Bağlam: İnsanın 

iradesine/seçimine bırakılmış yaşam alanı.”563 olarak sıralamaktadır. DKAB dersi öğretim 

müfredatında kader ünitesinin bu bağlamda yapılandırılmasının, Kur’an-ı Kerim’i 

"epistemolojik" bir bilgi kaynağı olarak kullanmaya, “yaşam durumlarında Allah ve insanın 

rolü/etkisinin” doğru anlaşılmasına, kader ve ilgili diğer terminolojilerin tutarlı bir şekilde 

öğretime konu edilmesine ve öğrencilerin getirdikleri soru ve sorgulamalara tatmin edici 

cevaplar sunulmasına katkı sağlayacağını düşünmekteyiz.   

Okulda DKAB dersinde kader ünitesi öğretim pratiğinin katılımcılardan çoğunun kader 

algısı ve anlayışı üzerinde olumlu etkiler bıraktığı sonucuna ulaşılmıştır. Zira öğrencilerden 

çoğu, DKAB dersinde kader ünitesinden önce ya kader hakkında hiçbir fikirlerinin olmadığını 

ya da kader algılarının daha çok toplumda yaygın olan alın yazısı şeklinde olduğunu ifade 

etmektedirler. Allah’ın evrene koymuş olduğu düzen ve yasalar ile insan iradesi, tevekkül, 

emek-rızık gibi konular hakkında derste öğrendiklerinin kader algılarını önemli ölçüde 

etkilediğini ve değiştirdiğini ifade etmektedirler.  

Bazı katılımcılar derste kader ünitesinden öğrendikleriyle daha önce zihinlerinde soru 

oluşturan durumları büyük ölçüde cevaplandırabildiklerini ya da Kader kavramı ile ilgili 

tutarsız diye gördükleri bazı durumları zihinlerinde netleştirebildiklerini ve tutarlı bir açıklama 

getirebildiklerini ifade etmektedirler. Ayrıca yaşam durumlarında Tanrı’nın rolüne dair 

yaptıkları adalet sorgulamasına cevap getirebildiklerini, Allah’ın adaletini kavrayabildiklerini 

ve öğrendikleriyle “Allah fikrini” zihinlerinde oturtabildiklerini ifade etmektedirler. Bu 

kapsamda katılımcıların DKAB dersinden öğrendiklerini sonrasında aile bireylerine de 

anlattıkları tespit edilmiştir.   

Okulda DKAB dersinde kader ünitesi öğretim pratiğinin sayıca az da olsa 

katılımcılardan bazılarının kader algısı ve anlayışı üzerinde bir etkisinin olmadığı da tespit 

edilen durumlardan biridir. Bu durum ile ilgili olarak katılımcılardan bazıları öğretim 

müfredatındaki kader ünitesi konularının kendi ihtiyaç ve istekleriyle örtüşmediğini; bazıları 

öğretmeninin ilgisiz tavrı sebebiyle kader hakkındaki sorularını soramadığını ve dersi 

dinlemediğini; bazıları derste anlatılanlar ile ders kitabında yazan kader tanımı arasındaki 

tutarsızlık sebebiyle konuyu zihinlerinde oturtamadıklarını; bazıları da eskiden de insan iradesi 

 
563  Düzgün, “Kader'i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkanı”, 1-7. ; Düzgün, “Kader Mes’elesi”, 119-125; 

Düzgün, “Kader/Takdir”, 269-275.  



304 

 

şeklinde düşündüklerini DKAB dersinden sonra da aynı şekilde düşünmeye devam ettiğini 

ifade ederek dersin kader düşünceleri üzerinde herhangi bir etkisinin olmadığını dile 

getirmişlerdir.     

Okulda DKAB dersinde kader ünitesi öğretim pratiğinin katılımcılardan birinin kader 

algısı ve anlayışı üzerinde olumsuz bir etki bıraktığı tespit edilmiştir. EÖ15, zorlu bir süreçten 

geçerken, dualarının kabul olmaması durumundan ve bu konu hakkında konuştuğunda DKAB 

dersi öğretmeninin “Her dua kabul olmaz, bu kaderdir.” şeklinde yanıt vermesinden olumsuz 

etkilendiğini ifade etmektedir. Durumu araştırdığında, kendisine cevap olarak sunulan 

açıklamaları ve ayrıca derste bahsedilen kader ve ilgili diğer dini terminolojileri tutarsız 

bulduğunu ifade eden EÖ15’in, Tanrı düşüncesinden ve dinden uzaklaştığı görülmektedir.  

Okulda DKAB dersinde kader ünitesi öğretim pratiğinin katılımcılardan çoğunun Tanrı 

ve dine dair hissettiği duygu üzerinde olumlu etkiler bıraktığı sonucuna ulaşılmıştır. Evrenin 

düzenli ve yasalara göre yaratıldığı bilgisinin katılımcıları, Allah’ın yüceliği ve yaratıcılığı 

karşısında daha çok hayranlık duyma ve bağlanmaya sevk ettiği görülmektedir Katılımcılar 

derste geçen irade ve tevekkül konuları üzerinden Allah’ın, insan iradesine ve çabasına değer 

verdiğini, insanı bir şeylere zorlamadığını, mahkûm etmediğini, özgür bıraktığını öğrenmenin 

kendilerine olan güveni ve hissettikleri insanlık değerini arttırdığını ifade etmişlerdir. Ayrıca 

bu duyguların yaşam karşısında kendilerini daha aktif hissettirdiğini, zorluklarla karşılaşılsa 

bile pes etmeden çabalama azmi verdiğini dile getirmektedirler. Kendilerine güvenen ve özgür 

bırakan bir Tanrıya daha çok bağlandıklarını, daha çok güven duyduklarını, daha çok sevgi ve 

saygı duyduklarını ifade etmektedirler.   

Katılımcılardan bazıları yaşadıkları ya da şahit oldukları olumsuz yaşam durumları, bu 

durumlarda yaşanan acılar ve bu durumlara dair çevreden gelen yazgı anlatıları ile karışan 

zihinlerinin derste öğrendikleri, insan iradesi ve sorumluluğuna daha çok alan tanıyan kader 

anlayışı ile netleştiğini, Tanrı’ya dair getirdikleri sorgulamalarının büyük oranda cevap 

bulduğunu ve yaşadıkları olumsuz duyguların azaldığını ifade etmişlerdir.  

Katılımcılardan bazıları seçimleri ve etkileri olmaksızın insanların yaşadığı istenmeyen 

durumların “bir imtihan olarak” yaşamın getirdiği bir süreç olarak kabullenilmesi gerektiğini 

ifade etmektedirler. Bu olayların insanın olgunlaşabilmesi için yaşanmasının gerekliliğine ve 

bu süreçte Allah’ın yardımına sığınmanın, iradeyi kullanmanın ve pes etmeden çabalamanın 

önemine dikkat çekmektedirler. Kader ünitesi bağlamında öğrendikleriyle Tanrı’yı adil, 

merhametli, güven verici bir varlık olarak düşündüklerini ifade etmektedirler. 



305 

 

Katılımcılardan bazıları ise zorlu süreçlerden geçerken kendilerine bu süreçlerin 

yorumu olarak sunulan yazgıcı kader anlayışının etkisi ile Tanrıya karşı olumsuz duygular 

hissettiklerini ifade etmektedirler.  

Okulda DKAB dersinde kader ünitesi öğretim pratiğinin katılımcılardan çoğunun Tanrı 

tasavvuru üzerinde olumlu etkiler bıraktığı sonucuna ulaşılmıştır. Katılımcıların DKAB 

dersinde öğrendikleri ile Tanrı’yı “evrenin yasalarını koyan bir varlık”, “kompleks Sistem 

tasarımcısı olan bir varlık”, “yüce/koruyucu bir varlık”, “güçlü/ hayata müdahil bir varlık”, 

“adil ve merhametli bir varlık”, “özgürlük veren bir varlık”, “suçlulara hak ettiği cezayı veren 

bir varlık” olarak tasavvur ettikleri tespit edilmiştir.   

Zengin ve Doğan, DKAB dersinde kader öğretiminin, öğrencilerdeki zihin karmaşası ve 

sorgulamaları sağlıklı bir inanç zeminine oturtabilecek çözümler üretmede yetersiz kaldığını 

değerlendirilmektedir.564 Karenoğulları öğrencilerin kader meselesi bağlamında 

cevaplandıramadıkları soru ve sorgulamalara işaret ederek DKAB dersleri ve ders kitaplarının, 

öğrencilerin kader ve ilişkili diğer kavramları anlamlandırma ve içselleştirmelerinde %2,7 gibi 

düşük bir oranla yetersiz kaldığı tespitinde bulunmaktadır.565 DKAB öğretmenlerinin ders 

işlenişinde çoğunlukla “geleneksel” yöntemlerle ilerlediklerine ve “anlatım” tekniğini 

kullandıklarına dikkat çeken Akdemir, beceri temelli öğrenme ortamlarının oluşturulamaması 

nedeniyle DKAB dersinde öğretim programında amaçlanan kazanımlara ulaşılamadığı ve inanç 

konularının doğru şekilde yapılandırılamadığı değerlendirmesinde bulunmaktadır.566 

Araştırmamızda katılımcılardan sayıca az bir kısmının Zengin, Doğan, Karenoğulları ve 

Akdemir’in tespitleriyle uyumlu bir durum yaşadıkları tespit edilmiştir. Bu bağlamda elde 

ettiğimiz sonuçlar örtüşmemektedir. Bu farklılaşmada çalışma grubundaki öğrencilerin büyük 

oranda öğretmenlerinin yetkinliği ile ilgili olarak değişkenlik gösterdiği ileri sürülebilir.   

Menküç öğrencilerin DKAB dersine dair ilgilerinde ve öğretim müfredatındaki 

kazanımların edinilmesinde, öğretmenlerin dini anlayışları, yeterlilikleri, davranışları ve 

öğrenci ile iletişimlerinin etkili olduğu değerlendirmesinde bulunmaktadır.  567  Çalışmamızda 

ulaştığımız sonuç Mengüç’ün tespiti ile örtüşmektedir.  

 
564  Zengin - Doğan, “Ortaöğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Derslerinde Kader İnancı Öğretimi: Sınavla 

Öğrenci Alan Okullardaki Öğretmenlerin Görüşlerine Dayalı Bir İnceleme”, 891. 
565  Karenoğulları, Lise Öğrencilerinin Kaderle İlgili Kavramlara Yükledikleri Anlamlar, 81-82. 
566  Akdemir, “Öğrencilerde İnanç Problemine Neden Olan Faktörlerin Belirlenmesi”, 338-339. 
567  Dilek Menküç, Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretmenlerinin Görüşleri Işığında Liselerde Deizm Düşüncesi 

(2019: Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi.), 175-176. 



306 

 

Tezde yer alan bulgulara göre, DKAB ders pratiğinin çocukların Tanrı düşüncesi ve dini 

yönelimlerinin oluşmasındaki etkisi çeşitli şekillerde ortaya çıkmaktadır. Aşağıda bu etkilerin 

tipleştirilmiş halleri verilmiştir: 

1. Pozitif Diyalog ve Anlayışa Dayalı Tanrı Tasavvuru: 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, DKAB öğretmeni ile kurdukları pozitif 

diyalog ve sınıf ortamında yargılanma korkusu olmadan sorularını sorma 

imkanına sahip olduklarında Tanrı ve kader kavramlarını daha derinlemesine ve 

tutarlı bir şekilde anlamlandırırlar. Bu, Tanrı tasavvurunun olumlu ve güven 

verici bir yönde şekillenmesini sağlar. 

o Örnek: "DKAB ders öğretmeni ile olumlu bir diyalog kurulabildiğinde, merak 

edilen ve zihne takılan durumların yargılanmadan sorulabileceği bir ders ortamı 

yakalandığında ve kader kavramı ilgili bütün dini terminoloji ile yaşam 

durumlarına yansımaları da dikkate alınarak tutarlı bir bütünlük halinde 

verilebildiğinde, DKAB ders pratiğinin Tanrı düşüncesi ve dini yönelimin 

şekillenmesinde önemli derecede olumlu etki sağladığı görülmüştür" (Bk. 

“4.5.7. DKAB Dersi Kader Öğretimi Pratiğinin Tanrı ve Dine Dair Hissedilen 

Duyguya Etkisi” başlığı altında yer alan “Tanrı ve Dine Dair Hissedilen 

Duyguyu Olumlu Etkiledi” başlığı)  

2. İrade ve Tevekkül Temelli Tanrı Tasavvuru: 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, DKAB derslerinde irade ve tevekkül 

kavramlarının vurgulanmasıyla Tanrı’nın insan iradesine ve çabasına değer 

verdiğini öğrenirler. Bu, çocukların kendilerine olan güvenlerini artırır ve 

Tanrı’yı özgür bırakan, destekleyici bir varlık olarak görmelerini sağlar. 

o Örnek: “Önceden kadere inanıyordum. Kader kısmet işte.  Kaderimde varmış, 

işte olacağı varmış. kısmet deyip, o zaman ona inanıyordum küçükken.  Derste 

öğrendikten sonra şu an öyle inanmıyorum, insanın seçtiğini düşünüyorum. 

Allah’a olan inancım daha çok arttı. Allah’ın yaşantımızı belirlemeyip, bizlere 

irade vermesi, insana olan sevgisini, verdiği değeri gösteriyor. Allah benim 

yanımda daha fazla yüceliyor. KÖ18.” 

 



307 

 

3. Karmaşık Duygular ve Çelişkili Tasavvurlar: 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, DKAB derslerinde duydukları karmaşık ve 

bazen çelişkili dini terminolojiler nedeniyle Tanrı ve kader kavramları hakkında 

kafa karışıklığı yaşayabilirler. Bu durum, Tanrı algısında belirsizlik ve 

sorgulamalara yol açar. 

o Örnek: “Aslında bize yanlış kader anlayışını anlattılar. Ama kaderin tanımını 

da bize işte: ‘Allah olayları planlar yeri ve zamanı geldiğinde olur.’ şeklinde 

söylediler. Çelişki var gibiydi.  Kader diye verilen tanım yanlış diye bahsedilen 

kader anlayışı gibiydi. Tevekkül, emek, rızık kavramları doğruydu. DKAB 

dersinden tevekkül kısmı etkiledi beni. Ama ben öyle tekrar kaderin tanımını 

okuduğumda tekrar böyle kafam karıştı. Diğer anlatılanlarla çok uyuşmuyordu 

bence. KÖ13” 

4. Olumsuz Deneyimlerden Kaynaklanan Negatif Tasavvurlar: 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, DKAB derslerindeki olumsuz deneyimleri 

ve kader anlatıları nedeniyle Tanrı’yı olumsuz bir figür olarak algılarlar. Bu 

durum, dini yönelimlerinde negatif bir etki yaratabilir. 

o Örnek: Katılımcılardan EÖ15 yaşadığı zorlu bir süreç üzerine Allah’tan uzunca 

bir süre dua ile yardım istemesine karşın dualarının karşılık bulmaması 

durumunu Okulda DKAB dersi öğretmenine sorması ve öğretmeninden de “her 

dua kabul olmaz, kaderdir.” yanıtını alması üzerine dine ve Allah’a mesafeli bir 

duruş ile nihayetlenen yoğun bir sorgulama sürecine girdiğini ve sonunda deizmi 

seçtiğini ifade etmektedir.  

“Çevrem genelde Müslüman olduğu için, herkes kadere bağlıyor. Biri dua ediyor hani 

kabul olursa tamam ama kabul olmazsa, kader diyorlar. O zaman dua etmenin ne 

mantığı var? Her şey kadere göre yaşanacaksa, biz niye dua ediyoruz? Din 

öğretmenleri kader diyor. Kader mantıksız olan bir şey, kader dinin içinde olan bir şey. 

O mantıksız olduğu için hani dini de bozuyor. EÖ15”  

 

 

 



308 

 

5. Dini Terminolojiye Dayalı Tanrı Tasavvuru: 

o Özellikler: Bu tiplemede çocuklar, DKAB derslerinde öğrendikleri dini 

terminolojiler ve anlatılar sayesinde Tanrı algılarını yapılandırırlar. Bu, Tanrı’yı 

yüce, kadir-i mutlak, adil ve merhametli bir varlık olarak görmelerini sağlar. 

Ayrıca “Kader ünitesinden” öğrendikleri de Tanrı tasavvurlarını 

şekillendirmektedir. 

o Örnek: "Katılımcılar DKAB dersinde “kader ünitesinde” öğrendikleri ile 

Tanrı’yı 'evrenin yasalarını koyan bir varlık', 'kompleks sistem tasarımcısı olan 

bir varlık', 'yüce/koruyucu bir varlık', 'güçlü/hayata müdahil bir varlık', 'adil ve 

merhametli bir varlık', 'özgürlük veren bir varlık', 'suçlulara hak ettiği cezayı 

veren bir varlık' olarak tarifledikleri görülmektedir" (Bk. “4.5.9. DKAB Dersi 

Kader Öğretimi Pratiğinin Tanrı Tasavvuruna Etkisi” başlığı) 

İnanç Öğretimi Bağlamında Ulaşılan İlkeler ve Öneriler   

1. Aile, bireylerin Tanrı tasavvurları ve dini duygu yönelimlerinin şekillenmesinde 

etkili unsurların başında gelmektedir. Bu bağlamda ailede verilen din eğitimin 

önemi vurgulanmalı ve aileye din eğitiminde rehberlik edecek çalışmalar 

yapılmalıdır.  

2. Aile ile sağlıklı bir bağlanma kurulması durumunda, ailenin aktardığı dini bilgiler, 

doğru ve tutarlıysa, sorgulamaların yoğun yaşandığı ergenlik döneminde ciddi bir 

sıkıntı yaşanmamakta ve ailenin din anlayışı büyük oranda çocuğunda devam 

etmektedir. Bu sonuçtan hareketle ailedeki din eğitiminin etkinliğinin “çocuk ile 

olumlu ilişkiler kurulması ve sunulan dini bilgilerin doğru ve tutarlı olması” ilkesine 

bağlı olduğunu söyleyebiliriz.      

3. Ailenin Tanrıya dair anlatısında öne çıkardığı özellikler, anlatış tarzı (niyet ve 

amacı) çocuğun Tanrı tasavvurunu ve Tanrıya dair duygusunu şekillendirmektedir. 

Bu sonuçtan hareketle aile başta olmak üzere örgün ve yaygın eğitim kurumlarında 

gerçekleştirilen din eğitiminde İslam’ın temel kaynaklarına uygun bir “Allah inancı” 

öğretiminin, Allah’ın sevgi, merhamet, koruma, adalet gibi özelliklerinin öne 

çıkarılması ilkesine bağlı olduğunu söyleyebiliriz.  

4. Ailede ve sosyal çevrede Tanrı’ya dair anlatılar sadece literal tarzda verildiğinde ve 

anlatıyı “yaşantısına nasıl almalı” ya dair ek açıklamalar yapılmadığında çocuk 



309 

 

anlatı bağlamı ile yalnız kalmaktadır. Bu durumda çocuk, bilişsel ve duyuşsal 

gelişmişlik seviyesiyle orantılı olarak kendince anlamlandırmaya çalışmakta, eksik 

ve yanlış anlamlandırmalar ile bu durumdan olumsuz etkilenebilmektedir. Bu 

sonuçtan hareketle çocukluk döneminde Tanrı düşüncesinin daha doğru ve kolay 

anlamlandırılabilmesinin, verilen eğitimde Tanrı’nın da içerisinde olduğu bir anlam 

dünyasının sunulması ilkesine bağlı olduğunu söyleyebiliriz.  

5. Dini terminoloji üzerinden gelen Tanrı anlatımı ile daha önce karşılaşan katılımcılar 

yaşam durumu yorumları üzerinden gelen yazgıcı kader anlayışını ve örtük Tanrı 

anlatılarını daha rahat sorgulamakta ve daha doğru bir değerlendirmede 

bulunmaktadır. Bu sonuçtan hareketle çocukluk döneminde özellikle ailede verilen 

din eğitiminde dini terminoloji üzerinden bir Tanrı anlatımına öncelik verilmesi 

ilkesi önem arz etmektedir.  

6. Küçük yaşlarından itibaren Sevgi Evlerinde ve Görme Engelliler Okulu gibi 

pansiyonlarda ikamet etmek durumunda kalan öğrencilerin dini alana dair bilişsel 

ihtiyaçları, beklentileri, soru ve sorgulamalarını cevaplayabilecek nitelikte bir din 

eğitimi ve ya manevi danışmanlık hizmeti planlanması ve verilmesi önerilmektedir.  

7. Çocuk sosyal çevresinden Tanrı’ya dair farklı zaman ve bağlamlarda gelen açık ve 

örtük farklı anlatılar duymaktadır. Bu sonuçtan hareketle örgün eğitim kurumlarında 

gerçekleştirilen inanç öğretiminde Tanrı’ya dair sosyal çevreden farklı zaman ve 

farklı bağlamlarda gelen açık ve örtük anlatıların tespit edilmesi, birlikte 

değerlendirilmesi, doğru ve tutarlı bir bakış açısı yakalamasında öğrenciye rehberlik 

edilmesi ilkesi önem arz etmektedir.     

8. Tanrı’ya dair dini terminoloji üzerinden getirilen teorik anlatım ile yaşam 

durumlarındaki yansımaları arasında çelişki varmış gibi duran durumların örnekler 

üzerinden açıklanmasına ihtiyaç duyulduğu ortaya çıkan önemli sonuçlardan biridir. 

Bu sonuçtan hareketle DKAB dersi, Tanrı’nın özellikleri hakkındaki teorik anlatım 

ile yaşama yansımalarına dair yorumlarda çelişki gibi duran meselelerin örnekler 

üzerinden irdelenmesini sağlayarak Tanrı tasavvurlarının şekillenmesi sürecinde 

öğrencilere rehberlik edilmesi önerilebilir.   

9. Kader ve kazâ inancının öğretiminde kavramsal öğretim ile birlikte hayata yansıyan 

bir yaklaşımın esas alınması faydalı olacaktır. 

10.  İslam’ın temel kaynaklarına uygun bir kader öğretimi için “düzen ve yasa” 

düşüncesinin merkeze alınması zorunludur.  Varoluşa dair her durum belli yasa ve 



310 

 

düzen çerçevesinde gerçekleştiğinden Kader öğretiminde gündelik yaşam durumları 

ve bu durumlarda işleyen yasalara dair verilecek örnekler önem arz etmektedir. 

11. Eğitim-öğretime konu olan bütün alanlardan elde edilen öğrenmeler ve birikim ile 

yaşam durumlarında işleyen sebep-sonuç bağının doğru kurulabilmesi yaşam 

durumlarında Tanrı ve insanın rolünün doğru anlaşılmasına katkı sağlamaktadır. Bu 

sonuçtan hareketle kader öğretiminde yaşam durumlarının şekillenmesindeki sebep-

sonuç bağının fiziki, biyolojik ve toplumsal açıdan, örnekler üzerinden ortaya 

konması önemli bir ilke olarak ortaya çıkmaktadır.   

12. Sahip olunan kader algısı Tanrı tasavvurunu ve kişinin benlik algısını etkilemekte 

ve şekillendirmektedir. Bu sonuçtan hareketle DKAB dersi inanç öğretiminde Tanrı 

ve kader hakkındaki ön öğrenmelerin bir değerlendirme sürecine tabi tutulması ve 

sorgulanması gerektiği önemli bir ilke olarak ortaya çıkmaktadır.  

13. Öğrencilerin kader kavramı ile ilgili ön öğrenmelerinin tespit edilmesi ve 

değerlendirilmesinde öğrencilere rehberlik edilmelidir. Özellikle kavram 

yanılgılarını devam ettirecek, yeni öğrenmelere engel olabilecek yanlış ön 

öğrenmelerde öğretmenin kılavuzluğu son derece önem arz etmektedir. 

14. Tanrı ve dine dair ön öğrenmeler, farklı bakış açıları, bilgi ve deneyim birikimlerinin 

gözden geçirilip öğretmen rehberliğinde yeniden üretilebilmesi, okulda özgürce soru 

sorulabilecek, olumlu bir diyalog ortamının sağlanmasına bağlıdır.  Bu sonuçtan 

hareketle DKAB dersinde özgürce soru sorulabilecek, olumlu bir diyalog ortamının 

oluşturulabilmesi ilkesi önem arz etmektedir. 

15. Öğrenciler, özellikle inanç konularında, düşüncelerini rahatlıkla paylaşabileceği, 

sorularını sorabileceği öğretmenlere ve öğrenme ortamlarına ihtiyaç 

duymaktadırlar. Öğretmenlerin her açıdan donanımlı olması, güncel konuları takip 

etmesi ve iyi ilişkiler kurması, inanç ile ilgili soru ve sorgulamalarında öğrencilere 

rehberlik etmesini kolaylaştıracaktır.  

16. Öğretmen yetiştirme faaliyetlerinde felsefe, mantık, psikoloji ve pedagoji 

disiplinlerine ağırlık verilmelidir. Öğretmenler öğrencilerin güncel ihtiyaçlarına 

göre donanımlı bir şekilde yetiştirilmelidir.  

17. Düzenlenecek hizmet içi eğitim faaliyetleri ile öğretmenlerin inanç öğretim alanına 

dair yaşadıkları sorunları birlikte değerlendirmeleri, bilgi, birikim ve tecrübe 

paylaşımı yapabilmeleri sağlanmalıdır. 



311 

 

18. DKAB dersi müfredatının kader ünitesinde öğrencilerin ihtiyaç duyduğu bazı 

bağlamları karşılamadığı ortaya çıkan sonuçlardan biridir. Bu sonuçtan hareketle 

inanç öğretimi bağlamında ihtiyaç analizlerinin yapılması ve DKAB dersi öğretim 

programının bu bağlamda yenilenmesi gerekmektedir.   

19. DKAB Ders müfredatının ve DKAB ders kitaplarının kader ve ilgili diğer tüm 

kavramları tutarlı bir bağlamda sunması, öğrencilerin ihtiyaçlarına, beklentilerine, 

soru ve sorgulamalarına cevap verecek nitelikte hazırlanması önerilmektedir.  

20. İslam’ın temel kaynaklarından hareketle bilgi temelli bir dini alt yapı 

oluşturmalarında öğrencilere rehberlik edilmelidir. Aksi takdirde öğrenciler 

geleneksel din söylemi ile din karşıtı söylem arasında çelişki yaşayabilmekte, 

anlamlandıramadıkları durumları toptan reddetme eğilimine girebilmektedirler. 

21. Aile, sosyal çevre ve örgün/yaygın eğitim kurumlarında gerçekleştirilen din 

eğitiminde içerik neden ve niçin boyutu ile öğretime konu edildiğinde ergenlik 

dönemindeki sorgulamalar ve olumsuz etkilenmeler azalmaktadır. Bu sonuçtan 

hareketle DKAB dersi muhtevasının neden ve niçini ile birlikte öğretime konu 

edilmesi ilkesi önem arz etmektedir. 

22. LGS süreci ve müfredat yetiştirme kaygısının öğretmen ve öğrenciler üzerinde bir 

baskı unsuru olduğu, ihtiyaç duyulan konuların, merak edilen soruların rahatlıkla 

gündeme getirilmesine engel olabildiği ortaya çıkan durumlardan biridir. Bu 

durumdan hareketle öğretmenlerin dersi planlarken ve işlerken öğrencilerin 

öğrenmek istediği konuları ve sorma ihtiyaçlarını dikkate alması ilkesi önem arz 

etmektedir.  

23. Öğrencilere internet üzerinden dini alana dair yapacakları araştırmalarda dijital 

okuryazarlık bağlamında rehberlik yapılmalıdır.  

24.  Farklı yaş gurubundaki öğrencilerin inanç alanında yaşadıkları sorunların, soru ve 

sorgulamaların tespit ve çözümüne odaklanan daha çok nitel çalışmalar yapılmasına 

ihtiyaç vardır.  

 

 

 

 



312 

 

6. KAYNAKLAR 

Acar, Ayşe. İlköğretim 4. ve 5. Sınıf Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Öğretimi Dersi 

Müfredatlarının Mukayesesi (1949- 2000). Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

Açıkgöz, Öznur Kalkan- Yemenici, Ahmet. “Türkiye’de Bulunan Geçici Koruma Statüsündeki 

Suriyelilerin Türkiye’deki Din Eğitimi Deneyimlerinin Değerlendirilmesi”. İnsan ve Toplum 

Bilimleri Araştırmaları Dergisi 11/4 (2022), 2242-2266. doi.org/10.15869/itobiad.1138106 

Adak, Mustafa. 1923-1933 Yılları Arasında İlkokullarda Okutulan Din Dersi Kitaplarında 

Eğitim-Siyaset İlişkisi (Cumhuriyet Çocuğunun Din Dersleri 3-4-5 Örneği). İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Akbulut, Ahmet. “Allah’ın Takdiri Kulun Tedbiri”. Din Öğretiminde Yeni Yaklaşımlar. 123-

143. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 2000. 

Akbulut, Ahmet. Sahabe Dönemi İktidar Kavgası. Ankara: Pozitif Matbaacılık, 2001. 

Akdemir, Ayşe Betül. “Öğrencilerde İnanç Problemine Neden Olan Faktörlerin Belirlenmesi”. 

AİBÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi) 8/1 (2020), 318-342. 

Akkaya, Mehmet Ali. “Bilgi Kaynağı ve Bilgiye Erişim Aracı Olarak İnternet Algısı: 

Kuşaklararası Yaklaşım Farklılığının Karşılaştırılması”. Bilgi Yönetimi 4/2 (31 Aralık 2021), 

222-239. https://doi.org/10.33721/by.947918 

Allport, Gordon W. The Individual and His Religion. New York: The Macmillan Company, 

1960. 

Alp, Hayrünisa. Meşrutiyetten Cumhuriyet’e Türkiye’de İlköğretim ve Müfredat Programları 

(1913-1936). İstanbul: Nobel Bilimsel Eserler, 2017. 

Apaydın, Halil. Din Psikolojisi Terimler Sözlüğü. İstanbul: Bilinkent Yayınları, 2016. 

Armaner, Neda. Din Psikolojisine Giriş. Ankara: Ayyıldız Matbaası, 1980. 

Arthur, James vd. Eğitimde Araştırma Yöntemleri ve Metodolojileri. çev. Atılgan Erözkan- 

Engin Büyüköksüz. Ankara: Anı Yayıncılık, 2017. 

Atay, Hüseyin. Kur’an’da İman Esasları ve Kader Sorunu. Ankara: Atay Yayınları, 2013. 



313 

 

Ayas, Mehmet. “Kader-Kaza” Kavramının Öğretimi ve Kavram Yanılgıları Üzerine Bir 

İnceleme”. Türk Akademik Araştırmalar Dergisi 5/3 (2020), 358-380. 

Aydın, Mehmet S. “İkbal’in Felsefesinde İnsan”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 29/1 (1987), 1. https://doi.org/10.1501/Ilhfak_0000000633 

Aydın, Muzaffer. İlköğretim Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Ders Kitabı 8. Ankara: Küre 

Yayıncılık, 2014. 

Bağcı, Musa. İnsanın Kaderi Hadislerin Telkin Ettiği Kader Anlayışı. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2013. 

Bağçeci, Muhittin. Kelam İlmine Giriş. Kayseri: Netform Matbaacılık, 2000. 

Bakırcıoğlu, Rasim. Ansiklopedik Eğitim ve Psikoloji Sözlüğü. Ankara: Anı Yayıncılık, 2012. 

Balcı, Ali. Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntem Teknik ve İlkeler. Ankara: Pegem Yayıncılık, 

2001. 

Batman, Elif. Yaşamın Zorluklarıyla Başa Çıkmada Kader İnancının Rolü. Adana: Çukurova 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2008. 

Batson, C. Daniel vd. Din ve Birey Sosyal Psikolojik Bir Yaklaşım. çev. Ali Kuşat- Abdulvahap 

Taştan. Kayseri: Kimlik Yayınları, 2017. 

Berger, Peter L.- Luckmann, Thomas. The Social Construction of Reality. New York: 

Doubleday & Company, 1966. 

Berk, Laura. Çocuk Gelişimi. çev. Ali Dönmez. Ankara: İmge Kitabevi, 2013. 

Bilgin, Beyza. Beyza Teyze’den Hikayeler 4. Ankara: Gün Yayıncılık, 5. Basım, 2004. 

Bilgin, Beyza. Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi. Ankara: Gün Yayıncılık, 1998. 

Bilgin, Beyza. Türkiye’de Din Eğitimi ve Liselerde Din Dersleri, Ankara: Emel Matbaacılık, s. 

Ankara: Emel Matbaacılık, 1980. 

Bilgin, Beyza- Selçuk, Mualla. Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri. Ankara: Gün 

Yayıncılık, 4. Basım, 1999. 

Bilgin, Nuri. Sosyal Psikoloji Sözlüğü Kavramlar Yaklaşımlar. İstanbul: Bağlam Yayınları, 3. 

Basım, 2016. 



314 

 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Muvazzaf İlmi Kelam. İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1972. 

Bovet, Pierre. Din Duygusu ve Çocuk Psikolojisi. çev. Selahattin Odabaş. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 1953. 

Budak, Selçuk. Psikoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2017. 

Byrnes, Joseph F. The Psychology of Religion. New York: The Free Press, 1984. 

Carrier, Hervé. Psycho-Sociologie Del’Appartenance Religieuse. Roma: Gregorian University 

Press, 3. Basım, 1966. 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Sözlüğü. Pradigma Yayıncılık, 2005. 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2000. 

Charmaz, Kathy. Gömülü (Grounded) Teori Yapılandırması. ed. Rabia Hoş. Ankara: Seçkin 

Yayıncılık, 2015. 

Charmaz, Kathy. “Grounded Theory”. The Blackwell Encyclopedia of Sociology. ed. George 

Ritzer. Cambridge, MA: Blackwell Publishing, 2007. 

Charmaz, Kathy. “Grounded Theory: Objectivist  and Constructivist methods”. Handbook of 

Qualitative Research 2nd ed. ed. Norman K. Denzin - Yvonna S. Lincoln. 509-535. Thousand 

Oaks, CA: Sage Publication, 2nd Basım, 2000. 

Clark, W. H. “Çocukluk Dönemi Dini”. çev. Neda Armaner 24/1 (1981), 175-185. 

Corbin, Juliet M.- Strauss, Anselm. “Grounded Theory Research: Procedures, Canons, and 

Evaluative Criteria”. Qualitative Sociology 13/1 (01 Mart 1990), 3-21. 

https://doi.org/10.1007/BF00988593 

Creswell, John W. Eğitim Araştırmaları Nicel ve Nitel Araştırmanın Planlanması, Yürütülmesi 

ve Değerlendirilmesi. çev. Halil Ekşi. İstanbul: Edam Yayınları, 2017. 

Creswell, John W. Nitel Araştırma Yöntemleri Beş Yaklaşıma Göre Nitel Araştırma ve 

Araştırma Deseni. çev. Mesut Bütün- Selçuk Beşir Demir. Ankara: Siyasal Kitabevi, 2013. 

Cüceloğlu, Doğan. İnsan ve Davranışları. İstanbul: Remzi Kitabevi, 5. Basım, 1994. 

Cürcani, Ali İbn Muhammed Es-Seyyid Eş-Şerif. Tarifat Arapça Türkçe Terimler Sözlüğü. çev. 

Arif Erkan. İstanbul: Bahar Yayınları, 1997. 



315 

 

Dam, Hasan. “Çocukluk Dönemi Din Eğitimi”. Gelişim Basamaklarına Göre Din Eğitimi. ed. 

Mustafa Köylü. Ankara: Nobel Yayınları, 7. Basım, 2017. 

Davarcı, Yasemin- Zengin, Zeki Salih. “Korunma İhtiyacı Olan Çocukların 

Rehabilitasyonunda Din Eğitiminin Rolü”. Journal of Islamic Research 30/2 (2019), 255-277. 

Doğan Ergun, Sosyoloji ve Eğitim Türkiye’de Eğitimin Niteliği Nedir ve Nasıl Olmalıdır. 

Ankara: İmge Kitabevi, 2005.  

Doğan, Fatma Zehra. Ortaöğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi derslerinde “Kaza ve kader 

inancı” öğretiminin öğretim programları, ders kitapları ve öğretmen görüşleri bağlamında 

incelenmesi. Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2022. https://acikerisim.sakarya.edu.tr/handle/20.500.12619/98708 

Doğan, Recai. ““1980’e Kadar Türkiye’de Din Öğretimi Program Anlayışları (1924-1980)”. 

Din Öğretiminde Yeni Yöntem Arayışları Uluslararası Sempozyum Bildiri ve Tartışmalar 

(İstanbul 28-30 Mart). Ankara: MEB Yayınları, 2003. 

Driscoll, Marcy P. Öğretim Süreçleri ve Öğrenme Psikolojisi. çev. Ömer F. Tutkun vd. Ankara: 

Anı Yayıncılık, 2012. 

Düzgün, Şaban Ali. “Kader Mes’elesi”. İnsanın İradesi ve Kudret-i İlahiyye Bağlamında Kader 

Meselesi. 119-130. İstanbul: İSAV Yayınları, 2014. 

Düzgün, Şaban Ali. “Kader’i Farklı Kategoriler İçinde Okumanın İmkânı”. Kelam 

Araştırmaları 11:2 (2013), 1-10. 

Düzgün, Şaban Ali. “Kader/Takdir”. İslam İnanç Esasları. ed. Şaban Ali Düzgün. 269-278. 

Ankara, 2014. 

Eaves, Y. D. “A Synthesis Technique for Grounded Theory Data Analysis”. Journal of 

Advanced Nursing 35/5 (Eylül 2001), 654-663. https://doi.org/10.1046/j.1365-

2648.2001.01897.x 

Ege, Remziye- Yazibaşi, Muhammed Ali. “Sosyal Hizmet Alanında Görev Yapan Din 

Görevlilerinin Öz Yeterlik Algıları”. Dini Araştırmalar 24/61 (15 Aralık 2021), 249-280. 

https://doi.org/10.15745/da.1020816 

Ekşi, Halil- Çelik, Hilal. Gömülü Teori. İstanbul: Edam Yayınları, 2015. 



316 

 

Elkind, David. “The Origins of Religion in the Child”. Review of Religious Research 12/1 

(1970), 35-42. https://doi.org/10.2307/3510932 

Elkind, David- Elkind, Sally. “Varieties of Religious Experience in Young Adolescents”. 

Journal for the Scientific Study of Religion 2/1 (1962), 102-112. 

https://doi.org/10.2307/1384098 

Erdoğan, İrfan. “İnanç Öğretiminde Fonksiyonel Yaklaşım: Kader ve Kaza Örneği”. 

Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/1 (2021), 20-47. 

Ergun, Doğan. Sosyoloji ve Eğitim Türkiye’de Eğitimin Niteliği Nedir ve Nasıl Olmalıdır. 

Ankara: İmge Kitabevi, 3. Basım, 2005. 

Erhat, Azra. Mitoloji Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1996. 

Erikson, E.H. Young Man Luther A Study in Psychoanalysis and History. New York: W.W. 

Norton Company, 1958. 

Erikson, Erik H. İnsanın Sekiz Çağı. çev. T. Bedirhan Üstün- Vedat Şar. Ankara: Biray ve 

Toplum Yayınları, 1984. 

Ertürk, Selahattin. Eğitimde Program Geliştirme. Ankara: Yelkentepe Yayınları, 5. Basım, 

1984. 

Ertürk, Selahattin. Türkiye’deki Bazı Eğitim Sorunları Üzerine Düşünceler. Ankara: 

Yelkentepe Yayınları, 1986. 

Fidan, Nurettin- Erden, Münire. Eğitime Giriş. Ankara: Alkım Yayınları. 

Foulquıe, Paul. Pedagoji Sözlüğü. İstanbul: Sosyal Yayınları, 1994. 

Frolov, İvan. Felsefe Sözlüğü. çev. Aziz Çalışlar. İstanbul: Cem Yayınevi, 1991. 

From, Eric. Psikanaliz ve Din. çev. Aydın Arıtan. İstanbul: Arıtan Yayınevi, 1996. 

Gezer, Arif. “Hz. Peygamber’in Hastalıklara Karşı Tutumu”. Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi Salgın Hastalıklar Özel Sayısı (2020). 

https://avesis.yyu.edu.tr/yayin/809f925e-eec0-4145-b0a6-cd4dc511473c/hz-peygamberin-

hastaliklara-karsi-tutumu 

Giddens, Antony. Modernite ve Bireysel Kimlik, Geç Modern Çağda Benlik ve Toplum. çev. 

Ümit Tatlıcan. İstanbul: Say Yayınları, 2010. 



317 

 

Glaser, Barney. G.- Strauss, Anselm L. The discovery of grounded theory. Chicago: Aldine 

Publishing Company, 1967. 

Glesne, Corrine. Nitel Araştırmaya Giriş. çev. Ali Ersoy- Pelin Yalçınoğlu. Ankara: Anı 

Yayıncılık, 2013. 

Goldman, R. J. “Researches In Religious Thinking”. Educational Research 6/2 (Şubat 1964), 

139-155. https://doi.org/10.1080/0013188640060207 

Goldman, Ronald. Religious Thinking from Childhood to Adolescence. New York: The Seabury 

Press, 1968. 

Gölcük, Şerafeddin. İslam Akaidi. Konya: Esra Yayınları, 1989. 

Gölcük, Şerafeddin- Toprak, Süleyman. Tarih Ekoller Problemler Kelam. Konya: Tekin 

Kitabevi, 8. Basım, 2014. 

Gül, Seray Olçay. “Farklılaştırılmış Öğretim ve Uyarlamalar”. Ufuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi 5 (2014), 111-123. 

Günay, Ünver. “Din ve Sosyalleşme”. Ana Başlıklarıyla Din Sosyolojisi. ed. Niyazi Akyüz- 

İhsan Çapçıoğlu. Ankara: Grafiker Yayınları, 2013. 

Gündüz, Turgay. “Gençlik Dönemi Din Eğitimi”. Gelişim Basamaklarına Göre Din Eğitimi. 

ed. Mustafa Köylü. Ankara: Nobel Yayınları, 7. Basım, 2017. 

Güngör, Özcan. “Akran Gruplarının Amerikalı Türk Gençlerinin Dini Sosyalleşmelerine 

Etkileri (12-15 Yaş)”. Değerler Eğitimi Dergisi 12/30 (2015), 213-259.  

Güngör, Özcan. “1.5 ve 2. nesil Türk gençlerinin ailede dini sosyalleşmeleri: New Jersey, USA 

örneği”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 53/2 (2012), 85-119. 

https://doi.org/10.1501/Ilhfak_0000001367 

Gürses, İbrahim- İrk, Esra. “İnternet Kullanımı ve Ergenlerin Dini Gelişimleri Üzerine Bir 

Araştırma”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 27 (2018), 1. 

Hançerlioğlu, Orhan. Felsefe Ansiklopedisi. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Hançerlioğlu, Orhan. Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1993. 

Hançerlioğlu, Orhan. İslam İnançları Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1984. 



318 

 

Heller, David. The Children’s God. Chicago: The University of Chicago Press, 1986. 

Hoşgörür, Vural- Taştan, Nuray. “Eğitimin İşlevi”. Eğitim Bilimine Giriş. ed. Özcan Demirel- 

Zeki Kaya. Ankara: Pegem Akademi, 10. Basım, 2014. 

Hökelekli, Hayati. Din Psikolojisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

Işık, Harun. Maturidi’ye Göre Kaza ve Kader. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2011. 

İbn Kuteybe ed-Dineveri. Hadis Müdafaası. çev. Mehmet Hayri Kırbaşoğlu. İstanbul: Kayıhan 

Yayınları, 1979. 

İbn Manzûr, Cemaluddin Muhammed b. Mukerrem. Lisanu’l-Arab. İran: Neşr-ü Edebi’l-

Havza, 3. Basım, 1405. 

İbn Manzûr, Cemaluddin Muhammed b. Mukerrem. Lisanu’l-Arab. İran: Neşr-ü Edebi’l-

Havza, 3. Basım, 1405. 

İkbal, Muhammet. İslam ’da Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu. çev. N. Ahmet Asrar. İstanbul: 

Birleşik Yayıncılık. 

İsfahani, Rağıb el-. Müfredat, Kur’ an Kavramları Sözlüğü. çev. Abdulbaki Güneş- Mehmet 

Yolcu, İstanbul: Çıra Yayınları, 2012. 

İzitsu, Toshihiko. İslam Düşüncesinde İman Kavramı. çev. Selahattin Ayaz. İstanbul: Pınar 

Yayınları, 2000. 

İzitsu, Toshihiko. Kur’an’da Allah ve İnsan. çev. Süleyman Ateş. Ankara: AÜ. İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1975. 

İzitsu, Toshihiko. Kur’an’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar. çev. Selahattin Ayaz. Ankara: Pınar 

Yayınları, 1991. 

Kağıtçıbaşı, Çiğdem. Benlik Aile ve İnsan Gelişimi Kültürel Psikoloji. İstanbul: Koç 

Üniversitesi Yayınları, 2016. 

Kahraman, Hüseyin. “İtikâdî Düşünce ve Mezhep Mensubiyetinin Hadislerin 

Değerlendirilmesine Etkisi”. T.C. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/2 (2005), 

133-163. 



319 

 

Kandemir, Yusuf. Kader İnancının Psikoterapik Açıdan Fonksiyonu. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

Kara, Elif. Öğrenilmiş Çaresizlik Davranışının Genellenme Derecesi ile Kader İnancı 

Arasındaki İlişkinin İncelenmesi. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009. 

Karaca, Faruk. Din Psikolojisi. Trabzon: Eser Ofset Matbaacılık, 2015. 

Karaca, Faruk. Dini Gelişim Psikolojisi. Trabzon: Ofset Matbaacılık, 2016. 

Karaca, Faruk. Dini Gelişim Teorileri. İstanbul: Dem Yayınları, 2007. 

Karadaş, Cağfer. “İnsan Fiilleri”. Kelam El Kitabı. ed. Şaban Ali Düzgün. 403-417. Ankara: 

Grafiker Yayınları, 5. Basım, 2016. 

Karadaş, Cağfer. Kadere İman. İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 3. Basım, 2017. 

Karenoğulları, Tuğba. Lise Öğrencilerinin Kaderle İlgili Kavramlara Yükledikleri Anlamlar 

(Hatay-İskenderun Örneği). Adana: Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2019. 

Kartopu, Saffet. Kaygının Kader Algıları ile İlişkisi: Kahramanmaraş Örneği. Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012. 

Katırcı, Yusuf. Cezaevi mahkumlarının kader anlayışı (Ferizli L Tipi Cezaevi örneği). Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011. 

Keskiner, Emine. “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Ders Kitaplarındaki Kader Öğretisi Üzerine 

Bir Değerlendirme”. Düzce Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/2 (2018), 50-65. 

Keskı̇ner, Emine. “İlköğretim Din Dersi Öğretim Programları ve Ders Kitaplarında Kader 

İnancı”. Örgün Din Eğitiminde İnanç Esasları. ed. Emine Keskiner. Ankara: Çamlıca 

Yayınları, 2023. 

Kılavuz, M Akif. “Anne Baba Örnek Davranışlarının Çocukların ve Ergenlerin Dinî Kişiliğinin 

Oluşumuna Etkileri”. T.C. Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 14/2 (2005), 41-48. 

Koselleck, Reinhart. Kavramlar Tarihi Politik ve Sosyal Dilin Semantiği ve Pragmatiği Üzerine 

Araştırmalar. çev. Atilla Dirim. İstanbul: İletişim Yayınları, 4. Basım, 2020. 



320 

 

Köse, Ali. “İman”. TDV İslam Ansiklopedisi. 22/214-216. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2001. 

Köse, Ali- Ayten, Ali. Din Psikolojisi. İstanbul: Timaş Yayınları, 2013. 

Köylü, Mustafa. “Çocukluk Dönemi Dini İnanç Gelişimi ve Din Eğitimi”. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi XlV/53 (2004), 137-154. 

Lincoln, Yvonna S.- Guba, Egon G. Naturalistic İnquiry. Beverly Hills California: Sage 

Publication, 1985. 

Lincoln, Yvonna S.- Guba, Egon G. The constructivist credo,. California, CA: Left Coast Press, 

2013. 

Macit, Mustafa. Boyun Eğme-Başa Çıkma Sarkacında Kadercilik Sosyal Pisikolojik Bir 

Yaklaşım. İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2014. 

Marshall, Gordon. Sosyoloji Sözlüğü. çev. Osman Akınhay- Derya Kömürcü. Ankara: Bilim ve 

Sanat Yayınları, 1999. 

Maturidi, Ebu Mansur. Kitabu’t-Tevhid Açıklamalı Tercüme. çev. Bekir Topaloğlu. Ankara: 

İSAM Yayınları, 7. Basım, 2015. 

Mayring, Philipp. Nitel Sosyal Araştırmaya Giriş. çev. Adnan Gümüş- M. Sezai Durgun. 

Ankara: Bilgesu Yayıncılık, 2011. 

McCann, Terence V.- Clark, Eileen. “Grounded Theory in Nursing Research: Part 1--

Methodology”. Nurse Researcher 11/2 (2003), 7-18. 

https://doi.org/10.7748/nr2004.01.11.2.7.c5918 

Menküç, Dilek. Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretmenlerinin Görüşleri Işığında Liselerde 

Deizm Düşüncesi. 2019: Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

ts. 

Merriam, Sharan B. Nitel Araştırma Desen ve Uygulama İçin Bir Rehber. çev. Selahattin Turan. 

Ankara: Nobel Yayınları, 2013. 

Miles, Matthew B.- Huberman, A. Michael. Nitel Veri Analizi. çev. Sadegül Akbaba Altun- Ali 

Ersoy. Ankara: Pegem Yayıncılık, 2016. 



321 

 

Namlı, Abdullah. Kader İnancının Dini Temelleri. Konya: Necmetti Erbakan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017. 

Neuman, W. Lawrence. Toplumsal Araştırma Yöntemleri Nitel ve Nicel Yaklaşımlar 1. çev. 

Sedef Özge. Ankara: Yayınodası Yayıncılık, 2014. 

Öner, Necati. “Bir Bilgi Türü Olarak Din”. Felsefe Dünyası 29 (Ocak 1999). 

Öner, Necati. “Kavram”. Felsefe Dünyası 3 (1993). 

Öner, Necati. “Kavramın Açıklığı ve Seçikliği”. Felsefe Dünyası 24 (1997). 

Özarslan, Selim. 14-18 Yaş Lise Gençlerinde Kader İnancı. Ankara: Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü., Yüksek Lisans Tezi, 1994. 

Özarslan, Selim. “Kader ve Lise Gençlerinde Kader İnancı”. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi 9/1 (1999), 179-192. 

Özcan, Güngör. “1.5 ve 2. nesil Türk gençlerinin ailede dini sosyalleşmeleri: New Jersey, USA 

örneği”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 53/2 (2012), 85-119. 

https://doi.org/10.1501/Ilhfak_0000001367 

Özcan, Hanifi. Epistemolojik Açıdan İman. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 1992. 

Özcan, Hanifi. “İman”. TDV İslam Ansiklopedisi. 216-219. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2001. 

Özdemir, Metin. Allah’ın Bilgisinin Ezeliliği ve İnsan Hürriyeti. İstanbul: İz Yayıncılık, 2002. 

Özdemir, Metin. “Problematik Boyutlarıyla Kader Meselesi”. İnsanın İradesi ve Kudret-i 

İlahiyye Bağlamında Kader Meselesi. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014. 

Özsoy, Ömer. Sünnetullah Bir Kur’an ifadesinin Kavramlaşması. Ankara: Fecr Yayınları, 1., 

1994. 

Öztürk, Mustafa. “Kur’an’da ve İslam Öncesi Arap Düşüncesinde ‘Dehr’ Kavramı”. Ondokuz 

Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/16 (01 Ağustos 2004), 251-270. 

https://doi.org/10.17120/omuifd.84265 

Öztürk, Yaşar Nuri. Kur’an’ın Temel Kavramları. İstanbul: Yeni Boyut Yayınları, 2012. 



322 

 

Pargament, Kenneth I. vd. “Religion and the Problem-Solving Process: Three Styles of 

Coping”. The Scientific Study of Religion 27/1 (1988), 90-104. 

Patton, Michael Quin. (2002). Qualitative evaluation & research methods. Newbury Park, CA: 

Sage., 3. Basım, 2002. 

Patton, Michael Quinn. Nitel Araştırma ve Değerlendirme Yöntemleri. çev. Mesut Bütün- 

Selçuk Beşir Demir. Ankara: Pegem Akademi, 2014. 

Punch, Keith. Sosyal Araştırmalara Giriş Nicel ve Nitel Yaklaşımlar. çev. Dursun Bayrak vd. 

Ankara: Siyasal Kitabevi, 2014. 

Sabuni, Nureddin es-. Maturidiye Akaidi. çev. Bekir Topaloğlu. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı, 4., 1991. 

Salisbury, Edward E. “Materials for the History of the Muhammadan Doctrine of Predestination 

and Free Will”. Journal of the American Oriental Society 8 (1866), 105-182. 

Sayın, Gülşen. “Din Öğretimi Süreçlerinde Kitle İletişim Araçlarının Dini Bilgi Kaynağı Olma 

Durumuna İlişkin Öğretmen Görüşleri”. Medya ve Din Araştırmaları Dergisi 7/1 (27 Haziran 

2024), 87-102. https://doi.org/10.47951/mediad.1451602 

Selçuk, Mualla. “Gençlik Çağı ve İnanç Olgusu (İnanç ve Davranış Bütünlüğü Açısından Bir 

Deneme”. Gençlik Dönemi ve Eğitimi. 333-358. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2000. 

Selçuk, Mualla. “Teorik ve Pratik Açmazları ile Kültürel Miras Eğitimini Sorgulayan Bir 

Deneme”. Din Öğretiminde Yeni Yaklaşımlar. İstanbul: MEB Yayınları, 2000. 

Senemoğlu, Nuray. Gelişim Öğrenme ve Öğretim Kuramda Uygulamaya. Ankara: Özsen 

Matbaası, 1998. 

Serinsu, Ahmet Nedim. Kur’an Nedir? Ankara: Şule Yayınları, 1996. 

Sezen, Yumni. Sosyoloji Açısından Din. İstanbul: M.Ü.İ.F.V. Yayınları, 1988. 

Sinanoğlu, Mustafa. “İman”. TDV İslam Ansiklopedisi. 22/212-214. İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2001. 

Smart, Ninian. The World’s Religions. New York: Cambridge University Press, 1998. 

Spilka, Bernard vd. “A General Attribution Theory for the Psychology of Religion”. Journal 

for the Scientific Study of Religion 24/1 (1985), 1-20. https://doi.org/10.2307/1386272 



323 

 

Steinberg, Laurence. Ergenlik. thk. Figen Çok. Ankara: İmge Kitabevi, 3. Basım, 2017. 

Strauss, Anselm- Corbin, Juliet. “Grounded Theory Methodology: An Overview”. Handbook 

of qualitative research. ed. Norman K. Denzin- Yvonna S. Lincoln. 273-286. California, 

Thousand Oaks: Sage Publication, 1994. 

Sürmeli, Mehmet vd. Dinî Terimler Sözlüğü. ed. Ahmet Nedim Serinsu. Ankara: MEB 

Yayınları, 2009. 

Sürmeli, Mehmet vd. Dinî Terimler Sözlüğü. ed. Ahmet Nedim Serinsu. Ankara: MEB 

Yayınları, 2009. 

Şentürk, Mücahiddin. Sakarya halkının kader anlayışı. Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013. 

Şeyh İnayetullah. “İslam Öncesi Arap Düşüncesi”. İslam Düşüncesi Tarihi. ed. Mian 

Muhammed Şerif. İstanbul: İnsan Yayınları, 2014. 

Tamminen, Kalevi. “Religious Experiences in Childhood and Adolescence: A Viewpoint of 

Religious Development Between the Ages of 7 and 20”. The International Journal for the 

Psychology of Religion 4/2 (01 Nisan 1994), 61-85. 

https://doi.org/10.1207/s15327582ijpr0402_1 

Taşpınar, Mehmet. Kuramdan Uygulamaya Öğretim İlke ve Yöntemleri. Ankara: Elhan 

Yayınları, 2012. 

Tillich, Paul. İmanın Dinamikleri. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2000. 

Topaloğlu, Bekir. Kelam İlmi Giriş. İstanbul: Damla Yayınevi, 5. Basım, 1996. 

Topaloğlu, Bekir- Çelebi, İlyas. Kelam Terimleri Sözlüğü. İstanbul: İSAM Yayınları, 2015. 

Urquhart, Cathy. Nitel Araştırmalar İçin Temellendirilmiş Kuram. ed. Züleyha Ünlü- Erkan 

Külekçi. Ankara: Anı Yayıncılık, 2018. 

Vergote, Antoine. “Çocuklukta Din”. çev. Erdoğan Fırat. Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 22/1 (1978). https://doi.org/10.1501/Ilhfak_0000000281 

Vınacke, W. Edgar. “The Investıgatıon Of Concept Formatıon”. Psychological Bulletin 48/1 

(1951). 



324 

 

Wadsworth, Barry J. Piaget’nin Duyuşsal ve Bilişsel Gelişim Kuramı. çev. Mehmet Kandemir 

vd. thk. Ziya Selçuk. Ankara: Pegem Akademi, 2015. 

Watt, William Montgomery. “Free Will and Predestination in Early İslam”. 

https://era.ed.ac.uk/handle/1842/34371 

Watt, William Montgomery. Hz. Muhammed Mekke’de. çev. Rami Ayas- Azmi Yüksel. 

Ankara: AÜ. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1986. 

Watt, William Montgomery. İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri. çev. Ethem Ruhi Fığlalı. 

Ankara: Sarkaç Yayınları, 2010. 

Watt, William Montgomery. İslam Felsefesi ve Kelamı. çev. Süleyman Ateş. İstanbul: Pınar 

Yayınları, 2004. 

Watt, William Montgomery. İslam Felsefesi ve Kelamı. çev. Süleyman Ateş. İstanbul: Pınar 

Yayınları, 2004. 

Watt, William Montgomery. İslam Nedir. İstanbul: Birleşik Yayıncılık, 1993. 

Yapıcı, Asım. “Müslüman Türk Kültüründe İnanç Gelişimi (Bir Model Denemesi)”. Dokuz 

Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Din Psikolojisi Özel Sayısı (2016), 83-113. 

https://doi.org/10.21054/deuifd.282806 

Yapici, Asım. “Şüphe ve İnanç Kıskacında Gençlerin Din ve Dindarlık Algıları”. İlahiyat 

Akademi Dergisi 12/1 (2020). 

Yarba, Rıdvan. Kaderle İlgili Bir Hadisin Tahlili. Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2010. 

Yavuz, Kerîm. Çocukta Dinî Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi (7-12 Yaş). İstanbul: Boğaziçi 

Yayınları, 2012. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Kader”. TDV İslâm Ansiklopedisi’. 24/58-63. İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2001. 

Yavuzer, Haluk. Çocuk Psikolojisi. Ankara: Remzi Kitabevi, 2016. 

Yazıcıoğlu, M.Said. İslam Düşüncesinin Tarihsel Gelişimi. Ankara: Akçağ Yayınları, 2001. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi. Hak Dini Kura’an Dili. 9 Cilt. İstanbul: Yenda Yayın, 1985. 



325 

 

Yıldırım, Ali- Şimşek, Hasan. Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: Seçkin 

Yayınları, 9. Basım, 2013. 

Yıldız, Murat. Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi. İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları, 

2007. 

Yörükoğlu, Atalay. Çocuk Ruh Sağlığı. Ankara: Özgür Yayıncılık, 15. Basım, 1989. 

Yürük, Tuğrul. Cumhuriyet Dönemi Din Öğretimi Program Anlayışları. Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2011. 

Zengin, Mahmut- Doğan, Fatma Zehra. “Ortaöğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Derslerinde 

Kader İnancı Öğretimi: Sınavla Öğrenci Alan Okullardaki Öğretmenlerin Görüşlerine Dayalı 

Bir İnceleme”. Bilimname 47/1 (2022), 861-897. https://doi.org/doi: 

10.28949/bilimname.1063668 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı (İlkokul 4 ve Ortaokul 5, 6, 7 ve 8. 

Sınıflar). MEB, 2018. 

İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4-8. Sınıflar) Öğretim Programı ve Kılavuzu. 

Ankara: MEB, 2006. 

“MEB Tebliğler Dergisi” 11/524 (07 Şubat 1949). 

“MEB Tebliğler Dergisi” 45/2109 (29 Mart 1982). 

“MEB Tebliğler Dergisi” 63/2517 (Ekim 2000). 

TBMM Hükümeti Umur-ı Maarif Vekaleti, İlk, Orta Tedrisat Mektepleri Müfredat Programı. 

Ankara, 1922. 

T.C. Millî Eğitim Bakanlığı Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı (İlkokul 4 ve 

Ortaokul 5, 6, 7 ve 8. Sınıflar), 2018. 



326 

7. EKLER
Ek 1: Etik Kurul İzni 



327 

Ek 2: MEB Din Öğretimi Genel Müdürlüğü’nden Alınan Araştırma İzni 



328 

Ek 3: MEB Yenilik ve Eğitim Teknolojileri Genel Müdürlüğü’nden Alınan Araştırma İzni 



329 

Ek 4: T.C. Ankara Valiliği Aile ve Çalışma Sosyal Hizmetler İl Müdürlüğü’nden Alınan 

Araştırma İzni 




