
 
 

SÎDÎ MUHTAR b. AHMED EL-KÜNTÎ’NİN HAYATI 

ESERLERİ VE TASAVVUFÎ GÖRÜŞLERİ 

 

Mustafa POLAT 

 

Doktora Tezi 

Temel İslâm Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Prof. Dr. İsa ÇELİK 

2024 

Her Hakkı Saklıdır 



 
 

 

T.C 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

Mustafa POLAT 

 

 

 

SÎDÎ MUHTAR b. AHMED EL-KÜNTÎ’NİN HAYATI ESERLERİ 

VE TASAVVUFÎ GÖRÜŞLERİ 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Prof. Dr. İsa ÇELİK 

 

 

 

 

 

ERZURUM- 2024 



I 
 

 



I 
 

 



I 
 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ............................................................................................................................ VII 

ABSTRACT ................................................................................................................VIII 

KISALTMALAR DİZİNİ ............................................................................................ IX 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ X 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

I. ARAŞTIRMANIN AMACI VE KAPSAMI .............................................................. 1 

II. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ VE METODU ............................................................. 2 

III. KAYNAKLARIN DEĞERLENDİRMESİ ............................................................ 3 

A. Sîdî Muhtar’ın Kendi Eserleri .................................................................................. 4 

B. Sîdî Muhtar Hakkında Bilgi Veren Eserler .............................................................. 7 

IV. SÎDÎ MUHTAR’IN YAŞADIĞI AFRİKA KITASINA GENEL BAKIŞ ............ 8 

A. Tarih Sahnesindeki Yeri ........................................................................................... 9 

B. İlmî Yapısı .............................................................................................................. 11 

C. Dinî ve Tasavvufî Yapı ........................................................................................... 12 

D. Tarîkatların Oluşumu ve Yayılışı ........................................................................... 13 

E. İlk Dönem Tarîkat Kolları ve Sûfî Şahsiyetler ....................................................... 14 

F. Kıta Üzerinde Etkin Olan Tarîkatların Yayılışı ...................................................... 16 

V. SÎDÎ MUHTAR’IN YAŞADIĞI DÖNEM ............................................................. 23 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SÎDÎ MUHTAR b. AHMED’IN HAYATI, ESERLERİ VE TASAVVUFÎ 

ŞAHSİYETİ 

1.1. HAYATI .................................................................................................................. 26 

1.1.1. Doğum Yeri ....................................................................................................... 26 

1.1.2. İsmi Nesebi ve Künyesi ..................................................................................... 28 

1.1.3. Evlilik Hayati, Çocukları ve Kabilesi ............................................................... 33 

1.1.3.1. Çocukları .................................................................................................... 34 

1.1.3.2. Kabilesi ....................................................................................................... 38 

1.1.3.2.1. Kabilenin Hicreti.................................................................................. 39 

1.1.3.2.2. Kabilenin Oluşum Safhaları................................................................. 41 

1.1.3.2.3. Kabilenin Dinî ve Tasavvufî Faaliyetleri............................................. 42 



II 
 

 

1.1.3.3.4. Kabilenin İnşa Faaliyetleri ................................................................... 44 

1.1.4. Tahsil Hayâtı ve Hocaları .................................................................................. 48 

1.1.4.1. Şeyh Ahmed b. Şeyh .................................................................................. 50 

1.1.4.2. Muhammed Ahmed el-Yeltemâtîhî ............................................................ 51 

1.1.4.3. Şeyh Ehe el-Kelharmî ................................................................................. 51 

1.1.4.4. Şeyh Ali b. Necib ....................................................................................... 52 

1.1.4.5. Şeyh Ende Abdillah-i Velâtî ....................................................................... 54 

1.1.5. Tarîkata İntisâbi ................................................................................................. 56 

1.1.6. Tarîkat Silsilesi .................................................................................................. 56 

1.1.7. Halife ve Öğrencileri ......................................................................................... 60 

1.1.7.1. Muhammed el-Halife el- Küntî .................................................................. 61 

1.1.7.2. Sîdî Ebyerî .................................................................................................. 62 

1.1.7.3. Hanne b. Emtâl ........................................................................................... 65 

1.1.7.4. el-Âlimü’l-Cerârî ........................................................................................ 65 

1.1.7.5. Abdullah b. Mahmud .................................................................................. 65 

1.1.7.6. Ahmed b. Hamâdî b. Bûbû ......................................................................... 66 

1.1.7.7. Muhammed el-Mâmî .................................................................................. 67 

1.1.8. Kerâmetleri ........................................................................................................ 68 

1.1.8.1. Şeyh Ahmed Sîrî’nin Tayy-ı Mekâni ......................................................... 69 

1.1.8.2. Ölen Hayvanın Diriltilmesi ........................................................................ 69 

1.1.8.3. Avuç İçine Bakarak Fetva Verme .............................................................. 70 

1.1.8.4. Kuşlar Gibi Uçma ....................................................................................... 70 

1.1.8.5. Muhammed Halife’nin Gördüğü Rüya ....................................................... 71 

1.1.9. Mezhebi ............................................................................................................. 72 

1.1.10. Vefâtı ............................................................................................................... 76 

1.2. ESERLERİ ............................................................................................................. 77 

1.2.1. Akaid ile İlgili Eserler ....................................................................................... 78 

1.2.1.1. Kitâbü’l-Minne fî i‘tikâdi Ehli’s-Sünne ...................................................... 78 

1.2.1.2. Ecûbe ‘alâ ‘ıddeti mesâil fî’t-Tevhîd .......................................................... 79 

1.2.1.3. Nudârü’z-zeheb fî külli fennin müntehab ................................................... 80 

1.2.2. Fıkıh ile İlgili Eserler ........................................................................................ 80 

1.2.2.1. Fıkhü’l-a‘yân fî hakâiki’l Kur’ân ve’s-sünne ............................................. 80 



III 
 

 

1.2.2.2. el-Ecvibetü’l-mühimme li-men lehû bi emri dînihî himme ......................... 80 

1.2.2.3. Hidâyetü’t-tullâb ........................................................................................ 81 

1.2.2.4. Fetâvâ fıkhiyye ............................................................................................ 81 

1.2.2.5. Risâle fî şurûti’t-tahâret ve’s-selât ............................................................. 82 

1.2.2.6. Fethu’l-vehhâb fi beyâni elfâzi hidâyeti’t-tullâb ........................................ 82 

1.2.2.7. el-Halâl-u ve’l-Haram ................................................................................ 82 

1.2.2.8. el-Bürdü’l-müveşşâ fî kat‘i’l-metâmi‘ ve’r-rüşâ ........................................ 82 

1.2.2.9. el-İrşâd fî mesâlihi’l-‘ibâd.......................................................................... 83 

1.2.3. Tefsir ile İlgili Eserler ....................................................................................... 84 

1.2.3.1. el-Hüccetü’l-bâhire alâ tekrîri ma‘ne’l-besmele ........................................ 84 

1.2.3.2. Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb .................................................. 85 

1.2.3.3. Letâifü’l-kudsî fî fedli Âyete’l-Kürsî ........................................................... 86 

1.2.3.4. Bezlu’l- vasi‘ fî tefsîri’l-âyâti’t- tis‘e .......................................................... 87 

1.2.4. Tasavvuf ile İlgi Eserler .................................................................................... 89 

1.2.4.1. el-Kevkebü’l-vekâd fî zikri’l fedli’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd ................ 89 

1.2.4.2. el-Cür‘atü’s-sâfıyye ve’n-nefhetü’l-kâfıyye ................................................ 90 

1.2.4.3. Zevâlü’l-ilbâs fî tardi’ş-şeytâni’l-hannâs ................................................... 91 

1.2.4.4. Keşfü’l-lebs fîmâ beyne’r-rûh ve’n-nefs ..................................................... 91 

1.2.4.5. er-Risâle fî ‘ilmi’t-tasavvuf ......................................................................... 92 

1.2.4.6. Kitabu’l-Ahzab ........................................................................................... 92 

1.2.4.7. Cezvetü’l-envâr fi’z-zebbi ‘an menâşıbi evliyâ’i’llâhi’l-ahyâr .................. 92 

1.2.4.8. Kitabu’l-Ed‘iye ........................................................................................... 93 

1.2.4.9. Fevaidu nûrâniye ve feraidu seriyyetu’r-Rahmâniye ................................. 94 

1.2.5. Arap Dili ve Edabiyatıyla İlgili Eserler ............................................................. 94 

1.2.5.1. Elfiye fi lugati’l-arabiyye ........................................................................... 94 

1.2.5.2. Kasidetü’l-feyziyye ve Şerhu’l-kasidetü’l-feyziyye ..................................... 95 

1.2.5.3. İhtisaru’l-Hazreciyye .................................................................................. 95 

1.2.6. Diğer Eserleri .................................................................................................... 95 

1.2.6.1. Nefhu’t-tayyib fi’s-salâti ‘ale’n-nebiyyi’l-habîb ........................................ 95 

1.2.6.2. Nüzhetü’r-râvî ve bugiyetü’l-hâfî ............................................................... 96 

1.2.6.3. Yetimetü’l-âlî fî’r-reddi alâ ulemai’t-tenyalî .............................................. 97 

1.2.6.4. Dîvânü’l-mülûk fî selâtîni’s-Sûdân ............................................................. 97 



IV 
 

 

1.2.6.5. er-Risâle ilâ ebnâî Ebî Nu‘ame .................................................................. 97 

1.2.6.6. Süllemü’r-rıdvân bi-zevki halâveti’l-îmân ................................................. 98 

1.2.6.7. Ehâdîs fî fedli Ehli’l-beyt ............................................................................ 98 

1.2.6.8. Nezhetu’l-esmâ‘ bi enva‘i’s-sema‘ ............................................................. 99 

1.2.6.9. el-Hısnü’l-menî‘ fi’t-teveddüdi ile’l-habîb ................................................. 99 

1.2.6.10. Ahkâmüz-ziyâfe ......................................................................................... 99 

1.2.6.11. el-Memzûc ................................................................................................. 99 

1.2.7. Kaynaklarda Zikredilen Ancak Günümüze Ulaşmayan Eserler...................... 100 

1.3. ŞAHSİYETİ .......................................................................................................... 102 

1.3.1. Dinî ve Tasavvufî Şahsiyeti ............................................................................ 102 

1.3.2. İlmî ve Edebî Şahsiyeti ................................................................................... 106 

1.3.2.1. Güncel Meselelere Çözüm Geliştirmesi ................................................... 107 

1.3.2.2. Reddiyeci Yönü ........................................................................................ 110 

1.2.2.3. İtikadi Yönü ve Görüşleri ......................................................................... 111 

1.3.2.4. Tefsirci Yönü ............................................................................................ 112 

1.3.2.5. Fıkıhcı Yönü ............................................................................................. 113 

1.3.2.6. Nahiv ve Tarihci Yönü ............................................................................. 114 

1.3.3. Siyasî, İctima‘î ve İktisadî Şahsiyeti ............................................................... 118 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

SÎDÎ MUHTAR b. AHMED’İN TASAVVUFÎ GÖRÜŞLERİ 

2.1. TASAVVUFÎ ISTILÂHLARLA İLGİLİ GÖRÜŞLERİ .................................. 128 

2.1.1. Tasavvufî Makamlarla İlgili Istılâhlar ............................................................. 128 

2.1.1.1. Tövbe ........................................................................................................ 130 

2.1.1.2. Zühd .......................................................................................................... 134 

2.1.1.3. Sabır .......................................................................................................... 137 

2.1.1.4. Hilm ve Tevazu ........................................................................................ 140 

2.1.1.5. Şükür ......................................................................................................... 142 

2.1.1.6. Havf ve Recâ ............................................................................................ 143 

2.1.1.7. Tevekkül ................................................................................................... 147 

2.1.1.8. Rızâ ........................................................................................................... 148 

2.1.2. Tasavvufî Hallerle İlgili Istılâhlar ................................................................... 149 



V 
 

 

2.1.2.1. Muhabbet .................................................................................................. 150 

2.1.2.2. Sahv-Sekr ................................................................................................. 159 

2.1.2.3. Gaybet-Huzûr ........................................................................................... 160 

2.1.2.4. Fenâ Bekâ ................................................................................................. 162 

2.1.2.5. Zevk .......................................................................................................... 163 

2.1.3. Ahlâkî Konularla ilgili Kavramlar .................................................................. 165 

2.1.3.1. Takvâ ........................................................................................................ 165 

2.1.3.2. Tevazu ...................................................................................................... 169 

2.1.3.3. Tedbir ....................................................................................................... 170 

2.1.3.4. İhlas .......................................................................................................... 172 

2.1.3.5. Bekkâî/Ağlayan ........................................................................................ 173 

2.1.3.6. Havâtır ...................................................................................................... 177 

2.1.3.7. Huşû .......................................................................................................... 178 

2.1.3.8. Yakîn ........................................................................................................ 179 

2.2. NAZARÎ ESÂSLAR İLGİLİ GÖRÜŞLERİ ..................................................... 180 

2.2.1. Şeriat, Hakîkat ve Gayb .................................................................................. 180 

2.2.2. İmanın Hakikatı ............................................................................................... 184 

2.2.3. Vahdet-i Vücûd-Vahdet-i Şuhûd ..................................................................... 185 

2.2.4. Nübüvvet-Velâyet ........................................................................................... 192 

2.2.4.1. Nebilerden Velîlere İntikal Eden Miras.................................................... 195 

2.2.5. Kerâmet ........................................................................................................... 198 

2.2.6. Sır .................................................................................................................... 199 

2.3. AMELÎ ESÂSLAR İLGİLİ GÖRÜŞLERİ ........................................................ 200 

2.3.1. Seyr-u Sülûk .................................................................................................... 200 

2.3.2. İntisab veya Biat .............................................................................................. 203 

2.3.3. Kulluk/Ubûdiyet .............................................................................................. 204 

2.3.4. Riyâzet ve Mücâhade ...................................................................................... 206 

2.3.5. Halvet ve Celvet .............................................................................................. 206 

2.3.5.1. Halvette Kırk Günün Önemi..................................................................... 208 

2.3.5.2. Eşlerin Halveti .......................................................................................... 212 

2.3.6. Kalb ................................................................................................................. 216 

2.3.6.1. Kalbi Hayat ............................................................................................... 218 



VI 
 

 

2.3.6.2. Kalbin Sekîneti ......................................................................................... 220 

2.3.6.2. Kalbin Kısımları ....................................................................................... 224 

2.3.7. Nefs ................................................................................................................. 225 

2.3.8. Ruh .................................................................................................................. 229 

2.3.9. Zikir ................................................................................................................. 231 

2.3.6.1. Zikrin Keyfiyeti ........................................................................................ 234 

2.3.6.2. Zikrin Kısımları ........................................................................................ 235 

2.3.6.3. Zikrin Çeşitleri .......................................................................................... 235 

2.3.6.4. Zikrin Fazileti ........................................................................................... 236 

2.3.10. Evrâd ............................................................................................................. 238 

2.4. ÂDÂB VE ERKÂNLA İLGİLİ GÖRÜŞLERİ .................................................. 244 

2.4.1. Şeyh ve Mürşid ................................................................................................ 245 

2.4.2. Mürid ve Sâlik ................................................................................................. 247 

2.4.3. Mürşid ve Müridin Özellikleri ........................................................................ 248 

2.4.4. Mürid’in Âdâbı ................................................................................................ 250 

2.4.3.1. Mürid’in Nefsine Karşı Âdâbı .................................................................. 252 

2.4.3.2. Mürid’in Allah’a Karşı Âdâbı .................................................................. 253 

2.4.3.3. Müridin Şeyhe Karşı Âdâbı ...................................................................... 254 

2.4.5. Mürşidin Âdâbi ............................................................................................... 255 

 

SONUÇ ......................................................................................................................... 259 

KAYNAKCA ............................................................................................................... 265 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 281 

 

  



VII 
 

 

ÖZET 

DOKTORA TEZİ 

 

SÎDÎ MUHTAR b. AHMED EL-KÜNTÎ’NİN HAYATI ESERLERİ VE 

TASAVVUFÎ GÖRÜŞLERİ 

 

Mustafa POLAT 

 

Danışman: Prof. Dr. İsa ÇELİK 

 

2023, 281 sayfa 

 

Jüri: Prof. Dr. İsa ÇELİK 

Doç. Dr. Mehmet GÖKTAŞ 

Doç. Dr. Osman Nuri KARADAYI 

Doç. Dr. M. Şirin AYİŞ 

Dr. Öğr. Üyesi Mikail DUMLU 

 

       Şeyh Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî, Kuzey Afrika coğrafyasında milâdî XVIII. 

yüzyılın ilk çeyreğinden itibaren başlayıp XIX. yüzyılın başlarına kadar etkin bir sûfî 

şahsiyet olarak faaliyet göstermiştir. Özellikle Kâdiriyye tarîkatını Kuzey Afrika'nın 

genelinde yaymasıyla tanınmış olan Şeyh Sîdî Muhtar, aynı zamanda bir âlim, sûfî ve 

siyasî lider olarak önemli bir rol üstlenmiştir. Bu kimliğinin yanı sıra, Ukbe b. Nâfî 

soyundan gelen ve Kuzey Afrika'da ilim ve irşad faaliyetleri yürüten Küntî kabilesine 

mensup bir şahsiyettir. 

Şeyh Sîdî Muhtar, ilmi eğitimini Timbuktu'nun önde gelen âlimlerinden, 

Muhammed Ahmed el-Yeltemâtîhî, Şeyh Ehe el-Kelharmî ve Şeyh Ende Abdîllah-i 

Velâtî gibi şahısların yanında tamamladıktan sonra, Kâdiriyye tarîkatının önde gelen 

şeyhlerinden biri olan Şeyh Ali b. Necib'e intisap etmiştir. Şeyhinden hilafet görevini 

devraldıktan sonra, Küntî kabilesinin öncülüğünde yürütülen ilim ve irşad faaliyetlerini 

özellikle Merâkeş, Fâs, Keyrevân gibi Kuzey Afrika'nın farklı bölgelerine yaymıştır. 

Bu çalışma, Kuzey Afrika coğrafyasında faaliyet gösteren Şeyh Sîdî Muhtar'ın 

hayatı, eserleri ve tasavvufî görüşlerini incelemeyi amaçlamaktadır. Bu bağlamda, 

çalışmanın temel hedefi, Şeyh Sîdî Muhtar'ın kendi yazılı eserlerine dayanarak ortaya 

çıkan öğretilerini tespit etmek ve yaşadığı bölgede gerçekleştirdiği değişim ve 

dönüşümü analiz etmektir. Bu analiz, onun bireysel ve toplumsal etkisinin daha 

derinlemesine anlaşılmasına katkı sağlayacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Tarîkat, Sîdî Muhtar, Kâdiriyye Tarîkatı, 

Muhtariye Medresesi. 



VIII 
 

 

ABSTRACT 

Ph. D. DISSERTATION 

 

THE LIFE AND SUFI VIEWS OF SIDI MUHTAR IBN AHMED EL-KUNTI 

 

Mustafa POLAT 

 

Advisor: Prof. Dr. İsa ÇELİK 

 

2023, 281 pages 

 

Jury:  Prof. Dr. İsa ÇELİK 

Prof. Dr. Mehmet GÖKTAŞ 

Prof. Dr. Osman Nuri KARADAYI 

Prof. Dr. M. Şirin AYİŞ 

Assist. Prof. Dr. Mikail DUMLU 

 

From the early 18th century to the start of the 19th century, Sheikh Sidi Muhtar 

ibn Ahmed Kunti was a significant Sufi leader in the North African region. As a 

scholar, Sufi, and political leader, Sheikh Sidi Muhtar was particularly notable for his 

dissemination of the Qadiriyya order throughout North Africa. He was also a member of 

the Kunti tribe, descended from Ukbe ibn Nafi, and worked as a guide and teacher 

throughout North Africa in addition to this identification. 

Sheikh Sidi Muhtar joined Sheikh Ali ibn Nacib, one of the most influential 

sheikhs of the Qadiriyya order, after completing his scholastic instruction with eminent 

Timbuktian scholars such Muhammad Ahmed al-Yeltemâtîhî, Sheikh Ehe al-Kelharmî, 

and Sheikh Ende Abdîllah-î Velâtî. He increased educational and guidance initiatives 

under the direction of the Kunti tribe after taking over his sheikh's position of 

leadership, especially in various parts of North Africa such as Marrakesh, Fes, and 

Qairawan. 

The objective of this research is to investigate the life, works, and Sufi beliefs of 

Sheikh Sidi Muhtar, a man who lived and worked in North Africa. In this regard, the 

primary goals of the research are to ascertain the lessons drawn from the writings of 

Sheikh Sidi Muhtar and to examine the modifications and advances he effected in the 

area. This study will advance knowledge of his influence on society and on individuals. 

Keywords: Sufism, Order, Sidi Muhtar, Qadiriyya Order, Muhtariye Madrasa. 

  



IX 
 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

a.s : Aleyhisselam 

bkz. : Bakınız 

c. : Cilt 

by.  : Basım yeri yok 

Çev. : Çeviren 

bty.  : Basım tarih yok 

DİB. : Diyanet İşleri Başkanlığı 

DİA.  : Diyanet İslâm Ansiklopedisi  

hz.  : Hazreti 

haz.  : Hazırlayan  

s.a.v : Sallallahu Aleyhi Vesellem 

vd.  : ve diğerleri 

sd. : Sadeleştiren 

yy.  : Yayıncı yok 

nşr.  : Neşreden 

v. : Vefât tarihi 

no.  : Numara 

thk.  : Tahkik eden 

terc.  : Tercüme 

ty. : Tarih yok 

ö.  : Ölümü 

ktb.  : Kütüphane 

ye.               : Yazma eser 

  



X 
 

 

ÖNSÖZ 

Tasavvuf terbiyesi, nefsin eğitilmesi ve ruhun arındırılmasını temel alır. Zira 

insanın ruhunun gelişiminde zâhirî ilimlerin yetersiz kaldığı açıktır. Bu sebeple, insanın 

yaşamına anlam katmak, paslanan gönül aynasını parlatmak ve ruhsal derinliklerinde 

saklı olan değerleri açığa çıkarmak ancak bâtınî ilimlerle mümkündür. Zâhirî ve bâtınî 

ilimlerin bir araya gelmesiyle, hikmet elde edilir ki bu da “insan-ı kâmil” makamına 

ulaşmanın temel unsurudur. Bu nihaî makamda, kişi mânevî âlemindeki ilk yaratılışına 

ve asıl hüviyetine dönüşünü gerçekleştirir. 

Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî, zâhirî ve bâtınî ilimlerde öne çıkan bir âlim 

olarak Afrika kıtasında ilim ve irşad hizmetleri sunmuştur. Mensup olduğu Küntî 

kabilesi de uzun yıllar boyunca Kuzey Afrika'da ilim ve irşad faaliyetlerinde 

bulunmuştur. Bu faaliyetler sayesinde İslâm dini ve Kâdiriyye tarîkatı, Sahra çölünde 

bulunan Tevât, (Tüvât) Fecîc, Dar‘a, Sûs ve Tâfîlâlet gibi bölgelere yayılmıştır. Sîdî 

Muhtar, mânevî ve siyasî liderlik rolünü üstlendikten sonra bu ilmî ve tasavvufî 

faaliyetleri Merakeş, Fas, Moritanya, Nijer, Senegal ve diğer Afrika bölgelerine 

taşımıştır. Özellikle XVIII. yüzyılda Sîdî Muhtar'ın ilim ve irşad çalışmaları, Kuzey 

Afrika'da büyük bir etki bırakmış ve bölge tarihinde önemli bir yer edinmiştir. 

Sîdî Muhtar, tasavvufî şahsiyetinin yanı sıra tefsir, hadis, fıkıh, şiir, tarih gibi 

çeşitli ilim dallarında yaklaşık üç yüz eser kaleme alarak ilim ehlinin hizmetine 

sunmuştur. Bu çalışmada, yurt dışında ve özellikle Kuzey Afrika'da bulunan 

kütüphanelerde tespit edip temin ettiğimiz eserler, temel kaynaklarımızı 

oluşturmaktadır. Sîdî Muhtar'ın yaşantısını ve kişiliğini tanıtmak için öncelikle 

kendisine ait eserlere ve onunla ilgili bilgilere yer veren diğer kaynaklara 

başvurulmuştur. 

Sîdî Muhtar’ın hayâtı, eserleri, şahsiyeti ve tasavvufî görüşlerine dair bu çalışma; 

giriş, iki bölüm ve sonuçtan oluşmaktadır. Giriş bölümünde, Sîdî Muhtar’ın mensup 

olduğu Kuzey Afrika’nın tarihi, ilmî ve tasavvufi yapısı ile yaşadığı dönemin 

demografik ve sosyal yaşam tarzı incelenmiştir. Birinci bölümde, Sîdî Muhtar'ın kendi 

eserlerinin yanı sıra müridlerinin kitaplarından da istifade edilerek hayatı hakkında 

bilgiler verilmiştir. Hayat öyküsünde onun siyasî ve ilmî hayâtı, kabile liderliği, 

hocaları, mürşidleri, müderrisliği, irşad yılları, halifeleri ve çok yönlü kişiliği 



XI 
 

 

incelenmiştir. İlmî şahsiyetine değinirken aynı zamanda fakih, müfessir, tarihçi ve şair 

yönlerine de dikkat çekilmiştir. İkinci bölümde ise Sîdî Muhtar’ın tasavvuf ile ilgili 

eserlerinden yola çıkarak tasavvufî görüşleri ve sûfîliği ele alınmıştır. Görüşlerinin 

sadece aktarılmasının ötesinde, çağımızdaki hakikat arayışı içinde olan insana 

sağlayabileceği faydaları üzerinde durulmuştur. 

Bu çalışmanın her aşamasında bana rehberlik eden ve yardımlarından 

faydalandığım saygıdeğer hocam Prof. Dr. İsa ÇELİK’e şükranlarımı sunarım. Çalışma 

süresince desteklerini esirgemeyen değerli hocalarım Doç. Dr. Mehmet GÖKTAŞ, Doç. 

Dr. Osman Nuri KARADAYI, Doç. Dr. Mehmet Şirin AYİŞ, Dr. Öğr. Üyesi Mikail 

DUMLU, Arş Görevlisi Adem URHAN’a minnettarım. Ayrıca Sîdî Muhtar’ın eserlerini 

başta Senegal, Moritanya, Fas ve Cezayir gibi Afrika ülkelerinden temin etmemde 

yardımcı olan Diyanet İşleri Başkanlığı, Din İşler Yüksek Kurulu Başkan Vekili, Dr. 

Fatih Mehmet AYDIN ile Moritanya “Sîdî Muhtar el-Künî Vakfı” başkanı Ahmed Baba 

el-Küntî’ye teşekkür ederim. 

Erzurum – 2024  Mustafa POLAT 

 



1 
 

 

GİRİŞ 

Tasavvuf, İslâm'ın gizemli yönünü temsil eden bir oluşum olarak kabul edilmiş ve 

İslâm’ın teşekkül tarihinden yaklaşık iki yüzyıl sonra ortaya çıkmıştır. İslâm’ın ahlâkî 

ve fıtrî kurallarının benimsenmesi, tasavvufun gelişmesi için uygun bir ortamın 

oluşmasına katkıda bulunmuştur. Tasavvuf, başlangıç olarak Orta Doğu olmak üzere, 

Orta Asya, Kuzey Afrika, Amerika, Avrupa, Afganistan, Pakistan, Hindistan, 

Endonezya ve Çin gibi dünyanın birçok coğrafyasında kabul görmüş ve yayılmıştır. 

Gelişip yaygınlaşmanın doğal sonucu olarak, dünyanın her bölgesinde tasavvuf öğretisi 

ve uygulamaları görülebilir hale gelmiştir. Bu nedenle aslı itibariyle aynı kalan 

tasavvuf, biçim ve pratik yönünden farklılık gösteren bir hal almıştır. 

Farklı bölgelerdeki tasavvuf düşüncelerinin incelenmesi, o bölgelerin dinî, siyasî, 

sosyal ve kültürel yapısı hakkında önemli ipuçları sağlamıştır. Ayrıca bir bölgedeki 

tasavvuf anlayışı, o bölgede yaşayan tasavvuf liderlerinin görüş ve düşüncelerine göre 

şekillenmiştir.  

Binaenaleyh bu çalışmada, Afrika kıtasının Kuzey Afrika bölgesinde yaşayan Sîdî 

Muhtar'ın tasavvufî faaliyetleri ve görüşleri incelenecektır.      

I. ARAŞTIRMANIN AMACI VE KAPSAMI 

Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî ve onun mensubu olduğu Küntî kabilesi, Kuzey 

Afrika kıtasında tasavvuf düşüncesinin yayılması ve bölgedeki putperestlerin 

İslâmlaşmasında önemli bir rol oynamıştır. Bugün, Kadirîyye tarîkatının Kuzey 

Afrika’nın en yaygın ve etkili tarîkatı olarak kabul edilmesi, Sîdî Muhtar ve kabilesinin 

büyük çaba ve gayretlerinin sonucunda gerçekleşmiştir. 

Bu çalışmanın amacı, Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî'nin yaşamı, eserleri ve 

tasavvufî düşüncelerini bilimsel yöntemler kullanarak açıklamak ve ilim camiasına 

sunmaktır. Ayrıca, Muhtar'ın inşa ettiği “Muhtariye medresesi” gibi yapılar aracılığıyla 

gerçekleştirdiği bilimsel, siyasî ve toplumsal değişimleri incelemek, yazdığı pratik ve 

teorik eserleriyle ilim ve rehberlik faaliyetlerine katkılarını araştırmak, çalışmanın diğer 

önemli hedeflerini oluşturmuştur. 



2 
 

 

Araştırmamızda, Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî'nin biyografisi, ilmî ve tasavvufî 

eğitimi, çocukları, hocaları, şeyhi ve önde gelen halifeleri gibi hayatına dair önemli 

konular ele alınmıştır. Ayrıca, bölgede yaşayan putperestler ve farklı toplumlardan 

oluşan kabileler üzerindeki etkisi incelenmeye çalışılmıştır. 

Çalışmamızda, Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî'nin eserlerinde ele aldığı konular, 

başlıkların belirlenmesinde önemli bir rol oynamıştır. Şeyh Sîdî Muhtar b. Ahmed el-

Küntî'nin ismi, “Sîdî Muhtar” olarak tercih edilmiştir. Ayrıca, Sîdî Muhtar'ın öğrenci ve 

müridlerine iletmek istediği görüş ve düşünceleri, Muhammed Halife'nin eserlerinde yer 

aldığı için Muhammed Halife'nin aracılığıyla aktarılmıştır. 

II. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ VE METODU 

Batı dünyasında, Afrika kıtasındaki gelişmeleri araştırmak amacıyla kurulan 

“Afrika Araştırma Enstitüleri”nin sayısı 50'yi aşmıştır. Ancak ülkemizde, birkaç 

bireysel çalışma dışında kapsamlı ve kurumsal bir araştırma çalışmasının olmadığı 

gözlemlenmektedir. Özellikle bölgenin Osmanlı İmparatorluğunun hâkimiyeti altında 

kalması ve İslâm coğrafyasının bir parçası olması nedeniyle, ilmî araştırmaların istenen 

düzeyde yapılmaması önemli bir eksikliktir. 

Son iki asırda, Kuzey Afrika bölgesi İslâmî ilimler alanında yaygınlaşan tasavvuf 

anlayışının önemli bir merkezi haline gelmiştir. Bu durum, birçok araştırmacının 

dikkatini çekmiş ve birçok yeni araştırmanın konusu olmuştur. Özellikle on sekizinci 

yüzyıldan sonra kıtada ortaya çıkan sosyal ve siyasal hareketler genellikle tasavvuf 

kökenlidir. Bu bölgede klasik tasavvuf anlayışına karşılık politize olmuş bir tasavvuf 

anlayışı kabul görmüştür. Araştırmalardaki temel amaç, bilinmeyeni ortaya çıkarmak ve 

yeni şeyler sunmaktır. Bu düşünceye dayanarak, ülkemizde daha önce akademik 

düzeyde çalışılmamış bir konu olan “Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî'nin Hayatı, 

Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri” adlı araştırmanın faydalı ve doğru bir seçim olacağı 

düşünülmüştür. 

Sîdî Muhtar, Kuzey Afrika Kâdiriyye tarîkatının önde gelen isimlerinden biri 

olmasına rağmen, İslâm âleminde sadece birkaç yüksek lisans çalışması yapılmıştır. 

Özellikle Türkiye'de, Sîdî Muhtar hakkındaki bilgiler yalnızca “DİA” (Diyanet İslâm 

Ansiklopedisi) maddesinde sunulan bilgilerle sınırlı kalmıştır. Bu durum, onun 



3 
 

 

fikirlerinin akademik düzeyde incelenmesinin gerekliliğini ortaya koymuştur. Bu 

nedenle yaptığımız çalışma, Türkiye'de akademik düzeyde hazırlanan ilk çalışma olma 

özelliği taşımaktadır. Çalışmanın temel amacı, Sîdî Muhtar gibi önemli bir kişiliğin ilmî 

mirasını, tasavvuf alanındaki düşüncelerini ve tarîkat âdâbını ilim dünyasına 

kazandırmaktır. 

III. KAYNAKLARIN DEĞERLENDİRMESİ 

Sîdî Muhtar'ın hayatı ve eserleri hakkında bilgi edinmek için, bölgede yaşamış 

âlimlerin ve sûfîlerin biyografilerini içeren tabakat kitaplarından1 ve Kuzey Afrika 

tarihi2 ile bölgedeki tarîkatlar hakkında bilgi veren eserlerden3 sınırlı ölçüde 

yararlandık. Ayrıca, Sîdî Muhtar’ın mensup olduğu Küntî kabilesiyle ilgili bilgi veren 

kaynaklardan4 ve kendi tarafından yazılan eserleri üzerine yapılan akademik5 

                                                           
1 İbn Hâlenâ, Muhammed Vâlid b. Musdafa ed-Deymânî, Kerâmâti evliyâi Teşmeşe, thk. ed-Dâho b. 

Muhammed ‘Alo, el-Medreseti’l-‘ulyâ li’l-esâtize, Nevakişud 1982; İbn Ferdî, Abdîllah b. Muhammed, 

Tarîhu’l-‘ulamâi ve’r-ravâti li’l-‘ilmi bi’l-Endülüs, el-Müessesetü’s-Su‘udiye bi Mısır, Kahire 1988; İbn 

Kâdî, Ahmed b. Muhammed el-Meknâsî, Cezvetü’l-iktibâs fî zikri men halle mine’l-e‘lâmi medineti’l-

Fas, Daru’l-Mensur, Rıbad 1974; İbn Kâdî, Dürretü’l-hicâl fî esmâil ricâl, thk. Muhammedu Ahmed Ebû 

Nûr, Mektebetü’l-‘Atika, Tunus 1971; İbn Meryem, Muhammed b. Muhammed et-Tilmisânî, el-Bostân fî 

zikri ‘ulamâi ve’l-evliyâi bi tilmisan, Madba‘atu’s-Su‘âlebe, Cezair 1908; İbn Mansûr, Abdîlvehhâb, 

E‘lâmi’l-mağribi’l-‘arabî, el-Matbaetu’l-Mülkiye, Ribat 1979; Şınkîdi, Ahmed b Emin el-Ulvî, el-Vesîd 

fî terâcimi edübbâi Şınkîd, Mektebetü’l-Hânecî, Kahire 1958. 
2 el-Ervânî, Muhammed Mahmud b. Şeyh, et-Tercemân fî tarîhi’s-Sahrâi ve’s-Sudan ve beledi Tinbektü 

ve Şınkîd ve Ervân ve nebzün min târihi’z-zemân fî cemi‘il-bilad, Mahdud min mekezi Ahmed Bâbâ, 

Tinbektü Moritanya; el-Bürtelî, et-Tâlıb Muhammed b. Ebubekir es-Sıddık el-Velâtî, et-Târih, el-

Hazânetu’l-Âmme, Tinbektü Moritanya; el-Bürtelî, Fet'hu'ş-şekûr fi ma'rifeti ayani't-Tekrûr, trc. 

Muhammed İbrahim Hacî, Daru'l-Ğarbi'l-İslâm, Beyrut 1981; İbn Hâmit (el-Muhtar), Heyâti Moritanya 

merkûni bi’l-me‘hedi’l-Moritanya li behsi’l-‘ilmî Nevakişûdi’l-eczâi’t-tâliye li’t-tarihi’s-siyâsî, 

Nevakişûd, Mahdud; Veledi Abdîllah (Abdîlvedûd), el-Hareketu’l-fikriyye fî bilâd Şinkîd hilâle karni ( m. 

17-18), Edabiyat Fakültesi, Muhammed Hâmis Üniversitesi, Ribad 1993; Ahmed Bâbâ Tenbektî, el-

Hadâretü’l-İslâmiye fî Mali el-münezzimetü’l-İslâmiye li terbiyeti ve’l-‘ulûm ve’s-sikâfiye, Rıbad 1996; 

İbn Bâbeh Muhammed Fâle, et-Tekmile fî târihi imâratî el-Berâkene ve’t-Terârize, thk. Ahmed Veledi el-

Hasen, Beytu’l-Hikme, Tunus 1986; İbn Hâmid (el-Muhtar), Hayâtu’l-Moritanya hâyatu’s-sekâfiye, 

Daru’l-Arabiye, Tunus 1990. 
3 Abdillâh Abdürrezzak İbrahim, Edvâe ale’d-darikati’s-sûfîye fî’l-kâreti’l-ifrikye, Mektebete Medbûlî, 

Kahire 1990; Muhammed Bellû, İttifâku’l-meysûre fî târihi bilâdi’t-Tekrûr, Kahire 1964; Hasan İsâ 

Abdizâhir, ed-Daveti’l-İslâmiye fîgarbi İfrıkyâ ve kıyâmu devreti’l-Fûlânî, Câm‘atü’l İmam Muhammed 

b. Sü‘ûd, Riyad 1977;  Abdillâh b. Muhammed Fûdî, Diyâu’s-siyâsât ve fetâvâ en-nevâzil mimmâ hüve 

min füru‘i’d-dini mine’l-mesâil, thk. Ahmed Muhammed Kânî, Kahire 1978; Ahmed Abdurrahim 

Mustafa, Hareketu’t-tecdîdi’l-İslâmî fî ‘âlemi’l-arebiyye’l-hadis, Kahire 1971; Celâl Yahya, el-

Meğribü’l-arabi’l-hadis ve’l-me‘âsir, İskenderye 1973; Hasan Ahmed Mahmud, el-İslâm ve’s-sekâfetü’l-

arab fî İfrikyâ, Kahire 1963; İbn Muhtar es-Sâlim (Hamâhullah), el-‘Alâkâtu’s-sekâfîye beyne bilâdi 

Şınkîd ve’l-meşrikı’l-arabî, Kahire 1985. 
4 Ba Ahmed Ömer Demmeh el-Küntî el-Fehri, ez-Zavaye’l-Küntîye’l-e‘lamiyye ve’l-coğrafiye’n-neyâmî; 

‘Akbânî Şeyh Azîzi b. Bûbekir el-Hamelî el-Küntî, en-Nefahâtu’l-behiye fî efnani eş-Şecereti’l- Küntîyye, 

Daru’l-Huda, Cezair 2016; Hamel, Zehra, ‘İkrimi Esmâ, el-İshametü’l-ilmiyye li-ali künte fi-Garbi Afrika 

fi-karnı ( 12-13 /18-19), Yayınlamamış Yüksek Lisans Tezi, Ahmed Direr Üniversitesi, Cezayir, 2017-



4 
 

 

çalışmalardan faydalandık. Ancak belirtmek gerekir ki, bu eserlerin çoğunda Sîdî 

Muhtar ile ilgili bilgilerden ziyade Küntî kabilesinin tarihine, ilmî ve siyasî 

faaliyetlerine daha fazla yer verilmiştir. Sîdî Muhtar'ın tasavvufi görüşleriyle ilgili 

bilgilere ise öncelikle kendi yazdığı eserlerden ve onun öğrencilerinin eserleri üzerinden 

ulaştık. 

A. Sîdî Muhtar’ın Kendi Eserleri 

Sîdî Muhtar, İslâmî ilimlerin çeşitli konularını içeren yaklaşık üç yüz eser telif 

etmiştir. Ancak, bu eserlerden birçoğu günümüze ulaşmamıştır. Günümüze ulaşan 

eserlerin içerikleriyle ilgili bilgiler, “Hayatı Şahsiyeti ve Eserleri” başlığı altında 

ayrıntılı bir şekilde verilmiştir. Bu nedenle, burada eserlerin genel bir 

değerlendirmesiyle yetinilecektir. Değerlendirme yapılan eserlerin birkaçı istisna, 

tamamı yazma eserlerdir. 

Sîdî Muhtar, “el-Minne fî i‘tikâdi Ehli’s-Sünne ve Nudârü’z-zeheb fî külli fennin 

müntehab” isimli eserlerde İslâm akidesiyle ilgili düşüncelerini açıklamıştır. Özellikle 

İslâm akidesinde tartışmalı konular olan “büyük günahların fâili ve cebir” konularına 

açıklık getirmıştır.6 O, Vehhâbî düşünce ve görüşlerini reddetmek amacıyla “Yetimetü’l-

âlî fî’r-reddi alâ ulemai’t-tenyalî ve Cezvetü’l-envâr fi’z-zebbi ‘an menâşıbi 

evliyâ’i’llâhi’l-ahyâr” isimli eserler telif etmiştir. Ayrıca bu eserlerde kerâmet ve 

evliyanın varlığını reddeden görüşleri âyetler ve hadislerle çürütmeye çalışmıştır.7 

                                                                                                                                                                          
2018; Muhammed, Hûte, ‘Ali Künte, Daru’l-Kutubi’l-Arabiye, Cezayır 2008; Sîdî Muhammed,  b.  Şeyh 

Sîdî Muhtar el-Küntî, er-Riselet'l-ğaleviye, thk. Dr. Hamâhullah Veledî Sâlim, Daru'l-Kutubu'l-İlmiyye, 

Beyrut 2013. 
5 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; 

Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011: Muhammed Veled,  eş-Şeyh, el-Cür’atü’s-şâfîyye 

ve’n-nasîhetü’l-kâfiye li-mücedidi asrhi ve ferideti dehrihi eş-Şeyhü’l-esatizi’mürebbi Ebû Zeynel Abidin 

el-Muhtar b. Ahmed b.Ebi Beki’l- Küntî, 2016; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-

Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011: 

Ahmed el-Hamdi, el-Muhtar el-kebir el-küntî et-tasavvuf ve’l-ilmu bi Azavadi İfrikya, (Hayatu’ş-Şeyh 

Sîdî Muhtar el-küntî es-siyasiyye ve’l-ilmîyye) Daru Kavâfil, Moritanya, Vüzeratu’s-Sekafî, ISSN 1263, 

2008. 
6 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, (Hayatu’ş-Şeyh Sîdî Muhtar el-

küntî es-siyasiyye ve’l-ilmîyye) Daru Kavâfil, Moritânya, 2017, 130; Osman b. Abdillâh el-Beşir, 

‘İnvanu’l-mecd fî tarihi Necd, thk. Abdurrahaman b. Abdullatif b. Abdillâh Âli’ş-şeyh, atbaatu’d-

Dâretu’l-Melik el-‘Aziz, Riyat 1982, bsk. IV, I, 45-46. 
7 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 46. 



5 
 

 

“el-Hüccetü’l-bâhire alâ tekrîri ma‘ne’l-besmele” adlı eserinde, besmelede geçen 

kelimelerin ve harflerin işarî ve sırlı anlamları üzerinde durmuştur. “Letâifü’l-kudsî fî 

fadli Âyete’l-Kürsî” eserinde ise Âyete'l-Kürsî'nin faziletini detaylı bir şekilde 

anlatmıştır. Kitabın devamında, İmam Gazzâlî'nin “el-Maksadü’l-esnâ fî şerhi (me‘ânî) 

esmâ‘illahi’l-hüsnâ” adlı kitabından alıntılar yaparak üzerine şerh yazmıştır.8 Sîdî 

Muhtar, “Bezlu’l- vasi‘ fî tefsîri’l-âyâti’t- tis‘e” isimli eserinde ise dokuz âyetle ilgili 

tartışmalı görüşleri, âyetler, hadisler ve selef âlimlerinin görüşleriyle açıklamaya 

çalışmıştır.9 Bu eserin tahkiki Muhammed Mahmud Velîdi Vedâdî tarafından 

yapılmıştır.10 

Fıkhü’l-a‘yân fî hakâiki’l Kur’ân ve’s-sünne” adlı eserinde nefsin hileleri ve 

şeytanın vesvesesi gibi konular hakkında bilgiler sunmuştur.11 Bu eser, diğer bir adıyla 

“Lübbü’l-elbâb fî hakâiki’s-Sünne ve’l-Kitâb” olarak da bilinmektedir. “el-Halâl ve’l-

Haram” eserinde ise bir kısım halâl ve haram konusuyla ilgili sorulara cevaplar 

verilmiştir. 

“Dîvânü’l-mülûk fî selâtîni’s-Sûdân” adlı eserde, Sudan’ın siyasî, idarî, adlî ve 

sosyal alanlarıyla ilgili kısa bilgiler sunulduktan sonra, Sudan’ın tarihinde devlet 

yönetiminde görev almış bazı liderlerin biyografilerine yer verilmiştir.12 

Sîdî Muhtar'ın, “Fevaidu nûrâniyye ve feraidu seriyyetu Rahmâniyye” adlı 

eserinde, İsm-i Azam'ın fazileti ve mahiyeti üzerinde durulmuştur.13 Diğer bir eseri olan 

“Nefhu’t-tayyib fi’s-salâti ‘ale’n-nebiyyi’l-habîb” de ise Hz. Peygamber'e salât ve selâm 

göndermenin faydaları ve önemi üzerinde durmuştur.14 Bu eserin üzerine Sîdî Muhtar’ın 

oğlu Muhammed Halife, “er-Razu’l-hasib fî şerhi nefhu’t-tayyib fî selati ‘ale’n-nebiyyil 

                                                           
8 Sîdî Muhammed, b. Şeyh Sîdî Muhtar el-Küntî, Cünnetü’l-mürid dûne’l-merid, thk. Muhammed el-

Mehdavi, Daru ebi rekrak, el-Meğribiyye, 2012, 64-65; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-

meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
9 Sîdî Muhtar Ulûğu’l-vadı’ âle’l-ayati tis’a, thk. Muhammed Mahmud Veledi Vedadi, Matbaatu Zeyt b. 

Sabit, Dımeşk 2010. Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9. 
10 Sîdî Muhammed, b. Şeyh Sîdî Muhtar el-Küntî, Cünnetü’l-mürid dûne’l-merid, thk. Muhammed el-

Mehdavi, Daru ebi rekrak, el-Meğribiyye, 2012, 68-69; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 6. 
11 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 183-184; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
12 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 249. 
13 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 9. 
14 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb,  9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 7; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 



6 
 

 

habîb” adlı bir şerh kaleme almıştır.15 Eserin tahkiki Muhammed Siyâm tarafından 

yapılmış ve giriş bölümünde Sîdî Muhtar'ın hayatı ve 38 eserinin isim listesi 

verilmiştir.16 Abdüsselam b. Muhammed b. el-Ya‘za el-Fasî ise hacimli ikinci bir şerh 

olan “Nüzhetü’l-ebrar ve riyazü’l-envar ve’l-ezhar ve sırrı nûri’l-envar ve’l-esrar fi asli 

yenbu'i şerefi atyebi’t-tayyibi ‘ale’s-selati’l-müsemmat” isimli eseri yazmıştır.17 

“el-Kevkebü’l-vekâd fî zikri’l fadli’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd” isimli eserde, 

virdin temel kaynağının Kur'an ve sünnet olduğu ifade edilmiştir. Ayrıca eserde, 

nebilerde bulunan velîlik makamının mâhiyeti ve velîlerde görülen mûcizelerin 

kerâmete dönüşme sebepleri, delilleriyle birlikte açıklanmıştır. Ebû Bekir Belkaid 

Üniversitesi, Toplum ve İnsani Bilimler Fakültesi doktora öğrencilerinden Emâl Tîbî 

tarafından “el-Kevkebü'l-vekâd fî zikri fezaili'l-meşâyih ve hakâiki'l-evrâd li'l-Muhtâr b. 

Ebûbekir Vafî” başlığıyla eserin tahkiki yapılmıştır. Eserin giriş bölümünde Sîdî 

Muhtar’ın hayatı, eserleri, halifeleri, hocaları ve şahsiyeti hakkında bilgiler verilmiştir.18 

“el-Cür'atü’s-sâfıyye ve’n-nefhetü’l-kâfıyye” adlı eserde, peygamberlerin halvete 

girme şekilleri, sâlikin uyması gereken kurallar, nefsin terbiyesi ve ruhun tezkiyesi 

konuları ele alınmıştır. Muhammed Veled eş-Şeyh tarafından tahkik edilen eser, iki 

ciltten oluşmaktadır. Tahkik edilen eserin giriş kısmında Sîdî Muhtar'ın soyu, doğumu 

ve hayatı hakkında kısa bilgiler verilmiştir. Ayrıca, on dört öğrencisinin isim listesi ve 

Sîdî Muhtar'ın otuz dokuz eserinin isimlerine eserde yer verilmiş.19 

“Zevâlü'l-ilbâs fî tardi'ş-şeytâni'l-hannâs” adlı eserde, şeytanın hileleri ve 

vesvesesine vurgu yapılmıştır.20 Ayrıca “Keşfü'l-lebs fîmâ beyne'r-rûh ve'n-nefs” adlı 

eserde, nefis ve ruhun tanıtımı yapılarak mâhiyetleri üzerinde durulmuştur.21 “er-risâle 

fî 'ilmi't-tasavvuf” adlı yedi sayfalık risâle de, Sîdî Muhtar müridlere bazı tavsiyelerde 

                                                           
15 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 80. 
16 Sîdî Muhtar,  Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb 
17 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 80. 
18 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
19 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, thk. Muhammed veledu’ş-Şeyh, 2216; Ebû 

Abdullah el-Bürtelî, Fet'hu'ş-Şekûr fi ma'rifeti a'yani't-Tekrûr, 14; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019: Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri tihati’l-

Kitâb, 7; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
20 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 7. 
21 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 39-40; Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-

nefhetü’l-kâfıye, 19; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 



7 
 

 

bulunmuştur.22 “Ecvibe 'alâ 'ıddeti mesâil fî't-Tevhîd” adlı eserde ise Allah'ın 

vahdâniyetiyle ilgili kısa bir bilgi verildikten sonra tevhidin makamları açıklanmıştır.23 

Sîdî Muhtar, “Kitabu’l-Ahzab” isimli eserinde mensup olduğu Kâdiriyye 

tarîkatının evrâdına bazı dua ve salat’u selâm eklemeleri yapmıştır. Ayrıca bir kısım 

kabile liderleri ve önemli şahıslara yazdığı mektupları da eserin ekinde sunmuştur.24 

“Nüzhetü’r-râvî ve bugiyetü’l-hâfî” isimli eserinde şeriat ile hakikatin cem edilmesi ve 

zâhire delâlet eden farzların bâtına da delâlet etme yönlerinin bulunduğu delillerle 

ispatlanmaya çalışılmıştır.25 

Sîdî Muhtar, tasavvufî ifadelerle yazdığı “Kasideti'l-feyziyye” ve “Şerhu'l-

kasideti'l-feyziyye” adlı eserlerde, ilahî muhabbetin dereceleri ve kısımları üzerinde 

durulmuştur. Bu eser üzerine Cezayir Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi'nde Zeynep 

Mûsâdife tarafından “el-Fikru's-sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr el-Küntî” isimli yüksek 

lisans tez çalışması yapılmıştırr.26 

B. Sîdî Muhtar Hakkında Bilgi Veren Eserler 

Sîdî Muhtar'ın hayatı ve tasavvufî görüşleri hakkında kapsamlı bir bilgi kaynağı 

niteliği taşıyan “ed-Derâif ve’t-telâid fî menâkibi ve kerâmâti eş-şeyheyni, el-vâlidetü 

ve’l-vâlid” adlı eser, Sîdî Muhtar'ın oğlu ve halifesi Muhammed Halife tarafından 

yazılmıştır. Muhammed Halife, kitabın giriş bölümünde babasının yaklaşık otuz adet 

eserinin isim listesini zikretmiş ve on altı halifesinin de ismine yer vermiştir. Eserin 

birinci bölümünde, babasının gösterdiği kerâmetlere değinilmiştir. İkinci bölümde ise 

                                                           
22 Sîdî Ahmet, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 18; Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-

Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
23 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî 

Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 6. 
24 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî 

Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 18; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
25 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 7; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr 

b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 

2018-2019 . Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 18; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
26 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-salati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 10; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 

'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, 

Cezayir, 1432/2011. 



8 
 

 

babasının tasavvufî görüşleri ve müridlerini terbiye etme yöntemleri hakkında bilgiler 

verilmiştir.27 

Cilâli Bune‘ame Üniversitesi öğrencileri Necat Cuder ve Esmâ Fetuşî tarafından, 

Sîdî Muhtar'ın Kuzey Afrika'daki ilmî faaliyetleriyle ilgili “eş-Şeyh el-Muhtar el-kebir 

el-küntî ve devruhu’l-‘ilmiyye fi’s-Sehrâi’l-Kubrâ” adıyla Yüksek Lisans düzeyinde bir 

çalışma yapılmıştır.28 

Ahmed el-Hamdi tarafından, Kuzey Afrika’da bulunan Azavâd şehrinin ilmî ve 

tasavvufî yapısıyla birlikte Şeyh Sîdî Muhtar’ın siyasî ve ilmî kişiliği hakkında bilgi 

veren çalışma yapmıştır. Çalışmanın birinci bölümünde, Azavâd şehrinin coğrafî, siyasî, 

toplumsal ve ekonomik yönleri hakkında bilgiler sunulmuştur. İkinci bölümde ise Küntî 

kabilesinin tarihine dair malumatlar verildikten sonra Sîdî Muhtar’ın, ilmî ve siyasî 

şahsiyeti hakkında bilgiler verilmiştir.29 

Cezayir Ahmed Direr Üniversitesi öğrencileri Zehra Hamel ve Esmâ 'İkrimi 

tarafından, Küntî kabilesinin gerçekleştirdiği ilmî ve tasavvufî hizmetleri araştırmak 

amacıyla “el-İshametü'l-ilmiyye li-ali künte fi-Garbi Afrika fi-karnı ( 12-13/18-19)” 

adıyla Yüksek Lisans düzeyinde bir çalışma yapılmıştır. Üç bölümden oluşan bu 

çalışmanın birinci bölümünde, Küntî kabilesinin soyu, Afrika'ya göçü ve günümüzde 

Afrika kıtasında bulunan alt kolları hakkında bilgi verilmiştir. İkinci bölümde, kabilenin 

dinî ve tasavvufî hizmetleri anlatılmıştır. Üçüncü bölümde ise kabilenin sosyal ve 

siyasal faaliyetleriyle ilgili bilgilere yer verilmiştir.30 

IV. SÎDÎ MUHTAR’IN YAŞADIĞI AFRİKA KITASINA GENEL BAKIŞ 

Afrika terimi, Romalılar tarafından Tunus'ta yaşayan yerli halka verilen Afri veya 

Afer isminden türetilmiştir. Anlam olarak ise “Aferilerin memleketi” anlamına gelir. İlk 

                                                           
27 Muhammed Halife,  b. Şeyh Sîdî el-Muhtar el-Küntî,  ed-Derâif ve’t-telâid fî menâkibi ve kerâmâti’ş-

şeyheyni, el-vâlidetü ve’l-vâlid, Vahran Ünivrsitesi 2011. 
28 Cuder, Necat, Fetuşi, Esmâ, eş-Şeyh el-Muhtar el-kebir el-küntî ve devruhu’l-‘ilmiyye fi’s-Sehrâi’l-

Kubrâ, Yayınlamamış Yüksek lisans Tezi, Cilâli Bune‘ame Üniversitesi, 2015-2016. 
29 Ahmed el-Hamdi, el-Muhtar el-kebir el-küntî et-tasavvuf ve’l-ilmu bi Azavadi İfrikya, (Hayatu’ş-Şeyh 

Sîdî Muhtar el-küntî es-siyasiyye ve’l-ilmîyye) Daru Kavâfil, Moritanya, Vüzeratu’s-Sekafî, ISSN 1263, 

2008. 
30 Hamel, Zehra, ‘İkrimi Esmâ, el-İshametü’l-ilmiyye li-ali künte fi-Garbi Afrika fi-karnı ( 12-13 /18-19), 

Yayınlamamış Yüksek Lisans Tezi, Ahmed Direr Üniversitesi, Cezayir, 2017-2018. 



9 
 

 

başlarda bu isim sadece Tunus için kullanılırken daha sonra kıtanın geneli için 

kullanılmştır.31 

Afrika Kıtası, çeşitli kavimlerin ve farklı etnik kökenlere sahip insanların bir 

arada bulunması nedeniyle zengin bir nüfus yapısına sahiptir. Bölgede başlangıçta 

sadece yerli halk ve siyahiler yaşarken, daha sonra Müslüman gruplar ve sömürgecilerin 

getirdiği beyaz ırklar da kıtaya yerleşmiştir.32 Genel olarak, kıtada İslâmiyet öncesi 

döneme ait eski Mısır ve diğer medeniyetlerin izlerini görmek mümkündür. 

Günümüzde, kıtanın büyük bir bölümünde İslâm medeniyeti ve kültürü hâkim 

durumdadır. Bölgede kurulan çeşitli Müslüman devletleri sadece siyasî hareketler 

sonucunda ortaya çıkmamıştır; aynı zamanda çeşitli ilmî ve kültürel faktörlerin de etkili 

olduğu görülmektedir.33 

A. Tarih Sahnesindeki Yeri 

Afrika kıtası, genellikle tarihçiler tarafından İslâm öncesi dönem, İslâm dönemi, 

Osmanlı dönemi ve Sömürge dönemi olmak üzere dört aşamada incelenmektedir.34 

Çalışmamızın kapsamı çerçevesinde, İslâm öncesi dönemle ilgili bilgiler sunmayacağız 

ve diğer üç dönem hakkında kısa bilgiler vereceğiz. 

İslâm Dönemi: İslâm tarihinde önemli bir yere sahip olan Habeşistan hicreti, 

Afrika'nın İslâm ile tanışmasına öncülük etmiştir. Hz. Ömer'in halifeliği döneminde, 

Amr b. As komutasındaki İslâm ordusu tarafından Mısır'ın fethedilmesiyle birlikte 

Afrika kıtasının kapıları tamamen Müslümanlara açılmıştır. Hz. Osman döneminde ise 

Kuzey Afrika fethedilerek Mısır Valiliği'ne bağlanmıştır.35 

Muaviye b. Süfyan döneminde, Küntî kabilesinin atası ve Afrika'nın fatihi olarak 

bilinen Ukbe b. Nâfî'nin kıtaya düzenlediği seferler sonucunda Berberî kabilesi İslâm'ı 

kabul etmiştir. Bu kabilenin İslâm'ı kabul etmesiyle birlikte bölgedeki fetihler hız 

kazanmış ve Mısır'a bağlı olan Kuzey Afrika, Mısır'dan ayrılarak müstakil bir vilayet 

haline gelmiştir. İlk vali olarak, Muhtar b. Ahmed Küntî'nin atası olan Ukbe b. Nâfî 

tayin edilmiştir. Ukbe b. Nâfî'den sonra bölgenin Tancaya kadar olan kısmını İslâm 

                                                           
31 Cevat Rüştü Gürsoy, “Afrika”, DİA. İstanbul 1988, I, 413-418.  
32 Davut Dursun, “Afrika” DİA, İstanbul 1988, I, 418-426. 
33 Dursun, “Afrika”, I, 418-426. 
34 Dursun, “Afrika”,  I, 418-426. 
35 Dursun, “Afrika”, I, 418-426.  



10 
 

 

topraklarına katan Târık b. Ziyâd, Kuzey Afrika'yı Bizans hâkimiyetinden kurtarıp 

İslâm egemenliği altına almıştır.36 

Osmanlı dönemi; Kuzey Afrika'daki devletlerin (Mısır, Trablusgarp, Cezayir, 

Tunus vb.) Osmanlı İmparatorluğu'na bağlı eyaletler olarak yönetildiği bir dönemi ifade 

etmektedir. Bu eyaletler, Osmanlı İmparatorluğu tarafından atanan valiler veya 

mutasarrıflar tarafından idare edilmekteydi. Bu atanmış valiler ve mutasarrıflar, 

bölgedeki tasavvuf ve ilim ehli ile işbirliği yaparak onların faaliyetlerine katkıda 

bulunmuşlardır. Ancak XVIII. yüzyılın sonlarında Osmanlı İmparatorluğu'nun gücünün 

azalmasıyla birlikte bu eyaletler ile İstanbul arasındaki bağlantı da zayıflamış ve 

ayrılıkçı hareketler ortaya çıkmıştır. Bu menfi gelişme, bölgedeki ilim ve tarîkat ehlinin 

hizmetlerini olumsuz etkilemiştir.37 

Sömürgeciler Dönemi: XVIII. yüzyılda Avrupa'da Sanayi İnkılabı'nın etkisiyle 

artan üretim, ham madde ihtiyacının karşılanması ve ürünlerin pazarlanması amacıyla 

yürütülen sömürgecilik faaliyetlerinin hızlandığı bir dönemi ifade etmektedir. Afrika 

kıtası, zengin yer altı kaynaklarına sahip olması sebebiyle Avrupalı devletlerin özellikle 

sömürgeleştirme hedeflerinin odak noktası haline getirmiştir. Bu dönemde, 

sömürgeciler, bölgedeki ilim ve tasavvuf ehlinin etkisinden faydalanarak bölge halkı 

üzerinde nüfuz oluşturma amacı taşımışlardır.38 Özellikle İslam'ın yoğun olarak 

yayıldığı bölgelerde, bu çabalar daha da yoğunlaşmıştır.39 

Ancak, tasavvufi gruplar ve yerel kabile liderleri, sömürgecilerin etkilerini 

sınırlamak ve kendi halklarını korumak amacıyla örgütlenmiş ve direniş hareketlerini 

başlatmışlardır. Bu direnişler sırasında şiddetli çatışmalar yaşanmış, birçok Müslüman 

şehit edilmiş ve sonuçta birçok yerel direniş gurupların mağlubiyetle sonuçlanmıştır.40 

Sonuç olarak, tüm Afrika kıtası kısa bir zaman dilimi içinde Avrupalı devletlerin 

egemenliği altına girmiştir.41 

                                                           
36 Dursun, “Afrika”, I, 418-426. 
37 Abdurrahman Çaycı, Büyük Sahra’da Türk- Fransız Rekabeti, Erzurum 1970, 77-103; Dursun, 

“Afrika”  I, 418-426; Ercüment Kuran, Türkiye’nin Batılılaşması ve Milli Meseleler, der. Mümtaz 

Türköne,  Ankara 1997, 4-21. 
38 Kemal Kahraman, Çağdaş Sömürge İmparatorluğu, Seha Neşriyat, İstanbul 1989, 157. 
39 Kadir Özköse, Libya’da Tasavvufi Hayat, Ensar Yayıncılık,  İstanbul, 2000, II, 24-25. 
40 Dursun, “Afrika”,  I,  419. 
41 İmâdüddîn Halil, Afrika Dramı, ter. Mehmet Keskin, İnsan yayımları, İstanbul 1985, 57-65. 



11 
 

 

B. İlmî Yapısı 

Afrika Kıtasındaki ilmî faaliyetler, XIII. yüzyıldan XVIII. yüzyıla kadar büyük 

ilerleme kaydetmiş ve etkili bir konuma ulaşmıştır. Yapılan ilerlemeye “Hafsiler” adı 

verilen bir grup, çeşitli medreselerin inşası ve bilimsel çalışmaların teşvik edilmesi 

yoluyla katkıda bulunmuştur.42 Aynı zamanda Tunus'taki “Zeytuniye Medresesi,” 

kuruluşundan itibaren devlete bağlı olarak çeşitli bilimsel çalışmalar yürütmüştür. Bu 

medrese, Kur’an’ı Kerim, Hadis-i Şerif ve İslam Fıkhı gibi alanlarda eğitimler 

sunmanın yanı sıra tefsir ve fıkıh konularında birçok eserin yazılmasına da katkı 

sağlamıştır.43 

Ancak, Kuzey Afrika'da yürütülen bu ilmî faaliyetler, XIX. yüzyıldan itibaren 

siyasî etkenler ve teknolojik gelişmeler gibi nedenlerle sekteye uğramıştır. Bu dönemde, 

birçok bilim insanı mevcut eserlere şerhler yazmakla meşgul olmuş ve yeni bilimsel 

eserler üretme çabalarından uzak kalmıştır. Hatta bazı ilim insanları, siyasî ve dünyevî 

çıkarlar nedeniyle batıl inançlar ve hurafelerle mücadele etmekten kaçınmışlardır.44 

Bölgede bilimsel etkisi bulunan “el-Ezher Üniversitesi” mensupları, kendi ilimleri 

dışındaki bilimleri görmezden gelmiş ve yapılan yeniliklere karşı direnmişlerdir. Hatta 

daha ileri giderek, yenilikçi düşünceleri benimseyenleri ya tekfirle suçlamışlar ya da 

ölümle tehdit etmişlerdir.45 Örneğin, Mısırlı Hıdivi İsmail, İslam hukuku alanında bazı 

yenilikler yapma düşüncesini el-Ezher ulemâsına iletmiştir. Ancak el-Ezher ulemâsı bu 

düşünceyi kabul etmemiş ve düşünce sahibini tekfirle suçlamıştır.46 Öte yandan, 

Karaviyyin Üniversitesi gibi Fars'ta bulunan üniversiteler, yenilikçi düşünceleri 

benimseyerek matematik, fizik, kimya, sağlık ve astronomi gibi bilimleri dinî ilimlerle 

birleştirerek öğretmişlerdir.47 

                                                           
42 Türköne, 19. Asırda Batı’nın Gözüyle Siyasî İslâm ve Pan İslâmizm, 8. 
43 Hilmi Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, Ülken yayınları, İstanbul 1994, IV, 24. 
44 Ahmet Sıddık Decânî, Hareketü’s-Senüsiyye, Kahire 1976, 24. 
45 Özköse, Libya’da Tasavvufi Hayat, 29.   
46 Özköse, Libya’da Tasavvufi Hayat, 29.   
47 Emîr Şekip Arslan, Hâzirü’l- âlemi’l-İslâmî, thk. Salih Okur,  el-Mektebet’ul Asriyye, Beyrut 2020, II, 

40. 



12 
 

 

C. Dinî ve Tasavvufî Yapı 

İslâm coğrafyasında genel olarak, siyasî otoritenin etkisi nedeniyle bazı siyasî ve 

dinî akımlar, ülkelerin merkezi yönetimi tarafından pek değer görmemişlerdir. Bu 

nedenle, şehir merkezlerinden uzak olan kırsal alanlarda kendi faaliyetlerini 

sürdürmüşlerdir. Ancak Kuzey Afrika'da durum tamamen farklıdır; İslâm, bu bölgede 

daha çok şehir merkezlerinde etkili olmuşken kırsal bölgelerde pek yaygınlaşamamıştır. 

Şehir merkezlerindeki yayılmalarda ise tüccarlar, ilim ve tasavvuf ehlinin etkisi büyük 

bir rol oynamıştır.48 Özellikle bölgede en yaygın olan Ehl-i Sünnet mezheplerinden biri 

olan Mâlikî Mezhebi'ne mensup âlimler, İslam dinini putperest toplumlar arasında 

yayma konusunda başarı elde etmişlerdir. 

Afrika Kıtası, Osmanlı Devleti'nin idaresi altına girdikten sonra, Mâlikî 

Mezheb’inin yanı sıra Hanefî Mezhebi'ne mensup âlimler de önemli çalışmalar 

gerçekleştirmişlerdir.49 

Kuzey Afrika Kıtası'ndaki tasavvufî gruplar, son derece etkin faaliyetlerde 

bulunarak önemli başarılar elde etmişlerdir. Özellikle XVIII. yüzyılda 

gerçekleştirdikleri ilim ve irfan hizmetleriyle birlikte sömürgecilerle mücadele ederek 

bölge halkının sevgi ve saygısını kazanmışlardır. Bu başarılı çalışmaların temelinde, 

diğer İslam ülkelerinde görülen tekke ile medrese arasındaki çatışmanın aksine, ilim ve 

tasavvuf taraftarlarının uyum ve işbirliği içinde hareket etmelerinin etkili olduğu çoğu 

araştırmacı tarafından belirtilmiştir.50 Ayrıca, kıtada yaşayan Müslümanlar, ehl-i batıl ve 

ehl-i hak gibi ayrımlarla birbirlerine karşı kutuplaşmamışlardır.51 Asıl amaçları, 

yayılmacılık ve misyonerlik faaliyetleri yürüten Avrupa devletlerine karşı büyük bir 

direniş göstererek İslâm dinini putperest toplumlar arasında yaymak olmuştur.52 Bu 

faaliyetlerin sonucunda İslâm dini, Senegal, Güney Sahra, Nijer, Mali, Kenya ve Gana 

gibi ülkelerde yayılmıştır. Öte yandan, Şâzeliyye, Ticaniyye, Senûsiyye ve Kâdiriyye 

                                                           
48 Özköse, Libya’da Tasavvufi Hayat, 31. 
49 Özköse, Libya’da Tasavvufi Hayat, 30. 
50 Afrika Kıtasında bulunan tekke ve zaviyeler; yurt, yardımlaşma yeri, okul ve yetimhane olarak 

kullanılmıştır. Çok amaçlı kullanılan bu mekânlar toplum nazarında büyük değer ve önem kazanmıştır. 

Enver Behnan Şapolyo, Mezhepler ve Tarikatlar Tarihi, Türkiye Yayınları İstanbul 1964, 443. 
51 Birlik ve beraberlik oluşturma düşüncesiyle eğitim kurumları olan tekke, zaviye, cami ve medreseler 

bir arada ve aynı müştemilat içerisinde inşa edilmiştir. Dursun, “Afrika”, I, 419; Özköse, Libya’da 

Tasavvufi Hayat, 31. 
52 Fazlurrahman, İslâm, cev. Mehmet Dağ-Mehmet Aydın, Selcuk Yayımları, Ankara 1992, II, 293. 



13 
 

 

tarîkatlarına mensup takipçilerin çabaları sayesinde, Batılı devletlerin misyoner 

faaliyetlerine rağmen Ekvator bölgesinde İslâm'ın yayılması başarılı bir şekilde 

gerçekleşmiştir.53 

Şehbenderzâde Filibeli Ahmed, Afrika kıtasında tekke ile medrese arasındaki 

birlikteliğin temel nedenlerini şu şekilde açıklamıştır: “Sosyal ve dinî görevlerin büyük 

ölçüde tarîkat mensupları tarafından yerine getirilmesi, tarih boyunca âlimler ile sûfîler 

arasındaki anlaşmazlık ve rekabetin nispeten az olması, Tarîkat ehli ile şeriat ehlinin bir 

arada barış içinde varlıklarını sürdürmeleri ve Afrika kıtasında Şii mezhebinin yayılma 

fırsatı bulamaması gibi nedenlerden kaynaklanmaktadır.”54 

D. Tarîkatların Oluşumu ve Yayılışı 

İslâm tarihinde tasavvufun evrimi, zühd, tasavvuf ve tarîkatlar dönemlerinde 

şekillenmiştir. Bu dönemler, İslâm toplumlarında mânevî derinlik arayışının farklı 

aşamalarını temsil eder. 

Zühd Dönemi: İslâm'ın ilk yıllarında, Hz. Muhammed'in liderliğindeki sahâbe 

topluluğu, zühd anlayışını benimsemiştir. Bu dönemde, Müslümanlar maddi dünya 

nimetlerine karşı ölçülü bir tavır alarak sade bir yaşam tarzını tercih etmişlerdir. Bu 

davranış, İslâm toplumunda dünya malına karşı itidalli bir tutumun temellerini 

atmıştır.55 

Tasavvuf Dönemi: VIII. yüzyıldan itibaren tasavvuf, İslâm dünyasında 

belirginleşmeye başlamıştır. Bu dönemde, Müslüman âlimler ve sufiler, İslâm'ın içsel 

boyutlarına vurgu yaparak mânevî bir derinliği keşfetmeye çalışmışlardır. Tasavvuf, 

Allah'a yakınlaşma ve kişisel gelişim amacıyla zikir, meditasyon, dua gibi uygulamalar 

bu dönemde önem kazanmıştır.56 

                                                           
53 İrfan Gündüz, Osmanlılarda Devlet-Tekke Münasebetleri, Seha Neşriyat, İstanbul 1984, 223. 
54 Şehbenderzâde Ahmed Hilmi Filebeli, Senûsîler ve Onüçüncü Asrın En Büyük Mütefikiri Seyyid 

Muhammed es-Senûsî, haz. İsmail Cömert, Ses yayınları, İstanbul 1992, 19-20. 
55 Süleyman Uludağ, İslâm Düşüncesinin Yapısı, İstanbul 1994, III, 124: Dilâver Gürer, Abdulkadir 

Geylânî Hayati Eserleri Görüşleri, İnsan Yayınları, İstanbul 2011, 39: Osman Türer, Ana Hatlarıyla 

Tasavvuf Tarihi, Ataç Yayınları, İstanbul 2015, 73; Abdurrezzak Tek, Tarihi Süreçte Tasavvuf ve 

Tarikatlar,  Emin Yayınları, Bursa 2016, 15-20; H. Kâmil Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve 

Tarikatlar, Ensar Neşriyat, İstanbul 2019, XXIX, 81-82. 
56 Gürer, 39-41; Türer, 76;  Tek, 65; Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, 108. 



14 
 

 

Tarîkatlar Dönemi: Ortaçağ boyunca, İslâm dünyasında tarîkatlar ortaya 

çıkmıştır. Sûfî şeyhler liderliğindeki bu cemaatler, öğrencilerine tasavvufi öğretileri 

aktarmış ve mânevî rehberlik sağlamışlardır. Tarîkatlar, organize bir yapı içinde zikir, 

meditasyon ve diğer mânevî uygulamaları benimsemiştir.57 

İlk başlarda, Suriye, Irak, Orta Asya ve İran gibi bölgelerde doğup ve gelişen bu 

tarîkatlar, daha sonra, etki alanlarını genişletmek amacıyla alt kollarıyla birlikte Afrika 

kıtasına ulaşmış ve düşüncelerini iletebilecekleri yeni bölgeler keşfetmişlerdir. Bu yeni 

bölgelerde, başlangıçta düşünce ve fikirlerini şeyhler ve halifeler aracılığıyla yaymaya 

çalışan tarîkatlar, zaman içinde bu bölgelerde büyümüş ve güçlenmiştir. Bu noktada, 

kıtadaki misyonerler, putperestler ve Hristiyanlara karşı Müslüman topluluklarını 

korumak için siyasî ve askerî güçlerini artırmışlardır. Tarîkat mensuplarının bu özverili 

çalışmalarına, bölgede etkili olan İslâm âlimleri tarafından büyük destek sağlanmış ve 

toplum içinde bu destek büyük bir öneme sahip olmuştur.58 

E. İlk Dönem Tarîkat Kolları ve Sûfî Şahsiyetler 

İslam'ın VI/XII. yüzyılında, tasavvuf akımının etkisiyle bir dizi tarîkat ortaya 

çıkmıştır. Bu dönemde öne çıkan tarîkatlar arasında Kâdiriyye, Rifa'iyye, Yeseviyye ve 

Nakşibendiyye gibi gruplar öne çıkmaktadır.59 

Her bir tarîkat, kendine özgü öğretiler, ritüeller ve disiplinlere odaklanarak, özgün 

bir mistik yol izlemiştir.60 Nakşibendiyye, öğrencilerini zikir ve mânevî disiplin 

üzerinde derinleştirmeye yönlendirirken,61 Kâdiriyye, mürşit-mürid ilişkilerine ve ahlaki 

prensiplere ağırlık vermiştir.62 Şazeliyye ise özellikle İslâm hukukuna bağlılık ve 

ritüeller konularında öne çıkmıştır.63 

Bu tarîkatlar, İslam toplumlarında mânevî rehberlik ve bireysel gelişim amacı 

taşımış olup, farklı öğretiler ve uygulamalarla çeşitlenmişlerdir. Her bir tarîkat, kendi 

                                                           
57 Tek, 71-73; Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar,  87-126. 
58 Özköse, Libya’da Tasavvufi Hayat, 27-28. 
59 Gürer, 45; Türer, 154. 
60 Türer, 90. 
61 Gürer, 39-41; Türer, 90. 
62 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar,  242. 
63 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar,  250. 



15 
 

 

tarihsel ve kültürel bağlamında öne çıkan bir rol üstlenmiş ve bu süreçte İslâm 

dünyasının çeşitli bölgelerinde etkili olmuştur.64 

Afrika kıtasındaki erken dönemde etkili ve güçlü olan tarîkat kolları arasında 

Rifâiyye,65 Desûkıyye,66 Kâdiriyye, Bedevîyye67 tarîkatlarını zikredebiliriz. Bu 

tarîkatlar, Afrika kıtasına düşünceleri ve fikirleriyle etki eden önemli sûfî şahsiyetleri 

barındırmıştır. Ahmed Bedevî, Hasan eş-Şâzelî,68 İmam Gazzâlî69, Zünnûn el-Mısrî70 ve 

                                                           
64 Özköse, Libya’da Tasavvufi Hayat, 23. 
65 Rıfâiyye tarikatının kurucusu Ahmed er-Rifâî, Bağdat'ın Batâih yöresinde bir köyde hicri 512 yılında 

doğmuştur. Ahmed er-Rifâî'nin ehl-i beyt soyundan geldiği konusunda kaynaklar arasında genel bir 

mutabakat vardır. Babasını genç yaşta kaybeden Ahmed er-Rifâî, dayısı tarafından yetiştirilmiştir. Kur'an 

okuma ve ezberleme eğitimini tamamladıktan sonra, dönemin önemli âlim ve mürşitlerinden Fazl el-

Vâsıtî ve diğer bazı âlimlerden dini ilimler öğrenmiştir. İlim ve tasavvuf icazetini ustası el-Vâsıtî'den 

almış ve hocasının kendisi için söylediği şu veciz sözle onurlandırılmıştır: “Herkes üstadıyla iftihar 

ederken, ben talebemle iftihar ediyorum.” er-Rifâî'nin erkek ve kadınları aynı zikir meclislerinde bir araya 

getirerek zikir yaptırdığı iddiası, dönemin padişahına şikâyet edilmiştir. Ancak padişah, bu suçlamaların 

asılsız olduğunu anlayarak er-Rifâî'nin hizmetlerine engel olmamıştır. Rıfâi, ishal hastalığı sonucunda 

hicri 578 yılında Bağdat'ta vefat etmiştir. Mezarı, Vasit bölgesine yakın bir kabristana defnedilmiştir. 

Mustafa Tahralı, “Ahmed er-Rifâî”, DIA, İstanbul 1989, II, 127-130; Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve 

Tarikatlar, 25-27; Tek, 298; Yılmaz, 244; İz,  179. 
66 Desûkıyye tarikatının lideri İbrahim ed-Dessûkî, hicri 633 yılında Mısır'da doğmuştur. Soyu Hz. Ali'ye 

kadar uzanır ve dört büyük kutuptan biri olarak kabul edilir. Hayatının büyük bir kısmını doğduğu Desûk 

kasabasında geçirmiştir. Toplum içinde, büyüdüğü kasabanın adıyla tanınmaktadır. İlim eğitimini ile 

tasavvufi yolculuğunu tamamladıktan sonra bağımsız bir tarikat kurmuştur. Mehmet Demirci, 

“Desûkıyye”, DIA, İstanbul 1994, IX, 212-213;  Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 29-30; İz, 92; 

Tek, 373; Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, 256. 
67 Bedeviyye tarikatının kurucusu olan Ahmed Bedevî, hicri 596 yılında Fas'ta doğmuştur.  Kur’an’ı 

Kerîm'i hıfz ettikten sonra çocukluk döneminde zahiri ilimlere yönelmiştir. İlim eğitimini tamamladıktan 

sonra dünya işlerinden uzaklaşarak işaretlerle iletişim kurmayı tercih etmiştir. Ahmed Bedevî'nin 

tasavvufî yaşamında önemli bir özelliği, hareketsiz bir şekilde güneşe karşı durarak güneşe bakmasıdır. 

Bedevî, tarikat silsilesi Ahmed Rifai'ye dayanmaktadır. Ahmed Rifai ise Şazeli tarikatının kurucusu olan 

Ebu'l-Hasan eş-Şazeli'nin müridi olduğu belirtilmektedir. Bedevî'nin Mısır ile birlikte Kuzey Afrika'nın 

dini ve tasavvufi yaşamında önemli izler bıraktığı görülmektedir. Aynı zamanda Tasavvuf literatüründe 

dört büyük “aktâb”tan biri olarak kabul edilir. Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 28; Türer, 177; 

Tek, 309-310; Yılmaz, 254. 
68 Şazeliyye tarikatının kurucusu olan Şeyh Ebü'l-Hasan Ali b. Abdullah eş-Şâzelî, Tunus'un ünlü Zafran 

Dağı'nın yakınlarında bulunan Şâzilî adı verilen bir yerde doğmuştur. Hayatı İşrakî ekol mensuplarının 

yanında geçtiği için onların etkisi altında kalmıştır. Tarikat liderliği dışında siyasi bir role talip olması, 

onu Mısır'a kaçmak zorunda bırakmıştır. Ahmet Murat Özel, “Şâzeliyye” DİA, İstanbul 2010, XXXVIII, 

387-390; Türer, 172; Tek, 272. 
69 İmam Gazzâlî,  1058 yılında Tus'ta doğmuştur. İlim öğrenimi için Nişabur ve Cürcan'a gitmiş ve 

dönemin büyük âlimlerinden olan “İmamü'l Haremeyn” lakaplı Cüveyni'den dersler almıştır. Gazzâlî, 

Bağdat'ta bulunan Nizamiye Medresesinde müderrislik görevinde bulunmuştur. Bu dönemde Bağdat ve 

çevresinde büyük bir ilim sahibi olarak tanınmıştır. Methiyelerden rahatsızlık duyduğu için müderrislik 

görevinden ayrılarak Şam'da bulunan Emevi Camii'nde inzivaya çekilmiştir. Dış dünyadan soyutlanarak 

mânevî dünyaya yönelmiştir. Tasavvufî seyrini tamamladığında “Hüccetü'l-İslâm” unvanıyla anılmıştır.  

Onun tasavvufî düşüncesinde akıl önemli bir yer tutar, çünkü dini emirler akıl tarafından anlaşılır. 

Mustafa Çağrıcı, “Gazzâlî”, DİA, İstanbul 1996, XIII, 530-534; Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve 

Tarikatlar, 24; Mustafa Aşkar, Tasavvuf Tarihi Literatürü, İz Yayıncılık, İstanbul 2015, II, 94; Tek, 285. 
70 Zünnûn el-Mısrî, doğum tarihi kesin olarak bilinmeyen bir sûfîdir. Vefat tarihi ise hicri 245 olarak 

kaydedilmiştir. Kendi döneminde edep, takva, ilim ve irfan alanında önde gelen bir şahsiyettir. Zünnûn 

el-Mısrî'nin en çok vurguladığı temel prensipler ilahi aşk ve marifettir. Uzlet fikrine bağlı olan Zünnûn el-



16 
 

 

Ebû Medyen71 gibi büyük sûfîler, Afrika kıtasında önemli bir rol oynamışlardır. Ayrıca 

Ebû Medyen, günümüzde Kuzey Afrika'da genel olarak saygı ve hürmetle anılan bir 

sûfî olarak kabul edilmektedir.72 

F. Kıta Üzerinde Etkin Olan Tarîkatların Yayılışı 

Kâdiriyye Tarîkatı 

Kâdiriyye tarikatının kurucusu olan Şeyh Muhammed Muhiddin Abdulkadir b. 

Ebî Salih (740-1077), Cîlan şehrinde doğmuştur. İlim ve irfan merkezi olarak kabul 

edilen Bağdat’a giderek ilmî eğitimini tamamlamıştır (488-1095). Dinî ilimleri 

tamamladıktan sonra şeyhi ve kayınpederi olan Ebu'l-Hayr Muhammed b. Müslim ed-

Debbas aracılığıyla tasavvufa intisap etmiştir. Abdulkadir Geylânî, bir süre dinî 

ilimlerde müderrislik yapmış, ancak daha sonra bu görevinden ayrılarak inzivaya 

çekilmiştir. Yaklaşık yirmi beş yıl süren inziva döneminden sonra Ebû Saîd Mübârek 

tarafından şeyhlik mührünü alarak irşad görevine başlamıştır.   

Abdulkadir Geylânî'nin yaklaşık elli eseri bulunmakta olup, en yaygın olarak 

bilinen eserleri arasında Fethû’l-Gayb, Fethu’r-Rabbânî ve el-Gunye yer almaktadır. Bu 

eserler aynı zamanda Türkçe'ye de tercüme edilmiştir.73 

Kâdiriyye Tarikatı, İslam dünyasında önemli bir tasavvufî tarikattır. Temel amacı, 

mânevî derinleşme, Allah'a yaklaşma ve ahlaki olgunlaşma üzerine odaklanan tasavvufî 

                                                                                                                                                                          
Mısrî'nin hayatı genellikle seyahatlerle doludur. Bazı çevreler tarafından zındıklıkla suçlanarak dönemin 

halifesi Müvekkil'e götürülmüş ve kelepçelenmiştir. Zünnûn el-Mısrî'nin ifadesi halife tarafından 

alındığında, yapılan suçlamaların yanlış olduğu anlaşılmıştır.  Necdet Tosun, “Zünnûn el-Mısrî”, DİA, 

İstanbul 2013, XXXXIV, 575-576; Türer, 70; Abdülkerim Kuşeyrî, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî 

Risâlesi, haz. Süleyman Uludağ, Dergâh Yayınları, İstanbul 2019, X, 97; İz,  92; Türer, 70; Tek, 134-135. 
71 Medyen, Endülüs'te hicri 515 yılında doğmuştur. Küçük yaşta yetim kalarak ağabeylerinin himayesine 

girmiştir. İlim okumaya büyük bir hevesle başlayan Ebû Medyen, Tanca, Merakeş ve Fas gibi yerlerde 

ilim tahsili yapmıştır. Özellikle İmam Malik'in “el-Muvatta” ve Tirmizî'nin “el-Müsned” eserlerine 

odaklanmıştır. Zahirî ilimlerin yanı sıra batınî ilimlerin de önemli olduğunu düşünerek Ebü'l-Hasan İbn 

Hirzihim'den tasavvuf ilmiyle ilgili klasik eserler okumuştur. Hac farızâsını yerine getirirken Arafat 

Dağı'nda Abdulkadir Geylani ile bir görüşme gerçekleştirmiştir. Hac görevini tamamladıktan sonra 

tasavvufi sohbetler ve dersler vermeye başlamıştır. İlmî ve manevî olarak birçok yerde etkisi yayılan Ebû 

Medyen, Merakeş'e giderken yolculuk sırasında hastalanmış ve Ubad köyünde vefat etmiştir. Tahsin 

Yazıcı, “Ebû Medyen”, DIA. İstanbul 1994,  X, 186-187; İz, 181; Türer, 172. 
72 İz, 181; Türer, 172. 
73 Gürer, 55-58; Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 35; Türer, 156-157; Yılmaz, Ana Hatlarıyla 

Tasavvuf ve Tarikatlar, 256. 



17 
 

 

öğretileri benimsemiştir. Tarikat, öğrencilerini zikir (zikrullah), meditasyon ve ahlaki 

disiplinle yönlendirerek mânevî yükselişi teşvik eder.74 

Kâdiriyye'nin öğretileri, Kur'an'ın yorumlanması, hadislerin anlaşılması ve kişisel 

mânevî deneyimlerin vurgulanması gibi temel İslami konulara dayanır. Şeyh 

Abdulkadir Geylânî'nin öğretileri, tarikatın ana geleneğini oluştururken, zaman içinde 

farklı coğrafi bölgelerde ve liderlerin etkisiyle çeşitlenmiş alt kollar ortaya çıkmıştır.75 

Tarikatın yayılması, özellikle Kuzey Afrika bölgesinde daha hızlı gerçekleşmiştir. 

Bu hızlı yayılışın nedeni, güvensiz bir ortamda yaşayan kabilelerin, tarîkatın 

yayılmasıyla birlikte huzurlu bir ortamın oluştuğuna şahit olmalarıdır. Dolayısıyla, elde 

edilen huzurlu ortamın etkisi, tarîkatın yayılmasını olumlu yönde etkilemiştir.76 

Kâdiriyye tarîkatının Kuzey Afrika'daki yayılışında etkin çaba sarf eden sûfîler şu 

şekilde özetlenebilir; 

Ebû Medyen hac görevini eda ettikten sonra Bağdat’ta gidip Şeyh Abdulkadir ile 

görüşüp ve Kâdiriyye tarîkatına intisap etmiştir.77 Memleketine döndüğünde müntesibi 

olduğu tarîkatı Merâkeş’te yaymaya çalışmıştır. Bu nedenle Kâdiriyye tarîkatı, Sûfî Ebû 

Medyen (1126-1198) vasıtasıyla Merakeş bölgesine girmiştir.78 Bölgede güçlenen ve 

gelişen tarîkat, yüzyıllar boyunca Fas'ın sosyal ve dinî hayatında önemli bir rol oynamış 

ve yeni tasavvufî düşünceler için uygun ortamlar oluşturmuştur.79 

Senegal’ın el-Havza bölgesinden başlayıp Fulta bölgesinin güneydoğusuna kadar 

uzanan bölgede Kâdiriyye tarîkatının yayılışı, Deyyûle kabilesine mensup sûfîlerin 

çabalarıyla gerçekleşmiştir. Bu yayılış süreci, Kâdiriyye tarîkatının öğretilerini 

benimseyen ve tarîkatın önderleri arasında yer alan Şeyh Abdullah Sika'nın80 üstün 

gayretleriyle hız kazanmış ve Kanu şehri başta olmak üzere Hevsâ ülkesinin geneline 

                                                           
74 bkz. Gürer, Abdulkadir Geylânî Hayati Eserleri Görüşleri, 382-392. 
75 bkz. Gürer, Abdulkadir Geylânî Hayati Eserleri Görüşleri, 349-360. 
76 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 36. 
77 Gürer, Abdulkadir Geylânî Hayati Eserleri Görüşleri, 338; İz, 181; Türer, 172.  
78 Yazıcı, “Ebû Medyen” İstanbul 1994,  X, 186-187; Gürer, Abdulkadir Geylânî Hayati Eserleri 

Görüşleri, 334; İz, 181; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 122; Türer, 172.  
79 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 36; Gürer, Abdulkadir Geylânî Hayati Eserleri Görüşleri, 

341-342; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
80 Şeyh Abdullah Sika, Fes şehrinde doğmuştur. Eğitimini, bölgenin tanınmış âlimlerinden olan Şeyh 

Şemsuddin Necib b. Muhammed Ebû Şemman'ın yanında tamamlamıştır. Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve 

Tarikatlar, 38. 



18 
 

 

yayılmıştır.81 Ayrıca, tarîkatın Hevsâ ülkesindeki yayılışında Şeyh Muhammed b. 

Abdülkerim el-Muğîlî'nin büyük katkıları olmuştur.82 

Kâdiriyye tarîkatının Kanem ülkesine ulaşması, Kuzey Afrika üzerinden 

gerçekleşmiştir. Bu yayılış sürecinde, ünlü şair ve Kâdiriyye tarîkatının mensuplarından 

olan Kanemli İbrahim b. Yakub'un, Muvahhitler devletinin lideri Ya'kup el-Mensurî ile 

olan dostane ilişkisi önemli bir rol oynamıştır. Bu ilişki sayesinde tarîkatın temel ilkeleri 

Kanem ülkesinde hızla yayılmıştır.83 Tarîkatın Ngala'e girişi ise Şeyh Muhammed Emin 

el-Kanemî'nin üstün gayretleriyle gerçekleşmiştir.84 

Kuzey Afrika'da Kâdiriyye tarîkatının yayılışı, başlangıçta belirli bir sistematiğe 

bağlı olmaksızın bireysel veya toplumsal çalışmaların bir sonucu olarak gerçekleşirken, 

Sokoto İslâm Devleti'nin kurucusu Şeyh Osman b. Fûdî'nin liderliğinde bu yayılış 

sistemli bir şekilde gerçekleştirilmiştir. Osman b. Fûdî, Torodobe halkından büyük 

destek alarak Kâdiriyye tarîkatını Batı Afrika'da güçlendirmiştir.85 

Torodobe topluluğu, İslâm esaslarına göre hareket eden ve İslâm dininin 

yayılması için çalışan bir topluluktan oluşmuştur. Hatta bazı insanlar, bu çalışmaları 

inançlarının ötesinde kendi halklarının genel bir kültürü haline getirmişlerdi. Ancak bu 

toplum içinde, yalnızca ilahî rızâya dayanarak çalışan insanların sayısı daha da fazla 

olmuştur. Yürütülen çalışmalar sonucunda İslâm dini ile birlikte Kâdiriyye tarîkatı, Foto 

Tora bölgesinde hızlı ve sistemli bir şekilde yayılmıştır.86 

Doğu Afrika'da Kâdiriyye tarîkatının yayılışı, İslâm ülkeleri ile Doğu Afrika 

şehirleri arasındaki ticari ilişkiler sonucunda ortaya çıkmıştır. Başlangıçta Somali ve 

Eritre'ye yayılan tarîkat, Şerif Ebû Bekir b. Abdullah el-İd87 aracılığıyla Harar’a 

ulaşmıştır.88 Aynı zamanda Somali şeyhleri aracılığıyla Etiyopya ve Arus'ta yaşayan 

                                                           
81 Abdullah Abdürrezak, et-Tariketü’s-Sûfiye fî’l-kareti’l-İfrîkîyye, Daru’s-sekâfe li’n-neşri’t-Tevzi‘, 

Kahire 2004, 33; Gürer, Abdulkadir Geylânî Hayati Eserleri Görüşleri, 342. 
82 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 122; Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 38. 
83 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 39; Gürer, Abdulkadir Geylânî Hayati Eserleri 

Görüşleri,342-343. 
84 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 39. 
85 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
86 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 40; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-

Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
87 Şerif Ebû Bekir b. Abdullah el-İd, Harar bölgesinin önemli âlim ve sûfîlerindendir. Şerif Ebû Bekir, 

909/1503 yılında vefât eder. Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 48. 
88 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 48. 



19 
 

 

Müslümanlar arasında yayılan Kâdiriye tarîkatı, Doğu Afrika bölgesinde güçlü bir 

konuma gelmiştir.89 Bölgenin doğusunda ise Bağdat medreselerinde eğitim almış olan 

Şeyh Avîs'in90 çabalarıyla yayılma göstermiştir. Yapılan çalışmalar neticesinde Şeyh 

Avis’e bağlı tarîkat mensubu sayısında büyük bir artış gerçekleşmiştir.91 Gelişen ve 

güçlenen tarîkat, Somali sınırları dışındaki bölgelere de ulaşmıştır.92 

Sonuç olarak, Kâdiriyye tarîkatı, Şeyh Avîs'in çabaları ve gayretleriyle Zengibar, 

Berave, Tancanika ve Doğu Afrika'nın birçok bölgesine yayılarak bölgede ki en güçlü 

ve etkili tarîkat konumuna gelmiştir. Böylece bölgede güçlenen tarîkatın siyahi Araplar 

arasında yayılması hızlanmıştır.93 

Şâzeliyye Tarîkatı 

Şeyh Ebü'l-Hasan Ali b. Abdullah eş-Şazelî tarafından kurulan Şâzeliyye 

tarîkatının Afrika kıtasında farklı kolları bulunmaktadır. Şazelî, Tunus'un ünlü Zafran 

Dağı'nın yakınlarında doğmuş olup, hayatı İşrâkî ekolu mensupları ile mücadele 

içerisinde geçmiştir.94 Tarîkat liderliği ile birlikte siyası faaliyetlerde de bulunması 

nedeniyle Tunus’un siyasî yönetiminin baskılarına maruz kalıp Mısır'a hicret etmek 

zorunda kalmıştır.95 

Şâzeliyye tarîkatı, Kevcali b. Abdurrahman'ın (v. 1743) çabalarıyla Afrika 

kıtasının bazı bölgelerine yayılmıştır. Ancak gerçek anlamda önemli bir yayılış, Kevcali 

b. Abdurrahman'dan sonra hilâfet görevini üstlenen oğlu Ahmed'in altmış yıl süren 

hilâfeti döneminde gerçekleşmiştir. Şâzeliyye tarîkatı, Şeyh Muhammed Ma'ruf b. Şeyh 

Ahmed'in gayretleriyle Doğu Afrika'nın Komor adalarını aşarak Anjouan, Moheli ve 

Büyük Komor'a ulaşmıştır.96 

                                                           
89 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 49. 
90 Şeyh Avîs Berâva yöresinde yaşayan Tunni kabilesindendir. Şeyh Avîs’i babası el-Hac Muhammed b. 

Beşir Berrâve medreselerine gönderip okutur. Şeyh bu medreselerden birinin müderrisi olan Şeyh 

Muhammed Tabînî’den Kâdiriyye evrâdını alır. Daha sonra Mustafa b. Süleyman Geylânî’nin 

gözetiminde tasavvuf eğitimini tamamlar. Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 49. 
91 Ahmed Ebu Bekir, ed-Da‘vetu’l-İslâmiyetu’l-muassara fî’l-karni’l-İfrikyye, Riyad 1405, 132-133; 

Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 49. 
92 Ahmed Ebu Bekir, 132-133. 
93 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 49. 
94 Tek, 302; Türer, 174. 
95 Ahmet Murat Özel, “Şâzeliyye” DİA, İstanbul 2010, XXXVIII, 387-390. 
96 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 110. 



20 
 

 

Daha sonrasında tarîkat, Semmâniyye, Müridiyye ve Mirgâniyye gibi farklı 

kollara ayrılmış olsa da günümüzde Sudan'ın en büyük ve Doğu Afrika'nın en etkili 

tarîkatı olarak öne çıkmaktadır.97 

Ticâniyye Trikatı 

Milâdî takvime göre 1737 yılında Ahmed b. Muhammed b. Muhtar et-Ticânî 98 

tarafından kurulan Ticâniyye tarîkatı, Afrika’nın birçok bölgesine yayılmıştır.99 

Özellikle tarîkatın halifelerinden el-Hac Ömer el-Fûtî’nin,100 çabalarıyla Ticâniyye 

tarîkatı önce Batı Afrika ve Hevsâ’ya ulaşmıştır. el-Fûtî, Ticâniyye tarîkatını yaymakla 

birlikte, Fransız işgaline karşı müridlerini kendi komitesi altında bir araya getirerek 

vatan savunması mücadelesi vermiştir.101 

Bu mücadele sonucunda Ticâniyye tarîkatı, Senegal'den Borno'ya, Batı ve Orta 

Sudan'a kadar geniş bir alana yayılmıştır. Ayrıca, İbrahim er-Reyyâhî ve Seyyid 

Muhammed el-Menaî gibi bilginlerin çabaları sayesinde Ticâniyye tarîkatı Tunus'a 

kadar ulaşmıştır.102 Fakat Fransızların, Ticâniyye tarîkatının şeyhlerinden 

Muhammedü'l-Abdi'yi devlete karşı isyan etmeye teşvik etmeleri sonucunda, tarîkat 

Tunus'ta etkili olamamıştır.103 

Kuruluşu Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî dönemine kadar uzanan Ticâniyye 

tarîkatı, asıl yayılma ve güçlenme sürecini Sîdî Muhtar'dan sonra yaşamış ve Afrika'nın 

en büyük tarîkatlarından biri haline gelmiştir. Tarîkatın yayılmasında Muhammedü'l-

Hafız b. el-Muhtar'ın104 gayret ve çabalarının yanı sıra Adeve kabilesinin aracılığıyla 

                                                           
97 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 110. 
98 Ahmed b. Muhammed b. Muhtar et-Tîcânî98 (m. 1737) de Cezayir’in Ayn Mâdî köyünde dünyaya 

geldi. Ahmed et- Tîcânî ‘nin ulu dedelerinden biri Ticani kabilesine mensup bir kızla evlenmesi nedeniyle 

Tîcânî kabilesinin ikamet ettiği Ayn Mâdî köyüne yerleşir. Bu ikametten sonra Ahmed et- Tîcânî’nin ulu 

dedesi Tîcânî lakabıyla anılır. Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 53-54. 
99 Ahmed es-Sukeyriç, Cenayetü’l-müntesib fîma nesebehu bi’l-kizb li’şeyhı’t-Ticanî, Kahire 1389, 21; 

Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 57. 
100 el-Hac Ömer el-Fûtî, Moritanya-Senagal sınırında bulunan Pador’a bağlı Halvar köyünde doğmuştur. 

On bir yaşında Kur’an hıfzını tamamlamıştır. Müslim ve Sahih-i Buhârî okuduktan sonra tasavvuf ilmine 

yönelmiş, on beş yaşlarına gelince ilmî ve tasavvufî araştırmalar yapmış, 1833 yılında Abdülkerim b. 

Ahmed el-Maghîli el- Futa’dan Tîcânîyye virdini alır. Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 58. 
101 el-Hâc Ömer, Ömer b. Saîd b. Osman el-Fûtî et-Tekrûrî, Rimâhu hizbi’r-rahîm ‘alâ nühûri hizbi’r-

recîm, Kahire 1961, 97. 
102 el-Hâc Ömer, Kitabü’r-rimâh hızbı’r-Rahim ‘ala nahuri hizbi’r-racim, 97; Özköse, Afrika’da 

Tasavvuf ve Tarikatlar, 61 
103 Şevki Cemil, el-Meğibü’l-arabi’l-kebir fi’l-asri’l-hâdis, 292-295. 
104 Muhammedü’l-Hafız b. el-Muhtar, Hacca giderken Fas’a uğrayıp Tîcâniyye tarikata intisap eder. Daha 

sonra Fes şehrine geçip Ahmed et-Tîcânî’yle tanışıp naiplik görevi alır. Aldığı bu görevden sonra 



21 
 

 

Moritanya, Batı Afrika ve Güney Sahra’ya ulaşmıştır.105 Ayrıca, Ticâniyye tarîkatı, 

Merakeşli Kasım Şerçî106 ve el-Geylânî ez-Zehrûnî'nin Mısır'a girişiyle genişlemiştir.107 

Sudan’da ise Batı Afrika halklarından Ömer Ganbu ve Alfa Hamiş aracılığıyla 

yayılmıştır.108 Tarîkatın yayılmasında önemli rol oynayan biri olan el-Hac Yusuf ise 

tarîkatın Habeşistan, Gera, Somali, Guma ve Gomma’da yayılmasını 

gerçekleştirmştir.109 

Ticâniyye tarîkatının yayılması için tarîkat üyelerinin çabaları ve gayretleri devam 

ederken, Avrupalı sömürgeciler bazı tarîkat liderlerini kendi yanlarına çekmek amacıyla 

maddi kaynaklar sağlamışlardır. Ancak, teklifleri reddeden tarîkat büyükleri 

sömürgeciler tarafından sürgüne gönderilmiştir. Bu sürgünler, tarîkatın liderlik 

kadrosunu etkilemeyi amaçlayan bir taktik olarak kullanılmıştır.110 

Senûsiyye Tarîkatı 

Senûsiyye tarîkatı, Muhammed b. Ali es-Senûsî tarafından kurulmuştur. es-

Senûsî, Vehhâbîlik düşüncesinin hüküm sürdüğü bir ortamda yaşamış olmasına rağmen, 

geleneksel tasavvufî düşüncenin yayılması için kararlı bir şekilde mücadele etmiştir.111 

Kurmuş olduğu tarîkatın temel prensiplerinden biri, işgal güçlerine karşı direniş 

göstermekti. Bu sebeple, tarîkata ait mekânlar sadece bir zaviye olarak kullanılmamış; 

aynı zamanda vatan savunması için çeşitli amaçlar doğrultusunda kullanılmıştır.112 

Muhammed b. Ali es-Senûsî, Mekke'de Vehhâbî düşüncesine sahip ulemânın 

baskı ve kıskançlığından rahatsız olarak Afrika'ya hicret etmiştir.113 Gittiği kıtada dinî, 

siyasî ve tasavvufi mücadele çalışmalarına başlamıştır. İslâm toplumunun uyanışı ve 

                                                                                                                                                                          
tarikatın evrad ve prensiplerini Batı Afrika’ya yayar. Şevki Cemil, el-Ezher ve devrehü’s-siyâsî ve’l-

hadârî fi’l-İfrikyye, Kahire 1988, 108. 
105 Şevki Cemil, el-Ezher ve devrahü’s-siyâsî ve’l-hadârî fi’l-İfrikyye, 108. 
106 Kasım Şerçî, Mısır’a gidip zaviye olarak kullanılması için bir ev inşa eder. İnşa edilen zaviyenin 

naiplerinden el-Geylânî ez-Zehrûnî, tarikatın Mısır’da yayılması için büyük gayretler sarf eder. 

Bkz.Abdülkerim Attâr, Târihü’t-tarîkati’t-Tîcâniyyeti’l-müşerrafe fi’l-bilâdi’l- Mısrıyye, Kahire 59-68. 
107 Abdülkerim Attâr, 59-68. 
108 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 65. 
109 Ezher Dergisi, 35. yıl, Cemadu’l-Ula 1373, sayı. 637, 5. 
110 Ezher Dergisi, 35. yıl, Cemadu’l-Ula, 637, 5.  Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 68. 
111 Senûsî, 34; Muhammed Fuâd Şükrü, es-Senûsiyye dînün ve devletün, Kahire 1948, 16-20. 
112 Ahmet Abdurahman Mustafa, Hareketü’t-tecdîdi’l-İslâmî fî’l-âlemi’l-Arabi’l-hadis, Kahire 1971, 41; 

Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 71. 
113 Ahmed Sıdkı ed-Deccânî, el- Hareketü’s- Senûsiyye, neşıtühâ ve nümüvvühâ fî’l-karni’t-tâsî’aşer, 

Kahire 1967, 58. 



22 
 

 

halkın bilinçlendirilmesi için çeşitli bölgeleri dolaşmıştır.114 Ayrıca, yetiştirdiği 

öğrenciler aracılığıyla kurduğu tarîkatın düşüncelerini putperest kabileler arasında 

yaymıştır. Tarîkatın etkinliğini artırmak amacıyla Arûfele ve Zevile bölgelerinde 

zaviyeler inşa etmiştir. Yürütülen çalışmalar sonucunda Senûsî hareketi, Arabistan 

yarımadasının batısında ve Kuzey Afrika'da yayılma başarısı elde etmiştir.115 

Afrika kıtasında, Kâdiriyye, Şâzeliyye, Ticâniyye ve Senûsiyye gibi büyük 

tarîkatlar olduğu gibi, bu tarîkatlardan türeyen bazı münferit tarîkatlar da 

bulunmaktadır. Meşhur olan münferit tarîkatlar arasında Fâdiliyye,116 Meczûbiyye,117 

Hammâliyye,118 Semmâniyye,119 Reşîdiyye,120 Mürîdiyye121 ve Mirgâniyye122 tarîkatları 

yer almaktadır. 

                                                           
114 Deccânî, 133; Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 75. 
115 Muhammed b. Ali es-Senûsî'nin vefatından sonra, oğlu el-Mehdî liderliği devralmıştır. el-Mehdî'nin 

yönetiminde, tarikata ait zaviyeler dört katına çıkmıştır. Ancak, büyüyen tarikatın yayılmasını engellemek 

amacıyla Fransız güçleri, tarikata bağlı olan Bi-r-Ala zaviyesine saldırarak Senûsî güçlerini Kanem 

bölgesinden çekilmeye zorlamıştır. Bu ağır yenilgiye üzülen el-Mehdî altı ay sonra hayatını kaybetmiş ve 

yerine Seyyid Ahmed eş-Şerîf geçmiştir. Tarikatın yeni lideri olan Ahmed eş-Şerîf, Fransızlarla 

mücadeleye ilk iş olarak başlamıştır. Dokuz yıl süren mücadele sonucunda, Vaday'ın güney kısmını 

Fransızlara bırakmak zorunda kalmıştır. Celâl Yahya, el-Mağribu’l-Arabi’l-hadis ve’l-muâsır, 

İskenderiyye 1973, 18; Senûsî, 5; Deccânî, 246. 
116 Fâdıliyye, Kâdirîye tarikatına mensup olan Şeyh Muhammed Fâdıl tarafından kurulan bir münferit 

tarikattır. Şeyh Fâdıl'ın vefatına kadar tarikat, Fâdıliyye adıyla anılmıştır. Ancak Şeyh'in ölümünden 

sonra, en küçük oğlu Muhammet Mustafa Mâülayneyn babasının yerine geçmiş ve tarikatta önemli 

değişiklikler yapmıştır. Şeyh Mâülayneyn, çeşitli ilim dallarında üç yüzden fazla kitaba sahip olduğu 

belirtilmektedir. Fadiliyye tarikatı Moritanya, Fes, Merâkeş ve İspanya sahrasında yayılmıştır. Özköse, 

Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 102; Muhammed Mustafa Rabah, Kurratü’l-Ayneyn fi kerâmâti’ş-Şeyh 

Mâülayneyn, Mektubetü’l-Vataniyye, Mikrofilm-94, Ribat. 
117 Meczûbiyye, Sudan'ın Damir bölgesinde Şâzeliyye tarikatına mensup olan Hamid b. Muhammed el-

Meczûb el-Kebîr tarafından kurulan bir tarikattır. Tarikata Ca'liyyîn, Şevkıyye ve Hüseyyîne kabileleri 

üyedir ve ana merkezi Damir şehrindedir. Şeyh Hamid, bu şehirde büyük mutasavvıfların yetişmesine 

vesile olur. Şeyhin vefatından sonra, tarikatın liderliğini Muhammed Meczûbü's-Sağir üstlenmiştir. 

Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 112-113. 
118 Hammâliyye, Tîcânî tarikatının bir üyesi olan Şeyh Hamallah tarafından kurulmuştur. Şeyh Hamallah, 

bozulan Tîcânî tarikatının yapısını düzeltmek amacıyla bu tarikatı kurarak Tîcânî ruhunu canlandırmayı 

hedefler. Şeyh Hamallah, tarikatın yapısını düzeltme çabalarıyla birlikte Fransızlara karşı gösterdiği 

direnişler nedeniyle halk arasında büyük destek ve takdir kazanmıştır. Tarikat, Kabi, Niyaro, Valata, 

Name ve Moritanya'nın bazı bölgelerine yayılmıştır. Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar,  98. 
119 Semmâniyye, Şeyh Ahmed Tayyib b. Beşir tarafından kurulan bir tarikattır ve Sudan bölgesinde 

yayılmıştır. Tarikatın mensupları genellikle Halvin ve Kevahile kabilelerinden oluşmaktadır. Daha sonra 

Hamer kabilesinin katılımıyla birlikte tarikat, Nil Nehri boyunca ve Kerdifan bölgesinde yayılmıştır. 

Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 113. 
120 Reşîdiyye tarikatı, Cezayir'de Seyyid Ahmed Reşid tarafından kurulmuştur. Seyyid Ahmed'in 

ölümünden sonra tarikatın liderliği, ailesinden İbrahim Reşide ed-Duveyhi'ye devredilmiştir. İbrahim 

Reşid'in vefatından sonra, amcasının oğlu Muhammed Salih liderliği üslenmiştir. Tarikat, Sudan'ın yanı 

sıra Hicaz ve Hindistan'da da yayılmıştır. Özöse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 113-114. 
121 Mürîdiyye tarikatı, Şeyh Ahmet Bamba tarafından Senegal'da kurulmuş ve Batı Afrika ülkelerine 

yayılmış bir tarikattır. Başlangıçta Kâdiriyye tarikatının bir kolu olarak faaliyet gösteren Mürîdiyye, daha 

sonra müstakil bir tarikat haline gelmiştir. Mürîdiyye'nin en önemli prensiplerinden biri, şeyhe bağlılığın 

zorunlu olması ve nefsin arındırılmasıdır. Bkz. Özöse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 89. 



23 
 

 

V. SÎDÎ MUHTAR’IN YAŞADIĞI DÖNEM 

Demografik ve Sosyal Yapı 

Sîdî Muhtar, üst düzey kültürel seviyeye sahip bir aileye mensup olmasına 

rağmen, sahra bölgesinde bedevî geleneklerinin icra edildiği bir ortamda büyümüştür. 

Onun yaşadığı Azavad bölgesinin demografik yapısı karmaşık ve belirli bir düzenin 

olmadığı farklı kabilelerden oluşmaktaydı. Çünkü Azavad bölgesi, düzgün bir idari 

yönetimin bulunmadığı ve çeşitli savaşçı kabilelerin hâkim olduğu bir bölgeden 

ibaretti.123 

Sîdî Muhtar'ın mensup olduğu Küntî kabilesinin doğusunda savaşçılığıyla ün 

salmış “Eyiru İlmidin” kabilesi ile kendi içinde belirli kurallara bağlı olarak yönetilen 

“Burûnu Prensliği” bulunmaktaydı. Küntî kabilesinin kuzeyinde “Yaman Savaşçılar” 

olarak bilinen “Hecar” kabilesi yer almaktaydı. Küntî kabilesinin güneyinde ise Nijer 

Nehri boyunca uzanan, nisbi bir yönetim ve hükümete sahip olan siyahi topluluklardan 

oluşan bir devlet mevcuttu. Batıda, Moritanya topraklarından başlayıp Atlantik 

Okyanusu'na kadar uzanan bölgede birçok Arap kabilesi ve bazı prenslikler 

bulunmaktaydı.124 

Bu kabileler ve toplumlar, uzun bir süre boyunca savaşçı bir ruhla yaşamlarını 

sürdürmek zorunda kalmışlardır. Çünkü bu bölgede savaş bilmeyen toplumun, başka bir 

kabile veya toplumun her türlü baskı ve zulmüne maruz kalması kaçınılmazdı.125 

Bu düşünce ve yapıya sahip olan kabile ve toplumlar kendi aralarında bir kısım 

sınıflara ayrılarak çeşitli tabakalar oluşturmuşlardı. Oluşturdukları sınıf ve tabakaları şu 

isimlerle adlandırmışlardı: 

                                                                                                                                                                          
122 Mirgâniyye tarikatı, Şeyh Abdullah Mirgânî el-Meczûb'un torunu olan Muhammed b. Osman el-

Mirgânî tarafından kurulmuştur. Şeyh Muhammed, sırasıyla Nakşibendiyye, Kâdiriyye, Cüneydiyye ve 

son olarak Şâziliyye tarikatlarında çeşitli virtler ve icâzetler almıştır. Afrika kıtasında bulunan zaviyelerin 

yanı sıra Taif, Medine ve Cidde gibi yerlerde de şubeleşme faaliyetleri yürütmüştür. Şeyhin vefatından 

sonra yerine oğlu Tâcü's-Sır geçmiştir. Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 114. 
123 Ahmet Bukâri, el-Ehyâu ve’t-tecdîdi’s-Sûfî bi’l-Meğrib, Menşurati vezârati’l-elkaf ve Şuûni’l-İslâm 

2006, 121. 
124 Şeyh Sîdî Muhtar Küntî eş-Şınkıtı, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, thk. Muhammed 

Ahmed, Mektebetü’l-sikâfedi’l-Dîniyye, Kahire, 2002, 11; bkz. Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye 

ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 27-29. 
125 Bukâri, el-Ehyâu ve’t-tecdîdi’s-Sûfî bi’l-Meğrib, 121. 



24 
 

 

Birinci Tabaka, el-Arabu’l-muhâribûn (العرب المحاربون) “Savaşçı Araplar” olarak 

adlandırılan bir gruptan oluşuyordu. Bu tabakada yer alan bireyler, isim olarak Savaşçı 

Araplar olarak anılsa da, Arap olup olmamaları önemli değildi. Bu tabakaya, silah 

tutabilen ve savaş becerilerine sahip her birey dâhil olma yetkisine sahipti. 

İkinci Tabaka, Yemtehnûne’l-ilim (يْمتهْنون العلم) “İlim Ehli” olarak adlandırılan gruptan 

oluşuyordu. Bu tabakadaki bireyler, her an savaş durumuna hazır olabilmek için savaş 

tekniklerini öğrenen ve aynı zamanda ilmi eğitim alan kişilerdi. İlim ehli olanlar, aldıkları 

eğitimin yanı sıra savaş becerileri kazanmak için belirli bir eğitimden de geçerlerdi. Bu 

tabakadaki kişilerin de Arap ırkına mensup olup olmamaları önemli değildi. 

Üçüncü Tabaka, Ri‘âtu’l-mâşiye (رعاة الماشية) “Hayvancılıkla Uğraşanlar” olarak 

adlandırılan kişilerden oluşuyordu. Bu tabakada, hayvancılık mesleğine aşina olan her 

birey, bu tabakaya dâhil olma hakkına sahipti. Savaşçılar veya ilim ehli tabakasında yer 

alan kişiler, kendi mesleklerinde başarılı olamadıkları takdirde, başlarında bulunan lider 

veya müderrisler tarafından bu üçüncü tabakaya sürülürdü. Bu tabaka da diğer tabakalar 

gibi, kişinin Arap olup olmaması önemli değildi. 

Dördüncü Tabaka, ez-Zenûcu’l-müsta‘rabûne’l-lezîne ye‘tenûne biz-zirâ‘e ( الزنوج

بالزراعة المستعربون الذين يعتنون ) “Ziraatla Uğraşan Araplaşmış Siyahlar” olarak adlandırılan 

gruptu. Bu tabaka, genellikle siyahi kökenli insanlardan oluşan ve tarım işleriyle 

uğraşan yetenekli bireylerden seçilirdi.126 

Bu taksimatın dışında, devlet düzenini tanımayan çıkarcı ve yağmacı anlayışla 

yaşayan her türlü durumda, kaba güç kullanmaktan çekinmemeyi ilke edinen zalim bir 

sınıf da mevcuttu. Bu sınıfa dâhil olan gruplar, bölgede sebepli veya sebepsiz birçok 

savaşın çıkmasına neden olmuşlardı.127 

Ayrıca Sahra halkı arasında, X. yüzyıldan bu yana ilimle uğraşarak bölgeyi bir 

ilim merkezi haline getirmek amacıyla çeşitli ilim dallarında dinî eğitim veren kişiler de 

bulunmaktaydı. Bu grup özellikle tefsir, hadis, fıkıh, sarf, nahif, beyan ve mantık gibi 

                                                           
126 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâli’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
127 Sîdî Muhtar,  Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 13. 



25 
 

 

ilim alanlarında uzmanlaşmıştı. Onlar bölgede karmaşık yapıya sahip gruplardan birçok 

âlimin ve mürşidin yetişmesine sebep olmuşlardı.128 

Sîdî Muhtar, bu karmaşık yapılı ortamda dünyaya gelmesiyle birlikte çocukluğu, 

ilim tabakasına mensup grup içinde geçmiştir. O, ilim tabakasındaki varlığına rağmen, 

savaşçı bir ruhun etkisiyle büyümüş ve bu tabakanın etkisiyle savaş becerileri 

kazanmıştır. Bu nedenle İslâm'a adanmış bir hayat süren Sîdî Muhtar, ilim ve irşad 

faaliyetlerinin yanı sıra kabile liderliğini üstlenmiş ve birçok savaş ve barışta aktif bir 

rol üstlenmiştir.129 

  

                                                           
128 Sîdî Muhtar,  Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 14; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
129 Sîdî Muhtar,  Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 13; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye 

ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, (Hayatu’ş-Şeyh Sîdî Muhtar el-Küntî es-siyasiyye ve’l-ilmîyye) Daru 

Kavâfil, Moritanya, 2017, 29. 



26 
 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SÎDÎ MUHTAR b. AHMED’IN HAYATI, ESERLERİ VE TASAVVUFÎ 

ŞAHSİYETİ 

Sîdî Muhtar’nin hayatına dair bilgi vermeden önce, bir noktayı açıklığa 

kavuşturmalıyız. Anadolu çoğrafyası ve İslâm âleminde, rabbânî âlimler ve ruhânî 

sufîlere duyulan saygı nedeniyle isimlerinin başına “hazret”, “şeyh” ve “baba” gibi 

unvanlar eklenir. Afrika kıtasında özellikle Küntî kabilesi içinde, bu unvanlarla birlikte 

veya ayrı olarak, (efendi/beyefendi) anlamına gelen “Sîdî” unvanı da kullanılmıştır. Bu 

sebeple, çalışmamızda bahsedeceğimiz birçok ilim ve irfan sahibi kişilerin isimlerinin 

başında “Sîdî” unvanı yer alacaktır. 

1.1. HAYATI 

İslâm tarihi, tasavvuf alanında topluma yön veren ve tarihe damga vuran sûfilerle 

doludur. Bu sûfilerden biri, Milâdî XVIII. yüzyılın ilk çeyreğinden sonra ve XIX. 

yüzyılın başlarında Afrika kıtasında ilim ve irşad hizmetlerinde bulunan Sîdî Muhtar'dır. 

Sîdî Muhtar, Küntî ailesinin liderliğini üstlenirken aynı zamanda yüzlerce mürid ve ilim 

ehli yetiştirmiştir. Bu bölümde onun hayatı, eğitimi, tasavvufa intisabı, irşad faaliyetleri, 

kişiliği, kerâmetleri, halifeleri ve eserleri ele alınacaktır. 

1.1.1. Doğum Yeri 

Sîdî Muhtar, 1142/1729 yılında130 Büyük Sahra'nın güneyinde, Azavad131 olarak 

bilinen bölgede yer alan Kesîbüugâl'da132 doğmuştur.133 Sîdî Muhtar’ın oğlu 

                                                           
130 Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Vafî, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 1. (mahdud) 
131 Azavad, sadece bir yerleşim yerinin adı olmayıp, Moritanya'nın doğusundan başlayarak Nijer 

Nehri'nin kuzeyine, Cezayir'in güneyine ve Nijer Cumhuriyeti'nin batısına kadar uzanan geniş bir 

bölgenin adıdır. Bu bölge aynı zamanda Şinkıt şehrini de içermektedir. Günümüzde, Azavad bölgesi, 

Moritanya devleti sınırları içerisinde yer almaktadır. Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-

meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
132 Kesîbüugâl, idari olarak Mali Devleti'ne bağlı ve Batı Afrika'nın çöl bölgesinde yer almaktadır. 

Günümüzde kuraklık ve yaşam koşullarının elverişsiz olması nedeniyle yerleşim bulunmayan bir 

bölgedir. Ancak, yaşama koşullarının elverişsiz olmasına rağmen Batı Afrika tarihinde birçok olaya ve 

sosyal hadiseye ev sahipliği yapmıştır. Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 9; 

Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 15-16; Cuder Necat Fetuşi 



27 
 

 

Muhammed Halife babasının doğum tarihini ve doğduğu günde görülen kerâmetini “ed-

Derâif ve’t-telâid fî menâkibi ve kerâmâti’ş-şeyhân, el-vâlide ve’l-vâlid” isimli eserinde 

detaylı bir şekilde ele almıştır.134 

Sîdî Muhtar'ın hayatını anlatan birçok kaynakta, doğum tarihiyle ilgili olarak şu 

beyitlere yer verilir: 

 ِ دنُاَ الكْنتيِ عاَلِ المُحْتَّدقَدْ وُلِد المخْتاَر نجْل أَحمد    سيَ   

 135.فيِ سنََةِ إثنيَن وَ أَربعَِينَا     مِن بعَد إحْدىَ عشََرَةَ مَئيِنا  

                                                      Bin yüz kırk iki yılında, 

          Küntîlerin değerli saygın efendisi, 

                                                      Muhtar b. Ahmed doğdu 

Sîdî Muhtar, dört yaşına geldiğinde annesi Ümmü Bâreke binti Bâdî vefat 

etmiştir. Küçük yaşta yetim kalan Sîdî Muhtar'ın bakımını amcası Muhammed 

üstlenmiştir.136 Annesinin vefatından sonra babası ikinci evliliğini Haticetü'r-

Rahmûniyye ile gerçekleştirmiştir. Bu evlilikten bir erkek ve iki kız kardeşi dünyaya 

gelen Sîdî Muhtar, on yaşına geldiğinde, babasının vefatıyla ikinci ve daha büyük bir 

acı yaşamıştır.137 

Sîdî Muhtar, babasının vefatından sonra annesi tarafından dedesi olan Abdulkadir 

Bâdî b. Sîdî Muhammed b. Sîdî Ali b. Sîdî Muhammed'in yanına gitmek zorunda 

kalmıştır. Dedesi, torununu sevgiyle karşılamış ve ona sahip çıkmıştır. Torununu zeki 

                                                                                                                                                                          
Esmâ, eş-Şeyh el-Muhtar el-kebir el-küntî ve devruhu’l-‘ilmiyye fi’s-Sehrâi’l-Kubrâ, Yayınlamamış 

Yüksek lisans Tezi, Cilâli Bune’ame Üniversitesi, 2015-2016. 
133 Abdullah Abdülaziz, el-Mûsû‘etü’l-meğrib, 34; Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 

15; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 106. 
134 Sîdî Muhtar'ın oğlu Muhammed Halife, babasının hicrî 1142 yılında Azavad bölgesinin yakınlarında 

olan Ûğal'da doğduğunu belirtir. O, doğum sırasında bazı mucizelerin meydana geldiğini ifade eder. Bu 

mucizelerden biri, babasının doğduğu ilk gün sarılı olduğu kundak bezinin üzerinde yüzüne örtülen 

peçeyi kaldırması ve önünde uzun boylu, sakallı ve beyaz elbiseli adamlar görmesidir. Bu adamların 

kendi aralarında “işte bu çocuk, o çocuktur” dediklerini aktarır. Bu kişilerin kendi isimlerini Sîdî Muhtar'a 

söylediğini, ancak Sîdî Muhtar'ın bu isimleri unuttuğunu belirtir. Ayrıca babasının ilk sözlerinin “vadde” 

(dost) ve “kediyet” (muhtaç) kelimeleri olduğunu ifade eder. Muhammed Halife, b. Şeyh Sîdî el-Muhtar 

el-Küntî, ed-Derâif ve’t-telâid fî menâkibi ve kerâmâti’ş-şeyheyni, el-vâlidetü ve’l-vâlid, Vahran 

Ünivrsitesi 2011, 97-98.  
135 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
136 Bul Marty, Küntetü’ş-Şerkiyün, Tercüme Muhammed Mahmut Velet, Zeyd b. Sabit Matbaası, Dımışk, 

Suriye 1985, 40; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 106. 
137 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 106. 



28 
 

 

ve akıllı biri olarak gören dedesi, zaman zaman torununun başını göğsüne alarak, “Bu 

kafanın içerisinden ne büyük cevherler çıkacaktır” demiştir.138 

1.1.2. İsmi Nesebi ve Künyesi 

Sîdî Muhtar'ın ismi, bazı eserlerde “Şeyh Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî el-Vâfî” 

olarak geçmektedir.139 Diğer eserlerde ise ismi, nesep (silsile) ile birlikte şu şekilde 

verilmektedir: “Şeyh Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebû Bekir b. Muhammed b. Habîbullah 

b. el-Vâfî b. Şeyh Sîdî Ömer eş-Şeyh b. Sîdî Ahmed el-Bekkâî (Ebû Dam‘a) b. Sîdî 

Muhammed el-Küntî b. Sîdî Ali b. Yahyâ b. Osman (Abdullah) b. Amir (Yehse) b. Verd 

(Duman) b. Verd (Şâkir) b. Yakup b. Âkib b. Ukbe b. Nâfî’dir.”140 Bir kısım eserlerde 

ise ismi, uzun methiye metinleriyle birlikte şu şekilde verilmiştir: 

الوارث، أحد العلماء هو من شوامخ أعلام الواصلين وصدود أعيان الأولياء المحققين، القطب الرباني، العارف       

الصوفية المجمع على جلالتهم، هو الغوث الصمداني، الولي الصالح ذوا البركات الشهيرات، وشيخ الأشياخ 

السادات، من ظهرت بركاته شرقا  وغربا ، ومناقبه في الناس جمعا  وعربا ، ساقي المريد، وعمدة أهل التوحيد، شيخ 

هب السنية صاحب الأخلاق المرضية، ذوا الكرامات الظاهرة، السيد الأسني، ، أبوا الموانالمحقيقن، ومربي السالكي

 141والذخيرة الحسنى، الشيخ سيدي المختار بن أحمد بن أبي بكر الكنتي ثم الوافي رحمهم الله تعالى

(O, vusul etmiş kişilerin seçkinleri arasında yer alan ve muhakkik velilerin 

öncüleri arasında bulunan bir şahsiyettir. Önemli sûfî şahsiyetler arasında öne çıkan, 

arif, kutup ve rabbânî bir kişiliğe sahiptir. Sonsuz derinliklerin gavsi, meşhur 

bereketlerin sahibi, salih veli bir kul olarak bilinir. Doğuda-batıda bereketleri ortaya 

çıkaran şeyhlerin şeyhidir. Onun menkıbeleri, halk arasında sıkça anılan niteliktedir. 

Müridine rehberlik eden, tevhid ehlinin temsilcisi, muhakkiklerin şeyhi ve saliklerin 

terbiyecisi olarak tanınmaktadır. Ehl-i sünnet çizgisine bağlı, ahlaki değerleri yüksek, 

açıkça görülen kerametlere sahip, güzel ahlaki özellikler taşiyan, yüce ilhamların 

                                                           
138 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 21; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-

sûfiyye bi Azavad, 106. 
139 Ahmed el-Hamdî, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, 93. 
140 Ebû Bekr b. Ahmed Mustafa el-Mahcubî, Menhi’r-Rabbi’l-Gafûr fî zikri mâ ehmele sâhibi fethu’ş-

şekûr, thk. Hâdî el-Mebrûk ed-Dâlî, Daru’l-Kutubi’l-Vadaniyye, Bingazi 2001, 8; Hamdî Ahmed, er-

Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 105; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 40; 

Sîdî Muhtar, el-Cür'atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 16; Zeynep Musadife, el-Fikru's-sûfî 'inde'ş-Şeyh 

Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 

1432/2011. 
141 el-Burtelî el-Velatî, Fethu’ş-şekur fi mârifeti e’yani ‘ülamâi’t-tekrur, 152; Ahmed b. Emin Şınkıtı, el-

Vesîd fi teracimi edübbaî Şınkîti, Matbaatu’l-Medenî, Kahire 1989, 36; Muhammed Halife, ed-Derâif 

ve’t-telâid, 93. 



29 
 

 

kaynağı olan Şeyh Muhtar bin Ahmet bin Ebubekir bin (Nafiye kadar uzanan) el-

Küntî'dir.) 

Sîdî Muhtar'ın nesebi, geniş bir coğrafyada faaliyet gösteren ve Batı Afrika'da 

Senegal, Cezayir, Nijer, Mali ve Moritanya bölgelerine yayılan el-Küntî kabilesine 

dayanmaktadır. Bu kabilenin kökeni, Afrika Fatihi ve Kayrevan şehrinin kurucusu Ukbe 

b. Nâfî’ye142 kadar uzanır.143 

Sîdî Muhtar’ın nesebi Ukbe b. Nâfî’den Sîdî Muhtar’a kadar kaynaklarda şu 

şekilde verilir: 

- Ukbe b. Nâfî144 

- Âkib b. Ukbe b. Nâfî145 

- Yakub b. Âkib146 

                                                           
142 Ukbe b. Nâfî'nin biyografisi birçok kaynakta şu şekilde geçmektedir: Ukbe b. Nâfî b. Abdukays b. 

Lukeyd b. Amir b. Umeyye b. Zereb b. El-Haris b. Fehr b. En-Nedr b. Malik el-Fehrî el-Kureyşi. İbn 

Asâkir, Ebü’l-Ksım Alî b. el-Hasen b. Abdîllâh b. Hüseyn ed-Dımaşkî eş-Şâfıî, Târîhu medîneti Dimeşk, 

thk. Muhyeddin ebî Said Ömer b. Ğarame el-Ömer’i,  Daru’l-Fıkr lil-Deba’t ve’n-Neşr ve’t-Tavzi’, 

Beyrut, Lubnan 1996. 40, 525. 
143 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 105; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
144 Ukbe b. Nâfî, Afrika tarihinde büyük bir İslam komutanı ve Kayrevan şehrinin kurucusu olarak tanınır. 

Amr b. As tarafından Nûbe'ye ordu komutanı olarak gönderilen Ukbe b. Nâfî, Trablusgarp, Nûbe ve 

Mısır'ın fetihlerini gerçekleştirir. Sonrasında Hevvâre, Levâte ve Berber bölgelerini savaşsız bir şekilde 

İslam hâkimiyeti altına alır. Daha sonra görevden alınan Ukbe b. Nâfî, Muaviye b. Ebû Süfyâ'nın iktidarı 

ele geçirmesiyle tekrar ön plana çıkar. Trablusgarp'ın güneyindeki Gadâmis şehrine yönelik bir sefer 

düzenler ve büyük ganimetlerle birlikte şehri ele geçirir. Ukbe b. Nâfî, İslam ordusuna üs olacak ve bölge 

güvenliğini sağlamak amacıyla Kayrevan şehrini kurmaya karar verir. Şehir inşası sürerken Mağrib'in 

fethi için Berberi ve Bizans güçlerine karşı seferler düzenler. Ancak seferini tamamlayamadan görevden 

alınır. Yerine atanan yeni İfrike valisi Ebü'l-Mühacir Dînâr tarafından zincire vurularak zindana atılır, 

ancak daha sonra serbest bırakılır. Ukbe b. Nâfî, I. Yezid döneminde İfrike Valiliği'ne atanır. Bu yeni 

görevinde Mağrib'in en büyük şehri olan Münestîr'i ele geçirir. Batıda Okyanus, güneyde Anti Atlas 

Dağları'na kadar uzanan Berberi bölgelerini hâkimiyeti altına aldıktan sonra, okyanusun kıyısına gelerek 

şu ifadeyi kullanır: “Rabbim! Eğer bu okyanus benim önüme engel koymasaydı, İskender-i Zülkarneyn 

gibi nice ülkeleri fethetmek için kâfir toplumuyla savaşacaktım. Mustafa Hamidî b. Ahmet el-Kürdî el-

Balûvî ed-Dimeşkî, Kalaidü’z-zeheb fi mârifetü ensabi kabâilu’l-Arab thk. Kamil Selman el-Cebûrî, Daru 

Mektebe’tül-hilal, Beyrut, Lübnan 2000, 60; İbn Asâkir, Tarihu Dimeşk, 41; Mustafa Hamidî, Kalaidü’z-

zeheb fi mârifetü ensabi kabâilu’l-Arab, 60. 
145Akib, birçok liderlik ve yöneticilik görevini üstlenmiş bir kişidir. Babasının ölümünden sonra yaşamını 

Moritanya Devleti'nin doğusundaki “Velate” şehrinde geçirmiştir ve orada vefat etmiştir. Kabri, bir 

mescidin müştemilatı içerisinde yer almaktadır. Bkz. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî 

el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 

1432/2011. 
146 Yakup b. Akib, babası Akib b. Ukbe'nin ardından kabilenin liderliğini üstlenir ve bu görevi hayatının 

sonuna kadar sürdürür. Yakup, hayatının sonuna kadar ez-Zap mevkiinde yaşar ve orada vefat eder. 

Günümüzde, Yakup'un türbesi Küntî kabilesi için mânevî bir öneme sahiptir. Aile fertleri, zaman zaman 

bu türbeyi ziyaret etmek için toplantılar düzenlerler. Bkz. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh 



30 
 

 

- Şâkir b. Ya‘kûb147 

- Âmir b. Şâkir148 

- Ömer b. Âmir, (Dam‘a lakabıyla tanınır).149 

- Osman b. Ömer150 

- Yahyâ b. Osman151 

- Âla b. Yahyâ (Diğer bir adıyla Ali’dir).152 

- Muhammed el-Küntî153 

                                                                                                                                                                          
Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 

1432/2011. 
147 Şakir b. Yakup, “el-Medhel” kitabının yazarıdır. Şakir babasının efatından sonra kabilenin liderliğini 

üstlenir. Günümüzde Şakir'in kabri, Kayrevan şehrinin önemli türbelerinden biri olarak kabul 

edilmektedır. Bkz. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
148 el-Abidyün kabilesi, İklim bölgesine yerleştikten sonra, Yehse lakabıyla tanınan Amir, bu kabile 

tarafından “Serficedid” bölgesine sürgün edilir. Yehse, gittiği bu bölgede bir âlim, mürebbi ve eğitici şeyh 

olarak görev yapar. Daha sonra Tilimsân'a, Ebi-Anna'nin yönetiminde olan bölgeye göç eder ve hayatının 

geri kalanını orada geçirir. Yehse'nin, Musteganim bölgesinde bulunan türbesi, önemli bir ziyaret yeri 

olarak kabul edilir. Bkz. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 
149 Ömer, Azavad bölgesinde bilge, sakin, sevecen ve eğitimci bir kişilik olarak tanınır. “Fitnetü ibn'l-

Ahmer” olarak bilinen iç karışıklık dönemlerinde, Tevât şehrine gitmek üzere olan bir yolculuk sırasında 

ez-Zab şehrinde vefat eder. Bkz. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
150 Osman, babasının vefâtından sonra, hilafet postuna oturur ve çok sayıda hafız ve muhaddis 

yetiştirmenin yanısıra irşad görevini de yürütür. Tevât şehrinin Aza köyünde metfundur..  Bkz. Zeynep 

Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû 

Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
151 Yahya b. Osman, Küntî kabilesinin mânevî lideri olan babası Osman’dan sonra hilafet görevini 

üstlenir. Yahya, bulunduğu yörede bir âlim, hafız, sufî ve eğitimci olarak tanınır ve birçok öğrenci 

yetiştirir. Yetiştirdiği talebelerini farklı bölgelere eğitimci ve irşad görevlisi olarak gönderir. 

Öğrencilerine şu tavsiyede bulunur: “Nerede olursanız olun, son zamanlarınızın benim yanımda olmasına 

çalışın. Kabrinizin benim kabrimin bulunduğu yere yakın olmasına önem verin.” Bu vasiyeti, öğrencileri 

büyük bir hassasiyetle uygularlar. Her biri farklı bölgelere dağılarak eğitim ve irşad görevlerini yerine 

getirdikten sonra, hocalarının kabrinin bulunduğu yerleşim yerine gelirler ve ölümü beklerler veya 

cenazelerinin şeyhlerinin kabri yanına defnedilmesini vasiyet ederler. Genel olarak, bu öğrenciler 

şeyhlerinin kabri yanına defnedilme onurunu yaşamışlardır. Günümüzde, bu mezarlık önemli bir ziyaret 

yeridir ve Sîdî Yahya ziyaretgâhı olarak bilinir. Bkz. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî 

el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 

1432/2011; el-Bürtelî, Fet'hu'ş-şekûr fi ma'rifeti a'yani't-Tekrûr, 29. 
152 Sîdî Âla, zeki ve çağdaş bir eğitimci, mürşit ve kendi döneminde örnek alınan bir liderdir. Öğrenci ve 

müritleri sadece halk tabakasıyla sınırlı değildi; çeşitli üst düzey devlet yöneticileri, emirler, sultanlar ve 

padişahlar da onun müridleri arasındaydı. İbni Fâris eyaletinin lideri tüm devlet işlerini yapmadan önce 

şeyhi Sîdî Âla, dan icazet aldıktan sonra yapardı.  

     Sîdî Âlâ, ileri yaşına rağmen İbdûkel kabilesinin lideri Muhammet b. Elem b. Künte b. Zemme'nin kızı 

Havva ile evlenir. Bu evlilikten Allah, ona Küntî kabilesinin gavsı ve selefin halefi olarak tanınan 

Muhammed Künte'yi bahşeder. Sîdî Âlâ'nın liderliği altında, Küntî kabilesi sadece eğitim ve irşad 

faaliyetleriyle sınırlı kalmaz, aynı zamanda kabile içinde hiyerarşik bir yönetim modeli oluşturularak 

idare edilir. Sîdî Âla, Tevât şehrine bağlı “Aza” köyünde vefat eder ve babasının kabrinin yanına 

defnedilir. Sîdî Âla'nın, çeşitli ilim, irşad ve devlet yöneticileriyle yaptığı anlaşmalara dair binlerce belge 

bıraktığı söylenmektedir. Bkz. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



31 
 

 

- Ahmed el-Bekkâî (Ebî Düm‘a lakabıyla tanınır.)154 

- Ömer eş-Şeyh Vâfî, 

- Habîbullah b. Ömer eş-Şeyh Vâfî 

- Muhammed b. Habîbullah 

- Ebû Bekir b. Muhammed 

- Ahmed b. Ebû-Bekir 

- Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî155 

Sîdî Muhtar'ın silsilesinde yer alan dedelerinin biyografilerini incelediğimizde, 

genel olarak ilim ve irşad faaliyetleriyle meşgul olduklarını görmekteyiz. Bu dedeler, 

Afrika kıtasının çeşitli bölgelerinde İslâm dininin yayılmasında önemli bir rol 

üstlenmişler ve Kâdiriyye tarîkatının yayılması için büyük çaba sarf etmişlerdir. İlim ve 

irşad alanlarında aktif bir şekilde faaliyet göstermeleri, İslâm dininin bölgenin genelinde 

hızla yayılmasına katkı sağlamıştır.156 

Ahmed b. Emin eş-Şınkîdî, Sîdî Muhtar b. Ahmed'in soyunun (şeceresinin) Ukbe 

b. Nâfî'ye kadar uzandığını aşağıdaki beyitte dile getirmiştir: 

                                        قال البكاي أي ديد بن عبد الله                         مبتدئا باسم الله جل

   لا إله إلا الله الحمد له                                   صلى على محمد وأرسل مبتدئا 

     و آله و صحبه والمقتدي                               تاريخر كنتة باختصار  مقصد     

 محمد الكنتي اليه تنتمى                                   كنتة التي ترى الإسلام غنما                

 ابن علي ابن يحي ابن عثمان                         ابن عمر ذاك المعروف دومان

 بن عبدالله يهيم ذي المناقب                            بن شاكر بن يعقوب بن عاقب

  بن عقبة الفهري الصحابي المشهور                بن نافع بن عبد قيس للجمهور

 ابن لقيط ابن عامر أمي                                 بن ضارب بن حارث فهر كمي

  سيدي محمد الكنتي والشيخ                              ذاك الولي القطب الكامل الثبت

 عقب نجله من كثرة البكا                                سمي ذو الدمعة أحمد البكا

                                                                                                                                                                          
153 Muhammed el-Küntî, dayılarından Küntî isminin alıp kendi kabilesine lakap olarak kazandıran 

şahıstır. Kabri es-Sakıyetü’l-Hamra ile Tiras arasında bulunan Sahra’da dır.  Bkz. Zeynep Musadife, el-

Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid 

Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
154 Ahmed el-Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, Vüzeratu’s-

Sekafî, ISSN 1263, 2008, 93. 
155 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
156 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 105; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



32 
 

 

  ت كنتة القبيلعفتوذا منه                              ما بين أقطاب وذوي علم نبيل

  وقال لا يزال في أولادي                                غوث حامي العباد والبلاد

                وقال هاتف للشيخ لا تموت                            يعني في الناس ما عن ذكره صموت

 وقال أنتم المعنون هاتفه                                بقول طه لا تزال طائفة

  لمعتدينلوالشيخ قال يأتي دهر                        ترتد العرب والزوايا عن الدين

 ولا يبقى على إسلام سوى                              كناته بها سلاحها قوي

 فمن عاداها من الناس قاطبة                           فإنه يبلى بسوء العاقبة

  وهي بالنصر لا تزال في امتداد                        وإنني أرى التوهب ارتداد

  وهذا في كتب الشيخ سلم                                والشيخ سيد البكاء فاعلم

  تكفي الإشارة من شاهد الحالات                        والحمد لله على النبي الصلات

                                 157 بدئي ختامي لا إله إلا الله                                   واله وصحبه ومن تلاه

Başta Allah'ın adıyla sözüne başlayan el-Bukayî, yani Didi bin Abdullah, şöyle 

der: 

“Hamd O'na layık ve O'ndan başka ilâh olmayan Allah'a aittir. Gönderilen resule 

salâtüselâm olsun. Bu beyitlerin maksadı, küntî tarihini kısaca anlatmaktır. Allah, ona 

ve âline, ashâbına rahmet etsin. O küntî ki İslâm'ı ganimet olarak bilmiştir. Zira 

Muhammed el-Küntî de bu kabileye mensuptur. O Muhammed Küntî, (Duman lakaplı) 

Ömer b. Ali b. Yahya b. Osman oğludur. O, da Şakir b. Yakub b. ‘Akıb b. 

(menakıbeleri çokça dolaşan) Abdullah b. Nâfi‘ b. Abdulkays (meşhur sahâbe) b. Ukbe 

b. Nafi’nin oğludur. O da Darib b. Fehrikemli Haris b. Lugayt b. Ümmi Amır'ın 

oğludur. 

İşte bu veli zat, kutup olan Şeyh Muhammed Küntî'dir. Onunla tanınan Küntî 

kabilesi, kutuplar ve âlimler arasında meşhurdur. Ahmed el-Bekkaî olarak 

adlandırılmasının sebebi ise oğlunun ardından döktüğü gözyaşıından dolayıdır. Hem 

insanları hem beldeleri himaye eden bir gavs olup, halen evlatları arasında olduğunu 

ifade etmiştir. Zira burada söylenmeyen şey, insanlar arasında olmasıdır ve şeyhini 

çağıranın ölmez olduğunu belirtmiştir. 

Taha, der ki: “Onlar, yani ölmüş Allah dostları, hâlâ bir taife olarak mevcutturlar. 

Yeter ki siz onlara seslenin.” Araplar ve diğer gruplar dinden dönerken, şeyh ise “Haddi 

                                                           
157 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



33 
 

 

aşanların dönemi geldi” diyordu. Onun imandan zırhı güçlü bir silahı vardı ve ondan 

başka İslâm üzerinde kimse kalmadı. İnsanlardan ona düşmanlık edenler kötü bir 

akıbetle yok oldular. Bana göre yetenek, hâlen daha zaferlerle birlikte geri dönmektir. 

Unutma ki, Şeyh Ağlayanların efendisidir. Bu, şeyhin kitaplarından da 

anlaşılabilir. Allah'a hamd, Rasûlüne salât olsun; zaten hallere şahitlik edene tek bir 

işaret de kâfidir. O'nun âline, ashabına ve onların peşinden gelenlere de selam olsun. 

Sözümün başı da sonu da “Lâ ilâhe illallah” olsun.” 

Arap toplumu ve Kuzey Afrika halkları arasında, bir kişiyi methetme amacıyla 

genellikle künyeler kullanılmıştır. Sîdî Muhtar için kullanılan övgü dolu künye ise 

aşağıdaki şekilde ifade edilmiştir: 

“Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebû Beki (el-Vâfî) Yehse b. Ömer (Dûmân) b. Verd 

(Şâkir) b. Ya‘kûb b. Âkib b. Ukbe b. Nâfî el-Fehri el-Kureyşi Fatihu’l-İfrîkyâ banî 

Kayrevan.” 

Bu künye, Sîdî Muhtar'ın soyunu ve aidiyetini göstermektedir. Sîdî Muhtar, 

Ahmed'in oğlu, Ebû Beki'nin torunu, Yehse'nin soyundan gelirken, ayrıca Dûmân, 

Verd, Şâkir, Ya‘kûb, Âkib, Ukbe ve Nâfî'nin torunu olarak tanınmaktadır. Aynı 

zamanda, Kureyşi kökenli olarak bilinen Ukbe b. Nâfî, İfrîkyâ'nın fethini 

gerçekleştirmiş ve Kayrevan şehrini kuran kişi olarak da tanınmaktadır.158 

1.1.3. Evlilik Hayati, Çocukları ve Kabilesi 

Sîdî Muhtar, 1171/1757 tarihinde Lâlete Ayşetü’l-Ezrekî ile evlenmiştir.159 Lâlete 

Ayşe'nin babası el-Muhtar b. Emin, annesi ise Lâlete Asiye binti Muhammed'dir. Lâlete 

                                                           
158 Ahmet Caferi, Cerid ve İhsai’l-mahdudati’l-Cezairîyye fi Moritanya ve Nîjîrya, Daru’l-Kutubi’l-Arabi, 

Âdrâr, Cezayir 2014, 113-114; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 

105. 
159 Lâlete Ayşe'nin silsilesi aşağıdaki şekilde sıralanmaktadır: Lalete binti, Muhtar b. Emin b. Ahmed b. 

Muhammed b. Ahmed el-Hac el-Bûkayi'dır. Bkz. Muhammed b. Berike, Zevâlü’l-ilbâs fî tardi’ş-

şeytâni’l-hannâs,191; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 3; Sîdî Muhtar, el-

Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye li-mücedidi asrihi ve ferideti dehrihi eş-şeyhü’l-esatizi’mürebbi 

Ebû Zeynel Abidin, 16. 



34 
 

 

Ayşe'nin soyu, anne ve baba tarafından, tüm Küntî kabilesinin kollarının birleştiği “et-

Taki” kabilesinin atası olan Ahmed el-Bukayi'ye kadar uzanmaktadır.160 

Lâlete Ayşe evlenmeden önce bir kısım dinî ilimler öğrenmişti. Azavad 

bölgesindeki sahra kamplarında, kız çocukları erkek çocuklarından ayırt edilmeden 

küçük yaşlardan itibaren bazı dini ilimleri öğrenirlerdi.161 Ancak, Lâlete Ayşe'nin zeki 

ve çalışkan olması nedeniyle ailesi, onun ilmi eğitimini kesintisiz olarak sürdürmesini 

arzu etmiş ve başka işlerle meşgul etmemiştir.162 

Lâlete Ayşe, evlendikten sonra da aldığı ilimlerle yetinmemiş ve kocası Sîdî 

Muhtar'ın yanında dinî ilimler ve tasavvuf derslerine devam etmiştir. Kocasından ilim 

ve tarîkat icazeti alan Lâlete Ayşe, kocasıyla birlikte ilim ve irşad faaliyetlerini 

sürdürmüştür. Hatta Azavad bölgesindeki erkekler ilim ve irşad hizmetini Sîdî 

Muhtar'dan alırken, bayanlar ise eşi Lâlete Ayşe'den almışlardır. Yapılan bu 

faaliyetlerin neticesinde, Lâlete Ayşe, Azavad bölgesindeki kadınlar arasında önemli bir 

ilim ve irşad önderi konumuna yükselmiştir.163 

Lâlete Ayşe'nin 1225/1810 tarihinde vefat etmesi, Küntî kabilesi içinde ve dışında 

büyük bir hüzün ve elem yaratmıştır. Özellikle onun vefatı, bölgedeki bayanların ilim 

ve irfan eğitiminde büyük bir boşluk oluşmasına neden olmuştur. Lâlete Ayşe'nin 

vefatından derin üzüntü duyan Sîdî Muhtar da, sadece altı ay gibi kısa bir süre sonra 

vefat etmiştir.164 

1.1.3.1. Çocukları 

Sîdî Muhtar, ardında sekiz erkek evlat bırakmıştır.165 Bu evlatlardan birçoğu, 

Âdrâr, Timbuktu, İfûgâs, Deng ve Gurmun gibi bölgelere kadar uzanan yerlere İslâm 

dini ve Kâdiriyye tarîkatını yaymak amacıyla hicret etmişlerdir.166 Diğer bir grup 

çocukları ise önce el-Havda'ya göç etmiş ve burada bir süre kaldıktan sonra, Tekânet, 

                                                           
160 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 112; Zeynep Musadife, el-

Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid 

Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
161 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 112. 
162 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 19-22. 
163 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
164 Sîdî Muhtar, Zevâlü’l-ilbâs fî tardi’ş-şeytâni’l-hannâs, 194. (mahdut) 
165 Ahmed Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, 99. 
166 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 112. 



35 
 

 

Âdrâr, Lubrâkne ve Gorgul gibi geniş bir alanı kapsayan bölgelere yayılmışlardır.167 

Bahsedilen yerler ve bölgeler, Kuzey Afrika'nın önemli yerleşim alanları arasında yer 

almaktadır. 

Sîdî Muhtar’ın çocuklarıyla birlikte torunları da aynı şekilde ilim, irfan ve 

tasavvuf alanında hizmetlerde bulunmuşlardır. Her biri yaşadığı bölgede İslâm dininin 

yayılmasına ve insanların mânevî gelişimine katkı sunmuşlardır. Bu nedenle biz 

çocuklarının isim ve hizmet ettikleri bölgelerin tanıtımıyla beraber Sîdî Muhtar'ın 

soyundan gelen torunlarının da aile geleneğini sürdürerek yaptıkları önemli hizmetleri 

tanıtmaya çalışacağız. 

Zeynelâbidîn: “Bekri't-Tahâret” lakabıyla tanınan Zeynelâbidîn, Sîdî Muhtar'ın 

büyük oğludur. Zeynelâbidîn, çocukları Bâbâ Ahmed, Muhammed ve Muhtar ile 

birlikte Lümeydır ve Kasrü'l-Hille bölgesinde uzun bir süre ilim ve irşad hizmetleri 

sunmuşlardır. Zeynelâbidîn'in çocuklarının ardından, torunları bu görevi kesintisiz 

olarak yıllarca sürdürmüşlerdir. Bu aile, nesiller boyunca ilim ve irşad alanında aktif bir 

şekilde faaliyet göstermiş ve bölgedeki insanlara rehberlik etmişlerdir.168 

Muhammed el-Bekkâî: el-Bekkâî, Azavad bölgesinde ilim ve irşad görevini 

yerine getiren önemli bir zâttır. Muhammed el-Bekâî'nin ölümünden sonra, çocukları 

Hadârî, Hamâdî ve Âbidîn, babalarının yerine geçerek bu hizmet görevini 

üstlenmişlerdir. İlk olarak Azavad bölgesinde bu görevlerini sürdüren aile, daha sonra 

Tîrîs bölgesine taşınmış ve uzun yıllar boyunca burada hizmetlerine devam 

etmişlerdir.169 

Hammete’l-Emîn: el-Havda bölgesinde yaşayan ve yedi çocuğa sahip olan bir 

kişidir. Çocukların isimleri sırasıyla Âbidîn, Bâbâ, Hamâdî, el-Bekâî, Muhammed, 

Sîdiyâ ve Bâdî'dir. Bazı çocuklar, babalarının yaşadığı el-Havda'yı terk etmemişken, 

                                                           
167 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 112; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
168 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 112. 
169 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 113; Necat Cuder, Esmâ 

Fetuşi, eş-Şeyh el-Muhtar el-kebir el-küntî ve devruhu’l-‘ilmiyye fi’s-Sehrâi’l-Kubrâ, Yayınlamamış 

Yüksek lisans Tezi, Cilâli Bune’ame Üniversitesi, 2015-2016. 



36 
 

 

diğer bir grup çocukları ise el-Havda'dan ayrılarak Muhammed el-Bekâî'nin 

çocuklarının yaşadığı Tîrîs bölgesine göç etmişlerdir.170 

Muhammed Halife: Muhammed (1179/1765), genç yaşlardan itibaren sâlih ve 

müttaki bir kişiliğe sahip olmuştur. Bu özellikleri sayesinde babasının kalbinde yer 

edinmiş ve sevgisini kazanmıştır. Dahası, babası hayatta iken Muhammed'i kendisinden 

sonra ilim ve irşad görevini yürütmek için halife olarak seçmiştir. Babasının bu kararı 

sonucunda, Muhammed toplum içinde “Muhammet Halife” olarak tanınmıştır. 

Babasının vefatından sonra (m. 1811), Muhammed halifelik makamına geçmiş ve bu 

görevi on beş yıl boyunca başarıyla sürdürmüştür.171 

Muhammet Halife, gayretli çalışmalarıyla birlikte birçok eser telif etmiştir. Tarih 

ve kültür alanında önemli eserler ortaya koymuş ve bu eserleriyle tanınmıştır. Telif 

ettiği eserler arasında “Tarihu’l-Künte” ve “Tarihu’s-Sahra” isimli eserleri özellikle 

Küntî kabilesi ve Sahra bölgesinin tanınması açısından büyük önem taşımaktadır. Bir 

diğer önemli eseri ise “ed-Derâif ve’t-telâid fî menâkibi ve kerâmâti’ş-şeyhân, el-vâlide 

ve’l-vâlid” adlı eseridir. Bu eserde, babasının seyr-ü sülûk yöntemi ve tarîkat âdâbıyla 

ilgili yaptığı uygulamalara detaylı bir şekilde yer vermiştir.172 Bu eserler, Muhammet 

Halife'nin bilgi birikimini ve kültürel katkılarını yansıtmaktadır. 

Ömer: Ömer, yaşamını Deng şehrinde sürdürmüş ve orada vefat etmiştir. 

Kendisinden sonra gelen çocuklarının çoğu da babalarının yaşadığı şehirde kalmıştır. 

Ancak bazı çocukları, Deng şehrinden ayrılarak Küntetü’ş-Şerkiyün olarak bilinen diğer 

Küntî ailesinin yanına yerleşmişlerdir.173 

Emuhammed: Emuhammed'in üstün çabaları sonucunda Kûreme ve el-Berkâne 

şehirlerinde ilim ve irşad faaliyetleri gerçekleştirilmiştir. Bu şehirlerde ikamet eden 

Küntî topluluğunun büyük bir çoğunluğunun Emuhammed'in soyundan geldiği ifade 

edilmektedir. Kûreme ve el-Berkâne şehirleri, bölgedeki diğer yerleşim birimleriyle 

                                                           
170 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 113; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
171 Ahmed Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, 101. 
172 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 113; Muhammed Halife, 

Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 23-24; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 22. 
173 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 114; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



37 
 

 

karşılaştırıldığında en yüksek konumda bulunmakta ve en kaliteli havaya sahip olarak 

nitelendirilmektedir. Coğrafi olarak, bu şehirler doğu yönünde Nijer Nehri boyunca 

uzanırken batı yönünde Moritanya sınırlarına kadar devam etmektedirler.174 

Hîbellah: Hîbellah, kardeşler arasında Azavad şehrinin doğu ve batı yönlerinde 

yerleşen en kalabalık aileye sahiptir. Günümüzde, ailenin bazı üyeleri Nijer Nehri'nin 

kuzeyinde ve Kûreme şehrinde yaşamaktadır.175 

Bâbâ Ahmed: Bâbâ Ahmed, Hamâdî, Emuhammed, Bâbâ, Hîbellahu's-Sağir ve 

el-Bekâî olmak üzere beş çocuğa sahipti. Günümüzde, el-Havda bölgesindeki bedevîler 

Hamadî'nin soyundan gelmektedir. Emuhammed'in çocuklarından ikisi Tekânet şehrine 

yerleşmiştir. Geri kalan üç çocuk ise el-Havda bölgesinde bulunan Küntetü'ş-Şerkiyün 

adıyla anılan kabile fertlerinin yanına yerleşmiştir.176 

Çalışmamızda, Sîdî Muhtar'ın erkek çocukları ve bazı torunları hakkında detaylı 

bilgiler sunulmuş, ancak kızları ve kız torunları hakkında herhangi bir bilgiye yer 

verilmemiştir. Bu durum, Küntî kabilesinin aile yapısını ele alan kitap ve eserlerde 

erkek aile fertlerine dair ayrıntılı bilgilerin bulunmasına karşın, kadınlar hakkında 

herhangi bir bilgi sunulmamasından kaynaklanmaktadır. Yapılan araştırmalar, bu 

durumun kabilenin ve bölgenin karakteristik bir özelliği olduğunu göstermektedir. 

Kuzey Afrika'da genellikle hanımların bireysel olarak değil, genel bir ifadeyle tanıtıldığı 

bir gelenek benimsenmiştir.177 

Ancak belirtmek gerekir ki, bu kabile ve bölgenin tutumu kadınlara karşı 

ayrımcılık yapma niyetiyle değildir. Zira Sîdî Muhtar'ın türbesinin girişinde eşinin 

mezarı bulunmaktadır. Ayrıca, birçok kabile üyesinin türbe ve mezarlıklarının yanında 

eşlerinin ve kız çocuklarının mezarları da bulunmaktadır.178 

                                                           
174 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 114. 
175 Bul Marty, Küntetü’ş-Şerkiyün, 79. 
176 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 114; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
177 Ahmed Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, 101. 
178 Ahmed Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, 101; Emâl Tîbî, 

el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-

Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



38 
 

 

1.1.3.2. Kabilesi 

Sîdî Muhtar, Afrika kıtasında Küntî adıyla bilinen bir kabileye mensuptur. 

“Küntî” kelimesi, şiddet, güç ve kuvvet anlamlarını içeren bir kavramdır.179 Afrika 

kıtasında güçlü insanlar için bu isim kullanılmıştır.180 

Şeyh Sîdî Muhammed er-Rekkâd, “el-Kâmûs” adlı eserinde, الكنتي kelimesinin kâf 

harfinin zammesi ve nûn harfinin sükûnüyle okunması durumunda, bu kelimenin “güç, 

kuvvet ve şiddet” anlamlarını içerdiğini ifade etmektedir.181 

Küntî lakabı, Hicrî VIII. asrın sonu ve IX. Aşırın başında yaşayan ve kabilenin 

büyük atalarından olan Şeyh Sîdî Muhammet el-Küntî için ilk defa kullanılmıştır.182 Bu 

lakabın kabileye verilmesinin nedeni şu şekilde anlatılmaktadır: 

Sîdî Muhammed el-Küntî183 anne tarafından Abdukâl et-Tarâkiyeh184 kabilesine 

mensup Muhammed b. Künteh b. Ezme‘i’nin torunudur. Şeyh Sîdî Muhammed’in 

çocukluğu ve gençliği dayılarının yanında geçmiştir. Sîdî Muhammed, güçlü ve 

kuvvetli yönleriyle dayılarına benzediği için dedesi tarafından çok sevilmiş ve dedesi 

                                                           
179 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
180 Necat Cuder, Esmâ Fetuşi, eş-Şeyh el-Muhtar el-kebir el-küntî ve devruhu’l-‘ilmiyye fi’s-Sehrâi’l-

Kubrâ, Yayınlamamış Yüksek lisans Tezi, Cilâli Bune’ame Üniversitesi, 2015-2016. 
181 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 114; Sîdî Muhtar Fethu’l-

vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 10; Necat Cuder, Esmâ Fetuşi, eş-Şeyh el-Muhtar el-kebir el-küntî ve 

devruhu’l-‘ilmiyye fi’s-Sehrâi’l-Kubrâ, Yayınlamamış Yüksek Lisans Tezi, Cilâli Bune’ame Üniversitesi, 

2015-2016. 
182 Sîdî Muhammed, Moritanya'nın kuzeyinde bulunan bir yerleşim yeri olan “Fesek”te medfundur.  

Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 114; Sîdî Muhtar Fethu’l-vedûd 

şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 10; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-

evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid 

Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
183 Sîdî Muhammed, genç yaşta babası Sîdî Âla'yı kaybetmesi üzerine, dayılarına gitmiştir. Dayılarıyla 

geçirdiği süreçte, dedesi Muhammed b. Künteh b. Ezme‘i'nin himayesi altında çeşitli dini ilimlerden 

eğitim almıştır. Bölgede tanınmış birçok âlimden ders alan Sîdî Muhammed için, hayatına yön veren ve 

özel bir yer tutan hoca olarak öne çıkan isim ise ibn'i-Abbas el-Sebti'dir.  

İbn Abbas el-Sebti, Sebti'de doğmuş (h. 524) ve Merakeş'te vefat etmiştir (601). Sîdî Muhammed, ilim ve 

eğitimini tamamladıktan sonra, öğrencileri ve Beni-Hasan kabilesiyle birlikte es-Sakıyetü’l-Hamra ile 

Tîrîs arasındaki Sahra bölgesine yerleşmiş ve bu bölgede ilim irşad göreviyle meşgul olmuştur. Bkz. 

Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
184 Abdukal kabilesi, Lumtûne’de bulunan Tarikiye kabilesinin bir koludur. Zeynep Musadife, el-Fikru's-

Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid 

Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



39 
 

 

tarafından Küntî lakabı verilmiştir. Sîdî Muhammed ile başlayan bu lakap daha sonra 

kabilenin geneli için kullanılmıştır.185 

Farklı kaynaklarda, bu lakabın kabileye nasıl verildiği değişik şekillerde anlatılsa 

da, tüm kaynaklar Sîdî Muhammed el-Küntî'nin bu ismi verdiği konusunda 

hemfikirdir.186 Diğer bir ortak nokta ise, Küntî lakabının kabilenin ulu atası Sîdî 

Muhammed döneminde başladığı ve günümüze kadar bu isimle anıldığıdır. Sîdî 

Muhammed el-Küntî'den önce kabile, 'Ukbe b. Nâfi'ye atfen “Ukbiye” ismiyle 

anılmıştır.187 

1.1.3.2.1. Kabilenin Hicreti 

Arap kabileleri arasında önemli bir yere sahip olan Küntî kabilesi, fetih ve İslâm 

dinini yaymak amacıyla Mısır ve Arap Yarımadası'ndan Afrika kıtasının çeşitli 

bölgelerine göç etmiştir.188 Bu ünlü kabile ilk zamanlarında Tevât189 bölgesinden, 

Zender190 bölgesine kadar olan bir alana yerleşmiştir. Daha sonraları, batı yönünde 

Büyük Sahra’dan başlayan Tevât, Âdrâr, Moritanya, Tekânet191 dağları, Lu‘sâbe192 

                                                           
185 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-Vvakad fî zikri fezaili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. 

Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; 

Sîdî Muhtar Küntî,  Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 11. 
186 Araştırmacı Es-Sadık Hacı Ahmet, A'lamî et-turas el-Küntî isimli kitabında Küntî ismiyle ilgili 

açıklamasında şu ifadeye yer verir. Küntî lakabını aileye kazandıran ilk kişi Sîdî Muhammet el-Kebir’dır. 

Bkz. Necat Cuder, Esmâ Fetuşi, eş-Şeyh el-Muhtar el-Kebir el- Küntî ve Devruhu’l-‘İlmiyye fi’s-Sehrâi’l- 

Kubrâ, Yayınlamamış Yüksek lisans Tezi, Cilâli Bune’ame Üniversitesi, , 2015-2016. Küntî kabilesi 

üzerine araştırma yapan Ba Ahmed Ömer Demmeh ez-Zaviye’l-Küntîyye isimli kitabında Küntî lakabının 

kabileye verilişini teferruatlı şekilde anlatır. Onun anlatımlarında ortaya çıkan neticede kabilenin büyük 

atası Sîdî Muhammed’den önce kabile “Ukbiye” ismiyle anılırmıştır. Sîdî Muhammed’le birlikte kabile 

Küntî lakabıyla anılmaya başlamıştır. Ba Ahmed devamında şunları ifade eder: “Sudan Devleti’nin bazı 

bölgeleri ile Senegal Devleti sınırları içinde kalan bazı yerler Küntî ismiyle bilinmektedir. Bunun nedeni 

Küntî kabilesi bu yörelerde yaşadıklarından dolayı kendilerine nispet edilen isim o bölgelere isim 

olmuştur” ifadelerine yer vermiştir. Zehra el-Hâmil-Esmâ İkrîmî, el-İshâmâtü'l-ilmiyye li Âli Küntî fî 

Garbi İfrîkiyâ, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ahmet Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 1439/2018.   
187 Necat Cuder, Esmâ Fetuşi, eş-Şeyh el-Muhtar el-kebir el-küntî ve devruhu’l-‘ilmiyye fi’s-Sehrâi’l-

Kubrâ, Yayınlamamış Yüksek lisans Tezi, Cilâli Bune’ame Üniversitesi, , 2015-2016. 
188 Ba Ahmed Ömer Demmeh el-Küntî el-Fehri, ez-Zaveye’l-Küntîye’l-e‘lamiyye ve’-coğrafiye’n-neyâmî, 

4. 
189 Tevât, başlangıçta Tesâbet, Tekân, Hedbet, Tadımât ve Vadî Mes’ud bölgelerinin adı iken, daha sonra 

yerleşim yerinin adı olmuştur. Zehra el-Hâmil-Esmâ İkrîmî, el-İshâmâtü'l-ilmiyye li Âli Küntî fî Garbi 

İfrîkiyâ, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ahmet Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 1439/2018. 
190 Zender, Nijer devletin güneyinin genel ismidir. Zehra el-Hâmil-Esmâ İkrîmî, el-İshâmâtü'l-ilmiyye li 

Âli Küntî fî Garbi İfrîkiyâ, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ahmet Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 

1439/2018. 
191 Tekânet kelimesi, orman anlamına gelir. Bu bölge, her iki yönde dağlarla çevrili olduğundan dolayı, 

bu alana “Tekânet'in dişleri” denilmiştir. Zehra el-Hâmil-Esmâ İkrîmî, el-İshâmâtü'l-ilmiyye li Âli Küntî fî 

Garbi İfrîkiyâ, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ahmet Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 1439/2018. 



40 
 

 

dağları, el-Havda bölgesi, Nijer nehri etrafına kadar hatta Hevsâ’ya193 kadar olan 

bölgeye yayılmışlardır. Doğu yönünde ise Nicer nehrinden başlayıp Dâvuh’e194 kadar 

olan bölgeye etki etmişlerdir.195 Günümüzde bu kabile, Moritanya, Cezayir, Nijer, 

Somali, Tunus, Mali ve Nijerya gibi ülkeleri içine alan geniş bir coğrafyada ilim ve 

irşad açısından etkili olan bir kabile konumundadır.196 

İlk başlarda tek bir kol olarak varlığını sürdüren Küntî kabilesi, daha sonra kendi 

içinde Küntetü’ş-Şerkiyun (Doğu Künte) ve Küntetü'l-Ğarbiyun (Batı Künte) veya 

Küntetü’l-Havda olarak bilinen iki ana kola ayrılmıştır. Bu ikiye ayrılan ana kolların 

günümüzde Afrika kıtasının genelinde birçok alt kol ve grupları bulunmaktadır.197 

Küntetü’ş-Şarkiyyun adıyla bilinen bu kolun mensupları arasında Bûbekir 

Küntî’ye nispet edilen Hammâl aşireti, Ezrak aşireti ile Sîdî Ömer’e nispet edilen 

Feyrem, Rekkâd ve Vafî kolları bulunmaktadır.198 

Küntetü'l-Ğarbiyyun (Küntetü’l-Havda) koluna mensup olanlar, Sîdî Muhammed 

Küntî es-Sağır'ın soyundan gelen Tekânet, İgân ve Dân küntîleridir. Afrika kıtasında 

Küntî kabilesinin en yaygın kolu, Küntetü'l-Ğarbiyun veya Küntetü’l-Havda olarak 

bilinen Küntî koludur.199 

                                                                                                                                                                          
Zehra el-Hâmil-Esmâ İkrîmî, el-İshâmâtü'l-ilmiyye li Âli Küntî fî Garbi İfrîkiyâ, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Ahmet Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 1439/2018. 
192 Asâbe, güney yönünde Mukeydire bölgesine, kuzeyde Moritanya surlarına kadar uzanan dağların 

adıdır. Zehra el-Hâmil-Esmâ İkrîmî, el-İshâmâtü'l-ilmiyye li Âli Küntî fî Garbi İfrîkiyâ, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Ahmet Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 1439/2018. 
193 Hevsâ, Keşâne ve Kuber Üniversitelerinin bulunduğu bölgeye Hevsâ bölgesi denir. Günümüzde bu 

bölgenin büyük bir kısmı Nijerya devleti sınırları içerisinde yer alırken, küçük bir kısmı ise Nijer devleti 

sınırları içerisindedir. Zehra el-Hâmil-Esmâ İkrîmî, el-İshâmâtü'l-ilmiyye li Âli Küntî fî Garbi İfrîkiyâ, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ahmet Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 1439/2018. 
194 Dâveh, Gao ve Cao isimleriyle de bilinen bir şehirdir. (400/1009) yılları arasında Senegal devletine 

başkentlik yapmıştır. Günümüzde ise Mali devletinin önemli şehirlerinden biridir. Zehra el-Hâmil-Esmâ 

İkrîmî, el-İshâmâtü'l-ilmiyye li Âli Küntî fî Garbi İfrîkiyâ, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ahmet 

Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 1439/2018. 
195 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 92; Bul Marty, Küntetü’ş-

Şerkiyün, 9. 
196 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 92; Zehra el-Hâmil-Esmâ 

İkrîmî, el-İshâmâtü'l-ilmiyye li Âli Küntî fî Garbi İfrîkiyâ, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ahmet 

Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 1439/2018. 
197 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 94. 
198 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 94. 
199 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 94; Zeynep Musadife, el-

Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid 

Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



41 
 

 

1.1.3.2.2. Kabilenin Oluşum Safhaları 

Küntî kabilesiyle ilgili gerçekleştirilen araştırmaların çoğunda, kabilenin tarihi 

süreç içerisindeki kuruluş, yükseliş ve yayılış aşamalarından oluşan üç ayrı döneme 

ayrıldığı gözlemlenmektedir. Her bir dönemin karakteristik özelliklerini kısa bir şekilde 

incelememiz, Küntî kabilesinin geçmişini daha iyi anlamamıza katkı sağlayacaktır. 

Kuruluş Dönemi: Kuruluş Dönemi olarak adlandırılan bu dönem, Milâdî altıncı 

asırdan başlayarak on beşinci asrın başlarına kadar devam etmiştir. Küntî ailesiyle ilgili 

birçok doğru ve yanlış bilgiler bu döneme aittir. Bu bilgiler arasında ailenin kabile 

yapısı, ilmî çalışmaları ve Afrika'da bulunan diğer kabilelerle yaptığı savaşlar yer 

almaktadır. Aynı şekilde, bazı kabilelerle dostane komşuluk ilişkileri hakkında da 

bilgiler bulunmaktadır. Bu bilgiler, farklı kaynaklarda farklı şekillerde anlatılsa da 

sonuç olarak bu dönemin Küntî ailesi için oldukça hareketli bir dönem olduğu 

görülmektedir. 

Yükseliş Dönemi: Gelişim Dönemi olarak adlandırılan bu dönem, Milâdî on 

beşinci asrın başlarından başlayarak Sîdî Muhtar el-Küntî'nin doğum tarihine (m. 1730) 

kadar devam etmiştir. Küntî ailesi, bu dönemde bazı olumsuz olaylar ve kabilelerle 

savaşlar yaşamış olsa da genel olarak kabileler arasında etkili olmuş ve bölge barışına 

katkıda bulunmuştur. Ayrıca, asıl hedefleri olan ilim ve irfan faaliyetlerini aksatmadan 

sürdürmüşlerdir.200 Bu dönemdeki bilgiler, birinci döneme göre daha sağlam kaynaklara 

dayanmaktadır. 

Yayılış Dönemi: Bu dönem, Sîdî Muhtar el-Küntî'nin doğumuyla başlamaktadır. 

Bul Marty,201 Sîdî Muhtar'ın sadece bir velî, âlim, sâlih, muttaki ve kerâmet ehli 

olmakla kalmayıp aynı zamanda keskin bir zekâya sahip olduğunu belirtir. Sîdî 

Muhtar'ın, kabilenin siyasî ve mânevî liderliğini başarıyla yürüttüğünü ve bu 

özelliklerine dayanarak kabilesinin birçok bölgeye yayılmasında etkili bir rol oynadığını 

                                                           
200 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 103; Zeynep Musadife, el-

Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid 

Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
201 Bul Marty, Fransız asıllı olup Küntî kabilesi üzerine bir kısım araştırmalar yapar. Zeynep Musadife, 

el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir 

Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



42 
 

 

ifade eder. Ayrıca, bu dönemde kabile liderleri ve devlet yöneticilerinin, Sîdî Muhtar'a 

karşı büyük bir saygı duyduğunu vurgular.202 

1.1.3.2.3. Kabilenin Dinî ve Tasavvufî Faaliyetleri 

Küntî kabilesi, Arap Yarımadası'ndan Tevât vahasına hicret ettiklerinde, 

Kâdiriyye tarîkatının öğretilerini de bu bölgeye taşımıştır. Böylece Küntî kabilesiyle 

birlikte Kâdiriyye tarîkatı da XV. yüzyılın son çeyreğinde Tevât'a girmiştir.203 Kabile 

lideri ve şeyhi olan Seyyid Ali el-Küntî önderliğinde Tevât bölgesinde tarîkatın aktif 

faaliyetleri başlamıştır. Başlangıçta Mali Sahrası'nda bulunan Azavad şehri, tarîkatın 

çalışmaları için merkez haline getirilmiştir. Bu merkezden yetişen müridler ve kabile 

üyeleri, mensup oldukları tarîkatın öğretilerini farklı bölgelere ve yörelere hicret ederek 

yaymışlardır. Uzun bir süre Küntî kabilesi adı altında tek bir merkezden devam eden bu 

irşad faaliyetleri, daha sonra kabilenin kendi içinde ikiye ayrılmasıyla tarîkat faaliyetleri 

bu iki alt kol üzerinden devam etmiştir.204 

- Birinci kol, Şeyh Sîdî Ahmed el-Bekâî (Budüm'e)ye nispet edilen “Bekâiyye” 

kolu olarak adlandırılır.205 

- İkinci kol ise çalışma konumuz olan Şeyh Sîdî Muhtar el-Küntî'ye nispet edilen 

“Muhtariyye” koludur.206 

el-Bekâî; el-Bekâî olarak bilinen, Şeyh Sîdî Ahmed el-Bekâî tarafından, 

“Timbuktu” şehrinde tarîkatın merkez zaviyesi kurulmuştur. Zaviyede gerçekleştirilen 

ilim ve irşad faaliyetleri sayesinde tarîkat, Cezayir'in batısı ve güneyine yayılmıştır. Sîdî 

Ahmed el-Bekâî, Küntî kabilesinin ruhanî liderliğinin yanı sıra kabilenin siyasî liderlik 

görevini de üstlenmiştir. O'nun kabile liderliği döneminde Küntî kabilesi, Sahra 

kabileleri arasında etkili bir kabile konumuna yükselmiştir. Ayrıca onun çabalarıyla 

İslâm dini ve Kâdiriyye tarîkatı, Okyanus'tan Cat Gölü'nün doğusuna kadar yayılmıştır. 

                                                           
202 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 105; Zeynep Musadife, el-

Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid 

Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
203 Selah Müyüdü’l-‘Ekabî, et-Tariketü’s-sûfiye ve’z-zevaya bi’l-Cezayir tarîğuha ve neşatuha, 145. 
204 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
205 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 124. 
206 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,122-124; Zeynep Musadife, el-Fikru's-sûfî 'inde'ş-

Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, 

Cezayir, 1432/2011. 



43 
 

 

Başarılı çalışmalarından dolayı günümüzde o bölgede Kâdiriyye tarîkatı, onun ismine 

nispetle “el-Bekâî” tarîkatı olarak anılmaktadır.207 

Şeyh Sîdî Ahmed el-Bekâî, Kâdiriyye tarîkatının virdlerinde herhangi bir 

değişiklik yapmadan tarîkat öğretilerini sürdürerek devam etmiştir. O'nun ardından 

kabile liderliği ve hilâfet görevini üstlenen oğlu Sîdî Ömer (v. 1130/1717), ünlü İslâm 

davetçisi Şeyh Abdülkerim el-Muğîlî'208den aldığı Kâdiriyye Tarîkatı'nın virdini, yöre 

halkının mizaç ve kabiliyetine uygun şekilde oluşturarak, Sahra ve Sudan'daki tekke ve 

zaviyelerde uygulamıştır.209 

Sîdî Ömer, Şeyh Abdülkerim el-Muğîlî'nin önemli talebelerinden biri ve 

müridlerindendir. Hocasının yanında eğitimini tamamladıktan sonra kendisini ilim ve 

irşad görevine adamıştır. Sîdî Ömer, ziyaret ettiği her yerleşim yerinde insanlara 

tarîkatın evrâdını öğretmiş ve onları irşad etmiştir. Ayrıca, Bekâiyye zaviyelerinin 

Tevât, Timbuktu ve diğer yörelerde kurulmasına da öncülük etmiştir. 

Yürüttüğü bu gayretli ve başarılı çalışmalar sayesinde Kâdiriyye tarîkatı Batı 

Sudan'da dönemin tarihsel ihtişamını yaşamıştır. Sîdî Ömer'in öğretisi ve irşad 

faaliyetleriyle tarîkatın etkisi genişlemiş, böylece Batı Sudan'da Kâdiriyye tarîkatı daha 

da güçlenmiştir.210 

Sîdî Ömer'den sonra tarîkatın liderliğini oğlu Şeyh Ahmed el-Feyrem üstlenmiştir. 

Ahmed el-Feyrem, XVI. yüzyılın ilk yarısında yaşamış ve 1552 yılında vefat etmiştir. 

el-Feyrem'den sonra tarîkatın yayılması için büyük çaba sarf eden oğlu Sîdî Muhammed 

Rekâd tarîkatın lideri olmuştur. Sîdî Muhammed Rekâd'ın başarılı çalışmaları nedeniyle 

                                                           
207 Mübârek b. es-Sâfî Caferî, el-‘Alâkâtu’s-sekâfîye beyne Tevât ve’s-Sûdân. Vüzeratu’s-Sekâfi, Cezayır 

2009, 269. 
208 Sîdî Muhammed b. Abdülkerim el-Muğîlî el-Tilimsânî, Cezayir'in batısında bulunan Tilimsân şehrinde 

doğmuştur. Küçük yaşta hafız olan şeyh el-Muğîlî, çok sayıda eser yazmıştır. İslami değerleri koruyarak 

Yahudi ve putperestlere karşı mücadele etmiştir. Sîdî Muhammed b. Abdülkerim el-Muğîlî, hicri takvime 

göre 940 yılında vefat etmiştir. Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,148; Muhammed Halife, 

Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
209 Ebû’l-Kasım Sa‘dullah, Tarihu’l-Cezayir es-sekafî, Daru’l-Ğarbi’l-İslâm, Beyrut 1998, I, 279; es-Sâfî 

Caferî, 269; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 124; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 

'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, 

Cezayir, 1432/2011. 
210 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 125; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh 

Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 

1432/2011. 



44 
 

 

“el-Bekâî” olarak anılan tarîkat, Sîdî Muhammed Rekâd'dan sonra “Rekkâdiye” olarak 

adlandırılmıştır.211 

el-Muhtariyye: XVIII. yüzyılda Kuzey Afrika'nın dört bir yanına Kâdiriyye 

tarîkatının yayılması ve kıtanın en büyük tarîkatı haline gelmesi için çaba sarf eden 

Şeyh Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî'ye nispet edilir. Sîdî Muhtar, gerçekleştirdiği 

başarılı faaliyetler sayesinde, tarîkat müntesipleri ve yöre halkı tarafından Kâdiriyye 

tarîkatını Muhtar b. Ahmed'e atıfta bulunarak “Muhtariyye” olarak adlandırılmıştır.212 

Aynı zamanda çalışma konumuz olan bu şahsın faaliyetleri hakkındaki bilgiler, “Sîdî 

Muhtar'ın Tasavvufî Şahsiyeti” başlığı altında sunulacaktır. 

1.1.3.3.4. Kabilenin İnşa Faaliyetleri 

Küntî kabilesi, asırlar boyunca İslâm dininin ve Kâdiriyye tarîkatının yayılmasını 

etkinleştirmeyi hedefleyerek çeşitli hizmetler sunduğu görülmektedır. Bu hizmetler 

arasında, özellikle kabile uleması tarafından yazılan eserler başta olmak üzere, çeşitli 

ilmî eserlerin bulunduğu kütüphaneler inşa etme faaliyetleri yer almaktadır. Günümüzde 

inşa edilen kütüphanelerde, kabile uleması ve Sîdî Muhtar b. Ahmed'e ait birçok el 

yazması ve basılı eserler önemli bir yer tutmaktadır. Bu eserler, Küntî kabilesinin 

birikimini ve bilimsel çalışmalarını yansıtırken, geçmişin mirasını günümüze taşıyan 

önemli kaynaklar olarak değerlendirilmektedir. Kabile fertleri tarafından inşa edilen 

kütüphanelerden bazılarının içerikleri ve inşa edildiği yerler hakkında kısa bilgiler 

vermeyle sınırlı tutulacaktır. 

Ahmed Rakkâd Kütüphanesi 

Hicrî IX. yüzyılda Sîdî Ahmed Rakkâd tarafından geniş bir alana inşa edilen 

kütüphanede, önemli sayıda el yazması eser bulunmaktadır. Bu mevcut yazma eserler 

arasında, çeşitli tefsir, hadis, nahiv, tasavvuf ve fıkıh kitapları yer almaktadır. Bu yazma 

                                                           
211 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
212 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



45 
 

 

eserler, hem dönemin ilmî birikimini yansıtan hem de gelecek kuşaklara aktarılan 

değerli kaynaklar olarak kabul edilmektedir.213 

Ebû Nuâme el-Hâmelî el-Akbâvî Kütüphanesi 

Hicrî XV. asırda Şeyh Sîdî Muhammed b. Abdürrahim b. Ebû Nu‘ame el-Akbâvî 

el-Küntî tarafından İkbil'in yakınında bulunan bir nahiyede inşa edilen kütüphane, 

sadece dinî ilimlerle sınırlı olmayıp aynı zamanda çok önemli fennî ilimleri içeren 

çeşitli eserlere ev sahipliği yapmaktadır. Bu eserler, farklı disiplinlerden kaynaklara 

erişimi sağlamaktadır. Günümüzde kütüphanenin başkanlığını Şeyh Sîdî Habib b. 

Muhammed Emin Akbâvî üstlenmiştir. Kütüphane, Vahran Üniversitesi'ne bağlı “Doğu 

Afrika İslâmî Araştırmalar Enstitüsü” tarafından eserlerin incelenmesi ve fihrist 

hazırlanması amacıyla bazı araştırmacılar görevlendirilmiştir. Bu araştırmacılar, 

kütüphanedeki zengin içeriği analiz ederek, farklı alanlarda yapılan çalışmalar için 

önemli bir referans kaynağı olan eserlerle ilgili bilgi toplamak ve belgelemektedirler.214 

Şeyh Heyde b. Hamdi el-Küntî Kütüphanesi 

Şeyh Heyde, çalışmamızın konusu olan Sîdî Muhtar b. Ahmed el-Küntî’ye akraba 

bağı en yakın olandır. Bu kütüphane Şeyh Heyde tarafından, Âdrâr şehrinin batı 

yakasında bulunan bir mahallede inşa edilmiştir. Kütüphanede bulunan eserler arasında 

Şeyh Heyde’ye veraset yoluyla ulu dedeleri ve yakın akrabalarından intikal eden eserler 

de bulunur. Ayrıca Küntî kabilesine mensup şeyh ve yöneticilerin yörede bulunan bir 

kısım yönetici ve şeyhlere gönderdikleri mektup ve risâleler de bu kütüphanede 

muhafaza edilir. Bunlar dışında bazı kabileler arası antlaşma metinleri, senet ve tapular 

da mevcuttur. Cezayir üniversitesi “Dil ve Edebiyat Fakültesi” tarafından kütüphanede 

                                                           
213 Rıkâd Kütüphanesi'nde bulunan fıkıh kitaplarının çoğunluğu Mâlikî Mezhebi'ne ait olması, Küntî 

Ailesi'nin bu mezhebe bağlı olduğunu göstermektedir. Ne var ki, günümüzde kütüphanedeki yazma 

eserlerin çoğu yenilenmemiş ve bakımları yapılmamış durumda olduğundan okunamaz hale gelmiştir. Bu 

sebeple, bazı araştırmacılar tarafından bu eserler için bir fihrist hazırlanmıştır. Bunun yanı sıra, Cezayir 

Üniversitesi Dil ve Edebiyat Fakültesi'nde kurulan komisyonun başkanlığını Abdullah Kentavî b. el-Haci 

'Ala yapmaktadır. Bu komisyon, mevcut eserlerle ilgili dijital bir fihristin hazırlanması için çalışmaktadır. 

Bu sayede, kütüphanedeki eserlerin içeriği hakkında daha geniş bir bilgiye erişmek ve dijital ortamda 

erişilebilirliklerini artırmak hedeflenmektedir. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-

Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011 
214 es-Sadık Haci Ahmet el-Muğîlî, Min alami’t-Turas el-Küntî el-mahdud Şeyh Muhamed Badi el-Küntî 

hayatuhu ve asaruhu, Daru’l-Ğarb, Vehran Cezayir 19. 



46 
 

 

bulunan tüm eser ve evrakların incelenmesiyle birlikte mevcut eserlerin fihristinin 

çıkarılması için araştırma komisyonu görevlendırılmıştır.215 

Hazâinu Künte bi-Azavâd Kütüphanesi 

Şeyh Sîdî Ömer b. Şeyh Sîdî Muhammed ailesine ait olan bu kütüphane, Milâdî 

19. yüzyılda Şeyh Sîdî Ömer tarafından inşa edilmiştir. Günümüzde bu kütüphanenin 

bir şubesi İfoğâz'da, diğer bir şubesi Edrâr'da bulunmaktadır. Bu kütüphane, ailenin 

mirası ve kültürel zenginliğini yansıtan önemli bir merkez olarak faaliyet 

göstermektedir. Kütüphane, bilgi paylaşımı ve bilimsel çalışmaların teşvik edilmesi 

amacıyla önemli bir rol oynamaktadır.216 

Şeyh Muhammed b. Bâdî Kütüphanesi 

Kütüphanede, çok değerli yazma kitapların yanı sıra, bölgenin en saygın 

âlimlerinden biri olan Şeyh Muhammed'in eserleri de bulunmaktadır. Şeyh Muhammed, 

bölgede “ilmin deryası” lakabıyla tanınan önemli bir kişilik olarak bilinmektedir. 

Eserleri, geniş bir ilmî birikimi ve derin bilgi içeren içerikleriyle tanınmaktadır. 

Günümüzde kütüphanenin yönetimi, Şeyh Muhammed'in oğlu tarafından 

sürdürülmektedir. Şeyh Muhammed'in oğlu, kütüphanenin faaliyetlerini yönetirken, 

değerli eserlerin korunması, düzenlenmesi ve kullanıcılara erişilebilir hale getirilmesi 

gibi sorumlulukları üstlenmektedir. Bu şekilde, kütüphane, Şeyh Muhammed'in mirasını 

yaşatarak, bölgedeki bilgi ve kültürel birikimi desteklemektedir.217 

Ehli Bekâî Kütüphanesi 

Şeyh Sîdî Emin'in çocuklarından Sîdî Muhammed b. Bekâî tarafından inşa edilen 

bu kütüphane, günümüzde yazılmış eserlerin yanı sıra birçok yazma ve eski eseri 

bünyesinde barındırmaktadır. Kütüphanenin zengin içeriği, farklı dönemlere ait 

kaynakların bir araya gelmesiyle değerli bir koleksiyon oluşturulmasını sağlamaktadır. 

Şeyh Sîdî Muhammed b. Bekâî'nin oğlu olan Şeyh Bâdî ise el-Ezher Üniversitesi 

mezunu bir bilgin olarak, kütüphanenin bakımından sorumlu olmakla birlikte, 

kütüphanenin yanında bulunan medresede müderrislik görevini de sürdürmektedir. Bu 

                                                           
215 el–Muğîlî, Min alami’t-Turas el-Küntî el-mahdud Şeyh Muhamed Badi el-Küntî hayatuhu ve asaruhu, 

19. 
216 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
217 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



47 
 

 

şekilde, hem kütüphane hem de medrese aracılığıyla, bilimsel eğitim ve kültürel mirasın 

korunması ve aktarılması hedeflenmektedir. Şeyh Bâdî'nin yönetiminde, kütüphanenin 

etkili bir şekilde işletilmesi ve değerini koruması sağlanmaktadır.218 

Küntî kabilesi tarafından inşa edilen ve isimlerini verdiğimiz kütüphaneler 

dışında, kabileye ait birçok irili ufaklı kütüphane günümüzde de mevcuttur. Çalışmanın 

kapsamı göz önünde bulundurularak, bu kütüphanelerin isimlerini vermekle 

yetineceğiz: 

- Âbidîn b. Şeyh Sîdî Muhammed Kütüphanesi 

- Şeyh Âlâvete Kütüphanesi 

- Şeyh Sîdî Ömer Kütüphanesi 

- Şeyh Muhammed Emin Kütüphanesi 

- Sîdî Bâbâ Ahmed Kütüphanesi 

- Şeyh Sîdî Muhtar et-Tâyî Kütüphanesi 

- Ehl-i Meymûne b. Hamâdî el-Emîr Kütüphanesi 

- Ehl-i Âbidîn Veledi el-Ferdî Kütüphanesi 

- Ehl-i Bâbâ Ahmed b. Ûsîrîyye Kütüphanesi 

- Sîdî Ömer Demme b. Habibullah Kütüphanesi 

- Ehl-i Hâdârî Kütüphanesi 

- Bâdî b. Sîdî Muhammed Hâdârî Kütüphanesi 

- Ehl-i Bâbâ b. Şeyh Mâmeh Kütüphanesi 

- Ehl-i Zeynel Âbidîn Bekir Kütüphanesi 

- Ehl-i Ömer el-Vedâ' Kütüphanesi 

- er-Rekâbe Kütüphanesi 

- Ehl-i Ezrâk Kütüphanesi 

- Mânetû b. Sîdî Hamme Kütüphanesi 

- Küntî Kütüphanesi 

- Şeyh b. Muhammed b. Bâdî Kütüphanesi 

- Şeyh Hacı Muhammed b. Hacı Âbidîn Kütüphanesi 

- Şeyh Bâdî b. Suldân Kütüphanesi.219 

                                                           
218 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



48 
 

 

Değerlendirme: Kütüphane kavramı, ülkemizde genellikle çeşitli bilim dallarında 

binlerce hatta on binlerce kitabı içeren mekânları ifade etmektedir. Ancak yapılan 

araştırmalar sonucunda Kuzey Afrika bölgesinde kütüphane terimi, ülkemizdeki 

kütüphanelerin özelliklerini taşıyan mekânlar için kullanıldığı gibi, medrese, tekke, 

zaviye ve şahısların özel kütüphaneleri için de kullanılmaktadır. Küntî kabilesine ait 

kütüphanelerin bir kısmı halka açık ve ülkemizdeki kütüphanelerin özelliğini taşırken 

diğer bir kısmı medrese, tekke ve zaviyelerin müştemilatı içinde bulunmaktadır. Bu özel 

kütüphaneler, ilim tahsil eden öğrenciler ve tarîkat dersleri gören müridlerin 

faydalanması amacıyla kurulmuştur.220 

1.1.4. Tahsil Hayâtı ve Hocaları 

Sîdî Muhtar, küçük yaşlardan itibaren üstün zekâsıyla akranları arasında öne 

çıkmış bir bireydir. Ailesi ve özellikle anne tarafından büyük bir potansiyele sahip 

olduğu ve ilim ve irfan alanında büyük başarılara imza atacağı öngörülmüştür. Özellikle 

anne dedesi Muhammet b. Künteh b. Ezmeyi, Sîdî Muhtar'ın gelecekte büyük bir âlim 

ve düşünür olacağının farkına varmıştır. Bu nedenle dedesi, zaman zaman torununu 

kucaklamış ve şu veciz sözleri dile getirmiştir: “Yemin ederim, benim ardımdan bu 

torunumun bilgisi ve irfanı, İksir-i ekber ve kibrit-i ehmer gibi değerli olacaktır.”221 Bu 

veciz ifade, dedenin torununa olan inancını ve gelecekteki başarılarını dile getiren bir 

ifadedir. 

Küntî kabilesinin genel eğitim düzenine göre, küçük çocuklara Kur’an’ı Kerîm 

eğitimi ilk olarak aile fertleri tarafından verilmekteydi. Sîdî Muhtar da Kur’an’ı Kerîm 

eğitimini amcası Muhammed ve anne dedesi Muhammet b. Künteh'den almıştır. Ancak 

başlangıçta oyun ve eğlenceye daha çok ilgi duyan Sîdî Muhtar, sadece ailesinin 

yanında Kur’an’ı Kerîm eğitimi alabilmiştir. İlim öğrenmenin özel bir önem ve ilgi 

gerektirdiğini anlayan Sîdî Muhtar, ailesini Sahra'da bırakarak ilim tahsili için el-

                                                                                                                                                                          
219 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
220 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
221 Bûl Marty, Küntetü’ş-Şerkiyün, 41; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr 

Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



49 
 

 

Mebrûk olarak bilinen bir yere gitmiştir.222 Bu kararıyla Sîdî Muhtar, ilim öğrenmeye 

olan tutkusunu ve özverisini ortaya koymuştur. 

Sîdî Muhtar, Mebrûk'ta bulunan yaşlı bir şeyhin sohbetine iştirak etmiştir. Bu 

sohbet, onun ruhunda derin bir etki bırakmış ve hayatında önemli bir dönüşüme neden 

olmuştur. Ayrıca, şeyhin ifadeleri, onun iç dünyasındaki rehavet ve oyun hevesinin, ilim 

arzusuyla dolu bir tutkuya dönüşmesine vesile olmuştur.223 

Muhammed Halife, babasının yaşadığı bu değişimle birlikte, ilim ve mârifet ehli 

hocalara ulaşmanın önemini kavradığını ifade eder.224 Bu sebeple babasının ilk fırsatta 

bir deveye binerek doğu yönüne doğru hareket ettiğini ve şu duayı ettiğini belirtir: 

“Allah'ım, üzerine bindiğim bu deveyi kendi hâline bırakıyorum. Senin yardımın ve 

ihsanınla, bu deve beni aradığım ilim ehline ulaştırsın.” Babasının bu duayı ettikten 

sonra devesinin doğu yönünde yol almaya başladığını ifade eder. Yolculuk sırasında ilk 

karşılaştığı yerleşim yeri olan “el-Memûn” şehrine varır. Bu şehirde, Meczup lakabıyla 

tanınan Sîdî Ahmed b. Abdullah b. Muhtar ile karşılaşır. Allah dostu olan bu kişiye 

niyetini ve talebini anlatarak onun hayırlı dualarını almanın şerefine erişir.225 

Muhammed Halife, babasının bu yolculuğunun Gellenbülûs olarak bilinen yerleşim 

yerine kadar devam ettiğini ve orada bir medreseye yerleşerek eğitimine başladığını 

ifade eder.226 

                                                           
222 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 106; Sîdî Muhammed, el-

Küntî, ed-Derâif ve’t-telâid, 98; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
223 Muhammed Halife,  babasının yaşadığı olayı şu şekilde aktarır: “Babam, el-Mebrûk medresesindeki 

eğitimine devam ederken günlük ders programını düzenli bir şekilde takip eder. Derslerin ardından 

medresede bulunan diğer öğrencilerle oyunlar oynayarak eğlenir. Ancak bir gün, medresenin önünde 

arkadaşlarıyla oynayan babama yaklaşan yaşlı bir şeyh, 'Sen bu amaç için yaratılmadın ve emredilmedin' 

der. Şeyhin bu uyarısı, babamın kalbinde bir kılıç gibi etkili bir şekilde yer eder. Babam, ona ne amaçla 

yaratıldığını ve emredildiğini sorar. Şeyh, 'Sen ilim öğrenerek Rabb’ine ibadet etmeye yönelip O'nun 

bilgisine erişmek için yaratıldın' der. Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 106. 
224 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 106. 
225 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 106. 
226Muhammed Halife, babasının Gellenbülûs medresesinde önemli bir olay yaşadığını dile getirir. 

Babasının bir gün talebelerle birlikte dışarıda oyunlar oynadıktan sonra medreseye döndüğünü aktarır. 

Medreseye döndüklerinde her talebenin sıkılmadan kitabını okuduğunu ve babasının da bu okumaları 

hayranlıkla izlediğini belirtir. Babasının talebelerin okumalarını izledikten sonra artık kendisine oyun 

oynamayı haram kıldığını ifade eder. Bundan sonra babasının tüm çabasını ve gayretini derslerine vererek 

çalışmaya yönlendirdiğini vurgular. Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 106; Hamdî Ahmed, er-

Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 107; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh 

Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 

1432/2011. 



50 
 

 

Muhammed Halife, babası Sîdî Muhtar'ın kendi döneminde, İslâmî ilimler 

alanında birçok saygın âlimin rehberliğinde ders aldığını belirtir.227 Ancak, bu 

çalışmada babasının tüm hocalarını tanıtmak mümkün olmadığından, özellikle ilim ve 

irfanlarıyla öne çıkan bazı âlimleri ve babasının bu âlimlerin yanında geçirdiği tahsil 

hayatını ele almaya çalışacağız. 

1.1.4.1. Şeyh Ahmed b. Şeyh 

Sîdî Muhtar, Şeyh Ahmed b. Şeyh'ten hadis dersleri almıştır. Şeyh Ahmed b. 

Şeyh, ilmiyle tanınmış ve özellikle hadis ilminde öne çıkan bir âlimdir.228 Şeyh Ahmed, 

öğrencilerine birçok metni ezberleterek okutma yöntemini benimsemiştir. Kendisi, 

Timbuktu'nun ünlü âlimlerinden olan Muhammed b. Muhammed Beğî b. Muhammed 

Kûrî'den mükemmel bilgi birikimi edinmiştir. Muhammed b. Muhammed ve 

dönemindeki diğer büyük âlimler, öğrencilerine derslerini hıfzettirerek okutma 

geleneğini sürdürmüşlerdir.229 

Muhammed Kûrî, Şeyh Ahmed b. Şeyh, Muhammed b. Muhammed Beğî ve 

benzeri âlimler, etkili bir ilim tahsil yöntemini şu şekilde belirlemişlerdir: 

- Düz yazıyla öğrenilen ilimler, çaba ve zaman israfından başka bir şey değildir. 

- İlim, ezberlenerek öğrenilmelidir. Bu amaçla, düz yazı yerine nazımlı (şiirsel) 

metinler oluşturulmalıdır. Çünkü şiirsel kelimeler, daha nağmeli ve etkileyici 

olmanın yanı sıra daha kalıcıdır. 

- Ezberlenen metinler daha kolay tekrar edilebilir. 

- Bu yöntemle ilim öğrenen kişi, zengin bir ilim hazinesine sahip olur ve geri 

dönüşüm noktasında verimli ve etkili bir şekilde kullanabilir.230  

                                                           
227 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 106. 
228 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
229 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 107. 
230 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 107; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



51 
 

 

1.1.4.2. Muhammed Ahmed el-Yeltemâtîhî 

Sîdî Muhtar, Azavad bölgesinde bulunan Küntî kabilesinin çadırları arasında 

dolaşırken Şeyh Muhammed Ahmedi el-Yeltemâtîhî ile karşılaşır. Sîdî Muhtar, şeyh ile 

yaptığı sohbetten etkilenir ve Şeyh'ten talebeliğe kabul edilmesini rica eder. Şeyh 

tarafından talebeliğe kabul edilmesi Sîdî Muhtar için büyük bir sevinç kaynağı olur. 

Şeyhin yanında, bölgede yaygın olarak okunan “Muhtasar Halîl” kitabı, “Menzûmetü 

İbn-i Âsım” ve bazı fıkıh metinlerini okumuştur.231 Ancak buradaki ilim tahsiline uzun 

süre devam etmemiştir. O, içindeki mârifet ehlini bulma hayaliyle batı yönüne doğru 

ilim seferine çıkmıştır.232 

1.1.4.3. Şeyh Ehe el-Kelharmî 

Şeyh Ehe el-Kelharmî, Nijer'deki Ehe el-Kelharmî kabilesine mensuptur. Bu 

kabile, hafızlık, ilim ve sûfîlik alanlarında tanınmış bir kabiledir. Sîdî Muhtar, bir süre 

bu şeyhin yanında kalarak fıkıh dersleri almıştır. Özellikle daha önce Muhammed 

Ahmed el-Yeltemâtîhî'nin yanında okuduğu “Muhtasar Halîl” kitabını tekrar okmuştur. 

Günlük aldığı derslere ek olarak, çeşitli ilimlerde yedi sayfa yazıp ezberlemiş ve her bir 

sayfayı tefsir ederek açıklamıştır. Ayrıca kendi derslerinin dışında diğer derslere 

katılarak öğrenciler için faydalı olmuştur. Sîdî Muhtar, bu medresede bulunan 

öğrenciler arasında görüşlerine başvurulan bir öğrenci olarak kabul edilmiştir.233 

Sîdî Muhtar, hocası Şeyh Ehe el-Kelharmî'nin medresesinin bulunduğu yerleşim 

yerinde yaşayan “Kulli's-Sûk” kabilesine büyük bir sevgi beslemiştir. Bu derin sevgi, 

kabileyi övmek ve onlara olan hayranlığını ifade etmek amacıyla şiir ve methiyeler 

yazmasına neden olmuştur. Bu bağlamda, Sîdî Muhtar'ın kaleme aldığı bir methiyeyi 

paylaşmak, nun duyduğu sevginin derinliğini daha iyi anlamamıza katkı sağlayacaktır: 

 234 لَقُلْتُ لِأَهْلِ السُوقٍ أَنْتمُ لَهاَ أَهْلا   فَلَو كُنْتَ بوََابا  علََى باَبِ الجَنَةِ 

Eğer cennet kapısının görevlisi olsaydım, 

                                                           
231 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
232 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 110. 
233 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 108; Zeynep Musadife, el-

Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid 

Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
234 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 108. 



52 
 

 

Sûk kabilesine siz buraya layıksınız derdim 

Bu dizelerde, Sîdî Muhtar “Kulli's-Sûk” kabilesini cennetin kapısına yakışan 

değerli bir topluluk olarak betimlemekte ve onların güzelliklerini övmektedir. 

Methiyede kullanılan dil ve anlatım, Sîdî Muhtar'ın sevgi ve hayranlık dolu duygularını 

etkileyici bir şekilde yansıtmaktadır. 

Sîdî Muhtar, Şeyh Ehe el-Kelharmî'nin yanında eğitim gördüğü dönemde, ilim 

sahibi bazı kişiler ve çevreler tarafından kıskanılmıştır. Bu kıskançlık zamanla nefrete 

dönüşmüş ve bazıları tarafından aşırı düzeylere taşınmıştır. Hatta zaman zaman ders 

halkalarından uzaklaştırılma veya engelleme gibi aşamalara kadar ilerlemiştir. Bu 

kıskançlığın bu seviyeye ulaşması, Sîdî Muhtar'ın hocası Şeyh Ehe el-Kelharmî'yi 235 de 

derinden üzmüştür. Hocası, Sîdî Muhtar'a yapılan bu kıskançlık ve haksızlığın aşırı bir 

noktaya ulaştığını fark ettiğinde, başka medreselere giderek ilim tahsil etmesini 

önermiştir.236 

Sîdî Muhtar, ilim tahsilinin ve hocası Şeyh Ehe el-Kelharmî ile geçirdiği 

dönemin, ilmin lezzetine varma açısından en sevdiği dönem olduğunu belirtir. Hocası 

Ehe el-Kelharmî'nin yanında aldığı ilim ve üstün muhâkeme gücü sayesinde, Sîdî 

Muhtar gözde bir öğrenci konumuna yükselmiştir.237 

1.1.4.4. Şeyh Ali b. Necib 

Şeyh Ali b. Necib, Küntî kabilesi için Şeyh Sîdî Emin Zî'n-Nikab'dan sonra en 

büyük âlim ve lider olarak kabul edilmiştir. Şeyh Sîdî Emin Zî'n-Nikab aynı zamanda 

                                                           
235 Birgün Şeyhi Ehe el-Kelharemî, Sîdî Muhtarı yanına çağırıp: “sana karşı yapılan bu kıskançlık ve 

haksızlık öyle bir seviyeye ulaştı ki artık ben de seni korumaktan aciz kaldım” diyerek nasihat eder. 

Hocasının nasihatinden sonra o medreseden ayrılıp Timbuktu şehrine gider. Gittiği şehrin havasının 

sertliği Sîdî Muhtar’ı hasta eder. Hastalığı fazla devam etmeden iyileşen Sîdî Muhtar, ilim talebi için 

Timbuktu şehri içinde birkaç gün ve gece dolaşıp durur. Timbuktu halkı Sîdî Muhtar’ı tanımadığı için 

misafir eden de olmaz. Taki el-Küveynehînî isminde birisiyle karşılaşıncaya kadar. Hamdî Ahmed, er-

Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 108. Muhammed Halife babası Sîdî Muhtar’ın 

yaşadığı bu olayı şöyle ifade eder: “Günlerce babami misafir eden olmaz. O, şehir içerisinde dolaşıp kalır, 

taki Allah el-Küveynehînî isminde birini onun karşısına çıkarıncaya kadar. Babam o kişiyle tanışıp onun 

evinde bir müddet misafir kalır. Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 27; Hamdî Ahmed, er-

Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 108. 
236 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 108. 
237 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 51; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-

sûfiyye bi Azavad, 108; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-

Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, 

Cezayir 2018-2019. 



53 
 

 

Şeyh Ali b. Necib'in hocası ve mürşididir. Şeyh Ali b. Necib, ilmiyle amel eden, sâlih 

müttaki ve donanımlı bir mürşitti. Aynı zamanda Allah dostu ve sünnet ehli olan Şeyh 

Ali b. Necib, 1156/1743 tarihinde yanına aldığı Sîdî Muhtar'ı yetiştirmiştir. Sîdî Muhtar, 

ilmi eğitimiyle birlikte Kâdiriyye tarîkatına göre seyr-ü sülûkunu tamamlamış ve 

şeyhinden ilim ve tarîkat icâzetlerini birlikte almıştır. İcâzetini aldıktan sonra şeyhi 

tarafından Küntî kabilesine mürşid olarak görevlendirilmiştir.238 

Muhammed Halife, babası tarafından Şeyh Ali b. Necib'den tarîkat dersleriyle 

birlikte çeşitli ilim dallarında dersler aldığını ifade eder. Babasının Şeyh Ali b. Necib'in 

yanında okuduğu eserlerin isim listesini “ed-Derâif ve’t-Telâid” adlı kitabında şu 

şekilde sunar: 

“Tefsîrü’l-Celâleyn”, “el-Lübâbü’t-te’vîl fî me‘âni’t-tenzîl”, “Me‘âlimü’t-tenzîl”, 

“el-Muharrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-‘azîz”, “Medârikü’t- tenzîl ve hakâ’iku’t-

te’vîl”, “Envârü’t- tenzil”, “el-Verakât fî usûli’l-fıkh”, “Câmi‘u’l-Usûl li-ehâdîsi’r-

Resûl”, “Cem‘u’l-cevâmi‘“, “el-Câmi‘u’s-sağîr ve el-Cami‘u’l-kebîr”, “el-Kâfiye”, “eş-

Şifâ bi-ta‘ rîfi hukuki (fî şerefi)’l-Mustafâ”, “Tenkîhu’l-fusûl fı’l-usûl”, “Keşfü’l-gumme 

‘an cemî‘i’l-ümme”, “Kütüb-i Sitte’nin”, “et-Terğîb ve et-Terhîb”, “el-Ecrûmiyye ve el-

Ferîde”eserleridir.239 

Sîdî Muhtar, Şeyh Ali b. Necib'in medresesindeki öğrenciler içerisinde üstün 

başarıları ve nitelikleri ile seçkin bir öğrenci olarak tanınmıştır. Ayrıca, günlük ilmî 

eğitimini tamamladıktan sonra nefis terbiyesi için insanlardan uzaklaşarak inzivaya 

çekilmeyi bir görev olarak benimsemiştir.240 

Sîdî Muhtar'ın dikkate değer bir özelliği, farklı müderrislerden icâzetler almasıdır. 

Zira icâzet, onun için ilmin güvenilirliğini gösteren en büyük referans olarak kabul 

edilmiştir. Tasavvuf icâzeti konusunda ise şu özlü ifadeyi kullanar: “İcâzet teselsül 

yoluyla kişiyi büyük evliyâlara ulaştıran bir bağ olduğu için, şeyhimden aldığım en 

                                                           
238 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid 138; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-

sûfiyye bi Azavad, 109; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
239 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid 27; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-

sûfiyye bi Azavad, 109; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-

Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, 

Cezayir 2018-2019. 
240 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 27. 



54 
 

 

büyük hediye ve mürşidimden aldığım güvendir.”241 Bu düşünceye uygun olarak, Sîdî 

Muhtar, ilim ve tasavvuf alanlarında icâzetlerini şeyhi ve ustadı olan Şeyh Ali b. 

Necib'den almanın kendisini son derece mutlu ettiğini ifade eder.242 

1.1.4.5. Şeyh Ende Abdillah-i Velâtî 

Asıl adı Ende Abdillah b. Ahmed b. Ende Abdîllah b. Şeyh el-Velâtî el-Mahcubî 

olan bu kişi, ilim, irşad ve kadılık döneminde verdiği şeri hükümlerle tanınmıştır. 

Dünya mülküne sahip olmaktan uzak duran ve asla dünya için kaygılanmayan bir 

duruşa sahip olmuştur.243 

Kadî Ervan Seneypır, Abdillah-i Velâtî için şu ifadeleri kullanmaktadır: “O, 

kendisini Allah'a adayan, muhakkik bir âlimdi. Hükümlerinde adalet terazisinin sabit 

dengesi vardı. Fıkıh usulünü en iyi bilen ve fetvalarını nas kurallarına dayandıran bir 

zâttı. Zayıf bir delile dayanan fetvası dahi, ince zekâsının ve üstün anlayışının sonucu 

olarak ortaya çıkan doğru bir kararın ürünüydü. Akli kavrayışını nakli rivayetlerle 

birleştirip, muhakeme sonucunda bir karara varandı. Sadece rivayetleri ezberlemek 

yerine araştırır, tahkik eder ve muhakeme sonucunda karar verirdi. Sonuç olarak, sadece 

kuru bir nakilci değildi.”244 

Ende Abdillah’ın, “Lâmiyetü’z-Zekkâk” ismindeki eserine “Fekkü’l-Vesâk ala 

Lamiyetü’z-Zekkâk” isminde geniş bir şerh yazmıştır. Muhammed b Ali es-Senûsî bu 

şerh üzerine “İmdâdu’d-deyyâe fi üfüki akâidü’l-esfiya” adında ayrıntılı bir şerh yazmış, 

ancak ömrü bu kitabı tamamlamaya yetmemiştir.245 

Sîdî Muhtar, Şeyh Ende Abdillah el-Velati'nin yanında çeşitli eserler okumuştur. 

Bu eserler arasında el-Cüveynî’nin “el-Verakât fî usûli’l-fıkh” İbnü’s-Sübkî’nin 

                                                           
241 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 27. 
242 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 26; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-

sûfiyye bi Azavad, 109; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-

Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, 

Cezayir 2018-2019. 
243 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
244 Muhammed Muhtar Veldi Ebâhe, Derâsâti fî târîhi’t-teşrî‘’l-İslâmî fî Moritanya, el-Matbaatu’l-

Resmiyye lil Cumhuriyeti Tunus 1981, 45-46; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-

sûfiyye bi Azavad, 110. 
245 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 111; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



55 
 

 

“Cem‘u’l-cevâmi‘“ İbnü’l-Hâcib’in “el-Kâfiye” Karâfî’nin “Tenkîhu’l-fusûl fı’l-usûl” 

“Kavâ‘idu’l-Mencûrî” kitapları bulunmaktadır. Sîdî Muhtar'ın eğitim hayatında 

özellikle tanınmış hocalardan Şeyh Ali b. Necib'in ardından son üstadı olarak Şeyh 

Ende Abdîllah el-Velâtî246 önemli bir rol oynamıştır. Şeyh Ende, 1172/1758 tarihinde 

vefat etmiştir.247 

Kaynaklar ve araştırmalar, Sîdî Muhtar'ın eğitim sürecinin yukarıda bahsedilen 

hocalarla sınırlı olmadığını göstermektedir. Bu hocalar, Sîdî Muhtar'ın ilim, irfan ve 

tasavvufî açıdan en çok faydalandığı önemli âlimlerdir. O, yeteneklerini geliştirmek ve 

çeşitli ilim ehlinin kendilerine özgü yöntemlerini öğrenmek için birçok âlimden istifade 

etmiştir. Ancak bu âlimler arasında Sîdî Muhtar'ın hayatına yön veren ilmî rehberliğinin 

yanı sıra mürşidi olan Şeyh Ali b. Necib özel bir yer tutmaktadır. Sîdî Muhtar, şeyhinin 

ilmi derinliğinden etkilenerek daha önce okuduğu kitapları, hocası ve mürşidi Şeyh Ali 

b. Necib'in rehberliğinde tekrar okuma ihtiyacı duymuştur. Şeyhinin eğitim halkasında 

ilim almayı en yüksek bir fazilet olarak görmüştür.248 

Sîdî Muhtar, ilmî eğitimini bitirdikten ve tasavvufî yolculuğunu tamamladıktan 

sonra Azavad'a geri dönmüştür. Ancak, bu yeni dönem onun için zorluklarla doludur. 

Uzun yıllar boyunca Azavad'dan uzak kalan Sîdî Muhtar, ilim erbabı arasında pek 

tanınmamaktadır. Bu durum, başlangıçta âlimler arasında olumsuz tutumlar ve 

tepkilerle karşılaşmasına sebep olmuştur. Ancak kısa bir süre içinde, ilmî ve tasavvufî 

kişiliğiyle öne çıkan Sîdî Muhtar, Azavad'daki âlimlerin dikkatini çekmiştir. Kendi 

alanında uzmanlığını kanıtlaması ve istikrarlı çalışmaları, Azavad'da ilmî ve tasavvufî 

yönden güçlü bir konum edinmesine yardımcı olmuştur. Bu şekilde, Sîdî Muhtar ilim ve 

tasavvuf alanında verdiği değerli katkılarla tanınan ve saygı duyulan bir âlim olarak 

Azavad'da iz bırakmıştır.249 

                                                           
246 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 111. 
247 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
248 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
249 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



56 
 

 

1.1.5. Tarîkata İntisâbi 

Sîdî Muhtar'ın Kâdiriyye tarîkatına intisabı, hocası Şeyh Ali b. Necib'in 

rehberliğiyle gerçekleşmiştir. Hocasının yanında aldığı ilmî eğitimle birlikte, Kâdiriyye 

tarîkatının seyr-u sülûkunu tamamlayarak ilim ve halifelik icâzetlerini almıştır. İcâzetini 

aldıktan sonra, şeyhi tarafından Küntî kabilesine mürşid olarak görevlendirilmiştir.250 

1.1.6. Tarîkat Silsilesi 

İslâm tarihinde, Hz. Resûlullah'ın (s.a.v) vefatından sonra, İslâmî ilimlerde tedvin 

dönemi başlamıştır. İslâmî ilimlerin çeşitli dallarında faaliyet gösteren ilim erbabı, 

kendi görüş ve fikirlerini Hz. Peygamber'den aldıklarını ispatlamak amacıyla silsileler 

oluşturmuşlardır. Her âlim, ortaya koyduğu bilgi ve düşüncelerini, bu silsileler 

üzerinden Kur'an ve Sünnete dayandırarak temellendirmeye çalışmıştır. Bu düşünce 

yaklaşımı, isnâdın İslâm medeniyeti içerisinde yer edinmesine neden olmuştur. 

Tasavvuf alanında oluşturulan bu silsile, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ali üzerinden Hz. 

Resûlullah'a dayandırılmıştır.251 

Sîdî Muhtar’ın müntesip olduğu Kâdiriyye tarîkatının Hasan-ı Basrî üzerinden Hz. 

Peygambere ulaşan silsilesi şu şekildedir: 

1. Hz. Muhammed (s.a.v) 

2. İmam. Ali b. Ebi Talip (v. 40/661) 

3.  el-Hasan’ul-Basrî (v. 110/728): Tabiin döneminin meşhur âlimlerinden biridir. 

Hicrî 21 tarihinde Medine'de doğmuştur. Tefsir ve kıraat ilimlerinde önemli bir 

ekoldür. “ez-Zühd”, “el-İstığfârâtü’l-münkize mine’n-nâr”, “Şurutul imâme”, 

“el-Ferâ’iz”, “et-Tefsîr”, “ Risâle ilâ ‘Abdülmelik”, “ Risâle fî fazlı Mekke” 

adında eserler kaleme almıştır.252 

                                                           
250 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid 138; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-

sûfiyye bi Azavad, 109; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
251 Hamdi Kızıler, Ahmed Câhidî Efendi ve Tasavvuf Anlayışı, (Doktora Tezi), Ankara 

Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü Tasavvuf Tarihi Anabilim Dalı, Ankara 2004, 83. 
252 Uludağ, “Hasan-ı Basrî”, DİA, İstanbul, 1997, XVI, 293-301; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-

telâid,163. 



57 
 

 

4. Maruf-i Kerhî (v. 200/815): Bağdat'ta doğup Bağdat'ta vefat etmiştir. Kendi 

zaviyesinin içine defnedilen Maruf-i Kerhî'nin kabri üzerine bir cami inşa 

edilmiştir.253 

5. Serî es-Sakatî (v. 253/867): Hicrî 155 tarihinde Bağdat'ta doğmuş bir zahiddir. 

Zühd ve takvâ yaşantısıyla tanınan Serî es-Sakatî'nin kabri, Cüneyd el-

Bâğdâdî'nin kabrinin yanında yer almaktadır.254 

6. Cüneyd-i Bağdadi (v. 297/909): Bağdat şehrinde doğan Cüneyd-i Bağdadi’nin 

cenaze namazına 60.000 kişinin katıldığı rivayet edilmektedir.255 

7. Ebû Bekir eş-Şiblî (v. 334/946): Sâmarâ'ya bağlı olan Şibliye'de doğmuştur.256 

8. Şeyh Muhammed eş-Şenbekî (?): Şeyh Ebû'l-Vefâ ve eş-Şeyh Âzâz gibi önemli 

âlimlerin hocası ve mürşididir.257  

9. Şeyh Tacu'l-Ârifîn Ebû'l-Vefâ el-Bağdâdî (v. 501/1107): Irak'ın Kusan şehrinde 

hicrî 417 tarihinde doğmuştur. “er-Risâle” ve “Hulâsatu'l-tevhîd fî kavâ 'idi't-

tasavvuf” isimli iki kitabı olduğuna dair rivayetler bulunmaktadır.258 

10. Abdulkâdir-i Geylânî (v. 561/1166): Hazar Denizi yakınındaki Gîlân'a bağlı 

Neyf'te doğmuştur. Yaklaşık bin kadar eseri olduğu rivayet edilmektedir. 

Tasavvuf alanında “el-Gunye”, “el-Fethu'r-râbbânî ve'l-feyzu'r-rahmânî” ve “el-

füyüzâtü'r-râbbânîye fî evrâdi'l-Kâdiriyye” gibi eserleri bulunmaktadır.259 

11. Şeyh Ali b. Heyte (v. 580/1185): Şeyh Ebû Necîp es-Sühreverdî ve ibni Müsafir 

gibi önemli âlimlerin hocasıdır.260 

12. Şeyh Sefau'd-dîn b. en-Necîp es-Sühreverdî (v. 563/1168): İran'ın Sühreverd 

kasabasında doğmuştur. Dicle nehri kenarında bulunan medresesinin 

müştemilatına defnedilmiştir.261 

                                                           
253 Reşat Öngören, “Şeyh Ma‘rûf-i Kerhî”, DİA, Ankara 2003, XXIIX, 67-68; Muhammed Halife, ed-

Derâif ve’t-telâid,163; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
254 Uludağ, “Serî es-Sakatî”, DİA, İstanbul, 1997, XXXVI, 564-565; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-

telâid,162; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
255 Süleyman Ateş, “Cüneyd-i Bâğdâdî”, DİA, İstanbul 1993, IIX, 119-121; Muhammed Halife, ed-Derâif 

ve’t-telâid,162; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
256 Gürer, “ Şiblî Ebû Bekir”, DİA, İstanbul 2010, XXXIX, 125-126. Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-

telâid, 161; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
257 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 161. 
258 Ahmet Yaşar Ocak, “Ebû’l-Vefâ el-Bağdâdî” DİA, İstanbul 1994, X, 347-348; Muhammed Halife, ed-

Derâif ve’t-telâid,159; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
259 Uludağ, “Abdulkâdir-i Geylânî” İstanbul 1988, 234-239; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-

telâid,155; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
260 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,157. 



58 
 

 

13. Şeyh Muhyeddin b. Arabî el-Hatemî (v. 638/1241): Hicrî 560 tarihinde 

Endülüs'ün Mürsiye şehrinde doğmuştur. Osman Yahyâ tarafından yapılan 

doktora çalışmasında, yaklaşık 850 esere sahip olduğu tesbit edilmiştir. Bu 

eserlerin 245 tanesi günümüze ulaşmıştır. Tasavvuf alanında önemli eserleri 

arasında “el-Fütûhâtu'l-Mekkiye” ve “Fusûlü’l-Hikem” bulunmaktadır. 

Dımaşk'ta vefat eden Şeyh Muhyeddin, Kâdi ibnü'z-Zekî kabristanına 

defnedilmiştir. Daha sonra Yavuz Sultan Selim, kabrinin üzerine türbe ve yanına 

cami ile tekke inşa ettirmiştir.262 

14. el-Kutub Abdüsselam b. Meşîş (v. 623/1226): Hz. Hasan'ın soyundan geldiği 

söylenen bir zâttır. İbn Ebû Tavâcîn taraftarları tarafından şehit edilen 

Abdüsselam b. Meşîş’in türbesi, Fas'ın sarp bir bölgesinde bulunmaktadır. 

Kabrin bulunduğu yer, bir nevi harem bölgesi olarak kabul edildiği için gayri 

Müslimlerin türbeye yaklaşmalarına izni verilmemektedir.263 

15. Ebû'l-Hasan eş-Şâzelî (v. 656/1258): Kuzey Afrika'nın Gamâre şehrinde 

doğmuştur. Şâzeliyye tarîkatının kurucusu olan Hasan eş-Şâzelî kendi adına 

herhangi bir eser kaleme almamıştır. “Niçin hiç eser telif etmediniz?” sorusuna 

“Benim eserlerim dostlarım ve müridlerimdir” şeklinde cevap vermiştir.264 

16. Şeyh Ebî Hamid b. Muhammed el-Gazalî (v. 505/1111): İran'ın Tûs şehrinde 

doğmuştur. Yaklaşık beş yüz eser telif ettiği söylenir. Önemli eserleri arasında 

“İhya-u Ulumi'd-Din”, “el-Münkizu mine'delale”, “Mekaasidü'l-Felasife” ve 

“Kimyaî saadet” bulunmaktadır.265 

17. Şeyh Ebû Mûsâ b. Yusuf Nasiru'd-din el-Meşeddâlî (v. 620/1223).266 

18. Şeyh Muhammed b. Ebû Bekir et-Ticîbî (v. 781/1379): İbni Mezrûk lakabıyla da 

tanınmaktadır. Önemli eserleri arasında “el-Müsnedü’ş-şahîhu’l-Hasan”, 

“Tusîru’l-merâm fi şerhi umdeti’l-ahkâm” ve “Şerhu’ş-Şifa” yer almaktadır.267 

                                                                                                                                                                          
261 Öngören, “Sühreverdî Ebü’n-Necîp” İatanbul 2010, XXXVIII, 35-26; Muhammed Halife, ed-Derâif 

ve’t-telâid,155-156. Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
262 Muhammed Erol Kılıç, “İbnü’l-Arabî Muhyiddin”, DİA İstanbul 1999, XX, 520-521; Muhammed 

Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,155; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
263 Uludağ, “Abdusselâm b. Meşîş el-Hasenî” DİA İstanbul 1988, 302; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-

telâid,155; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
264 Özel, Şâzeliyye, XXXVIII, 387-390. Tek, 301-304; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,151; 

Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
265 Çağrıcı, “Gazzâlî”, istanbu 1996, XIII, 515-516; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,150; 

Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
266 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,150; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 



59 
 

 

19. Ebû Bekir b. Arabî (v. 543/1149): Yaklaşık olarak seksen sekiz eser kaleme 

aldığı rivayet edilmektedir. Bu eserler arasında “Ahkâmü’l-Kur’ân”, “Ârızâtu’l-

ahvezî” ve “Kânûnü’t-te’vîl” isimli eserler bulunmaktadır.268 

20. Ebî'l-Abbas Sîdî Abdurrahman es-Sa'lebî (v. 820/1417): Sa'lebî kabilesine 

mensup bir âlim ve sûfîdir. İlim tahsili ve tarîkat dersleri almak amacıyla Mısır, 

Hicaz, Şam, Mekke ve Medine'ye seyahatlar gerçekleştirmiştir. İlim tahsilinden 

sonra hayatının sonuna kadar Afrika'da ilim ve tarîkat dersleri vermiştir. 

Günümüzde Sa'lebî’nin türbesi, Afrika'nın önemli ziyaret yerlerinden biri olarak 

bilinmektedir.269  

21. el-Hafız Celâleddin es-Seyid Abdurrahman b. Ebîbekir es-Süyûtî (v. 911/1505): 

Yaklaşık altı yüz eseri olduğu rivayet edilmektedir. Bu eserler arasında “el-

Burhan fî 'ulümu'l-Kur'an”, “el-İtkan fî 'ulümu'l-Kur'an”, “ed-Durru'l-mensur 

fî't-tefsîr bi'l-me'sur”, “Cem‘ul Cevâmi”, “el-Câmi‘u's-sağîr” ve “el-Cami‘u'l-

kebir” gibi önemli eserler yer almaktadır.270 

22. Sîdî Muhammed b. Abdülkerim el-Muğîlî et-Tilimsânî (v. 940/1534): Cezayir'in 

batısında yer alan Tilimsân şehrinde doğmuştur.271 

23. Sîdî Ömer eş-Şeyh (v. 960/1553): Toplum içerisinde “eş-Şeyh” lakabıyla 

tanınan bir şahsiyettir.272 

24. Şeyh Sîdî Ahmed el-Feyrem (v. 950/1543): İnsanlar ve cinlerden talebelerinin 

olduğu rivayet edilen âlim bir zâttır. 273 

25. Şeyh Sîdî Muhammed er-Rekkâd (v. 994/1586): Annesi büyük âlim ve sûfî olan 

Sîdî Ahmed b. Sîdî Ebubekir b. Sîdî Ahmed el-Bekkaî'nın kızıdır.274 

26. Sîdî Ahmed b. Sîdî Muhammed er-Rekkâd (v. 1006/1598): Tevât şehrinde Küntî 

kabilesine ait en büyük zaviyeyi inşa etmiştir. “el-İrşad” isimli eser, önemli 

çalışmalarından biridir.275 

                                                                                                                                                                          
267 Saffet Köse, “İbn Mezrûk el-Hattîb”, DİA İstanbul 1999, XX, 186-187; Muhammed Halife, ed-Derâif 

ve’t-telâid,150; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
268 Ahmet Baltacı, “İbnü’l-Arabî Ebû Bekir”, DİA İstanbul 1999. XX, 491-492; Muhammed Halife, ed-

Derâif ve’t-telâid,149; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
269 Muhammed, ed-Derâif ve’t-telâid,149. 
270 Halit Özkan, “Süyûtî “ DİA, İstanbul 2010, XXXVIII, 188-190; M. Suat Mertoğlu, “Süyûtî “ DİA, 

İstanbul 2010, XXXVIII, 201-202; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,148-149; Muhammed Halife, 

Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
271 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,148; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
272 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,148; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
273 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,145; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
274 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,145; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 



60 
 

 

27. Şeyh Sîdî Ali b. Sîdî Ahmed b. er-Rekkâd (v. 1119/1707).276 

28. Şeyh Sîdî Ahmed Halife b. Sîdî Ömer (v. 1092/1681).277 

29. Şeyh Sîdî Emin zî'l-Nikâb b. Sîdî Ömer b. Sîdî Ahmed (v. 1116/1704).278 

30. Şeyh Sîdî Ali b. Necib b. Muhammed (v. 1170/1757).279 

Bu tasavvuf silsile zinciri incelendiğinde dikkat çeken önemli bir husus göze 

çarpmaktadır. Sîdî Muhtar'ın isim ve nesebi başlığı altında sunulan atalarından 

bazılarının tasavvuf silsilesinde de yer alması, Sîdî Muhtar'ın soyunun ilim ve tasavvuf 

alanında yetkin ve liyakat ehli bireylerden oluştuğunu göstermektedir. Özellikle, Şeyh 

Sîdî Ömer'den başlayarak Şeyh Sîdî Emin b. Ömer'e kadar uzanan tarîkat zinciri, Küntî 

kabilesi mensupları ve Sîdî Muhtar'ın büyük dedelerini içermektedir. Bu durum, Sîdî 

Muhtar'ın ailesinin, tasavvuf geleneğini başarılı bir şekilde sürdürdüğünü ve ilim ile 

irfan konularında öne çıkan köklü bir aile geleneğinin varlığını ortaya koymaktadır. 

1.1.7. Halife ve Öğrencileri 

İlim ve tarîkat geleneğinin sürekliliği için öğrenci ve halîfe yetiştirmek, büyük bir 

öneme sahiptir. Bu bilince sahip olan Sîdî Muhtar, birçok öğrenci ve halîfe yetiştirme 

gayreti içinde olmuştur. Yetiştirdiği talebeler sayesinde Kâdiriyye tarîkatı ve medrese 

eğitimi, Afrika kıtasında günümüze kadar kesintisiz olarak devam etmiştir. Sîdî Muhtar, 

halîfelerini ilim ve tasavvuf konusunda kâmil olan kişiler arasından seçmesiyle, ilim ve 

tarîkatın sürekliliğini daha da güçlendirmiştir. Özellikle tarîkat hilâfetini ilim ehline 

verme konusunda son derece hassas davranmıştır. Kaynaklarda, hilâfet verdiği kişilerin 

sayıları net olarak belirtilmemekle birlikte, Sîdî Muhtar'ın yanında ilim tedrisatı ve 

tarîkat sülûkünü tamamlayarak icâzet sahibi olan önemli talebelerinden sadece birkaç 

tanesini hakkında bilgi vermeyle yetineceğiz. 

                                                                                                                                                                          
275 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,142; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132. 
275 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,140. 
276 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,140. 
277 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,140. 
278 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid,139. 
279 ‘Akbânî, en-Nefahâtu’l-bahiye fî efnai’ş-Şecereti’l- Küntîyye, 67; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-

telâid,138; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd,132; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 

'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtar Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, 

Cezayir, 1432/2011. 



61 
 

 

1.1.7.1. Muhammed el-Halife el- Küntî 

Muhammed, zeki ve takvâ sahibi olması nedeniyle küçük yaşlardan itibaren 

babasının sevgisini kazanmıştır. Bu özellikleri sebebiyle, babası hayattayken onu 

kendisine halife olarak atamıştır. Sîdî Muhtar'ın (1226/1811) vefatıyla birlikte Küntî 

kabilesinin siyasî ve mânevî liderlik görevi Muhammed Halife'ye geçmiştir. O, bu 

görevi on beş yıl boyunca sürdürmüş ve 1241/1826 tarihinde vefat etmiştir.280 

Muhammed Halife'nin hayatıyla ilgili daha fazla bilgi “Sîdî Muhtar’ın Çocukları” 

başlığı altında vermiştik. 

Muhammed Halife, babası Sîdî Muhtar gibi kendisinden sonra birçok eser ve 

mürid bırakmıştır.281 Muhammed Halife'nin yazdığı ve günümüze ulaşan önemli eserler 

şunlardır: 

- “et-Terâif ve’t-Telâyid fî menâkibî’ş-şeyheyni el-vâlid ve’l-vâlidat”: Bu eserde 

Muhammed Halife, kerâmet konusuna ve özellikle babası ve annesinin 

gösterdiği kerâmetlere geniş bir şekilde yer vermiştir. Ayrıca, babasının 

tasavvufi görüşlerinden bazılarını da bu eserde paylaşmıştır.282  

- “er-Risâletü’l-Ğalâviyye”: Bu eserde, Küntî kabilesinin tarihi ve Kuzey 

Afrika'da bulunan bazı kabilelerin tarihçesi ele alınmıştır.283 

- “er-Ravdü’l-hasîb fî şerhi nefhi’t-tayyibe fî’s-selâti ala’n-Nebiyyi’l-Habîb” 

- ‘“‘İlmi’l-yakîn ve sünenü’l-müttekîn” 

- “Cunnetü’l-mürid düne’l-merîd”: Bu eser, Muhammed Halife'nin tasavvufi 

görüşlerini içermektedir.284 

- “el-Fütûhâtü’d-diniyye bi-şerhi’t-tesliyyeti’n-nâsıriyye” 

- “Risâle fî neshi be‘dü’l-velâte” 

- “er-Risâle ile’l-emîr Ahmed el-Fulânî” 

                                                           
280 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 116; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019.  
281 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 11; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-

Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, 

Cezayir, 1432/2011. 
282 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 
283 Şeyh Sîdî Muhammed Halife b. Şeyh Sîdî Muhtar el-Küntî el-Vafi, er-Risâletu’l-Galeviyye ve Risâletu 

fî nesbi İdo eş-Şerkıyîn, thk. Abdullah b. Sîdî Mahmud el-Hacî, Muhammed el-Hamisî es-Süveysî 

Üniversitesi Afrika Ensütüsü, Matba‘atu Kûser, er-Ribat Afrika 2003.  
284 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd. 



62 
 

 

- “en-Nebzetü’d-Dafîyye” 

- “el-Fevâidü’n-nûrâniyye” 

- “el-‘Akdu’n-Nezîm”285  

Sîdî Muhtar, oğlu Muhammed Halife'ye ilim tahsili yapması ve ilim için her türlü 

zorluğa karşı sabır göstermesi yönünde vasiyette bulunmuştur. Bu vasiyete uyması 

halinde Muhammed Halife'nin ilmî cihadını başarılı bir şekilde yerine getirmiş olacağını 

ifade etmiştir.286 Ayrıca, sözlü vasiyetin yanı sıra yazılı olarak da şu metni kaleme 

almıştır: 

“Oğul, hayatta öncelikli olarak değer vermen gereken en önemli unsur ilimdir. 

İlimle yoğun bir şekilde meşgul olduğun sürece, diğer hiçbir şeyin sana 

sağlayamayacağı bir lezzet elde edersin. İlimdeki hedefin, öğrendiğin bilgiyi pratiğe 

dönüştürmek ve daha da önemlisi, bu çabalarında ihlâslı olmaktır. Bu samimi gayretle 

hareket ettiğin takdirde, hedeflerine ulaşacak ve işlerinde başarı elde edeceksin. Ben de 

her zaman senin için şu duayı yapacağım: 'Allah'ım, ona doğru yolu göster ve o yolda 

sebatkâr kıl. Onu yanlış yollardan uzak tut. İlimle yapılan çabadan hoşnut ol ve zaferine 

yaklaştır. Ölünceye kadar ilim, rehberlik ve İslâm dini hizmetinde güçlü kılınması için 

ona yardım et.”287 

Muhammed Halife, babasının yazılı vasiyetnamesini en büyük hediye ve kutsal 

bir emanet olarak gördüğünü belirtir ve bu metni yanında sakladığını söyler.288 

1.1.7.2. Sîdî Ebyerî 

Sîdî Ebyerî b. Muhtar b. el-Heybe el-Ebyerî el-İnşâî, Kıble mıntıkasında Milâdî 

1770 yılında hayata gözlerini açan bir şahsiyettir. Tendeğ kabilesine mensup olan Sîdî 

Ebyerî, Evladî İnteşâyeyte kabilesinin bir kolu olan bir aileden gelmektedir. Ailesinin 

                                                           
285 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
286 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 42. 
287 Hârûn b. eş-Şeyh Sîdiyâ Bâbe, Kitabu’l-ahbâr, thk. Bâbe b. Hârûn, Neşru’l-Matbaatu’s-Sarî‘a, 

Nevâkeşûd 1998, 161; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 116-117; 

Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 42. 
288 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 28-32. 



63 
 

 

ilim ve irşad konularında uzman olmaları sebebiyle, küçük yaşlardan itibaren ilim ve 

tasavvufî hayata yönelmiştir.289 

Sîdî Ebyerî, ilk eğitimini Şeyh Harem b. Abdilcelil el-'Ulvî'nin rehberliğinde 

almaya başlamıştır. Sîdî Ebyerî, hocasının yanında temel kitapları okuduktan sonra, ilmi 

uzmanlık kazanma amacıyla otuz sekiz yıl süren bir ilim yolculuğuna çıkmıştır. Bu süre 

zarfında farklı ilim dallarında çeşitli âlimlerden eğitim alan Sîdî Ebyerî, ilmi ve hilafet 

icazetini önce Sîdî Muhtar'dan, ardından ise Sîdî Muhtar'ın oğlu Sîdî Muhammet 

Halife'den almıştır.290 

Sîdî Ebyerî, Sîdî Muhtar'ın yanında on altı yıl geçirerek onun ilim halkasından 

geçmiştir. Eğitim süresi boyunca en çok mutlu olduğu şey, hocasından tasavvuf eğitimi 

alması ve Kâdiriyye tarîkatına intisap etmesidir. Hocası ve mürşidi Sîdî Muhtar'ın 

vefatının ardından, ilim ve irşada hocasının oğlu Muhammed Halife'nin gözetiminde 

devam etmiştir. 

Sîdî Ebyerî, mürşidi ve hocası Sîdî Muhtar ile Muhammed Halife hakkında şu 

ifadeleri kullanır: “Allah'a şükürler olsun ki yıllar süren ilmi tahsilimin ardından, Sîdî 

Muhtar'ın rehberliğinde geçerek tam bir olgunluğa eriştim. Sîdî Muhammed Halife'nin 

gözetimi altında ise ilim ve irfanın zirvesine tırmanma fırsatını yakaladım.”291 

Sîdî Ebyerî, sevgisiyle dolu olduğu üstadı Sîdî Muhtar'a olan bağlılığını ve 

ulaştığı ilim seviyesini şu beyit ile ifade etmiştir: 

 292أياَم جَادَ بكَِ الزَمَانُ الأجُود  طَلَعتُْ ببِرُْجِكَ لِلْبرَِيةَِ أسْعدَ  

Zamanın sana cömertçe verdiği günler neticesinde 

                              Sende bulunan yüce kulelere sayende ulaştım. 

                                                           
289 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 117; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-

nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 11; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-

evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid 

Üniversitesi, Cezayir 2018-2019.  
290 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 117; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
291 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 117. 
292 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 117; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



64 
 

 

Bu beyitte “zaman” ifadesi, Sîdî Ebyerî'nin Sîdî Muhtar'ın eğitim halkasında 

geçirdiği on altı yıllık süreyi temsil etmektedir. “Yüce kuleler” ise, üstadının ilim ve 

irşad alanındaki birikimine atıfta bulunmaktadır. 

Uzun yıllar süren ilim tedrisatın ardından (1243/1827) yılında, memleketi Kıble'ye 

dönen Sîdî Ebyerî, öncelikle tarîkat mensupları için bir zaviye, ilim ehli için ise bir 

medrese inşa etmiştir. İnşa ettiği bu mekânlarda insanları eğitip irşad etmek macıyla 

faaliyet göstermiştir. Yürüttüğü çalışmalar sayesinde bölgede sevilen ve saygı gören bir 

âlim olarak öne çıkmıştır. Memleketin önde gelen âlimleri ve siyasî kişileri, Sîdî 

Ebyerî'nin faaliyetlerine destek sunmuşlardır.293 

Sîdî Ebyerî, kırk bir yıl süren ilmi, irfani ve irşadi hizmetin ardından (1284/1868) 

yaşamını yitirmiştir. Türbesi, Bûğâbe kabristanlığı içerisinde bulunmaktadır. Bugün, 

Sîdî Ebyerî'nin kabri, Müslümanlar tarafından sıklıkla ziyaret edilen önemli türbelerden 

biri haline gelmiştir.294 

Sîdî Ebyerî, kendisinden sonra birçok eser bırakmıştır. Bölgedeki medreseler ve 

âlimler tarafından önemli kabul edilen eserleri şunlardır: 

- “Tuhfetü’l-etfâl alâ lâmiyeti’l-ef‘âl”  

- “Risâle fî hukmi te‘limi’n-nisâ”  

- “Şerhu’s-suğrâ li’s-Senûsî”  

- “Şezâratü’l-ezkâr el-Mesâhabetu li’l-evzân”  

- “Fetevâ Mecmû‘a”  

- “Dîvânu’ş-şi‘ir”  

Bu eserler, Sîdî Ebyerî'nin bilgi ve düşüncelerini içeren önemli kaynaklar arasında 

yer almaktadır.295 

                                                           
293 Ahmed b. Emin Şınkıtı, el-Vesîd fi teracimi edübbaî Şınkîti,  361; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-

‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 118. 
294 Ahmed b. Emin Şınkıtı, el-Vesîd fi teracimi edübbaî Şınkîti,  361; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-

‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 118. 
295 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



65 
 

 

1.1.7.3. Hanne b. Emtâl 

Asıl adı Muhammed b. Muhammed el-Muhtar olan Hanne b. Emtâl,296 ilim ve 

irfan konularındaki katkılarıyla tanınmış bir şahsiyettir. Ayrıca, (XIII/19.) asrın aynası 

lakabıyla anılmıştır. Muhammed b. Muhammed, kendi döneminde birçok âlim ve ilim 

ehli tarafından saygı ve hürmetle karşılanmıştır. Toplum içinde ise büyük bir sevgi ve 

saygı görmüştür.297 

Hanne b. Emtâl, Sîdî Muhtar'ın önemli talebelerinden biridir ve diğer talebeler 

gibi sadece ilim eğitimi almamıştır. O, hocasından dinî ilimlerin yanı sıra seyr-ü sülük 

dersleri de almıştır. Hocasının faziletlerini anlatırken, onu “âlimlerin ârifi, şeyhlerin 

mürşidi, eğitimin en seçkin örneği ve toplumun lideri” gibi ifadelerle övmüştür. Hanne 

b. Emtâl, yöredeki fısk ehlinin hocasına etki edemeyeceğini ve ancak onun yanında 

gerçek bir hayat bulacağını belirtmiştir. Herkesin şeyh ve tarîkat lideri olabileceğini, 

ancak kendi şeyhinin onların gavsı konumunda olduğunu ifade etmiştir.298 Bu ifadeler, 

Hanne b. Emtâl'ın şeyhine olan bağlılığını ve saygısını göstermektedir. 

1.1.7.4. el-Âlimü’l-Cerârî 

Asıl adı Yahya b. Abdullah b. Mes'udü'l-Bekrî olan el-Cerârî, Sûse bölgesinde 

doğmuş ve orada büyümüştür. Sîdî Muhtar'ın himayesinde hadis ve fıkıh ilimleriyle 

ilgili kitaplar okuduktan sonra Kâdiriyye tarîkatına intisap etmiştir. Seyr-ü sülûkunu, 

Sîdî Muhtar'ın rehberliğinde tamamlayan el-Âlimü'l-Cerârî, 1260/1844 tarihinde vefat 

etmiştir.299 

1.1.7.5. Abdullah b. Mahmud 

Abdullah b. Mahmud, çocukluk yıllarından itibaren ilimle yoğun bir şekilde 

meşgul olmuştur. Aşırı bir arzu ve istekle, geceleri uykusuz kalarak ve gündüzleri ilimle 

uğraşarak, ilmi alanında derinlemesine bir çalışma içerisine girmiştir. Abdullah b. 

                                                           
296 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 11. 
297 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 119. 
298 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 119. 
299 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 119; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî Muhtar, 

Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 11. 



66 
 

 

Mahmud'un mürşidi konusunda farklı görüşlere rastlanmaktadır. Muhammed Halife'nin 

“el-Ğaleviyye” ve “el-Vesî” kitaplarında, Abdullah b. Mahmud'un babasının müridi 

olmadığı belirtilmiştir. Ancak, birçok kaynakta, Sîdî Muhtar'ın halifelerini sıralayan 

bilgilerde Abdullah b. Mahmud'un Sîdî Muhtar'ın halifesi olduğu ifade edilmektedir. 

Abdullah b. Mahmud, 1255/1839 tarihinde vefat etmiştir.300 

1.1.7.6. Ahmed b. Hamâdî b. Bûbû 

Ahmed b. Hamâdî b. Bûbû, 1190/1767 yılında doğmuştur. İlmi tahsilini birçok 

âlimin yanında gören Ahmed b. Hamâdî b. Bûbû, yirmi yaşında hafız olma başarısını 

göstermiştir. Tahsil ettiği ilim dalları arasında fıkıh, belâgat ve kelâm ilimlerine özel bir 

ilgi duymuş ve bu alanlarda derinlemesine çalışmıştır. İlim icazetini, üstadı Sîdî 

Muhtar'ın yanında üç yıl eğitim gördükten sonra almıştır. 

Ahmed b. Hamâdî, hak ve adalet prensiplerine büyük bir sevgi beslemiş, kibir ve 

riyadan ise nefret etmiştir. Hür ve köle arasında asla ayrım yapmamış, herkesi eşit 

görmüştür. Kendisine ikram edilmesini istememiş, mütevazı bir hayat sürmüştür. 

Herhangi bir kötülüğe maruz kaldığında öfke duymamış ve hasımlarıyla polemiğe 

girmekten kaçınmıştır. Dinî ve ilmî meselelerde müzakere ederken, nazik bir üslup 

kullanarak alçakgönüllü bir ses tonuna dikkat etmiştir. Bu özellikleri sayesinde insanlar, 

onun toplum içinde barış ve uzlaşma konularında gösterdiği başarıya hayranlık 

duymuştur. 

Latif fıtratına sahip olmanın yanı sıra, Allah yolunda cihad ve kelimetullâhın 

yüceltilmesi için büyük bir çaba harcamıştır. Hakkı hak olarak bildiği gibi, batılı da batıl 

olarak tanıyıp uzak durmuştur.301 

                                                           
300 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî 

Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 11. 
301 Muhammed Halife, Evsekı ‘ara’l-i‘tisâm lil ümerâi ve’l-vüzerâi ve’l-hükemâi, thk. Bâdî b. Bâyî b. 

Bâbâ, Şeriketi’l-Medineti’l-Münevvere lil Dabâ‘at ve’n-Neşir, Cidde 2000, 18; Hamdî Ahmed, er-

Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 120; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 11. 



67 
 

 

1.1.7.7. Muhammed el-Mâmî 

Asıl adı Muhammed b. el-Buhârî olan Muhammed el-Mâmî, 1206-1791 yılında 

doğmuştur. Sîdî Muhtar'ın yanında çeşitli ilimler okumuş ve bu alanlarda uzmanlaşarak 

âlimler arasında meşhur bir şahsiyet olmuştur. İmâm-ı Âzam'ı kendine örnek alarak 

ictihad kapısının açık olduğunu savunmuş ve birçok konuda ictihadlarda 

bulunmuştur.302 

Muhammed el-Mâmî'nin telif ettiği önemli eserler arasında şunlar bulunmaktadır: 

- “Kitâbü'l-Bâdiye”: Abdullah b. Hacı İbrahim'in yazdığı “Kitâbü'l-Bâdiye” ile 

aynı konuları içermektedir. Fetvalarının birbirine çok yakın veya benzer olması 

nedeniyle zaman zaman bu iki kitap birbiriyle karıştırılmıştır. 

- “Cemânü'l-Bâdiye” 

- “ed-Delfeyniye” 

- “el-Fetavâ”: Muhammed el-Mâmî, çeşitli konular üzerine verdiği fetvaları 

toplayarak kitap haline getirmiştir. 

Muhammed el-Mâmî, özellikle fetva konusunda son derece hassas ve isabetli 

fetvalar verme yeteneğine sahip olmuştur. Yöre âlimleri, Azavad bölgesinde fetva 

konusunda ondan daha isabetli ictihadlarda bulunan başka birinin olmadığını 

belirtmiştir. Özellikle Mâlikî Mezhebi üzerine yaptığı ictihadlar, yöre âlimlerinin 

takdirini kazanmıştır. Eserleri, Azavad bölgesinde başvurulacak temel kaynaklar 

arasında yer almıştır. Fetvaları ve görüşleriyle ekol olma niteliği taşıyan Muhammed el-

Mâmî, 1282/1865 tarihinde 74 yaşında vefat etmiştir.303 

Yukarıda adı ve kısa biyografisi verilen öğrenci ve müridlerin yanı sıra, Sîdî 

Muhtar'ın rahleyi tedrisatından geçen birçok öğrenci ve mürid bulunmaktadır. Ancak bu 

çalışmanın kapsamı düşünüldüğünde, bu kişilerin biyografilerine bu çalışma içerisinde 

yer vermek mümkün değildir. Bu nedenle sadece bazı talebeleri ve halifelerinin 

isimlerini vermekle yetinilecektir: 

- Şeyh Sîdî Abdullah Alevî 

                                                           
302 Muhammd en-Nâbeğe el-Galâvîye, Bûdalîhiyye, thk. Yahya b. el-Berâe, el-Mektbetü’l-Mekkiye ve 

Müessesetü’r-Reyyane, Beyrut 2004, 18; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve 

hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir 

Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
303 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 121. 



68 
 

 

- Şeyh Mustafa b. Arabî 

- Şeyh Kâdî b. el-Haci el-Feğeh 

- Şeyh Sîdî Muhammed b. Üveysî 

- Şeyh b. Emennâ  (ez-Zeynebî) 

- Şeyh Bâb el-Hây b. Muhammed b. eş-Şeyh (Ebdûklî)304 

- Şeyh Muhtar es-Sebâ‘i ed-Demeysî 

- Şeyh Ebât b. et-Tâlip305 

- Şeyh Ömer el-Barû 

- Ahmed Muhammed b. Dânîl306 

Verilen bu bilgiler ışığında, Sîdî Muhtar'ın hayatının çok yönlü ve hizmet ehli bir 

karaktere sahip olduğu anlaşılmaktadır. O, medresede müderrislik görevinin yanı sıra, 

tekkede mürşitlik yapmış, kendi kabilesi üzerinde liderlik rolü üstlenmiş ve yaklaşık üç 

yüz eser kaleme almış bir şahsiyet olarak öne çıkmıştır. 

1.1.8. Kerâmetleri 

Tasavvuf ehlinin hayatına bakıldığında, her sûfînin hayatında birçok kerâmetinin 

olduğu görülmektedır. Hatta bazı sûfîlerin yüzlerce ve binlerce kerâmeti olduğu ifade 

edilmektedir. Menâkıb kitaplarında, Muînüddîn-i Çiştî’nin dört bin civarında kerâmete 

sahip olduğu belirtilmektedir.307 

Sîdî Muhtar'ın kerâmetlerinin çeşitliliği ve çokluğu öğrencileri ve özellikle oğlu 

ve halifesi Muhammed Halife'nin eserlerinde detaylı bir şekilde anlatılmıştır.308 Ancak, 

onun menâkıb ve kerâmetlerinin tümünü bu çalışma içerisinde sunmak mümkün 

değildir. Bu nedenle, sadece bazı kerâmetlerine kısmi olarak yer vermekle yetineceğiz. 

                                                           
304 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 15. 
305 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
306 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-

meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 124; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-

evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid 

Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
307 Hâdım Hasan Şâh Zübeyrî, Muînü’l-ervâh, mühyi’l-evkâf, Ecmîr 1983, 315. 
308 Sîdî Muhammed, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 65; Sîdî Muhammed, ed-Derâif ve’t-telâid, 288. 



69 
 

 

1.1.8.1. Şeyh Ahmed Sîrî’nin Tayy-ı Mekâni 

Nebhânî, “Câmi‘u-Kerâmâti’l-Evliyâ” isimli eserinde, Sîdî Muhtar'ın halifesi olan 

Şeyh Ahmed Sîrî'nin şu menkıbesine yer verir: Şeyh Ahmed Sîrî, bir gün şeyhinin 

zaviyesinde otururken, memlekette bıraktığı akraba ve dostlarını özlemle düşünmüştür. 

İçinde bulunduğu bu özlem ve düşüncelerini hocası Sîdî Muhtar'a aktarır. Sîdî Muhtar, 

Ahmed Sîrî'nin anlattıklarını dinledikten sonra onun başını hafifçe sıkar. Hocası 

tarafından yapılan bu hareketten sonra Şeyh Ahmed Sîrî, kendisini memleketteki akraba 

ve dostlarıyla birlikte hisseder ve özlem giderdiğini ifade eder. Özlemi giderildikten 

sonra tekrar kendisinin zaviyede ve hocasıyla birlikte olduğunun farkına varır. 

Nebhânî, Şeyh Ahmed Sîrî'nin bu olayı yaşadığı mekân ile memleketi arasındaki 

uzaklığın yaklaşık kırk mil olduğunu belirtir.309 

Nebhânî, bu kerâmeti teyit etmek için kitabında şuna da yer verir: “Sîdî eş-Şerif 

Muhammed Abdülhay el-Fasî, hac dönüşü uğradığı Beyrut’ta etrafında bulunan 

topluluğa şöyle anlatır: 'el-Celâlî el-Değdûğî şeyhi ve hocası olan Şeyh Ahmed Sîrî’nin, 

kendi mürşidi Sîdî Muhtar’dan gördüğü “tayy-ı mekân” kerâmetini biz öğrencilerine 

anlattı ve şeyhini hasretle yâdetti.”310 

1.1.8.2. Ölen Hayvanın Diriltilmesi 

Sîdî Muhammed Abdülhay, Fas'taki Daru’l-Beyda’da, Muhammed b. el-Medenî 

tarafından aktarılan bir olayı ifade eder. Muhammed b. el-Medenî, Sîdî Muhtar ile 

birlikte yürürken, anneleri ölmüş ve cesedinin yanında sahipsiz kalan hayvan 

yavrularını gözlemlediklerini aktarır. Sahipsiz kalan yavruların durumunun onları 

derinden üzdüğünü ifade eder. Yaşanan bu üzüntüden sonra Sîdî Muhtar’ın ellerini açıp 

dua ettiğini anlatır. Gerçekleşen dua esnasında, ölmüş hayvanın dirildiğini ve kalkıp 

yavrularına sahiplik ettiğine şahit olduğunu dile getirir.311 

                                                           
309 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
310 Nebhânî, Kâdî Ebü’l-Mehâsin Yûsuf b. İsmâil b. Yûsuf eş-Şâfiî en-Nebhânî, Câmi‘u-kerâmati’l-

evliyâ, thk. İbrahin ‘Etûf, Daru’l-ma‘rife, Beyrut, II,  460. 
311 Nebhânî,  461. 



70 
 

 

1.1.8.3. Avuç İçine Bakarak Fetva Verme 

Muhammed Halife, bölgede bulunan diğer âlimler arasında fıkhî bir mesele ortaya 

çıktığında, insanlar babası Sîdî Muhtar'a başvurarak konu hakkında bilgi almayı tercih 

ettiklerini ifade eder. Muhammed Halife, sorulan soru veya çözümü istenen mesele ne 

türden olursa olsun, babasının hemen cevap verdiğini belirtir. Zira babasının sağ elinin 

avuç içine, sorulan sorunun cevabının mânevî olarak yazıldığını söyler. Muhammed 

Halife, çocukluk döneminde bir fetvanın babasının sağ eli içine yazıldığına şahit 

olduğunu ifade eder. Ancak o küçük yaşta olduğu için bu mânevî yazının anlamını 

çözemediğini belirtir. 

Muhammed Halife daha sonra, bu yazının aslında Allah tarafından babasına 

bahşedilen bir kerâmet olduğunu anladığını ifade eder. Bu olay, babasının ilmî ve 

mânevî bilgeliğiyle ilgili çevresindeki insanlar tarafından bir lütuf ve özel yetenek 

olarak kabul edildiğini belirtir.312 

1.1.8.4. Kuşlar Gibi Uçma 

Muhammed Halife, babası Sîdî Muhtar'ın kuşlar gibi uçabildiğini ifade eder. O, 

bir gün, tanımadığı bir kişinin babası Sîdî Muhtar'a meydan okuyarak şu isteği dile 

getirdiğini söyler: “Ben kuşlar gibi uçuyorum, aranızda benimle yarışabilecek biri var 

mı?” Bu isteği üzerine babası Sîdî Muhtar, yarışı kabul ettiğini belirtir. İkili arasında 

belirli bir yarış günü ve saati belirlenir. Belirlenen yarış gününde babası, başlangıçta 

normal bir yürüyüşle yarışa başladıktan sonra uçmaya başladığını ifade eder. Diğer 

kişinin ise yarış parkurunda bir süre koştuktan sonra uçmaya başlayabildiğini ve geride 

kaldığını söyler. Bir süre sonra, babasının uçuş hızını artırdığını ve rakibi ile arasındaki 

mesafeyi açtığını ifade eder. Yarış müsabakası dört kez tekrarlandığını ve her seferinde 

babasının rakibine büyük bir fark attığını belirtir. Özellikle son turu tamamladıktan 

sonra, rakibin yarış parkurunu tamamlaması için oldukça uzun bir süre beklemek 

zorunda kaldığını söyler. Muhammed Halife, bu kişinin yarışın ardından “Kuşlardan 

daha hızlı uçtuğumu düşünüyordum. Bir insanın beni geçeceğini hiç düşünmemiştim. 

                                                           
312 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 244. 



71 
 

 

Ancak artık inanıyorum ki Sîdî Muhtar gerçekten kerâmet sahibidir” şeklinde 

söylediğini ifade eder.313 

1.1.8.5. Muhammed Halife’nin Gördüğü Rüya 

Muhammed Halife, basıyla birlikte çıktığı bir yolculuğun ilk gecesinde virdini 

okuduktan sonra uyuduğunu söyler. Rüyasında, etrafında uçan büyük bir yeşil kuşun 

kendisine “Sen burada bulunanlar içinde en hayırlısısın” dediğini ifade eder. Rüya 

sırasında, bu kuşun şeytan olduğunu düşünerek ondan uzaklaşmaya çalıştığını belirtir. 

Sabah uyandıktan ve cemaatle sabah namazını kıldıktan sonra babasının tebessüm 

ederek “Muhammed, bu gece gördüğün rüyayı anlatır mısın?” dediğini ifade eder. 

Muhammed, gördüğü rüyanın pek önemli olmadığını babasına iletse de babasının 

rüyanın anlatılması gerektiğini söylemesi üzerine rüyayı olduğu gibi anlattığını ifade 

eder. Babası, anlatılan rüyayı dinledikten sonra “Muhammed, gördüğün şeytan değil 

melektir. Yolculuk ve yorgunluk hâlinde bile virdini terk etmediğin için bu makama 

eriştin” dediğini belirtir. Ardından, babasının müridlere dönerek şu sözleri söylediğini 

aktarır: “Ben Muhammed'in gördüğü rüyayı sizlerin de duyması için anlattırdım ki 

virdin ne kadar önemli olduğunu bilin” der. 

Muhammed Halife, babasının bu rüyayı açıklamasının onun kerâmeti olduğunu 

ifade eder. Bu olaydan sonra, babasıyla ilgili gördüğü diğer kerâmetleri bir kitap haline 

getirme kararı aldığını belirtir.314 

Sîdî Abdulhay, Kâdiriyye tarîkatının Küntî kabilesi temsilciliğiyle Fas'ın en ünlü 

tarîkatı haline gelen bir tarîkat olduğunu ifade eder. Bu tarîkatın mürşidi olan Sîdî 

Muhtar'ın, Fas ve Sudan'da en büyük evliyâlar ve açık kerâmetlerin sahibi olduğunu 

belirtir. Ayrıca, Sîdî Muhtar'ın kerâmet ehli olarak kabul edildiğini ve ilim ve tasavvuf 

ehli tarafından büyük saygı gördüğünü söyler.315 

Sîdî Muhtar'ın belirttiğimiz bu kerâmetlerin yanı sıra, birçok kerâmetinin olduğu 

bilinmekte ve bu kerametlerin bir kısmı oğlu Muhammed Halife'nin eserlerinde 

                                                           
313 Bûl Marty, Küntetü’ş-Şerkiyün, 51; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr 

Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011; Bûl 

Marty, Küntetü’ş-Şerkiyün, 51. 
314  Muhammet Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 112. 
315 Nebhânî, 461; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



72 
 

 

anlatılmaktadır. Ayrıca, Muhammed Halife'nin babası ve annesinden gördüğü 

kerâmetlerle ilgili olarak “ed-Derâif ve’t-telâid fî menâkibi ve kerâmâti’ş-şeyhân, el-

vâlide ve’l-vâlid” isimli ve büyük hacimli bir eser yazmıştır. 

1.1.9. Mezhebi 

Mezhep tassubu, Şinkît şehri ve Azavat bölgesindeki âlimler arasında uzun dönem 

önemli bir tartışma konusu olmuştur. Bu tartışma, dinî emir ve hükümlerin nasıl 

anlaşılması ve uygulanması gerektiği konusunda farklı görüşleri içermektedir. 

el-Müceydiri316 ve takipçileri, dini emir ve hükümlerin Kur'an ve sünnet 

tarafından açıkça belirlendiğini ve açıklandığını savunmuşlardır. Bu perspektife göre, 

herhangi bir mezhebe bağlı olmanın gerekli ve zorunlu olmadığı düşünülmüştür. Bu 

âlimlere göre, dinî hükümleri anlamak için doğrudan Kur'an ve sünnete başvurmak 

mümkündür. 

el-Müceydiri, mezhepler arasındaki ihtilafların doğru bir durum olmadığını 

savunmuştur. Ona göre, toplumda yaygın olan “Ümmetin arasındaki ihtilaflar 

rahmettir”,317 “müctehidler füru‘larda isabet etmiş”,318 “âlimleri taklit kişiyi selâmete 

götürür” gibi hadisler, Kur'an'ın ilkelerine aykırıdır vegeçerli değildir. 

el-Müceydiri, özellikle kendi dönemindeki âlimlerin taassupları nedeniyle 

insanları bir mezhebe çağırıp mezhepçilik yaptıklarını belirtmiştir. Bu tür davranışların 

Allah tarafından kabul edilemeyeceğini ifade etmiştir. Ayrıca, İmam Şâfî, İmam Hanefî, 

İmam Mâlik ve İmam Hanbel gibi büyük imamların hayatta olmaları durumunda, bu 

görüşleri savunanlara karşı büyük tepki göstereceklerini söylemiştir. el-Müceydiri, bu 

büyük imamların görüşlerinin iddia edilenlerden farklı olduğunu savunmuştur. 

                                                           
316 el-Müceydiri b. Habibullah 1204/1790 asıl adı Muhammed’dır. Afrika'da Muhammed ismi genellikle 

Muhammez olarak kullanıldığından, bu âlime Müceydiri isminin yanında çoğunlukla Muhammez de 

denilmiştir. Yöre halkı ve diğer âlimler topluluğu, ilmi mükemmelliği sebebiyle Müceydiri'yi dört büyük 

âlimden biri olarak tanımıştır. Muhtar b. Bûno, Müceydiri için “hak ettiği değere yükseltilmesi ve saygı 

görmesi gereken bir âlimdir” ifadesini kullanmıştır. Muhtar b. Bûno, Yakubi kabilesinden olup 

Müceydiri'nin seçkin talebelerinden biridir. Bkz. Şınkîtı, el-Vesîd fi teracimi edübbaî Şınkîti, 218-219. 
317 Zeynüddîn Muhammed Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn b. Nûriddîn Alî el-Münâvî el Haddâdî, Feyzü’l-Kadîr 

şerhu’l-Câmi‘i’s-sağîr, thk. Hamdî ed- Demertâş Muhammed, Mekke-Riyad 1998, I, 210-212; Cüveynî, 

Ebu’l-Me‘âlî Abdulmelik b. Abdullâh, el-Burhân fî usûli’l-fıkh thk. Abdulazîm Mahmûd ed-Dîb, I-II, 

Mansûra 1997, 30. 
318 Abdülazîz el-Buhârî, Alâuddîn Abdulazîz b. Ahmed b. Muhammed el-Buhârî, Keşfu'l-esrâr ‘an usûli 

fahril İslâm el-pezdevî, Beyrut 1414/1994. II, 381. 



73 
 

 

Ayrıca, mezhep taraftarlarının uygulamakta oldukları “Bir mezhepten diğer 

mezhebe geçme, aynı anda dört mezhebi taklit etme, bir konuyu bir mezhebe göre taklit 

etme ve başka bir konuyu başka bir mezhebe göre taklit etme” gibi davranışların caiz 

olmadığını ifade etmiştir.319 

Öte yandan, Mâlikî Mezhebi'ne mensup olan Muhammed el-Mamî320 ve 

Muhammezen Fâle b. Metâlî321 gibi âlimler, âyetlerin ve hadislerin en iyi şekilde tefsir 

ve yorumlanmasının müçtehit imamlar tarafından gerçekleştirilebileceği görüşünü 

benimsemişlerdir. Bu âlimlere göre, dinî hükümlerin anlaşılması ve yorumlanması 

konusunda uzmanlaşmış ve yetkin olan müçtehit imamların rehberliği ve mezhebi 

yaklaşımı gereklidir. Bu görüşe sahip olan âlimler, mezhebin önemini 

vurgulamışlardır.322 

Ayrıca Muhammed el-Mamî, savunduğu görüşünü desteklemek amacıyla İmam-ı 

Azam'ın “âyet ve hadisin ikamesiyle birlikte içtahat kapısı açıktır”323 ifadesini delil 

olarak göstermiştir. Bu ifadeye dayanarak, âyet ve hadislerin sadece zâhirine bakarak 

hüküm vermenin yeterli olmadığını ve hukukî ihtiyaçların da dikkate alınması 

gerektiğini savunmuştur.324 

Sîdî Muhtar, bu iki görüşün arasında orta bir yol izlemiştir. O, mezheplerle ilgili 

düşüncesini şu şiiriyle ifade etmiştir: 

                                                           
319 Muhammed Said el-Kaşat, E‘lam mine’s-Sahra, Müessesetü Zî-kar, Libya, 1999, II, 60; Hamdî 

Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad 191-192; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-

vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
320 Barkile kabilesine mensup olan Muhammed el-Mamî el-Muhtar, 1206/1791 yılında doğmuş ve 1228-

1865 tarihinde vefat etmiştir. Sadece büyük bir âlim olmanın ötesinde edebi yönüyle de tanınmış bir 

şairdir. Muhammed el-Mamî, çeşitli ilim dallarında eserler kaleme almıştır. Bkz. Ahmet Hamdi, el-

Muhtar el-Küntî el-Kebir, 173. 
321 Muhammezen Kale b. Metali, sâlih, takva sahibi ve âlim bir kişidir ve bulunduğu yörenin tüm 

âlimleri tarafından ilmi kabul görmüştür. Farklı zaviye mensupları, onun ilim ve irfanından istifade 

etmişlerdir. Zorluk ve korku içinde bulunan kişiler, ona başvurduklarında, her türlü sıkıntı ve korkuları 

için çözümler bularak yardımcı olmuştur. Birçok kişi, onun ilminden büyük ölçüde faydalanmıştır. Vefat 

tarihi net olarak belirlenemeyen bu âlim, on üçüncü yüzyılda yaşamıştır. Bkz. Ahmed b. Emin Şınkıtı, el-

Vesîd fi teracimi edübbaî Şınkîti, Matbaatü’l-Medenî, Kahire 1989, 341-342. 
322 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad,  190. 
323 es-Sehâvî, Ebü’l-Hayr Şemsuddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed es-Sehâvî, el-

Mekâsıdü’l-hasene, thk. Muhammed Osman, Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arabi, Beyrut 1405/1985, 69-70; Aclûnî, 

İsmail b. Muhammed el-Aclûnî, Keşfu’l-hafâ ve müzîlü‟l-ilbas, Hadis Tetkikleri Dergisi, II/1, 2004. 86-

87; Ali Toksarı, “İslâm’da ihtilafın yeri”, Erciyes Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 1987, IV, 295-

97. 
324 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 191; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



74 
 

 

  آية  وسنَُة  بالَاصلَيْنِ تمََسَّكْتُ         علىَ دِينيِ بهِدَيِ رَسُولِي قَبضْتُ 

ذي             حَمدُ لله لَم أَكُنعلََى أَنيِ وَال  فَمَا هُوَ إلَا جَامِع المَذْهَب الَّ

 فَلَمْ أَكُ أَصْغِي فيِهِمَا لِعذُُولٍ            وَدلَِيلِي   تيحُجَ وَتلِك لِعمْري 

 325نهَاَهُ إلِى الَأصْلَينِ كُلٌ نبَيِل           لِأَترُكَ بيَنَ النَاسِ نَصُ خَلِيلٍ 

Resûlümün hidâyetiyle dinime sarıldım Aslolan âyet ve Sünnet’e bağlandım 

Bana düşen Allah’a hamd etmektir        Tüm mezhepler kabulümdür 

Bu ömrümün delil ve hüccetidir             Bunlardan asla vaz geçemem 

İnsanlara Nasu Halîl’i bırakıyorum,         Tümü (kaynaklar) bu iki delile vardırır 

Sîdî Muhtar, şiirinde, Kur'an ve Sünnet'e sıkı bir şekilde bağlı olduğunu açıkça 

ifade etmiş ve onların dinin esası ve şeriatın temel kaynağı olduğunu vurgulamıştır. 

Ayrıca, temel esasları belirledikten sonra Mâlikî Mezhebi'nin kaynaklarından olan İshak 

b. Halil'in “Muhtasar” kitabını insanlara önermiştir. Bu önerisinin nedeni, Azavad 

bölgesindeki halk için bu kitabın farklı bir değer ve önem taşımasındandır. Sîdî Muhtar, 

bu eserin önemine dikkat çekerek üzerine birçok şerhlerin yazıldığını belirtmiştir.326 

Sîdî Muhtar, el-Müceydiri'nin mezheplerle ilgili eleştirel görüşlerini 

reddetmektedir. O, İmam Mâlik'in sünnetin önde gelen temsilcilerinden biri olup daru'l-

hicretin âlimi ve ümmetin imamı olduğunu söyler. Sîdî Muhtar, el-Müceydiri'nin İmam 

Mâlik'i hakkıyla anlamadığını belirtir.327 

Ayrıca, Sîdî Muhtar, el-Müceydiri'nin ümmetin ihtilafa düşmesini yasaklayan 

âyetleri, ehl-i sünnet mezheplerine karşı delil olarak sunduğunu ifade eder. Ancak, bu 

âyetlerin aslında ehl-i sünnet dışındaki gruplar, özellikle Şîa ve Rafıziler gibi farklı 

görüşlere sahip olanlar için yorumlanması gerektiğini belirtir. Yani, el-Müceydiri'nin bu 

âyeti, ehl-i sünnet mezheplerine karşı bir delil olarak kullanması yanlış bir yaklaşımdır. 

Sîdî Muhtar, âlimlerin yapması gerekenin selef-i sâlihinin yolunda gitmek ve 

onlara hayırlı dualar etmek olduğunu vurgulamaktadır. Ayrıca, dört büyük mezhep 

                                                           
325 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 191; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
326 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 191; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
327 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 192. 



75 
 

 

İmamlarının Allah'tan bir basiret üzerinde olduklarını savunmaktadır. Bu, onların dinî 

hükümler konusunda derin bir anlayışa ve basirete sahip olduklarını ifade etmektedir.328 

Bu şekilde Sîdî Muhtar, el-Müceydiri'nin eleştirilerine cevap verirken İmam 

Mâlik'i ve ehl-i sünnet mezheplerini savunmakta ve âlimlerin doğru yol üzerinde 

ilerlemelerini vurgulamaktadır. 

Sîdî Muhtar, el-Müceydiri'nin taklitçilik hakkındaki eleştirilerine katılmadığını 

ifade etmektedir. Ona göre, dinin temel delillerine dayandırılmayan bir konunun taklit 

edilmesi tüm mezhep sahipleri tarafından reddedilmektedir. Delilsiz ve kaynaksız olarak 

ortaya atılan görüşlere karşı her müslümanın tepki göstermesi gerektiğini 

belirtmektedir. Ayrıca, sadece tepki göstermekle kalmayıp kendi imkânları 

doğrultusunda yanlışlıkları düzeltmek için çaba sarf etmesi gerektiğini vurgulamaktadır. 

Ancak, sağlam delillerle desteklenmiş görüşlerin kabul edilebilindiğini ifade 

etmektedir.329 

Sîdî Muhtar, kendi dönemindeki ictihad ve mezhep görüşlerini reddedenlere karşı 

ilmî delillerle cevap verme gerekliliğine inanarak bir kampanya başlatmıştır. O, sadece 

dinin ana prensipleriyle yetinip diğer bilim ve görüşlere karşı kendini geliştirmiyenlerin, 

bilimsel gelişmeler ve felsefeciler karşısında tatmin edici cevaplar sunamadıklarını 

belirtir. Bu nedenle ilmî alandaki görüşlerin, Kur'an ve Sünnet süzgecinden 

geçirildikten sonra mezhep görüşlerini de göz ardı etmeden verilmesi gerektiğini 

vurgular. 

Sîdî Muhtar'a göre, doğru ve sağlam cevapların sunulabilmesi için ilmî 

prensiplere sıkı bir bağlılık gereklidir. Bu temel prensiplere dayalı olarak sunulan 

cevaplar ve görüşlerin isabetli olacağını vurgular. Bu yaklaşım, dinî ilimlerin çağın 

gelişen şartlarına uygun bir biçimde anlaşılması ve yorumlanması gerektiğini 

savunurken, aynı zamanda temel dinî değerlerin ve ilkelerin korunmasına da özel bir 

önem atfeder.330 

                                                           
328 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 192-193. 
329 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 192-193; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019 
330 Sîdî Muhammed, el-Küntî, ed-Derâif ve’t-telâid, 288; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-

meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 194. 



76 
 

 

Bu kampanya ile Sîdî Muhtar, bilimsel gelişmelere ve diğer düşünce akımlarına 

açık olmanın, dinî bilgi ve düşüncelerin daha sağlam temellere dayandırılmasını 

sağlayacağını düşünmüş ve ilmî bir yaklaşımla bilgi üretme ve iletişimde bulunmanın 

önemine vurgu yapmıştır. Bu şekilde, çağının ihtiyaçlarına uygun ve güvenilir bilgilerin 

yayılmasına katkıda bulunmayı amaçlamıştır. 

1.1.10. Vefâtı 

Sîdî Muhtar, hayatını ilim ve irfan hizmetine vakfederek yaşamıştır. O, İslâm 

dininin emir ve yasaklarını toplum içerisinde uygulamak amacıyla, toplum ve bireylere 

karşı bazen hoşgörülü, bazen celâlli bir şekilde irşad görevini icra etmiştir. İlim, irşad ve 

Kâdiriyye tarîkatını Afrika kıtasına yaydıktan sonra 1226/1811 yılında cemâziyelevvel 

ayının beşi çarşamba günü kuşluk vakti, 84 yaşında ruhunu teslim etmiştir. Türbesi Mali 

devletinin kuzeyinde, Moritanya devletinin doğusunda bulunan Bû’l-Envar adıyla 

anılan bölgededir.331 

Sîdî Muhtar'ın doğum ve ölüm tarihi konusunda farklı kaynaklarda çeşitli bilgiler 

mevcuttur. Birçok kaynak, onun 84 yaşında olduğunu ve vefat tarihini 1226/1811 olarak 

belirtirken, diğer bazı kaynaklar ise ölümünün yaklaşık seksen yaş civarında olduğunu 

ifade etmektedir. Bu farklılığın temel nedeni, muhtemelen milâdî ve hicrî hesaplamalar 

arasındaki farklılıklardan kaynaklanmaktadır. 

Şeyh Sîdî Bayî b. Ömer el-Küntî, Sîdî Muhtar'ın vefat tarihi konusunda genel 

kabul gören görüş ve kayıtlardan farklı bir tarih sunmuştur. Kendisinin yazdığı eserde, 

Sîdî Muhtar'ın 1224/1809 tarihinde Rabîülâhir ayının sekizi çarşamba günü vefat ettiği 

belirtilmektedir. Ancak, bu tarih diğer kaynaklarda ve tercümelerde yer almamaktadır. 

Verilen bu farklı vefat tarihleri ile ilgili yaygın görüş, Şeyh Sîdî Bayî'nin 

eserindeki bu tarihin, nasıh (yazıcı) tarafından yanlışlıkla eklenmiş olabileceği 

                                                           
331 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; 

Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtar Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



77 
 

 

yönündedir. Çünkü aynı eserin başka bir nüshası, farklı bir nasıh tarafından yazılmış 

olup vefat tarihini 1226/1811 olarak belirtmiştir.332 

Şeyh Muhtar b. Ahmed Küntî'nin vefatından sonra, şu şiir müridleri, öğrencileri 

ve sevenlerinin dilinde sık sık tekrarlanmıştır: 

 وَعاَمُ وَكرَشٍ مَضىَ لِلَجْنةٍَ                        ي الهِجرَةِ وَذَاكَ عاَمُ قَعش فِ 

 الَأوْلَى رَضِيَ الله عنَْه باَرِئ الجُمَادَ            زَوَالُ الَأرْبعِاَء خَامِس جُمَادىَ  

   333مَا كَانَ داَرِسا  مِن أَعْلَامِ الهُدىَ                     وَعُمْرُهُ دقَّ وَفيِهِ جَدَّداَ

Ve o yıl hicret yılıydı   Cennete giden bir şahsın yılıydı 

Cemâziyelevvel’in beşi çarşambaydı   Ölüleri dirilten Allah, ondan razı olsun 

İlerlemiş yaşında bile                  Hidâyet alâmetleri onda yeniydi 

Bu beyitlerde, Şeyh Muhtar'ın vefat tarihine ve önemine atıfta bulunulmaktadır. 

Hicret yılı ve cennete giden bir şahsın yılı olarak nitelenen dönem ile Şeyh Muhtar'ın 

vefat ettiği anlatılmaktadır. Ayrıca, vefatının çarşamba günü gerçekleştiği ve Allah'ın 

ondan razı olduğu ifade edilmektedir. Şeyh Muhtar'ın yaşına rağmen hidâyet 

alametlerini taşıdığı vurgulanarak, onun ilmî ve mânevî etkisi üzerinde durulmaktadır. 

1.2. ESERLERİ 

Sîdî Muhtar, ilim-irşad ve telif faaliyetlerini bir arada sürdürmüştür. O, seksen 

dört yıllık hayâtının “sadece 22 yıl hariç” tamamını telif ile geçirmiştir. Yaşının 

ilerlemesine rağmen eser yazma işine nokta koymamıştır. Yapmış olduğu bu çalışmalar 

neticesinde kaynaklarda üç yüz civarında eserinin olduğu belirtilir. Ayrıca onun 

kütüphanesi kabile kütüphanesinden ve hatta bölgedeki İslâmî eserler bulunduran birçok 

kütüphaneden daha zengin olduğu söylenir. Bununla birlikte ifadelerinin açık ve 

anlaşılır olması, araştırmacıların onun kütüphanesinde inceleme yapmalarını celp 

                                                           
332 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
333 Muhammed b. Berike (el-Buzidî el-Hüseynî), Zevâlu’l-ilbas fî terdi’l-vesvasi’l-hennas, li’ş-Şeyh el-

Muhtar el-Küntî el-Kebir, 191-192. 



78 
 

 

etmiştir. Bu nedenle hicrî XII. ve XIII. asırlarda birçok inceleme çalışmaları bu özel 

kütüphanede gerçekleşmiştir.334 

Kaynaklarda Sîdî Muhtar’ın telif ettiği üç yüz eserden seksen tanesinin 

günümüzde var olduğu bilgisi verilir. Ama birçok kaynakta bu eserlerden sadece kırk 

civarında eserin ismi geçer. Fakat biz yaptığımız araştırmalar ve “Muhtar b. Ahmed 

Küntî Vakfi” mensuplarıyla kurduğumuz iletişim neticesinde altmışa yakın eserin 

varlığı veya ismine ulaşabildik. Bu eserler Küntî kabilesine ait olan değişik 

kütüphanelerde bulunup ve kahir ekserisi yazma eserlerdir. 

Sîdî Muhtar’ın eser telifiyle ilgili yöntemi, her bir eserin ana temasına göre o 

eserin besmele, hamdele ve salvele terkibini oluşturmasıdır. Bu da Musannifin ilmî 

derinliği ve konulardaki hâkimiyetini ortaya koymaktadır. Biz çalışmamızda onun telif 

yöntemini göz önünde bulundurarak eserleri incelemeye çalışacağız. 

1.2.1. Akaid ile İlgili Eserler 

1.2.1.1. Kitâbü’l-Minne fî i‘tikâdi Ehli’s-Sünne 

Eser diğer bir adıyla “el-İrşâd fî hidâyeti ile’s-sadâd ve husnul itikâd’tır.”335 

Büyük hacimli bu eserde terkip edilen hamdele ve salvele, içerdiği konularla mutabik 

(uyumlu) yazılmıştır. ،فاطر البريات ومحيي  الحمد لله جعل قلوب العلماء مفاتح لحل أقفال المشكلات

الأموات، المنشئ العظام الرفات، والصلاة والسلام على منبع الرحمات، وعلى آله وأصحابه البررة الهداة336 

“Âlimlerin kalblerini sorunların çözümü için anahtar kılan, tabiatı yaratan, ölüyü dirilten 

ve çürümüş kemikleri canlandıran Allah’a hamd olsun. Allah’ın rahmeti ve selâmeti 

rahmetin kaynağı, Ehl-i beyt ve sâlih arkadaşlarının üzerine olsun.” 

Müellif, eserin giriş kısmında şu ifadelere yer verir: “Önceleri Allah'ın birliğiyle 

ilgili kısa bir risâle yazmayı düşünmüştüm. Amacım, Allah'ın birliği hakkında bilgi 

vermek ve Müslümanların peygamberlerin ve velîlerin izinde ilerlemelerine rehberlik 

etmekti. Fettâhu’l-alim olan Allah’ın yardımıyla, bu düşüncem ve isteğimden daha 

                                                           
334 Sîdî Muhtar,  Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 14. 
335 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 6; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
336 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 70. 



79 
 

 

fazlası gerçekleşti. Zira düşündüğüm konuların yanı sıra farklı alanları da kapsayan bir 

eseri yazma fırsatını elde ettim. Temennim, bu eserden erkek, kadın ve çocuk dâhil 

toplumun her kesiminden bireyin faydalanmasıdır.”337 

Eserin içeriği şu ana bölümlerden oluşmaktadır: 

- Müslümanları tekfirle ta‘zir edenler hakkında âyet ve hadisler, 

- Peygamberler hakkında uygun olmayan ifadeleri kullananların küfrü, 

- Dinde aşırılığın yasaklanması ve bid‘at ehlinin vasıfları, 

- Zikrin faydaları ve Ehl-i beyt’in fazileti ve kerâmetleri, 

- Allah'a tevekkül edilmesi, “ الوكيل ونعم الله حسبي ” lafzının fazileti ve faydaları, 

- Kulun Allah'ı, Allah'ın da kulunu sevmesinin hakikati, Allah kulunu sevmedikçe 

kulun Allah'ı sevemeyeceği ifadesinin açıklanması gibi konular üzerinde 

durulmuştur. 

Kitabın hatimesinde şu dua yer almaktadır: “Allah'tan iyilik dilerim. Bu kitabı 

okuyan ve az da olsa faydalanmak isteyen tüm kişilerin, fazileti yüce olan Allah'tan 

faydalanmasını niyaz ederim. Allah'ım! Bu çabamı sadece kendi rızân için kabul et. 

Allah'ım! Bu kitabı adaletin nuruyla nurlandır.”338 Eser yazma olarak Ribat’ta bulunan 

ve yazma kitapların muhafaza edildiği merkez zaviye olan el-Hazânetu’l-Âmme de 935 

 nolu kayıt altında yer almaktadır.339 ,ك 

1.2.1.2. Ecûbe ‘alâ ‘ıddeti mesâil fî’t-Tevhîd 

Eserde, Allah'ın vahdâniyeti hakkında kısa bir bilgi verildikten sonra, tevhidin 

farklı makamları açıklanmıştır. Musannif, bu makamların toplamda altmışaltı olduğunu 

belirtmiştir.340 

                                                           
337 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 70. 
338 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 70. 
339 Özel, “Küntî”, II, 107-109; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 70-71; Zehra el-Hâmil-

Esmâ İkrîmî, el-İshâmâtü'l-İlmiyye li Âli Küntî fî Garbi İfrîkiyâ, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Ahmet Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 1439/2018. 
340 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî 

Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 6. 



80 
 

 

Eser, Timbuktu’da yer alan Ahmed Baba Yazma Eserler Merkezi'nde, Tarihi 

Eserler ve Belgeler Bölümü'nde muhafaza edilmektedir. Bu eser, 487/5 numaralı kayıt 

altında bulunmaktadır.341 

1.2.1.3. Nudârü’z-zeheb fî külli fennin müntehab 

Eserde genellikle akait konuları ele alınmakla birlikte bazı tasavvufi konulara da 

değinilmiştir.342 

1.2.2. Fıkıh ile İlgili Eserler 

1.2.2.1. Fıkhü’l-a‘yân fî hakâiki’l Kur’ân ve’s-sünne 

İki ciltten oluşan eserin diğer bir adı “Lübbü'l-elbâb fî hakâiki's-Sünne ve'l-

Kitâb”tır. Bu eser, başta fıkhi konular olmak üzere, meteoroloji, gayb âleminin 

mahiyeti, nefsin hileleri, şeytanın vesvesesi, seyahatin önemi, tıbb-ı nebevî ve Kur’an’ı 

Kerim'in içerdiği birçok ilmi konuyu kapsamaktadır. Ayrıca, müellifin talebeleri 

tarafından yağmur ve yağmur bulutlarının mahiyetiyle ilgili sorulan sorulara verilen 

cevapları da içermektedir.343 

1.2.2.2. el-Ecvibetü’l-mühimme li-men lehû bi emri dînihî himme 

Müellif, Sahra ehlinin karşılaştığı zorlu sorulara cevaplar sunmak amacıyla eserini 

telif ettiğini ifade etmektedir. Eserde fıkıh alanında birçok önemli sorunun cevaplandığı 

görülmektedir. Aynı zamanda halkın yaşadığı sorunlara çözüm yolları sunması 

nedeniyle bölge âlimleri arasında önemli bir eser olarak kabul edilmektedir.344 

Kitabın mukaddemesi şu metinle başlamaktadır: “  بالكتاب التمسك أوجب يالذ لله المحمد

الألباب ذوي وصحبه آله وعلى الأواب، النبي على والصلاة ” yani “Kitaba tutunmayı vacip kılan 

                                                           
341 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 34. 
342 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-

Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, 

Cezayir 2018-2019; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
343 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 33; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 6. 
344 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 74-75.  



81 
 

 

Allah’a hamd olsun. Allah’ın rahmeti sevgili nebisinin ve zevî’l-elbab olan sahâbeleri 

ve Ehl-i beyt’inin üzerine olsun.”345 

Eserde cevaplanması gereken sorular arasında talim ve terbiye ile ilgili esaslar ve 

alışverişte uyulması gereken durumlar ve kazançlar, evlenmenin dinî hükümleri ve 

âdâb-ı muâşeret, hâkimlerin hükümlerindeki sorumlulukları, süt kızkardeşle musâfaha, 

konuşma ve halvetin câiz olup olmadığı gibi konular bulunmaktadır. 

Bu konulara cevap verildikten sonra, hata, mubah ve müstahap arasındaki fark ve 

sınırlara açıklık getirilmiştir.346 Eser yazma olarak Ribat şehrinde bulunan el-

Hazânetu’l-Âmme’de 1429 د2541 ك nolu kayıtlarda yer almaktadır.347 

1.2.2.3. Hidâyetü’t-tullâb 

Mâlikî Mezhebi'ne göre yazılmış olan bu kitap, muhtasar bir fıkıh kitabıdır. Halil 

b. İshak el-Cündî'nin “el-Muhtasar” kitabından esinlenilerek yazılan bu eser, ondan 

daha anlaşılır ve daha açıktır. Temel düşünceleri ele alırken, “el-Muhtasar” kitabında 

tartışmalı görüşlere girilmemiştir. Sîdî Muhtar, daha sonra bu kitap üzerine “Fethu'l-

vehhâb fi beyâni elfâzi Hidâyeti't-tullâb” adında dört ciltten oluşan bir şerh yazmıştır.348 

Emâl Tîbî, “el-Kevkebü'l-Vakad fî Zikri Fezaili'l-Meşâyih ve Hakâiki'l-Evrâd” adlı 

çalışmasında, bu şerhin normal kalınlıkta ciltlere ayrıldığında yaklaşık yedi cilt 

hacminde bir kitap olabileceğini belirtir.349 

1.2.2.4. Fetâvâ fıkhiyye 

Bu eser, çeşitli fıkhi konularda sorulan sorulara verilen cevapları içermektedir. Bu 

küçük cep kitabı aynı zamanda fetvalar risâlesi olarak da bilinir. Aynı soru ve cevapları 

içeren “Nevâzil fi’l-fıkıh” ve “Ecvibe fi’l-fıkıh” adında başka risâleler de mevcuttur. Sîdî 

                                                           
345 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 74-75. 
346 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
347 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 74-75. 
348 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
349 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



82 
 

 

Muhtar, daha sonra bu risâlelerin tamamını “Ecvibe fi’l-Fıkıh ve’s-Siyâse” isimli bir 

risâlede birleştirerek bir kitap haline getirmiştir.350 

1.2.2.5. Risâle fî şurûti’t-tahâret ve’s-selât 

Bu eserde, İslâm dininde temizliğin önemi anlatıldıktan sonra temizlik ve namazın 

şartları açıklanmaktadır.351 Eser, Timbuktu’da bulunan Ahmed Baba Yazma Eserler 

Merkezi'nin tarihî eserler ve belgeler bölümünde, 534/5 numaralı kayıtta yer 

almaktadır.352 

1.2.2.6. Fethu’l-vehhâb fi beyâni elfâzi hidâyeti’t-tullâb 

Bu çalışma, müellifin “Hidâyetü’t-tullâb” adlı eseri üzerine yazmış olduğu şerhtır. 

“Hidâyetü’t-tullâb” eserinde yer alan konular daha geniş bir perspektifle ele 

alınmıştır.353 

1.2.2.7. el-Halâl-u ve’l-Haram 

Müellif, eserde bir kısım helâl ve haram konularını ele alarak Mâlikî Mezhebi 

iştihadına göre açıklamaya çalışmıştır.354 

1.2.2.8. el-Bürdü’l-müveşşâ fî kat‘i’l-metâmi‘ ve’r-rüşâ 

Tefsir, hadis ve fıkıh konularını içeren büyük hacimli bir eser olan bu çalışma, 

Sîdî Muhtar'ın önemli ilmî çalışmalarından biridir. Eser, iki ciltten oluşmakta olup 

çeşitli ilim dallarında değişik görüşleri karşılıklı olarak sunmakta ve ardından 

musannifin kendi görüşünü belirterek konuya açıklık getirmektedir.355 

                                                           
350 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 6; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-

Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, 

Cezayir, 1432/2011; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
351 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 34. 
352 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 34. 
353 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9;  Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 6; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-

Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, 

Cezayir 2018-2019; Özel, ‘‘Küntî’’, II, 107-109. 
354 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 8. 
355 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 34. 



83 
 

 

Genel olarak, eserde aşağıdaki konular üzerinde durulmuştur: 

- Hâkimlik makamında bulunan kişinin adâletten uzaklaşması durumunda 

toplumun üzerine düşen sorumluluklar. 

- Adâlet, adillik ve emânete sadakat göstermenin kişi üzerindeki mesuliyeti. 

- Helâl ve haramlara karşı hassasiyet göstermenin sorumluluğu. 

- Yöneticilerin sorumluluklarını bilmesi ve hâkimlerin hükümlerinde adâleti 

sağlama mecburiyeti. 

- Yalan şahitlik ve rüşvetin ağır mesuliyeti.356 

Eserin nüshalarından biri Ribat'ta bulunan el-Hazânetu'l-Âmme'de 2453د nolu 

kayıtta mevcuttur. Diğer nüsha ise Ribat'ta bulunan el-Hazânetu'l-Hasaniyye'de 824 

nolu kayıtta yer almaktadır.357 

1.2.2.9. el-İrşâd fî mesâlihi’l-‘ibâd 

İki ciltten oluşan bu eserde, üç temel konuya odaklanılmıştır. İlk olarak, dindar 

kişilerin uyması gereken kurallar incelenmiştir. Bu bölümde, dinî öğretilere uygun bir 

yaşam sürmenin gereklilikleri ve prensipleri ele alınmıştır. 

İkinci olarak, Müslümanları tekfirle suçlamanın sakıncaları üzerinde durulmuştur. 

Hangi durumlarda bir kişinin tekfirle suçlanabileceği, tekfirin gerektirdiği şartlar ve bu 

konuda dikkat edilmesi gereken hususlar detaylı olarak ele alınmıştır. 

Son olarak, çeşitli mezheplerin düşünce yapıları incelenmiş ve bu mezheplerin 

görüş ve fikirleri hakkında bilgiler sunulmuştur. Bu bölümde, farklı mezheplerin 

öğretileri, tartışmaları ve farklılıkları üzerinde durulmuştur.358 Eser, Timbuktu’daki 

Ahmed Baba Yazma Eserler Merkezi'nin tarihi eserler ve belgeler bölümünde 

bulunmaktadır ve 131/2 nolu kayıt altında yer almaktadır.359 

                                                           
356 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
357 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 34; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
358 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 6; Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-

nefhetü’l-kâfıye, 18; Özel, ‘‘Küntî’’, II, 107-109. 
359 Özel, “Küntî”, II, 107-109. 



84 
 

 

1.2.3. Tefsir ile İlgili Eserler 

1.2.3.1. el-Hüccetü’l-bâhire alâ tekrîri ma‘ne’l-besmele 

        Müellif,  kitabın mukaddemesine şöyle başlar: دانا للإيمان والإسلام،  وحط عنا الحمد لله الذي ه 

 Bizi İslâm ve“ الإصر وثبت الأقدام، والشكر له على الهداية والإنعام،  ثم الصلاة تتلى على محمد سيد الأنام

imanla hidâyetlendiren, ayaklarımızı sabit kılan ve sıkıntılarımızı gideren Allah’a hamd 

olsun. Nimet ve hidâyetine şükürler olsun. Allah’ın rahmeti ve selâmeti beşeriyetin 

efendisi olan Hz. Muhammed (s.a.v) üzerine olsun.”360 

Musannif, eseri kaleme alma sebebini şu şekilde açıklar: Bölgemiz ve yöremizde 

çeşitli ilim dallarında sayısızca eser yazılmış olsa da, ilmin âdâbı ve vucubiyetine göre 

her ilim ve bilimin olmazsa olmaz başlangıcı olan “besmele” ile ilgili bir eserin 

olmaması büyük bir eksiklik olarak değerlendirilmiştir. Bu eksikliği giderme 

düşüncesiyle, “Yerin göğün hükümdarı ve allâmü’l-guyûb olan Hz. Allah'tan yardım 

dileyerek, bu düşüncemin gerçekleşmesi için zihin berraklığı ve ilim kapısının 

açılmasını niyaz ettim. Aynı zamanda böyle bir eseri yazarak, Ahmed el-Halife b. en-

Nehrir ve Ali b. Muhammed Mustafa er-Rekad gibi âlimlerin, bu tür bir eser yazmam 

için yaptıkları isteklerine de cevap vermiş olma bahtiyarlığına ulaşmış oldum. 

Tevekkülüm fettâhu’l-guyûb olan Hz. Allah'a dır.”361 

Sîdî Muhtar, telif ettiği eserde öncelikle besmelenin Kur'an'da bir âyet mi değil mi 

konusundaki ihtilâflara değinmiştir. Daha sonra, besmelede yer alan her bir kelime ve 

harfin içerdiği anlamları ayrıntılı bir şekilde ele almıştır. Kendi görüşlerini belirterek 

verdiği anlamları sınırlandırmamış, aynı zamanda başka görüşlere de yer vermiştir. 

Ayrıca, besmeledeki kelime ve harflerin işârî ve sırrî anlamlar taşıdığını 

vurgulayarak, tasavvuf ehlinin besmele üzerindeki görüşlerini de açıklamıştır. Bu 

bağlamda, tasavvuf geleneğinin besmeleye yüklediği mânevî derinlik hakkında bilgi 

sunmuştur. 

                                                           
360 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 33; Şeyh Sîdî Muhtar b. Ahmet b. Ebîbekir el-

Küntî, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, thk. Muhammed Siyâm, Darul Hakîke, Kahire 

2017, 9; Zehra el-Hâmil-Esmâ İkrîmî, el-İshâmâtü'l-İlmiyye li Âli Küntî fî Garbi İfrîkiyâ, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Ahmet Dirâye Üniversitesi,  Cezayir 1439/2018; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî 

zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 6; Özel, “Küntî”, II. 107-109. 
361 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 60-61. 



85 
 

 

Bu eser, “Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb” isimli eserle birlikte tahkik 

işlemi gerçekleştirilerek sunulmuştur. Tahkik işleminin nerede ve kim tarafından 

yapıldığı belirtilmemiş olup, eserin asıl nüshası yazma olark Ribat şehrinde bulunan el-

Hazanetu’l-Âmme kütüphanesinde 3456 د, numaralı kayıtta yer almaktadır.362 

1.2.3.2. Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb 

Müsannif, Fâtiha Sûresi üzerine yazdığı bu eser için her bir âyeti yedi günden 

daha uzun bir süre boyunca çalışarak kaleme aldığını belirtmektedir.363 Eserde, 

müsannifin diğer eserlerinde olduğu gibi özgün bir yöntem kullanarak besmele, 

hamdele ve salvele ile giriş bölümünü oluşturduğu görülmektedir. Eserin devamında ise 

telif amacını, eserin ismini ve yedi bölüme ayrılma sebebini açıklamaktadır. Eser şu 

bölümlerden oluşmaktadır: 

- Mukaddime bölümünde, tefsir ile tevil arasındaki fark, Kur’an’ı Kerîm'in 

okunmasına başlamadan önce eûzü besmele çekmenin önemi ve gerekliliği 

üzerinde durulmuştur. 

- I. Bölümde, besmele Fâtiha sûresinin bir âyeti mi yoksa Kur'an'ın diğer 

âyetlerinden bir âyet mi olduğu açıklanmıştır. Ayrıca sûreler arasında ayrım 

yapmak için besmele'nin kullanılması konusu ele alınmıştır. 

- II. Bölümde, Fâtiha sûresinin fazileti ve sırları açıklanmıştır. Bu konuyla ilgili 

rivayetlere ve farklı görüşlere yer verilmiştir. 

- III. Bölümde, Fâtiha sûresinin ismi, sûrenin Mekkî ya da Medenî mi olduğu, bir 

veya iki seferde mi nazil olduğu hususlar üzerinde durulmuştur. Ayrıca selef 

imamları arasındaki ihtilaflar ve Muavvizeteyn sûrelerinin Kur'an'ın içinde olup 

olmadığı tartışması üzerinde durulmuştur. 

- IV. Bölümde, Fâtiha'nın anlamıyla ilgili hadisler ve selef imamlarının 

rivayetleri, Fâtiha'nın sırları ve özellikleri açıklanmıştır. 

                                                           
362 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 61. 
363 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9;  Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî 

zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019: Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 6; Özel, “Küntî”,  II. 107-109. 



86 
 

 

       Hatime bölümünde, yapılan tüm çabaların Allah'ın rızasına uygun olmasını ve 

çalışmanın okuyanlara fayda ve bereket getirmesini temenni eden bir dua yer 

almaktadır.364 

Eserin bir nüshası, yazma olarak Ribat şehrinde bulunan el-Hazânetu’l-Âmme 

kütüphanesinde 343 د numaralı kayıtta bulunmaktadır. Diğer bir nüshası ise Ribat 

şehrinde bulunan el-Hazânetü’l-Alâlu’l-Fasî kütüphanesinde 828 ع numaralı kayıtta yer 

almaktadır.365 

1.2.3.3. Letâifü’l-kudsî fî fedli Âyete’l-Kürsî 

Müsannif, bu eserde Âyete’l-Kürsî’nin fazileti ve faydalarını açıklamaya 

çalışmıştır.366 Eserin hamdele bölümü, kitabın ana temasına uygun olarak şu şekilde 

oluşturulmuştur: 

الحمد لله الذي الحي القيوم، القادر الحليم، العليم العظيم، الجبار القهار، الذي لا يعتريه قصور ولا تأخذه “

 ,Hayyu’l-kayyûm olan Hz. Allah’a hamd olsun. O“ سنة ولا نوم، ولا يعارضه فناء ولا موت،

kâdir olan halimdir, âlim olan azîmdir, cebbâr olan kahhârdır. Hiçbir eksiği olmayan ve 

uyku ve uyuklaması olmayandır. Ölme ve yok olma ihtimali olmayandır.” 

Eserin içeriği şu konulardan oluşmaktadır: 

- Hz. Allah'ın ismi celâli anlatıldıktan sonra, Âyete’l-Kürsî’nin fazileti üzerinde 

durulmuştur. 

- Hz. Allah'ın lavza-i celâl ve “لآ إلهَ إلِاَّ هو” nun anlamı üzerinde durulmuştur. 

- Âyete’l-Kürsî’de geçen kelimeler ve tekrarlarıyla birlikte harf sayısı ve sayıların 

fazileti açıklanmıştır. 

Kitabın devamında, İmam Gazzâlî'nin “el-Maksadü’l-esna fî şerhi (me‘ânî) 

esmâ‘illahi’l-hüsnâ” kitabının bazı yerlerine alıntı yapılarak üzerine şerh yazılmıştır.367 

                                                           
364 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 56-57. 
365 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 56-57; Özel, “Küntî”,  II. 107-109.  
366 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 8. 
367 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 64-65. 



87 
 

 

Eser yazma olarak Ribat şehrinde bulunan el-Hazanetü’l-Hasan kütüphanesinde 5493 

numaralı kayıtta yer almaktadır.368 

1.2.3.4. Bezlu’l- vasi‘ fî tefsîri’l-âyâti’t- tis‘e 

Müellif, kitabın giriş bölümünde, bir kısım âlimlerin dokuz âyet üzerindeki 

ihtilâflı görüşlerini gidermek amacıyla kaleme aldığını ifade etmektedir.369 

Mukaddeme kısmında ise şu şekilde başlamaktadır: “  من مخصص الوهاب، الملك لله الحمد

 والصلاة النقاب، منيع مشكلاتها عن فيزيل توعر، ما عليه يسهل حتى والكتاب، لسنةا في بالفتح عباده من شاء

vehhâb olan -Mâlikü’l“yani  “370،والسلام على النبي الأواب، وعلى آله وصحبه المنتخبين سبيل الصواب

Allah’a hamd olsun. Kitap ve Sünnet sırrına mazhar olmayı kullarından istediğine 

vermiştir ki onu rahat bir şekilde anlayıp müşkülâtında perdeyi kaldırabilsin. Allah’ın 

rahmeti ve bereketi nebisinin üzerine olsun. Seçkin yolu seçmiş olan Ehl-i beyt’inin 

üzerine olsun.” 

Müsannif, dokuz âyet ile ilgili ihtilâflı görüşleri âyet, hadis ve selef âlimlerinin 

görüşleriyle açıklamaya çalışmıştır. 

Bu âyetler ise şunlardır: “âyetlerin açıklandığı yer” 

- 1. Âyet: Bakara süresi 19. âyet: 

اعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللهُ مُحِيطٌ أَوْ كَصَي بٍِ مِنَ السَّمَآءِ فيِهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبرَْقٌ تجَْعلَُونَ أَصَابعِهَُمْ فيِ ءَاذَانهِِمْ مِنَ الصَّوَ  

 371باِلْكافرِِينَ 

- 2. Âyet: Bakara süresi 93. âyet: 

ةٍ وَاسْمَعوُا قَالُوا سمَِعنَْ ورَ خُذُوا مَا ءَاتيَْنَاكُمْ بقُِوَّ ا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبوُا في قُلُوبهِِمُ وَإذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعنَْا فَوْقَكُمُ الطُّ

  372الْعِجْلَ بكُِفْرِهِمْ قُلْ بئِْسمََا يأمُرُكُمْ بهِِ إيمَانُكُمْ إنْ كُنْتمُْ مُؤمِنيِنَ 

- 3. Âyet: Ali İmran Suresi'nin 79. âyetinde geçen iki cümlenin hakikati ve 

olumsuzluk harfinin etkisi açıklanır. 

                                                           
368 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 65. 
369 Sîdî Muhtar Ulûğu’l-vadı’ âle’l-ayati tis’a, thk. Muhammed Mahmud Veledi Vedadi, Matbaatu Zeyt 

b. Sabit, Dımeşk 2010. Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, 

Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 6. 
370 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 66. 
371 Bakara, 2/19. 
372 Bakara, 2/93. 



88 
 

 

ةَ ثُمَّ يقَُولُ لِلنَّاسِ كُونُوا عِباَدا  ليِ مِن دوُنِ اللهِ وَلَاكِن كُونُوا رَب انيِ  مَاكَانَ لِبشََرٍ أَن يؤُتيِهَُ الله الْكِتاَبَ وَ   ِ الْحُكْمَ وَالنُّبوَُّ نَ ي

  373بمَِا كُنْتمُْ تعُ لِمُونَ الْكِتاَبَ وَبمِا كُنْتُمْ تدَْرُسُونَ 

- 4. Âyet: Yusuf Suresi'nin 81. âyetinde, Hz. Yusuf'un kardeşi Bünyamin'i 

yanında tutup göndermemesinin sebebi ve Hz. Yakup'un oğullarına sorduğu 

soruya verilen cevap açıklanır. 

 374فَقُولُوا يآابَانََآ إنَِّ إبِْنكََ سرََقَ 

Hz. Yakup bu cevabı aldıktan sonra onlara verdiği cevabı hikmeti açıklanır: 

لَتْ لَكُمْ انَْ   375فُسكُُمْ أَمْرا  قَآلَ بلَْ سوََّ

- 5. Âyet: Nahl Suresi'nin 92. âyetinde, “(أنكاثا)” kelimesinin çoğul olmasına 

rağmen “(غَزْلهََا)” kelimesinin tekil halde olması konusundaki çelişki giderilmeye 

çalışılır. 

ةٍ أنْ  تىِ نقََضَتْ غَزْلَهاَ مِنْ بعَدِْ قُوَّ  376 كاثا  وَلا تكَُونُوا كَلَّ

- 6. Âyet: Nur Suresi'nin 49. âyetinde, yargılanmadan önce gerçeği bilip 

bilmedikleri ve gerçeğin ortaya çıkmasından önce veya sonra razı olup 

olmadıkları konusu ele alınır. Bu soruya cevap verilmeye çalışılır. 

 377يْهِ مُذْعِنيِنَ وَإن يكَُن لَهُمْ الْحَقُّ يأَتوُا إلَ  

- 7. Âyet: Kasas Suresi'nin 15-16. âyetlerinde, Hz. Musa'nın hatası ve duasıyla 

ilgili olarak, hatanın ve duanın risâlete (peygamberlik görevine) ait zamanlardan 

önce mi yoksa sonra mı gerçekleştiği sorusuna cevap verilmeye çalışılır. 

ِ إني ِ ظَلَمْتُ نفَْسى فَاغْفِرْلِى فَغَفَرَ لَهُ إنَِّ هُ هُوَالْغَفُورُ 378           هذاَ مِنْ عمََلِ الشَيْطانِ إنَّه عدَوٌُّ مُضِلٌّ مُبيِنٌ( ) قَالَ رَب 

حِيمُ   الرَّ

- 8. Âyet: Taha Suresi'nin 22. âyetinde, Hz. Musa'nın elini koltuğunun altına 

koyduğunda beyazlaması ve tekrar koltuğunun altına koyduğunda beyazlığın 

gitmesinin sebebi açıklanmaya çalışılır. 

                                                           
373 Ali imran, 3/79. 
374 Yusuf, 12/81. 
375 Yusuf, 12/83 
376 Nahıl, 16/92.  
377 Nûr, 24/49. 
378 Kasas, 28/15-16. 



89 
 

 

 379وَأضَمُمْ يدَكََ إلى جَنَاحِكَ تخَْرُجْ بيَْضَآءَ مِنْ غَيْرِ سُوء  

- 9. Âyet: Vakıa Suresi'nin 63-67. âyetleriyle ilgili olarak, âlimlerin ihtilâflı 

görüşlerine cevap verilmeye çalışılır. 

هُونَ( ) إنا لَمُ تحُْرِثُونَ  ما ) أفَرَايْتمُْ  ارِعُونَ( ) لَوْ نَشَآءُ لَجَعلَْناهُ حُطاما  فَظَلْتمُْ تفََكَّ غْرَمُونَ( ( ) ءَأنْتمُْ تزَْرَعُونَهُ أمْ نَحْنُ الزَّ

 380() بلَْ نَحْنُ مَحْرومُونَ 

Eserin tahkiki, Muhammed Mahmud Velîdi Vedadî tarafından yapılmıştır. 

Tahkiki yapılan eser, Dimeşk’te bulunan Zeyd b. Sâbit Matbaasında bulunmaktadır.381 

1.2.4. Tasavvuf ile İlgi Eserler 

Sîdî Muhtar, tasavvufi eserlerini kaleme alırken tamamını Arapça dilinde 

yazmıştır. Bu dil tercihi, Sîdî Muhtar'ın bir medrese âlimi olması ve muhatap kitlesinin 

çoğunlukla Arap olmasıyla bağlantılı olabilir. Ayrıca, Arapça dilinin İslam kültürü ve 

tasavvuf literatürü içinde özel bir öneme sahip olması, Sîdî Muhtar'ın eserlerinin bu 

dilde kaleme alınmasındaki tercihlerini etkileyebilir. 

1.2.4.1. el-Kevkebü’l-vekâd fî zikri’l fedli’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd 

Müellif, eserinde virdin temel kaynağının Kur'an ve sünnet olduğunu ispatlamaya 

çalışmıştır. Ayrıca nebilerde bulunan velîlik makamının mahiyetini açıklamış ve 

nebilerde görülen mûcizelerin velîlerde zuhur ettiğinde kerâmete dönüşmesinin 

nedenlerini delilleriyle açıklamıştır. 

Kitapta verilen konu başlıkları: 

- Virdin anlamı ve hakikati, 

- Kâdiriyye tarîkatında çekilen vird lafızları ve virdlerin kitap ve sünnetten 

alındığının delilleri, 

- Hz. Peygamber'e salât ve selâm getirilmesinin fazileti, 

- Darb-ı meselin (geçmişte olan olayların) faydaları, 

                                                           
379 Tâhâ, 20/22. 
380 Vaki-a 56/63-67. 
381 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 68-69; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 6. 



90 
 

 

- Hakikat ilmiyle şeriat ilminin hakikati açıklanmıştır. Her biri açıklanmak için 

onlarca âyet ve hadis örneği verilmiş ve bu bilgilerin Kur'an ve hadislerden 

alındığı vurgulanmıştır. 

- Havf, recâ, duanın yapılış şekli ve duanın âdâbı gibi konulara yer verilmiştir. 

Kısa da olsa gece namazı, şeytan ve cinlerle ilgili konulara da değinilmiştir.382 

Eserin birçok nüshası bulunmaktadır. Bu nüshaların bir kısmı Ribat'ta bulunan el-

Hazânetu'l-Âmme'de 1661 د 3827 د 3389 د 2695 د  numaralı kayıtlarda bulunmaktadır. 

Diğer nüshalar ise yine Ribat'ta bulunan el-Hazânetu'l-Hasaniyye'de 6099, 828, 9942, 

12514, 1736 numaralı kayıtta yer almaktadır.383 

1.2.4.2. el-Cür‘atü’s-sâfıyye ve’n-nefhetü’l-kâfıyye 

Müellif, kitabın giriş hamdelesine,  الحمد لله الذي جعل قلوب أوليائه معدنا للمصافات، ومركزا

 Hamd âlemlerin Rabb-i olan Allah'a olsun ki“ للمكشافات، وينبوعا للعلوم الظاهرة والحقائق الخفية

evliyâların kalbini saflığın madeni, keşfin merkezi, gizli hakikatin ve zâhir ilminin 

kaynağı kıldı”384 ifadeleriyle başlar. 

İki ciltten oluşan kitabın birinci cildinde şu konular ele alınmıştır: 

- Allah için halvet ve peygamberlerin halvete girme şekilleri, 

- Nefsin terbiyesi ve ruhun tezkiyesi için sâlikin uyması gereken kurallar, 

- Allah dostlarının faydaları ve nefis terbiyesi yapmalarının nedenleri, 

- Sâlik için zikrin önemi, kitap, sünnet ve Allah dostlarına bağlılığının fazileti, 

- Kulun ibadetteki makamı ve istikamet mertebeleri ele alınmıştır. 

İkinci ciltte ise şu konular yer almaktadır: 

- Allah'tan umut kesilmemesi, Kur'an okuma ve okutmanın faydaları, 

- Ölülere telkin verilmesinin dindeki hükmü, 

- Anne ve baba hakkı, komşu hakkı ve güzel sözlerin fazileti, 

                                                           
382 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 7; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 43-44; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
383 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 43-44. 
384 Ebû Abdullah el-Bürtelî, Fet'hu'ş-Şekûr fi ma'rifeti a'yani't-Tekrûr, 14; Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip 

fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-

evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid 

Üniversitesi, Cezayir 2018-2019: Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7; Özel, 

“Küntî”, II, 107-109. 



91 
 

 

- Kalbin mânevî tedavisi ve velîlerin varlığı, 

- Kıyamet günü ve nizam terazisi, 

- Cennet ehlinin sıfatları, adam öldürme ve faiz yemenin günahları gibi konuları 

içermektedır.385 

Eserin nüshaları yazma olarak Ribat'ta yazma kitapların bulunduğu merkez zaviye 

olan el-Hazânetu'l-Âmme'de 2578 ك 360 د numaralı kayıtlarda bulunmaktadır.386 

1.2.4.3. Zevâlü’l-ilbâs fî tardi’ş-şeytâni’l-hannâs 

Eserde, şeytanın hileleri ve vesvesesine vurgu yapılmıştır. Kitapta şeytanın 

insanları nasıl aldatıcı tuzaklarla kandırdığı ve kötü düşüncelerle vesvese verdiği 

üzerinde önemle durulmuştur.387 

Eserin bir nüshası, yazma formatında Mektebetu'l-Gana'nın 172 numaralı 

kaydında bulunmaktadır. Diğer nüshalar ise Timbuktu’da bulunan Ahmed Baba Yazma 

Eserler Merkezi, tarihi eserler ve belgeler bölümünde, 2/729 numaralı kayıtta yer 

almaktadır. Üçüncü nüsha ise Cezayir'de bulunan Daru'l-Hikem'de 2007 numaralı kayıt 

altında muhafaza edilmektedir.388 

1.2.4.4. Keşfü’l-lebs fîmâ beyne’r-rûh ve’n-nefs 

Eserde, nefis ve ruhun tanıtımı yapılarak, onların mâhiyetleri üzerinde detaylı bir 

şekilde durulmuştur. İnsanın işlediği günahların, mârifet ve ibadet yönünü engelleyen 

sebepleri açıklanmıştır. Aynı zamanda, tevhid ve vahdâniyet konularıyla birlikte 

Allah'ın isim ve sıfatlarına geniş bir yer verilmiştir. Eserde, kişide bulunması gereken 

takvâ ve mâhiyeti gibi konuların önemi üzerinde durulmuştur.389 

                                                           
385 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, thk. Muhammed veledu’ş-Şeyh, 2216. 
386 Özel, “Küntî”,  II, 107-109. 
387 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 7. 
388 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; 

Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 43-44; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
389 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 39-40; Sîdî Muhtar, el-

Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 19; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 



92 
 

 

1.2.4.5. er-Risâle fî ‘ilmi’t-tasavvuf 

Eser, Sîdî Muhtar'ın müridlere yönelik tavsiyelerini içermektedir. Yedi sayfadan 

oluşan bu eser, müridlerin terbiye ve davranış şekillerini detaylı bir biçimde ele 

almaktadır.390 

Eser, Timbuktu’da yer alan Ahmed Baba Yazma Eserler Merkezi'nde tarihi 

eserler ve belgeler bölümünde muhafaza edilmektedir. Bu risâle, 380/5 numaralı kayıt 

altında bulunmaktadır.391 

1.2.4.6. Kitabu’l-Ahzab 

Müsannif, eserinde mensup olduğu Kâdiriyye tarîkatının evrâdına bazı dua ve 

salâvat eklemeleri yapmıştır. Bu evrâdlar, musannifin çeşitli eserlerinde aynı isim 

altında veya farklı isimlerle yer almaktadır. Musannif, eserinde çeşitli insanlara verdiği 

cevaplar ve öğütlerin yanı sıra müridlere yönelik tavsiyelerde de bulunmuştur. Ayrıca, 

kabile liderleri ve önemli şahsiyetlere yazdığı mektuplar da eserin sonunda 

sunulmuştur.392 

1.2.4.7. Cezvetü’l-envâr fi’z-zebbi ‘an menâşıbi evliyâ’i’llâhi’l-ahyâr 

 في شاء بما شاء كيف الخليقة ودبَّر العيون، مدارك عن خفيت بأسرار أوليائه قلوب نعََّم الذي الله الحمد

والسكون الحركات . Sîdî Muhtar, kitabın hamdelesinde evliyânın kalbinin sırr-ı ilâhiyle 

nimetlendiğini ifade eder. Bu eserde, velîlerin varlığının inkâr edilmesinin sakıncalarını 

ve onların mânevî kişiliklerine zarar verecek davranışlardan kaçınmanın gerekliliğini 

açıklar.393 Ayrıca, evliyânın varlığını âyet, hadis ve büyük âlimlerin sözleriyle 

                                                           
390 Sîdî Ahmet, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 18; Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati 

‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7; Özel, “Küntî”, II, 

107-109. 
391 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî 

Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, thk, Muhammed Veled; Muhammed Halife, Cünnetü’l-

mürîd dûne’l-merîd, 36; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
392 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî 

Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 18; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
393 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri 

Fâtihati’l-Kitâb, 7. 



93 
 

 

delillendirerek ispatlamaya çalışır. Özellikle Muhtar b. Bûne el-Ceganî394 ve 

Müceydiri395 gibi isimlerin evliyânın varlığını ve mezheplerin gerekliliğini inkâr 

etmelerine karşı onlara cevap verme ve görüşlerinden vazgeçmeleri için tövbe 

etmelerini önerir.396 

Müsannif, bu eserde evliyânın varlığı ve hak oluşlarını üç başlık altında 

ispatlamaya çalışır.397 İlk başlıkta, “Velîliğin şartı ve hak oluşlarının delilleri” verilerek 

evliyâların gerçekliği ve nitelikleri açıklanır. İkinci başlıkta ise, “Allah'ın seçmiş olduğu 

velîlerin varlığını inkâr etmenin sakıncaları” detaylı bir şekilde ele alınır. Üçüncü 

başlıkta ise, “Şeriat ehli olan âlimler ile tasavvuf ehli olan âlimler arasındaki fark” 

anlatılır.398 Eser yazma olarak Ribat’ta bulunan ve yazma eserlerin muhafaza edildiği 

merkez zaviye olan el-Hazânetu’l-Âmme’de 2579 nolu kayıt altında yer almaktadır.399 

1.2.4.8. Kitabu’l-Ed‘iye 

Sîdî Muhtar, çeşitli duaları derleyerek bir araya getirdiği bir eserdir. Kitapta yer 

alan dualar, farklı niyetlere, ihtiyaçlara ve durumlara yönelik olarak düzenlenmiştir. 

Müellifin dua etme yöntemini anlamak amacıyla aşağıdaki dua örneğini vermek yeterli 

olacaktır: 

، حتى أخلومعك في حضرة قدسك خلوة يخلو بها حققني بحقائق العبودية تحقيقا تمحق به عني كل حجاب !اللهم     

قلبي من كل شبهة، ويقع بها ثلج اليقين على نار الهم والاهتمام والحرص والاتهمام، لأكون معك في كل ذلك على ما 

لت، ولا تأجيل ما عجلت، اللهمتريد كما تريد بأن لا أريد تعجيل  بذل العبودية إني أسألك ذل العبودية، وأسألك  !ماأجَّ

     400 عز الربوبية، فإنه لا مذل لمن أنت ربه، ولامعز لمن غيرك حزبه

“Allah'ım! gerçek kulluğun hakikatini bana bildir. Benden tüm perdeleri kaldır. 

Kalbimi her türlü şüpheden arındır, kutsiyetin huzurunda seninle baş başa kalana kadar 

heva, heves ve suçlama ateşinden ikna edici bir serinliğe düşür. Senin, benim hakkımda 

ertelediklerine acele etmeden seninle birlikte olmaktır gayretim. Allah'ım! Senden 

biricik kulluğumun kabulünü istiyorum. Yüce Rubûbîyetin karşısında hakkıyla kul 

                                                           
394 Muhammed b. Ebû Bekir Sıddık el-Bürteli el-Velati Fethu’ş-Şekur fi Mârifeti ‘Ayani Ulemâi’t-Tekrur,  

trc. Muhammed İbrahim Hacî, Daru'l-Ğarbû'l-İslâm, Beyrut 1981, 141. 
395 el-Bürteli,  Fethu’ş-Şekur, 214. 
396 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 38-39.  
397 Özel, “Küntî”, II, 107-109; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 38-39. 
398 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 39. 
399 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 39-40. 
400 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 83. 



94 
 

 

olmayı arzuluyorum. Zâti ilahlığını kabul edenler için zillet yoktur. Sana kul olanların 

dışındakiler için teselli bulacakları bir güç yoktur.” 

Eserin nushalarından biri, Ribat'ta bulunan el-Hazânetu'l-Âmme kütüphanesinde 

253 numaralı kayıt altında yer almaktadır. Diğer nüshalar ise Ribat'ta bulunan el-

Hazânetu'l-Hasaniyye kütüphanesinde 1130 ve 1053 numaralı kayıtlarda 

bulunmaktadır.401 

1.2.4.9. Fevaidu nûrâniye ve feraidu seriyyetu’r-Rahmâniye 

Sîdî Muhtar'ın “İsm-i Azam” adlı risâlesinin üzerine yaptığı şerhtir. Eserde 

müellif, İsm-i Azam'ın ilahî isimler arasındaki yüceliğini ve kudretini vurgulamak için 

çeşitli açıklamalar ve yorumlar yapmıştır.402 

1.2.5. Arap Dili ve Edabiyatıyla İlgili Eserler 

1.2.5.1. Elfiye fi lugati’l-arabiyye 

Bu eser, Sîdî Muhtar'ın İbn Mâlik'e ait olan “Elfiye” adlı eserin üzerine yazdığı bir 

şerhtir. Eser, Me‘mun Muhammed Ahmed tarafından tahkik edilmiş ve birçok farklı 

nüshası bulunmaktadır.403 Bu nüshaların bazıları el-Hazânetu'l-Âmme'de 2940 د ve 2572 

 ,nolu kayıtlarda mevcuttur. Diğer nüshalar ise el-Hazânetu'l-Hasaniyyne'de 1957 ك

8378, 11415, 12192 nolu kayıtlarda bulunmaktadır.404 

Tahtâvî, bu eserin İbn Mâlik'in Elfiye'siyle birleştirildiğini ifade etmektedir. Eser, 

Mescidi Nebevî Kütüphanesi'nde bulunmakta olup Şeyh el-Muhtar el-Küntî ismiyle 

kaydedilmiştir.405 

                                                           
401 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 43-44. 
402 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 9. 
403 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7. 
404 Me‘mun Muhammed Ahmed, Şerhu’l-Elfiye, Mektebetu’s-Sekafiyetü’d-Diniyye, Kahire, 2002, I. 45; 

Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 34; Zehra el-Hâmil-Esmâ İkrîmî, el-İshâmâtü'l-

İlmiyye li Âli Küntî fî Garbi İfrîkiyâ, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ahmet Dirâye Üniversitesi,  

Cezayir 1439/2018; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
405 Hamahullah b. Salim, el-İslâm ve’s-Sakefetü’l-Arabiyye fi Sahrai’l-Kübra, Külliyetü’l-Âdâb, 

Nevâkuşûd, Moritanya 2007,  114. 



95 
 

 

1.2.5.2. Kasidetü’l-feyziyye ve Şerhu’l-kasidetü’l-feyziyye 

Şairin, tasavvufî terimlerle ilahî muhabbetin dereceleri ve kısımlarına vurgu 

yaptığı kasidedir. Bu eser, sadece bir şiir ve ilahîler mecmuası değildir. Aynı zamanda 

şairin kendi iç dünyasının yansımalarını ve kalbindeki ilahî muhabbet duygularını 

kaleme aldığı bir eserdir. Bu duygu ve ruhla oluşturulan şiirlerin, tasavvufî kelime ve 

kavramlardan soyutlanması düşünülemez. Zira tüm sûfîlerin divan ve kasidelerine 

bakıldığında, bu derunî ifadelerin sıklıkla görüldüğü fark edilecektir. Şair, divanında 

kendine özgü üslubuyla, ilahî muhabbetin derinliklerine işaret ederken, tasavvufî 

terimler ve anlatımlarla zengin bir anlam dünyası oluşturmuştur.406 

1.2.5.3. İhtisaru’l-Hazreciyye 

Sîdî Muhtar, İbn Hişâm'ın “urud ve kâfiye ilmi” üzerine yazdığı “Kasidetu’l-

Hazreciyye” adlı eserini “İhtisaru’l-Hazreciyye” adıyla kısa ve özlü bir şekilde yeniden 

düzenlemiştir. Bu işlemle, orijinal eserin ana fikirleri ve önemli unsurları korunmuş ve 

daha öz ve özlü bir hale getirilmiştir. Bu sayede Sîdî Muhtar, ilgili konunun 

anlaşılmasını kolaylaştırmış ve eseri daha anlaşılır hale getirmiştir.407 

1.2.6. Diğer Eserleri 

1.2.6.1. Nefhu’t-tayyib fi’s-salâti ‘ale’n-nebiyyi’l-habîb 

Eserde, Hz. Resûlullah'ın üzerine salât ve selâm getirmenin faydası ve önemi 

üzerinde durulmuştur.408 Eserin üzerine Sîdî Muhtar'ın oğlu Muhammet Halife 

tarafından “er-Razsu’l-hasib fî şerhi nefhu’t-tayyib fî selati ‘ale’n-nebiyyi’l-habîb” 

adında bir şerh yazılmıştır.409 Muhammed Siyâm tarafından yapılan eserin tahkikinde, 

Sîdî Muhtar'ın hayatı ve 38 tane eserinin ismi verilmiştir. Bu şerh el-Hazânetu’l-

Hasaniyye’de 11796 nolu kayıtta yer almaktadır.410 

                                                           
406 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 10. 
407 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 8. 
408 Özel, “Küntî”, II, 107-109; Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb,  9; Sîdî 

Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7. 
409 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 80. 
410 Sîdî Muhtar,  Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb 



96 
 

 

Abdüsselam b. Muhammed b. el-Ya'za el-Fasî, ikinci bir şerh olan “Nüzhetü’l-

ebrar ve riyazü’l-envar ve’l-ezhar ve sırrı nûri’l-envar ve’l-esrar fi asli yenbu'i şerefi 

atyebi’t-tayyibi ‘ale’s-selati’l-müsemmat” isimli hacimli bir eser yazmıştır. Bu ikinci 

şerhin bir nüshası el-Hazânetu’l–Hasaniyye'de 2814-5728 numaralı kayıtta 

bulunmaktadır. Diğer bir nüsha ise el-Hazânetu’l-Âmme'de 222 ك numaralı kayıtta yer 

almaktadır.411 

1.2.6.2. Nüzhetü’r-râvî ve bugiyetü’l-hâfî 

Eserin, İslâm mirası açısından büyük bir değere sahip olduğu ifade edilmektedir. 

Sîdî Muhtar'ın oğlu Muhammed Halife, kitabın tanımını ve içeriğini babasının 

mukaddemesine çok fazla girmeden asıl amacını vermeye çalışarak yazdığını 

belirtmektedir. Bu eserin, diğer eserlerine nazaran daha önce uygulanmamış bir 

yöntemle kaleme alındığı belirtilmektedir. Muhammed Halife, bu eserin içerdiği 

bilgilerin son derece önemli olduğunu vurgulayarak, babası tarafından yazılan diğer 

eserlere kıyasla bu eserin kuşluk vaktindeki güneşin parlaklığına benzediğini ifade 

etmektedir.412 

Eserin içerdiği konu başlıkları: 

- Allah'ın birliği, Cennet ve Cehennem'in tanımı, 

- Vahyin başlangıcı, Mirac'ın gerçekleşme şekli (cismânî mi? ruhânî mi?) 

- Mirac'ta Allah'ın cemâlinin görülmesi, 

- Peygamberlerin mûcizeleri, 

- Peygamberlik ve Rabbânî hükümlerin anlatılması, 

- Hz. Peygamber'in isminin tekrarlanmasıyla birlikte salât ve selâmın tekrarının 

gerekip gerekmediği konusunda âlimlerin ihtilafı,413  

Musannif, kitabın sonunda Hz. Peygamber'e uzun bir salât ve selâm metnine yer 

vermiştir.414 

                                                           
411 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 80. 
412 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 78. 
413 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 78-79: Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
414 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 79-80. 



97 
 

 

Eserin nüshaları, yazma olarak Ribat'ta bulunan el-Hazânetu'l-Âmme'de 1517, 

-nolu kayıtlarda bulunmaktadır. Diğer nüshalar ise Ribat'ta bulunan el ك 1327

Hazânetü’l-Haseniyye'de 92, 412, 1429, 2513, nolu kayıtlarda bulunmaktadır.415 

1.2.6.3. Yetimetü’l-âlî fî’r-reddi alâ ulemai’t-tenyalî 

Eserde, müellifin Vehhâbîlik düşünce ve görüşlerine karşı verdiği beyânât ve 

açıklamalar bulunmaktadır. Ayrıca, el-Muhtar Veled-i Bûna el-Cekanî'nin kerâmet ve 

evliyânın varlığını kabul etmeyen görüşlerini âyet ve hadislerle delillendirerek 

çürütmeye çalışmıştır.416 

1.2.6.4. Dîvânü’l-mülûk fî selâtîni’s-Sûdân 

Eserde, Sudan'ın siyasî, idarî, adlî ve sosyal alanlarıyla ilgili kısa bilgiler 

sunulduktan sonra, Sudan'ın tarihinde devlet yönetiminde görev alan bazı liderlerin 

biyografilerine yer verilmiştir.417 

Eser, Timbuktu'daki Ahmed Baba Yazma Eserler Merkezi'nin tarihi eserler ve 

belgeler bölümünde bulunmakta ve 2/268 nolu kayıt altında yer almaktadır.418 Bu 

kaynak, Sudan'ın tarihine dair önemli bir referanstır. 

1.2.6.5. er-Risâle ilâ ebnâî Ebî Nu‘ame 

Eserde Ebî Nu‘ame kabilesi hakkında detaylı bilgiler sunulmaktadır. Kabileye 

dair tarihî, sosyal, kültürel ve coğrafî özellikler, toplumsal yapı, göç hareketleri ve diğer 

önemli ayrıntılar ele alınmaktadır. Bu bilgiler, kabileden gelen liderlerin etkisi, 

kabileden kaynaklanan tarihî olaylar ve diğer ilişkili konular üzerinde odaklanarak geniş 

bir perspektif sunmaktadır.419 

                                                           
415 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 80. 
416 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Muhtar b. Ahmet Küntî, el-

Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 18; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 6; 

Ahmed b. Emin Şınkıtı, el-Vesîd fi teracimi edübbaî Şınkîti, 218-219; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
417 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 249. 
418 Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
419 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 9. 



98 
 

 

1.2.6.6. Süllemü’r-rıdvân bi-zevki halâveti’l-îmân 

Eserde eğitim ve öğretim konularına ağırlık verilmiştir. Ayrıca, eğitimin tüm 

aşamaları ve âdâbıyla ilgili detaylı bilgiler, müellifin diğer kitaplari içinde özel başlıklar 

altında da sunulmuştur.420 

Kitabın hamdelesi:  الحمد لله الذي علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم والصلاة والسلام على من خصص

 İnsanoğlu bilgisizken kalemle bildiren Allah’a hamdolsun. İyilik ve“ بالجود والكرم

cömertlikte mütehassıs olan Resul’üne salât ve selâm olsun. “ Eserde, eğitim-öğretim 

faaliyetlerinin yanı sıra, hâkimlerin verdikleri hükümlerde adâleti terk edip rüşvet ve 

adam kayırma yoluyla karar vermelerinin cezasının ağırlığına vurgu yapılmıştır.”421 

Kitap, birçok başlık ve fasıldan oluşmaktadır. Oluşturulan başlık ve fasıllar: 

- Eğitim ve öğretimin önemi ve âdabı, 

- Allah'ın yasaklarına uymayıp insanların rızâsına uyanların eleştirilmesi, 

- İnsanlara karşı şefkat ve merhametli olmanın faydaları, 

- İlim ve ilim ehlinin fazileti, âlimler meclisi ve ilim için yapılan seferlerin 

fazileti, 

- Tövbe ve istiğfarın faydaları, selefin fazileti, faydasız ve amelsiz ilmin 

zararları, 

- Kazanç ve rızıkın talebi ve mal sevgisinin zararları, 

- Dindarların evliliğe teşviki ve eşler arasında adâletin sağlanması,422 

Sîdî Muhtar'ın farklı konulara değindiği bu eserin bir nüshası Ribat'ta bulunan el-

Hazânetu'l-Âmme'de 2450 د ve 523 nolu kayıt bulunur. Diğer bir nüshası ise Ribat'ta 

bulunan el-Hazânetü’l-Haseniyye'de 824 nolu kayıttta yer almaktadır.423 

1.2.6.7. Ehâdîs fî fedli Ehli’l-beyt 

Eserde, Ehl-i beyt'in fazileti ve kerâmetleri detaylı bir şekilde ele alınmıştır. 

Ayrıca, Hz. Zeynel Abidin’in Hz. Peygamber'den Ehl-i beyt hakkında yaptığı 

                                                           
420 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 9; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
421 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 51. 
422 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 51. 
423 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 53-54. 



99 
 

 

rivayetlere de yer verilmiştir.424 Eser, Mevali Abdullah eş-Şerif Bozanî'nin mescidinin 

kütüphanesinde, 314 numaralı kayıt altında yer almaktadır.425 

1.2.6.8. Nezhetu’l-esmâ‘ bi enva‘i’s-sema‘ 

Müellif, yazmış olduğu bu eseri daha sonra “el-Ecvibetu'l-Ebatiyye” adlı kitabıyla 

birleştirmiştir. Bu kitap, önceki eserinin kapsamlı bir değerlendirmesi ve 

genişletilmesini içermektedir.426 

1.2.6.9. el-Hısnü’l-menî‘ fi’t-teveddüdi ile’l-habîb 

Bu eser beş küçük kitapçıktan oluşmaktadır.427 Ahmed Baba Yazma Eserler 

Merkezi'nde bulunan Timbuktu’da tarihi eserler ve belgeler bölümünde, 82/3 numaralı 

kayıt altında yazma olarak yer almaktadır.428 

1.2.6.10. Ahkâmüz-ziyâfe 

Bu risâle, içeriğinde yeme ve içmenin âdâbı hakkında bilgi veren birkaç sayfadan 

oluşmaktadır.429 Risâle, Timbuktu’da bulunan Ahmed Baba Yazma Eserler Merkezi'nin 

tarihi eserler ve belgeler bölümünde 55 numaralı kayıt altında yer almaktadır.430 

1.2.6.11. el-Memzûc 

Sîdî Muhtar, eserde şeriatla hakikat arasını cemetmek ve zâhire delâlet eden 

farzların bâtına delâlet etme yönlerini delillerle ispatlamaya çalışmıştır.431 Eser, Rıbat'ta 

bulunan Fihrisü Yazmaâti'n-Ni‘me de 230 nolu kayıtta yer almaktadır.432 

                                                           
424 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 9. 
425 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 9. 
426 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 9. 
427 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019 
428 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 34. 
429 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 12. 
430 Özel, “Küntî”, II, 107-109; 18. 
431 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 6; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019 . Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-

nefhetü’l-kâfıye, 18; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
432 Özel “Küntî”, II, 107-109. 



100 
 

 

Adı geçen eserler dışında, yaklaşık yüz kadar mektup, kaside, şiir ve çeşitli 

konularda verilen fetva metinlerinin varlığından bahsedilmektedir. Bu yazılı metinlerin 

birçoğu kütüphanelerde bulunmamakta olup, halkın bireysel olarak ellerinde teberrüken 

sakladığı ifade edilmektedir.433 

Bahsedilen eserlerin yanı sıra, isimleri belirtilmemiş birçok eserin varlığına ve bu 

eserlerin günümüze ulaşmamış olmasına dair notu çalışmamız içerisinde belirtmiştik. 

Bu durum, Sîdî Muhtar'ın kaleme aldığı eserlerin tamamının henüz bilinmediğini ve 

mevcut olanların sadece bir kısmının günümüze kadar ulaşabildiğini göstermektedir. 

1.2.7. Kaynaklarda Zikredilen Ancak Günümüze Ulaşmayan Eserler 

- Fatihû ifrîkya ve Mülûkuhâ ve Kabailühâ 434 

- el-Ecvibetu’ş-Şâfîyye li’l-Muhtar fi hakîketi’t-takvâ ve’l-iman435 

-  Kitabu’t-taaruf fî ahbari ehli’z-zemân436 

- Nasihetü’l-mübsiretü’l-müteattife, diğer bir ismi en-Nasîha li’n-nisâ437 

- el-Berâetu’l-Meymune438 

-  Müt‘etu’l-hallâs439 

- Cezvetü’n-nûraniyye tebyinu mâ yü‘red li’s-Sâlik440 

- Fethu’l-vedûd Şerhu’l-Maksûr ve’l-memdûd441   

                                                           
433 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
434 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî Muhtar el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-

kâfıye, 18; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7. 
435 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-

meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-

Kitâb, 9. 
436 Sîdî Muhtar,  Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 8; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
437 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019 Sîdî 

Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 8; Özel, “Küntî”, II, 107-109. 
438 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7.  
439 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7. 
440 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; Sîdî 

Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 19; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-

Kitâb, 9. 



101 
 

 

- Cezvetu nûraniyye fî’l-ferkı beyne mâ mine’r-Rahmân ve beyne mâ mine’ş-

şeytan442 

-  el-Tezyîlü’l-celil443 

- ez-Zehebu’l-ibrîzu alâ Kur’an-il-Aziz444 

-  er- risâletu’t-Tenvâciye.445          

-  es-Şemûsü’l-Ahmediye fî’l-‘akâidi’l-ahadiye446 

-  Keşfü’l-ğümme447        

- er-Risâle fî’l-effâk ve’l-esrâr. 

-  el-İlmü’n-nâfî‘448 

Muhammed Halife, babasının uzun bir süre boyunca çeşitli ilim dallarında eser 

telif etme faaliyetiyle meşgul olduğunu ifade eder. Bu eserler, sadece belirli bir ilim dalı 

ile sınırlı olmayıp, farklı ilim dallarına ait olduğunu dile getirir. Ayrıca, telif edilen 

eserlerin bazılarının oldukça hacimli ve çok sayıda cilde sahip olduğunu belirtir.449 

Bul Marty, “Küntetü’ş-Şerkiyün” adlı eserinde, Sîdî Muhtar'ın ilmiyle ilgili şu 

değerlendirmede bulunmaktadır: “Sîdî Muhtar'ın ilmi, kesbi ilimlerle elde edilmiş bir 

bilgi düzeyi olarak değerlendirilemez. Çünkü onun fıkıh, nahiv, hadis, tefsir, akaid, 

tasavvuf, tarih ve şiir gibi çeşitli ilim dallarında üç yüz civarında eser yazmış olması, 

sadece kesbi ilimle açıklanamaz; aynı zamanda ledünî ilmin varlığına işaret etmektedir. 

Ayrıca, tasavvuf alanında olağanüstü irşad kabiliyetine sahip bir mürşid-i kâmilin, 

ledünî ilimden soyutlanması da düşünülemez.”450 

                                                                                                                                                                          
441 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7. 
442 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 10; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 6. 
443 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7. 
444 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 10;  Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7. 
445 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 9. 
446 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 6. 
447 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye 

ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 18; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 8. 
448 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 9; Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an 

esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 7. 
449 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 122; Muhammed, el-Küntî, 

ed-Derâif ve’t-telâid, 230. 
450 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 123. 



102 
 

 

1.3. ŞAHSİYETİ 

Allah'ın velî kulları, İslâm dinini sevdirmek amacıyla dinî prensiplerden taviz 

vermeden bulundukları toplum ve yaşadıkları zamanın şartlarına göre hareket ederler. 

Dolayısıyla yaşamlarına bakıldığında, bazen irşad bazen de cihad ederek insanlara 

hizmet etmeyi Hakk'a hizmet etme düsturuyla hayatlarına nakşetmişlerdi. Bu görev, her 

bireyin yapabileceği sıradan bir vazife değildir. Çünkü şeyh tarafından bir yörenin 

irşadıyla görevlendirilen derviş, fıtratı ve yapısı göz önünde bulundurularak o bölgenin 

şartlarına göre yetiştirilip gönderilirdi. Hizmet sahası Kuzey Afrika gibi bir yanda 

putperestlerin yoğunlukta yaşadığı toplumlar, diğer taraftan hak hukuk tanımaz bedevî 

kabilelerin bulunduğu bir ortamda yaşayan Şeyh Sîdî Muhtar b. Ahmed'in sadece irşad 

göreviyle yetinmesi düşünülemezdi. İlim ve irşad hizmetlerinin yanı sıra bir kabile 

lideri olarak çeşitli cihad ve mücadelelere katılması kaçınılmazdı. Onun dinî ve 

tasavvufî şahsiyeti, ilmî ve edebî şahsiyeti ile siyasî, içtima‘î ve toplumsal şahsiyeti gibi 

yönlerini incelediğimizde, kendisini daha iyi tanımış olacağız. 

1.3.1. Dinî ve Tasavvufî Şahsiyeti 

Sîdî Muhtar, tasavvufi kişiliğiyle öne çıkan bir şahsiyettir. Kendisi sâlih bir kişi 

olarak tanımlanır ve çocukluk döneminden itibaren ibadetlerine büyük bir özenle yerine 

getirmeye çalışan müttaki bir kişi olarak tanınmıştır. Tasavvufun temel ilkelerine 

bağlılık göstermiş ve “emr-i bi'l-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münker” prensiplerine sıkı sıkıya 

uymuştur. Bu prensipleri hayatının merkezine yerleştirmiş ve öğrencilerine de 

benimsetmiştir. 

Sîdî Muhtar'ın dünyevî hedefleri, ahiretini riske atmaktan uzak bir şekilde 

şekillenmiş; tamamen mânevî kazanımlara odaklanırken, sadaka verme ve fakir fukarayı 

himaye etme gibi hayır işlerine büyük bir önem vermiştir. Toplumun faydasına yönelik 

hayır işlerine liderlik yapmış ve çevresindekilerin de bu tür faaliyetlere katılımını teşvik 

etmiştir. Tasavvufî bir bakış açısıyla yaşamını sürdürmüş ve Ahlâkî değerlere özen 

göstermiştir.451 

                                                           
451 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 208. 



103 
 

 

Sîdî Muhtar hakkında yapılan değerlendirmelerde, “ahlâk-i marziye ve kerâmet-i 

zâhire sahibi” olarak nitelendirilmiş ve övgülerle anılmıştır. “el-Vasıt” kitabında ise, 

onun velâyetinin toplumda geniş bir kabul gördüğü belirtilir. Eserlerini okuyan ve 

inceleyen kişilerin büyük bir mânevî feyz ve bereketle karşılaştığı ifade edilir.452 

Ayrıca, Sîdî Muhtar'ın mânevî yaşantısından ve nefs muhasebesinden hiçbir 

zaman taviz vermediği ve nefsânî arzularını sürekli ve düzenli olarak oruç tutarak 

bastırmaya çalıştığı vurgulanır.453 Bu durum, onun tasavvufî disipline olan bağlılığını ve 

mânevî olgunluğunu gösteren önemli bir özelliktir. 

Abdullah el-Bürtelî,454 Sîdî Muhtar'ın ilimde derin bilgisi, takvâsıyla tanınan bir 

âlim olduğunu ve dünyevî arzulara sırt çeviren bir kişi olduğunu ifade eder. Ayrıca, Sîdî 

Muhtar'ın şeyhler arasında yüksek mevkii olan sadat konumunda olduğunu belirtir. 

Mânevî bereketinin doğudan batıya, kuzeyden güneye ve özellikle Kuzey Afrika 

yöresine kadar yayıldığını ifade eder. Kerâmetleri ve menkıbeleri ise Arap ve bedevî 

topluluklar arasında geniş bir şekilde anlatıldığını söyler. 

Ayrıca Abdullah el-Bürtelî, Sîdî Muhtar'ın nefsi merziye makamına yükselmiş bir 

mürşid-i kâmil olduğunu ifade eder. Sîdî Muhtar'ın eserlerini okuyan ve inceleyen her 

bireyin büyük bir feyz aldığını ve her bölgeden ve kesimden insanların ona mürid olmak 

için geldiğini belirtir. 
455 

Muhammed Halife, babası Sîdî Muhtar'ın Allah'ın emirleri ve Resûlullah'ın 

sünnetine sıkı bir şekilde bağlı olduğunu ifade eder. Ayrıca, babasının tasavvuf alanında 

da son derece hassas bir duruşa sahip olduğunu belirtir. Muhammed Halife, kendisinin 

dokuz-on yaşlarına geldiğinde babası tarafından günlük olarak Hz. Resûlullah'a binlerce 

salât ve selâm gönderme görevi verildiğini ifade eder. Bu görev sırasında gördüğü 

sırların ve keşiflerin babası tarafından gizli tutulması gerektiği konusunda uyarıldığını 

söyler. 

                                                           
452 Ahmed b. Emin Şınkıtı, el-Vesîd fi teracimi edübbaî Şınkîti, 356. 
453 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 209; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
454 Abdullah Burtelî, Kuzey Afrıka bölgesindeki âlimler üzerine araştırma yapan ve özellikle Küntî 

kabilesine mensup âlimlerin hayatlarını inceleyen araştırmacıdır. el-Burtelî, Fethu’ş-Şekur fi Mârifeti 

e’yani ‘ülamâi’t-tekrur, 152. 
455 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 209; el-Bürtelî, Fet'hu'ş-

Şekûr fi Ma'rifeti Ayani't-Tekrûr, I, 152. 



104 
 

 

Uzun bir süre bu görevi yerine getirdikten sonra, babası tarafından tasavvufî 

dersler ve Kâdiriyye tarîkatının seyr-ü sülûk dersleri aldığını belirtir. Babasının, 

müridlere tarîkat dersleri vermeden önce böyle bir uygulama yapmasının sırrını ve 

hikmetini, Hz. Resûlullah sevgisini kalbinde taşıması ve tarîkat derslerinin herkese 

rastgele verilerek sıradan derslere dönüşmemesi düşüncesine dayandığını ifade eder.456 

Sîdî Muhtar, Hz. Resûlullah'a olan aşkı ve tasavvuf konusundaki hassasiyetiyle 

bilinen bir kişidir. Şeyh Ali b. Necib aracılığıyla Kâdiriyye tarîkatına intisap eder ve 

hocasından aldığı icazet ve hilâfet ile Küntî kabilesinin mânevî ve siyasî lideri olarak 

görevlendirilir.457 Bu görevlerle çeşitli alanlarda yenilikler yaparak hizmet etmeye 

çalışır. Ancak hizmetlerinin başında ilim öğretimi ve tarîkat hilâfeti yürütmek gelir. 

Ayrıca yürüttüğü tarîkat hilâfet görevinde duyarlı olduğu konu, ilim sahibi olmayanlara 

tarîkat hilâfetinin verilmemesidir.458 

Sîdî Muhtar, sadece ilim ve irşad görevleriyle sınırlı kalmayıp toplum içindeki 

sorunların çözümüne de büyük önem veren bir şahsiyettir. Fas'ta bulunduğu dönemde, 

tasavvuf ehli arasındaki anlaşmazlıkları giderme ve selefi düşünceye mensup kişilerin 

tasavvuf ehline yönelik düşmanlıklarını bertaraf etme çabası içinde olmuştur. Zira selefi 

gruplar, tasavvuf ehlini batıl yolları izleyen ve şirkle suçlanan kişiler olarak 

görmekteydiler. Oysa tasavvuf ehli, kendilerini sünnete bağlı ve Allah'a yönelen bir yol 

üzere hareket eden kişiler olarak nitelendirir ve ehli hak olarak tanımlarlardı. Ancak bu 

düşünce, selefi gruplar tarafından kabul görmemekteydi.459 

Sîdî Muhtar, mevcut ihtilafların ve düşmanlıkların kesinlikle çözüme 

kavuşturulması gerektiği görüşündedir. Ona göre, tarîkatlar farklı çeşmelerden beslenen, 

ancak aynı kaynaktan çıkan sular gibidir ve hepsi aynı amaca hizmet etmelidir. Bu 

düşünceyle, Sîdî Muhtar, tarîkatlar arasındaki anlaşmazlıkları çözmek için özverili 

çalışmalar gerçekleştirir. Bu başarılı çabaların ardından, tarîkatları ve hakikatlerini 

reddeden felsefecilere karşı ilmi bir mücadeleye girişir. Sîdî Muhtar, tarîkatların Kur'an 

                                                           
456 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 209; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
457 Hüseyin Muhsin, et-Tarikatu’s-sûfiyye ve esrehâ fî neşri’l-İslâm, Mektebetu’s-sekafetü’d-diniyye, 

Mısır 2000, I, 56,  
458 Hüseyin Muhsin, et-Tarikatu’s-sûfiyye ve esrehâ fî neşri’l-İslâm, 56. 
459 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 74; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-

vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



105 
 

 

ve sünnetten beslendiğini ve bu temel kaynaklardan sapmadığını sağlam delillerle 

kanıtlamaya çalışır.460 

Bu iki sorunu çözüme kavuşturduktan sonra, kendisinin “büyük tehlike” olarak 

nitelediği Vehhâbîlik düşüncesine karşı mücadeleye girişir. Vehhâbîlik düşüncesini 

yanlış ve zararlı olarak değerlendirir ve bu konuda ağır eleştirilerde bulunur. Yazdığı 

eserlerde, Vehhâbîlik zihniyetinin tasavvuf ehlinin hizmetlerini ve inancını göz ardı 

eden bir yaklaşım olduğunu ifade eder.461 

Sîdî Muhtar, Vehhâbîlik düşüncesini ele aldığı eserlerinde eleştirilerde bulunarak 

şu ifadelere yer verir: “Tasavvuf ehli, hicrî üçüncü asırdan başlayarak on birinci asra 

kadar dünyanın dört bir tarafına yayılarak hak ve hakikat ehli olarak hizmet etmişlerdir. 

Bu hizmetleri, gönül hoşnutluğu ve içtenlikle yerine getirmeye çalışmışlardır. Ancak 

Muhammed b. Abdülvehhâb'ın462 Vehhâbîlik zihniyetiyle ortaya çıkmasıyla, bu zihniyet 

sahipleri, tasavvuf ehlinin çalışmalarını engenlemeye veya yok etmeye 

çalışmışlardır.”463 

Sîdî Muhtar, ikinci ağır eleştirisini tasavvuf inkârcıları hakkında dile getirirken şu 

ifadeleri kullanır: “Bu ilmi kabul etmeyen ve karşı çıkanları şaşkınlıkla karşılar ve 

onların Hz. Allah'ın lütfundan yoksun olduklarını düşünürüm. Çünkü bu ilmin 

temelinde nefsin iğvalarından ve kusurlarından korunarak kalbin tasfiyesi gerçekleşir. 

Söz konusu iğvalar, içinde kıskançlık, kin, haset, hile, kibir, ikiyüzlülük, itibarsızlık, 

açgözlülük ve cimrilik gibi olumsuz duyguları barındırmaktadır.”464 

Bu eleştirileriyle Sîdî Muhtar, tasavvuf düşüncesine ve ilmi kabule yönelik 

muhalefetin yanı sıra, tasavvufun insanın nefsiyle mücadele ederek olgunlaşma ve 

arınma süreci olduğu düşüncesini vurgular. Ayrıca, Vehhâbîlik düşüncesini Hz. Allah'ın 

                                                           
460 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
461 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 160-161. 
462 Muhammed b. Abdulvehhab b. Süleyman b. Ali et-Temîmî, 1115-1703 tarihlerinde Necd şehrine bağlı 

el-'Ayniyet köyünde doğmuş ve 1206/1792 tarihlerinde vefat etmiştir. Vehabilik düşüncesinin temelini 

oluşturan kişi olarak bilinir. Bkz. Salih el-Fevzan, Şerhu kitabi keşfuş-şubehat, mûsisetu’l-Risâlet, Beyrut, 

2000, 4. 
463 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 160-161. 
464 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 162.  



106 
 

 

nuruna zarar verecek bir yaklaşım olarak değerlendirir ve tasavvuf ehlini asırlardır 

süregelen hak ve hakikat ehli olarak gördüğünü ifade eder.465 

Özet olarak Sîdî Muhtar, tasavvuf alanında büyük başarılara imza atmıştır. 

Özellikle tarîkatlar arasındaki ihtilâfların çözümü ve tasavvufçulara karşı düşmanlık 

güden felsefecilerin etkisiz hale getirilmesi gibi önemli hizmetlerde bulunmuştur. Kendi 

ifadesiyle “İslâm için en büyük tehlike” olarak nitelendirdiği Vehhâbîlik düşüncesinin 

Kuzey Afrika'da etkili olmaması da onun çabalarının bir sonucudur. Bu hizmetlerin 

sonucunda Kâdiriyye tarîkatı, Kuzey Afrika'da en önde gelen ve en yaygın tarîkat haline 

gelmiştir. Sîdî Muhtar'ın öncülüğünde gerçekleşen bu başarılar, hem tarîkatların birlik 

ve beraberliğini sağlamış hem de tasavvufun önemini ve etkisini Kuzey Afrika 

toplumunda güçlendirmiştir. 

Sîdî Muhtar'ın ölümünden sonra, ilim, telif ve irşad alanında babasından hiçbir 

eksiklik taşımayan oğlu Muhammed Halife, Milâdî 1811 yılında tarîkatın şeyhliğini 

üstlenmiştir. Bu görevi on beş yıl boyunca sürdüren Muhammed Halife, Milâdî 1826 

yılında vefat etmiştir. Muhammed Halife'nin ardından oğlu Sîdî Muhtar Halife (v. 

1848), tarîkatın liderliğini devam ettirmiştir. Sîdî Muhtar ile Muhtar Halife'nin 

isimlerinin karıştırılmaması için Sîdî Muhtar (dedeye) Muhtar el-Kebîr, (toruna) ise 

Muhtar es-Sağîr isimleri kullanılmaktadır. Muhtar es-Sağîr'den sonra tarîkatın şeyhliği 

kardeşi Ahmed el-Bekkaî (v. 1869)'ye geçmiştir. Ahmed el-Bekkaî'nin büyük gayretleri 

ve mânevî etkisiyle Kâdiriyye tarîkatı Sukûtû ve Cad Gölü'ne kadar olan bölgeye 

yayılmıştır.466 

1.3.2. İlmî ve Edebî Şahsiyeti 

Sîdî Muhtar, Azavad bölgesinde yetiştiği genel eğitim sisteminde, dinî ilimlere 

yönelik bilgi edinme amacıyla gramer ilmine büyük önem verilmekteydi. Bu ilim dalı 

aracılığıyla Kur’an’ı Kerîm başta olmak üzere hadis, fıkıh ve temel dinî kitaplara vakıf 

                                                           
465.Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 161; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
466 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtar Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



107 
 

 

olunacağı bilinciyle eğitim verilmekteydi.467 Ancak, Sîdî Muhtar sadece Azavad 

bölgesinin eğitim metoduna bağlı kalmayarak farklı bölgelerdeki medreseleri ziyaret 

etmiş ve dönemin önde gelen âlimlerinden eğitim almıştır. Bu âlimler arasında özellikle 

Ali b. Necib, Muhammed Beğiğ ve Muhammed Endeğ b. Muhammed gibi 

Timbuktu'nun önde gelen büyük âlimleri bulunmaktaydı. Bunların yanı sıra, Sîdî 

Muhtar, Şeyh Muhammed Abdülkerim el-Müğîlî'nin ilmî ve tasavvufî düşüncelerinden 

de faydalanmayı ihmal etmemiştir.468 

Sîdî Muhtar'dan önce Küntî kabilesi, Kuzey Afrika bölgesinde uzun yıllar 

boyunca ilmî faaliyetlerde bulunmuştur. Bu faaliyetler özellikle Sahra çölünde yer alan 

Tevât, Fecîc, Dar'a, Sûse ve Tâfîlâlet gibi bölgelerde etkili olmuştur. Sîdî Muhtar'ın 

mânevî liderlik rolünü üstlendiği dönemde ise bu ilmî faaliyetler daha da genişlemiş ve 

Merâkeş, Fâs, Keyrevân ve diğer alanlara kadar yayılmıştır. Özellikle 18. yüzyılda, Sîdî 

Muhtar'ın ilim ve irşad çalışmaları Kuzey Afrika'da büyük etkiler yaratmış ve bölge 

tarihinde önemli bir yer edinmiştir.469 

Sîdî Muhtar, ilmî çalışmalarının yanı sıra Kâdiriyye tarîkatının Afrika kıtasında 

yayılması için büyük çaba harcamıştır. Bu çabaları yalnızca kendi tarîkatına hizmet 

etmekle sınırlı değildir. O, tarîkat öğretilerini yaymayı hedeflerken, aynı zamanda ehl-i 

bidat görüşünün ortadan kaldırılması ve Ehl-i Sünnet düşüncesinin yayılması çabası 

içerisinde olmuştur. Bu düşünce ve çabaları sayesinde, hem tarîkat üyeleri hem de 

tarîkat üyesi olmayan tüm Müslümanlar tarafından sevgi ve saygı görmüştür.470 

1.3.2.1. Güncel Meselelere Çözüm Geliştirmesi  

Sudan Sahrası'nda Sîdî Muhtar tarafından kurulan “Muhtariye Medresesi,” güncel 

dini düşünceleri sistemli bir biçimde ilk kez ele alan önemli bir merkezdir. Bu 

medresenin liderliğini yürüten Sîdî Muhtar, ortaya çıkan yeni düşünceleri âyet ve 

hadislerin süzgecinden geçirerek İslâm dünyasına yeni bir perspektif sunmaya 

çabalamıştır. Bu yaklaşım, sahâbe ve tabiin dönemlerinde olduğu gibi, ortaya çıkan yeni 

                                                           
467 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 57; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-

vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
468 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad,115; Halife, Cünnetü’l-mürîd 

dûne’l-merîd, 128. 
469 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 115. 
470 Sîdî Muhtar,  Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 14. 



108 
 

 

olaylar karşısında Müslümanların doğru ve gerçek İslâm anlayışından uzaklaşmamasını 

hedeflemiştir.471 

İslâm tarihine bakıldığında, her dönemin kendine özgün dinî sorunları olduğu 

açıkça görülmektedir. Bu sorunların çözüm sorumluluğu da o dönemin ilim ve irşad 

ehline düşmüştür. Bazı âlimler ve mürşidler, mevcut sorunlara tefrika yaratmadan üstün 

zekâlarını kullanarak çözüm yolları bulmuşlardır. Ancak bu başarı her zaman elde 

edilememiştir. Başarı elde edilmeyen sorunlar olsa da, çaba gösteren tüm ilim ve irşad 

ehlinin amacı ve gayesi, gerçek İslâm anlayışını insanlara kazandırmak olmuştur. 

Milâdî XVIII. yüzyılda da Afrika kıtasında ortaya çıkan güncel dinî konular, Sîdî 

Muhtar'ın çabalarıyla çözüme kavuşturulmaya çalışılmıştır. Sîdî Muhtar'ın kurduğu 

Muhtariye Medresesi, dinî meselelerin çözümünü ve topluma faydalı olacak her bilim 

dalında yeni fikirler üretmeyi amaçlamıştır. Bu devrim niteliğindeki fikri gelişmeler, her 

bilim dalının kendi alanında yenilikler yaparak, katkıda bulunma amacını 

hedeflemiştir.472 

Sîdî Muhtar, el-Muhtariye medresesinin çalışma hedeflerini belirlediği 

maddelerle473 açıklamış ve bu doğrultuda belirlenen amaçlara ulaşmak için öncelikle 

ilim ehlinin yetiştirilmesinin gerekliliğine işaret etmiştir. Ona göre, toplumda mevcut 

olan toplumsal ve mânevî bozulmanın düzeltilmesi ancak ilim ehlinin gayretli 

çalışmalarıyla mümkün olacaktır. Bu nedenle el-Muhtariye medresesinde dinî ve fennî 

ilimlere ağırlık verilerek öğretim yapılmıştır. 

                                                           
471 Ahmed el-Bûkârî, el-Ehyâ ve’t-tecdidi’s-sûfî fî’l-Mağrib, Vuzerati’l-evkaf ve’n-nuşûni’l-İslâmiye,  II, 

120-121. 
472 Muhammet Halife, ed-Derâif ve’t-telâid 139; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih 

ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir 

Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
473Hâkimler ve yargıçlar, yargı alanında yenilikler ve düzenlemeler yapmalıdır. 

Yöneticiler ve amirler, yeni kararlar alarak çeşitli değişiklikler gerçekleştirmelidir. 

Müfessirler, Kur'an'ın hüküm ve adabına bağlı kalarak tefsir alanında yeni ifade ve söylemler 

geliştirmelidir. 

Muhaddisler, zapt ve muhafaza yoluyla sahih hadisleri uydurma hadislerden ayırt etmeye çabalamalıdır. 

Fıkıhcılar, yeni güncel meseleler karşısında helal ve haram ayrımını naslar ışığında cevaplamalıdır. 

Tasavvufçular, nefisin hileleri ve dünyanın cazibeli çekiciliğine karşı insanların korunması gereken 

yöntemleri belirlemelidir. 

Ayrıca, Sarf, Nahiv, Beyan, Belagat ve İcazul Kuran ilimlerinde yeni gelişmelerin yapılması 

hedeflenmektedir. Muhammet Halife, ed-Derâif ve’t-telâid I, 139; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



109 
 

 

Özellikle dinî dersler arasında tefsir dersleri önemli bir yer tutmuş ve Sehl b. 

Abdullah et-Tüsterî’nin “Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘Azîm,” Ebû Abdurrahman es-Sülemî’nin 

“Hakâiku’t-Tefsîr,” Nimetullâh Nahcivânî’nın “el-Fevâtihü’l-ilahiyye ve’l-mefâtîhü’l-

gaybiyye” ve Abdülkerim Kuşeyrî’nin “Letâ‘ifü’l-İşârât” gibi işârî tefsirler bu derslerde 

okutulmuştur. 

Ayrıca, Kuzey Afrika’daki Müslümanlar arasında önemli olan Abdurrahman 

Sa‘lebî’nin görüşlerini içeren eserler de bu medresede okutulmuştur.474 

Hedeflenen çalışmanın maddelerini incelediğimizde, gözlemlediğimiz şey, bu 

çalışmanın sadece zaviye şeyhlerinin literatürüyle sınırlı kalmayıp çeşitli bilim 

dallarındaki ilim adamlarının katkılarıyla gerçekleştirilen kapsamlı bir yenilenme fikri 

olduğudur. Ayrıca çalışmanın, altyapısı âlimler ve şeyhler tarafından hazırlanmış olsa 

da siyasî şahıslar tarafından desteklenerek devrim niteliğinde bir çalışma olduğunu 

göstermektedir. 

Sîdî Muhtar Medresesi, çalışmalarının temel ilham kaynağını Hz. Resûlullah'ın 

(s.a.v) şu hadisinden almaktadır: 475“إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مأة سنة من يجدد لها دينها” -

”Şübhesiz ki, Allah her yüzyılın başında bu ümmete dinî işlerini yenileyecek bir 

müceddid gönderecektir.” Bu hadis, her yüz yılın başında bu ümmete bir din 

yenileyicisi gönderileceğini ifade etmektedir. Buradaki “من” tekil olarak bir kişi anlamı 

taşıdığı gibi çoğul anlamda da kullanılarak çeşitli ilim dallarını kapsar. Bazı âlimler 

tarafından bu hadis, sadece fakihlerle sınırlı olarak düşünülmüş olmasına rağmen, genel 

görüş tüm ilim dallarını içine aldığı yönündedir. Sîdî Muhtar Medresesi ise bu hadisin 

genel bir ifade olduğu inancıyla tüm alanlarda yenilenme çalışmalarının gerekliliğine 

inanmış ve bu doğrultuda tüm ilim dallarında çalışmalar başlatmıştır.476 

Medrese, ilk aşamada siyasileri ve ilim irfan sahibi âlimleri bu düşünce etrafında 

birleştirmeyi başarmıştır. Elde edilen bu birlikle, farklı görev ve hizmetlerde yer alan 

bireylerin kendi uzmanlık alanlarına yönelik katkılar sunmaları teşvik edilmiştir. 

                                                           
474 Ahmet Hamdi, el-Muhtar el-Küntî el-Kebir,  165-166; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-

meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
475 Ebû Dâvûd, Süleyman b. Eşas b. İshak b. Beşir es-Sicistânî el-Ezdî, es-Sünen, Şamil Yayınevi, 

İstanbul, 2011. 4291; Taberânî, Ebü’l-Kâsım Müsni’dü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb et- 

Taberânî, el-Mu‘cemü’l-evsat, nşr. Târik b. İvazullah-Abülmuhsin b. İbrâhim el-Hüseyinî, Kahire, 1995,  

6527. 
476 el-Kaşat, et-Tevarık Arebu’s-Sahra,,Libya, II, 40. 



110 
 

 

Zamanla yapılan çalışmalar, her bireyin kendi ilim dalında katkı sunmakla sınırlı 

kalmayıp, birbirlerinden faydalanarak çalışmalara çok yönlü bilimsellik 

kazandırmıştır.477 

Sîdî Muhtar, siyasî ve dinî yenilenmenin aynı anda gerçekleştirilmesinin zorlu bir 

görev olduğunu ve bu görevin sadece müceddidlere özgü olduğunu dile getirir. O, 

müceddidlerin mânevî başarılarının sonucunda bu makama yükseltildiğini belirtir. 

Çünkü onların amacının, Müslümanlar arasındaki sorunları çözerek İslâm'a hizmet 

etmek olduğunu ifade eder. Bu hizmeti gerçekleştirirken, kendilerinin asla müceddid 

olarak anılmak istemediklerini belirtir.478 

Sîdî Muhtar, bu ifadelerle yalnızca mücedditlerin bu işi yapması gerektiğini 

söylemek istememiştir. Aksine, siyasî ve bilimsel yeniliklerin birlikte başarıya ulaşması 

durumunda büyük bir devrim gerçekleşeceğini ve bu çalışmayı yapanın müceddidlik 

makamına yükselebileceğine dikkat çekmiştir. Bu şekilde yaptıkları çalışmanın ne kadar 

önemli olduğunu ortaya koymuştur. 

1.3.2.2. Reddiyeci Yönü 

Sîdî Muhtar'ın hayatını incelediğimizde, kişiliği ve doğal yapısının ilmî reddiyeler 

yazma ve eleştirel bir yapıya sahip olmadığı görülmektedir. Ancak, ilmî veya itikadî 

yönden yanlış ve eksik gördüğü düşünceleri düzeltme amacıyla sınırlı sayıda reddiye 

yazmıştır. En önemli reddiyesi, Vehhâbî düşünce ve görüşlerine karşı verdiği beyanat 

                                                           
477 Sîdî Muhtar liderliğindeki Muhtariye Medresesi, yenilikler için görev dağılımı ve alınan kararları şu 

şekilde sıralamaktadır: 

Siyasi Yenilik: 

Ulü’l-emr, yenilikçi işlerin başında olmalıdır, çünkü güç ve otoriteye sahiptir. Ayrıca meşru siyaseti ve 

kanunları koruyarak adaleti ve hakkaniyeti tesis eder. 

Hâkim ve kadıler, birey ve toplum arasındaki çatışmaları çözerek hukuki düzenlemeler yapmalı ve 

fertlerin refahını sağlamalıdırlar. 

Siyasiler, hukuk ve adaletin eksik olduğu yerlerde toplumun bozulmasından kaçınmalı ve dünya çıkarları 

uğruna adaletsizliklerden sakınmalıdırlar. 

İlmi Yenilik: 

İlim ehli olan müfessirler, hadisçiler ve fıkıhçılar, âyet, hadis ve dinin temel prensiplerine bağlı kalarak 

yeni hükümler çıkarmalıdır. Bu hükümler, Tasavvuf ve ilim irfan ehli tarafından topluma anlatılmalıdır. 

Alınan kararlar ve yapılan siyasi ve dinî yeniliklerin birleştiği nokta, en yüksek zirvede gerçekleşir. Bu 

yeniliklerle ülkelerin kalkınması ve dinî hükümlerin uygulanmasıyla toplum içinde adalet ve hukukun 

sağlanacağı belirtilir. İslam devletinin kurulması için siyasi ve dinî yenilenmenin aynı anda 

gerçekleştirilmesi gerektiği vurgulanır. Muhammet Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, II, 140; el-Kaşat, et-

Tevarık Arebu’s-Sahra, Libya, II, 40.  
478 Aziz Betrân, et-Tarikatu’l-Kâdiriyye fî Îfrikya ve’s-Sahrai’l-garbiyye, hayatu eş-Şeyh Muhtar el-Küntî 

( m. 1729-1811), er-Ribat 2001,  I, 877. 



111 
 

 

ve açıklamalardır. Bu beyanat ve açıklamalar dışında, kerâmet ve evliyânın varlığını 

kabul etmeyen görüşleri, âyet ve hadislerle çürütmeye çalışmıştır. Yazmış olduğu 

reddiyelerin bir kısmını “Yetimetü’l-âlî fî’r-reddi alâ ulemâi’t-tenyalî” isimli risâle de 

toplamıştır. Ancak bu eserin telifi, Tevât bölgesinde bulunan bazı âlimlerle ihtilafa 

düşmesine sebep olmuştur. 

Sîdî Muhtar'ın ihtilafa düştüğü âlimler arasında en önemli isimlerden biri el-

Muhtar Veled-i Bûna el-Cekanî'dir. Bu ihtilafın ortaya çıkmasının ardından Sîdî 

Muhtar, bölgede bulunan âlimler ve tasavvuf ehli büyüklerini belirlemek amacıyla “el-

'Ulemâ” adında bir isim listesi oluşturmuştur. Ancak, el-Cekanî'ye bu listede yer 

vermemiştir. “el-'Ulemâ” listesine dâhil edilmeyen el-Cekanî, Sîdî Muhtar'a karşı tavır 

alarak hiciv içerikli şiirler yazmıştır.479 İkili arasındaki bu çekişme, daha sonra 

arabulucuların çabası ve mektuplaşmaları sonucunda sevgi ve iltifata dönüşmüştür.480 

1.2.2.3. İtikadi Yönü ve Görüşleri 

Sîdî Muhtar, şer'i ilimlere ve özellikle İslâm akidesine büyük önem veren sûfidir. 

Yazdığı eserlerin birçoğunda İslâm akidesine odaklanmıştır. Hicaz bölgesinden gelen ve 

İslâm dünyasını etkileyen Vehhâbîlik düşüncelerine kayıtsız kalmamıştır. Ehl-i Sünnet 

çizgisinden uzak olan ve hoşuna gitmeyen bu görüşlere karşı eleştirel reddiyeler 

yazmıştır. O, mezhep imamlarının görüşlerine bağlı kalarak ve Ehl-i Sünnet çizgisinden 

sapmadan kendi görüşlerini ifade etmiştir.481 

Sîdî Muhtar'ın itikadi görüşü, İslâm akidesinin temel esası olan “  محمد الله إلا اله لا

الله رسول ” - “Lâ ilâhe illallah Muhammedün resûlullah” akidesi üzerine kurulmuştur. Bu 

akidenin açıklanması amacıyla “el-Minne fî i‘tikadi ehl’s-sünne” isimli bir eser kaleme 

                                                           
479 Ahmed b. Emin Şınkıtı, el-Vesîd fi teracimi edübbaî Şınkîti, 218-219; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-

‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad,124. 
480 el-Cekanî ve Sîdî Muhtar arasında kurulan barış ve sevgi ortamını pekiştirmek amacıyla “Tekânet” 

şehrinde bir görüşme ve buluşma planı yapılmıştır. Ancak, belirsiz bir nedenden dolayı bu anlaşma 

gerçekleştirilmemiştir. Bazı görüşlere göre, Sîdî Muhtar, Azavad'dan Tekânet'e doğru yola çıktıktan sonra 

beklenmedik bir karar değişikliği yaparak seyahatten vazgeçmiştir. Bu vazgeçme durumuyla ilgili 

herhangi bir açıklama yapılmamıştır. Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi 

Azavad,124-124; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. 

Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 

2018-2019. 
481 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 124. 



112 
 

 

almıştır.482 Ayrıca bu eserde, İslâm akidesinde ihtilaf konusu olan “büyük günahların 

faili ve cebir” konusunu, Ehl-i Sünnet çizgisine bağlı kalarak ele almış ve yanıtlamaya 

çalışmıştır.483 Bunun yanı sıra, Sîdî Muhtar, yaşadığı dönemde Müslümanlar arasında 

itikadi konularda ortaya çıkan ihtilafları, Kur'an ve Sünnet'in belirlediği çerçeveden 

ayrılmayan müçtehitlerin görüşleriyle cevaplamaya gayret etmiştir.484 

1.3.2.4. Tefsirci Yönü 

Sîdî Muhtar, tefsir çalışmalarında i‘râp (gramer), terkip (cümle yapısı), nüzûl 

sebebi, nâsih ve mensuh gibi konulara odaklanmıştır. Onun en belirgin özelliği ise 

Kur’an’ı Kur'an ile tefsir etmesidir.485 Tefsir alanında kaleme aldığı eserlerinde çeşitli 

müfessirlerin görüşlerine de yer vermiştir. 

Benimsediği yöntemi şu şekilde açıklar: “Kur’an’ı tefsir eden müfessirlerin 

anlayış ve kavrayışlarının mükemmelliğiyle birlikte her birinin kalbindeki nûr ve re'yin 

Kur'an ve Sünnet ile çelişmediği kanısındayım. Çünkü bunların temel düşünceleri, 

Kur’an’ın lafızları dışına çıkmadan mânalarında isabet etmeye çalışmaktır.” 

Müfessirlerin yaptıkları çeşitli tefsir ve görüşlerinin önemine dikkat çeken bu 

ifadeleriyle, kendi eserlerinde bu görüşlere yer vermiştir. Bu yöntemini eleştirenlere ise 

şu şekilde cevap verir: “Kim Allah'ın kitabının zâhirî anlamı dışında bir anlamı yok 

derse, o kişi Allah'a iftira etmiş ve Kur’an’ın prensipleriyle ters düşmüştür.” Bu 

                                                           
482 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 130; Osman b. Abdillâh el-

Beşir, ‘İnvanu’l-mecd fî tarihi Necd, thk. Abdurrahaman b. Abdullatif b. Abdillâh Âli’ş-şeyh, 

Matbaatu’d-Dâretu’l-Melik el-‘Aziz, Riyat 1982, bsk. IV, I, 45-46. 
483 Ahmed el-Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, 116-117. 
484 Sîdî Muhtar, Allah ve iman hakkındaki görüşlerini şu şekilde tanımlar: 

a) Allah; Birdir, Ferd’dir, Samed’dir, Kadim’dir, Âlim’dir, Kâdir’dir, Hay’dir, Semî’dir, Basar’dir, 

‘Azîz’dir, ‘Azîm’dir, Cemîl’dir, Kebîr’dir, Cevvad’dir, Reûf’tur. 

b) İman; ne çok çalışmayla elde edilebileceği ne de karşı çıkmayla red edilebileceği erdemlerden biridir. 

Onun bu görüşlerinde eş‘ari etkisini açık şekilde görmek mümkündür. 

Sîdî Muhtar, ilahi sıfatlar hakkında farklı görüşler olduğunu belirtir. Sıfatların, zati, selbi, mânevî ve 

mecazi sıfatlar olarak isimlendirenler olduğunu ifade eder. Ancak Hz. Muhammed tarafından böyle bir 

ayrım yapılmadığını ve Sahâbe'den gelen bir rivayetin de olmadığını söyler. Aynı şekilde, önemli 

görüşlere sahip olan tabiin büyüklerinin de bu konuda bir rivayet sunmadığını belirtir. Bu konunun 

incelenmesi ve araştırılması gerektiğini ve hiç kimsenin bu konuda meydan okuma hakkına sahip 

olmadığını ifade eder. Ancak görüş beyan etmek isteyenlerin görüşlerini temel kaynaklara dayandırarak 

açıklamaları gerektiğini söyler. Sîdî Muhtar, sunulan görüşlerin eksikliklerini ve yanlışlıklarını ortaya 

koyduktan sonra kendi görüşünü kısaca şu şekilde açıklar: İlahi Zat, tüm sıfatlardan münezzehtir ve 

sıfatlarla ilgili yapılan değişikliklerden uzaktır. O, varlığıyla kayyım olması gereken vahdaniyet sıfatıyla 

tasavvur edilir. Bkz. Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 130-131; 

Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
485 Ahmed el-Hamdi,   et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, 153-154. 



113 
 

 

düşünceye sahip olan Sîdî Muhtar, özellikle “Keşfü’n-nikâb an esrâri Fâtihati'l-Kitâb” 

isimli eserinde birçok tefsir ekolünün görüşlerine yer vermiştir.486 

1.3.2.5. Fıkıhcı Yönü 

Sîdî Muhtar, fıkıh alanında Mâliki Mezhebi görüşlerine dayanan eserler kaleme 

almış ve fetvalar vermiştir. Ancak, bazı ibadet ve muâmelât konularında ortaya çıkan 

yeni meselelerle ilgili olarak diğer mezhep imamlarının görüşlerinden de faydalanmıştır. 

Örnek olarak, tütün ve tütün ürünlerinin kullanımının, dinen caiz olup olmadığı 

konusunu diğer mezhep imamlarının görüşlerini dikkate alarak cevaplamıştır.487 

Sîdî Muhtar, öğrencilerine İmam Mâlik'in görüşleri üzerinde yoğunlaşmalarını 

tavsiye etmiştir. Özellikle Fas ve Endülüs'te bulunan Mâliki ekollerin görüşlerini 

inceleyip bu alanda uzmanlaşmalarını önermiştir. Bu bağlamda, İbn Abdulber488 adıyla 

tanınan ve Mâliki Mezhebi âlimlerinden olan şahsın bilgisini ve doğru görüşlerini 

övgüyle ifade etmiştir. Aynı şekilde, İbn Rüşd’ün görüşlerini de önemli kabul etmiş ve 

öğrencilerini bu kişilerin görüşlerini tetkik etmeye teşvik etmiştir.489 

Sîdî Muhtar, o âlimlerin önemini şu şiiriyle dile getirir: 

ِ عَنْ اِبْن عبَْدالب        وَحَذِر الشُيوُخ مِنْ إجْماعٍ     ر فيِ السمََاع

 عَنْ اِبْن رُشد عاَلِم الَأفَاق          وَحْذَرُوا أَيضا  مِنْ إتفَِاق 

 كَمَا أَقَلَ ذَا هُوَ المَشْهُور              لَكِنَّ أقَلَ ذَلِك الجُمْهُور

                                                           
486 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 183-184. 
487 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 183-184; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
488 İbn Abdulber, milâdî 978 yılında Kurtuba'da doğmuştur ve ilk eğitimini Abdurrahman b. Ebân ve 

Abbas b. Asbağ el-Hemedânî'den almıştır. Daha sonrasında tefsir, hadis, fıkıh ve diğer dini ilimleri 

Endülüs'ün önemli âlimlerinden tahsil etmiştir. Rivayetlere göre, 107 âlimden icazet almış olan İbn 

Abdulber, İslami ilimlerin yanı sıra tıp, coğrafya, astroloji ve matematik gibi çeşitli ilimleri de okumuş ve 

öğretmiştir. Özellikle Mâlikî Mezhebi'nde olmak üzere tefsir, hadis ve fıkıh ilimlerinde bir ekol haline 

gelmiştir. İbn Abdulber, (m. 1071)  şubat ayında Şatîbe şehrinde vefât etmiştir. Bkz. Leys Suûd Casimî, 

İbn. Abdulber en-Nemerî “DİA” İstanbul 1999, XIX, 269-272; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri 

fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
489 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



114 
 

 

 490أَيْ مَا مِنَ الباَجِي مِنْهاَ يأَْتيِ       نَ الخِلَافيِاَت وَحْذَرُوا مِ 

İçma‘ konusunda şeyhleri uyar  Abdulber’den duydukları zaman 

İttifak ederek yine uyarın!              Ufukların âlimi İbn Rüşt hakkında 

Meşhurların az olduğu gibi           Üzerinde ittifak edilenler de azdır 

Bacî’i den gelen ihtilâflar               Konusunda da uyarın 

Sîdî Muhtar, bu şiirinde Fas ve Endülüs bölgelerindeki Mâliki Mezhebi 

ekollerinden olan İbn Abdülber ve İbn Rüşd'ün fıkhî görüşlerinin sıradan görüşler 

olmadığını vurgulamıştır. Ayrıca, İbn Bâcce olarak bilinen İbn Abdulber’in ihtilâflı 

görüşlerinin de değerli olduğunu ve bu görüşlerin onun üstün kavrayışının bir ürünü 

olduğunu ifade etmiştir. Bu nedenle, ona ait olan görüşlerin incelenmesini öğrenci ve 

müridlerine önermiştir. 

1.3.2.6. Nahiv ve Tarihci Yönü 

Sîdî Muhtar, kaleme aldığı birçok metinde Arapça gramer konularına detaylı bir 

şekilde değinmektedir. Öyle ki, kaside ve şiirleri arasında dil kurallarına uygun nazım 

oluşturduğu göze çarpmaktadır. Nahiv ilmindeki bu ustalığına rağmen, Arapça gramerin 

öğrenilmesiyle ilgili görüşlerini şu şekilde ifade etmiştir: “Arapça gramer ilmi, İslâm 

hukukundaki farzı kifaye prensibine benzer bir şekilde değerlendirilmelidir. İnsanların 

bir kısmının icrasıyla toplumun tamamının muaf olduğu gibi, Arapça dil kurallarının 

temel prensiplerinin bilinmesi, tali kuralların tamamına yetmektedir. Gramer ilmindeki 

temel amaç, Arapça kelimelerin yapısal özelliklerinin anlaşılmasıdır. Bunun ötesi 

gereksiz bir ayrıntıya odaklanmaktır. Mübteda'nın ref‘ ediciliğini ve zarfların nasb 

ediciliğini bilmek gibi bir durumdur. Ancak, ilim ehli Arapça dilinin temel kurallarını 

bilmeksizin nahiv ilminden muaf tutulamaz. Çünkü ilim ehlinin Arapça'nın temel 

kurallarını bilmek, vazgeçilmez bir gerekliliktir.”491
 

Sîdî Muhtar, tarihle ilgili bir kısım eser telif etmiş ve bu eserlerde çeşitli tarihi 

konulara değinmiştir. Özellikle Sudan, Azavad, Endülüs ve Batı Afrika tarihine 

                                                           
490 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
491 İbn Haldûn, Ebû Zeyd Velîyyüddîn Abdurahmân b. Muhammed b. Muhammed b. Hasen el-Hadramî 

el-Mağribî et-Tûnisî, Mukaddimetu ibn Haldûn, Daru ibnu’l-Cevzi, Kahire 2010. bsk. I, 756; Emâl Tîbî, 

el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-

Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



115 
 

 

odaklanarak bu bölgelerle ilgili önemli bilgiler sunmuştur. Bunun yanı sıra, savaşçı bir 

ruha sahip olan Beni Hasan kabilesinin tarihine dair bir defter ve notlar bırakmıştır. Bu 

notlar içinde, Azavad bölgesinde gerçekleşen siyasî, idarî, adlî ve sosyal olaylara dair 

belgeler de bulunmaktadır. Sîdî Muhtar'ın eserleri, söz konusu bölgelerin tarihi 

hakkında önemli bir kaynak teşkil etmektedir.492 

Sîdî Muhtar âlim, mürşid ve ilim ehli olmasının yanı sıra aynı zamanda bir şair ve 

edebiyatçıdır. Arapça kaleme aldığı “Kasidetü’l-feyziyye” gibi şaheseri, üstün edebî 

yeteneklerine işaret etmektedir. Bu eserlerinde tasavvufî ifadelerle nazım yaparken 

belâğat, isti‘are ve beyan kaidelerine önem vermiştir. İçerdiği ilim dallarına göre 

incelendiğinde, Sîdî Muhtar'ın ne denli beliğ bir ifadeye sahip olduğu açıkça 

görülebilir.493 Günümüzde “Kasidetü’l-feyziyye”,Afrika kıtasında bulunan Kâdiriyye 

mensupları arasında büyük bir öneme sahiptir.494 

“Kasidetü’l-feyziyye” nin tüm şiirlerini çalışmamızın içerisinde verip içerdiği ilim 

dallarına göre tahlil etmek mümkün değildir. Bu nedenle, yazmış olduğu şiirlerden bir 

kıta ele alarak Sîdî Muhtar'ın edebî yönünü ele alacağız. 

 شغف الفؤاد بحب ذات الواحد         والسر أنبآ عن مقر جاحد

 495لب واجدوبسر سر السر طلسم رمزه            وبسر سويداء 

Kalb, Vâhid olan zatın aşkıyla yandı,    

 Sır ise inkârcının yerini ifşa etti 

Sırrın sırrının sırrıyla (alâmeti) nişanesi belirir 

Lübbün (kalbin) derinliklerinin karanlığı açıklanır 

Yukarıda verilen “Kasidetü’l-feyziyye” şiirinin tasavvufî anlam ve ifadeleri 

üzerinde ayrıntılı olarak durmayacağız. Çünkü her kelimenin içerdiği işârî anlam 

nedeniyle, şiirin her bir satırı tasavvufi bir derinliğe sahiptir. Bu sebeple, Sîdî Muhtar'in 

tasavvufî görüşler bölümünde, kasideye yüklenen tasavvufi anlam ve ifadeleri 

                                                           
492 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 249; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
493 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 340. 
494 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
495 Sîdî Muhtar, Şerhu’l-Kasidetu’l-Feydiye, 437; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-

Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



116 
 

 

incelemeye çalışacağız. Burada ise şiirlerin beyan, belâgat, istiare ve terkip yönlerini ele 

alarak Sîdî Muhtar'ın edebî kişiliğine odaklanacağız. Şiirde işlenen her bilim dalı, kendi 

içindeki ilim ve sanat unsurlarına uygun olarak tasavvufî düşüncelerle ifade edilmeye 

çalışılmıştır. Bu da Sîdî Muhtar'ın edebî yönünün ne denli beliğ ve icaz sahibi olduğunu 

göstermektedir. Tasavvufi ifadelerle şekillendirilen şiirin yapısına bakacak olursak: 

Şiirin Yapısı; “Kasidetü’l-feyziyye” adlı eserin temel teması, vahdet düşüncesi 

etrafında şekillenmiştir. Sîdî Muhtar, ilahî muhabbeti vahdet düşüncesi çerçevesinde ele 

almıştır. Bu düşünceyi ifade ederken, kasidenin sözcük, şekil ve ezgisi arasında sıkı bir 

bağ kurmuştur. Bu durum, kasidenin heyecan, duygu ve düşüncelere etkili bir şekilde 

hitap ettiğini göstermektedir. Kısaca Sîdî Muhtar, ilahî muhabbetine duyduğu tutkuyu, 

arzularını ve manevî duygularını nağme ve kafiyeli şiir ritimleriyle ifade etmeye 

çalışmıştır.496 

Şiirin Üslubu; Şiir anlamlı, duygulu, düşünceli ve deneyimli bir tasvirle ele 

alınmıştır. Bu etkileyici tasvir, oluşturulan nazım sayesinde dinleyicinin ruhunda bir haz 

uyandırmaktadır. Bu da şairin duygularını etkileyici ve düşündürücü bir tarzda ortaya 

koyduğunu göstermektedir.497 

Şiirin cümleleri; şiirde geçen her bir lafız, güçlü ifadeleri, derin anlamları ve 

mükemmel sırları içeren iyi bir terkip ile donatılmıştır. Aynı şekilde, seçilen tüm 

kelimeler ve harfler, şiirin teması ve fikirleriyle uyumlu ve uygun bir biçimde yer 

almıştır. Anlamları daha etkili hale getirmek için belâğat,498 me‘anî,499 bedî‘,500 

                                                           
496 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
497 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
498 İslâmi ilimler içerisinde ve Arap dil bilimcileri nezdinde, belagat ilmi özel bir öneme ve değere 

sahiptir. Özellikle Arap şiir ve kasideleri belagat ilminde soyutlanamazlar. Bu ilmin kurallarına göre 

oluşturulmayan kasideler, beyitler ve şiirler Arap toplumunda önemsiz kabul edilir. Bu sebeple, Sîdî 

Muhtar gibi Arapça'nın tüm ilim dallarında uzmanlaşmış birinin kaside ve şiirlerinde belagat ilminin 

izlerini görmemek düşünülemez. Bu ilim, Arap edebiyatı ve dil bilimine özgü derin anlatım ve ifade 

yeteneğini vurgulamakta ve bu tür eserlerin değerini artırmaktadır. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 

'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, 

Cezayir, 1432/2011.  
499 Me‘ani (semantik) anlam bilimi; Şair, kasidenin nazmında haberin üsluba uygunluğuna önem 

vermiştir. Görünüm, içerik ve dizilim yönünden haberin üslup inşai üsluptan daha uygun olduğu 

düşüncesiyle şair bu üslubu tercih etmiştir. Şair, kasidesinde haberin doğru bir şekilde iletilmesi ve 

anlaşılması için bu anlam bilimine başvurmuştur. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-

Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
500 Bedi‘ (şekil/dizilim); Bu beyitte seçilen واحد ve جاحد kelimeleri, harf, hareke, sükûn ve adet yönünden 

eşittir. Aynı zamanda kafiye ve vakıf halleri de aynıdır. Şair, aynı kalıpta gelen iki zıt anlamlı kelimeyi 



117 
 

 

beyan,501 kinaye502 ve isti‘are gibi sanatlar kullanılarak şiir beliğ ifadelerle 

nazmedilmiştir. Şair, sadece manaya önem vermekle kalmamış, aynı zamanda fikirlerini 

iddialı bir şekilde vurgulamak için kuru bir söylemden uzak tutmuştur.503 

Hece kuralları; Genel olarak hece kuralları, Arap edebiyatının önde gelen 

şairlerinden biri olan Halil b. Ahmed el-Ferahidi'nin şiirlerine dayanmaktadır. Halil b. 

Ahmed'in eserleri incelendiğinde, on beşli hece ölçüsüne göre düzenlendiği 

görülmektedir. Daha sonra el-Ehveş, el-Metedarik adını verdiği yeni bir hece ölçüsü 

ekleyerek, şiirlerdeki hece ölçüsünü on altıya çıkarmıştır.504 

 والسر أنبآ عن مقر جاحد                 شغف الفؤاد بحب ذات الواحد     

    0//0/ 0/0//0/ //0//0/0/                  0//0/0 /0/   /0// /0//0 /// 

   505 متفَاعلن    مُتفْاعلن    مُتَّفاعلن   متفاعلن   مُتفْاعلن                   متفْاعلن      

Sîdî Muhtar, yukarıda verilen beytinde on altılı hece ölçüsüne uyarak düzenleme 

yapmıştır. On altılı hece ölçüsü, özellikle tasavvuf ve tasavvuf ehlinin doğasına en 

uygun olan ölçüdür. Hazim el-Kartacanî, şiirin önemi ve hece ölçü kurallarıyla ilgili 

olarak, “Şiirde tam bir bolluk ve sebat bulacaksınız” ifadesini kullanmıştır.506 

Sîdî Muhtar, “Kasidetü’l-feyziyye” nin kafiyesini (د) “dal” harfi üzerine inşa 

ederek “ravi”507 harfi olarak seçmiştir. Dal (د) harfi, ünsüz patlayıcı harflerden biridir. 

                                                                                                                                                                          
bir beyitte kullanarak bedi‘ sanatını göstermiştir. Bu sanat, dilin zenginliğini ve şairin ustalığını ortaya 

koyar. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
501 Beyan (konuşma sanatı): Şair, burada teşbih sanatını kullanmıştır. Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 

'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, 

Cezayir, 1432/2011. 
502 Kinaye (kapalı üslup): Sözlerin dolaylı bir şekilde kullanılarak anlamın başka bir yönüne işaret 

etmesidir. Bu beyitte cesaret, kuvvet, sabır ve metanet anlamları vurgulanarak kinaye edilmiştir. Zeynep 

Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû 

Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
503 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
504 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
505 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
506 Kartâcanî, Ebû’l-Hasen Henîüddin Hâzim b. Muhammed b. Hasen b. Muhammed el-Kartâcanî, 

Minhâcu’l-bülegâ ve sirâcü’l-üdebâ, thk. Muhammed Habip b.el-Huce, Daru’l-Garbi’l-İsalam, Beyrut, 

Lubnan 1981, 213. 
507 er-Ravi, kafiye üzerine inşa edilen bir harftir ve her şiirde bulunan son sestir. Kaside ve şiirler bütün 

olarak incelendiğinde, kafiyeleri ne kadar farklı olursa olsun, önceki seslerin bir araya geldiği temel sestir. 

Bu harf, sevgilisini gurbette bekleyenin beklemesi gibi, her zaman gelen seslerin kontrolünü sağlayan bir 

bekleyici gibidir. er-Ravi'nin yokluğu, şiir ve beyitlerin düzeninin bozulması anlamına gelir. Şairler, er-



118 
 

 

Şair, kalbindeki aşk ve muhabbet sevgisinin patlamaya meyleden niteliğini vurgulamak 

için bu harfi özel olarak seçmiştir.508 

1.3.3. Siyasî, İctima‘î ve İktisadî Şahsiyeti 

Siyasî Şahsiyeti 

Sîdî Muhtar, hem ilim ve irşad ehli olması hem de bir kabile lideri olması 

sebebiyle çeşitli siyasî olaylara doğal olarak müdahil olmaktaydı. Çünkü kaotik bir 

yaşama sahip olan kabileler ve bedevîlerin bulunduğu bölgede liderlik görevini 

üstlenmesi, toplumsal olaylara karışmasını kaçınılmaz hale getirmişti. Ayrıca, kendi 

kabilesi dışındaki diğer kabileler üzerinde de etkili bir nüfuz sahibiydi. Bu meziyetleri 

sayesinde birçok barış ve arabuluculuk görevini üstlenerek kabileler arasındaki sorunları 

çözme konusunda büyük başarılar elde etmişti. Bölgedeki barışa sağladığı katkılar 

nedeniyle birçok prens ve liderin sevgisini kazanmıştı. Özellikle Fulani Prensliği, Zenuc 

Prensliği, el-Eyyûr Îlımdın Prensliği gibi emirlikler ile Berakineh, Terarizeh, Evlad-i 

Davud, Evlad-i Nasır, Evlad-i Delim ve benzeri Arap kabileleri gibi birçok kabile lideri 

tarafından büyük değer ve saygıyla karşılanmıştır.509 

Sîdî Muhtar'ın kabile ve devletlerle yaşadığı siyasî olayların tümünü ele almak, 

çalışmamızın kapsamı açısından mümkün değildir. Bu nedenle, sadece yaşanan 

toplumsal olaylardan birkaç tanesini kısaca zikretmekle yetineceğiz. Ancak belirtmek 

gerekir ki, Sîdî Muhtar'ın hayatı ve etkileşimleri oldukça zengin ve karmaşıktır. 

Sîdî Muhtar, Nijer Nehri'nin kuzeyinde yer alan Ğarefû ile Fakbîn bölgelerinde 

yaşayan510 Îlemde kabilesini, Tîmûlât kabilesinin zülmünden kurtarmıştır. Çünkü 

Tîmûlât kabilesinin lideri Betiti b. Muhammed el-Muhtar b. Ömer, Îlemde kabilesi 

taraftarları tarafından düzenlenen bir suikast sonucunda öldürülmüştü.511 Bu suikast 

                                                                                                                                                                          
Ravi'yi kullanarak şiirlerini düzenler ve uyumlu bir yapı oluştururlar. Bu nedenle er-Ravi, şiirin estetik ve 

yapısal açıdan sağlam bir temelini oluşturur. Abdülkâdir er-Ruba‘î, es-Sûretu’l-fenniye fî şi‘ri Ebî 

Temâme, Yermuk Üniversitesi, Ürdün 1980, I, 235. 
508 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
509 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
510 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
511 Îlemde kabilesine mensup bir grup, isyan sırasında Tîmûlâyt kabilesinin lideri olan Betiti b. 

Muhammed el-Muhtar b. Ömer'i pusuya düşürerek öldürmüştür. Tîmûlâyt kabilesi taraftarları, suikastın 



119 
 

 

sonucunda, Îlemde kabilesinin üyeleri Tîmûlât kabilesi taraftarları tarafından insanlık 

dışı zulüm, hakaret ve baskılara maruz bırakılmıştı. Çaresiz durumda olan bu kabileye 

yardım eden Sîdî Muhtar, onları bu insanlık dışı zulümlerden kurtarmış ve iki kabile 

arasında kalıcı bir barış sağlamıştır.512 

Barışın sağlanmasının ardından Sîdî Muhtar, Tîmûlât kabile liderliğine Hûmîka b. 

Ömer'i getirmiştir. Ancak Hûmîka kabilesi içinde ayrımcılık yaparak huzursuzluk 

yaratması nedeniyle, Sîdî Muhtar, Hûmîka'nı liderlikten azletmiş ve yerine ilk olarak 

İlbâşâ b. Etnîkâd'ı getirmiştir.513 Fakat bir süre sonra bu lider de şeyhe karşı saygısızlık 

göstermeye başlamıştır. Bunun üzerine Sîdî Muhtar, İlbâşâ b. Etnîkâd'yı da görevden 

alarak yerine Emebnu Ak eş-Şeyh'i getirmiştir.514 

Sîdî Muhtar'ın siyasî otoritesinin ne denli güçlü olduğunu, Tîmûlât kabilesinin 

liderleriyle yaşadığı diyaloglarda açıkça görmekteyiz. Çünkü kendisine bağlı olmayan 

bir kabilenin liderini değiştirdiği veya görevinden azlettirdiği görülmektedir. Bu durum, 

Sîdî Muhtar'ın sadece bir kabile lideri olmaktan öte, kabileler üstü bir etkiye sahip 

olduğunu ortaya koymaktadır. 

Sîdî Muhtar, Sahra bölgesinde göçebe olarak yaşayan kabile liderlerinin haksız 

davranışlarına karşı mesafeli bir tutum benimsemiştir. Bu tutumu, özellikle Tavâriku'l-

Mîden kabilesinin lideri olan Ûkâdûd'un misafiri olduğu bir durumda belirgin bir 

şekilde ortaya çıkmıştır. Zira Sîdî Muhtar, liderin malından yemek ve içmek yerine, 

                                                                                                                                                                          
intikamını almak amacıyla Timbuktu şehrini kuşatmıştır. Şehir, uzun bir süre kuşatma altında kalmış ve 

aşırı açlık ve yoksulluk nedeniyle insanlar, hayvan leşleri ve köpek eti gibi yiyecekleri tüketmeye 

başlamıştır. Açlık, insanların birbirlerini yemeye kadar varan bir noktaya ulaşmıştır. Bu durumu 

sonlandırmak amacıyla Sîdî Muhtar, Îlemde kabilesiyle görüşmelere girmiştir. Yapılan görüşmeler 

sonucunda, Îlemde kabilesi Tîmûlâyt kabilesine bin altın, bin takım elbise ve on savaş atı verme şartıyla 

barış yapmıştır. Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. 

Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 

2018-2019. 
512 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 36. 
513 Sîdî Muhtar, Hûmîka'nın liderliğine son vermek için İlbâşâ b. Etnîkâd'ı kabile liderliğine getirmiştir. 

Ancak İlbâşâ, kısa bir süre sonra liderlik pozisyonuna gelmesinin ardından Sîdî Muhtar'ın huzuruna, 

beklenmedik bir şekilde şımarık tavırlarla çıkmıştır. Sîdî Muhtar, bu şımarıklığa karşı tepkisini 

göstererek, “Ey paşa, iktidarını benim desteğimle elde ettin, ancak şu anda hiçbir kabile liderinin kabul 

etmeyeceği saygısız davranışlar sergiliyorsun” şeklinde konuşmuştur. Sessiz bir şekilde Sîdî Muhtar'ın 

konuşmasını dinleyen İlbâşâ ise şu cevabı vermiştir: “Şeyh, sen bana ecdadından miras olarak verilmiş 

olan bu saltanatı vermedin. Bu saltanat, benim ecdadımdan bana miras olarak kalmıştır.” Bu olayın 

ardından Sîdî Muhtar, kabile liderliğine Emebnu Ak eş-Şeyh'i getirmiştir. Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad 

fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
514 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 36; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-

vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019.        



120 
 

 

misafir olduğu süre boyunca kabileye mensup bir dindar şahsın sahip olduğu koyun 

sütüyle beslenmeyi tercih etmiştir. Sîdî Muhtar'ın sergilediği bu davranış, takvâ ve 

zehâdet prensiplerinden ödün vermeden yaşamını sürdürmeyi tercih ettiğini 

göstermektedir. 515 

Sîdî Muhtar'ın bu davranışı, kabile bireyleri arasında takdir ve sevgi kazanmasına 

yol açmıştır. Ancak kendisine gösterilen aşırı saygı ve hürmetten rahatsız olan Sîdî 

Muhtar, bu durumu ele alarak kabile üyelerine hitaben, “Mü’minler arasında 

alçakgönüllü bir Müslüman olarak yaşamadan ötesini kendime layık göremiyorum” 

diyerek, aşırı saygıdan kaçınmalarını istemiştir.516 

Sîdî Muhtar'ın etkisi bu kabile içerisinde, sadece halk tabakasıyla sınırlı 

kalmamıştır. Aynı zamanda kabile liderleri ve elit kesim tarafından da değer ve önemi 

kabul edilmiştir. Çünkü kabile liderleri Ûkâdûd ve kadılık görevini yürüten Sâlih b. 

Muhammed el-Beşir, Sîdî Muhtar'a kendi kabilelerinin ruhanî liderlik görevini 

üstlenmesi teklifinde bulunmuşlardır. Ancak Sîdî Muhtar, bu teklifi kabul etmeyerek 

geri çevirmiştir.517 Bu önemli teklif, onun kabile içindeki değer ve ağırlığını 

göstermektedir. 

Günümüzde İfûkas ve Âdrâr bölgelerinde “Bâyî Yumâris” olarak adlandırılan bu 

ruhanî liderlik makamı hala devam etmektedir.518 

Sîdî Muhtar'ın önemli bir diyalog yaşadığı diğer bir lider, el-Berabîş kabilesi519 

lideri Muhammed b. Rehâl'dir. Muhammed b. Rehâl, Evladi Vafi kabilesine mensup 

tacir Şerif'i520 öldürme konusunda “Ben onu öldüreceğim, Kâbe'de veya Mescit-i 

                                                           
515 el-Kaşad, et-Tevârıkı Arabi’s-Sahra, 41; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye 

bi Azavad, 33. 
516 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 33. 
517 Abdülaziz b. Abdullah, el-Mûsû‘etü’l-meğrib lil-e‘lami’l-beşer ve’l-hadaret, mu‘ellemetü’l-müdin 

ve’l-kabail, Matbaatul vuzeratu’l-evkaf ve’ş-şuunu’l-İslâm, el-Mağrib 2005. bas. V, 34; Ahmed el-

Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, 29. 
518 Muhammed Sait el-Kaşşat, et-Tevaruk Arebu’s-Sahra, Merkezi Şûvun ve ebhasi Sahra, Trablus 1989, 

bas. II, 41. 
519 el-Berabîş kabilesi, Moritanya’nın doğusu ve Azavad’ın merkezine yerleşen Sahra bedevîlerinden 

oluşmuş Araplardı. Bkz. Ahmed el-Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i 

İfrikya,  30. 
520 Şerif Tafilat, Ali b. Muhammed el-Ûlvi'nin himayesi altında bulunan ünlü bir tüccardır. Ali b. 

Muhammed el-Ûlvi, ise Bati Sudan'a ticaret amacıyla sıklıkla seyahatler düzenleyen girişken bir tacirdir. 

Ahmed el-Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, 34. 



121 
 

 

Nebevî'de bile olsa”521 şeklinde bir yemin etmiştir. İslâm toplumunda, affedilmeyecek 

bir kişi hakkında yapılan en büyük yeminin Kâbe ve Mescit-i Nebevî bölgesinde dahi 

affedilmemesi şeklinde olduğu bilinmektedir. Bu ifade, bir kişi hakkında yapılan 

yeminin en ağır ve kesin olduğunu ifade eder.522 Ancak, Muhammed b. Rehâl, Sîdî 

Muhtar'ın ricası üzerine yeminini ettiği kişiyi affetmiştir. Bu durum, Sîdî Muhtar'ın 

siyasî otoritesini ve el-Berabîş kabilesi lideri Muhammed b. Rehâl nezdindeki değer ve 

önemini göstermektedir. 

Sîdî Muhtar'ın siyasî ağırlık ve otoritesini, hak hukuk tanımayan Evlâdi’l-Mûlât 

kabilesine karşı aldığı karar ve yapmış olduğu girişimlerde daha iyi görülmektedir. 

Çünkü Evlâdi’l-Mûlât kabilesi, Azavad bölgesinde yaşayan birçok kabile ve ailenin 

mallarını talan etmişti.523 Malları talan edilen kabile bireyleri, yaşanan durumu Sîdî 

Muhtar'a şikâyet ederek yardım talebinde bulunurlar. Sîdî Muhtar, kabileyi yapmış 

oldukları haksızlıklardan vazgeçmeleri için uyarır; fakat başlangıçta bu uyarı ciddiye 

alınmaz. Ancak daha sonra Sîdî Muhtar'ın uyguladığı baskı sonucunda, gasp edilen 

mallar geri alınarak hak sahiplerine iade edilir.524 

Evlâdi’l-Mûlât kabilesinin, çeşitli kabilelerin mal varlıklarını talan etmesine 

rağmen bu kabilelerin, Evlâdi’l-Mûlât kabilesine karşı koyma cesaretini göstermemeleri 

dikkat çekicidir. Bu durum, Evlâdi’l-Mûlât kabilesinin güçlü ve zorlayıcı bir yapıya 

sahip olduğunu işaret etmektedir. Ancak, Sîdî Muhtar'ın, Evlâdi’l-Mûlât kabilesinin 

sahip olduğu güce rağmen onlara karşı çıkması ve yapmış oldukları haksızlıklardan 

vazgeçirmesi, onun bölgedeki siyasi ağırlığını ve otoritesini etkili bir şekilde ortaya 

koyduğunu göstermektedır. 

                                                           
521 Evladi Vafi kabilesi lideri Şerif, uzun yıllar boyunca el-Berabîş kabilesine vergi ödemiş, ancak son 

zamanlarda vergi ödemeyi durdurmuştur. Muhammed b. Rehâl tarafından yapılan uyarılara rağmen Şerif 

vergi ödemesini yerine getirmemiştir. Son uyarının ardından Muhammed b. Rehâl, Şerif'i öldüreceğine 

dair bir yemin etmiştir, hatta Kâbe veya Mescit-i Nebevi'de bile olsa affetmeyeceğini ifade etmiştir. Şerif, 

bu yemini duyduktan sonra Sîdî Muhtar'ın yanına giderek durumu ve yaşadığı sorunları anlatır. Sîdî 

Muhtar, Şerif ile birlikte Muhammed b. Rehâl'ın yanına gider. Sîdî Muhtar, Muhammed b. Rehâl'den 

Şerif'i affetmesini ve bağışlamasını ister. Şeyh, Sîdî Muhtar'ın talebini saygıyla kabul eder ve Şerif'in 

affedildiğini duyurur. Ahmed el-Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i 

İfrikya, 34. 
522 Hamdi, el-Muhtar el-Kebir el-Küntî et-Tasavvuf ve’l-İlmu bi Azavad-i İfrikya, 34. 
523 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
524 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 36; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-

vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



122 
 

 

İctima‘î Şahsiyeti 

Sîdî Muhtar'ın liderlik yetenekleri, sorunları çözme ve çatışmalara müzakere 

yoluyla yaklaşma yeteneğiyle birleşmektedir. O, kuvvet kullanma yerine diyalog ve 

müzakere yoluyla sorunları çözmeyi tercih etmiştir. Bu tutumu, bölgedeki kabileler 

arasında uzlaşı ve barışın sağlanmasına katkıda bulunmuştur. Sîdî Muhtar'ın liderlik 

yetenekleri ve bölgedeki itibarı, kabileler arası ilişkilerde denge sağlamak ve çatışmaları 

önlemek için önemli bir role sahip olduğu görülmektedir. 

Yaptığımız araştırmalar, Sîdî Muhtar'ın Afrika kıtasındaki kabileler ve devlet 

liderleri üzerinde etkili bir ağırlığa sahip olduğunu göstermektedir. Bu etkin liderlik 

rolünü, ilmî ve tasavvufi hizmetleriyle birleştirerek icra etmiştir. Toplumun faydasını ve 

ilahî rızanın kazanılmasını amaçlayarak gerçekleştirdiği hizmetler sayesinde, geniş bir 

topluluk tarafından büyük bir saygıya laik görülmültüt.525 

Sîdî Muhtar’ın önemli özelliği, haksızlıklara karşı çıkarak dünyevî ve mânevî 

yönden ezilenlerin yanında yer almasıdır. Çünkü bazı liderlerin ve kabilelerin baskı ve 

korkusu altında yaşayan halk, Sîdî Muhtar'ın çağrısına korkarak değil, severek ve 

isteyerek katılmıştır. Bireysel arzu ve isteklerin sonucu olarak ortaya çıkan bu topluluk, 

her kesim ve bireyi kapsayacak şekilde bir araya gelmiştir. Bu sayede, geçmişte düşman 

olanlar, hiçbir ayrıma tabi olmaksızın birbirleriyle dost ve kardeş olmuşçasına şeyhin 

etrafında birleşmiştir. Sîdî Muhtar, yaptığı bu hizmetler ve çabalar neticesinde Kuzey 

Afrika'nın dinî ve siyasî lideri konumuna yükselmiştir.526 

Ünlü Fransız gezgin Rane Quay (1828), Afrika Kıtası hakkındaki araştırmasında 

Sîdî Muhtar'ın halk üzerindeki etkisinin büyük olduğunu gözlemlemiştir. Rane Quay'ın 

belirttiği bu bilgilerin doğruluğunu teyit etmek amacıyla yapılan araştırmaları yürüten 

Barth (1853/1854) ise “Gerçekten Sîdî Muhtar'ın bu halk nezdindeki değer ve önemine 

araştırmalarım sayesinde tanık oldum.” ifadeleriyle bu durumu doğrulamıştır.527 

Kısaca özetlemek gerekirse, Sîdî Muhtar'ın güçlü ve deneyimli bir dinî ve siyasî 

lider olduğu görülmektedir. Üstün zekâsı ve derûni bir ilme haiz olması sayesinde, 

çevresindeki kabile ve devlet liderleri tarafından saygı duyulan bir kişilik haline 

                                                           
525 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 36. 
526 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 36; 
527 Bûl Marty, Küntetü’ş-Şerkiyün, 59. 



123 
 

 

gelmiştir. Elde ettiği konum nedeniyle, sultanlar, emirler ve devlet yöneticileri onunla 

istişarelerde bulunmuş ve birçok barış ve savaş kararında onun imzası olmuştur. 

Sîdî Muhtar'ın etkisi sadece belirli bir tabaka ile sınırlı kalmamıştır, çünkü ilmî, 

siyasî, edebî ve tasavvufî bir kişilik olarak tüm kesimlere hitap etmiştir. Kendisi bir ilim 

ve düşünce adamı olarak geniş bir çevreye etkide bulunmuştur. 

İktisadi Şahsiyeti 

Sîdî Muhtar, yürüttüğü hizmetleri daha verimli bir ortamda gerçekleştirmek 

amacıyla Mebrûk şehrinde medrese ve tekke inşa etmiştir. Mebrûk şehrini tercih 

etmesinin temel nedeni, bu şehrin yolculuk yapan kafilelerin geçiş noktasında 

bulunması, zengin ziraat mahsullerine sahip olması ve aynı zamanda serin sularının 

varlığdır. Şehirdeki bu özellikler, inşa edilen medresenin ve tekkenin yolculuk yapan 

her bireyin uğrak noktası haline gelmesine olanak tanımıştır. Daha sonra, Sîdî Muhtar, 

yolculuk yapan misafirlerin ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla çeşitli yatma ve barınma 

yerleri inşa ederek medrese ve tekkeyi bir külliye haline getirmiştir.528 

Sîdî Muhtar'ın temel amacı, Kâdiriyye tarîkatının öğretileri ve evrâdını icra 

etmekle sınırlı değildi. Asıl hedefi, ilimle donatılmış tarîkat sahibi insanlar yetiştirmekle 

birlikte İslâm dinini Hristiyan ve putperest halklar arasında yaymaktı. Bu sebeple, 

Merakeş, Fas ve Meknas'ta bu külliyeye bağlı çeşitli şubeler inşa etmiştir.529 

Sîdî Muhtar'ın yaptırdığı medrese ve medreseye bağlı tekke ve zaviyeler, 

kurucusuna atfen “el-Muhtariye Medresesi” olarak bilinir. el-Muhtariye medresesi, 

bölgedeki diğer medreseler gibi sadece dinî ilimler üzerine eğitim vermemiştir. 

Medrese, çeşitli dinî ve fen ilimlerinin yanı sıra tarîkat öğretilerini ve irşad görevlerini 

de icra etmiştir. Medrese bünyesinde yetişen âlimler ve müridler, İslâm dinini Batı ve 

Orta Sudan'daki siyahi toplumlar arasında yayma çabalarında bulunmuşlardır. Onların 

yürüttüğü çalışmalar sonucunda İslâm dini, sadece belirli bir halkın dini olmaktan öte, 

başta putperest ve diğer kabileler olmak üzere bölgenin en yaygın dini haline 

                                                           
528 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 209; Zeynep Musadife, el-

Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sîdî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid 

Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
529 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 209. 



124 
 

 

gelmiştir.530 Bu çalışmalara öncülük eden Sîdî Muhtar, Batı Sudan'daki müridlerinin 

gözünde ruhanî bir önder ve otoriter bir lider olarak kabul edilmiştir.531 

el-Muhtariye, medresesinin üslendiği görev pek kolay ve rahat olmamıştır. Çünkü 

medresenin kurucusu Sîdî Muhtar, sadece tarîkat şeyhi olarak hilâfet görevini 

yürütmemiştir. O, hilâfet göreviyle birlikte, müderrislik ve kabile liderliği görevlerini de 

yürütmüştür. Dolayısıyla tekke ve zaviyeler tarîkat öğretilerinin dışında birçok 

amaçlarda kullanılmak mecburiyetinde olmuştur. Özellikle kabileler arasındaki ihtilâf 

ve savaşların barış yoluyla çözülmesi için medrese sulh ve kararlar için karargâh 

konumuna gelmiştir.532 

el-Muhtariye Medresesinde İaşe ve İbate Hizmetleri 

Sîdî Muhtar'ın “el-Muhtariye medresesinde” eğitim gören öğrenciler, Azavad 

bölgesindeki öğrencilere kıyasla daha avantajlı durumda oldukları söylenebilir. Sîdî 

Muhtar, öğrencilerinin tüm yeme, içme, giyinme, konaklama ve diğer ihtiyaçlarını 

kendi imkânlarıyla karşılamıştır. Bu sayede talebeleri maddi sıkıntılar yaşamamıştır. 

Sîdî Muhtar'ın ifadesiyle: “Ben öğrencilerimin ilim ve irfan sahibi olmalarını isterim, 

bunun dışında maddi bir şey istemem ve medresede kalma süreleri için sınırlama da 

getirmem.”533 Bu ifadelerden anlaşılacağı üzere, Afrika'daki diğer medreselerde eğitim 

gören öğrenciler zor koşullar altında eğitimlerini sürdürmüşlerdir. Ancak Sîdî Muhtar'ın 

medresesinde eğitim gören öğrenciler, diğer medreselerden farklı olarak sıkıntı 

yaşamadan eğitimlerine devam etmişlerdir. 

Sîdî Muhtar, “el-Muhtariye medresesi”nin günlük ihtiyaç ve masraflarını kendi 

karşıladığı için bazı ilim ehli ve medreseler tarafından eleştirilmiştir.534 Bu eleştirilere 

                                                           
530 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 208; Ahmed b. Emin Şınkıtı, 

el-Vesîd fi teracimi edübbaî Şınkîti, 356; el-Burtelî, Fethu’ş-Şekur fi Mârifeti e’yani ‘ülamâi’t-tekrur, 

152; Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
531 Özköse, Afrika’da Tasavvuf ve Tarikatlar, 37; Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 125; 

Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
532 Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî 

Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019; 

Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 210. 
533 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 121; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
534 Sîdî Muhtar, yakın dostu Abdurrahman b. Âfe'nin el-Muhtariye medresesinin günlük iaşe ve ibâte 

masraflarını kendisinden talep ettiğini ifade eder. Dostunun yapılan masrafların miktarını öğrenince 



125 
 

 

yanıt olarak Sîdî Muhtar, öğrenci ve müridlere yönelik bir bildiri yayınlar. Yayınladığı 

bildiride şu ifadelere yer vermiştir: “Öğrenci ve müridlerden kimin gayreti ve niyeti 

sadece Allah ise, benim yanımda onun değeri para ve maddiyatla ölçülmez. O, istediği 

kadar ve istediği şekilde benim malımdan yiyebilir. Zira sahip olduğum mal ve mülkün 

hepsi Allah'ın mülküdür. Ben sadece bu mülkün bir emanetçisiyim.”535 Sîdî Muhtar, bu 

bildiriyle yapılan masrafların ve harcamaların kendi gözünde bir maddi değeri 

olmadığını ve sadece yapılan hizmetin Allah'ın rızâsı için olduğunu belirtmeye 

çalışmıştır. 

Sîdî Muhtar, yeme ve içme ihtiyaçları dışında, ilim ehli ve tarîkat mensuplarının 

faydalanması amacıyla “Muhtariye Medresesi” bünyesinde büyük bir kütüphane inşa 

etmiştir. Kitap temin etmek için yılda iki kafile seferi düzenlemiştir. Kafilelerden biri 

Fas'a yönelirken diğeri batıda bulunan ve ilmî kaynakları zengin olan şehirlere gitmiştir. 

Ayrıca Mısır ve Tunus gibi şehirlere özel kafileler de göndermiştir.536 

el-Muhtariye Medresesinin Eğitim Müfredatı 

Muhtariye medresesi, Azavad bölgesinde diğer medreselerden farklı bir eğitim 

sistemi benimsemiştir. Diğer medreseler genellikle sadece dinî kitapları okutarak eğitim 

verirken, Muhtariye medresesi hem dinî kitapları hem de faydalı bilimsel kitapları 

öğrencilere okutmuştur. Bu yaklaşım, başlangıçta bazı âlimler tarafından eleştirilse de 

zamanla kabul görmüştür.537 

Sîdî Muhtar'ın liderliğindeki bu eğitim müfredatı daha sonra diğer medreselerde 

de uygulanmış ve bölgenin geneline yayılmıştır. Bu yöntem, Azavad bölgesini aşarak 

Fas, Tilmisân, Kayrevan, Merakeş, Tevât ve diğer bölgelere de ulaşmıştır. Sîdî 

                                                                                                                                                                          
hayretler içerisinde kaldığını belirtir. Abdurrahman b. Âfe, medreseye gelen öğrenci ve müritlere hitaben, 

uzun süredir şeyhin malını harcayarak beslendiklerini ve zaman geçirdiklerini söyler. Sîdî Muhtar, bu 

davranışın kendisini rahatsız ettiğini ifade eder. Bu rahatsızlık nedeniyle el-Muhtariye medresesinde 

eğitim gören tüm ilim ve tarikat öğrencilerine yönelik bir bildiri yayınlar. Muhammed Halife, ed-Derâif 

ve’t-telâid, 42. 
535 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 121; Muhammed Halife, ed-

Derâif ve’t-telâid, 42; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-

Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, 

Cezayir 2018-2019. 
536 Muhammed, el-Küntî, ed-Derâif ve’t-telâid, 230. 
537 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 121; Muhammed Halife, ed-

Derâif ve’t-telâid, 174-175.  



126 
 

 

Muhtar'ın öğrencileri, hocalarının eğitim metodunu uygulamak için büyük çaba sarf 

etmişlerdir.538 

Muhtariye medresesinin eğitim sistemindeki ikinci önemli değişiklik, erkeklerin 

yanı sıra bayanların da eğitim alabilmesidir. Muhammed Halife, babasının oluşturduğu 

eğitim sisteminin üç bölüme ayrıldığını belirtir. Birinci bölümde, ilim talep eden erkek 

öğrencilerin bulunduğunu ve bu öğrencilerin derslerinin babası tarafından takip 

edildiğini söyler. İkinci bölümde, tarîkat ehli olan müridlerin bulunduğunu ve bu 

müridlerin vird ve irşad görevlerinin yine babası tarafından icra edildiğini belirtir. 

Üçüncü bölümde ise bayanlardan oluşan ilim talebeleri ve tarîkat müridelerinin 

bulunduğunu ve bu hanımların eğitim ve irşad işlerinin annesi Lâlete Ayşe tarafından 

yürütüldüğünü ifade eder. 

Muhammed Halife, özellikle “Muhtasar Halil” kitabı için özel ders programının 

düzenlendiğini ve bir gün babasının erkeklere ders verdiğini, ertesi gün ise aynı dersin 

annesi Lâlete Ayşe tarafından hanımlara okutulduğunu belirtir. Bu şekilde hem erkekler 

hem de bayanlar eşit şekilde eğitim alma fırsatına sahip olmuşlardır.539 

Muhammed Bellû, Sîdî Muhtar'ın ilim ve tasavvuf alanındaki yeteneklerini ve 

mürşidlik vasfını aşağıdaki şiirle ifade etmeye çalışmıştır: 

 خْتاَرأُبلَِغُ تحَِياَتيِ لِكُنْتهَ بأَِسْرِهَا   لَاسِيمََا لِلْسَّيدِ المُ 

 540أُبلَِغُ تحَِيةََ مِسْكٍ زِلَالُهَ   لِلْغُوثِ مَعَ أقْطَابهِِ الَأخْيارَِ 

                Küntî ailesine selamlar olsun            Özellikle Seyid Muhtar’a olsun 

Gavs ve seçilmiş Aktâblara               Gölgesi misk olana selam olsun 

Sîdî Muhtar, el-Muhtariye medresesinin kuruluş amacını yalnızca tasavvuf ve 

tarîkat öğretileriyle sınırlamamıştır. Aksine, medrese eğitimiyle birlikte tarîkat 

hizmetleri sunarak bilimsel açıdan donanımlı kişilerin yetişmesini hedeflemiştir. Bu 

                                                           
538 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 122; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
539 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 122-123; Emâl Tîbî, el-

Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 
540 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-‘ilmiyye ve’l-meşîhatu’s-sûfiyye bi Azavad, 124. 



127 
 

 

süreçte, öğrenci ve müridlerin temel ihtiyaçları olan iaşe ve ibate konusunda bizzat 

ilgilenerek, onlara herhangi bir sıkıntı yaşatmamıştır. 

 

 

  



128 
 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

SÎDÎ MUHTAR b. AHMED’İN TASAVVUFÎ GÖRÜŞLERİ 

Çok yönlü bir birikime sahip olan Sîdî Muhtar, aynı zamanda tasavvuf alanında 

derin bir anlayışa ve mânevî bilgiye sahiptir. Bu bağlamda, onun tasavvufî görüş ve 

düşüncelerini anlamak, onun mânevî mirasını değerlendirmek açısından büyük bir 

öneme sahiptir. Sîdî Muhtar'ın tasavvufî görüşlerini anlamak için, öncelikle ilgili 

terimlerin ve kavramların “sözlük ve terim” anlamları verilecektir. Ayrıca, Sîdî 

Muhtar'ın oğlu ve halefesi Muhammed Halife tarafından kaleme alınan “ed-Derâif ve’t-

telâid fî menâkibi ve kerâmâti eş-şeyheyni, el-vâlidetü ve’l-vâlid” adlı eser incelenerek, 

Sîdî Muhtar'ın tasavvufî öğretileri hakkında sağlam bir temel oluşturulacaktır. Bu eser, 

Sîdî Muhtar'ın mânevî öğretileri, kerametleri ve diğer tasavvufî yönleri hakkında bilgi 

sağlayarak, onun tasavvuf anlayışının derinlemesine anlaşılmasına katkıda bulunacaktır 

Sîdî Muhtar'ın tasavvufi görüşlerini belirlemek için tasavvuf alanında yazdığı 

eserler bu bölümün temel kaynaklarını oluşturacaktır. Çünkü bir kişinin geride bıraktığı 

eserler, onun hayat felsefesini ve düşüncelerini ortaya koyan en önemli kanıtlardır. 

Birçok konuda tasavvufi görüşler ifade eden Sîdî Muhtar, öncelikle ilgili âyet ve 

hadislere yer vererek kendi düşüncesini aktarmaya çalışmıştır 

2.1. TASAVVUFÎ ISTILÂHLARLA İLGİLİ GÖRÜŞLERİ 

Her bilim dalının kendine özgü terimleri olduğu gibi, tasavvuf ilminin de birçok 

terim geliştirdiği bilinmektedir. Bu terimlerin temel amacı, tasavvuf yolcusunun 

zihnindeki anlamı daha net ve anlaşılır hale getirmektir. Bu düşünceler doğrultusunda, 

aşağıda verilen tasavvuf terimleriyle ilgili olarak Sîdî Muhtar'ın görüş ve düşünceleri 

incelenecektir. 

2.1.1. Tasavvufî Makamlarla İlgili Istılâhlar 

Makam ve haller, tasavvuf ilminin temel noktalarını oluşturur ve diğer mânevî 

ilimlerde olduğu gibi tasavvufi yaşamın da ana unsurlarını teşkil eder. Mürid, seyr-ü 

sülûk sürecinde mücâhede sonucu elde ettiği makamları ve Allah'ın lütfettiği mânevî 



129 
 

 

halleri yaşar. Bu, tasavvufî yaşamda birbirine geçmiş halkalar gibi olan ve çeşitli 

duraklara benzeyen bir süreçtir.541 

Tasavvuf terbiyesinde süreklilik ve istikrarı ifade eden makam, genellikle müridin 

bireysel çabalarıyla tekrar edilerek kazanılan ve mânevî derecelere ulaşan âdâb ve 

Ahlâkî durumları ifade eder. Bu makamlar çaba harcanarak elde edildiği için “kesbi” ve 

düzenli bir şekilde gerçekleştirildiği için kalıcıdır. Mürid, bulunduğu makamın 

gerekliliklerini yerine getirmeden bir üst makama geçemez. Yeni bir makama 

yükseldiğinde ise, önceki makamın mânevî varlığı sonlanmış olmaz. Bu durum, 

tasavvuf yolunda sürekli bir gelişim ve olgunlaşma süreci olarak görülür.542 

Sîdî Muhtar'a göre, tasavvufun temelini oluşturan makam ve haller belirli bir sayı 

ve isimlerle sınırlı değildir. Her bir hal içinde birçok hal, her bir makam içinde birçok 

makam ve her tecellî içinde birçok tecellî bulunmaktadır. Bu nedenle, sınırsız olanın bir 

sonu olmadığı gibi, sayısız olanın da bir adedi olamaz. Bu sınırsızlık ve sonsuzluk 

ilminin sadece Allah'a mahsus olduğunu ifade eder. Çünkü hal, makam ve tecellîlerin 

kaynağı Allah olduğu için onları belirli sınırlarla sınırlamak mümkün değildir. 

Sîdî Muhtar'a göre, makam ve haller, Allah'a yaklaştırma duraklarıdır. Mürid, 

Allah'a yaklaşmak için bu duraklardan geçmelidir. Hz. Resûlullah şöyle buyurur: 

“Kulum bana nafile ibadetlerle yaklaşmaya devam eder, sonunda sevgime erer. Onu bir 

sevdim mi artık ben onun işittiği kulağı, gördüğü gözü, tuttuğu eli, yürüdüğü ayağı 

olurum. Benden bir şey isteyince veririm, dua edince kabul ederim.”543 

Sîdî Muhtar'ın tasavvufî düşüncesinde, kul ile Allah arasında sayısız hal ve 

makam bulunmaktadır. Ancak bu hal ve makamlardan bazıları tahammül yoluyla 

gerçekleşmesi mümkün olabilmektedir.544 Nitekim Cenab-ı Hakk şöyle buyurur, 

“(Melekler derler ki) her birimizin belli bir makamı vardır.”545 

Sîdî Muhtar, sınırsız olduğunu belirttiği hal ve makamlardan bazılarını kendi 

tasavvufi düşencesine göre izah etmeye çalışmıştır. Fakat onun önceliği, mürşidin 

                                                           
541 Tek, 156. 
542 Tek, 156. 
543 Buhârî, Rikâk: 38. 
544 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 336. 
545 Sâffât, 37/164. 



130 
 

 

rehberliği ve müridin bu süreçte sabır göstermesi üzerinde durmaktır. Bu temel 

düşünceye göre, hal ve makamların yaşanması ve tecrübe edilmesi önemlidir. 

2.1.1.1. Tövbe 

Makamlar sıralamasında ilk makamda olan tövbe kavramı; Arapçada “dönüş 

yapmak, rücû etmek, geri dönmek” manâsındadır. Şeriat ve tasavvuf literatüründe 

Arapça mânası temel alınarak “Allah'a yönelme” veya “günahtan rücû' etme” şeklinde 

yorumlanır. Bu kavram Kur’an’ı Kerîm'de seksen sekiz yerde geçer. Bunlardan otuz 

beşi Allah'a, diğerleri ise insanlara nispet edilmektedir. Tövbenin fazileti ve farziyetiyle 

ilgili âyet ve hadisler varid olmuştur.546 

Tövbe, kulun günahın mesuliyeti olması nedeniyle nedamet duyması, bir daha 

günaha dönmemesi, gönülden günah açmazını çözüp Allah'a yönelmesi, gibi mânalara 

gelir. Genel olarak tövbe üç özellik içerir: Geçmişte işlenen günahlara pişmanlık 

duyma, mevcut günahlardan vazgeçme ve gelecekte ki günahlardan kaçınma. Ayrıca 

tövbe Allah'ın affına mazhar olmayı ve rızasını kazanmayı hedefler.547 

Tasavvufta, tövbe makamı müridin mânevî yolculuğunda önemli bir başlangıçtır. 

Bu makamda mürid, içinde bulunduğu günahlar ve nefsi arındırmak için Allah'a yönelir 

ve günahtan uzak durma kararı alır. Tövbe makamından sonra diğer mânevî makamlara 

doğru adım atarak ilerler. Tövbenin hayatın her anında devam etmesi gerektiği 

vurgulanır ve mürid, sürekli olarak nefsiyle mücadele ederek günahlardan kaçınmaya 

çalışmalıdır. Bu çaba, müridin mânevî yükselişine katkı sağlar ve Allah'a yakınlık 

derecesini arttırır. 

Sîdî Muhtar'a göre, bir kişi velî ya da sıddıklardan olsa dahi, kasten, gafletten, 

cehaletten ve sehven kaynaklanan günahlardan muaf değildir. Bu görüşünü Cenab-ı 

                                                           
546 Bu konu ile ilgili Sîdî Muhtar, “Ey iman edenler! İçtenlikle ve kararlılık içinde Allah’a tevbe edin. 

Umulur ki rabbiniz kötülüklerinizi örter” (Tahrîm, 66/8.). Hz. Peygamber’de (s.a.s) “Ey insanlar, Allah’a 

tevbe edin. Ben günde 100 defa tevbe ederim. Müslim, Zikir, 42. “Kul günahını kabullenip Allah’a tevbe 

ettiğinde Allah onu affeder. Buhârî, Sahîh, 230/3. bu ve benzeri âyet ve hadisleri tevbe konusu için 

deliller olarak zikreder. 
547 Kuşeyrî, ‘Abdulkerîm b. Hevâzin, er-Risâletu’l-Kuşeyriyye, Dâru’l- Kutubi’l-‘İlmiye, Beyrut, 2009, 

127. 



131 
 

 

Hakk'ın şu ifadesiyle desteklemeye çalışır, “Ey Mü’minler toplu olarak Allah’a tövbe 

edin.”548 

Sîdî Muhtar'a göre, bu âyet Allah'ın hiçbir kişi veya sınıfı ayırt etmeden tüm 

Mü'minlerin tövbe etmelerini emrettiği vurgular. Dolayısıyla, herkesin günah 

işlemekten kaçınmak için sürekli olarak tövbe etmeye yönelmesi gerektiğini belirtir.549 

Sîdî Muhtar, göre peygamberler günah işlememelerine rağmen tövbe ederler. 

Çünkü günahlar iki kısımdan oluşmaktadır. Birincisi ilahî emir ve yasakların 

çiğnenmesinden kaynaklanan dinî, vicdanî ve ahlâkî sorumlulukları içeren zâhirî 

günahlardır. İkincisi ise iyilerin hasenâtı mükarrebûnun seyyiatı mesabesinde olan 

bâtınî sorumlulukardır. Peygamberler, mâsumiyet sıfatına sahip oldukları ve 

yaratılışlarının özü itibariyle zâhirî günahlardan beri kılındıkları için, zâhirî günah 

işlemeleri ve bu tür günahlardan tövbe etmeleri düşünülemez. Ancak onlar, ebrarın 

hasenâtını kendi hesaplarına seyyiat olarak kabul ederek tövbe ve istiğfar ederler. 

Sîdî Muhtar, Kuran'da müminlerin toplu olarak tövbe etmelerinin istenmesinin, 

zâhirî ve bâtınî günahları içeren kapsamlı bir tövbe anlamına geldiğini belirtir. Ayrıca, 

Hz. Resulullah'ın şu ifadeleriyle tövbenin önemini vurgulamıştır: “Ey insanlar! Allah'a 

tövbe edip O'ndan af dilemek için gayret gösteriniz. Çünkü ben her gün yüz defa tövbe 

ederim.” Bu şekilde Hz. Peygamber, Allah'a şükranlarını ifade ederek, yaptığı 

hasenatları seyyiat olarak kabul edip sürekli bir tövbe içinde olduğunu ifade eder.550 

Tövbenin Kısımları: 

Sîdî Muhtar'a göre tövbe, dört kısma ayrılır: 

- Enbiya ve sâlihlerin tövbesi: Enbiya ve sâlihler, 'havâs' sınıfından olduklarından 

dolayı en küçük gaflette bile bâtınî günahlara karşı tövbe ve istiğfar etmelidirler. 

- İbadet ehli olan kulların tövbesi: İbadet ehli kişiler, kötü huy, gaflet ve zâhirî 

günahlardan uzaklaşarak tövbe etmelidirler. 

- İtaatkâr kulların tövbesi: İtaatkâr kişiler, ibadetlerde aşırılığa gitme ve yapılan 

ibadetleri büyük görme nedeniyle tövbe etmelidirler.  

                                                           
548 Nûr, 24/31. 
549 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 244. 
550 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 247. 



132 
 

 

- Günahkâr ve fasıkların tövbesi: Avam ve fasık kişiler, gaflet, cehâlet ve zâhirî 

günahlardan pişmanlık duydukları için tövbe etmelidirler.551  

Sîdî Muhtar'a göre en uygun tövbe ise kişinin hem bâtınî hem de zâhirî 

günahlardan tövbe etmesidir. Zira zâhirî günahtan tövbe, bâtınî günah tövbesine 

götürürken, bâtınî günahtan tövbe de kişiyi en küçük gafletten bile tövbe etmeye teşvik 

eder.552 

Sîdî Muhtar’ın mü’minlerin tövbe etmeleri konusundaki görüşleri, İbn Abbas'ın şu 

görüşüyle uyumludur: “Allah’ın bir konu hakkındaki emir veya yasağı tüm kulların aynı 

düzeyde yerine getirmesi düşünülemez. Ancak her fert kendi derecesi nispetinde yerine 

getirebilmektedir.” Cenab-ı Hakk, Mü’minlere günahlarını ayrım yapmaksızın tövbe 

etmelerini emrettiği gibi, mükâfatlarını da ayırt etmeksizin vereceği ifade edilmiştir. 

Zira âyetin devamında, “Ey mü’minler! Hepiniz tövbe ederek Allah’a yönelin ki 

kurtuluşa eresiniz”553 buyrularak mükâfatın tüm Mü’minleri kapsadığına işaret 

edilmektedir.554 

Tövbenin şartları: Sîdî Muhtar, tövbenin şartlarını şu şekilde ifade eder: “Tövbe 

etmek için, geçmiş günahlardan dolayı pişmanlık duymak, Allah'ı yüceltmek ve 

gazabından sakınmak için günahı hemen terk etmek ve yapılan kötü işlerin benzerlerini 

bir daha yapmamaya azmetmek.”555 Söz konusu şartların yerine getirilmeden tövbenin 

kabul edilmeyeceğini vurgular. Bununla birlikte, belirtilen şartlar yerine getirildikten 

sonra kişi, günah işleme niyeti ve ısrarı olmadan hataya düşerek günah işlerse, 

tövbesine zarar vermez.556 

Sîdî Muhtar'a göre, tövbede önemli olan nasûh tövbesiyle gerçekleştirilmesidir. 

Çünkü nasûh tövbe, tövbe eden kişinin bir daha işlenen günaha dönmemesine rehberlik 

eden ve yardımcı olan bir tür tövbedir. Hz. Resulullah da nasûh tövbe hakkında şöyle 

                                                           
551 Mesut Akdoğan, ‘Afîfuddîn ‘Abdullah b. Es’ad el-Yafiî’nın Hayatı, Eserleri ve Tasvvufî Düşüncesi, 

Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslâmi Bilimler ( Tasavvuf) 

Anabilim Dalı, Ankara 2020.  
552 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 247. 
553 Nûr. 24/31. 
554 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 246. 
555 Mesut Akdoğan, ‘Afîfuddîn ‘Abdullah b. Es’ad el-Yafiî’nın Hayatı, Eserleri ve Tasvvufî Düşüncesi, 

Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslâmi Bilimler ( Tasavvuf) 

Anabilim Dalı, Ankara 2020. 
556 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 246. 



133 
 

 

buyurmuştur: “Kulun işlediği günahtan pişmanlık duyması, Allah'a tam rucû' etmesi, 

tıpkı sütün memeye dönmediği gibi kişinin tekrar günaha dönmemesidir.557 

Sîdî Muhtar, yapılan tövbenin nasuh tövbe olması için dört önemli şartın 

bulunduğunu belirtir: 

- Dil ile istiğfar etmek, 

- Beden ile arınmak, 

- Uzuvları bir daha günaha gitmemeye alıştırmak, 

- Kötü arkadaşlardan uzaklaşmaktır. 

Söz konusu şartlar, büyük veya küçük tüm günahlar için geçerlidir. Sîdî Muhtar, 

bu şartların yerine getirilmesinin ardından yapılan tövbenin Allah katında kabul 

edilmesi için ek bazı şartlar olduğunu ifade eder. Çünkü günahlar, çeşitlerine göre 

farklılık gösterir ve en önemli farklılık, günahın kime karşı işlendiğidir. Eğer günahlar 

Allah'a karşı ve Allah hakkı içeren günahlar ise, bu tür günahlardan tövbe etmenin 

kendine özgü şartları vardır. Veya günahlar, Allah hakkıyla birlikte kul hakkı da 

içeriyorsa, bu tür günahların da kendine has şartları bulunmaktadır.558 

Sîdî Muhtar'a göre, sadece Allah hakkı içeren günahların tövbesi için ise üç şart 

gereklidir: 

- İşlenen günahtan pişmanlık duymak, 

- Günah işlemeyi kesinlikle terk etmek, 

- Bir daha asla günah işlemeye dönmeme kararı almak. 

Sîdî Muhtar, belirtilen bu şartlara uygun bir şekilde tövbenin gerçekleştirilmesi 

gerektiğini ve gerçekleştirilen tövbenin nasuh tövbe özelliklerini taşıması için bu 

şartların yerine getirilmesinin gerekliliğini ifade eder.559 

Allah hakkı ile beraber kul hakkı içeren günahların tövbesi için ise şu şartlar 

gereklidir: 

- Yukarıda zikredilen üç şartın yerine getirilmesi. 

- Üzerinde hakkı bulunan kişinin hakkı ödenmesi ve helâllik alınması, 

                                                           
557 Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî, el-Müsned,  

thk. Şuayp Arnavut vd. Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 2001. 1/446. 
558 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 246. 
559 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 246. 



134 
 

 

Sîdî Muhtar, bu kategoriye dâhil olan günahlarda suçu gizleyerek tövbe etmenin 

yeterli olmadığını belirtir. Ona göre, kişi sadece hak sahibine gasp veya ihlal ettiği 

hakkı ödedikten sonra yaptığı tövbenin kâmil bir tövbe olacağını söyler.560 Ancak 

ödemesi veya iadesi mümkün olmayan (örneğin gıybet gibi) haklar ise kişinin hak 

sahibine affettirip bağışlanmasını dilemesi gerektiğini ifade eder.561 

Sîdî Muhtar'a göre tövbede önemli olan, kulun bütün günahlarından tövbe 

etmesidir. Ancak kul, günahların bazılarına tövbe edip bazılarına tövbe etmezse, yaptığı 

tövbe sadece tövbesini yaptığı günahlar için geçerli olur ve diğer günahları sabit kalır. 

Bu görüşünün Ehl-i Sünnet çizgisine uygun olduğunu belirten Sîdî Muhtar, ayrıca 

günah işleyen ve işlemeyen herkesin tövbe yapmasının gerektiğini Kur'an ve Sünnet 

delilleriyle gösterildiğini ifade eder.562 

2.1.1.2. Zühd 

İslâm'ın ilk iki asrında bir yaşam tarzı olarak kabul edilen zühd, genellikle “zühd 

dönemi” olarak anılmaktadır. Bu dönemde, Hz. Peygamber ve Ashâb-ı Suffe sahâbeleri, 

büyük ölçüde zühd temelli bir yaşam tarzını benimsemeyi tercih etmişlerdir. Tâbiîn 

döneminde de zühde büyük önem verilmiş ve klasik tasavvuf eserlerinin birçoğunda 

zâhid sûfîlerden bahsedilmiştir. Zühd mekteplerinin ortaya çıktığı Medine, Kûfe, Basra 

ve Horasan gibi bölgelerde, zühd anlayışı yaygınlaşmıştır. 

Zühd kelimesi, Arapça kökenli bir terim olup, lügat anlamında ilgisiz ve soğuk 

davranmak, bir şeye rağbet etmemek, meyletmemek,563 bir şeyden yüz çevirmek, azla 

                                                           
560 Fıkıhçılar, gasp edilen kul hakkının mal türünde olması durumunda, aşağıda belirtilen ihtimallerle 

telafisinin mümkün olacağını ifade ederler: Gasp edilen mal mevcut ve sahibi biliniyorsa, mal geri iade 

edilmelidir. Serahsî, Ebû Bekr Şemsu’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, el-Mebsut, IX, 

176. Çalınan mal hırsızın yanında duruyor, ancak sahibi belli değilse, o mal tasadduk edilmelidir. 

Aliyyülkari, Ebü’l-Hasan Nûrüddîn Ali b. Sultan Muhammed el- Kârî el- Hervî, Şerhi Fıkhul-Ekber, 415. 

Gasp edilen mal mevcut değil ve sahibi de belli değilse, alınan malın miktarı tasadduk edilir. İbnü’l-

Arabî, Muhyiddin Muhammed b. Ali b. Muhammed el- Arabî et-Tâî el-Hâtimî, Fütûhât-ı Mekkîyye, 

(Terc, Ekrem Demirli), Litera Yayıncılık, İstanbul 2008, XIII, 298. Suçlunun gasp ettiği mal mevcut 

değilse ve kıymeti belirlenen cinsten ise, mal sahibine malın kıymeti verilir. Mal sahibi, sahip olduğu 

malın ne kadarının haram olduğunu bilmiyorsa, kendi zannı galip gelirse o kısmı tasadduk eder. Gazzâlî, 

Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el- Gazzâlî et-Tûsî, İhyâ’u Ulûm’id-

Din, IV, 68-69. 
561 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 246-247. 
562 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 247. 
563 Cürcânî, 153. 



135 
 

 

yetinmek ve kanaat etmek gibi anlamlara gelmektedir.564 Tasavvuf bağlamında ise zühd, 

Allah'a ve ahirete gönülden yönelme amacıyla dünyevî arzu ve isteklerden uzak 

durmak, elde olsa bile kalbten mal ve mülk sevgisine ve nefsin dünyevî arzularına yer 

vermemek şeklinde tarif edilmektedir.565 

Sûfîlerin içinde bulundukları mânevî makam ve gerçekleştirdikleri mânevî 

tecrübeler neticesinde zühd kavramını çeşitli şekillerde yorumladıkları görülmektedir. 

Bu farklı yorumlamalara göre, zühd kavramının anlamı değişiklik göstermiştir. Kimi 

sûfîler haramlardan sakınmayı vurgularken, kimileri de helâl ve mübâhlardan 

kısıtlamalara gidilmesi gerektiğini ifade etmişlerdir. 

Bâyezîd-i Bistâmî ve onun çizgisinde olan sûfîler, zühdü, Hakk'a yakınlaşmak için 

dünyadan el etek çekmek olarak anlamış ve bu düşünceyi benimsemişlerdir. Yani onlara 

göre zühd, dünyevî arzulardan uzaklaşarak sadece Allah'a yönelmeyi içeren bir yaşam 

tarzıdır. 

Hasan-ı Basrî ve onun düşüncesini benimseyenler ise zühdü, ahirete yönelmek 

için dünyevî arzulardan vazgeçmek olarak değerlendirmişlerdir. Bu anlayışa göre zühd, 

ahirete odaklanmak ve dünya hırslarından kaçınmaktır.566 

Sîdî Muhtar, iki görüşe benzer bir görüşe sahip olup dünya sevgisini dalâletin başı 

olarak kabul eder. Ayrıca zühdü açıklarken dünyanın defalarca insan kılığına bürünerek 

kendisini aldatmaya çalıştığını belirtir. Kişinin cehennem ateşinden kaçtığı gibi, hatta 

ondan daha fazla dünya sevgisinden kaçması gerektiğini ifade eder. Dünyaya meyleden 

ve onun sevgisine içtenlikle bağlı olanların aslında dalâlet içinde olduğunu vurgular.567 

Bu düşüncesini şu âyet-i kerîmeyle destekler, “Kiminiz dünyayı istedi, kiminiz de ahireti 

diledi.”568 

                                                           
564 Muhammed Zeynüddin Ebû Abdillah b. Ebî Bekr er-Râzî, Muhtâru’s-Sıhâh, (Thk. Yusuf Şeyh 

Muhammed), Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 1999, 280; Râğıb İsfahânî, Müfredâtu Elfâzi’l-Kur’âni’l-

Kerîm, (Çev. Yûsuf Türker), Pınar Yayınları, İstanbul 2012, 674. 
565 Serrâc, Ebû Nasr es-Serrâc, el-Lüma’fî Tarihi’t-Tasavvufî’l-İslâmî, Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 

2001, 44; Ebû Bekr Tâcülislâm Muhammed b. Ebû İshâk İbrâhîm b. Ya‘kub el-Buhârî el-Kelâbâzî, et-

Ta‘arruf li-mezheb-i ehli’t-tasavvuf, Dârü’l-kütübil-ilmiyye, Beyrut 2011, 142 -143; Ankaravî, İsmail, 

Minhâcu’l-Fukarâ, (Haz. Saadettin Ekici), İnsan Yayınları, İstanbul 2005, 241. 
566 Kelâbâzî, 109; Kuşeyrî, Abdu’l-Kerim b. Hevâzin, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye fî İlmi’t-Tesavvuf, Dâru’l-

Cîl, Beyrut 1990, 115; Selami Şimşek, Tasavvuf Edebiyatı Terimleri Sözlüğü, Litera Yayıncılık, İstanbul 

2017, 396-397. 
567 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 225; Sîdî Muhtar, er-Risâle fî 

tasavvuf, mahdut, 8. 
568 Âl-i İmrân, 3/152. 



136 
 

 

Sîdî Muhtar, müridin topladığı dünyevî varlıkları Allah yolunda harcaması ve 

dünya malına hiç önem vermemesi gerektiğini belirtir. Çünkü mürid, dünyaya ne kadar 

önem verirse, o ölçüde Allah'a olan bağlılığı azalır. Ayrıca Allah'ın rızasını kazanmak 

için sâlikin dünyalık varlığını feda etmesi gerektiğini vurgular.569 

Sîdî Muhtar'a göre zühd, nefsini öldüren, yoklukta sabreden, dünya malına asla 

meyletmeyen, süslü püslü elbiseleri paçavra gibi gören bir tutum ve davranış 

biçimidir.570 Zahid, tüm dünyevî makam, mevki ve nimetler verilmişken bunlara 

yönelmeyen ve onlara değer vermeyen kimsedir. Zira zahid, gösterişli elbise giymeyen, 

şöhret bineğine binmeyen ve gösterişli meclislerde oturmayan bir kimsedir.571 

Muhammed Halife, zühd ile ilgili düşüncelerini özellikle babası Sîdî Muhtar'ın 

görüşleri ve zühdane yaşantısı üzerinden anlatır. Babasının dünya sevgisinden tamamen 

uzak ve ona sırt çeviren bir mürşid-i kâmil olduğunu vurgular. Sîdî Muhtar'ın, 

müridlerine dünya hilelerine karşı uyanık olmaları konusunda örneklerle dolu mânevî 

hallerini anlattığını belirtir.572 

Muhammed Halife, “ed-Derâif ve’t-telâid” isimli eserinde, babası Sîdî Muhtar'ın 

şu sözlerini nakleder: “Benimle konuşan güzel bir kadın kılığına giren dünya, birkaç kez 

beni kandırmaya çalıştı. Her seferinde farklı bir hileyle karşıma çıktı. Yaldızlı sözleriyle 

hizmetim ve emrimde olduğunu söyledi. Ancak ben, ondan uzak durma ve ona 

yaklaşmama yollarını araştırdım. Samimi çabam ve kararlı duruşum sayesinde bir süre 

uzak kaldı. Daha sonra, tüm ihtişamı ve cazibesiyle tekrar üzerime saldırdı. Her saldırı 

ve hilesinde, Allah'ın lütfu ve inâyetiyle etkisinden kurtulmayı başardım. Bir gün gece 

namazını kılarken seccademin etrafının rengârenk ışıklarla dolu olduğunu ve tüm 

cazibesiyle üzerime yürüyen dünyayı gördüm. Ancak Allah, içimde dünyaya meyletme 

arzusunu yok etti ve beni O'nun büyük tuzağından kurtardı.”573 

Muhammed Halife, babasının bu mânevî hali üzerinden, zühdün ne denli önemli 

olduğunu ve dünyevî cazibeye karşı mücadele etmenin gerekliliğini vurgular. Babasının 

                                                           
569 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 168; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-

sûfiyye bi Azavad, 225. 
570 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 341. 
571 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 169. 
572 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 168. 
573 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 168. 



137 
 

 

örnek yaşantısıyla müridlere öğüt vererek, dünya ile olan bağlarını koparmaları 

gerektiğini ve Allah'a yönelmeye odaklanmalarının önemini aktarır. 

Muhammed Halife, babasının kesinlikle dünya mal ve mülklerinden uzak 

durduğunu açıkça ifade eder. Babası Sîdî Muhtar'a zenginler ve kabile liderleri 

tarafından yüzlerce deve, sığır ve koyun hediye edildiğini belirtir. Ancak babasının bu 

hediyelere asla ilgi göstermediğini ve sevinmediğini ifade eder. Bunun yerine, gelen 

hediyeleri fakir ve ihtiyaç sahipleri arasında taksim ettiğini söyler. 

Muhammed Halife, babasının zengin-fakir, makam-mevki sahibi ile çiftçi ve hür-

köle arasında hiçbir ayrım yapmadığını söyler. Onun için önemli olan kişinin şeriata 

bağlılığı ve salihane yaşantısı olduğunu vurgular.574 

Muhammed Halife'nin ifadeleri, Sîdî Muhtar'ın zühd ile ilgili görüşlerini ve 

müridlerin yetiştirilmesi için kelime ve sözcüklerden daha çok lisan-ı hal (hal dilini) 

kullanma yöntemini tercih ettiğini göstermektedir. Sîdî Muhtar'ın kendi yaşantısıyla 

örnek olmayı ve düşüncelerini pratiğe dökerek öğretmeyi tercih eden sûfîlerden olduğu 

anlaşılmaktadır. 

2.1.1.3. Sabır 

Sabır, bir müridin sülûkunu kolaylaştıran ve onu matlubuna (arzu edilen hedefe) 

ulaştırmaya yardımcı olan makamlardan biridir. Lügatte, hapsetme, birini bir şeyden 

mahrum etme, tutma ve tahammül etme gibi anlamlara gelmektedir.575 Tasavvuf 

ıstılahında ise, başa gelen belâ ve musibetleri herhangi bir kimseye şikâyet etmemek 

anlamına gelmektedir. Bu bağlamda sabır, zorluklara katlanma, haramlardan kaçınma 

konusunda direnç gösterdiği gibi, ibadetlere kararlılıkla devam etmek için de sebat 

etmeyi içermektedir.576 Sâlik, bunu gerçekleştirdiği zaman perdelerin açıldığını görür ve 

sıkıntıların nimet ve ihsana dönüştüğüne şahit olur.577 

Sîdî Muhtar'a göre sabır, kulun Hakk tarafından kendisine gelenlere rızâ 

göstermesidir. Bu, musibetler karşısında hoşnutluk ve teslimiyetle susmak, şikâyet 

                                                           
574 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 168. 
575 İsfahânî, 839; Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb b. Muhammed el-Fîrûzâbâdî, 

el-Kâmûsü’l-muhît, Muessesetu’r-Risâle, Beyrut 2005, I, 65. 
576 Serrâc, 49. Kelâbâzî, 143; Ebû Tâlib el-Mekkî, Ebû Tâlib Muhammed b. Ali b. Atıyye el-Mekkî el-

Acemî, Kûtü’l-Kulûb fî Mu‘âmeleti’l-Mahbûb, Mısır 1306, I, 324. 
577 Abdürrezzak Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, (Çev. Ekrem Demirli), İz Yayınları, İstanbul 2004, 326. 



138 
 

 

etmemek ve can sıkıntısı çekmemek anlamına gelir. Bu suskunluğun, hediyelerle taltif 

edilen kişinin gösterdiği hoşnutluk ve sevinç içerisindeki suskunluk gibi olması 

gerekmektedir. Aynı zamanda bekleyiş ve şikâyet etmeme durumu, hedefe odaklanmış 

askerin her ne pahasına olursa olsun komutanından gelen emri beklemesi ve emri yerine 

getirme bahtiyarlığına ulaşma düşüncesi gibi olmalıdır.578 Ayrıca, Allah'ın kulu 

hakkında takdir ettiği müsibet, hastalık, fakirlik ve sevdiklerinden uzak kalma gibi 

sıkıntılara karşı da şikâyet etmeden muhabbet duymalıdır.579 

Sîdî Muhtar'a göre sabır üç kısma ayrılır: 

İbadetlerde sabır: Sîdî Muhtar, ibadetleri eda ederken sabreden kişiye Cennet'te üç 

yüz derece verileceğini ve her derecenin gök ile yer arasındaki mesafe kadar olduğunu 

ifade eder. 

Günahlara karşı sabır: Sîdî Muhtar, günaha girmeme azmi gösterip sabretmeyi 

başaran kişiye altı yüz derece verileceğini ve her derecenin göklerin üst tabakasından 

yerin alt tabakası arasındaki mesafe kadar olduğunu söyler. 

Müsebetlere karşı sabır: Sîdî Muhtar, müsibetlere karşı sabredenlere Cennet'te on 

iki bin derece verileceğini ve her derecenin arş ile yerin alt tabakası arasındaki mesafe 

kadar olduğunu ifade eder.580 

Sîdî Muhtar, sabır ehlinin elde edeceği yüce derecelerle ilgili görüşlerini, 

“Sabredenlere mükâfatları elbette hesabsız olarak verilir”581 şeklindeki âyetle destekler. 

Ayrıca, Tabârî'nin el-Mu'cemü'l-Kebîr ve İbn Mâce'nin es-Sünen eserlerinde Hz. Ali'nin 

sabırla ilgili şu ifadelerine yer verildiğini belirtir: “Sabredenler hariç tüm mükâfat ehli 

ölçüye ve tartıya göre mükâfat alırlar. Ama onlara ölçüsüz ve tartısız verilir.”582 

Sîdî Muhtar, Cenab-ı Hakk'ın Hz. Peygamber'e sabrı tavsiye ettiği gibi mümin 

kullarına da sabır göstermelerini ve sabrederek Allah'tan yardım dilemelerini emir 

buyurduğunu ifade eder. Bu bağlamda diğer bir âyet-i kerîmede “Ey iman edenler, sabır 

ve namaz ile yardım isteyin. Şüphesiz Allah sabredenlerle beraberdi”583 buyrulmuştur. 

                                                           
578 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 240. 
579 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 170. 
580 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 170. 
581 Zümer, 39/10.  
582 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 170. 
583 Elmalı Hamdı Yazır, Kur’ân-ı Kerîm Yüce Meâlî, Haz. Kasım Yayla, Zafer Matbaaası, İstanbul 2002, 

31. 



139 
 

 

Sîdî Muhtar, bu âyeti tahlil ederken Allah'ın namazdan önce sabrı zikretmesinin 

hikmetini vurgular ve ilahî yardımın sabırla mukayyet olduğuna işaret ettiğini belirtir.584 

Hz. Resulullah da sabır ile ilgili birçok hadiste sabrın önemine dikkat çekmiştir. 

Bu hadislerden bazıları şunlardır: “Yardım sabır iledir.”585 “Teenni Allah'tan, acelecilik 

şeytandandır.”586 “Kim sabrederse, Allah ona dayanma gücü verir.” 587 “Kula yardım 

kulların ihtiyaçları miktarında olur. Sabır, Allah tarafından kulun başına gelen 

musibetlere göre verilir.”588 

Sîdî Muhtar, günahlardan arınmanın panzehirinin sıkıntı ve musibetlere karşı 

sabretmek olduğunu ifade eder. O'na göre, kulun ilahî lütuf derecesine ancak zorluk ve 

sıkıntılara sabır göstererek ulaşması mümkündür. Peygamberler içerisinde en çok sıkıntı 

ve belâlara müptela olan Hz. Nuh, Hz. İbrahim, Hz. Mûsâ, Hz. İsa ve Hz. Muhammed 

(s.a.v) sabırları sayesinde ululazm derecesine ulaşmışlardır. Aynı şekilde Hz. 

Peygamber'in ümmetinden belâlara karşı sabredenlerin de yüksek derecelere 

ulaşabileceklerini ifade eder.589 

Muhammed Halife, babası Sîdî Muhtar'ın mürid ve öğrencilerine yönelik sabırla 

ilgili şu nasihatini aktarır: “Ey evlatlarım, ayaklarınızı sabrın merkezine sağlam basın. 

Nefsânî arzu ve depremlerle asla sarsılmamaya çalışın. Aksine müptela olduğunuz her 

türlü zarar ve sıkıntılara karşı daha büyük bir azim göstererek sabredin. İlahî rızâyı elde 

etmek için asla yüzünüzde tebessümü eksik etmeyin. Allah'ın emirleri dışında olan 

şeyler için aceleci ve başkalarına karşı nefret edici bir davranış içerisinde olmayın. 

Kendi şahsınız ve en yakın akrabalarınızın yaşadığı her türlü sıkıntı karşısında tebessüm 

ederek onlara sabrı tavsiye edin. Allah’ın emri ve toplumun hidâyetine vesile olunacak 

çağrılardan asla geri adım atmayın.”590 

Sîdî Muhtar, kendi yaptığı ilmî ve dinî hizmetler nedeniyle putperest ve zorbaların 

baskılarına karşı sabrettiğini ve kararlılığından taviz vermediğini ifade eder. Onların 

                                                           
584 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 186. 
585 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 186. 
586 Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ Sevre (Yezîd) et-Tirmizî, Sünen-i Tırmizî, trc. Abdullah Parlayan, 

Konya Kitapcılık, Konya, 2007. Tirmizî, Birr, 65; Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-

Âmülî et-Taberî el-Beğdâdî, Câmi‘u’l-beyân ve Târîhu’l-ümme ve’l-mülûk, XI 383-384; Ebû Abdîllah 

Muhammed b. Ali b. Muhammed eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, Darü İbni Hazm, Lübnan 1315, V, 70. 
587 Müslim, Zekât, 124. 
588 Cami'üs Sağir 1. 218. 
589 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 187-190. 
590 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 186-187. 



140 
 

 

eylemlerine karşı sabır göstererek şu âyeti tekrar ettiğini belirtir: “Ancak sabredenlere 

mükâfatları hesapsız ödenecektir.”591 Sîdî Muhtar, bu âyeti okuduğunda içinde daha 

fazla sabretme gücü hissettiğini ve Allah'ın vereceği lütfa mazhar olabilme düşüncesinin 

oluştuğunu ifade eder.592 

Bu ifadelerle Sîdî Muhtar, sabır ve tevekkülün bereketine işaret eder. Aynı 

zamanda kendi yaşantısından örneklerle sabrın gücünü ve Allah'ın sabredenleri 

mükâfatlandıracağını belirtir. Bu şekilde, onların da zorluklarla karşılaştıklarında sabırla 

hareket etmeleri ve Allah'ın yardımını ummaları gerektiğini hatırlatır. 

2.1.1.4. Hilm ve Tevazu 

Tasavvuf eğitiminde, Hakk'a teslimiyeti ve hükmüne itiraz etmemeyi gerektiren 

tevazu, sözlükte “kendi derece ve itibarını düşük görme, başkasına boyun eğme” 

anlamındaki vaz‘ masdarından türetilen bir kavramdır. Tevazu, kibrin tam tersi olarak 

kabul edilir ve kişinin başkalarını hor görme eğilim ve duygularından arınmasını ifade 

eder. Tasavvuf literatüründe, Allah ile kul arasındaki ilişki ve kulların birbirine karşı 

tutum ve davranış bağlamında, sıkıntı ve ızdıraplara katlanma anlamında ele alınır.593 

Sîdî Muhtar, tevazuyla ilgili olarak kişinin tüm zorluklara ve sıkıntılara 

katlanabileceğini vurgular. Ona göre, tevazu ehli yumuşak huylu, öfkeye kapılmayan ve 

dünyevî arzulardan uzak duran kişilerdir. Bu düşünceyi desteklemek için Cenab-ı 

Hakk'ın, “Allah'a karşı gelmekten sakınanlar, şeytan tarafından bir vesvese 

dokunduğunda Allah'ı anarlar ve hemen gerçeği görürler”594 âyetini örnek gösterir. 

Sîdî Muhtar, tevazu ehlinin zarar gördüğünde kızmayan, öfkesini kontrol altında 

tutan ve incitene karşı nefret yerine merhametli davranmaya çalışan kişi olduğunu 

belirtir.595 Bu düşüncesini, Allah'ın iyilik yapanları seven âyetiyle destekler, “Öfkelerini 

yutar ve insanları affederler. Allah iyilik yapanları sever.”596 

Sîdî Muhtar, sabır ve tevazunun farklı şeyler olduğunu ifade eder. Sabrın, 

Allah'tan gelen musibetlere karşı şükür ve itaatten ayrılmamak olduğunu, tevazunun ise 

                                                           
591 Yazır,  450. 
592 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 186-187. 
593 Mustafa Çağrıcı, “Tevazu” DİA, İstanbul 2011, XXXX, 5383-585. 
594 A‘râf, 7/201. 
595 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 170. 
596 Âl-i İmrân, 3/134. 



141 
 

 

kötülükleri iyilikle savmak ve kötülüklerden vazgeçmek olduğunu söyler. Bu konuda şu 

âyetleri örnek gösterir, “Sen, kötülüğü en güzel bir tutumla sav. Biz onların 

yakıştırmakta oldukları şeyleri daha iyi biliriz.”597 “Sen kötülüğü en güzel karşılıkla 

savmaya bak. O zaman seninle arasında düşmanlık bulunan kimse, sanki sıcak bir dost 

oluvermiştir.”598 

Sîdî Muhtar, İmam Şâfiî'nin ilmin mütevazı kişide kerâmet, ahmak insanda ise 

musibet olarak nitelendirdiği düşüncesini benimsemektedir. Bu çıkarımı temel alarak, 

Sîdî Muhtar, sabrın temel bir erdem, tevazunun ise olgunluk olarak değerlendirilmesi 

gerektiğini ifade etmektedir. Ona göre sabır, bir tür tevazu olarak kabul edilebilir ve bu 

iki erdem birbirine sıkı sıkıya bağlıdır. Ayrıca, mütevazı kişilerin büyük bir paya sahip 

olduklarına dair, “Bu olgunluğa ancak sabredenler kavuşturulur. Buna ancak (hayırda) 

büyük bir pay sahibi olan kavuşturulur”599 âyetiyle destek vermektedir. Sîdî Muhtar, bu 

âyette geçen “büyük bir pay sahibi olanlar” ifadesinin mütevazı kişileri kastettiğini 

vurgulamaktadır.600 

Ayrıca, Kur’an’ı Kerim'de bazen sabır teriminin tevazu için de kullanılabileceğini 

ifade eder. Örneğin, “Bize çektirdiğiniz eziyete elbette sabredeceğiz”601 âyetinde geçen 

sabır kelimesinin katlanma anlamıyla birlikte peygamberlerin gösterdiği tevazu haline 

de dikkat çekilir.602 

Ayrıca Sîdî Muhtar, mütevazılığın rıfk ile birlikte tamamlanabilecek bir nitelik 

olduğunu ve rıfk olmadan tavazunun eksik kalacağını belirtir. Bu bağlamda, rıfkla 

yapılan işlerin ecir ve sevabının diğer durumlardan kat kat fazla olduğuna dikkat çeker. 

Hz. Peygamber de “Ey Ayşe! Şüphesiz Allah'u-Teâlâ refîktir, yani yumuşak huyluluğu 

sever. Yumuşaklıkla yapılan işlere, sertliğe ve diğer şeylere vermediği ecri verir603 

şeklinde rıfkın önemine vurgu yapmıştır.604 

                                                           
597 Mü‘minûn, 23/96. 
598 Fussilet, 41/34. 
599 Fussilet, 41/35. 
600 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 170. 
601 İbrahim, 14/12. 
602 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 171. 
603 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 172. 
604 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 177. 



142 
 

 

2.1.1.5. Şükür 

Şükür, müridin seyrinde ulaşması gereken önemli makamlardan biridir ve 

sözlükte “iyilik yapanı iyiliği ile övmek, yapılan iyilikleri bilmek ve yaymak” şeklinde 

tanımlanır. Bu kavram, Allah veya insanlar tarafından gelen iyilik ve nimetlere karşılık, 

fiil ve sözle mukabelede bulunmayı ifade eder.605 Dil, beden ve kalb ile gerçekleştirilen 

şükrün; dil ile Cenab-ı Hakk'ı kemâl sıfatıyla övmek, beden ile nimet verene uzuvlarla 

ibadet etmek, kalb ile verilen nimetin farkına varmak ve o nimetin Allah'tan olduğunu 

idrak etmektir. Özellikle, dil ve bedenle yapılan şükür daha açık ve belirgin olsa da, 

gerçek anlamda önemli olan şükür, kalb ile yapılandır.606 

“Şükür”, “hamd”, “senâ” ve “medh” gibi kavramlar arasında bazı âlimler 

tarafından fark görülmezken, diğer bir grup âlimler şükrü, yapılan iyiliğin bilinip 

yapana karşı övgüyle mukabele etmek olarak tanımlar. Hamd ise kişinin kendi şahsına 

sirayet eden bir iyiliği olup olmadığını gözetmeksizin, mutlak anlamda hoşnutluğunu 

dile getirmeyi ifade eder.607 

Sîdî Muhtar'a göre, şükrün hakikati, insanın yaratıldığı amaç için uzuvlarını 

kullanması ve tüm kâinatı yaratıcının lütuf buyurduğu bir nimet olarak görmesidir. Bu 

doğrultuda Cenab-ı Hakk, “Şâyet şükrederseniz size olan nimetlerimi artırır da 

artırırım. Yok eğer nankörlük ederseniz, şunu bilin ki benim azabım çok şiddetlidir”608 

âyetinde şükrün nedenli önemli olduğunu bildirir. Şükretmek, insanın başarısını artırır 

ve nimetlerin ikrarını ve ilahî ulûhiyetin kabulünü ifade eder. Bu kabul ediniş, Allah'a 

uzuvlar ile ibadet etme ve hem zâhirî hem de bâtınî muhabbetle O'na yönelme şeklinde 

gerçekleşir. Sîdî Muhtar, Allah'ın hidâyet nûruyla sahâbelerin kalblerini İslâm'a açtığı 

zaman, onların bu nûrdan faydalanarak Allah'a şükür ettiğini belirtir.609 

Sîdî Muhtar, şükrün müridin çaba gösterme saikine göre değişiklik gösterdiğini 

ifade eder. Ayrıca, ibadetlerdeki iştiyakına bağlı olarak da kalıcı olduğunu vurgular. Bu 

                                                           
605 Çağrıcı, “Şükür” DİA, İstanbul 2010, XXXIX, 259. 
606 Tek, 170; Kelâbâzî, Muhammed b. İbrâhim, çev. Süleyman Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, 

Ta’rruf, Dergâh Yayınları, İstanbul 2016, 165; Yılmaz, 174-175; Uludağ, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî 

Risâlesi, 258. 
607 Bekir Topaloğlu, “Hamd” DİA, İstanbul 1997, XV, 442-445. 
608 İbrahim 14/7. 
609 Sîdî Muhtar, Nedâru’z-zeheb min külli fenni müntehab,78. 



143 
 

 

iştiyakın varlığı, müridin içinde bir havf ve muhabbet halini oluşturarak dünya ve 

dünyevî isteklerden uzaklaşma arzusunu beslediğini ifade eder.610 

Sîdî Muhtar'a göre, hamd ve şükür kavramları arasında umum ve husus bulunur. 

Yani, kişinin yaptığı her hamd, içinde şükrü de barındırır. Çünkü hamd, Allah'ı her an 

hatırlama, düşünmeyle itaat etme, isyan etmeme, O'na şükretme ve nankörlükte 

bulunmama anlamlarını içerir.611 

Özetle, Sîdî Muhtar'a göre şükür, ibadet ve muhabbetle dolu bir kalble Allah'a 

yönelmek ve O'na karşı minnettarlık ifade etmektir. Müridin şükür ve ibadetindeki 

iştiyakı, onun Allah'a olan yönelişinin kalıcılığını belirler ve dünyevî arzulardan 

uzaklaşma yolunda ilerlemesini sağlar. Hamd ve şükür arasında genel bir benzerlik 

vardır, çünkü hamd, içinde şükretmeyi de içeren Allah'a karşı hoşnutluk ve minnettarlık 

ifadesidir. 

2.1.1.6. Havf ve Recâ 

Arapça kökenli bir kelime olan “havf,” sözlük anlamıyla “kaygılanmak, korkmak, 

endişe duymak” gibi anlamlara gelir. Bu terim genellikle istenmeyen bir durumun 

yaşanmasından duyulan kaygıyı ifade etmek için kullanılır.612 “Recâ” ise “beklenti, 

emel, ümit, istek” gibi manaları ifade eder.613 Tasavvuf terimleri arasında, Allah 

korkusu ve gelecekle ilgili istenmeyen bir durumun kalbte hissedilen kaygısı “havf,” 

arzulanan ve hoşa giden bir şeyin isteği ise “recâ” ile ifade edilir.614 Genellikle havf ile 

birlikte kullanılan recâ, kişinin Hakk'ın lütuf ve rahmetinin yüceliğini düşünerek 

kalbinde ferahlık ve rahatlık duymasıdır. Sûfîler havf ve recâ'yı kuşun iki kanadına 

benzeterek, birinin olmamasının diğerinin işe yaramadığını belirtmiş ve aşırıya 

kaçmadan orta yolun tutulmasını önermişlerdir.615 

Sîdî Muhtar'a göre havf ve recâ; insanın gelecekle ilgili taşıdığı korku ve 

endişedir. Bu korku ve endişe, günlük ve dünyevî kaygılardan ziyade Allah'ın dünya 

                                                           
610 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 213. 
611 Sîdî Muhtar, Nedâru’z-zeheb min külli fenni müntehab,78. 
612 Kara, “Havf”, İstanbul, 1997, XVI, 528. 
613 Uludağ, “Reca” İstanbul 2007, XXXIV, 502. 
614 Cürcânî, 114. 
615 Tek, 178; Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, Ta’rruf, 1621-162; Yılmaz, 215; Uludağ, Tasavvuf 

İlmine Dair Kuşeyrî Risâlesi, 216. 



144 
 

 

veya ahirette vereceği azabın korkusundan kaynaklanır. Ancak bu korkunun insanı 

ümitsizliğe sürüklememesi için kişi, Allah'ın rahmet ve lütfunun enginliğini her zaman 

aklında tutmalıdır. Böylece kişi, hem Allah'ın azap ve cezasından korkarak, hem de 

Allah'ın lütfuna ve bağışlayıcılığına ümit ederek havf ve recâ'yı bir arada taşımalıdır. 616 

Sîdî Muhtar, havf ve recânın ilahî kurbiyet üzerine inşa edilen iki temel ve her 

türlü hayır ve hasenâta götüren sebepler olduğunu ifade eder. Ona göre havf, kişiyi 

takvâya yönlendirirken, recâ da muhabbete götürür. Bu nedenle havf ehli bazen ilgisiz 

veya faal olabilir. Ancak muhabbet ehli, Cemâlullah'ın tecellîlerini müşâhede ederek 

ilgisizlik ve gaflete düşmez; çünkü o, Allah'ın muhabbetine mazhar olduğu için gösteriş 

ve şöhret belâsına maruz kalmaz. 

Sîdî Muhtar, Allah'a muhabbet besleyen kişinin kurbiyet kazandığını ve bu 

kazanılan kurbiyet sayesinde diğer mahbuplardan müstağni hale geldiğini ifade eder. 

Ayrıca Cemâlullah'ın tecellîleriyle göz aydınlığı kazanıp, O'nun şevk ve himmetiyle 

kemâl makamına ulaştığını belirtir. Bu varış, kişinin iki cihan mutluluğuna erişerek 

dünyada cennet nimetlerini tadacağını ve ahirette de Allah'a yakınlık kazanarak temkin 

makamına ulaşacağını ifade eder.617 

Cenab-ı Hakk'ın, “Şüphesiz Allah, sakınanlar ve dâima iyilikte bulunanlarla 

beraberdir”618 âyetini Sîdî Muhtar, muhabbet ehlinin kurbiyet makamına ulaştığına 

işaret edildiği şeklinde yorumlar ve bu kurbiyetin ulaşılan kişiler için göz aydınlığı gibi 

bir anlama geldiğini ifade eder. 

Diğer bir âyet-i kerîmede ise, “Yaptıklarına karşılık olarak, onlar için saklanan 

göz aydınlıklarını hiç kimse bilemez”619 ifade edilmiştir. Sîdî Muhtar, âyet-i kerîmenin 

muhabbet ehlinin elde ettiği derecenin hiçbir akıl sahibinin taakkul edemeyeceği kadar 

yüce olduğuna işaret ettiğini vurgular.620 

Sîdî Muhtar, recâyı üç kısma ayırarak şöyle değerlendirir: 

Tövbe edenlerin recâsı: Kişinin işlediği günah ve kötü amellerden tövbe ederek, 

Allah'ın affına nail olacağını umut etmesidir. “Allah'ın rahmetinden ümidinizi kesmeyin. 

                                                           
616 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 59-51, 
617 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 307-308. 
618 Nahl, 16/128. 
619 Secde, 32/17. 
620 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 308. 



145 
 

 

Muhakkak ki Allah bütün günahları bağışlar.”621 Kişi, bu sözü hatırlayarak tövbesinde 

umutlu olmalıdır. 

Abitlerin recâsı: Kulun yaptığı güzel amel ve ibadetlerin Allah tarafından kabul 

edilmesini umut etmesidir. Nitekim âyet-i kerîmede Allah (c.c), “Ey Peygamber! 

Kullarıma gerçekten benim çok bağışlayan ve çok merhamet eden olduğumu haber 

ver”622 buyurmuştur. Allah, rahmetinin ve bağışlamasının genişliğinden bahsederek 

kulların ümitli olmalarını bildirmektedir. 

Âriflerin recâsı: İrfan sahibi olan kişi, diliyle en zevkli sözlerle hakkı överken 

kalbiyle de en tatlı ihsanları umut etmesidir. Aynı zamanda en mutlu ve sevimli 

anlarında ilahî huzura erme ümidi içinde olmasıdır.623 

Sîdî Muhtar'a göre mü'minler, tövbelerinin kabul edilmesi arzusuyla ibadetlerini 

devam ettirirler. Gönüllerine doldurdukları sevgi ve kıvanç, gelecekte gerçekleşecek 

nimetlere yönelik umutları dolayısıyla kalbleri diri kalır. Dolayısıyla mü'min, ilahî 

rahmetin yüceliğini arzu ederek geleceğinin iyi olacağını tasavvur eder.624 

Allah'ın emir buyurduklarını kabul eden kişi, amelsiz ve tövbesiz olsa dahi ne 

Allah'ın rahmetinden ümitsiz olmalı ne de bütün günahlarının bağışlanacağı 

düşüncesiyle boş bir ümit içerisinde olmalıdır. Bu nedenle Allah, havf ile kulunu 

ümitsizliğe düşmekten, recâ ile de boş güvenle kendini aldatmaktan korumak 

istemiştir.625 

Hafv’ın Kısımları 

Sîdî Muhtar'a göre havf, yedi kısma ayrılarak farklı sınıflar arasında farklı 

anlamlar ve derecelerle ortaya çıkar: 

Melekler için “havf”: Melekler, Allah'ın yüceliği ve kudreti karşısında bir saygı ve 

korku hissederler. Bu korku, O'nun azametine olan hayranlıklarından kaynaklanır. 

                                                           
621 Zümer, 39/50. 
622 Hicr, 15/49. 
623 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 107. 
624 Sîdî Muhtar, Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb, 107. 
625 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 308; Muhâsibî, Ebû Abdillâh el-Hâris b. Esed el-Muhâsibî el-

Anezî, er-Riʿâye li-ḥuḳūḳıllâh ve’l-kıyâme bihâ, nşr. Abdülhalîm Mahmûd – Abdülkādir Ahmed Atâ, 

Beyrut 1985, 431-439. 



146 
 

 

Abitler için “rahbet”: Abitler, sürekli ibadet ve kulluk içinde olan kişilerdir. Onlar, 

Allah'a olan bağlılıkları ve samimiyetleri nedeniyle O'na karşı içten bir korku ve saygı 

beslerler. 

Ârifler için “rağbet”: İrfan ehli olanların, Allah'a karşı sonsuz sevgi ve özlem 

duygularıyla dolu olarak dua etmeleridir. Bu kimseler, Allah'ın güzelliklerini ve 

lütuflarını arzulayarak O'na yönelirler. Nitekim Cenab-ı Hakk âyet-i kerîmede şöyle 

buyurur, “Umarak ve korkarak bize dua ederler.”626 

Müşâhede ehli olanlar için “heybet”: Allah'ın varlığını ve kudretini açıkça 

gözlemleyen kişilerin, O'nun büyüklüğü ve yüceliği karşısında duydukları huşû ve 

hayranlık dolu hali ifade eder. 

Vasıl olanlar için “ihbât”: Allah'a yakınlık derecesine erişenlerin, O'nun rahmetini 

ve mağfiretini ümit ederek dua etmeleridir. 

Âmil olan âlimler için “haşyet”: İlim sahibi olanların, Allah'ın bilgisinin ve 

hikmetinin büklüm büklüm olduğu gerçeği karşısında duydukları saygı ve huşûdur. 

Allah Teâlâ şöyle buyurur, “Kullar içinde Allah'tan ancak âlimler korkar.”627 

Enbiya ve evliyâlar için “mürakabe”: Peygamberler ve Allah'a yakın kulların, 

sürekli Allah'ın huzurunda olma bilinciyle yaşamaları ve O'nu her an hatırlamalarıdır.628 

Sîdî Muhtar'a göre bu yedi kısma ayrılan sınıflar, her biri kendi derecesine göre 

havfı anlamaktadır. Cenab-ı Hakk, “Adem, Rabb’inden bir kısım kelimeler telakki etti 

(onlarla tövbe etti) O da tövbesini kabul etti. Şübhesiz O, tövbeleri çok kabul edendir, 

çok bağışlayandır”629 şeklinde beyan etmiştir. Sîdî Muhtar'a göre Allah Teâlâ kullarının 

hallerine ve dillerine yansıttığı bu kelimelerle dua etmelerini ve kendi kutsiyeti 

karşısında içtenlikle bir bağ kurmalarını arzulayarak onlara havfı yaşatmaktadır.630 

Havf ve Huşû 

Sîdî Muhtar'a göre havf, Allah'a inanan insanların istemediği bir durum veya 

ileride karşılaşılacağı kötü bir hal nedeniyle şaşkınlığın gölgesinde kaldığı bir sıkıntı 

vaziyetidir. Bu sıkıntı sebebiyle ruhunda elem ve huzursuzluk hisseder. Huşû ise 

                                                           
626 Enbiyâ, 21/90. 
627 Fâtır, 35/28. 
628 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 308. 
629 Bakara, 2/37. 
630 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 308. 



147 
 

 

kalbten gelen ve muhatabın heybetinden kaynaklanan mânevî ve ahlâkî bir haldir. Diğer 

bir ifadeyle kişinin Allah'a karşı duyduğu saygı ve tâzimden dolayı her türlü benlik 

iddiasını terk ederek kendini O'nun huzurunda hissedip, sükûnet ve vakar içerisinde 

yaşadığı mânevî durumdur. Sîdî Muhtar, havf ve huşû ehli olanın asla umutsuzluğa 

kapılmaması gerektiğini vurgular.631 

O, günahkâr olanın günahının çokluğu nedeniyle tövbe etmekten vazgeçmesi veya 

yaptığı tövbenin kabul edilmemesi gibi bir ümitsizliğe düşmemesi gerektiğini belirtir. 

Zira ümitsizlik içinde olan kişi daha fazla günah işler. Sîdî Muhtar, bazı muhakkiklerin 

ümitsizliği büyük günahlardan saydıklarını ifade eder. Hâlbuki sayısızca günah işleyen 

kişi tüm samimiyetiyle tövbe edip Allah'a yöneldiği takdirde, Allah onun kalbdeki 

samimiyeti bilen ve geçmiş günahları bağışlayandır.632 

2.1.1.7. Tevekkül 

Müridin kendi yaşam serüveninde gerçekleştirmesi gereken vasıflardan biri olan 

tevekkül, sözlükte “Hakk'a güvenme” anlamına gelen “vekl” kökünden türetilmiştir. Bu 

kelime, birine güvenme, işini birine havale etme, birinin işini üstlenme ve güven verme 

gibi anlamları içermektedir. Güvenilene “vekil” güvenip dayanana da “mütevekkil” 

denir. Tasavvuf ıstılahında ise tevekkül, “birinin kendini Allah'a teslim etmesi, işlerinde 

ve rızkında Allah'ı kefil tayin edip yalnızca ona güven duyması ve esbâba tutunduğu 

halde müsebbibi unutmaması” şeklinde tanımlanır. Kur'ân-ı Kerîm'de dört âyette 

“mütevekkil” ve kırk âyette ise değişik fiil kalıplarıyla tevekkül kavramı geçmektedir. 

Ayrıca yirmi dört âyette de Allah'ın sıfatı şeklinde ifade edilmektedir.633 

Sîdî Muhtar'a göre tevekkül, kulun tüm hal ve ahvalıyla Zü'l-Celâl olan Hakk'a 

itimat edip güvenmesidir. Bu güvenin hakikati, sebeplerden arınıp müsebbibe yani 

sebeplerin yaratıcısına güvenmekle gerçekleşir. Gerçekleşen bu itimatla, beden dünyevî 

tedbirlerle meşgul olsa da kalb Allah'a güvenip bağlılığını devam ettirir.634 Tevekkülün 

                                                           
631 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 308. 
632 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 308. 
633 Çağrıcı, “Tevekkül” İstanbul 2012, XXXXI, 1-2; Uludağ, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risâlesi, 248; 

Yılmaz,163. 
634 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 637. 



148 
 

 

Allah (c.c) nezdindeki önemine binaen, Peygamberine tevekkülü önererek, “Sen 

ölümsüz, daima diri olan Allah'a güvenip dayan”635 buyurmuştur. 

Sîdî Muhtar, tevekkül ehlinin tedbir almakla birlikte tedbir aldığı şeylere değil, 

Allah'a güvenmesi gerektiğini vurgular.636 Ona göre tevekkül ile tedbir alma ve 

sebeplere sarılma arasında zıt bir durum yoktur; aksine gayret ve çaba göstererek işlerin 

daha verimli ve faydalı hale getirildiğini ifade eder.637 

Mâsivâdan arındırılarak Allah'a tam teslimiyet duygusuyla bağlanan kalbin 

ulaştığı makamın başlangıcı tevekkül, nihayetinin ise tefviz olduğunu belirten Sîdî 

Muhtar, tevekkül ehlinin, genişlikte mutluluk, acı ve kederde üzüntü duyarak Allah'a 

güvendiğini, tefviz ehlinin ise sevinçte mutluluk, kederde üzüntü duymadan işlerini 

Allah'a havale ettiğini ifade eder. Zira tevekkül makamının nihayetine ulaşan 

mütevekkilin, tahammül ettiği darlık ve genişliğin vekili tarafından en iyi şekilde 

müşâhede edildiğinin bilincinde olduğunu belirtir. Nitekim Cenab-ı Hakk, “Verdiğin 

hükümden yürekleri hiçbir sıkıntı duymadan tam bir teslimiyetle teslim olmadıkça iman 

etmiş olmazlar”638 buyurur. Sîdî Muhtar, bu düşüncelerle tefviz ehlinin dünyevî ve 

uhrevî tüm sebeplerden sıyrılıp Cenab-ı Hakk'a tam bir teslimiyet duygusuyla 

bağlandığını ifade eder.639 

2.1.1.8. Rızâ 

Tevekkülle birlikte müridin ulaşması gereken makamların nihayeti, Ahlâkın 

olgunluğu ve Allah'a duyulan muhabbetin neticesi olan rıza; sözlükte “memnun ve 

hoşnut olmak, beğenmek ve tasvip etmek” anlamında kullanılır.640 Tasavvuf ıstılahında 

ise Allah’ın iradesi karşısında kişinin kendi tercih ve iradesini terk etmesi, kaderin 

tecellîleri karşısında kalbin huzur ve sükûnet içerisinde bulunmasıdır. Kul, iradesini 

aşan bu hale karşı, Allah’ın celâl ve cemâl tecellîlerine aynı seviyede rızâ göstererek 

teslim olmalıdır.641 

                                                           
635 Furkân, 25/58. 
636 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 358. 
637 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 167-168. 
638 Nisâ 4/65. 
639 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 167. 
640 Uludağ, “Rızâ” İstanbul 2008, XXXV, 56-57. 
641 Tek, 172; Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, Ta’rruf, 167; Yılmaz, 175-176; Uludağ, Tasavvuf İlmine 

Dair Kuşeyrî Risâlesi, 275. 



149 
 

 

Sîdî Muhtar'a göre rızâ, kulun yaşadığı her türlü olumlu ya da olumsuz durum 

karşısında Allah'a tam bir teslimiyet ve bağlılık göstermesidir. Bu teslimiyet, içtenlik ve 

samimiyetle birleşerek gaybet mertebesinden sonra en yüce makam olan rızâ derecesine 

ulaştırmaktadır. Bu noktada kul, muhabbetin esintilerini hissetmeye başlar. Ancak 

muhabbetin tadını tam anlamıyla deneyimlemek, tevekkül, tefviz ve teslim 

mertebelerini aşarak rızâ mertebesine ulaşılmasından sonra mümkündür. Sîdî Muhtar, 

muhabbetin etkisi altında olan kulun kendi yeteneği çerçevesinde ilim ve ilahî varidatlar 

kazanarak Cenab-ı Hakk'ın celâl ve cemâl tecellîlerini müşâhede edeceğini belirtir. Bu 

vasıflara ancak ilahî nurların kalbe ilkâ edilmesi sonucunda erişilebileceğini vurgular. 

İlâhî nûrlar vasıtasıyla kalb aydınlanır, azim güçlenir ve aydınlık ile zulmetin merkezi 

olan kalb, nefsin hilelerinden arınarak kurtulur.642 

Sîdî Muhtar'a göre rızâ, Allah'ın kuldan razı olması ve kulun da Allah'tan razı 

olması şeklinde çift yönlü bir kavramdır. Kişi, kulluk sorumluluğunu yerine getirerek 

Cenab-ı Hakk'ın belirlediği hayata rızâ gösterir ve böylece Allah'ın rızasını öncelikli 

tutarak rızâ makamına ulaşır.643 Bu bağlamda, Cenab-ı Hakk'ın, “Allah onlardan, onlar 

da Allah'tan razı olmuşlardır”644 şeklindeki ayet-i kerîmesi, Allah'ın kulundan razı 

olmasına karşılık kulun da Allah'tan razı olacağını ifade eder.645 

2.1.2. Tasavvufî Hallerle İlgili Istılâhlar 

Hal, sâlikin teşebbüsü ve kastı olmadan kalbe ilkâ olan hüzün, neşe, sıkıntı, şevk, 

heyecan, heybet ve rahatlık gibi mâna ve duygulardır. Allah'tan gelen ikram ve lütuf 

olması nedeniyle vehbîdir. Bu nedenle makam gibi daimi ve kalıcı değil geçicidirler.646 

Haller, ya vicdanî ya da kalbî duygulardan oluşabilir, ya da mârifet ve ilme dair 

olabilir.647 

                                                           
642 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 148. 
643 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 148. 
644 Beyyine, 98/8. 
645 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 638. 
646 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 336. 
647 Yılmaz, 203. 



150 
 

 

2.1.2.1. Muhabbet 

Muhabbet; “sevmek, sevgi, dost edinmek, aşk” gibi anlamlara gelen ve “hubb” 

kökünden türetilmiş bir kavramdır.648 Tasavvuf literatüründe ise kalbin belirli bir yöne 

eğilimi veya meyli ifade etmek için kullanılmaktadır. Bu meyil, Hakk’a yönelik 

olduğunda hakiki muhabbet olarak adlandırılırken, Hakk'ın dışındaki varlıklara yönelik 

olduğunda ise mecazi muhabbet olarak isimlendirilir. İlk dönem mutasavvıfları 

muhabbet terimini kullanırken, son dönem mutasavvıfları muhabbet terimi yerine aşk 

kavramını da kullanmışlardır.649 

Sîdî Muhtar'a göre muhabbet, “حب” (hub) kökünden türetilmiş olup, iki harften 

oluşmaktadır. Birinci harf olan “الحاء” (hâ) harfinin çıkış noktası boğazın sonudur. İkinci 

harf olan “الباء” (bâ) harfinin çıkış noktası ise dudakların başlangıcındadır. Bu iki 

mahrecin birleşmesiyle meydana gelen “حب” kelimesi, başlangıcı Allah ile olan 

muhabbetin sonunun da Allah ile olacağına işaret etmektedir. Halk arasında kullanılan 

deyimlerde de, muhabbeti Allah ile başlayanın, Allah ile sona ereceği, Allah'a olan 

sevgisinin yakınlığının yine Allah'a olacağını ve Allah'a olan yönelişin yardımcısının da 

Allah olduğu ifade edilmektedir. Sîdî Muhtar, bu deyimlere benzer şekilde, hakiki 

muhabbetin de başlangıcının Allah ile olduğunu ve sonunun da yine Allah ile olacağını 

vurgulamaktadır.650 

Sîdî Muhtar'a göre muhabbet, tarih boyunca çeşitli şekillerde tarif edilen bir 

duygu olup, bazılarının kalblerini yakıcı ateşin çemberine aldığını, bazılarının kalblerini 

derinlemesine sarsarak etkilediğini ve bazılarını da olgunlaştırarak saf bir hale 

getirdiğini belirtmektedir. Muhabbetin, kalblerin besleyicisi, ruhun kaynağı ve gözlerin 

ışığı olduğu düşünülmektedir. Muhabbeti tatmayanın yaşamının anlamsız ve faydasız 

duygusal hallerle dolu olduğu görüşü Sîdî Muhtar tarafından vurgulanmaktadır.651 

Sîdî Muhtar'a göre mânevî yaşamın temelini oluşturan muhabbet, iki kısma 

ayrılır: Avamın (toplumun) muhabbeti ve havassın (seçkinlerin) muhabbeti. 

                                                           
648 Uludağ, “Muhabbet” İstanbul 2005, XXX, 338-339. 
649 Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, Ta’rruf, 177; Yılmaz, 207; Uludağ, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî 

Risâlesi, 404. 
650 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 68. 
651 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 68. 



151 
 

 

Avamın muhabbeti, tüm müminlerin birbirlerine duyduğu sevgi ve huzur içinde 

bir arada olma isteğidir. Hz. Resulullah, “Sizden biriniz kendisi için arzu ettiği şeyi din 

kardeşi için de arzu etmedikçe iman etmiş olamaz” 652 şeklinde buyurmuştur. Aynı 

şekilde, Kur'an'da da “De ki eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki Allah da sizi sevsin 

ve günahlarınızı bağışlasın”653 ifadeleriyle tarif edilen muhabbet, toplumun genelini 

kapsayan bir sevgi türüdür. 

Bazı muhakkikler, muhabbette önemli olan kulun Allah'ı sevmesi değil, Allah'ın 

kulunu sevmesi olduğunu ifade ederler. Allah'ın sevgisini elde etmek için de mecazi 

muhabbetlerin Allah'a olan sevginin önüne geçmemesi gerektiğini söylerler. Bu 

bağlamda Kur'an'da “İnsanlardan bazıları da Allah’tan başkasını ona eşler ve denk 

tutarlar. Onları, Allah’ı sever gibi severler”654 şeklinde ifade edilen durum, Allah'a 

yönelik muhabbetin öncelikli olması gerektiğini gösterir. Müminlerin birbirlerini 

sevmesi de Allah'ın rızâsını kazanmak için olmalı ve Müslümanın kendisi için 

istediğini, Müslüman kardeşi için de istemesi gerekmektedir. Hz. Resulullah, 

“Nimetleriyle sizi beslediği için Allah’ı sevin. Beni de Allah sevgisi için sevin”655 

şeklinde buyurmuştur. 

Ayrıca Sîdî Muhtar, avamın Allah'a karşı muhabbetinin, zâhirî ve bâtınî 

hükümlere uygun davranışlar sergilemesi, gizli ve açık âdâb kurallarına uyması, güzel 

öğütlerden pay alması, nesih ve mensuh, muhkem ve müteşabih âyetlere gönülden iman 

etmesi gibi davranışlarla ifade edilebileceğini belirtir.656 

Sîdî Muhtar'a göre, havassın muhabbeti ise, dünyevî arzuları terk ederek kalblerini 

yalnızca Allah'ın rızâsını kazanmaya yönelik değerlerle uyumlu hale getirmeleridir. 

Kur'an'i kerîmde şöyle ifade edilir, “Allah, onların yerine öyle bir topluluk getirir ki, 

hem Allah onlardan razı olur, hem de onlar Allah'tan razı olurlar.”657 Bu âyette, 

havassın Allah'a olan sevgisi karşılığında Allah'ın da onları seveceği vurgulanmıştır. 

                                                           
652 Buhârî, Îmân: 7; Müslim Îmân, 71. 
653 Âl-i İmrân, 3/31. 
654 Bakara, 2/165. 
655 Tirmizî, 3789. 
656 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 63-64. 
657 Mâide, 5/54. 



152 
 

 

Peygamber Efendimiz, dostu Hz. Ebû Bekir'e, “Üzülme, çünkü Allah bizimledir.”658 Bu 

ifadeyle, Allah'ın sevgisinin onlarla olduğu açıkça ifade edilmiştir.659 

Sîdî Muhtar, Allah ile kul arasındaki muhabbet döngüsünü şu şekilde 

değerlendirir: Allah'tan kullara sirâyet eden muhabbet, tahkik niteliğindedir. Kuldan 

Allah'a yönelen muhabbet ise teşri' niteliğindedir. Tahkik asıl ve tam niteliğe sahipken, 

teşri' onun yansıması ve noksan özelliğine sahiptir. Tahkik gerçekleşmeden teşri'nin 

doğru şekilde gerçekleşmesi mümkün değildir. Aynı şekilde, teşri' gerçekleşmeden 

tahkikin meydana gelmesi de mümkün değildir.660 

Tahkik ile teşri' arasında belirgin bir ayrım bulunmaktadır. Tahkik, ne kadar kısıtlı 

olursa olsun, en yüksek seviyede olan kemâl mertebesini ifade eder, yani gerçek aşkın 

en yüce halini temsil eder. Teşri' ise, ne kadar fazla olursa olsun, eksik bir seviyede 

bulunur, yani gerçek muhabbetin tam anlamıyla ifadesine ulaşamamıştır.661 

Bu nedenle, Allah tarafından kalbine muhabbet sultanı yerleştirilen kişi, normal 

şekilde konuşamaz. O, konuştuğunda sadece lisanıyla konuşmaz, baktığında sadece 

gözüyle bakmaz ve işittiğinde sadece kulağıyla işitmez. Çünkü onun kalbi, muhabbetin 

hüküm sürdüğü bir duruma gelmiş ve artık kendi arzularının hüküm sürdüğü bir 

mahkûm olmaktan çıkmıştır. Bu durum, âyet-i kerîmede belirtildiği gibi, “Şüphesiz ki, 

hükümdarlar bir ülkeye girdikleri zaman, orayı bozarlar, halkın şereflilerini zelil 

(perişan) ederler.”662 

Sîdî Muhtar'a göre, mârifetin kaynağı olan kalbe ilahi muhabbet sirayet ettiğinde, 

bu kalbi mâsivâdan arındırarak ilahî nazargâh haline getirir. Çünkü ilahî muhabbetle 

dolu bir kalbte dünya işlerine yer kalmamıştır. Başka bir ifadeyle, bu durumda iki zıdın 

bir arada bulunması imkânsız hale gelmiştir.663 

Muhabbet Ehlinin Özellikleri 

Sîdî Muhtar'a göre muhabbet ehli, merkeze ilahî sevgiyi alarak sevmeyi hedefler. 

Gerçekleşen bu sevgi, dışarıdan bakıldığında çeşitlilik gösterebilir, ancak aslında 

tamamen ilahî sevginin yansımalarından ibarettir. İç dünyalarında bulunan muhabbet 

                                                           
658 Tevbe, 9/40. 
659 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 66. 
660 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 67. 
661 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 67. 
662 Neml, 27/34. 
663 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 68. 



153 
 

 

duygusu, bazen ibadetlere bağlılık, bazen mânevî değerlere karşı saygı, bazen tabiatın 

çekici güzelliklerini seyretme deneyimi, bazen de Allah'ın sevmediklerinden uzak 

durma şeklinde kendini gösterir.664 

Sîdî Muhtar, ilahî muhabbetin tabiattaki yansımalarıyla ilgili olarak, “Kasidetü’l-

feyziyye” adlı eserinde şu dizelere yer verir: 

  أغصانها كالمثمل المتمايد        فتساجلت أطيارها وتمايلت             

 جري الزلال بغصنها المتمارد        وجرى لطيف نسيمها برياضها   

Yarışa girdi bahçenin kuşları, Dallar birbirini kovalayan sarhoşlar gibi 

Bahçelerde güzel hava esti         Başkaldıran dallarda berrak su akıntısı 

Sîdî Muhtar, canlı ve cansız tabiat unsurlarını şiirinde kullanarak, Rabbânî 

nûrların inkişafı ve mahbubun tecellîyatının canlı sûretini resmetmeye çalışmıştır. 

Tabiat unsurları arasındaki kuşların varlığı, ilahî tecellîlerin müşâhedesini sembolize 

ederken, cıvıltı ve ötüşmelerini de ilahî muhabbete ulaşmanın neşesi ve sevinci olarak 

teşbih etmiştir. Ayrıca, tabiat unsurları arasındaki bitki örtüsü ve ağaç dallarının 

çeşitliliğini ilahî tecellîlerin sembolü olarak vurgulanmıştır.665 

Diğer bir şiirinde ise, ilahî muhabbet yolculuğundaki tecellîlerin yansımalarını şu 

şekilde ifade etmeye çalışmıştır: 

 ومة المتراقدتطلب وصالي بن    فتبسمت شغفا وقالت ويك  

 فأجبتها إذ حان حين وصلها               بتنهد وتشدد ومواجد

Tutkuyla tebessüm ederek 'uyan' dedi,  Yakıcı uykuma ulaşmamı istedi. 

O'nun vuslatına yaklaştıkca karşılık verdim,   Hasret, zorluk ve sıkıntıyla… 

Bu şiirde Sîdî Muhtar, muhabbet ateşini harlayan varidatın (ilahî sırların) müridin 

iç dünyasında tebessüm ve tutku haline dönüştüğüne dikkat çekmiştir. Muhabbet 

varidatları olarak adlandırılan bu ilahî sırların, bazen açık bir şekilde fark edilebildiği 

gibi bazen de gizli bir biçimde tecelli edebileceğini vurgulamıştır. Bu yansımaların, 

                                                           
664 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 70. 
665 Sîdî Muhtar el-Küntî, Şerhu’l-Kasidetu’l-Feydiye, Mahdud bî haddil el-Haci Ahmed Mahmud b. el-

Hacı Ahmed b. Muhtar el-Ömeri, Hazinetü’l-Haci Sîdî Muhammed Rekad, Âdrâr, 332. 



154 
 

 

müridin ruh haline ve ulaştığı aşamaya bağlı olarak farklı şekillerde ortaya 

çıkabileceğine vurgu yapmıştır.666 

Sîdî Muhtar, muhabbetin farz ve sünnet oluşu yönüyle iki kısma ayrıldığını ifade 

eder. 

Farz olan muhabbet, Sîdî Muhtar'a göre emirlere itaat, isyandan sakınma ve 

Allah'ın hükmüne razı olmayı teşvik eden sevgidir. Bu sevgi, Allah'tan kuluna yansıyan 

muhabbet sevgisidir. Her kim haram bir günaha düşer veya bir farzdan imtina ederse 

Allah'ın muhabbetinden pay almamıştır. Bu durumda kişinin umudu genişler, isyan ve 

harama dalarak kendi nefsini üstün görerek gaflet uykusuna dalar. Bunun sonucunda da 

günah işlemeyi ve itaatsizlik etmeyi alışkanlık haline getirir.667 

Sünnet olan muhabbet ise, farz olan görevler yerine getirildikten sonra, şüphe ve 

ihtilâfa düşmekten kaçınarak nafile ibadetlerin yapılmasıdır. Nitekim Hz. Resulullah'ın 

kutsi hadisinde şöyle buyrulmuştur, “Kulum, kendisine emrettiğim farzlardan daha 

sevimli herhangi bir şeyle bana yakınlık sağlayamaz. Kulum bana (farzlara ilaveten 

işlediği) nâfile ibadetlerle yaklaşır; nihâyet ben onu severim. Kulumu sevince de (âdeta) 

ben onun işiten kulağı, gören gözü, tutan eli ve yürüyen ayağı olurum. Benden ne isterse 

veririm, bana sığınırsa, onu korurum.”668 

Bu hadisten anlaşıldığı üzere, farz ibadetler kişiyi Allah'a yaklaştırma yönünde bir 

etkiye sahipken, nafile ibadetler kişi ile Allah arasındaki sevgiyi güçlendirmeye 

yardımcı olmaktadır. Ancak nafile ibadetler tek başına bu sevgi kapısını açamaz, bunun 

gerçekleşebilmesi için farz ibadetlerle birlikte yerine getirilmeleri gerekmektedir.669 

Sîdî Muhtar'a göre muhabbetin temel unsuru, lütfun kaynağından lütfun 

özümsenmesidir. Çünkü gerçek kaynaktan gelen lütuf ve merhamet, kalbin zevk ve 

sevincini sevginin temeline yönlendirir. Bu durum âyet-i kerîmede şöyle ifade edilir, 

“De ki: Ancak Allah’ın lütuf ve rahmetiyle, işte bunlarla sevinsinler. Bu, onların (dünya 

malı olarak) topladıklarından daha hayırlıdır.”670 

                                                           
666 Sîdî Muhtar, Şerhu’l-Kasidetu’l-Feydiye, 354; Zeynep Musadife, el-Fikru's-sûfî 'inde'ş-şeyh Sidî el-

Muhtâr küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
667 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 74-75. 
668 Buhârî, Rikâk: 38. 
669 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 75-76. 
670 Yûnus, 10/58. 



155 
 

 

Sîdî Muhtar'a göre, bu tür muhabbet zâhirî ve bâtınî nimetlere vukufiyet sağlar. 

Aynı zamanda kişinin güç ve kuvveti nispetinde muhabbeti gelişir. Gelişen muhabbet 

sayesinde sevgilinin yolunda ilerlemeye ve onu sevmeye devam eder. Bu kazanımla 

birlikte nefsin tabiatında bulunan olumsuz etkiler bertaraf olur ve ruhun karanlık 

perdeleri kaldırılır. Böylece ruh, ezeli sevgilinin heybeti ve ünsü arasına düşer. Bu 

aşamadan sonra, kişinin başkasına yönelmesi ve ona muhabbet beslemesi 

imkânsızlaşır.671 

Bu bağlamda İbn Atâullah şöyle ifade eder: “Kim sünnetin âdâbına uygun 

davranır ve riayet ederse, Allah onun kalbini mârifet nûruyla nûrlandırır. Bu nûrun 

etkisiyle kişi, Kur’an’ı Kerîm'i kalb kulağıyla dinleme yeteneğini elde edecektir. Kalb 

kulağıyla dinlenen Kur'an, kişinin tüm uzuvlarına ve hatta saç tellerine kadar sevgi ve 

muhabbet yayacaktır. Bu durum, her okuduğu âyetin hikmetini, mucizesini, zahirî ve 

batınî anlamlarına vakıf olmasını sağlayacaktır.672 

Muhabbetin Belirtileri: 

Sîdî Muhtar, âşık olan kişinin içinde bulunduğu ruh halini şu şekilde 

özetlemektedir: Muhib, musibet ve felaketler karşısında teselli bulandır. O, yaşadığı 

aşkın etkisiyle olumsuzlukların farkına varamaz. Sanki yaratılışının tabiatında olmayan 

ikinci bir tabiata sahip olmuştur. Taşıdığı muhabbet, onu dünyevî ve şehvanî zevklerden 

arındırarak birçok sıkıntıdan zevk alabilen bir hale getirmiştir.673 

Sîdî Muhtar'a göre, âşıkların mahbubu anma durumu sürekli hale geldiğinde, 

içlerinde taşıdıkları sevgi kalıcı bir hal alır. Çünkü onlar için mahbubu zikretmekten 

daha leziz bir tat yoktur. Kalblerinde dünya ile ilgili arzulara yer bırakmazlar ve 

mahbubu anmanın hazzını kalblerine kazındırırlar. Her muhabbet ateşi harlandıkça 

kalbleri heyecanlanır, iniltileri belirginleşir, duyguları hareketlenir, renkleri değişir, 

ciltleri ürperir. Onlar neşe yaşadıklarında üzüntü galebe çaldığında, içini çekip 

coştuğunda, mahbublarına karşı sevgileri artarak âşkın iştiyakını yaşarlar.674 

Sîdî Muhtar, kalbin bu yakıcı halini şu dizelerle ifade eder: 

                                                           
671 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 148. 
672 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 82. 
673 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 84. 
674 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 86. 



156 
 

 

  675شغف الفؤاد بحب ذات الواحد         والسر أنبآ عن مقر جاحد 

Kalb, vaid olan zatın aşkıyla yandı,    

 Sır ise inkârcının yerini ifşa etti 

Bu beyitte geçen “شغف” (şağaf) kelimesi, İlahî muhabbet makamlarından birini 

temsil etmektedir. Sîdî Muhtar'ın tasnifine göre, muhabbet makamları içerisinde bu 

kelime yedinci makami temsil etmektedir. Bu makam, sadece çok seçkin âşıkların 

ulaşabildiği bir makamdır. Genellikle “havassu’l-havas” olarak adlandırılan özel ve 

derin âşk yaşayan kişilerin ulaşabildiği bir aşama olarak kabul edilir. Bu makamda olan 

âşıklar, İlahî muhabbetin en yoğun ve derinlemesine tecrübesini yaşarlar ve sevgililerine 

olan tutkulu aşklarını gizlemeye çalışsalar da, kalblerindeki ateş ve tutku açıkça görünür 

hale gelir.676 

Sîdî Muhtar’ın muhabbet makamıyla ilgili yapmış olduğu tasnif sıralaması ve 

sayısı şu şekildedir: 

- el-Meyl makamı  

- el-Mele‘ makamı  

- eş-Şevk makamı  

- el-Ğeram makamı  

- el-Vecd el-Vela makamı  

- et-Tevk makamı  

- eş-Şeğf makamı  

- el-Kelef makamı  

- ed-Denef makamlarıdır.677 

Yukarıda zikredilen makamların hepsi muhabbet makamının sınıflarındandır. Bu 

makamlardan herhangi biriyle Allah vasıflandırılamaz, sadece “hub” veya muhabbet 

makamıyla vasıflandırılır. Sîdî Muhtar tarafından yapılan bu tasnif, aşkın farklı 

aşamalarını ve derinliklerini ifade etmek için yapılmıştır. Ayrıca muhabbetin çeşitli 

                                                           
675 Zeynep Musadife, el-Fikru's-ûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
676 Zeynep Musadife, el-Fikru's-sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
677 Zeynep Musadife, el-Fikru's-sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011; Sîdî Muhtar el- Küntî, Şerhu’l-Kasidetu’l-

Feydiye,  



157 
 

 

boyutlarını yansıtmak amacıyla bu sıralama yapılmış ve Allah'a duyulan aşk ve 

muhabbetin özel ve derinleşmiş hallerini açıklamak için bu terimler kullanılmıştır.678 

Muhabbet şehitleri 

Sîdî Muhtar'a göre muhabbet şehitleri, nefislerini varoluş zelilliğinden koparıp 

Cenab-ı Hakk'a satarak kurtulan kişilerdir. Bu muhabbet ticareti, onları Mâlikül Mülk 

olanın yanında şerefli kılarak muhabbet şehitliği makamına yükseltmiştir. Yükseltilen 

bu makamda, sevdiklerini gözetirler. Bu tür ticaret, muhârebe meydanında cenk eden 

şehitlerin şehadetinden daha yücedir. Çünkü muhabbet şehitleri, kâinatın bir kısım 

sırlarına ulaşacak kadar ileri seviyeye erişmişlerdir. Ayrıca, her iki zümre de mükâfat 

olarak aynı karar yurduna yerleşmiş olsalar da, her fırka kendi derecelerine göre 

mutluluk yaşar. Cenab-ı Hakk'ın şu buyruğu bu durumu vurgular, “Rabb’inin 

ihsanından birbiri ardınca veririz. Rabb’inin ihsanı kısıtlanmış değildir.”679 

Sîdî Muhtar’a göre, muhabbet şarabını tadan her bireyin kalbinde oluşan ateşin 

yansıması çeşitlilik gösterir. Bu ateşin yoğunluğu ve etkisi, kişinin ruhsal derinliği ve 

muhabbetin yoğunluğu ile bağlantılıdır. Örneğin, peygamberlerden Hz. İbrahim, 

muhabbet ateşiyle ağlayarak ve inilti çekerek bu yakıcılığı derinden yaşamıştır. Hz. 

Şuayb ise yıllarca gözyaşı dökerek gözlerini kaybetmiştir. Bâyezid-i Bistâmî gibi Allah 

dostları, on iki gün boyunca midesine bir şey indirmeden Allah’ı tesbih ederek şu 

düşünceleri dile getirmiştir: “Midemi doyurmak için kapıları dolaşmaktan vazgeçip 

kalbimi Rabb’in kapısında dolaştırmam daha hayırlıdır.” Süfyân es-Sevrî ise üç gün aç 

ve susuz kalarak, “Ya Rabb! Ne istiyorum ne de talep ediyorum. Beni razı olmadığın 

arzularımdan koru, benim tek maksadım sensin, ben tüm sıkıntılara ve belalara 

sabrederim” duasını etmiştir. Cüneyd-i Bağdâdî ise, “Gece yaptığım münâcâtın lezzeti 

olmasa dünyada bir an kalmak istemem” demiştir. Ali b. Abdullah ise Allah’a olan 

muhabbetinden dolayı günde bin kez secde ederek “sacidîn” lakabını almıştır.680 Bu 

isimlerini saydığımız peygamber ve Allah dostları, muhabbet şehitleri içerisinde sadece 

birkaç taneden ibarettir. Çünkü muhabbet şarabıyla şehit olanların sayıları saymakla 

bitirilemez. Muhabbet şehitlerini tam anlamıyla tespit etmek mümkün olmasa da, Süyûti 

kaleme aldığı “el-Gurbetu fî İhsaî Şühedai’l-Muhabbet” adlı eserinde birçok isme yer 

                                                           
678 Sîdî Muhtar, Şerhu’l-Kasidetu’l-Feydiye, 65-109. 
679 İsrâ, 17/20. 
680 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 90-94. 



158 
 

 

vermiştir. Bu isimlerin öncülerini ise İbn Farız,681 Hatemü’l-Esem682 ve ibn Mu‘teb683 

gibi şahsiyetler olarak sıralamıştır. 

Ayrıca Sîdî Muhtar, muhabbet şehitlerinin şehitlik özelliğini şu şekilde açıklar: 

“Muhabbet şehitlerinin bir kısmı, sevgi ve aşklarının suya dönüşerek, dünyaya fayda 

sağlamak için Rahmân'ın tecellîleriyle geri dönerler ve mahbubun kudsiyetinin 

huzurunda bulunarak ihlâs kürsüsüne sımsıkı sarılırlar. Bu muhabbetle dolu ruhlar, 

mahbublarına olan sevgileriyle dünyada önemli hizmetlere vesile olurlar. Diğer bir 

kısım muhabbet şehitleri ise fiziksel olarak ölmeyip, Hakk Taâla tarafından onlar bir 

âlemden diğer bir âleme intikal ettirilirler. Bu bağlamda, Cenab-ı Hakk'ın Hz. İsa için 

ifade ettiği, “Seni ben vefât ettireceğim, seni katıma yükselteceğim”684 sözü dikkat 

çekicidir. Gözlemlendiği gibi, muhabbet şehitleri, sadece ruhlarını teslim etmekle sınırlı 

kalmayıp Cenab-ı Hakk tarafından toplumun içine iade edilebilir veya bir âlemden diğer 

bir âleme intikal edebilirler. Muhabbet şehitleri, cenk meydanında şehâdet şerbeti 

içenler gibi sadece ruhunu teslim etmekle şehitlik mertebesine yükselmiş değillerdir. 

Onlar, şehâdet şerbeti içtikleri gibi Cenab-ı Hakk tarafından farklı âlemlere 

yönlendirilerek hizmetlerine devam edebilirler. “685 

Muhabbet Şehitlerinin Dereceleri 

Sîdî Muhtar, her zümre ve sınıfın kendi içinde derece ve makam farklılıklarına 

sahip olduğu gibi, şehitlerin de kendi aralarında derece ve makam farklılıklarının 

olduğunu ifade eder. O, şehitlerin şeref, yüce derece ve Allah'a yakınlık bakımından şu 

şekilde sıralandığını belirtir: “Muhabbet şehitleri, haf ve heybet şehitleri, ümmetin 

bozulma anında sünnete sımsıkı sarılanlar, ilmiyle amel eden muhlis âlimler, hâmilü'l 

Kur'an olan muttâkiler, Allah'ın rızâsını kazanma amacıyla ilim talep edenler, insanların 

                                                           
681 Ömer b. Ali b. Mürşid b. Ali el-Hamevî el Mısrî, (11 Mart 1181) tarihinde Mısır’da doğdu. Babası, 

eşler arasındaki nafaka ve miras tespiti işleriyle uğraştığından dolayı İbn Faris lakabıyla tanınmıştır. (23 

Ocak 1235) yılın da vefât etmiştir. İbn Faris, su sesinden kuş sesine kadar duyduğu tüm name ve 

terennümlerde ilahî muhabbeti yaşayarak kendinden geçtiği söylenir. Uludağ, “İbnü’l Fârız”, DİA, 

İstanbul 2000, XXI, 40-43. 
682 Hâtim b. Unvân el-Esemm el-Belhî, Belh de doğdu. Mâverâunnehir’ine yakın olan Vâşecird şehrinde 

(851) vefât etmiştir. “Ümmetin Lokmanı” olarak tanınan Hâtim, tasavvuf düşüncesini üç temele 

dayandırır. I. İstikrarlı bir züht ile insan-dünya ilişkisi. II. İyi niyet davranış biçimiyle, insan-toplum 

ilişkisi. III. Samimiyet ve ihlâsa dayanan ibadet biçimiyle, insan-Allah ilişkisi. Bkz. Mustafa Bilgin, 

“Hâtim el-Esam”  DİA, İstanbul 1997, XVI, 470-472. 
683 Ahmed b. Mu‘teb b. ebî’l-Ezher Abdulvaris b. Hasan’dır. Hicrî (277) tarihin de vefât eder. Sîdî 

Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 87. 
684 Âl-i İmrân, 3/55. 
685 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 151. 



159 
 

 

şerlerinden korkarak firar edenler, zulümlere karşı çıkma nedeniyle öldürülenler, 

Allah'ın rızâsını elde etme amacıyla infak edenler, adil yöneticiler ve hakkıyla adaleti 

sağlayanlardır.”686 

Sîdî Muhtar'ın sıraladığı şehitlik derecelerinin başında muhabbet şehitlerine yer 

vermesi dikkat çekicidir. Ancak bu sıralama içerisinde yer alan her sınıf, yapmış 

oldukları hizmetler nedeniyle şehâdet şerbeti içtiklerinde bu sıralamaya dâhil 

olmaktadırlar. Yani, sadece yaptıkları hizmetler nedeniyle böyle bir sıralamada yer 

almaları düşünülemez. Bu açıdan şehitlik makamı, kişinin hizmet ve gayretleriyle 

şekillenen bir makamdır. Bu nedenle şehitlik mertebesi, farklı bağlam ve kriterlere göre 

değerlendirilmektedir. 

2.1.2.2. Sahv-Sekr 

“Sahv”, tasavvufi terimler arasında, yolculuğunda vecd, aşk ve cezbe haline 

ulaşan sâlikin güçlü bir varidatla şuur âlemine geri dönmesini ifade eder. Sekr halinde 

kontrolünü kaybeden sâlik, sehv halinde ise bilinçli, ölçülü, dengeli, aklı başında ve 

kendine hâkimdir. Açıklanması gereken sırları açıklarken gizli tutulması gereken sırları 

da gizli tutar. Aynı zamanda şathiye türü sözlerden kaçınmayı kendine ilke edinir.687 

Sîdî Muhtar'a göre, müridin cezb ve vecd halinde kendinden geçtikten sonra şuûr 

haline dönmesine “sahv hali” denir. Bu hâl, sâlikler arasında üçe ayrılır. Birinci halde, 

muhabbet şarabıyla sarhoş olduktan sonra uyanış hali yaşayan sâlikler bulunur. İkinci 

halde ise havasların uyanış hali söz konusudur. Havaslar, kendilerine özgü bir şekilde 

dünyevî ve uhrevî hallere dönüş yaparlar. Bu dönüş, hem cismânî olarak insanlarla 

birlikte olmayı, hem de sır olarak Hakk ile birlikte olmayı ifade eder. Üçüncü hal ise 

Havassu’l-havasların halidir. Havassu’l-havaslar, kendilerine özgü bir şekilde doğrudan 

Hakk'a yönelirler.688 

Sîdî Muhtar, “Kasidetü’l-feyziyye” adlı eserinde bu üç hâli ifade eden bir beyitte 

şunları sıralar: 

                                                           
686 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 95-96. 
687 Tek, 185. 
688 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 



160 
 

 

 689ويصحو صحو الصحو سكر متيم      شهد الشراب بكف أبيض ماجد

                            Uyanışın uyanışının uyanışıyla sarhoş olunmuştur 

   Mert ve cömert eliyle olduğuna şarap şahitlik etmektedir 

Sîdî Muhtar bu beyitte, tam bir sekirden (sarhoşluktan) sonra üç kısım sehv'in 

gerçekleşeceğini belirtir. Yukarıda açıklandığı gibi birinci sahv, sülûk ehlinin uyanışını 

temsil ederken, ikincisi havassların uyanışını ve üçüncüsü de Havassu’l-havasların 

uyanışını simgeler. Yaşanan bu sahv halinin üzerine ise muhabbet şarabının şahitlik 

ettiğini ifade eder. 

Sekr ise; sözlükte “sarhoşluk” anlamına gelen bir terim olup, kişinin içtiği ya da 

yediği şeylerin etkisiyle meydana gelen neşe durumunun akla üstün gelmesidir.690 

Tasavvuf ıstılahında sâlikin seyr-ü sülûk yolculuğunda gelen vâridatların etkisiyle 

kendinden geçerek rûhî zevklere dalmasıdır. Bu zevklerle mânevî sarhoşluk hali 

yaşayarak ilahî güzelliğin tasviriyle meşgul olma şerefine erişmesidir.691 

Sîdî Muhtar'a göre, Sekr; Hakk'ın güçlü ve kuvvetli varidatlarının kalbe tecellîsi 

sonucunda sâlikin kendinden geçmesidir. Bu durumda sâlik, çevresindeki olaylardan ve 

nesnelerden soyutlanarak onlardan bağımsız bir hale gelir. Yani, sâlik eşyanın 

temâyüzünden (ayırt edilmesinden) uzaklaşır ve eşya ile olan bağlarını kaybeder. Bu 

durumda sâlik, adeta eşyadan uzaklaşarak, dünyevî varlıklardan soyutlanmış bir hale 

gelir. Sîdî Muhtar'a göre, Sekr, gaybet halinden daha ziyade ve daha güçlü bir hal olarak 

değerlendirilir. Yani, gaybet halinden daha etkili ve derinlemesine bir mânevî deneyim 

olarak kabul edilir.692 

2.1.2.3. Gaybet-Huzûr 

Gaybet; dalgınlık, kendinden geçme, kaybolma, hislerini ve şuurunu yitirme, 

istiğrak ve vecd hallerine verilen addır. Huzûr ise gaybet halinden çıkma, çevreyi, 

                                                           
689 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
690 Abdullah Kartal, “Sekr” DİA, İstanbul 2009, XXXVI, 234. 
691 Tek, 184; Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, Ta’rruf, 190; Yılmaz, 169; Uludağ, Tasavvuf İlmine 

Dair Kuşeyrî Risâlesi, 166. 
692 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 638. 



161 
 

 

kendini ve eşyayı tanıma, kendine gelme anlamına gelir.693 Sâlikin kalbine gelen bir 

ilham ve vâridatın etkisiyle dış âlemle olan bağlantısını keserek şuurunu kaybetmesi, 

gaybet halini oluşturur. Bu durumun sona ermesiyle birlikte bilincinde başlayan 

uyanıklık hali ise huzûr olarak adlandırılır. Tasavvuf ehline göre, kendinden geçerek 

dünya ile olan bağlarını koparan sâlik, Hakk ile huzûr bulur. Bu sayede, dünyaya sırt 

çevirip Hakk'a yönelir ve Hakk'ın huzurunda var olma şerefine erişir.694 

Sîdî Muhtar'a göre gaybet, Hakk tarafından gerçekleştirilen çeşitli durumların iki 

farklı şekilde tecrübe edilmesidir. Bu iki durumdan birincisi, Hakk'ın insanların 

birçoğunun nazarından gizlediği şeylerin açığa çıkarılmasıdır. Bu gizlenenler aslında 

var olan gerçekliklerdir. Ancak mânevî perdelerle çevrelenmiş ve insanlar tarafından 

fark edilmemektedir. Seyr-ü sülûk ehli, elde ettikleri makam ve dereceye göre bu 

mânevî perdelerin açılmasıyla bir kısım gayb bilgilerine vakıf olmaktadır.695 

İkincisi ise, enbiya ve evliyâya mahsus olan gayb halidir. Bu gayb halini Sîdî 

Muhtar, “Kasidetü’l-feyziyye” adlı eserinde şu dörtlükle dile getirir: 

 696وبغيب غيب الغيب فسر لغزه           بمناشد مشد بشوق شاهد

Gaybın gaybının gaybıyla perdeler açılmıştır. 

Yaratanın şevkiyle şiddetli bir bağlanışla bağlanmıştır. 

Sîdî Muhtar, bu dizelerle peygamberler ve velilerin ilahî sırlarının, varidat ve 

tecellîlerin zuhûrundan daha gizli ve derin olduğuna işaret etmiştir. Bu kişilerin gaybı, 

gayptan aldığını ve gaybın gaybından gayba yürüdüklerini belirtmiştir. 

Sîdî Muhtar'a göre, sır erbabının hitap ve ifadeleri yalnızca kendi seviyelerine 

erişenler tarafından anlaşılırken, diğer kişiler için gizemli bir nitelik taşır. Saf ve sır 

erbabı kabul edilen Ahmed Bedevî, Behlûl-i Divane, Meymunetu’l-Savda ve Veysel 

Karani gibi evliyalar, bu özel durumu tecrübe etmişlerdir. Bu özel kişilerin konuşmaları 

ve ifadeleri sırlarla ve sembollerle doludur. Kullandıkları kelimeler ve cümleler, sır 

perdeleriyle örtülmüştür. Yalnızca hal ehli olanlar, onların sözlerini anlama yetisine 

sahiptir. Zira bu kişilerin ifadeleri en yüksek seviyeye erişmiş ve harf ve ses yoluyla 

                                                           
693 Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, Ta’rruf, 192-193. 
694 İz, 157; Tek, 184; Yılmaz, 212; Uludağ, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risâlesi, 163-164. 
695 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 638. 
696 Sîdî Muhtar, Kasideti’l-feyziye, 32-33.  



162 
 

 

ifade etmeye gerek kalmamıştır. Bu mertebe, âşıkların yolculuğunun en son noktasını 

ifade eder.697 

Sîdî Muhtar'a göre, huzur ise, kulun sınırsız ve sonsuz olan âlemden uzaklaşıp 

Hakk'ın huzurunda varlık bulmasıdır. Bu durum, kulun Hakk'ı zikrederek kalbini 

dünyevî bağlardan arındırarak kalbinde Hakk'ı hazır etmesidir. Kalbinde Hakk hazır 

olduğunda, onu unutmaz ve Hakk'tan gafil olmaz. Böylece, kul Hakk'ın kendisine 

bahşettiği feyiz ve mânevî derecelerle uyumlu olarak, Hakk'ın huzurunu keşfetme 

yoluyla mânevî zevklere ulaşır. 

Bu haldeki kulun kalbinde gafletin yerini zikir, cehâletin yerini ilim, günah ve 

masiyetin yerini ibadet alır. Aynı zamanda kişi, nefsânî arzuları ve insanî hazları ile 

değil, Hakk'ın iradesinin galip gelmesiyle huzur bulur. Çünkü huzurun en üst seviyesi, 

geçici olanlardan uzaklaşıp, ebedi olanla birleşmek ve bütünleşmektir. Bu, kulun kendi 

sınırlılığını aşarak sonsuz ve ebedi olanla bütünleşmesi anlamına gelir.698 

2.1.2.4. Fenâ Bekâ 

Sâlikin seyr-ü sülûk süreci içinde deneyimleyebileceği durumlardan biri olan 

“fenâ”, sözlük anlamında “yok olmak, geçici olmak, ölmek” gibi anlamlara gelir. 

“Bekâ” ise “sürekli olmak, var olmak, kesintisiz olarak geleceğe doğru gitmek” gibi 

anlamları ifade eder. Bu iki terim, tasavvuf literatüründe sıklıkla bir arada kullanılır.699 

Tasavvuf anlayışında, “fenâ” kelimesi, kulun beşeri faaliyetlerini kaybederek 

yerine Hakk'ın hâkim olması ve kendini O'na adaması anlamına gelir. Birçok sûfî, bu 

halin, sâlikin çeşitli mücâhede ve terbiyeler sonucunda ulaştığı en son nokta olduğunu 

ifade etmiştir. Yani, fenâ haline erişmek, kişinin nefsî arzularını terk ederek Allah'a 

yönelmesi ve O'nunla birlikte olma yolunda önemli bir aşama olarak kabul edilir.700 

Sîdî Muhtar'a göre, fenâ; kulun aşırı derecede Allah'la meşgul olması sonucunda 

benlik şuurunu kaybederek onun yerine Allah'ı hâkim kılmasıdır. Sâlikte gerçekleşen bu 

halin üç farklı şekilde yaşandığını belirtir: 

                                                           
697 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
698 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 638.  
699 Tek, 186; Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, Ta’rruf, 200. 
700 Yılmaz, 215; Uludağ, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risâlesi, 161. 



163 
 

 

Fenâ-yı zât: Sâlikin kendi varlığını yok sayarak, kendinde mevcut olanı 

görmemesi ve gerçek varlığın sadece Allah'ın varlığı olduğunu düşünmesidir. Yani, kişi 

kendi varlığını unutup sadece Allah'ın varlığını his etmesidir. 

Fenâ-yı sıfat: Sâlikin beşeri sıfatlardan kurtulmasıdır. Yani, insanın insanî 

niteliklerini bir kenara bırakarak, sadece Allah'a özgü sıfatlarla donanmasıdır. 

Fenâ-yı fiil: Kişinin fiil ve davranışlarında şuursuz bir şekilde hareket etmesidir. 

Yani, insanın eylemlerinde kendi iradesini ve düşünce süreçlerini bir kenara bırakarak, 

Allah'ın iradesine teslim olmasıdır.701 

Sîdî Muhtar'a göre bekâ ise, kulun kalbinden dünyevî ve uhrevî lezzetleri 

çıkararak, yerine sadece Allah'a ait olan değerleri yerleştirerek Allah ile sürekli bir 

birlik ve baki olma durumudur. Bekânın en üst seviyesi, kulun nefsânî arzulardan 

tamamen arınıp Allah'a ulaşarak sonsuz vuslatının gerçekleşmesidir.702 

Sîdî Muhtar, fenâ ve bekâ kavramlarına dair görüşlerini şu mısrayla özetler: 

 703به فيبقى واصلا متصل        ث يحصل  ثم الفناء عن ثلا

Sonra fenâ üç şekilde gerçekleşir,       Böylece bekâ ile vuslat oluşur. 

Bu mısralarında Sîdî Muhtar, fenânın üç farklı şekilde yaşanabildiğini ve fenâdan 

sonra bekânın ortaya çıktığını ifade ederken, vuslatın ancak bekâ ile gerçekleşebildiğine 

dikkat çekmiştir. Yani, kulun kendi varlığını fani ve geçici olarak kabul ederek Allah'a 

yönelmesiyle bekâya ulaşıp, ebedi bir birlik ve vuslat haliyle Allah'a erişebileceğini 

ifade etmektedir. 

2.1.2.5. Zevk 

Kemâla varan muhabbetin ardından, kulun müdahalesi olmadan kalbinde 

meydana gelen zevk; sözlük anlamıyla “bir şeyi tatma, bir kişiyi deneme ve mecazî 

olarak mükâfat yahut cezayı tatma” anlamlarına gelir. Tasavvuf teriminde ise, kesp ve 

burhan suretiyle kazanılan bilgiler dışında sâlikin mânevî ve Ahlâkî arınma süreci 

sonucunda ilham ve keşif yoluyla kalbinde hissettiği mutluluk halini ifade etmek için 

                                                           
701 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 638. 
702 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 638. 
703 Sîdî Muhtar, Kasideti’l-feyziyede, 7. 



164 
 

 

kullanılır. Zevk terimi, türevleriyle birlikte Kur'ân-ı Kerîm'de altmıştan fazla yerde 

geçer.704 

Bu makamı yaşayan sâlik, bu deneyimi tam anlamıyla yaşayıp yerine getirdikten 

sonra bir üst makam olan “şirp makamı”na yükselir. Şirp makamının gerekliliklerini 

yerine getirdikten sonra da “reyy makamı”na yükselir.705 

Sîdî Muhtar'a göre, sâlikin Hakka yaklaşımı gerçekleştirdikten sonra ve sekr 

şarabı içerken yaşadığı hal, zevk hali olarak nitelenir. Bu hali sevgiyle birlikte gelen ve 

sâlikin sahvi ile beraber deneyimlediği bir mutluluk anı olarak tanımlar. Aynı zamanda 

bu hali farklı durumlarda yaşayabilir; namaz kılarken ve Kur'an tilaveti sırasında 

yüzünde beliren mutluluk hali olabilir, gaybet veya mücâhede anında ortaya çıkan sır 

hali olabilir, ayrıca ilmî bir çalışma yaparken kişinin ruhunda hissettiği rahatlık anı da 

bu kapsama girebilir. 

Sîdî Muhtar, bu hallerin ve mutlulukların yudumlanması durumunu, ıssız çölde 

kalan ve güneşin sıcaklığına maruz kalan kişinin rüzgâr esintileriyle birlikte soğuk 

suları yudumlaması durumuna benzetir. Yani bu deneyimler, yoğun bir lezzet ve haz 

hissiyle doludur. Bu açıdan bakıldığında, sâlikin bu halleri, diğer dünyevî zevklerden 

daha fazla tatmin edici ve doyurucu olarak nitelendirilir.706 

Sîdî Muhtar, zevk ile ilgili olarak “Kasidetü’l-feyziyye” adlı eserinde uzun bir şiir 

kaleme alır. Şiirinde zevki tarif ederken, bir mısrada şu şekilde ifade eder: 

 قبل التروي بعد الاقتراب        سكر العبد بالشراب   الذوق

 707تصحو وتارة اذا تفور                أو لذة يصحبها سرور

         Zevk, kulun şarap sarhoşluğudur       Kurbundan sonra sehvinden önce gelir 

        Veya sevgiyle birlikte gelerek             Sehvini veya firarını oluşturur 

Bu mısralarında zevki, bir şarap sarhoşluğu olarak tanımlar ve kurbundan sonra 

sehvinden önce geldiğine işaret eder. Ayrıca Sîdî Muhtar, bu mısralarında zevkin farklı 

durumlarda sâlikte meydana geldiğine dikkat çekerek, bu halin çeşitli anlarda ve 

sebeplerle yaşanabileceğini belirtir. 

                                                           
704 Çağrıcı, “Zevk” İstanbul 2013, XXXIV, 308-310. 
705 Uludağ,  Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risâlesi, 166. 
706 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 636. 
707 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 636. 



165 
 

 

Ayrıca, Sîdî Muhtar, zevk halinin iman halavetiyle birlikte başladığını ifade eder. 

Bu konuda birçok âyet ve hadis olduğunu belirtir. İman halavetinin sahip olduğu önemli 

özellikler nedeniyle, zalimler, haksızlar ve haddini aşanların o zevkten yoksun kaldığını 

ifade eder. Ona göre, iman halaveti; gece sonrasında sabahın aydınlığı, hüzünden sonra 

neşenin mutluluğu, karanlıktan sonra aydınlığın ışığı olduğu gibi, zevkte kalbin 

kasavetinden sonra ruh için bir nûr ve ferahlık durumudur.708 

2.1.3. Ahlâkî Konularla ilgili Kavramlar 

Ahlâk, insanın düşünce, davranış ve karakter yapısını belirleyen değerler ve 

normların bütünüdür. Toplum tarafından kabul görmüş ve olumlu davranış biçimlerini 

içeren bu değerler, bireylerin sosyal ilişkilerinde uyumlu bir şekilde yaşamalarını sağlar 

ve Ahlâkî değerleri benimseyen bireylerin mânevî olgunluk düzeyine ulaşmasına 

katkıda bulunan bir rehber işlevi görür. 

Tasavvufî düşüncede Ahlâkın önemi, insanın Allah'a yakınlaşma ve mânevî 

gelişim yolunda belirleyici bir rol oynadığı şeklinde öne çıkar. İyi Ahlâka sahip olmak, 

nefsi kötü huylardan arındırmak, mânevî olgunluk ve içsel huzura ulaşmak için temel 

bir gerekliliktir. Tasavvufi disiplinlerde, Ahlâkî erdemlerin geliştirilmesi ve Allah'a 

yakınlaşma yolunda ilerlemenin önemli bir unsuru olarak kabul edilir. Bu nedenle, 

tasavvufi öğretide Ahlâkî değerlere önemli bir vurgu yapılır ve bu erdemlerin mânevî 

gelişimi desteklediği ve Allah'a yakınlığı artırdığı düşünülür. 

2.1.3.1. Takvâ 

Takvâ kelimesi, “vikâye” kökünden türetilmiş olup, sözlükte sakınmak, 

korunmak, itaat etmek, saygı göstermek ve dindar olmak gibi anlamlara gelir.709 Ayrıca, 

takvâ nefsi korkulan şeylerden koruma ve güven içine alma anlamına da gelmektedir. 

Kur’an’ı Kerim'de takvâ kelimesi on yedi yerde geçer.710 İslamî literatürde ise takvâ, 

Allah'ın emirlerine boyun eğmek, yasaklardan kaçmak ve azap gerektiren durum ve 

davranışlardan uzaklaşmak anlamlarında kullanılır. Bu nedenle peygamberler, kendi 

                                                           
708 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 637. 
709 İsfahânî, 1584; Uludağ “Takva” DİA, İstanbul 2010, XXXIX, 484-486. 
710 Uludağ “Takva” , XXXIX, 484-486. 



166 
 

 

ümmetlerine “Allah'tan ittikâ edin ve bana uyun”711 uyarılarda bulunmuşlardır. 

Dolayısıyla takvâ, kişinin helâl, mubah ve şüpheli konularda titizlikle davranmasını 

gerektiren bir anlayışı ifade eder.712 

Sîdî Muhtar'a göre takvâ halş, insanı dünyadan arındıran, ahirete yönlendiren ve 

Hakk'a ulaştıran bir vasıtadır. Bu süreçte önemli olan, ilimle donatılmış takvâ halinin 

varlığıdır. Çünkü ilim ehlinde bulunan takvâlık; kişiyi, haşyet, tefekkür ve mârifete 

götürmektedir.713 Nitekim, Hz. Resulullah da “İlim öğrenmeyen cahile yazıklar olsun, 

ilmiyle amel etmeyen âlime ise yetmiş defa yazıklar olsun”714 diyerek ilmin öğrenilip 

uygulanmasının önemine vurgu yapmıştır. Ayrıca, kıyamet gününde ilmiyle fayda 

görmeyen (ilmiyle amel etmeyen bidat ehli) âlimlerin en şiddetli azaba uğrayan insanlar 

olacağına dikkat çekmiştir. 715 İlmin bu denli önemli olmasıyla birlikte ilim ehlinin 

muttaki olması onun önemini daha da artırmıştır.716 

Sîdî Muhtar'a göre, ilimle birleştirilen takvâ hali; fiil, söz, yeme içme ve giyinme 

gibi temel ihtiyaçların karşılanmasında uygulandığı gibi, şüpheli ve hatta bazı helâl olan 

şeylerden de uzak durmayı gerektirir. O, bu uygulamaların sonucunda kalbin dünyevî 

arzulardan arındırıldığını ve ilahî tecellîlere hazır hale geldiğini ifade eder. 

Bu bağlamda, takvâ sahibi bireyler ilimle birlikte hayatlarını düzenler ve günlük 

yaşamlarındaki tüm faaliyetleri Allah'ın hoşnutluğunu gözeterek gerçekleştirirler. Aynı 

zamanda, şüpheli ve ihtiyatlı davranılması gereken durumları da göz önünde 

bulundurarak helâl ve temiz olanı tercih ederler. Bu tavır, kişinin mânevî olgunluğuna 

ve Allah'a yönelişine katkıda bulunur. 

Sîdî Muhtar, takvâyla ilgili bu tür davranışların kalbi dünyevî arzulardan 

arındırdığını ifade eder.717 Bu da demektir ki, kişi dünyevî hırslardan uzaklaşarak 

kalbini arınmış ve saf bir hale getirir. Bu durum, kişinin ilahî tecellîlere ve Allah'ın 

huzuruna daha hazır ve açık hale gelmesine yardımcı olur. 

                                                           
711 Uludağ “Takva” , XXXIX, 484-486  
712 Uludağ, Tasavvuf Terimle Sözülüğü, Kabalcı Yayıncılık, İstanbul 2012, 508; Mehmet Şirin Ayış, 

Tarikat Âdâbı, Rağbet Yayınları, İstanbul 2015, 297. 
713 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 218. 
714 Mecmau’z-Zevaid, I, 185. 
715 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 218. 
716 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 205. 
717 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 240; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-

telâid, 178. 



167 
 

 

Sîdî Muhtar, takvâlığın mahiyetiyle birlikte takvâlığı zedeleyen unsurlar üzerinde 

durmaktadır. Ona göre bu unsurlar arasında en önemli olanı, mideye alınan gıdalardır. 

Sîdî Muhtar, midenin mânevî yapısının alınan gıdaların helâl ve haram hakikatine göre 

mânevî hal aldiğini ifade eder. Helâl gıdaların tüketimiyle oluşan mânevî hâlin, başta 

kalb olmak üzere diğer organlara sirâyet edeceğini belirtir. Dolayısıyla, yiyeceklerin 

sadece haram, şüpheli ve bir kısım helâl gıdalardan uzak durulması değil, aynı zamanda 

nefsânî arzu ve isteklere göre tüketilmemesi gerektiğini de vurgular.718 

Ayrıca Sîdî Muhtar, mânevî kontrolün dışında beslenen midenin, nefsin 

çabalarına hizmet edeceğini ifade eder. Bu bağlamda, Allah'ın, “Siz dünya hayâtında, 

bütün hoş ve güzel şeylerinizi bitirdiniz, onlardan faydalandınız. İşte bugün alçaltıcı 

azap ile cezalandırılacaksınız”719 şeklindeki âyet-i kerîmesine atıfta bulunarak, dünyevî 

lezzetlerin aşırıya kaçmadan tüketilmesinin önemine değinir. Hz. Peygamber'in, dünya 

nimetlerinden aşırı doyumlu bir şekilde yemek yememesi ve helâlından tüketilenin 

hesabının haramdan tüketilenin azabı olacağına dair hadislerin önemine işaret eder.720 

Bu bağlamda, Hz. Peygamber’in, Hz. Ebubekir ve Hz. Ömer'e bir yemekten sonra 

nimetlerin hesabının sorulacağına dair ifadeleri ve dünya nimetlerinin ahirette 

sorgulanacağı üzerinde durması, ayrıca Hz. Peygamber'in doyurucu miktarda yemek 

yememesi ve dünya nimetlerinin sorgulanabileceğine dair uyarılar, takvâyı zedeleyen 

zararlı alışkanlıklardan kaçınmanın önemini vurgular.721 

Sîdî Muhtar, takvâya sahip olanların farklı derecelerinin bulunduğunu ifade eder. 

Ona göre, bu derecelerin en alt tabakasında şirkten sakınmak yer alırken, en üst 

tabakasında ise Hakk'a ittikâ etmek bulunmaktadır. Muttakilerin melekler, zahitler ve 

ârifler olmak üzere farklı sınıflardan oluştuğunu ve her sınıfın kendine özgü bir takvâ 

yaşantısı olduğunu belirtir. 

Sîdî Muhtar, meleklerin takvâsının, Allah'a karşı saygı ve korkuyla dolu olması 

olduğunu ifade eder. Nitekim bir âyet-i kerîmede, Cenab-ı Hakk, “Onlar, kendilerine 

hâkim olan Rablerinden korkarlar”722 şeklinde belirtilir. Zahitlerin takvâsı ise 

kalblerinin ürpererek Allah'a yönelmeleri ve O'na duydukları derin bir sevgi ve 

                                                           
718 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 182. 
719 Ahkâf, 46/20 
720 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 182. 
721 Müslim,  ? 
722 Nahl, 16/50. 



168 
 

 

merhamettir. Cenab-ı Hakk zahitler hakkında, “Ona uyanların kalblerine şefkat ve 

merhamet koyduk”723 ifadesiyle onların iç dünyasına vurgu yapar. Âriflerin Allah'a karşı 

takvâsı ise, tüm arzularıyla Hakk'ın rızâsına yönelmeleridir. Cenab-ı Hakk, ârifler için, 

“Rızâmızı umarak ve azabımızdan korkarak bize yalvarıyorlardı”724 şeklinde ifade 

eder.725 

Sîdî Muhtar, başka bir sınıflandırmasında ise, takvânın farklı özelliklere sahip 

kişiler üzerinde etkileri olduğunu ve farklı vasıflarla ortaya çıktığını belirtir. Bu 

sınıflandırmaya göre, takvâ; âşk ve muhabbet ehli olanlarda “hayâ”, vuslat ehli 

olanlarda “heybet”, şeriat ve hakikat ehli âlimlerde “haşyet” ve meczup olanlarda 

“illetli” yansımalarını gösterir.726 

Bu şekilde Sîdî Muhtar, takvâ kavramının farklı yönlerini ve bu kavramın farklı 

kişilere özgü niteliklerini açıklamak için çeşitli sınıflandırmalar yapar ve bu 

sınıflandırmaları âyetlerle destekler. Bu düşünceleriyle, takvâ yaşantısının zengin ve 

çeşitli bir yelpazeye sahip olduğunu ve farklı mânevî seviyelere hitap ettiğini ortaya 

koyar. 

Sîdî Muhtar, kendisinin nefsânî arzu ve isteklere karşı sürekli bir muhalefet içinde 

olduğunu belirtir. Kabile lideri ve siyasî konumu nedeniyle ziyaret ettiği kabileler ve 

liderler tarafından ikram edilen haram ve şüpheli yiyeceklerden uzak durduğunu ifade 

eder. İdû İshâk kabilesi içerisinde haksız kazançlar elde eden kişilerin bulunduğu bir 

ortamda, günlerce açlıkla mücadele etse de onların yiyecek ve içeceklerinden asla 

tatmadığını vurgular. Liderlerin ve kabilelerin kendisine gönderdikleri hediyeleri ise 

yetimler, yolda kalanlar ve fakirler arasında taksim ettiğini söyler.727 

Sîdî Muhtar'ın bu tavrı, takvâ anlayışını ve mânevî olgunluğunu yansıtan önemli 

bir örnektir. Nefsânî arzulara karşı direnme, helâl ve haram arasında hassasiyet 

gösterme, haksız kazançlardan kaçınma ve adil davranışlar sergileme gibi değerleriyle, 

kendisinin liderlik ve siyasi konumunun ötesinde bir ahlaki duruşa sahip olan bir sûfî 

olduğunu gösterir. 

                                                           
723 Hadîd, 11/27. 
724 Enbiyâ, 21/90. 
725 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 169. 
726 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 169. 
727 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 180. 



169 
 

 

Muhammed Halife, babasının takvâyla ilgili müridlerine bazı tavsiyelerde 

bulunduğunu ifade eder. Bu tavsiyelerde, babasının müridlerine, zâhirlerini imanla, 

bâtınlarını ise takvâ nûruyla aydınlatmalarını söylediğini belirtir. Takvâ nûruyla elde 

ettikleri sevgi ve muhabbetle dünyayı zindan gibi algılamalarını vurgular. 

Özellikle müridlerine, dünyanın çeşitli cazibelerle kendini süsleyebileceğini ancak 

takvâ sahipleri için keder ve hüznün dışında bir şey ifade etmediğini anlatır. O, Takvâ 

sahipleri için dünya maddiyeti ve makamları, zindanın duvarlarına çizilen resimlerden 

ibaret olduğunu söyler. Dünya, gizli kurnazlıklarla onların dikkatini çekmeye çalışsa da 

takvâ sahipleri, Allah'ın rızasını kazanmadan başka bir meşguliyet istemediklerini 

belirtir.728 

Ayrıca Muhammed Halife, babasının takvâ sahibi olanları hidâyet nûrunu 

kazanan, sağlam amellere sımsıkı sarılan ve kutsiyetin tecellîleriyle huzur ve mutluluk 

içinde yaşayan kimseler olarak tarif ettiğini belirtir. Bu şekilde takvâ yaşantısının 

kişilere içsel huzur ve mânevî gelişim sağladığını ifade eder.729 

2.1.3.2. Tevazu 

Sülûk ehlinin nefis terbiyesinde başarılı olmasının önemli şartlarından biri 

tevazudur. Tevazu, “vaz” kökünden türetilmiş olup, sözlükte boyun eğmek, kendi 

değerini küçümsemek, alçak gönüllülük, toplumun yükünü taşımak, mütevazı 

davranmak ve zilleti kabul etmek gibi anlamlara gelmektedir.730 Tevazunün zıddı olan 

kibir ise, Hz. Peygamber tarafından “Kalbinde hardal tanesi kadar kibir bulunan insan 

cennete giremez”731 şeklinde ifade edilmiştir. 

Sîdî Muhtar'a göre tevazu, kişinin diğer insanların her türlü eza ve cefasına 

katlanabilme yeteneğine sahip olmasının yanı sıra, bağışlayıcı ve hoşgörülü olmasıdır. 

Tevazu sahibi bir sâlik, cahillerin genellikle sergilediği kibirli tavırdan uzak durmalı ve 

âriflerin gösterdiği alçakgönüllülüğü elden bırakmamalıdır. Sîdî Muhtar, özellikle 

âlimlerin mütevazı olmasının önemli bir erdem olduğunu ifade eder. Bu konuda İmam 

                                                           
728 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 179. 
729 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 179. 
730 Çağrıcı “Tevazu” XXXX, 583-585; Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, Ta’rruf, 161. 
731 Müslim, Îmân, 39; Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-Sünen, Kahraman 

Neşriyat, İstanbul 2013, 16. 



170 
 

 

Şâfiî'nin, “İlim, mütevazı insanda kerâmettir; cahil ve kibirli insanda ise musibettir.”732 

Şeklindeki sözüne atıfta bulunur. 

Muhammed Halife, babasının öğrenci ve müridlerine sürekli olarak mütevazı 

olmaları konusunda uyarılarda bulunduğunu belirtir. Babasının öğrenci ve müridlerine 

yaptığı nasihatlerde, “Faydalı bir ilim talep edin, çünkü talep ettiğiniz ilim sizde 

mütevazılığı arttıracak, cehâlet özelliği olan kibri ve gösterişi ortadan kaldıracaktır” 

şeklinde ifadelerin sıkça vurgulandığını ifade eder.733 Sîdî Muhtar, bu tavsiyelerle 

öğrenci ve müridlerin, ilim yolunda yürüyen mütevazı ve erdemli kişiler olmalarını 

amaçlanmıştır. 

2.1.3.3. Tedbir 

Tedbir, sözlük anlamıyla düşünme, işin sonucunu göz önünde bulundurarak 

uygun davranma ve iyi yönetme anlamlarına gelmektedir.734 Tasavvuf ıstılahında ise, 

kulluğun gereği olan tevekkül ve teslimiyetin zıddı olan tedbir, bazen beyhude bir çaba 

olarak algılansa da tamamen terk edilmemesi gerekir. Hatta halk dilinde sıkça kullanılan 

“Tedbir geçimin yarısıdır.” deyimi, insanın geçimini sağlamak ve ibadetlerini yerine 

getirmek için aldığı önlemlerin ve girişimlerin önemini vurgulamaktadır. Ancak sadece 

Allah'ın takdir hükmünü unutarak tedbirin gücüne sırf bağlı kalınmamalı, Allah'a 

teslimiyet ve güven içinde hareket edilmelidir.735 

Sîdî Muhtar, her soyutlanmanın övgüye layık olmadığı gibi her tedbirin de 

yermeyi gerektirmediğini ifade eder. Yapılması ve terk edilmesi nedeniyle tedbirin iki 

kısma yarıldığını belirtir. 

Sîdî Muhtar'a göre, ibadetlerde gösteriş yapmak, gaflet içinde bulunmak ve 

nefsânî arzuları tatmin etmek için alınan tedbirlerin terk edilmesi gereken tedbirler 

olduğunu belirtir. Bu tür tedbirlerin kişiye ya azap ya da Allah'ın veçhini kapatan bir 

perde olarak geri döndüğünü ifade eder. Akl-ı selim sahibi olan kişinin, Rabb’ine 

ulaşmayı sağlamayan ve O'nun sevgisini kazandırmayan hiçbir tedbire yönelmeyeceğini 

                                                           
732 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 180. 
733 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 180. 
734 Fahrettin Atar, “Tedbir” DİA, İstanbul 2011, XXXX, 258-259. 
735 İbn Atâullah el-İskenderî, Ebü’l-Abbâs Tâcüddîn Ahmed b. Muhammed b. Abdilkerîm b.  Atâullah el-

İskenderî, Tasavvuf Hikmetleri, Hikem’ül Atâiyye, el-muhkem fi şerhi’l-hikem, şerh: Ahmed Mahir,  

Kurtuba Kitab, İstanbul 2016, 26-27. 



171 
 

 

belirtir. Bu nedenle gerçek takvâ sahibi olan kişi, sadece Allah'ın rızasını kazanacak 

şekilde tedbir alır ve nefsânî arzulardan uzak durur. 

Sîdî Muhtar, yapılması câiz olan tedbirleri övgüye layık ve Allah'a yaklaştıran 

tedbirler olarak nitelendirir. Bu tedbirler arasında insanların hak ve hukukuna saygı 

göstermek, sözünde durmak, içten ve samimi bir tövbe ile günahlardan uzaklaşmak, 

nefsin arzu ve isteklerine karşı mücadele etmek, şeytanın vesveselerine karşı direnmek 

gibi tedbirler yer almaktadır. Hz. Resulullah'ın “Bir saat tefekkür bir sene ibadetten 

daha hayırlıdır”736 sözüyle de vurgulanan tefekkürün, Allah'ın azametini düşünerek 

O'na ulaşmanın yollarını arayarak tedbir almak olduğu ve bu tedbirin bir senelik nafile 

ibadetten daha faziletli olduğu belirtilir. Dolayısıyla, caiz olan tedbirlerin, kişinin 

mânevî gelişimine katkı sağladığını ve Allah'a yaklaşma yolunda önemli adımlar 

olduğunu vurgular.737 

Sîdî Muhtar, başka bir taksimatında ise tedbiri dünya için alınan tedbir ve ahiret 

için alınan tedbir olarak iki kısma ayırmaktadır: 

Dünya için alınan tedbir: Bu kategoride yer alan tedbirler, dünyevî çıkarları ve 

beklentileri ön planda tutan çabaları içerir. Gurur, kibir ve gösteriş amacı güden 

faaliyetler bu tedbirin temel unsurlarıdır. Bu tür tedbirlerin beraberinde gaflet ve 

aldanmayı getiren musibetleri de beraberinde taşıdığını vurgular. Sîdî Muhtar, bu 

musibetlerin tedbir sahibini beyhude arzu ve isteklerle meşgul ederek gerçek hedeften 

saptırmaya yönelik tuzaklar olduğunu belirtir. Bu şekildeki tedbirlerin, karanlık ve 

dünyevî çıkarlar için harcanan çaba ve gayretten öteye geçmeyen tedbirler olduğunu 

belirtir. 

Ahiret için alınan tedbir: Bu kategoride ise dünya hayatında ticaret ve 

kazanımlar yoluyla helâlinden elde edilen dünyavî kazanımlar yer alır. Sîdî Muhtar, bu 

kazanımların helâlinden elde edilmesi için gösterilen titizliğin aynısının harcamalar için 

de gösterilmesi gerektiğini ifade eder. Özellikle Allah'ın rızâsını gözeterek, yoksul ve 

fakirlere infak etmenin önemini vurgular. Tevazu ehlinin bu tür tedbirlerde dikkatli 

olmaları gerektiğini, insanların taltif ve teveccühlerinin verdiği zararlardan uzak 

durmalarını söyler. Asıl amacın mal ve mülk biriktirmek olmadığını, sadece elde 

                                                           
736 Suyutî, Suyûtî, Ebü’l-Fazl Celâledîn Abdurahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-udayrî es- Süyutî, el-

Câmiu’s-Sağir, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2006. 1, 24. Camiu’s-Sağir, II, 127; Aclûnî, 310. 
737 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 340. 



172 
 

 

olanların ahirete yönelik harcanması gerektiğini belirtir. Bu şekildeki tedbirlerin, ahirete 

yönelik bir hazırlık ve Allah'a yaklaşma adımları olduğunu ifade eder.738 

2.1.3.4. İhlas 

Ahlâkın önemli hasletlerinden biri olan ihlâs, sözlükte “kurtulmak, saflaşmak, 

arınmak” anlamındaki halâs/hulûs kökünden türetilmiş olup “bir şeyi içine karışan 

başka şeylerden arındırıp, temizlemek ve saflaştırmak” şeklinde ifade edilmektedir.739 

Tasavvuf ıstılahında ise ihlâs, kalbin kötü duygu, bâtıl inanç, riya ve şirklerden 

arındırılıp, her hal ve durumda Hakk'ın rızasının gözetildiği bir hal ve durumdur. 

Arındırılmış kalbin sadece Allah'a güvenip O'na yönelerek, O'ndan yardım istemesi ve 

O'na kulluk etmesidir. İhlâs, kişinin tüm amel ve niyetlerini Allah'a has kılarak, nefsinin 

egosundan uzaklaşıp, Allah'ın rızâsını esas alan bir yaşam biçimidir.740 

Sîdî Muhtar, kulun tüm davranış ve ibadetlerini kibir, gösteriş ve riyadan 

arındırarak, yalnızca Allah'ın rızâsını kazanmak amacıyla gerçekleştirmesi gereken 

önemli bir haslet olduğunu ifade eder. Bu durumda, kişi içtenlikle ve samimiyetle 

Allah'a yönelmeli ve kalbini Allah'ın rızâsını kazanmaya engel olacak şeylerden 

arındırması gerktiğini söyler. Sîdî Muhtar'a göre bu tutum ve düşünceyle 

gerçekleştirilen ihlâs, kişiyi mânevî olarak zevk makamına yükseltir ve ibadet ve 

davranışların tadına varmasını sağlar. 

Sîdî Muhtar, kibir, gösteriş ve riyadan arınarak yapılan bu davranışlar, kişinin 

nefsine karşı verdiği mücadeleyle birlikte Allah'ın hoşnutluğunu da kazanacağını 

vurgular. Ayrıca ihlâslı bir kulun, kendi çıkar ve egosunu bir kenara bırakarak sadece 

Allah'ın rızâsını gözetip ve O'na yöneleceğini belirtir. Böylece kalb, nefsi arzulardan, 

dünyevî hırslardan ve şöhret arayışlarından arınarak mânevî yükselişe geçeceğini 

söyler.741 

Sîdî Muhtar'ın açıklamalarına göre ihlâs, kulun Allah'a yönelişinin samimi, içten 

ve bütünüyle olması anlamına gelir. Kibir, gösteriş ve riyadan uzaklaşarak yapılan bu 

ihlâslı davranışlar, kişinin mânevî yolculuğunda ilerlemesine, Allah'a yaklaşmasına ve 

                                                           
738 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 340-341. 
739 Ateş, “İhlas” İstanbul 2000, XXI, 535-537. 
740 Tek, 168; Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, Ta’rruf, 164; Yılmaz, 169; Uludağ, Tasavvuf İlmine 

Dair Kuşeyrî Risâlesi, 289. 
741 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 638. 



173 
 

 

ruhânî gelişimine katkı sağlar. Bu nedenle, Sîdî Muhtar ihlâsın önemini vurgulayarak 

kulun bu hasleti geliştirmesi gerektiğini ifade eder. 

2.1.3.5. Bekkâî/Ağlayan 

Bekkâîn, “çokça ağlayan” anlamına gelen “el-bekkâ'“ kelimesinden türetilmiştir. 

Bu isim, ilk olarak binek ve maddi imkânları olmadığı için Tebük gazvesine 

katılamayan ve üzüntülerinden dolayı gözyaşı döken yedi sahâbe için kullanılmıştır.742 

Cenab-ı Hakk, o sahâbelerle ilgili, “Onların yaşamış oldukları üzüntü sebebiyle 

döktükleri gözyaşı ve seferden geri kalmaları nedeniyle herhangi bir sorumluluklarının 

olmadığını”743 buyurmuştur. 

Sahâbe döneminden sonra bekkâî isimi, tâbiînden ağlamalarıyla meşhur olan, 

Küfeli Dırâr b. Mürre, Abdülmelik b. Ebcer, Muhammed b. Sûkar ve Mutarrıf b. Tarîf 

gibi kişiler için kullanılmıştır. Tasavvuf literatüründe ise günah endişesi, âhiret korkusu 

ve Allah'a ulaşmak arzusunun doğurduğu hüzün nedeniyle gözyaşı döken âbid kişi ve 

zümreler için kullanılan bir terim haline gelmiştir.744 

Sîdî Muhtar, insanlar arasında ilahî muhabbet ve uhrevî düşünceler nedeniyle 

gözyaşı dökenlerin, enbiya ve asfiya sıfatlarıyla vasıflandırıldığını ifade eder. Ona göre, 

kişiyi bu vasfa ulaştıran etken, aşırı arzu ve iştiyaktan dolayı kalbinin merhameti ve 

gözlerinin yaşıdır. Bu özellikten yoksun olanların kalbleri kasvet perdeleriyle kaplanmış 

ve gözleri sırr-ı sübhandan yoksun kalmıştır. Sîdî Muhtar'a göre, bu düşüncelerle 

ağlamak mü'min için her durumda vazgeçilmez bir özellik olmalıdır.745 

Sîdî Muhtar, mü'minlerin döktükleri gözyaşları “havf”, “haşyet”, “heybet”, 

“hayâ”, “pişmanlık”, “muhabbet” ve “kurb” gözyaşları olarak yedi kısma ayrıldığını 

ifade eder. 

Sîdî Muhtar'a göre, “havf gözyaşı” kişinin günah ve mâsîyete düştükten sonra 

tövbe ederek pişmanlık duyarak ağlamasıdır. Bu tür ağlamalar, müridin günahlardan 

                                                           
742 İsmail Lütfi Çakan, “Bekkâîn”, DİA, İstanbul 1992, V, 363-364. 
743 Tevbe 92. 
744 Uludağ, “Bekkâîn”, DİA, İstanbul 1992. V, 364.  
745 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 227. 



174 
 

 

kaçış ve yaptıklarından dolayı içsel bir hüzün duyarak Allah'a sığınma arzusunu 

yansıtır. Ömer b. Abdülaziz'in yaşadığı bir olay, bu ruhsal deneyimi vurgulamaktadır.746 

Ömer b. Abdülaziz bir gün ağlarken eşinin niçin ağladığı sorusuna: “Allah'ın 

huzurundaki bir kısım insanların cennetlik, bir kısım insanların cehennemlik olma 

hallerini düşünüp Allah'ın benimle ilgili nasıl bir muamele yapacağı korku nedeniyle 

ağlamaktayım” cevabını verir. 

Bu cevap, Ömer b. Abdülaziz'in Allah'ın huzurunda hesap verme düşüncesinden 

dolayı duyduğu endişe ve korkuyu ifade eder. Cennetlik ve cehennemlik hallerin 

belirlenmesine dair kaygısı, kendisini ve amellerini gözden geçirmesine ve tövbe 

etmesine sebep olmaktadır. Bu olay, Ömer b. Abdülaziz'in ruhsal deneyimini 

yansıtarak, kişinin Allah'a olan saygı, itaat ve korkusunu gösteren önemli bir içsel 

durumu temsil etmektedir.747 

Sîdî Muhtar'a göre, “haşyet gözyaşı” temkin ehlinin döktüğü gözyaşıdır. Bu tür 

gözyaşları, kişinin huzur, sekine ve teslimiyet içinde, sessiz ve feryatsız olarak iç 

âleminde dilediği zaman döktüğü gözyaşlarıdır.748 Genellikle, Allah'ın nimetleri ve 

sonsuz kudreti üzerine tefekkür ettikten sonra ortaya çıkar. Bu aşamada, Allah'ın yüce 

hükümranlığı ve engin lütfu karşısında kişi kendini küçük ve hor görerek gözyaşlarına 

engel olamaz. 

Sîdî Muhtar'a göre, haşyet gözyaşı döken kişinin gözyaşları, muhârebe 

meydanında kan döken şehidin kanı gibi sahibi ile cehennem arasında bir perde görevi 

görür. Bu gözyaşları, kişiyi Allah'a olan saygı ve derin bağlılıkla dolu bir iç huzur ve 

teslimiyet duygusu içine sokar. Bu gözyaşı, kişinin Allah'a karşı derin bir bağlılığını 

yansıtır.749 

Sîdî Muhtar'a göre, “heybet gözyaşı,” temkin ehli içinde ârif olanların Allah'ın 

azamet ve celâlini tefekkür ederek döktükleri gözyaşıdır. Bu tür gözyaşları, azaptan 

korkarak veya sevap umarak dökülen gözyaşları değildir. Bilakis, bu gözyaşları, 

Allah'ın büyüklüğü karşısında insanın içinde hissettiği derin saygı ve hayranlıkla 

dökülen gözyaşlarıdır. Bu konuya dair Cenab-ı Hakk, “Mü'minler ancak o kimselerdir 

                                                           
746 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 583. 
747 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 227. 
748 Sîdî Muhtar, et-Tezyîlu’l-celil el-‘Âdimu’l-mesîl, 42. 
749 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 227. 



175 
 

 

ki Allah anıldığı zaman kalbleri ürperir. O'nun âyetleri kendilerine okunduğu zaman 

(bu) onların imanlarını artırır. Onlar sadece Rablerine tevekkül ederler”750 buyurur. 

Sîdî Muhtar, bu âyetin heybet gözyaşları döken mü'minlerden bahsettiğini belirtir.751 

Sîdî Muhtar, heybet gözyaşlarının mümin için elde edebileceği en yüksek hedef 

olduğunu ifade eder. Örneğin, Rabia el-Adeviyye, “Ben O’na cenneti umarak veya 

cehennemden korkarak ibadet etmiyorum. Ben O’na olan şevk ve muhabbetimden 

dolayı ibadet ediyorum” diyerek nihaî hedefini belirlemiştir. Bu da gösterir ki, heybet 

gözyaşları, yalnızca korku ve umutla ibadet etmekten öte, Allah'a olan sevgi, muhabbet 

ve bağlılıkla dolu nihaî hedefin arzusudur.752 

Sîdî Muhtar'a göre, “hayâ gözyaşı” murakabe makamında bulunanların 

mütevazılık ve alçakgönüllülükleri nedeniyle nefislerini küçümseme ve bu makama 

layık görülülmeleri nedeniyle döktükleri mutluluk gözyaşlarıdır. Bu tür gözyaşları, 

kişinin içsel deneyimlerinin bir sonucu olarak ortaya çıkar ve müridin Rabb’inin rızâsını 

kazanma arzusu ve O'na ulaşmak için gösterdiği aşırı çabadan sonra meydana gelir.753 

Kur'an'da belirtildiği gibi, “Rablerine dönecekler için verdiklerini kalbleri 

ürpererek verenler”754 şeklinde ifade edilir. Bu âyette anlatılan gözyaşları, Sîdî 

Muhtar'ın “hayâ gözyaşı” olarak tanımladığı türdendir. Bu gözyaşları, insanın içten 

gelen bir mutluluk ve huzur hissiyle, Rabb’inin rızâsını kazanmak için duyduğu kaygıyı 

ifade eder. 

Sîdî Muhtar, başka bir tarifinde ise, müridin Allah'ın rızâsını kazanmak için 

duyduğu kaygı ve O'na ulaşmak için sarf ettiği yoğun çabanın sonucunda döktüğü 

gözyaşının “hayâ gözyaşı” olduğunu ifade eder. Bu gözyaşları, kişinin Rabb’inin 

hoşnutluğunu arzularken, kendi eksiklik ve kusurlarını fark etmesi ve Rabb’inin 

huzuruna tevazu içinde çıkma isteğini yansıttığını belirtir.755 

Sîdî Muhtar'a göre, “pişmanlık gözyaşı,” kişinin günaha düştükten sonra 

içerisinde kaygı, korku, alçak gönüllülük ve mahzuniyet duygularıyla birlikte şevk ile 

döktüğü gözyaşlarıdır. Bu gözyaşları, kişinin günahlarından pişmanlık duyan ve tövbe 

                                                           
750 Enfâl, 8/2. 
751 Sîdî Muhtar, el-Cüratü’s-şâfîyye ve’n-Nasîhetü’l-kâfiye, 34. 
752 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 228. 
753 Sîdî Muhtar, Cezvetu’l-envâr, 34. ( mahdut) 
754 Mü’minun, 23/60.  
755 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 228. 



176 
 

 

sahibi olan tefekkür ehlinin gözyaşı olarak tarif edilir. Ayet-ı kerimede, “Hiç kimse, 

yapmakta olduklarına karşılık olarak, onlar için saklanan göz aydınlıklarını bilemez”756 

Şeklinde buyrulmuştur. 

Sîdî Muhtar'a göre, pişmanlık gözyaşları ve havf gözyaşları aynı cinste olan 

gözyaşlarıdır. Çünkü bu iki guruba mensup olan insanların ortak noktası, Allah'ın 

kudretini düşünerek O'na karşı işlemiş oldukları günahlardan pişmanlık duymaları ve bu 

nedenle gözyaşı dökmeleridir. Her ikisi de içten gelen bir kaygı ve korku hissiyle, 

geçmişteki hatalardan dolayı Allah'a yönelir ve içten gelen bir pişmanlıkla tövbe 

ederler.757 

Sîdî Muhtar'a göre, “muhabbet gözyaşı” ilahî cemâlin tecellîleri karşısında 

dökülen gözyaşlarıdır. Bu tür gözyaşları, sadece Allah'ın hükümlerine rızâ gösterenlerin 

sahip olabileceği gözyaşlarıdır. Çünkü bu gözyaşları, aşırı şevk ve muhabbetin bir 

tezahürü olarak meydana gelir.758 

Sîdî Muhtar, ehli hak olan müridin Allah'ın mârifeti hakkında bilgi sahibi oldukça 

şevk ve hasretinin güçlendiğini, muhabbetinin kemâle ulaştığını ve kalbinin Allah'ın 

hükümleriyle bütünleşerek O'nun emrine müptela olduğunu ifade eder. Çünkü kulun 

Allah'a olan muhabbeti, O'nun emrine uyma ve hükümlerine rızâ gösterme gerekliliğini 

beraberinde getirir. 

Ayrıca Sîdî Muhtar, muhabbet gözyaşlarının, kişinin Allah'a olan sonsuz sevgi ve 

bağlılığının bir neticesi olduğunu söyler. Allah'ın ilahî cemâlini tecellî ettiği anlarda, 

mürid içten gelen bir coşku ve muhabbetle dolup taşar ve bu duyguları gözyaşlarıyla 

ifade ettiğini belirtir.759 

Sîdî Muhtar'a göre, “kurb gözyaşları,” kişinin geçmişte yaptığı hatalardan tövbe 

edip Allah'a yönelerek kendisini kurbiyet makamına yaklaştıracak işlerle meşgul ederek 

döktüğü gözyaşlarıdır. Bu gözyaşlarının amacı, hakikat ehlinin ahlâkıyla ahlâklanarak 

ahiret kurtuluşuna ulaşmaktır. Kişi, arzuladığı bu hedefe ulaşmak için içten gelen bir 

coşku ve arzuyla göz pınarlarını kuruyacakmışçasına gözyaşları döker. 

                                                           
756 Secde 32/17. 
757 Sîdî Muhtar, el-Cüratü’s-şâfîyye ve’n-Nasîhetü’l-kâfiye, 36; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-

meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 228. 
758 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 229. 
759 Sîdî Muhtar, Cezvetu’l-envâr, 54. 



177 
 

 

Sîdî Muhtar'a göre, kurb gözyaşları, denizlerin deryası, Beytülma‘mûrun sırrı, 

incecik perdelerin nûru, insan varlığının özü, şeriat ilminin resmi, hakikat ilminin hissi 

ve o ilahî kurbiyetin (yakınlaşmanın) kaynağıdır. Bu gözyaşları, kişinin Allah'a olan 

yakınlaşma ve O'na olan sevgi ve bağlılığının bir ifadesidir.760 

Sîdî Muhtar, gözyaşı döken kulun, yaratıcı tarafından lütfedilen nimetlerin ne 

kadar çok ve sonsuz olduğunu, kendi yaptığı amel ve çabaların da ne kadar az ve küçük 

olduğunu göstermek için gözyaşı dökerek kurbiyetin gerçekleşmesini arzuladığını ifade 

eder.761 Kur'an'da, “Rabb’ine secde et ve O’na yaklaş!”762 buyurulur. 

2.1.3.6. Havâtır 

İnsanın kalbine ilkâ edilen havâtırlar, sözlükte “içine doğmak, hatırlamak ve akla 

gelmek” anlamına gelen “hâtır” kelimesinin çoğuludur. Tasavvuf ıstılahında ise kalbe 

gelen hitap veya hitap anlamına gelen şeylerdir. Havâtırlar bazen Hakk Taâlâ tarafından 

gelen “hâtır-ı hak”, bazen melekler tarafından gelen “ilhamlar”, bazen de nefis 

tarafından gelen “hevâcis” ve şeytan tarafından gelen “visvâs” (vesvese) lardir. Nefis 

tarafından gelen bu tür havâtırların çoğu insanları kibir, hevâ, heves ve böbürlenmeye 

yönlendirir. Şeytan tarafından gelenler ise kişiyi hile, kurnazlık ve işgüzarlığa 

götürür.763 

Sîdî Muhtar, Rabbânî zevkten sonra kalbe çeşitli nefsânî havâtırların geldiğini 

ifade eder. Havâtırların genellikle karmaşık ve kaygan hallerde olduğunu belirtir ve 

bunları ayırt etmenin ve kaynağını tespit etmenin zor olduğunu vurgular. Ona göre, 

insan için en iyi tedavi, Allah'a tevekkül etmek ve O'na sığınmak, O'na teslim olmaktır. 

Ancak teslim olduktan sonra da nefis ve şeytana karşı mücadeleyi bırakmamalı, onlarla 

cihad etmeye devam etmelidir. 

Nefis ile cihad, nefsin kötülüklerine karşı uyanık olmak ve nefs-i emmâreyi 

yenmeye çalışmaktır. Şeytana karşı cihad ise ibadet ve zikre devam etmekle birlikte, 

onun yozlaştırıcı, aldatıcı ve karmaşık fısıltılarına karşı uyanık ve tedbirli olmaktır.764 

                                                           
760 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 583. 
761 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 229. 
762 Alak, 96/19. 
763 Uludağ, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risâlesi, 177-178. 
764 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 341. 



178 
 

 

Sîdî Muhtar, “Kasidetü’l-feyziyye” adlı eserinde, kişinin ilahî varidatların 

tecellîleri neticesinde yaşadığı zevk halini şu mısralarıyla açıklamaya çalışmıştır: 

 مُتذََللا متلذذا مُتعَزَِما   بالوَصْل فيِ غَبشَِ الديَاجَيِ ساهَِدِ 

 765متمرعا    في حضرة القدس العلا بمرَاصدمُتضَوعا متنوعا 

Zelil olarak, lezzet alarak şereflenmek       Günün karanlığına vasıl olmaktır. 

Kuddusul Âla’nın gözetim ve huzurunda    Bol çeşitli güzel kokular saçılarak 

Sîdî Muhtar, “مُتذَلَلا” kelimesiyle, Allah'tan gelen varidatlar karşısında kişinin 

zelilliğini dile getirmeye çalışmıştır. Ayrıca kişinin zilillik içerisinde müptela olduğu 

zevklerle dünyanın anlamsız ve aldatıcı karanlığına vakIf olacağını belirtir. 

Sîdî Muhtar, ikinci mısrada ise “ متمرعا متنوعا مُتضَوعا ” kelimeleriyle çeşitli gidip 

gelen varidat tecellîlerinin güzel esinti ve kokuların saçılmasını anlatmaya çalışmıştır. 

Bu hal içerisinde bulunan salîkin, yüce yaratıcının huzurundaki yakınlığına göre 

tecellîleri müşâhede etme halini dile getirmiştir. 

2.1.3.7. Huşû 

Allah'ın huzurunda olma bilinciyle boyun eğim ve tevazunun belirtisi olan huşû, 

sözlükte; “kolaylık, alçak gönüllülük, sakin ve sessiz durmak, yumuşaklık ve Hakk'a 

boyun eğmek” manâlarına gelir. Tasavvuf literatüründe ise huşû, kulun her an Hakk'ın 

huzurunda olduğunu düşünerek Allah'a karşı son derece saygılı ve içten bir şekilde 

davranmasıdır.766 

Sîdî Muhtar'a göre huşûnun hakikati, etkileyici bir şaşkınlık hali yaşamadan 

heybetin hissedilmesidir. O, yaşanan bu hali, ilahî tecellîlere karşı kalbin erimesi ve 

içine çekilmesi olarak ifade eder. Aynı şekilde, huşû, Allah'ın heybetinin öncüsü olarak 

da kabul edilir. Zira Allah (c.c), “Allah'tan korkun ve Onun (azabından) korunun”767 

buyurarak huşûnun önemine dikkat çeker. 

                                                           
765 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
766 Memet Şener, “Huşû”, DİA, İstanbul 1998, XVIII, 422-423. 
767 Nûr, 24/52. 



179 
 

 

Sîdî Muhtar, huşûnun diğer bir tarifini ise, ansızın ilahî bir gerçekliğin izhâr 

edilme esnasında kalbe gelen ürperti olduğunu söyler. Bu ürperme, kötülüklerden 

kaçınma ve aldatıcı dünyadan yüz çevirerek Allah'tan korkma halini yansıtmaktadır. Bu 

bağlamda, âyet-i kerîmede Cenab-ı Hakk, “Allah'tan başkasından korkmayın”768 

şeklinde buyurarak temkin ve imanın selâmeti için kişinin sadece Allah'tan korkması 

gerektiğini vurgular. 

Sîdî Muhtar, diğer bir âyet-i kerîmede ise Cenab-ı Hakk'ın, “Eğer iman etmiş 

kimseler iseniz, onlardan korkmayın, benden korkun”769 şeklinde buyurarak, huşûyu 

gerektiren korkunun yalnızca Allah'a has olduğunu belirtir.770 Bu da huşûnun Allah'a 

karşı duyulan saygının ve korkunun özel bir ifadesi olduğunu gösterir. 

2.1.3.8. Yakîn 

Sözlükte “sükûnete kavuşmak, durulmak, sabit olmak” anlamını taşıyan “yakn” 

kökünden türeyen “yakîn”, sabit ve kesin inanışı, doğruluğundan şüphe olmayan, katî, 

ilahî nûr ve bilgi olarak tarif edilmektedir.771 Tasavvuf ıstılahında farklı tasnif ve 

isimlendirmeleri bulunan “yakîn”, kalbe zuhûr eden bir ilim olarak bilinir. Naklî ve aklî 

delillerle elde edilen bu ilime: âlimler nezdindeki bilgi mertebesine “ilme'l-yakîn”, 

eşyanın âlemdeki hakikatına vakıf olan sûfîler nezdindeki bilgi mertebesine “ayne'l-

yakîn”, müşâhede ve mükâşefeye mazhar olan ârifler nezdindeki bilgi mertebesine ise 

“hakke'l-yakîn” adı verilmektedır.772 

Sîdî Muhtar'a göre, yakîn, şüphelerin atılması ve tereddütlerin kalkması anlamına 

gelir. Aynı zamanda hakikatine mükâşefe ve doğruluğuna müşâhedeyle ulaşılan bir bilgi 

mertebesidir. Bu mertebenin içerisinde kesinlik ve eminlik barındıran bilgiler sayesinde 

kişi korkulardan emin olur ve lütuflarda sebat ederek nefsin kaygı ve heveslerinden 

kurtulabilir. Bu şekilde arınan kalb, ilahî tecellîlerin zuhuruyla birleşir.773 

                                                           
768 Tevbe, 9/18. 
769 Âl-i İmrân,3/175. 
770 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 170. 
771 Osman Demir, “Yakin” DİA, İstanbul 2013, XXXXIII, 271-273. 
772 İz, 158; Tek, 191; Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, Ta’rruf, 161; Yılmaz, 221-222; Uludağ, 

Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risâlesi, 179. 
773 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 637. 



180 
 

 

Sîdî Muhtar, başka bir ifadeyle, yakîn ilminin her aşamasının imanın kalbe 

yerleşmesine yol açtığını belirtir. Yerleşen iman nuru, kalbte var olan şüpheleri 

dağıtarak yok eder. Bu şüphelerin yerini değişmeyen, sabit ve bozulmayan bir bilgi alır 

ve kalbte yerini sağlamlaştırır. Sîdî Muhtar, kalbte zuhur eden bu ilmin, kişide 

mükemmellik ve teslimiyet oluşturduğunu ifade eder.774 

2.2. NAZARÎ ESÂSLAR İLGİLİ GÖRÜŞLERİ 

Tasavvufun nazarî esasları, mânevî yolda ilerlemek isteyen bireylerin içsel keşif, 

ruhsal olgunluk ve Allah'a yakınlık arayışlarına rehberlik eder. Bu esaslar, farklı 

tarîkatlar içinde çeşitli vurgularla uygulanabilir, ancak temelde mânevî derinliği ve içsel 

dönüşümü amaçlarlar. 

2.2.1. Şeriat, Hakîkat ve Gayb 

Sîdî Muhtar, ilimlerin üç farklı kısma ayrıldığını ifade eder. Bu düşüncesinin 

temel dayanağının Hz. Resûlullah'ın şu hadisi olduğunu söyler: “Allah bana üç ilim 

vahyetti.” şeklindeki hadisinden bahseder. O, Hz. Resulullah'a ait olan ilimlerin üç çeşit 

olduğunu şu şekilde açıklar: 

Şeriat ilmi: Avam ve havassları kapsayan ve zâhirî bilgileri içeren ilimdir. Dinî 

hükümler ve zâhirdeki dinî kuralları ifade etmesi nedeniyle avam ve havass olan 

herkesin anlayabileceği ve uygulayabileceği dinî bilgileri kapsar. 

Hakikat ilmi: Bu ilim sadece havaslara özgüdür ve bâtınî bilgileri içerir. Hakikat 

ilmi, zâhirî bilgilerin ötesindeki derin ve içsel bilgileri ifade eder. Havas olanlar 

tarafından anlaşılabilen, daha derin ve gizli bilgileri kapsar. 

Gayb ilmi: Bu ilim, sadece enbiya ve evliyâya özgü olan ve diğerlerine 

açıklanmayan ilimdir. Gayb ilmi, geleceği, gizli gerçekleri ve Allah'a mahsus olan 

sırları kapsar. Bu ilim, sadece peygamberler ve evliyâlar tarafından anlaşılabilir ve diğer 

insanlara açıklanmaz.775 

                                                           
774 Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürîd dûne’l-merîd, 638. 
775 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-nefîhetü’l-kâfiye, 129. 



181 
 

 

Ayrıca Sîdî Muhtar, şeriat ilmini kelime ve sözcüklerle telaffuz edilen ve ilahî 

yasalardan oluşan bir ilim olarak tanımlar. Bu ilimin, Allah'ın mahlûkat üzerindeki emir 

ve kudretini deliller ile yansıtan ve dilden dile nakledilebilen bir ilim olduğunu belirtir. 

Hakikat ilmini ise kalbe münhasır olan ve kalbin hakikate ulaşmasıyla gerçekleşen bir 

ilim olarak ifade eder. Yani hakikat ilminin, kalb yoluyla Allah'a ulaşma ve O'na ittikâ 

ve huşû duyarak O'na yaklaşma yollarını gösterdiğini söyler. 

Sîdî Muhtar'a göre, şeriat ilmi ile hakikat ilmi arasındaki farkı şöyle değerlendirir: 

“Şeriat ilmi, yazı ve defterler üzerinde kural ve kaidelerle ifade edilirken, hakikat ilmi 

sır ve kalb derinliklerine nakşedilir. Şeriat ilmi, dünya mahlûkatının bilgisi ve geniş 

kesimlere hitap ederken, hakikat ilmi, melekler ve nebiler dâhil başkaları aracılığıyla 

nakledilemeyen, özel ve derin bir ilimdir. 

Sîdî Muhtar, bu tanımlarla şeriat ilmi ile hakikat ilminin mâhiyetini ve birbirinden 

ayrılan belirgin özelliklerini ortaya koymaya çalışmıştır.776 Ayrıca Hz. Resûlullah'ın 

ifadesiyle, faziletin sadece ritüellerde değil, kalbte karar kılan ve hakikate yönelen 

kişilerde olduğunu vurgulamıştır.777 Bu nedenle hakikat ilmi, derin içsel arayışlarla elde 

edilen ve mâvnevî bir aydınlıkla nitelenen özel bir bilgi olarak öne çıkmaktadır. 

Sîdî Muhtar, şeriat ilmi ile hakikat ilminin somut bir örneğini Hz. Mûsâ ile Hz. 

Hızır arasında yaşanan garip olaylar üzerinden değerlendirir. Ona göre, Hz. Hızır'ın 

sahip olduğu ilim kalbe has kılınan hakikat ilmidir. Bu ilim derin içsel bilgi ve 

hikmetleri içerirken, Hz. Mûsâ'nın sahip olduğu ilim lisana münhasır kılınan şeriat 

ilimidir. Bu ilim ise dini hüküm ve emirleri içerir. Bu nedenle, Hz. Mûsâ ile Hz. Hızır'ın 

birlikte çıktıkları yolculukta yaşanan garip olaylara karşı Hz. Mûsâ'nın itirazlarının 

gerçekleştiğini belirtir. 

Örneğin, seyahatleri sırasında gemi sahiplerinin kendilerine olumlu bir tavır 

sergilediği bir durumda, Hz. Hızır'ın gemiye zarar vermesi, masum bir çocuğun Hz. 

Hızır tarafından öldürülmesi ve çökmekte olan bir duvarın Hz. Hızır tarafından tamir 

edilmesi gibi olaylar, Hz. Mûsâ'nın şeriat ilminin prensiplerine uygun olarak itiraz 

etmesine sebep olmuştur. Ancak bu olaylar, Hz. Hızır'ın hakikat ilminin sırlarına ve 

hikmetine vâkıf olması sebebiyle gerçekleşmiştir. 

                                                           
776 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-nefîhetü’l-kâfiye, 176-177. 
777 Aclûnî, Keşfu’l-hafâ ve müzîlü‟l-ilbas, 970; Kelâbâzî, 41. 



182 
 

 

Sîdî Muhtar, Hz. Mûsâ'nın bu tür olaylara karşı çıkmasının risâlet görevini yapma 

ve şeriatın belirlediği sınırları aşmama sorumluluğundan kaynaklandığını belirtir. 

Cenab-ı Hakk'ın, “Bunlar Allah’ın belirlediği sınırlardır, sakın bu sınırları aşmayın”778 

şeklinde buyurması, şeriatın emir ve sınırlarına uyma gerekliliğini vurgular. Hz. 

Mûsâ'nın yapılanlara karşı çıkması, şeriat ilminin emir ve kaidelerini koruma çabası 

olarak değerlendirilmelidir.779 Bu olaylar, hakikat ilmi ile şeriat ilmi arasındaki farkları 

ve birbirinden ayrı özellikleri anlamak için önemli bir örnek teşkil eder. 

Ayrıca Sîdî Muhtar, Hz. Mûsâ ile Hz. Hızır arasında yaşanan garip olayı, 

padişahın atadığı iki sorumlu memura benzeterek açıklar. Bu benzetmeye göre, padişah 

ticaret malı taşıyan gemi için iki farklı sorumlulukla görevlendirmiştir. Birinci memur 

geminin güvenliğinden sorumlu tutulmuşken, ikinci memur ise gemideki ticaret 

mallarını koruma ve bunlardan elde edilecek gelirle ilgilenmekle görevlendirilmiştir. 

Her bir memur, kendi sorumluluk alanıyla ilgili hassas bilgilere sahip olurken, diğerinin 

sorumluluk alanıyla ilgili bilgilere vakıf olmayabilir. Bu nedenle, her memur kendi 

göreviyle ilgili olarak padişaha karşı sorumlu olduğunu belirtir. 

Gemiyi korumakla görevli olan memur, gemiyi deniz ve taşımacılık kurallarına 

uygun şekilde sahile çıkarmak için hareket etmelidir. Öte yandan, ticaret mallarını 

satmakla görevli olan memur ise bu malları iyi bir fiyata satabilmek için pazar ve fiyat 

araştırması yapmalıdır. 

Aynı şekilde, Sîdî Muhtar, Hz. Mûsâ'nın üstlendiği risâlet görevini kulların 

bindiği dünya gemisinde ilahî emir ve yasakları yerine getirmek için çaba sarf ettiğini, 

Hz. Hızır'ın ise aldığı emirlerin esrarı ve hakikatine göre hareket ederek kulların mânevî 

kazanç elde etmelerine çalıştığını ifade eder.780 Yani Hz. Mûsâ, şeriat ilminin emir ve 

kurallarına uygun davranmaya özen gösterirken, Hz. Hızır hakikat ilminin esrarlı 

bilgilerine uygun hareket eder. 

Sîdî Muhtar'a göre, şeriat ilminin usul ve prensiplerine riayet edilmediği takdirde 

hakikat ilminin gerçekleşmesi imkânsız hale gelmektedir. Aynı şekilde, hakikat ilmi de 

muhafaza edilmediği durumda şeriat ilminin eksik kalması kaçınılmaz olacaktır. Sîdî 

Muhtar'ın ifadesine göre, şeriat ilmi bir ağacın meyve vermesine benzetilirken, hakikat 

                                                           
778 Bakara, 2/229. 
779 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-nefîhetü’l-kâfiye, 178. 
780 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-nefîhetü’l-kâfiye, 178. 



183 
 

 

ilmi ise o ağacın mahsulü olarak nitelendirilir. Yani şeriat ilmi, temel bilgileri ve 

rehberliği sağlayan bir yapıyı inşa ederken, hakikat ilmi, bu yapıya anlam, derinlik ve 

mânevî boyut kazandıran mahsul olarak ortaya çıkar. Paralel bir yaklaşımla, şeriat ilmi 

fiziksel bir varlığa benzetilirken, hakikat ilmi o varlık içinde var olan ruhu temsil 

eder.781 

Şeriat ilmi, dünya yaşantısının kurallarını telkin ederken, hakikat ilmi ise bu 

yaşantıya istikamet kazandırmaya çalışır. Yani şeriat, insanlara doğru yol gösterirken, 

hakikat ilmi, bu yolda derin bir içsel deneyim ve mânevîyat kazanma gayretiyle 

yaklaşmayı hedefler. Bu anlamda Cenab-ı Hakk'ın, “Emrolunduğun gibi dosdoğru ol”782 

şeklindeki buyruğu, hem şeriat ilminin önemini vurgular, hem de hakikat ilminin 

istikamet ve ruhuna işaret eder.783 Ayrıca Sîdî Muhtar, şeriat ve hakıkat ilmiyle ilgili 

değerlendirmesinde, şeriat ve hakikat ilimleri birbirini tamamlayan ve birbirine bağlı iki 

önemli ilim olduğunu ifade eder.784 

Sîdî Muhtar'a göre, gayb ilmi, zâhirî ve bâtını ilimlerle sınırlı olmayan ve yalnızca 

Allah'ın seçkin kullarının ulaşabileceği özel bir ilimdir. Bu ilmin kapsamı ve sınırları 

yalnızca Allah tarafından belirlenmiştir. Kulun görevi, gayb ilminin hakikatinin 

Allah'tan geldiğine inanmak ve onu kabul etmekle yetinmektir. Nitekim Cenab-ı 

Hakk'ın, “De ki: Göklerde ve yerde, Allah’tan başka kimse gaybı bilemez”785 şeklindeki 

âyette, gayb ilminin sadece Allah'a özgü olduğu vurgulanır. Başka bir âyette ise, “O’nun 

ilminden, kendisinin dilediği kadarından başka bir şeyi kavrayamazlar”786 buyurur. Bu 

ayet-i kerimede, kulların belirli bir ölçüde gayb ilmine vakıf olabileceğine işaret 

edilmiştir. Ancak, kulların elde ettikleri bu bilgi, gayb ilminin gerçekliğini değil, 

yalnızca ona yansıyan bir yönü içermektedir. 

Sîdî Muhtar, gayb ilminin yansımasını ayna karşısına geçen kişinin yüzünün 

yansımasına benzetir. Bu kişi, aynanın kalitesi ve nazar ettiği açıya bağlı olarak kendi 

yüzünün netliğini görebilir. Ancak bu yansıma, kişinin gerçek hakikati değil, sadece 

aynaya yansıyan bir görüntüsüdür. Aynı şekilde, gayb ilminin hakikati ve mâhiyeti 

                                                           
781 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-nefîhetü’l-kâfiye, 178-179. 
782 Hûd, 11/112.  
783 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-nefîhetü’l-kâfiye, 179. 
784 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-nefîhetü’l-kâfiye, 211. 
785 Neml, 27/65. 
786 Bakara, 2/255. 



184 
 

 

sadece Allah'a aittir ve insanın bu ilme erişimi, Allah'ın ona yansıttığı ölçü ve süreyle 

sınırlıdır.787 

Sîdî Muhtar'ın bu ifadeleriyle, gayb ilminin sadece Allah'a mahsus olduğunu ve 

insanın bu ilme Allah'ın izni ve lütfuyla ulaşabileceği vurgulanır. İnsanın sınırlı bilgi ve 

anlayışıyla, gayb ilminin tamamını kavraması mümkün değildir. Bu ilim, Allah'ın 

sonsuz bilgisiyle bağlantılı olarak sadece belirli kullara yansıtılır. 

2.2.2. İmanın Hakikatı 

İman; bir şeyi tereddüt etmeden kabul etme, güvenme ve haber vericiyi tasdik 

etme eylemidir. İman, getirilen habere içtenlikle inanmak demektir. İmanın esası, 

“mutlak kabul” olarak ifade edilir. Yani bir kişinin, bir hükme veya bilgiye kesin olarak 

inanması ve onu tasdik ederek getirilenleri doğru kabul etmesidir.788 

Sîdî Muhtar'a göre, bir kulun kemâle erişmesi için Cenab-ı Hakk, ona 

eksikliklerini giderme fırsatlar sunar. Kul da elde ettiği bu fırsatlarla Allah'ın kemâl 

sıfatlarını tefekkür ederek imanını arttırır ve kemâle ulaşır. Kâmil bir imanın iki asıl, iki 

füru‘ ve iki neticeden oluştuğunu ifade eder. Bu asıl ve füru‘lardan, şükür ve iffetin 

temel unsur olduğunu, hayâ ve sekine gibi unsurların ise ikincil öneme sahip olduğunu 

belirtir. Bu unsurların etkisiyle ortaya çıkan neticeler ise huşû ve emânet duygusudur.789 

Sîdî Muhtar, imanın kısımlara ayrıldığını ve bu kısımların insanlara özgü 

olduğunu ifade eder. O, meleklerin imanında artma veya eksilme olmadığını, fakat 

peygamberler ve evliyâların imanının derece ve mârifetlerine göre sürekli olarak 

arttığını belirtir. Onlara göre, Allah'ın ilminin sonsuz olduğu gibi ilahî lütuflarla ilgili 

arzuları da sonsuzdur. Amel ve derece üzerine inşa ettikleri itikat binasının temeli iman 

üzerine kurulmuştur. 

Bir binanın yüksekliğinin temelin sağlamlığıyla orantılı olarak yükseldiği gibi, 

kulun imanı da derece ve mârifetiyle orantılı bir şekilde artar. Bu sebeple ârif olan 

peygamberler ve evliyâlar, derece ve mârifetlerini artırarak imanlarını güçlendirirler.790 

                                                           
787 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 107. 
788 Sinanoğlu, “İman” DİA, İstanbul 2000, XXII, 212-214.  
789 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 212. 
790 Sîdî Muhtar, Kitâbü’l-minne fî itikâdi ehli’s-sünne, 158. 



185 
 

 

Sîdî Muhtar, şükür mertebelerine yükselen kişinin, içsel bir sırrın seslenmesiyle 

yeni bir yükselme alanına çağrıldığı ve bu yükselme ile birlikte imanında yeni bir artışın 

ortaya çıktığını ifade eder. Başka bir ifadeyle, kulun amel ve ibadetlerindeki artış, insan 

bedenindeki güç ve kuvvetin artmasına benzer. Beden güçlendikçe taşıyıcılık yeteneği 

ve mikroplara karşı savunma mekanizması daha etkili bir hale geldiği gibi, kişinin iman 

olgunluğu ve mânevî derecesinin yükselmesiyle dünyevî ve nefsânî engellerden 

sıyrılarak imanında da artışın gerçekleşceğini belirtir.791 

2.2.3. Vahdet-i Vücûd-Vahdet-i Şuhûd 

İnsanoğlu, dünya üzerindeki varoluşundan itibaren varlık âlemi, yaratıcı, kendi 

varlığı ve bu unsurlar arasındaki ilişkiyi merak etmiş ve bu konulara ilgi duymuştur. Bu 

ilişki, bütün dinler ve birçok düşünce akımı tarafından ele alınarak anlaşılmaya 

çalışılmıştır.792 Bu bağlamda, çeşitli ilim dallarında birçok eser kaleme alan Sîdî 

Muhtar'ın da bu alanda düşünce ve görüşlerinin olmaması düşünülemez. O, Allah'ın izni 

olmadan varlık âleminde meydana gelen olay ve olgulardan hiçbir akıl sahibinin 

haberdar olamayacağını ifade eder. Nudfeyi mahlûkatın yaratılışına vesile kılan kudret 

sahibinin, noktayı da ilmin ortaya çıkmasına vesile kıldığını dile getirir. Bu nedenle 

kâinatın sırlarının ve varlığın özünün sadece Allah'ın lütfettiği ilim sayesinde 

anlaşılabileceğini belirtir.793 

Sîdî Muhtar'a göre, kâinat ve varlıkların oluşumu, O'nun varoluşunun 

yansımasıdır. Yaratıcı'nın emri olmadan hiçbir oluşum gerçekleşmez ve hiçbir varlık, 

O'nun emirlerine karşı koyamaz. Bazı felsefeciler ve dehriyyun, zamanın Yaratıcı 

olduğunu düşünürler, ancak Allah onların düşündüklerinden çok daha yücedir ve 

büyüktür. Allah, gerçek anlamda O'dur ve mevcuttur.794 Nitekim Cenab-ı Hakk’ın 

varlığıyla ilgili kutsi hadiste şöyle buyrulur, “Sakın sizden biriniz, dehrin musibetine 

demesin (böyle sövmesin). Çünkü dehr ancak Allah'tır.” ve “Dehre sövmeyin. Çünkü 

                                                           
791 Sîdî Muhtar, Kitâbü’l-minne fî itikâdi ehli’s-sünne, 97; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-

meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 212-213. 
792 Hamdi Kızıler, Ahmed Câhidî Efendi ve Tasavvuf Anlayışı, ( (Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi/ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Tasavvuf Tarihi Anabilim Dalı, Ankara 2004, 155. 
793 Sîdî Muhtar b. b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Vafî,  Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, thk. 

Muhammed Veledi Bâbâ Veledi Şeyh, 2-3. 
794 Sîdî Muhtar,  Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 2-3. 



186 
 

 

dehr ancak Allah'tır”795 şeklinde ifadelere yer verilmiştir. Sîdî Muhtar, dehriyyuncuun 

bu hadisleri yanlış yorumlamaları nedeniyle helake gittiklerini ifade eder. 

Aynı şekilde, Sîdî Muhtar, müşriklerin de gölgelerin vücûdun yansıması olduğu 

yanılgısına düşerek körlüğe saptıklarını belirtir. Onlar, dünya hayatının ötesinde başka 

bir hayatın olmadığını düşünürler. Ancak gerçek olan, Allah'ın hidayet nûruyla 

aydınlanan ve O'nun nûruyla evrenin hakikatini anlamaya çalışan hakikat ehlinin 

yöntemidir. Bu aydınlanmış kişiler, Allah'ın emri ile evrenin özünü ve işleyişini 

anlamaya çalışırlar. Gece ve gündüzün yaratılmasının sadece Allah'ın izniyle 

gerçekleştiğinin bilincindedirler. Onlar bu düşüncelerine dayanarak tevhid anlayışını 

vahdâniyet ilkesi üzerine inşa ederler.796 

Sîdî Muhtar ayrıca, muhakkiklerin varlıktan anladıkları ilk anlamın zâtın tasviri, 

bütün sıfatların mukaddemesi, mânâların tercümanı ve varlıkların temeli olan öz 

olduğunu ifade eder. Bu görüşü ayrıca tevhid ehlinin imamı ve mücerritlerin öncüsü 

olarak bilinen İmam Ebû Mûsa el-Eş‘arî de savunur. el-Cübbaî ise şöyle ifade eder: 

“Varlık zâtın özü olduğundan dolayı onsuz kabul edilmesi düşünülemez.”797 

Sîdî Muhtar, felsefeci, dehriyyün ve müşriklerin varlık hakkındaki yanlış düşünce 

ve sapmalarını açıkladıktan sonra, muhakkiklerin doğru ve gerçek düşüncelerini 

özetlemek ve kendi görüşlerini belirtmek amacıyla şu ifadeleri kullanır: 

“Allah'ın hakikati, varlığın tecellisiyle ispatlanamayan, tarif edilemeyen, 

uyarlanamayan, sayılamayan ve sınırlandırılamayan bir gerçektir. Ancak âlemlere 

tecellî ettiğinde (örneğin Tûr-i Sînâ dağında tecellî ettiği gibi) vasfı ortaya çıkarak kendi 

varlığını belli eder. Onun zıddı, ondan başka olmayan yegâne yokluktur (ademdir). O, 

varken zaman ve mekân yoktu. Ama avamın anladığı yokluğun, aklıselim zihinlere 

akması imkânsızdır. Çünkü böyle bir düşünce nefiyden (inkârdan) önce nefiy olur ve 

bu, Cenab-ı Hakk'a karşı âdâb kurallarıyla bağdaşmayan bir davranıştır. O, zamanın 

öncesinde var olan ve zamanın sonrasında da devam eden bir varlıktır. Havassların 

                                                           
795 Buhârî, Edeb: 101; Müslim, Elfâz, 4; Mâlik b. Enes, el- Muvatta, thk. Muhammed Fuâd Abdülbaki, 

Dâru İhyai't-Türâsi'l-Arabî, Beyrut 1985, Kelâm, 3. 
796 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 3. 
797 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 3. 



187 
 

 

anlayış ve kavrayışına sahip olmayan avam, hayret içerisinde kalsa da gerçek bu 

şekildedir.”798 

Zemahşerî de benzer bir düşünceyi dile getirerek, ezeli varoluşun, tüm isim ve 

sıfatlarla birlikte olan bir varoluş olmadığını ifade eder. O, ezeliyetin hakikatini, 

güneşin, ayın, gecenin, gündüzün, sayıların, tanımlanmanın ve meçhulatın yokluğunda 

ö var olduğunu vurgular.799 

Ezeli zaman ile ilgili şair şöyle der: 

 800مَجْهُولَة الكَيْفِ قُل الَأزَل هِي            أَزْمِنَة مَوْصُوفة لَا تنَْتهَِيْ 

Sonsuzlukla vasıflanan zaman      Bilinmeyen bitmeyen ezeliyetin tarifidir. 

Sîdî Muhtar, bitmeyen ve bilinmeyen ezeliyet ilminin yalnızca basîret sahibi akl-ı 

selîmler tarafından kavranabileceğini ifade eder. Cenab-ı Hakk'ın, “Ancak gerçek akıl 

sahipleri, düşünüp ders ve öğüt alır”801 şeklindeki beyanıyla yalnızca aklıselim 

olanların ezeliyet kavramını anlayabileceğine işaret edildiğini belirtir. 

Sîdî Muhtar, kâinatın ne kadar genişlemiş olursa olsun, O'nun türediğini ve 

kâinatın gücü ile iradesini, “kişinin avucu içinde bulunan toprak taneleri misali” 

kuşattığını ifade eder. O, istikamet ve mekândan münezzehtir ve kemâliyeti sınırsızdır. 

O'nun, lütfettiği imkânlar dâhilinde akılların düşünme yetisine sahip olduğunu ifade 

eder. Cenab-ı Hakk'ın, “Doğu da Allah'ındır, batı da. Nereye dönerseniz Allah'ın yüzü 

(zâtı) oradadır”802 şeklindeki beyanıyla da Allah'ın sınırsız ve her yeri kapsayan bir 

varlık olduğunu belirtir.803 

Sîdî Muhtar, varlık ile zât ve sıfatlar arasındaki farklılığı ve birbiriyle olan iltisakı 

şu şekilde değerlendirir: Allah'ın varlığı, zâtı üzerine istiva etmiş ve sıfatları arşın 

üzerindedir. Sıfatları, O'nun zâtıyla kayyımdır, ancak O'nun zâtı sıfatlarla kayyım 

değildir. Batıl ve gurur ehlinin düşündüğü hulûl (Allah'ın bir varlık içinde yer alması), 

istiva (Allah'ın taht üzerine oturması) ve nüzûl (Allah'ın insana veya yere inmesi) gibi 

                                                           
798 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 3-4. 
799 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 4. 
800 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 4. 
801 Ra‘d, 13/19.  
802 Bakara, 2/115. 
803 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 4. 



188 
 

 

kavramlardan yüce ve uzaktır. O, sıfatları aracılığıyla arşın üzerine kurulmuş ve kendi 

zâtıyla tecellîleri taşıyandır.804 

Sîdî Muhtar, Allah'ın kendi zâtının tasavvuruyla ilgili olarak Miraç gecesi, sevgili 

peygamberi Hz. Resûlullah'a (s.a.v.) kendi lisan-ı haliyle şöyle seslendiğini ifade eder: 

“Ya Muhammed, sen zamanın kötülüklerinden uzak bir saflık üzerindesin. 

Vahdâniyetimin cemâli ve yüceliğine şahitlik edeceksin. Zâtına sınır olmayanın 

sıfatlarına sınır olamaz. Zât ile tutunan sıfatlar ne zâtın aynısı ne de ayrısıdır. Ya 

Muhammed, izzetim ve celâlime and olsun, sen ne ittisal olarak O’na yakınsın ne de 

infisal olarak O'ndan uzaksın. Ya Muhammed, ben yüce kudretin sahibiyim ve 

hikmetlerim sabittir. Sıfatlarım, zâtımı ve heybetimi perdelemiştir. Zâtım, sıfatlarıma 

muhtaç olmayandır. Eğer muhtaç olsaydı, zâtım sıfatlarımla kayyım olurdu. Halbuki 

zâtım Hayyu'l-Kayyûm'dur.”805 

Sîdî Muhtar'a göre, zât ile kayyım olan sıfatlar üç kısma ayrılır: Kemâl sıfatı, 

Celâl sıfatı ve Cemâl sıfatı. 

Sîdî Muhtar, bu sıfatların zât ile kayyım olmasını, besmelede bulunan “sin” 

harfinin teslis şeklindeki yazılışıyla delillendirir. O'na göre “sin” harfinde bulunan teslis 

çıkıntılarının her birinin Allah'ın zâtıyla kayyımlı olan sıfatlara işaret ettiğini belirtir. 

Ayrıca, Hz. Resûlullah'ın şu hadisini de delil olarak sunar, “Şüphesiz Allah, gecenin son 

üçte biri kalıncaya kadar bekler, sonra rahmetiyle dünya semasına iner.”806 Bu hadiste 

gecenin üç kısma ayrılışı, Allah'ın sıfatlarının üçe ayrıldığını ve her bir sıfatın gecenin 

bir bölümünde tecellî edeceğine işaret ettiğini ifade eder. Gecenin son bölümüne Cemâl 

sıfatıyla tecellî eden Cenab-ı Hakk'ın, kullarına rahmet ve mağfiretle muamele 

edeceğinin belirtisi olduğunu vurgular.807 

Sîdî Muhtar, zât ile kayyım olan kemâl sıfatının hakiki ve mecazi yönleri 

nedeniyle çift yönlü olduğu ifade edilir. O, bu sıfatın hakikat yönüyle Allah'a, mecaz 

yönüyle ise âleme yönlendiğini belirtir. Bu nedenle kemâl sıfatlarından olan kudret 

sıfatı mecaz yönüyle kullara ait olması sebebiyle Firavun ve Nemrut gibi kişilerin 

ilahlık iddiasında bulunarak haddini aştıklarını ifade eder. Allah, bu sıfatın yansımasını 

                                                           
804 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 4. 
805 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 4. 
806 Camiüssağir, 1941. 
807 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 5. 



189 
 

 

kendinden olduğunu sanan ve haddini aşanlarla ilgili olarak, “Kim izzet arıyorsa hiç 

şüphesiz izzetin tamamı Allah'a aittir”808 şeklinde buyurur. Başka bir âyette ise kendi 

yüceliği karşısında insanların acizliğini dile getirerek şöyle meydan okur, “Ey insanlar! 

Bir misal verilmektedir, şimdi onu dinleyin. Sizlerin Allah'ı bırakıp taptıklarınız bir 

araya gelseler bir sinek bile yaratamayacaklardır. Sinek onlardan bir şey kapsa onu 

kurtaramazlar; isteyen de istenen de âcızdır”809 şeklinde ifade eder. İrade, ilim, semî‘, 

basar ve kelâm gibi sıfatlar da kemâl sıfatlarından olup, hakikat yönleriyle yaratan 

Allah'a, mecaz yönleriyle ise yaratılan varlıklara ait sıfatlardandır.810 

Sîdî Muhtar, kemâl sıfatlarının hakikat ve mecaz yönüyle çift yönlü olduğunu 

belirttikten sonra hakikatin ve mecazın mahiyetini tasvir eder. Ona göre hakikat, bir 

şeyin mâhiyetine ait olan zarurettir. Yani hakikat, zâtın zorunlu manâsıdır. Zât için olan 

zorunluluk, onun özünde olan varoluştur. Ancak kul için olan zorunluluk, bunun 

tersidir. Fakat Allah, kendinde var olan kemâl sıfatlarının bir kısmını kullarına 

yansıtmıştır. Bu yansıma sayesinde kul, insan-ı kâmil mertebesine yükselmektedir. Hz. 

Peygamber (s.a.v) Allah tarafından yapılan yansımayı şu ifadelerle dile getirir, “Onu bir 

sevdim mi artık ben onun işittiği kulağı, gördüğü gözü, tuttuğu eli, yürüdüğü ayağı 

olurum.”811 Sîdî Muhtar, bu vasıflanmanın ittisal olarak yakınlık veya infisal olarak 

uzaklık olmadığını ifade eder. Ancak insan-ı kâmil vasfına ulaşanların melekût vasfı ve 

süflî vasfı taşıyarak çifte benliklerinin olduğunu söyler. Melekût vasfıyla kâinattaki 

canlıları heybetlendirirken, süflî vasfıyla beşeri ve nefsânî duygular taşıdıklarını belirtir. 

Sîdî Muhtar, insan-ı kâmilin bu iki vasfa sahip olduğu gibi Cenab-ı Hakk'ın da 

vücûd ve şühud vasıflarının bulunduğunu ifade eder. O, bu iki vasfın olmaması 

takdirinde yeryüzünde bulunan canlıların azapla istila edilmiş olacağını belirtir.812 

Sîdî Muhtar, Allah’ın vücûdiyet ve şühûdiyetini şu beyitle dile getirir: 

 لِسُفْلِ وَجْهٍ وَلِلْعلَُى الثَّنيِ       ذَاتٌ لَهاَ مِن شَكْلِهاَ ذَاتاَنِ   

مِلا  لَا كَامِلَا   813هَيْهاَتَ انَتَ حَقِيقَة  السبحان       ياَ كَامِلا  وَمُكَّ

                                                           
808 Fâtır, 35/10. 
809 Hac, 22/73. 
810 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 6. 
811 Buhârî, Rikâk 38. 
812 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 6. 
813 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 6. 



190 
 

 

İki benlik vasfı bulunan zât          Biri sufla, diğeri 'ulya yönüne bakan. 

Ey kâmil ve mükemmelden başka kâmil olmayan,  Heyhat! Sen hakikaten Subhansın 

Sîdî Muhtar, bu şiirde samedâni delil ile zâti tevhidin814 hakikatine işaret eder. 

Nitekim Cenab-ı Hakk: “Kesin olarak inananlar için yeryüzünde ve kendi nefislerinizde 

birçok alâmetler vardır. Hiç görmüyor musunuz?”815 buyurur. Sîdî Muhtar'a göre hiçbir 

varlık Allah'ın zâti halini asli varlığı üzere göremez. Ancak kul, hal ve makamı 

nispetinde ilahî tecellîlerden Rabbânî perdelere kadar olanları görmektedir. Nitekim 

                                                           
814 Sîdî Muhtar, tevhidin farklı makamlarını ve bu makamların zamanın kutbunda zuhûr edeceğini belirtir. 

Her zaman dilimi kutbiyet makamı ile dolu ve hiçbir zaman boş kalmayacağını söyler. Bu makamlar 

şunlardır: 

a) “Hayâ” makamı, diğer makamların temelidir ve üzerine inşa edilmiştir. 

b) “Nasihat” makamı, Allah ve Resulü adına Kur'an rehberliğinde Müslümanlara nasihat etme makamıdır. 

c) “Hubb-i fillah” makamı, Allah'ın rızasını kazanma amacıyla yaratılanları yaratandan dolayı sevme 

makamıdır. 

d) “Buğd-ı fillah” makamı, Allah'ın sevmediklerine karşı beslediği kin ve buğzi makamıdır. 

e) “Atâullah” makamı, Allah'ın rızasına uygun olarak verme makamıdır. 

f) “Men'-i fillah” makamı, Allah'ın rızasına uygun olarak vermeme makamıdır. 

g) “Ahz-i lillah” makamı, Allah'ın rızasına uygun olarak alma makamıdır. 

ğ) “Aff-i fillah” makamı, Allah adına bağışlama makamıdır. 

h) “Hilm-i lillah” makamı, Allah'ın rızasını kazanmak için yaratılanlara yumuşak davranma makamıdır. 

ı) “Ğilz-i fillah” makamı, Allah düşmanlarına karşı sert davranma makamıdır. 

i) “Sabr-i lillah” makamı, her hal karşısında sabırlı olma makamıdır. 

k) “Şevk-i ileyhi” makamı, Allah'ın emirlerini yerine getirmek için iştiyak duyma makamıdır. 

l) “Tevekkül” makamı, beşeri görevlerini yerine getirdikten sonra sonucu Allah'a bırakma makamıdır. 

n) “İlcâ” makamı, sebeplerden dolayı Allah'a iltica etme makamıdır. 

o) “Rü'yet” makamı, ibret gözüyle âlemi müşahede etme makamıdır. 

p) “Gaybet-i fillah” makamı, masivâyı terk edip Allah'ta gayıp olma makamıdır. 

r) “Şefk” makamı, Allah için şefkat duymak makamıdır. 

s) “Recâ” makamı, Allah'tan umutsuz olmama makamıdır. 

ş) “Havf” makamı, Allah'a karşı korku içinde olma makamıdır. 

t) “Tam'-i fillah” makamı, yapılan ibadetlerden tat alma makamıdır. 

u) “Firar” makamı, Allah için dünyevi şeylerden uzaklaşma makamıdır. 

ü) “Firar-i ileyhi” makamı, Allah'a sığınma makamıdır. 

v) “İkrar” makamı, kusur ve taksiratları ikrar etme makamıdır. 

y) “Şükür” makamı, Allah'ın verdiklerine Allah'tan bilip itaat etme makamıdır. 

z) “Hamd” makamı, Allah'tan gelenlere boyun eğme makamıdır. 

a1) “Farzlarla” Allah'a itaat etme makamı, 

b1) “Sünnetlerle” Allah'a itaat etme makamı, 

c1) “İstek ve arzularla” Allah'a itaat etme makamı, 

ç1) “Nafile sünnetlerle” Allah'a itaat etme makamı, 

d1) “Teslimiyetinin gerçekleşmesi için yapılan dualarla” Allah'a itaat etme makamı, 

e1) “Muhtaçliğini belirten dualarla” Allah'a itaat etme makamı, 

f1) “Gazabından korunma için yalvararak dua ve itaat etme” makamı, 

g1) “Topluma dua etme” makamı, 

ğ1) “Allah'a yakın olmak için yapılan dualarla itaat etme” makamı, 

h1) “Erdemle itaat etme” makamı, 

l1) “İştiyakla itaat etme” makamı, 

m1) “Münacat ederek itaat etme” makamıdır. Sîdî Muhtar, Ecûbe ‘alâ ‘ıddeti mesâil fî’t-Tevhîd, 16; Sîdî 

Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 7-8. 
815 Zâriyât, 51/20-21. 



191 
 

 

Cenab-ı Hakk, “Hayır, şüphesiz o gün Rablerini görmekten yoksun bırakılacaklardır”816 

buyurur. Bu âyet-i kerîmede, Allah kıyamet günü zâtının müşâhede edilmesini 

istemediği kimselerin onun zâtını müşâhede edemeyeceğini belirtir. Fakat kulları 

arasında ancak izin verdikleri onun cemâl sıfatını müşâhede edebilecektir. Ayrıca Nûr 

Sûresi 35. âyet-i kerîmede de buna işaret edilmiştir.817 

Sîdî Muhtar, dünya üzerinde Allah'ın velî kullarını göremeyenlerin, aynı zamanda 

Allah'ın cemâl ve celâl tecellîlerini müşâhede etme lütfundan da mahrum kaldığını ifade 

eder. Ona göre Allah, velîlerini kendi için, diğer yaratılmışları ise onlar için yaratmıştır. 

Velîlerin inkâr edilmesi, dolaylı olarak Allah'ı da inkâr etmek anlamına gelir.818 

Sîdî Muhtar, bu görüşünü Nûr suresi 35. Âyet-i kerîmesiyle destekler. Âyette 

geçen “Allah göklerin ve yerin nûru” ifadesi, Allah'ın zâtında tecellî eden nûrdan 

bahsedildiğini belirtir. Âyetin devamında ise, “Allah kimi dilerse onu Kendi nuruna 

yöneltip iletir” şeklinde geçen ifade, Allah'ın velîlere ceberut âlemine veya melekût 

âlemine tecellî eden sıfatlarını müşâhede etme şerefi vereceğine işaret etmektedir. Bu 

ayetteki “nûr” kelimesi, kulun kalbine sirayet eden ilahî tecellîleri temsil eder. Nitekim 

Cenab-ı Hakk, kutsi hadiste, “Ben kâinata, yere, göğe sığmadım, fakat Mü’minin 

kalbine sığdım. “819 

Sîdî Muhtar'a göre, Allah'ın tecellîleri kalbe sirayet ettiğinde kalb mâsivâdan 

arınır ve kalbin mülkiyeti bu tecellîlere geçer. Bu tecellîlerle ihata edilen kalb, “Bugün 

mülk (hükümranlık) kimindir?”820 Sorusuna verilecek cevap olarak nitelenir. 

Sîdî Muhtar, bu evrelerin gerçekleşmesi sonucunda kalbin iştiyak duyduğunu, 

iştiyak duyunca zevk aldığını, zevk alınça keşfettiğini, keşf edince telakki ettiğini, 

telakki edince de Allah'ın cemâl ve celâl tecellîlerini müşâhede etme yetkisi ve lütfunu 

elde edeceğini ifade eder.821 Nitekim âyet-i kerîmede Hz. Adem’le ilgili, “Sonra Adem 

(vahiy yoluyla) Rabb’inden bir takım kelimeler aldı. “822 Hz. İbrahim, “Ben Rabb’ime 

                                                           
816 Mutaffifîn, 83/15. 
817 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 7. 
818 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 7. 
819 Aclûnî, Keşfü’l-Hafâ, 2; Gazzâlî, Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed 

el-Gazâlî, İhyâu ulûmi’d-dîn, Dâru İbn Hazm, Beyrut 2005. IV,  3/14.  
820 Mü‘min, 4016. 
821 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 8. 
822 Bakara, 2/37.  



192 
 

 

gidiyorum. O beni doğru yola iletir. “823 Hz. Mûsâ, “Hayır; Rabb’im benimle 

beraberdir, bana elbette yol gösterecektir”824 buyurarak peygamberler için 

gerçekleştirdiği tecellîlere işaret etmiştir. Fakat Cenab-ı Hakk’ın bu peygamberler için 

gerçekleştirdiği tecellîler nihâyet iken, Hz. Resulullah için bidâyet olmuştur. Çünkü Hz. 

Resulullah arkadaşına, “Üzülme Allah bizimle beraberdir. Diyordu.”825 Bu ifadeler, 

peygamberlerin arzuladığı tecellinin onlarla birlikte olduğunu, nihâyetinin ise ucu açık 

olduğunu belirtir.826 

Sîdî Muhtar'a göre cemâl ve celâl tecellîlerini müşâhede etme derecesi, tevhid 

yolunda sekr derecesine ulaşan kulların kalbinin mâsivâdan arınma düzeyine göre 

farklılık gösterir. Cenab-ı Hakk'ın bu kulları özel olarak seçtiği ve onları ihlâsla 

yoğrulmuş olduğunu ifade eder. Bu nedenle âyet-i kerîmelerde belirtildiği gibi, bu 

kulların üzerinde hiçbir zorlayıcı gücün olmadığı, yani Allah'ın onları gözetlediği 

vurgulanır.827 

2.2.4. Nübüvvet-Velâyet 

“Nübüvvet-Velâyet” kavramı, İslam'ın merkezinde yer alan Allah'ın iradesini 

insanlara ileten peygamberlerle, bu iradeyi yaşayarak ve yaşatarak topluma aktaran 

evliyâların mânevî liderliğini ifade eder. Hem peygamberler hem de evliyalar, insanların 

Allah'a yaklaşmasına, ahlaki değerlere uygun yaşamasına ve mânevî olarak gelişmesine 

yardımcı olmak amacıyla görevlendirilmiş özel kişilerdir. 

Sîdî Muhtar, mânevî makam ve derecelerin, kendi konumlarına göre 

değerlendirilmesi gerektiğini ve hiçbir makam veya derecenin peygamberlik makam ve 

derecesiyle ölçülemeyeceğini vurgular. Enbiyaların sahip oldukları özel sıfatlara başka 

kimselerin ulaşma yeteneğinin olmadığını belirtir. Dahası, yaratılmışların nebilere olan 

ihtiyacının, velîlere olan ihtiyaçlarından kat kat daha fazla olduğunu söyler. İnsanların 

yeme, içme ve nefes alma ihtiyaçlarından daha fazlasını, mânevî olarak peygamberlere 

muhtaç olduklarını ifade eder.828 

                                                           
823 Sâffât, 37/99. 
824 Şuarâ, 26/62. 
825 Tevbe, 9/40. 
826 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 8. 
827 Sîdî Muhtar, Kitabu’l-memzûc beyne’ş-şerîat ve’l-hakîkat, 8. 
828 Sîdî Muhtar, Zevâlu’l-ilbas fî terdi’l-vesvasi’l-hennas, 4. 



193 
 

 

Enbiyalar ile evliyâlar arasındaki derece farkını belirtirken, enbiyaların 

evliyâlardan daha faziletli ve yüce bir makama sahip olduklarını ifade eder. Ona göre, 

Şîa'nın imâme kolu ile Rafızilerin, evliyâların enbiyalardan daha faziletli olduğu 

düşüncesini bilgisizce ve ilmî temeli olmayan bir görüş olarak nitelendirir. 

Sîdî Muhtar, evliyânın enbiyadan daha faziletli olduğunu iddia edenlere karşı 

eleştirilerini şu şekilde devam ettirir: “Allah’ın nebilere verdiği mâsumiyet sıfatından 

gafil olan ve evliyânın hata ve nisyanlarından dolayı çokça tövbe ve istiğfar sahibi 

olduğunu bilmeyenler, velîlerin nebilerden daha faziletli olduğunu söylerler. Ayrıca 

peygamberlerin zellesiyle evliyânın hata ve nisyanlarını karıştıranlar, peygamberlerin 

zâhirine zelle sirâyet etse de onların esrarı Hakk’ın müşâhedesiyle meşgul olduğunun 

sırrından habersizdirler.”829 

Sîdî Muhtar, eleştirilerini desteklemek amacıyla, Cenab-ı Hakk'ın bir âyette Hz. 

Adem'e verdiği emri unutmasıyla ilgili bir örnek sunar. Anacak Hz. Adem'in zelleye 

düşmesine rağmen onun azminde sürekli bir ısrar ve devam olmadığına dikkat çeker. Bu 

durum, peygamberlerin masumiyet sıfatına sahip olmaları nedeniyle ilahî koruma 

altında olma farklılığını ve derecelerinin yüksekliğini gösterdiğini belirtir.830 

Ayrıca Sîdî Muhtar, tasavvuf halkası içerisinde yer edinen bütün evliyâ ve 

şahısların farklı derece ve ilimlere sahip olabileceklerini belirtir. Lütfedilen bu derece ve 

ilimler neticesinde yaratıcı tarafından çeşitli roller ve görevlerin onlara tevdi edildiğini 

ifade eder. Emânet edilen görevlerin kalıcılık ve değişiklik göstermeye mahkûm 

olduğunu, hatta görevlerinin sonlandırılma (azledilme) ihtimalinin bulunduğunu belirtir. 

Ancak enbiyalık göreviyle görevlendirilen peygamberlerin ilahî koruma altında 

oldukları için, üstlendikleri risâlet görevinin kalıcı olduğunu vurgular.831 

Sîdî Muhtar, sunduğu çeşitli ve farklı görüşlerle şu hususu vurgulamayı amaçlar: 

Velîler, yalnızca nebilerin izinden giden ve nebilerin getirmiş oldukları ilahî mesajları 

insanlara ulaştıran varislerdir. Bu verasetten pay alma ölçüsü, her velînin kendi makam 

ve derecesine göre gerçekleşir. 

                                                           
829 Sîdî Muhtar, Kitâbü’l-minne fî itikâdi ehli’s-sünne, 59. 
830 Sîdî Muhtar, Kitâbü’l-minne fî itikâdi ehli’s-sünne, 59. 
831 Sîdî Muhtar, Kitâbü’l-minne fî itikâdi ehli’s-sünne, 59. 



194 
 

 

Sîdî Muhtar, nebilik ile velîlik makamı arasındaki farka dikkat çektikten sonra 

velîlik makamının iki tabakaya ayırıldığını ifade eder. Birinci tabakada, velâyet 

makamının nihâyetine ulaşan ve peygamberlik makamında bulunan kişilerin yer aldığını 

belirtir. Bu makamın, has bir daire içerisinde inhisar edildiğini ve Hz. Resulullah'tan 

sonra bu makama hiç bir kimsenin eklenemeyeceğini ve izafe edilemeyeceğini vurgular. 

İkinci tabakada bulunan velîlerin ise birinci tabakaya sahip olanların bir alt makamına 

sahip olduklarını ifade eder. Sîdî Muhtar, bu tabakanın inhisar edilmediğini ve kıyamete 

kadar devam eden velîlerin sahip olduğu makam olduğunu belirtir. Yapılan bu ayrıma 

rağmen ikinci tabakada bulunan velîlerin de mukarrebun vasfına ulaşabileceklerini 

belirtir. Dolaysıyla, vesâyet kavramıyla birbirine bağlantılı olan bu iki tabaka arasında 

sadece velâyet irsinin nebilerden velîlere intikal ettiğini ifade eder.832 

Sîdî Muhtar, iki tabakaya ayırdığı velâyet makamıyla ilgili görüşünü desteklemek 

için Kehf Suresi'nde geçen Hz. Mûsâ ile Hz. Hızır'ın hikâyesini örnek verir. O, Hz. 

Hızır'ın sahip olduğu ilmin velâyet ilmi olduğunu ve Hz. Mûsâ'nın sahip olduğu ilmin 

ise risâlet (şeriat) ilmi olduğunu ifade eder. Bu nedenle Hz. Hızır ile Hz. Mûsâ'nın 

birlikte çıktıkları yolculukta yaşanan garip olaylara karşılık Hz. Mûsâ'nın itirazlarının 

gerçekleştiğini belirtir. Çünkü Hz. Mûsâ'nın şeriat ilminin emir ve kurallarına göre 

yapılanlara karşı çıkma mecburiyetinde olduğunu vurgular. O, Hz. Mûsâ'nın yapılanlara 

karşı çıkmaması takdirde risâlet görevini tam anlamıyla yerine getirmemiş ve haddini 

aşmış olacağını ifade eder. Nitekim Cenab-ı Hakk'ın, “Bunlar Allah’ın belirlediği 

sınırlardır, sakın bu sınırları aşmayın”833 âyeti de bu bağlamda hatırlatılır. Hz. Hızır'ın 

ise yaratıcı tarafından hakikat ilmiyle görevlendirilmiş olsa da tam bir kemâliyete 

ulaşamadığını söyler. Çünkü Hz. Hızır'ın, Hz. Resulullah'tan şeriat ilmini alarak ve 

aldiği bu ilmi gayb ilmiyle harmanlayarak kemâliyete ulaşatığını belirtir. Ancak ulaştığı 

kemâliyetin, evliyâlara münhasır olan kamâliyet olduğunu ifade eder. Dolaysıyla, Hz. 

Resulullah'tan aldığı ilimle ancak velâyetin kemâliyetine ulaşan Hz. Hızır'ın, sahip 

olduğu makamın nübüvvet makamından düşük olduğunu vurgular.834 

Ayrıca Sîdî Muhtar, tasavvuf silsilesi içinde kendine yer edinen ve tüm hal ve 

makamları tecrübe ederek mârifetin nihâyetine ulaşan kişilerin kutupluk makamına 

                                                           
832 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 37. 
833 Bakara, 2/229. 
834 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-nefîhetü’l-kâfiye, 178; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye 

ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 37. 



195 
 

 

yükseldiklerini ifade etmektedir.835 O, temsil ettiği makamın, kutbiyet makamı 

olduğunu ve bu makamın altında aktablar, gavslar ve müridlerin bulunduğunu belirtir. 

Kutupun mârifetinin hakikatini ve kemâlini kutbiyet makımının altındakilerin 

kavrayamayacağını ve onun karşısında aciz olduklarını kabul ederler. Diğer bir ifadeyle, 

kutup; ilahî lütuf tarafından elde ettiği mârifet sayesinde tasavvufî makamlar ve haller 

arasında öne çıkan kişidir.836 

Sîdî Muhtar'ın kutupla ilgili diğer bir tanımında, kutup; velîler zümresi içinde 

dünya ve âlemin manevî derecesini üstlenen ve nihâyet makamına yükselen kişi olarak 

ifade edilmektedir. Kutbiyet ise bu kişinin işgal ettiği makam olarak anılmaktadır. Aynı 

anda birden fazla şahsın bu makamı temsil etme olasılığının olmadığı vurgulanmaktadır. 

Bu makam, her zaman ve dönemde velîler arasından seçilen bir kişi tarafından 

doldurulmaktadır. Kutupluk makamı, zâhirî yönüyle halifelik makamını, bâtınî yönüyle 

ise tasavvuf derece ve makamlarının zirvesini temsil ettiği vurgulanmaktadır.837 

2.2.4.1. Nebilerden Velîlere İntikal Eden Miras 

Sîdî Muhtar, mânevî mirasın nebilerden velîlere intikal ettiğini vurgular. Bu 

intikal eden mânevî mirasın, velîlerin davranışlarını etkilediğini ve gözle görülmeyen 

soyut niteliklerin velîlere kazandırıldığını ifade eder. Bu soyut özelliklerin en önemlileri 

arasında Allah'a hakkıyla kulluk etmek ve Allah'ı görüyormüş samimiyetle ibadet etmek 

olduğunu belirtir. 

Hz. Resulullah (s.a.v), “İhsan, Allah'ı görür gibi ibadet etmendir; çünkü sen O'nu 

görmesen de O seni görmektedir.”838 Hz. Peygamber bu hadisinde kulun hayal gücünü 

ilahî tasavvura yönlendirmesi gerektiğini ifade eder. Kulun, duyu organlarıyla somut bir 

şekilde Allah'ı görmesi veya hissetmesi mümkün olmasa da, Cenab-ı Hakk'ın kudretini 

hayal gücü ve basiret gözüyle tasavvur etmesi gerektiğine işaret eder.839 

Sîdî Muhtar'a göre, peygamberlerde enbiya/resul ve evliyâ verasetleri 

bulunmaktadır. Hz. Resulullah ile birlikte kesilen risâlet görevinden sonra, hiçbir kişinin 

resul veya nebilik göreviyle kendini takdim etmesi mümkün değildir; ancak velâyet 
                                                           
835 Sîdî Muhtar, Nedâru’z-zeheb min külli fenni müntehab,58. 
836 Sîdî Muhtar, Nedâru’z-zeheb min külli fenni müntehab,55. 
837 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 232. 
838 Buhârî, Îmân, 32; Müsli, Îmân, 1, 
839 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 231. 



196 
 

 

mirası kıyamete kadar devam eden bir görevdir. Zâhirî ve bâtınî ilimleri kesp eden 

(faydalanan) her birey bu mirastan pay alma hakkına sahiptir. 

Sîdî Muhtar, zâhirî ilimlere sahip olan âlimlerin de bu paydan hisse sahibi 

olabileceğini belirtir. Ancak asıl veraset payının bâtınî ilimler ve hakikat ilminden 

faydalanan velîlere ait olduğunu ifade eder. Çünkü âlimler, kesbî ve nakli ilimlerle 

veraset elde ederken, evliyâ doğrudan kaynağından beslenerek leduni ve hakikat 

ilimleriyle bu verasetten faydalanırlar.840 

Hz. Resulullah'ın, “Âlimler benim varislerimdir”841 hadisine, Sîdî Muhtar iki 

farklı görüşle açıklık getirmeye çalışır. Birinci görüşüyle hadiste geçen âlimlerden 

kastedilen, ilim ve irfan ehli olan velîlerdir. İkinci görüşüyle âlimler, şeriatın zâhirini 

tebliğ etme verasetini yürütürken, velîler, şeriatın hakikatini asıl kaynaktan alarak önce 

tahammül (yaşama) sonra tebliğ ve tatbik ederler. O, velîlerin yaptıkları üç aşamalı 

nebevî görev nedeniyle verasete daha layık olduklarını ifade eder.842 

Sîdî Muhtar'ın “et-Tezyîlu’l-celil el-âdimü’l-mesil” adlı eserinde, velîlerin nebilere 

olan verasetini şu şekilde değerlendirir: Peygamberler, Allah'tan aldıkları vahiyleri 

insanlara aktarma mecburiyetinde olan seçkin görevlilerdir. Velîler ise nabilerin 

getirdiği vahiyleri miras alarak, toplumun hidâyet ve islahı için kullanan 

görevlilerdir.843 

Sîdî Muhtar'ın öğrencisi Muhammed Emin, velîlerin insanlara olan faydasını, 

kendi hocası ve şeyhini örnek vererek aşağıdaki şiirinde dile getirir. 

 عن المصطفى والأمرُ فاشٍ وذائعُ          وأخرجه ذو العرش للناس نائبا  

 844مُريدا ولم ترُضِع كذالك الَراضعُ          ويرُضع من ثدي المعارف مَن أتى  

Arşın sahibi Allah onu insanlara naib (temsilci) olarak gönderdi, 

Hz. Mustafa'nın (Hz. Muhammed'in) yerini koruması abartı olur. 

Ancak, mârifet (gönül bilgisi) ilminden faydalanan mürid, 

Başka mürşidlere ihtiyacı olmadan bu mârifetin sütünden emer 

                                                           
840 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 233. 
841 Ebû Davud, İlm, 1, 3641. 
842 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 233. 
843 Sîdî Muhtar, et-Tezyîlu’l-celil el-‘Âdimü’l-mesil, 24. 
844 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 233. 



197 
 

 

Muhammed Emin, bu şiirinde Allah'ın, insanların hidâyetine vesile olması için 

şeyhinin gönderildiğini ifade eder. Ancak şeyhinin, Hz. Resulullah'ın risâlet makamını 

doldurmasının mümkün olmadığını belirtir. Bununla birlikte, şeyhinin mârifet ilminden 

faydalanan bir mürid için, başka mürşidlere ihtiyacı olmadığını söyler.845 

Bu şiirde, velîlerin Allah'ın izniyle topluma rehberlik ve hidâyet sağlama rolüne 

vurgu yapılmaktadır. Velîler, insanların mânevî gelişimine yardımcı olan özel kişiler 

olarak kabul edilir ve onların mârifet ilmi sayesinde müridlerine rehberlik etme gücüne 

sahiptirler. Ancak bu durumda dahi, velîlerin peygamberlerin yerine geçme iddiasında 

olmadığı vurgulanır. Ayrıca Allah'ın son peygamber olarak gönderdiği Hz. 

Muhammed'in (sav) makamının benzersiz ve doldurulamaz olduğu belirtilir. 

2.2.4.2. Ârif 

Ârif, bilen, tanıyan, âşina ve vakıf olan, halden anlayan gibi anlamlara gelir.846 

Ârif, tecrübe ile ilim sahibi olan ve düşünerek işini neticelendiren demektir. Âlim, 

mutlak bilgi ve ilim ehli iken Ârif, mârifet sahibidir. Mârifet ise sülûk ve takvâ 

neticesinde zuhur eden bilgidir. Diğer bir ifadeyle ârif, her hal ve durumda Hakk'ın 

tecellîlerini müşâhede etme derecesine ulaşmış şahıstır.847 

Sîdî Muhtar, ilimlerin amel, hal, âvaid ve hakâik olarak çeşitli kısımlara 

ayrıldığını vurgular. Bu taksimata göre Allah'ın, “Her grup su içeceği pınarını bildi”848 

âyetiyle ifade edilen gruplar farklı ilimlere yönelenlere işaret edilmiştir. Sîdî Muhtar'a 

göre ârifler hakâik ilmini, müridler hal ilmini, âbidler âvaid ilmini ve avam (halk) amel 

ilmini almışlardır. 

Âriflerin kazandıkları bilgiye marifet ilmi adı verilmektedir. Bu ilim, çaba ve 

gayretle elde edilemez; yalnızca ilham, futûhât ve keşif yoluyla elde edilir. Ancak 

ârifler, elde ettikleri bilgilerden sadece tahammül edilebilecek olanı açığa çıkarır ve geri 

kalanını gizlerler. Hz. Peygamber'in buyurduğu gibi, “İnsanlara anlayabilecekleri 

şeyler söyleyiniz.”849 

                                                           
845 Sîdî Muhtar, el-Burdu’l-mûşâ, 47. 
846 Uludağ, “Ârif” İstanbul 1991, X, 361-362. 
847 Yılmaz, 200. 
848 A‘râf, 7/160; Bakara, 2/60. 
849 Buhârî, İlim: 4. 



198 
 

 

Bu özellikleri taşıyan ârifler, varidatlardan bahsederken sır perdelerini ifşa 

etmezler. Çünkü onlar bir basîret (derin görme) üzerindedirler. Allah, “De ki, İşte benim 

yolum budur; basiret üzere Allah'a dâvet ediyorum”850 âyetinde ifade ettiği gibi, her 

davetçinin basîret üzere olmadığını, ancak âriflerin Allah'tan bir basîretle donatıldığını 

belirtir.851 

2.2.5. Kerâmet 

Kerâmet, kerem, ikram, ihsân ve lütuf gibi kavramları içeren bir terimdir. Mü'min 

bir kişide olağanüstü bir hâlın görülmesine “kerâmet” denir. Bu olgu, toplumun 

davranış biçimine ve gelişimine bağlı olarak ortaya çıkar.852 Dinî inançların 

uygulanması ve bu inançların doğrulanması açısından önem taşır. Allah'a yakın olan 

kimselerde kerâmetin varlığı kabul edilir ve desteklenir. Bu durumun kabul edilebilir 

olabilmesi, aklın tasavvur etme yetisiyle ilişkilidir.853 

Sîdî Muhtar'a göre kerâmet, peygamberlik iddiası olmaksızın dinini bilen bir 

kişinin elinde ortaya çıkan olağanüstü bir olgudur. Bu hârikulâde hal, kişinin 

Peygamber'in izinde olduğunu ve getirdiği öğretileri takip ettiğini gösterir. Aksi 

durumda ise izlal (rezil olma), sihir veya istidraç söz konusudur.854 

Sîdî Muhtar, kerâmetin velîlik eserleri olduğunu vurgular. Velîlik, Hz. 

Resulullah'ın veraset hissesinden pay alabilme durumudur. Bu paya ulaşmak için ilahî 

emirlere uyup yasaklardan kaçınmak gerektiğini ifade eder. Söz konusu paya sahip 

olanların Allah tarafından kerâmet nimetine eriştirildiğini ve sadakat üzerine olduklarını 

belirtir. 

Sîdî Muhtar, kerâmetin müptediler için ihlâslarının teyidi olduğunu dile getirir. 

Ancak kerâmet sahibinin buna güvenmemesi ve iltifat etmemesi gerektiğini söyler. Zira 

aksi takdirde kerâmet sahibinin ihlâsı bozulabilir ve zedelenebilir. Sîdî Muhtar'a göre 

kerâmetin en yücesi, kitap ve sünnete bağlı kalınarak istikamet üzere hareket etmektir. 

Nitekim Cenab-ı Hakk, Hz. İbrahim'in diliyle, “Rabbim! Beni ve çocuklarımı namaz 

                                                           
850 Yûsuf, 12/108. 
851 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 325. 
852 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar,  313. 
853 Uludağ,  Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risâlesi, 433. 
854 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 13; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-

meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 240. 



199 
 

 

kılanlardan eyle”855 buyurmuştur. Aynı şekilde Hz. Resulullah için de “Emrolunduğun 

gibi dosdoğru ol”856 buyurarak istikamet üzere olmanın önemine işaret etmiştir.857 

2.2.6. Sır 

Mârifet ilminin içerisinde yer alan sır terimi, sözlükte “gizleme, saklama, bir şeyin 

iç yüzü, bir nesnenin özü” gibi anlamlara gelmektedir. Bu terimin çoğulu ise “esrar” 

kelimesidir. Kur’an’ı Kerîm'de sır kavramı, kişinin içinde gizli tuttuğu duygu, düşünce, 

özel durum ve başkalarından gizlediği, duyulmasını istemediği işleri ifade etmek üzere 

on bir yerde tekil bir yerde ise çoğul olarak geçmektedir.858 

Tasavvufta sır terimi, yalnızca Allah'ın veya Allah'la birlikte az kişinin bilebildiği 

önemli bilgileri ifade etmekle birlikte, ruhun idrak mertebesini de ifade eder. Bazı 

sûfîler ise sırrın Hakk ile kul arasında gizli durumları ifade ettiğini belirtirler. Bu 

bağlamda sır, derin ve gizemli bilgileri içeren, kulun mânevî yolculuğu ve Allah'a 

yakınlığı sırasında keşfedilen gizli hakikatleri içerir.859 

Sîdî Muhtar, hakikat yolunda ilerleyen müridin üç aşamalı sır perdesini aşarak 

ilerleyeceğini ifade eder. Her bir sırrın bir gayb perdesinin açılmasını 

gerçekleştireceğini belirterek, “Kasidetü’l-feyziyye” adlı eserinde şu mısralara yer verir: 

 وبسر سر السر طلسم رمزه            وبسر سويداء لب واجد

Sırrın sırrının sırrıyla (alâmeti) nişanesi belirmiştir. 

Lubbun (kalbin) derinliklerinin karanlığı açıklanmıştır. 

Bu beyitte müridlere özgü olan sır perdeleri sıralanmıştır. Her bir “سر” (sır) 

kelimesiyle gaybın esrarının mürid üzerine açılmasına işaret edilmiştir. Birinci “سر” 

(sır) ile gayb perdesinin inkişâfı gerçekleşerek mülk âleminin müşâhede edileceği, 

ikinci “سر” (sır) ile ikinci perdenin inkişâfı gerçekleşerek melekût âleminin müşâhede 

                                                           
855 İbrâhîm, 14/40. 
856 Hûd, 11/112. 
857 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 140; Zeynep Musadife, el-

Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir Belkâid 

Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011.  
858 Çağrıcı, “Sır”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 113-114. 
859 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 325. 



200 
 

 

edileceği ve üçüncü “سر” (sır) ile üçüncü perdenin inkişâfı gerçekleşerek ceberut 

âleminin müşâhede edileceğine işaret edilmiştir.860 

Sîdî Muhtar, her bir sırrın diğerinin tekâmülünün sonucunda ortaya çıkacağını 

ifade eder. Bir önceki sırrın sonrakinin hâkimi ve perdeleyicisi olduğunu belirtir. O, bu 

sırların nihâyetine hakikat yolunda ilerleyen mârifet ehlinin ulaştığını ifade eder. Diğer 

bir ifadeyle üçüncü sırra vakıf olanların “havassu’l-havas” makamına yükseldiğini 

belirtir. O, bu makama ulaşan zâtların ilahî sırları keşfettiklerinin ancak bu sırları 

gizlemeleri gerektiğini vurgular.861 

2.3. AMELÎ ESÂSLAR İLGİLİ GÖRÜŞLERİ 

İslâm dini, temel amacı olarak insanlara Yaratıcısını tanıtarak, O'na karşı olan 

görevlerini ve sorumluluklarını bildirerek, insan ilişkilerini Kur'an ve sünnet ilkelerine 

dayalı olarak adâlet, hakkâniyet, barış ve huzûr temelinde kurmayı hedefler. Bunun yanı 

sıra, dînin amaçlarından biri, hassas, zarif, ince rûhlu ve iç dünyası arıtılmış bireyler 

yetiştirerek, müminleri Hakk dostluğuna ve cennete hazırlamaktır. Bu hedeflere yönelik 

bir hazırlık sağlayan ve insan terbiyesine odaklanan alanda çalışmalar yürüten disiplin, 

bir anlamda İslâm etik bilimi olarak kabul edilen tasavvuftur. Tasavvuf, özellikle Kur'an 

ve hadislerin insan terbiyesi ile ilintili boyutunu ele alır ve bu alanda geniş bir literatür 

meydana getirir. Rûhî-mânevî ve ahlâkî yönlerin geliştirilmesine odaklanan tasavvufun 

ana hedefi, insanın içindeki olumsuz yönleri dengelemek ve onları uyumlu bir duruma 

getirmektir. Bu amaç doğrultusunda uygulanan eğitim programına ise “seyr u sülûk” adı 

verilmektedir.862 

2.3.1. Seyr-u Sülûk 

Tasavvuf terbiyesinde “seyr”, sözlük anlamıyla dolaşmak, “sülûk” ise gitmek ve 

yürümek anlamlarını taşıyan kavramlardır. Tasavvuf terminolojisinde “seyr”, çirkin ve 

kötü huylardan güzel ahlâka, cehaletten ilme, kişinin kendi varlığından Hakk'ın 

                                                           
860 Zeynep Musadife, el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
861 Şeyh Sîdî Muhtar el-Küntî, Şerhu’l-Kasidetu’l-Feydiye, Mahdud bî haddil el-Haci Ahmed Mahmud b. 

el-Hacı Ahmed b. Muhtar el-Ömeri, Hazinetü’l-Haci Sîdî Muhammed Rekad, Âdrâr; Zeynep Musadife, 

el-Fikru's-Sûfî 'inde'ş-Şeyh Sidî el-Muhtâr Küntî, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ebû Bekir 

Belkâid Üniversitesi, Cezayir, 1432/2011. 
862 Mehmet Demirci, Sorularla Tasavvuf ve Tarîkatler, Damla Yayınları, İstanbul 2001, 43-44. 



201 
 

 

varlığına doğru hareket etmesini ifade eder. “Sülûk” ise tasavvuf yoluna giren kişinin, 

Hakk'ta vuslatı elde etmesini düzenleyen Ahlâkî eğitimi temsil eder. Başka bir deyişle, 

tasavvuf ve tarîkatlara intisap eden kişinin mânevî makamları tamamlaması sürecinin 

tümüne “seyr-ü sülûk” denir.863 

Başka bir ifadeyle, “seyr” ve “sülûk” birbirinden ayrılamayan bir bütünün iki 

parçaları gibi kabul edilir. Tasavvuf eğitiminde “seyr”, sülûkün olmazsa olmazıdır, tıpkı 

namaz için abdestin gerekliliği gibi. Abdesti olmayan kişinin namazı geçersiz kabul 

edildiği gibi, aynı şekilde sülûku olmayan bir sâlikin seyri de hükümsüz kabul edilir.864 

Sîdî Muhtar'a göre, her sâlikin seyr-ü sülûk evresi, onun müşahhas özelliklerine 

göre düzenlenmelidir. Çünkü her mürid, kendi derecesine göre hikmet, esrar ve tecellî 

nûrlarıyla beslenir. Örneğin, kırk günlük bir çocuğun aldığı besin, yetişkin bir insanın 

aldığı besinden farklıdır. Bu nedenle, farklı fıtrî özelliklere sahip müridlerin 

yetiştirilmesi de farklı olmalıdır.865 Nitekim Allah (c.c), “Rabbânî insanlar olun” 866 

buyurmuştur. İbn Abbas “Rabbânîyyin” kelimesinin “büyük ilimlerden önce küçük 

ilimler öğreten kişi” anlamına geldiğini ifade etmektedir.867 

Sîdî Muhtar, sâlikin derecesine göre seyrini devam ettirmesinin gerekliliğini 

belirttikten sonra bu seyrin iki yöntemle uygulanabileceğini ifade eder: 

- Sohbet yöntemi 

- Hali (yaşayarak) anlatım yöntemi 

Sohbet Yöntemi 

Sîdî Muhtar'a göre, sözlü anlatım yöntem irşat ve tehzip (arındırma) eğitimidir. 

Bu eğitimle ilgili olarak Hz. Ali (r.a) şöyle ifade eder: “Sözlerimizin kendinde etkisi 

olmayanları kalbimizden uzaklaştırırız.”868 Bu ifadeyle Hz. Ali, kalbe en büyük etkinin 

sözlü anlatım olduğunu ve bu anlatımın fayda sağlamadığı kalblere diğer yöntemlerin 

faydasız olduğuna dikkat çekmektedir. Ancak Sîdî Muhtar, sözlü anlatımla ilgili şu 

uyarıyı yapar: “Çok iyi bilinmelidir ki mânevî içeriklerden uzak kelime ve cümlelerle 

                                                           
863 İz, 171; Yılmaz, 183. 
864 Yılmaz, 183. 
865 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 336. 
866 Âl-i İmran, 3/79. 
867 Buhârî, Îmân: 10. 
868 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346 



202 
 

 

etkili bir irşad yapılamaz. Çünkü her kelime ve cümle, yüklendiği mânevî anlam 

oranında dinleyicinin ruhunda etki bırakır.”869 

Sîdî Muhtar'ın sözlü yöntemde öngördüğü en önemli unsurlardan biri, şeyhin 

müride kavrayışına uygun kelimeler ve ifadelerle hitap etmesidir. Çünkü her bireyin 

kendi anlayışına ve kavrayışına göre tahammülü bulunmaktadır. İnsanlar arasında farklı 

zevklere sahip olanların aynı yemekten aldıkları tat ve lezzetin aynı olmadığı gibi, farklı 

kavrayış ve düşüncelere sahip müridlerin duydukları her kelime ve sözden anladıkları 

da aynı değildir. Bu nedenle, Resûlullah (s.a.v) sözlü terbiyede açık ve anlaşılır sözlerin 

tercih edilmesi gerektiğini vurgulayarak şöyle buyurmuştur. “İnsanlara anladıkları şeyi 

konuşun.”870 Ayrıca Sîdî Muhtar, şeyhin özellikle müridin kafasını karıştıracak veya 

yanlış anlamasına neden olacak konuları anlatmaktan kaçınmasının önemini 

vurgulamaktadır.871 

Hal Dili (yaşayarak) Anlatım Yöntemi 

Sîdî Muhtar'a göre, hal (yaşayarak) anlatım yöntemi, takrip (yakınlaştırma) 

eğitimini içermektedir. Bu yöntemde şeyh, kendi yaşantısı ve hal diliyle müridini 

yetiştirmeye çalışır. Sîdî Muhtar'a göre, bu yöntemin başarısı, şeyhin müridine şefkat 

gözüyle bakması ve himmet nazarıyla yetiştirmesindedir. Ayrıca, bu yöntemin sâlikin 

derecesi dikkate alınarak uygulanması gerektiği vurgulanmaktadır.872 

Muhammed Halife, babası Sîdî Muhtar'ın müridleri için iki terbiye yöntemini 

kullandığını belirtmektedir. Ancak babasının özellikle yaşayarak anlatım yöntemine 

daha fazla önem verdiğini ifade etmektedir.873 Bu durum, Sîdî Muhtar'ın kendi yaşantısı 

ve hal dilini kullanarak müridini yetiştirmesini daha etkili bulduğunu göstermektedir. 

Seyyid Muhtar'a göre, yaşayarak anlatım yönteminin etkinliği, şeyhin müride 

baba şefkatiyle yaklaşması ve onu himmet gözüyle yetiştirmesine bağlıdır. Ayrıca, 

şeyhin sevgi dolu bir tutum sergilemesi ve müridin mânevî gelişimi için aralarında özel 

bir bağ kurulması gerekmektedir. Ancak bu yöntem, sâlikin seviyesi ve kapasitesi göz 

önünde bulundurularak uyarlanmalıdır. Şeyh, her bir müridin farklı ihtiyaçlarını ve 

                                                           
869 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346. 
870 Buhârî, İlim: 4. 
871 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346. 
872 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346 
873 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346. 



203 
 

 

zorluklarını gözlemleyerek onları bireysel olarak değerlendirmeli ve rehberlik 

etmelidir.874 

Sonuç olarak, Sîdî Muhtar'a göre, hal anlatım yöntemi, şeyhin kendi yaşantısı ve 

hal diliyle müridini yetiştirmeyi içerir. Bu yöntemin başarısı, şeyhin müridine şefkatle 

bakması ve himmet gözüyle yetiştirmesiyle yakından ilişkilidir. Her bir müridin 

derecesi ve ihtiyaçları göz önünde bulundurularak bu yöntemin uygulanması gerektiği 

vurgulanmaktadır 

2.3.2. İntisab veya Biat 

Lügatta “biat”, satış ve satış muamelesi anlamına gelir. Tasavvuf ıslahatı 

bağlamında ise biat, müridin şeyhine bağlı kalacağına dair söz vermesi ve onun verdiği 

emir ve talimatlarına itaat etmesidir. Ahid, intisap, inabe, mubâyaa, ikrar ve el alma gibi 

terimler de bu bağlamda kullanılmaktadır.875 

Sîdî Muhtar'a göre, müridin mürşide intisap etmesinin ardından, tarîkat yolunda 

ilerlemesi için mürşidin talimatlarına kesinlikle uyması gerekmektedir. Mürid, verilen 

talimatlara tam bir itaat göstermeli ve bunları yerine getirirken mürşidine karşı terbiye 

ve saygı kurallarına titizlikle uymalıdır. Özellikle mürşidin verdiği zikir derslerini 

eksiksiz bir şekilde yerine getirmesi büyük önem taşır. 

Sîdî Muhtar, bu süreçte ilerlemenin vazgeçilmez kurallarının müridin itaat ve 

terbiyesi olduğunu vurgular. Müridin mürşidine tam bir teslimiyetle itaat etmesi, 

iradesini ve eylemlerini mürşidin rehberliği ve öğretileri doğrultusunda şekillendirmesi 

gerekmektedir. Aynı zamanda, müridin mürşidine saygı ve edep çerçevesinde 

yaklaşması, ilişkilerinin sağlam bir temel üzerine oturmasını sağlar.876 

Kısaca, Sîdî Muhtar'a göre müridin mürşide intisap etmesiyle birlikte ilerlemek 

için mürşidin talimatlarına tam bir itaat göstermesi önemlidir. Mürid, mürşidine karşı 

terbiye ve saygı kurallarına titizlikle uymalı ve özellikle zikir dersleri gibi verilen 

talimatları eksiksiz yerine getirmelidir. Müridin itaat ve terbiyesi, bu yolculuktaki temel 

kurallardan biri olarak öne çıkar ve içsel bir terbiyeye ihtiyaç duyar. 

                                                           
874 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346. 
875 Yılmaz, 183. 
876 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346-347. 



204 
 

 

2.3.3. Kulluk/Ubûdiyet 

İnsanların yaratılış sebebi olan ibadet, sözlükte “itaat etme, boyun eğme, kulluk, 

tapınma” gibi anlamlara gelir. İbâdet dinî bir terim olarak insanın Allah'a sevgi, saygı ve 

itaat ederek onun rızâsını kazanmak için gerçekleştirdiği tutum, düşünce ve 

eylemlerdir.877 İslam literatüründe, kulun Allah'a karşı saygı, hürmet ve rızasını 

kazanma niyetiyle gerçekleştirdiği dini davranışlar ibadet olarak adlandırılır. Kul, 

yaşamını sürekli olarak Allah'a karşı kulluk duyarlılığı içinde sürdürmeye ise ubûdiyet 

veya ubûdiyyet denir. Tasavvuf'ta ise hürriyet ile birlikte ele alınan ubûdiyet; Allah’a 

karşı layıkıyla kulluğunu yerine getirmeye çalışan sâlikin, nefsânî ve dünyevî kölelikten 

kurtulup mânevî hürriyete ulaşarak Allah’a yönelmesidir.878 

Sîdî Muhtar'a göre insanlar tüm eylem ve davranışlarını Allah'a itaat düşüncesiyle 

gerçekleştirmelidir. Çünkü Allah, isimleri arasında ism-i a'zamı, cuma gününde icâbet 

saatini ve geceler arasında kadir gecesini gizlemiştir. Bu gizlemenin temel amacı, kulun 

ibadetlerle kulluk sözleşmesine sadakat göstermesini sağlamaktır. Nitekim Cenab-ı 

Hakk şöyle buyurmuştur, “Çünkü gündüz senin için uzun bir meşguliyet vardır.”879 Sîdî 

Muhtar, bu âyet-i kerîmede Allah'ın (c.c) kulun günlük yaşamında hayır işleri yapmak 

için büyük fırsatlar olduğuna dikkat çekmiştir.880 

Sîdî Muhtar, tasavvuf alanının temelini oluşturan ubûdiyyet makamı ile seyr-ü 

sülûkun son basamağı olan velâyet makamı arasında sıkı bir ilişki olduğunu 

belirtmektedir. Her ikisinin de hareket noktası, ibadet esaslarını hakke'l-yâkın şekilde 

yerine getirmeyi gerektirir. Sîdî Muhtar, bu iki makama ulaşmak için nefsî arzulardan 

uzaklaşarak ibadetlere devam etmenin gerekliliğini vurgular.881 O, ibadetler arasında en 

önemli olanın namaz olduğunu ifade eder ve namazın kişinin ahirete bıraktığı en önemli 

miras olduğunu belirtir. Bu konuda Cenab-ı Hakk şöyle buyurmuştur, “Onların 

yaptıklarını ve bıraktıkları eserleri yazarız.”882 Sîdî Muhtar'a göre bu âyet-i kerîmede 

bahsedilen yapılması ve bırakılması gereken eser namazdır. Diğer bir âyet-i kerîmede 

ise şöyle buyrulmaktadır, “Kim mümin olarak ahireti ister ve ona ulaşmak için gerekli 

                                                           
877 Mustafa Sinanoğlu, “İbadet”, DİA, İstanbul 1999, XIX, 233-235. 
878 Semih Ceyhan, “ubûdiyyet” , DİA, İstanbul 2012, XXXXII, 33-34. 
879 Müzzemmil, 73/7. 
880 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 440. 
881 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 155. 
882 Yâsîn, 36/12.  



205 
 

 

çabayı gösterirse, işte bu çabanın karşılığı verilir.”883 Sîdî Muhtar, bu âyet-i kerîmede 

bahsedilen çabanın namaz olduğunu ifade eder.884 

Sîdî Muhtar, insanın ibadetlerden feyz alması ve kalben huzur bulması için 

gereksiz konuşmalardan kaçınmasını önermektedir. Bu görüşünü desteklemek için 

Cenab-ı Hakk'ın, “Onlar ki, faydasız işlerden ve boş sözlerden yüz çevirirler”885 

şeklindeki âyet-i kerîmesini örnek gösterir. Ayrıca başka bir âyet-i kerîmede de 

“İnsanlar arasında, bir bilgisi olmadığı halde Allah yolundan saptırmak için, gerçeği 

boş sözlerle değişenler ve Allah yolunu alaya alanlar vardır”886 denilmektedir. 

Sîdî Muhtar ayrıca, boş sözlerin yalana, yalanın ise cehenneme sürükleyeceğini 

ifade etmektedir. Bu konuda Allah'ın şu şekilde buyurduğunu aktarır, “Nedir sizi şu 

Sekar'a sürükleyen? Derler ki, biz namaz kılanlardan değildik. Fakirleri doyurmazdık. 

Boş şeylere dalanlarla birlikte dünyanın aldatıcı zevklerine dalardık.”887 Sîdî Muhtar, 

kişinin boş ve faydasız söz ve davranışlardan kaçınması için zamanı etkin bir şekilde 

kullanması gerektiğini belirtir. Kişinin yaşadığı zaman dilimini, insanların faydasına ve 

kendi ahireti için harcaması gerektiğini ifade eder.888 

Sîdî Muhtar'a göre, ibadetle meşgul olan bir beden, sağlam bir ruh kazanarak 

büyük zaferler elde etmek için içsel bir mücadele olan cihad-ı ekber meydanında ilerler. 

Bu konuda Cenab-ı Hakk şöyle buyurmuştur, “(Ey Mü'minler!) Gerek hafif, gerek ağır 

olarak savaşa çıkın, mallarınızla ve canlarınızla Allah yolunda cihad edin.”889 Sîdî 

Muhtar, bu âyette geçen cihadın fiziksel olarak Allah yolunda yapılan cihad anlamına 

gelse de, nefis mücadelesiyle savaş meydanındaki mücadele arasında büyük benzerlikler 

bulunduğunu belirtmektedir. Çünkü her iki durumda da düşmana karşı teyakkuz halinde 

olma ve düşmanı alt etmek için yeni stratejiler geliştirme gerekliliğinin olduğunu ifade 

eder.890 

                                                           
883 İsrâ, 17/19.  
884 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 155; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye 

ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 223. 
885 Mü’minûn, 23/3. 
886 Lokman, 31/6. 
887 Müddessir, 74/42-43-44-45. 
888 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 280. 
889 Tevbe, 9/41. 
890 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 224. 



206 
 

 

2.3.4. Riyâzet ve Mücâhade 

Tasavvufun temel prensiplerinden biri olan mücâhede, kişinin nefsî arzu ve 

isteklerine karşı direnme ve savaşma durumudur. Bu mücadelede kişi, nefsine karşı 

zafer elde etmek için zikir, dua, tesbih ve ibadet gibi mânevî silahlarla donanmalıdır. 

Nefisle mücadele, düşmanla mücadeleden daha zorlu bir süreç olması nedeniyle 

mücâhedeye “cihadı ekber” veya “nefis ile cihad”891 denilmektedir. 

Sîdî Muhtar, bir müridin kendi nefsini kontrol altında tutmak için büyük bir 

mücadele vermesi gerektiğini söyler. O, bu mücadelede başarılı olabilmek için nefsini 

oruçla terbiye etmesi ve zikirle sakinleştirmesi gerektiğini ifade eder. Özellikle uyku 

bastırmadan uyanık kalması ve açlıkla nefsini kontrol altında tutmasının önemli 

olduğunu belirtir. 

Sîdî Muhtar, müridin nefis mücadelesini yaparken nefsin hile ve entrikalarına 

karşı hazırlıklı olması gerektiğini söyler. Çünkü nefis, kendisine karşı yapılan 

mücadeleleri riya, gösteriş, hile ve kurmuş olduğu tuzaklarla boşa çıkarma çabası içinde 

olduğunu ifade eder. Ayrıca mürid nefis mücadelesi verirken ihvan ve muhtaç olanları 

ihmal etmemesi ve onlara karşı faydalı olabilmek için her türlü çile ve zorluklara karşı 

göğüs germesi gerektiğini belirtir.892 

Sîdî Muhtar, nefis mücadelesinde uyulması gereken kurallara riâyet edildiği 

takdirde, hidâyet nûrunun ışıltılarına engel olacak her türlü dalgınlık ve iğvâların 

önünün kesileceği ve kalbin mâsivâdan arındırılacağını söyler. Bu arınma neticesinde 

ürperen kalb, kasvet bulutlarından sıyrılarak muhabbet esintileriyle hemhal olacağını 

ifade eder. Sîdî Muhtar’a göre mürid muhabbet esintilerine düçar olunca duyu hisleri 

berraklaşır ve mânevî perdeler kalkarak Rabb’ine yaklaşır. Varılan bu yaklaşma anından 

itibaren Rabb’inin güzel isim ve sıfatlarıyla hareket eder.893 

2.3.5. Halvet ve Celvet 

Tarîkat mensuplarının riayet etmesi gereken kurallardan biri halvet uygulamasıdır. 

Halvet terimi, sözlük anlamı olarak toplumdan uzak durma, sakınma, tenhaya çekilme 

                                                           
891 Ebû Nuaym İsfahânî, Ahmed b. Abdillâh b. İshâk el-İsfahânî, Hilyetü’l-vliya ve tabakatu’l-asfiya, 

Matbaatu’s-Saade, Kahire 1974. 1006; Yılmaz, 183. 
892 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346. 
893 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346. 



207 
 

 

ve yalnızlık gibi anlamlara gelir.894 Tasavvuf terminolojisinde ise günaha girmemek ve 

daha fazla ibadet etmek amacıyla toplumdan uzaklaşıp tenha ve sessiz yerlere çekilmeyi 

ifade eder. Bu yaşantı şekli aynı zamanda uzlet ve inziva isimleriyle de anılır. Temel 

hedef, iç muhasebe ve iç murakabe yaparak ruhsal olgunluğa ulaşmaktır. 895 

Halvet, Mânevî bir eğitim yöntemidir ve farklı din ve tarîkatlarda gözlemlenebilir. 

Ancak her din ve tarîkatın kendine özgü uygulama yöntemleri bulunmaktadır. Tarîkatlar 

gibi tasavvufun kurumsallaşmış kollarında, nefsin terbiyesi ve ruhun arıtılması amacıyla 

her tarîkatın kendine özgü uygulama yöntemleri bulunur. Belirli bir süre ve yönteme 

göre, mürid halvet ortamına girerek zikir, ibadet ve tefekkürle zaman geçirir. Amacı, 

kalbten mâsîvayı çıkararak Allah'ın sayısız nimetlerini tefekkür etmektir.896 

Halvet ve uzlet kelimeleri yakın anlamlı terimlerdir. Ancak uzlet, daha genel bir 

anlama sahipken, halvet daha özel bir anlam taşır. Ayrıca uzlet, sebebi ve süresi belirsiz 

bir şekilde insanların toplumdan uzaklaşması ve yalnızlık yaşaması anlamına gelir. 

Halvette ise bu inziva süresi, mensup olduğu tarîkat tarafından belirlenen bir süreyle 

sınırlıdır.897 

Sîdî Muhtar, sülûk ehlinin arınma ve istikamet sahibi olması için halvetin şart 

olduğunu ifade eder. Halvetin peygamberlerin sünneti ve velîlerin hasat alanı olduğunu 

belirten Muhtar, bu alanda ilerleyenlerin vuslata varacaklarını ifade eder. Nitekim 

Kur’an’ı Kerîm'de “Şüphesiz en son varış Rabb’inedir”898 şeklinde buyrulur.899 

Sîdî Muhtar, her sâlikin kendi gücü ve imkânları ölçüsünde insanlardan 

uzaklaşarak ve yalnızlık içinde halvetini gerçekleştirmesi gerektiğini belirtir. Halvete 

girmenin temel amacının, kişinin kendine has kusurlardan arınarak doğru bir yol 

izlemek olduğunu vurgular. Hz. Peygamber de “Allah'a inandım de, sonra da dosdoğru 

ol”900 buyurarak iman getirmenin en önemli unsurlarından birinin doğru bir istikamet 

çizmek olduğunu ifade etmiştir.901 Kuran-ı Kerim'de ise “Emrolunduğun gibi dosdoğru 

                                                           
894 Türer, 115. 
895 Şinasi Gündüz, “Uzlet”, DİA, İstanbul 2012, XXXXII, 255-256. 
896 Türer, 115; Aiş, 271; Yılmaz, 195. 
897 Yılmaz, 196. 
898 Necm, 53/42.  
899 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-Nefîhetü’l-kâfiye, 24; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 

347. 
900 Müslim b. el-Haccâc, Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el- Kuşeyrî, el-Câmi‘u’s-sahîh, 
trc. Mehmet Sofuoğlu, İrfan Yayıncılık, İstanbul, 2013. Îmân, 62. 
901 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 347. 



208 
 

 

ol”902 buyuran Allah (c.c), Hz. Peygamber nezdinde insanların istikamet sahibi 

olmalarını emir buyurmuştur. 

Sîdî Muhtar, dünya üzerindeki ilk halvetin Hz. Adem ve eşi Havva'nın Serende 

şehrinde ve ramazan ayında gerçekleştiğini söyler. İkinci halvetin ise Hz. Adem'ın 

Kâbe'yi inşa ettikten sonra Allah'a şükretmek amacıyla Kâbe içinde gerçekleştirdiğini 

belirtir.903 

2.3.5.1. Halvette Kırk Günün Önemi 

Sîdî Muhtar'a göre halvet süresinin kırk gün olmasının hikmeti, Hz. Adem ve eşi 

Hz. Havva'nın midelerinde yedikleri buğday tanesinin oluşturduğu kırk perdeli kasvetin 

kırk gün boyunca kalmasıdır. Ancak Allah, bu kırk perdenin inkişafı için Hz. Adem’in 

kalbinde kırk gün halvet yaşamasını ilka etmiştir. Nitekim Cenab-ı Hakk, “Adem Rabb-i 

tarafından bir kısım kelimeler telakki etti”904 buyurmuştur. Sîdî Muhtar, Hz. Adem ve 

eşi Hz. Havva'nın kırk günlük halvet sürecinde yapmış oldukları dualar neticesinde her 

gün bir perdenin inkişafının gerçekleştiğini ifade eder. Kırk günlük halvet süresini 

tamamladıktan sonra, tükettikleri buğday tanesinden oluşan nefsânî kasvetlerin Hz. 

Âdem’den meni şeklinde, Hz. Havva'dan ise hayız kanı olarak çıktığını ve böylelikle 

arındırıldıklarını belirtir. 

Sîdî Muhtar, Hz. Âdem’den insanoğluna aktarılan bu kasvet perdelerinin, 

insanların dünyaya karşı sevgi ve bağlılık hislerine yol açtığını ifade eder. Ancak kişinin 

halvet, riyâzet ve mücâhedesi sonucunda bu perdelerin kalkabileceğini ve müşâhede 

makamına yükseleceğini belirtir.905 Nitekim Kur'an'da, “Bizim uğrumuzda cihad edenler 

var ya, biz onları mutlaka yollarımıza iletiriz”906 şeklinde buyrulmuştur. 

Hz. Resûlullah, kırk sayısının önemine dikkat çekerek şöyle buyurmuştur, “Kim 

kırk sabah ihlâs ile Allah'a ibadet ederse kalbinde ilim pınarları, dilinde fesahat 

oluşur.”907 Sîdî Muhtar, diğer peygamberlerle ilgili olarak Hz. İbrahim'in Nemrut 

                                                           
902 Hûd, 11/112. 
903 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-Nefîhetü’l-kâfiye, 24; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 

347. 
904 Bakara 2/37. 
905 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-nefîhetü’l-kâfiye, 25. 
906 Ankebût, 29/69. 
907 Müsnedi Şihab, 466. 



209 
 

 

tarafından ateşe atılma kararı verildiğinde, kırk günlük halvet süreciyle Allah'a 

sığındığını ifade eder. Allah da onu “halil” yani dost edinerek ateşe, “Ey ateş! İbrahim'e 

karşı serin ve zararsız ol”908 emrini vermiştir. Benzer şekilde, Hz. Davut, kırk gün 

boyunca secdeye kapanarak Allah'tan tövbesinin kabul edilmesini dilemiştir. Allah da 

onun tövbesini kabul ederek, “Rabb’inden bağışlanma diledi, eğilerek secdeye kapandı 

ve Allah'a yöneldi”909 buyurmuştur. Ayrıca Allah, Hz. Davut'un samimi halvetiyle ilgili 

olarak, “O ne güzel kul! Şüphesiz o, Allah'a yönelen bir kimse idi”910 şeklinde övgüde 

bulunmuştur. Sîdî Muhtar, Hz. Musa için başlangıçta otuz günlük halvet süresi 

belirlenmiş olsa da Allah onun halvet süresini kırk güne tamamlatmıştır. Nitekim Allah 

şöyle buyurur, “Böylece Rabb’inin belirlediği vakit kırk geceye tamamlandı.”911 Sîdî 

Muhtar, Allah'ın elçileri olan peygamberlerin genel olarak kırk günlük halvet sürelerine 

sahip olduğunu ifade eder.912 

Sîdî Muhtar, kırk gün boyunca oruç tutarak her davranışını muhasebe eden bir 

kişinin, Allah nezdindeki derecesinin yükseldiğini ifade eder. Hatta bu yükselişin en 

yüce makam olan el-Melei'l-a'la'ya kadar ulaşabileceğini belirtir. O, bu makama 

ulaşıldığında ilahî ünsiyetin gerçekleşeceğini belirtir.913 

Sîdî Muhtar, Hz. Resûlullah'ın diğer peygamberlerle kıyaslandığında farklı bir 

halvet deneyimi yaşadığını ifade eder. Zira O’nun halvetinin belirli gün ve sayılarla 

sınırlı olmadığını söyler. Ayrıca Hz. Resûlullah'ın çocukluktan itibaren iman ve kitabın 

ne olduğunu fark etmesiyle birlikte muhabbet sarmalı içine girdiğini belirtir. Sîdî 

Muhtar, Hz. Resûlullah'ın içinde bulunduğu bu arayış nedeniyle amcası ve 

yakınlarından uzaklaşarak “kendimde bir boşluk hissediyorum, Yaratan'a ulaşma 

yollarını bulmalıyım” diyerek halktan uzaklaşmayı tercih ettiğini ifade eder. O, Hz. 

Resûlullah'ın bu arayışının göğsüne yapılan mânevî bir operasyonla yatıştığını ve kısa 

süreli halvet günlerinin başladığını belirtir. Ancak Hz. Resûlullah'ın daha uzun süreli ve 

huzur verici halvet günlerini Hira mağarasında geçirdiğini ifade eder. Sîdî Muhtar, Hz. 

                                                           
908 Enbiyâ, 21/69. 
909 Sâd, 38/24. 
910 Sâd, 38/30. 
911 A‘râf, 7/142. 
912 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 27. 
913 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 27. 



210 
 

 

Resûlullah'ın Hira mağarasında yaşadığı halvet günlerinin üçe ayrıldığını söyler.914 O, 

bu günleri şu şekilde adlandırır: 

- Korku ve endişeli bekleyişin hâkim olduğu günler. 

- Recâ ve zevkin hâkim olduğu günler. 

-  Risâlet görevinin başlamasıyla birlikte ünsiyet ve tebliğ görevinin hâkim olduğu 

günlerdir.915  

Sîdî Muhtar, diğer peygamberler ile Hz. Resûlullah'ın halvet yaşantısı arasında şu 

hususa dikkat çeker. Diğer peygamberlerin halvet süreleri belirli gün ve sayılarla sınırlı 

ve genellikle peygamberlik dönemleri içinde gerçekleşmiştir. Fakat Hz. Resûlullah'ın 

halvet deneyimi belirli bir sayı ve süreyle sınırlandırılmamıştır. Aynı şekilde Hz. 

Resûlullah için bidâyet ve peygamberlik görevinden önce başlayan halvet, diğer 

peygamberler için nihâyet olmuştur.916 

Sîdî Muhtar, her Allah dostunun kendi peygamberinin halvetteki bidâyetine 

benzer şekilde halvete başladığını ifade eder. Ancak, gerçekleştirdikleri halvetin 

nihâyeti ise her bireyin kendi mânevî hal ve makamıyla orantılı olarak gerçekleşir. Şair 

de bu konuyu şu şekilde ifade eder: 

 917إشارتنُا شت ى ومعناكَ واحدٌ   وكلٌّ إلى ذالك الجمالِ يشيرٌ 

İşaretlerimiz çeşitli ama mâna bir     Hepsi o cemâle işaret etmektedir 

Sîdî Muhtar, Allah dostları arasında bidâyet ve nihâyetleri mahfuz ve mâsum olan 

kişilerin olduğunu ifade eder. Bu kişilerin dünya işleriyle meşgul olduklarında 

kalblerinin daraldığını, ancak kalbleriyle meşgul olduklarında dünyevî işlerin aksadığını 

belirtir. Bunlar, şüpheli şeylere yaklaşmayan ve hatta bazı helâl olanları bile terk etmeyi 

uygun gören Süheyl b. Abdullah, Beyazidi Bistami, Yahyâ b. Muaz ve Tayfur b. İsa 

gibi kişiler olduğunu söyler. 

Öte yandan, bidâyetleri eğlence, hırsızlık, gaflet, cehâlet ve bolluk içinde yaşayan 

İbrahim Ethem, Füdeyl b. İyyaz, Bennanu'l-Cemâl ve Habibü'l-Acemî gibi kişilerin 

olduğunu ifade eder. Ancak Allahın bu kişilerin nihâyetlerini velâyet makamına 

                                                           
914 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 27. 
915 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 28-29. 
916 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-Nefîhetü’l-kâfiye, 29. 
917 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 29. 



211 
 

 

yücelttiğini belirtir. Sîdî Muhtar, bu iki grubun bidâyeti farklı olsa da, nihâyetlerinin 

ortak bir özelliğe sahip olduğunu ifade eder. Bu özellik, huzur, mutluluk ve vuslat 

yolunda ilerleme durumudur. Bu ilerlemenin ise sıkı bir riyâzet ve düzenli bir halvet 

sonucunda elde edildiğini belirtir.918 

Sîdî Muhtar, insanların ölüler ve diriler olarak iki gruba ayrıldığını ifade eder. 

Dirilerin, âyetler, hadisler, vaazlar ve nasihatlerden faydalanabilen, tefekkür ve tezekkür 

yeteneğine sahip kimseler olduğunu belirtir. Ölülerin ise içlerinde gaflet ve inat ölümü 

yaşadıklarını söyler. 

Gaflet ölümünü yaşayanların, davet, himmet ve ilahî tecellîler neticesinde uyanma 

şerefine erişebileceklerini ifade eder. Sîdî Muhtar, gaflet ölümünden uyanan kimselerin, 

sıkı bir riyâzet ve sürekli halvet yaşamıyla uyanışlarını devam ettirmeleri gerektiğini 

vurgular. 

Diğer yandan, inat ölümüyle ölenlerin ise hiçbir davetçi ve uyarıcının çağrılarına 

kulak asmayan, hatta nebî ve velîlerin himmetinden pay almayan ölüler olduğunu 

belirtir. Nitekim Allah (c.c) şöyle buyurur, “Şüphesiz sen ölülere duyuramazsın. 

Arkalarını dönüp kaçarlarken sağırlara da daveti duyuramazsın”919 buyurur.920 

Sîdî Muhtar'ın taksimatında belirtilen ölüm türlerinden biri olan gaflet ölümünü 

yaşayanların uyanışlarının ardından, önemli olanın sıkı bir riyâzet ve düzenli bir halvet 

yaşantısına girmeleri olduğu görülmektedir. 

Sîdî Muhtar'a göre, müridin halvet deneyimi verimli ve faydalı olabilmesi için bir 

şeyhin gözetiminde gerçekleştirilmesi gerekmektedir. Çünkü şeyhin rehberliği ve 

yönlendirmesiyle yapılan halvet, müride doğru bir istikamet sağlar. Mürid, elde ettiği bu 

istikamet sayesinde nefsine hâkim olur ve şeytanın tuzaklarından kurtularak halvetini 

verimli ve faydalı hale getirir.921 

                                                           
918 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 32-33. 
919 Neml, 27/80. 
920 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfîyye ve’n-Nefîhetü’l-kâfiye, 24; Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 

347. 
921 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 348. 



212 
 

 

2.3.5.2. Eşlerin Halveti 

Sîdî Muhtar, müridin tek başına halvete girebildiği gibi eşiyle birlikte de halvete 

girebileceğini ifade eder. Eşiyle birlikte halvete giren müridin bazı hususlara dikkat 

etmesi gerektiğini önerir. Müridin, eşinin sıkıntılarına karşı anlayışlı olması ve mutlu bir 

ruh haliyle yaklaşması gerektiğini belirtir. Bayanların kaprisli bir yapıya sahip olmaları 

sebebiyle itaatsizlik ve isyanlara eğilimli olabileceklerini ifade eder. Bu nedenle, onlara 

karşı kızgın veya azarlayıcı bir tutum yerine sevgi dolu ve anlayışlı bir üslup 

benimsemelidir. Ayrıca, onlardan yapamayacakları veya kaldıramayacakları şeyler 

beklememelidir. Bayanların fıtratı gereği hassas ve kırılgan olduklarını göz önünde 

bulundurarak davranış sergilenmelidir.922 

Sîdî Muhtar, bayanların “sâliha”, “seçkin” ve “şerli” gibi sınıflara ayırıldığını 

belirtir. Cenab-ı Hakk'ın, “Onlara nasihat edin, yataklarında yalnız bırakın ve 

nihâyetinde dövün”923 ifadeleriyle her davranışın bir sınıfı temsil ettiğine dikkat 

çekildiğini ifade eder. Birinci sınıfın nasihat, ikinci sınıfın yataklarında yalnız bırakma 

ve üçüncü sınıfta olanların hafif bir şekilde dövülerek ıslah edileceğine işaret edildiğini 

belirtir.924 

Sîdî Muhtar, bu sınıflandırma ile müridin eşinin doğal özelliklerini tespit etmesini 

amaçlar. Eşinin fıtrî özelliklerine vakıf olan mürid, halvet süresince ona karşı 

davranışlarını bu doğrultuda şekillendirmesi gerektiğini belirtir.”925 

2.3.5.3. Halvette Dua ve Tesbih 

Sîdî Muhtar, halvete giren müridin halvet süresince yapması gereken dua ve 

tesbihâtlara dair şu ifadeleri kullanır: “Kemâle ulaşmak ancak çaba ve gayretle elde 

edilebilir. Eğer hedeflenen vuslat, sonu ve sınırları olmayana ise, bunu elde etmek için 

daha büyük bir azim ve çaba gereklidir. Vuslat, bir yönüyle kişinin can damarından 

daha yakın olsa da diğer yönüyle gerçekleşmesi için birçok mesafe kat edilmesi gerekir. 

Zira her hal içinde farklı haller, her makam içinde farklı makamlar ve her ilahî tecellî 

içinde farklı tecellîler bulunmaktadır. Bu sonsuz ve sınırları belirlenemeyen yalnızca 

                                                           
922 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 349. 
923 Nisâ, 4/34. 
924 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 349. 
925 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 349. 



213 
 

 

O'dur başkası değildir. Bu nedenle vuslatı hedefleyen müridin halvet süresince derunî 

bir yalvarış ve samimi bir tesbihâta sahip olması gerekmektedir.”926 

Sîdî Muhtar, müridin halvet süresince yaptığı münâcâtlar sonucunda şahit olduğu 

nûrların ilahî tecellîlerin yansıması olduğunu belirtir. Bu yansımaların ruhânî bir hal 

içinde bulunan müridin seyr-ü sülûk süreci içerisinde sıklıkla yaşanacağını ifade eder. 

Ona göre müridin sabır, rızâ, teslimiyet ve dua ile Allah'a münâcat etmesi sonucunda bu 

durum sürekli bir hale gelir.927 

Sîdî Muhtar, müridin yapacağı dua ve münâcâtlar içerisinde peygamberlerin 

yapmış olduğu dua ve münâcâtlara yer verilmesini önerir. Öncelikle Sîdî Muhtar’ın 

kendisi Hz. Yunus’un, yaptığı 928“ َلَا  إِلَهَ  إلاَّ  أنَْتَ  سُبْحَانكََ  إنِ ِي كُنْتُ  مِنَ  الظَالِمِين” münâcât duasını 

sıkça tekrarladığını ve müridlerine de bu âyet-i kerîmeyi tekrarlamalarını önerdiğini 

belirtir. Ayrıca müridlere  َحِينَ لَلَبثَِ فيِ بطَْنهِِ اِلى يوَْمِ يبُْعثَُونَ 929 فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِن ِ  âyet-i الْمُسبَ

kerîmesini dualarında okumalarını tavsiye eder. Sîdî Muhtar, yapılan dua ve 

tesbihâtların yanı sıra müridin halvet süresince Allah'a bolca hamd, şükür ve senâda 

bulunmasını önerir. Müridin yaşadığı fütûhâtlara aldanmadan her makamın hakkını 

vermeye çalışması gerektiğini vurgular. Müridin dua ve tesbihâtlarla Allah'ın yardım ve 

lütfunu bekleyerek halvet süresini tamamlamasını söyler.930 

Sîdî Muhtar, müridin halvet süresince yaptığı münâcât ve tesbihâtlar sonucunda 

şahit olduğu tecellîlerin mâhiyeti ve müridin asıl amaç ve gayesinin nasıl olacağını şu 

mısralarla özetlemeye çalışmıştır: 

 سوى الله غيرٌ فاتخذ ذكره حصنا       فلا تلتفت في السير غيرا فكل ما

 عليك فحِلْ عنها فعن مثلها حِلْنا،         ومهما ترى كل المراتب تُجْتلََى

 931فلا صورة تجلى ولا نظرة تجن      وقل ليس لي في غير ذاتك مطلب

Seyrinde Zikrini kale haline getir   Allahtan başkasına iltifât etme 

Gördüğün tüm tecellîden yüz çevir      Biz onlara benzeriz ama onu biz sanma 

Senden başka matlubum yoktur        Senin asla bir görüntü ve görünümün de yoktur 

                                                           
926 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 348. 
927 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 349. 
928 Enbiyâ, 21/87. 
929 Sâffât, 37/143-144. 
930 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 349. 
931 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 349. 



214 
 

 

Sîdî Muhtar, bu beyitinde sülûk ehlinin ilahî rızâyı amaçlayarak dua, zikir ve 

tesbihâtlarla kendini nefis ve şeytanın hilelerinden koruması gerektiğini belirtir. Ayrıca 

müridin seyri suresince şahit olduğu tüm varidâtların Cenab-ı Hakk'tan gelmediğinin 

bilincinde olmalı ve Allah'tan başkasına yönelmemesi gerektiğini ifade eder 

2.3.5.4. Celvet 

Halvetin zıddı olan celvet, kelime anlamıyla bir kişinin ailesinden ve vatanından 

uzaklaşması, ayna ve kılıç gibi eşyaların pasının silinip parlatılarak ortaya çıkması 

anlamına gelir. Tasavvuf ıstılahında ise celvet, kişinin halvet süresini tamamladıktan 

sonra yeniden toplum içine dönmesi anlamına gelir.932 

Sîdî Muhtar'a göre, müridler halvet süresini tamamlayarak nefsin sivriliklerini 

kontrol altına aldıktan sonra halkın içine karışarak celvet sürecini yaşamalıdır. Müridler 

bu süre zarfında, halvet tecrübesiyle elde ettikleri kazanımlara bağlı kalarak halkın 

ıslahı ve sıkıntılarının giderilmesine yönelik çaba sarf etmelidir. Müridin Allah'ın nimet 

ve lütuflarına ulaşması, ancak insanların kurtuluşuna vesile olma ve bazı sıkıntı ve 

zorluklarla mücadele etme sürecinde gerçekleşebileceğini ifade etmektedir. Bu sebeple, 

müridlerin gerçek anlamda Cenab-ı Hakk'a tam bir itaat içinde olmaları büyük bir önem 

taşımaktadır. Halkla olan ilişkilerinde, şeriat kurallarına uygun hareket etmek ve 

herhangi bir sıkıntı ve zorluk çıkarmamak temel bir husustur. Bu ilke, Hz. Resûlullah 

(s.a.v) tarafından şu şekilde ifade edilmiştir. “Kolaylaştırın, zorlaştırmayın; müjdeleyin, 

nefret ettirmeyin.”933 

Müridler, bu ilkelere uygun olarak hareket ettiğinde, Cenab-ı Hakk'ın onların 

koruyucusu olacağını asla unutmamalıdır. O'nun koruması, kişinin kendi nefsi için 

sağladığı faydadan daha büyük bir değere sahiptir. Sîdî Muhtar, bu düşüncesini Cenab-ı 

Hakk'ın şu ayet-i kerîmesine dayandırmaktadır. “(Ey Müminler!) Yoksa siz, sizden önce 

gelip geçenlerin başına gelenlerin benzeri sizin de başınıza gelmeden cennete 

gireceğinizi mi sandınız? Onlara yoksulluk ve sıkıntı öylesine dokunmuş ve öyle 

sarsılmışlardı ki nihâyet peygamber ve beraberindeki Müminler: 'Allah'ın yardımı ne 

                                                           
932 Yılmaz, 198. 
933 Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, b. İbrahim el-Cu’fi el- Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, (Thk. Muhammed 

Züheyr b. Nâsıru’n-Nâsır), Dâru Tavki’n-Necât, Beyrut 1422/2001, Buhârî, Edeb, 80, 



215 
 

 

zaman gelecek?' demişlerdi. İyi bilin ki Allah'ın yardımı yakındır.”934 Sîdî Muhtar, bu 

âyeti referans alarak müridlerin, toplumun sıkıntılarına yardımcı olurken Allah'ın 

yardımını beklemeleri gerektiğini ifade etmektedir. Müridler, bu şekilde Allah'ın 

yardımının kendilerine geleceğine inanarak çaba sarf etmelidirler.935 

Sîdî Muhtar'ın düşüncesine göre, müridin halvet süresini tamamlaması, nefsin 

arzularını kontrol altına alması ve mânevî kazanımlar elde etmesi önemli bir adımdır. 

Ancak bu kazanımların değerini korumak ve büyütmek için müridin halkın içine 

karışması ve toplumun ıslahı için aktif bir rol üstlenmesi gerekmektedir. Çünkü Allah'ın 

rızâsına erişmek ve O'nun lütuflarına nail olmak, insanların hayatlarında olumlu 

değişikliklere vesile olmak ve bazen sıkıntılarla karşılaşıp zorluklara göğüs germeyi 

gerektiren bir süreçtir.936 

2.3.5.5. Halvet ve Celvetin Fazileti 

Halvet ve celvet konusunda sûfîler arasında iki farklı görüş bulunmaktadır. İlk 

görüşe göre, halvet daha önemlidir. Çünkü Allah korkusunun güçlendirilmesine, ahiret 

hüznünün kalbte taşınmasına ve insanlardan uzak olmanın huzurunu yaşamaya vesile 

olur. İkinci görüşe göre ise celvet daha önemlidir. Çünkü cahilin cehâlettinden 

arındırılmasına ve dalalet ehlinin hidâyetine vesile olunmasına sebep olmaktadır.937 

Sîdî Muhtar, bu iki görüş arasında orta bir yol izlemektedir. O, halvet ile elde 

edilemeyen ilim tahsili, sâlihlerin meclisinde bulunma ve toplumun ıslahına çalışma 

gibi durumların celvet ile elde edildiğini vurgular. Bu nedenle, celvetin önemli 

olduğunu belirtir. Ancak, celvet ehlinin kendi nefsinin hilelerinden emin olması 

gerektiğini ifade eder. Aksi takdirde, halvetin daha önemli olduğunu söyler.938 

Sîdî Muhtar, kendi nefsinden emin olan âlimlerin mutlaka celvet ehli olmaları 

gerektiğini ifade etmektedir. O, âlimlerin hakkı batıldan ayırt edebilen ve toplumun 

bozulma anında insanların fitneye düşmesini engellemeye çalışan kişiler olduğunu 

belirtir. Âlimlerin ibadet ve halvetle meşgul olmaları durumunda, insanlara yapılması 

gereken tebliğ görevinin olumsuz etkilenebileceğini vurgular. Sîdî Muhtar, özellikle 
                                                           
934 Bakara, 2/214. 
935 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 349. 
936 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 349. 
937 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 214. 
938 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 63. 



216 
 

 

cesaretli ve fıkıh bilgisine sahip olan âlimlerin celvet halinde olmalarının daha büyük 

bir öneme sahip olduğunu belirtir.939 

Sîdî Muhtar'ın halvet ve celvetin önemiyle ilgili ifade ettiği görüşleri 

değerlendirdiğimizde şu sonuca ulaşmaktayız: İlim sahibi olmayan veya tebliğ görevini 

etkili bir şekilde yerine getiremeyen âlimler için, halvet önem arz etmektedir. Ancak 

ilim sahibi olan ve tebliğ görevini en iyi şekilde yerine getiren âlimler için ise celvet 

daha büyük bir öneme sahiptir. 

Sîdî Muhtar, halvetin önemiyle ilgili “Kasidetü’l-feyziyye” adlı eserinde, şu 

mısraya yer vermektedir: 

 940ربَّ عزلة أورثت عِزا وافتخارا    خير من خلطة أورثت ذلا  واحتقارا

Birçok gurur ve iftiharı irs eden uzlet 

Küçümseme ve zelilliği irs edinilen celvetten daha hayırlıdır 

Bu mısrada, Sîdî Muhtar'ın vurguladığı temel düşünce, gönülden yapılan mütevazı 

ve alçak gönüllü halvetin, her zaman kibir ve gösterişle yapılan celvetten daha üstün ve 

hayırlı olduğudur. Bunun sebebi, gösterişli ve dışa dönük celvetin küçümseme ve 

alçakgönüllülükten yoksun olması ve dolayısıyla zillet ve aşağılanma riskini 

beraberinde getirmesidir. Bu bağlamda, Sîdî Muhtar'a göre, içtenlikle gerçekleştirilen 

halvet daha fazla değer taşır. 

2.3.6. Kalb 

Kalb kelimesi, bir şeyi başka bir şeye dönüştürme, ters çevirme, altını üstüne 

getirme ve içini dışına çıkarma gibi anlamlara gelmektedir.941 Kalb terimi, iki farklı 

anlamda kullanılmaktadır. Birincisi, çam kozalağına benzeyen ve sol meme altında 

bulunan et parçasını ifade eder. Bu et parçası, ruhun kaynağı ve kimyası olarak bilinir. 

İkincisi ise ruhânî ve rabbânî bir latifedir. Ruh ile nefs-i nâtika arasında yer alan ince bir 

cevherdir. 

                                                           
939 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 64; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye 

ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 214. 
940 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 64. 
941 Uludağ “Kalb” İstanbul 2001, XXIV, 229-232. 



217 
 

 

Kur’an’ı Kerim'de geçen, “Gerçek şudur ki kör olan gözler değil, göğüslerdeki 

kalblerdir.”942 ve “Onların kalblerinde hastalık var”943 gibi âyetlerde geçen kalb tabiri 

mânevî anlam içermektedir. Bu âyetlerde kalb, insanın iç dünyasını, duygularını, 

inançlarını ve niyetlerini ifade eden ruhânî bir kavram olarak kullanılmaktadır. Kalb, 

insanın mânevî terakki ve olgunlaşma sürecinde merkezi bir rol oynamayla birlikte 

insanın Allah'a olan yakınlığını, takvâsını ve imanını etkileyen bir öneme sahiptir.944 

Sîdî Muhtar, mâsivâdan arındırılmış ve tam imana sahip kalbin, nazargah-ı ilahî 

olması sebebiyle Kâbe ve Beytülma‘mûr'dan daha faziletli olduğunu ifade eder. Bu tür 

bir kalbin, mâsivâyla Hakk Taâlâ arasında bir ortaklık kabul etmediğini ve kıskanç 

olabileceğini belirtir. Söz konusu kıskançlık, mâsivânın kalbi kontrol etmesine izin 

vermediğini ve onu sadece ilahî yönlendirme için açık hale getirdiğini söyler. 

Hz. Resulullah'ın, “Allah sizin suretlerinize (görünüşe) ve mallarınıza bakmaz, 

ancak kalblerinize ve amellerinize bakar”945 hadisiyle, Allah'ın insanın dış görünüşüne 

ve maddi varlıklarına değil, kalblerine ve amellerine baktığını vurgular. Bu da kalbin 

Allah nezdindeki önemini ortaya koymaktadır. 

Sîdî Muhtar, Cenab-ı Hakk'ın, “Tavaf edenler, kendini ibadete verenler, rükû ve 

secde edenler için evimi temiz tutun”946 âyet-i kerîmesindeki “tavaf edenler” ifadesinin, 

kalbe nüfuz eden Rabbânî varidatlara işaret ettiğini söyler. Âyetin devamında ise 

“kendini ibadete verenler” ifadesinin, ilahî mârifete erişenleri temsil ettiğini belirtir. 

Özellikle ibadet çeşitlerinden “rükû ve secde”nin vurgulanmasının sebebi, ilahî 

tecellîlerin bolca ve kesintisiz bir şekilde zuhur ettiği zamana işaret ettiğini ifade eder. 

“Evin temiz tutulması” ifadesi ise kalbin Allah'ın nazargahı olması ve ilahî 

mârifete ulaşabilmesi için mâsivâdan arındırılması gerektiğini belirtir. Mâsivâdan 

arınarak ilahî tecellîlere hazır hale gelen kalbın, Allah'ın huzurunda daha olgun bir 

varlık haline geldiğini ifade eder.947 

Ayrıca Sîdî Muhtar, kalbın bedende bulunan uzuvlara kan pompaladığı gibi 

mânevî hayâtı da onlara enjekte ettiğini ifade eder. Bu sebeple, kalbten kaynaklanan 

                                                           
942 Hac, 22/46. 
943 Bakara, 2/11. 
944 Yılmaz, 306. 
945 Müslim, Birr, 34. 
946 Bakara, 2/125.  
947 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 48. 



218 
 

 

iyilik ve güzellik, kulun bütüncül olarak Allah nezdinde değerli olmasına sebep olurken, 

kötülüğün ise kişiyi birey olarak değersız kıldığını söyler.948 Hz. Resulullah'ın, “Şunu 

iyi bilin ki, insan vücudunda küçücük bir et parçası vardır. Eğer bu et parçası iyi olursa 

bütün vücut iyi olur. Eğer o bozulursa, bütün vücut bozulur. İşte bu et parçası 

kalbtir”949 şeklindeki sözü de kalbin önemini vurgular.950 

Sîdî Muhtar, kalbin önemiyle ilgili Allah (c.c)'ın Hz. Mûsâ'ya şöyle vahyettiğini 

ifade eder: “Ey Mûsâ, dostlarımın mânevî yapılarında kalb ismiyle adlandırılan 

nazargahım vardır. Bu nazargahın temeli iman, tavanı mârifet, aydınlığı şevk, yansıması 

muhabbet, faydası hitap, arzusu recâ, perdesi hilm, verimi vakar, hasatı ilim ve nûru 

ferasettir. Ayrıca onun recâ, sıdk, tevekkül ve üns gibi unsurlarla birlikte ilim, hilm, 

takvâ ve mârifet kapıları bulunmaktadır.”951 

2.3.6.1. Kalbi Hayat 

Sîdî Muhtar, kalbin zâhirî ve bâtınî olarak iki farklı hayata sahip olduğunu ifade 

eder. Zâhirî hayatın, kişinin biyolojik olarak canlı ve diri oluşunu temsil ettiğini belirtir. 

Ancak bu hayatın, tasavvufî literatürdeki kalbin hayatı ile uzaktan ve yakından 

ilişkisinin bulunmadığını açıklar. 

Bâtınî hayatın ise, tasavvuf alanında üzerinde durulan ve kalbe mânevî canlılık 

veren hayatı ifade ettiğini söyler. Bu mânevî hayatın etkisiyle kalb diyarında ilim 

gıdasının yeşerdiğini ifade eder. Bu ilim, hidâyetin kaynağı, haşyetin meyvesi ve 

mârifetin merkezi olduğunu belirtir. 

Sîdî Muhtar, kalbte yeşeren mânevî hayatın zevkini tadan kişinin cehâlet 

ölümünden kurtulduğunu belirtir. Bu bağlamda âyet-i kerîmede geçen, “Ölü iken kalbini 

diriltip insanlar arasında yürürken önünü aydınlatacak bir nûr verdik”952 ifadesiyle, 

kişinin kalbine ilahî nûr verilerek o kalbin mânevî hayata erişebildiği vurgulanır.953 

Sîdî Muhtar'a göre, kalbin asıl gayesi, (vücudî) hayata ulaşmaktır. Zira bütün 

varlıkların hayatı, yaratıcının varlığıyla mümkün olmaktadır. Sîdî Muhtar, İbn Kesîr'in 

                                                           
948 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 340. 
949 Buhârî, Îmân: 39; Müslim, Müsâkat, 107-108. 
950 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 340. 
951 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 49. 
952 En‘âm, 6/122. 
953 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 35. 



219 
 

 

Enfal ve Zariyat sûrelerinin tefsirine dayanarak, Cenab-ı Hakk'ın, “Ey kulum, beni 

ararsan bulursun, beni bulduğunda her şeyi bulmuş olursun, beni kaybedersen her şeyi 

kaybetmiş olursun” buyruğunu aktarır.954 

Sîdî Muhtar, mânevî hayatta kalbin asıl hedefinin (vücudî) hayata ulaşmak 

olduğunu aşağıdaki şiirle ifade eder: 

 955ووجْدُ وجودِ الواجدينَ لهيبُ            فوجْدي به وجدٌ لوجدِ وجودِهِ 

Onu bulmamla vücudu bulmuş oldum       Bulanlar buluşları ile tutuşmuştur. 

Bu şiirde Sîdî Muhtar, kalbin mânevî hayatının en büyük hedefinin Allah'a 

yönelerek O'na kavuşmak ve gerçek hayata ulaşmak olduğunu vurgular. Şair, Allah'a 

olan yakınlaşmanın, kalbin gerçek varoluşunu keşfetmesine ve gerçek manada hayata 

erişmesine olanak tanıdığını ifade eder. 

Sîdî Muhtar'a göre, mânevî hayatı olan kişilerin bedenleri yatak istirahatinden 

uzaklaşır. Zira Cenab-ı Hakk, “Onlar korkarak ve ümit ederek Rablerine ibadet etmek 

için yataklarından kalkarlar”956 buyruğuyla, kalbi mânevî hayata ulaşanların havf ve 

recâ içinde ibadet ederek gözlerini uykudan ve bedenini yatak istirahatinden uzak 

tuttuklarını ifade eder. Ayrıca Sîdî Muhtar, dünyevî zevk ve lezzetlerden uzaklaşarak 

kalbin mânevî hayatına ulaşanların Rabbânî sıfata büründüklerini belirtir. Bu kişilerin 

ilahî sıfatlar neticesinde yeme ve içme ihtiyaçlarının sınırlı olacağını vurgular. Nitekim 

hakikat ehli “yemesi ve içmesi çok olanın, uykusu ve hatasının çok olduğunu, uykusu 

ve hatasının çok olanın da kalbinin ölü olduğunu”957 ifade etmişlerdir. 

Sîdî Muhtar, insanın gerçek varoluşunu bedenle değil, kalble sağladığını ifade 

eder. Kalbe takvâ hazinesi, ilmin esrarı ve sırların yerleştirildiğini, bedenin ise bu kalb 

üzerinde bir tılsım gibi olduğunu söyler. Bu tılsımın bir kısmının ruhânî ve latif 

özellikte, diğer bir kısmının kesif ve cismânî konumda olduğunu belirtir. İnsanın hissi 

yönüyle mecbur ve edilgen iken, mâna yönüyle fâil ve sınırsız olduğunu vurgular. 

                                                           
954 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 36. 
955 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 36. 
956 Secde, 32/16. 
957 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 37. 



220 
 

 

Ayrıca insan ruhânî olarak yüce ve nûrânî bir dereceye ulaşabilirken, nefsânî olarak 

karanlık ve alçak bir durumda kalabilmektedir.958 

2.3.6.2. Kalbin Sekîneti 

Sözlükte “susmak, durmak ve sakin olmak” anlamına gelen “sükûn” kökünden 

türetilen bu kelime, “güven, rahmet, vakar ve ağır başlılık kişiyi teskin eden şey” olarak 

açıklanır. Kur’an’ı Kerîm'de Hz. Resulullah, Müslümanlar ve İsrailoğulları'na atıfla altı 

yerde geçmektedir.959 Tasavvuf literatüründe ise, mânevî feyzin zuhur ettiği anda kalbe 

gelen bilgiler olarak tarif edilir.960 

Sîdî Muhtar, Allah’ın sükûnet nurlarını kalbe ulaştırıncaya kadar kalbin şehvet ve 

hevâ rüzgârlarıyla sarsıldığını ifade eder. Zira imandan sonra Hakk Taâlâ'nın 

varidatlarından birincisinin sekîne olduğunu belirtir. Nitekim Cenab-ı Hakk, “O, 

inananların imanlarını kat kat artırmaları için kalblerine sekînet, huzur ve itminân 

indirdi”961 ayet-i kerîmesiyle, kalbin itminan bulması ve imanın artışının ancak ilahî 

sekînetin lütfedilişiyle mümkün olduğuna işaret etmektedir. 

Sîdî Muhtar'a göre sekînenin hakikati, Allah'ın gayb hazinelerinde esfiyaullahın 

kalbine ilkâ edilen nûranî gölgelerdir. Bu gölgeler mâna âleminde esfiyanın kalbine ilkâ 

edilirken, zâhiren de bulut veya gölgeler halinde hakikat ehlini sarmaladığı görülür. 

Örneğin, Ebû Mûsâ el-Eş‘arî'nin Kur'an okuma esnasında içinde ışıkların bulunduğu 

bulutların etrafını sardığını görmesi ve bunu Hz. Resulullah'a anlatması üzerine, Hz. 

Resulullah'ın, “Görmüş oldukların sekînedir, okuduğun Kur'an kıraati için inmiş, 

okumayı kesmeyip devam etseydin başka insanların da o sekîneyi görüp izlediğini 

görecektin”962 şeklinde cevap verdiği rivayet edilmiştir.963 

Sîdî Muhtar, sekînenin farklı makamlarına göre birçok kısma ayrıldığını belirtir. 

Onun taksimatına göre sekînenin kısımları şunlardır: 

İsrâiloğullarına indirilen “tabut” sekînesi: Sîdî Muhtar, bu sekînenin muhârebe 

esnasında düşmanların kalbine korku saldığını ifade eder. Aynı zamanda Allah'ın 

                                                           
958 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 40. 
959 Salime Leyla Gürkan, “Sekîne”, DİA, İstanbul 2009, XXXVI, 329-331. 
960 Salih Çift, “Sekîne”, DİA, İstanbul 2009, XXXVI, 331-332. 
961 Fetih,  48/4.  
962 Müslim, Müsâfirîn, 240; Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 107. 
963 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 107. 



221 
 

 

peygamberlerine mûcize, hükümdarlarına izzet, halkın kalbine cesaret ve ruhlarına 

esenlik saçtığını belirtir.964 

Muhaddislerin sekînesi: Sîdî Muhtar, bu sekînenin muhaddislerin lisanında feyz 

ve hikmeti oluşturduğunu ifade eder. Onlar yapmış oldukları hitabetle oluşan bu feyz ve 

hikmetin muhatabların kalbine ilkâ edildiğini söyler. Nitekim vahiy meleği Hakk'tan 

aldıklarını peygamberlerin kalblerine ilkâ ederdi. Sîdî Muhtar, bu meziyetin 

muhaddislere verilmesinin hikmetinin, onların tereddüt ve şüphelerden kurtulup, 

hakikatin ince noktalarına temas ederek konuşma meziyeti kazanmaları için olduğunu 

belirtir.965 

Sîdî Muhtar, ayrıca Allah'ın muhaddislere lütfettiği sekine nedeniyle onlar yapmış 

oldukları rivâyetlere kendi fikir ve bilgilerini katmadan aktardıklarını ifade eder. Bu 

sekînenin Hz. Resulullah'ın ümmetine has olduğunu belirtir. Nitekim Hz. Resûlullah, 

“Muhakkak benim ümmetimde muhaddesler (ilhama mazhar kullar) vardır ve onlar 

arasında Ömer de bulunur”966 buyurmuştur.967 

Hz. Resûlullah'ın kalbinde oluşan ve daha sonra sahâbe ve ümmetin 

havassları tarafından irs alınan sekîne: Sîdî Muhtar, bu sekînenin İsrâiloğullarına 

verilen sekîneden farklı olduğunu ifade eder. Çünkü onların sahip oldukları sekînenin 

tabut içerisine hapis edildiğini ve acı bir rüzgâr vasıtasıyla düşmanların kalbine korku 

ve sıkıntı saldığını belirtir. Ancak Hz. Resûlullah ve ümmetine bahşedilen sekînenin ise 

kutsi hakikatler ve Rabbânî nûrlardan müteşekkil olduğunu söyler. Bu nûrların ilkâ 

edilen kalbleri teskin ettiğini belirtir.968 

Sîdî Muhtar, ayrıca Hz. Resulullah ve ümmetine verilen sekînenin “sekînetü’l-

vehhâb” olduğunu ifade eder. Bu sekînenin nimet ve faziletlerini şu şekilde sıralar: 

Huşû‘ erbabi için riâyet ve ta‘zim, nefis muhasebesi, kalbin huzuru, Hakk'a mürakabe 

ve halka müladife (yumuşak davranış), rızka rızâ ve davranışlarda âdâb ehli olma 

özellikleri kazandıran sekînedir. Adı geçen sekîne, Kur’an’ı Kerîm'de Bakara 248, 

                                                           
964 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 107. 
965 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 107. 
966 Buhârî, 3469. 
967 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 108. 
968 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 108. 



222 
 

 

Tevbe 25, Tevbe 40, Fetih 4, Fetih 18 ve Fetih 26 olmak üzere altı yerde 

geçmektedir.969 

Sîdî Muhtar'a göre Hz. Resûlullah ve ümmetinin kalbine inen sekîne, onların 

kalblerine nûr ilkâ eder. İlkâ edilen nûr vasıtasıyla imanlarında artış ve ahlâklarında 

güzel meziyetler oluşarak hakikat mertebelerine ulaşırlar. Bu mertebede korkulardan 

emin, kederden beri olarak şahadet âleminden alınıp melekût âlemine cezb edilirler. 

Nitekim Allah (c.c), “Sonra o gamın ardında üzerinize bir emniyet, hafif bir uyku 

indirdi ki, sizden bir gurubu örtüp kaplayıverdi”970 buyurarak Uhud Savaşı'nda 

Müslümanların aldıkları darbelere rağmen kalblerinde sekînenin ilkâ edildiği ve bu 

sekîne sayesinde korkulardan emin olarak Hz. Resûlullah'ın etrafında kenetlendiklerine 

işaret edilmiştir. Âyetin devamında, “Sizden bir gurubu da nefisleri kaygıya 

düşürmüştü.”971 Allah'ın belirttiği bu ikinci gurup ise kalblerine ilahî sekîne ve iman 

hakikati lütfedilmeyen müşriklerdir.972 

Sekîne’de Güven 

Sîdî Muhtar'ın ifadesine göre, insanın mânevî yapısı, güven üzerine inşa edilen 

iman ile oluşmaktadır. Sağlam temeller üzerine kurulan bu iman, sekîne denilen iç 

huzuru ve sükûneti sağlayan bir mıknatıslık işlevi görür. Dolayısıyla, kalbe yerleşen 

güvenle birlikte iman da kalbte yerleşmiş olur ve bu durum, ilahî sekînenin varlığını 

kalbte gerekli kılar.973 

Sîdî Muhtar, güveni, şeriat ve hakikat kuralları içinde mükellefiyetin temelini 

oluşturan Rabbânî bir meleke olarak tanımlar. Bu melekenin oluşması, insanın mânevî 

yolculuğunda daha üst hal ve makam derecelerine ulaşması için bir hazırlık yaptığını 

ifade eder.974 Bu seyirin, güvenle başlayıp ve Allah'ta gayb olma derecesine kadar 

ilerlediğini söyler. Sîdî Muhtar, bu süreci, imandan başlayarak farklı mânevî 

basamakları sıralayarak açıklar.975 

                                                           
969 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 108. 
970 Âl-i İmrân, 3/154. 
971 Âl-i İmrân, 3/154. 
972 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 111. 
973 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 111. 
974 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 111. 
975 “Güven imanı,  iman sekîneyi, sekîne yakîni, yakîn basîreti, basîret tefekkürü, tefekkür i‘tibarı, i‘tibar 

kalbte Hakk’ın azametini, Hakk’ın azameti mâsivâya karşı zühdü, mâsivâya karşı zühd hayâyı, hayâ 

sıdkı, sıdk nasihatı, nasihat iffeti, iffet vefâyı, vefâ mürüvveti, mürüvvet vuslatı, vuslat murakabeyi, 



223 
 

 

Güvenin, Hakk'a ve halka karşı çift yönlü bir mesuliyeti olduğunu belirten Sîdî 

Muhtar, Hakk'a karşı olan yönünün kulun itikadı açısından Allah'ın birliğini ve gayb 

ilminin sadece Allah'a ait olduğunu kalben kabul etmesini ve bu kabul ve tasdikle 

birlikte Rabb’in emrettiği ibadetlere yönelmesini içerdiğini söyler. Halka karşı 

mesuliyet ise insanların birbirleriyle olan ilişkilerinde, yapmış oldukları anlaşmalara ve 

muamelelere adil bir şekilde uymalarıdır.976 

Sîdî Muhtar, diğer bir değerlendirmesinde ise, insanın mânevî yapısında güvenin 

önemine vurgu yaparak, bu güvenin iki farklı yönü olduğunu ifade eder. Birinci yön, 

“büyük emânet” olarak adlandırılan güven, Allah'a karşı olan sorumluluğu ifade eder. 

Bu durum, Allah'ın farz ve yasaklarından oluşan ağır ve önemli sorumlulukları içerir. 

Sîdî Muhtar, Kur'an'da geçen, “Biz, o emâneti, göklere, yere ve dağlara teklif ettik de, 

onlar onu yüklenmekten çekindiler ve onda korktular. Onu, insan yüklendi”977 âyetini bu 

büyük emâneti (güven) için önemli bir referans olarak gösterir. 

İkinci yön, “küçük emânetler” olarak adlandırılan ve insanlar arasında yerine 

getirilmesi gereken sorumlulukları ifade eden güvendir. Bu sorumluluklar, insanların 

birbirleriyle olan ilişkilerinde adil ve doğru davranmalarını gerektirir. Sîdî Muhtar, yine 

Kur'an'da geçen, “Allah, size emânetleri ehline vermenizi ve insanlar arasında hüküm 

ederken adâletle hükmetmenizi emreder”978 âyetini bu küçük emânetlere uygun 

davranma gerekliliğini ifade eden bir örnek olarak gösterir.979 

Sonuç olarak, Sîdî Muhtar, güvenin insanın mânevî yapısında temel bir unsuru 

olduğunu ve bu güvenin Allah'a karşı olan büyük emânet ve insanlara karşı olan küçük 

emânet olarak iki boyutu bulunduğunu vurgular. İnsan, bu sorumlulukları yerine 

getirdiği takdirde, mânevî açıdan doğru bir davranış ve güvenilir bir birey olma 

özelliğini sergilemiş olduğunu belirtir. 

                                                                                                                                                                          
murakabe mükâşefeyi, mükâşefe mârifeti, mârifet kurbi, kurb müşâhedeyi, müşâhede Allah’tan gayb 

olmayı gerektirir.” Fakat Sîdî Muhtar, müşahede makamlarının belirli bir tarif ve sınırlarla belirlenmesi 

mümkün olmadığını söyler. Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 111. 
976 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 112. 
977 Ahzâb, 33/71. 
978 Nisâ, 4/58. 
979 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 114-115. 



224 
 

 

2.3.6.2. Kalbin Kısımları 

Sûfî geleneği, insanın kalbini çeşitli mânevî niteliklere göre sınıflandırmıştır. Bu 

sınıflandırmada gaflet içinde olan kalbler, ruhsal hastalıklarla mücadele eden kalbler, 

mânevî gelişime kapalı olan kalbler ve yaratılış gayesi için çaba gösteren kalbler gibi 

farklı kategorilere yer verilmiştir. Sîdî Muhtar ise insan kalbini üç ana grupta 

değerlendirir: mühürlenmiş kalbler, huzura kavuşmuş kalbler ve ürperen kalbler.980 

Sîdî Muhtar, mühürlenmiş kalbi, vaaz ve nasihatlerin etkisinden uzak, küçüklere 

merhamet göstermeyen, büyük ve düşkünlere şefkatli davranmayı kabul etmeyen bir 

kalb olarak tanımlar.981 Bu nitelikler Kuran'da, “Sonra kalbleriniz katılaştı, taş gibi 

hatta daha da katı oldu”982 şeklindeki ifadeler ile mühürlenmiş kalbi tarifi yapıldığını 

belirtir. Âyetin devamında, bazı taşların içinden ırmakların aktığını, yarıldığında su 

çıktığını ve Allah korkusundan yuvarlananların olduğunu vurgulayarak, mühürlenmiş 

kalbin kibir, ikiyüzlülük, haset, kin, zulmet ve şeytanın vesveseleriyle donatıldığına 

işaret edilir.983 

Sîdî Muhtar, mutmain kalbin peygamberler ve onların varisleri olan evliyâların 

kalbi olduğunu ifade eder. Mutmain kalbte ilim, irfan ve hikmetin coşkun bir şekilde 

bulunduğunu belirtir. Cenab-ı Hakk'ın, “Sana Kur’an’ı okutacağız ve sen onu 

unutmayacaksın”984 âyetinde, Hz. Resulullah'ın mutmain kalbe sahip olduğu için vahiy 

edilen âyetleri unutmadığını vurgular. Ayrıca, peygamberlerin kalblerine ilham ve 

gördükleri rüyaların mutmain kalb sayesinde unutulmadığını dile getirir.985 Sîdî 

Muhtar'a göre peygamberlerin varisi olan velîler, mutmain kalbe sahip olduklarından 

dolayı vahiy dışındaki ilhamlara ulaşabilirler. Ancak, peygamberlere farz kılınan tebliğ 

yükümlülüğü onlara verilmemiştir. Dahası, bilgi sahibi oldukları konuları zaruri 

olmadıkça gizlemeleri gerektiğini vurgular.986 

Sîdî Muhtar, ürperen kalbin, gurur ve kibire sahip olan Müslümanların kalbi 

olduğunu belirtir. Ancak, bu kalbin tevazu esintileriyle uyanışa geçtiğini ifade eder. O, 

                                                           
980 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 46. 
981 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 217. 
982 Bakara, 2/74.  
983 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 46. 
984 A‘lâ, 87/6. 
985 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 46. 
986 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 46; Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye 

ve’l-meşaihu’s-sûfiyye, 218. 



225 
 

 

bu uyanışın, kuraklık sonrasında bolca yağan yağmurun etkisiyle yeşeren toprağa 

benzediğini söyler. Kuru ve verimsiz olan yeryüzünün yağmurun bereketli etkisiyle 

canlandığı gibi, kibir, gösteriş ve benlikle meşgul olan kalbin, tevazu esintileri 

sayesinde iman nimetiyle dolup taştığını ifade eder. İman nimetiyle şereflenen kalbin, 

sevgi ve tevhid üzerine karar kıldığını dile getirir.987 

2.3.7. Nefs 

İnsanın mânevî yapısından biri olan nefis, sözlükte “nefes, hayat, varlık, zât, kişi, 

can, hevâ, heves, bedenden oluşan süflî istekler” gibi anlamlara gelmektedir. Kur’an’ı 

Kerîm'de “ruh” mânasında kullanıldığı gibi “öz varlık ve zât” anlamında da 

kullanılmıştır. Tasavvuf literatüründe nefis konusu, felsefe ve kelâm disiplinlerinden 

farklı bir perspektifle ele alınmış ve açıklanmıştır. Çünkü sûfîler, nefsin birliği, 

mâhiyeti, kadîm ve hâdis oluşu, cisim ve cevher oluşu, evvel ve sonra yaratılması gibi 

ontolojik konulardan daha çok nefsin hileleri, zaafları, kötülükleri, hastalıkları ve tedavi 

yolları, terbiye ve ıslah edilmesi üzerinde durmuşlardır.988 

Sîdî Muhtar, nefisin beden yurduna hasredilmiş ve kötülüklerin merkezi olarak 

kabul edilen ilahî bir latife olduğunu ifade eder. Onun yapısında kendini beğenme, 

bencillik, şımarıklık, kibir, kendine hayranlık ve hatta kendine tapma gibi özelliklerin 

bulunduğunu söyler. O, nefsin kötülükleri emreden, şerri seven ve hayırdan 

hoşlanmayan bir yapıda olduğunu belirtir. Sîdî Muhtar, sâlikin sahip olduğu nefsin bu 

olumsuz özelliklerini göz önünde bulundurarak, ondan emin olana ve kalben mutmain 

oluncaya kadar onu ıslah ve terbiye etmesi gerektiğini ifade eder. Çünkü nefis, 

potansiyel olarak her an hareket halindedir. Bu nedenle sâlik, nefsin hilelerine maruz 

kalmamak için onu Allah ile meşgul ederek mânevî gelişim sürecine katmalıdır.989 

Sîdî Muhtar'a göre sâlik, nefsini terbiye etmek için sürekli tefekkür, huşû, devamlı 

zikir, teslimiyet, gözyaşı, uykusuzluk, az yeme, az konuşma, namaz ve tesbihâtlarla 

donatılmış bir halvet hali yaşamalıdır. Ona göre, bu kurallara riayet ederek nefsini 

terbiye eden sâlik, beş duyudan biri olan göz ile değil, gönlünde uyandırdığı basiret 

                                                           
987 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye, 218. 
988 Süleyman Uludağ, “ Nefis” DİA, İstanbul 2006, XXXII, 529-531. 
989 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 381. 



226 
 

 

gözüyle görmeye başlar. Nitekim Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur, “Müminin 

ferasetinden sakının! Çünkü o Allah'ın nuruyla bakar.”990 

Ayrıca Cenab-ı Hakk, nefsini terbiye eden kul hakkında, “Şüphesiz Allah, 

müminlerden canlarını ve mallarını, kendilerine vereceği cennet karşılığında satın 

almıştır”991 âyetini bildirir. Sîdî Muhtar, bu âyette bahsi geçen müminlerin, nefsânî arzu 

ve isteklerden vazgeçen müminler olduğunu ifade eder. O, kemâl derecesine ulaşan 

peygamber ve evliyanın böyle bir alışverişin içerisinde olmadıklarını söyler. Çünkü 

peygamber ve veliler, mâsum ve mahfuz olma özelliklerinden dolayı nefsânî arzu ve 

isteklerden uzaklaşmış ve bütün ruhanîyetleriyle Allah'ın rızasıyla hareket ederler.992 

Nitekim Cenab-ı Hakk, “İyi bilin ki, Allah'ın dostlarına korku yoktur, onlar 

üzülmeyeceklerdir”993 âyetiyle peygamber ve velilerin Allah tarafından özel bir koruma 

ve muhafaza altına alındığını ifade eder. Diğer bir âyette nefis mücadelesinde başarılı 

olanlarla ilgili olarak, “Ey huzur içinde olan nefis! Sen O'ndan razı, O da senden hoşnut 

olarak Rabb’ine dön”994 buyurulur. Sîdî Muhtar, bu âyette işaret edilen dönüşün, gaflet, 

şehvet ve nefsânî arzulardan vazgeçen kulun yaptığı dönüş olduğunu ifade eder. O, 

yapılan bu dönüş karşılığında Cenab-ı Hakk'ın onlara lütfettiği nimetlerden razı 

olacaklarının belirtildiğini söyler. 

Sîdî Muhtar, nefis terbiyesi karşılığında Allah'ın kuluyla yaptığı alışverişte, kulun 

kazançlı bir ticaret elde ettiğini belirtir. Nitekim Cenab-ı Hakk, “O halde, yapmış 

olduğunuz alışverişten dolayı sevinin”995 buyurur.996 

Sîdî Muhtar, nefsin arzularıyla yapılan tüm işlerin zor olacağını, Cenab-ı Hakk’ın 

rızâsıyla yapılan bütün işlerin ise kolay olacağını ifade eder. Bu düşüncesini şu âyet-i 

kerîmeyle destekler, “De ki: Rab’bim! Beni girmemi takdir ettiğin yere gönül rahatlığı 

ve huzur içinde koy ve çıkaracağın yerden gönül rahatlığı ve selâmetle çıkar. Sen, bana 

                                                           
990 Suyûtî, Ebü’l-Fazl Celâledîn Abdurahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es- Süyuîti, el-

Câmiu’s-Sağir, 1, 24. 
991 Tevbe, 9/111. 
992 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 382. 
993 Yûnus,10/62. 
994 Fecr, 27/28 
995 Tevbe, 9/111. 
996 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 367. 



227 
 

 

katında yardımcı bir güç ver.”997 Bu âyette bahsedilen yer, Allah'ın rızâsının gözetildiği 

ve nefsanî arzuların terk edildiği yerdir.998 

Sûfîler, nefsin farklı mertebelerini çeşitli isimler ve sayılarla ifade etmiştir. Ancak 

çoğu sûfî, nefsin yedi mertebesi olduğunu ifade ederken Sîdî Muhtar, nefsi emmare, 

nefsi levvame ve nefsi mutmainne olarak üç mertebesi olduğunu söyler.999 

Nefsi emmare, Rabb’in hükmüyle beden yurduna hasredilmiş ve kötülükleri 

tetikleyen bir nefistir. Nefsi levvame ise Allah'ın bir kısım ferasetleri yüklediği nefistir. 

Nitekim Hz. Resûlullah’ın şu sözüne referansla, “Mü’minin ferasetinden sakının. Çünkü 

o, Allah’ın nûruyla bakar”1000 demektedir. Nefsi mutmainne ise ruhun nûruyla nûrlanan, 

mükâşefe, müşâhede, murakabe ve müta‘ale gibi vasıflara sahip olan nefistir.1001 

Sîdî Muhtar, nefsi mutmainne makamına ulaşan kulun, her hal ve davranışının 

Allah’ın rızâsıyla gerçekleşeceğini ifade eder. Bu düşüncesini Hz. Resûlullah tarafından 

beyan edilen bir kutsi hadis ile destekler, “Kulum nafile ibadetlerle bana yaklaşmaya 

devam eder, ta ki ben onu severim. Sevince de artık onun işiten kulağı, gören gözü, 

tutan eli yürüyen ayağı olurum.”1002 

Sîdî Muhtar'a göre, nefsi mutmainne makamına ulaşan kulun, fiil ve davranışları 

Allah'ın iradesiyle şekillenecek ve nefsânî arzu ve istekler geride kalacaktır. Bu noktada 

kul, Allah'a yönelik ibadetlerini daha derin bir sevgi ve samimiyetle yerine getirecek ve 

Allah'ın rızasını kazanmaya yönelik çaba içinde olacaktır.1003 

Bu makama ulaşan sâlik, nefsânî arzulardan arınmış bir halde olacak, Allah'a olan 

tevekkülü ve bağlılığı daha da artacaktır. Kul, nefsinin yönlendirmesiyle değil, Allah'ın 

iradesine uygun hareket eden bir kimlik kazanacaktır. Nefsi mutmainne makamı, kulun 

ruhunu ve kalbini Allah'a yönlendiren bir denge ve huzur halidir. Sâlik, bu aşamada 

nefsinin arzularına kapılmadan, Allah'ın rızasına ulaşma yolunda sürekli bir çaba içinde 

                                                           
997 İsrâ, 17/80. 
998 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 341-342. 
999 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 43. 
1000 Tirmizî, 3127; Tirmizî, Tefsiru’l-Kur’an, 16. 
1001 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 43. 
1002 Buhârî, Rikâk, 38.  
1003 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 43. 



228 
 

 

olacaktır. Bu süreçte, kulun kalbi Allah'a bağlanacak, ibadetleri daha samimi ve içten 

bir şekilde yerine getirecektir.1004 

Sîdî Muhtar, nefsinin yalnızca beş duyu organıyla algılayabileceği ve 

öğrenebileceği şeyler hakkında bilgi verebileceğini vurgular. Nefis, görülmeyen ve 

zâhirde olmayan konularda bilgi sahibi olamaz. Bu düşüncesini desteklemek için 

Cenab-ı Hakk'ın, “Hiçbir nefis nerede öleceğini bilmez”1005 şeklindeki ayetini örnek 

gösterir. Ancak bazı hakikat ehli velilerin, gayb âlemdeki bilgilere ulaşabildiğini iddia 

ettikleri bilinmektedir. 

Sîdî Muhtar, evliyâının iddia ettiği bu bilgileri nasıl elde edebileceğini açıklamak 

için şu ifadeleri kullanır, “Evliyâlar, nefis latifesini kontrol altında tutarak ruh latifesine 

odaklanırlar. Ruh latifesinin hareketi ve sekenatı ise sadece Allah'ın izni dâhilinde 

gerçekleşir. Cenab-ı Hakk, ruha “Allah'ın emrinde olan”1006 ifadesiyle hitap eder.” 

Evliyâ, Allah'ın izni ve ruh latifesinin yönlendirmesiyle, gayb âleminden bilgi 

almalarına vesile olan nûrani varidatlar elde ederler. 

Bu noktada Sîdî Muhtar, Cenab-ı Hakk'ın gayb ile ilgili ayetlerinden yola çıkarak, 

gaybın yalnızca Allah'ın ilminde olduğunu ve sadece O'nun seçtiği özel insanların ona 

ulaşabileceğini vurgular. Evliyânın aldığı bilgilerin, Allah'ın izni ve lütfu sayesinde 

gerçekleştiğini ifade eder.1007 

Özetle Sîdî Muhtar, evliyânın nefis latifesini terbiye ederek ruh latifesine 

odaklandıklarında Allah'ın lütfettiği nûrani varidatlarla gayb âleminden bazı bilgileri 

edinebileceklerini ifade eder. Ancak bu bilgilerin kaynağının yalnızca Allah olduğunu 

ve gaybın sadece Allah'ın ilmi dâhilinde olduğunu vurgular. 

Sîdî Muhtar, insanda nefis latifesine ek olarak şeytan tehlikesinin de bulunduğunu 

ifade eder. Şeytan, hevâ ve hevesle donatılmış, iğvalarla desteklenmiş, nefsi emmare ile 

güçlenmiş, kötülüklere sürükleyen ve şehvânî baskılara maruz bırakan tehlikelerin cem 

edicisidir. Amacı, nefis latifesini ruh latifesinin üzerine üstün kılarak kendi 

hükümranlığını ilan etmektir.1008 

                                                           
1004 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 43. 
1005 Lokmân, 31/34.  
1006 İsrâ, 17/85. 
1007 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye,44 
1008 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 44. 



229 
 

 

Sîdî Muhtar'a göre şeytan, insan üzerinde hâkimiyeti ele geçirmek için sürekli 

etkili bir casusluk içindedir. Yapmış olduğu casuslukta etkisiz kaldığı durumlarda hevâ 

latifesi devreye girerek şeytanı desteklemeye çalışır ve tekrar saldırıya geçmesi için 

cesaretlendirir. Ancak nûrlarla donatılan ruh; zikir, takvâ, rızâ, muhabbet, halvet ve 

uzlet gibi mânevî korumayla kendini şeytanın hilelerinden korur. Bu durumda nefis 

etkisindeki hevâ, heves ve şehvânî duygular etkisiz hale gelir.1009 

Ancak tam tersi durumda, hevâ ruh üzerine üstün gelir ve ruh latifesini yoldan 

çıkarır, kendi hükümranlığına mahkûm eder. Cenab-ı Hakk, insanların hevâ ve 

heveslerini tanrı edinmelerini eleştirir. Hz. Resulullah da hevâ ve hevesin insanları 

azgınlığa sürüklemesinden korktuğunu ifade eder.1010 Bu nedenle nefis ve hevâ ile 

mücadele, cihâd-ı ekber olarak nitelendirilir.1011 

2.3.8. Ruh 

İnsanın mânevî yapısından biri ve müminler için önem arz eden “ruh,” sözlükte 

“geçmek, gitmek, geniş ve ferahlık verici olmak” anlamlarına gelen “revh” kökünden 

türetilmiş bir terimdir. Bu kelime, genellikle canlılar için hayat unsuru olarak 

tanımlanır.1012 İslam felsefesinde, insana ait olan ruh kavramının yerine yaygın olarak 

“nefis” terimi tercih edilmiştir. Ayrıca, Kur’an’ı Kerim'in birçok ayetinde insanlar için 

“ruh” terimi yerine “nefis” kelimesi geçer. Bununla birlikte, Hz. Cebrail için “Ruh,” 

“Rûhulemîn” ve “Rûhulkudüs” gibi isimler kullanılmıştır.1013 Ruh kavramı, özellikle 

semavî dinlerde, ölümden sonrası varlığını devam ettiren cevheri ifade etmek için 

kullanılmıştır.1014 

Sîdî Muhtar, Cenab-ı Hakk'ın bedenin her bir organına farklı mârifetler 

yükleyerek onları mükemmel kıldığını vurgular. Bu yüklenen mârifetlerin, her biri 

farklı meziyetlere sahip olsa da ruh latifesi kadar önemli olmadığını ifade eder. Ruhun 

önemine dayanarak, ruhun ıslahıyla kalbin, kalbin ıslahıyla da tüm uzuvların, tüm 

                                                           
1009 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 45. 
1010 Ahmed, IV, 420-423; Heysemî, I, 188; Ebû Nuaym, Hilye, II, 32. 
1011 Ebû Nuaym, Hilye, VIII, 18. 
1012 Yusuf Şevki Yavuz, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 192-193. 
1013 İlhan Kutluer, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 193-197. 
1014 Ahmet Güç, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 197-199. 



230 
 

 

uzuvların ıslahıyla da davranışların ıslah edileceğini belirtir. Bu şekilde kişinin dünya 

ve ahiret hayatını düzeleceğini söyler. 

Ayrıca Allah'ın, “Şüphesiz Allah, Mü’minlerden canlarını ve mallarını, 

kendilerine vereceği Cennet karşılığında satın almıştır”1015 buyruğunu hatırlatarak, 

âyet-i kerîmede geçen “canları” kelimesiyle kulun ruh ve kalbinin ıslah edilmesine, 

“malları” kelimesiyle de uzuv (organ) ve davranışların ıslah edilmesine işaret edildiğini 

belirtir.1016 

Sîdî Muhtar'a göre, tüm beden ve uzuvların ıslahı, ruhun öncülüğünde mümkün 

olmakla birlikte, ruhun kontrol ve liderliğini sağlayan akıldır. Akıl, sahip olduğu liderlik 

vasfıyla ruhun ve ruhun hasletlerini taşıyan zekâ, anlayış, zikir, kavrayış ve fikir 

latifelerini yönlendirir. Dolayısıyla akıl, nefis ve hevâya üstün gelerek, ruh ve onun 

türevlerini yönlendirerek sâlih amel ve güzel davranışların gerçekleşmesine vesile olur. 

Aynı zamanda, nefis ve hevânın hilelerine karşı ruhun koruyuculuğunu iman, İslâm, 

ihsan, tevekkül, yakîn, tefvîz ve rızâ gibi koruyucu hasletler sağlar. Bununla birlikte, 

ihlâs, zühd ve nasuh amel gibi diğer koruyucu nitelikler de ruhu her türlü nefsânî 

tehlikelerden koruma görevini üstlenirler. Ruh bu kadar zengin vasıf, sıfat ve özellikleri 

sahiplendiğinde; vakar, iffet, anlayış, hayâ, cömertlik, sıdk, mümeyyiz (seçkin) ve 

rahmetin kaynağı hâline gelir. 

Ruhun zıt hasletlerini taşıyan nefis ise; sinir, şehvet, hevâ heves, oyun, sefih 

(aptallık), hasetlik, kibir, kin ve nefret gibi vasıfları bünyesinde barındırır. Nefis, 

taşıdığı bu zıt hasletlerle ruh üzerinde hakimyet kurmak için fırsat kollama içerisinde 

bekler. 

Kalb ise havâtırların meskeni olarak hizmet eder ve şeytan tarafından kötülüklerle 

donatılmış havâtırları nefse, melek tarafından iyiliklerle donatılmış havâtırları ise ruha 

iletir. Eğer ruhun hükümranlığı nefsin üzerine galip gelirse, kişi kâmil ve ruhânî bir 

kişiliğe sahip olarak şehâdet âleminde yaşarken melekût âlemini temaşa eder. Bu 

durumda kişi, ruhaniyetinin yüksek seviyede olduğu bir ruhî deneyime erişir.1017 

                                                           
1015 Tevbe, 9/111. 
1016 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 41. 
1017 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 42-43. 



231 
 

 

2.3.9. Zikir 

Zikir, Arapça kökenli bir kelime olup sözlük anlamıyla “hatırlamak, bir şeyi 

anmak” şeklinde kullanılmaktadır. Dinî literatürde ise Allah'ı unutmamak ve anmak 

sûretiyle nisyandan ve gafletten kurtuluş amacıyla gerçekleştirilen eylemdır. Zikir, dil 

veya kalb ya da her ikisi birlikte kullanılarak yapılır. Kur’an’ı Kerîm'de çeşitli âyetlerde 

zikir ve türevleri birçok anlamda kullanılmıştır. Bu anlamlar arasında Allah'ı dile 

getirerek tesbih, hamd ve tekbirlerde bulunmak, nimetlerini hatırlamak, tefekkür etmek, 

istiğfar etmek, dua etmek gibi ifadeler yer alır. 

Sûfîlerin perspektifine göre zikrin amacı, Cenab-ı Hakk'ın zâtı, isimleri, sıfatları 

ve ihsanının bolluğu gibi konularda kalbin uyanık olmasını sağlamaktır. Başka bir 

deyişle, zikir aracılığıyla Allah'ı kalbte hazır bulundurmak ve O'nu sanki görüyormuş 

gibi sürekli gözetlemek ve hatırlamaktır.1018 

Sîdî Muhtar'a göre zikir, Allah'ı sürekli hatırda tutma ve anma eylemidir. Bu anma 

sadece dil aracılığıyla Allah'ın isimlerini veya sıfatlarını telaffuz etmekle sınırlı değildir. 

Hakiki bir zikir, tüm uzuvların kendi lisan-ı hal ile Allah'ı anmasıdır.1019 Sîdî Muhtar, 

zikrin başlangıcının dil ile telaffuz edilmesiyle gerçekleştiğini ancak daha sonra kalbe, 

ruha, nefse ve tüm bedene nüfuz ederek onları nûr ile aydınlattığını ifade eder.1020 

O, insanın ruh ve beden üzerinde etkisi olan zikri şu dörtlükle dile getirir: 

احُ   لذيذِ ذِكْرُك تنُعشُ الأرواحُ     وضياؤه بجوانحي وض 

ِ جارحةٍ به مصباحُ   1021فكأنما جسدي زجاجٌ أبيضٌ   وبكل 

Zikrin lezzeti ile ruhlar yaşamakta      Onun nûrudur uzuvları aydınlatan 

            Sanki bedenim beyaz cam misali         Her yaranın bir nûru bulunmakta 

Sîdî Muhtar, bu dörtlükte ruhların huzur bulması ve insan uzuvlarının mânevî nûr 

ile aydınlanmasının, sadece hakiki zikir ile mümkün olduğunu vurgulamaktadır. Ayrıca, 

her yaranın tedavisi için gerekli ilaçların olduğu gibi, mânevî rahatsızlıkların tedavisi 

için de zikrin gerekli olduğunu belirtir. Cenab-ı Hakk'ın, “Dikkat edin, kalbler ancak 

                                                           
1018 Reşat Öngören, “Zikir”, DİA, İstanbul 2013, XXXIV, 409-412. 
1019 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 221. 
1020 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 230. 
1021 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 230. 



232 
 

 

Allah'ı anmakla huzura kavuşur”1022 ifadesiyle kalblerin huzura ve ruhların tedavisine 

sadece zikir ile ulaşılabileceğine işaret ettiğini ifade eder. 

Zikrin insan ruhu ve bedeni üzerindeki etkisine ilişkin bazı muhakkikler, şu 

benzetmeyi kullanmaktadır: “İnsan bedeni, görevleri taksim edilmiş bir devlet yönetimi 

gibidir. Kalb yönetici, uzuvlar asker, düşünceler istihbarat, hareketler yardımcı, dil 

tercüman ve şehvet ise başta yönetici olan kalb ve taraftarlarına saldıran düşman 

gibidir.” Kişinin dil ile ifade ettiği zikir, ağızdan başlayarak kalbe, ruha, kulağa, göze, 

düşüncelere ve uzuvlara sirayet ederek bedenin içinde bulunan tüm birimleri sağlam 

kalelerle koruma altına alır. Ancak gaflete dalarak zikirden uzaklaşıldığı takdirde, 

kişinin bedeninde bulunan tüm birimler, özellikle şehvetin istilasına maruz kalır ve 

hezimete uğrar.1023 

Bu benzetme, zikrin insan bedeni üzerindeki etkisini anlatırken görevlerin 

dağılımını ve bedenin birbirine bağlı bir bütün olduğunu vurgular. Ayrıca zikrin sadece 

dil ile yapılan bir eylem olmadığını, bedenin tüm birimlerini kapsayarak koruma ve 

güçlendirme sağladığına işaret edilir. 

Sîdî Muhtar, bu düşünceyi şu beyit ile ifade eder: 

 ورومُ هواكَ ويكَ بهِ تدورُ       لسانُكَ سامرٌ والجسمُ سورُ 

 فإنك دونما شك ٍ أسيرُ         فإنْ ضيَّعتهَ وغَفَلتَ عنهُ  

كرِ كنتَ له حريسا   عيَّةُ والأميرُ       وإن بالذ ِ نتِ الرَّ  1024تأمَّ

Dilin sohbetçin bedenin duvar Havan etrafında deverân ettiğin rüzgâr 

Eğer ondan gafil olup edersen zarar  Şüphesiz ona olursun esâr 

Zikrinle ona olursan sıtâr                   Güvende olur âmir ve memurlar 

Sîdî Muhtar, bu şiiriyle insanın her bir uzvunun ancak zikirle mânevî koruma 

altına alınabileceğini belirtmektedir. Aksi takdirde, bu uzuvlar gafletin saldırısına 

uğrayarak mânevî iflasın gerçekleşeceğini vurgulamaktadır. O, bu beyitte dilin özel bir 

rol oynadığına dikkat çekerek, dilin zikirle korunmasıyla diğer uzuvların da güvende 

olabileceğini ifade etmektedir. 

                                                           
1022 Ra’d, 13/28. 
1023 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 231. 
1024 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 232. 



233 
 

 

Sîdî Muhtar, zikrin ruh ve beden üzerinde etkili olduğunu ve bu etkinin 

muhabbetle birlikte gerçekleştiğini ifade etmektedir. Ona göre, zikir ve muhabbet mâna 

âlemden birbirinden ayrılamaz ve biri olmadan diğeri düşünülemez zorunlu unsurlardır. 

Ruh üzerinde önce muhabbet oluşursa zikir de mecburen ortaya çıkar, çünkü 

muhabbetin derin etkisiyle âşık sürekli olarak maşukunu zikreder ve hatırlar. Eğer zikir 

muhabbetten önce oluşursa, o zaman çokça anıp hatırlamak, sevgi ve muhabbeti gerekli 

kılar. 

Sîdî Muhtar, bu düşüncesini desteklemek için Cenab-ı Hakk'ın, “Müminler ancak 

o kimselerdir ki Allah anıldığı zaman kalbleri ürperir, O'nun ayetleri kendilerine 

okunduğu zaman (bu) onların imanlarını artırır. Onlar sadece Rablerine tevekkül 

ederler”1025 şeklindeki âyet-i kerîmeyi örnek göstermektedir. Bu âyet-i kerîmede, 

muhabbet ehli Allah'ı zikrettikçe kalbinde taşıdığı muhabbet ateşinin harlandığını ve 

Allah'a olan bağlılığının arttığı ifade edilmektedir. Bu durumda âşık, kendi benliğinden 

sıyrılıp Allah'ın iradesine rızâ göstererek O'ndan gelen istek ve taleplere teslim olarak 

O’nu zikreder. 

Sîdî Muhtar, başka bir ayette ise Allah'ın, “Öyleyse yalnız beni anın ki ben de sizi 

anayım”1026 buyurduğunu ifade etmektedir. Bu âyetin yirmiden fazla anlam içerdiğini 

belirten Sîdî Muhtar, Allah'ın kulunun sadece tek bir ifadeyle O'nu anmasını 

istemediğini belirtmektedir. Allah, kulunun niyet, ihlâs, kalb, ses, halvet, sabah akşam, 

rükû, sücûd, istiğfar, sabır, şevk, muhabbet gibi durumlarla O'nu anmasını istemekte ve 

kulunun isteğine göre karşılık verme arzusunda olduğunu ifade etmektedir.1027 

Sîdî Muhtar, kulların kendi arzu hallerine göre Allah'ı zikredip anmaları için en 

önemli zamanın namaz anı olduğunu ifade etmektedir. Bu düşüncesini şu şekilde ifade 

eder: “Zikrin en yücesi, Allah'ın namazda anılmasıdır. Çünkü namaz, yükselmenin 

merdiveni, arınmanın ilacı, gizli perdelerin açılması, kalbin mânevî nûru ve ilahî 

tecellîlerin merkezi niteliğindedir. Namaz aracılığıyla âşık maşuk ile göz aydınlığı 

                                                           
1025 Enfâl, 8/2. 
1026 Bakara, 2/157. 
1027 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 224-233; Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebubekir 

el-Küntî, el-Ecvibetu’l-ebâtiyye, thk. Memûn Muhammed Ahmed el-Küntî, Daru’l-Beyda, Moritanya, 

2018, 100. 



234 
 

 

bulur.” Zikirle ilgili Hz. Peygamber de şöyle buyurmuştur, “Bana dünyada koku ve 

kadın sevdirildi. Gözümün nûru ise namazda kılındı.”1028 

Cenab-ı Hakk namazla ilgili olarak, “Allah'ı ayakta iken, otururken, yan yatarak 

da anın”1029 buyurmuştur. Başka bir âyette ise, “Allah'ı anmak elbette (ibadetlerin) en 

büyüğüdür”1030 ifadesiyle namaz ile yapılan zikrin diğer zamanlarda yapılan zikirlerden 

daha büyük bir öneme sahip olduğuna dikkat çekilmiştir. Sîdî Muhtar, bu öneme binaen 

namaz kılanın kıyam, rükû, sücûd ve teşehhüt yapması gerektiğini ve hatta hastaysa yan 

yatarak bile Allah'ı anmasının Cenab-ı Hakk tarafından emredildiğini belirtir.1031 

2.3.6.1. Zikrin Keyfiyeti 

Sîdî Muhtar'a göre, zikir iki farklı kategoriye ayrılmaktadır. Birincisi, artışı veya 

azalışı mümkün olmayan ve belirli vakitler ile mukayyet olan farz ibadetlerin yerine 

getirilmesiyle gerçekleşen zikirlerdir. Diğeri ise sınırları ve zamanlaması olmayan 

nafile, müstahap ve mutlak zikirlerin icrasıyla gerçekleştirilen zikirlerdir. Bu zikirler, 

avam (halk) ve havas (özel) kişiler arasında farklılık gösterir. Çünkü avam, kendilerini 

farz görevlerle sınırlarken, havaslar tüm hal ve zamanlarıyla Allah'la birlikte yürümeyi 

hedefleyen kişilerdir. Onlar, kendi zikirleriyle aralarına hiçbir engel girmemesini arzu 

ederler. 

Sîdî Muhtar, Cenab-ı Hakk'ın, “De ki: Herkes, kendi mizaç ve meşrebiyle amel 

eder”1032 şeklindeki ifadeleriyle her insanın kendi karakteri ve eğilimine göre zikir 

yaptığına işaret edildiğini belirtir. 

Sîdî Muhtar, bahsi geçen zikrin havaslar tarafından asla ertelenmeyeceğini veya 

ihmal edilmeyeceğini ifade eder. Zira onlar, zikirden uzak kaldıklarında mânevî bir 

ölümle karşılaşacaklarını düşünen kişilerdir. Bu nedenle zikir, havaslar için ruhun besin 

kaynağı, yaşamın lezzeti ve kendileriyle Allah arasında tutunma bağı olarak değer 

taşıdığını belirtir.1033 

                                                           
1028 Nesâî, Nesâî, Ebû Abdurahman Ahmed b. Şuayb b. Ali, Sünenu’n-Nesâî (el-Muctebâ), Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle Naşirûn 2015. 7, 61. 
1029 Nisâ, 4/103. 
1030 Ankebût, 29/45. 
1031 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 54; Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 100. 
1032 İsrâ, 17/84. 
1033. Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye, 61-62. 



235 
 

 

2.3.6.2. Zikrin Kısımları 

Sîdî Muhtar'a göre, zikir seyir yönüne göre üç kategoriye ayrılır: bunlar bidâyet 

(başlangıç), tevessüt (orta), nihâyet (sonuç) isimleriyle adlandırılır. 

Bidâyet, mücâhede ve tefekkürle dilin zikretmesidir. Yani birey, çaba ve 

düşünceyle dilini kullanarak zikir yapmasıdır. 

Tevessüt, keşf ve murakabeyle kalbin zikretmesidir. Burada kişi, iç gözlem ve 

denetim yoluyla kalbindeki zikri gerçekleştirir. 

Nihâyet, zevk ve müşâhedeyle birlikte tüm uzuvların zikretmesidir. Bu aşamada, 

kişi tüm duyularını kullanarak zikri gerçekleştirir ve zikir bedenin her bir parçasına 

yayılır. 

Sîdî Muhtar, nihâyet derecesinde yapılan zikirin, başta ruha ve nefse sirayet 

ederek beden yurdunda bulunan tüm kesif sıfatları mânevî nûrla yok edeceğini söyler. 

O, zikrin nûruyla yok edilen kesîf sıfatların yerini latîf sıfatların alacağını belirtir. 

Bunun neticesinde beden yurdunda bulunan tüm uzuvların zikir haline geldiğini söyler. 

Sîdî Muhtar, varılan bu noktada zâkirin (zikir edenin) Allah’ın isim veya sıfatlarından 

biri haline geldiğini belirtir. Nitekim bu sıfata bürünen Hallaç-ı Mansur, “Enelhak”1034 

Beyazid-i Bistami, “Kendimi tenzih ederim, şanım ne yücedir. “ ve “Bu cübbemin 

altında Allah’tan gayrı kimse yok”1035 demelerindeki asıl gaye onların bu sıfatlardan biri 

haline gelmesidir.1036 

2.3.6.3. Zikrin Çeşitleri 

Sîdî Muhtar'a göre, zikirin seyir yönüne ek olarak içerik açısından cins, nevi' 

(çeşit), fasıl ve has olmak üzere dört farklı kısma ayrılır. Her bir kısım aşağıdaki şekilde 

tarif edilir: 

Cins zikir, fiil, kavil (söz) ve durumlara bağlı olmaksızın Allah'a yaklaşma 

niyetiyle gerçekleştirilen zikirdir. Bu tür zikirde, emr-i bi’l-ma‘ruf ve nehy-i ani’l-

münkerin yerine getirilmesi, sadaka verilmesi ve Müslümanların sorunlarıyla 

                                                           
1034 Hallâc-ı Mansûr, Ebü’l-Mugîs el-Hüseyn b. Mansûr el-Beyzâvî, Kitâbü’t-Tavâsîn, Nşr. P. Nwyia, 

MUSJ, XLVII. 1972, 208. 
1035 Tek, 125. 
1036 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye,51. 



236 
 

 

ilgilenilmesi gibi eylemler aracılığıyla haramlardan, şehvetlerden ve nefsi arzulardan 

uzaklaşma hedeflenir. Cins zikir, kişinin Ahlâkî sorumluluklarını yerine getirmesi ve 

toplumda olumlu bir etki yaratması amacıyla gerçekleştirilir. 

Nevi' zikir, Esmâu'l-hüsnâ, Kur’an’ı Kerîm ve hadislerle meşgul olarak Allah'a 

yaklaşma çabasıdır. Bu tür zikirde, Allah'ın isimlerini anma, Kur'an'ı Kerim'i okuma ve 

hadisleri inceleme gibi faaliyetler ön plandadır. Kişi, Allah'ın sıffatlarını anlamaya, O'na 

daha yakın olmaya ve bilgeliğini artırmaya yönelik çaba sarf eder.1037 

Fasıl zikiri, ilahî rızâ amacıyla Esmâu'l-hüsnâ, sıfatlar ve dualarla meşgul olarak 

Allah'a yaklaşmayı hedefleyen zikirdir. Bu tür zikirde, Allah'ın güzel isimlerini ve 

sıfatlarını anma, dua etme ve O'na yönelik ibadetlere odaklanılır. Kişi, Allah'ın lütfunu 

ve rızâsını kazanmayı amaçlar. 

Sîdî Muhtar, zikir çeken sâlikin hal ve tabiatı, mürşidi tarafından gözönünde 

bulundurarak, çektiği ilahî bir isimden diğer bir isime geçmesine müsade etmesi 

gerektiğini söyler. O, çekilen her bir ilahî isim veya sıffat zikrinin süresi, sâlikin o isim 

veya sıfatla bütünleşerek ilahî tecellîlere mazhar oluncaya kadar devam etmesi 

gerektiğini belirtir.1038 

2.3.6.4. Zikrin Fazileti 

Sîdî Muhtar, zikrin Allah katında en büyük ve kalbe en hayırlı, en faydalı 

ibadetlerden biri olduğunu ifade eder. O, bu görüşünü Cenab-ı Hakk'ın, “Allah'ı anmak 

elbette en büyük ibadettir”1039 şeklindeki ifadesiyle destekler. Ayrıca başka bir âyette 

ise, “Ey iman edenler! Allah'ı çokça zikredin”1040 denilerek zikrin önemi ve Allah 

katındaki değerine işaret edildiğini belirtir. 

Sîdî Muhtar, Allah'ın Kur'an okumasının terk edilmesi için verdiği ruhsatı, zikrin 

terk edilmesi için vermediğini söyler. Bu düşüncesini, “Kur'an'dan kolay geleni 

okuyun”1041 âyetiyle destekler. Ancak zikirle ilgili âyette ise, “Ayakta iken oturarak ve 

                                                           
1037 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 55. 
1038 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye,56-57; Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-

maksûr ve’l-memdûd, 55. 
1039 Ankebût, 29/45. 
1040 Ahzâp, 33/41.  
1041 Müzzemmil, 73/20. 



237 
 

 

yanlarınız üzerine yatarken Allah'ı zikredin”1042 denilmektedir. Bu durumda Kur'an'ın 

kişiye kolay gelecek şekilde okunmasına izin verilirken, zikrin ayakta, oturarak ve hatta 

uzanarak dahi yapılması gerektiğini ifade eder.1043 

Sîdî Muhtar, zikrin fazileti ve Allah nezdindeki önemine vurgu yaparak, bireyin 

nezi' anında dahi zikre devam etmesi ve bu ibadeti terk etmemesi gerektiğini ifade eder. 

Zikre devam eden kişinin ruhunu teslim ettiği an, iki meleğin bu olaya şahitlik 

edeceğini ve bu meleklerin Allah katında bireyin gerçekleştirdiği zikirleri şahitlikle 

belgeleyeceğini belirtir 

Sîdî Muhtar, Cennet ehli tüm ibadetlerden muaf tutulurken, zikir ve tesbihât 

ibadetinden muaf tutulmadığını ifade eder. Allah'ın bu iki ibadetle Cennet ehline en 

lezzetli tatları ve zevkleri tattırdığını söyler. Kişinin dünya hayatında deneyimlediği 

çeşitli dünyevî zevklerin, cennet ehlinin zikir ve tesbihât ibadetinden aldığı zevk 

karşısında sönük kaldığını belirtir.1044 

Sîdî Muhtar, mevcudatın hayat kaynağı ve dirilişinin yalnızca zikirle mümkün 

olduğunu vurgular. O, ağaçların, taşların ve diğer varlıkların da Allah'ı zikrederek 

hayatlarını sürdürdüklerini ve Allah'tan uzaklaşmaları durumunda bir tür ölümün 

gerçekleştiğini belirtir. İnsanların da kalbî ölümü yaşamamak için Allah'ı zikir etmeleri 

gerektiğini ifade eder.1045 

Sîdî Muhtar, zikrin faziletini daha somut bir şekilde anlatmak için şu örneği verir: 

“Yol kenarında oturan iki kişiden biri zikirle meşgul olsa, diğeri sürekli sadaka dağıtsa, 

zikir yapan kişi sadaka dağıtan kişiden daha hayırlıdır.” Bu örnekle Sîdî Muhtar, zikrin 

diğer ibadetlerden üstün olduğunu vurgular. 

Sîdî Muhtar'a göre, Allah zikir nimetini diğer ümmetlere vermediği bir lütuf 

olarak bu ümmete bahşetmiştir. Allah, “Beni anın, ben de sizi anayım”1046 şeklinde 

buyurarak kişinin yapmış olduğu zikrin, onun Allah tarafından anılmasına vesile 

olacağına işaret eder.1047 

                                                           
1042 Nisâ, 4/103. 
1043 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 100. 
1044 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 100-101. 
1045 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-ebâtiyye, 101. 
1046 Bakara, 2/152. 
1047 Sîdî Muhtar, Ecvibetu’l-Ebatiye, 101. 



238 
 

 

Bu örnekler ve ayetlerle Sîdî Muhtar, zikrin değerini vurgulayarak, Allah'ın zikir 

yapan kişiyi özel bir lütufla karşıladığını ifade eder. İnsanın yapmış olduğu zikrin, 

Allah'ın dikkatini çekmesine ve O’nunla bağ kurmasına vesile olduğunu belirtir. 

2.3.10. Evrâd 

Tarîkat esaslarından biri olan evrâd, sözlükte “gelmek, suya gelen topluluk, 

çeşmeye varmak, dere ve akan su” anlamlarına gelen vîrd kelimesinin çoğuludur. İlk 

dönem sûfîlerine göre vird, her gün okudukları belirli âyetleri ifade etmektedir. Ayrıca 

vîrd kelimesi, tefekkür, belli duaların okunması, namaz kılma ve ağlama gibi 

anlamlarda da kullanılmıştır.1048 

Hz. Resûlullah'ın farklı zaman ve mekânlarda yaptığı duaların ve zikirlerin 

Müslümanlara da yapmalarını tavsiye etmesi, vird ve evrâd literatürünün gelişmesi için 

ilham kaynağı olmuştur. Bu gelişen literatürün dinî kültürümüzde yer almasıyla birlikte, 

tasavvuf geleneğindeki toplu evrâd okuma pratiği de oluşmuştur. Bu gelenekle birlikte, 

her tarîkatın farklı sayılar, zamanlar ve yapılış şekilleri gibi çeşitli evrâd uygulamaları 

ortaya çıkmıştır.1049 

Sîdî Muhtar, tarîkat öğretilerinden biri olan virdin menşeinin iki şekilde zuhûr 

ettiğini ifade ede. Birincisi vîrdin ilahî vahiy yoluyla nebilere vahiy edildiğini ve veraset 

yoluyla nebilerden velîlere intikal ettiğini söyler. İkincisi ise gaybi bir ilham olarak 

velîlerin gönlüne nakşedildiğini belirtir. O, velîliğin nebiliğin yansıması olduğunu ve 

velîde bulunan kerâmetin ise mûcizelerin yansıması olduğunu söyler. Peygamber için 

mûcize olan birçok şeyin velîler için kerâmet olabileceğini belirtir.1050 

Sîdî Muhtar’a göre enbiyadan veraset veya ilham yoluyla evliyâya intikal eden 

virdin, muttasıl bir senetle tarîkat silsilesine bağlı olan bir şeyhten alınması gerekir. O 

bu özelliğe sahip olan mürşidden faydalanan müridin sağlam bir bağ ile tutunmuş 

                                                           
1048 Kara “Evrâd” DİA, İstanbul 1995, XI, 533. 
1049 Mehmet Nuri Uygun-Safiye Şeyda Erdaş, “Tekke Mûsikîmizde Toplu Evrâd-ı Şerîf Okuma 

Geleneğine Bir Örnek: Rifâî Evrâd-ı Şerîfi”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 18 (1), 

2018, 47-72. 
1050 Sîdî Muhtar, el-Cür’atü’s-sâfıye ve’n-nefhetü’l-kâfıye; Emâl Tîbî, el-Kevkebü’l-vakad fî zikri fezâili’l-

meşâyih ve hakâiki’l-evrâd li’l-Muhtâr b. Ahmed b. Ebî Bekir el-Küntî, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Ebu Bekir Belkaid Üniversitesi, Cezayir 2018-2019. 



239 
 

 

olacağını ifade eder. Aksi takdirde müridin vuslatının zorlaşacağını veya çelişkilere 

düşerek yoldan kayma ihtimalinin olacağını belirtir.1051 

Her tarîkatın kendine özgü bir evrâdı olduğu gibi, Sîdî Muhtar'ın mensup olduğu 

Kuzey Afrika Kâdiriyye tarîkatının da Sîdî Muhtar'dan önce kendine has bir evrâdı 

bulunmaktaydı. 

Sîdî Muhtar'dan önce Kuzey Afrika Kâdiriyye tarîkatına mensup müridler, 

bireysel olarak veya toplu halde günlük olarak yapılması gereken vird ve duaları icra 

etmek üzere tarîkata bağlı zaviye ve tekkelerde şu şekilde gerçekleştirmişlerdir. 

Günlük beş vakit namaza müteakiben: 

- Yüz defa: 

 حسبنا الله ونعم الوكيل نعم المولى ونعم النصير

- Yüz defa: 

 أستغفر الله العظيم وأتوب إليه

- Yüz defa: 

 لا اله الا الله الحق المبين محمد رسول الله صادق الوعد الأمين

- Yüz defa: 

 1052آل سيدنا محمد وسلم تسليما كثيرا اللهم صل على سيدنا محمد وعلى

Ayrıca tarîkat mensuplarının katılımıyla perşembe ve cuma geceleri toplu olarak 

zikir icrâ edilmiştir. Bu toplu zikirde, öncelikle “Fâtiha sûresi, Bakara sûresinin ilk beş 

âyeti, Âyetü’l Kürsî ve Amenerrasulü” aşr-i şerifleri okunur. Ardından, yukarıda 

belirtilen selât-u selâm ve duaların her biri yüzer defa okunur. Daha sonra, adedi ve 

süresi zikri yaptıran zâkir tarafından belirlenen ve “hizbu’s-seyf” ismiyle anılan şu zikir 

çekilir: 

 يا الله  يا الله  يا الله

 يا رب  يا رب  يا رب

                                                           
1051 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 231. 
1052 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 220. 



240 
 

 

 يا رحمان  يا رحمان  يا رحمان

 1053يا رحيم  يا رحيم  يا رحيم

Daha sonra üçer kere “İhlâs ve İnşirâh” sûreleri birer kez de “Felak ve Nâs” 

sûreleri okunduktan sonra, salât-i şerifle birlikte “Fâtiha” sûresi okunarak toplu yapılan 

zikir sonlandırılır. Bu şekilde, belirli sûrelerin tekrarlanması ve salât-i şerifle birlikte 

Fâtiha sûresinin okunmasıyla toplu zikir tamamlanmış olur.1054 

Kuzey Afrika'da bulunan çeşitli tarîkatların zaviye ve tekkelerinde yaygın olan 

semâ, inilti, yüksek sesle zikir yapma, sayha atma ve sihirbazların hareketlerini andıran 

davranışlar, Kuzey Afrika Kâdiriyye tarîkatı sûfîleri tarafından yasaklanmıştır.1055 

İzzettin b. Abdüsselam,1056 ise sadece “الله” lafzını telaffuz ederek zikir yapmanın bid’at 

olduğunu savunmuştur. O, Allah lafzıyla zikir yapmanın yerine “ اله الا اللهلا  ” lafızlarıyla 

zikir yapılmasının daha uygun olduğunu belirtmiştir. İlk dönemlerde Küntî kabilesine 

ait zaviye ve tekkelerde “يا الله” lafzıyla zikir yapıldığı bilinse de, son dönemlerde 

özellikle Sîdî Muhtar döneminde “ ”لا اله الا اللهlafızlarıyla zikirler icra edilmiştir.1057 

Bazı âlimler, bireysel olarak yapılan zikirlerde sadece “الله” lafzını telaffuz ederek 

yapmanın uygun olduğunu söylemişlerdir. Onlar, “الله” lafzı telaffuz edildiğinde müridin 

kalbinin yumuşadığını, aklının berraklaştığını ve dilinin mânevî bir ıslaklığa ulaştığını 

ifade etmişlerdir. Hatta “الله” lafzını telaffuz eden kişiyi, ölüler arasında diri olanlara 

benzetmişlerdir. Ayrıca bu görüşe sahip olan âlimler, bireysel zikirlerde semâ, inilti, 

yüksek sesle zikir yapma ve sayha atmanın caiz olduğunu savunmuşlardır. Çünkü 

onlara göre, bireysel zikirlerde “الله” lafzı celâli telaffuz edildiğinde beden titrer ve 

titreyen bedende mânevî bir hararet oluşarak kişinin semâ, inilti, yüksek sesle zikir 

yapma ve sayha atmanın zorunlu hale geldiğini belirtmişlerdir. Bu kişilerin yaşadığı bu 

durum nedeniyle kendi iradelerinden çıkarak “الله” lafzı celâlinin mânevî etkisi altına 

girdiğini ifade etmişlerdir.1058 

                                                           
1053 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 220. 
1054 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 220. 
1055 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 76. 
1056 İzzettin b. Abdusselam, Kuzey Afrika bölgesinde ilim ve tasavvuf alanlarında etkin olan ve bölgedeki 

âlimler tarafından saygı gören bir mümtaz âlim olarak kabul edilir. Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye 

ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 220. 
1057 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 220. 
1058 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 221. 



241 
 

 

Sîdî Muhtar, kendinden önce Kuzey Afrika Kâdiriyye tarîkatı mensupları 

tarafından uygulanan evrâd ve ezkâr uygulamasına bazı eklemeler yapmıştır. Yaptığı 

eklemelerin başında, her yapılan bireysel ve toplu evrâd, ezkâr ve duaların 

başlangıcında Hz. Resûlullah'a salât ve selâm getirme kuralını koymuştur. Hatta Hz. 

Resûlullah'a olan sevgi ve muhabbetinden dolayı “Nefhu't-tayyib fi's-salâti 'ale'n-

nebiyyi'l-habîb” adında bir eser kaleme almıştır.1059 

Sîdî Muhtar, oluşturduğu ve tarîkat mensuplarının günlük olarak yapmaları 

gereken evrâd ve duaların başlangıcında okunması gereken salât ve selâm duasını şu 

şekilde kaleme almıştır: 

هُمَّ  َ  علََيْهِ  صَل ِ  الَل ّٓ َ  علََيْهِ  وَصَل ِ  الأفَْلَاكِ، دوََرَانِ  عدَدَ ِ  عدَدَ َ  علََيْهِ  وَصَل ِ  الَأدْرَاكِ، مَبْلَغَ  علََيْهِ  وَصَل ِ  الَأمْلَاكِ، تسَْبيِح  عدَدَ

اسِياَتِ، الجِباَلِ  اخِرَاتِ، البحَِارِ  نُقَطِ  عدَدََ  علََيْهِ  وَصَل ِ  وَالنَامِياَتِ، الَأمْوَاتِ  عدَدََ  علََيْهِ  وَصَل ِ  الرَّ َ  علََيْهِ  وَصَل ِ  الزَّ  عدَدَ

 1060،الفَاخِرَاتِ  الَأزْهَارِ 

Sîdî Muhtar'ın yapmış olduğu salât ve selâm duasının birinci mısralarını “kâf” 

harfiyle bitirmesi ve ikinci mısralarını ise “tâ” harfiyle bitirmesi, kâfiye vurgusu ve 

ritimlerle manânın derûni ifadelerine dikkat çekerek Hz. Resûlullah'a karşı duyduğu 

sevgi ve muhabbeti dile getirmeyi amaçlamıştır. 

Sîdî Muhtar, Allah'ın (c.c) Hz. Resûlullah'ı onurlandırmamız için onun üzerine 

salât ve selâm getirmemizi emrettiğini ifade eder. Hatta Cenab-ı Hakk'ın sadece emir 

vermekle kalmayıp kendi zâtının ve meleklerin de Hz. Resûlullah üzerine salât ve selâm 

getirdiğini beyan ederek, “Şüphesiz Allah ve melekleri Peygamber'e salât ederler. Ey 

iman edenler! Siz de ona teslimiyetle salât ve selâm edin”1061 şeklinde buyurduğunu 

belirtir. Bu şekilde Cenab-ı Hakk'ın, kendi nezdindeki Hz. Resûlullah'ın değerine işaret 

ettiğini ifade eder.1062 

Sîdî Muhtar, Hz. Resûlullah'ın üzerine salât ve selâm getirilmesinin Allah'ın emri 

olduğunu ve bu emre uygun olarak salât ve selâmın takip edilmesinin önemini ve 

değerini belirtmek amacıyla şu beyti dile getirmiştir: 

 لتكون الصلاة من رب قاهر على نبي طاهر

 فحصل مقصود الشارع

                                                           
1059 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 219. 
1060 Sîdî Muhtar, Nefhetu’t-tayyib fî’s-selati alâ’n-Nebîyyi’l-Habîb, 3. 
1061 Ahzâp 33/56. 
1062 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 219. 



242 
 

 

 بعا لصلاة العلي الأعلىوهو كرامتنا بأن تكون صلاتنا ت

 1063أو مقتدين في ذلك برب الأرض والسماوات أعلى

Güç sahibi Rabb’den mümtaz nebisine, selât olur 

Böylelikle şari‘in (kanun koyucu) maksadı, hâsıl olur 

Dualarımızın en yüce olanın duasını takip etmesi, onurumuz olur 

Yüce göklerin ve yerin Rabb’ini taklit edişimiz, takipçiliğimiz olur 

Sîdî Muhtar, beytde Hz. Resûlullah'ın üzerine Allah tarafından salât ve selâm 

getirilmesinin, ona verilen ilahî methiyenin önceki hiçbir peygambere verilmediğine 

işaret etmektedir. Bu durum, Rabb’in Hz. Resûlullah'a özel bir değer ve itibar verdiğini 

vurgular. Ayrıca, Allah'ın bizlere, Cenab-ı Hakk ve meleklerin salât ve selâmına 

müteakip Hz. Resûlullah'ın üzerine salât ve selâm getirmemizi emretmesinin, bizim için 

özel bir şeref olduğuna da dikkat çekmiştır. 

Sîdî Muhtar, Kuzey Afrika'da Kâdiriyye tarîkatına ait zaviye ve tekkelerde 

uygulanan evrâda “el-bâkıyâtu's-sâlihâ” ismiyle adlandırdığı aşağıdaki tesbihât duasını 

da eklemiştir. Bu dua, tarîkat mensupları tarafından icra edilen evrâd ve zikirlerin bir 

parçası haline gelmiştir. 

 1064سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم

Sîdî Muhtar, bu duanın “Bâkıyâtu’s-Sâlihâ” ismiyle adlandırılmasının hikmetini 

şu şekilde açıklar: “Bu dua, insanın hayatında sâlih amel olarak yanında kalan, ölüm 

anında şeytanın hilelerinden koruyan, ölümden sonra ise göz aydınlığı ve kıyamet 

gününde şefaatçi olarak bulduğu güzel ameldir.”1065 Bu şekilde Sîdî Muhtar, bâkıyâtu’s-

sâlihâ ismiyle adlandırılan duanın taşıdığı önemi ve faydalarını ifade etmektedir. 

Ayrıca Sîdî Muhtar, Ebî Saîd el-Haderî'nin Hz. Resûlullah'ın bâkıyâtu’s-sâlihâ 

adıyla şu duayı tekrarladığını rivayet eder: 

  1066سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة الا بالله

                                                           
1063 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 606. 
1064 Sîdî Muht ar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 55. 
1065 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 221. 
1066 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 221. 



243 
 

 

Bu rivayet ile Hz. Resûlullah'ın bâkıyâtu’s-sâlihâ adı verilen duayı örnek olarak 

takip ettiğini ve bu duayı tekrarladığını vurgulamaktadır. 

Sîdî Muhtar, Kâdiriyye tarîkatına ait evrâd ve ezkârlarda yaptığı değişikliklerden 

biri de, İbrahim b. Ethem'den alınan meşhur dua olan aşağıdaki duayı eklemesidir. 

Kendisi de yaşamı boyunca bu duayı sık sık tekrar etmiştir.1067 

  1068فلا تكلنا إلى أنفسنا فنهلك ولا إلى غيرنا فنضيع

Sîdî Muhtar, Kâdiriyye tarîkatına ait evrâd ve ezkârın, bireysel veya toplu olarak 

icra edildikten sonra aşağıdaki dua ile sonlandırılmasını tavsiye etmektedir. Bu dua, 

evrâd ve zikirlerin sonunda yapılacak bir dua olarak kabul edilir ve tarîkat mensupları 

arasında yaygın bir şekilde uygulanır:1069 

هِي لْتُ  وَعلََيْكَ  أَسْتغَِيثُ  بكَِ  اِلّٓ اتِ  اِكْفِينيِ كَافيِ، ياَ فَاكْفِنيِ توََكَّ  وَالآخِرَةِ  الدُّنْياَ رَحْمَانَ  ياَ والآخِرَةِ، الدُّنْياَ أَمْرِ  مِنْ  المُهِمَّ

هُمَّ  أَسِيرُكَ، ببِاَبكَِ  ذَلِيلُكَ  ببِاَبكَِ  عبَْدكَُ  إنِ يِ وَرَحِيمَهاَ،  أَمَرْتنََا كَمَا دعَوَْنَاكَ  وَقَدْ  بإِجَِابتَكَِ، وَوَعدَْتنََا بدِعُاَئكَِ  أَمَرْتنََا أَنْتَ  أَلل ّٓ

 1070المِيعاَدَ  تخُْلِفُ  لَا  إنَِّكَ  وَالِإكْرَامِ  الجَلَالِ  ذَا ياَ وَعدَْتنََا، كَمَا افَأَجِبْنَ

“Allah'ım sana sığınırım ve sana tevekkül ederim. Ey kâfi gelen, bana kâfi gel. 

Dünya ve âhiret işlerinde beni yeterli kıl. Ey dünya ve ahiretin Rahmanı, Rahimi. Ben 

senin kulunum, kapında zelilim, senin huzurunda boyun eğenim. Allah'ım, bize dua 

etmemizi emrettin ve dualarımıza icabet edeceğini söz verdin, senin emrettiğin gibi dua 

ettik, söz verdiğin gibi icabet et, ey sözünden dönmeyen celâl ve ikram sahibi olan.” 

Sîdî Muhtar, müridin bu dua ile acziyetini ve Rabb’ine olan ihtiyacını yalvararak 

ve umut ederek dile getirmesinin ve dualarda en önemli olanın kalb ile dilin birliğini 

sağlayarak dua etmesinin gerekliliğini vurgular. Ona göre, dilden dökülen duaların 

kalbten zuhûr ederek gelmesi, yalvarışın önemini ve samimiyetini ortaya koyar. 

Sîdî Muhtar, insanın Allah'a yönelirken kalbinin ve dilinin birliği içinde dua 

etmesinin, duaların daha etkili ve anlamlı olmasını sağladığını ifade eder. Dil ile yapılan 

duaların ardında samimi bir kalbin olması, Rabb'e yalvarışın derinliğini ve içtenliğini 

                                                           
1067 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 5. 
1068 Sîdî Muhtar, Nefhu’t-tayyip fî’s-selati ‘ale’n-Nebiyyi’l-Habîb, 5. 
1069 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 222. 
1070 Sîdî Muhtar, Hizbu’l-Muğnî, 2. 



244 
 

 

gösterir. O, dua edilirken kalb ve dil arasında bir uyum sağlamanın, duaların Rabb'e 

ulaşmasında büyük bir öneme sahip olduğunu belirtir.1071 

Sîdî Muhtar'ın vurguladığı bu nokta, duaların sadece sözlerden ibaret olmadığını, 

kalb ile birlikte dile getirilen içten bir niyazın da gerekliliğini ortaya koyar. İnsanın 

Rabb’ine yönelirken samimi bir yalvarışla dua etmesi, dua ibadetinin gerçek amacını ve 

mânevî derinliğini yansıtır. 

Sîdî Muhtar'ın ikinci tavsiyesi, her Müslüman ve mü'minin gün içerisinde dilini 

zikirsiz bırakmaması gerektiği ve uyumak istediklerinde ise abdestli olarak kıbleye 

yönelip Allah'a iltica ederek aşağıdaki duayı okuması gerektiği yönündedir.1072 

 1073،بلقائك،  وترضى بقضائك، وتحب أهل طاعتك من أنبيائك واوليائك اللهم اجعل نفسي طيبة، تؤمن

Sîdî Muhtar, bu tavsiyesiyle Müslümanların günlük hayatlarında sürekli bir zikir 

hâlinde bulunmalarının ve Allah'a yönelerek dua etmelerinin mânevî huzur ve 

bağlantılarını güçlendireceğini ifade eder. Dilin zikirle meşgul olması ve uyku öncesi 

yapılan bu duanın, Allah'a yakınlık arayışında önemli bir rol oynayacağını vurgular.1074 

2.4. ÂDÂB VE ERKÂNLA İLGİLİ GÖRÜŞLERİ 

Kök itibariyle “çağrı davet” anlamını ifade eden âdâb terimi, dinin gerekli 

gördüğü, akıl tarafından hoş karşılanan davranış ve sözleri kapsamaktadır.1075 Tasavvuf 

terminolojisinde, müridin şeyhe intisap ettikten sonra ilerlemesi için uyması gereken 

saygı ve davranış kurallarına âdâb kuralları denir. Bu kuralların bir kısmı şeyhe karşı, 

bir kısmı bağlı olduğu tarîkat müntesiplerine karşı, diğer bir kısmı ise müridin kendi 

şahsiyeti ve zikriyle ilgili sorumluluklarıyla ilgilidir. Mürid, âdâb kurallarına ne derece 

riâyet ederse, tarîkat yolunda o derecede mesafe katetmektedir.1076 

Tarîkat terbiyesinde, uyması ve bilinmesi gereken âdâb kurallarının yanı sıra, 

müridin kaçınması ve uzak durması gereken kurallar da bulunmaktadır. Tarîkat yolunda 

ilerlemeyi sekteye uğratabilecek bazı konular mevcuttur, çünkü ilerleme için uyulması 

                                                           
1071 Sîdî Muhtar, Hizbu’l-Muğnî, 2. 
1072 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 55. 
1073 Sîdî Muhtar, Fethu’l-vedûd şerhu’l-maksûr ve’l-memdûd, 55. 
1074 Sîdî Muhtar, Hizbu’l-Muğnî, 2. 
1075 Abdulaziz Bayındır, “Adâb”, DİA, İstanbul 1988, 334, 
1076 Ayiş, 153. 



245 
 

 

gereken kurallar etkili olduğu gibi, bu yolda engel teşkil eden kurallar da vardır. Sonuç 

olarak, uyulması gereken âdâb kurallarına gösterilen hassasiyet, uzak durulması gereken 

kurallara da gösterilmelidir.1077 

2.4.1. Şeyh ve Mürşid 

Tasavvuf eğitiminin temel ve önemli bir unsuru olan “şeyh” kelimesi, sözlük 

anlamı olarak “yaşlı kişi”yi ifade eder ve çoğul halleri “eşyâh”, “şüyûh” ve “meşâyıh” 

şeklinde kullanılır. Kur’an’ı Kerim'de ise tekil olarak üç yerde1078 çoğul olarak bir 

yerde1079 geçmektedir.1080 Tasavvuf literatürü dışında ise farklı ilim dallarında söz 

sahibi olan ilim ehline de “şeyh” denilmektedir, örneğin “şeyhü'l kurrâ”, “şeyhü'l 

müfessirîn” ve “şeyhül fükehâ” gibi. 

Aynı şekilde, Arap kabile liderlerine “reis” veya “seyyid” denildiği gibi “şeyh” 

terimi de kullanılmaktadır. Bazı kurum ve kuruluşlarda üst düzey görevlerde bulunmuş 

kişiler de “şeyh” olarak adlandırılmaktadır, örneğin “şeyhü'z-zaviye”, “şeyhü't-tekke” 

ve “şeyhü'l-Ezher”1081 gibi. 

Mürşid, tasavvuf literatüründe, hak yoluna ileten, rehberlik eden ve doğru yolu 

gösteren kişi olarak tanımlanır. Bu terim, tarîkat önderi ve irşad ehliyetine sahip olan 

kişi için kullanılır. Mürşid-i kâmil ise insanları delâletten hidâyete sevk eden ve doğru 

yolu gösteren mümtaz şahıslara verilen bir unvandır. Tasavvuf alanında mürid, muhip, 

şeyh ve sâlik gibi kavramlar ise kişinin ruhânî yükselişi ve psikolojik gelişimine işaret 

eden terimler olarak kullanılır.1082 

Sîdî Muhtar'a göre, şeyh müridlerini yetiştirmek ve olgunlaştırmak için her bir 

müridin kabiliyet ve özelliklerini dikkate alarak onlara rehberlik etmelidir. Müridin 

doğasında var olan sertlik ve kabalığı ortadan kaldırmak için çaba göstermelidir. Şeyhin 

                                                           
1077 Ayiş, 153. 
1078 Onlar, Yusuf’a: “Ey güçlü vezir! Bunun çok yaşlı bir babası var. Onun yerine bizden birini alıkoy. 

Şüphesiz biz senin iyilik edenlerden olduğunu görüyoruz” dediler. (Yûsuf 78); Karısı, “Vay başıma 

gelenler! Ben bir kocakarı ve bu kocam da bir ihtiyar iken çocuk mu doğuracağım? Gerçekten bu, çok 

şaşılacak bir şey!” dedi. (Hûd 72); Onlar, “Çobanlar sulayıp çekilinceye kadar biz koyunlarımızı 

sulayamayız. Babamız ise çok yaşlı bir adamdır” dediler. (Kasas 23). 
1079 Size topraktan, sonra nüfeden, sonra kan pıhtısından yaratan; sonra erginlik çağına ulaşmanız için sizi 

bebek olarak dünyaya çıkaran O,dur. Mü’min, 40/67. 
1080 Casim Avcı, “Şeyh” DİA, İstanbul 2010, XXXIX, 49; Yılmaz, 183. 
1081 Avcı, “Şeyh”, 49. 
1082 Cebecioğlu 455; Cengiz Gündoğdu, Hacı Bektaş-ı Velî Öğretisi ve Takipçileri Hakkında Metodik Yeni 

Bir Yaklaşım, Aktif Yayınevi, İstanbul 2007, 204. 



246 
 

 

özverili gayretleriyle müridin tam bir teslimiyet gösterdiği zaman, müridin hızla 

olgunlaşacağı ve mânevî hedefine ulaşacağını söyler. Peygamberlerin ümmetleriyle 

kurduğu bağ gibi, şeyhler de peygamberlerin varisleri olarak müridleriyle bir bağ 

kurmalıdır.1083 Sîdî Muhtar, şeyhin verimli bir şekilde mürid yetiştirmesini ve 

olgunlaştırmasını şöyle açıklar: 

 ،إنما شيخك من أخذت عنه                             ليس شيخك من سمعت منه  

 بل من أثرت فيك إشارته،                       وليس شيخك من واجهتك عبارته  

 بل شيخك من رفع بينك وبينه الحجاب،                                 وليس شيخك من دعاك لله             

  بل من نهض بك حاله،                                 وليس شيخك واجهك مقاله     

 شيخك من سار بك حتى وصلت اليه،      وليس شيخك من جلا مرآة قلبك حتى تجلت فيه أنوار ربك          

 .1084وقال: ها أنت وربك فزج بك في أنوار الحضرة                    ومازال يحاذيك حتى القاك بين يديه              

Şeyhin, sadece duyduğun kişi değildir, ondan öğrendiğin kişidir. 

Şeyhin, sadece sözleriyle karşılaştığın kişi değildir, sana işaretleriyle etki edendir. 

Şeyhin, seni Allah'a çağıran kişi değildir, aranızdaki perdeyi kaldıran kişidir. 

Şeyhin, sadece söyleşisiyle seni karşılayan kişi değildir, durumunu yükselten kişidir. 

Şeyhin, kalbin aynasını parlatan kişi değildir, seni kendisine kadar taşıyan ve seni 

Rabb’in nuruyla aydınlatan kişidir. 

Hala seninle birlikte olan ve seni elinde tutan kişidir, Seni tecellî nûrlarına karıştırırken 

sana şöyle der: İşte buradasın, Rabb’inle birliktesin.” 

Sîdî Muhtar, bu beyitte müridin yetiştirilmesi sürecinde dikkate değer unsurlara 

işaret etmektedir. Öncelikli olarak, müridin terbiyesi, şeyhin yaşam tarzı ve bu yaşam 

tarzıyla müride aktardığı değerler üzerinde durmuştur. Şeyhin, ima ve işaretler 

aracılığıyla müridin kalbine ulaşarak ona gereken bilgi ve öğretileri anlatmasının 

önemine dikkat çekmiştir. Ayrıca, müridin mâna âlemini müşâhede edebilmesi için 

uygun bir zemin hazırlaması ve mânevî perdeleri kaldırarak vuslat sürecini 

                                                           
1083 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346-347. 
1084 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346. 



247 
 

 

kolaylaştırması gerektiğini belirlemiştir. Sonuç olarak, şeyhin müridi Rabb'iyle 

buluşturması ve kendisinin geri plana çekilmesine işaret etmiştir. 

2.4.2. Mürid ve Sâlik 

Mürid, kelime anlamıyla isteyen, dileyen ve iradesi olan bir kişiyi ifade 

etmektedir. Tasavvuf literatüründe ise, bir şeyhe biat eden ve kendi iradesiyle hareket 

etmeyen, Allah'ın ve mürşidin iradesine göre hareket eden tasavvuf ehline verilen addır. 

Tasavvufî eserlerde, ilk dönem sûfi temsilcileri için, şeyh ve mürid terimlerinin 

kullanılmadığı görülmektedir. Bunun yerine muhip, tâlip, sâlih, fakir, âbid, sâlik, zâhid 

ve ârif gibi isimler kullanılmaktadır. Sonraki dönemlerde ise mürid ve mürid anlamını 

ifade eden müradif (eşanlamlı) kelimeler olan derviş, mensup ve müntesip kelimeleri de 

kullanılmıştır.1085 

Sûfiler, müridleri üç sınıfa ayırarak tasnif etmektedirler: 

Talip, müptedi veya mürid: Hakk’a vuslat için kendisine önder olarak seçtiği 

mürşidin rehberliğinde belirli kurallara bağlı kalarak her türlü zorluğa ve sıkıntıya 

katlanan kişiye denir. 

Mutavassıt: Mânevî yolculukta seyir ve kabiliyeti orta derecede olan hak 

yolcusuna denir. 

Müntehi: Müşâhade ve vuslat makamına ulaşan ve ilahî tecellîlerle şereflenen 

mürid ve sâliklere denir.1086 

Sîdî Muhtar'a göre, mürid kelime anlamıyla seven ve taklit eden kişiyi ifade 

etmektedir. O, Hz. Peygamber'in sahâbeler tarafından taklit edildiği gibi, müridin de 

şeyhini ve şeyhinin de silsile yoluyla Hz. Resûlullah'ı taklit ettiğini belirtir. Sîdî Muhtar, 

bu taklitin tevessül vasıtasıyla Allah'ın iradesine ulaşmayı sağlayacağını ifade eder. 

Ayrıca, Allah'ın iradesine ulaşıldığında, Hakk’ın hidâyet ve iradesiyle hareket 

edileceğini belirtir. Cenab-ı Hakk da iradesine ulaşanlarla ilgili olarak şöyle buyurur, 

“Allah onları sever, onlar da Allah'ı severler.”1087 Başka bir âyette ise, “Onlar Allah'tan 

                                                           
1085 Uludağ, Mürid, İstanbul 2006, XXXVIII, 47-49; Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimler ve Deyimler 

Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2004, 454. 
1086 İrfan Gündüz, Gümüşhanevi Ahmed Ziyaüddin Hayati, Eserleri, Tarikat Anlayışı ve Halidiye Tarikatı, 

Seha Neşriyat İstanbul 1984, 248; Ayış, Tarikat Âdâbı, 154. 
1087 Mâide, 5/54. 



248 
 

 

razı olmuştur. Allah da onlardan razı olmuştur.”1088 Sîdî Muhtar, bu iki âyette Allah'ın 

iradesiyle hareket edenlerin ulaştıkları derecelerin tarif edildiğini belirtir.1089 

Sîdî Muhtar, müridin şeyhinin tüm niteliklerini ve öğretilerini taklit etmesi 

gerektiğini ifade eder. Zira bu taklit sayesinde mürid, dünyadan yüz çevirerek Allah'a 

karşı bağlılık ve sükûnetine ulaşacağını belirtir.1090 O, şeyhinin hakkının ve makamının 

anne ve babanın hakkı ve makamından daha büyük olduğunu söyler. Bu büyük 

sorumluluk, müride şeyhine itaat etmeyi ve şeyhinin yaptıklarını taklit etmeyi vacip 

kıldığını belirtir.1091 

Sîdî Muhtar, müridin seyrinin temel unsuru olan vuslatın gerçekleşmesi için şu 

unsurlara dikkat etmesi gerektiğini ifade eder: “Mürid, Allah'a yönelme konusunda hem 

zâhiren hem de bâtınen dikkatli olmalıdır. Toplum içinde kaldığı zamanlarda 

dünyevileşmiş insanlardan uzak durmalı ve sürekli olarak Allah'a yönelmeyi 

sürdürmelidir. Sevinç, üzüntü, bolluk ve darlık anlarında sürekli olarak Allah'ı 

hatırlamalı ve yalnızca O'na güvenmelidir. Tembellik anında Allah'a sığınmalı ve her an 

O'nu anarak ibadet etmeye devam etmelidir. Söz ve davranışlarında samimi bir niyetle 

hareket etmeli, öfke ve sevinç anlarında kendisini kontrol altında tutabilmelidir. 

Özellikle dünyanın cazibesinden uzak durarak tüm çabasını ve gayretini ahirete 

yönlendirmelidir. Bu süreçte gereksiz ve faydasız şeyleri terk etmeli ve zorunlu 

ihtiyaçlarını karşılamada mütakaddim sufîleri örnek almalıdır. “1092 

2.4.3. Mürşid ve Müridin Özellikleri 

Sîdî Muhtar'a göre, doğru ve Allah'a ulaştıran bir seyr-ü sülûk için üç önemli 

özellik bulunmaktadır. Bu üç özellikten herhangi biri eksik olduğunda, tarîkat 

yolcusunun seyr-ü sülûku bozulmuş veya sekteye uğramış olabilir. 

İlk özellik, müridin seçtiği tarîkatın doğru, güvenilir ve geçerli bir senetle isnad 

edilen bir tarîkat olması gerekir. Mürid, tarîkatın geçmişten günümüze kesintisiz bir 

şekilde aktarılan geçerli bir senete sahip olduğuna emin olmalıdır. 

                                                           
1088 Mâide, 5/119. 
1089 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 212. 
1090 Sîdî Muhtar, Zevalu’l-İlbas fî terdi’l-vesvasi’l-hennas, 7.  
1091 Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, 212. 
1092 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 347. 



249 
 

 

İkinci özellik ise, müridin intisap ettiği şeyhinin basîret ve nasihat sahibi 

olmasıdır. Sîdî Muhtar'a göre, şeyh, tarîkatın mânevî kazanımları ve tehlikeleri 

hakkında basîret sahibi değilse, mürid nefsânî ve şeytânî tehlikelere veya maksat dışı 

sapmalara düşebilir. Aynı zamanda mürid, yaşadığı her hal ve makamda kendini 

şaşkınlık ve terk edilmişlik içerisinde görebilir. Daha kötüsü, yaşadığı bu şaşkınlık onu 

sapkınlık ve dalâlet iklimine sürükleyerek aldanma veya gururlanmanın belâ vadilerinde 

dolaşmasına sebep olabilir. Müridin bu karmaşık durumlarından kaçınması ve doğru 

yolda ilerlemesi için, ehil ve basîret sahibi bir mürşidin gözetiminde bulunması 

gerektiğini belirtir.1093 

Sîdî Muhtar, mürşidin gerekli basîrete sahip olmasının yanı sıra, nasihat ehli 

olması gerektiğini de vurgular. Çünkü müridin sadece yol göstericisi olmakla kalmayıp, 

aynı zamanda kişisel sıkıntılarını ve kalb huzursuzluğunu sohbetler ve nasihatlerle 

tedavi etmesi gerekir.1094 

Üçüncü özellik, müridin gayretli olması ve âdâb ehli olması gerektiğini vurgular. 

Müridin çaba ve gayret sahibi olmaması durumunda, seyr-ü sülûkunun uzaması veya 

yarıda kalması ihtimaline dikkat çeker. Hatta uzayan seyr-ü sülûk, müridin tarîkatına 

yabancılaşması veya nefret duymasına kadar gidebilir. Aynı şekilde, müridin gayretli 

olup ama âdâb ehli olmaması durumunda, isabetli düşünce ve güzel ahlâktan yoksun 

kalabileceğini belirtir. Bu sebeple müridin âdâb ehli olması, özellikle şeyhine karşı âdâb 

kurallarına titizlikle riâyet etmesi gerektiğini ifade eder.1095 

Sîdî Muhtar, Allah'ın Kur’an’ı Kerîm'de, “Ey iman edenler! Seslerinizi, 

peygamberin sesini (bastıracak şekilde) yükseltmeyin”1096 ifadeleriyle sahâbelerin Hz. 

Peygambere karşı nasıl davranmaları gerektiğinin ölçüsü verilmektedir. Sîdî Muhtar, bu 

âyet-i mürşid ve müride örnek göstererek, mürşidin peygamberin varisi ve mânevî 

şahsiyetini temsil ettiğini, müridlerin ise sahâbeleri temsil ettiğini belirtir. 

Buna ek olarak, Sîdî Muhtar, başka bir âyette, “Ey insanlar! Allah’a ve 

Peyganberine inanasınız, ona yardım edesiniz, ona saygı gösteresiniz ve sabah akşam 

                                                           
1093 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 383. 
1094 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 383. 
1095 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 383. 
1096 Hucurât, 49/2. 



250 
 

 

Allah’ı tesbih edesiniz”1097 ifadeleriyle Allah'ın insanlardan Hz. Peygamber'e iman 

etmelerini, ona yardım etmelerini, saygı göstermelerini ve Allah'ı sabah akşam tesbih 

etmelerini istediğini belirtir. Bu saygı göstermenin sadece Allah'a ve peygambere 

yönelik olmadığını, aynı zamanda müridin mürşidine olan saygı ve itaatini da içerdiğini 

ifade eder. Müridlerin mürşidlerini dinlemeye ve onlara itaat etmeye özen göstermeleri 

gerektiğini vurgular.1098 

Sîdî Muhtar'a göre, Allah bir mürşide lütfettiği zaman ona sadık ve sâlih bir mürid 

ihsan eder. Mürşid, bu müridi tasavvuf eğitiminden geçirerek onun Allah'a 

yaklaşmasına vesile olur ve böylece büyük bir sevaba ulaşır. Hz. Peygamber'in bir 

kişinin hidâyetine vesile olmasının, kırmızı develerin sahibi olmaktan daha hayırlı 

olduğunu belirttiğine dikkat çeker. 

Sîdî Muhtar, müridin mürşidden faydalanmasının en önemli unsurlarından birinin, 

mürşidin emir ve direktiflerine uygun bir şekilde hürmet göstermesi olduğunu vurgular. 

Mürid, mürşidin öğretilerine itaat eder ve onun rehberliği altında olan bir şekilde 

ilerlerse, mürşidin mânevî derinliği ve bilgeliği müridin ruhuna sirayet eder. Böylece 

müridin inanç ve iradesi güçlenir ve seyr-ü sülûkunda mürşidine olan bağlılığı artar.1099 

Bu düşüncelere göre, mürşidin öğretilerine sadakat ve bağlılık gösteren mürid, 

mânevî yolda daha büyük ilerlemeler kaydedebilir ve Allah'a yaklaşma sürecinde daha 

büyük başarılar elde edebilir. Bu nedenle, mürşidin rehberliği altında olan müridin, 

mürşidiyle arasında sağlam bir ilişki kurması büyük önem taşır. 

2.4.4. Mürid’in Âdâbı 

Sîdî Muhtar'a göre, mürid gaflet uykusundan uyanıp bir mürşide intisap etme 

kararı aldığında, onun için en önemli husus zamanının faziletli mürşidlerinden birine 

ulaşmasıdır. Nitekim Cenab-ı Hakk'ın, “Bana yönelenlerin yolunu tut”1100 buyruğuyla, 

sağlam bir ilerleyişin ancak mürşid-i kâmil derecesine ulaşmış bir zâtın gözetimiyle 

mümkün olacağına işaret edilmektedir.1101 

                                                           
1097 Fetih, 48/9. 
1098 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 383-384. 
1099 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 385. 
1100 Lokman, 31/15. 
1101 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 337. 



251 
 

 

Sidi Muhtar, müridin faziletli bir mürşide intisap ettikten sonra uyması gereken 

âdâb kurallarını şu şekilde sıralamaktadır: “Mürid, nefsini şeyhe ve şeyhin hizmetine 

teslim etmeli. Kesin bir teslimiyet gerçekleştirdikten sonra nasuh tövbe ile zâhirini ve 

bâtınını takvâ örtüsüne büründürmeli ve asla şeyhe karşı muhalefet etmemelidir. 

Nefsânî arzu ve isteklere götürecek hal ve davranışlardan kaçınmalı, gereksiz 

konuşmalardan uzak durmalıdır. Şehvânî isteklere set çekip ibadetlerin mânevî tadına 

varmalıdır. Her anı şeyhin huzurundaymış gibi kabul edip tüm zamanını ibadet ve 

zikirle geçirmeye çalışmalıdır. Çile, acı ve kederleri tahammül ederek şeyhin emir ve 

talimatlarını yerine getirmeye özen göstermelidir. Gündelik dünyevî uğraşlardan uzak 

durarak nefsini riyâzetle terbiye etmeli ve ahlâkını güzelleştirmelidir. Özellikle evrad ve 

zikirlerini zamanında çekerek yerine getirmelidir.”1102 

Sîdî Muhtar, müridin nefis terbiyesini aşağıdaki beyitinde şu şekilde özetler: 

  واحذرالدنيا ولاتأمنها                  عَّدِ عن نفسك القبيح وصنها  

 ل عنهاوترى حالها وترح                    إنما جئتهالتنظر فيها  

 1103خير أحدوثة تكون فكنها          ثم يبقى الحديث بعدك فاختر 

Nefsin kötü yanından uzaklaş ve onu güzelleştir, Dünyadan sakın ve ona güvenme. 

Sadece ona bakmak için geldin,                         Onun durumunu gör ve ondan uzaklaş. 

Sonra sözler kalır ardında, öyleyse seç             En iyi konuşmayı oluştur, böyle ol. 

Sîdî Muhtar, müridin âdâb kurallarına riâyet etme ölçüsüne göre, makamlar 

arasındaki geçiş süresinin hızlanacağını ifade eder. Çaba harcanmadan hiçbir uzak 

mesafenin kısa sürede kat edilemeyeceğini belirtir. Ancak müridin her makamı doğru 

bir şekilde yaşadığında, uzun mesafelere kısa sürede ulaşabileceğini vurgular. Sîdî 

Muhtar, kendi seyr-ü sülûk sürecinde bir makamdan diğerine geçmek için, bulunduğu 

makamın âdâb kurallarına riâyet ettiğinde başarılı olduğunu ifade eder. Mürşidi, şeyh 

Ali b. Necib ile konuştuğu zaman, bulunduğu makam ve halin âdâb kurallarına uyarak 

cevap vermeye çalıştığını belirtir. Bu davranışı karşısında, mürşidi Ali b. Necib'in 

memnun olduğunu ve ona dua ederek, “Allah muvaffakiyetini versin ve âdâbını artırsın” 

                                                           
1102 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 337. 
1103 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 338. 



252 
 

 

dediğini belirtir.1104 Sîdî Muhtar, kendi seyiri süresince uyduğu âdâb kurallarını örnek 

vererek, müridlerin âdâb kurallarına riâyet etmelerinin önemine dikkat çekmiştir. 

2.4.3.1. Mürid’in Nefsine Karşı Âdâbı 

Sîdî Muhtar'a göre, mürid her an ve her nefes alışında Allah'a yaklaşma gayreti 

içinde olmalıdır. Bu hedefe ulaşabilmek için nefis ve mâsivâdan uzaklaşarak Hakk’ın 

emir ve yasaklarına titizlikle uymalıdır. Tefekkür ve zikirlerine devam ederek 

ibadetlerini huşû içinde yerine getirmelidir. Allah'tan havf ve recâ içerisinde dilekte 

bulunmalıdır. Hatalarından pişmanlık duyarak mahcubiyet içinde hayâ perdesi altında 

olmalıdır. Dünya ve dünyevî işler için endişe duymadan Allah'a güvenmeli ve O'na tam 

bir teslimiyetle yönelmelidir. 

Sîdî Muhtar, müridin nefsiyle ilgili edebi konusunda şu uyarıyı yapar: “Mürid, 

kalbinin Hakk'ın mekânı olduğunun bilincinde olmalıdır. Bu nedenle, Hakk'ın evini 

çöplerle doldurmak, akıl sahibi bir kişi için düşünülemez bir durumdur. Varoluşunun 

temelini oluşturan kalbi, zikir ve ibadetlerle canlandırmalıdır. İnsanın sahip olduğu her 

uzuvun, kalbe doğru akan birer kanal olduğunun farkında olmalı ve gerçekleştirdiği her 

eylemin kalbe yansıdığını bilmelidir.” Nitekim hakikat ehli, insanın organlarını 

koyunlara, kalbi ise o koyunları güden çobana ve Allah'ı da bu koyunların sahibi olarak 

benzetmişlerdir. Bu bağlamda, koyunları sahipsiz bırakarak telef olmalarına sebep olan 

sorumluluk çobana ait olduğu gibi, dünyevî arzularla dolu olan kalb sahibinin de gerçek 

sahibe karşı sorumlu olduğunu ifade etmişler.1105 

Sîdî Muhtar, her müridin kendi derecesine göre âdâb kurallarına uyması 

gerektiğini vurgular. Müptedi olan müridler, azalarıyla âdâb kurallarına uyarken, 

müntehi (vâsıl) olanlar ise kalbleriyle bu kuralları yaşamalıdırlar. Ayrıca müptedi olan 

müridler, evrad ve ezkâr gibi uygulamaları azalarıyla gerçekleştirirken, müntehi olanlar 

bu dersleri kalbleriyle tahammül ederek icra etmelidirler.1106 

                                                           
1104 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 338-339. 
1105 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 340. 
1106 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 340. 



253 
 

 

2.4.3.2. Mürid’in Allah’a Karşı Âdâbı 

Sîdî Muhtar, müridin Allah'a karşı âdâb kurallarına riayet etmesinin, ancak 

Allah’ın ona lütuf ettiği uzuvların her birinin ayrı ayrı kendi lisan-ı haliyle âdâb 

kurallarına riâyet etmesiyle gerçekleşeceğini ifade eder. Bu bağlamda, müridin bu 

kuralları başarıyla yerine getirmesi için, öncelikle kendi mürşidini ve önceki sâlih 

kişileri örnek alması gerektiğini vurgular. Çünkü onların yaşam tarzını inceleyip 

gözlemledikçe, kendi eksikliklerini daha iyi fark edeceğini belirtir. Sîdî Muhtar, bu 

görüşünü şu şekilde ifade eder: “Başarının elde edilmesi için, eksikliklerin tespit 

edilmesi ve tespit edilen eksikliklerin giderilmesi gerekir.”1107 

Sîdî Muhtar, uzuvların Allah’a karşı uyması gereken âdâb kurallarını şu şekilde 

sıralar: 

- Dilin âdâbı: Müslüman kardeşlerine vaaz, nasihat ve dua etmekle birlikte, 

Allah'ı zikir etmekle meşgul olmalıdır. Çünkü Allah, dili kalbin tercümanı, hayır 

ve şerin anahtarı olması için yaratmıştır.  

- Kulağın âdâbı: Öncelikle Allah'ın kelâmı olan Kur’an’ı dinlemeli ve dünya ve 

ahiret için faydalı olan vaaz ve nasihatleri dinleyerek yaşamını tezyin etmelidir. 

- Gözün âdâbı: Eşyalara ibretle bakarak Allah'ın kudret ve azametinin eşyada 

tecellî ettiğini gözlemlemelidir. Her bir varlık üzerindeki ilahî sanatın ve sırrın 

gizemini görecek şekilde bakmalı ve bunlardan dersler çıkarmalıdır. 

- Kalbın âdâbı: Hakk’ın nazargahı olan kalbte, nefsânî ve şeytânî havâtırlara yer 

verilmemelidir. Allah’ın sanatındaki sırları ve hikmetleri tefekkür ederek zikirle 

meşgul olmalıdır. Aynı zamanda Allah’ın rahîm ve rahmân sıfatlarını düşünerek 

insanlar hakkında olumlu düşünceler beslemelidir. Kalbin bu özelliğini 

kaybetmemek için hevâ, hile, haset, hıyanet ve kötü düşüncelerden 

korunmalıdır.1108 Nitekim Cenab-ı Hakk, “Şüphesiz kulak, göz ve kalb, bunların 

her biri yaptıklarından sorumludur.”1109 Bu sözler, her bir organın kendine özgü 

sorumluluklarını ifade etmektedir. Hz. Peygamber de kalb hakkında şöyle 

buyurur, “Dikkat edin! Vücutta bir et parçası vardır, eğer o iyi/doğru/düzgün 

                                                           
1107 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 343. 
1108 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 344. 
1109 İsrâ, 17/36. 



254 
 

 

olursa, bütün vücut iyi/doğru/düzgün olur; ancak o bozulursa, bütün vücut 

bozulur. Dikkat edin! O, kalbtir.”1110 

- Ellerin âdâbı: Eller, iyilik ve fayda sağlama amacıyla açık olmalıdır. Müridler, 

mürşitler ve Allah dostlarına hizmet etme sorumluluğunu taşımakla birlikte, 

Allah'ın rızasını kazanma amacıyla aktif olmalıdır. Ayrıca, günah, cimrilik ve 

takvâ açısından hoş olmayan şeylere karşı tamamen kapalı olmalıdır, yani bu 

olumsuz niteliklerden uzak durmalıdır. 

- Ayakların âdâbı: Ayaklar, Allah'ın emirlerini yerine getirmenin yanı sıra 

Müslümanların ihtiyaçlarını karşılamak için kullanılmalıdır. Kibir, gurur ve 

böbürlenmeyi gerektiren yürüyüşlerden kaçınılmalıdır. Zira Allah (c.c), “İşte 

ahiret yurdu! Biz onu, yeryüzünde kibir ve bozgunculuk istemeyenlere 

veririz”1111  şeklinde buyurmuştur. Özellikle günaha yol açabilecek eylemler için 

ayaklar kullanılmamalıdır. 

Sîdî Muhtar'a göre, beden yurdunda bulunan uzuvların her biri kendine özgü âdâb 

kurallarına riayet ederek davrandığı takdirde, ait oldukları kişiye fazilet ve heybet 

özelliği kazandırır. Bu kazanılan özellikler, kişinin kemâl derecesine ulaşmasına vesile 

olacaktır. Varılan bu derecede, kişinin velâyet tahtına oturması için kısa sürede uzun 

mesafeler katedecektir.1112 

2.4.3.3. Müridin Şeyhe Karşı Âdâbı 

Sîdî Muhtar'a göre, mürid mânevî mertebelere ulaşabilmesi için mürşidin 

rehberliği ve ilminden faydalanmalıdır. Mürid, şeyhin feyz ve irfanından istifade 

edebilmek için düzenli olarak şeyhin sohbetlerine katılmalıdır. Ancak bu faydalanmanın 

kalıcı ve bereketli olabilmesi için, müridin âdâp kurallarına titizlikle riâyet etmesi 

gerekmektedir.1113 

Sîdî Muhtar, müridin kendisini şeyhine teslim etmesinin gerekliliğini 

vurgulayarak, şeyhe karşı son derece saygılı olması gerektiğini belirtir. Mürid, zorluk ve 

kolaylık anlarında dahi şeyhine olan bağlılığını gevşetmemeli ve bu bağlılığın anne ve 

                                                           
1110 Buhârî, Îmân 39. 
1111 Kasas, 28/83.  
1112 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 344-345. 
1113 Ayiş, Tarikat Âdâbı,155. 



255 
 

 

babaya olan bağlılık üzerinde olması gerektiğini ifade eder. Ayrıca mürid, içinde zuhûr 

eden her türlü düşünce ve gördüğü rüyaları şeyhine anlatmalı, ancak şeyhinden soru 

gelmedikçe sessiz kalmalı, cevap vermesi gerektiğinde ise alçak sesle konuşmalıdır. 

Şeyhin verdiği emir ve talimatları kusursuz ve eksiksiz yerine getirmek için çaba 

göstermeli, şeyhin huzurunda saygı ve hürmet kurallarına riâyet etmelidir. Göz 

temasında da saygı ve hürmet nazarını göstermeli ve şeyhin taltif ve azarlamalarına 

karşı düşünce ve hürmetinde değişiklik göstermeden, ders alacak şekilde 

dinlemelidir.1114 

Tarîkat şeyh ve âlimleri, müridin kendi şeyhine itiraz etmesinin en tehlikeli 

davranışlardan biri olduğunu belirtirler. Bu itirazdan kaçınmanın yalnızca fiil ve 

konuşmalara değil, yeme, içme ve giyinme gibi davranışlara da yansıması gerektiğini 

vurgularlar. Ancak iyi düşünceler beslemek ve güzel ahlâkı gözetmek, istisnai 

davranışlar olarak kabul edilir.1115 

Yapılan değerlendirmeler, müridin şeyhe karşı göstermesi gereken âdâb 

kurallarının, onun mânevî gelişimine katkı sağlayacak bir yol haritası oluşturduğunu ve 

şeyhin rehberliğiyle müridin mânevî mertebelere ulaşmasını mümkün kıldığını gösterir. 

2.4.5. Mürşidin Âdâbi 

Tasavvufta, mürşid terimiyle eş anlamlı olarak şeyh, velî ve pîr gibi terimler de 

kullanılmaktadır. Bu terimler, tasavvuf ehli tarafından bir mürşide intisap ederek seyr-ü 

sülûkun tamamlanıp yüksek ilmî dereceye ulaşan kişiler için kullanılır. Mürşidlik 

makamı, tasavvuf ve tarîkat yolunda ilerleyenler için en yüksek mertebe olarak kabul 

edilir ve Hz. Peygamber'in verâset mirasını en iyi şekilde temsil eden kişiler olarak 

görülür.1116 

Sîdî Muhtar'a göre, mürşid, sözleri, fiilleri, hal ve davranışlarıyla Kur'an ve Hz. 

Resûlullah'ın âdâbıyla terbiye edilmiş kişidir. Bu konuyla ilgili olarak Hz. 

Peygamber'in, “Beni Rab’bim edeplendirdi. Ne güzel edeplendirdi”1117 şeklindeki 

                                                           
1114 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 346. 
1115 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 384. 
1116 Öngören, “Şeyh” İstanbul 2010, XXXIX, 50-52; Gündoğdu, Hacı Bektaş-ı Velî, 204. 
1117 Münâvî Feyzü’l-Kadir 1: 224. 



256 
 

 

ifadesi ve Kur’an’ı Kerîm'deki, “Muhakkak ki sen, büyük âhlak üzeresin.”1118 “Sana 

bilmediğin şeyleri öğretmiştir. Allah'ın sana olan lütfu gerçekten çok büyüktür”1119 

âyetleri vurgulanır. Sîdî Muhtar, bu hadis-i şerif ve âyet-i kerîmelerin, Hz. Peygamber'in 

ruhânîyetinin beşeriyetin ruhları arasında yüce derece ve mükemmel kemâliyete ulaşıp 

meleklerin ervahı arasına karıştığına işaret ettiğini ifade eder. Ayrıca, mürşidlik vasfına 

sahip olan mümtâz şahsiyetlerin, Hz. Resûlullah'ın âdâb ve ahlâkından nasiplenerek 

varis olma şerefine ulaşmış seçkin kişiler olduğu belirtilir. Bu nedenle veraset yoluna 

adım atmış olanlar, bu ahlâk ve âdâbtan pay sahibi olma imkânı elde ederler.1120 

Sîdî Muhtar, bu âdâbın insanî faziletlerin en üst seviyesine ulaştığını vurgular. 

Ona göre bu faziletin müeddebi olan Allah, kişiyi Kur'an ve Peygamber âdâbı ile 

edeplendirir. Bu âdâbtan nasiplenen âlimler “havas” ârifler ise, “havassu'l-havas” 

sıfatına ulaşmış olurlar. Onların sözleri, fiilleri, hal ve hareketleri, âdâbın kaynağından 

beslendikleri için o kaynağa uygun şekilde davranırlar.1121 

Mürşid’in Mürid’i Yetiştirme Âdâbı 

Sîdî Muhtar'a göre, bir mürşid, kendisine intisap etmek için müracaat eden 

müridleri muhabbet, sevgi ve güleryüz ile karşılamalı ve sahiplenmelidir. Her bir 

müridini kişisel fıtrî şahsiyetine göre değerlendirilip bağrına basılmalıdır. Bu davranışın 

temel referansı, Hz. Resûlullah'ın sahâbelerine karşı gösterdiği tutumdur. Zira Hz. 

Resûlullah, sahâbelerine karşı müşfikane davranmıştır. 

Sîdî Muhtar, Hz. Resûlullah'ın insanlığa râhmet olarak gönderildiğini belirtir ve 

bu sebeple onun varisi olan âlim, şeyh ve mürşidlerin de onun sahâbelerine uyguladığı 

terbiye metodunu referans alarak kendi mürid ve öğrencilerini terbiye etmeleri 

gerektiğini vurgular. Bu şekilde, mürşidler, Hz. Resûlullah'ın örnek ahlâkını takip 

ederek müridlerine rehberlik eder ve onları mânevî yolda doğru yönlendirirler.1122 

Sîdî Muhtar'a göre, bir şeyh, terbiyesinde bulunan müridlere kızmadan ve 

azarlamadan, onların kabarık yönlerini törpüleyerek olgunlaşmalarına katkıda 

bulunmalıdır. Bu süreçte, şeyhin hal dili ve davranışları, güneşin karşısında eriyen kar 

                                                           
1118 Kalem, 68/4. 
1119 Nisâ, 4/113. 
1120 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 333. 
1121 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 333. 
1122 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 360- 



257 
 

 

misali olmalıdır. Bu şekilde, müridlerin kişisel gelişimine katkıda bulunulur. Hz. 

Resûlullah'ın varisleri olarak nitelendirilen eğitim rehberlerine, “Kolaylaştırın, 

zorlaştırmayın; müjdeleyin, nefret ettirmeyin”1123 buyruğu verilerek ölçüler 

sunulmuştur. Bu nebevî ölçülere göre, mürşidler gözetimi altında bulunan müridleri 

terbiye etmeye çaba göstermelidirler.1124 

Sîdî Muhtar, Hz. Resûlullah'ın sahâbe ve topluma karşı gösterdiği davranışları şu 

şekilde sıralar: “O, sahâbeleri güleryüz ve muhabbetle karşılardı. Musâfaha yaptığı 

zaman ilk elini uzatan ve müsaade isteyene kadar elini bırakmayan kişi kendisi olurdu. 

Soru soran veya sohbet dinleyen sahâbelere, konuyu tam anlayıp kavrayıncaya kadar 

anlatmaya devam ederdi. Sahâbelerle karşılaştığında başlarını okşar ve onlara hayır 

dualarda bulunurdu. Onları cehâlet karanlığından kurtarıp hidâyet nûruyla buluşturmak 

için güzel davranış ve veciz kelimelerle hitap ederdi. Sohbet meclislerinde ya Kur'an 

tilaveti yapar ya da Hakk'a götüren vaaz ve nasihatlerde bulunurdu. Dinlenilen 

nasihatler sayesinde kişiler dünyaya karşı zâhid olurken ahirete rağbet ederek kalb 

inceliğine ulaşırlardı. “1125 

Sîdî Muhtar, Hz. Resûlullah'ın bu davranışlarının, tüm irşad ehlinin olmazsa 

olmaz prensipleri olması gerektiğini belirtir. Bu prensipler, irşad ehli olarak görev 

yapanların müridlere yönelik yaklaşımında, muhabbet, sabır, anlayış ve rehberlik gibi 

insana dair temel değerlerin önemini vurgular.1126 

Sîdî Muhtar, mürşidin müride karşı davranış prensibinden yola çıkarak mürşid ile 

mürid arasında uyulması gereken kuralları şu şiiriyle dile getirmeye çalışır: 

 ومَنْهَجُكَ السَّوِيُّ لا الس واء                لحَقَّ لاتمَتارُ فيهتقولُ ا

 وكُنْ للّٰه يسُْدَ لك الجَزاء           فثقِْ باللّٰه في سِر ٍ وجَهْرٍ    

جاء           ولا تعَجَْلْ ولا تضَْجَرْ لِبطُءٍ  فَرِ الرَّ  فإن  علامة الظَّ

قاء             ولا تكَْسلَْ ولا تبَْخَلْ بنِوَْلٍ   فإن  نتيجةَ البطََرِ الشَّ

                                                           
1123 Buhârî, İlim: 11. 
1124 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 360-361. 
1125  Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 361. 
1126 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 361. 



258 
 

 

ا دْرِ سِرَّ الناسِ طُرًّ  1127فما يفُْشِيهِ إلا الأغبياغ   وصُنْ في الصَّ

Doğruyu söyler, saklanmamalı gerçekler Mürşidin yolu doğrudur, yanlışa karışmaz 

Gizli ve açıkta Allah'a güvenmelisin Ödülünü Allah verir, O'na yönelmelisin 

Aceleye gelme, yavaşlığa da  Başarının işareti umut ve sabırdır 

Tembel olma, cimri davranma hiçbir zaman   Tembellik sonucunda mutsuzluk oluşur 

Gönüllerde koru insanların sırlarını          İfşa edenler ancak cahillerdir 

Sîdî Muhtar, beyitte müridin kemâle ermesine vesile olan mürşidin, yaptığı işin 

ilahî bir lütuf olduğunun farkında olup, bu lütuftan dolayı rehavet gösterilmemesi 

gerektiğini ifade eder. Mürşidin yüklenmiş olduğu irşad görevini yerine getirerek 

mükâfatını sadece Allah'tan beklemesi gerektiğini tavsiye eder. 

Aynı şekilde, müridin de tembellik, cimrilik, kibir ve acelecilikten kaçınarak 

seyrine devam etmesi ve kemâle ulaşma konusunda umudunu yitirmeden yoluna devam 

etmesi gerektiğini belirtir. Mürşidin rehberliği ve müridin çabası bir araya gelerek 

kemâle ulaşmanın mümkün olduğuna dikkat çeker. 

Ayrıca Sîdî Muhtar, hem mürşid hem de müridin, ilahî teslimiyet içinde 

olmalarının önemine vurgu yapar. Bu, Allah'a olan güvenin, iradeyi O'na bırakmanın ve 

teslim olmanın gerekliliğidir. İlahî yönlendirmeye uygun bir şekilde hareket ederek, 

kemâle doğru bir yolculuğun gerçekleşeceğini belirtir.1128 

 

  

                                                           
1127 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 360.  
1128 Muhammed Halife, ed-Derâif ve’t-telâid, 360. 



259 
 

 

SONUÇ 

Tasavvufun, ilim ve kültür hayatımızın önemli ve geniş bir bölümünü oluşturduğu 

gerçeği, inkâr edilemez bir durumdur.  Tarih boyunca bu gerçeklik süregelmiş ve 

günümüzde de devam etmektedir.  Bununla birlikte, kütüphanelerimizde yer alan ilim 

dallarına ait eserlerin sayısını karşılaştırdığımızda, tasavvufi eserlerin diğerlerinden 

önemli ölçüde daha fazla olduğu göze çarpmaktadır. Bu durum, tasavvufun hem 

geçmişimize sahip çıkma, hem de günümüz insanı tarafından doğru bir şekilde 

değerlendirilmesi açısından önemlidir. 

Bu bağlamda, tasavvufa dair yapılan araştırmaların büyük bir öneme sahip olduğu 

ve kaçınılmaz bir zaruret arz ettiği ifade edilebilir. Ayrıca, tarikatlar ve pîrler hakkında 

gerçekleştirilen araştırmalar, bu kültürü aslına uygun bir şekilde tanıtmanın yanı sıra 

birbirlerini tamamlayarak destekleyecek ve yeni çalışmalara rehberlik edecektir. Bu 

perspektiften hareketle, Kuzey Afrika tasavvuf tarihinde önemli bir şahsiyet olan Sîdî 

Muhtar b. Ahmed el-Küntî'nin hayatı, eserleri ve tasavvufi görüşleri üzerine yapılan bu 

çalışma, yukarıdaki amaçlara hizmet etmektedir. 

1142/1729 yılında Kesîbüugâl'da doğan Sîdî Muhtar, bir yandan kabileler arasında 

devam eden sürekli çatışmalara, diğer yandan da Kuzey Afrika bölgesine hâkim olmaya 

çalışan batılı sömürgecilerin neden olduğu yıkıma tanıklık etmiştir. Mensup olduğu 

Küntî kabilesi ise, uzun asırlar boyunca bölge siyasetine yön vermenin yanı sıra ilim ve 

irfan alanlarında öncülük yapmıştır. Dolaysıyla bulunduğu ortamdan etkilenen Sîdî 

Muhtar, dönemin önde gelen uzman âlimleri ve sûfilerinin rehberliği altında zâhirî ve 

batınî eğitimini tamamlamayla birlikte liderlik ve yöneticilik yeteneklerini de 

geliştirmiştir. 

Sîdî Muhtar, birçok ilim dalında kendini geliştirmesi nedeniyle “câmi‘u’l-ulûm” 

vasfıyla adlandırılması son derece yerinde bir ifadedir. İslâmî ilimlerin yanı sıra tarih, 

alet, şiir, belâgat ve me‘ani ilimleri kapsayan yaklaşık üç yüz eser kaleme almıştır. 

Sahip olduğu derunî ilim ve mümtaz sûfîliğiyle birlikte yürüttüğü kabile liderliği, onu 

dönemin önde gelen bir mütefekkiri haline getirerek Kuzey Afrika siyasetinde etkili bir 

lider konumuna yükseltmiştir. İlim ve irfan yolunda birçok âlim, sûfî yetiştirerek İslâm 

dini ve Kâdiriyye tarîkatının Hristiyan ve putperest topluluklar arasında yayılmasına 

vesile olmuştur. 



260 
 

 

Sîdî Muhtar'ın eserlerinde, nakli delillere ilave olarak aklî metodlara da 

başvurduğu gözlemlenmektedir. İşlediği konuları yalnızca nakli delillerle sınırlamamış, 

aksine bu delilleri büyük bir ölçüde kendi düşünce ve görüşleriyle sentezlemiştir. 

Konuları ele alırken, öncelikle ilgili âyet ve hadisleri delil olarak sunmuş ve bunun 

ardından kendi düşünce ve görüşlerini de açıklama amacıyla eklemiştir. Ehli Sünnet 

çizgisinden sapmadan ilerleyen Sîdî Muhtar'ın eserlerinde, Gazâlî ve Cüneyd-i Bağdâdî 

gibi düşünürlerin etkileri gözlemlenebilmektedir. Bununla birlikte, birçok tasavvufî 

meselede Ataullah İskenderiye ve İbnü’l-‘Arabî gibi düşünürlerin etkilerini taşımasına 

rağmen, özgün düşünceleriyle de öne çıkmıştır. Ayrıca Sîdî Muhtar, görüş ve 

düşüncelerini anlaşılabilir bir biçimde ifade etmek ve aklî kavrayışları desteklemek 

amacıyla somut örnekler sunarak konuları aydınlatmıştır. 

Sîdî Muhtar'ın tasavvuf anlayışında, ilimsiz tarîkat mensuplarının verimsiz ve 

yetersiz olduğu düşüncesi öne çıkmaktadır. Onun bakış açısına göre, tarîkat öğretilerini 

almadan önce ilmî eğitim alınmalıdır. Çünkü İslam'ın özünü teşkil eden şeriat ilminin 

anlaşılabilmesi ve kavranabilmesi için ilim sahibi olmanın zorunluluğuna işaret 

edilmiştir. Bu nedenle, İslam'ın zâhirî boyutunu temsil eden şeriatın yanı sıra bâtınî 

boyutunu temsil eden tasavvufun da, ilim sahibi bireyler tarafından doğru bir şekilde 

temsil edilmesi gerektiği Sîdî Muhtar tarafından önemle vurgulanmıştır. 

Sîdî Muhtar'ın bakış açısına göre, sûfîlerin ilim talep etmeleri faziletli amel olarak 

kabul edilmektedir. Özellikle iyi işlerin gerçekleştirilmesi ve mânevî âleme ulaşma 

gayesi için ilmin kaçınılmazlığı üzerinde durulmuştur. Ayrıca şeriatın temel ilkelerini 

bilmeyen bir sûfînin, her an nefsin tuzaklarına düşme riski taşıdığı vurgulanmıştır. 

Tasavvuf alanında büyük başarılara imza atan Sîdî Muhtar, özellikle tarîkatlar 

arasındaki ihtilâfların çözümü ve mutasavvıflara karşı düşmanlık güden felsefecileri 

susturmuştur. İslâm için büyük tehlike olarak görülen Vehhâbîlik düşüncesinin Kuzey 

Afrika'da etkili olmaması onun çabalarının bir sonucudur. Yapmış olduğu hizmetlerin 

sonucunda Kâdiriyye tarîkatı, Kuzey Afrika'da en önde gelen ve en yaygın tarîkat haline 

gelmiştir. 

Kuzey Afrika bölgesinde, düzensiz ve plansız bir şekilde icra edilen medrese ve 

tekke hizmetleri, Sîdî Muhtar'ın önderliğinde inşa edilen “Muhtariye Medresesi” ile 

düzenli ve sistematik bir yapıya dönüşmüştür. Ayrıca uzun yıllar boyunca ilim ve irfan 



261 
 

 

hizmetlerinden yoksun bırakılan hanımlar için, “Muhtariye Medresesi” bünyesinde özel 

alanlar oluşturularak bayanlara yönelik eğitim ve öğretim imkânları sunulmuştur. Bu 

hizmetler, bölge tarihinde önemli bir dönüşümün belirleyici unsurlarından birini temsil 

etmektedir. Özellikle hanımların ilmî ve tasavvufî faaliyetlere katılmalarını sağlamak 

amacıyla, Sîdî Muhtar'ın eşi Lâlete Ayşe'nin liderliğinde büyük özverilerle çalışmalar 

yürütülmüştür. 

Sîdî Muhtar'a göre, mânevî ilerlemeyi amaçlayan bireylerin içsel arınma ve doğru 

bir istikamet edinmesi için, halvet uygulaması kaçınılmaz bir gerekliliktir. Hz. Adem ve 

Havva'nın düştükleri zelle hatası sonucunda kalblerini kırk perdeden oluşan kasvet 

sarmış ve her bir perdenin inkişafi, bir günlük halvet deneyimlerinin sonucunda 

gerçekleştiği vurgulanmıştır. Bu bağlamda, Hz. Adem'den insanlığa geçen bu kırk 

perdeli kasavetin, kırk günlük bir halvet pratiği ile aşılabileceğine işaret edilmiştir. 

Sîdî Muhtar, tasavvuf alanında sâlikin kendini adadığı temel unsur olan ubûdiyyet 

makamı ile seyri sulûkun nihaî basamağı olan velâyet makamı arasında ortak bir 

bağlantının bulunduğuna işaret etmiştir. Her iki makamın da temel hareket noktasının, 

“hakke’l-yâkın” seviyesinde ibâdet esaslarının gerçekleşmesi olduğunu vurgulamıştır. 

Bu iki makama ulaşabilmek için, nefsânî arzulardan sıyrılarak ilahî varlığa yakın olma 

hedefine yönelik bir çaba gösterilmesi gerektiğine dikkat çekmiştir 

Sîdî Muhtar'ın değerlendirmesinde, Allah'ın katında insan kalbi için en yüce ve en 

faydalı ibadetlerden biri zikirdir. Allah (c.c), Kur'an okumanın terk edilmesine izin 

verdiği halde, zikrin terk edilmesine izin vermediğine işaret etmiştir. Ayrıca, Kur'an'ın 

kişinin kolayca okuyabileceği bir şekilde okunmasının önerilmesine karşın, zikrin 

ayakta, oturarak ve hatta uzanarak yapılmasının tavsiye edildiğine dikkat çekmiştir. 

Sîdî Muhtar'ın tasavvuf terbiyesine dair anlayışına göre, şeyhin müridin 

yeteneklerini ve özelliklerini dikkate alarak, her bir müridin özel durumuna göre 

rehberlik etmesi gerekmektedir. Müridin doğasında bulunan olumsuz özellikleri 

gidermeye çalışan şeyhin çabalarına karşı, müridin tam bir teslimiyet içinde olması 

gerekir. Peygamberlerin kendi ümmetleriyle kurduğu ilişkiye benzer şekilde, şeyhler de 

müridleriyle sağlam bir bağ kurmalıdır. Ayrıca mürid de şeyhinin tüm niteliklerini ve 

öğretilerini takip ederek dünyaya sırt çevirip, Allah'a karşı bağlılık ve iç huzurunu 

gerçekleştirmelidir. 



262 
 

 

Sîdî Muhtar'a göre, peygamberlerin mâsumiyet vasfına sahip olmaları ve Hz. 

Peygamber'in peygamberlik öncesi ve sonrasında hiçbir günah işlememiş olması, tövbe 

etme gerekliliğini ortadan kaldırmaz. Peygamberler öz itibarıyla zâhirî günahlardan 

uzak olmalarına rağmen, onlar ebrarın hasenâtını kendilerine seyyiat sayarak, tövbe 

ettiklerini vurgulamıştır. 

Sîdî Muhtar'ın görüşlerine göre, şeriat, hakikat ve gayb olarak sınıflandırılan ilim 

dalları, farklı özelliklere sahiptirler. Şeriat ilmi, somut dünya varlıklarının etkileşimini 

içeren ve pratik yaşamla ilgili bilgileri kapsayan bir ilim dalını ifade ederken, hakikat 

ilmi; insanın iç dünyasındaki derin sırları keşfetmeye yönelik soyut bir ilim dalını ifade 

eder ve bu ilim dalı, Yüce Varlıkla özel bir ilişkiyi içerir. Sîdî Muhtar, hakikat ilminin 

gerçekleşebilmesi için şeriat ilminin takip edilmesinin zorunlu olduğuna dikkat 

çekmiştir. Gayb ilminin ise, zahirî ve batınî ilimlerin sınırlı olmayan ve sınırları sadece 

Allah tarafından bilinen bir ilim olduğuna işaret etmiştir. 

Sîdî Muhtar'ın düşüncesine göre, muhabbetin temelinde Allah'ın kullarına 

duyduğu sevgi bulunmaktadır. Allah'ın sevgisini kazanmak içinse kulun dünyevî 

varlıklara olan muhabbetinin, Allah'a duyulan muhabbetin önüne geçmemesi 

gerekmektedir. Allah ile kul arasındaki muhabbet ilişkisi, ilahî lütufların Allah'tan 

kullara sirâyet etmesi olarak kabul edilirken, kulun Allah'a karşı olan davranışlarının 

şeriata uygun olması gerektiği vurgulanmaktadır. Allah’a ait olan muhabbet tahkik iken 

kullara ait olan teşri‘dir. Dolaysıyla tahkik gerçekleşmeden önce, teşri‘in ortaya çıkması 

mümkün değildir. Aynı şekilde, teşri‘ gerçekleşmeden tahkikin olması da mümkün 

değildir. Tahkik ve teşri‘ arasındaki fark, tahkik ne kadar sınırlı olursa olsun kemâl 

seviyesindedir. Teşri‘ ise ne kadar fazla olursa olsun eksik bir mertebede bulunur. 

Sîdî Muhtar'ın değerlendirmesinde, muhabbet ehlinin sevgisi her ne kadar zâhirde 

çeşitlilik gösterse de hakikatte ilahî sevginin yansımalarından ibarettir. İç âlemlerinde 

bulunan muhabbet duygusu bazen ibadetlere bağlılık, bazen mânevî değerlere karşı 

saygı, bazen tabiatın celb edici güzelliğini müşâhede, bazen de Allah’ın sevmediklerine 

karşı mesafe koyarak kendini gösterir.  

Sîdî Muhtar’ın düşüncesinde varlık; zâtın tasviri, bütün sıfatların mukaddemesi ve 

mânâların temeli olan özdür. Kâinat ve mevcudatın oluşumu, onun varoluşunun 

yansıması olarak kabul edilir. Hiçbir oluşum, onun iradesi öncesinde var olamaz ve 



263 
 

 

hiçbir varlık, O'nun emirlerine karşı gelme yetisine sahip değildir. O'nun zıddı, yalnızca 

O'dan başka hiçbir varlık olmayan yokluktur. Varlığı zâtına istiva etmiş ve sıfatları arşın 

üzerindedir. Sıfatlarıyla zâtı uyumlu olmakla birlikte, zâtı sıfatlarla sınırlanmaz. Ayrıca 

Kemâl, Celâl ve Cemâl gibi nitelikler, zâtıyla var olan ve kalıcı olan sıfatlar olarak 

vurgulanmıştır. Besmelede bulunan “sin” harfinin teslis çıkıntıları, zâtıyla var olan 

sıfatlara işaret ettiğine dikkat çekmiştir. 

Zâta ait olan kemâl sıfatları, hakikat yönüyle Allah’a, mecaz yönüyle âleme 

baktığından dolayı, kemâl sıfatlarından olan kudret sıfatının mecaz yönüne sahip olan 

Firavun ve Nemrut gibi kişilerin haddini aşarak ilahlık davasında bulunduğuna dikkat 

çekilmiştir. 

Sîdî Muhtar'ın tasavvuf düşüncesinde, insanın mânevî yapısını oluşturan 

unsurlardan biri olan kalb, Allah'ın nazargahı ve mânevî duyguların merkezi olarak 

vurgulanır. Bu nedenle kalbten oluşan iyilik ve güzelliklerin insanı değerli kıldığına 

işaret edilmiştir. Ancak kötü düşünceler ve kıskançlıkların ise insanı zelilleştirici bir 

duruma düşürdüğüne dikket çekilmiştir. 

İnsanın mânevî yapısının bir bileşeni olan ve kötülüklerin merkezi olarak kabul 

edilen nefsin ise, ilahî bir latife olduğu vurgulanmıştır. Nefsin temelinde beğenme, 

bencillik, şımarıklık, kibir, kendini beğenme, hatta kendine tapma özellikleri 

barındırdığına işaret edilmiştir. Kötülüğü emreden, doğruluktan sapan, şerleri seven ve 

iyiliklerden hoşlanmayan bir faktör olarak görülmüştür. Özellikle terbiye edilmiş bir 

nefis sahibinin, beş duyudan biri olan göz ile değil, gönlünde uyandırdığı basîret 

gözüyle görebileceği üzerinde durulmuştur. 

İnsanın mânevî yapısı arasında bulunan aklın ise, latifeler arasında önemli bir rol 

oynadığına dıkkat çekilmiştir. Özellikle aklın, ruhun lideri olarak davrandığına işaret 

edilmiştir. Ruhun taşıdığı zekâ, anlayış, zikir, kavrayış ve düşünce yeteneklerini 

yönlendirdiği vurgulanmıştır. Aklın, nefis ve hevâya karşı üstünlük sağlayarak insanın 

doğru davranışlar sergilemesine yardımcı olduğu üzerinde durulmuştur. 

Sîdî Muhtar’ın düşüncesinde ilahî muhabbet ve uhrevî düşünceler nedeniyle 

gözyaşı döken bireylerin, peygamberler ve veliler gibi özel sıfatlarla tanımlandığı 

gözlenmektedir. Bu kişilerin derin arzuları ve içsel istekleri; kalbte bulunan olumsuz 

etkileri giderilmesine yardımcı olduğu ve gözlerinin ilahî gerçeklere çevrildiğine işaret 



264 
 

 

edilmiştir. Her bireyin, mânevî deneyimlerine bağlı olarak farklı yedi türde gözyaşı 

dökerek duygusal aşk yaşadığı üzerinde durulmuştur. 

Sîdî Muhtar'ın tasavvuf düşüncesinde, velîlerin çeşitli ruhsal durumları 

deneyimleyerek dereceleri yükselen ve tasavvuf silsilesi içinde yer edinen bireyler 

olduğu vurgulanmıştır. Ancak elde ettikleri manevî seviye ve makamların kalıcı 

olmadığına dikkat çekilmiştir. Buna karşılık, peygamberlerin velîlik ve nebilik 

görevlerini birlikte taşıdıkları ve bu görevlerinin kalıcı olduğu önemli bir vurgu olarak 

ortaya konmuştur. Ayrıca, peygamberliğin en düşük derecesinde bulunanların bile 

velilerin en yüksek seviyelerinde bulunanlardan daha yüksek derecelerde olduğu 

vurgulanmıştır. 

Sîdî Muhtar'ın düşüncesinde, Şîa'nın imamiyye kolu ile Rafızilerin, evliyânın 

enbiyadan daha faziletli olduğu düşüncesi bilgisizce ve ilmî temelden yoksun bir görüş 

olarak sunulduğu vurgulanır. Mânevî makam ve derecelerin özgün nitelikleri dikkate 

alındığında, hiçbir mânevî makamın ve derecenin peygamberlik makamı ve derecesiyle 

karşılaştırılamayacağına dikkat çekilmiştir. 

  



265 
 

 

KAYNAKCA 

Abdillâh Abdürrezzak İbrahim, Edvâe ale’d-darikati’s-sûfîye fî’l-kâreti’l-ifrikye, 

Mektebete Medbûlî, Kahire 1990. 

Abdillâh, Abdilazîz, el-Mûsû‘etü’l-meğrib lil-e‘lami’l-beşer ve’l-hadaret, 

mu‘ellemetü’l-müdin ve’l-kabail, Matbaatul vuzeratu’l-evkaf ve’ş-şuunu’l-İslâm, 

el-Mağrib 2005. 

Abdillâh b. Muhammed Fûdî, Diyâu’s-siyâsât ve fetâvâ en-nevâzil mimmâ hüve min 

füru‘i’d-dini mine’l-mesâil, thk. Ahmed Muhammed Kânî, Kahire 1978. 

Abdurahman Câmî, Nûrüddîn Abdurrahmân b. Nizâmiddîn Ahmed b. Muhammed el-

Câmî trc. Ercan Elbinsoy, el-Fevâidü’z-Ziyâiyye Molla Câmi Tercumesi, Yasin 

yayın evi, Fatiİ/İstanbul 2005. 

Abdurrahman Sa‘di, Tarîhu’s-Sudan, trc. Mûdas Benût, Matbaatu’l-Amerika, Paris 

1981. 

Aclûnî, İsmail b. Muhammed el-Aclûnî, “Keşfu’l-hafâ ve müzîlül-ilbas”, Hadis 

Tetkikleri Dergisi, 2 (1), 2004, IV,  3/14. 

Ahmed Abdurrahim Mustafa, Hareketu’t-tecdîdi’l-İslâmî fî ‘âlemi’l-arebiyye’l-hadis, 

Kahire 1971. 

Akbânî, Şeyh Azîzi b. Bûbekir el-Hamelî el-Küntî, en-Nefahâtu’l-behiye fî efnani eş-

Şecereti’l-Küntîyye, Daru’l-Huda, Cezair 2016. 

Ahmed Bâbâ Tinbuktî, el-Hadâretü’l-İslâmiye fî Mali el-münezzimetü’l-İslâmiye li 

terbiyeti’l-ulûm ve’s-sikâfiye, Rıbad 1996. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-

Mervezî, el-Müsned,  thk. Şuayp Arnavut vd. Müessesetü’r- Risâlet, Beyrut 

2001. 

Ahmed, Caferî, Ceride ve ihsai’l-mahdudati’l-Cezairîye fi Moritanya ve Nîjîrya, 

Daru’l-Kutubi’l-Arabi, Âdrâr, Cezair 2014. 

Ahmed el-Bûkârî, el-Ehyâ ve’t-tecdidi’s-sûfî fî’l-Mağrib, Menşurati vezarati’l-elkaf ve 

Şuûni’l-İslâm, bty, 2006. 



266 
 

 

Ahmed Ebû Bekir, ed-Da‘vetu’l-İslâmiyetu’l-muassara fî’l-karni’l-İfrikyye, Riyad 

1405. 

Ahmed el-Hamdi, el-Muhtar el-kebir el-küntî et-tasavvuf ve’l-ilmu bi Azavadi İfrikya, 

(Hayatu’ş-Şeyh Sîdî Muhtar el-küntî es-siyasîyye ve’l-ilmîyye) Daru Kavâfil, 

Moritanya, Vüzeratu’s-Sekafî, ISSN 1263, 2008. 

Akdoğan, Mesut,‘Afîfuddîn ‘Abdullah b. Es’ad el-Yafiî’nın Hayâtı, Eserleri ve Tasvvufî 

Düşüncesi, (Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara 2020. 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasan Nûrüddîn Ali b. Sultan Muhammed el-Kârî el-Hervî, 

Minehu’r-revazi’l-ezher fî şerhi Fıkhul-ekber, İstanbul 1303. 

Ankaravî, İsmail, Minhâcu’l-Fukarâ, haz. Saadettin Ekici, İnsan Yayınları, İstanbul 

2005. 

Arslan, Emîr Şekîb, Hâzirü’l-âlemi’l-İsalâmî, thk. Salih Okur,  el-Mektebet’ul Asriyye, 

Beyrut 2020. 

Aşkar, Mustafa, Tasavvuf Tarihi Literatürü, İz Yayıncılık, İstanbul 2015. 

Atar, Fahrettin, “Tedbir”, DİA, İstanbul 2011. 

Attar, Abdülkerim, Târihü’t-tarîkati’t-Ticâniyyeti’l-müşerafe fî bilâdi Mısrıyye, Kahire. 

ty. 

Ateş, Süleyman, “Cüneyd-i Bâğdâdî”, DİA, İstanbul 1993. IIX, 119-121. 

Ateş, Süleyman,  “İhlas” DİA, İstanbul 2000. XXI, 535-537. 

Avcı, Casim, “Şeyh” DİA, İstanbul 2010. XXXIX, 259. 

Ayış, Mehmet Şirin, Tarîkat Âdâbı, Rağbet Yayınları, İstanbul 2015. 

Ba Ahmed Ömer Demmeh el-Küntî el-Fehri, ez-Zavaye’l-Küntîye’l-e‘lamiyye ve’l-

coğrafiye’n-neyâmî, Daru’l-Huda, Cezair 2016. 

Baltacı, Ahmed, “İbnü’l-Arabî Ebû Bekir”, DİA, İstanbul 1999. XX, 491-492. 

Bayındır, Abdulaziz, “âdâb”, DİA, İstanbul 1988. I, 334. 

Beki Niyazi Boleli, Nusrettin, Kur’an’ı Kerîm ve Meal-i İcmali, Tenvir Neşriyat, 

İstanbul 2002. 



267 
 

 

Betrân, Aziz, et-Tarîkatu’l-Kâdiriyye fî Îfrikya ve’s-Sahrâi’l-garbiyye, hayatu eş-Şeyh 

Muhtar el-Küntî, er-Ribat 2001. 

Bilgin, Mustafa, “Hâtim el-Esam”,  DİA, İstanbul 1997. XVI, 470-472. 

Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, b. İbrahim el-Cu’fi el- Buhârî el-Câmiu’s-Sahîh, (Thk. 

Muhammed Züheyr b. Nâsıru’n-Nâsır), Dâru Tavki’n-Necât, Beyrut 1422/2001. 

Bukâri, Ahmed, el-Ehya ve’t-tecdîd’s-sûfi bi’l-Meğribi, Menşurati Vezarati’l-elkaf ve 

Şuûni’l-İslâm, 2006. 

Ahmet Caferi, Ceride ve İhsai’l-mahdudati’l-Cezairîye fi Moritanya ve Nîjîrya, Daru’l-

Kutubi’l-Arabi, Âdrâr Üniversitesi, Cezayir 2014. 

Cebecioğlu, Ethem, Tasavvuf Terimler ve Deyimler Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 

2004. 

Celâl Yahya, el-Meğribü’l-arabi’l-hadis ve’l-me‘âsir, İskenderye 1973. 

Ceyhan, Semih, “İbadet”, DİA, İstanbul 2012. XIX, 233-235. 

Cuder, Necat, Fetuşi, Esmâ, eş-Şeyh el-Muhtar el-kebir el-küntî ve devruhu’l-‘ilmiyye 

fi’s-Sehrâi’l-Kubrâ, (Yayımlamamış Yüksek Lisans Tezi), Cilâli Bune‘ame 

Üniversitesi, 2015-2016. 

Cürcânî, Ebü’l-Haean Ali b. Muhammed b. Ali es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî el-Hanefî, 

et-Ta’rîfât, Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1983. 

Cüveynî, İmâmu’l-Haremeyn Ebü’l-Me‘âlî Rüknüddîn Abdulmelik b. Abdillâh b. 

Yûsuf el- Cüveynî et-Tâî, el-Burhân fî usûli’l-fıkh, thk. Abdulazîm Mahmûd ed-

Dîb, I-II, Mansûra, by. 1997. 

Çağrıcı, Mustafa, “Gazâlî”,  DİA, İstanbul 1996. XIII, 530-534. 

Çağrıcı, Mustafa, “Sır”, DİA, İstanbul 2009. XXXVII, 113-114. 

Çağrıcı, Mustafa,  “Şükür”, DİA, İstanbul 2010. XXXIX, 259. 

Çağrıcı, Mustafa,  “Tevekkül”, DİA, İstanbul 2012. XXXXI, 1-2. 

Çağrıcı, Mustafa, “Tevazu”, DİA,  İstanbul 2011. XXXX, 5383-585. 

Çağrıcı, Mustafa, “Zevk”, DİA,  İstanbul 2013. XXXIV, 308-310. 



268 
 

 

Çakan, İsmail Lütfi, “Bekkâîn”, DİA, İstanbul 1992. V, 364. 

Çaycı, Abdurrahman, Büyük Sahra’da Türk- Fıransız Rekabeti, Erzurum 1970. 

Çift, Salih, “Sekîne”, DİA, İstanbul 2009. XXXVI, 331-332. 

Deccânî, Ahmed Sıdkı, el-Hareketü’s-Senûsiyye, neşetühâ ve nümüvvühâ fi’l-karni’t-

tâsî’aşer, Kahire 1967. 

Demir, Osman, “Yakin”, DİA, İstanbul 2013. XXXXIII, 271-273. 

Demirci, Mehmet, Sorularla Tasavvuf ve Tarîkatler, Damla Yayınları, İstanbul 2001. 

Demirci, Mehmet, “Desûkıyye”, DİA, İstanbul 1994. IX, 212-213. 

Dursun,  Davut, “Afrika”, DİA, İstanbul 1988. I, 418-426. 

Ebû Dâvûd, Süleyman b. Eşas b. İshak b. Beşir es-Sicistânî el-Ezdî, es-Sünen, Şamil 

Yayınevi, İstanbul, 2011. 

Ebû Nuaym İsfahânî, Ahmed b. Abdillâh b. İshâk el-İsfahânî, Hilyetü’l-Evliyâ ve 

Tabakatu’l-Asfiya, Matbaatu’s-Saade, Kahire 1974. 

Ebü’l-Kâsım Ahmed Sa‘dulullâh, Târîhu’l-Cezâ‘ir’s-sekâfî, Daru’l-Ğarbi’l-İslâm, 

Beyrut 1998. 

Ebû Tâlib el-Mekkî, Ebû Tâlib Muhammed b. Ali b. Atıyye el-Mekkî el-Acemî, Kûtü’l-

Kulûb fî mu‘âmeleti’l-mahbûb, Mısır 1306. 

el-Beşîr, Osman b. Abdillâh, ‘İnvanu’l-mecd fî tarihi Necd, thk. Abdurrahaman b. 

Abdullatif b. Abdillâh Âli’ş-şeyh, Matbaatu’d-Dâretu’l-Melik el-‘Aziz, Riyat 

1982. 

el-Bürtelî, Ebû Abdullah, Fet'hu'ş-şekûr fi ma'rifeti ayani't-Tekrûr, trc. Muhammed 

İbrahim Hacî, Daru'l-Ğarbi'l-İslâm, Beyrut 1981. 

el-Bürtelî, et-Tâlıb Muhammed b. Ebubekir es-Sıddık el-Velâtî, et-Târih, el-Hazânetu’l-

Âmme, Tinbuktü Moritanya. ty. 

el-Buhârî, Alâuddîn Abdulazîz b. Ahmed b. Muhammed el-Buhârî, Keşfu'l-esrâr ‘an 

usûli fahri’l-İslâm el-pezdevî, Beyrut 1414/1994. 



269 
 

 

el-Ervânî, Muhammed Mahmud b. Şeyh, et-Tercemân fî tarîhi’s-Sahrâi ve’s-Sudan ve 

beledi Tinbuktü ve Şınkîd ve Ervân ve nebzün min târihi’z-zemân fî cemi‘il bilad, 

Mahdud min mekezi Ahmed Bâbâ, Tinbuktü Moritanya, ty. 

el-Galâvî, Muhammd en-Nâbeğe, Bûdalîhiyye, thk. Yahya b. el-Berâe, el-Mektbetü’l-

Mekkiye ve Müessesetü’r-Reyyane, Beyrut 2004. 

el-Hâc Ömer, Ömer b. Saîd b. Osman el-Fûtî et-Tekrûrî, Rimâhu hizbi’r-Rahîm ‘alâ 

nühûri hizbi’r-recîm, Kahire 1961. 

el-Kaşşat, Muhammed Sait, et-Tevarıku Arebu’s-Sahra, Merkezi Şûvun ve Ebhasi 

Sahra, Trablus 1989. 

el-Küntî, Muhammed Halife,  b. Şeyh Sîdî el-Muhtar el-Küntî,  ed-Derâif ve’t-telâid fî 

menâkibi ve kerâmâti’ş-şeyhân, el-vâlide ve’l-vâlid, Vahran Ünivrsitesi 2011. 

el-Küntî, Muhammed Halife,  er-Riselet'l-ğaleviye, thk. Dr. Hamâhullah Veledî Sâlim, 

Daru'l-Kutubu'l-İlmiyye, Beyrut 2013. 

el-Küntî, Muhammed Halife, Cünnetü’l-mürid dûne’l-merid, thk. Muhammed el-

Mehdavi, Daru ebi rekrak, el-Meğribiyye 2012. 

el-Küntî, Muhammed Halife, Evsekı ‘ara’l-i‘tisâm lil ümerâi ve’l-vüzerâi ve’l-hükemâi, 

thk. Bâdî b. Bâyî b. Bâbâ, Şeriketi’l-Medineti’l-Münevvere lil Dabâ‘at ve’n-

Neşir, Cidde 2000. 

el-Küntî, Muhammed Muhtar Veldi Ebâhe, Derâsâti fî târîhi’t-teşrî‘’l-İslâmî fî 

Moritanya, el-Matbaatu’l-Resmiyye lil Cumhuriyeti Tunus 1981. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Küntî, er-Risâlet fî tasavvuf, ye. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Küntî, el-Burdu’l-mûşâ, ye. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Küntî, Cezvetu’l-envâr,  ye. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Küntî, Fethu’l-vedud şerhu’l-maksut 

ve’l-memdud, thk. Memun Muhammed Ahmed, Mektebet’s-sekafiyetu’d-

dinîyye, Timbuktü 2002. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ebû Bekir el-Küntî, el-Cüratü’s-şâfîyye ve’n-Nasîhetü’l-

kâfiyye, thk. Muhammed veledu’ş-Şeyh, by, 2016. 



270 
 

 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Küntî, et-Tezyîlu’l-celil el-‘âdimü’l-

mesil, ye. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebubekir el-Küntî, el-Ecibetu’l-Ebatiye, thk. Memûn 

Muhammed Ahmed el-Küntî, Daru’l-Beyda, Moritanya 2018. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Küntî, Keşfu’n-nikab ‘an esrari 

Fâtihatu’l-kitap, ye. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Küntî,  Kitabu’l-memzûc beyne’ş-

şerîat ve’l-hakîkat, thk. Muhammed Veledi Bâbâ Veledi Şeyh, ye. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Küntî, Hizbu’l-muğnî, ye. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebû Bekir el-Küntî, Kitâbü’l-minne fî itikâdi ehli’s-

sünne, ye. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebîbekir el-Küntî, Nefhu’t-tayyip fî’s-selâti ‘ale’n-

Nebiyyi’l-Habîb, thk. Muhammed Siyâm, Darul Hakîke, Kahire 2017. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebîbekir el-Küntî, Nedâru’z-zeheb min külli fenni 

müntehab, ye. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar b. Ahmed b. Ebîbekir el-Küntî, Kasidetü’l-feyziyye, ye. 

el-Küntî, Sîdî Muhtar, b. Ahmed b. Ebîbekir el-Küntî,  Zevalu’l-ilbas fi dardi’l-

vesvasi’l-Hannâs, ye. 

el-Kürdî, Hamidî Mustafa b. Ahmed el-Balûvî ed-Dimeşkî, Kalaidü’z-zeheb fi mârifetü 

ensab kabailu’l-Arab thk. Kamil Selman el-Cebûrî, Daru Mektebe’tül-hilal, 

Beyrut, Lübnan 2000. 

el-Mahcubî, Ebû Bekr b. Ahmed Mustafa el-Mahcubî, Menhi’r-Rabb’il-Gafûr fî zikri 

mâ ehmele sâhibi fethu’ş-şekûr, thk. Hâdî el-Mebrûk ed-Dâlî, Daru’l-Kutubi’l-

Vadaniyye, Bingazi 2001. 

el-Muğîlî, es-Sâdık Hâc Ahmed el-Muğîlî, Min ‘alami’t-turâs el-Küntî Şeyh Muhamed 

Badî el-Küntî hayatuhû ve asruhû, Daru’l-Ğarb, Vehran Cezayir 2013. 

el-Münâvî, Zeynüddîn Muhammed Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn b. Nûriddîn Alî el-Münâvî 

el Haddâdî, Feyzü’l-Kadîr şerhu’l-Câmi‘i’s-sağîr, thk. Hamdî ed- Demertâş 

Muhammed, Mekke-Riyad 1998. 



271 
 

 

er-Râzî, Muhammed Zeynüddin Ebû Abdillah b. Ebî Bekr er-Râzî, Muhtâru’s-Sıhâh, 

thk. Yusuf Şeyh Muhammed, Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 1999. 

er-Ruba‘i, Abdülkâdir er-Ruba‘î, es-Sûretu’l-fenniye fî şi‘ri Ebî Temâme, Yermuk 

Üniversitesi, Ürdün 1980. 

es-Sehâvî, Ebü’l-Hayr Şemsuddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed es-

Sehâvî, el-Mekâsıdü’l-hasene, thk. Muhammed Osman, Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arabi, 

Beyrut 1405/1985. 

es-Sukeyriç, Ahmed, Cenâyetü’l-müntesib fîma nesebehu bi’l-kizb li’şeyhı’t-Ticanî, 

Kahire 1389. 

Ezher Dergisi, 35. yıl, Cemadu’l-Ula 1373, sayı. 637. Kahire. 

Farizî, Hüseyin, es-Sûfî ebu Medyen Şü‘eybî et-Tilimsânî hayatuhû ve edebuhû beynel 

itba‘ ve’l-ebda‘, (Yayınlamamış Doktora Tezi), Telmisan Üniversitesi, 2003-

2004. 

Fazlurrahaman, İslâm, (Çev. Mehmet Dağ-Mehmet Aydın), Selcuk Yayımları, II. Baskı. 

Ankara 1992. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb b. Muhammed el-

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-muhît, Muessesetu’r- Risâlet, Beyrut 2005. 

Fuâd Şükrü, Muhammed, es-Senûsiyye dînün ve devletün, Kahire 1948. 

Fudî, Bello Muhammed b. Osman, İnfâku’l-meysur fî târîhi’l-bilâdi’t-Tekrûr, Kahire 

1964. 

Gazzâlî, Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazâlî, 

İhyâu ulûmi’d-dîn, Dâru İbn Hazm, Beyrut 2005. 

Güç, Ahmed, “Ruh”, DİA, Ankara 2018. XXXV, 197-199. 

Gündoğdu, Cengiz, Hacı Bektaş-ı Velî Öğretisi ve Takipçileri Hakkında Metodik Yeni 

Bir Yaklaşım, Aktif Yayınevi, İstanbul 2007. 

Gündüz, İrfan, Gümüşhanevi Ahmed Ziyaüddin Hayati, Eserleri, Tarîkat Anlayışı ve 

Halidiye Tarîkatı, Seha Neşriyat, İstanbul 1984. 



272 
 

 

Gündüz, İrfan, Osmanlılarda Devlet-Tekke Münasebetleri, Seha Neşriyat, İstanbul 

1984. 

Gündüz, Şinasi. “Uzlet”, DİA, İstanbul 2012. XXXXII, 255-256. 

Gürer, Dilâver, Abdulkadir Geylânî Hayati Eserleri Görüşlreri, İnsan Yayınları, 

İstanbul 2011. 

Gürer, Dilâver,  “Şiblî Ebû Bekir”, DİA, İstanbul 2010. XXXIX, 125-126. 

Gürkan, Salime Leyla, “Sekîne”, DİA, İstanbul 2009. XXXVI, 329-331. 

Gürsoy, Cevat Rüştü, “Afrika”, DİA,  İstanbul 1988. I, 413-418. 

Hallâc-ı Mansûr, Ebü’l-Mugîs el-Hüseyn b. Mansûr el-Beyzâvî, Kitâbü’t-Tavâsîn, Nşr. 

P. Nwyia, MUSJ, XLVII, by. 1972. 

Hamdî Ahmed, er-Riyâdetu’l-ilmiyye ve’l-meşaihu’s-sûfiyye bi Azavad, (Hayatu’ş-Şeyh 

Sîdî Muhtar el-küntî es-siyasîyye ve’l-ilmîyye) Daru Kavâfil, Moritânya, 2017. 

Hamahullah b. Salim, el-İslâm ve’s-Sakefetü’l-Arabiyye fi Sahrai’l-Kübra, Külliyetü’l-

Âdâb, Nevâkuşûd, Moritanya 2007. 

Hamel, Zehra, ‘İkrimi Esmâ, el-İshametü’l-ilmiyye li-ali künte fi-Garbi Afrika fi-karnı 

(12-13 /18-19), (Yayımlamamış Yüksek Lisans Tezi), Ahmed Direr Üniversitesi, 

Cezayir, 2017-2018. 

Hasan Ahmed Mahmud, el-İslâm ve’s-sekâfetü’l-arab fî İfrikyâ, Kahire 1963. 

Hasan İsâ Abdizâhir, ed-Daveti’l-İslâmiye fî garbi İfrıkyâ ve kıyâmu devreti’l-Fûlânî, 

Câm‘atü’l İmam Muhammed b. Sü‘ûd, Riyad 1977. 

Hûte, Muhammed, Ali Künte, Daru’l-Kutubu’l-Arabiye, Cezayir 2008. 

Hüseyin Muhsin, et-Tarîkatu’s-sûfiyye ve esrehâ fî neşri’l-İslâm, Mektebetu’s-

sekafetü’d-dinîyye, Mısır 2000. 

İbn Abdişşekûr,  Muhibbullâh,  Müsellemu's-sübût, Mısır 1324/1906. 

İbn Asâkir, Ebü’l-Ksım Alî b. El-Hasen b. Abdîllâh b. Hüseyn ed-Dımaşkî eş-Şâfıî, 

Târîhu medîneti Dimeşk, thk. Muhyeddin ebî Said Ömer b. Ğarame el-Ömer’i,  

Daru’l-Fıkr lil-Deba’t ve’n-Neşr ve’t-Tavzi’, Beyrut, Lübnan 1996. 



273 
 

 

İbnü’l-Arabî, Muhyiddin Muhammed b. Ali b. Muhammed el- Arabî et-Tâî el-Hâtimî, 

Fütûhât-ı Mekkîyye, (Terc, Ekrem Demirli), Litera Yayıncılık, İstanbul 2008, 

XIII, 298. 

İbn Atâullah el-İskenderî, Ebü’l-Abbâs Tâcüddîn Ahmed b. Muhammed b. Abdilkerîm 

b.  Atâullah el-İskenderî, Tasavvuf Hikmetleri, Hikem’ül Atâiyye, el-muhkem fi 

şerhi’l-hikem, şerh: Ahmed Mahir,  Kurtuba Kitab, İstanbul 2016. 

İbn Bâbeh Muhammed Fâle, et-Tekmile fî târihi imâratî el-Berâkene ve’t-Terârize, thk. 

Ahmed Veledi el-Hasen, Beytu’l-Hikme, Tunus 1986. 

İbn Ferdî, Abdîllah b. Muhammed, Tarîhu’l-‘ulamâi ve’r-ravâti li’l-‘ilmi bi’l-Endülüs, 

el-Müessesetü’s-Su‘udiye bi Mısır Kahire 1988. 

İbn Fudî, Ebû Muhammed Abdullah b. Muhammed Fûdî b. Osmân, Ziyâü’s-siyâsât ve 

fetâva’n-nevâzil mimmâ hüve min furûi’d-din minel-mesâ‘il, haz. Ahmed 

Muhammed Kânî, Kahire 1978. 

İbn Hâlenâ, Muhammed Vâlid b. Musdafa ed-Deymânî, Kerâmâti evliyâi Teşmeşe, thk. 

ed-Dâho b. Muhammed ‘Alo, el-Medreseti’l-‘ulyâ li’l-esâtize, Nevakeşud 1982. 

İbn Haldûn, Ebû Zeyd Velîyyüddîn Abdurahmân b. Muhammed b. Muhammed b. 

Hasen el-Hadramî el-Mağribî et-Tûnisî, Mukaddimetu ibn Haldûn, Daru ibnu’l-

Cevzi, Kahire 2010. 

İbn Hâmid (el-Muhtar), Hayâtu’l-Moritanya hâyatu’s-sekâfiye, Daru’l-Arabiye, Tunus 

1990. 

İbn Hâmid (el-Muhtar), Hayâti Moritanya bi’l-me‘hedi’l-Moritanya li behsi’l-‘ilmî 

Nevakişûdi’l-eczâi’t-tâliye li’t-tarihi’s-siyâsî, Nevâkeşûd, ye. 

İbn Kâdî, Ahmed b. Muhammed el-Meknâsî, Cezvetü’l-iktibâs fî zikri men halle mine’l-

e‘lâmi medineti’l-Fas, Daru’l-Mensur, Ribad 1974. 

İbn Kâdî, Ahmed b. Muhammed el-Meknâsî, Dürretü’l-hicâl fî esmâil ricâl, thk. 

Muhammedu’l-ahmedî Ebû Nûr, Mektebetü’l-‘Atika, Tunus 1971. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-Sünen, Kahraman 

Neşriyat, İstanbul 2013. 



274 
 

 

İbn Mansûr, Abdîlvehhâb, E‘lâmi’l-mağribi’l-Arabî, el-Matbaetu’l-Mülkiye, Ribat 

1979. 

İbn Meryem, Muhammed b. Muhammed et-Tilmisânî, el-Bostân fî zikri ‘ulamâi ve’l-

evliyâi bi tilmisan, Madba‘atu’s-Su‘âlebe, Cezair 1908. 

İbn Muhtar es-Sâlim (Hamâhullah), el-‘Alâkâtu’s-sekâfîye beyne bilâdi Şınkîd ve’l-

meşrikı’l-Arabî, Kahire 1985. 

İbn Sîdiyâ, Hârûn b. eş-Şeyh Sîdiyâ Bâbe, Kitabu’l-ahbâr, thk. Bâbe b. Hârûn, Neşru’l-

Matbaatu’s-Sarî‘a, Nevâkeşûd 1998. 

İmâdüdîn,  Halil, Afrika Dramı, ter. Mehmet Keskin, İnsan Yayımları, İstanbul 1985. 

İsfahânî, Râğıb, Müfredâtu Elfâzi’l-Kur’âni’l-Kerîm, (Çev. Yûsuf Türker), Pınar 

Yayınları, İstanbul 2012. 

İz, Mahir, Tasavvuf Mâhiyeti Büyükleri ve Tarîkatlar, Kültür ve Turizm Bakanlığı, 

İstanbul 2014. 

İmam Birgivî, Takîyuddin Muhammed b. Alî, Kitabu’n-nahif /izharu’l-birgevi, Fazilet 

Neşriyat, İstanbul. 2008. 

Leys Suûd Casimî, “İbn. Abdulber en-Nemerî”, DİA, 1999. XIX, 269-272. 

Kahraman, Kemâl, Çağdaş Sömürge İmparatorluğu, Seha Neşriyat, İstanbul 1989. 

Kara, Mustafa, “Fenâ”, DİA, İstanbul 1995. 

Kara, Mustafa, “Havf”, DİA, İstanbul, 1997. XVI, 528. 

Kara, Mustafa, “Evrâd”, DİA, İstanbul 1995. XI, 533. 

Karel, Enver Ziya, Osmanlı Tarihi, Türk Tarih Kurumu Basımevi, V. Baskı, Ankara 

1995. 

Kartal, Abdullah, “Sekr”, DİA, İstanbul 2009. XXXVI, 234. 

Kâşânî, Abdürrezzak, Tasavvuf Sözlüğü, (Çev. Ekrem Demirli), İz Yayınları, İstanbul 

2004. 

Kartâcanî, Ebû’l-Hasen Henîüddin Hâzim b. Muhammed b. Hasen b. Muhammed el-

Kartâcanî, Minhâcu’l-bülegâ ve sirâcü’l-üdebâ, thk. Muhammed Habip b.el-

Huce, Daru’l-Garbi’l-İsalam, Beyrut, Lubnan 1981. 



275 
 

 

Kavaz, Ahmed, “Küntî”, DİA, Ankara, 2002, XXVI, 557-558. 

Kelâbâzî, Ebû Bekr Tâcülislâm Muhammed b. Ebû İshâk İbrâhîm b. Ya‘kub el-Buhârî 

el-Kelâbâzî, et-Ta‘arruf li-mezheb-i ehli’t-tasavvuf, Dârü’l-kütübil-ilmiyye, 

Beyrut 2011. 

Kelâbâzî, Muhammed b. İbrâhim, çev. Süleyman Uludağ, Doğuş Devrinde Tasavvuf, 

Taa’rruf, Dergâh Yayınları, İstanbul 2016. 

Kerîm Bûmeddîn, Ebû Hasen Şeşteri Hayatuhû ve şi‘ruhû, (Doktora Tezi), Tilimsân 

Üniversitesi, Cezair 2003. 

Kılıç, Mahamut Erol, “İbnü’l-Arabî Muhyiddin”, DİA, İstanbul 1999. XX, 520-521. 

Kızıler, Hamdi, Ahmed Câhidî Efendi ve Tasavvuf Anlayışı, (Doktora Tezi), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2004. 

Köse, Saffet, “İbn Merzûk el-Hatîb”,  DİA, İstanbul 1999. XX, 186-187. 

Kuran, Ercüment, Türkiye’nin Batılılaşması ve Milli Meseleler, (Der. Mümtaz Er 

Türköne),  Ankara 1997. 

Kuşeyrî, Abdulkerîm b. Hevâzin, er-Risâletu’l-Kuşeyriyye, Dâru’l- Kutubi’l-‘İlmiye, 

Beyrut 2009. 

Kuşeyrî, Abdülkrîm b. Havâzin, çev. Süleyman Uludağ, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî 

Risâlsi, (10. Baskı), Dergâh Yayınları, İstanbul 2019. 

Kutluer, İlhan, “Ruh”, DİA, Ankara 2018. XXXV, 193-197. 

Mâlik b. Enes, el- Muvatta, thk. Muhammed Fuâd Abdülbaki, Dâru İhyai't-Türâsi'l-

Arabî, Beyrut 1985. 

Marty, Bul, Küntetü’ş-Şerkiyün, Tercüme Muhammed Mahmut, Zeyd b. Sabit Matbaası, 

Dımışk, Suriye 2013. 

Mehmet Nuri Uygun-Safiye Şeyda Erdaş, “Tekke Mûsikîmizde Toplu Evrâd-ı Şerîf 

Okuma Geleneğine Bir Örnek: Rifâî Evrâd-ı Şerîfi”, Çukurova Üniversitesi 

İlahîyat Fakültesi Dergisi, 18 (1), 2018, 47-72. 

Me‘mun, Muhammed Ahmed, Şerhu’l-elfiye, Mektebetu’s-Sekafiyetü’d-Diniyye, 

Kahire, 2002. 



276 
 

 

Mertoğlu, M. Suat, “Süyûtî”, DİA, İstanbul 2010. XXXVIII, 201-202. 

Muhammed Bellû, İttifâku’l-meysûre fî târihi bilâdi’t-Tekrûr, Kahire 1964. 

Muhammed Mustafa Rabah, Kurratü’l-ayneyn fi kerâmâti’ş-Şeyh Mâülayneyn, 

Mektbetü’l-Vataniyye, Mikrofilm-94, Ribat, ty. 

Muhammed Veled,  eş-Şeyh, el-Cür’atü’s-şâfîyye ve’n-nasîhetü’l-kâfiyye li-mücedidi 

asrhi ve ferideti dehrihi, eş-Şeyhü’l-esatizi’mürebbi Ebû Zeynel Abidin el-

Muhtar b. Ahmed b.Ebi Beki’l- Küntî, by 2016. 

Muhâsibî, Ebû Abdillâh el-Hâris b. Esed el-Muhâsibî el-Anezî, er-Riʿâye li-ḥuḳūḳıllâh 

ve’l-kıyâme bihâ, nşr. Abdülhalîm Mahmûd Abdülkādir Ahmed Atâ, Beyrut 

1985. 

Mustafa, Ahmed Abdurrahman, Hareketü’t-tecdîdi’l-İslâmî fi’l-âlemi’l-Arabi’l-hadis, 

Kahire 1971. 

Mübârek,  es-Sâfî Caferî, el-Alâkâtu’s-sekâfîye beyne Tevât ve’s-Sûdân, Vüzeratu’s-

Sekâfi, Cezayir 1998. 

Münzirî, Ebû Muhammed Zekiyyüdîn Abdülazîm b. Abdilkâvî b. Abdillâh el-Münzirî, 

et-Terğîb ve’t-Terhîb, thk. İbrahim Şemseddin, Daru’l-kutubi’l-ilmiye, Beyrut 

1417. 

Münâvî, Zeynüddîn Muhammed Abdurraûf b. Tâcil‘ârifîn b. Nûriddîn Alî el-Münâvî el 

Haddâdî, Feyzü’l-kadîr şerhu’l-câmi‘i’s-sağîr, thk. Hamdî ed- Demertâş 

Muhammed, Mekke-Riyad 1998. 

Müslim b. el-Haccâc, Ebü’l-Hüseyin Müslüm b. el-Haccâc b. Müslim el- Kuşeyrî, el-

Câmi‘u’s-sahîh, Zekât, trc. Mehmet Sofuoğlu, İrfan Yayıncılık, İstanbul 2013. 

Nebhânî, Kâdî Ebü’l-Mehâsin Yûsuf b. İsmâil b. Yûsuf eş-Şâfiî en-Nebhânî, Câmi‘u-

kerâmati’l-evliyâ, thk. İbrahin ‘Etûf, Daru’l-ma‘rife, Beyrut. ty. 

Nesâî, Ebû Abdurahman Ahmed b. Şuayb b. Ali, Sünenu’n-Nesâî (el-Muctebâ), 

Müessesetü’r-Risâlet Naşirûn, Beyrut 2015. 

Nevevî, Muhyeddin Ebû Zekeriyya Yahya b. Şeref, Sahihu bi şerhi’n-Nevevî, Daru’l-

Feyha, Dımeşk 2010. 

Ocak, Ahmed Yaşar, “Ebû’l-Vefâ el-Bağdâdî”, DİA, İstanbul 1994. X, 347-348. 



277 
 

 

Öngören, Reşat, “Şeyh Ma‘rûf-i Kerhî”, DİA, Ankara 2003. XXIIX, 67-68. 

Öngören, Reşat, “Sühreverdî Ebü’n-Necîp”, DİA, İatanbul 2010. XXXVIII, 35-26. 

Öngören, Reşat, “Zikir”, DİA, İstanbul 2013. XXXIV, 409-412. 

Özel, Ahmed, “Küntî Muhtar b. Ahmed”, DİA, Ankara 2019. 

Özel, Ahmed Murat, “Şâzeliyye”, DİA, İstanbul 2010. XXXVIII, 387-390. 

Özkan, Halit, “Süyûtî”, DİA, İstanbul 2010. XXXVIII, 188-190. 

Özköse, Kadir, Afrika’da Tasavvuf ve Tarîkatlar, Ensar, Yayıncılık, Konya 2008. 

Özköse, Kadir, Libya’da Tasavvufi Hayat, Ensar Yayıncılık, İstanbul, 2000. 

Sağlam, Bahaeddin, Kur’ân-ı Kerîm ve Açıklamalı Meâlî, Tebliğ Yayınları İstanbul 

1993. 

Selah Müyüdü’l-‘Ekabî, et-Tariketü’s-sûfiye ve’z-zevaya bi’l-Cezayir tarîğuha ve 

neşatuha. Daru’l-Burak, Cezayir 2002. 

Serahsî,  Ebû Bekr Şemsu’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, el-

Mebsut, IX, 176. ty. 

Serrâc, Ebû Nasr es-Serrâc el-Lüma’fî Tarihi’t-Tasavvufî’l-İslâm î, Daru’l-Kütübü’l-

İlmiyye, Beyrut 2001. 

Suyûtî, Ebü’l-Fazl Celâledîn Abdurahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-udayrî es- 

Süyuîti, el-Câmiu’s-Sağir, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2006. 

Süleyman, Muhammet et-Tabib, Mûsûa'tu'l-k'abai'lul-A'rabiye, Daru'l-Fıkru'l-A'rabî, 

Kahire 2001. 

Sinanoğlu, Mustafa, “İbadet”, DİA, İstanbul 1999. XIX, 233-235. 

Sinanoğlu, Mustafa, “İman”, DİA, İstanbul 2000. XXII, 212-214. 

Şapolyo, Enver Behnan, Mezhepler ve Tarîkatlar Tarihi, Türkiye Yayınları İstanbul 

1964. 

Şehbenderzâde Ahmed Hilmi Filebeli, Senûsîler ve Onüçüncü Asrın En Büyük 

Mütefikiri Seyyid Muhammed es-Senûsî, haz. İsmail Cömert, Ses Yayımları, 

İstanbul 1992. 



278 
 

 

Senûsî, Seyyid Ahmet eş-Şerîf b. Muhammed eş-Şerîf b. Muhammed b. Alî es-Senûsî, 

el-Envârü’l-kudsiyye fî mukaddimeti’l-tarîkati’s-Senûsyye, İstanbul 1951. 

Şevkânî, Ebû Abdîllah Muhammed b. Ali b. Muhammed eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 

Darü İbni Hazm, Lübnan 1315. 

Şener, Memet, “Huşû”, DİA, İstanbul 1998. XVIII, 422-423. 

Şevki Cemil, el-Meğibü’l-Arabi’l-kebir fi’l-asri’l-hâdis, Kahire 1976. 

Şevki Cemil, el-Ezher ve devrahü’s-siyâsî ve’l-hadârî fi’l-İfrikyye, Kahire 1988. 

Şınkîdî, Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Mutâr B. Abdilkâdir el-Cekenî el-

Himyerî, el-Vesit fî teracimi eddübâî Şınkîdî, Matbaatu’l-Medenî, Kahire 1989. 

Şınkîdî, Ahmed b Emin el-Ulvî, el-Vesîd fî terâcimi edübbâi Şınkîd, Mektebetü’l-

Hânecî, Kahire 1958. 

Şimşek, Selami, Tasavvuf Edebiyatı Terimleri Sözlüğü, Litera Yayıncılık, İstanbul 

2017. 

Uludağ, Süleyman, “Abdulkadir-i-Geylânî”, DIA, İstanbul 1988. 234-239. 

Uludağ, “Abdusselâm b. Meşîş el-Hasenî”, DİA, İstanbul 1988. 302. 

Uludağ, Süleyman, “Ârif”, DİA,  İstanbul 1991. X, 361-362. 

Uludağ, Süleyman, “Bâtın ilmi”, DİA, İstanbul 1992. 

Uludağ, Süleyman, “Bekkâîn”, DİA, İstanbul 1992. V, 364. 

Uludağ, Süleyman,  “Hasan-ı Basrî”, DİA, İstanbul, 1997. XVI, 293-301. 

Uludağ, Süleyman, İslâm Düşüncesinin Yapısı, İstanbul 1994. 

Uludağ, Süleyman,  “Recâ”,  DİA, İstanbul 2007. XXXIV, 502. 

Uludağ, Süleyman,   “Rızâ”,  DİA, İstanbul 2008. XXXV, 56-57. 

Uludağ, Süleyman,   “Serî es-Sakatî”, DİA, İstanbul, 1997. XXXVI, 564-565. 

Uludağ, Süleyman, “Kalb”, DİA, İstanbul 2001. XXIV, 229-232. 

Uludağ, Süleyman, “Muhabbet”, DİA, İstanbul 2005. XXX, 338-339. 

Uludağ, Süleyman, “Mürid”, DİA, İstanbul 2006. XXXVIII, 47-49 



279 
 

 

Uludağ, Süleyman, “İbnü’l Fârız”, DİA, İstanbul 2000. . XXIV, 229-232. 

Uludağ, Süleyman, “Nefis”, DİA, İstanbul 2006. XXXII, 529-531. 

Uludağ Süleyman,  “Takvâ”, DİA, İstanbul 2010. XXXIX, 484-486. 

Uludağ, Süleyman,  “Velî”, DİA, İstanbul 2013. XXX, 338-339. 

Uludağ, Süleyman, Tasavvuf Terimle Sözülüğü, Kabalcı Yayıncılık, İstanbul 2012. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Tarihi, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara 1995. 

Ulaman, A. H, Birinci Dünya Savaşına Giden Yol, Ankara 1973. 

Ülken, Hilmi Ziya, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, Ülken yayımları, IV. Baskı, 

İstanbul 1994. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Müsni’dü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb et- Taberânî, 

el-Mu‘cemü’l-evsat, nşr. Târik b. İvazullah-Abülmuhsin b. İbrâhim el-Hüseyinî, 

Kahire, 1995. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Beğdâdî, 

Câmi‘u’l-beyân ve Târîhu’l-ümme ve’l-mülûk, Kahire 1323. 

Tahralı, Mustafa, “Ahmed er-Rifâî”, DİA, İstanbul 1989. 

Tek, Abdurrezzak, Tarihi Süreçte Tasavvuf ve Tarîkatlar,  Emin Yayınları, Bursa 2016. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ Sevre (Yezîd) et-Tirmizî, Sünen-i Tırmizî, trc. 

Abdullah Parlayan, Konya Kitapcılık, Konya 2007. 

Toksarı, Ali,  “İslam da İhtilâfın Yeri”, Erciyes Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 

1987, IV, 295-97. 

Topaloğlu, Bekir, “Hamd”, DİA, İstanbul 1997. XV, 442-445. 

Tosun, Necdet, “Zünnûn el-Mısrî”, DİA, İstanbul 2013. XXXXIV, 575-576. 

Türer, Osman,  Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihi, Ataç Yayınları, İstanbul 2015. 

Türköne, Mümtazer, 19. Asırda Batı’nın Gözüyle Siyasî İslâm ve Pan İslâmizm, Rehber 

Yayımları, Ankara 1993. 

Veledi Abdîllah (Abdîlvedûd), el-Hareketu’l-fikriyye fî bilâd Şinkîd hilâle karni ( m. 17-

18), Edabiyat Fakültesi, Muhammed Hâmis Üniversitesi, Ribad 1993. 



280 
 

 

Veledi Hâmid, Muhtar, et-Tarıhu’s-siyasî, Daru’l-Garbi İslâm Beyrut 2000. 

Yahyâ, Celâl, el-Mağribu’l-Arabi’l-hadis ve’l-muâsır, İskenderiyye 1973. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Havâtır”, DİA, İstanbul 1997. XXXII, 529-531. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Ruh”, DİA, Ankara 2018. XXXV, 192-193. 

Yazıcı, Tahsin , “Ebû Medyen”, DIA. İstanbul 1994. X, 186-187. 

Yazır, Elmalı Hamdı, Kur’ân-ı Kerîm Yüce Meâlî, Haz. Kasım Yayla, Zafer Matbaaası, 

İstanbul 2002. 

Yılmaz, H. Kâmil, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, Ensar Neşriyyat, İstanbul 

2019. 

Mûsâdife, Zeynep, el-Fikru's-sûfî 'inde'ş-şeyh Sidî el-Muhtar el-küntî, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Ebû Bekir Belkâid Üniversitesi, Cezayir 1432/2011. 

Zübeyrî, Hâdım Hasan Şâh, Muînü’l-ervâh, mühyi’l-evkâf, Ecmîr 1983. 

 

  

 

  



281 
 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Kişisel Bilgiler  

Adı Soyadı  Mustafa POLAT 

Doğum Yeri ve Tarihi   

Eğitim Durumu  

Lisans Öğrenimi   

Y. Lisans Öğrenimi   

Bildiği Yabancı Diller   

Bilimsel Faaliyetleri  

İş Deneyimi  

Stajlar   

Projeler   

Çalıştığı Kurumlar   

İletişim  

E-Posta Adresi   

Tarih   

 

 


	İÇİNDEKİLER
	ÖZET
	ABSTRACT
	KISALTMALAR DİZİNİ
	ÖNSÖZ
	GİRİŞ
	I. ARAŞTIRMANIN AMACI VE KAPSAMI
	II. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ VE METODU
	III. KAYNAKLARIN DEĞERLENDİRMESİ
	A. Sîdî Muhtar’ın Kendi Eserleri
	B. Sîdî Muhtar Hakkında Bilgi Veren Eserler

	IV. SÎDÎ MUHTAR’IN YAŞADIĞI AFRİKA KITASINA GENEL BAKIŞ
	A. Tarih Sahnesindeki Yeri
	B. İlmî Yapısı
	C. Dinî ve Tasavvufî Yapı
	D. Tarîkatların Oluşumu ve Yayılışı
	E. İlk Dönem Tarîkat Kolları ve Sûfî Şahsiyetler
	F. Kıta Üzerinde Etkin Olan Tarîkatların Yayılışı

	V. SÎDÎ MUHTAR’IN YAŞADIĞI DÖNEM
	BİRİNCİ BÖLÜM
	SÎDÎ MUHTAR b. AHMED’IN HAYATI, ESERLERİ VE TASAVVUFÎ ŞAHSİYETİ
	1.1. HAYATI
	1.1.1. Doğum Yeri
	1.1.2. İsmi Nesebi ve Künyesi
	1.1.3. Evlilik Hayati, Çocukları ve Kabilesi
	1.1.3.1. Çocukları
	1.1.3.2. Kabilesi
	1.1.3.2.1. Kabilenin Hicreti
	1.1.3.2.2. Kabilenin Oluşum Safhaları
	1.1.3.2.3. Kabilenin Dinî ve Tasavvufî Faaliyetleri
	1.1.3.3.4. Kabilenin İnşa Faaliyetleri


	1.1.4. Tahsil Hayâtı ve Hocaları
	1.1.4.1. Şeyh Ahmed b. Şeyh
	1.1.4.2. Muhammed Ahmed el-Yeltemâtîhî
	1.1.4.3. Şeyh Ehe el-Kelharmî
	1.1.4.4. Şeyh Ali b. Necib
	1.1.4.5. Şeyh Ende Abdillah-i Velâtî

	1.1.5. Tarîkata İntisâbi
	1.1.6. Tarîkat Silsilesi
	1.1.7. Halife ve Öğrencileri
	1.1.7.1. Muhammed el-Halife el- Küntî
	1.1.7.2. Sîdî Ebyerî
	1.1.7.3. Hanne b. Emtâl
	1.1.7.4. el-Âlimü’l-Cerârî
	1.1.7.5. Abdullah b. Mahmud
	1.1.7.6. Ahmed b. Hamâdî b. Bûbû
	1.1.7.7. Muhammed el-Mâmî

	1.1.8. Kerâmetleri
	1.1.8.1. Şeyh Ahmed Sîrî’nin Tayy-ı Mekâni
	1.1.8.2. Ölen Hayvanın Diriltilmesi
	1.1.8.3. Avuç İçine Bakarak Fetva Verme
	1.1.8.4. Kuşlar Gibi Uçma
	1.1.8.5. Muhammed Halife’nin Gördüğü Rüya

	1.1.9. Mezhebi
	1.1.10. Vefâtı

	1.2. ESERLERİ
	1.2.1. Akaid ile İlgili Eserler
	1.2.1.1. Kitâbü’l-Minne fî i‘tikâdi Ehli’s-Sünne
	1.2.1.2. Ecûbe ‘alâ ‘ıddeti mesâil fî’t-Tevhîd
	1.2.1.3. Nudârü’z-zeheb fî külli fennin müntehab

	1.2.2. Fıkıh ile İlgili Eserler
	1.2.2.1. Fıkhü’l-a‘yân fî hakâiki’l Kur’ân ve’s-sünne
	1.2.2.2. el-Ecvibetü’l-mühimme li-men lehû bi emri dînihî himme
	1.2.2.3. Hidâyetü’t-tullâb
	1.2.2.4. Fetâvâ fıkhiyye
	1.2.2.5. Risâle fî şurûti’t-tahâret ve’s-selât
	1.2.2.6. Fethu’l-vehhâb fi beyâni elfâzi hidâyeti’t-tullâb
	1.2.2.7. el-Halâl-u ve’l-Haram
	1.2.2.8. el-Bürdü’l-müveşşâ fî kat‘i’l-metâmi‘ ve’r-rüşâ
	1.2.2.9. el-İrşâd fî mesâlihi’l-‘ibâd

	1.2.3. Tefsir ile İlgili Eserler
	1.2.3.1. el-Hüccetü’l-bâhire alâ tekrîri ma‘ne’l-besmele
	1.2.3.2. Keşfü’n-nikâb ‘an esrâri Fâtihati’l-Kitâb
	1.2.3.3. Letâifü’l-kudsî fî fedli Âyete’l-Kürsî
	1.2.3.4. Bezlu’l- vasi‘ fî tefsîri’l-âyâti’t- tis‘e

	1.2.4. Tasavvuf ile İlgi Eserler
	1.2.4.1. el-Kevkebü’l-vekâd fî zikri’l fedli’l-meşâyih ve hakâiki’l-evrâd
	1.2.4.2. el-Cür‘atü’s-sâfıyye ve’n-nefhetü’l-kâfıyye
	1.2.4.3. Zevâlü’l-ilbâs fî tardi’ş-şeytâni’l-hannâs
	1.2.4.4. Keşfü’l-lebs fîmâ beyne’r-rûh ve’n-nefs
	1.2.4.5. er-Risâle fî ‘ilmi’t-tasavvuf
	1.2.4.6. Kitabu’l-Ahzab
	1.2.4.7. Cezvetü’l-envâr fi’z-zebbi ‘an menâşıbi evliyâ’i’llâhi’l-ahyâr
	1.2.4.8. Kitabu’l-Ed‘iye
	1.2.4.9. Fevaidu nûrâniye ve feraidu seriyyetu’r-Rahmâniye

	1.2.5. Arap Dili ve Edabiyatıyla İlgili Eserler
	1.2.5.1. Elfiye fi lugati’l-arabiyye
	1.2.5.2. Kasidetü’l-feyziyye ve Şerhu’l-kasidetü’l-feyziyye
	1.2.5.3. İhtisaru’l-Hazreciyye

	1.2.6. Diğer Eserleri
	1.2.6.1. Nefhu’t-tayyib fi’s-salâti ‘ale’n-nebiyyi’l-habîb
	1.2.6.2. Nüzhetü’r-râvî ve bugiyetü’l-hâfî
	1.2.6.3. Yetimetü’l-âlî fî’r-reddi alâ ulemai’t-tenyalî
	1.2.6.4. Dîvânü’l-mülûk fî selâtîni’s-Sûdân
	1.2.6.5. er-Risâle ilâ ebnâî Ebî Nu‘ame
	1.2.6.6. Süllemü’r-rıdvân bi-zevki halâveti’l-îmân
	1.2.6.7. Ehâdîs fî fedli Ehli’l-beyt
	1.2.6.8. Nezhetu’l-esmâ‘ bi enva‘i’s-sema‘
	1.2.6.9. el-Hısnü’l-menî‘ fi’t-teveddüdi ile’l-habîb
	1.2.6.10. Ahkâmüz-ziyâfe
	1.2.6.11. el-Memzûc

	1.2.7. Kaynaklarda Zikredilen Ancak Günümüze Ulaşmayan Eserler

	1.3. ŞAHSİYETİ
	1.3.1. Dinî ve Tasavvufî Şahsiyeti
	1.3.2. İlmî ve Edebî Şahsiyeti
	1.3.2.1. Güncel Meselelere Çözüm Geliştirmesi
	1.3.2.2. Reddiyeci Yönü
	1.2.2.3. İtikadi Yönü ve Görüşleri
	1.3.2.4. Tefsirci Yönü
	1.3.2.5. Fıkıhcı Yönü
	1.3.2.6. Nahiv ve Tarihci Yönü

	1.3.3. Siyasî, İctima‘î ve İktisadî Şahsiyeti

	İKİNCİ BÖLÜM
	SÎDÎ MUHTAR b. AHMED’İN TASAVVUFÎ GÖRÜŞLERİ
	2.1. TASAVVUFÎ ISTILÂHLARLA İLGİLİ GÖRÜŞLERİ
	2.1.1. Tasavvufî Makamlarla İlgili Istılâhlar
	2.1.1.1. Tövbe
	2.1.1.2. Zühd
	2.1.1.3. Sabır
	2.1.1.4. Hilm ve Tevazu
	2.1.1.5. Şükür
	2.1.1.6. Havf ve Recâ
	2.1.1.7. Tevekkül
	2.1.1.8. Rızâ

	2.1.2. Tasavvufî Hallerle İlgili Istılâhlar
	2.1.2.1. Muhabbet
	2.1.2.2. Sahv-Sekr
	2.1.2.3. Gaybet-Huzûr
	2.1.2.4. Fenâ Bekâ
	2.1.2.5. Zevk

	2.1.3. Ahlâkî Konularla ilgili Kavramlar
	2.1.3.1. Takvâ
	2.1.3.2. Tevazu
	2.1.3.3. Tedbir
	2.1.3.4. İhlas
	2.1.3.5. Bekkâî/Ağlayan
	2.1.3.6. Havâtır
	2.1.3.7. Huşû
	2.1.3.8. Yakîn


	2.2. NAZARÎ ESÂSLAR İLGİLİ GÖRÜŞLERİ
	2.2.1. Şeriat, Hakîkat ve Gayb
	2.2.2. İmanın Hakikatı
	2.2.3. Vahdet-i Vücûd-Vahdet-i Şuhûd
	2.2.4. Nübüvvet-Velâyet
	2.2.4.1. Nebilerden Velîlere İntikal Eden Miras

	2.2.5. Kerâmet
	2.2.6. Sır

	2.3. AMELÎ ESÂSLAR İLGİLİ GÖRÜŞLERİ
	2.3.1. Seyr-u Sülûk
	2.3.2. İntisab veya Biat
	2.3.3. Kulluk/Ubûdiyet
	2.3.4. Riyâzet ve Mücâhade
	2.3.5. Halvet ve Celvet
	2.3.5.1. Halvette Kırk Günün Önemi
	2.3.5.2. Eşlerin Halveti

	2.3.6. Kalb
	2.3.6.1. Kalbi Hayat
	2.3.6.2. Kalbin Sekîneti
	2.3.6.2. Kalbin Kısımları

	2.3.7. Nefs
	2.3.8. Ruh
	2.3.9. Zikir
	2.3.6.1. Zikrin Keyfiyeti
	2.3.6.2. Zikrin Kısımları
	2.3.6.3. Zikrin Çeşitleri
	2.3.6.4. Zikrin Fazileti

	2.3.10. Evrâd

	2.4. ÂDÂB VE ERKÂNLA İLGİLİ GÖRÜŞLERİ
	2.4.1. Şeyh ve Mürşid
	2.4.2. Mürid ve Sâlik
	2.4.3. Mürşid ve Müridin Özellikleri
	2.4.4. Mürid’in Âdâbı
	2.4.3.1. Mürid’in Nefsine Karşı Âdâbı
	2.4.3.2. Mürid’in Allah’a Karşı Âdâbı
	2.4.3.3. Müridin Şeyhe Karşı Âdâbı

	2.4.5. Mürşidin Âdâbi

	SONUÇ
	KAYNAKCA
	ÖZGEÇMİŞ

