
 

 

 T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLAM İKTİSADI ANABİLİM DALI 

İSLAM İKTİSADI BİLİM DALI 
 

 

 

 

 

İSLAM AHLAK ANLAYIŞI VE İSLAM İKTİSADI 

ÜZERİNDEKİ ETKİLERİ 

 

 

 

 

 

Mustafa Arif UĞUR 

 
 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 
 

DANIŞMAN 

Doç. Dr. Huzeyfe ÇEKER 

 

 

 

 

KONYA - 2024 

  



i 

 

Tezin Başlığı: İslam Ahlak Anlayışı ve İslam İktisadı Üzerindeki Etkileri 

Tezin Yazarı: Mustafa Arif UĞUR 

Öğrenci Numarası: 18812201005 

Danışman: Doç. Dr. Huzeyfe ÇEKER  

Ana Bilim Dalı: İslam İktisadı 

Tezin Türü: Yüksek Lisans  

 

İslam ahlak anlayışının İslam iktisadına olan etkilerini ele aldığımız bu çalışmada, 

günümüze kadar İslam iktisadının ana konuları içerisinde ahlakın yerini ve İslam 

ahlakıyla olan bağını inceledik. Bu amaçla yaptığımız çalışma bir giriş ve iki ana 

bölümden oluşup alt bölümlerden oluşmaktadır. 

 

Giriş bölümünde öncelikle çalışmanın önemi ve amacı üzerinde duruldu, kapsamı 

belirlendi ve bu konuya yakın çalışmalara yer verildi. 

 

Birinci bölüm ahlak ilmi ve felsefesinin izahından, ahlak ilminin konusundan, 

ilkelerinden, problemlerinden ve diğer ilimlerle olan ilişkisinden bahsedildi. Daha 

sonra İslam ahlak felsefesinin izahına geçildi. Bu alanda ise İslam ahlak anlayışının 

gelişiminden, dini ahlak ile felsefi ahlak arasındaki farklardan, İslam ahlak anlayışının 

önemli meselelerinden ve Müslüman filozofların bu konulardaki görüşlerinden, en son 

ise ahlaki yükümlülüklerin kaynağından bahsedildi. 

 

İkinci bölümde ise İslam ahlakının İslam iktisadına olan etkileri anlatıldı. Bu bölüm 

iktisat ilminin izahıyla başlanıldı. Daha sonra İslam iktisadından bahsedilip iktisat ilmi 

ile ahlak ilminin ilişkisi anlatıldı. En son ise İslam ahlakının İslam iktisadını en çok 

etkilediği konuları başlıklar halinde izah edildi. Bu konu 16 adet alt başlığa ayrılarak 

incelendi ve son olarak başlık açılmayacak olan konular “Diğer Meseleler” başlığında 

incelendi. 

 

Araştırma neticesinde elde edilen bulguların ve bu alanda yapılabilecek çalışmaların 

yer aldığı “Sonuç” bölümü ile çalışmalar sonlandırıldı. 

 



ii 

 

Anahtar Kelimeler: Ahlak, İslam Ahlakı, İslam Felsefecileri, İslam İktisadı, Ahlak 

ve İktisat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

Title of the Thesis: Islamic Ethics and Its Effects on Islamic Economy 

Name and Surname: Mustafa Arif Uğur 

Student Number: 18812201005 

Supervisor: Doç Dr. Huzeyfe Çeker 

Department: Islamic Economics 

Thesis Type: Master's Degree (M.A) 

 

In this study, in which we discussed the effects of Islamic morality on Islamic 

economics, we examined the place of morality among the main subjects of Islamic 

economics up to the present and its connection with Islamic morality. For this purpose, 

our study consists of an introduction and two main parts and subsections. 

 

In the introduction section, the importance and purpose of the study was first 

emphasized, its scope was determined, and studies related to this subject were included. 

 

In the first part, the explanation of moral science and philosophy, the subject of moral 

science, its principles, problems and its relationship with other sciences were 

mentioned. Then, the explanation of Islamic moral philosophy was started. In this area, 

the development of Islamic morality, the differences between religious morality and 

philosophical morality, important issues of Islamic morality and the views of Muslim 

philosophers on these issues, and finally the source of moral obligations were 

mentioned. 

 

In the second part, the effects of Islamic morality on Islamic economics were 

explained. This section started with the explanation of economics. Then, Islamic 

economics was mentioned and the relationship between economics and ethics was 

explained. Finally, the issues that Islamic morality affects Islamic economics the most 

are explained under headings. This issue was examined by dividing it into 16 

subheadings, and finally, the issues that would not be covered were examined under 

the title "Other Issues". 

 



iv 

 

The studies were concluded with the "Conclusion" section, which included the 

findings obtained as a result of the research and the studies that can be done in this 

field. 

 

Key Words: Morality, Islamic Ethics, Islamic Philosophers, Islamic Economics, 

Morality and Economics. 



i 

 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................................................... i 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................................... iii 

KISALTMALAR ............................................................................................................................... iv 

GİRİŞ ................................................................................................................................................... 1 

1. Araştırmanın Önemi ve Amacı............................................................................................. 1 

2. Araştırmanın Kapsamı ......................................................................................................... 6 

3. Konu ile İlgili Yapılmış Çalışmalar ...................................................................................... 6 

BİRİNCİ BÖLÜM                                                                                         

İSLAM  VE AHLAK .................................................................................................... 9 

1. AHLAK İLMİ ve FELSEFESİ ...................................................................................................... 9 

1.1. Ahlakın Tanımı .................................................................................................................... 9 

1.2. Ahlak İlminin Konusu ........................................................................................................ 11 

1.3. Ahlak İlminin İlkeleri......................................................................................................... 12 

1.4. Ahlak İlminin Problemleri ................................................................................................. 13 

1.5. Ahlak İlminin Diğer İlimlerle İlişkisi ................................................................................ 15 

2. İSLAM AHLAK ANLAYIŞI ................................................................................................ 19 

2.1. İslam Ahlak Anlayışının Gelişimi ...................................................................................... 19 

2.2. Dini Ahlak ile Felsefi Ahlak Arasındaki Farklar ................................................................ 20 

2.3. İslam Ahlak Düşüncesinde Önemli Meseleler ve Müslüman Filozofların Görüşleri ......... 22 

2.4. Ahlaki Yükümlülüklerin Kaynağı ...................................................................................... 48 

İKİNCİ BÖLÜM                                                                                           

İSLAM AHLAKININ İSLAM İKTİSADINA ETKİLERİ ..................................... 50 

1. İKTİSAT-EKONOMİ ........................................................................................................... 50 

2. İSLAM İKTİSADI ................................................................................................................ 55 

3. İKTİSAT VE AHLAK .......................................................................................................... 59 

4. İSLAM AHLAKININ İSLAM İKTİSADINI EN ÇOK ETKİLEDİĞİ KONULAR ...... 64 

4.1. Refah .................................................................................................................................. 64 

4.2. Dürüstlük, Doğruluk ve Sözünde Durma ........................................................................... 68 



ii 

 

4.3. Rüşvetin Yasaklığı .............................................................................................................. 75 

4.4. Ehliyet/Liyakat ................................................................................................................... 78 

4.5. İşçi İşveren Dengesi ........................................................................................................... 83 

4.6. Vakıf Geleneği ................................................................................................................... 95 

4.7. Riba Yasağı ........................................................................................................................ 98 

4.8. Alkol, Fuhuş ve Kumar Yasağı ........................................................................................ 105 

4.9. Kader İnancı ve Tevekkül ................................................................................................ 106 

4.10. Temiz Olmak- Mütekavvim ............................................................................................. 108 

4.11. Narh ................................................................................................................................. 110 

4.12. Yolsuzluk Yasağı .............................................................................................................. 113 

4.13. İhtikar Yasağı ve Telakkı’r-rukban ................................................................................... 114 

4.14. Zekât ve Sosyal Yardım ................................................................................................... 118 

4.15. Sosyal Adalet ve Toplumsal Denge .................................................................................. 126 

4.16. Alacaklı ile Borçlu İlişkisi ve Karz-ı Hâsen ..................................................................... 134 

4.17. Diğer Meseleler ................................................................................................................ 139 

SONUÇ ............................................................................................................................................ 148 

KAYNAKÇA ................................................................................................................................... 151 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



iii 

 

ÖNSÖZ 

İktisadi faaliyetler insanlığın varoluşundan beri olagelmiş ancak hiçbir 

dönemde insanlığın gündeminde bu kadar merkezde olmamıştır. Ana akım iktisat 

anlayışıyla birlikte insanlık için en büyük değer para olmuştur. Parasal olarak 

menfaatin olmadığı bir işi yapmak akılsızlık haline gelmiştir.  Diğer taraftan ülkelerin 

diğer ülkelere üstünlüğü iktisadi büyüklükleriyle ölçülmektedir. İktisadi olarak bir 

yerlere gelen devletler ekonominin örfünü de belirlemektedir.  

 

Her şeyin madde ile ölçüldüğü bir dünya düzeninde manevi olan yok edilmiştir. 

Bu durum ise tüm insanları alttan alta huzursuz etmiştir. İnsanlığa yayılan bu 

huzursuzluğun giderilmesi, iktisadi faaliyetlerin İslam ahlakıyla tanıştırılmasıyla 

mümkün olacaktır. İslam ahlakıyla tanışmayan ekonomik faaliyetler ve ekonomiler 

insanlara zarar vermektedir. Zengin halklar ellerindeki para gücü sayesinde fakir 

halkları cezalandırmakta ve zulmetmektedir.  

 

Bu problemin İslam iktisadı çerçevesinde ele alındığı bu çalışmada İslam ahlak 

anlayışının İslam iktisadını nasıl etkilediğini; bununla beraber ana akım iktisadın bize 

ihraç ettiği pek çok konuyu da nasıl etkileyeceğini anlattık. Bu bağlamda İslam ahlak 

düşüncesinin önemli konularını başlıklar halinde bahsettik. Tezimizin asıl konusunu 

oluşturan İslam ahlakının İslam iktisadına etkilerini de konu başlıklarıyla anlattık. Bu 

bölümde İslam ahlakının önemli konularının bu bahsedilen başlıkları nasıl etkilediğini, 

günümüzdeki uygulamalarını ve hatalarını sonra da çözüm önerilerini anlatmaya 

çalıştık. 

 

Bu çalışmamda bana yardımcı olan danışmanım Doç. Dr. Huzeyfe ÇEKER 

hocama ve önceki danışmanım çok değerli Prof. Dr. Orhan ÇEKER hocama, ders 

dönemimde bana oldukça faydalı bilgiler veren Doç. Dr. Necmettin GÜNEY ve Prof. 

Dr. Abdulkadir BULUŞ hocalarıma, son olarak da değerli eleştirileri için Mehmet Ali 

AYTEKİN hocama teşekkür ediyorum.  

Gayret bizden, tevfik Allah’tandır… 

                                                                                           Mustafa Arif UĞUR    

                                                                                                  Konya - 2024 



iv 

 

      KISALTMALAR 

 

as      : Aleyhisselâm 

bk.     : Bakınız 

c.       : Cilt 

DİA   : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

DİB   : Diyanet İşleri Başkanlığı 

H.       : Hicrî 

hk.     : Hakkında 

Hz.    : Hazreti 

Ed.    : Editör 

md.   : Maddesi 

M.     : Miladi 

M.Ö. : Milattan önce 

ö.      : Ölüm tarihi 

sav    : Sallallahü aleyhi ve sellem 

s.       : Sayfa 

sy.      : Sayı 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

trc.     : Tercüme eden 

vb.     : Ve benzeri, ve benzerleri 

vd.     : Ve diğerleri 

yy.      : Yüzyıl



1 

 

GİRİŞ 

1. Araştırmanın Önemi ve Amacı 

Din maddi ve manevi ihtiyaçların niteliğini ve niceliğini ve onların memnuniyet 

yöntemini önemli ölçüde etkilemektedir. İnsan nefsinin maddi ve manevi istekleri 

arasında bir denge kurmaya, bireyin huzurunu artırmaya, aile ve toplumsal 

dayanışmayı geliştirmeye çalışmaktadır. Kaynakların kullanımına bir anlam ve amaç 

katan ahlaki mihengi ve bunun etkili çalışması için gereken teşvik mekanizmasını 

sağlamaktadır. Ahlaki filtre, bireysel tercihleri toplumsal öncelikler doğrultusunda 

değiştirerek toplumsal menfaatin sınırları içinde şahsi menfaati korumayı ve toplumsal 

tasavvurun gerçekleşmesini engelleyen amaçlara yönelik kaynakların kullanımını 

ortadan kaldırmayı veya en aza indirmeyi amaçlamaktadır. Bu, bireysel menfaat ve 

toplumsal menfaat arasındaki uyumun geliştirilmesine yardımcı olacaktır.1  

 

Gazzâlî’ye2 (ö. 1111) göre insanın hayattaki ana gayesi Allah’ı bilmek, sevmek 

ve ona ibadet etmektir.3 Fakat bu gayesini gerçekleştirebilmesi için insanın öncelikle 

hayatını idame ettirebilmesi gerekir. Yemek, giyinme ve barınma ihtiyaçlarını 

karşılamadan da bu inancı tam olarak yerine getiremez. Diğer yandan, fiziki dünyada 

bu ihtiyaçları karşılamak için gerekli olan her şey mevcut bulunmaktadır. Ancak bu 

şeyler kullanıma hazır bir durumda olmayıp bunların değiştirilmeleri ve kullanıma 

hazır hale dönüştürülmeleri gerekmektedir. Tüm bu değiştirme ve dönüştürme işlerinin 

yapılabilmesi için insanların bu kabiliyetleri kazanması gerekmektedir. Bir bireyin 

yalnız yaşaması ve bu haliyle de temel ihtiyaçlarını karşılaması mümkün değildir. Bu 

sebeple yalnız başına olan birey diğer bireylerle iş birliği yapmak zorundadır. Bu ise 

 

1 Muhammed Umer Chapra, İktisadın Geleceği İslami Bir Bakış, trc, Melih Turan (İstanbul: İktisat 

Yayınları 2019), 94. 

2  Bazı kaynaklarda Gazali şeklinde geçmektedir. Yazılışları aynı olan bu iki nisbeden hangisinin 

doğru olduğu meselesi eski kaynaklarda ve yeni araştırmalarda tartışılmış, fakat kesin bir sonuca 

varılamamıştır. Biz Gazzâlî olanı tercih edeceğiz. Bk. İmam Gazzâlî, İhyau Ulumi’d-Din, trc, Ahmed 

Serdaroğlu (İstanbul: Erkam Yayınları, 2019). 

3 İmam Gazzâlî, İhyau Ulumi’d-Din, trc, Ahmed Serdaroğlu (İstanbul: Erkam Yayınları, 2019, 1/ 401. 



2 

 

ilk etapta aile kurmakla gerçekleşir. Daha sonra ise diğer insanlarla iş paylaşımı 

yaparak yaşamlarını devam ettirmek zorundadırlar. 

 

Gazzâlî’ye göre yukarıda bahsedilen işlerin insanlar tarafından yapılması ve iş 

bölümlerinin oluşması, başlangıçtaki şekliyle temiz kalmamıştır. İlk anda maksat 

maddenin kullanıma hazır hale getirilip ihtiyaçların karşılanmasıyken, daha sonra 

maksat maddenin kullanılması değil bu dönüşümün kendisi olmuştur ve iyi niyetler, 

çıkarcı hale gelmiştir. Bu sapmalar ise birçok ahlaki problemi beraberinde getirmiştir 

ve dinler, bu sapmaların düzeltilmesii için Allah tarafından Peygamberlere vahiy ile 

indirilmiştir.4 

 

İnsan evrendeki varlıklar arasında, iradesi olan ve iyi ile kötüyü tercih etme 

özgürlüğüne sahip olan tek varlıktır. Bundan dolayı insan yeryüzünde beşerî 

ilgilendiren her faaliyet alanının ana karakteridir. Bu doğrultuda insan bu tek oluşuyla 

yaptığı her eylem veya konuştuğu her kelime ahlakın alanına girmektedir. Ahlakla ilgili 

bazı araştırmalar yapıldığında görülecek şey ahlakın neyin iyi neyin kötü olduğunu 

bize anlatabildiğidir. Ancak yalnız başına ahlak veya ahlaki kaideler iyilik ve 

kötülüğün doğasını ve kaynağını bize söyleyemez. Bununla birlikte ahlak yalnız 

başına, neyin neye göre iyi, neyin neye göre kötü kabul edildiğini, irade, vicdan, 

sorumluluk, niyet, karakter gibi kavramları da anlatmamaktadır. Bu alanlardaki 

derinlemesine cevapları bize verecek alan ahlak felsefesidir. Kısaca etik kavramı da 

ahlak felsefesini karşılamaktadır. 

 

Felsefenin insanın karakteri, eylemi, niyetleri ve onların sonuçlarıyla ilgilenen, 

onları derinlemesine anlamaya çalışan, onlara ilişkin yasa, kural ve ilkeler oluşturan 

dalına etik denmektedir. Ahlak ise değere işaret eden karakter, eylem, ölçüt ve ilkelerle 

ilgilenirken, etik kişi ve toplumun değer yaşamına işaret eder. Özetle etik eylemin 

teorisi ahlak ise eylemin pratiği olarak bakmak mümkündür. 

 

 

4 Sabri Orman, İktisat, Tarih ve Toplum (İstanbul: Küre Yayınları, 2016), 362. 



3 

 

Toplumda oluşan ahlaki kaideler sayesinde bireyler de bu kaidelere uyumlu 

davranmaya zorlanır. Eğer uyumlu davranmazsa toplum tarafından baskıya maruz 

kalır. Bu sayede her bireyin ahlaklı davranışlar sergilemesi beklenir. Maruz kaldığı 

baskıya rağmen toplumun etik kaidelerine aykırı davranan bireylere müeyyide 

uygulanır. Bu sayede ahlakın yaptırımlarının yetersiz kaldığı yerde hukuk devreye 

girer. Ahlaki kaidelerin ve toplum baskısının olmadığı ülkelerde, örneğin liberal 

toplumlarda, hukuk kuralları ayrıntılı olarak gelişmiştir.  

 

Ahlaki kaidelerin zayıflığını hukuk ile kapatmaya çalışan toplumlarda bu yapı 

maliyetli bir hal almaktadır. Hukuk sisteminin yoğun olduğu bireyselci ülkelerde 

hukuku korumak ve bireylerin en ufak haklarını korumak için büyük adliye binaları 

yapılarak yetişmiş insanlar istihdam edilir.  

 

İslam ahlakı ticarette karşılıklı fayda sağlanmasını emretmektedir. Ancak ana 

akım iktisat anlayışı ticareti bir savaşa benzetmektedir. Aristoteles’in de benzer 

düşüncelere sahip olduğu bilinmektedir. Özellikle Merkantilizm 5  döneminde bir 

ulusun kazancının başkalarının zarara uğramasıyla olacağına inanılmaktaydı. Jean 

Baptiste Colbert der ki: “Bir ulus yalnızca bir başkasının zarara uğraması ile zengin 

olabilir. Bundan dolayı, ticaret uluslar arasında iktisadi avantaj sağlamak için yapılan 

sürekli ve şiddetli bir savaştır.”6 Daha sonraları ulus kavramı bireylere indirgenmiştir. 

Buna sebep olan yazarlardan Montaigne şunları yazmıştır: “Bir kişinin karı bir 

başkasının zararıdır. Hiç kimse yoktur ki başkalarının kaybı ile kar elde etmesin.”7 Her 

ne kadar Merkantilistler daha sonraları gelişen teorilerle, ticarette karşılıklı faydayı 

kabul etmişseler de ezici rekabet, firmalar özelinde ve hatta bireyler özelinde devam 

etmiştir. Ancak İslam ahlakı bu rekabetin kardeş olma ve ümmet olma yolundaki 

 

5  Merkantilizm, Avrupa'da 16. yüzyıldan 18. yüzyıla kadar etkili olan bir ekonomik düşünce ve 

politika sistemidir. Temel amacı, devletlerin ekonomik ve siyasi gücünü artırmak için ülke içindeki altın 

ve gümüş gibi değerli madenlerin miktarını çoğaltmaktır. 

6  Abdul Azim Islahi, Müslümanların İktisadi Düşünce ve Analize Katkıları, trc, Fatih Furkan 

Akosman ve Mustafa Özer (İstanbul: İktisat Yayınları, 2003), 122. 

7 Islahi, Müslümanların İktisadi Düşünce ve Analize Katkıları, 123. 



4 

 

engellerden olduğunu bildiği için bunun gibi davranışları yasaklamış ve paylaşmayı 

emretmiştir. 

 

İslam’ın bahsedilen tutumundan Müslüman düşünürlerin fikir dünyaları 

meydana gelmiştir. Hatta ana akım iktisat İslam ahlakının pek çok emrinden, kardeşlik 

ve ümmet olmak anlayışından etkilenmemiş olsa da Müslüman düşünürlerin 

fikirlerinden Batılı fikir adamları da etkilenmiştir. Meşhur tarih felsefecisi Oswald 

Spengler (ö. 1936) İbn Haldun (ö. 1406) ile alakalı yazdığı kitapta şunları söyler: “İbn 

Haldun’un iktisadi düşüncelerini, Müslüman ahlaki felsefe literatüründe yer alanlarla 

karşılaştırarak bazı çerçevelerde bütün tecrübe birikiminin paylaşımı ile edilen iktisadi 

davranış hakkındaki bilginin gerçekten de çok fazla olduğu ve Müslümanların iktisadi 

bilgisinin gerçek durumu bilinirse, bu bilgi ve tecrübeye erişimi olanların bunları 

yazıya aktarması gerektiği çıkarımında bulunabiliriz.”8 

 

Batı’da yazılan makalelerde İbn Haldun’un birçok temel iktisadi kavramı ana 

akım iktisadın bulmasından birkaç yüzyıl önce keşfettiği yazılmıştır. İbn Haldun, 

Adam Smith’ten (ö. 1790) önce iş bölümünün faydalarından ve gerekliğinden 

bahsetmiştir. Ayrıca Ricardo’dan önce emek değer teorisini keşfetmiş, Keynes’den 

önce de devletin iktisat üzerindeki rolünü belirtmiştir.9  Bu listeyi Müslüman ilim 

adamlarının fikirleriyle çoğaltmak mümkündür. Batı’nın İslam coğrafyası ile fikri 

alışverişi pek çok olaya da sebep olmuştur. Avrupa’nın, Endülüs’ün işgali ile oradan 

elde ettiği ilim ile Rönesans ve Reform hareketlerini başlattığı bilinmektedir.  

 

Diğer taraftan İbn Haldun gibi ilim adamları sadece iktisat ilmini değil, iktisadı 

ahlak ile harmanlamışlardır. Ahlaki olgunluklardan bahsedilmeden iktisadi 

davranışlardan bahsedilmemiştir. Ana akım iktisadın rasyonel birey benzetmesi 

karşısında İslam coğrafyasında ahlaklı esnaf, ahlaklı tacir, ahlaklı birey benzetmeleri 

ile iktisadi fikirler oluşturulmuştur.10 

 

8 Islahi, Müslümanların İktisadi Düşünce ve Analize Katkıları, 157. 

9 Islahi, Müslümanların İktisadi Düşünce ve Analize Katkıları, 158. 

10 Masudul Alam Choudhury, İslam Ekonomisi ve Sosyal Düşüncenin Gelişimi. Ed. Sercan 

Karaduman. (İstanbul: Maruf Vakfı İslam Ekonomisi Enstitüsü Yayınları, 2017), 139. 



5 

 

 

İslam’ın ilk dönemindeki fakihlerinden bu yana iktisadi yapıda büyük 

değişikliklerin olduğu ortadadır. Özellikle üretim şeklinde büyük değişiklikler 

olmuştur. Ancak insan doğası, küresel ahlaki kaideler, insanların vicdanı ve insanların 

değerleri değişmemiştir. Hırsızlık veya yalan söyleyerek esnaflık yapmak binlerce 

yıldır ahlaksızlık olarak bilinmektedir. Bundan dolayı bahsedilen değerlerden tavizler 

verilmesi veya yok sayılması iktisadi yapıyı ve tabii ki sosyal yapıyı büyük oranda 

etkilemektedir. Son asırda gerçekleşen ekonomik krizlerin ve sosyal felaketlerin sebebi 

de sahtekarlık, aç gözlülük, kişisel çıkar arayışı gibi sebeplerden meydana gelmektedir. 

Bu sebeple küresel olarak ekonominin her alanında ahlaki değerlerin tekrar 

kazandırılması ve buna göre bir sistemin oluşturulması elzemdir. 

 

Geçmişten günümüze ahlak ile iktisat arasındaki ilişki ilgi çekici olmuş ve pek 

çok çalışma yapılmıştır. Modern döneme kadar İslam coğrafyasında yapılan 

çalışmalarda iktisadi davranışların ahlak ile yoğrulması gerektiği vurgulanmıştır. 

Modern dönemde ise Weber ahlakın iktisatla ilişkisini savunmuştur. Ona göre 

Protestan etiğinin temelini oluşturan prensipler, özellikle Calvinizm, iş etiği ve 

kapitalist zihniyetin oluşumunda belirleyici rol oynamıştır. Protestan ahlakı, çalışma 

etiği ve kişisel tasarruf gibi değerleri teşvik eder. Bu değerler, bireylerin işlerine 

odaklanmalarını, tasarruf yapmalarını ve bunun sonucunda da sermaye biriktirmelerini 

teşvik eder. Weber'e göre, bu değerler kapitalist ekonominin temelini oluşturan "ruh"u 

yaratmıştır. Ancak Weber, iktisatla ahlak arasındaki ilişkinin sadece bu yönde 

olmadığını da vurgular. Ona göre, kapitalizmin gelişimi aynı zamanda bireyler 

arasındaki ilişkilerde ahlaki değerlerin zayıflamasına da yol açabilir. Weber'e göre, 

modern kapitalizmde, rasyonel hesaplamalar ve kar hırsı gibi faktörler, geleneksel 

ahlaki değerlerin yerini alabilir ve bu da toplumsal sorunlara neden olabilir.11 Modern 

dönem içerisinde ilerleyen zamanlarda bu ahlak vurgusunun zayıfladığı ve iktisadın 

rasyonelleştiği, kar ve çıkar odaklı hale getirildiği görülmektedir. Türkiye’de ise Sabri 

Ülgener iktisat ile ahlakı birlikte anan ilk iktisatçı olarak sayılabilir.  

 

11  Max Weber, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, trc, Milay Köktürk, (Ankara: Bilgesu 

Yayınları, 2019), 142. 



6 

 

 

Araştırmamızın amacı dönüşüm geçirmiş olan ve bambaşka bir hal alan iktisadi 

faaliyetlerin bizi etkilediği alanlarda ahlakın önemli olup olmadığını araştırmak 

özellikle de tezimizin konusu olan İslam iktisadına etkilerinden bahsederek, İslam 

iktisadının ahlaktan bağımsız düşünülüp düşünülmeyeceğini araştırmaktır. 

 

Araştırmamızın önemi; İslam kaynaklarının emrettiği ahlaki kaidelerin iktisadi 

faaliyetleri müspet olarak ne derece etkilediği ve etkileyeceğidir. Bunun karşısında ise 

ahlaktan arındırılmış olduğunu iddia edebileceğimiz günümüz ekonomik sisteminin 

içerisinde yaşamakta olan insanların şimdiye kadar gördükleri ve bundan sonra 

görecekleri zararlar anlatılarak meselenin önemine vurgu yapılmaya çalışılmıştır.  

2. Araştırmanın Kapsamı 

Ahlakın ve İslam ahlakının önemini ve etkilerini anlatabilmek, yapmış 

olduğumuz yüksek lisans tezi boyutlarının çok üzerine çıkaracaktır. Bundan dolayı 

tezimizde ahlaki kaidelerin giderek sosyal hayattan ve iktisadi hayattan soyutlandığı 

yirmi birinci yüzyılda, iktisadın ahlak ile olan bağlarının koparılmasının mı yoksa 

koparılmamasının mı insanlığa faydalı olacağı yani iktisat ilmine ahlakın dahil 

edilmesi durumu araştırmamızın kapsamını oluşturmaktadır. 

 

İslam ahlakının İslam iktisadına etkilerini araştıracağımız tezimizde, birinci 

bölümümüzde ahlakla alakalı, ahlak felsefesiyle alakalı ve İslam ahlak felsefesiyle 

alakalı bazı açıklamalarda ve tanımlarda bulunma ihtiyacı hissettik. İkinci bölümde ise 

iktisat ilminden bahsettik. Ardından İslam iktisadını ahlaktan bağımsız olarak ele 

almaya çalıştık. Akabinde iktisat ilmi ile ahlak ilmini birlikte anlattık. Son olarak ana 

konumuz olan İslam ahlakının İslam iktisadına etkilerini alt başlıklarıyla ve örneklerle 

inceledik. 

3. Konu ile İlgili Yapılmış Çalışmalar 

Konumuzun bir bölümü İslam ahlakı diğer bölümü de İslam iktisadı olması 

hasebiyle, tezimizle bağlantılı olarak yazılan kitaplar ve çalışmalar oldukça fazladır.  

 



7 

 

Hakan Kalkavan’ın “Ahlak ve İktisat İlişkisi Temelinde İslam Ahlak 

Değerlerinin İktisadi Davranışa Olan Etkisi” isimli doktora tezi İslam ahlak 

kaidelerinin İslam iktisadına etkileriyle alakalı olarak oldukça faydalı bir çalışmadır. 

Ayrıca yapılan nicel çalışmayla da bu alandaki nadir araştırmalardan birisidir. Ancak 

bir doktora tezi olmasına karşın konuların izahları yetersizdir. Tez yazım aşamasında 

bir yere kadar istifade edilmiştir. Tezimiz İslam ahlak anlayışı ve iktisada etkileri ve 

güncel meseleler kısmıyla Kalkavan’ın tezinden farklılık arz etmektedir.  

 

KTO Karatay Üniversitesi yayınlarının basmış olduğu Mustafa Akkuş’un 

Ahilik ve Meslek Ahlakı, II. Uluslararası İslam Ticaret Hukuku Kongresi kitabı ve 

Murat Çizakça’nın İslam Dünyasında Vakıflar adlı eseri direkt olarak alanımızı 

kapsamayıp kendi alanlarında derinlemesine yapılmış birer çalışmadır. Buna rağmen 

tezimizin içerisindeki bazı ilgili bölümler için bu çalışmalardan oldukça istifade 

edilmiştir.  

 

Türkiye Yazarlar Birliği’nin organize ettiği Ahlak Şuraları içerisinde, dördüncü 

şuranın konusu “Ahlak ve İktisat” olmuştur.  2017 yılında Hatay’da düzenlenen bu 

konferans daha sonra basılı hale getirilmiştir. Alanlarında uzman olan hocalarımızın 

sundukları bu bildiriler oldukça detaylı olarak sunulmuştur. Benzer konularda detaylıca 

hazırlanmış bu sunumlardan da oldukça istifade edilmiştir. Bununla beraber biz 

eserimizde ahlak anlayışı bağlamında daha genel ve bütün bir konuyu anlatmaya 

çalıştık. Bundan dolayı da bu bildirilerden farklı bir çalışma ortaya koyduk. 

 

Muhammed Umer Chapra’nın Adil Bir Para Sistemine Doğru, İktisadın 

Geleceği İslami Bir Bakış ve Islam and the Economic Challenge adlı eserlerinden 

istifade ettik. İslam iktisadı alanında isminden sık sık bahsedilen Chapra’nın kendine 

ait bir tarzı bulunmaktadır. Biz ise ahlakı felsefesiyle ele alarak bunun İslam iktisadına 

etkilerini anlatmaya çalıştık. Bu yönüyle ayrışarak farklı bir eser ortaya koyduk. 

 

Saffet Köse hocamızın İslam İş ve Ticaret Ahlakı eserinden oldukça 

yararlandık. Eserin özellikle daha pratik konuları ele alması ve anlatım şekliyle herkese 

hitap etmesi takdire şayandır. Bu sayede her yaştan her meslek grubundan bireye hitap 



8 

 

etmektedir. Kazanç öncesinde, kazanç sırasında ve kazanç sonrasında tacir 

bölümleriyle de alanında farklı bir eser olduğunu itiraf etmeliyiz. Biz ise farklı bir 

maksatla, ahlak felsefesinin de içinde bulunduğu daha kapsamlı bir eser ortaya 

çıkartmaya çalıştık.  

 

İslam ahlak felsefesi alanında ise İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi ismiyle 

Grafiker Yayınlarından çıkan ve editörlüğünü Müfit Selim Saruhan’ın yaptığı eser ile 

aynı isme sahip olan ve editörlüğünü Murat Demirkol’un yaptığı Bilay Yayınları 

eserinden istifade ettik. Bu eserlerin bizim tezimizdeki felsefi içeriğe göre oldukça 

üstün eserler olduğunu söylemeliyiz. Üniversitelerin ilgili bölümlerinde ders kitabı 

olarak okutulması da bunu göstermektedir. Ancak tezin konusuyla bağlantılı olarak, 

iktisadi davranışları etkileyen ahlak felsefesini incelememiz sebebiyle farklı bir 

çalışma ortaya koyduğumuzu söyleyebiliriz.  Diğer taraftan ahlak felsefesi bölümümüz 

için bu iki eserin yanında hem Müslüman ahlakçıların eserlerinden hem de klasik 

dönem filozofların eserlerinden istifade edilmiştir. 

 

KTO Karatay Üniversitesi Yayınları’nın bastığı II. Uluslararası İslam Ticaret 

Hukuku Kongresi – Günümüzdeki Meseleler isimli eserdeki sunumlardan da oldukça 

istifade ettik. Bunlardan Bilal Aybakan’ın “Borç Yapılandırma”, Recep Cici’nin 

“Günümüz İslam Ülkelerindeki Zekat Uygulamaları”, Emrullah Dumlu’nun “Ticaret 

Mallarında Zekat”, Kaşif Hamdi Okur’un “Outsourcing İşlemleri” yazılarından 

özellikle yararlandık. Bildirilerdeki konular oldukça detaylı olarak ele alınmıştır.  Biz 

ise ahlak anlayışı bağlamında iktisadı ele almamız sebebiyle farklı bir çalışma ortaya 

koyduk.  

  



9 

 

BİRİNCİ BÖLÜM                                                                                            

İSLAM  ve AHLAK  

1. AHLAK İLMİ ve FELSEFESİ 

1.1.Ahlakın Tanımı 

Huy, mizaç tabiat ve karakter anlamındaki Arapça “hulk” kelimesinin çoğulu 

olan ahlak kavramının yüzyıllar içerisinde filozoflar ve ahlakçılar benzer şekilde 

tanımlarını yapmışlardır. Ahlak kavramı genel olarak fiil ve davranışların insan 

nefsinden düşünüp taşınmaya gerek kalmaksızın kolayca meydana gelmesini sağlayan 

melekedir. Başka bir tanım ise şöyledir: Bir kişinin, bir grubun, bir topluluğun, bir 

milletin, bir kültür çevresinin belli bir tarihi dönemde hayatına giren ve davranışlarını 

yönlendiren inanç, değer, norm, emir ve yasaklar ağıdır. 12  Ahlakçı Müslüman 

filozofların sıklıkla başvurdukları bu tanımlarda içsel bir mekanizma söz konusudur.  

 

Gazzâlî’ye göre ahlak nefiste kararlaştırılmış bir heyetten ibarettir ki, insanların 

fiilleri kolaylıkla o heyetten düşünce ve tefekküre ihtiyaç olmaksızın oradan neşet 

eder.13 Gazzâlî’nin tanımından da anlaşılacağı üzere ahlak insanın doğasına yerleşmiş 

sürekliliği olan davranışlardır. Diğer bir tabirle meleke haline gelmiş davranışlardır.  

 

Kâtip Çelebi (ö. 1657) ise ahlakı şöyle tarif eder: “Ahlak ilmi; faziletler ve 

reziletler ilmidir ki, nefsi faziletlerle donatma ve kötülüklerden koruma yollarını 

gösterir.”14 Bu ahlak tanımı pek çok araştırmacı tarafından kabul gören bir tanımdır. 

Bu tanım ile meleke haline gelen davranışlarla bilgi arasında bir bağ kurulmaktadır. 

Bilgisiz bir ahlakın eksikleri olacağı anlatılmak istenmiştir.15 

 

 

12  Ahmet Kamil Cihan, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi, Ed. Müfit Selim Saruhan. (Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2016), 399. 

13 Gazzâlî, İhyau Ulumi’d-Din, 5/152. 

14 Kâtip Çelebi, Keşfü’z Zunün, trc, Rüştü Balcı. (İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2007), 57. 

15 Mehmet Kenan Şahin, “Dini Açıdan İş Ahlakı: İnancın İş Ahlakının Sürdürülebilirliğine Katkısı 

Üzerine”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 14, sy. (2010): 450. 



10 

 

İnsanın çokça düşünmeden yaptığı hareketler ve davranışlara ahlak 

denilmektedir. Bahsedilen alışılmış hareketler bütünü iyi yönlü olabilirken kötü yönlü 

de olabilmektedir. Kişinin oturmuş davranışları akıl ile bilinen veya din temelli kabul 

edilen güzel ahlak örneklerindense bu kişi güzel ahlaklı kabul edilir; eğer bu oturmuş 

davranışlar çirkin kabul edilen davranışlardansa bunlar da kişiyi kötü ahlaklı yapar.  

 

Ahlak kavramı tek bir davranışla tanımlanmamaktadır. Ahlak kavramı bu 

davranışların gelişigüzel şekilde oluşmasına sebep olan kişide oluşmuş melekeye 

denilmektedir. Bir örnekle açıklamak gerekirse, bir kişinin karşısındakine gerçekleri 

olduğu gibi dürüstçe anlatması ahlakı ifade etmez. Burada kişinin her durum ve şartta 

yalan söylemeyip iftira atmayıp doğru olanı söylemeyi alışkanlık edinerek yani 

otomatikleşen bir şekilde bu eylemi yapması ve bunun gibi diğer güzel ahlak 

örneklerini kendiliğinden yapması güzel ahlak sayılır. Bu durumda kişinin bir ortamda 

doğru sözlü olması ahlak değil, bu güzel ahlak melekesinden tezahür eden davranıştır.  

 

Davranışın ahlak kaynaklı olup olmadığı, düşünülerek mi uygulandığı ya da 

kendiliğinden mi gerçekleştiğiyle de alakalıdır. Kendiliğinden yapılan bir eylem ahlak 

temellidir. Kişide bu davranışın ahlaklaştığının göstergesidir. Bir esnaf, düşünüp 

taşınarak müşterinin fiziki görünüşüne göre fiyatı yükseltir ve fahiş fiyattan verirse bu 

davranış güzel ahlaktan kaynaklanmamıştır. Diğer taraftan esnaf gelen her müşterisine 

aynı makul fiyattan mal satarsa ve bu davranışı yaparken düşünüp taşınmasına gerek 

kalmadan yaparsa bu güzel ahlaktan kaynaklanan bir davranıştır.  

 

Ahlakın kendiliğinden yapılan meleke haline gelmiş hareketler olması bu 

durumun düşünmeden bağımsız gerçekleştiği anlamına gelmez. Ahlak düşünülerek 

yapılan bilinçli eylemlerin meleke haline gelmiş halidir. Bir insan nasıl düşünüp 

taşınarak uğraşarak araba kullanmayı ya da yüzmeyi öğreniyorsa ve ardından üzerinde 

düşünmeden yapıyormuş gibi bu eylemi gerçekleştiriyorsa işte ahlakı oluşturan 

eylemler de bu işleyişe oldukça benzemektedir. 

 

İslam ahlak düşüncesinde insanın doğuştan gelen bir karakteri bulunmaktadır. 

Buna birincil ahlak yani mizaç denmektedir. Bir insanın neşeli veya asabi olması, 



11 

 

geveze veya sakin olması mizaçla alakalı doğuştan gelen özellikleridir. İkincil ahlak 

dediğimiz ve asıl konumuz olan ahlak ise insanın zamanla bazı eylemleri yapa yapa 

oluşturduğu karakter melekeleridir. Bu durumda insan kendi yapısının bazı kısımlarını 

değiştiremezken bazı kısımlarını da değiştirebilmektedir. Mizaç tamamen 

değiştirilemese de düşünülerek veya zorlanarak yapılan ve daha sonra ahlak haline 

gelen eylemler ile de bazı noktaları değiştirilebilir. Örneğin asabi bir kimse bu kızgınlık 

hallerinde kalp kırmama veya kötü söz söylememe isteğindeyse ve bu doğrultuda 

kendini zorlayarak hareket ederse bir süre sonra bu eylemler ahlak haline gelecektir. 

Bu kişinin mizacındaki asabilik değiştirilememiş olsa da bu asabiliğin sonuçlarından 

bazı kötü eylemlere ket vurulmuş ve bir süre sonra da ahlaklaştırılmıştır.  

1.2.Ahlak İlminin Konusu 

Ahlak ilminin konusu kişinin kendisi ve fiiliyatta gösterdiği eylemleridir. Buna 

göre, ahlak ilmi, insanın kendisine ait potansiyeli nasıl kullanması gerektiğini ele 

almakta ve dünyada kendisi için neleri, nasıl yapması gerektiğinin bilgisini 

işlemektedir. Kişinin bizzat kendisini konu edindiğinden dolayı bu ilme “kendilik ilmi” 

de denmiştir.16 

 

Ahlak ilminin konusunu daha net anlamak için ilimleri gruplandırmalıyız. 

İlimler teorik (nazari) ve pratik (ameli) olmak üzere ikiye ayrılır. Matematik, metafizik 

ve doğa bilimleri teorik ilimlerdir. Ahlak, ev yönetimi ve siyaset gibi ilimler de pratik 

ilimler içerisinde yer alır. Bu gruplandırmadan da anlaşılacağı üzere teorik/nazari 

ilimlerin maksadı insanın fiillerinin dışında kalan gerçeklerle ilgilenmektir. İnsanın 

fiillerini konu edinen pratik/ameli ilimlerin gayesi ise iyi ve kötünün bulunmasıdır. 

Buna göre ahlak ilmi insanın yararına olanı, ev yönetimi ailelerin yararına olanı, siyaset 

ilmi ise toplum için yararlı olanı konu edinmektedir.17  

 

 

16  Yener Özen, “Kendilik, Kendilik Algısı ve Kendilik Algısına Bağlı Psikosomatik Bozukluklara 

Sosyal Psikolojik Bir Bakış”, Akademik Bakış Dergisi, 40, sy. (Ocak – Şubat 2014): 3. 

17 Mehmet Vural, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi, ed. Murat Demirkol (Ankara: Bilay Yayınları, 

2021), 324. 



12 

 

Ahlak ilminin hedefi bu ilmi öğrenen kişilerin, bilgi ve eylemleriyle bedenini 

ve nefsini eğitmesini, becerilerini kullanışlı ve faydalı hale getirmesini ve mutlu 

olmasını sağlayacak olgunluğa eriştirmektir. Ahlak ilminin bu uğraşısının sebebi 

bireylerin kendilerine ve çevresindekilere zulmetmeden yaşayabilmesi yani faydalı ve 

hayırlı bir birey olmasıdır.  

 

Ahlak ilmi kişiye bu ilmin amacı noktasında yardımcı olurken diğer yandan 

pratik anlamında hayatın tüm alanlarında ahlaki değerleri öğrenmesini sağlamaktadır. 

Bu değerler sayesinde ahlak ilmini öğrenen kişi bu dünyada iyi bir hayat sürmekte, bu 

dünyanın ötesinde de mesut olabilme şansını yakalamaktadır. 

1.3.Ahlak İlminin İlkeleri 

Ahlak ilminin anlaşılabilmesi için bu ilmin dayandığı ilkeleri öğrenmemiz 

gerekmektedir. Bu ilkelerden ilki insanın ahlakının değişebiliyor olmasıdır. Her insan 

şimdikinden daha iyi bir ahlaka sahip olabilir. Bu zor bir süreç olsa da Müslüman 

ahlakçılar bunun mümkün olduğunu ifade etmişlerdir. 

 

Ahlak ilminin amaçlarından en önemlisi özellikle de İslam ahlak ilminin 

amaçlarından birisi önce bireyin iyi olması daha sonra bu iyiliğin tüm topluma 

yayılmasıdır. Bunun için bireyin iyi olması önemliyken daha da önemli olan mesele 

toplumun bir bütün olarak iyi ve uyumlu olmasıdır. Bundan dolayı ahlak ilkelerinin bir 

diğeri kişilerin birbirlerine karşı sorumlu olmalarıdır. Bu doğrultuda kişinin bir başka 

bireye yardım etmesi aslında kendisine yardım etmesidir.  

 

Diğer bir ilke ise özgürlüktür. İnsanın bir ahlaki eylemi gerçekleştirirken özgür 

olması gerekmektedir. Tabi bu özgürlüğün bir tarafı hukuka bağlanmaktadır. Sonsuz 

bir özgürlükten bahsediyor olmasak da kişiler ortalama bir ahlaki yapıya sahip 

olurlarken eylemlerinin oturması için zorlama olmaksızın özgür olabilmelidirler. Diğer 

türlü zorlama sonucu bir ahlaki yapı inşa edildiğinde bu zorlamanın ortadan kalkması 

ile ahlak tamamen değişebilmektedir. 

 



13 

 

Bireysel farklılıkların kabul edilmesi ahlaki bir ilkedir ve toplumda hoşgörü, 

adalet ve insan hakları gibi temel değerlere dayanır. Bu ilke, her bireyin benzersiz 

olduğunu, farklı geçmişlere, kültürlere, inançlara, yeteneklere ve düşüncelere sahip 

olduğunu kabul eder. 

1.4.Ahlak İlminin Problemleri 

Ahlak ilmi eserlerinde temelde dört problemin ele alındığı görülmektedir. 

Ahlak edinmenin amacı, ahlak edinme süreci, erdemler/değerler, ahlak edinme 

pratikleri. 

 

Ahlak ilmiyle alakalı özellikle İslam ahlak felsefesi eserlerine baktığımızda 

öncelikle nefisle alakalı bir tanımdan sonra ahlak edinmenin amacı açıklanmaktadır. 

İnsan gayesinin saadete ermek olduğu ve bunun içinde nefsin istekleriyle bu saadete 

erilemeyeceği ve aklın erdemleriyle insanın mutlu olacağı açıklanmıştır. Aklın 

kullanılarak nefsin isteklerinin dizginlenmesi ile insan güzel ahlaka sahip olur ve 

saadete erer. Ahlak edinmenin amacı böylece açıklanmış olur.18  

 

Ahlak edinme sürecinde arzu, öfke, korku, sevinç, hüzün gibi duygular ile aklın 

ilişkisini çözümlemek ve aklın hâkim olacağı bir donanımın yolu aranmaktadır. 

Böylece duyguların eylemler üzerindeki etkisi araştırılmaktadır. Bununla beraber ahlak 

ilmi antik dönemden beri iffet, cesaret, hikmet adalet gibi erdemleri araştırmakta ve 

incelemektedir. İslam ile birlikte bu erdemlerin yanında sabır, şükür, vefa gibi erdemler 

de araştırılmıştır.19  

 

Ahlak ilmi farklı problemlerle uğraşır. Bunlardan bir tanesi ahlaki değerlerin 

evrensel mi yoksa kültürel ve toplumsal bağlamdan mı kaynaklandığı konusudur. 

Ahlaki relativizme göre, ahlaki değerler kültüre, zamana ve yere göre değişir. Ancak, 

evrenselciliği savunanlar, belirli temel ahlaki prensiplerin tüm insanlar için geçerli 

olduğunu iddia ederler.  

 

18 Vural, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi, 326. 

19 Hümeyra Özturan, Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri, (Ankara: Nobel Yayıncılık, 2015), 64. 



14 

 

 

Ahlaki kararlar ve davranışlarla ilgili olarak kimin kimseye karşı hesap 

vereceği sorusu, ahlaki ilmin bir diğer problemidir. Kimin hangi ahlaki standartlara 

uyması gerektiği ve bu standartlara uymayanların nasıl cezalandırılacağı gibi konular 

tartışma konusu olabilir. Diğer taraftan bu ilim dalında bireyin kendi vicdanına ve 

özgürlüğüne karşı toplumun ahlaki standartlarının ve kurallarının gerekliliği arasındaki 

denge tartışmalıdır. Bireyin özgürlüğü ve kişisel tercihleri ile toplumun ahlaki 

beklentileri arasındaki ilişki karmaşık olabilir.20 

 

Ahlakın kaynağı problemi ise ahlak felsefecilerinin tartıştığı önemli konulardan 

birisidir. Bu ahlaki değerlerin ve normatif prensiplerin nereden geldiği veya neye 

dayandığı konusundaki felsefi bir sorundur ve ahlaki değerlerin kökenini, temelini ve 

meşruiyetini anlamaya çalışır. Bu alandaki bazı düşünürler ahlakın kaynağının 

Yaratıcıya dayanması gerektiğini, bazıları ise rasyonel düşünceye yani akla bağlı 

olduğunu savunur. Diğer bir grup filozof, ahlaki değerlerin toplumun üyeleri arasında 

yapılan bir sözleşme veya anlaşma sonucunda belirlendiğini öne sürerler. Bu anlaşma 

sonucu belirlenen ahlaki prensipler, toplumun üyeleri tarafından kabul edilmiş normlar 

haline gelir. Son olarak ise pek çok filozof ahlaki değerlerin insanın içsel hissiyatından 

veya empati yeteneğinden kaynaklandığını düşünürler. 21  Bu görüşe göre, insanlar 

diğerlerinin duygularını anlayarak onlara zarar vermeden hareket etmeye eğilimlidirler. 

İslam dinine inanan bizlerin kanaati ise ahlakın kaynağının tek olan Yaratıcıya bağlı 

olduğudur. 

 

Ahlak edinme süreci de bu problemler içerisinde önemli bir yere sahiptir. Ahlak 

sadece teorik olarak ele alınması durumunda etik farkındalığın yeterince oluşmayacağı 

ortadadır. Ayrıca iyi ahlak yalnızca yukarıda sayılan erdemlerden ibaret değildir, ahlak 

bir bütündür ve edinme süreci bu anlamda incelenmektedir.  

 

 

 

20 Özturan, Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri, 64. 

21 Özturan, Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri, 65. 



15 

 

1.5.Ahlak İlminin Diğer İlimlerle İlişkisi 

Ahlak ilminin diğer ilimlerle ilişkisini araştırmak, diğer ilimlerle 

benzerliklerini veya farklılıklarını ortaya koyacağı gibi ahlakın daha düzgün ve doğru 

şekilde araştırılmasının yollarını açacaktır. Ayrıca ahlak ilmi açısından diğer ilimlerden 

nasıl faydalanılacağını da gösterecektir.  

 

Ahlak felsefe ilmiyle tüm ilimler az da olsa alakalıdır. Çünkü tüm ilimler 

insanların daha rahat ve doğru hayat sürdürmeleri için ortaya çıkmaktadır. Bu anlamda 

insanın davranışıyla alakalı her şey de ahlak ilminin içerisine girmektedir.  

1.5.1. Tıp İlmiyle Olan İlişkisi 

Ahlak ilmi özellikle tıp ve fizik ilimleriyle geçmişten bu yana çok ilgili 

olmuştur. Örneğin İslam ahlak düşüncesinde bedenin kan, balgam, sarı safra ve kara 

safra olarak dört sıvıdan oluştuğu ve bunların her birinin sıcaklık ve soğukluk, kuruluk 

ve yaşlılık açısından karşılıklarının olduğu kabul edilmiştir.  Bu sıvılardan bazılarının 

dengesiz olması insanı hasta etmektedir. İşte tıp ilmi bu sıvıların dengeli olmadığı 

zaman tedavi ile uğraşmıştır. Aynı tıp ilmi gibi ahlak ilmi de bedendeki bu 

düzensizlikler gibi nefiste de arzu, öfke ve akıl gibi yetilerin olduğu ve bunların 

dengesizliklerinin ahlaki yapıyı bozduğunu söylemiş ve meydana gelen bu 

bozukluklarla uğraşmıştır.22  

 

Bu sıvılarla alakalı olan teori ahlat-ı erbaa23 olarak geçmektedir. Bunu ortaya 

atan ilk kişi Hipokrat’tır. Bazı Müslüman ahlakçılar tıptaki bu teoriden etkilenerek bu 

sıvıların insanın hareketlerini, huyunu ve ahlakını etkilediğini iddia etmişlerdir. Bu 

ahlakçışara göre bu sıvıların seviyesi kişinin mizacını ve ahlaki yatkınlığını 

belirlemekte olduğuna inanmışlardır. Buna göre balgamın baskın olduğu durumlarda 

kişi sakin, kara safra baskın olduğunda kişi üzülmeye eğilimli, sarı safra baskın 

olduğunda kişi saldırgan eğilimli ve kan baskın olduğunda kişi gülme eğilimlidir. 

 

22 Ayşegül Demirhan Erdemir, “Ahlat-ı Erbaa”, TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 1989), 

2/24. 

23 Erdemir, “Ahlat-ı Erbaa”, 2/24. 



16 

 

Günümüz tıp ilmi ile kişinin hormonal değerleri ahlaki yönelimlerini etkilemektedir. 

Böylece ahlak ilmi ile tıp ilmi arasında alışverişler olduğu gibi benzerlikler de 

mevcuttur. 

1.5.2.  Ahlak ve Felsefe İlişkisi 

Bilgi, varlık, siyaset ve dil gibi ahlak da felsefenin bir alanıdır. Bu sebeple ahlak 

bir ilim olarak pratik felsefe içerisinde değerlendirilmiştir. Buradan hareketle ahlakın 

hem felsefeyle hem de felsefenin alt bölümleriyle ilişkisi bulunmaktadır.  

 

Ahlak, etik ve ahlaki değerlerle ilgilenirken, felsefe, derinlemesine düşünme, 

sorgulama ve akıl yürütme üzerine odaklanır. Felsefe, ahlaki meselelerin doğasını, 

kaynaklarını, temel prensiplerini ve değerlerin nasıl değerlendirileceğini inceleyerek, 

ahlak alanında bir çerçeve sunar. Ahlaki sorulara, "Doğru olan nedir?", "İyi bir yaşam 

nasıl olmalı?" gibi felsefi sorularla yaklaşılır ve bu sorular felsefenin etik dalında ele 

alınır. 

 

Felsefenin ahlak alanında birçok alt disiplini vardır. Bunlar arasında doğru ve 

yanlışın ne olduğuyla ilgilenen normatif etik, ahlaki değerlerin doğası ve kaynağı 

üzerine odaklanan metaetik etik ve ahlaki meselelerin pratik uygulamalarını ele alan 

uygulamalı etik yer alır. Felsefe, ahlaki soruları eleştirel düşünce, rasyonel tartışma ve 

mantıksal analiz yoluyla araştırır ve bu da ahlaki değerlerin ve ahlaki hükümlerin 

mantıksal ve felsefi temellerini sağlar. 

 

Özetle, felsefe ahlaki soruların analizini ve anlamını sağlar ve ahlaki değerlerin 

felsefi temellerini araştırır. Ahlak ve felsefe arasındaki bu yakın ilişki, ahlaki konuların 

daha derinlemesine anlaşılmasına ve ahlaki değerlerin sistematik olarak incelenmesine 

olanak tanır. 

1.5.3.  Ahlak ve Hukuk İlişkisi 

Ahlak ile hukuk arasında üç açıdan benzerlik vardır. Bunlardan ilki ahlak da 

hukuk da kaosu ortadan kaldırmak için vardır. Her insanın salt şekilde özgür hareket 

etmesinin sonucunda insanların özgürlük daireleri kesişecek ve ciddi bir kaos meydana 



17 

 

gelecektir. İşte tam da burada ahlak ile hukuk ayrıca örf ve adetler bu özgürlük 

dairelerini daraltarak kaosu önlemektedir.  

 

İkinci olarak ise ahlak ile hukuk anlaşılabilir ve herkes için geçerli kaidelerdir. 

Üçüncü olarak ikisi de normatif yapıya sahiptir; yani ahlak ve hukuk, olanı değil olması 

gerekeni ortaya koyar.  

 

Bunun yanında ahlak ile hukukun aralarında farklar da vardır. Ahlak nesilden 

nesle sözlü olarak aktarılan kaideler olduğu için yazılı ve sistematik değildir. Hukuk 

ise daha günceldir, yazılı ve sistematiktir. Ayrıca ahlakın yaptırımı toplumdan 

ötekileştirilme veya kınanma iken hukukun yaptırımları çok daha caydırıcıdır. Hukuku 

siyasi otorite ortaya koyar ve yaptırımları daha ağırdır. Görüldüğü gibi aralarında 

benzerlikler ve farklılıklar bulunan ahlak ve hukukun her biri diğerini pekiştirici 

özellikte ve destekler pozisyondadır.  

1.5.4.  Ahlak ve Psikoloji İlişkisi 

Ahlak ve psikoloji arasında karmaşık bir ilişki bulunmaktadır. Ahlak, insanların 

doğru ve yanlış arasında değerlendirme yapma, eylemlerini değerlendirme ve ahlaki 

standartlara uygun davranma yeteneğiyle ilgilenen felsefi bir disiplindir. Psikoloji ise 

insan davranışlarını, düşüncelerini, duygularını ve zihinsel süreçlerini bilimsel olarak 

araştıran bir disiplindir. Bu iki alan arasındaki ilişki, insan davranışlarının ahlaki 

yönlerini anlamak ve açıklamak için psikolojinin kullanılmasıyla ilgilidir.24  

 

Psikoloji, ahlaki davranışların temelinde yatan motivasyonları, değerleri, 

vicdani düşünceleri ve sosyal etkileşimleri araştırır. İnsanların nasıl ahlaki 

değerlendirmeler yaptığını, ahlaki davranışlarını neyin yönlendirdiğini ve ahlaki 

tercihlerinin psikolojik temellerini anlamak için psikolojik araştırmalar yapılır. Bu 

şekilde ahlaki kararlarımızı etkileyen faktörleri daha iyi anlamaya ve davranışlarımızı 

daha iyi yönlendirmeye çalışabiliriz. 

 

 

24 İbrahim Ethem Başaran, “Ahlak ve Psikoloji İlişkisi”, Türk Felsefe Dergisi, 25, sy. (2014): 23. 



18 

 

Ayrıca, psikoloji ahlaki gelişimle de ilgilenir. İnsanların ahlaki değerlerini, 

tutumlarını ve davranışlarını nasıl geliştirdiklerini ve değiştirebileceklerini araştırır. 

Örneğin, psikolojik çalışmalar, ahlaki kararlarımızı etkileyen duygusal süreçleri, 

bilişsel süreçleri ve sosyal etkileşimleri inceleyebilir. Bu bilgiler, ahlaki eğitim 

programları ve ahlaki gelişim stratejilerinin oluşturulmasında kullanılabilir. 

 

Sonuç olarak, psikoloji ve ahlak arasındaki ilişki, ahlaki davranışların 

psikolojik temellerini anlamak ve ahlaki gelişimi desteklemek için kullanılan bir 

araştırma alanını içerir. Psikoloji, ahlaki kararlarımızı, değerlerimizi ve 

davranışlarımızı anlamamıza yardımcı olabilir ve ahlaki eğitim ve gelişim 

programlarının etkinliğini artırmak için kullanılabilir. Ancak, ahlaki 

değerlendirmelerin kendisiyle ilgili normatif soruların cevaplanması ahlak felsefesinin 

bir alanıdır ve psikoloji, sadece bu normatif sorulara doğrudan cevap vermez.25 

1.5.5. Ahlak ve Sosyoloji İlişkisi 

Sosyoloji, toplumun yapılarını, ilişkilerini ve davranışlarını inceleyen bir bilim 

dalıdır. Ahlak, bireylerin doğru ve yanlış arasındaki değerlendirmelerine dayanan bir 

sistem olarak düşünülebilirken, sosyoloji toplumsal normların, değerlerin ve 

davranışların nasıl oluştuğunu ve işlediğini araştırır. 

 

Sosyoloji, ahlaki değerlerin toplum tarafından nasıl kabul edildiğini, nasıl 

değişebileceğini ve toplumsal yapının ahlaki normları nasıl etkilediğini inceler. 

Toplumsal yapı, bireylerin ahlaki değerlerini şekillendirir ve toplumun değerler 

sistemi, bireylerin ahlaki kararlarını etkiler. Sosyoloji, ahlaki normların toplum içinde 

nasıl yayıldığını, farklı toplumlarda ve kültürlerde nasıl değiştiğini ve toplumun ahlaki 

değerlerine uyum sağlamada bireylerin rolünü inceler. 

 

Öte yandan, ahlaki değerler de sosyolojik analizin bir parçasıdır. Sosyoloji, 

ahlaki değerlerin toplumun sosyal yapısı üzerindeki etkisini, toplumsal grupların ahlaki 

 

25 Hüseyin Köse, “Ahlaki Sorunlar ve Felsefi Çözümlemeler”, Yeni Felsefe Dergisi, 14, sy. (2016): 

88. 



19 

 

değerlerini nasıl oluşturduğunu ve ahlaki normların toplumsal kontrol ve düzen 

sağlamada oynadığı rolü inceler. 

 

Böylece, sosyoloji ve ahlak arasındaki ilişki, ahlaki değerlerin toplumsal 

dinamiklerle nasıl etkileşime girdiğini ve toplumun ahlaki normlarını nasıl 

şekillendirdiğini anlamak için önemli bir çerçeve sunar. 

2. İSLAM AHLAK ANLAYIŞI 

2.1. İslam Ahlak Anlayışının Gelişimi 

İslam ahlak anlayışının temelini Kur'an oluşturur. Kur'an, Allah'ın vahiylerini 

içeren kutsal kitaptır ve Müslümanlar için ahlaki değerlerin, sorumlulukların ve 

davranışların kaynağıdır. Kur'an, bireylerin Allah'a karşı sorumluluklarını, insanlar 

arasındaki ilişkileri ve toplumun düzenini düzenleyen ahlaki ilkeleri içerir. İnsanların 

Allah'a itaat etmeleri, dürüstlük, adil davranışlar, cömertlik, merhamet, sabır, hoşgörü 

gibi değerlere önem verilir. 

 

Hz. Muhammed'in (sav) hayatı, İslam ahlakının uygulanmasında ve 

anlaşılmasında önemli bir rol oynamıştır. Hz. Muhammed (sav), Kur'an'ın öğretilerini 

uygulayan örnek bir liderdir. Sahabe onun davranışlarını ve ahlaki değerlerini 

gözlemleyerek İslam ahlakını anlamaya çalışmışlardır. Sahabenin hayatları ve 

anlatımları, İslam ahlakının pratiğini ve toplumda nasıl yayıldığını belgelemiştir.26 Hz. 

Aişe’ye (ra) Hz. Muhammed’in (sav) ahlakı sorulması üzerine "Siz hiç Kur’an 

okumuyor musunuz? Onun ahlakı Kur’an’dı." 27  Bu hadisteki tarif de meseleyi 

açıklaması anlamında önemlidir. 

 

İslam ahlak anlayışının gelişimi, tarih boyunca İslam bilginleri, düşünürleri ve 

alimlerinin çalışmalarıyla şekillenmiştir. İslam hukuku, ahlakı uygulamaya yönelik 

 

26  Murat Demirkol, İslam Ahlak Literatüründe Başlıca Prespektifler, Ed. Müfit Selim Saruhan. 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 126. 

27 Müslim b. Haccac, Sahih-i Müslim, trc, Abdullah Fevzi Kocaer. (Konya: Hüner Yayınları, 2013), 

Müsâfirîn, 39. 



20 

 

kurallar ve yönergeler sunan bir disiplindir. İslam bilginleri, hadis metinlerini 

inceleyerek ve İslam ahlakına ilişkin yorumlar yaparak İslam ahlakını daha da 

derinleştirmişlerdir. Bu yorumlar, İslam etik ve ahlakının çeşitli alanlarda nasıl 

uygulanması gerektiğine dair rehberlik sağlamıştır.28 

 

İslam ahlak anlayışının gelişimini zaman içerisinde farklı İslam mezhepleri ve 

felsefe okulları etkilemiştir. Farklı kültürlerde ve coğrafyalarda yaşayan Müslümanlar, 

İslam ahlakını kendi toplum ve zamanlarına uyarlamış, yerel değerlerle 

bütünleştirmiştir. Bu da İslam ahlakının temelde aynı olmasına ancak detaylarda 

çeşitlilik göstermesine ve ufak tefek farklı yorumlamalara yol açmıştır. 

 

İslam ahlak anlayışı, Kur'an'ın öğretileri, Hz. Muhammed'in (sav) örnek hayatı, 

sahabenin deneyimleri ve İslam bilginlerinin çalışmalarıyla gelişmiştir. İslam ahlakı, 

Allah'a itaat, insana saygı, adil davranışlar, dürüstlük, merhamet ve diğer ahlaki 

değerleri vurgulayan bir sistemdir. 

2.2. Dini Ahlak ile Felsefi Ahlak Arasındaki Farklar 

Ahlak ilmi insanlara hayatın içindeki iyi davranışları ve kötü davranışları temsil 

edecek örnekler koyar. İnsanlar ise bu örneğe bakarak hayatlarını inşa eder. Dini ve 

felsefi ahlakın bu konudaki amacı aynıdır; ancak yöntemleri farklıdır. Dini ahlakın 

kaynağı ile felsefi ahlakın kaynağı aynı değildir.  

 

Dini ahlak, bir kişinin dini inancına dayanan etik ve ahlaki değerler sistemidir. 

Bu ahlaki değerler, bir dinin öğretileri, inançları ve kuralları doğrultusunda şekillenir. 

Dini ahlak, bir kişinin davranışlarını ve kararlarını yönlendiren temel prensipleri 

belirler ve bu prensiplere uygun yaşamayı teşvik eder. Dini ahlak, genellikle bir ilahi 

varlığa olan bağlılığı vurgular, bu bağlılığın etik ve ahlaki davranışlarla ifade 

edilmesini gerektirir. Örneğin, çeşitli dinlerde, dürüstlük, adalet, merhamet, sevgi, 

hoşgörü, bağışlama ve başkalarına yardım etme gibi ahlaki değerler önemli bir yer 

tutar. Bu değerler, dini ahlakın temel taşları olarak kabul edilir ve bir kişinin dini 

 

28 Demirkol, İslam Ahlak Literatüründe Başlıca Prespektifler, 126. 



21 

 

inancının bir parçası olarak benimsemesi beklenir. Dini ahlak, bireyin kendi 

davranışlarını, ahlaki yükümlülüklerini ve toplum içindeki ilişkilerini düzenlemesine 

yardımcı olur. Bu ahlaki değerler, insanların doğru ve yanlış arasındaki ayrımı 

yapmalarını, kendilerini geliştirmelerini ve başkalarıyla adil, sevgi dolu ve saygılı bir 

şekilde etkileşimde bulunmalarını sağlar.29 

 

Dini ahlakın içeriği ve vurguları dinlere göre değişebilir. Her dinin kendi 

öğretileri, kutsal metinleri ve gelenekleri olduğundan, dini ahlakın içeriği ve 

uygulamaları da farklılık gösterebilir. Dolayısıyla, dini ahlakın tam olarak ne olduğu 

ve nasıl uygulanması gerektiği konularında dini öğretilerin farklılığından dolayı çeşitli 

yorumlar ve anlayışlar bulunabilir. 

 

Felsefi ahlak ise, ahlaki değerleri ve ilkeleri felsefi yöntemlerle araştıran ve 

açıklamaya çalışan bir disiplindir. Felsefi ahlak, insanların neyin doğru veya yanlış 

olduğunu anlamalarına ve etiksel kararlar almalarına yardımcı olur. Felsefi ahlak, 

ahlaki değerlerin kaynağı, temeli, doğası, özü ve uygulanması gibi konuları ele alır. 

Felsefi ahlak, çeşitli ahlaki teoriler, yaklaşımlar ve düşünürler aracılığıyla incelenir. Bu 

teoriler arasında deontoloji (görev ahlakı), teleoloji (sonuç ahlakı), erdem etiği ve 

faydacılık gibi farklı perspektifler bulunur. Örneğin deontoloji, ahlaki değerleri ve 

eylemleri belirleyen görev veya prensiplere odaklanır. Immanuel Kant'ın görüşleriyle 

ilişkilendirilen bu yaklaşım, ahlaki eylemleri evrensel olarak geçerli ve kategorik bir 

şekilde değerlendirir. Yani, ahlaki eylemler, ahlaki prensiplere uygunluklarına bağlı 

olarak doğru veya yanlış olarak kabul edilir.30 

 

Teleoloji veya sonuç ahlakı ise ahlaki değerleri bir eylemin sonuçlarına göre 

değerlendirir. Bu yaklaşıma göre, bir eylemin doğru veya yanlış olması, ulaşılan 

sonuçlara bağlıdır. Faydacılık, teleolojik bir yaklaşım örneğidir ve eylemlerin 

sonuçlarının en fazla fayda veya mutluluk sağlamasını savunur. Erdem etiği de bir 

diğer teoridir. Ahlaki değerleri karakter özelliklerine ve erdemlere odaklanarak ele alır. 

 

29 Demirkol, İslam Ahlak Literatüründe Başlıca Prespektifler, 149. 

30 Demirkol, İslam Ahlak Literatüründe Başlıca Prespektifler, 128. 



22 

 

Bu yaklaşıma göre, doğru ahlaki eylemler, erdemli bir karakterden kaynaklanır. 

Aristoteles'in etik felsefesi, erdem etiğine güzel bir örnektir.31 

 

Felsefi ahlak, ahlaki sorunlar ve çatışmalarla ilgili düşünme, analiz etme ve 

değerlendirme becerilerini geliştirmeyi amaçlar. Bu disiplin, insan doğasını, ahlaki 

değerlerin evrensel geçerliliğini, ahlaki sorumluluğu ve etik ilkelerin nasıl 

uygulanması gerektiğini anlamayı hedefler. 

2.3. İslam Ahlak Düşüncesinde Önemli Meseleler ve Müslüman 

Filozofların Görüşleri 

İnsan bilinçli olarak yaptığı hareketlerden sorumlu tutulur. Günlük hayat da 

bunun üzerine kuruludur. İnsan eğer yaptığı hareketlerde özgür olmasa ve sürekli 

yapmak zorunda olduklarını yapsaydı sorumlu tutulamazdı, aksine tutulması zulüm 

olurdu. Bundan dolayı insanın yaptıklarından sorumlu olabilmesi için bazı şartlar 

gerekmektedir. Örneğin, insanın yaptıklarını ve sonuçlarını anlayabilecek kadar asgari 

tutarda akıl sahibi olması, yaptığı fiile zorlanmamış olması, yapacağı fiilleri kendi 

özgür iradesiyle seçiyor olması, düşündüklerini uygulayacak imkân ve araçlara sahip 

olması, kendinde bulunan bir huyu değiştirebilir olması gerekir. Bu izahın temsil ettiği 

anlamları alimler kelam ilminde incelemişler, asıl olarak ise filozoflar irade, nefis, 

erdemler gibi konular içerisinde incelemişlerdir.32  Bu ön şartları başta not aldıktan 

sonra İslam ahlak düşüncesi içerisindeki önemli meseleleri aşağıda inceledik. 

2.3.1. Akıl 

İslam’a göre bir insanın yaptıklarından sorumlu olması için akil ve baliğ olması 

gerekir. Akil olması demek ‘hitabı anlayacak şekilde akıllı olmaktır’. Bundan dolayı 

hayvanların veya bebeklerin akil olmadıklarını söyleyebiliriz.33 Sözlükte akılla ilgili 

değişik tanımlamalar bulunmaktadır. Bunlardan bazıları şunlardır: 

 

31 Enes Kala, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. Ed. Murat Demirkol (Ankara: Bilay Yayınları, 2021), 

105. 

32 Cihan, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi, 62. 

33 Cihan, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi, 63. 



23 

 

• Akıl nesneleri hakikatleriyle idrak eden yalın bir cevherdir. Bu tanıma 

göre akıl iyi olanı iyi olarak kötü olanı da kötü olarak idrak eder. 

• İbn Sina aklı şöyle tanımlar: Akıl insandaki fıtrat sağlığı olup, iyi ve kötü 

şeyleri iyice temyiz eden kuvvettir. Duruş ve davranışında, sözünde ve seçiminde insan 

için övülen bir karakterdir.34  

• Akıl, sahibine bir şey nasılsa öyle gösterir. Nesnelerin iyiliği, yaratılış 

itibariyle ve güzel sözlerle değil sadece akılla takdir edilir ki o iyi olanı kötü görmez.  

• Akıl insanın düşüncesini ve yaptığı fiillerden sorumlu olmasını mümkün 

kılan bilgiler bütünü olarak değerlendirir. 35 

 

er-Râzî’ye (ö. 925) göre nefsin birbirinin karşıtı olan akıl ve heva diye iki temel 

kuvveti vardır. İnsanın yapmış olduğu fiiller ya hevasından ya da aklındandır. İnsanın 

bu hayatını ve öte dünyasındaki hayatı kolaylaştırıp güzelleştiren akıl, Allah tarafından 

insana bahşedilmiştir. Bundan dolayı insan hayvanlardan farklı olarak aklını 

kullanmalı, aynı zamanda fiillerini, bütün iyiliklerin kaynağı olan aklın rehberliğinde 

gerçekleştirmelidir.36  Ahlak bakımından ise akıl insanın iyiyi kötüden ayırt etmesi, 

yaptığı tercihin farkında olması, bu tercih sonucu meydana gelecek olayları kestirecek 

kadar bilinç sahibi olması anlaşılır.  

 

Kur’an’da insan aklından bahseden ayetlerden bir tanesi şudur: ‘Şayet kulak 

vermiş veya aklımızı kullanmış olsaydık, şimdi şu alevli cehennemin mahkûmları 

arasında olmazdık!’ diye de ilâve ederler.” Bu ayet kıyamet günü iş işten geçtikten 

sonra değil, fakat bugün fırsat eldeyken o uyarıya kulak vermek, yani Peygamber’i 

(sav) tanımak, ayrıca Allah’ın insanlığa büyük lütfu olan aklı ve diğer bilgi imkânlarını 

da kullanarak hak ve hidayet yolunu bulmak gerektiğine, ebedî kurtuluşun ancak bu 

sayede kazanılabileceğine işaret etmektedir.37 

 

34 İbn Sina, Felsefe ve Metafizik, trc,. Ece Özbaş (İstanbul: Narsist Yay. 2023). 

35 Cihan, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi, 63. 

36 Hüseyin Karaman, İslam Ahlak Filozofları, ed. Müfit Selim Saruhan. (Ankara: Grafiker Yayınları, 

2016), 177. 

37 DİB, Kur'an Yolu Tefsiri, 5/419. 



24 

 

2.3.2. Özgürlük ve İrade 

Akıl ahlaki bir eylemin gerçekleşmesi için ilk şartlardan bir tanesidir ancak tek 

şart değildir. Çünkü insanın ahlaki bir eylemi gerçekleştirebilmesi için bazı engellerin 

olmaması gerekmektedir. Bu engellerin bazıları insanın içinde olan engellerdir bazıları 

da dışında olan engellerdir. Bu itibarla insanın eyleme zorlanmamış olması yani kendi 

iradesiyle gerçekleştirmesi gerekmektedir. Aksi halde kişi ahlaki bir eylem 

gerçekleştirmişse bunun karşılığı olan sevabı alamaz ahlaksız bir eylem 

gerçekleştirmişse bundan mesul tutulamaz.38 Örneğin bir insan, tehdit altındaysa veya 

kleptomani39 gibi ruhi bir hastalıktan dolayı seçenekler arasında iradesiz olarak tercihte 

bulunursa bu eyleminin sonucunda sorumluluk doğmaz. 

 

İnsan iradesi İslami olarak alimler tarafından tartışılmıştır. Sonuç olarak iradeyi 

cüziyye, istitaat ve kesb gibi kavramlar geliştirilerek mesele açıklanmaya çalışılmıştır. 

Kur’an’da ise şu ayetler iradeyle alakalıdır: “Şüphesiz biz ona doğru yolu gösterdik; 

artık o isterse şükreden olur, isterse nankör.”40 “Ve de ki: Gerçek, rabbinizden gelendir. 

Artık dileyen iman etsin dileyen inkâr etsin. Biz, zalimler için alevleri kendilerini 

çepeçevre kuşatan bir ateş hazırladık… “41 

 

İlk ayetteki “doğru yolu gösterdik” ifadesinden ne kastedildiği müfessirlerce 

farklı şekillerde açıklanmışsa da en uygunu şudur: “Biz insana hidayet ve dalâlet, hayır 

ve şer yollarını açıklayarak gideceği yolu gösterdik.” Allah insanı akıllı, iradeli ve iyiyi 

kötüden ayırma kabiliyetine sahip değerli bir varlık olarak yaratmış; görevlendirdiği 

peygamberler ve indirdiği vahiyle ona doğru yolu göstermiş, aynı zamanda kendisine 

irade ve seçme hürriyeti vermiştir. Artık Allah’ın gösterdiği doğru yola girip şükredici 

olmak veya şeytana ve nefse uyarak Allah’ın verdiği imkân ve kabiliyetleri kötü 

 

38 Cihan, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi, 64. 

39 Çalma hastalığı olarak bilinen kleptomani, dürtü kontrol bozukluğu sınıfına giren psikolojik bir 

rahatsızlıktır. Hem hasta hem de yakınları için ciddi sonuçlar doğuran bu hastalık, psikoterapi ve ilaç 

tedavileri kullanılarak kontrol edilebilir. 

40 İnsan Suresi, 3. 

41 Kehf Suresi, 29. 



25 

 

kullanıp nankör olmak insanın kendi elindedir.42 Dolayısıyla ahlaki bir eylem akıl ve 

iradenin birlikte ortaya koyduğu sonuçtur.  

 

Tezimizin konusu kelami tartışmalar değildir. Ancak sadece Gazzâlî’nin fikri 

üzerinden konuyu açma ihtiyacı duyduk. Gazzâlî’ye göre bütün Eş’ariler gibi kadere 

inanmakla birlikte insanın iradesini inkâr eden Cebriyye’nin görüşünü de kabul 

etmemektedir. Allah insanın eylemlerinin yaratıcısıdır. Ancak bu yaratma eylemi 

insanın kendi gücü ile fiillerini kazanmış olduğu düşüncesini imkânsız hale 

getirmemektedir. Çünkü insandaki kudret ile seçme hürriyetini de Allah yaratmıştır. 

İşte insan söz konusu bu güç ve hürriyet ile eylemlerini seçip yaptığı için fiil kulun 

kesbi olmaktadır.43  

2.3.3. Sorumluluk 

Karar verme yetisi elinde olan ve dışsal faktörlerle hareket etmemiş her bireyin 

yaptığı eylemin hesabını vermesi ve sonuçlarını üstlenmesi gerekir. İnsanın bir 

eylemden sorumlu olabilmesi için bilerek ve isteyerek o eylemi yapmış olması gerekir. 

Unutma, hata, cinnet hali, uyuma, tehdit altında olma gibi sebepler, ahlaki sorumluluğu 

bazen hafifletir bazen de tamamen kaldırır. Burada hukuki sorumluluk ile ahlaki 

sorumluluğu karıştırmamak gerekir. Bahse konu olan ahlaki sorumluluktur. Bundan 

dolayı insan evvela kendine sonrasında ise topluma karşı işlediği fiili açıklayabilmeli, 

gerekçelerini kabul ettirebilmelidir. İslam ahlakı açısından bu iki öznenin haricinde 

Yaratıcı da vardır. İnsan yaptığı eylemlerin hesabını nihai olarak Rabbine verecektir ve 

buna göre bir sorumlulukla hayatını yaşamalıdır.  

 

İslam ahlakının önemli konularından olan sorumluluğun İslam dinindeki yerini 

Kur’an’dan daha iyi anlatabilecek başka bir kaynak yoktur. Yüce Allah İsra Suresinde 

şöyle buyurmuştur: “Kim doğru yolu seçerse kendi iyiliği için seçmiştir, kim de saparsa 

kendi zararına sapmış olur. Hiç kimse başkasının günah yükünü üstüne almaz. Biz bir 

 

42 DİB, Kur'an Yolu Tefsiri, 3/551. 

43 Karaman, İslam Ahlak Filozofları, 186. 



26 

 

resul göndermedikçe azap da etmeyiz.”44   Hiçbir masum kişi başkasının günahını, 

sorumluluğunu üzerine almaz, ilahi yasada ilke olarak sorumluluk şahsîdir. Buna göre 

toplu işlenen suçlarda herkesin sorumluluğu ve cezası kendisinin katkısı oranındadır. 

Şu hâlde hiç kimse kendi günahının, suçunun cezasını başkasının çekmesini 

ummamalıdır.45  

 

“Cenabı Hak, yaptığından sorumlu değildir. Ancak insanlar sorumludur.”46 

Sorumluluk kavramı, dürüstlük ve adaletinden şüphe edilen varlıklar için söz konusu 

olup Allah için böyle bir durum muhal olduğundan onun hakkında sorumluluktan 

bahsetmek de anlamsızdır.47 

2.3.4. Yaptırım 

Her sistemin kuralları vardır ve bu sistemler içlerinde bulunan insanların 

belirlenen kurallara karşı lakayt davranmasını istemez. Eğer böyle olmazsa kuralların 

var olmasının bir anlamı olmaz. Ahlakın da belirli kuralları vardır. Bunların 

geçerliliğini anlatmak ve uygulanmasını sağlamak gerekir. İşte insanları kurallara 

uymaya zorlayan tedbirlere, ödül ve cezaya yaptırım denir. Şüphesiz her toplumun az 

ya da çok ahlaki kuralları vardır ve bunlara uyulmaması halinde toplumun kınaması 

gerçekleşecektir. Ancak bizim asıl konumuz bu değildir. Ahlaki emirlerin uyulmaması 

halinde daha büyük yaptırımların olup olmayacağı tartışılmıştır. 48  Ancak İslam 

ahlakının uygulanması noktasında bu emirlere uyulmadığı hallerde kişi hem 

Yaratıcı’nın öfkelenmesine sebep olacaktır hem de cehennemde azap görecektir. İslam 

ahlakının yaptırımı budur.  

 

Yüce Allah bu konuda şöyle buyuruyor: “Hayır! Kim bir kötülük işler de 

kötülüğü kendisini çepeçevre kuşatırsa işte bu kimseler cehennemliktirler; onlar orada 

ebedî olarak kalırlar. İman edip hayırlı işler yapanlara gelince, onlar da cennetliktirler; 

 

44 İsra Suresi, 15. 

45 DİB, Kur'an Yolu Tefsiri, 3/470. 

46 Enbiya Suresi, 23. 

47 DİB, Kur'an Yolu Tefsiri, 3/673. 

48 Cihan, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi, 69. 



27 

 

onlar orada ebedî kalacaklardır.”49 Bu ayetlerden anlaşılan Allah’ın emrettiği şeylerin 

yerine getirilmemesi veya getirilmesi durumunda insanın akıbetinin ne olacağıdır. 

Şüphesiz bu emirlerin içerisinde oldukça fazla ahlaki emirler de vardır. Eğer ahlaki 

emirler yerine getirilmezse karşılığı Allah’ın gazabıdır.  

2.3.5. Tevhid 

İslam ahlakının temelinde tevhid, yani Allah'ın birliği inancı yer alır. 

Müslümanlar, Allah'a itaat etmek, sadece ona ibadet etmek ve onun rızasını kazanmak 

için yaşamaları gerektiğine inanırlar. Kur’an-ı Kerim’de şöyle geçmektedir: 

“Mabudunuz tek ilâh olan Allah’tır; ondan başka ilâh yoktur, o rahmândır, rahîmdir.”50 

  

Allah Rasulü (sav) ise şöyle buyurmuştur: “Kim kalbiyle tasdik ederek 

Allah’tan başka ilâh olmadığına ve Muhammed’in Allah’ın Rasûlü olduğuna şehâdet 

ederse Allah ona cehennemi haram kılar.”51 

 

Bütün peygamberler, insanlığı sadece bir olan Allah’a teslimiyet ve ibadete 

davet etmiştir. Tevhid inancından uzaklaşıldığı, yaratılış gaye ve hikmetinin 

unutulmaya yüz tuttuğu dönemlerde Yüce Rabbimiz, peygamberleri vasıtasıyla 

davetini yinelemiştir. Peygamberlerin davet ettiği tevhid inancı, İslam inancının 

temelini teşkil etmektedir.  

 

İslam filozofları ise tevhid kavramını İslam ahlak düşüncesinde önemli bir yer 

tutacak şekilde birçok açıdan ele almışlar ve insan davranışlarının Allah'a yönelik 

uyumu ve ahlaki sorumluluğun rolünü vurgulamışlardır. İslam filozofları, tevhidin 

ahlaki boyutunu vurgulayarak, insanların Allah'a olan bağlılıklarının ahlaki değerlerle 

bütünleşmesi gerektiğini ifade etmişlerdir. İbn Sina (ö. 1037) tevhidi, ahlaki açıdan 

değerlendirerek, insanların ahlaki değerler ve eylemler yoluyla Allah'a 

 

49 Bakara Suresi, 81-82. 

50 Bakara Suresi, 163. 

51 Muhammed b. İsmail Buhârî, Sahih-i Buhârî, trc, Mustafa Kocaer (Konya: Hüner Yayınları, 2014), 

İlim, 49. 



28 

 

yaklaşabileceğini öne sürmüştür.52 Ona göre, ahlaki erdemlerin kazanılması ve doğru 

eylemlerin gerçekleştirilmesi, insanın Allah'a yönelik birlik bilincini güçlendirebilir ve 

Allah'ın hoşnutluğunu kazanmasına yardımcı olabilir.53 

 

İmam Gazzâlî tevhidi ahlaki bir perspektifle ele alarak, insan davranışlarının 

Allah'a yönelik bağlılığı ifade etmesi gerektiğini savunmuştur. Ona göre, tevhid, 

Allah'ın iradesine boyun eğmek, ona itaat etmek ve ahlaki değerlerle uyumlu bir 

şekilde yaşamak anlamına gelir. İnsanların ahlaki erdemleri geliştirmesi ve ahlaki 

sorumluluklarını yerine getirmesi, tevhidin ahlaki boyutunu güçlendirebilir.54 

 

İbn Rüşd (ö. 1198), aklın ve felsefenin İslam ahlakının temelini oluşturduğunu 

düşünür. Ona göre, İslam ahlakı, akıl ve nakil (dini metinler) arasında bir denge 

kurmalıdır. Aklın kullanımı, dini metinleri yorumlama ve anlama sürecinde önemlidir. 

Ancak, İbn Rüşd, aklın sınırlarını da kabul eder ve aklın ilahi kaynakları tamamen 

anlama veya değiştirme yeteneğine sahip olmadığını belirtir.55 İbn Rüşd'e göre, tevhid 

ahlaki bir boyut kazandığında, insanların akıl ve felsefe aracılığıyla ahlaki erdemleri 

anlamalarını ve yaşamalarını gerektirir. Ahlaki erdemler, insanın düşünce ve 

davranışlarında aklın rehberliğiyle ortaya çıkar.56 

 

Sicistâni’ye (ö. 1001[?]) göre ise Tanrı’nın sadece varlığı ve birliği hakkında 

konuşmak mümkün görünmektedir. ‘Bir’ ile nitelenmeye en uygun olan İlk Varlık’tır. 

Bundan dolayı kendi dışındaki şeylerle onu ifade etmek zordur ve sadece ‘bir’ 

denilebilir.57 Bu yolla Sicistâni felsefi manada tevhid inancına ulaşmıştır. 

 

 

52 İbn Sina, Felsefe ve Metafizik, 93. 

53  Hakan Coşar v. dğr., İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. Ed. Murat Demirkol. (Ankara: Bilay 

Yayınları, 2021), 57. 

54 Hakan Coşar v. dğr., İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi, 58. 

55 İbn Rüşd, Felsefe-Din İlişkileri, trc, Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergah Yay. 2012), 27. 

56 Choudhury, İslam Ekonomisi ve Sosyal Düşüncenin Gelişimi, 136. 

57 Cevdet Kılıç., İslam Ahlakı Açısından Modern Uygulamalı Etik, ed. Müfit Selim Saruhan (Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2012), 397. 



29 

 

Bu örnekler, İslam filozoflarının tevhid kavramını ahlaki bağlamda nasıl ele 

aldıklarını göstermektedir. Tevhidin, insanların ahlaki erdemleri geliştirmesine, Allah'a 

yönelik bağlılıklarını ifade etmelerine ve ahlaki sorumluluklarını yerine getirmelerine 

sebep olacağı düşünülmüştür. 

2.3.6. Adalet 

Adalet, İslam ahlakının temel prensiplerinden biridir. İslam Müslümanlara, 

diğerlerine karşı adil olmayı, haklarına saygı göstermeyi ve eşitlik ilkesine bağlı 

kalmayı öğütler. 

 

Adalet kavramına İslam'ın temel kaynakları olan Kur’an-ı Kerim ve hadislerde 

çok önem verilmiştir. Kur’an'da birçok ayette adil davranma,58 yolsuzluktan kaçınma59 

ve hak sahiplerine haklarını verme vurgusu yapılır. Ayrıca, İslam Peygamber’inin (sav) 

hadislerinde de adalet ve eşitlik üzerine pek çok örnek bulunur. İslam ahlakçılarının 

adalet konusundaki görüşleri, bu temel prensipler çerçevesinde şekillenir. 

 

“Allah size, emanetleri mutlaka ehline vermenizi ve insanlar arasında 

hükmettiğiniz zaman adaletle hükmetmenizi emreder. Allah size ne güzel öğütler 

veriyor. Şüphesiz Allah her şeyi işitmekte, her şeyi görmektedir.”60 

 

Allah Rasulü (sav) şöyle buyurmuştur; “Devlet otoritesi en büyük hamidir. 

Haksızlıklarla onun vasıtasıyla yani hukuk yoluyla mücadele edilir ve onun vasıtasıyla 

tehlikelerden korunulur. Şayet bu otoriteyi kullananlar, Allah’tan sakınmayı emreder 

ve adaletle hükmederlerse bu yaptıklarından sevap kazanırlar. Bunun aksine 

davranırlarsa (vebalini) çekerler.”61 

 

 

58 Bk. Mümtehine Suresi, 8. 

59 Bk. Hûd Suresi, 84-86. 

60 Nisâ Suresi, 58. 

61 Müslim, Sahih-i Müslim, İmâre, 43. 



30 

 

İslam düşünce tarihinin en önemli filozoflarından biri olan İmam Gazzâlî, 

adaletin toplumsal ve bireysel hayatta önemini vurgulamıştır. Gazzâlî adaleti: 

‘başkalarına zarar vermeyecek şekilde davranmak’ adaletin tersi olan zulmü ise 

‘başkalarına zarar verecek biçimde davranmak’ şeklinde tanımlar. Adaletin, insanın 

kendi nefsiyle olan mücadelesiyle de bağlantılı olduğunu ve insanın iç dünyasında 

adaletin oluşturulmasının toplumsal adaletin temelini oluşturduğunu belirtir. Ona göre 

bir insanın hukukun lafzına sıkı sıkıya bağlı kalırken dahi, hakikatte gayri adil 

olabileceğini ileri sürer. Adalet idealine erişebilmek ve zulümden kaçabilmek için, 

kişinin kendisine yapılamasını istemediği bir şeyi, başkasına karşı yapmaması 

gerektiğini öğütler.62 

 

İbn Sina adaletin insanın erdemli bir hayat sürmesi için temel şartlardan biri 

olduğunu savunmuştur. Adaletli bir toplumun ancak adaletli bireylerden 

oluşabileceğini ifade etmiştir. 63  Diğer taraftan İslam düşünce tarihinde Aristo’nun 

felsefesini İslam düşüncesine entegre etmeye çalışan önemli filozoflardan biri olan İbn 

Rüşd adaletin toplumun düzeni ve huzuru için gerekli olduğunu belirterek, bunu 

bilgelikle ilişkilendirir.64  

2.3.7. İnsan Temel Hak ve Hürriyetleri 

İslam ahlakı, insan haklarının korunmasını ve insan onuruna saygı göstermeyi 

vurgular. Her insana diğer insanların yaşamına, malına, namusuna, inancına ve 

özgürlüğüne saygı gösterilmesi gerektiği öğretilir. 

 

Peygamber (sav) Veda Hutbesi’nde, her biri bir devrim niteliğinde olan hak ve 

vazifelerle ilgili hükümler bildirilmiştir. Fakirin zengin tarafından her türlü istismarı 

yasaklanmış, cahiliye döneminin çirkin adet ve gelenekleri yıkılmıştır. Can, mal, 

namus ve şerefin mukaddes olduğu ilan edilmiştir. Peygamber Efendimiz (sav) bu 

konuda sadece kendi devrine değil bütün zamanlara hitap etmiş, pek çok konuda 

 

62 Orman, İktisat, Tarih ve Toplum, 367. 

63 Karaman, İslam Ahlakının Kaynakları, 56. 

64 İbn Rüşd, Felsefe-Din İlişkileri, 93. 



31 

 

sahabesine öğüt verdikten sonra insan haklarıyla alakalı şu şekilde nasihat etmiştir: 

“İnsanlar! Bugünleriniz nasıl mukaddes bir gün ise, bu aylarınız nasıl mukaddes bir ay 

ise, bu şehriniz (Mekke) nasıl mukaddes bir şehir ise, canlarınız, mallarınız, 

namuslarınız da öyle mukaddestir, her türlü tecavüzden korunmuştur.”65 

 

İnsan haklarıyla ilgili İslam filozofları da fikir beyan etmişlerdir. Örneğin İbn 

Rüşd’e göre, her insanın düşünce ve inanç özgürlüğüne sahip olması gerekmektedir. 

İbn Rüşd, farklı inanç ve düşüncelere sahip olanların birbirleriyle saygılı bir şekilde 

diyalog kurabileceğini ve bu farklılıkların toplumda zenginlik yaratabileceğini 

savunmuştur.66 

 

İnsan hakları meselesini ele alanlardan birisi de İbn Haldun’dur. İbn Haldun, 

İslam düşünce tarihinde sosyoloji alanına önemli katkıları olan ve tarihçi-filozof olarak 

bilinen bir düşünürdür. İnsan hakları konusuna da felsefi ve sosyolojik bir bakış 

açısıyla yaklaşmıştır. Ancak belirtmek gerekir ki, İbn Haldun'un tamamıyla modern 

anlamda insan hakları kavramıyla ilgili açık ve ayrıntılı bir teorisi yoktur, çünkü insan 

hakları modern dünya düşüncesine özgü bir kavramdır ve İbn Haldun'un yaşadığı 

dönemde henüz bu şekilde gelişmemiştir. 

 

İbn Haldun, çalışmalarında toplumların gelişimini ve çöküşünü tarihî ve 

sosyolojik açıdan incelemiştir. Ona göre, toplumlar belirli bir dönemde yükselirken, 

zamanla çeşitli faktörlerle zayıflar ve çökerler. İbn Haldun, sosyal düzenin korunması 

ve toplumun refahı için adaletli yönetim ve adil hükümetin önemini vurgular. Bu 

vesileyle birbiriyle alakalı olan adalet ve insan haklarıyla ilgilenmiştir. 

 

İbn Haldun, tarihî çalışmalarında adaletin toplumların sürdürülebilirliği 

açısından hayati önem taşıdığına dikkat çekmiştir. Ona göre adil yönetim ve hükümet, 

toplumdaki bireylerin haklarını koruyarak sosyal adaletin sağlanmasına yardımcı olur. 

Adaletin olmadığı bir toplumda haksızlık ve hoşgörüsüzlük artar, bireyler arasında 

 

65 Buhârî, Sahih-i Buhârî, Hac, 132. 

66 Islahi, Müslümanların İktisadi Düşünce ve Analize Katkıları, 66. 



32 

 

çatışmalar yaşanır ve bu da toplumsal düzenin sarsılmasına yol açar.67  İbn Haldun 

ayrıca insanları eşit ve özgür olarak doğan varlıklar olarak görmüştür. Ona göre, 

insanlar arasında soy, aşiret ya da kabileler gibi farklılaştırıcı faktörler olmamalıdır. 

Bireyler arasındaki farklılıklar, kişisel yetenek ve becerilere dayanabilir, ancak bu 

farklılıklar, insanların eşit haklara sahip olduğu gerçeğini değiştirmez. 

 

Sonuç olarak, İbn Haldun'un çalışmaları ve düşünceleri, adaletli yönetim ve 

hükümetin toplumda sosyal düzenin korunması açısından önemini vurgulamaktadır. 

İnsanların eşit ve özgür doğduğu, toplumun refahı için adaletin sağlanmasının önemli 

olduğu görüşleri, insan haklarına dair temel öğretiler arasında değerlendirilebilir. 

Ancak, modern anlamda insan hakları kavramının detaylı bir şekilde ele alınmadığı da 

unutulmamalıdır. 68 

2.3.8. Merhamet 

Merhamet, rahmet ile aynı manada olup öncelikle Allah’ın tüm yarattıklarına 

karşı ihsanı ve lütfunu ifade eder. Daha sonra ise insanların diğer canlılara karşı yardım 

etmeye sevk eden acıma duygusudur. Ancak dilimizde rahmet sadece Allah’a nispet 

edilirken merhamet hem Allah’a hem de insanlara nispet edilmektedir.69  

 

Merhamet, şefkat veya acımak gibi duygular Allah’ın insana bağışladığı iyilik 

araçlarıdır. Bundaki asıl maksat ise muhtaçlara yardım etmektir. Bu açıyla bakıldığında 

kişi yardım ederken kendisini rahatlatmak için yapıyorsa merhamette kemale ulaşmış 

sayılmaz. Çünkü merhamette kemale ulaşmak için amaç muhtaca yardım etmek 

olmalıdır.  

  

Kur’an’da ‘merhamet’ kelimesi bir yerde70 geçerken ‘rahmet’ kelimesi yüz on 

yedi yerde geçmektedir.71  Allah Teala şöyle buyurur: “Sonra da iman edenlerden olup 

 

67 İbn Haldun. Mukaddime, trc, Halil Kendir, (İstanbul: Yeni Şafak Yayınları, 2004), 1/213. 

68 İbn Haldun. Mukaddime, 1/155. 

69 Mustafa Çağrıcı, “Merhamet.” TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 2004), 29/184.  

70 Beled Suresi, 17. 

71 Karaman, İslam Ahlakında Temel Erdemler, 216. 



33 

 

birbirine sabrı tavsiye edenlerden, birbirine merhameti tavsiye edenlerden olanlar var 

ya, işte onlar Ahiret mutluluğuna erenlerdir.”72  

 

Rasulullah (sav) insanlara ve diğer mahlukata karşı merhameti sürekli 

emretmiş, merhametsizlik karşısında da gerekli tepkiyi ortaya koymuştur. Bu konuda 

çarpıcı hadisler kaynaklarımızda bulunmaktadır. Bunlardan birisi de aşağıdaki 

rivayettir:  

Çölde yaşayan Araplardan bazıları Resulullah’ın (sav) yanına geldiler; (Onun 

çocukları öpüp sevdiğini görünce): 

- “Siz çocuklarınızı öpüyor musunuz?” dediler. Hz. Peygamber (sav): 

- “Evet” cevabını verince onlar: 

- “Ama biz vallahi çocukları öpmeyiz” dediler.  

Bunun üzerine Peygamber Efendimiz (sav): “Allah, sizin kalbinizden 

merhameti söktüyse, ben ne yapabilirim” buyurdu.73 Şüphesiz bir insanın merhamet 

göstereceği ve seveceği ilk varlık kendi evladıdır. Hz. Peygamber (sav) çölden ve 

ikliminden dolayı sertleşmiş bu topluma karşı yumuşamaları için sert uyarılarda 

bulunmuştur. 

 

İslam filozoflarının konuyla alakalı fikirlerinden bazıları şöyledir: İmam 

Gazzâlî, merhameti önemli bir erdem olarak kabul eder. Ona göre, merhamet, Allah'ın 

bir niteliğidir ve insanlar da bu merhameti yaşamlarına yansıtmalıdır. Merhametli 

olmak, diğer insanlara karşı şefkatli ve hoşgörülü davranmak demektir.74 Gazzali bir 

kimseye gerçek manada merhametli denilebilmesi yani acıma duygusunun ahlaki bir 

değer taşıması için onun acıdığı kişinin ihtiyacını gücü yettiğince karşılaması, bunu da 

hür iradesiyle yapması gerektiğini belirtmektedir. 75 İbn Sina’ya göre, merhamet, 

insanın insanlar arasında bağ kurmasına yardımcı olan önemli bir erdemdir. Merhamet, 

insanların birbirlerine karşı anlayışlı ve destekleyici olmasını sağlar.76 

 

72 Beled Suresi, 17-18. 

73 Müslim, Sahih-i Müslim, Fedâil, 64. 

74 Gazzâlî, İhya-u Ulumi'd-Din, 4/196. 

75 Karaman, İslam Ahlakında Temel Erdemler, 216. 

76 İbn Sina, Felsefe ve Metafizik, 89. 



34 

 

 

Nurettin Topçu’ya (ö. 1975) göre ise ilkeleri ister dine ister başka bir şeye 

dayansın, ahlak metafizik bir karakter taşımaktadır. Din ile ahlak asla birbirinden 

ayrılamaz. Müslüman olmak aynı zamanda ve mecburen İslam ahlakına sahip olmaktır. 

Bu sayede bireyler hayvani bir hayattan insani bir hayata yükselebilir. Topçu bunu 

açıklamak için ahlakı üç temel ilkeye düşürerek anlatır. Bunlardan birisi de 

merhamettir. Ona göre merhamet sayesinde insan her şeyin özellikle de her insanın 

kendi nefsinden ziyade sevmesidir. Topçu merhameti insanlar arasındaki sevginin 

kaynağı olarak görmekte ve bunun sadece yoksula olan acıma duygusundan daha geniş 

ve kapsayıcı olduğunu anlatmaktadır.77  

2.3.9. Doğruluk ve Güvenilirlik 

İslam ahlakında doğruluk ve güvenilirlik büyük önem taşır. İslam, 

Müslümanlara sözlerinde doğru olmayı, verdikleri sözleri tutmayı ve güvenilir olmayı 

emreder. Konuyla ilgili olarak Hz. Peygamber (sav): “Müslüman, Müslümanların 

elinden ve dilinden güvende olduğu kimsedir. Mümin de insanların canları ve 

mallarının güvende olduğu kişidir.” 78  Şeklinde buyurarak konunun önemini 

anlatmıştır.  

 

İmam Gazzâlî’ye göre, doğruluk ve güvenilirlik, İslam ahlakının temel 

taşlarından biridir. Kişinin sözünde ve davranışlarında dürüst ve güvenilir olması, 

insanlar arasında güvenin sağlanmasına ve toplumsal düzenin korunmasına yardımcı 

olur. İbn Haldun’a göre ise güvenilirlik ve dürüstlük, toplumda dayanışma ve sosyal 

ilişkilerin güçlenmesini sağlar. Güvenilir olmayan toplumlarda sosyal düzenin 

bozulması ve çatışmaların artması kaçınılmaz olabilir. 

2.3.10. Aile ve Toplum İlişkileri 

İslam ahlakı Müslümanlara aileye saygı göstermeyi, aile bireyleri arasında 

sevgi ve merhametle ilişkiler kurmayı, komşulara yardım etmeyi ve toplumda iyilik ve 

 

77 Nurettin Topçu, Ahlak, (İstanbul: Dergah Yayınları, 2012), 97. 

78 Buhârî, Sahih-i Buhârî, İman 7. 



35 

 

barışı teşvik etmeyi öğütler. Peygamber Efendimiz (sav) tüm aile fertlerine daima 

merhametle, adaletle, iyilikle, güzellikle davranmış bütün ilişkilerinde insan onuruna 

saygıyı esas almıştır. “Sizin en hayırlınız, ailesine karşı en hayırlı olanınızdır. Ben de 

aileme karşı en hayırlı olanınızım.”79 hadisi ile bu konunun vurgusu yapılmıştır.  

 

İbn Sina aile ve toplum ilişkileri konusunda, insan doğasının sosyal olduğunu 

ve insanın aile ve toplum içinde yaşayarak potansiyelini gerçekleştirebileceğini 

savunmuştur. İbn Haldun’a göre ise toplumlar doğal olarak aile birimlerine dayanır ve 

aile, toplumun temel yapı taşıdır. Toplumsal birimin devamlılığı için aile içinde 

dayanışma ve iş birliğinin önemli olduğunu belirtmiştir.80 

 

Kınalızade Ali Çelebi (ö.1572) 'nin aile ve toplumla ilgili fikirleri, özellikle etik 

ve ahlaki değerlere dayalıdır. Kınalızade İslam'ın temel öğretilerine bağlı kalarak aile 

ve toplum hayatında ahlaki sorumlulukların önemini vurgular. Özellikle aile içi 

ilişkilerde sevgi, saygı, sadakat ve merhametin üzerinde durmuştur. Kınalızade 

toplumda adil yönetim ve sosyal adaletin sağlanması gerektiğini savunmuştur. Adaletin 

olmadığı bir toplumda huzurun ve istikrarın mümkün olmayacağını, bu nedenle 

yöneticilerin ve toplumun her kesiminin adil olması, hak ve hukuka riayet etmesi 

gerektiğini öğütlemiştir.81 

 

Kınalızade, İslam ahlakının toplumun tüm kesimlerine ve ilişkilerine etki 

etmesi gerektiğine inanmıştır. Aile içinde başlayarak, toplumun diğer birimlerine de 

yayılacak olan ahlaki değerlerin, insanların manevi ve sosyal gelişimine katkı 

sağlayacağını düşünmüştür.82 

 

 

 

79 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmizî, el- Camiu’s- Sahih Sünen, trc, Hüseyin Yıldız, Arif 

Özbek (İstanbul: Ocak Yayınları, 2022), Menâkıb, 63. 

80 Cihan, İslam Ahlakının Temel İlke ve Değerleri, 59. 

81 Kınalızade Ali Efendi, Ahlak-ı Alai (Ankara: Fecr Yay., 2017), 347. 

82 Cihan, İslam Ahlakının Temel İlke ve Değerleri, 73. 



36 

 

2.3.11. Ölçülülük ve Orta Yol  

İslam ahlakı, ölçülülük ile aşırılıklardan kaçınmayı emreder. İslam, dünya 

nimetlerini sağlıklı bir şekilde kullanmayı, aşırıya kaçmadan ihtiyaçlarını karşılamayı 

ve orta yolu takip etmeyi öğütler. Böylelikle Allah’ın helal olduğunu bildirdiği şeylerde 

aşırıya kaçmak İslam dinince yasaklanmıştır. İbadetlerde dahi durum böyle olmalıdır. 

Aşağıdaki hadis ölçülülük konusunda güzel bir örnek emirdir.   Hz. Peygamber (sav) 

şöyle buyurur: “Din kolaylıktır. Dini aşmak isteyen kimse, ona yenik düşer. O halde, 

orta yolu tutunuz, en iyiyi yapmaya çalışınız, o zaman size müjdeler olsun; günün 

başlangıcından, sonundan ve bir miktar da geceden faydalanınız.”83 

 

İslam filozofları da ölçülülük konusuna değinmişlerdir. Nasîrüddin Tûsî (ö. 

1274), Eflatun'dan etkilenmiş filozoflardandır. Tûsî ahlaki erdemlere büyük önem 

veren İslam düşünce geleneğine bağlı bir filozoftur. Onun felsefesinde, ölçülülük ve 

orta yol kavramları, ahlaki bir yaşamın temel unsurlarından biri olarak görülür. 

Ölçülülük, aşırılıklardan kaçınmak ve hayatın her yönünde dengeyi korumak anlamına 

gelir. Kişinin ihtiyaçlarını karşılama sürecinde aşırıya kaçmaması, her türlü tutkudan 

uzak durması ve ihtiyaçlarını dengeli bir şekilde tatmin etmesi gerektiğini öğütler. Bu, 

kişinin maddi ve manevi dünyasında dengeli bir yaşam sürmesi anlamına gelir.84 

 

Orta yol, aşırılıklardan kaçınarak erdemli bir yaşam sürmeyi ifade eder. Bu 

kavram, Antik Yunan felsefesi ve Eflatun'un öğretileriyle de paralellik gösterir. 

Nasîrüddin Tûsî, insanın aşırıya kaçmadan, herhangi bir aşırı durumda olmadan, orta 

yolu izlemesi gerektiğini savunur. Bu, ahlaki erdemlerin ve davranışların dengeli bir 

şekilde uygulanmasını içerir. 

 

Nasîrüddin Tûsî'nin ölçülülük ve orta yol anlayışı, insanın ahlaki gelişimi ve 

manevi açıdan olgunlaşması için önemli bir rehberlik sunar. Aşırılıklardan uzak 

durarak, ihtiyaçlarını dengeli bir şekilde karşılayarak ve erdemli bir yaşam sürerek 

 

83 Buhârî, Sahih-i Buhârî, İman 29. 

84 Nasiruddin Tusi, İlim Öğrenenlerin Adabı, trc, Hasan Bedel (İstanbul: İbn Sina Yayınları, 2023), 

58. 



37 

 

insanın iç huzura ulaşabileceğine inanır. Bu felsefi yaklaşım, özellikle İslam etiği 

içinde ahlaki bir hayatı teşvik etmeye yönelik önemli bir rol oynar.85 

2.3.12. Mutluluk 

İslam ahlak felsefesine göre mutluluk, insanın Allah'ın rızasını kazanarak 

dünya ve ahirette huzur ve saadete ulaşmasıdır. İslam ahlak anlayışı, dünya hayatının 

geçici olduğunu ve gerçek mutluluğun ahirette olduğunu vurgular. Bu nedenle, 

Müslümanlar için mutluluk, Allah'ın emirlerine uygun bir şekilde yaşayarak ve ona 

itaat ederek elde edilir. Konuyla alakalı Peygamber (sav) şöyle buyurmuşlardır: 

"İnsanoğlu, Allah’ın kendisi için takdir ettiğine rıza gösterirse mutlu olur. Şayet, 

Allah’tan hayırlı olanı ummayı terk eder ve Allah’ın kendisi için takdir ettiğine kızıp 

isyan ederse bedbaht olur."86 

 

İslam filozofları ise mutluluk konusunu şöyle ele almışlardır: İshak el-Kindi’ye 

(ö. 866) göre ahlakın amacı mutluluğa engel olan şeyleri ortadan kaldırarak mutluluğa 

giden yolun önünü açmaktır. Mutsuzluğu aşmak ve acılara son verip mutluluğa ermek 

için el-Kindi Üzüntüden Kurtulma Yolları adlı eseri yazmıştır. Ayrıca bu eser İslam 

dünyasındaki ilk felsefi ahlak kitabıdır. İnsan hayatı gelip geçici zevkler yerine 

değişmeyen ruhi ve akli zevklere yönelmelidir. İnsan olmayacak şeylerin peşine 

takılmaktan vazgeçerek olabilecek olanları isteyerek bununla yetinmelidir. 87  el-

Kindi’ye göre eğer yetinmezse, geçici olan dünyaya bağlanarak mutsuzluk ve üzüntüye 

sahip olacaktır. Dünyada her şey yok olmaktadır ve bunun sonucunda arzu edilen şeyler 

de ortadan kalkmaktadır, bu ise üzüntüye sebep olmaktadır. Mutluluğun formülü ise 

dünyaya az değer vermekten geçer.88  

 

Ebu Bekir er-Râzî’ye (ö. 925) göre insanın düşünce ve davranışlarının hepsi 

sonuç olarak mutlu olabilmek içindir. Râzî mutluluğu bu dünya ve öte dünya olarak 

 

85 Tusi, İlim Öğrenenlerin Adabı, 73. 

86 Tirmizî, el- Camiu’s- Sahih Sünen, Kader 15. 

87 Yakub B. İshak Kindî, Üzüntüden Kurtulma Yolları, trc, Mustafa Çağırıcı (Ankara: Diyanet Vakfı 

Yay. 2022), 65. 

88 Karaman, İslam Ahlakının Kaynakları, 46. 



38 

 

ikiye ayırır. İnsan bu dünyada, nefsini dizginleyerek ve nefsi arzularını aklın 

kontrolüne vererek kendi kendine yetecek hale gelir. Bunun sonucunda da mutluluğa 

ulaşır. Arzu ve şehvetini dizginleyemeyen insanın mutlu olması imkansızdır. Çünkü bu 

tür insanlar arzularının kölesi olmuşlardır ve mutlu olmaya çalışırken mutsuzluk 

bataklığına dalmışlardır. Şehvet ve öfke akıl tarafından idare edilmediğinde sınır 

tanımaz bir güç haline gelerek mutsuzluğa sebep olurlar. Râzî mutlu olabilmek için 

hem bedenen hem de ruhen sağlıklı olmak gerektiğini söyler. Makam düşkünlüğü, içki 

bağımlılığı, yalan, öfke, ölüm korkusu, oburluk, şehvet, cimrilik, haset, kendini 

beğenme gibi hususlar bu amaca ulaşmayı engelleyen hastalıklardır. Tüm bunların 

sebebi insanın heva ve hevesini kontrol edememesinden kaynaklanmaktadır.89  

 

Fârâbî (ö. 950) mutluluk meselesini sistemli şekilde ele alan ilk İslam 

filozofudur.90 Onun düşüncesinde mutluluk, her insanın arzuladığı bir amaç olmanın 

yanında bir yetkinlik olarak göze çarpmaktadır. Onun mutluluğu yetkinlik olarak 

değerlendirmesinin sebebi mutluluğun elde edilmesinden sonra ondan daha yüksek 

başka bir amaca yönelme ihtiyacının hissedilmemesidir.91  Bundan dolayı Fârâbî’ye 

göre insanların mutluluğu istemelerinin çok anlaşılır bir sebebi vardır. Bu da mutluluk 

başka bir şeyden dolayı değil bilakis kendisinden dolayı istenmesidir. Bununla beraber 

mutluluk elde edildikten sonra başka bir şeye ihtiyaç duyulmaz. En yüce mutluluk ise 

bilgiyle aydınlanmaktır.92 Bu da insan aklının olgunlaşıp evrensel bilgiye ulaşması ile 

olur. Böyle bir mutluluğa da normal insanlar değil yalnızca peygamberler ve filozoflar 

ulaşabilir. Tüm bunların sonucunda Fârâbî’ye göre mutluluğun geçici zevklerle alakası 

yoktur. Gerçek mutluluk insan aklının maddenin hakimiyetinden tamamen sıyrılıp 

manevi bir akla bürünmesiyle gerçekleşir.93  

 

89  Hümeyra Özturan, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. Ed. Murat Demirkol (Ankara: Bilay 

Yayınları, 2021), 220. 

90 Fârâbî, İlimlerin Sayımı, trc, Ahmed Ateş (İstanbul: Büyüyenay Yay. 2022), 83. 

91 İbrahim Maraş, Türk İslam Düşünce Tarihinde Ahlak ve Örnek Metinler, Ed. Müfit Selim Saruhan. 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 331. 

92 Karaman, İslam Ahlak Filozofları, 181. 

93  Ahmet Kamil Cihan, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. Ed. Murat Demirkol (Ankara: Bilay 

Yayınları, 2021), 84.  



39 

 

 

İbn Sina’ya göre insan dinin kötü saydıklarıyla uzak durmasıyla mutluluğa 

ulaşır.94 Bu ise aklın belli dereceleri geçmesiyle gerçekleşir. Böylece insan bu dünyada 

mutlu olurken ölümden sonra gerçekleşecek nihai mutluluk için kendini hazırlamış 

olur.95 

 

İbn Miskeveyh’e (ö. 1030) göre gerçek lezzetin ve hazzın kaynağı mutlak iyi 

olan Allah’tır. Gerçek mutluluğa da Allah’a karşı olan sevgi ve muhabbet ile 

ulaşılabilir. 96  Mutluluğu amaçlamak ve bu amaç için gerekli olan ahlaki hayata 

yönelmek sadece insana has bir durumdur. İbn Miskeveyh, Müslüman bir filozof 

olması hasebiyle ahiret hayatına ve insanların yaptıklarının karşılığını bulacaklarına 

inanmaktadır. İnsan hem bu dünyada hem de ahirette mutlu olabilir. Akli ve ahlaki 

erdemler vesilesiyle Allah’a yaklaşabilir ve böylece de mutluluğa erebilir.97   

2.3.13. Erdem 

İslam ahlak anlayışında erdem, insanın karakterini ve davranışlarını güzel ve 

doğru bir şekilde yönlendiren, Allah'ın hoşnutluğunu kazandıran değerli nitelikler ve 

meziyetlerdir. İslam'da erdem, kişinin Allah'a karşı sorumluluğunu yerine getirerek 

hem dünya hem de ahiret hayatında iyi bir mümin olmasını sağlayan önemli bir 

kavramdır. 

 

Allah Teala erdemle ilgili şöyle buyurur: “Yüzlerinizi doğuya ve batıya 

çevirmeniz erdemlilik değildir. Asıl erdemli kişi Allah'a, ahiret gününe, meleklere, 

kitaba ve peygamberlere iman eden; sevdiği maldan yakınlara, yetimlere, yoksullara, 

yolda kalmışlara, yardım isteyenlere ve özgürlüğünü kaybetmiş olanlara harcayan; 

namazı kılıp zekâtı verendir. Böyleleri anlaşma yaptıklarında sözlerini tutarlar; 

 

94 İbn Sina, Felsefe ve Metafizik, 66. 

95 Cihan, İslam Ahlakının Temel İlke ve Değerleri, 62. 

96 Cihan, İslam Ahlakının Temel İlke ve Değerleri, 63. 

97 Karaman, İslam Ahlak Filozofları, 184. 



40 

 

darlıkta, hastalıkta ve savaş zamanında sabrederler. İşte doğru olanlar bunlardır ve işte 

takva sahipleri bunlardır.”98 

 

İlgili ayet Kur’an Yolu Tefsiri’nde şöyle açıklanmıştır: “Erdemlilik” diye 

tercüme ettiğimiz birr (el-birru) kelimesi, bu âyetteki kullanımından da anlaşılacağı 

üzere, Kur’an-ı Kerîm’in en kapsamlı kavramlarından biridir. Nitekim bu kelimenin 

geçtiği âyetler bütün olarak değerlendirildiğinde bunun Kur’an’da, iman ve ibadetten 

başlamak üzere her türlü iyilik, ihsan, itaat, doğruluk, günahsızlık gibi mânalarda 

kullanıldığı görülür. Burada “birr” kelimesinin kapsamına giren; imana, ibadete, sosyal 

ahlâka ve bireysel ahlâka ilişkin olmak üzere dört bölümde sıralandığı görülen 

meziyetler de “birr” kelimesinin kapsadığı erdemlerin en önemlileri olup âyette 

kavramın muhtevası bunlarla sınırlanmamış, sadece örnekleme yoluna gidilmiştir. 

Nitekim Fahreddin er-Râzî de âyeti tefsir ederken birr kelimesini, “bütün saygı ifade 

eden davranışları, itaatleri ve insanı Allah’a yaklaştıran hayırlı işleri içine alan bir 

kelime” şeklinde değerlendirmiştir.”99 

 

İslam'da erdemli davranışlar ve nitelikler, temel olarak Kur'an ve hadislerde 

belirtilen ahlaki ölçülere dayanır. Bazı önemli İslami erdemler şunlardır: 

• Tevhid: İslam'a göre en temel erdem, Allah'a inanmak ve onu yalnızca bir 

tek ilah olarak kabul etmektir. 

• İman: İslam, imanın güçlendirilmesini ve içsel olarak Allah'a güvenmeyi 

önemser. 

• Adalet: İslam, herkese karşı adil olmayı ve insanlar arasında eşit 

davranmayı vurgular. 

• Merhamet: Merhametli olmak, İslam ahlakında önemli bir erdemdir. 

İnsanların zor durumlarında yardımcı olmak ve acıyan bir kalbe sahip olmak teşvik 

edilir. 

• Sabır: Zorluklar ve sıkıntılar karşısında sabırlı olmak, İslam'ın öğütlediği 

önemli bir erdemdir. 

 

98 Bakara Suresi, 177. 

99 DİB, Kur'an Yolu Tefsiri, 1/263. 



41 

 

• Cesaret: İslam, hak ve adalet için cesurca mücadele etmeyi ve doğru 

yoldan sapmamayı teşvik eder. 

• Erdemli ahlak: Yalan söylememek, iftira atmamak, dedikodu yapmamak 

gibi erdemli davranışlar, İslam ahlakının önemli unsurları arasındadır. 

• Tevazu: Kibir ve gururdan uzak durmak, alçakgönüllü olmak İslam 

ahlakının önemli bir parçasıdır. 

• Cömertlik: İslam, paylaşmayı ve yardım etmeyi teşvik eder, cömertlik 

erdemli bir davranış olarak kabul edilir. 

• Affedici olmak: İslam, affedici olmayı ve insanların hatalarına karşı 

hoşgörülü davranmayı önemser. 100 

    

İslam ahlak anlayışında erdemler, Müslümanların hem bireysel hem de 

toplumsal hayatlarında güzel bir karakter ve ahlaki mükemmellik kazanmalarına 

yardımcı olur. Bu erdemler, insanın Allah'a yakınlaşmasına, cennetin kazanılmasına ve 

dünya hayatında huzurlu bir yaşam sürmesine katkı sağlar. 

 

İslam filozofları da erdem kavramının üstünde fazlaca durmuşlardır. Bunlardan 

Fârâbî’ye göre insanın ahlaklı olabilmek için iyi ve güzel davranışları yani erdemleri 

huy edinmeye ihtiyacı vardır. Bu sayede insan mutlu olabilir. İnsanın erdemli 

davranışları huy edinme ve akabinde de bu erdemli davranışları koruması gerekir.  

 

Fârâbî erdemleri dörde ayırır. 101  Bunlardan ilki nazari erdemlerdir. Bu 

erdemlerin teorik kısmıdır. İkincisi fikri erdemlerdir. Bu ise eğitim ile düşünmek ve 

akletmektir. Fârâbî’ye göre ikincisi ilkini tamamlar ancak sonuç olarak doğru erdemler 

için yeterli değildir. Üçüncüsü ahlaki erdemlerdir. İnsanın iyiyi ve doğruyu amaç 

edinmesidir. Sonuncusu ise sanatsal erdemlerdir. Bu erdemi kazanmak için zorlama 

 

100 Hüseyin Karaman, İslam Ahlakında Temel Erdemler, ed. Müfit Selim Saruhan. (Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2016), 202. 

101 Fârâbî, İlimlerin Sayımı, 107. 



42 

 

gereklidir. İnsan bu sayede uzmanlık alanında ve icra ettiği sanatında erdemli hale 

gelir.102   

 

Fârâbî’nin “el-Medînetü’l-Fâzıla/Erdemli Şehir” dediği bir oluşumdan 

bahseder. Peygamberlerin kuracağı bir şehir ile aynı kategoride olacak olan mutluluğu 

elde etmek için çalışan bir şehir ve toplumdan oluşur. Bu şehri kuracak kişi ise filozof-

kraldır. Vahyin gölgesinde aklını kullanan ve ahlaki bir yaşam içinde olan bireylerin 

bulunduğu şehirdir. Bu şehrin akabinde erdemli ümmet ve sonunda da erdemli dünya 

devleti kurulur. Bu vesileyle tüm insanlık vahyin gölgesinde erdemli bir yaşam sürer.103 

 

İbn Sina’ya göre ahlaki eylemlerin iyi ya da kötü olarak oluşmasında üç temel 

güç vardır. Bunlar akıl, öfke (gazap), arzu (şehvet) gücüdür. Arzu gücü insanı haz veren 

şeylere sevk ederken, öfke gücü ise acı veren şeylerden kurtulmaya yöneltir.104 Akılla 

ise ancak gerçek iyi ve kötü belirlenir. Aklın rehberliğinde erdemler doğarken öfke ve 

arzu ile reziletler doğar.105  

 

Gazzâlî erdemin tarifinde ve temel erdem konularında geleneksel anlayışı 

devam ettirmiş ancak filozoflardan ve ahlakçılardan ayrı olarak meseleyi ayet, hadis 

ve alimlerin görüşlerine başvurarak açıklamıştır. Gazzâlî İhya’sında bunun yanında 

erdemleri ayırırken öncekilerin yaptığı gibi yalnızca ahlaki sayılan erdemlerden 

bahsetmeyip yeni bir kategori oluşturarak dini ve tasavvufi erdemlerden de 

bahsetmiştir.106 

 

 

102 Cihan, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. 86. 

103  Murat Demirkol, İslam Ahlak Literatüründe Başlıca Prespektifler, ed. Müfit Selim Saruhan. 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2012), 164. 

104 İbn Sina, Felsefe ve Metafizik, 135. 

105 Cihan, İslam Ahlakının Temel İlke ve Değerleri, 65. 

106 Gazzâlî, İhya-u Ulumi'd-Din, 1/167. 



43 

 

2.3.14. Nefis107 

İslam ahlak felsefesi, insanın karakter ve davranışlarını şekillendiren temel 

prensipleri içeren bir anlayıştır. Bu bağlamda "nefis" kavramı, insanın iç dünyasını ve 

içsel eğilimlerini ifade eder. Kur’an’da şöyle geçmektedir: “Nefse ve ona düzen 

verene; ona kötü ve iyi olma yeteneklerini yerleştirene ki, nefsini arındıran elbette 

kurtuluşa ermiştir. Onu kötülüklere boğan da ziyan etmiştir.”108 Yusuf Suresinde ise 

şöyle geçmektedir: “Yine de ben nefsimi temize çıkarmıyorum. Çünkü nefis, rabbimin 

acıyıp koruması dışında, daima kötülüğü emreder; şüphesiz rabbim çok bağışlayan, 

pek esirgeyendir.”109 

 

İslam'a göre Allah tarafından yaratılan insana düşen, nefsinin zayıf ve günahkâr 

yönleriyle mücadele ederek daha erdemli ve ahlaklı bir varlık olmaktır. İnsanın 

nefsinde, kendini kötüye yönlendiren eğilimler ve arzular bulunur. İslam, insanların bu 

kötü eğilimlerle mücadele etmelerini ve daha iyi bir karaktere ulaşmalarını teşvik eder. 

İnsanın içinde sadece kötü eğilimler yoktur, aynı zamanda iyilik potansiyeli de vardır. 

İnsanlar, iyi bir ahlaka sahip olmak ve erdemli davranışlar sergilemek için bu içsel 

potansiyeli kullanmalıdır.  

 

İslam ahlak felsefesinde nefis, bir mücadele alanı olarak görülür. İnsanlar, 

nefsinin arzularına uymak yerine, aklın rehberliği ve İslam'a uygun davranışlar 

doğrultusunda hareket etmeye çalışmalıdır. Bu içsel mücadele, kişinin kendini 

tanıması, kendini kontrol etmesi ve daha iyi bir insan olma yolunda çaba göstermesi 

gerektiği anlamına gelir. Bu doğrultuda insanlar nefislerini terbiye etmeli ve kontrol 

altına almalıdır. Bu, kötü eğilimleri bastırmak değil, onları iyi yönde yönlendirmek ve 

erdemli bir hayat yaşamak için kullanmaktır. Nefsi terbiye etmek, kişinin manevi 

 

107 Nefis ahlakın bir ilkesi değildir. Ancak bahsedilmesinde fayda gördüğümüz için burada yer verdik. 

TDV İslam Ansiklopedisi’nda şöyle tanımlanmıştır: “İnsanın özü, kendisi, ilâhî latife, kötü huyların ve 

süflî arzuların kaynağı anlamında bir terim.” (Süleyman Uludağ, “Nefis”, TDV İslâm Ansiklopedisi. 

(Ankara: TDV Yay., 2006, 32/530.) 

108 Şems Suresi, 7-10. 

109 Yusuf Suresi, 53. 



44 

 

gelişimi için önemli bir adımdır, İslam'da bu konuda çeşitli ibadetler ve ahlaki öğretiler 

bulunmaktadır.110 

 

“Fahreddin Razi (ö. 1210) tarafından bahsedilen İbn Kayyım el-Cevziyye (ö. 

1350) tarafından benimsenen bir görüşe göre nefis nurani, ulvi, şerefli, latif ve canlı bir 

cisim olup mahiyeti itibariyle hissi/maddi olan bedenden ayrı bir şeydir. Suyun güle, 

ateşin kömüre, yağın süte yayılması gibi vücudun her tarafına sirayet ederek onu 

harekete geçirir. Beden ve organlar bu latif cisimden gelen etkileri kabule elverişli 

olduğu sürece bu latif cisim onlarla kenetlenmiş bir halde bulunarak onlara hissetme, 

hareket etme ve irade gibi halleri kazandırır. Oganlar bozulup işlevsiz hale gelince nefis 

bedenden ayrılır ve ruhlar aleminde yerini alır.”111 

 

Nefis konusundaki derinlik İslam filozoflarının da ilgisini hayli çekmiştir. 

Örneğin el-Kindi İslam felsefe tarihinde ilk defa ahlak ile nefsi birlikte ele almış ve el-

Kindi’den sonra da bu iki konu İslam filozofları tarafından çokça dile getirilmiştir. 

Yunan felsefesinde özellikle Platon’dan (ö. M.Ö. 427) etkilenen el-Kindi’nin, nefis 

meselesinde açıklamalarına bu yansımaktadır. 

 

el-Kindi nefis hakkında üç tanım vermektedir: “Nefis bil kuvve hayat sahibi 

olan doğal cismin ilk yetkinliği canlılık yeteneği olan, organı bulunan doğal cismin 

tamamlanmış hali, kendiliğinden hareket eden ve birçok gücü olan akli bir cevher.”112 

İlk iki tanım cismin ulaşabileceği son aşama olmakla Aristo’nun ruh görüşünü 

yansıtmaktadır. Bu sebeple bunlar birer tanım olmaktan ziyade, nefsin insan üzerindeki 

etkinliğini ifade etmektedir. Son tanım ise yukarıda da bahsettiğimiz Platon’un ruh 

 

110 Hasan Meydan, İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. Ed. Murat Demirkol (Ankara: Bilay Yayınları, 

2021), 246. 

111  Hakan Sarıbaş, İslami İktisat ve İnsan: Tüketici Talebi Analizi, Ed. Musa Kazım Arıcan, 

Muhammed Enes Kala, Yunus Emre Aydınbaş (Ankara: Türkiye Yazarlar Birliği Yayınları, 2018), 177. 

112  Enver Uysal, Dindarlığın Ahlaki Temeli Üzerine Bazı Düşünceler, ed. Müfit Selim Saruhan, 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2012), 115. 



45 

 

görüşünü yansıtmaktadır. Bedenden ayrı manevi bir varlık olan nefse akıl ve hareket 

yani irade gücü verilmesinden bahseder.113 

 

el-Kindi’ye göre nefis, cisim ve maddeden ayrı akıl ve hareket gücüne sahip 

salt müstakil bir cevherdir. Nefsi arzu, öfke ve akıldan oluşan üç güç oluşturur. İnsan 

karakteri bu üç güce göre şekillenir. Yani nefis insanın en içsel ve öz benliğidir. Bu 

içsel benlik, insanın düşüncelerini, arzularını, hislerini ve iradesini yönlendiren 

merkezdir. Nefis, insanın akıl, irade ve duygularının kaynağıdır. el-Kindi'ye göre insan, 

maddi bedenin ötesinde, nefsi aracılığıyla ruhsal ve düşünsel bir varlıktır.114 

 

el-Kindi, insanın nefsini terbiye etmesi gerektiğine inanır. İnsanın düşünce ve 

davranışlarını daha üstün ve erdemli bir şekilde yönlendirebilmesi için nefsinin 

eğitilmesi ve geliştirilmesi gerektiğini savunur. Nefsin terbiye edilmesi, akıl, bilgi ve 

iradenin rehberliğinde gerçekleştirilir. Böylece insan, içsel denge ve manevi gelişim 

yolunda ilerler.115 

 

İbn Sina’ya göre, nefis bedenden bağımsız bir varlıktır ve insanın en yüksek 

bilinç düzeyini temsil eder. Ayrıca, insanın akıl ve iradesini yönlendiren, eylem ve 

tercihlerinin temelini oluşturan bir kavramdır. Bununla beraber İbn Sina, ruh ve nefis 

arasında bir ayrım yapar. Ruh, bedenden bağımsız ve ölümsüz bir varlık iken, nefis, 

bedenle bağlantılıdır ve insanın düşünce, irade ve arzularını içeren içsel benliğini ifade 

eder.116 

 

İbn Sina'ya göre insanın nefsi, akıl ve iradesini yönlendiren, bilinçli ve düşünen 

bir varlıktır. İnsanın eylemleri ve tercihleri, nefsinin içsel dürtüleri ve akılsal 

düşünceleri tarafından etkilenir. Nefsin terbiye edilmesi ve geliştirilmesi, insanın daha 

bilinçli ve ahlaki olarak hareket etmesini sağlar. 

 

 

113 el-Kindî, Üzüntüden Kurtulma Yolları, 59. 

114 Choudhury, İslam Ekonomisi ve Sosyal Düşüncenin Gelişimi, 142. 

115 Karaman, İslam Ahlakının Kaynakları, 47. 

116 İbn Sina, Felsefe ve Metafizik, 179. 



46 

 

Gazzâlî İhya’sında şöyle söyler: “Senin en şiddetli düşmanın, iki yanının 

arasında bulunan nefsindir.”117 Gazzâlî bununla nefsin içimizde bir düşman olduğuna 

ve diğer bütün düşmanlardan daha tehlikeli bulunduğuna dikkat çekmek istenmektedir. 

İnsanın öncelikle nefsini ıslah etmesinin önemini belirtmektedir. 

 

İbn Rüşd insanın tek bir ortak akıl ile donatıldığına inanır. Bu ortak akıl, tüm 

insanların sahip olduğu evrensel bir aklı ifade eder. Ona göre bu ortak akıl, insanların 

evreni ve gerçekleri anlamalarına yardımcı olur. Nefis, bu ortak akılla etkileşim 

halindedir ve onunla düşünce ve bilinç ilişkisi kurar.118  Bununla birlikte, İbn Rüşd, 

nefsin fiziksel bedenle bağlantılı olduğunu ve onun etkilerine maruz kaldığını da 

vurgular. Bu yüzden insanın fiziksel yapısı, onun düşünce ve duygusal yaşamını etkiler. 

İbn Rüşd'e göre, nefsin maddi dünyadaki deneyimler ve çevresel etkileşimlerle de 

şekillendiğini belirtmek gerekir.119 

 

İbn Rüşd, nefsin erdemli ve bilge bir yaşam için akıl ve iradeyle uyum içinde 

kullanılması gerektiğine inanır. İnsanın ahlaki tercihlerinin doğru bir şekilde yapılması, 

akıl ve bilgelikle ilişkilidir. İbn Rüşd, akıl ve iradenin rehberliğinde nefsi 

yönlendirmenin, insanın daha bilinçli ve olgun bir varlık olmasına yardımcı olacağını 

savunur. 

 

Sonuç olarak, İslam ahlak felsefesine göre nefis, insanın iç dünyasını temsil 

eden hem olumlu hem de olumsuz yönleri olan bir kavramdır. İnsanlar, nefislerini 

terbiye ederek, kötü eğilimlerle mücadele ederek ve daha erdemli bir yaşam sürerek 

Allah'ın hoşnutluğunu kazanmaya çalışmalıdır. Bu süreç, kişinin manevi gelişimi için 

önemli bir adımdır ve İslam'ın öğretileri ve rehberliği bu süreçte rehberlik eder. 

 

 

 

117 Gazzâlî, İhya-u Ulumi'd-Din, 5/191. 

118 Choudhury, İslam Ekonomisi ve Sosyal Düşüncenin Gelişimi, 137. 

119 İbn Rüşd, Felsefe-Din İlişkileri, 36. 



47 

 

2.3.15. Yardımseverlik/Muavenet 

Yardımseverlik yardıma muhtaç olan bireyler için bulunulması gereken 

toplumsal erdemlerden ve İslam ahlak düşüncesinin önemli konularından birisidir. 

Yardımseverlikten maksat yalnızca maddi olarak yardım etmek değildir. Kur’an’da 

şöyle geçer: “İyilik ve takva hususunda yardımlaşın, günah ve haksızlık yolunda 

yardımlaşmayın.”120 Bu ayette Müslümanların iyilik ve takva hususunda birbirlerine 

yardım etmeleri; günah işlemek, intikam almak, düşmanlık gütmek, insan haklarını 

çiğnemek gibi amaçlara yönelik faaliyetlerinde birbirlerine yardım etmemeleri ve 

Allah’a karşı saygılı olmaları buyurulmuştur.  

 

Yardımseverlik erdeminin alt maddeleri vardır: İhsan, infak, ikram, hayırda 

yarış, dostluk, kardeşlik, yakınlarla ilgilenme, iyiliği emretme kötülükten nehyetme, 

misafirperverlik, kanaatkarlık gibi.121  

2.3.16. İffet 

İffet konusu TDV İslam Ansiklopedisi’nde şöyle anlatılmıştır: “Sözlükte 

‘haramdan uzak durmak, helâl ve güzel olmayan söz ve davranışlardan sakınmak’ 

anlamında mastar olan iffet kelimesi, daha çok felsefi mahiyetteki ahlak kitaplarında 

ve bunların etkisinde kalan diğer eserlerde insandaki arzu (şehvet) gücünün ılımlı 

işleyişinden hasıl olan erdemi ifade etmek üzere kullanılmış ve başta gelen 

erdemlerden biri kabul edilmiştir. Bu kaynaklardaki iffet tanımlarını ‘yeme içme ve 

cinsi arzu konusunda ölçülü olmak, aşırı istekleri bastırıp dinin ve aklın buyruğu altına 

sokmak suretiyle kazanılan erdem’ şeklinde özetlemek mümkündür.”122 Ayrıca insanın 

elini, dilini, gözünü, kulağını ve genel olarak bütün bedenini ahlaka aykırı 

davranışlardan uzak tutması da iffettir.  

 

 

120 Maide Suresi, 2. 

121 Hüseyin Karaman, İslam Ahlakında Temel Erdemler, Ed. Müfit Selim Saruhan. (Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2016), 213. 

122 Mustafa Çağrıcı, “İffet”, TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 2000), 21/506. 



48 

 

Kur’an’ı Kerim’de ‘iffet’ kelimesi yer almasa da aynı kökten türeyen kelimeler 

dört kez geçmektedir. Bu ayetlerde ise anlam sadece cinsellik değildir: “(Sadakalar) 

Kendilerini Allah yolunda adayan fakirler içindir ki, onlar, yeryüzünde dolaşmaya güç 

yetiremezler. İffetlerinden dolayı bilmeyen onları zengin sanır. (Ama) Sen onları 

yüzlerinden tanırsın. Yüzsüzlük ederek insanlardan istemezler. Hayırdan her ne infak 

ederseniz, şüphesiz Allah onu bilir.”123 Görüldüğü gibi ayette ‘insanlardan istemeye 

çekinmek’ anlamı vardır. Bununla beraber mal, mülk, yeme içme konularında 

kanaatkâr olmak da kastedilmiştir.  Aynı şekilde Allah Rasulü’nün (sav) hadislerinde 

de biz bunu görmekteyiz. O şöyle söylemiştir: “Allah yoksul olmasına rağmen iffetini 

korumaya çalışan mü’min kulunu sever.”124  

  

Ancak İslam filozofları iffeti yalnızca cinsel konularda ele almışlardır. 125 

Örneğin İbn Miskeveyh iffetin şehvet duygusuyla ilgili bir erdem olduğunu 

söylemiştir. Ona göre iffet şehevi duyguları akla göre yöneterek dışardan belli 

etmemektir. Bunu yapabilme gücünü elinde bulunduran insan tutkularına boyun eğmez 

ve şehvetinin kölesi olmaktan kurtulur.126  

 

Bahsedilen İslam filozofları insanın zevklerden uzak durmasının iffet 

sayılabilmesi için bu tutumun kişinin farkında olarak tercih etmesine bağlamışlardır. 

Bunun ise güçlü bir iradi çaba ile gerçekleştirilmesi gerektiğini belirmişlerdir.127 İmam 

Gazzali İhya’sında kırk ana konu içerisinden birini cinsi şehvet ile mide şehvetine 

ayırmıştır.128  

2.4.Ahlaki Yükümlülüklerin Kaynağı 

Ahlaki yükümlülüklerin kaynağı farklı felsefi ve etik teorilere göre değişebilir. 

Ahlaki yükümlülükler, insanların doğru ve yanlış arasındaki ayrımı yapmalarını, etik 

 

123 Bakara Suresi, 273. 

124 İbn Mace, Zühd 5. 

125 Karaman, İslam Ahlakında Temel Erdemler, 214. 

126 İbn Miskeveyh, Nefs ve Akıl Risalesi, (İstanbul: Albaraka Yayınları, 2022) 

127 Karaman, İslam Ahlakında Temel Erdemler, 215. 

128 Gazzâlî, İhyau Ulumi’d-Din, 5/156. 



49 

 

değerlendirmelerde bulunmalarını ve belirli eylemleri tercih etmelerini sağlayan 

normatif prensiplerdir. İslam ahlak anlayışında ise ahlaki yükümlülüklerin kaynağı 

Allah'tır.  

 

İbn Sina, ahlaki yükümlülükleri akıl ve ahlak arasındaki ilişkiye dayandırmıştır. 

Ona göre, ahlaki değerleri anlamak için akıl kullanılmalıdır. Zira insan aklıyla doğruluk 

ve adalet gibi evrensel ahlaki ilkeleri anlayabilir.129 Ayrıca, İbn Sina ahlaki erdemleri 

insanın iyi bir karaktere sahip olması olarak tanımlamış ve bu erdemlerin 

geliştirilmesinin kişinin mutluluğunu artıracağını savunmuştur.130 

 

Gazzâlî, ahlaki yükümlülüklerin kaynağını Allah'a dayandırmıştır. Ona göre, 

ahlaki değerler ve yükümlülükler, Allah'ın Kuran ve hadisler aracılığıyla insanlara 

ilettiği emirlerden gelir. İyi bir Müslüman olmanın yolu, Allah'a itaat etmek ve ahlaki 

erdemleri geliştirmekten geçer. Gazzâlî ahlaki gelişimin temelinde insanın niyetini ve 

iç dünyasını düzeltmenin önemini vurgulamıştır.131 

 

İbn Rüşd, ahlaki yükümlülükleri akıl ve doğal düzen üzerinden ele almıştır. Ona 

göre, insan aklı doğru ve yanlışı değerlendirebilir ve ahlaki erdemlerin bir kısmı insan 

doğasından kaynaklanır. 132  Ayrıca İbn Rüşd, ahlaki ilkelerin felsefi ve dinî 

düşüncelerin uyumlu bir şekilde birleştirilmesi gerektiğini savunmuştur.133 

 

  

 

129 İbn Sina, Felsefe ve Metafizik, 77, 

130 Cihan, İslam Ahlakının Temel İlke ve Değerleri, 71. 

131 Gazzâlî, İhyau Ulumi’d-Din, 5/153. 

132 İbn Rüşd, Felsefe-Din İlişkileri, 111. 

133 Choudhury, İslam Ekonomisi ve Sosyal Düşüncenin Gelişimi, 137. 



50 

 

İKİNCİ BÖLÜM                                                                                           

İSLAM AHLAKININ İSLAM İKTİSADINA ETKİLERİ 

1. İKTİSAT-EKONOMİ 

Türkçe’de çeşitli anlamlarda aynı kavramda kullanılan ‘ekonomi’ ve ‘iktisat’ 

kelimeleri, halk dilinde, tutma, tutumluluk, esirgeme anlamlarında kullanılmaktadır. 

Ekonomi, insanın iktisadi ihtiyaçlarının üretimi, tüketimi, paylaşılması, değişimi ve 

taşınması konularıyla ilgilenen bir disiplindir. İnsanlar, tarih boyunca iktisadi 

ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla sahip oldukları dünya görüşleri ve değer ölçülerine 

göre çeşitli iktisadi müesseseler kurmuş, sistemler geliştirmiş ve bunların 

biçimlendirdiği yapılar vasıtasıyla iktisadi faaliyetlerini sürdürmüşlerdir. Sistemlerin 

kurumsal yapısı, egemen olan dünya görüşüne göre oluşturulmuştur. Kurumsal yapı, 

insanlar arasında iş bölümü ve dayanışmayı ya fertlerin irade ve rızasıyla sağlar ya da 

zorla sağlar. Her sistem dayandığı dünya görüşüne göre farklı bir sosyal yapı oluşturur. 

Bu sosyal yapının kurumları, dayandıkları dünya görüşü ve değer ölçülerine göre 

iktisadi faaliyetleri düzenler ve karşılaşılan sorunlara çözüm üretir.134 

 

Ekonominin konvansiyonel anlayışta tarifi şu şekildedir: Bir toplumun, bir 

ülkenin veya bireylerin kaynaklarını nasıl yönettiğini, bu kaynakları nasıl ürettiğini, 

dağıttığını, değiş tokuş ettiğini ve tükettiğini inceleyen sosyal bilimlerden biridir. 

Temel olarak, ekonomi, sınırlı kaynaklarla sonsuz insan ihtiyaçlarını nasıl 

karşılanacağını anlamaya çalışan bir disiplindir. Aynı zamanda ekonomik kararların 

analiz edilmesi ve ekonomik politikaların geliştirilmesi için kullanılan bir araştırma ve 

analiz alanıdır.135 

 

Ekonomi, bir dizi teori, model ve yöntem içerir. Sosyal, politik ve psikolojik 

faktörleri de kapsar. Ayrıca ekonomi, hükümetlerin ekonomik politikalarını 

şekillendirmesine, işletmelerin stratejilerini belirlemesine ve bireylerin finansal 

 

134  Muhammed Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge (Washington DC: The Islamic 

Foundation and The International Institute of Islamic Thought, 1992), 254. 

135 Erdal Muzaffer Ünsal, Mikro İktisat (Ankara: İmaj Yayınevi, 2012), 17. 



51 

 

kararlarını vermesine yardımcı olur. Ekonominin tanımıyla alakalı son olarak 

kaynakların tahsisi, üretim, tüketim ve dağıtımı ile ilgili karmaşık bir insanların 

arasındaki muamele sistemini inceleyen ve anlamaya çalışan çok çeşitli konuları içeren 

önemli bir sosyal bilimler dalı olduğu söylenebilir.136 

 

Tezin konusu gereği iktisat tarihinden bahsetmeyecek olsak da konvansiyonel 

iktisatçılar 137  tarihle ilgilenmişlerdir. Fakat onlar genel olarak teorik çalışmalarda 

tarihten yararlanmak yerine, zaten şekillenmiş bir teoriden hareketle onu açıklamak 

için tarih alanına başvururlar. Diğer türlü anlatılmaya çalışılırsa, yapılan şey teoriden 

tarihe gitmek ve tarihi iddiayı iktisat teorisi aracılığıyla anlamak veya açıklamaya 

çalışmaktır. Bu ise bir noktada mantıklı gelse de ana akım iktisadın savunduğu pek çok 

tarihi gerçeğin tartışılmasına sebep olmaktadır. Kapitalist ekonomi anlayışının insana 

en uygun sistem olduğu veya sanayi devrimi öncesinde insanlığın giderek kapitalist 

 

136 Ünsal, Mikro İktisat, 18. 

137 Konvansiyonel ekonomi, modern ekonomi biliminin temelleriyle birlikte 18. ve 19. yüzyıllarda 

gelişmeye başladı. Özellikle Adam Smith'in Ulusal Servetin Uluslararası Hakkı (1776) adlı eseri, 

serbest piyasa ekonomisinin temel prensiplerini ortaya koydu ve bu, konvansiyonel ekonominin erken 

dönemlerinde önemli bir etki yarattı. Daha sonra, David Ricardo, John Stuart Mill ve diğerleri gibi 

ekonomistler, serbest piyasa ekonomisinin ve rekabetin önemini vurguladılar. 20. yüzyılda, ekonomi 

bilimi daha da kuramsallaştı ve matematiksel modellerin ve mikro ve makro ekonomi teorilerinin 

gelişmesiyle birlikte konvansiyonel ekonomi daha belirgin hale geldi. Ancak, "konvansiyonel ekonomi" 

terimi belirli bir zamanda değil, daha geniş bir dönemi ifade eder. Özellikle, 20. yüzyıl boyunca gelişen 

ve değişen ekonomik düşüncelerin ana akımını ifade etmek için kullanılır. Bu ekonomik yaklaşım, temel 

olarak talep ve arz arasındaki ilişkilere dayanır ve piyasaların genellikle dengede olduğunu ve bu 

dengeye ulaşmak için piyasa mekanizmalarının etkin bir şekilde çalışacağını savunur. Konvansiyonel 

ekonomi, özgür piyasa ekonomisi, tüketici ve üretici davranışı üzerine odaklanır ve genellikle bireysel 

aktörlerin rasyonel olarak hareket ettiği ve kaynakların en iyi şekilde kullanıldığı bir varsayıma dayanır. 

Bu yaklaşım, genellikle mikro ekonomik teoriler ve makro ekonomik modeller kullanır ve politika 

önerileri genellikle piyasa mekanizmalarına daha fazla güvenmeye dayanır. (Yüksel Bilgili, 

Karşılaştırmalı İktisat Okulları, (İstanbul: 4T Yayınevi, 2018), 400) 



52 

 

liberal ekonomik sisteme gelişerek yaklaşması fikri ve en sonunda da sanayi devrimi 

ile kapitalizmin keşfedilmesi gibi fikirler buna örnektir.138  

 

Ekonomi, mikro ekonomi ve makro ekonomi olarak iki alt bölümden oluşur. 

Mikro ekonomide iktisadi mesele ile etkinlik üzerine konuşulur; ne üretilecek, nasıl 

üretilecek, kimler için üretilecek konuları bunlardan bazılarıdır. Bu bağlamda mikro 

ekonomi bireylerin, işletmelerin ve endüstrilerin ekonomik kararlarını ve 

davranışlarını inceler. Bunun yanında makro ekonomide kaynakların tam kullanımı ve 

ekonomik büyümeyi belirleyen unsurlar üzerinde durulur. Örnek olarak enflasyon, 

işsizlik, gayri safi milli hasıla, devlet harcamaları veya para arzı gibi kavramlar 

incelenir. İşin özünde mikro ve makro ekonomide asıl gaye karlılığın maksimize 

edilmesidir. Aralarındaki fark ise yöntem farkıdır. 1929’daki Büyük Buhran’ın 139 

getirdiği devasa işsizlik sorunu ile iktisattaki bu ayrım daha çok netleşmiş ve iki farklı 

alan olarak iktisat anlayışını ikiye bölmüştür.140  

 

Üretim ve iş birliği iki ana ekonomik problemden biridir. Gazzâlî bu faaliyetleri 

şöyle anlatmaktadır: “Çiftçi tahıl üretir, değirmenci onu una dönüştürür ve fırıncı 

undan ekmek hazırlar. Tek bir somun ekmek, belki de bin işçinin yardımıyla nihai 

şeklini alır.”141  Gazzâlî’nin diğer örneği ise iğnedir: “Küçük bir iğne bile kullanışlı 

olabilmesi için yaklaşık olarak yirmi beş defa, her defasında başka bir işlemle, iğne 

ustalarının elinden geçer.”142 Bu örneğin bir benzerini 700 yıl kadar sonra Adam Smith 

iğne fabrikası örneğiyle anlatır. Bu mesele iktisat ilminin araştırdığı iş bölümü veya 

işin bölüşülmesi, ustalaşma meselesidir. Ayrıca birlik olunmadan bir iğnenin dahi 

 

138 Sabri Orman, Medeniyet Analizinden Meta Metodolojiye İslam Medeniyetinin Teşekkül Sürecinin 

Analizinden Yeniden Teşekkül Sürecine ve İslami İktisada. Ed. Necmettin Kızılkaya (İstanbul: İktisat 

Yayınları, 2019), 13. 

139 1929'da başlayan (etkilerini ancak 1930 yılının sonlarında tam anlamıyla hissettiren) ve 1930'lu 

yıllar boyunca devam eden ekonomik buhrana verilen isimdir. Buhran, Kuzey Amerika ve Avrupa'yı 

merkez almasına rağmen, dünyanın geri kalanında da (özellikle de sanayileşmiş ülkelerde) yıkıcı etkiler 

yaratmıştır. Bilgili, Karşılaştırmalı İktisat Okulları, 146. 

140 Ünsal, Mikro İktisat, 15. 

141 Islahi, Müslümanların İktisadi Düşünce ve Analize Katkıları, 51. 

142 Islahi, Müslümanların İktisadi Düşünce ve Analize Katkıları, 51. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/1930%27lar
https://tr.wikipedia.org/wiki/1930%27lar
https://tr.wikipedia.org/wiki/Kuzey_Amerika
https://tr.wikipedia.org/wiki/Avrupa


53 

 

üretilemeyeceğinin en güzel örneğidir. İnsanlık tarihi boyunca birlik olunarak nelerin 

üretilerek icat edildiği malumdur.  

 

Bölüşüm insanoğlunun iki ana ekonomik probleminden diğeridir.  Üretimin mi 

yoksa bölüşümün mü en temel problem olduğuyla ilgili iktisatçılar arasında tartışmalar 

olmuştur. Bölüşüm iki çeşittir. Üretim süreci sonucunda gerçekleşen bölüşüm 

fonksiyonel bölüşüm olarak geçmektedir.143  Diğeri ise kişisel bölüşümdür. İktisatta 

fonksiyonel bölüşüm, bir ekonominin üretim faktörlerinin (emek, sermaye, toprak ve 

girişim) toplam üretim değerinden elde ettiği gelirin, bu faktörler arasında nasıl 

bölüşüldüğünü açıklar. Fonksiyonel bölüşüm, bir ülkedeki gelirin emek, sermaye, 

toprak ve girişim faktörleri arasında nasıl dağıldığını analiz eder.144 

 

Bu bölüşüm genellikle gelir dağılımını inceleyerek gerçekleştirilir. İktisat 

literatüründe faktör geliri olarak adlandırılan bu bölüşüm, ekonomik katılımcılar 

arasındaki gelirin nasıl paylaşıldığını belirlemeye odaklanır. Fonksiyonel bölüşüm 

analizi, genellikle bir ekonominin ne kadar adil veya adaletsiz olduğunu 

değerlendirmek için kullanılır.145 

 

Fonksiyonel bölüşümdeki değişiklikler, ekonomik politikaların ve toplumsal 

yapıların ekonomik katılımcılar arasındaki gelir dağılımını nasıl etkilediğini anlamak 

için önemlidir. İktisatçılar, bu tür analizlerle bir ekonominin sağlığı, sürdürülebilirliği 

ve toplumsal adalet konularında değerlendirmeler yapabilirler. 

 

Ana akım iktisat fonksiyonel bölüşüm meselesine önem vermiş ve üzerinde 

epeyce durmuştur. Müslüman iktisatçılar ise ikincisi olan kişisel bölüşüm meselesiyle 

oldukça ilgilenmişlerdir. İktisatta "kişisel bölüşüm" terimi, bir ekonomide bireylerin 

veya hane halklarının gelirlerinin nasıl dağıldığını ifade eder.146 Kişisel bölüşüm, bir 

ekonominin genel geliri içinde bireyler arasındaki gelir dağılımını inceleyerek, bu 

 

143  Islahi, Müslümanların İktisadi Düşünce ve Analize Katkıları, 53. 

144 Nazım Öztürk, İktisatta Bölüşüm: Kuram – Politika (Ankara, Palme Yayıncılık, 2009), 139. 

145 Öztürk, İktisatta Bölüşüm: Kuram – Politika, 140. 

146 Öztürk, İktisatta Bölüşüm: Kuram – Politika, 145. 



54 

 

gelirin hangi kesimlerin eline geçtiğini ve bireyler arasındaki gelir eşitsizliğini 

değerlendirir. Emek geliri, işçilerin ücretleri ve maaşları, çalışan bireylerin elde ettiği 

geliri, sermaye geliri, sermaye sahiplerinin, yani varlık, hisse senedi veya gayrimenkul 

gibi varlıklara yatırım yapanların elde ettiği geliri, toprak geliri, tarım veya arazi 

sahiplerinin elde ettiği geliri, girişim geliri, işletme sahipleri ve girişimcilerin, 

işletmelerinden elde ettikleri kar ve geliri ifade eder.147 

 

Kişisel bölüşüm, bir ekonominin sosyal adaletini, gelir eşitsizliğini ve 

toplumun genel refah düzeyini değerlendirmek için kullanılır. Eşitlik, verimlilik ve 

sürdürülebilirlik gibi konular, kişisel bölüşüm analizi için de önemli unsurlardır. İktisat 

politikaları genellikle kişisel bölüşümü etkileyebilir ve vergi politikaları, sosyal yardım 

programları, eğitim politikaları gibi birçok faktörü içerebilir.148 

 

İktisat, özellikle son döneme kadar ahlaki davranışları içinde çokça barındıran 

bir alandı. Ancak Avrupa’daki sanayi devrimi ile birlikte iktisatta ahlaki özellikler 

değişti. İktisat bilimi diğer alanlardan ayrışarak hem ahlak ile hem de rasyonellikle 

ilişkilendirilir hale geldi. Bunun temelinde de iktisat teorisinde insan tanımının ‘‘homo 

economicus’’ şeklinde tanımlanması gelmektedir. Bu isimlendirmenin temelinde insan 

tasavvurunun tam bilgi sahibi rasyonel insan anlayışı vardır. ‘Homo economicus’ tüm 

kararlarında rasyoneldir ve ahlaki değerler, örneğin; paylaşmak, hediye etmek, sadaka 

ve zekât vermesi vs. beklenmez. Konumuz İslam ahlakının İslam iktisadına etkisi olsa 

da kapitalizmin doğuşuna sebep olan insan tanımını da bilmek gerekmektedir. Böylece 

İslam iktisadının günümüze yansımalarını daha net görülecek, ayrıca verilen 

mücadelenin büyüklüğü de anlaşılacaktır.149  

 

 

 

147 Öztürk, İktisatta Bölüşüm: Kuram – Politika, 155. 

148 Öztürk, İktisatta Bölüşüm: Kuram – Politika, 98. 

149 Hakan Kalkavan, “Ahlak ve İktisat İlişkisi Temelinde İslam Ahlak Değerlerinin İktisadi Davranışa 

Olan Etkisi” (Doktora Tezi, İstanbul Medeniyet Üniversitesi, 2018), 54. 



55 

 

2. İSLAM İKTİSADI 

İslam iktisadı, İslam dini prensiplere ve öğretilerine dayalı bir iktisadi düşünce 

ve uygulama sistemidir. İslam'ın temel kaynakları olan Kur’an-ı Kerim ve Hz. 

Muhammed’in (sav) söz ve uygulamalarından oluşan hadis rivayetlerinden çıkarılan 

ilkelere dayanır. Bu ilkelere göre, ekonomik faaliyetlerin, toplumun refahı, adil dağılım 

ve insan hakları gibi İslami değerlerle uyumlu olması gerektiği vurgulanır. 

 

İslam iktisadında, helal ve haram kavramları önemlidir. İslam iktisadında 

yapılan ekonomik faaliyetlerin helal ve ahlak kurallarına uygun olması gereklidir. 

Ayrıca İslam iktisadında, gelir ve servetin adil bir şekilde dağıtılması vurgulanır. 

Fakirlerin, yetimlerin ve muhtaçların korunması ve desteklenmesi emredilir. 

Zenginlerin zekât vermesi zorunluyken zengin veya fakir toplumun her ferdinin 

toplumda daha zor durumda olanlara sadaka vermesi ve yardım etmesi sürekli tavsiye 

edilir. Bu sayede toplumda sosyal adalet sağlanarak mülkiyette fertler arasında ciddi 

farkların oluşması engellenmek istenmiştir.   

 

İslam iktisadında riba haram kabul edilir. Bu nedenle, faizsiz finans sistemleri 

geliştirilmiştir. Faizi alanın, verenin ve hesaplayanın büyük bir azaba uğrayacağı ve 

hepsinin bir olduğu Hz. Peygamber’in (sav) hadislerinde geçmektedir. Ayrıca faizin 

yasaklanması ile paranın üretime nakledilmesi istenmiş olup, toplumun refahının 

artırılması amaçlanmıştır. 

 

Yukarıda da bahsedildiği üzere İslam iktisadı Kur’an ve sünnet ilkelerine 

dayanır. İnsan ve toplumların değişmez özelliklerine bağlı olan bu ilkeler, Kur’an ve 

sünnetin ruhuna uygun olarak değişik şekillerde yorumlanabilmiştir. Aile, miras, kamu 

menfaatiyle sınırlı ferdi mülkiyet, zekât, israf, riba ve devletin iktisadi işlevi gibi 

hususların ana hatları İslam iktisadı ilkeleriyle tespit edilmiştir. Kul hakkına dayanan 

İslam iktisadı, israfın bertaraf edilmesi, iktisadi bağımsızlığın sağlanması, mülkiyetin 

yaygınlaştırılması, içtimai adalet, güvenlik ve refah şeklinde özetlenebilir.150 

 

 

150 Ahmet Tabakoğlu, İslam İktisadına Giriş (İstanbul: Dergah Yayınları, 2013), 64. 



56 

 

Bugün İslam ülkelerinde ekonomi batının ortaya koyduğu iktisadi modellerin 

kopyalanmasıyla uygulanmaktadır. Bu ise İslam coğrafyasındaki insanların sosyal 

alanda kendi geçmişlerinden kopararak batılılaşmasına sebep olmaktadır. Batı 

ekonomisinde hedef serveti arttırmak iken İslam ekonomisinde hedef ilk önce insandır. 

Servet İslam iktisadının konularından birisidir ancak temel konusu değildir. Batıdaki 

ekonomik mantığın zıddına, İslami ekonomi anlayışı insanı, kendisi ve başkaları için 

felaha ve adalete ulaşması doğrultusunda karar vermeye zorlar.151 

 

Sezai Karakoç (ö. 2021) konuyla alakalı şu şekilde beyanda bulunmuştur: 

“İslam toplumu geçmiş yüzyılda birkaç iktisadi doktrini seçmeye zorlanmıştır. 

Günümüzde ise tek bir doktrini kabul etmeye zorlanmaktadır. İslam toplumunda 

kendine mahsus bir iktisadi yapı oluşmuştur. Bunun ana çizgileri yakalanıp, İslam 

toplumunun iktisadi yapısının orijinalliği kabul edilmedikçe, bu ülkelerin ekonomisi 

üzerine yapılan incelemeler aldatıcı analojiler olmaktan öteye geçemez. İslam batı 

medeniyetinden ayrı bir medeniyet olarak ele alınmadıkça gerçeğine varılamayacak bir 

realitedir.”152  

 

Değişen iktisadi şartlar ile İslam iktisadı da esneklik gösterir. İslam iktisadının 

birincil kaynağı olan Kur’an ve sünnet belli şartlar ile yorumlanabilir ve kıyas 

edilebilir. Bu işlem İslami ilimlere vakıf, yeterli olan kişilerce yapılır. Örneğin 

günümüzde sigortacılık veya paranın değer kaybı gibi meseleler yetkin kişilerce 

değerlendirilip İslam’ın ışığında yorumlanmaktadır. Böylece İslam, son yüzyılda 

değişen iktisadi şartlar karşısında Müslümanlara sınırlarını bildirecektir. Mecelle’nin 

39. maddesinde şöyle geçer: “Ezmânın tegayyürü ile ahkâmın tegayyürü inkâr 

olunamaz." (Zamanın değişmesi ile hükümlerin de değişeceği inkâr edilemez).  

 

İslam doktrini; özel mülkiyeti ilke olarak savunan kapitalizmle de toplumsal 

mülkiyeti ilke olarak savunan sosyalizmle de asla bağdaşmamaktadır. İslam doktrini 

 

151 Sabahattin Zaim, İnsan İslam Ekonomi (İstanbul: Yeni Asya Yayınları, 1992), 53. 

152 Sezai Karakoç, İslam Toplumunun Ekonomik Strüktürü (İstanbul: Diriliş Yayınları, 2012), 8. 



57 

 

karma mülkiyet sistemini ilke olarak kabul etmektedir. İslamiyet; bireysel mülkiyeti, 

toplumsal mülkiyeti ve devlet mülkiyetini kabul etmektedir.153 

 

İslam iktisadında devletin rolü denetim şeklindedir. Adam Smith’in söylediği 

‘laissez faire, laissez passer’ (bırakınız yapsınlar, bırakınız geçsinler) sözünden 

esinlenerek kapitalizmdeki gibi salt liberal anlayış yoktur. Diğer taraftan sosyalist 

doktrindeki gibi de özel mülkiyetin yok sayıldığı bir sistem de değildir. İslam iktisadı 

bu iki sistemin ortasındadır ve devlet mekanizması İslam iktisadında, her şeye karışan 

ya da hiçbir şeye karışmayan şeklinde değil kontrol eden, denetleyen konumundadır. 

Kapitalist iktisat nizamında devletin işlevi ile alakalı tartışmalar olmuştur. Özellikle 

John Maynard Keynes (ö. 1946), Joseph Stiglitz, Milton Friedman (ö. 2006) gibi 

iktisatçılar devletin müdahale etmesi veya denetlemesi gerektiğini söylemişlerdir.154 

Aslında aradıkları devlet mekanizması İslam iktisadının devlete yüklediği iktisadi 

görevdir.  

 

İslam iktisadında toplum çıkarları şahsi çıkarlardan üstün tutulmuştur. Bundan 

dolayı İslam iktisadı sosyal adalete önem vermiş ve toplumun refahı ön plana atılmıştır. 

İslam’a göre devlet de ekonomi de insan içindir. Diğer taraftan konvansiyonel 

kapitalist iktisadi anlayışta insan ekonomi içindir.  

 

İslam iktisadında emek temel değer kaynağı ve üretim faktörü olup kutsal kabul 

edilir.155 Bundan dolayı işçi kavramı kapitalizmden farklı ve daha değerlidir. Emeksiz 

kazanç asgari seviyede tutulmuştur. İslam iktisadında kazançta ya emek aranır ya da 

risk aranır. Emeksiz ve risksiz bir kazanç faiz muamelesi görmektedir. Faizli 

sistemlerde toplumun bir kesiminin faiz yükünden dolayı perişan olması sayesinde 

emeksiz ve risksiz kazanç sağlayan mudiler bulunur. İslam ise bu adaletsizliği peşinen 

faiz yasağı ile engellemiş ve paranın emekle veya risk alarak kazanılmasını 

emretmiştir. Bunun sayesinde İslam iktisadında spekülasyona ve manipülasyona 

 

153 Temel Hazıroğlu, Katılım Ekonomisi (İstanbul: İz Yayıncılık, 2018), 145. 

154 Niall Kishtainy, Ekonominin Kısa Tarihi, trc, Abdullah Yılmaz (İstanbul: Alfa Basım, 2018), 149. 

155 Necm Suresi, 53/39. 



58 

 

rastlanmaz. Kapitalizmdeki gibi birilerinin kaybı birilerinin zenginleşmesine sebep 

olmadığı için herkesin emeğini kullanarak veya risk içeren bir ticaret yaparak kazanç 

sağlaması istendiği için toplumda da sosyal adalet sağlanır.156 

 

İlk kez müstakil olarak İslam iktisadı çalışmaları 20. yüzyılın ortalarında II. 

Dünya Savaşı’nı takip eden yıllarda yapılmıştır. M. 1000’de vefat eden Muhammed b. 

Ahmed Makdisi ve M. 1328 yılında vefat eden İbn Teymiyye gibi alimler İslam’ın 

iktisadi ve sosyal yönü üzerine ciddi değerlendirmeler yapmışlar.157 19. yüzyılda batılı 

ekonomistlerin yeni keşfettikleri bazı meseleleri bu iki ilim adamı ve anmadığımız pek 

çok Müslüman ilim adamı yaşadıkları dönemde keşfetmiş ve söylemiştir. Buna rağmen 

bizim İslam iktisadından kastımız ıstılah olarak diğer ilimlerden bağımsız şekliyle 

değerlendirilmesi 20. yüzyılın ortalarına dek gelmektedir. İlk çalışmaları Hindistan alt 

kıtasında, Mısır ve Arabistan’daki Müslümanlar yapmışlardır. Daha sonrasında bu 

çalışmalar İslami bankacılık çalışmaları ile paralel şekilde Arap coğrafyasında 

yayılmıştır. 

 

Batı fikri gelişimi esnasında ilimleri müstakil hale getirerek birbirinden 

ayırmıştır. İslam fikriyatında ise ilimler birbirinden ayrı değil birliktedir. İlimler 

müstakil olarak bir anlam ifade etmezken birlikte bir anlam ifade ederler. Bundan 

dolayıdır ki Müslüman ilim adamları sadece bir alanda değil birden fazla alanda 

uzmanlaşmışlardır. Örneğin yukarıda bahsedilenlerden İbn Teymiyye dini ilimlerde 

müctehit seviyesindedir bununla beraber iktisat ve mantık gibi alanlarda da pek çok 

eser yazmıştır.158 Makdisi ise ekonomiyle ilgilendiği gibi asıl alanı coğrafya ilmidir.159 

Gazzâlî edebiyat, fıkıh, kelâm, felsefe, mantık ile uğraşmıştır. 160  Fârâbî İslam 

 

156 Abdullah Mesud Küçükkalay, İktisadi Düşünce Tarihi, (İstanbul: Beta Basım, 2019), 156. 

157 Choudhury, İslam Ekonomisi ve Sosyal Düşüncenin Gelişimi, 144. 

158 Ferhat Koca, “Takıyyüddin İbn Teymiyye,” TDV İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yay., 1999), 

20/413. 

159 Marına Tolmacheva, “Muhammed b. Ahmed Makdisî,” TDV İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV 

Yay., 2003), 27/431. 

160 Mustafa Çağırıcı, “Gazzâlî,” TDV İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yay., 1996), 13/531. 



59 

 

felsefesiyle uğraşırken aynı zamanda tıpla da uğraşmıştır. 161  Bundan dolayı İslam 

iktisadı adı altında müstakil olarak son yüzyıla kadar bir çalışma yapılmamıştır. 

 

İslam iktisadının uygulama ortamı ibadetlerin bile ticaret haline gelmesi değil, 

aksine ticaretin ibadet vasfı kazanabileceği bir ortamdır.162 İnsanın kazancını İslam’ın 

belirlediği helal yollarla kazanması gerekmektedir. Bu noktada yapılan ticarette haram 

yollarla değil helal yollarla yapıldığında İslam dininde bu bir ibadettir. Ayrıca İslam 

dininde dünya hayatı ebedi yaşama hazırlık yeridir. Bundan dolayı da sadece kişinin 

kendi içindeki inancı ve ibadetleri değil toplum içerisinde, kişinin karşısındaki 

insanlara yaptığı her muamele ebedi hayatın akıbetini etkileyen amellerdir. İslam 

dininde maddiyatı, işi, kazancı, ticareti pergelin sabit tarafı haline getirmek nasıl yanlış 

ise maddi hayattan kaçıp geçimini sağlamamak, insanlara muhtaç olmak da haddi 

aşmaktır. Yani İslam dinine mensup kişilerden istenen maddeye esir olmaması diğer 

taraftan da maddeyi hizmet şuuruyla çalıştırıp insanlara faydalı olmasıdır. Bu vesileyle 

Allah’ın rızasını kazanmasıdır. İslam, mensubu olduğu insanlara emrettiği bu yaşam 

tarzı ile İslam iktisadı direkt muhataptır. İslam iktisadının alanı sadece bankacılık, 

sigortacılık, murabaha vs. değildir. İslam iktisadı arkasındaki bu inanç kaideleriyle tüm 

insanlığa hitap edebilen bir yapıya sahip olup adil bir düzenin oluşturulması için 

olmazsa olmazdır.  

3. İKTİSAT VE AHLAK 

İş ahlakı genel olarak toplumun genel kabulüne ve normlarına göre işletme 

içerisinde hareket edilmesidir. 163  Bu tanımdan hareketle insan yaşadığı toplumun 

kültüründen ve ahlaki değerlerden tamamen ayrı olarak değerlendirilemez. Ne kadar 

ekonomik faaliyetler, pozitif iktisat yöntemleri ile manevi öğelerin tesirini yok sayarak 

incelenmeye çalışılsa da insan eylemleri, içinde yaşadığı toplumdan, inandığı dinden 

ve sahip olduğu ahlaki değerlerden tesirsiz ve bağımsız olarak ele alınamaz. 

 

161 Mahmut Kaya, “Fârâbî,” TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 1995), 12/162. 

162 Ahmet Tabakoğlu, İslam İktisadına Giriş, 81. 

163 Şahin, “Dini Açıdan İş Ahlakı: İnancın İş Ahlakının Sürdürülebilirliğine Katkısı Üzerine”, 447. 



60 

 

Dolayısıyla ahlaki değerler ekonomik faaliyet ve iktisadi davranışların biçimine ve 

muhtevasına etki eder. 164 

 

Ahlaklı olmak kısaca davranışlarda kendinin haricindekilerin iyiliğini ve 

çıkarlarını gözetmektir. İnsan kendi çıkarlarını gözetmeye eğilimlidir. Başkalarının 

çıkarlarını gözetmek veya umursamamak/bencil davranmak ise ahlaki seviyenin 

göstergesidir. Mesele ekonomiye veya çıkarlara geldiğinde başkalarının çıkarlarını da 

gözetmek ya menfaatsiz kendiliğinden gerçekleşir ya da yapılan iyiliğin karşılığı 

beklenerek menfaatçi olarak gerçekleşir. 

 

İnsanlar toplu şekilde yaşadıkları için ahlak yani başkalarının çıkarlarını da 

gözetme alışkanlığı elzem hale gelmektedir. İnsanlar bir toplumda sadece bencil 

davranışlar ile yaşarlar ise çatışmalar çoğalır ve toplum parçalanır. Bireylerin 

kendilerine has yaptıkları iyi veya kötü davranışlar da bireyin ahlaklı veya ahlaksız 

davranışlarından öteye gitmez. Toplumda oturmuş davranışlar ahlakı ifade eder.  

 

18. yüzyılda İskoç toplumu değişen ekonomik yapı ve üretim sistemleri 

sebebiyle ahlaki yapıdan uzaklaşmıştı. İskoç Aydınlanması denen bu dönemde belli 

fikir adamları buna itiraz etmiş ve ahlaki teoriler ortaya koymuşlardı. Ancak ortaya 

koyulan fikirler ahlakiliği savunsa da aslında modern toplumun temellendirilmesi için 

önemli bir zemin inşa etmiştir. Bu düşüncenin özellikle geleneksel düşünce karşısında 

kendisini temellendirmekte sıkıntılar yaşayan yeni burjuva toplumunun üretkenlik ve 

verimliliğe, fayda ve hazza dayalı sosyal düzeni açıklamada ve buna ahlaki bir mahiyet 

kazandırmada ciddi bir katkısı olmuştur. Netice itibariyle Batı fikriyatının oluşumunda 

ilk dönemlerde ahlakın varlığı ve zaruretiyle alakalı yapılan itirazlar burjuvanın 

ekmeğine yağ sürmüştür. Bu itirazlar oluşturulan ahlaki olmayan, bencil ve çıkarcı 

iktisat anlayışının büyüyerek önündeki engelleri kaldırmasına sebep olmuştur. 165 

 

164 Sabri Ülgener “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”. İktisat Fakültesi Mecmuası 2, sy. 

(2012). 

165 Lütfi Sunar, “Kapitalizmin Ahlakı” Modern Ekonominin Zihniyet Çerçevesi, Ed. Musa Kazım 

Arıcan, Muhammed Enes Kala, Yunus Emre Aydınbaş (Ankara: Türkiye Yazarlar Birliği Yayınları, 

2018), 197. 



61 

 

 

İktisat ile ahlaki davranışların birbirinden uzaklaştırıldığı ve 

bağımsızlaştırıldığı konvansiyonel iktisat teorisinde insan rasyonel kabul edilirken 

aynı zamanda insanın istekleri sınırsız ve kaynaklar ise sınırlı kabul edilir. Bu şartlar 

altında da insanın rasyonel olarak en uygun iktisadi seçeneği seçerek amacına ulaşması 

beklenir. Bu yolla da rasyonel insan çıkarlarını maksimize etmeye çalışır. 

Konvansiyonel iktisat teorisiyle beraber halen devam eden bu düşünce insanı sadece 

rasyonel davranan, duygudan uzak olup sadece maddiyat için uğraşan bir yaratık olarak 

tanımlamaktadır. Bu tanım ile insanlardan, Darwinist teori gereği doğal seçilim ile 

kuvvetli olanların hayatta kalıp zayıf olanların ölmelerinin normal ve olağan 

karşılaması, merhamet göstermemesi ve sadece çıkarlarını gözetmesi beklenmektedir. 

Özet olarak rasyonel insan maddeci ve çıkarcı yapısıyla ahlaki değerlerden uzak 

hareket eder.  

 

Batı kültürünün bu tanımı ve devamındaki kabulleri insanın gerçek yapısından 

uzaktır. İnsan bazen kendi çıkarlarını gözetirken bazen de toplumun çıkarlarına göre 

hareket eder. Bu yüzden kişisel çıkarların insanların ekonomik tercihlerinde esas 

belirleyici konumunda olduğunu öne sürmek sorunludur. Bundan dolayı insanın 

iktisadi tercihlerini ahlaktan ayırmak imkansızdır. İnsan toplum içinde yaşamaya ve 

toplumla bağ kurmaya muhtaçtır. İnsanlarla etkileşim içinde olması sebebiyle 

ekonomik etkileşimlerinde de içinde bulunduğu toplumun değerlerine saygı duymak 

zorunda hisseder. Türkiye’de alkol kullanan insanların taşıdığı alkolü siyah poşete 

koymaları veya gazeteye sarmaları buna örnek gösterilebilir. İşte bu, dinin emrinden 

bağımsız olarak toplumun değerlerine ve örfüne saygı duymaktan kaynaklanan 

davranış şeklidir.  

 

Birey için ahlakla ve dinle olan çıkarları bireyin tercihlerini belirler. Eğer ahlaki 

değerleri ile çıkarları örtüşüyorsa yapacağı tercihte zorlanmayacaktır. Ancak değerleri 

ile çıkarları çatışıyorsa yapılan tercih bireyin kişiliğine ve yaşam tarzına bağlıdır. Eğer 

kişi değerlerine ve inancına önem veren bir kişilikteyse, çıkarlarını geriye atması 

beklenir. Ancak değerleri zayıf olan, ahlaki kurallara az önem veren bir kişilikteyse, 

çıkarına en uygun olana göre hareket etmesi beklenir. Bu basit denklem bireyin 



62 

 

topluma karıştığı durumda çok daha karmaşık bir hal almakta ve hiç kimsenin salt 

beyaz veya salt siyah olmadığı gerçeğini ortaya koymaktadır. Bu noktada ise yukarıda 

bahsedildiği gibi devreye ahlaki kuralların yanında veya önünde hukuk kuralları 

gelmektedir. Böylece toplum çıkarlarını değil kendi çıkarlarını önceleyen bireylerin 

davranışlarından korunmaya çalışılır.166 

 

Yukarıda bahsedilen gerçekler ve örneklerle iki yüzyıldan fazla bir süredir 

devam eden konvansiyonel ekonominin kabul ettiği ‘‘homo economicus’’ tanımının 

gerçek hayatta bulunan insan davranışlarını tanımlamada yetersiz kaldığı ortadadır.167 

Rasyonelliği insanın bencil oluşuna bağlamak günümüz iktisat biliminin en büyük 

hatalarından birisidir. İnsan mantıklı olduğu kadar duygusaldır ve bencil olmak 

zorunda değildir. Ayrıca bencil insanın topluma ve toplumsal değerlere bir faydası 

olmayacağı da aşikardır.  

 

Geleneksel toplumlarda çalışmak, en alt seviyesinden en üst seviyesine kadar 

her aşamasında, kişinin manevi gelişimi için bir araçtır. Ancak batı toplumları 

çalışmanın doğasını değiştirerek maneviyatla bağını kopartmıştır. Modernleşme 

süreciyle iş ile kişilik arasındaki bağ koparılarak çalışma tamamıyla maddi bir faaliyet 

haline getirilmiştir. Çalışmaktan beklenilen, kişiliğin bu maddi sonuçlara 

yaklaşmasıdır. Modern toplumlarda bu maddi sonucun ölçütü çalışma karşısında elde 

edilen gelirdir.168 

 

Kapitalist ekonominin fikir babası olarak kabul edilen Adam Smith on dört 

yaşında Glasgow Üniversitesi'nde ahlak felsefesi konusunda eğitim görmeye başlamış 

bir ahlak felsefecisidir. Smith ekonomik özgürlük ve serbest piyasa ekonomisi 

savunmuştur. Ancak Smith aynı zamanda ahlaki değerlerin ekonomik aktiviteleri 

yönlendirmesi gerektiğini ve bireylerin kendi çıkarlarının yanı sıra toplumun genel 

 

166 Kalkavan, “Ahlak ve İktisat İlişkisi Temelinde İslam Ahlak Değerlerinin İktisadi Davranışa Olan 

Etkisi”, 35. 

167 Ömer Demir, Ahlak ve Ekonomi (İstanbul: İktisat Yayınları, 2020) 58. 

168 Aydın Başbuğ, İş ve Maneviyat, Çalışma Ahlakı Üzerine Bir Çalışma (Ankara: Binyıl Yay., 2012), 

17. 



63 

 

refahına da katkıda bulunmaları gerektiğini vurgulamıştır.169 Nobel ödüllü ekonomist 

Amartya Sen ise, ahlaki değerlerin ekonomik politikalara dahil edilmesi gerektiğini 

savunur. Ona göre, ekonomik kalkınma sadece gelir artışıyla değil, aynı zamanda 

insanların yaşam kalitesi, eğitim, sağlık ve özgürlük gibi ahlaki değerlerle de 

ölçülmelidir.170 

 

Konvansiyonel ekonomi bencil insan fikrine doğru dönüşmüş olmasına rağmen 

kurucusu Smith ile ahlak felsefesine bağlılığı bulunmaktadır. Sonraki dönemlerde ise 

ekonomistlerden çoğu ‘‘Homo economicus’’ yani rasyonel insan fikrini ve ahlaktan 

uzak ekonomi fikrini tamamen kabul etmiş olsalar da bazı iktisatçılar171 zamanla bu 

durumu eleştirmişler ve ahlaka vurgu yapmışlardır. Özellikle 20. yüzyılda gelişen 

üretim ile insana değer verilir olmuştur. İnsanın sadece ‘kişisel çıkarını maksimize 

etmek isteyen’ şeklinde değerlendirmenin eksik olduğu anlaşılmıştır. Tabi insan yapısı 

itibariyle bencil olabilmektedir. Allah Resulü döneminde ve sonraki İslam tarihi 

dönemlerinde insan yapısı değişmemiş sadece eğitilmiştir. İslam Peygamberi 

Medine’deyken tüccarların şehre girmeden kervanları satın alıp pazarda istedikleri 

fiyata satmak istemeleri gibi örneklerden bahsedilen insani özellikleri görmek 

mümkündür. Peygamber (sav) ise bu davranışı yasaklayarak eğitimine devam etmiştir. 

O dönemde bile insanlar bencil olabilmektedir. Ancak asıl mesele insanın bencilliğinin 

bir ekonomik teoride temel kabul edilmesidir. İnsan duygusal bir yaratıktır ve 

davranışlarının kaynağı sadece bencillik olamaz, bununla beraber dinden, toplumdan 

veya aileden etkilenmektedir. Bu sebeple sadece rasyonel davranan bireylerin olduğu 

toplumlar üretmek, kanaatimize göre sadece hayalde kalmak zorunda olan bir 

senaryodur. Sürekli olarak kendi çıkarlarını öteleyerek toplumun çıkarlarını önceleyen 

bireyler bile yeri geldiğinde beklenen ahlaki olgunluğu gösteremeyebilir ve 

bencilleşebilir. Bize göre olayın diğer tarafından bakıldığında ise rasyonelliğin 

yayıldığı şehirlerde, şehrin ön yüzünde refah görünürken, arka taraflarında gettolar ve 

sokakta yaşayan insan topluluklarını görmek mümkündür. 

 

169 Adam Smith, Ulusların Zenginliği, trc, Ayşe Yunus ve Mehmet Bakırcı (İstanbul: Alan Yayıncılık, 

1997). 

170 Amartya Sen, Etik ve Ekonomi, trc, Ali Süha (İstanbul: Doğan Kitap, 2003). 

171 Amartya Sen, Joseph Stiglitz, John Rawls gibi ana akım iktisadın içindeki bazı iktisatçılar. 



64 

 

4. İSLAM AHLAKININ İSLAM İKTİSADINI EN ÇOK 

ETKİLEDİĞİ KONULAR 

  İktisat, alternatif kullanım alanlarına sahip kıt kaynaklar ile amaçlar arasındaki 

ilişkiyi inceleyen bir bilim dalıdır. İktisat bilimi, insanların çeşitli malları üretmek ve 

bunları tüketmek için, toplumun tüm üyelerine dağıtmaya yönelik kıt ya da sınırlı 

üretim kaynaklarını ne şekilde kullandıklarını kapsar. İslam iktisadı ise İslam’ın 

emirleri ve yasaklarına dikkat ederek bir ekonomik sistem ortaya çıkartır. Bu sistem 

içerisinde ise ahlakın önemi oldukça fazladır. İslam dairesinin belirlediği ahlak ilminin 

iktisadi mevzuları özellikle de İslam iktisadına ait mevzuları nasıl etkilediğini bu başlık 

altında, başlıklar halinde inceleyeceğiz. Konumuzun altındaki başlıkların bir önem 

sıralaması yoktur ve rasgele konumlandırılmışlarıdır.  

4.1. Refah 

Günümüz iktisadi düzeninde olduğu gibi İslam iktisadında da belli amaçlara 

ulaşma gayesi vardır ve bu amaçların bazıları tüm iktisat doktrinlerinde aynıdır. 

“Halkın refaha ermesi ve iktisadi olarak özgürleşip rahat bir yaşam sürmeleri de tüm 

iktisadi sistemlerin ortak gayesidir” denilebilir. Refah, toplumu oluşturan bireylerin 

hayat düzeyleri, mutlulukları ve memnuniyetleri şeklinde tanımlanabilir. İçeriğinde 

sağlık hizmetleri, barınma, ulusal savunma, enerji ihtiyacının karşılanabilmesi, alım 

gücü gibi farklı meseleleri barındırmaktadır. Refah, bireylerin veya toplumun yaşam 

kalitesi, iyi hissetme düzeyi ve genel olarak iyi durumda olma hali olarak 

tanımlanabilir. Bu kavram, maddi ve manevi ihtiyaçların karşılanması, sağlık, eğitim, 

güvenlik, özgürlük, sosyal ilişkiler ve çevresel faktörler gibi bir dizi unsuru içerebilir. 

Refah, sadece ekonomik durumu değil, aynı zamanda insanların fiziksel, zihinsel ve 

duygusal iyilik hallerini de içerir. 

 

Bireysel refahın toplumsal oluşumuna sosyal refah denilmektedir. Sosyal 

refaha bireysel refah aracılığıyla erişilebilmektedir ve bireylerin refaha ermeleri 

sayesinde sosyal refah ortaya çıkar. Bunun sebebi ise sosyal refaha toplumdaki 

bireylerin tek tek hepsinin mutluluğa ve huzura ermesinin toplamına denk 



65 

 

gelmektedir. 172  Bu anlamda refah, İslam ahlak düşüncesi bölümünde saydığımız 

maddeler içerisinde mutluluk ve adaletle ilgilidir. Belli düzeyde refaha ulaşan 

toplumlarda maddi kaygının kaybolmasıyla insanın mutlu olması kolaylaşır. Aynı 

şekilde refahın toplumdaki her ferde adil dağıtılmasıyla ancak adaletten söz edilebilir. 

 

Eski Yunan bilgini Aristo her sanatın ve bilimin farklı amaçlarının olduğunu 

söyler. Örneğin doktorluğun amacı sağlıklı olmak, askerliğin amacı zafere ulaşmak, 

iktisadın amacı ise refaha ermektir. Bütün alanların ortak amacı ise iyiye ermektir. Peki 

iyiliğin manası nedir? Bu sorunun muhatabı olanlar aynı cevabı verecektir: mutlu 

olmak. Peki mutluluk nedir? Şüphesiz herkesin mutluluktan anladığı şey farklıdır. 

Hasta için mutluluğun yolu sıhhat bulmakken, fakir için kazanç sağlayıp zengin olmak 

olabilir. Tüm bunların kaynağını ve özünü araştıran Aristo, zenginlik ve zaferin 

mutluluk olmadığını bunların ancak iyilik için araç olduğunu belirtir.173  

 

İşte bu mutluluğa giden yolda iktisat ilminin ve tüm iktisadi doktrinlerin 

ilgilendiği konulardan belki de ilki refahtır. İslam’ın iktisadi yapısı içerisinde de zekât 

gibi emirlerin maksadı toplum olarak beraberce belli bir refah seviyesine ulaşmaktır. 

Ancak tüm bunlara rağmen “İslam iktisadi yapısının en önemli konusu refahtır” 

denilemez. Refah, herkes için farklı olabilir; çünkü her bireyin değerleri, hedefleri ve 

yaşam koşulları farklıdır. Ancak genel olarak refah, insanların yaşamdan tatmin 

olmalarını, potansiyellerini gerçekleştirmelerini ve olumlu bir yaşam deneyimi 

yaşamalarını ifade eder. Bu anlamda insanların refah anlayışını etkileyen kültürel, 

sosyal, ekonomik ve kişisel faktörler vardır. Farklı toplumlardaki bireyler arasında 

refahın nasıl değerlendirildiği konusunda farklı görüşler ve öncelikler olabilir. 

 

Birçok insan için ekonomik durum refahın temel bir göstergesidir. İyi bir yaşam 

standardı sağlayabilmek, temel ihtiyaçlarını karşılamak ve gerektiğinde lüks 

harcamalar yapabilmek birçok kişi için refahın önemli bir parçasıdır. Sağlıklı olmak ve 

 

172  Faruk Taşçı, Sosyal Politika Dezavantajlı Gruplar: Tarih, Yaklaşım ve Uygulama (İstanbul: 

Kaknüs Yayınları, 2018), 63. 

173 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik (Ankara: Bilgesu Yayıncılık, 2020), 78. 



66 

 

kendini iyi hissetmek de insanların refahlarını etkileyen önemli faktörlerdir. Fiziksel 

ve zihinsel sağlık, genel yaşam kalitesini belirleyen unsurlardır. Diğer taraftan eğitim, 

bireylerin bilgi ve becerilerini arttırmasına yardımcı olur. İnsanlar genellikle eğitim ve 

kişisel gelişim fırsatlarına sahip olmayı, kariyer olanaklarını genişletmeyi ve zihinsel 

olarak büyümeyi refahın bir parçası olarak görürler. Bu faktörler içinde günümüzde 

insanların mutluluğunu etkileyen en önemli etken belki de sosyal ilişkilerdir. Aile, 

arkadaşlar ve diğer sosyal bağlar, destek, aidiyet hissi ve mutluluk sağlar. Bunların 

yanında doğal çevre ve sürdürülebilirlik, bazı insanlar için refahın önemli bir yönünü 

oluşturabilir. Temiz bir çevrede yaşamak, gelecek nesiller için sürdürülebilir bir dünya 

bırakmak gibi faktörler, bazı bireyler için büyük önem taşır. Toplum içindeki gelir 

eşitsizliği ve sosyal adalet de bazı insanların refah anlayışında kritik bir rol oynar. 

Birçok insan, adil bir toplumda yaşamanın ve herkesin temel ihtiyaçlarının 

karşılanmasının refahın bir parçası olduğunu düşünür. Globalleşen dünyada 

yalnızlaşan insanlar için en önemli refah göstergelerinden bir diğeri de her bireyin 

kişisel amaçları, tutkuları ve hedefleridir. Birçok insanın refah anlayışı içerisinde kendi 

potansiyelini gerçekleştirmek, hayatta anlam bulmak ve kişisel hedeflere ulaşmak yer 

alır. 

 

Her insanın refahını belirleyen unsurlar kişisel deneyimlere, kültürel değerlere 

ve yaşam koşullarına göre değişebilir. Ancak refahın kaynağı maddi olduğu kadar 

manevi ihtiyaçların da tatmin edilmesine bağlıdır. İnsanlar gerçek mutluluğa 

erdiklerini hedeflerini gerçekleştirip refaha erdiklerini zannetseler de mutlu 

olamamaktadırlar. Bunun sebepleri ise genel olarak inanç meselesidir, özelde ise ahlaki 

kaidelerin uygulanması veya ahlakilik ile muhatap olamamaktadır. 174 

 

Yukarıda bahsedilen refahın sebeplerinin bir kısmını özellikle de manevi 

sebeplerini, ahlakilik ve ekonomi özelinde daha geniş değerlendireceğiz. Mutluluk 

refahın en önemli manevi sebebidir. Bu ihtiyacın karşılanması için belli bir gelir 

seviyesine ihtiyaç duyulurken aynı zamanda diğer insani duyguların tatminini de 

 

174 Muhammed Umer Chapra, İslam İktisadında Ahlak ve Adalet (İstanbul: İsifam – TKBB, 2018), 

63. 



67 

 

zorunlu kılar. Bu duyguların tatmin edilmesi ise genellikle toplumun dini örgüsü 

içindeki ahlak varlığına bağlıdır. Toplumun ahlakı eğer bireylerin eşit, haysiyetli ve 

saygılı olmasına, adalete ve sosyal uyuma sebep oluyorsa mutlu olunmaktadır. Mesela 

çalışma ortamında bir personele saygılı davranılmadığında, bu çalışanın duyguları 

zarar görecek, ailesine yansıtması durumunda ailevi bağları zayıflayacaktır. Böyle bir 

örnekte refahtan söz etmek mümkün değildir. Bundan dolayı toplumun ahlaki 

seviyesinden ve bu ahlaki seviyenin çalışma ortamında yani iktisadi değerler içerisinde 

olmaması refahı engelleyen sebeplerin başında gelmektedir.  

 

İslam’a göre hayatın içerisinde dünyevi uğraşlar vardır ve olmalıdır; ancak asıl 

gaye ruhi ihtiyaçlardır. Her şey madde değildir ve madde için değildir. İslam’ın 

insanlara sunduğu bu yapı içerisinde insanlığın refahını sağlayacak hükümler vardır ve 

hepsi de manevi ölçülerle kuşatılmıştır. Örneğin Kur’an, toplumun refah seviyesinin 

iyileştirilmesi, herkese fırsat eşitliği sağlanması, mülkiyet hakkının ve diğer haklarının 

verilmesi, servetin dağılımının denge sağlanması için ılımlı, esnek bir iktisadi 

hükümler külliyatı getirmiştir. Ama bunlar diğer iktisadi doktrinler gibi sadece maddi 

bir niteliğe sahip değildir.175 

 

Ekonomik ve içtimai hayatta ahlaki ilkelerin uygulanması ve bu ilkelerin 

oturması için dünya görüşünün manevi olması gerekmektedir. Eğer toplum dünyanın 

kendi kendine var olduğuna inanır ve temel olarak bir dini inanca sahip olmazsa 

insanların Yüce bir Varlığın önünde sorumlu olmadıkları inancı ortaya çıkar. Bunun 

sonucunda da insanlar bencilleşerek hayatı dünyayla sınırlı sayarlar. Kişisel çıkarlar 

sürekli öncelikli hale gelir ve güçlü olan sürekli hayatta kalırken zayıf olanın ölmesi 

normal görülür. Servetin sadece kişinin kendi gayreti ile elde ettiği fikri bir toplumda 

oturursa ahlaki anlamda yardımlaşma beklenmez. Zayıf olanın kabahati servet elde 

edememe beceriksizliğinden meydana geldiği zannedilir.  

 

İslam Müslümanlara dünya nimetlerinden faydalanmayı emrederken bunun asıl 

gaye olmamasını da emreder. Bunun yanında İslam Müslümanların diğer insanlar 

 

175 Mehmet Salih Geçit, Ekonomi ve İnanç (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2019), 172. 



68 

 

üzerine hakimiyet kurmalarını emretmiştir.176  Bu vesileyle İslam sayesinde bilimsel 

gelişmelerde ve teknolojide Müslümanların gelişmesi gerekmektedir. Geçmiş 

zamanlarda Müslüman toplum bunu başarmıştır. Bu kutsal amaç ile Müslüman halk 

yüksek kazançlar elde ederek düzgün bir ekonomik ortamda yaşama imkanına ermiştir. 

Eğer Müslümanlar İslam ile bu kutsal hedeflere ulaşamaz veya boşa verirlerse refahın 

zıddı olan yoksulluk, işsizlik, dilencilik, hırsızlık, fuhuş gibi reziletler başlar. 

 

Bu dünya görüşü tam tersi olarak Yüce Yaratıcı’yı tanır ve sorumlu hissederse 

de evvela bireysel anlamda sonra da toplumsal anlamda ahlaki ilkeler benimsenir. Bu 

bilinç ve inanç sayesinde birey servetin evvela Yüce Yaratıcı’nın verdiğine, akabinde 

bu servetin gayreti vesilesiyle kazanıldığına inanır. Sorumlu olan birey topluma ahlaklı 

davranmak zorunda hisseder. Böylece gelir adaletsizliği de ortadan kalkar ve refah 

topluma yayılır. 

4.2. Dürüstlük, Doğruluk ve Sözünde Durma 

İslam’da doğruluk yalnızca sözünde durmak değildir. Aynı zamanda doğruluk 

hayatının her anında doğru olanı yapmaktır. Konumuzla alakalı olarak da alışverişte 

yani ölçü ve tartıda doğru olmaktır. İslam ne iş olursa olsun işin gereği gibi 

yapılmasından yanadır. 177   Bu anlamda dürüstlük, İslam ahlak düşüncesi ile ilgili 

yukarıda saydığımız maddeler içerisinde doğruluk ile güvenilirlik, erdem ve nefisle 

alakalıdır. Dürüstlük, doğruluk ve güvenilirlik maddesinin pratikteki karşılığıdır. 

Erdem Allah'ın hoşnutluğunu kazandıran değerli nitelikler ve meziyetler olduğuna göre 

dürüstlük en büyük erdemlerden birisidir. İnsan nefsinin zayıf ve günahkâr yönleriyle 

 

176 “Onlara karşı gücünüzün yettiğince kuvvet ve (cihad için) bağlanıp beslenen atlar hazırlayın ki, 

bunlarla Allah'ın düşmanını, sizin düşmanınızı ve bunlardan ayrı sizin bilmediğiniz ama Allah'ın bildiği 

daha başkalarını korkutasınız. Allah yolunda ne harcarsanız karşılığı size verilir ve haksızlığa 

uğratılmazsınız.” (Enfal Suresi 60) 

“Haram aylar çıkınca, müşrikleri bulduğunuz yerde öldürün, esir alın, kuşatın ve onları her geçit 

yerinde gözetleyin. Şayet tövbe ederler, namazlarını kılarlar ve zekâtlarını verirlerse artık onları serbest 

bırakın. Allah yargılayıcıdır, bağışlayıcıdır.” (Tevbe Suresi, 5) 

177 Şahin, “Dini Açıdan İş Ahlakı: İnancın İş Ahlakının Sürdürülebilirliğine Katkısı Üzerine”, 458. 



69 

 

mücadele ederek daha ahlaklı olur. Her zaman dürüst olabilmek zordur. Bundan dolayı 

dürüstlük nefsin zayıf yönleri arasında bulunan yalan söylemenin zıttıdır.  

 

Konuyla ilgili Allah Teala Mutaffifin suresinde şöyle buyurmuştur: “Eksik 

ölçüp tartanların vay haline! Onlar, insanlardan ölçerek bir şey aldıklarında tam 

ölçerler. Kendileri başkalarına vermek için ölçüp tarttıklarında ise haksızlık ederler 

(eksiltirler). Onlar, o büyük gün için diriltileceklerini akıllarına getirmiyorlar mı?”178 

Bu ayetlerden anlaşılan ilk mesele ölçünün herkes için eşit şekilde doğru yapılmasıdır. 

Bunun doğru yapılması için iki temel direk gereklidir. Birisi, ölçünün bizzat kendisinin 

tam olması, eksik veya fazla olmaması, yanlış alet kullanılmamasıdır. Diğeri de 

ölçmenin tam ve doğru olmasıdır. Ölçmenin doğru olması ise her şeyden evvel hak ve 

adalet fikriyle ruh doğruluğunun neticesidir. Ölçüyü, ölçeği ve tartıyı doğrultacak olan 

da odur. Kalplerinde iman ve insaf olmayanlar doğru aletle ölçerken dahi hile 

yapmaktan kaçınmazlar. İnsanlar başkalarının haklarını da kendi hakları gibi sahip 

çıkmayıp düzgün ölçme duygusunu taşımadıkça hile yapmaktan kurtulmazlar. 

Düşünme ölçüsü bozuk olan kimseler aynı bir olayı kendileri için düşünürken başka, 

diğerleri için düşünürken de başka türlü değerlendirirler. Bu ruh hali insanı ölçü ve 

tartıda hileye sevk eder. Bu ruh halini taşıyanlara ne kadar doğru ölçü ve terazi verilirse 

onlar yine fırsat bulup güçleri yettikçe onu kötüye kullanmaktan çekinmezler.179 

 

Benzer ayetlerde ise şu şekilde geçmektedir: “Ey kavmim! Ölçüyü, tartıyı 

adaletle tam yapın; insanların mallarının değerini düşürmeyin, yeryüzünde 

bozgunculuk yaparak karışıklık çıkarmayın.”180  “Ey iman edenler! Kendinizin veya 

anne babanızın ve akrabanızın aleyhine bile olsa adaleti ayakta tutun, Allah için şahitlik 

eden kimseler olun. (İnsanlar) zengin olsunlar, yoksul olsunlar Allah onlara sizden 

daha yakındır. Öyleyse siz hislerinize uyup adaletten ayrılmayın. Eğer adaletten sapar 

veya üzerinize düşeni yapmaktan geri durursanız bilin ki Allah yaptığınız her şeyden 

haberdardır.”181 

 

178 Mutaffifin Suresi, 1-6. 

179 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, (İstanbul: Azim Kitap, 2020), 9/67. 

180 Hud Suresi, 85. 

181 Nisa Suresi, 135. 



70 

 

 

İslam ahlak anlayışında dürüstlük ve doğruluk büyük bir öneme sahiptir ve 

İslam’ın emrettiği iktisadi yapı için en önemli vasıflardan birisidir. İslam dinine göre 

dürüstlük, insanlar arasındaki ilişkilerde, toplumsal düzenin korunmasında ve kişinin 

kendi içsel gelişiminde en temel değerlerdendir. 

 

Allah Rasulü (sav) şöyle buyurmuşlardır: “Doğruluğa sarılınız. Şüphesiz ki, 

doğruluk iyiliğe, iyilik de cennete götürür. İnsan doğruyu söyleye söyleye, neticede 

Allah indinde ‘sıddık’ mertebesine yazılır. Yalan söylemekten kaçının. Yalan kötülüğe 

götürür. Kötülük de cehenneme götürür. Çünkü yalan söyleye söyleye neticede Allah 

yanında ‘kezzâb’ olarak yazılır.” 182  Hadisten anlaşılacağı üzere doğruluk (sıdk), 

insanlar arasındaki güveni temin eden önemli bir ahlaki davranıştır. Doğruluk 

kaybolunca, insanlar arasındaki güven yerini güvensizliğe terk eder. Doğruluk (sıdk), 

esasında imanla yakından ilişkilidir. Zira iman, tasdik ve emniyet demektir. Bu yüzden 

gerçek mümin her zaman ve her ortamda hem Allah'a hem de insanlara karşı doğru 

olmak zorundadır. 

 

Başkalarına karşı doğru ve adil olmak, insanlar arasındaki güveni artırır ve 

toplumsal düzeni sağlar. İslam'a göre, verilen bir söz tutulmalıdır. Dürüstlük, verilen 

sözü yerine getirmektir. Başkalarına karşı verilen sözleri tutmak, toplumda güvenilir 

bir birey olmanın göstergesidir. Bu ise insanların birbirine olan dürüstlüğüyle 

alakalıdır. Allah Kur’an’da müminlerin vasıflarından bahsederken “Yine onlar 

(mü’min kullar) ki, emanetlerine ve verdikleri sözlere riâyet ederler.” 183  şeklinde 

buyurarak konunun önemine vurgu yapmıştır. 

 

Sözünde durmak İslam ahlakının İslam iktisadına kazandırdığı en önemli 

meselelerdendir. Bir iktisadi yapının oluşmasında, toplumu oluşturan insanların 

birbirlerine olan güvenleri sayesinde, bir söz verildiğinde duruluyor olması pek çok 

finansal angarya işten insanları kurtarmaktadır. İnsanlar birbirlerinin sözlerine riayet 

 

182 Buhârî, Sahih-i Buhârî, Edeb 69.  

183 Müminun Suresi, 8. 



71 

 

ederek en ufak maddi sıkıntılarını çevrelerindeki insanlardan alarak gidermekteler ve 

böylece faiz bataklığına düşmemektelerdir. Bu sayede ise toplumun alıp kullandığı 

kadar borcu geri ödemesi sosyal adaleti tesisini sağlamaktadır. Şu hadis ile de Allah 

Rasulü (sav) borçlu olup da ödeme gücü olmayanın zorlanmaması gerektiğine vurgu 

yapılmıştır: “Kıyamet gününün sıkıntılarından kurtulmak isteyen, eli darda olana, 

alacağını tehir etsin veya bağışlasın!”184  Bu hadis ile İslam’ın sadece borç vermeyi 

teşvik etmediği, bir adım öteye giderek, şartlar dahilinde zorlanmaması gerektiği de 

vurgulanmaktadır.  

 

Ayrıca borçlunun borcunu ödemeye çalışması ile alacaklının alacağını almak 

için acele etmemesi karşılıklı güzel ahlak örnekleridir ve mikro anlamda ekonomi için 

önemli bir meseledir.  

 

   ‘Kim insanların mallarını geri ödeme niyetiyle alırsa Allah (cc) onun 

ödemesini kolaylaştırır. Kim de bir malı tüketip (geri ödememek) niyeti ile alırsa Allah 

(cc) da onun malını telef eder.’185 

 

Hz. Peygamber (sav) şöyle buyurdu: “Doğru sözlü, dürüst ve güvenilir tacir, 

peygamberler, sıddıklar ve şehitlerle beraberdir.”186  Bu hadiste Peygamber’in (sav) 

açıkça anlattığı şey ticaretinde güven veren, dürüst tacirin dünya hayatından sonra 

getirileceği mertebedir. Ticarette dürüst olmak demek yeri geldiğinde zarar etmeyi, 

malını kötülemeyi gerektirmektedir. Abartmadan, yalan söylemeden mal satmak veya 

pazarlamak günümüz şartlarında oldukça zordur. Müşteri muadil bir markayı 

sorduğunda ‘o da iyidir’ şeklinde itiraf etmek kolay bir şey değildir. Bundan dolayıdır 

ki dürüst olarak ticaret yapmak peygamberler ve şehitlerle beraber olmayı 

getirmektedir.  

 

 

184 Müslim, Sahih-i Müslim, Müsâkât, 32. 

185 Buhârî, Sahih-i Buhârî, Kitab’ul İstikrâz, 2. 

186 Tirmizî, el- Camiu’s- Sahih Sünen, Kitab’ul Büyü, 4.  



72 

 

“Hz. Peygamber (sav) bir buğday yığınına rastlamış, elini onun içine daldırmış 

ve parmaklarına ıslaklık dokunmuştu. Bunun üzerine, “Bu nedir, ey buğday sahibi” 

diye sordu. Adam, “Ona yağmur dokundu ya Rasulullah” diye cevap verince, 

Peygamber (sav) şöyle buyurdu: “Halkın görmesi için ıslananı üste çıkarsaydın, 

aldatan benden değildir!”187  

 

Yüzyıllar geçmiş olsa da İslam Peygamber’inin sözleri halen güncelliğini 

korumaktadır. Mikro düzeyde bir semt pazarında bazı pazarcılar tezgâhın önünde en 

güzel meyveler ve sebzeleri sergilerken müşterisine tezgâhın arkasından zarar görmüş, 

kurt girmiş, çürümüş olanları koymaktadır. Bu örnek İslam ahlakının ekonomiye 

katkısını en basit ve halkın hepsini ilgilendiren şekliyle göstermektedir. 

 

Bir esnafın dürüstlüğünü kaybetmesi, ticari hayatın doğası gereği hem bu 

dünyada hem de öteki dünyada iflası kaçınılmaz kılar. Çünkü insanlar aldatıldıklarını 

anladıklarında fıtri olarak bu ortamdan uzaklaşırlar. Aldatmak ancak aldatılanın fark 

etmesi kadar sürebilir. Yalan ve aldatma işin tabiatına aykırı olduğu için bir gün 

mutlaka kendisini hissettirir. Yalan ve aldatma gibi İslam ahlakına ve evrensel ahlaki 

kaidelere sığmayan davranışlar çabuk yayılma özelliğine ve bu yüzden büyük etkiye 

sahiptir. Bu sebeple de hızlı bir müşteri kaybını beraberinde getirir. Müşterisini 

kaybeden de ticarethanesini kapatmak zorunda kalır.188  

 

İslam, haksız kazançlardan kaçınılmasını ve insanların hak ettikleri şeyi 

alabilmelerini vurgular. Dolandırıcılık, hırsızlık gibi davranışlar İslam ahlakına 

aykırıdır. Dürüst insan elinin emeği ile kazandığını harcar, bu ahlak sayesinde 

başkalarının malını elde etmek için gayri meşru şekilde hareket etmez. İnsanlar İslam’ı 

hırsıza verilecek ceza ile değerlendirmektedirler. Ancak bu sonuçtur. İslam verdiği 

ahlak ile hırsızlığı engellemektedir. İslam ahlakıyla birbirine kenetlenmiş bir toplumda 

halen hırsızlık yapan varsa da bunun cezası caydırıcı olmalıdır. Günümüzde hırsızlık 

 

187 Müslim, Sahih-i Müslim, Kitab’ul İman 164. 

188 Saffet Köse, İslam İş ve Ticaret Ahlakı (İstanbul: İGİAD Yayınları, 2012), 60. 



73 

 

vakalarının bu kadar artmış olmasının sebeplerinden ilki toplumun İslam ahlakından 

uzaklaşmış olması, ikincisi ise hırsızlık fiilinin müeyyidesinin caydırıcı olmayışıdır. 

 

İşletmelerde dürüst olunması halinde şeffaflık oluşur ve bu bir yönetim 

anlayışını ifade eder. Şeffaf bir işletme, paydaşlarına yani çalışanlar, müşteriler, 

hissedarlar, tedarikçiler, kamu gibi muhataplarına, karar alma süreçleri, faaliyetleri ve 

finansal durumu hakkında açık ve anlaşılır bilgiler sunar. Şeffaf bir işletme, 

paydaşlarına güven verir. Açık iletişim ve dürüstlük, işletmenin itibarını arttırır. Ayrıca 

çalışanlar, işletmenin hedefleri ve performansı hakkında bilgi sahibi olduklarında daha 

motive olabilirler. Şeffaflık, çalışanların kurumlarına olan bağlılığını artırabilir. 

Müşteriler ise işletmelerin açık ve dürüst olmalarını takdir ederler. Şeffaf bir işletme, 

müşterilere daha iyi hizmet sunma ve müşteri memnuniyetini artırma fırsatına sahiptir. 

Diğer taraftan rakiplerine karşı da saygı duyulan bir firma haline gelecektir. 

 

İşletmelerde yukarıda bahsi geçen şeffaflığın olmaması durumunda bazı 

sonuçlar meydana gelecektir. Elizabeth Tierney şeffaf olamayan, dürüstlük ve 

doğruluk ilkelerine sahip olamayan işletmelerdeki bazı ahlaki sorunları sıralamıştır: 

 

• Patronun veya müdürün çalışanlara karşı bazı bilgileri saklaması. Bu 

bilgiler şirketin gidişatı hakkında da olabilir, önemli yerlerdekilerin çevirdikleri işlerle 

alakalı olabilir.  

 

• Bilanço, gelir gider tabloları veya başkaca dönem sonu raporlarındaki 

değişikliklerin yapılması sebebiyle firma en basitinden borsada işlem gören bir 

firmaysa, kötü gidişatını gizleyerek firma hisselerinin değerini koruyabilir. Bu 

sakladığı finansal bilgiler sebebiyle de hisse sahibi olan halk günün sonunda zarar 

edecektir. 

 

• Firma içerisinde kilit rolde çalışanların, tedarikçi firmanın pahalı 

otellerdeki tatil tekliflerini veya pahalı hediyeleri kabul etmesi durumu. Bu yolla bahsi 

geçen pozisyondaki çalışanlar, kendilerini borçlu hissederek tedarikçinin verdiği 

rakamlara pazarlık edemeyecektir. Mavi yaka olanlarda ise örneğin bir ustabaşının 



74 

 

firma müşterisiyle kurduğu pozitif diyalog ve aldığı hediyeler vesilesiyle bu müşterinin 

işini diğer müşterilerden önceye koyarak diğer müşterilerin firmaya duyduğu güveni 

sarsabilir, çalıştığı şirkete bu yolla zarar verebilir. Tüm bunlar insanların 

güvenilirlikleriyle ve dürüstlükleriyle alakalıdır.  

 

• Müşterilerle diyalog kurarken sadece onlara olumlu şeylerden bahsedip 

ürün veya şirket hakkındaki negatif faktörleri anlatmamak da günümüzün en büyük iş 

ahlakı problemlerinden birisidir.  

 

• Müşteriye ihtiyacı olan ürünü değil daha farklı ürünlerin satılması 

durumu. Esnaflarda da gördüğümüz bu davranışın sebebi elinde kalan ürünün satılması 

veya kâr marjı yüksek ürünün satılmasıdır. Satıcının müşteriye asıl ihtiyacı olan malı 

değil de ihtiyacı olmayan ürünü pazarlama yetenekleriyle satmak şeklinde 

gelişmektedir. Ustalık isteyen bazı mesleklerde, örneğin araç tamir işinde, müşterilerin 

genellikle bilgileri kısıtlıdır. Usta ne derse onu yapmak zorunda hissederler. Usta 

arızayı bilemese de deneme yanılma yoluyla müşterisine pek çok masraf çıkartır ve 

sağlam olan parçaları değiştirir. Yapması gereken davranış ise arızayı anlayamamışsa 

başka bir ustaya yönlendirmesi veya basitçe yapamadığını bildirmesidir. Şirket bazında 

ise satış personeli prim alacağı malzemeyi satabilir. Ya da satış personeli kendi bulduğu 

müşteriden prim alıp eski müşteriden prim almıyorsa, prim alacağı müşteriye satmak 

için daha çok çaba gösterebilir. Bunun gibi olaylar ticaretin olduğu irili ufaklı her 

alanda ve her sektörde görülmektedir. Sebebi ise kazancın helalliğini sorgulanmaması 

ve dürüst olunmamasıdır. Tierney’in anlatımından bağımsız olarak şunu söylememiz 

gerekmektedir: Yukarıda bahsi geçen buğday hadisindeki gibi Rasulullah’ın emriyle 

dürüst olsa insanlar, hem kendisi bu dürüst satıcı/esnaf yakıştırmasıyla daha fazla 

kazanmış olacaktır hem de insanları zarara uğratmayacaktır. Bunun gibi ahlaki 

olmayan davranışların sonucunda, kandırıldığını anlayan örneğin araç sahibi tekrar o 

esnafa gitmez ve yakınındakilere de önermez. 

 

• Üretilen bir ürünün tasarım veya mühendisliğinde bir hata gören 

çalışanın, tasarımcıya veya Ar-Ge mühendisine durumu bildirmesine karşılık dikkate 

alınmaması durumu. Bunun gibi durumlarda tasarımcı veya mühendis hatasını kabul 



75 

 

etmek istemeyebilir. Her insan yaptığı esere hayranlık duyma ve kusursuz olduğuna 

inanma eğilimindedir. Bundan dolayı da eleştiriye kapalıdır. Ancak dürüst insanlar bu 

hatalarını kabul ederek firma menfaatini önemserler. Çalışan bu dürüstlüğü sayesinde, 

yaptığı her hatayı kabul ederek, kendini geliştirir ve daha iyi bir mühendis veya meslek 

erbabı olur. Bundan dolayı kişinin dürüst oluşu oldukça önemlidir.  

 

• Şirket aracının veya malzemelerinin kişisel işlere kullanıldığını gören 

personelin durumu rapor etmemesi durumu. Bu konuda ilk suçlu bu fiili işleyendir. 

İkinci olarak da buna şahit olmasına rağmen raporlamayan diğer personeldir. Günümüz 

şirketleşme kültüründe dürüst hareket edilerek bu hataların raporlanması, yapılan 

hataları ciddi oranda azalmasına sebep olacaktır. Ancak şirketlerdeki ‘sadece kendi 

işini yap, başka işe karışma’ anlayışı sebebiyle, personel ‘banane, şirketim bana bunun 

için ek para mı veriyor?’ şeklinde düşünerek umursamamayı tercih edebilmektedir. 

Şirketlere düşen görev personelin aidiyetini arttırmak için motive edilmesidir. 

Personele düşen görev ise geri bildirimler ile şirketin eksik taraflarını tamamlamaya 

çalışmasıdır. Batılı kurumsal şirketler ISO gibi standartlar sayesinde uygunsuzluk 

raporları veya iyileştirme raporları ile personele kendi görevlerini ve diğer işleri 

iyileştirmelerini istemektedir. 189  

 

Bunun gibi vakıalar irili ufaklı iş sektörlerinde vardır. İslam ahlak değerlerinin 

yaygınlaştırılmasıyla yapılan hatalar azaltılabilir. Şirketler sadece zeki ve açıkgözlü 

çalışan aramamalı, bunlarla birlikte daha önemlisi ahlaklı ve dürüst çalışanlar 

aramalıdır. Personel kâğıt üstünde kazandırırken kayıt dışı kaybettirmemelidir. 

4.3. Rüşvetin Yasaklığı 

Sözlükte başka anlamları yanında “haksız bir menfaat sağlamak için verilen 

ödül, ücret veya ödenen bedel” manasındaki reşv kökünden türeyen rüşvet kelimesi 

fıkıhta yetkiyi, görevi veya nüfuzu kötüye kullanarak sağlanan gayri meşrû menfaati 

 

189  Elizabeth Tierney, İş Ahlakı: Yöneticiler İçin Bir Rehber. trc. Günhan Günay (İstanbul: Rota 

Yayınlar, 1997), 20. 



76 

 

ifade eder.190 İslam hukuk literatüründe rüşvetin iki anlamı vardır ve bunlardan birisi 

geniş, diğeri de dar manadadır. Geniş manasıyla rüşvet daha çok Hanefi geleneğine 

mensup olan fıkıh erbabının eserlerinde rastlanır. Geniş anlamıyla rüşvette herhangi 

bir vazifenin ifası karşılığında elde edilen ücret rüşvet olarak değerlendirilir. Dar 

anlamıyla rüşvet ise herhangi bir ücret karşılığında bir vazifeyi üstlenmiş bulunan 

kamu görevlisinin yetkisini veya vazifesini ya da nüfuzunu kullanarak sağladığı çıkar 

şeklinde tanımlanabilir. 191  Bu durum görevli olan kişinin yaptığı işten ekstra bir 

menfaat elde etmesi şeklinde de olabileceği gibi görevi olmayan ama yapma kudretinde 

olduğu bir işi menfaat karşılığında yapmak şeklinde de olabilir.  

 

Rüşvetin yasaklığı İslam ahlak düşüncesi bölümünde saydığımız maddeler 

içerisinde iffet ve doğruluk ile güvenilirlik ile ilgilidir. İffet bütün bedenini ahlaka 

aykırı davranışlardan uzak tutması ve mal, mülk, yeme içme konularında kanaatkâr 

olmak anlamına geldiğine göre rüşvet almak iffetin yoksunluğu anlamına da 

gelmektedir. Rüşvete bulaşmamak ise doğruluk maddesiyle uyuşmaktadır.  

 

Dürüstlük konusuna da temas eden ve günümüzün en büyük kamu 

problemlerinden birisi rüşvettir. Ülkemizde bu konuda ciddi adımlar atılmış olduğu ve 

bu problemin neredeyse bitirilmiş olduğu herkesin malumudur. Ancak bizim dışımızda 

özellikle Müslüman coğrafyada ve diğer gelişmekte olan ülkelerde önemli bir kamu 

sorunudur. Kur’an’da şu şekilde geçmektedir; “Bile bile, günaha saparak insanların 

mallarından bir kısmını yemek için onları (mallarınızın bir parçasını) yetkililere 

aktarmayın.”192 

 

Rüşvet kişinin görevini tam yapmayarak ya da istismar ederek haksız menfaat 

elde etmesidir. Bu işlem aynı zamanda görevlinin konumunu, nüfuzunu ve makamını 

kötüye kullanmasıdır. Bu ise Kur’an da ve Hz. Peygamber’nin (sav) hadislerinde çokça 

yerilen bir meseledir. 193 

 

190 Saffet Köse, “Rüşvet”. TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 2008), 35/305. 

191 Köse, İslam İş ve Ticaret Ahlakı, 103. 

192 Bakara Suresi, 188. 

193 Demir, Ahlak ve Ekonomi, 24. 



77 

 

 

Peygamber (sav) tarafından vergi memuru olarak Hayber’e Abdullah b. 

Revâha’yı göndermişti. Yahudiler verginin az alınması karşılığında hanımlarının 

ziynetlerini vermeyi Abdullah’a (ra) teklif etmişlerdi. Buna karşılık Abdullah (ra) şu 

şekilde cevap verdi: “Teklif ettiğiniz bu rüşvet bir suhttür (haram kazanç), biz onu 

yemeyiz” 194  diyerek reddetmiştir. Başka hadislerde Peygamber (sav) rüşveti 

yasaklayarak rüşvet alan, veren ve bu işe aracılık eden lânetlenmiştir. 195  Böylece 

rüşvetin İslam dinince ne oranda engellenmeye çalışıldığı anlaşılacaktır. 

 

Rasulullah (sav), Ezd kabilesinden İbnül-Lutbiyye adında bir adamı zekât 

memuru yapmıştı. Bu kimse, vazifesini yapıp Medine'ye geldiği zaman: “Şu sizin 

(zekât) malınız ve bu da bana hediye verilmiştir” dedi. Bunun üzerine Rasulullah (sav) 

minberin üzerinde ayağa kalkıp Allah'a hamd etti ve ona övgüde bulundu. Sonrasında 

şöyle söyledi: “Allah'ın beni görevlendirdiği bir işte ben sizden birisini 

görevlendiriyorum; sonra da gelip ‘bu sizin malınız bu da bana hediye verildi’ diyor! 

Eğer sözünde sadık ise babasının ya da anasının evinde otursaydı, ona bu hediye 

gelseydi ya! Allah'a yemin ederim ki, sizden biriniz zekât malından başka bir şeyi alırsa 

bu aldığı şey kıyamet gününde boynuna dolanmış bir şekilde Allah'ın huzuruna çıkar. 

Sizden biriniz aldığı hayvan deve ise boynunda böğüre böğüre, sığır ise bağıra bağıra, 

koyun ise meleye meleye kıyamet gününde onu boynunda taşıyarak getirileceğini 

bilmez mi!” dedi.196 Allah Rasulü’nün (sav) bu hadisinden de anlaşılacağı üzere hediye 

kabul ederken helal ve temiz olmasına dikkat edilmeli, onun haram olmasından 

kaçınılmalıdır. Ayrıca hediye alınırken herhangi bir çıkar gözetilmemeli, yapılan görev 

istimal edilmemeli, yanlış anlaşılmaya mahal verecek durumdan kaçınılmalıdır. 

 

Rasulullah (sav) kendisine hediye olarak sunulan her şeyi kabul etmeyip belli 

hassasiyetler ortaya koymuş, böylece de hediye kabul etme konusunda bazı hususlara 

özellikle dikkat etmiştir. Örneğin kendisine sadaka olarak bir şey verildiğinde onu 

 

194 Mâlik b. Enes, Muvatta, trc, Hüseyin Yıldız. (İstanbul: Ocak Yayınları, 2023), Müsakat, 2. 

195 Köse, “Rüşvet”, 35/306. 

196 Buhârî, Sahih-i Buhârî, Zekat, 67. 



78 

 

kabul etmemesi; haram eşyaları hediye edildiğinde onları reddetmesi, müşrik birinden 

hediye almaması gibi hususlar, onun hediye kabul etmesinde dikkat ettiği prensiplerdi. 

 

Zekâtın İslam dinindeki yeri zenginin malından muhtaç olanlara aktarmak 

olduğu için zekât İslam tarihinin ilk dönemlerinde çok dikkat edilerek uygulanmış ve 

sonraki dönemlerde de bu hassasiyet devam etmiştir. Peygamberimizin meseleye bu 

kadar detaylı ve ihya edici yaklaşmasının asıl sebebi de budur. Hz. Peygamber’in (sav) 

tebliğ ettiği yukarıdaki rivayette bulunan kriter, üstün bir ahlakın sonucudur. Belli bir 

makamda bulunan kişiye karşı yaranmak veya menfaat için yapılan iyilik veya 

hediyeyi de bu şekilde değerlendirmek gerekmektedir. Şayet o makamda bulunan 

şahsiyet, o makamda değil de evinde otursaydı, yapılan bu iyilik veya verilen bu hediye 

yine de yapılır veya verilir miydi? Şüphesiz yapılmaz ve verilmezdi. Bu rüşvetin 

verilmesi veya iyiliğin yapılması karşısında makam sahibi kişi borçlu duruma 

sokulmaktadır. Bu sebeple de ilerleyen bir vakitte, adaletsizliğe sebep olacak bir rica, 

yerine getirilmesi gereken kutsal bir görev haline gelmektedir. 

 

İslam inancında her şey dünya menfaati değildir ve kişi yaptığı işten dolayı 

sadece dünyalık olarak kazanç sağlamayıp öteki dünyanın azığını da toplamaktadır. 

Bundan dolayı Müslüman birey işini tam yapmalıdır. Aldığı ücreti beğenmese de işinin 

hakkını vermelidir. Çalışan, bir işi yaparken hak etmediği menfaatler elde ediyorsa o 

göreve layık dürüst ve ahlaklı bir diğer çalışan getirilmelidir. Peygamber (sav) 

meseleye bu kadar hassas yaklaştıktan sonra İslam iktisadı içerisinde hiç kimse bunun 

gibi ahlaksızlıklara açık kapı aralamamalı, teşebbüs etmemeli ve müsaade etmemelidir.  

4.4. Ehliyet/Liyakat 

Arapça’da ehl kökünden türetilmiş yapma bir mastar olan ehliyyet sözlükte 

“yetki, elverişlilik, liyakat, yeterlilik” gibi anlamlara gelir.197 Ehliyet insanın şerî hitaba 

ehil ve muhatap oluşu, akıl ile anlama, düşünme ve ona göre davranma kabiliyetine 

sahip bulunması ile kurallara uymak zorunda oluşudur. Fıkıh ilminin önem verdiği 

ayrıntılı bir meseledir. Biz bu fıkıh teriminden ziyade açıklamak istediğimiz konu özel 

 

197 Ali Bardakoğlu, “Ehliyet”, TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 1994), 10/535. 



79 

 

olarak bir işte ehliyet sahibi olma yani, işe layık olma veya liyakat sahibi olma 

meselesidir. 

 

Liyakat ise genellikle ‘yeterlilik’, ‘layıklılık’ veya ‘hak etme’ anlamlarında 

kullanılır. Bu terim, bir kişinin belirli bir konum, pozisyon veya ödül için uygun olup 

olmadığını ifade etmek için ve bir kişinin belirli bir görevi veya sorumluluğu yerine 

getirmek için gerekli bilgi, beceri, deneyim ve niteliklere sahip olup olmadığını 

değerlendirmek için kullanılır.198  

 

İşi ehline vermek ve liyakat meselesi İslam ahlak düşüncesi bölümünde 

saydığımız maddeler içerisinde adalet ile doğruluk ve güvenilirlikle ilgilidir. “Allah 

size, emanetleri mutlaka ehline vermenizi ve insanlar arasında hükmettiğiniz zaman 

adaletle hükmetmenizi emreder.” ayeti gereği liyakat ile adalet direkt olarak birbiriyle 

ilgilidir. Ayrıca işin ehline teslim edilmesi toplumda güvenin oluşmasında doğrudan 

etkendir. Böylece liyakat öncelikli olarak ahlakın maddeleri içerisinde bunlarla ilişki 

içerisindedir.   

 

Peygamberler tarihinde liyakatle alakalı güzel örnekler bulunmaktadır. 

Bunlardan ilk akla gelen şudur: Hz. Şu’ayb’ın (as) kızı babasına, Hz. Musa (as) için 

referans olmuştur. “Kızlardan biri, "Babacığım, onu ücretle tut. Herhâlde ücretle 

tuttuklarının en hayırlısı, güçlü ve güvenilir olan bu adam olacaktır" dedi.”199 Rivayete 

göre, Hz. Şuayb (as) kızına, "Onun güçlü ve güvenilir olduğunu nereden anladın?" diye 

sordu. Kızı şöyle cevap verdi: “O, ancak on kişinin kaldırabileceği kayayı kaldırdı. 

Onunla beraber gelirken önüne geçmiştim, o bana, "arkamdan gel ve bana yolu göster" 

dedi. Yanına gittiğimde başını eğdi, bana dönüp bakmadı.” Bunu duyan Hz. Şuayb (as), 

kızlarından birini onunla evlendirerek Hz. Musa'yı damat edinmek istedi. 200 

Peygamberler tarihinde bize bildirilen konular içerisindeki bu örnek liyakatin önemini, 

 

198  Çamur, Ömer. “Kamu Yönetiminde Liyakatin Önemi: Adalet Temelinde Bir Değerlendirme”, 

Gaziantep University Journal of Social Sciences 19, sy. (2020). 

199 Kassas Suresi, 26. 

200  Muhammed Ali es-Sabuni, Safvetü’t-Tefasir, trc, Sadreddin Gümüş. (İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2021), 4/425. 



80 

 

en güzel şekilde referans olmayı bize anlatmaktadır. Hz. Musa (as) Allah için bir hayır 

işlemiştir buna karşılık Hz. Şuayb’in (as) işlerini yapacak güvenilir bir çalışana ihtiyacı 

vardır. Bu ihtiyacı iyi bilen Hz. Şuayb’in (as) kızlarından birisi babasına başından 

geçenleri anlatmış ve Hz. Musa’ya (as) referans olmuştur. 

 

Liyakat, yukarıda peygamberler hayatından verdiğimiz örnek ışığında tüm 

tarihsel dönemlerde aranan ve yönetim olarak benimsenmesi gerektiği konusunda fikir 

birliği sağlanan kavramlardan biridir. Sadece İslam kaynaklarında değil farklı 

dönemlerdeki düşünürlerin de eserlerinde yer almış bir meseledir. Platon’un ideal bir 

devlet yapısının nasıl olması gerektiği üzerine kaleme almış olduğu Devlet201 isimli 

eserinden, Maverdi’nin (ö. 1058) devlet yönetimini sistematik bir şekilde incelediği el-

Ahkamü’s Sultaniyye202 adlı eserine, Max Weber’in (ö. 1920) Bürokrasi ve Otorite203  

kitabından günümüzde devlet yönetimi ile ilgili yazılmış birçok esere kadar liyakat 

kavramına ayrı bir önem verilmiş ve devlet yönetimi açısından mutlaka dikkate 

alınması gereken hayati bir unsur olarak değerlendirilmiştir.204 

 

Liyakat meselesini sadece devlet mekanizmalarının bir eksikliği olarak 

değerlendirmek yanlış olur. İslam’da referans olunan kişinin yetersizliğinden dolayı 

öte dünyada mesul tutulmak vardır. Bundan dolayı kanaatimizce yetersiz kişilere 

referans olmak, veballi bir iştir ve İslam ahlakından uzaklaşmanın bir sonucudur. 

Yeterli ve layık olanlara ise referans olmakta bir sakınca yoktur.  

 

Ancak bu referans kendisine sorulanın yapacağı bir iştir. Eğer her aday için 

referans aranır ve vatana millete hayırlı bir kişi aranırsa referans olmak uygun olacaktır. 

Personel alacak kurum referans aramazken adaylardan birinin üçüncü bir şahsı araya 

sokması yeterli olsa da olmasa da uygun olmayacaktır. Uygun olsa da daha uygun olan 

 

201 Platon, Devlet, trc, Sabahattin Eyüboğlu (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019), 39. 

202 Mehmet Erkal, “el-Ahkâmü’s-Sultâniyye.” TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 1988), 

1/555. 

203 Max Weber, Bürokrasi ve Otorite. trc., Bahadır Akın. (Ankara: Adres Yayınları, 2017). 

204 Çamur, Ömer. “Kamu Yönetiminde Liyakatin Önemi: Adalet Temelinde Bir Değerlendirme”, 461. 



81 

 

kişilerin önüne geçmesine vesile olacaksa ölüm sonrasında bunun hesabının sorulacağı 

beklenir.  

 

Kayırmacılık ise liyakate dikkat etmeyerek tanışıkların tercih edilmesidir. 

Resmi yükümlülüklerin göz ardı edilerek duygusal ve geleneksel bağlılıkların ön plana 

çıkarılması suretiyle meydana gelen davranış olarak tanımlanır. Sadece kamu 

kurumlarında değil modern işyerlerinde referansla birilerinin pozisyonunu yükseltmek 

veya eş, dost, akrabayı eksik vasıflarına rağmen yönetici yapmak karşılaşılan 

durumlardır. Akraba veya tanıdığın ötesinde memleketçilik ile dahi adam kayırma 

yaşanmaktadır. İslam ahlak anlayışı ise bize yöneticiliğin sorumluluk ve 

yükümlülüklerinden bahseder.  

 

Hz. Ömer (ra) zehirli hançer ile yaralandıktan sonra hasta şekilde yatağında 

yatarken insanlardan bazıları; “Ey Müminlerin emiri! Bize oğlun Abdullah’ı halife 

olarak atasan olmaz mı? Gerçekten Abdullah bu işin hakkı ile üstesinden gelebilecek 

biridir” dediler. Ömer (ra) bu teklife öyle bir hiddetlendi ki: “Hayır, Vallahi! Ben ne 

oğlumu ne de ailemden başka birini bu işe bulaştıracağım. Eğer bu iş güzel bir işse biz 

zaten buna eriştik. Ama eğer bu iş zor ve sorunlu bir işse (ki öyledir) bir evden bir 

kurban yeter” dedi.205  İşte Ömer’in (ra) bu sözü; hilafet ile saltanatın, imamet ile 

sultanlığın arasındaki en önemli farkı aleme haykırmaktadır. Bu sözü doğru anlayan 

biri; hilafetin ya da yönetim işinin ne anlama geldiğini çok iyi kavrar, devlet içerisinde 

görev almayı bir fırsat olarak değil, büyük bir sorumluluk olarak görür. Koltuk için her 

yolu ve her işi meşru görmekten vazgeçer, aslında o koltukların ne kadar mesuliyetli 

olduğunun farkında olur. Değil çocuğunu devlet yönetimine getirip, söz sahibi etmek, 

bu işi kurban olmakla eş değer tutar ve “bir evden bir kurban yeter” diyerek asla ailesini 

bu işe bulaştırmaz.  

 

Geleneksel üretim tarzında yapılan iş ile insan kişiliğinin oluşması ve 

olgunlaşması arasında da bir bağ bulunmaktadır. Üretim sürecinde işin bilgisinin, 

 

205  Muhammed Yusuf Kandehlevi, Hayatü’s Sahabe, trc, Ali Arslan (İstanbul: Merve Yayınları), 

2/182. 



82 

 

kişinin maddi ve düşünsel değerlerini geliştirdiği görülmektedir. Saat ustasının yaptığı 

iş ile şahsiyetinin gelişmesi arasında da bir bağ bulunmaktadır. Sanatında yıllar 

geçtikçe ustalaşmakta, yeni teknikler geliştirmekte ve günün birinde bilim ve teknik 

dünyasına da katkı sağlamaktadır. Bu gelişim sadece maddi çevrede değil, sanatkarın 

kişiliği, toplum içinde saygınlığı ve itibarındaki yükselişi de izlemektedir. Gelinen bu 

durum tabi ki çalışanın yaptığı işin bir sonucudur. Ürettiği eserler kişiliğinin ve 

sanatkarlığının bir ürünüdür. Geleneksel üretim ilişkilerinde esere atılan imza, modern 

anlamda bireyciliğin karşılığı değildir. İmza geleneği devam ettirebilmeye ehil olmayı 

ifade eder. Ayrıca usta ve çırak ilişkisi içerisinde ayrı bir saygı ve disiplin 

bulunmaktadır. Gerektiğinde çok ağır çalışma şartları altında iş görülürken, bir yandan 

üretim sürecinin bütün bilgisinin kazanılması ve bunun yanında kişiliğin gelişme 

sürecinin başlaması söz konusudur. Çünkü günün birinde kendisi de aynı şekilde bu işi 

yapacak kişileri eğitecektir.206 

 

Ahilik teşkilatlanmasında suç işleyen çırağın yerine onun ustasına ceza 

verilirdi. Bunun sebebi, ustanın sadece bir işveren olarak değil, çırağın her türlü 

eğitiminden sorumlu bir baba gibi görülmesinden dolayıdır. 207  Bugün ise İslam 

ahlakından uzaklaşmamızın sonucunda referansla bir yerlere gelen birileri hata 

yaptığında referans olan kişi referans olduğu şahsa kızacağı yere onun hatasını örtbas 

etmeye çalışmaktadır. 

 

Sonuç olarak adaletsizliğe sebep olan bu davranışlar insanlık tarihinin her 

aşamasında yaşanmıştır. Modern dönem ile işlerin çeşitlenmesi, işe uygunluğun daha 

rahat anlaşılacağı bir dönemi bizlere getirmiş ve liyakatin sağlanması beklenmiştir. 

Buna rağmen modern dönemde dahi göz göre göre ehliyet sahibi olmayan insanlar belli 

mevkilere makamlara çıkartılmıştır. Bu mesele sadece kamu düzeninde değil liyakatın 

daha rahat sağlanması beklenilen özel sektör içinde de gerçekleşmiştir. 

Kurumsallaşamayan firmalarda departmanların başına ehliyet sahibi olmayan kendi 

 

206 Başbuğ, İş ve Maneviyat, Çalışma Ahlakı Üzerine Bir Çalışma, 37. 

207 Yusuf Ekici, Ahilik ve Meslek Eğitimi (İstanbul: Sistem Ofset, 2011), 63. 



83 

 

çocuklarını, yeğenlerini getiren patronlar, onca emekle kurulan firmaların gerilemesine 

hatta batmasına sebep olmaktadırlar.208 

4.5. İşçi İşveren Dengesi 

İnsan doğası itibariyle iletişim kurarak kolektif hareket edip hayatını ikame 

etmektedir. Eski dönemlerde dahi kendi kendine yeten insanları görmek zordur. 

İnsanoğlu bir şeyi üretirken, üretemediği ile takas etmeye başlamış, daha sonrasında 

ürettiğini satmış ve ihtiyacını satın almaya başlamıştır. Bununla beraber genel olarak 

gruplandırmak gerekirse insanoğlunun çalışma hayatını üç döneme ayırmak 

mümkündür. Tarım dönemi, sanayi dönemi ve sanayi ötesi dönemdir. Tarım dönemi 

denilen sanayi öncesi dönemde, çalışma hayatı insan odaklı bir yapıdadır ve insan 

vazgeçilmez konumdadır. Ayrıca insan bu düzeyde araç değil amaçtır. Sanayi 

dönemine geçildiğinde ise insan üretimin sadece bir etkenidir ve iş gücü üretimin 

mekanik bir parçasıdır. Bu dönemde insan sadece bir araçtır. Günümüzde devam eden 

sanayi ötesi dönemde veya diğer adıyla bilgi döneminde ise insanın amaç haline geri 

getirilmeye çalışıldığı görülmektedir. Artık insan sadece üretimde yer alan bir makine 

değil üretimin içindeki diğer tüm unsurlardan farklı bir üretim unsuru olarak 

değerlendirilmeye çalışılmaktadır. İçinde bulunduğumuz dönemde insanın sosyal bir 

varlık olduğu tekrar kabul edilmiş ancak bu yeterli olmamıştır. Bunun üzerine ilk önce 

personel müdürlüğü alanı geliştirilmiş daha sonrasında da insan kaynakları alanı 

gelişmiştir.209 

 

İkinci Dünya Savaşı sonrası dönemde çalışma hayatındaki sorunlara çözümler 

aranmıştır. Bu doğrultuda birçok ekol çıkmış ve çalışma hayatında insan davranışları 

ve işe yönelik tutumlar incelenmeye başlanmıştır. Bu ekoller öncelikle çalışanların 

maddi imkanlarını iyileştirmiştir. Ücretler arttırılmış, teşvikli ücret sistemleri 

getirilmiş, ödüllendirme sistemleri çıkmıştır. Zamanla insanın sosyopsikolojik 

özellikleri incelenmiş ve çalışanları kurumlarına daha fazla bağlayabilmek ve tabii ki 

 

208 Çamur, “Kamu Yönetiminde Liyakatin Önemi: Adalet Temelinde Bir Değerlendirme”, 465. 

209 Ahmet Alanlı, İnsan Kaynakları Yönetiminin Tarihsel Gelişimi, Süleyman Demirel Üniversitesi 

İnsan Kaynakları Yönetimi Dergisi, 1, sy. (2022), 1/55. 



84 

 

daha fazla verim elde edebilmek için kurum kültürü geliştirilmiştir. Nihayet 1950’li 

yıllarda iş ahlakının üzerinde durma ihtiyacı duyulmuştur. 210 Batının pek çok 

tecrübesinin sonunda tekrar eskiye dönme çabası aslında bir kurallar bütünlemesine 

bağlı kalmamasından dolayıdır.  

 

İşçi-işveren ilişkisi iktisadi olarak pek çok konuyu etkilemektedir. Örneğin mal 

ve hizmetlerin üretildiği ve satıldığı piyasa olan üretim piyasasının bir konusudur. 

Burada üreticiler mal veya hizmetleri tüketici taleplerine göre üretir ve bu ürünleri 

pazara sunarlar. Tüketiciler de bu ürünleri satın alır. Üretim piyasasında arz ve talep, 

fiyatların belirlenmesinde kritik bir rol oynar. Talep ne kadar yüksekse ve arz ne kadar 

düşükse, ürünlerin fiyatı o kadar yüksek olur ve tersi durumda da fiyatlar düşer.211 

Doğal olarak üretimi yaptıran işverendir ve üretimi yapan ise çalışan işçidir. Bundan 

dolayı işçi-işveren dengesi ürünlerin kalitesinden tutun da işçi maaşlarının 

seviyesinden dolayı ürünlerin fiyatına kadar her şeyi etkilemektedir. Bu bahsettiğimiz 

denge üretim piyasasını etkilerken direkt olarak ise faktör piyasasının bir konusudur. 

Faktör piyasası, üretim faktörlerinin (emek, sermaye, toprak, girişimcilik) alınıp 

satıldığı piyasadır. Üretim faktörleri, mal ve hizmetlerin üretiminde kullanılan 

kaynaklardır. 212  Örneğin, işçiler emek faktörünü temsil ederken, fabrikalar veya 

makineler sermaye faktörünü oluşturur. Faktör piyasasında da arz ve talep yasaları 

geçerlidir. Örneğin, eğer işçi talebi yüksekse ve işçi arzı düşükse, işçi maaşları 

yükselebilir. Bundan dolayı iki konu arasındaki ilişkiler oldukça önemlidir ve işçi-

işveren dengesi de bu ilişkinin en önemli maddesidir.  

 

Daha çok sahadaki uygulamalardan ve düzeltilmesi gereken meselelerden 

bahsedeceğimiz işçi-işveren dengesi konusu, İslam ahlak düşüncesi bölümünde 

saydığımız maddeler içerisinde ölçülülük / orta yol, merhamet, adalet ve 

yardımseverlik ile ilişkilendirilebilir. Hem işçi için hem de işveren için orta yolu 

tutmak karşılıklı menfaatlerin adaletli şekilde sağlanmasıdır. Kendi menfaatlerinden 

 

210 Murat Sedat, Ekonomik Kalkınma ve Değerler. Ed. Şentürk, Recep (İstanbul: Utesav, 2008), 201. 

211 Küçükkalay, İktisadi Düşünce Tarihi, 388. 

212 Küçükkalay, İktisadi Düşünce Tarihi, 288. 



85 

 

taviz verirken karşının da aynı tavizi beklemektir. Diğer çalışanlara göre özveriyle 

çalışan personelin ödüllendirilmesi adalet maddesine örnektir. Çalışanın diğer 

firmalara göre kendi firmasını daha cömert bulması durumunda ise işine daha çok 

sarılıp, inisiyatif alması da adalettir. Merhamet ve yardımseverlik maddeleri ise daha 

çok işverenle ilişkilendirilebilir. Ahlakın bu konuları da pratik olarak zengin olan 

işverenin yeri geldiğinde kendi çıkarlarını kenara koyması ve çalışanına merhamet 

etmesi ya da yardım etmesi anlamına gelir.  

 

Çalışma hayatını İslam ahlakı açısından yaklaşılması ise toplumumuzun batı 

örneğindeki gibi travmalardan uzak tutacaktır. Bundan dolayı İslam’ın emirleri 

dairesinde ve İslam ahlak anlayışı ile incelememiz gereken ve günümüz insanını en 

çok ilgilendiren meselelerin başında işçi-işveren dengesi bulunmaktadır. İşçi işveren 

dengesinin bugün çalışma hayatının tamamını kaplamasa da büyük bir yer kapladığı 

gerçektir. Daha iyi izah edilmesi için konuyu ikiye ayırarak ilk önce işçiye düşen 

görevler ve sorumlulukları ele alacağız.  

4.5.1. İşçiye Düşen Görevler  

İslam’da yapılan işin güzel yapılması ibadettir. Bu kişinin emin oluşuna 

delalettir. Ayrıca işini iyi yapan sanatkâr yaptığı işin kalitesiyle de insanlara en çok 

fayda veren, toplumda güveni yayan kişidir. Allah Rasulü (sav) şöyle buyurmuştur: 

“İnsanların hayırlısı, insanlara en çok faydalı olandır.”213 Bu hadisten de anlaşılacağı 

üzere insanlara faydalı olmak, hem insanlık açısından faziletli ve örnek bir davranıştır; 

hem de Allah Teala katında insanı yücelten ve değerli kılan üstün bir haslettir. 

Çevresine faydası olmayan ve kendisini toplumdan soyutlayan, diğer insanlarla beşerî 

ve sosyal münasebetlerini kesmiş bir insan, İslam’a göre ideal bir insan değildir. 

 

Başka bir hadisinde ise Allah Rasulü (sav) şöyle buyurmuşlardır: “Yüce Allah, 

yaptığınız işi sağlam ve iyi yapmanızdan hoşnut olur.”214 İslam dini tüm yararlı işleri 

 

213 Buhârî, Sahih-i Buhârî, Kitab’ul Megazi 35. 

214 Beyhâkî, Şu’abu’l-Îmân, 4/334. 



86 

 

Allah’a kulluk kapsamında bir ibadet olarak nitelendirerek, yapılan işi önemseyip 

güzel ve sağlam yapmayı emretmektedir. 

 

Hz. Ömer (ra) halifeliği döneminde bir yolculuğu sırasında sürüsünü dağdan 

indirmekte olan bir çobana rastlar. Sürü hayli büyüktür. Ömer (ra) koyunlardan birini 

satın almak ister. Çoban: 

- Koyunlar benim değil, üstelik ben bir köleyim, satmaya yetkim yoktur, der. 

Hz. Ömer adamı denemek için ısrar eder: 

- Bu kadar çok sayıda koyundan bir tanesinin eksikliğini efendin nereden 

bilecek? Kurt kaptı falan dersin! Çoban: 

- O bilmezse Allah biliyor ve görüyor ya! deyince Ömer (ra) çok memnun olur, 

duygulanıp ağlamaktan kendisini alamaz. Daha sonra sürü sahibini bulur, bedelini 

vererek köleyi satın alıp âzâd eder ve şu duada bulunur: 

- Bu sözün ve davranışın seni bu dünyada âzâd ettiği gibi, inşallah ahirette de 

âzâd eder!215 Bu rivayeti hem ehliyet hem dürüstlük hem de işçiye düşen görevlerde 

anmak mümkündür. Ömer (ra) ehliyet sahibi ve dürüst bir köleyi imtihan etmiş, bunun 

sonucunda ahlaki değerlerinden taviz vermeyen bu köleyi satın alıp âzâd etmiştir. Bu 

örnek ile iş ahlakına göre çalışan kişinin takdir edildiği anlatılmaktadır. 

 

İslam helalinden güzelce kazanmayı emreder. Dilenerek, sürekli başkalarına 

yük olarak yaşamak kerih görülmüştür. İslam ahlakına göre kişi geçimini alın teriyle 

ve emeğiyle kazanmalı, sürekli bir şeyler isteyen olmamalıdır. Şu hadis bu konuda 

güzel bir örnektir: “Ensardan bir sahabi Peygamber’e (sav) gelip kendisinden dilendi. 

Peygamber Efendimiz (sav) o kişiye: “Evinde bir şey yok mudur?” diye sordu. Adam: 

“Evet bir hasır ve bir de su kabımız vardır” dedi. Resulullah (sav): “Git onları bana 

getir” dedi. Rasulullah (sav) onları getirince iki dirheme sattı, dirhemleri de adama 

vererek dedi ki: “Bir dirhemle çocuklarına yiyecek al, diğer dirhemle de bir balta satın 

al ve bana getir.” Adam baltayı getirince Peygamber (sav) baltaya bir sap taktıktan 

sonra adama: “Al götür onunla odun kes sat, geçimini sağla, seni on beş güne kadar 

görmeyeyim.” buyurdu. Adam da gidip odunculuk yapmaya başladı ve Hz. 

 

215 Gazzâlî, İhya-u Ulumi'd-Din, 3/203. 



87 

 

Peygamber’in (sav) yanına on dirhem kazanmış olarak döndü. Peygamber Efendimiz 

(sav) adama “Bu senin için, yüzünde dilencilik lekesi olduğu halde yanımıza 

gelmekten daha iyidir.” buyurdu.216 Bu sayede İslam toplumu içerisinde dilencilik veya 

buna benzer işlerle meşgul olarak çalışarak mahcup ve aciz yaşayanlar bulunmaz. 

İslam toplumundaki her birey mesleği fark etmeksizin onurlu ve özgüvenli olur. 

 

Bu açıdan personele düşen şey sadece el emeğinin karşılığını almak değildir. Bunun 

yanında mutlaka yaptığı işin karşılığı olarak aldığı ücretin helalliğini sorgulamalı ve 

yaptığı işin hakkını vermelidir. İslam ahlak prensibine sahip olan çalışanlar ne şartta 

olursa olsunlar buna dikkat etmelidir. İslam insancına sahip olan insanlar bu dünyanın 

kalıcı olmadığını ve yapılan en ufak bir haksızlığın hesabının sorulacağına inanırlar. 

Kur’an’daki şu ayet tüm açıklığıyla bunun delilidir: “Artık kim zerre ağırlığınca bir 

hayır işlerse onun mükafatını görecektir. Kim de zerre ağırlığınca bir kötülük işlerse 

onun cezasını görecektir.”217 

 

Çalışanın işini güzelce ve hakkını vererek yapması gerektiğini delilleriyle 

bahsetmeye çalıştık. Bugüne gelirsek günümüz modern işyerlerindeki en büyük 

problem yüzlerce çalışanın arasında kimin işini tam yaptığını, kimin yapmadığını tespit 

etmenin zor oluşudur. Batı medeniyetindeki şirketleşme anlayışı bu alanda insan 

kaynakları birimleri oluşturmuş ve bu pozisyona büyük önem vermiştir. İnsan 

kaynakları birimleri özellikle performans ölçümü yaparak şirketlere kalıcı personel 

edindirmektedir. Farklı şekillerde yapılan bu ölçümlerle çalışanların ne kadar iyi 

performanslarla çalıştıkları tespit edilmek istenmiştir. Ancak çalışana olan muamele ne 

kadar profesyonel yapılırsa yapılsın insanların olduğu her yerde güzel çalışan ancak 

kimsenin görmediği yerde işini aksatan çalışanların olacağı muhakkaktır. 

 

Diğer bir konu ise işe giriş sürecindeki mülakatlar esnasında adayların verdiği 

beyanlar ile adaylar arasında seçim yapılır. Ancak İslam ahlakına sahip olmayan 

adaylar gerçek olmayan beyanlar söyleyebilmekteler veya mevcut olan bilgi ya da 

 

216 İbn Mace, Ticaret, 282. 

217 Zilzal Suresi, 7-8. 



88 

 

tecrübeyi abartarak anlatabilmektedirler. Bu ise adayın seçilmesi durumunda vakit 

kaybına, emek israfına ve maddi kayıplara sebep olmaktadır. Bundan dolayı İslam 

ahlakına sahip olan bir birey mevcutta sahip olduğu vasıf ve tecrübeleri anlatmalıdır. 

Bu misal ise İslam ahlakının modern iktisadı ne derecede etkilediğini veya 

etkileyebileceğini göstermektedir.  

 

Tarihimizde bu etkinin en önemli müesseselerinin başında Ahilik teşkilatı 

gelmektedir. Ahiliği işçi başlığına sebebi emeğini kiraya veren işçilerin veya emeğiyle 

yaptığı mamulü satıp geçimini sağlayan esnafların işlerini en iyi şekilde yapmalarını 

sağlayan bir düzen olduğu içindir. Tasavvufta bir şeyhe intisap etmeden irşadın 

mümkün olamayacağı gibi, Ahilik’te de bir ustadan el almadan veya bir üstadın 

rehberliği olmadan bir sanata sahip olmak caiz görülmemiştir.218 Bunun çok önemli bir 

sebebi vardır. İşin ehli olmak için çekirdekten yetişmenin gerekliliğidir. Günümüzde 

herkesin ehil olmadığı işte hızlıca kendini usta ilan etmesinin cezasını halk 

çekmektedir. Ancak Ahilik teşkilatının bulunduğu zamanlarda halk hangi ustayı tercih 

ederse etsin muhatabı olan ustanın yaptığı işten emin olmaktadır.  

 

Ahilikte müşteri ve çalışan para kaynağı olan öteki değil, tam tersine müşteri 

bir nimet, çalışan ise emanetti. Bundan dolayı bir mamulün yapım sürecinden nihai 

kullanıcıya kadar olan tüm herkes birbirinin menfaatini gözetmek zorundaydı. 

Aralarında rekabetten doğan kin ve haset yoktu ve bu sayede biri diğerini ezerek 

büyümüyordu.219 Bugün ise işyerlerinde çalışanlar arasında rekabet meydana gelmekte 

ve günün sonunda zararlı çıkan işveren olmaktadır. Göstermelik hareketler, faydalı 

olan diğer personelle rekabet ederek verimlerini azaltmak, dedikodu, iftira, yüzüne 

gülüp arkasından ustasına veya şefine şikâyet etmek gibi pek çok ahlaki zaafın, kin ve 

nefretin olduğu işyerlerine günümüzde her firmada rastlayabiliriz. Bundan dolayı 

kurumların zarar görmelerinin sebebi personelin birbiriyle kıran kırana rekabet 

etmeleridir. Bunun sebebi ise İslam ahlakından uzaklaşmaktır. İslam ahlakının etkili 

 

218 Mustafa Akkuş, Ahilik ve Meslek Ahlakı. Ed. Ömer Akdağ (Konya: Kto Karatay Üniversitesi Yay., 

2019), 38. 

219 Ali Erbaşı, Ahilik ve Meslek Ahlakı. Ed. Ömer Akdağ (Konya: Kto Karatay Üniversitesi Yayınları, 

2019), 83. 



89 

 

olduğu fütüvvette ve Ahilik teşkilatında kötü huyların minimuma indirildiği ve 

sonucunda tüm halkın fayda gördüğü ortadadır. 

 

Malezya’da yapılan araştırmada bir şirkette insan kaynakları yöneticisi ile 

beraber mülakatlara araştırmayı yapan araştırmacı da davet edilmiştir. İnsan kaynakları 

yöneticisi mülakat öncesinde CV’lere uzunca göz attıktan sonra mülakata geçmiş ve 

eğitim-tecrübe kısımlarını geçtikten sonra namazlarını kılıp kılmadıklarını, bazılarına 

da hadis ve dua sorduktan sonra aile durumlarıyla beraber medeni durumlarını, 

bekarlarsa görüştükleri birisi olup olmadığını sormuş. Bu sorulara İslam ahlakına göre 

en uygun şekilde yanıtlayan kişi işe alınmış. Bu alım sürecini gerçekleştiren yönetici 

mesleğini daha iyi yapmak ve şirketin değerlerine iştirak edebilmek adına ihtiyaç 

duyduğu ‘manevi motivasyon, bağlılık ve uyumluluğu’ seçilen adayda görmüş ve alımı 

yaparak bitirmiştir. Eğitimi ve tecrübesi daha iyi olan başka bir adayla alakalı neden 

seçmediği sorulduğunda da adayın agresif tavırlarıyla güvensizlik yarattığını 

söylemiş. 220  Günümüz firmaları personelde sadece eğitim ve tecrübe aramaktalar. 

Bunun yanında güven vermesini, aidiyet hissetmesini istemeliler. Bu örnekten de 

hareketle bu coğrafyada ilgili özellikleri verebilecek en önemli kriter adayın İslam 

ahlakına sahip olup olmamasıdır.  

 

Yukarıda performans ölçümü konusunda az da olsa bahsedilen çalışan 

personelin işini tam kapasiteyle, aksatmadan yapması da yine üzerine düşen bir 

vazifedir. Özellikle günümüz teknoloji çağında bazı alanlarda personelin çalışma hızını 

anlamak oldukça güçtür. Örneğin üretim sektöründe sıklıkla gördüğümüz CNC 

makinelerinin malzemeyi işleme süreleri yapılan işleme göre değişiklik arz eder. 

Ayrıca makinenin başındaki personel makinenin hızını ayarlayabilmektedir. İşverenine 

bir sebepten dolayı sinirlenen bazı personelin bu makinelerin hızını düşürerek 

malzemenin işleme süresini uzattıkları görülebilmektedir. Böylece üretimin hızı 

düşecek ve işveren vaat ettiği sürede ürünü müşterisine teslim edemeyecektir. Bunun 

 

220 Patricia Sloane White, Modern İş Yerinde İslam, trc, Harun Tuncer (İstanbul: Albaraka Yayınları, 

2021). 



90 

 

gibi hatalı uygulamalar ile çalışanlar üzerlerine düşen görevi yerine getiremeyerek 

çözümü zor problemlere sebep olmaktadır. 

4.5.2. İşverene Düşen Görevler 

İslam ahlakında işverenlere düşen pek çok vazife ve görev bulunmaktadır. 

Özellikle günümüz şartlarında personel çalıştırmak oldukça yaygınlaşmıştır. Bir 

işverenin binlerce çalışanı olabilmektedir. İslam kaynaklarımızda verebileceğimiz 

örnekler oldukça fazladır. Bunlardan birisi de şu ayettir: "Yaptıklarınızdan mutlaka 

sorumlu tutulacaksınız." 221  İslam inancına göre insanın yaratılış gayesi imtihan 

edilmesi ve Allah’a hakkıyla kulluk etmesidir.222 İnsanoğlu her hareketinden hesaba 

çekilecektir. Buna binaen her gün gidip geldiğimiz, evimizi geçindirdiğimiz işimizden 

de sorumluyuz, sahip olduklarımızı çoğaltmak için çalıştırdığımız personele olan 

muamelemizden de sorumluyuz. İslam bu noktada bencilce davranmayı bize yasaklar. 

En yakınlarımızdan başlayarak çevremizden sorumluyuz. Bir işverene, her gün işine 

gittiğinde gördüğü ve muhatap olduğu personelinden daha yakın kim olabilir? 

Şüphesiz ki bir çalışanın patronunun en yakınları arasına girmesi için bu durum 

yeterlidir. 

 

 Bir diğer delilimiz ise şudur: Ubade b. Samit şöyle anlattı: ‘Ben ve babam, ilim 

öğrenelim diye çıktık. İlk karşılaştığımız, Peygamber'in (sav) arkadaşı Ebu'l-Yeser 

oldu ve yanında kendi kölesi vardı. Ebu'l-Yeser'in sırtında bir hırka ve giydiği (Yemen 

kabilesinin dokuması) bir meafirî elbise vardı. Kölesinin üzerinde de bir hırka ve bir 

meafirî vardı. Ben, Ebu'l-Yeser'e: ‘Ey Amcam! Kölendeki hırkayı alsan da ona senin 

meafiri versen, (böylece senin iki hırkan ve onun iki meafiri olsa), yahut onun meafiri 

alsan da ona, senin hırkanı versen, (böylece ikinizin üzerinde aynı cinsten iki parça 

elbisesi olsa)’ dedim. Ebu'l-Yeser başını sıvayarak şöyle dedi: ‘Allah'ım, buna bereket 

ver. Ey kardeşimin oğlu! Peygamber’in (sav) şöyle buyurduğunu, şu iki gözüm gördü, 

şu iki kulağım işitti ve kalbim ezberledi: “Onlara (köle ve hizmetçilere) yediğinizden 

 

221 Nahl Suresi 93. 

222 “Ben cinler ve insanları yalnızca bana ibadet etsinler diye yarattım.” (Zâriyat Suresi 56) 



91 

 

yedirin ve giydiğinizden onlara giydirin.” Ona dünya malından bir şey vermem, 

kıyamet gününde benim hâsenatımdan bir miktar almasından bana çok daha hafiftir.223 

 

Hadiste geçtiği üzere İslam ahlakı hizmetçisine hatta kölesine giydiği ile 

giydirmeyi yediği ile yedirmeyi emretmektedir. O yıllarda dünya üzerinde buna 

yaklaşabilecek bir merhamet örneği ve muamele yoktur. Günümüzde dahi çalışanların 

böyle merhamet görmediğini söyleyebiliriz. Diğer taraftan o dönemin şartlarını 

düşündüğümüzde bu hadisin kapsamının bugün sadece yemek ve giyecek olarak 

düşünmememiz gerektiği anlaşılır. Ancak sadece hadisteki anlam ile günümüz 

işverenlerinin giydikleri elbiseleri ve yedikleri yemekleri çalışanları ile 

kıyasladığımızda bile arada parasal olarak ciddi bir fark olduğu görülecektir. 

 

Günümüze geldiğimizde ise işçi-işveren arasındaki dengenin bazı yerlerde 

sistemli şekilde oturduğunu görmekteyiz. Bunun haricinde kalan yerlerde ise eksikler 

mevcuttur. 4857 numaralı İş Kanunu’nun işçiyi işveren karşısında çaresiz bıraktığı bazı 

durumlar bulunmaktadır. Örneğin işçinin ücret hakkını ve işverenin ücret ödeme 

sorumluluğunu 4857 sayılı kanun güvence altına almıştır. İlgili kanunun 34. 

maddesinde açıkça; “işveren ücret ödeme gününden itibaren yirmi gün içinde mücbir 

nedenler dışında ödemesi gerekir.” Ancak ocak ayında çalışan bir işçi ilgili kanun 

kapsamında işverenin inisiyatifiyle maaşını şubat ayının yirmisinde alabilmektedir. 

Daha kötüsü ise bu kanunun ihlali durumunda yargı sürecinin sonlanmasının 

beklenmesi ile çalışanın alacağını aylar belki yıllar sonra almasıdır. Yıllar sonra 

alacağını alan çalışan ise faiziyle alması durumunda helal ve haram noktasında kafası 

karışık vaziyette kalmaktadır. Bu süreçte işveren lüks hayatına çok rahat devam 

edebilmektedir ve bu bir zulümdür. Daha iyimser senaryolarda işveren düzenli olarak 

her ayın onunda yatırsa dahi çalışan bir ocaktaki çalışmasının karşılığı olan ücreti on 

şubatta yani kırk gün sonra alacaktır.  

 

Bunun gibi olası senaryolarla emeğinin karşılığını almaya çalışan işçi hakkını 

geç almaktadır. İslam ahlakında Peygamber’in (sav) ‘alnının teri kurumadan’ kaidesi 

 

223 Müslim, Sahih-i Müslim, Kitab’uz Zühd 74. 



92 

 

vardır. Bu kapsamda İslam ahlakı sayesinde işveren çalışanının hakkını zamanında 

vermek zorunda kalacaktır. Bunun için farklı ödeme yöntemleri bulunabilir. Günümüz 

teknolojisinde para transferlerinin çok hızlanması sebebiyle işçinin alacağı haftalık 

olarak hatta günlük olarak dahi ödenebilir. Ve bu işlemler için kanuni olarak bir engel 

görünmemektedir. Sadece yapılacak ödemeler için ekstra mesai harcanması 

gerekmektedir. 

 

Yukarıdaki probleme benzer olan ancak daha farklı sorunlara sebep olan 

konulardan bir diğeri de işverenin çalışanına yeni yılın ilk maaşını şubat ayında 

vermesi ve bunun oluşturduğu sorunlardır. Ayrıca iş kanunun aciz kaldığı diğer bir 

konudur. Oluşan enflasyon farkı, kıdem farkları, yeni pozisyonların farkları yeni maaş 

döneminde güncellenir ve ocak ayının maaşına yansıtılır. Özellikle Konya 

bölgesindeki sanayi kuruluşlarında yeni yılın maaşları şubat ayına kadar belirsizliğini 

korur. Ancak bu durum İslam muamele hukukunun bazı önemli ve hassas kurallarına 

aykırı olduğunu görülmektedir. Bir icare akdinde çalışan emeğini işverene kiralarken 

bu emeğinin karşılığı olan ücretinin ne olacağını bilmesi gerekir. Bilmemesi 

durumunda bu akit Hanefi fıkhına göre fasid akit olur.224 Alacağı ücreti beğenmediği 

takdirde başka bir şirkette çalışmayı düşünen çalışan bir ay daha bilmediği bir maaşa 

çalışmak zorunda bırakılmaktadır. Bu ise anlaşılacağı üzere günümüz iş hukukunun 

boş bıraktığı bir alandır. Buna karşılık İslam hukukunun aydınlattığı bir alan olup İslam 

ahlakıyla ahlaklanmış bir işveren çıkacak dahi olsa çalışanına bu şekilde muamele 

etmeyecektir. Herkesçe bilinen yukarıda da bahsettiğimiz şu hadis konunun oldukça 

mühim olduğunun delilidir: “İşçiye ücretini alın teri kurumadan veriniz!” 225 

 

Ahilik teşkilatında suç işleyen çırağın cezasının ustasına verildiğinden 

bahsetmiştik. Bununla beraber esnaf denetiminde standartlara uymayan esnafların 

kapıları kilitlenirdi. Hata yapan esnafın sağ ayağındaki pabucu, iş yerinin damına 

atılırdı. Herkes, “Bugün falan ustanın pabucu dama atıldı.” derdi. Bu sözler ustanın 

 

224 Orhan Çeker, Fıkıh Dersleri 1 (Konya: Tekin Kitabevi, 2016), 98. 

225  Zekeriya Güler, 40 Hadiste İş ve Ticaret Ahlakı (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2020), 90. 



93 

 

kalitesiz ürün ürettiği anlamına gelirdi.226 Bunun gibi örnekler ile bir işverenin nasıl 

üretim yapacağından, işçisine nasıl muamele etmesi gerektiğine kadar pek çok 

standardımız ortaya çıkmaktadır. İşçisine en güzel şekilde muamele etmeyen işveren 

hiçbir zaman kaliteli ürün üretemez. Bunun sebebi güzel muamele görmeyen 

personelin firmadan çıkmak istemesi ve iş gücü devir oranının ciddi manada artması 

gelir. Kaliteli, işten anlayan, adapte olmuş ve tecrübeli personelin iş yerinden çıkması 

ile üretilen ürün eski kalitesine çıkamaz. Bununla beraber kötü muameleye karşılık 

hala firmada kalan personel de kaliteden ödün verebilir, yaptığı işin hakkını 

vermeyebilir. Günümüz üretim sistemlerinde ne kadar da kalite standartlarını 

geliştirmeye çalışırsanız çalışın insan kaynağınızın hakkını vermeyip kötü 

davranırsanız, personele aidiyet duygusunu aşılayamazsanız, o firmada kalite istenen 

seviyeye oturmaz.  

 

19. yüzyılın sonlarına doğru kapitalizmin sert dişlileri kırılmış ve nazikleşmeye 

başlamıştır. 227  İşçilere yapılan muamelenin sertliği, haklarının yok sayılması, 

sözlerinin dinlenmeyişi, insan üstü mesai şartları ve tehlikeli işlerde çalışmanın 

sonucunda Komünist Manifesto ortaya çıkmış ve işçileri etkilemeye başlamıştır. İşçi 

kanadındaki fikri sertlik arttıkça burjuva nazikleşmiştir. 228  Tarihe bakıldığında 

kapitalizm, karşısına bir fikir çıktıkça kılık değiştirmiş ve hayatta kalmıştır. Bu yeni 

kılıklardan biriside özellikle seri üretime geçtiği 1900’lü yılların başında işçilerin iş 

kazalarıyla ve ölümle burun buruna olduğu dönemlerden sonra çıkan iş güvenliği 

kuralları işçiyi bu risklerden korumaya çalışmıştır. Şuna da değinmek gerekir ki giyilen 

yeni kılıklar genelde insanların kârına olan olumlu faktörlerdir. Onlardan biri olan iş 

güvenliği kuralları da bir anda çıkmamış, sanayi ilerledikçe gelişen kurallar 

olmuşlardır. Yaşamın yalnızca dünyevi menfaatten ibaret olmadığı inancını aşılayan 

İslam dini sayesinde işveren işçisine daha dikkat edecek, onun eğitiminden, ailesinden, 

sağlığından sorumlu hissedecektir. 

 

 

226 Yusuf Ekici, Ahilik ve Meslek Eğitimi, 64. 

227 Kishtainy, Ekonominin Kısa Tarihi, 98. 

228 Kishtainy, Ekonominin Kısa Tarihi, 99. 



94 

 

Sanayi toplumlarında görülen işçi sendikalarının kuruluş gerekçesi işçiyi 

işveren karşısında korumak, ezilmesini önlemektir. Şüphesiz ki İslam iş ve ticaret 

ahlakının tam uygulandığı kurum ve ekonomilerde bunun gibi kuruluşlara ihtiyaç 

kalmaz. Emek ve alın terinin karşılığını hakkıyla ve zamanında alan ve emeği istismar 

edilmeyen, empati kurulup sevinçlerin ve üzüntülerin paylaşıldığı kurum veya 

toplumlarda çalışanın işverenine sevgi ve saygı duymaması mümkün değildir. Bununla 

birlikte geliştirilebilecek yeni formüller ile personelin hak ettiği maaşı haftalarca geç 

almasının önüne geçilmelidir. Haftalık maaş ödemeleri gibi yöntemlerle işçinin alın 

terini ihtiyacı anında alması sağlanabilir.   

 

Ortaklık uygulamaları insanların birlikte yaşamaya başlamalarına kadar 

uzanmaktadır. Hz. Peygamber’in (sav) risaleti döneminde de insanlar ticarette ve 

tarımda çeşitli ortaklıklar kuruyorlardı. Ortaklaşa aynı kervan ile ticaret yaparak olası 

tehlikelerden birlikte korunarak maliyetleri düşürmeleri bunlardan öne çıkan ortaklık 

örneklerinden bir kısmıdır. İslam dini ortaklık konusunda ilkelere uygun olarak ve 

adaletli olmak şartıyla ortaklıklara müsaade etmektedir. Hatta bazı nasslarla anlıyoruz 

ki ortaklık İslam dinince özendirilmekte ve teşvik edilmektedir. Hz. Peygamber (sav) 

sağlıklı erkeklere sadaka verilmesini yasaklayarak, onların çalışmalarını veya ortaklık 

kurularak çalıştırılmalarını ve böylece sağlıklı erkeklerin iş sahibi yapılmalarını 

sağlamıştır. Ensar ile muhacir aralarındaki kardeşliğin tesisinde buna benzer örnekler 

ile muhacirin yeni yaşamlarına adapte hale getirildiklerini görmekteyiz. Kurulan 

ortaklıklar sayesinde ashap arasında dayanışma, istihdam ve üretim aynı anda 

sağlanmış oldu.229  Peygamberimiz (sav) şöyle buyurmuştur: “Biri diğerine hıyanet 

etmedikçe iki ortağın üçüncüsü benim; biri diğerine hıyanette bulunursa onların 

arasından çekilirim.”230 Bu hadis ile de anlıyoruz ki ortaklık önemli bir müessesedir ve 

bunun İslam ahlakına uygun olarak devam ettirilmesi durumunda Rasulullah (sav) bu 

ortaklarla beraberdir. Bu sayede ortaklıklarını devam ettirenlerin ahlakları övülmüştür. 

 

 

229 Necmettin Güney, 40 Soruda Ortaklıklar (İstanbul: İktisat Yayınları, 2020), 7. 

230 Ebu Davud, Büyu, 26. 



95 

 

İslam’ın bu durumu övmesinin sebebi ortaklıkları arttırılması ve bireylerin 

kendi ortağı olduğu işte çaba göstermesidir. İslam ahlakına göre birilerinin çok zengin 

olup altında binlerce elemanının olduğu bir nizam hoş değildir. Ondan dolayı günümüz 

çalışma sahasında salt ücret ile çalışma sisteminin ortaklıklara dönüştürülmesi daha 

uygundur. Batılı şirketlerde buna benzer örnekler görmekteyiz. Verilen ücretin 

haricinde direkt ortaklık olmasa da şirketin o ayki kazandığı kârın bir kısmını (cüz’i 

bir kısım da olsa) personele prim vermesi yani paylaşması İslam ahlakına uygun olacak 

bir sistemdir. Bunun gibi İslam ahlakından, Peygamber’in (sav) ve sahabenin 

hayatından alınacak örnekler ile geliştirilecek sistemler sayesinde çalışanların durumu 

iyileştirileceği gibi şirkete olan aidiyeti geliştirilip performansı arttırılabilir. 

 

Yine işverenlerin yapabileceği İslam ahlakına uygun uygulamalardan diğeri de 

zekâttır. Yeri geldiğinde daha detaylı incelenecek olan bu mesele de çalışanlar için 

önemlidir. İslami hassasiyete sahip işverenler zekâtlarını yardım kuruluşlarına, hafızlık 

kurslarına vs. vermektedirler. Ancak İslam ahlakına uygun olan zekâtın birinci derece 

akrabanın haricinde en yakınındaki ihtiyaç sahibine verilmesidir. İşverenlere en yakın 

nisap miktarı malı olmayan ‘fakirler’ de şüphesiz her gün gördükleri ve iş yaptırdıkları 

kendi çalışanlarıdır.  

4.6. Vakıf Geleneği 

Ebû Hanîfe’ye (ö. 767) göre vakıf, vakfedenin mülk bir aynı mülkiyetinde 

tutarak menfaatini fakirlere veya bir hayır cihetine tasadduk etmesidir. Ebû Yûsuf ve 

İmam Muhammed vakfı, “menfaati insanlara ait olmak üzere mülk bir aynı Allah’ın 

mülkü olarak temlik ve temellükten ebediyen alıkoymak” şeklinde tanımlar.231 

 

Vakıf bir özel mülkün daimî süreyle hayır amacıyla bağışlandığı ve bundan 

sağlanan gelirin de bu amaç için harcandığı bir kurum olarak İslam medeniyetinin en 

büyük başarılarından birisidir. Vakıf kurumu İslam Peygamber’inin (sav) vefatından 

sonra önemli ölçüde gelişmiş ve hukuki yapısı hicri ikinci yüzyılın ikinci yarısında tam 

olarak oluşturulmuştur. Binlerce kilometrelik İslam dünyasının her bir bölgesinde, 

 

231 Hacı Mehmet Günay, “Vakıf”, TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 2012), 42/481. 



96 

 

toplum için hayati önem taşıyan pek çok hizmet ve mükemmel mimari eserler asırlardır 

vakıf sistemiyle finanse edilmiştir.  

 

Vakıf kültürünün oluşumu İslam ahlakının bir sonucudur. Bu sayede 

Müslümanlar infak ettikleri malların veya akarların sadece bir defaya mahsus değil 

uzun bir süre insanların hayrına kullanılmasını sağlamışlardır. Eğer İslam’daki 

yardımlaşma, dayanışma, infak etme emirleri ve tavsiyeleri olmasaydı şüphesiz 

yüzyıllarca devam eden vakıflar olamazdı.232  

 

Vakıflar sayesinde sosyal yapı içerisinde insanların ihtiyacı olan neredeyse tüm 

alanlarda vakıflar gelişmiştir. Bu sayede devletlerin üzerindeki yükler hafifleyerek 

giderleri azalmıştır. Devlet bu giderlere karışmadığı veya hazinesinden nakdi çıkış 

yapmadığı için insanlardan daha az vergi toplar olmuştur. Bu sayede insanlar vergi 

yerine vakıfları destekleyerek zorunlu vergi vermekten gönüllü infaklarına devam 

etmişlerdir. Ancak vakıfların bulundukları ülkenin siyasi durumundan çokça 

etkilendiklerini de belirtmek gerekmektedir. Devletlerin refah dönemlerinde vakıfların 

da refah içerisinde iş yaptıkları, devletlerin çökme dönemlerinde de vakıfların ciddi 

problemlerle hayatlarını devam ettirmeye çalıştıkları ortadadır. Yüzlerce yıldır bu 

şekilde varlığını devam ettiren vakıflar 20. yüzyıla gelindiğinde evrensel bir imhaya 

maruz kalmışlardır. Ana akım iktisat ve yayılmacı devlet politikaları ile beraberinde 

getirdiği bencillik, vakıfların neredeyse yok olmasına sebep olmuştur.  

 

Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “İnsan ölünce üçü hariç bütün amelleri sona 

erer: sadaka-i cariye, ilim veya dua edecek hayırlı evlat.” 233  Bir insanın ölümü ile 

ameli de artık kesilir. Bundan sözü geçen bu üç husus müstesnadır. Vefat edenin 

arkasından bıraktığı hayırlı evlat da geride bıraktığı ilim de onun çabasının bir 

ürünüdür. Geride bıraktığı vakıflar da aynı şekildedir. Esasen bu hadis ile vakfın sahih 

olduğuna, sevabının da büyük olduğuna delil vardır.234  Diğer bir bakış açısıyla üç 

 

232 Murat Çizakça, İslam Dünyasında Vakıflar. (Konya: KTO Karatay Üniversitesi Yayınları, 2017), 

13. 

233 Müslim, Sahih-i Müslim, Vasiyyet 14. 

234 Nevevi, Sahih-i Müslim Şerhi el-Minhac, 7/476. 



97 

 

meselede de Müslümanlar bir aracı kuruma ihtiyaç duymuşlardır. Vakıf bu üç meseleyi 

de gerçekleştirecek bir çatı kuruluş haline zamanla gelmiştir. Vakıf sayesinde, vakfı 

kuran hayır sahibinin vefat etmesinden onlarca belki yüzlerce yıl sonra bu hayır devam 

eder ve bu sayede verilen sadaka-i cariye kişinin vefatından sonra yıllarca devam etmiş 

olur. Vakıfların yapısı gereği ilmi çalışmalara öncülük edebilir ve destekleyebilir. Bu 

sayede kalıcı eserler meydana gelir: Ayrıca alimlere mali destek sağlanır. Böylece de 

vakıf sayesinde, vakfı kurana bu ilmi çalışmalardan doğan sevap gider. Vakfın 

yönetimine gelen kurucunun nesli de bu vakfın devamını sağlar. Bu vesileyle de vakfı 

kurandan sonraki vakfı idare ettiren nesiller için de bir istihdam olanağı sağlar. Sonuç 

olarak da vakfı kurana dua eden, minnet duyan hayırlı nesiller oluşur.235  

 

Özellikle Osmanlı döneminde vakıflara ciddi desteklerin verildiği, devletin 

desteklediği ve Osmanlı Devleti’nın vakıflar ülkesi haline geldiği söylenebilir. Ancak 

18. yüzyıldan itibaren devletin kötü gidişatıyla beraber devletin vakıflara olan ilgisi 

azalmış, özellikle 19. yüzyılda vakıfların aleyhinde olan çalışmalar artmıştır. Vakıfların 

Osmanlı toplumuna ve genel olarak iktisadi yapıya katkısı ciddi boyutlardadır. Örnek 

vermek gerekirse vakıflar tarafından inşa edilen dükkanlar yatırım harcamalarının %5-

8’i arası kiraya veriliyordu. Esnafa müsaade edilen kar oranı ise %10 ile 

sınırlandırılmıştı. Böylece esnaf vakıfların kiraladığı dükkanların kirasını ödemekte 

sıkıntıya düşmemekteydi. O dönemde faiz yasak olsa da piyasada el altından %15-20 

oranlarında faizle para satılmaktaydı. Bu oran ile kıyaslandığında esnafın borç alarak 

kirasını ödemesi durumunda çarkın dönmesi çok zorken, vakıfların düşük kiralar ile 

esnafı ne derece desteklediği ortaya çıkmaktadır. Zira esnafın kira maliyeti piyasanın 

faiz oranının üçte biri oranındadır.236  

 

Başka bir örnek daha vermek gerekirse vakıflar ve onların finanse ettiği 

imaretler sayesinde toplumda açlığın büyük oranda önlenmiş olduğu anlaşılmaktadır. 

Bu konuda 18. yüzyılda İstanbul’daki dilencilerin sayısının Paris’tekilere nazaran çok 

 

235 Çizakça, İslam Dünyasında Vakıflar, 16. 

236 Mehmet Genç, Osmanlı İmparatorluğu'nda Devlet ve Ekonomi (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2000), 

163. 



98 

 

daha az olduğu belirtilmektedir. Bu durumun sebebi tabii ki de vakıfların fakir kesimin 

temel ihtiyaçlarını ciddi oranlarda karşılamasıdır. Ayrıca İngiliz seyyah Urquhart (ö. 

1877), Rumeli’de aylarca seyahat etmesine rağmen tek bir dilenciye rastlamadığını 

eserinde belirtmektedir.237 

 

Vakıf geleneği meselesi İslam ahlak düşüncesi bölümünde saydığımız maddeler 

içerisinde aile ile toplum ilişkisi ve yardımseverlik maddeleriyle ilgilidir. 

Yardımseverlik duygularıyla başlayan vakıf geleneği ile toplumsal bağların mükemmel 

seviyelere çıktığını yukarıda bahsettik. Vakıf geleneğinin İslam ahlak maddeleriyle 

böyle ilişkisi kurulabilir. 

4.7. Riba Yasağı 

Ana mal/para üzerindeki artış anlamındaki riba herhangi bir mal veya eşyanın 

ücreti değil, sadece verilen sürenin fiyatıdır.238 İlk bakışta ahlaki bir mesele olarak akla 

gelmese de ribanın sonuçlarına baktığımızda kesinlikle ribanın yasak oluşu İslam 

ahlakının bir sonucudur ve İslam iktisadının ahlakla olan ilişkisinin en güzel 

örneklerinden birisidir.  

 

Ribanın aleyhinde nazil olan “İnsanlara malları artsın diye verdiğiniz riba Allah 

indinde artmaz; fakat Allah’ın rızasını dileyerek verdiğiniz zekât böyle değildir. İşte 

onlar katlayanlardır,”239  mealindeki ayetin, bisetin dördüncü veya beşinci senesinde 

inen Mekki bir surede yer alması, İslam’ın iktisadi sömürüye daha işin başında karşı 

çıktığını göstermesi açısından çok önemlidir.240 

 

Faizle alakalı Kur’an’da en açık ayetlerden birisi şudur: “Faiz yiyenler ancak 

şeytanın çarparak sersemlettiği kimse gibi kalkarlar. Bunun sebebi onların, ‘Alım satım 

da ancak faiz gibidir’ demeleridir. Halbuki Allah alım satımı helal, faizi ise haram 

 

237 Genç, Osmanlı İmparatorluğu'nda Devlet ve Ekonomi, 168. 

238 Ebu’l Al’a Mevdudi, Faiz, trc, Ahmet Asrar (İstanbul: Hilal Yayınları, 2016). 

239 Rum Suresi, 39. 

240 Cengiz Kallek, Sosyal Servet, İslam’da Yönetim-Piyasa İlişkisi (İstanbul: Klasik Yayınları, 2018). 



99 

 

kılmıştır. Artık kime Allah’tan bir öğüt erişir de faizciliği bırakırsa geçmişteki 

kendisinindir, durumunun takdiri Allah’a aittir. Kim de yine faizciliğe dönerse işte 

bunlar orada devamlı kalmak üzere cehennemliklerdir.” 241  Faizin yasaklanması 

konusunda kullanılan bu sert üslup, din düşmanlarını dost edinme dışında hiçbir günah 

ve yasak için kullanılmamıştır. Çünkü zina, içki, kumar, hatta katil gibi suç ve 

yasakların kötülükleri mağduru ve çevresindekilerden belirli bir kesimi etkiler. Dine 

ve müminlere düşman olan, düşmanca duygular besleyen, tedbirler ve planlar içinde 

olan şahıs ve grupları dost edinmek, onlarla iş birliği yapmak, onlara hoş görünerek 

sempatilerini kazanmaya çalışmak ne bunu yapanlara ne de dinlerine ve din 

kardeşlerine fayda getirmiştir. Bu davranış ve yaklaşımda her zaman kazananlar 

düşmanlar, kaybedenler ise müminler olmuştur. Bir topluluk içinde faizcilik serbest 

olduğunda bunun da zararı ve kötü etkileri yalnızca faizi alan ve verenle sınırlı 

kalmamış; bütün topluluğun ekonomik, sosyal ve ahlaki hayatını etkilemiştir.242 

 

Konuyla ilgili olan diğer bir ayet ise şudur: “Ey iman edenler! Allah’tan korkun 

ve gerçekten iman etmişseniz faizden kalanı bırakın. Bunu yapmazsanız Allah ve 

Resulü tarafından size bir savaş açıldığını bilin. Eğer tövbe ederseniz, haksızlık 

etmemek ve haksızlığa uğramamak üzere anaparanız sizindir.” 243  Kur’an Yolu 

Tefsiri’nde ayetin açıklaması şöyle verilmiştir: “Tövbe edip faizcilikten vazgeçenlerin 

tahakkuk edip de henüz borçluların ödemediği faizleri almalarına izin verilmemesi, ana 

paradan başka bir fazlalığa haklarının bulunmadığının açıkça ortaya konması, ancak 

böyle yaptıklarında hem haksızlık etmekten hem de haksızlığa uğramaktan 

kurtulacaklarının bildirilmesi, bazı kimselerin “Faizin azı helâldir, ancak kat kat olanı 

haramdır” şeklindeki anlayış ve yorumlarının isabetli olmadığını göstermektedir.”244 

 

Hz. Peygamber’in (sav) İslam’ı tebliğ ettiği Mekke’de sosyal, kültürel, dini ve 

iktisadi sömürü düzeni vardı. Örneğin Kureyş’e mensup olanlar hacda bazı ritüellerden 

kendilerini muaf tutarlarken dışarıdan gelen hacılara bazı uygulamaları zorunlu 

 

241 Bakara Suresi, 275. 

242 DİB, Kur'an Yolu Tefsiri, 1/432. 

243 Bakara Suresi, 278-279. 

244 DİB, Kur'an Yolu Tefsiri, 1/442. 



100 

 

tutuyorlardı. Kureyş bunun gibi uygulamalarla kendi toplumlarını ve hac için gelen 

insanları sömürmekteydi. Ellerinde büyük sermayelerle iktisadi alanda özellikle 

tefecilik ile cahiliye ribası olarak bilinen uygulama ile toplumda ciddi yozlaşmalara 

sebebiyet vermekteydi. Kureyş’in Peygamberimiz’e (sav) tabi olmamalarının en 

önemli nedeni de kurdukları sömürü düzeninin yani özellikle faizli muamelelerin 

bitecek olmasıydı.  

 

Gerek eski Arap toplumunda gerekse de faizin uygulandığı tüm toplumlarda 

toplumsal hasarlar meydana gelmektedir. Ana paranın fazlasının yasak olması bunun 

karşısında da ticaretin övüldüğü yukarıdaki ayetlerdeki itham çok ağırdır. Bu itham 

sayesinde Müslümanlardan kat’i olarak faizden, faizin azından veya çoğundan, faize 

şahitlik etmekten, faizi hesaplamaktan uzak durulması emredilmiştir. 245  Bu büyük 

emrin altında faizin toplumda oluşturduğu ağır hasara da bakmak gerekmektedir.  

 

Faizli sistemlerde sadece tefeci olarak faizli borç veren kötü değildir. Bununla 

beraber bu sistemin devam etmesine fayda sağlayan ve faizli borç alan da aynı kefede 

suçludur. Bununla beraber bu sistemin devamı için çalışan, hesaplayan, hizmet eden 

her kim varsa, faizli borç versin veya alsın, o da aynı günahın içerisinde eşit pay alır. 

Bu konudaki delilimiz ise Allah Rasulü’nün (sav) şu meşhur hadisidir: “Cabir (ra) 

diyor ki: Rasulullah (sav) faiz yiyene, yedirene, katibine ve şahitlerine lanet etti ve 

‘onlar müsavidirler’ buyurdu.”246  

 

Diğer taraftan faizi sadece İslam’ın yasaklamadığından da bahsetmemiz 

gerekmektedir. Faizin yasak olması gerektiği fikri düşünme yetisine sahip, vicdanlı 

olan ve toplumu önemseyen her düşünürün ve her siyasetçinin ulaşabileceği bir kanıdir. 

Örneğin Batı toplumlarında da ana akım iktisattan önce faiz ve tefecilik gayri ahlaki 

bir davranış olarak görülmüştür. Aristo Politika adlı eserinde faizciliği tiksinilmesi 

gereken bir şey olarak niteler. Çünkü faizli borç ilişkilerinden elde edilen kazanç 

paranın doğasına aykırıdır. Para yalnızca mübadele işlemlerinde kullanılması gereken 

 

245 Müslim, Sahih-i Müslim, Kitab’ul Müsâkât 106. 

246 Müslim, Sahih-i Müslim, Kitab’ul Müsâkât 106. 



101 

 

bir araçtır.247 Ona göre bu sebeple paraya toplumun sosyal dengelerini sarsıcı bir rol 

vermemek gerekir. Platon ise Yasalar adlı eserinde faizi faziletli ve erdemli insanlara 

yakışmayan, ahlak dışı bir davranış biçimi olarak tanımlar. Bununla beraber faizin 

toplumda ve iktisatta oluşturduğu olumsuz durumlardan dolayı yasaklanması 

gerektiğini söyler.248 

 

Antik Roma uygarlığında ise sosyal hayatın neredeyse her alanında faizin etkisi 

görülür ve bu etki toplumun bütün kesimlerini derinden etkiler. Buna karşılık faizin 

Antik Roma’da içselleştirilmesiyle bu durum toplumsal olarak pek çok zarara sebep 

olur. Faiz borcundan dolayı halk ayaklanmaları ve isyanları sıklıkla karşılanır hale 

gelir. Bu tür büyük halk tepkilerini yatıştırmak için sık sık borcun affını sağlayan ya da 

faiz uygulamalarına kısıtlamalar hatta yasaklar getiren politikalar geliştirilir. Örneğin, 

Julius Caesar’ın (ö. M.Ö. 44) faizli borçların affedileceğini vaat etmesi ile faiz oranları 

düşer. Borç verenler telaşa kapılarak vadesi dolmayan alacakları geri istemeye 

başlarlar. Borçlular ise erken istenen borçları ödeyebilmek için mülkiyetlerindeki 

toprakları satmak zorunda kalırlar.249 

 

Yahudilikte faizli borç ilişkileri yasağı yalnızca kendi milletinden olan din 

kardeşlerini kapsayıp, başka dinlere mensup olanlara karşı muamelelerinde faiz caizdir. 

Buna karşılık Hristiyanlık inancında faiz yasağı bütün insanlığı kapsayıcı olarak 

yasaktır. Rahip Thomas Aquinas (ö. 1274) borç ilişkilerinde borç verenin asıl amacının 

borçtan bir kazanç ya da menfaat beklentisi içinde olmaması gerektiğini vurgular. 

Doğal olan tanrının beklentisine uygun hareket ederek insanların faiz kazancı elde 

etmek değil, maddi bir karşılık beklentisi içinde olmadan borç vermektir. Çünkü dini 

öğretiler, verilen şeylerin karşılığının tanrıdan beklenmesini salık verir. 250  Ancak 

özellikle orta çağda birçok Hristiyan din adamının servet biriktirdiği ve faiz ile borçlar 

verdiği bilinmektedir. Bu dönemlerde Martin Luther kilisenin dini alet ederek insanları 

 

247 Murat Ustaoğlu ve Ahmet İncekara, Faiz Meselesi (İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

2019), 198. 

248 Ustaoğlu ve İncekara, Faiz Meselesi, 77. 

249 Ustaoğlu ve İncekara, Faiz Meselesi, 68. 

250 Ustaoğlu ve İncekara, Faiz Meselesi, 70. 



102 

 

sömürmesini eleştirmiştir. Luther, borç verenin hiçbir koşulda risk almadan gelir elde 

ettiği için tefeciliğe karşı çıkar.  Görüldüğü gibi riba yalnızca İslam dininde değil farklı 

inanç ve toplumlarda ayrıca aklı başında olan pek çok düşünür tarafından kötü 

karşılanmış ve bir sömürü sistemi olarak görülmüştür. 

 

Günümüze gelindiğinde ise ana akım ekonominin en önemli konularından birisi 

para ve maliye politikasıdır. Para ve maliye politikası özellikle de Büyük Buhran ile 

John Maynard Keynes (ö. 1946) tarafından ciddiyetle incelenen bir konudur ve 

ekonomilerin yönetiminde kullanılan iki temel araçtır. Her ikisi de ekonomik büyümeyi 

teşvik etmek, enflasyonu kontrol altında tutmak, işsizliği azaltmak ve genel olarak 

ekonomik istikrarı sağlamak için kullanılır. Para politikası, bir merkez bankası 

tarafından yürütülür ve genellikle para arzı ile faiz oranlarını düzenlemeyi içerir. 

Merkez bankaları, genellikle para politikası aracılığıyla hedefledikleri enflasyon 

oranlarına ulaşmaya çalışırlar. Bunun yanı sıra, ekonomik koşullara bağlı olarak, para 

politikası faiz oranlarını artırarak veya azaltarak ekonomik aktiviteyi yönlendirmeye 

çalışabilir.251 Maliye politikası ise hükümetin gelir ve harcamalarını yönetmeyi içerir. 

Hükümet gelirlerini artırarak veya vergi politikalarını değiştirerek ekonomik aktiviteyi 

yönlendirmeye çalışabilir. Örneğin, ekonomiyi canlandırmak için vergi indirimleri 

veya harcama artışları uygulayabilir. 252  Kapitalist ekonominin zamanlar geçirdiği 

merhaleler ile bu politikalar ortaya çıkmıştır. Bunun sonucunda ise faiz ekonomik 

düzenin olmazsa olmazı haline gelmiştir.  

 

Günümüzde bir ekonomide faizin zaruri görülmesinden dolayı toplumda 

oluşturduğu hasar daha ağırlaşmıştır. Faizle muamelenin çok kolaylaşmış olması, 

telefonla dahi faize bulaşılan bu dönemde faizden dolayı toplumda oluşan hasarı daha 

fazla incelemek gerekmektedir. Faize bulaşmayan insanlar, ortaklık ile ortaya 

koydukları sermaye aracılığıyla iş yapmakta, belli bir kar elde ederek bunu bölüşmekte 

ve ortaya konulan sermayeyi de geri almaktadırlar. Tabi ki bu senaryo ters şekilde de 

işleyebilir. Bu durum ise risktir ve İslam’ın helal kazanç yollarından biridir. Kazancın 

 

251 Küçükkalay, İktisadi Düşünce Tarihi, 420. 

252 Küçükkalay, İktisadi Düşünce Tarihi, 431. 



103 

 

ve sermayenin işin sonunda tekrar paylaşılması ile ticaret yapan kişilerden sermaye 

ayrılmamış olmaktadırlar. Ancak faizli bir işlemde aracı kuruluşa parasını yatıran 

mudi, vadenin sonunda riske girmeden ana parasını alırken bir de en başta anlaşılan 

faiz oranındaki parayı da almaktadır. Aracı kuruluşlar bu şekilde mevduat topladıkları 

zaman elinde sermayesi olmayan ihtiyaç sahibi müşteriler bularak onlara borç para 

vermektedirler. Bu borç para ile mudiye ödenecek faiz oranından daha fazla bir faiz 

miktarı kredi çeken vatandaştan tahsil edilir. Müşteri vadesinde borcunu ödeyemez ise 

en başta hesaplanan faizin üstüne bir faiz daha hesaplanır. Bu uygulama da cahiliye 

dönemi Araplarının uyguladığı cahiliye faizine benzemektedir. Aracı kuruma borcu 

olan müşteri sabit maaşla ve sigortalı şekilde bir işte çalışmaktaysa maaşını eline 

alamadan devlet kontrolünde belli bir oranı bankaya ödenir. Bu aşamada müşteri olan 

borçlu sürekli faiz öder, böylece bir türlü borç bitmez ve en başta alınan ana para faiz 

tutarlarından dolayı ödenemez, hatta ulaşılmaz hale gelir. 

 

Yukarıda detayıyla anlattığımız olay sebebiyle işçi sigortasız bir işte daha zor 

şartlarda çalışmaya mecbur bırakılır. Evine yeterli para götüremeyen borçlunun huzuru 

bozulur ve ailesi dağılır. Maddi yetersizliklerden dolayı borçlu olan kişi farklı 

şekillerde hırsızlıklar yapmaya başlar. Fuhuş gibi ahlaksızlıklar artar. Uyuşturucu satışı 

artar. Varsayımlarla özetlemek istediğimiz bu örneğimizde olduğu gibi faize bulaşan 

binlerce insan benzer senaryolarda yaşamlarını sürmeye devam etmektedir. Uzak bir 

perspektif ile bakıldığında ise risksiz şekilde para kazanan mudiler sürekli 

zenginleşirken bu bataklığa düşen fakir halk ise sürekli fakirleşmekte ve daha beter 

hale gelmektedir. Toplumda beraber yaşayan ancak birisi mudiyken diğerleri bankaya 

borcunu ödeyemeyen insanlar birbirlerine düşman olmaktadırlar. Mudiler para 

kazanmak için beraber yaşadığı insanların faiz yükünden ezilmelerine seyirci kalarak 

bunu kendi çıkarı için gerekli görmekte ve tepki gösteremez hale gelmekteyken 

emeksiz ve risksiz şekilde faiz parası kazanan mudilere karşı faize bulaşan borçlu da 

ister istemez kin gütmektedir. Bu oluşan servet aktarımı 253  bir hırsızın çaldığını 

koşarak kaçırması şeklinde acımasızca gerçekleşmektedir. Daha genel anlamda ise 

toplumdaki fakirler ile zenginler arasında bir düşmanlık oluşmaktadır. Bu sebeple faiz 

 

253 Tarek El Dıwany, Faiz Sorunu, trc, Mehmet Saraç (İstanbul: İz Yayıncılık, 2011). 



104 

 

sebep olduğu sonuç sebebiyle toplumların ahlakını bozan en önemli maddelerin 

başında gelmektedir. İslam ise helal olan ticareti övmektedir. Bunun sebebi ise alanın, 

satanın, tedarikçinin, elemanın, patronun herkesin, alnının teriyle kazanıyor olmasıdır. 

Ayrıca İslam faizin karşısına zekâtı emretmiştir. Zekât sayesinde toplumdaki gelir farkı 

azalırken fakir zenginin verdiği zekât ile hem geçinmekte hem de minnet 

beslemektedir. Zengin ise verdiği bu zekât sayesinde fakir ile muhatap olmakta ve 

fakirin dertlerini çözer hale gelmektedir. Faizin olmadığı ama zekâtın yaygınlaştığı bir 

toplumda birbirini seven insanlar ile refaha erişmek oldukça mümkündür. Refaha 

yalnızca gayri safi milli hasılayla ulaşmaya çalışmak yanıltıcı olabilir. Refaha orta 

kesimin yoğunlukta olduğu ama bunun yanında birbirine sevgi ve saygı besleyen 

toplumla erişilir. 

 

Faiz bahsinde diğer bir önemli konumuz ise ribanın türleridir. Bunlardan ilki 

cahiliye ribası İslam öncesi Arap yarımadasında bilinen tür budur. Buna göre borcun, 

satılan mallar ya da para cinsinden olmasına bakılmaksızın müeccel borcun 

geciktirilmesi karşısında alınan fazlalıktır. Diğeri ise ribe’l-fadl (alışveriş ribası) ise altı 

tür malın benzer mallar ile satışında miktar uyuşmazlığı olmasıdır. Söz konusu altı tür 

mal şudur: altın, gümüş, buğday, arpa, tuz ve kuru hurma. Bunun yasaklanmasının 

sebebi, yasaklanmış işlemlere kalkışmak için bir araç haline gelmesini önlemektir. 

Daha açık bir ifadeyle, kredi ribasına geçişte bir araç olarak kullanılmasını önlemek 

içindir. Örneğin bir kimse kredili altın sattığında almış olduğu altına denk olandan daha 

fazla gümüşle geri ödeme yaparsa böyle bir durum ortaya çıkmış olur. 254  Ribanın 

taksimiyle ilgili farklı görüşler vardır. Vehbe Zuhayli (ö. 2015) cahiliye ribasına ribe’n-

nesie demektedir. Kur’an’da direkt yasaklanan cahiliye ribasını bu ikisinden farklı bir 

çeşit olduğu da söylenmiştir.  

 

Riba yasağı meselesi İslam ahlak düşüncesi bölümünde saydığımız maddeler 

içerisinde insan hakları, akıl ve merhamet ile ilişkilendirilebilir. İnsan haklarıyla diğer 

insanların yaşamına, malına, namusuna, inancına ve özgürlüğüne saygı gösterilmesi 

 

254 Abdulkader Thomas, Ribayı Anlamak İslam İktisadında Faiz, trc, Zeyneb Hafsa Orhan (İstanbul: 

İktisat Yayınları, 2017), 47. 



105 

 

gerektiği vurgulanmıştır. Ancak faizin olduğu bir toplumda insan haklarından söz 

etmek zordur. Yukarıda da bahsedildiği üzere faize bulaşan bir kişinin özgürlüğünün 

kısıtlanması, malındaki tasarrufu kaybetmesi en önemlisi de saygınlığının bitirilmesi 

söz konusudur. Akıl ise insanın iyiyi kötüden ayırt etmesi, yaptığı tercihin farkında 

olması, bu tercih sonucu meydana gelecek olayları kestirecek kadar bilinç sahibi 

olmasıdır. Faiz ile toplumdaki pek çok ferdin tercihinin sonucundaki akıbeti tam olarak 

idrak edemediğini ya da bir şekilde kandırıldıklarını görmekteyiz. Bu anlamda İslam 

ahlak ilmindeki aklın önemine faizle hemhal olan bir toplumda net şekilde tanık 

oluyoruz. Son olarak ise yukarıda da bahsedildiği üzere faiz ile İslam ahlakının bir 

maddesi olan merhametin zıddı gerçekleşmekte ve merhametsizlik yayılmaktadır. 

4.8. Alkol, Fuhuş ve Kumar Yasağı 

İslam’ın ilk dönemlerinde cahiliye Arapları arasında yaygın olan alkol, fuhuş 

ve kumar ile İslam dini önemli bir mücadeleye girişmiştir. Alkol merhalelerle 

yasaklanmış, diğerleri de sırayla yasaklanmıştır. Cahiliye döneminde kötü olarak 

bilinmesine rağmen bu alışkanlıklara sahip olan pek çok insan vardır. Bunun yanında 

İslam gelmeden bunun gibi alışkanlıklardan kaçınanlar da bulunmaktaydı. Bunlardan 

ilki Hz. Peygamber (sav) ve arkadaşı Hz. Ebubekir’dir (ra).  

 

Haram olan bu üç alışkanlığın neden yasak olduğunu bahsetmeye gerek yoktur. 

Ancak bunların yasaklanmasıyla toplumlar temizlenmiştir. Hz. Muhammed’in (sav) de 

bir hadis-i şeriflerinde buyurduğu gibi “İçkiden sakının. Çünkü o bütün kötülüklerin 

anasıdır.”255 Alkol kullanımı yüksek olan toplumların ahlaki bozuklukları artmakta ve 

buna paralel olarak suç oranları da yükselmektedir. Üçünden birisine bağımlı olan 

bireyin diğerlerine bulaşma ihtimalinin varlığı bilinmektedir. İslam ahlakının topluma 

ve iktisadi nizama en önemli etkilerinin birisi de temiz toplumların inşa edilmesidir. 

Başkalarına da zarara uğratan, toplumun ahlakını bozan, kötü örnekliklerle yayılmaya 

sebep olan bu davranışların bireysel özgürlük olarak değerlendirilmesi sonucunda 

iktisadi israflar ile toplum ahlakının çöküşü kaçınılmazdır. 

 

 

255 Nesâi, Eşribe, 44. 



106 

 

Alkol, fuhuş ve kumar yasağı meselesi İslam ahlak düşüncesi bölümünde 

saydığımız maddeler içerisinde akıl, iffet ve yaptırımla ilişkilendirilebilir. İslam ahlak 

anlayışına göre akıl tercihlerin sonucunda meydana gelecek olayları kestirecek kadar 

bilinç sahibi olunmasıdır. Konumuz olan bu yasakların ise akıl sahiplerinin 

yapmayacağı ve yapmaması gerektiğini idrak etmeleri gerekir. İffet ise bütün bedenini 

ahlaka aykırı davranışlardan uzak tutması ve mal, mülk, yeme içme konularında 

dikkatli olmak anlamına geldiğine göre bu yasaklarla direkt olarak ilgilidir. Sadece 

fuhuş değil diğer iki madde de ahlak anlayışı olarak iffetin yoksunluğu anlamına 

gelmektedir. İslam ahlakında yaptırım sonuç olarak Yaratıcı’nın öfkelenmesi ve 

cehennemde azabıdır. Kişinin bahsedilen yasaklara bulaşması, daha da kötüsü 

alışkanlık haline getirmesi sonucunda ciddi bir azab ile ve Allah’ın öfkesiyle 

karşılaşması anlamına gelecektir. 

4.9. Kader İnancı ve Tevekkül 

Müslümanların kader inancına sahip olmalarının da İslam iktisadını etkileyen 

faktörleri vardır. Öncelikle kader inancı, senaryoyu oynayan bir oyuncu gibi salt 

şekilde insanı iradesiz bırakan bir inanç değildir. Allah Rasulü (sav) kader ve tevekkül 

ilişkisini şöyle özetlemektedir: “Önce deveni bağla, sonra tevekkül et.”256  Hadisin 

açıklaması; kader inancıyla sadece tevekkül etme, önce sebebini işle, sonrasında 

Allah’a bırak, kaderine boyun eğ şeklindedir. 

 

Hz. Peygamber bir başka hadisinde şöyle buyurmaktadır: “Eğer siz gereği gibi 

Allah’a tevekkül etseydiniz, sabahleyin aç gidip akşamleyin tok dönen kuşların 

rızıklandırıldığı gibi size de rızık verilirdi.”257 Rızık temini için gösterilen teşebbüs, 

gayret ve çaba, tevekküle engel olmaz. Müslüman Allah’a tevekkül etmeli, onunla 

iletişimini canlı tutmalı, kendisi için takdir ve tayin edilen rızkın mutlaka geleceğine 

inanmalı, telaş ve paniğe kapılmamalı, verilenle yetinmeli, rızkını helal yoldan 

kazanmalıdır. İnsanlarda bu bilinç olmazsa Karun’un şu sözündeki hataya düşebilirler: 

 

256 Tirmizî, el- Camiu’s- Sahih Sünen, Sıfatü'l-Kıyâme, 60. 

257 Tirmizî, el- Camiu’s- Sahih Sünen, Kitab’ul Zühd, 33. 



107 

 

“Bu servet bendeki bilgi sayesinde bana verildi!” 258  Hz. Ömer’in (ra) halifeliği 

döneminde yaşadığı şu olay meşhurdur: Ömer (ra) yolda karşılaştığı tembel tembel 

oturan bir grup Yemenliye sormuş: “Sizler kimlersiniz?” Onlar, “Bizler mütevekkil 

insanlarız!” dediklerinde, Hz. Ömer şöyle demiş: “Hayır, yalan söylüyorsunuz. Sizler, 

mütevekkil değil, müteekkil (hazır yiyici) kimselersiniz”. Burada ince bir çizgi 

bulunmaktadır; Müslümanlar Karun gibi azmayacak, verilen nimetlerin Allah’tan 

olduğuna inanacak ancak boş boş da rızık bekleyen olmayacak. Çalışıp çabalayarak 

alın teriyle rızkını kazanma gayreti içinde olacak. İşte bu alın teriyle çalışmanın 

akabindeki bekleyiş ve teslim oluşun ismi tevekküldür.  

 

Kader bahsine geri dönersek; kadere iman, insan iradesine güç, sağlamlık ve 

cesaret verdiği için ona inanan insan, kararlı, azimli, metin, sabırlı, girişken ve sebatkar 

olur. Bu huya sahip insanlarda acz, zaaf, gevşeklik ve tembellik bulunmaz. İktisadi 

hayatın düzelmesi ve problemlerin çözülmesi, ancak sağlam iradeli fertler tarafından 

gerçekleşir. 259  Bu sayede İslam toplumundaki fertler iktisadi ve teknolojik alanda 

icatlar yapmaya sevk edilir. İslam ahlakı olarak katkısını ise yukarıdaki bahsin üzerine 

ilaveten, kadere imanın insana musibet, afet, kriz gibi zor zamanlarda teselli bulmasını 

sağlamaktır. Ayrıca kişinin helal kazancı kovalamasına sebep olur.  

 

“Hz. Ali (ra) namaz kılmak için mescide gittiğinde devesini bir gence emanet 

bırakmış, fakat namazı edâ edip döndüğünde, devenin yerinde olmadığını ve yularsız 

başıboş dolaşmakta olduğunu görmüş. Genci de etrafta bulamamış; yeni bir yular 

almak için çarşıya gittiğinde, kaybolan yuların biraz önce bir genç tarafından on 

dirheme bir tüccara satıldığını öğrenmiş. Ali (ra) on dirhemi satıcıya verip yularını geri 

alırken: “O gence yazıklar olsun. Ben bu parayı, deveme baktığı için o gence 

verecektim. Ama o acele etti, helâl rızkını harama çevirdi.” buyurmuştur.260 Bu örnekte 

olduğu gibi kişi İslam ahlakıyla ahlaklanıp kadere iman ederse bunun sonucunda da 

helal kazancı kovalarsa aynı kazancı elde eder, diğer türlü ahlaksızlık eder ve farklı 

 

258 Kassas Suresi, 78. 

259 Geçit, Ekonomi ve İnanç, 112. 

260 Kandehlevi, Hayatü’s Sahabe. 



108 

 

yollara başvurursa da aynı kazancı elde eder ancak helalde kazanacağını haram yolla 

kazanır, rızkına haram karıştırmış olur.  

 

Kadere inanan tüccar bu inancından dolayı aciz kalmaz. Bu inanç sayesinde 

insan çalışmadan kendi emeğiyle kazanamayacağına inanır, aynı zamanda da çok fazla 

çalışarak ailesini veya ibadetlerini aksatsa da daha fazla kazanamayacağını bilir. 

Allah’ın takdir ettiği rızkı kazanacaktır. Diğer taraftan çalışmaz da hırsızlık, 

dolandırıcılık, dilencilik yaparak da rızkını kazanabilir insan. İşte bu insanın 

imtihanıdır. Ya elinin emeği ile helal olarak kazanır ya da yanlış yollara saparak haram 

olanı kazanır. 261   

 

Kader inancı ve tevekkül meselesi İslam ahlak düşüncesi bölümünde 

saydığımız maddeler içerisinde tevhid ve iffet bahisleriyle ilişkilendirilebilir. Tevhid, 

Allah'ın iradesine boyun eğmek, ona itaat etmektir. Bundan dolayı kadere iman etmek 

de tevhid inancının bir gereğidir. İffet bütün bedeni ahlaka aykırı davranışlardan uzak 

tutmak ve mal, mülk, yeme içme konularında dikkatli olmak anlamına geldiği için 

tevekkül ile bağ kurulabilmektedir.  

 

Sonuç olarak İslam’daki kader inancı insana ahlaklı olmanın zorunluluğunu 

anlatır. Bu sayede kişi insanlardan çalarak değil, emeğinin karşılığını kazanarak 

geçinir, tembel değil faal ve aktif olur. Bununla beraber daha fazla kazanmak için 

etrafına, kendi iç alemine ve ailesine zarar vermez. 

4.10. Temiz Olmak- Mütekavvim 

İslam insanın kendi maddi temizliğine önem verdiği gibi insanın manevi 

temizliğine de çokça önem vermiştir. İbadetleri yaparken hem maddi hem de manevi 

olarak temizlenmeyi şart koşmuştur. Ayrıca ibadetlerin de insanı ruhen temizleyen 

ritüeller olduğunu anlatmıştır. “Evinizin önünde akan bir nehir olsa da günde beş defa 

bu nehirde yıkansanız, üzerinizde kirden bir iz kalır mı hiç? İşte beş vakit namaz da 

 

261 Berrak Kurtuluş, “İş Ahlakı: Geçmişte ve Günümüzde”, Journal of Social Policy Conferences 50, 

sy. (2010): 748. 



109 

 

böyledir, günahları siler süpürür.” 262  Ayrıca vahyin ilk yıllarında inen ayetlerden 

birisinde “elbiseni temiz tut”263  şeklinde emir vardır. Temizlik İslam’ın temelinde 

Peygamber’e (sav) emredilmiştir. Vahyin sonraki yıllarında da çok önemli bir yere 

getirilmiştir.264  

 

Temizlik iktisadi alanda da oldukça önemli bir konudur. Bugün bütün dünyada 

en fazla harcama yapılan alan sağlık alanıdır. Bunun başlıca sebebi de insanların 

temizliklerine dikkat etmemeleri ve haramlarla olan iştigalleriyle beraber AIDS gibi 

hastalıkların çoğalmasıdır.  

 

Ayrıca İslam temiz rızık için de belli kriterler belirlemiştir. İslam hukukunda 

özellikle iktisatla alakalı akitlerde ‘mütekavvim’ kavramı çokça kullanılmaktadır. 

Mütekavvim mal şer’an kendisinden istifade olunması ve tüketilmesi mubah olan 

şeydir.265  Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: “İçilmesini haram kılan Allah, onun 

satışını da haram kılmıştır.”266 İslam’a göre bir malın satım akdine konu olabilmesi 

için, onun dinin hükümlerine ve ahlakın ilkelerine aykırı olmaması gerekir. Başka bir 

deyişle, satılan malın hukuki tasarrufa uygun olması şarttır. Bu sebeple ölmüş hayvan, 

kan, domuz, şarap gibi mallar mütekavvim olmadıkları için satım akdinin konusu 

olamaz.  Diğer taraftan şarap imalatçısına üzüm satmak da uygun değildir.267  

 

 İslam, yapılacak iktisadi faaliyetler ne ise bunlara konu olan şeyin mütekavvim 

olmasını emretmektedir. Rızkın temiz olması ile de nesiller temiz olacaktır. Bundan 

dolayı İslam ahlakına uygun olduğu şekliyle temiz mal, temiz ticaret, temiz fertler ve 

son olarak temiz bir toplum inşa edilir. Bir şeyin helal ve haramlığının anlaşılması için 

Kur’an ve sünnete bakmamız gerekmektedir. Bir şeyin helalliği naslarda haram olduğu 

 

262 Müslim, Sahih-i Müslim, Kitab’ul Mesâcid 51. 

263 Müddesir Suresi, 4. 

264 Geçit, Ekonomi ve İnanç,127. 

265 Çeker, Fıkıh Dersleri, 40. 

266 Müslim, Sahih-i Müslim, Kitab’ul Müsâkât 68. 

267 Güler, 40 Hadiste İş ve Ticaret Ahlakı, 155. 



110 

 

belirtilmemişse gerçekleşir. ‘Eşyada aslolan ibahadır’ fıkıh kaidesi ile haramlığına dair 

bir nas yoksa mubah kabul edilir. 

 

Temiz olmak – mütekavvim meselesi İslam ahlak düşüncesi bölümünde 

saydığımız maddeler içerisinde sorumluluk bahsiyle ilişkilendirilebilir. Sorumluluk, 

bir kişinin belirli bir görevi, işi veya eylemi yerine getirme yükümlülüğüdür. 

Müslüman için sorumluluk evvela dinin emirlerine göre sonra da toplumsal normlara 

göre belirlenir. Bundan dolayı İslam ahlak anlayışının bu maddesi kişinin helalinden 

kazanması ve her alanda temiz olması anlamındaki konumuzla alakalıdır.  

4.11. Narh 

Narh açık kamu yararı gereği, temel ihtiyaçları karşılayan mal ve hizmetlerin 

piyasa fiyatlarına doğrudan müdahale edilerek belirli sınırları aşmasının önlenmesi 

maksadıyla resmî tavan fiyat belirlenmesine dar anlamda narh denir. Klasik fıkıh 

literatüründe devletin fiyatlara müdahalesi çerçevesinde çoğunlukla narhın bu türü 

incelenmektedir. Geniş anlamda narh asgari ve sabit fiyat tespitlerini de içerir.268  

 

Hz. Peygamber (sav) Medine yıllarında halkın fiyatlara müdahale edilmesini 

talep etmesine karşılık satıcılara zarar vermek istememesi sebebiyle narh 

uygulamamıştır. 269  Arzın taleplere yetişememesi sebebiyle o dönemde Peygamber 

(sav) narh uygulamamış ve bunu uygun görmemiştir. Ancak tamamen narhı da 

yasaklamamıştır. Ömer (ra) ve Ali (ra) da kendi dönemlerinde narh taleplerini olumsuz 

karşılamışlardır.270  

 

Normal piyasa koşullarında Hanefiler narh uygulamasına tahrimen mekruh, 

diğer mezhepler ise haram olacağını söylemişlerdir.271  Bundan da anlaşılacağı gibi 

normal bir piyasada İslam özgürce alıp satmayı emretmiştir. Bu hükme ise şu ayetten 

 

268 Cengiz Kallek, “Narh”, TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 2006), 32/390. 

269 Tirmizî, el- Camiu’s- Sahih Sünen, Kitab’ul Büyû, 73. 

270 Kallek, “Narh”, 32/390. 

271 Kallek, “Narh”, 32/391. 



111 

 

dolayı ulaşılmıştır: “Ey iman edenler! Mallarınızı aranızda haksızlıkla yemeyin; ancak 

karşılıklı rızânıza dayanan ticaret böyle değildir ve kendinizi öldürmeyin. Şüphesiz 

Allah size karşı çok merhametlidir.”272 Normal koşullarda devletin veya devlet görevi 

gören yapıların narh uygulaması karşılıklı rızayı engellediği için mezhep alimleri 

yukarıdaki hükümlere ulaşmışlardır.  

 

Narhın özel durumlarda uygulanıp uygulanmayacağı ile alakalı alimler arasında 

tartışmalar olmuştur. Özellikle spekülatif oyunlarla fiyatların arttırılmaya çalışılması 

gibi olaylarda narhın uygulanmasında görüş ayrılığı vardır. Narh aleyhtarları ile 

taraftarları arasındaki ihtilâfın esasını, maslahat çatışmasının alıcı ve satıcıların ferdî 

çıkarları arasında mı yoksa kamu ile birey arasında mı olduğu hususundaki 

yaklaşımları belirlemektedir.273 

 

Konvansiyonel ekonomide rekabet olmazsa olmazdır. Rekabetçi piyasa olarak 

adlandırılan bu olay temel ekonomi kavramları arasında yer alır ve bu ekonomik 

sistemin işleyişinde önemli bir rol oynar. Fiyatlar, arz ve talep dengesi ile belirlenir. 

Bir mal veya hizmete olan talep arttığında, fiyatlar genellikle yükselir; talep 

azaldığında ise fiyatlar düşer. Benzer şekilde, bir mal veya hizmetin arzı arttığında 

fiyatlar düşerken, arz azaldığında fiyatlar yükselir. Rekabetçi piyasa, birçok alıcı ve 

satıcının serbestçe mal ve hizmet alışverişi yaptığı bir piyasadır. Bundan dolayı 

herhangi bir satıcı veya alıcı tek başına fiyatı etkileyemez, çünkü birçok alternatif 

vardır. Bu nedenle, fiyatlar arz ve talep dengesine göre otomatik olarak belirlenir. 

Rekabetçi piyasa verimli kaynak tahsisi sağlar ve rekabet nedeniyle fiyatların mümkün 

olan en düşük seviyede olmasını teşvik eder.274  

 

Konvansiyonel iktisatta devletin piyasaya müdahale etmesi çokça tartışılmıştır. 

Teorik olarak her ticari sahanın tam rekabet piyasasına dönüşmesi nihai amaçtır ve 

zamanla gerçekleşecektir. Ancak pratikte durum bu şekilde olmamaktadır. Vahşi 

 

272 Nisa Suresi, 29. 

273 Kallek, “Narh”, 32/391. 

274 Küçükkalay, İktisadi Düşünce Tarihi, 619. 



112 

 

rekabet sebebiyle ya da büyüklerin küçükleri rekabet etmemek için bünyesine katması 

sebebiyle iş yapan firma sayısı her alanda düşmektedir. Örneğin yolcu taşıma alanında 

büyük olan birkaç otobüs filosu ayakta kalmıştır. Bunlar ise pastayı bölüşürken zarar 

etmemek için kendi aralarında anlaşmakta ve fiyatları belli düzeyde tutmaktadırlar. 

Böylece tam rekabet piyasası oluşmamakta hatta herhangi bir rekabetten bahsetmek 

imkânsız hale gelmektedir. Bundan dolayı konvansiyonel iktisadın iddialarının aksine 

ekonomi gelişmekte ve devletin direkt müdahalesine belli alanlarda ihtiyaç 

duyulmaktadır. Bu müdahalelerden en önemlisi de narhtır. 

 

Narh uygulamasındaki asıl maksat piyasada oluşan fiyat hareketleri karşısında 

o topraklarda yaşayan insanların zarar görmesini engellemektir. Bu müdahale ve 

düzenleme ile satılan malın veya hizmetin en üst fiyatının devlet tarafından 

belirlenmesi ile olmuştur. Şu veya bu sebeple fiyatlar yükselince, zarar gören sosyal 

gruplar, devletin müdahalesine ihtiyaç duyarlar ve devletin fiyatları makûl bir seviyede 

tutmak için yetkisini kullanmasını isterler, devlet de bu fiyatlara mümkün olduğunca 

müdahale etmez ve piyasaya karışmaktan kaçınır. Ancak ciddi ihtiyaç durumunda 

müdahaleye karar verebilir. Devlet mekanizması malların maliyetinin üzerine belli bir 

oranda kar ekleyerek fiyatları tespit eder, işte onun tespit ettiği bu otoriter fiyatlara narh 

denir.275 

 

Osmanlı döneminde narh sıklıkla başvurulan bir uygulamadır. Özellikle tağşiş 

ile paranın içindeki değerli maden oranının düşürüldüğü dönemlerde narh, artan 

enflasyonla beraber devletin yaptığı iktisadi politikadır.276 Bahsedildiği üzere normal 

piyasa koşullarında hem başvurulmasına gerek olmayan hem de caiz görülmeyen bir 

işlemdir. Ancak sıkışan bir piyasada halkın alt tabakasının bu sıkışmadan yani krizden 

en çok etkileneceğinden dolayı narh gibi tedbirlerin işletilmesi elzem olmaktadır.  

 

 

275 Gonca Başer, “Osmanlılarda Üretim-Tüketim İlişkilerinde Adaletin Devlet Eliyle Tanzimi “Narh 

Uygulaması””, (Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, 2009) 

276 Şevket Pamuk, Osmanlı – Türkiye İktisadi Tarihi 1500 – 1914, (İstanbul: İletişim Yayınları, 2010), 

113. 



113 

 

İslam’ın bir emri olarak ayrıca bir İslam ahlakının sonucu olarak fakirlerin ve 

muhtaçların korunması gerekmektedir. Narh gibi sistemler ise tek tek değil sıkıntı 

içerisindeki halkı koruyacak bir önlemdir. Her ne kadar Peygamberimiz (sav) 

döneminde uygulanmamış bir uygulama olsa da günümüzde değişen piyasa koşulları 

ve ekonomik düzenden dolayı şartların uygunluğuna göre narh uygulamaları halk için 

bir kolaylık olabilir. Bunun gibi önlemler İslam ahlakının İslam ekonomisine 

etkilerinden sayılabilir. Diğer yandan narh konusu İslam ahlak düşüncesi bölümünde 

saydığımız maddeler içerisinde adalet bahsiyle ilişkilendirilebilir. Çünkü narh fiyatlar 

karşısında halkı korumak ve haksız kazançları engellemek için uygulanmıştır. 

4.12. Yolsuzluk Yasağı 

Yolsuzlukta başlangıç noktası kişilerin şahsi çıkar sağlama çabalarıdır. Diğer 

bir ifadeyle yolsuzluk çeşitli çıkarların elde edilmesi için yetkilerin, arzulananın 

dışında kullanılması olarak tanımlanabilmektedir. Kişilerin maddi veya maddi 

olmayan, şahsi veya siyasi çıkar sağlama amacı, kişiye özel amaçlar için kuralları 

çiğneme, yapılması ya da yapılmaması gereken işlemlerin hızlandırılıp yavaşlatılması, 

yolsuzluk gerekçeleri olarak ortaya çıkmaktadır.277 

 

Yolsuzluk sadece bizim toplumumuzun değil tüm devletlerin kendi 

sistemlerinde mücadele ettikleri bir problemdir. Yolsuzluk emanet edilen yetkinin 

kamuda veya özel şirketlerde kötüye kullanımıdır. Yolsuzluk kavramı; rüşvet, zimmet, 

irtikap, kara para aklama, dolandırıcılık, haksız kazanç elde etme ve kayırmacılık gibi 

toplumun bütün kesimlerini olumsuz etkileyen fiilleri kapsamaktadır.  

 

Konuyla alakalı örnek olarak şu olay zikredilebilir: Hz. Ömer (ra) halifeyken, 

bir gece makamına ashaptan biri gelir, selam verip oturur. Fakat selamı alınmaz. Hz. 

Ömer (ra) önündeki işle meşguldür ve konuk merak içinde bekler. İşini bitiren Hz. 

Ömer (ra), önünde yanan mumu söndürdükten sonra ikinci mumu yakar ve konuğunun 

gözlerinin içine bakarak “Aleyküm selam” der. Konuğu sorar: “Ya Ömer, niçin hemen 

selamımı almadın ve bir mumu söndürüp diğer mumu yaktıktan sonra konuşmaya 

 

277 Çetin Bektaş, İş Ahlakı ve Sosyal Sorumluluk (İstanbul: Beta Yay., 2017), 161. 



114 

 

başladın?” Ömer (ra) cevap verir: “Evvelki mum devletin hazinesinden alınmıştı. O 

yanarken özel işlerimle meşgul olsaydım Allah indinde mesul olurdum. Seninle devlet 

işi konuşmayacağımız için, kendi cebimden almış olduğum mumu yaktım, ondan sonra 

seninle konuşmaya başladım.” Sahabinin gözleri yaşarır, ellerini kaldırarak şöyle dua 

eder; “Ya Rabbi! Ömer’i (ra) bizim başımızdan eksik etme.”278 

 

İslam’ın makam sahiplerinden beklediği hassasiyet budur. İster kamuda olsun 

isterse de özel sektör çalışanı olsun İslam ahlakına sahip olan her Müslümanın emanet 

edilen eşyaları veya imkanları çok hassas şekilde kullanması zorunludur. Bu hassasiyet 

İslam ahlakının iktisadi tüm alanlara etkisine güzel bir örnektir. Şirket aracı ile işe gidip 

gelen bir çalışanın mesai bittikten sonra, gezmek için bu aracı kullanmaması gerekir. 

Mavi yaka bir personele şirketin işte kullanması için verdiği iş elbisesini köyüne 

götürüp hafta sonu tarla işlerinde kullanmamalıdır. En basit şekilde özel sektörde veya 

kamuda sadece yüksek mevkilerde değil alt mevkilerde de karşılaşılabilecek bu tip 

örnekler bulunmaktadır. Bununla beraber mevkisi ne olursa olsun kamu çalışanı da 

makamını birilerini kayırmak için kullanmamalıdır. Ya da birilerini ezmek için, küçük 

düşürmek için kullanmamalıdır. İslam ahlakının hem iktisadi hayata hem de sosyal 

hayata etkilerinden birisi de budur. 

 

Sonuç olarak yolsuzluk yasağı aynı liyakat meselesinde olduğu gibi İslam ahlak 

düşüncesi bölümündeki maddeler içerisinde adalet ve doğrulukla ilgilidir. “Allah size, 

emanetleri mutlaka ehline vermenizi ve insanlar arasında hükmettiğiniz zaman adaletle 

hükmetmenizi emreder.” ayeti gereği yolsuzlukların ve haksız kazançların çıkmaması 

için emanetler ehline verilmelidir.  

4.13. İhtikar Yasağı ve Telakkı’r-rukban 

Sözlükte “hakkını yemek, kötü davranmak; kıtlaştırmak, tedavülden çekmek, 

istiflemek, tekeline almak” anlamlarındaki hakr kökünden türeyen ihtikâr, “ticaret 

malını pahalılaşması gayesiyle istifleyip piyasaya arzını geciktirmek” manasına 

 

278 Kandehlevi, Hayatü’s Sahabe., 2/172. 



115 

 

gelmektedir.279 Diğer bir ifadeyle insanların ihtiyacı olan malları, kimse görmeden el 

altından toplayarak piyasadaki malın azalmasını sağlayıp fiyatların yükselmesiyle 

tüketiciye fahiş fiyatla satmak ihtikardır ve bu İslam’a göre haramdır.  Çünkü bunda 

insanlara zarar vermek vardır. Bu ise şüphesiz bencilliktir ve İslam ahlakına 

aykırıdır.280 Bununla beraber Hanefi mezhebine göre sadece üreticinin malını stoklayıp 

istediği zaman satma imkanı vardır. Ancak kıtlık zamanında şartlar değişebilir. Bundan 

dolayı bizim konumuza girenler, alıp satan tüccarlardır.  

 

Telakki-rukban ise şehirdeki bazı kimselerin köyden veya dışarıdan mal 

getirenleri yolda karşılayıp mallarını satın almasıdır. Burada, üreticinin şehirdeki 

günlük rayiç fiyatları öğrenmesi engellenmekte, şehirli tüccarın onun elinden ucuza 

aldığı malı piyasaya kontrollü ve pahalı olarak sürmesi veya karaborsaya düşürmesi 

söz konusu olmaktadır.281 Bu sayede malı pazara girmeden topluca satın alıp pazarda 

tekelleşme niyeti aranır.282 

 

Ömer (ra) döneminde yaşanan şu olay da İslam’ın ilk dönemlerinde 

karaborsacılığın var olduğunun kanıtıdır. İlgili olay şöyle nakledilmektedir: “Halife 

Ömer, çarşıyı gezerken yayılmış vaziyette gıda maddelerini gördü ve onların 

durumlarını sordu. Halk onların dışarıdan getirildiğini söyleyince Ömer (ra) bereket 

duasında bulundu. Halk ise sahiplerinin onları satmadıklarını ve ihtikâr yaptıklarını 

söyleyince Ömer bunların kim olduklarını sordu. Dediler ki: “Bunlar Osman’ın (ra) 

kölesi Ferruh ile Ömer’in (ra) kölesi falandır”. Ömer ikisine de adam gönderip çağırttı 

ve Müslümanların yiyeceklerini neden karaborsa yaptıklarını sordu. Onlar: “Kendi 

mallarımız karşılığında alıp satıyoruz” dediler. Halife Ömer, Rasulullah’ın (sav) 

‘Müslümanların yiyeceklerini karaborsa yapanların Allah tarafından iflas ettirileceği 

ve cüzzam hastalığına müptela kılınacağı’ 283  şeklindeki hadisini onlara duyurdu. 

Bunun üzerine Ferruh bu tutumundan kesin olarak vazgeçti. Ömer’in (ra) kölesi ise 

 

279 Cengiz Kallek, “İhtikâr”, TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 2000), 21/562. 

280 Muhammed bin Ali Birgivi, eṭ-Ṭarîkatü’l-Muḥammediyye ve Siret-i Ahmediyye, 736. 

281 Hamdi Döndüren, İslami Ölçülerle Ticaret Rehberi, (İstanbul: Erkam Yayınları, 2014), 58. 

282 İbn Haldun. Mukaddime, 2/547. 

283 İbn Mâce, “Ticârât”, 6. 



116 

 

“malımız karşılığında alıp satıyoruz” diyerek itirazda bulundu. Ve sonradan bu adam 

gerçekten de cüzzam hastalığına yakalandı.”284 

 

Endülüs’ün önemli alimlerinden İbn Hazm (ö. 1064) diyor ki: “Dünyanın 

acayipliklerinden biri de kötü emellerin kendilerini kuşattığı bir grup insanın, önce 

nefislerini yormadan ve daha sonra da kaygı ve günahı kazanmadan bu kötülükleri elde 

edememeleridir. Başkalarının helak olmasına yol açtığını bildikleri halde gıda 

maddelerinin pahalanmasını ya da kendilerinin menfaati olduğu için başkalarına zarar 

verecek işlerin olmasını temenni edenler bunlara örnektir. Oysa onların bu şekildeki 

temennileri, temenni edilen şeyin gelişini vaktinden önceye alamaz. Zira Allah 

Teala’nın ilminde olmayan şey meydana gelemez. Oysa insan buna karşı hayrı ve 

bolluğu temenni ederse, bir göz açıp kapama kadar bile nefsini yormadan derhal ecir, 

rahat ve fazilet elde eder. Öyleyse fayda sağlamayan bozuk ahlaka siz de hayret 

edin.”285 

 

Bu itibarla, sosyal ve iktisadi hayatta ölçü ve tartıda hile, tefecilik gibi 

karaborsacılık da haram ve büyük günahlardan sayılmıştır. Bunun sebebi tekbir bireye 

değil topluma zarar vermesindendir. Ayrıca Osmanlı ceza hukukunda ihtikar yapanın 

mallarına el konulmuştur. Geçmişten günümüze kadar pek çok zamanda dünyevi 

arzularından dolayı bu hataya düşenler olmuştur. Özellikle günümüzde ihtikarın 

yaygınlaştığını, firmaların tekelleştiğini veya birbirleriyle anlaşıp rekabeti 

bıraktıklarını görmekteyiz. Bu ise halka zarar vermekte ve malın maliyetinden fazlaca 

satılmasına sebep olmaktadır. İslam ahlakına uygun olan ise belli kar marjlarının 

üzerine çıkılmayıp insanlara uygun fiyatlı mal satmaktır.  

 

Büyüyen ekonomiler ve hızla artan nüfus karşısında işlenen suçların boyutları 

da büyümektedir. Özellikle zaruri ihtiyaç malzemeleri üzerinden çokça kazanç 

 

284 el-Münziri, Hadislerle İslam Tergib ve Terhib, trc, Ahmet Muhtar Büyükçınar ve Durak Pusmaz 

(İstanbul: Huzur Yayınevi, 2020), 2/583  

Rivayetin geçtiği diğer kaynak: Heyet, Hadislerle İslam, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2015), 

5/205. 

285 İbn Hazm, Ahlak, trc, Hasan Hüseyin Bircan (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2011). 



117 

 

sağlamak için şirketler birbiriyle anlaşmakta hatta devlet ile de anlaşmaktadır. 

Kapitalist ekonomiler için firmaların büyüklüğü ve çokluğunun öneminden 

bahsetmeye gerek yoktur. Bu ekonomi disiplinine göre ekonomik büyümenin yolu 

büyük firmalarda ve daha çok üretmekten geçer. Günümüzde narha benzeyen bazı 

uygulamalar, ekonominin ilerlemesi bahanesiyle firmaların lehine halkın ise aleyhine 

örneklerden oluşmaktadır. Bizim gözlemimiz sonucunda bunlardan birisi şu şekildedir: 

Ülkemizde sütün fiyatını mandıralar belirler. Üretici olan hayvancılar belirlemez. 

Bundan dolayı bir kg tereyağı üç yüz liradan satılırken on dört litre sütten üretilir. Sütün 

fiyatının on iki liraya sabitlendiğini düşünürsek, mandıralar harcadıkları süte göre iki 

katı bir fiyata mal satmaktadırlar. İçerisinden yağı alınan sütün peynir yapıldığını da 

unutmamalıyız. Bu sayede tereyağının maliyeti daha da aşağılara inmektedir. Üretici 

kendi sütünü istediği fiyattan satamazken mandıralar ürettikleri tereyağı veya peyniri 

istedikleri fiyatla satabilmektedirler. Bunun gibi pek çok sektörde dolaylı yollarla 

ihtikar yapılmakta çiftçi mağdur olsa da halk şikâyet etse de çiftçi satmak halk da bu 

malı almak zorunda kalmaktadır. Bu örnekteki mandıraların fiyatların artmasını 

beklememeleri klasik anlamda ihtikar olmadığı anlamına gelebilir. Ancak günümüz 

şartlarında üretim ve tüketim son derece hızlıdır. Bizim kanaatimize göre ihtikara 

benzeyen uygulamalar piyasadaki fiyatın yükselmesini bekleyecek kadar ağır 

işlememektedir. Sonuç olarak bazı sektörlerdeki büyük firmaların, piyasayı istedikleri 

şekilde kontrol etmek için gerekli politik ve iktisadi hazırlığı yapmaları sonucunda 

ihtikarın oluşması için depolayıp beklemeleri gerekmemektedir. Telakkı’r-rukbanda 

olduğu gibi bu firmaların şehrin dışında beklemeleri gerekmemekte, hammaddelerini 

kendi istedikleri fiyata göre satın alabilmekteler, karşılığında da nihai tüketiciye 

diledikleri fiyatlardan satmaktalar. 

 

Sonuç olarak Rasulullah (sav) birçok hadisinde ihtikar yapanı günahkâr, asi 

vasıflarıyla anmış ayrıca bu davranışından dolayı cüzzam hastalığı ile lanetlenerek 

cezalandıracağını söyleyerek ihtikarı yasaklamış ve bunu önlemek için de tedbirler 

almıştır. Bunun yanında ihtikara zemin hazırlayan telakkı'r-rukban, telakkı'l-celeb, 

beyu’n neceş286, malı teslim almadan satma v.b. gibi satım çeşitlerini de yasaklamıştır. 

 

286 Alma niyeti olmadığı halde malın fiyatını arttıran bir teklifte bulunma anlamında fıkıh terimi. 



118 

 

Bütün bu satış çeşitlerini önlemek için de görevliler tayin etmiştir. Rasulullah'dan (sav) 

sonra devlet başkanı olan halifeler de ihtikârla mücadele etmişlerdir. İslam’ın bu 

örnekleriyle beraber günümüz ticaretinin giderek detaylı hale gelmesinden dolayı 

haram kılınan ihtikar gibi ticaretlerin keşfedilmesi ve uzak durulması gerekmektedir.  

4.14.  Zekât ve Sosyal Yardım 

Zekât İslam iktisadında önemli bir yer kaplamaktadır. Yoksullara ve fakirlere 

ekonomik destek sağlamak için emredilmiştir. Zekât hicretin ikinci senesine kadar 

fakirlere yapılan yardım olarak bilinmekteydi. Allah Rasulü (sav) sahabesiyle birlikte 

hicret ettikleri Medine’de devlet kurdular ve bu kurumsallaşmayla birlikte zekât da 

kurumsal bir hal aldı, farz kılındı ve sınırları belirlendi. 287 

 

“Sadakalar (zekât gelirleri) ancak şunlar içindir: Yoksullar, düşkünler, 

sadakaların toplanmasında görevli olanlar, kalpleri kazanılacak olanlar, âzat edilecek 

köleler, borçlular, Allah yolunda (çalışanlar) ve yolda kalmışlar. İşte Allah’ın kesin 

buyruğu budur. Allah bilmekte ve hikmetle yönetmektedir.”288 “Onları arındırmak ve 

temize çıkarmak üzere mallarından sadaka al! Bir de onlar için dua et; çünkü senin 

duan onlara huzur verir. Allah her şeyi çok iyi işitmekte ve bilmektedir.”289 Zekâtla 

ilgili pek çok ayet bulunmaktadır. Yukarıdaki iki ayet ise zekâtın Medine döneminde 

farz olduğunun ilanı sayılan ayetlerdir. Kur’an’ın nüzul sürecine baktığımızda zekât, 

sadaka ve infak nübuvvetin ilk yıllarından itibaren Müslümanların içinde gündem 

yapılmıştır. Risaletin Mekke’deki yıllarında Müslümanlar siyasi bir güçten yoksun 

olduklarından bu kavramlar birbiri yerine kullanılmış ve bireysel düzeyde yerine 

getirilmiştir. Medine döneminde ise zekât; yaşanan siyasi, sosyal ve ekonomik 

gelişmelere bağlı olarak bireysel çabalarla yerine getirilen hayır işlerinden, kurulan 

İslam devleti tarafından yürütülen bir müessese haline gelmiştir. Yukarıda 

bahsettiğimiz ayetler göstermektedir ki devlet eliyle yürütülen zekâtın, ancak 

Mekke’nin fethinden sonraki bir tarihte farz kılındığını göstermektedir. Ancak zekât 

 

287 Geçit, Ekonomi ve İnanç, 150. 

288 Tevbe Suresi, 60. 

289 Tevbe Suresi, 103. 



119 

 

gibi toplumun kenetlenmesi için her ferdi ilgilendiren bir ibadetin zenginler için 

zorunlu kılınması birkaç yılda olmamıştır. Bahsedildiği gibi risalet ile başlayan bu 

emirler vahyin kesilmesinden birkaç sene öncesinde farz kılınmıştır. Ayrıca zekâtın bir 

müessese olarak290 yürütülmesinin siyasi gücü gerektirmiştir. Müslümanların bu gücü 

elde etmesi ancak Mekke’nin fethiyle mümkün olabilmiştir.291 

 

Zekâtın farz kılınma sürecinden bahsettikten sonra anlamı hakkında; zekât asıl 

manası artma, arınma anlamlarındadır.292 İsminin kökünden anlaşılmaktadır ki zekât 

sadece dünyevi yani ekonomik bir ibadet değil aynı zamanda uhrevi bir ibadettir. 

Zenginin malının arınması, temizlenmesi anlamındadır. Eğer zengin belli şartlarla 

servetinin zekâtını verirse fakir olanlar haklarını alacaklar ve zenginin sahip olduğu 

servet temizlenecektir. Ayrıca zekât ve sadaka veren bir müminin bu verdiği ile 

afetlerden korunacağı inancı vardır. Bunun kaynağı ise Rasulullah’ın (sav)  şu 

hadisidir: “Sadaka belâyı def eder ve ömrü uzatır.”293 

 

Zekâtın miktarı hususunda ise ilgili delilleri biz Kur’an’dan değil Rasul’ün 

(sav) hadislerinden öğrenmekteyiz. Kur’an’da geçmese de alimler bu hadisleri tevatür 

olarak değerlendirmişlerdir ve bu oranların değiştirilmesi mümkün değildir. Zekâtın 

dağıtılacak yerleriyle alakalı mesele ise Kur’an ile sabittir.294 Zekâtın verileceği sekiz 

sınıf vardır ve bunlardan fakir ve miskin grupları için muhtaç olmak, fakir olmak 

gerekir. 295  Ancak oranlara bakıldığında asıl zekâtın harcandığı yerler bu ikisinde 

yoğunlaşmaktadır. Bundan dolayı diğer altı grubu değil de bu iki gruba odaklanacak 

ve değerlendirmelerimizi buna göre yapacağız.  

 

 

290 Zekât memurlarının tayini, toplanan malların nakli ve muhafazası vs. 

291 Hasan Maçin, Zekâtın Farziyetinin Kur’an’ın Nüzul Süreci Ekseninde Değerlendirilmesi, İslam 

Hukuku Araştırmaları Dergisi, 29, sy. (2017): 366. 

292 Mehmet Erkal, “Zekât”, TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 2013), 44/207. 

293 Nureddin el-Heysemî, Mecmaü'z-Zevâid, trc, Yusuf Özbek (İstanbul: Ocak Yayınları, 2009) 3/63. 

294 Tevbe Suresi, 60. 

295 Emrullah Dumlu, “Ticaret Mallarında Zekât” (II. Uluslararası İslam Ticaret Hukuku Kongresi – 

Günümüzdeki Meseleler) (Konya: KTO Karatay Üniversitesi Yayınları, 2016), 357. 



120 

 

Zekât en önemli ibadetlerden birisidir. Otuz iki defa ayetlerde zikredilen zekât 

bunlardan yirmi yedi defasında, İslam’ın en önemli ibadeti olan namazla beraber 

geçmektedir. Bu ise zekâtın İslam nazarında ne derece önemli olduğunun 

göstergesidir.296 “Namazı kılın, zekâtı verin. Önceden kendiniz için ne hayır yaparsanız 

onu Allah katında bulursunuz. Şüphesiz Allah yaptıklarınızı eksiksiz görür.”297 

 

“Namazı hakkıyla kılın, zekâtı verin ve Rasul’e itaat edin ki merhamet 

göresiniz.”298 Bu ayette de görüldüğü üzere namazla beraber anılan zekât ve Rasul’e 

itaat sebebiyle Allah Teala merhamet göstereceğini haber vermektedir.  

 

Hz. Ebubekir (ra) kendi döneminde zekât vermeyi reddeden kabilelerle 

savaşmıştır. Onların bu tavırlarını irtidad299 olarak değerlendirmiştir. Hz. Ebubekir’in 

(ra) bu tavrı sayesinde Peygamber’in (sav) vefatından sonra bozulmak üzere olan İslam 

bütünlüğü korunmuştur.  

 

Yukarıda da bahsedildiği üzere zekât sadece maddi bir ibadet değil, aynı 

zamanda manevi bir ibadettir. Bu ibadet sadece basit bir sadakadan veya cömertlikten 

ibaret değildir. Aksine bir ülkede yaşayan fakirlerin ve her türlü muhtacın tüm 

ihtiyaçlarını karşılayabilecek bir ibadettir. Rasullah (sav) şöyle buyurmuştur: 

“Gerçekten de bu mal, tatlı bir yeşilliktir.” Dünyevi olan serveti biriktirmek 

Peygamber’in (sav) de söylediği şekliyle tatlıdır ve caziptir. Bu caziplik karşısında 

insan mala karşı düşkünleştikçe düşkünleşir ve bir süre sonra malının kölesi haline 

gelir. Onca malın içerisinde bir fakirin elinden tutmaz. Devasa fabrikalara sahip olan 

nice insanlar çalışanlarının maaşını asgariden fazla vermez, beğenmeyene kapıyı 

gösterir. Bu sebeple de mal biriktirme sevdası insanların arasını açar, ruhunu kirletir, 

zihni köreltir. İlahi sırları ve hikmetleri kavrayamaz. İşte böyle olunmaması için Allah 

doğru yolda olanlara zekâtı emretmiştir. Her hastalık kendi cinsinden tedavi edildiği 

gibi servet hastalığı da o servetin hediye edilmesiyle tedavi edilir. Bu sayede servet 

 

296 Geçit, Ekonomi ve İnanç, 153. 

297 Bakara Suresi, 110. 

298 Nur Suresi, 56. 

299 Bir Müslümanın İslam dininden çıkması anlamında fıkıh terimi. (islamansiklopedisi.org.tr/irtidad) 



121 

 

sahibi olanlar muhtaçların kapısına gidip onlara zekât vererek dahi empati 

kurabileceklerdir. Bu ise İslam ahlakının güzel bir örneğidir.  

 

Peygamber (sav) şöyle buyurmuştur: “Malının zekâtını verdiğin zaman, fakire 

malındaki hakkını ödemiş olursun!”300 İslam’a göre zengin olan Müslümanın malında 

fakirin hakkı vardır ve zekât bu hakkın sahibine verilmesi uygulamasıdır. İslam’ın farz 

olarak emrettiği zekâtın, toplumda gelir dağılımındaki dengesizlik yüzünden çıkacak 

kargaşaları önlediği açıktır. Zekât uygulamaları sayesinde tarihte Müslüman olmayan 

bazı kişilerin İslam’a girdikleri bilinmektedir. Hatta Endonezya’nın İslamlaşması 

dürüst ve cömert tüccarlar sayesinde olmuştur. Gezgin olan Hüseyin Rofe ismindeki 

kişi neden Müslüman olduğunu şu şekilde açıklıyor: “Ekonomik olarak zenginle fakir 

arasındaki uçurumun yalnızca İslam ülkelerinde bir köprü ile birleştirildiğini gördüm. 

Bu köprü sayesinde fakir, toplumun yapısını bozarak bir kaos oluşturmaya teşebbüs 

etmemektedir.”301 

 

Batı fikriyatında insanın bencil oluşu ve serveti kendi kabiliyeti sayesinde 

kazandığı inancı vardır. Ancak İslam inancında servet Allah’ın her kuluna farklı 

ölçülerde verdiği bir emanettir. İnsan Müslüman dahi olsa serveti kendi becerisi ile 

kazandığına inanma eğilimindedir. Bunu engellemek için zekât emredilmiştir. Zekât 

sayesinde İslam toplumu birbirinden haberdar ve sürekli yardımlaşan bir yapıya sahip 

olmuştur.  

 

Günümüzde iktisadi olarak yaşanan problemlerin en büyük sebeplerinden birisi 

insanların kanaatkâr olmayışıdır. İnsanlar kanaatkâr olursa zekât da verirler, faizden de 

uzak dururlar. Günümüz dünyasına hâkim olan düşünce karlılığın maksimize 

edilmesidir. Karın bu şekilde ön planda tutulması sebebiyle günümüzde yaşanan 

sıkıntılar meydana gelmektedir. Bu problemlerin karşısında ise kanaat vardır. Kanaat 

sayesinde daha fazla kar için her şeyi yapmak yerine olanla yetinerek kimsenin hakkına 

girmemek hayat tarzı haline gelir, yani ahlaki bir yapı olur. Kanaat eden bir toplum 

 

300 Tirmizî, el- Camiu’s- Sahih Sünen, Kitabu’z Zekât, 2. 

301 Güler, 40 Hadiste İş ve Ticaret Ahlakı, 54. 



122 

 

daha kolay yardımlaşır. Geçmişimizdeki örneklerimizden Ahilik teşkilatı esnafa 

kanaati ve yardımlaşmayı öğretmekteydi. 302  Gelen müşteriyi siftah yapmamış 

komşusuna göndermeyi öğretirdi. Bu seviyedeki bir ahlaki olgunlukta zekâtın tam 

verilmesi ve toplumda sosyal adaletin oturması beklenir. Fütüvvetname’de malın 

tasarruf edilerek ‘yastık altı’ edilmesi uygun görülmemiş, bundan dolayı da Ahi 

esnafları içerisinde fazlaca zenginleşmek hoş görülen bir şey olmamıştır. Bu sebeple 

Ahilik kapitalizme dönüşmemiştir. Bunun yerine toplumsal kalkınma hedeflenmiştir. 

Nisap miktarı malı olan esnaf zekât vermeye zorlanmıştır. 

 

Sanayi devrimi sonrasında küresel olarak üretimin şekli değişmeye başlamıştır. 

Devasa fabrikalar kurulmuş, yüksek maliyetli üretim araçlarını barındıran sanayi 

kuruluşları açılmıştır. Bu fabrikalar ilerleyen yıllar ile toplumun en temel ekonomik 

aktörü haline gelmiştir. Sanayi sektörü haricindeki taşımacılık, turizm, sağlık, eğitim, 

eğlence sektörleri de tekelleşmeye başlamış ve bu sektörde olanların sayısı tek elin 

parmaklarını geçmemeye başlayarak şubeleşmelere geçilmiştir. Bunlardan dolayı artık 

ticari mal veya hizmet yapısal olarak ve kapsam bakımından oldukça farklı bir alana 

geçmiştir. Önceki dönemlerin en önemli ekonomik aktörleri tarım ile hayvancılıkken 

değişen dönemlerle bu iki alan geri plana atılmış ve zar zor ayakta tutulan alanlar haline 

gelmiştir. Cumhuriyetin ilk yıllarındaki köylü nüfus oranı ile ilerleyen yıllardaki 

oranlar da aslında bu geçişin güzel örneklerinden birisidir. 

 

Üretimin ve ticaretin bu şekilde evrim geçirmesi sebebiyle İslam’ın ilk 

dönemlerinden beri süregelen menkul mallar üzerinden zekât anlayışı artık yetersiz 

gelmektedir. Firmaların kazandığı menkul malların haricinde gayrı menkul veya 

demirbaşların da dahil edilerek zekât için hesaplanmasıyla kanaatimizce yeterli 

olunabilir. Örneğin firmalar üretim hatlarını ilerletip daha fazla üretim yapmak için 

makine ve demirbaş alımına sürekli yönelmektedirler. Ancak bu yatırımların zekât 

 

302 Erbaşı, Ahilik ve Meslek Ahlakı, 79. 



123 

 

hesaplanmasına eklenmediği görülmektedir. Bunun gibi menkul olmayan yatırımların 

ve malların da zekât bahsine eklenmesi için yeni görüşlere ihtiyaç vardır.303 

 

Zekât uygulamasının devletçe herkesin riayet ettiği şekilde uygulandığı 

durumlarda gelir adaletsizliğini bitirmeye yönelik ciddi bir adım olacağı 

öngörülmektedir. Zekâtın devlet eliyle toplandığı ülkeler de bulunmaktadır. Sudan 

1921’de, Mısır 1948’de, Suudi Arabistan 1951’de, Libya 1971’de, Ürdün 1978’de, 

Yemen 1980’de, Kuveyt 1982’de, Endonezya 1978’de, Pakistan 1979’da, Bangladeş 

1982’de zekâtı kanunlaştırarak taslak olarak kabul etmiştir. Bunlardan Ürdün, 

Bangladeş ve Kuveyt gibi zekât uygulanan ülkelerde, zekât ödenmesi gönüllülük 

esasıyla yapılmaktadır. Ancak örneğin Yemen’de her Müslümanın zekâtını hesaplatıp 

ödemesi zorunludur.304  

 

Suudi Arabistan, Pakistan ve Sudan’ın ilgili kanunlarında iki liste 

bulunmaktadır. Birisi zekâtın zorunlu olarak toplandığı varlıklar için diğeri ise 

hükümetin zekât fonuna teslim etmek veya hak edenlere dağıtmak seçeneğine sahip 

varlıklar içindir. Avukat, doktor, mühendis gibi serbest meslek grubundaki çalışanlar 

ise yıllık olarak elde ettikleri tasarruflardan zekât ödemek zorundadırlar.305  

 

Sudanlı zengin Müslümanlar ülkelerindeki varlıklardan da ülke dışındaki 

varlıklarından da zekât ödemekle zorunlu tutulurlar. Ancak Pakistanlı zengin 

Müslümanlardan sadece ülke içindeki mallarının zekâtı istenmektedir. Sudan’da 

yaşayan yabancı Müslümanlardan da zekât istenmektedir. Ancak Suudi Arabistan’da 

kendi vatandaşları ile dışarıdan gelen kişilerin ortaklıklarından sadece Suudlu olandan 

zekât alınırken diğer ortaktan gelir vergisi alınmaktadır. Ayrıca Arabistan’da yaşayan 

 

303 Emrullah Dumlu, “Ticaret Mallarında Zekât” (II. Uluslararası İslam Ticaret Hukuku Kongresi – 

Günümüzdeki Meseleler) (Konya: KTO Karatay Üniversitesi Yayınları, 2016), 358. 

304  Recep Cici, Günümüz İslam Ülkelerindeki Zekât Uygulamaları (II. Uluslararası İslam Ticaret 

Hukuku Kongresi – Günümüzdeki Meseleler) (Konya: KTO Karatay Üniversitesi Yayınları, 2016) 502. 

305 Cici, Günümüz İslam Ülkelerindeki Zekât Uygulamaları, 503. 



124 

 

Bahreynli, Katarlı ve Kuveytli zengin Müslümanlardan da zekât alınırken Müslüman 

olmayanlarından gelir vergisi alınmaktadır.306 

 

Yemen’de zekât tüm varlıklar için zorunludur. Ayrıca yerli ve yabancı ayrımı 

yapılmaksızın her Müslümandan toplanmaktadır. Zekât ödeme zamanından bir ay 

sonra nisaptan fazla malı olanların zekâtını hesaplayıp kendilerine en yakın zekât 

komitesine bu zekât mallarını teslim etmeleri emredilmektedir.307  

 

Devletin kontrolünde özel kurumlarca veya hayır kurumlarınca yapılan 

uygulama örnekleri de mevcuttur. Zorunlu olmamakla beraber katılımın ciddi oranlara 

çıktığı Endonezya vaka incelemesine bakılırsa, zekât ve diğer İslami yardım türlerinin 

2010’da GSYİH’nın yaklaşık %3,4’ü gibi önemli bir miktarda olduğu görülecektir.308 

Yapılan bu çalışmada toplanan paranın üçte biri ihtiyaç sahibi talebelerin eğitim 

harcamalarına verilmektedir. Direkt ihtiyaç sahiplerine verildiği gibi bir kısmı da karz-

ı hâsen olarak borç verilmek şeklinde kullanılmaktadır. Yıllarca devam eden 

çalışmanın sonucunda sosyal adaleti sağlamada zekâtın işlevsel olduğu kanıtlanmıştır. 

Bu çalışmaları Endonezya’daki hayır kurumları devlet eliyle yapmaktadır ve devlet 

direkt olarak organizasyona dahil olmaz ve zekât gönüllülük esasıyla toplanır. En 

önemli iki kuruluş Haziran 2012 tarihinde toplam 56,67 milyar rupi toplamıştır. 38,47 

milyar rupisi zekâtken geri kalan kısmı da infak, sadaka, vakıflar ve helal olmayan 

gelirlerden elde edilmişlerdir. 309  Çalışma, İslami yardımlaşmanın kullanılarak 

Endonezya’da fakirler arasında ciddi bir gündem oluşturmuş ve belli başlı ihtiyaçların 

karşılanmasında başarı sağlanmıştır. Tamamen yoksulluğun tükenmediği bilinmelidir. 

Ancak bu çalışmalar ile İslam’da mevcut emirlerin doğrultusunda hareket edilirse 

yoksulluğun azaltılacağını göstermiştir.  

 

 

306 Cici, Günümüz İslam Ülkelerindeki Zekât Uygulamaları, 503. 

307 Cici, Günümüz İslam Ülkelerindeki Zekât Uygulamaları, 493. 

308 Yumna, Sosyal Bir Mekanizma Olarak Üretici Zekâtın Sunduğu Fırsat ve Tehditler: Endonezya’da 

Bir Vaka İncelemesi. Ed. Lütfi Sunar (İstanbul: İktisat Yayınları, 2017), 120. 

309 Yumna, Sosyal Bir Mekanizma Olarak Üretici Zekâtın Sunduğu Fırsat ve Tehditler: Endonezya’da 

Bir Vaka İncelemesi, 129. 



125 

 

Yapılan bir araştırmada ise Kocaeli ilinde ikamet eden dini hassasiyetlere sahip 

katılımcılarla yapılan alan araştırması bulgularına göre; katılımcıların servet miktarı 

arttıkça, vermeleri gereken düzeyde zekât vermedikleri görülmüştür. Yardım ederken 

ya da zekât verirken akraba, komşu ya da ihtiyaç sahiplerini tercih ettikleri ve genelde 

yardımı STK/vakıf vb. bir kurum aracılığı ile değil, kendilerinin ulaştırdığı 

görülmüştür. Yardım miktarını dini emirlere göre belirlediklerini ifade etmiş olsalar da 

servetle orantılı olarak verilmesi gereken zekâtın hakkıyla ifa edilmediği 

görülmektedir. 310 

 

Zekât ile ilgili uygulamalardan uzunca bahsetmemizin sebebi İslam ahlak 

anlayışının İslam iktisadına en önemli etkilerinden birisi olan zekât müessesesinin 

uygulanmasının günümüz koşullarında imkânsız görülmemesini sağlamaktır. Zekât 

uygulamaları İslam coğrafyalarında farklı da olsa uygulanmaktadır. Bu biriken 

tecrübelerden istifade edilip daha sürdürülebilir ve adil zekât sistemleri geliştirilebilir. 

Böylece İslam ahlak anlayışının önemli konularından yardımseverlik ve merhamet 

bahisleri daha güzel anlaşılır hale gelecektir. 

 

Günümüzde Müslüman halkların ve bulundukları devletlerin dağınık şekilde 

yönetildiği gözle görülmektedir. Bunun sebebi manevi olduğu kadar çoğu Müslüman 

halk sefalet içinde yaşarken bazı Müslüman halkların da israf denizinde yüzmeleri de 

büyük etkendir. Bu nedenle Müslüman halkların birlikte oluşturacakları hem dini bağ 

hem de maddi paylaşımlar ile sefalet bitecektir. “Mü'minler ancak kardeştirler”311 

ayetinden de anlıyoruz ki ırkı veya memleketi ne olursa olsun Müslümanlar kardeştir. 

Özellikle zekât kurumunun canlandırılması ve ortak girişimler ile oluşan bağlar 

kuvvetlenecektir, kardeş ve ümmet olma yolunda ciddi adımlar atılacaktır. İslam 

ahlakının kardeşlik emrinin en güzel araçlarından biri olan zekât müessesesi ile kopan 

bağlar tekrar birleşecektir.  

 

 

310 Mahmut Bilen, Günay Terzi, “Türkiye’de Yoksulluk Sorunu ile Mücadelede Zekât Kurumunun 

Rolü ve Gerekliliği Hakkında Camii Cemaati Üzerine Bir Araştırma”, İslam Ekonomisi ve Finansı 

Dergisi, 5, sy. (2019): 162. 

311 Hucurât Suresi, 10. 



126 

 

Son olarak zekât ile İslam ahlak düşüncesi bölümündeki maddeler içerisinde 

pek çok konuyla alaka kurulabilir. Bunlardan bazıları şunlardır; nefis, aile ve toplum 

ilişkileri, yardımseverlik, merhamet. Zekâtın verilme kararı İslam ahlak düşüncesi 

konularından nefis, yardımseverlik, merhamet ile ilgilidir. Zekâtın verilmesinden 

sonraki durum ise toplumun kenetlenmesine yol açacaktır.  

4.15. Sosyal Adalet ve Toplumsal Denge 

Adalet kavramı, Kur’an’da sıklıkla insanın ahlaki eylemleriyle alakalı olarak 

geçmektedir. Kur’an’da adalet kavramı yalnızca yaratıcıyla ilişkili olduğu için 

bahsedilmemiştir. Bundan ziyade insan davranışlarını konu alan ve insanların birbiriyle 

ilişkileri içerisinde ele alınmaktadır. Örneğin Kur’an-ı Kerim’de insanın 

kararlarında,312 şahitliğinde,313 savaşta ve barışta,314 ticaretinde315 ve alışverişinde adil 

olması316 emredilmektedir.317 

 

İslam insan hayatının tamamını düzenlemeyi üzerine almış bir sistem olması 

itibariyle, hayatın değişik yönlerini rasgele ve sıradan bir şekilde, dağınık bir vaziyette 

ele almaz. Çünkü İslam uluhiyet, kâinat, hayat ve insan hakkında külli ve mükemmel 

bir bakış açısına sahiptir. İslam gerek tafsilat gerekse ayrıntılı olmayan durumundaki 

hususların tümünün bağlantısını bu külli bakış açısıyla kurar. İslam tüm nazariyelerini, 

koyacağı yasalarını ve cezalarını hatta ibadetlerini, insanlar arası ilişkileri ele alan 

muamelatını da aynı şekilde bu bakış açısına bağımlı olarak uygular. Böylece hepsi de 

tümüyle mükemmel ve geniş kapsamlı bir bakış açısından kaynaklanarak ortaya çıkar. 

Fakat hiçbir surette kişisel görüş ve düşüncelere de pranga vurulmaz, hiçbir problemin 

de diğerlerinden ayrı olarak ele alınıp çözümü yönüne gidilmez.318  Bundan dolayı 

İslam kaidelerinin hepsi bir bütündür ve bir arada olurlarsa uyumlu bir hale gelirler. 

 

312 Nisa Suresi, 58. 

313 Talak Suresi, 2. 

314 Hucurât Sureri, 9. 

315 Bakara Suresi, 282. 

316 En’âm Suresi, 152. 

317 Şahin, “Dini Açıdan İş Ahlakı: İnancın İş Ahlakının Sürdürülebilirliğine Katkısı Üzerine”, 456. 

318 Seyid Kutub, İslam’da Sosyal Adalet, trc, Harun Ünal (İstanbul: Beka Yayıncılık, 2016), 37. 



127 

 

 

Sosyal adaletten bahsedilmeden önce bireylerin özgürlüklerinden ve bunların 

sınırlarından bahsedilmesi gerekmektedir. Sosyal adaletin tesisi için bireylere içlerinde 

bulundukları toplumun menfaatlerine zarar getirmeyecek şekilde hareket etme 

serbestisinin verilmesi gerekmektedir. Bu sayede yetenekler ortaya çıkar ve çalışkan 

olanlar ilerlerler. Ancak bu bireyin özgürlüğü içerisinde arzu ve heveslerin diğer 

fertlere zarar veren yanlarını frenletmek gerekmektedir. Ne birey topluma zarar vermeli 

ne de toplum bireyin haklarını çiğnemeli, hiçbir şekilde biri diğeri yüzünden zarar 

görmemelidir. Kanaatimize göre İslam’ın ortaya koyduğu bu ahlaki sistem toplumun 

kolektif olarak ilerlemesini sağlarken birbirini zehirlemelerini de engeller. 

 

İslam nazarında adalet, insana bağlı bulunan bir eşitliktir ve bu anlayışta tüm 

değerlerin dengeli olmalarına özen gösterilir, fırsat eşitliği göz önünde bulundurulur ve 

haklar belirlendikten sonra da kişiye hayatın yüce hedefleriyle çatışmayacak sınırlar 

içerisinde ve kabiliyetleri ölçüsünde gereken serbestlik tanınır. İslam dar anlamıyla 

aritmetik iktisadi eşitliği kabul etmez. Zira bu hem fıtrat ile hem de birbirinden farklı 

kabiliyetlerin varlığıyla çelişmektedir.  

 

İslam toplum içindeki fertlerin arasında fırsat eşitliğinin ve adalet 

prensiplerinin esas ve temellerini kesin bir şekilde belirlemiş, daha sonra da kişilerin 

ve toplumların çalışarak, gayret göstererek ilerlemeleri ve başarı kazanmaları için 

kapıyı açık bırakmıştır. Ayrıca İslam kendi toplumuna birtakım köklü değerler de 

yerleştirmiştir ki bu değerler sadece iktisadi yani maddeyle alakalı değerler değildir.  

 

İslam’da sosyal adalet vardır ancak bu salt bir eşitlik değildir. Çünkü malın 

kazanılması, eşit olmayan birtakım kabiliyetlere bağlı bulunmaktadır. Bundan dolayı 

maddi imkân noktasında eşit olamayacak olan insanlar arasında kiminin diğerinden 

daha üstün olması gerekmektedir. Ancak tekrar vurgulamak gerekmektedir ki İslam’da 

herkesin kabiliyetleri farklı olduğu için maddi imkanlar da farklıdır; bundan dolayı 

imkanların herkese eşit şekilde sunulması gerekir. Eğer bu sağlanamazsa adaletten söz 

edilemez ve zulüm başlar. Hiç kimsenin önüne soy, yetişme tarzı, asaleti, cinsiyeti, 

memleketi veya tuttuğu partiden dolayı sunulan imkanlarda kayırmaca yapılamaz. 



128 

 

Yukarıda da bahsedildiği üzere günümüz dünyasında bahsedilen sebeplerle adalet 

sağlanamamakta ve bir ihalede dahi adaletsizlik yapılmaktadır. Tüm bu eşit imkanların 

sağlanıp bir kısmının diğerlerinden daha zengin olması durumunda artık toplumda 

hoşgörü, yardımlaşma gibi ahlaki değerlerin oturması beklenir veya sağlanır. Şayet bu 

İslam ahlakı değerleri toplumda oturmazsa toplumun gelir düzeyi ciddi oranda 

değişken olup uçurumlar oluşacaktır. Bu durumda ise sosyal adalet 

sağlanamayacaktır.319  

 

Sosyo-ekonomik adalet ve gelir ile servetin adil dağılımı hedefleri ittifakla 

İslam’ın ahlak felsefesinin dokunulmaz parçası kabul edilmiş olup uhuvvete olan 

sağlam bağlılığa dayanmaktadır. Esasında Kur’an’da ve sünnette adalet ve uhuvvete 

büyük ölçüde vurgu vardır ki bunların olmadığı ideal bir İslam toplumunu 

düşünülemez. Bunlar özünde aynı yüzün iki farklı kesitidir. İkisi de gelir ve servetin 

adil dağılımı olmadan gerçekleşemez. Bu yüzden bu hedefler, tüm İslami öğretiyle 

iyice bütünleşmiştir ki bunların gerçekleşmesi, İslam toplumunun dini bir sorumluluğu 

haline gelmiştir. Kapitalizmde ise özellikle para ve bankacılık düzenlemesi olmak 

üzere sistem bir bütün olarak bu hedeflere göre ayarlanmamıştır. Bu yüzden gelirin ve 

servetin adil olmayan dağılımı işlemeye devam etmektedir.320  Sosyal adaletin tesisi 

için ise İslam’ın değer verdiği tüm iktisadi meselelere riayet edilmesi gerekmektedir. 

 

İslam mala ve mülke değer verilmemesini asıl hayatın ölüm sonrası 

başlayacağını defalarca vurgulamıştır: “Bu dünya hayatı sadece bir eğlence ve oyundan 

ibarettir. Asıl hayat ahiret yurdundaki hayattır. Keşke bilseler!321 Nefsinin buyruklarına 

uyarak hayatını ikame eden insanlar için dünya hayatı oyun ve eğlenceden 

oluşmaktadır. Ayet bu dünya görüşünün yanlışlığına dikkat çekmekte; bu anlayışla 

yaşanan bir dünyanın sadece sıradan, gelip geçici zevkler ve hazlardan ibaret olduğu 

uyarısında bulunmaktadır. Halbuki insan için önemli olan, ahiret yurdundaki asıl hayatı 

kurtarması, orayı hak etmek için çalışmasıdır. İşte insan, hedefini dünyanın geçici 

 

319 Kutub, İslam’da Sosyal Adalet, 335. 

320 Muhammed Umer Chapra, Adil Bir Para Sistemine Doğru, trc, Ömer Faruk Tekdoğan. (İstanbul: 

İktisat Yayınları, 2019), 18. 

321 Ankebut Suresi, 64. 



129 

 

zevkleriyle sınırlamayıp kendini ebedi hayatı hak etmeye adadığı takdirde sadece 

ahireti için çalışmakla kalmayıp dünyasını da anlamlı kılmış olur.322 

 

Durum böyle olmasına rağmen İslam mala da hiç değer vermiyor demek 

yanlıştır. İslam insandan sağı ve solu dikenlerle dolu bir yolda ilerlemelerini ister. 

Böylece ne dünyadan tamamen vazgeçip muhtaç olunsun ne de her yolun serbest 

olduğu, tüm şehvet ve yasaklar içerisinde her türlü mala ulaşmayı helal sayılsın. 

Kendine yetecek kadarıyla iyi bir yaşam sürmeyi, israf yapmamayı, yardımlaşmayı, 

helal kazanmayı, zulmetmemeyi emreder. Tüm bunlarla sosyal adaletin sağlanmasının 

yolu açılır.  

 

İslam rızkı verenin Allah olduğunun bilinmesini emreder. Bundan dolayı rızık 

endişesi insanları köleleştirmemelidir. Birisini rızıklandırmak bir patronun veya 

yöneticinin elinde değildir. Bu inançtan dolayı fakirlerin, elinde imkân olanların 

karşısında ezilmeleri engellenmiştir. Toplumda sadece zengin insanların üstün 

olmasının önüne geçilmiş, fakir de olsa aynı sofraya oturması, aynı meclislere girmesi 

sağlanmıştır. Geçmişte batı toplumlarında asillerin asillerden başkalarıyla muhatap 

olmaları hoş karşılanmazken bir işçi veya çiftçinin bir asilin yanında normal 

davranması kabul edilemezdi. Batıda olduğu gibi İslam öncesi Mekke halkı da benzer 

durumdaydı. İslam Peygamber’inin (sav) en başından beri yanında olan ashabının çoğu 

fakir veya köleydi. Hz. Peygamber (sav) ashabını yıllarca eğiterek mal, mülkten ve 

soydan dolayı üstünlüğün olmayacağını aşılamıştı. Ömer (ra) döneminden şu rivayet 

meseleyi özetlemektedir: “Süheyl b. Amr (ra) Mekke eşrafından Ebu Süfyan (ra) ile 

birlikte Ömer’i (ra) ziyarete gelirler. Onlarla beraber Suheyb, Ammar ve Bilal (ra) de 

izin ister. Halife önce Suheyb, Ammar ve Bilal’i (ra) kabul eder. Bunun üzerine Ebu 

Süfyan’ın eski damarları kabarır ve kendi kendine: ‘Ne günlere kaldık. Hiç böyle bir 

gün görmedim. Şu kölelere izin verilsin de biz burada kalalım.’ diye hayıflanır. Süheyl 

b. Amr bu sözleri işitince şunları söyler ‘Ey Ebu Süfyan! Ben senin yüzündeki ifadeyi 

okumaktayım. Eğer darılacaksan kendine darıl. İslam’a onlar çağırıldı, biz de 

çağırıldık, onlar çabuk davrandılar, biz ise geri kaldık. Vallahi onların bizi geçmiş 

 

322 DİB, Kur'an Yolu Tefsiri, 4/285. 



130 

 

oldukları fazileti bizim kaçırmamız şimdiki kaçırdığımızdan daha önemliydi. 

Görüyorsun bunlar bizden öne geçtiler. Bizim onları geçebileceğimiz bir yol yoktur. 

Ancak cihada bakalım da ona sıkıca yapışalım. Belki Cenabı Hak bizi şehadet ile 

şereflendirir.”323 

 

Yukarıda bahsedilen rivayette adı geçen Ebu Süfyan (ra) ve Süheyl b. Amr (ra) 

Mekke’nin fethinde yani hicri sekizinci yılda Müslüman olmuşlardır. İkisi de 

Mekke’nin önde gelen ailelerinin liderleridir. Ayrıca Bedir Savaşı’ndan sonra 

Mekke’nin en büyük yöneticisi Ebu Süfyan’dır. İslam öncesinde Arabistan’da özellikle 

Mekke’de asabiyet ve bağlı bulunulan sülale çok önemlidir. Buna göre o kişiye değer 

verilir ve sözüne itibar edilirdi. Hatta Kureyş kendisini Kabe’den dolayı diğer 

Araplardan daha üstün görmekteydi. Kureyş’in kendisine özgü olarak belirlediği bazı 

kaideler olmuştur ve zamanla bu kaideler dini ritüel haline gelmiştir. Böylece Kureyş 

Kâbe’nin kutsallığından nemalanarak, hac ibadetiyle ilgili kendisine özgü ayrıcalıklar 

tanımıştı. Bu ritüellerden en öne çıkanları cahiliye devrinde hacıların, evlerine arkadan 

girme, Kâbe’yi çıplak tavaf etme, vakfe yerini değiştirmedir. Bu uygulamalar risaletten 

yıllar sonra Veda haccına kadar devam etmiştir.  

 

 Araplar Arafat’ta vakfe yaptıktan sonra güneş henüz canlıyken oradan ayrılıp 

Müzdelife’ye gelirlerdi. Humus ehli olan Kureyşliler ve müttefikleri Arafat’ta vakfe 

yapmadığı gibi Müzdelife’ye de çıkmazdı.324 Bu örnek ise Kureyş’in kendisini üstün 

gördüğü en bariz konulardan birisidir. Tüm bu meselelerden de anlaşılacağı üzere Ebu 

Süfyan’ın ve Süheyl’in bağlı bulundukları Kureyş kendisini üstün görmekteydiler. 

İslam’dan önce Kureyş tüm Arap Yarımadası’nda hürmet görürken İslam sonrasında 

eskiden köle olup hür olan ilk sahabeye göre daha az hürmet görmeleri, ilk sahabilerin 

fakir olmalarına rağmen daha fazla hürmet görmeleri geç Müslüman olan Kureyşliler 

tarafından kerih görülüyordu. Hz. Peygamber ahlak olarak zenginliğe veya asabiyete 

göre değer vermenin yerine takvaya değer vermeyi yanındaki sahabesine öğretmişti. 

 

323 Kandehlevi, Hayatü’s Sahabe. 

324  Ayşenur Kotan. “İslam Öncesi Umre ve Hac İbadeti” (Yüksek Lisans Tezi, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, 2021), 51. 



131 

 

Günümüze kadar gelen bu kaideler halen insanlığın ihtiyaç duyduğu veciz örneklerdir. 

Sosyal adaletin yalnızca parasal değil saygı noktasında da uygulanması gerekmekte ve 

İslam ahlakı da bunu öğretmektedir. 

 

İslam’da üstünlüğün tek yolu takvadır yani İslam kurallarına uymada hassas 

olunmasına göre kişi diğerlerinden üstün olur. Bu üstünlüğün tek belirleyicisi ise 

Allah’tır. Fakir de zengin de aynı meclise girer, aynı sofradan yer. Bu İslam ahlakının 

sosyal adaleti sağlamadaki en önemli kurallarındandır. Böylece kişi fakir diye toplum 

olarak psikolojik baskı altında tutulmaz. 

 

Refah devletlerinin temelinde yer alan sosyal adalet anlayışı toplumdaki her bir 

bireye asgari bir yaşam standardı sağlamayı amaçlamaktadır. Sosyal adalet ise 

temelinde toplumsal kaynak ve hizmetlerin yeniden bölüşümü üzerine kurguludur.325 

İslam emirleri ve uygulamalarıyla birlikte sosyal adaletin sağlanması noktasında çok 

önemli adımlar atmıştır. Faizin yasaklanması ve zekâtın emredilmesi bile başlı başına 

toplumda belirli seviyede sosyal adaletin ve dengenin tesisi için yeterli olabilmektedir. 

 

Gelir adaletsizliği bir toplumda gelirin düzensiz ve dengesiz dağılımı anlamına 

gelmektedir. Sosyal adaletin kavranması için de günümüzün en mühim meselelerinden 

gelir adaletsizliğini anlamamız gerekmektedir. Bir ekonomide gelir adaletsizliği 

arttığında, genellikle düşük gelirli gruplar ile yüksek gelirli gruplar arasındaki uçurum 

büyür. Bu durum, sosyal ve ekonomik sorunlara yol açabilir, çünkü düşük gelirli 

bireylerin yaşam standartları düşebilir, eğitim ve sağlık hizmetlerine erişimleri 

kısıtlanabilir, toplumsal hareketlilik azalabilir ve genel toplumsal huzur etkilenebilir. 

Gelir adaletsizliğinin en önemli sebeplerinden birisi de faizdir. Faiz, risk olmaksızın 

sabit bir getiri garanti eden hazır bir kazanç türü olduğu için ondan doğan yük, 

girişimciler ve işçiler tarafından karşılanmaktadır.326  Bu faiz sisteminden dolayı üst 

gelir grubundaki faiz ile hazır para kazanan bir tabaka bulunmaktadır. Bu kazanılan 

 

325 Rabia Çoban Kaynak. “Sosyal Adalet, Eşitlik ve Sosyal Hizmet”, Gümüşhane Üniversitesi Sağlık 

Bilimleri Dergisi 4, sy. 259 (2017): 253. 

326 Ozan Maraşlı. Faiz ve Toplumsal Adalet: Reel Faiz Oranının Gelir Adaletsizliği Üzerindeki Etkisi. 

Ed. Lütfi Sunar (İstanbul: İktisat Yayınları, 2017), 57. 



132 

 

para ise alt gelir seviyesindeki insanların ve girişimcilerin sermayeye ulaşmak için 

ödedikleri ekstra ücretlerdir. Bu ise bir kesimin risksiz ve emeksiz para kazanmasını 

sağlarken diğer kesimin ise paraya ulaşmak için ekstra bir para ödeyerek ihtiyaçlarını 

karşılayıp geri ana parayı ödemesi problemine sebep olmaktadır. 

 

Riba bölümünde gelir adaletsizliğinin artmasının en önemli sebeplerinden biri 

olarak faizden bahsetmiştik. Faizin yapısı gereği bir kesim zenginliğini arttırmak için 

diğer çoğunluğun omuzlarına basmaktadır. Omzuna basılan ise yükselmek yerine daha 

da çökmektedir. Bu düzeni bir kenara bırakıp faiz tasarrufları nasıl etkilediğini şu 

şekilde anlatabiliriz: A şahsının ayda 1000 lira tasarruf ettiğini ve %10 faiz aldığını, B 

şahsının ayda 100 lira tasarruf ettiğini ve %10 faiz aldığını, C şahsının ise hiç tasarruf 

etmediğini varsayalım. Dört ay içinde, şahısların tasarruflarını bankada faize 

yatırmadıkları duruma göre A ve C kişileri arasındaki servet farkı %27,6 oranında 

oluşacaktır. Buradaki üç kişinin de herhangi bir hayır yapmadığı farz edilmektedir.327   

 

327 Maraşlı. Faiz ve Toplumsal Adalet: Reel Faiz Oranının Gelir Adaletsizliği Üzerindeki Etkisi, 58. 



133 

 

Tablo 1. 

Faiz Gelir ve Servet Üzerindeki Etkisi328 

F
a

iz
 O

ra
n

ı 

A
'n

ın
 T

o
p

la
m

 

T
a

sa
rr

u
fu

 (
1

0
%

 

fa
iz

le
 b

ir
li

k
te

) 

B
'n

ın
 T

o
p

la
m

 

T
a

sa
rr

u
fu

 (
1

0
%

 

fa
iz

le
 b

ir
li

k
te

) 

C
'n

ın
 T

o
p

la
m

 

T
a

sa
rr

u
fu

 

A
'n

ın
 T

o
p

la
m

 

T
a

sa
rr

u
fu

 

(f
a

iz
si

z)
 

B
'n

ın
 T

o
p

la
m

 

T
a

sa
rr

u
fu

 

(f
a

iz
si

z)
 

A
rt

a
n

 G
el

ir
 

U
çu

ru
m

u
 

Y
ü

zd
es

i 

T1 

       

1000 

      

100 0 

     

1000 

     

100 

       

0% 

T2     

(10% faiz) 

       

1100 

      

110 0 

     

1000 

  

100 

      

10% 

T3 

(Tasarruflar+T1) 

       

2100 

      

210 0 

     

2000 

 

200 

       

5% 

T4      

(10% faiz) 

       

2310 

      

231 0 

     

2000 

 

200 

   

15,50% 

T5 

(Tasarruflar+T1) 

      

3310 

     

331 0 

    

3000 

 

300 

    

10,33% 

T6    

(10% faiz) 

       

3641 

     

364,1 0 

    

3000 

 

300 

   

21,37% 

T7 

(Tasarruflar+T1) 

      

4641 

     

464,1 0 

     

4000 

 

400 

    

16,03% 

T8    

(10% faiz) 

     

5105,1 

    

510,51 0 

     

4000 

 

400 

   

27,63% 

 

Tablodan da anlaşılacağı üzere omuzuna basıp yükselmenin etkisini görmezden 

gelinse dahi tasarruflarını faize yatıran ile hiç bulaşmayan arasında gelir düzensizliği 

görülmektedir. Çok basitçe oluşturulan bu tablodan da sosyal adaletin sağlanmasındaki 

en önemli engelin faiz olduğu anlaşılmaktadır. 

 

Toplumsal adaletin sağlanması için faizden uzak durulmasını emreden İslam 

kaidelerinin bir ürünü olan Ahilik sisteminde topluma faydası olmayan ancak 

 

328 Maraşlı. Faiz ve Toplumsal Adalet : Reel Faiz Oranının Gelir Adaletsizliği Üzerindeki Etkisi. 



134 

 

kazancından dolayı yüksek kesimlere hitap eden malların üretilip satılması uygun 

görülmemiştir. Bunun sebebi dar gelirli halkın temel ihtiyaçlarını karşılamak yerine 

varlıklı kesimin lüks ihtiyaçlarını karşılamak ve varlıklı kesimin israfa girmesine sebep 

olmaktır.329 

 

Sosyal adaletin geçmiş dönemlerde bu coğrafyada nasıl uygulandığıyla alakalı 

verilebilecek bir örnek de müsadere uygulamalarıdır. Devlet tarafından hazineye irat 

kaydetmek veya bir süre koruma altına almak üzere ceza veya tedbir olarak bir mala el 

konulması tasarrufuna müsadere denir. Özellikle kamu görevlilerinin haksız yollarla 

elde ettikleri gelir veya emlâkin tamamına ya da bir kısmına devletin el koymasını ifade 

eder. Müsadere mekanizması özellikle Selçuklu ve Osmanlı dönemlerinde 

uygulanmıştır. Üst makamlarda görev alan devlet memurlarının, devletin belirlediği 

ücretin haricinde bulunduğu makamdan kaynaklanarak gelir elde etmesini, haksız 

kazanç ve haksız rekabetle kazanç sağlamasını engellemek için uygulanmıştır. Kamu 

görevindeki yüksek memurun vefatı ile mallarına el konulur ve memuriyetinden önceki 

ve sonraki durumu karşılaştırılarak, haddinden fazla bir kazancın olup olmadığı kontrol 

edilirdi.330 Şüphesiz bu durum, günümüz teknolojisinden ve haberleşme ağından çok 

uzak bir toplum ve devlet yapısında, sosyal adaleti sağlamaya çalışmanın bir ürünüdür. 

Günümüz şartlarında ise aynı insani problemler devam etmekte ancak bu düzeyde bir 

kontrol sağlanamamaktadır. Bu ise belli makamlardaki memurların, makamların 

inisiyatifiyle haksız kazanç elde etmesine ve halkın kazanç kapılarını kapatmasına 

sebep olmaktadır. 

4.16. Alacaklı ile Borçlu İlişkisi ve Karz-ı Hâsen 

Bir menfaat beklemeksizin yani faizsiz olarak verilen borçlara karz-ı hâsen 

denilmektedir. Kur’an ve sünnette karz-ı hâsen teşvik edilmiş ve Kur’an’da altı yerde 

bahsedilmiştir. “Kim Allah’a güzel (karşılık beklemeden) bir borç verirse Allah da 

bunu kat kat fazlasıyla öder. Daraltan da genişleten de Allah’tır ve ona 

 

329 Erbaşı, Ahilik ve Meslek Ahlakı, 82. 

330  Ömer Karaoğlu, Servet Denetimine Yönelik Bir Uygulama Müsadere (İstanbul: İz Yayıncılık, 

2018). 



135 

 

döndürüleceksiniz.”331 “Kim Allah’a güzel bir borç verirse Allah bunu fazlasıyla öder. 

Ayrıca ona pek değerli bir ödül de vardır.”332  İnfak, sadaka, karz-ı hâsen Kur’an-ı 

Kerîm’in müminleri teşvik ettiği üç yardım ve dayanışma şeklidir. İnfak Allah’ın 

hoşnutluğunu kazanma niyetiyle harcamada bulunmaktır ve öncelikle akrabaya yapılır. 

Sadaka gönüllü olarak veya dinî bir vecîbeyi yerine getirmek üzere ihtiyaç sahiplerine 

yapılan maddî yardımdır. Bu ikisi bağıştır, geri dönmez, ecrini Allah verir. Karz-ı hâsen 

ise Allah rızasından başka bir menfaat beklenmeden verilen borçtur. Bu borç 

karşılığında borçludan menfaat beklenmez, yalnızca ödeme imkânına kavuştuğunda 

borcun aslını ödemesi istenir.333 

 

Karz-ı hâsen yoluyla toplumda yardımlaşmalar çoğaltılabilir, ticari olsun şahsi 

olsun ihtiyaçlar karşılanarak toplumun birlikteliği arttırılabilir. İslam’da uzun süreli 

borçlanmalar için ortaklıklar daha uygun olmaktadır. Çünkü karşılıklı faydalanma 

olmadıktan sonra uzun süreli yardımlaşmalar süreklilik arz edemez. Ayrıca günümüz 

ana akım iktisat düzeninde enflasyon kaçınılmaz olarak insanların hayatına girmiştir. 

Bundan dolayı verilen borcun enflasyona sürekli maruz kalarak değeri düşen bir takas 

aracıyla yapılmaması tavsiye edilir. Sonuç itibariyle İslam Müslümanlara 

yardımlaşmayı emreder ve ihtiyacı olana borç vermeyi tavsiye eder, bundan bir fayda 

sağlamasını yasaklar. Ancak hem fayda sağlanmazken hem de zarar edilirse bu 

durumda toplum içerisinde borç verme ve yardımlaşma gibi davranışların sayısı azalır. 

Bundan dolayı borçların değer kaybına uğramayacak altın gibi değerli bir maden ile 

yapılması daha uygun olacaktır.  

 

Toplum içerisinde her bireyin belli zamanlarda, bazen az miktarda bazen de çok 

miktarda paraya ihtiyacı olmaktadır. İhtiyaç duyulan para biriminin de enflasyona 

maruz kaldığı ve faizli muamelelerin kat’i surette haram olduğu düşünülürse bireylerin 

kolektif olarak çözümler üretmeleri gerekmektedir. Yardımlaşma sandıkları da bu 

çözümlerden birisi olabilir. Bu sandığa üye olanların her ay belli bir aidat ödeyerek, 

 

331 Bakara Suresi, 245. 

332 Hadid Suresi, 11. 

333 DİB, Kur'an Yolu Tefsiri, I, s. 385. 



136 

 

ihtiyaç olduğunda biriken primlerinin birkaç katına kadar alması ve bunu anlaşma 

şartlarına göre geri vermesi mümkündür.334  

 

Bu ahlaki davranışın diğer tarafında ise borcun zamanında ödenmesi 

gelmektedir. Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: “Zengin kimsenin borcunu ödemeyi 

geciktirmesi zulümdür.”335 “Ödeme gücü bulunan bir kimsenin borcunu ifa etmeyip 

geciktirmesi onun cezalandırılmasını ve kınanmasını helâl kılar.” 336  İki hadiste 

geçmekte olan zenginden maksat imkânı olan yani ödemeye gücü yeten anlamındaki 

borçlu kimsedir. Borcun ifa zamanı geldiğinde ödeme imkânı olan borçlunun ödemeyi 

ağırdan alması, oyalaması, savsaklaması, geciktirmesi ve borcunu ödememesi 

sorumsuzluktur; İslam ahlakıyla asla bağdaşmayan bir davranıştır. 337  Yani 

Peygamberimizin (sav) ifadesiyle ödeme imkânı olduğu halde bunu önemsemeyerek 

farklı kazançlar peşinde koşan kişi alacaklıyı mağdur ettiği için zalim olmaktadır. 

Çünkü zulüm yapılması gerekeni yapmamak, adaletten uzaklaşmak ve halk içerisinde 

kin ve nefret oluşturarak ayrılık çıkartmak demektir. Bu durumda mesela ödeme vakti 

geldiği halde borcunu ödemeyerek dövizin düşmesini veya yükselmesini bekleyen bir 

kimse, borçlu olduğu kişi veya kuruma zulüm ve eziyet etmiş olmaktadır. Hanefî 

mezhebine göre, borçlu alacaklı tarafından mahkemeye verildiği takdirde hâkim onu 

hapse mahkûm eder. Şayet borçlu zengin ise borcunu ödemedikçe bırakmaz.338 

 

Borcun ödenmesinin gerekliliğiyle alakalı diğer bir hadisimiz şudur: Bir sahabi 

şöyle anlatmaktadır: “Hz. Peygamber’in (sav) yanında oturuyorduk, o sırada bir cenaze 

getirildi. “Cenazenin namazını kıldırsanız!” dediler. Peygamber (sav), “Ölenin 

üzerinde borç var mıdır? diye sordu. Onlar, “hayır” dediler. Peygamber (sav), “Geriye 

bir şey bıraktı mı” diye sordu. Onlar, “hayır” dediler. Bunun üzerine cenaze namazını 

kıldırdı. Sonra başka bir cenaze getirildi. “Ey Allah’ın Resulü, cenazenin namazını 

kıldırsanız!” dediler. Peygamber (sav), “Ölenin üzerinde borç var mıdır?” diye sordu. 

 

334 Döndüren, İslami Ölçülerle Ticaret Rehberi, 80. 

335 Buhârî, Sahih-i Buhârî, İstiḳrâz, 13. 

336 Buhârî, Sahih-i Buhârî, İstiḳrâz, 14. 

337 Köse, İslam İş ve Ticaret Ahlakı, 92. 

338 Güler, 40 Hadiste İş ve Ticaret Ahlakı, 149. 



137 

 

“Evet vardır” denildi. Peygamber (sav), “Geriye bir şey bıraktı mı” diye sordu. “Üç 

dinar bıraktı” dediler. Bunun üzerine cenaze namazını kıldırdı. Sonra üçüncü bir cenaze 

getirildi. “Cenazenin namazını kıldırsanız!” dediler. Peygamber (sav), “Geriye bir şey 

bıraktı mı” diye sordu. “Hayır” dediler. “Üzerinde borç var mıdır? diye sordu. “Üç 

dinar borcu vardır” dediler. Peygamber (sav), “Arkadaşınızın cenaze namazını siz 

kıldırın!” buyurdu. Ebû Katâde (ra), “Ey Allah’ın Resulü, onun borcunu ben 

üstleniyorum, namazı siz kıldırınız” dedi. Bunun üzerine Peygamber (sav) cenazenin 

namazını kıldırdı.”339  

 

Hz. Peygamber’in (sav) hayatını incelediğimizde borç aldığını hatta Medine’de 

Yahudi bir tüccardan da borç aldığını görmekteyiz. Bu durumda Hz. Peygamber’in 

(sav) sakındırdığı borçlanmanın, ödeme güçlüğü olan, üstesinden gelinemeyecek kadar 

ağır ve aşırı borçlanma olduğu anlaşılır. Bu sakındırma sayesinde de Müslüman halk 

içerisinde borç vermeye ve borcunu ödeyemeyenin vadesinde kolaylık gösterilmesine 

teşvik varken diğer taraftan borcun zamanında ödenmesine ve ödenemeyecek borcun 

altına girmemek gerektiği de bu vesileyle anlaşılmaktadır.  

 

“Kim güç ve sıkışık vaziyette olan bir kimsenin borcunu erteler veya hafifletir 

ise, Allah da kendi gölgesinden başka hiçbir gölgenin olmayacağı mahşer gününde 

arşın gölgesi altında onu gölgelendirir.”340 Meselenin iki tarafı vardır. Biz bu bölümde 

karzın gerekliliğinden sonra borç verenin mağdur edilmemesinden bahsettik. Ancak 

diğer taraftan bireyin ihtiyaç olan şeylerin alımı için borç alması gerekiyorsa bu bireye 

borç vermek hoş ve teşvik edilen bir meseledir. Ayrıca samimiyet şartıyla ödeme niyeti 

olmasına rağmen ödeyemeyen borçlunun bu durumuna alacaklı yardım etmeli ve 

kolaylaştırmalıdır. Bu ise Allah Rasulü’nün (sav) övdüğü bir ibadettir. 

 

Günümüz tüketim toplumunda insanlar giderek artan alışveriş 

alışkanlıklarından dolayı kazanılandan daha fazla harcamaya teşvik edilmektedir. Bu 

sayede faiz kurumlarının ağına düşerek uzun yıllar faiz ödeyen birer köle haline 

 

339 Buhârî, Sahih-i Buhârî, Kitab’ul Kefâlet, 3.  

340 Müslim, Sahih-i Müslim, Kitab’ul Zühd 74. 



138 

 

dönüşmektedirler. Toplum içerisinde bankaya bulaşmayan insanlar da harcamak için 

çevrelerinden borç alabilmektedir. Ancak satın alınan mal genellikle zaruri değil keyfi 

olmaktadır. Kazandığı ücretin altı katı bir meblağa sahip olan son model bir telefon 

için insanlar borç alabilmektedir. İslam ahlakının emrettiği bu empati sayesinde borçlu 

borcunu ödese bir sorun oluşmayacakken plansız borçlanmalar ile insanların birbirine 

güveni azalmaktadır. Bu sefer de zaruri bir harcama için borç ararken kimseden yardım 

görülmemektedir. Birbirine güvenmeyen bireyselleşen bir toplumun oluşması bunun 

gibi gayri ahlaki davranışların sonucunda olmaktadır. 

 

Meselenin fıkhi boyutuna baktığımızda ise borcun vadesine göre erken 

ödenmesi tacil, vadesi gelen borcun vadesinin uzatılması ise tecil kavramlarıyla 

anlatılmıştır. Borcun miktarına dokunmadan tacil veya tecil yapmakta bir sakınca 

yoktur. Borcun erken ödenmesi karşılığında ise borç miktarında bir azaltma yapmak 

alimlerin çoğunluğuna göre uygun değildir, azınlıkta kalan ancak otorite kabul edilen 

bazı alimlere göre ise341 tarafların rızası ve önceden şart koşulmaması şartıyla bunda 

bir sakınca yoktur. Borcun vadesini arttırmak karşılığında ise borcun miktarını 

arttırmak ittifakla haram kabul edilmiştir. Lakin alacaklının ısrar etmesi durumunda 

enflasyon farkının da alınması günümüzün bir problemidir ve bununla ilgili fetvalar 

bulunmaktadır.342  Şayet bu fark ödenmezse borç veren zarara uğramış olur ve borç 

verdiği paranın alım gücü düşmüş olur. 

 

Karz-ı hâsen konusu İslam ahlakı düşüncesi bölümünde bahsettiğimiz maddeler 

içerisinde mutluluk, erdem ve yardımseverlik konularıyla bağlantılıdır. Erdem insanın 

karakterini ve davranışlarını güzel ve doğru bir şekilde yönlendiren, Allah'ın 

hoşnutluğunu kazandıran meziyetler olduğuna göre borç vermek ve bunun sonrasında 

da borçluyu zorlamamak güzel bir erdemdir. İslam ahlak felsefesine göre mutluluk, 

insanın Allah'ın rızasını kazanarak dünya ve ahirette huzur ve saadete ulaşmasıdır. 

Karz-ı hâsen gibi hem kişisel hem de toplumsal etkileri olan hayırlı amellerde 

 

341  Bahsi geçen alimler şunlardır: İbn Abbas, Ebu Sevr, İbrahim en-Neha’î, İbn Teymiyye, İbn 

Kayyim el-Cevziyye ve İbn Abidin’dir. (Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/borc) 

342 Bilal Aybakan, “Borç Yapılandırma (Erken Ödeme ve Öteleme)” (II. Uluslararası İslam Ticaret 

Hukuku Kongresi – Günümüzdeki Meseleler), KTO Karatay Üniversitesi Yayınları, Konya, 2016. s.693. 



139 

 

bulunmak insanı mutluluğa ulaştıracaktır. Son olarak da karz-ı hâsen yardımseverlik 

maddesiyle direkt olarak bağlantılıdır.  

4.17. Diğer Meseleler 

• İslam’da îne yaparak alışveriş yapmak yasaklanmıştır. Îne belli bir ücret 

ve belli bir vadeyle alışveriş yapıldıktan sonra aynı malın peşin olarak daha ucuza ilk 

satana geri satılmasıdır. Bu işlem görüldüğü üzere dolaylı olarak ribaya benzemektedir. 

İslam ahlakı tüccarların bu şekilde ribaya benzeyen gelirler elde ederek rızıklarına 

karıştırmalarına karşıdır. Ahlaklı tüccarlar insanları bu şekilde sanki tefeciymişçesine 

sömüremezler.  

 

Bu konudaki rivayetlerden birisi şudur: İbn Ömer’den (ra) merfu olarak rivayet 

edilmiştir: Rasulullah (sav) şöyle buyurdu ki: ‘Siz îne ile alışveriş yaptığınız, öküzün 

kuyruğuna tutunarak ziraatle yetinerek cihadı terk ettiğiniz zaman, Allah Teala size bir 

zillet musallat eder ki, dininize dönmedikçe siz onu söküp atamazsınız.’343 

 

• Şehirlinin köylüye fahiş fiyatla mal satması da İslam’da yasaklanmıştır. 

Günümüzde şehirli ve kırsal farkının giderek azaldığını düşünürsek bu yasağın sebebi 

piyasadan bihaber olmaktır. Bundan dolayı şehirli olsun olmasın piyasadan bihaber 

olana karşı bu cahilliği kara çevirmeye çalışmak İslam ahlakına aykırı davranıştır. 

Makul olan ise piyasaya göre satış yapmaktır. Özellikle taksilerin veya tatil 

beldelerindeki esnafın yabancılara karşı uyguladıkları tutum bunlara örnek 

gösterilebilir. Esnafımız, bu davranışları terk ederek İslam ahlakına göre hareket etse 

gelecek misafirler artacak ve aynı rızkı daha fazla satış yaparak kazanacaktır.  

 

• Pazarlık üstüne pazarlık yapmak da İslam’da yasaklanmıştır. Satıcı ile 

alıcı bir fiyat üzerine karar kılıp anlaşmışken bir başkasının gelip de daha fazla bir 

semen teklif ederek araya girmesi haramdır. Bu mesele de İslam ahlakının İslam 

iktisadına etkilerinden biridir. Çünkü İslam’da Müslümanlar kardeştir ve bir kardeşinin 

yaptığı anlaşmayı bozmak İslam ahlakına terstir.  

 

343 Birgivi, eṭ-Ṭarîkatü’l-Muḥammediyye ve Siret-i Ahmediyye, 735. 



140 

 

 

• Kişinin yaptığı hayırdan dönmesi de İslam’da hoş görülmemiştir. İbn 

Abbas’ın (ra) rivayet ettiğine göre Rasulullah (sav) şöyle buyurdu: “Yaptığı hibeden 

dönen kimse, dönüp de kusmuğunu yiyen köpek gibidir.”344 Buna karşılık Hanefîlere 

göre bağışlayanın hibesinden rücû edebilmesi asıldır, ancak rücûa engel durumlar varsa 

o zaman rücû edemez.345  Burada rücûa engel durumları detaylıca anlatmayı gerekli 

görmemekle beraber şöyle bir yorum yapabiliriz: Peygamber (sav) böyle ağır bir 

ithamda bulunarak zengine karşı fakiri korumuştur. Hibede bulunabilen kişi genellikle 

hibe edilene göre ekonomik durumu iyi olan kişidir. Bundan dolayı verilen hediyeyi 

zengin geri almak istese ve alsa bu durumda hediye edilen fakirin düşeceği durum 

üzücü olur. Bu sayede Peygamber (sav) İslam toplumunda kardeşlik bağlarını bozacak 

en ufak ahlaksız davranışları engellemiş ve İslam ahlakını tüm Müslümanlara tebliğ 

etmiştir.  

 

• İslam toplumu bireye tercih eder. Bu pek çok meselede alenen ortadadır. 

Bu sayede İslam ahlakına sahip olan toplumlar suç oranları düşük şekilde 

yaşamaktadır. İslam müsrif olduğu bilinen veya haram alışveriş yaptığı bilinen 

(örneğin alkol aldığı bilinen) kişilere sadaka vermeyi hoş görmemiştir. Çünkü İslam 

servette hürriyeti sağlamasına karşılık mantık olarak Müslümanların parası ümmetin 

parasıdır. Yani bir Müslüman kendi parasıyla ancak Allah’ın çizdiği sınırlarda harcama 

yapabilir. Bu sayede servet İslam toplumu içerisinde dönen ve her bireye bir şekilde 

fayda sağlayan bir şey haline gelir. 346   

 

• İslam öğretisinde sabahın bereketli olduğuna inanılır. Bundan dolayı geç 

vakitte işe başlamak, dükkân veya fabrikayı açmak uygun görülmezken sabahın ilk 

vakitlerinde rızkı kazanmaya çalışmak Allah Rasulü’nün sünnetidir. Hz. Peygamber 

(sav) şöyle buyurmuştur: “Allah’ım, ümmetimden erken kalkanların işlerine bereket 

ver!”347 Bu hadiste Peygamber’in (sav) erken vakitte işinin başında olanlara dua ettiği 

 

344 Müslim, Sahih-i Müslim. 

345 Ali Bardakoğlu, “Hibe”, TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 1998), 17/425.  

346 Birgivi, eṭ-Ṭarîkatü’l-Muḥammediyye ve Siret-i Ahmediyye, 740. 

347 Tirmizî, el- Camiu’s- Sahih Sünen, Kitab’ul Büyü, 6. 



141 

 

görülmektedir. Bu örnek İslam ahlakının çalışma sahasının her alanına sirayet etmesi 

gereken öğretilerden oluştuğunun en güzel örneğidir. 

 

• “Yalan yere edilen yemin, malın sürümünü artırır ama bereketi yok 

eder”348  Yemin, söylenenlerin doğruluğuna muhatabı inandırmak ve kabul ettirmek 

veya insanın bir şeyi yapma veya yapmama konusunda kendisini veya başkasını 

gayrete getirmek ve harekete geçirmek için yapılır. Bu itibarla, ihtiyaç duyulması 

halinde Allah’a yeminin asgariye indirilmesi tavsiye edilmiştir. Yalan yere yemin 

etmek, dünyevî basit bir kazanç için Allah’ın adını istismar etmek ve müşteriyi 

aldatmak anlamına geldiğinden günah olarak sayılmış ve haram kılınmıştır.349  İşte 

İslam ahlakı alışverişte bu kadar hassastır. 

 

• “İki haslet vardır ki, bir mü’minde toplanmaz: Cimrilik ve kötü ahlâk”350 

Kötü ahlâkın bir göstergesi olarak cimrilik, harcanması gereken yer ve zamanda eli sıkı 

tutmak, nakit veya malı harcamamak demektir. Cimrilik hiç harcamamak ise, israf 

saçıp savurmak ve dengesiz harcamak demektir. Bundan dolayı günümüz tüketim 

toplumunda israfa çokça değinirken cimrilikten bahsetmemek mümkün değildir. 

Özellikle mal biriktirip ömrünün sonuna kadar evlatlarına paylaşmayan, ölüm 

yatağında dahi infak etmeyi aklına getirmeyen insanlar bulunmaktadır. Ayrıca işveren 

olan veya çokça mülk sahibi olan bazı insanlar da mallarını kendilerine dahi 

harcayamamaktadırlar. İslam ahlakı ve iktisadı içerisinde böyle bencil davranışlar 

kınanmıştır. 

 

• “Satarken, satın alırken, alacağını isterken (ve borcunu öderken) kolaylık 

gösteren bir adama Allah rahmetini ihsan buyursun!” 351  hadisinde Hz. Peygamber 

(sav), ticarette kolaylık prensibini uygulayan, kibar ve eli açık davranan bir insan için 

rahmet dilemiştir ve bağışlanacağı müjdesini vermiştir. Borcunu ödeme konusunda 

ciddi ve iyi niyetli olmasına rağmen, imkânı olmayan çaresiz insanlara anlayışlı 

 

348 Buhârî, Sahih-i Buhârî, Kitab’ul Buyû 26. 

349 Ertuğrul Boynukalın, “Yemin”, TDV İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yay., 2013), 43/418. 

350 Tirmizî, el- Camiu’s- Sahih Sünen, Birr, 41. 

351 Buhârî, Sahih-i Buhârî, Kitab’ul Büyü 16. 



142 

 

davranmak, kolaylık göstermek ve yardımcı olmak, ecir ve sevabı bol olan bir 

davranıştır. Ancak bu yapılan iyilik yalnızca Allah için olmalıdır. Ödeme güçlüğü 

çeken bir borçlunun vadesini uzatan ve maddî olarak onu rahatlatan alacaklı, ruhen 

rahatlayacak ve yaptığı iyiliğin mutluluğunu yaşayacaktır. Hatta böyle bir durumda 

imkanlar dahilinde, borçlunun borcunu silerek onu rahatlatmanın hayırlı bir davranış 

olduğunu Kur’an’dan öğrenmekteyiz: “Eğer borçlu darlık içinde ise, eli genişleyinceye 

kadar ona süre tanımak gerekir. Eğer anlarsanız bunu sadakaya saymak sizin için daha 

hayırlıdır.”352 

 

Kötü bir niyeti olmayan, kurnazlık yapmayan ve ödeme güçlüğü çeken 

borçlunun, borcunu ertelemek, bir miktarını silmek veya hepsini infak etmek İslam’ın 

güzel ahlaklarındandır. Bunun gibi güzel ahlak örnekleriyle toplum birlik haline 

gelerek kenetlenir. Fertler ticaret yaparken de borç verirken de birbirine güvenir. 

Osmanlı toplumunda zenginlerin ikamet etmedikleri muhitlerdeki esnafa giderek 

veresiye defterinden tanımadığı kişilerin borçlarını ödedikleri nakledilmektedir. Bu 

davranış ise üstün bir kültürün, büyük bir medeniyetin örneğidir. Şu hadis ise bu 

konudaki delillerden bir tanesidir: “Allah Teâlâ sizden önceki ümmetlerden bir kişiyi 

bağışladı. Çünkü o sattığı zaman kolaylaştırır, satın aldığında kolaylık gösterir ve 

borçludan alacağını isterken kolaylığı tercih ederdi.”353 

 

• İslam hukukunda muhayyerlik; alışverişi yapan iki tarafın her ikisinde de 

veya birisinde bulunan tek taraflı akdi geçersiz kılma hakkıdır. Şart, görme, ayıp, vasıf 

muhayyerlikleri gibi çeşitleri vardır ve bu çeşitlerin illetleri sebebiyle akdi tek taraflı 

bozabilmenin hakkı alınır. Örneğin bir mal, alım esnasında söylenmeyen kusuru fark 

edilirse, müşteri muhayyer olur ve satıcı kabul etmese de malı iade edebilir.354 

 

Sahabiden bir kişinin alışverişte devamlı aldandığından şikâyet ederek 

Resûlullah’a (sav) başvurduğunda İslam Peygamber’inin ona, “Alışveriş yaptığında 

 

352 Bakara Suresi, 280. 

353 Tirmizî, el- Camiu’s- Sahih Sünen, Kitab’ul Büyû, 74. 

354 Orhan Çeker, Fıkıh Dersleri, 35.  



143 

 

‘aldatma yok’ de”355  buyurduğu rivayet edilir. Buradan anlaşılıyor ki kandırılmaya 

müsait olan, dikkatli ve tedbirli alışveriş yapmayan bir sahabi bu şikâyette bulunuyor 

ve bu sebeple de sürekli zarar ediyor. Buna karşılık bu sahabinin vesilesiyle her 

alışveriş yapana üç günlük bir muhayyerlik verildiği bilinmektedir. Buna benzer 

durumlarda fıkıh literatüründe ‘fahiş gabin’ ifadesi geliştirilmiştir. Ticarete konu olan 

mal veya hizmetin piyasa değerinin çok düşük veya çok yüksek bedelini ifade eder. Bu 

miktar Mecellede; menkul mallarda yüzde beş, hayvanlarda yüzde on, 

gayrimenkullerde ise yüzde yirmi ve daha fazlası olarak belirlenmiştir.356  

 

Diğer yandan misalen bir malı yüz bin liraya aldığını ve yine hiç karsız yüz bin 

liraya sattığını söyleyen kimse, gerçekte bu malı yetmiş bin liraya almış bulunursa, bu 

durumu öğrenen alıcı isterse satışı bozabilir. Alışveriş bitmiş ve müşteri malı kabzetmiş 

dahi olsa satıcı için bu otuz bin liralık fazlalık temiz bir kazanç değildir. Bunun gibi 

ticarette aldatmaya varan hileler İslam ahlakına uymayan hareketler olması sebebiyle 

helal değildir. Ana akım iktisat içerisinde karın oranına veya karşılıklı rızaya çok önem 

verilmemiştir. İadeli olarak yapılan satışlardan beklenen ise daha fazla müşteri çekerek 

satışların arttırılmasıdır. Bundan dolayı ana akım iktisatta önemli olan o malı satarak 

kar elde etmek ve elde edilen karı maksimize edebilmektir. İslam ahlakı ise karın 

maksimize edilmesini buyruk etmemekle beraber kazancın temiz ve helal olmasını 

emreder. Kanaatimizce önemli olan toplumu oluşturan fertlerin aralarında yaptıkları 

ticaretlerde memnuniyet duymaları ve birlikteliklerini bozmamalarıdır.  

 

• İkale alışverişte tarafların karşılıklı rızasıyla akdin iptal edilmesini ifade 

eder. Hz. Peygamber (sav) şöyle buyuruyor: “Kim bir Müslümanın alışveriş akdini 

bozma talebini kabul ederse, Allah da onun günah ve hatalarını bağışlar.” 357 

Peygamber (sav) taraflardan birisi muhayyer olmadan akdi bozmak isterse yani 

alıcıysa malı iade etmek isterse veya satıcıysa malı geri almak isterse, buna diğer 

 

355 Buhârî, Sahih-i Buhârî, Kitab’ul Büyü 48. 

356 Döndüren, İslami Ölçülerle Ticaret Rehberi, 72. 

357 Ebu Davud, Büyü, 52. 



144 

 

tarafın kolaylık göstermesini istemektedir. İslam ahlakı ticaretin her safhasında olduğu 

gibi ticaretin bitmiş olmasına rağmen etkisini devam ettirmektedir.  

 

• Günümüz şartlarında müşteri memnuniyeti konusuna haddinden fazla 

önem verilmekte ve büyük firmalarca tüm satıcılara dayatılmaktadır. Bir adet kıyafet 

almak isteyen müşteri benzer kıyafetlerden üçer, beşer sipariş ederek eve gelmesini 

sağlamakta, akabinde ise ürünleri deneyerek beğendiği bir adedi tutup kalanları iade 

etmektedir. Kargo ücreti gibi bazı masraflar da satıcıya kalmaktadır. Görüldüğü üzere 

olumlu bir işe gereğinden fazla önem verildiğinde suiistimal edilmeye müsait hale 

gelmektedir. Ancak İslam’ın belirlediği güzel ahlakın işaretleri takip edilirse 

mağduriyetler azalacaktır.  

 

• İslam dinine göre yasaklanmış bir malın üretimine sebep olmak veya bu 

malın üretiminde kullanılan herhangi bir şeyin satılması durumu da tartışılan bir mesele 

olmuştur. Genel olarak ‘harama götüren yolların kapatılması’ anlamındaki sedd-i zerai 

ilkesini gözeten Malikiler ve Hanbeliler ayrıca Ebu Hanife’nin talebeleri bu satışın caiz 

olmadığı görüşündedirler. Diğer görüşün sahipleri ise günahın şahsiliği ilkesini 

gözeten Ebu Hanife ve İmam Şafii’dir. Bu görüşe göre üzümü üretip satan üretici, 

sattığı yer gözetmeksizin helal bir iş yapmıştır.358 Üzümü satın alıp şarap yapan kişi ise 

günahını sırtlayarak haram bir iş yapmıştır. Firmaların giderek şeffaflaşarak, muhasebe 

kayıtlarını halka ilan etmelerinden dolayı üzümü şarap yapan firmayı öğrenmemiz 

kolaylaşmıştır. Bundan dolayı da Müslümanca bir ahlaka uygun olan haramların 

azaltılması için sedd-i zeraiye dikkat etmektir. 

 

• Fiyatlar genel düzeyinin sürekli ve hissedilir artışı ifade eden 

enflasyonun büyük tahribat yaptığı sahalardan birisi de ahlak ve manevi değerler 

sahasıdır. Tahribattan en büyük payı ticaret almaktadır, ancak bir o kadar da ticaret 

ahlakı almaktadır. Enflasyonist ortam, zahmetsizce, kolay ve kısa yoldan kazanç 

 

358 Kaşif Hamdi Okur, “Outsourcing İşlemleri (Haram Faaliyetlerde Bulunan İş Yerlerine Dışarıdan 

Ürün ve Hizmet Satımı)” (II. Uluslararası İslam Ticaret Hukuku Kongresi – Günümüzdeki Meseleler) 

(Konya: KTO Karatay Üniversitesi Yayınları, 2016), 341. 



145 

 

sağlama imkanlarını insanların önüne sermektedir. Özellikle de enflasyonla beraber ilk 

enflasyon zenginleri ortaya çıktıktan sonra, bu fırsatçılık giderek artacaktır. İnsanlar 

normal ve meşru yollardan servetini çoğaltması zahmetli ve yorucu bir iştir. Bunun 

karşısında, enflasyonist gidişten nemalanmak daha kolay ve zahmetsizdir.359  

 

Örnek vermek gerekirse bu çalışmanın yazılmasından birkaç sene öncesinde 

enflasyon ve döviz artmaktaydı. Bununla beraber araba piyasası da ciddi manada arttı. 

Arabaların asıl kullanım amacı ulaşımı sağlamakken bir yatırım aracı haline geldiği 

görüldü. İhtiyacı olmadan tasarrufunu arabaya yatıran veya zaten değeri artacak 

diyerek kredi çekerek arabaya yatıran insanların ciddi manada kar elde ettiği görüldü. 

Risk alarak ticaret yapmak ise mantıksız hale geldi. Bu ise acentelerde sıfır araçların 

anında tükenmesi ve peşinat vererek sıraya girme durumlarını peşinden getirdi. Sıfır 

araçların ulaşılamaz hale gelmesi ile ikinci el piyasa araba fiyatları sıfır araba fiyatlarını 

geçti. Arabaya gerçekten ihtiyacı olan insanlar ise ikinci el arabaya sıfırından daha 

fazla para ödemek zorunda kaldı. Bu süreçte en çok kazananlar ise ikinci el araç satan 

ve piyasayı planlı şekilde yükselten galericiler oldu. Piyasanın düzeldiği, enflasyonun 

artış hızının düştüğü ve kredilerin faiz oranlarının arttığı bu günlerde ise pek çok 

kişinin zararına sebep olan galericilerin ellerinde pek çok araba kaldı ve değerleri 

giderek düşmekte ayrıca her gün de daha çok zarar etmektedirler. Sonuç olarak 

enflasyonist ekonomilerde birtakım fırsatçılar çıkarak İslam ahlakına aykırı olarak 

hareket edebilmektedirler. Bunun gibi problemlerin engellenmesi gerekmektedir. 

 

• Zenginlik bireysel bir olay değil toplumsal bir olaydır. Bireysel 

yetenekler ancak toplumsal talep varsa zenginliğe dönüşmektedir. Bu yüzden 

zenginliğin toplumla paylaşılması gerekmektedir. Hiçbir zengin toplumdan bağımsız 

olarak zengin olamaz. Bundan dolayı sosyal adaletin finansman faktörü toplumun 

talepleriyle mülk sahibi olan zenginlerdir. İslam ahlakın konusundaki yardımlaşma, 

merhamet gibi konu başlıklarımızdan da anlaşılacağı üzere zenginliğin topluma 

yayılarak insanları belli bir maddi seviyeye getirmesi gerekmektedir. Zengin olan 

kişilerin ise buna aracılık yapması yine İslam ahlakına uygun olan davranıştır. Çünkü 

 

359 Orman, İktisat, Tarih ve Toplum, 217. 



146 

 

zengin olanların servet biriktirmeleri diğer insanların katkısıyla olmuşken halka karşı 

merhamet duymazlarsa burada ahlaki zafiyet aranmalıdır.360  

 

• Ana akım iktisatta üretim teknikleri iş bölümlerinden oluşmaktadır. İş 

bölümü esasına dayanan bu üretim şekillerinde, örneğin bir saat fabrikasında, 

geleneksel olarak saat üreten ustaya ihtiyaç yoktur. Üretim, az vasıf gerektiren, belki 

de hiçbir vasıf gerektirmeyen bir işçinin yapabileceği bir faaliyettir. Üretimin bilgi ve 

bütünlüğü tek bir merkezde toplanmıştır. Bu merkezdeki iş sahibinin veya çalışanın bu 

teknik bilgiyi bilmesi yeterli olacaktır. İş bölümüne dayanan üretim çalışanın, teknik 

bir bilgi ile donatılması ancak üretimin ihtiyaç duyduğu orandadır. Çalışan teknik bir 

eğitim kazanmış olsa dahi, gerçekleştireceği işte edindiği bu teknik vasfın çoğu zaman 

kullanılması söz konusu değildir. Hatta yıllar geçtikçe bu bilgi ve vasfın kaybolması 

muhtemeldir. 361  Yukarıda bahsettiğimiz geleneksel çalışma sisteminde özellikle de 

Ahilik gibi teşkilatlarda bulunan esnaf ve zanaatkarlar ürettikleri ve geçimlerini 

sağladıkları meslekleriyle giderek uzmanlaşarak sanatkâr olmaya başlarlardı. Bu 

sayede mesleğinde ne kadar yıl çalışırsa o kadar karakteri şekillenir ve yaptığı iş o 

çalışana belli bir disiplin ve karakter verirdi. Ancak günümüz üretim teknikleriyle 

özellikle de iş bölümü ile çalışanlar uzmanlaşamamaktalar. Kısaca anlatmak gerekirse 

ömrü boyunca bir düğmeye basarak geçimini sağlayan bir insandan üst seviyede bir 

olgunluk ve zengin bir karakter beklenilmesi hata olabilir. 

 

• Kişinin yemek, içmek ya da elbise gibi temel bir ihtiyacını, normalin çok 

üstünde bir fiyata almaya veya satmaya mecbur kalmasına bey’i muzdarr denir. 

Örneğin, bir adamın iflas etmesi üzerine borçlarını kapatmak için mallarından ve 

eşyalarından bazılarını satması. Alimler bu meseleye birçok isim vermişlerdir. Bazıları 

bey’i muzdarr, bazıları bey’ü’lmasâdir, bazıları da bey’i medğût (baskı) diye 

isimlendirmişlerdir. Hanefi alimlerine göre zorda kalan kimsenin malını ederinin çok 

altına almak fasit bir akittir. Alimlerin çoğunluğuna göre ise bu akit sahihtir. Onlar bu 

alışverişin normal olmadığını kabul etmekle birlikte buradaki olumsuz durum 

 

360 Tabakoğlu, İslam İktisadına Giriş, 67. 

361 Başbuğ, İş ve Maneviyat, Çalışma Ahlakı Üzerine Bir Çalışma, 40. 



147 

 

sebebiyle bey’ul-muzdarrın mekruh olacağını fasit veya batıl olmayacağını söylerler. 

Bunun gerekçesi ise alışveriş için taraflardan birisinin zorlamasının olmamasıdır. İslam 

ahlakına sahip bir kimsenin yapması gereken ise zor durumda olan kimsenin malını 

piyasanın çok altına gelecek şekilde satın almaması, bunun için pazarlık yapmaması ve 

o kimsenin zaruri durumunu kullanmamasıdır. Kanaatimizce piyasanın biraz altında 

bir semen ile antlaşma sağlanabilir. Böylece satılacak mal alıcı için cazip hale gelirken 

zaruret halindeki satıcının acil olan ihtiyacı giderilmiş olur. Burada iki tarafın makul 

bir antlaşma için birbirine yaklaşmaları ve birbirlerine zulmetmemeleri gerekir.362  

 

 

 

  

 

362  Mohamed Kamal Salim Darbi, “İslam Hukukunda İltihaki Akitler”, (Yüksek Lisans Tezi, 

Kastamonu Üniversitesi, 2018) 



148 

 

SONUÇ 

İslam ahlak anlayışını ve İslam iktisadına olan etkilerini incelediğimiz 

çalışmamızda ahlak ilmiyle alakalı genel bilgiler verdikten sonra, İslam ahlak 

anlayışından bahsettik. Bu bölümde özel olarak İslam ahlak düşüncesinin önemli 

konularından bahsettik. Tezin ikinci ve asıl kısmına iktisat ilminden bahsederek 

başladık. Sonrasında İslam iktisadında bazı tanım ve izahlarda bulunduktan sonra 

iktisat ve ahlak arasında bağdan bahsetmeye çalıştık.  Tezimizin en sonunda ise İslam 

ahlakının İslam iktisadına etkilerini madde madde açıkladık. Bu bölümdeki 

başlıklarımızın İslam ahlak düşüncesinin hangi meselesiyle bağlantılı olduğunu ve 

neden olduğunu izah etmeye çalıştık. Şimdi ise maddeler halinde elde ettiğimiz 

sonuçlardan bahsedeceğiz.  

 

1. Bir toplumda insanların ortak ahlaki değerlerini belirleyen farklı faktörler vardır. 

Bunlar arasındaki en güçlü faktör dini inançlardır. İslam dini Müslümanlara 

hayatın her alanında belli ahlaki buyruklarda bulunur. Bu buyrukların pek çoğu 

insanlığın ortak kabul ettiği ahlaki kaidelerdir.  

 

2. İslam dinine göre insanların hepsi eşit olup ırk, renk, cins veya zenginliklerine 

göre farklı muamele göremezler. İslam ahlakının İslam iktisadına yansıttığı en 

önemli konulardan bir tanesi insanlara fırsatlar karşısında eşit muamele 

edilmesidir. Daha sonrasında insanlar kendi kabiliyetlerine göre elde ettikleri 

imkanları farklı kullanacaklardır. Refah, rüşvet veya liyakat gibi konular bununla 

ilgilidir.  

 

3. Dürüst bir toplumda insanların ekonomik ilişkilerinde daha rahat olacağı ve 

beraber kazanacağını kabul ediyoruz. Günümüz toplumunda İslam’ın ahlaki 

değerlerinin zayıflamasıyla birlikte aldatılmamak için çok fazla efor sarf etmek 

ve zaman harcamak zorunda kalınmaktadır. Bundan dolayı dürüstlük İslam 

iktisadi nizamı içerisindeki en önemli ahlaki kaidelerin başında gelmektedir.  

 

4. İnsanlık tarihi içerisinde son yüzyıldan beri insanların çoğu geçimlerini 

karşılamak için emeğini ve zamanını kiraya vererek icare akdi yapmaktadır. 



149 

 

Konumuz içerisinde de genişçe bahsettiğimiz üzere bu durum pek çok problemi 

de yanında getirmiştir. Ulaştığımız sonuca göre bunlardan en önemlisi çalışan ile 

işverenin bencil davranması ve sadece kendi çıkarına öncelik vermesidir. Bu 

durumun İslam ahlakının kaideleri çerçevesinde karşılıklı hakların karşılanması 

ile kolayca çözüleceği görülmektedir. Özellikle çalışanın haklarının tam hatta 

fazlasıyla verilmesi ile işverenin taleplerinin tam karşılanması için uygun zemin 

hazır olacaktır. 

 

5. İslam ahlakının etkilerinin, ekonomik sahada irili ufaklı kurumlar haline gelen 

önemli göstergelerinin başında vakıflar gelmektedir. Ne yazık ki bu kurumların 

neredeyse tamamı yok olmuştur. Bununla beraber vakıf anlayışının da 

unutulduğu ve bozulduğu söylenebilir. İslam’ın paylaşmaya yönelik ahlaki 

emirlerinin sayesinde beşerî tüm sahalara etki edebilecek vakıfların tekrar 

oluşması için uygun kanuni düzenlemelere ihtiyaç duyulmaktadır. Vakıf 

anlayışının tekrar inşası ile İslam ahlakının ne derecede beşeri ve ekonomik 

konularda etkili olabileceğine şahit olunacaktır. 

 

6. İslam dinince yasaklanan riba, yolsuzluk ve ihtikar gibi uygulamaların insanların 

ticari muamelelerinden uzak tutulup yasaklanmış iktisadi alanda güvene ve 

karşılıklı karın maksimize edilmesini sağlayacaktır. Bu uygulamaların 

yasaklanması sayesinde bir kısım insanın yüksek karlar elde etmesi karşısında 

diğer taraftaki insanın ciddi zararlar etmesinin hatta batmasının önüne 

geçilecektir. 

 

7. İslam insana nefsinin buyruklarına tamamen uymasını yasaklamış ve onu kontrol 

etmesini emretmiştir. Alkol, fuhuş ve kumarın yasaklanmasının sebebi budur. Bu 

haramların yaygın olduğu toplumlarda insanların emekleriyle kazandıkları 

ücretlerini bu haramlarla bitirdiklerini hatta borca girdileri görülmektedir. İslam 

ahlakının gereği olarak toplumca bu reziletlerden uzak durmanın iktisadi getirisi 

israfın azaltılması ve piyasada dönen paranın insanların hayrına olacak şekilde 

işlemlerde kullanılmasıdır.  

 



150 

 

8. İslam maddi yardımlar içerisinde, zengin olanlara zekâtı ve fitreyi emretmiş, 

diğer yardım türlerini ise teşvik etmiştir. Araştırmalarımızın ardından özellikle 

zekât ibadetinin devlet eliyle yapılması sayesinde toplumdaki refahın 

paylaşılacağı ve yükseleceği kanaatine varmış bulunmaktayız. Bu vesileyle 

sosyal adaletin de sağlanacağı muhakkaktır. Şüphesiz ki bu İslam ahlakı 

içerisinde yardımseverlik, merhamet, aile ve toplum ilişkileri ile mutluluk gibi 

konularla bağlantılıdır.  

 

9. İslam iktisadı ile ahlak ilişkisi üzerine araştırma yapan kimselerin kanaat 

kavramı üzerinde mesai sarf etmesi kanaatimizce bu alana ciddi katkı 

sağlayacaktır. Zira insanlardaki aşırı tamah duygusu bitirilmeden ekonomideki 

kalıplaşmış rasyonel ve çıkarcı davranış biçimini bitirmek oldukça zor olacaktır. 

Bu ise İslam ahlakının iktisat üzerindeki etkilerini oldukça azaltmaktadır. 

 

Son olarak İslam ahlakı sayesinde insanların arasındaki sevgi ve muhabbetin 

artacağı öngörülebilir. Topluma sirayet eden sevginin bir sonucu ise paranın döndüğü 

her alanda merhametli davranmaktır. İktisat ile ahlak birbirinden ayrı düşünülürse 

toplumsal facialar beklenilmelidir. Bundan dolayı bu ikisi birbirinden ayrıştırılmamalı, 

tam aksine birbirine yardımcı olmaları sağlanmalıdır.  

 

 

 

 

 

 

  



151 

 

KAYNAKÇA 

 

Ahmed el-Gazzâlî et-Tûsî. İhyau Ulumi'd-Din. trc. Ahmed Serdaroğlu. 

İstanbul: Erkam Yayınları, 2018. 

 

Akkuş, Mustafa. Ahilik ve Meslek Ahlakı. ed. Ömer Akdağ. Konya: KTO 

Karatay Üniversitesi Yayınları, 2019. 

 

Alanlı, Ahmet. “İnsan Kaynakları Yönetiminin Tarihsel Gelişimi”, Süleyman 

Demirel Üniversitesi İnsan Kaynakları Yönetimi Dergisi, 1, sy. (2022), c.1, 53-72. 

 

Ali Efendi, Kınalızade. Ahlak-ı Alai (Ankara: Fecr Yayınları, 2017) 

  

Aristoteles. Nikomakhos’a Etik. Ankara: Bilgesu Yayıncılık, 2020. 

 

Askalani, İbn Hacer. Sahih-i Buhari Şerhi Muhtasar Fethü’l Bari. trc. Said 

Öztürk. İstanbul: Karınca Polen Yayınları, 2016. 

 

Aybakan, Bilal. “Borç Yapılandırma (Erken Ödeme ve Öteleme)” II. 

Uluslararası İslam Ticaret Hukuku Kongresi – Günümüzdeki Meseleler. Konya: KTO 

Karatay Üniversitesi Yayınları, 2016. 681-695. 

 

Bardakoğlu, Ali. “Ehliyet”, Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10: 533-

539. Ankara: TDV Yayınları, 1994. 

 

Bardakoğlu, Ali. “Hibe”, Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 14: 421-426. 

Ankara: TDV Yayınları, 1998. 

 

Başaran, İbrahim Ethem. “Ahlak ve Psikoloji İlişkisi”. Türk Felsefe Dergisi. 

25, sy. (2014): 13-38. 

 



152 

 

Başbuğ, Aydın. İş ve Maneviyat, Çalışma Ahlakı Üzerine Bir Çalışma. Ankara: 

Binyıl Yayınevi, 2012. 

 

Başer, Gonca. “Osmanlılarda Üretim - Tüketim İlişkilerinde Adaletin Devlet 

Eliyle Tanzimi “Narh Uygulaması”. Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, 2009. 

 

Bektaş, Çetin. İş Ahlakı ve Sosyal Sorumluluk. İstanbul: Beta Yayıncılık, 2017. 

 

Bilen, Mahmut ve Terzi, Günay. “Türkiye’de Yoksulluk Sorunu ile Mücadelede 

Zekât Kurumunun Rolü ve Gerekliliği Hakkında Camii Cemaati Üzerine Bir 

Araştırma”. İslam Ekonomisi ve Finansı Dergisi. 5, sy. (2019): 133-167. 

 

Bilgili, Yüksel. Karşılaştırmalı İktisat Okulları. İstanbul: 4T Yayınevi, 2018. 

 

Birgivi, Muhammed b. Ali. eṭ-Ṭarîkatü’l-Muḥammediyye ve Siret-i Ahmediyye. 

nşr. Muhammed Taha. Trabzon: Kalem Yayınları, 1573/2017. 

 

        Boynukalın, Ertuğrul. “Yemin”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 43: 417-420. 

Ankara: TDV Yayınları, 2013. 

 

Buhârî, Muhammed b. İsmail. Sahih-i Buhârî. trc, Mustafa Kocaer. Konya: 

Hüner Yayınları, 2014.        

 

Chapra, Muhammed Umer. Adil Bir Para Sistemine Doğru. trc. Ömer Faruk 

Tekdoğan. İstanbul: İktisat Yayınları, 2019. 

 

Chapra, Muhammed Umer. İktisadın Geleceği İslami Bir Bakış. trc. Melih 

Turan. İstanbul: İktisat Yayınları, 2019. 

 

Chapra, Muhammed Umer. Islam and the Economic Challenge. Washington 

DC: The Islamic Foundation and The International Institute of Islamic Thought. 1992. 

 



153 

 

Chapra, Muhammed Umer. İslam İktisadında Ahlak ve Adalet. İstanbul: 

İSİFAM – TKBB, 2018. 

 

Choudhury, Masudul Alam. İslam Ekonomisi ve Sosyal Düşüncenin Gelişimi. 

ed. Sercan Karaduman. İstanbul: Maruf Vakfı İslam Ekonomisi Enstitüsü Yayınları, 

2017. 

 

Cici, Recep. “Günümüz İslam Ülkelerindeki Zekat Uygulamaları” II. 

Uluslararası İslam Ticaret Hukuku Kongresi – Günümüzdeki Meseleler. Konya: KTO 

Karatay Üniversitesi Yayınları, 2016, 485-517. 

 

Cihan, Ahmet Kamil. İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. ed. Murat Demirkol. 

Ankara: Bilay Yayınları, 2021. 

 

Cihan, Ahmet Kamil. İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. ed. Müfit Selim 

Saruhan. Ankara: Grafiker Yayınları, 2016. 

 

Coşar, Hakan. İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. ed. Murat Demirkol. Ankara: 

Bilay Yayınları, 2021. 

 

Çağırıcı, Mustafa. “Gazzâlî”. Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13: 530-

534. Ankara: TDV Yayınları, 1996. 

 

Çağrıcı, Mustafa. “İffet”. Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21: 506-507. 

Ankara: TDV Yayınları, 1989. 

 

Çağrıcı, Mustafa. “Merhamet”. Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29: 

184-185. Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

 

Çamur, Ömer. “Kamu Yönetiminde Liyakatin Önemi: Adalet Temelinde Bir 

Değerlendirme”. Gaziantep University Journal of Social Sciences, 19, sy. (2020): 459-

474. 



154 

 

 

Çeker, Orhan. Fıkıh Dersleri 1. Konya: Tekin Kitabevi, 2016. 

 

Çelebi, Katip. Keşfü’z Zunün. trc. Rüştü Balcı. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 2007. 

 

Çizakça, Murat. İslam Dünyasında Vakıflar. Konya: KTO Karatay Üniversitesi 

Yayınları, 2017. 

 

Çoban Kaynak, Rabia. “Sosyal Adalet, Eşitlik ve Sosyal Hizmet”. Gümüşhane 

Üniversitesi Sağlık Bilimleri Dergisi. 4, sy. (2017): 252-260. 

 

         Darbi, Mohamed Kamal Salim. “İslam Hukukunda İltihaki Akitler”. Yüksek 

Lisans Tezi, Kastamonu Üniversitesi, 2018. 

 

Demir, Ömer. Ahlak ve Ekonomi. İstanbul: İktisat Yayınları, 2020. 

 

Demirhan Erdemir, Ayşegül. “Ahlat-ı Erbaa”. Türk Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 2: 24. Ankara: TDV Yayınları, 1989. 

 

Demirkol, Murat. İslam Ahlak Literatüründe Başlıca Prespektifler, ed. Müfit 

Selim Saruhan. Ankara: Grafiker Yayınları, 2016. 

 

el-Dıwany, Tarek. Faiz Sorunu. trc. Mehmet Saraç. İstanbul: İz Yayıncılık, 

2011. 

 

Döndüren, Hamdi. İslami Ölçülerle Ticaret Rehberi. İstanbul: Erkam Yayınları, 

2014. 

 

Dumlu, Emrullah. “Ticaret Mallarında Zekat” II. Uluslararası İslam Ticaret 

Hukuku Kongresi – Günümüzdeki Meseleler. Konya: KTO Karatay Üniversitesi 

Yayınları, 2016: 357-408. 



155 

 

 

Ekici, Yusuf. Ahilik ve Meslek Eğitimi. İstanbul: Sistem Ofset, 2011. 

 

Erbaşı, Ali. Ahilik ve Meslek Ahlakı. Ed. Ömer Akdağ. Konya: KTO Karatay 

Üniversitesi Yayınları, 2019. 

 

Erkal, Mehmet. “el-Ahkâmü’s-Sultâniyye.” Türk Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 1: 555-556. Ankara: TDV Yayınları, 1988. 

 

Erkal, Mehmet. “Zekât”, Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44: 207-209. 

Ankara: TDV Yayınları, 2013. 

 

es-Sabuni, Muhammed Ali. Safvetü’t-Tefasir. trc, Sadreddin Gümüş. İstanbul: 

Ensar Neşriyat, 2021. 

 

Fârâbî, İlimlerin Sayımı, Trc., Ahmed Ateş İstanbul: Büyüyenay Yayınları 

2022. 

 

Geçit, Mehmet Salih. Ekonomi ve İnanç. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2019. 

 

Genç, Mehmet. Osmanlı İmparatorluğu'nda Devlet ve Ekonomi. İstanbul: 

Ötüken Neşriyat, 2000. 

 

Güler, Zekeriya. 40 Hadiste İş ve Ticaret Ahlakı. Ankara: DİB Yayınları, 2020. 

 

Günay, Hacı Mehmet. “Vakıf”. Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42: 

479-486. Ankara: TDV Yayınları, 2012. 

 

Güney, Necmettin. 40 Soruda Ortaklıklar. İstanbul: İktisat Yayınları, 2020. 

 



156 

 

Haccac, Müslim b. Sahih-i Müslim, trc, Abdullah Fevzi Kocaer. Konya: Hüner 

Yayınları, 2013. 

Hazıroğlu, Temel. Katılım Ekonomisi. İstanbul: İz Yayıncılık, 2018. 

 

Heyet. Hadislerle İslam. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2015. 

 

Heysemî, Nureddin. Mecmaü'z-Zevâid. trc. Yusuf Özbek. 2010: Ocak Yayınları. 

 

Islahi, Abdul Azim. Müslümanların İktisadi Düşünce ve Analize Katkıları. trc. 

Fatih Furkan Akosman, Mustafa Özer. İstanbul: İktisat Yayınları, 2003. 

 

İbn Haldun. Mukaddime. trc. Halil Kendir. İstanbul: Yeni Şafak Yayınları, 2004. 

 

İbn Hazm. Ahlak. trc. Hasan Hüseyin Bircan. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2011. 

 

İbn Rüşd. Felsefe-Din İlişkileri. trc. Süleyman Uludağ İstanbul: Dergah Yay. 

2012. 

 

İbn Sina. Felsefe ve Metafizik. trc. Ece Özbaş, İstanbul: Narsist Yay. 2023. 

 

Kala, Enes. İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. ed. Murat Demirkol. Ankara: 

Bilay Yayınları, 2021. 

 

Kalkavan, Hakan. “Ahlak ve İktisat İlişkisi Temelinde İslam Ahlak 

Değerlerinin İktisadi Davranışa Olan Etkisi”. Doktora Tezi, İstanbul Medeniyet 

Üniversitesi, 2018. 

 

Kallek, Cengiz. “Narh”. Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Ankara: 32: 

390-391. TDV Yayınları, 2006. 

 

Kallek, Cengiz. “İhtikâr”, Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21: 560-565. 

Ankara: TDV Yayınları, 2000. 



157 

 

 

Kallek, Cengiz. Sosyal Servet, İslam’da Yönetim-Piyasa İlişkisi. İstanbul: 

Klasik Yayınları, 2018. 

 

Kandehlevi, Muhammed Yusuf. Hayatü’s Sahabe. trc. Ali Arslan. İstanbul: 

Merve Yayınları. 

 

Karakoç, Sezai. İslam Toplumunun Ekonomik Strüktürü. İstanbul: Diriliş 

Yayınları, 2012. 

 

Karaman, Hayrettin v.d. Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri. İstanbul: DİB, 

2022. 

 

Karaman, Hüseyin. İslam Ahlak Filozofları. ed. Müfit Selim Saruhan. Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2016. 

 

Karaman, Hüseyin. İslam Ahlakında Temel Erdemler. ed. Müfit Selim Saruhan. 

Ankara: Grafiker Yayınları, 2016. 

 

Karaoğlu, Ömer. Servet Denetimine Yönelik Bir Uygulama Müsadere. İstanbul: 

İz Yayıncılık, 2018. 

 

Kaya, Mahmut. “Fârâbî”. Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12: 162-163. 

Ankara: TDV Yayınları, 1995. 

 

el-Kindi, Yakub b. İshak. Üzüntüden Kurtulma Yolları. trc. Mustafa Çağırıcı. 

Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları, 2022. 

 

Kishtainy, Niall. Ekonominin Kısa Tarihi. trc. Abdullah Yılmaz. İstanbul: Alfa 

Basım, 2018. 

 



158 

 

Kılıç, Cevdet. İslam Ahlakı Açısından Modern Uygulamalı Etik, ed. Müfit 

Selim Saruhan. Ankara: Grafiker Yayınları, 2012. 

 

Koca, Ferhat. “Takıyyüddin İbn Teymiyye,” TDV İslâm Ansiklopedisi. 20: 413-

414. Ankara: TDV Yayınları, 1999. 

 

Kotan, Ayşenur. “İslam Öncesi Umre ve Hac İbadeti”. Yüksek Lisans Tezi, On 

Dokuz Mayıs Üniversitesi, 2021. 

 

Köse, Saffet. “Rüşvet”. Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35: 303-306. 

Ankara: TDV Yayınları, 2008. 

 

Köse, Saffet. İslam İş ve Ticaret Ahlakı. İstanbul: İGİAD Yayınları, 2012. 

 

Köse, Saffet. “İslam İktisadında Bir Finans Kaynağı / Aracı Olarak Ortaklık”. 

İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi 32, sy. (2018): 1-24. 

 

Köse, Hüseyin. “Ahlaki Sorunlar ve Felsefi Çözümlemeler”. Yeni Felsefe 

Dergisi. 41, sy. (2016): 85-96. 

 

Kurtuluş, Berrak. “İş Ahlakı: Geçmişte ve Günümüzde”. Journal of Social 

Policy Conferences. 50, sy. (2010): 737-759. 

 

Kutub, Seyid. İslam’da Sosyal Adalet. trc, Harun Ünal. İstanbul: Beka 

Yayıncılık, 2016. 

 

Küçükkalay, Abdullah Mesud. İktisadi Düşünce Tarihi. İstanbul: Beta Basım, 

2019. 

 

Maçin, Hasan. Zekâtın Farziyetinin Kur’an’ın Nüzul Süreci Ekseninde 

Değerlendirilmesi. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi. 29, sy. (2017): 347-367. 

 



159 

 

Mâlik b Enes. Muvatta. trc. Hüseyin Yıldız. İstanbul: Ocak Yayınları. 

 

Mahyudi, Mohd. İslam İktisadı Metodolojisi, Sorunlar ve Çözüm Önerileri. ed. 

Necmettin Kızılkaya. İstanbul: İktisat Yayınları, 2019. 

 

Maraş, İbrahim. Türk İslam Düşünce Tarihinde Ahlak ve Örnek Metinler. ed. 

Müfit Selim Saruhan. Ankara: Grafiker Yayınları, 2016. 

 

Maraşlı, Ozan. Faiz ve Toplumsal Adalet: Reel Faiz Oranının Gelir 

Adaletsizliği Üzerindeki Etkisi. ed. Lütfi Sunar. İstanbul: İktisat Yayınları, 2017. 

 

Mevdudi, Ebu’l-Al’a. Faiz. trc, Ahmet Asrar. İstanbul: Hilal Yayınları, 2016. 

 

Meydan, Hasan. İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. ed. Murat Demirkol. 

Ankara: Bilay Yayınları, 2021. 

 

Miskeveyh, İbn. Nefs ve Akıl Risalesi. İstanbul: Albaraka Yayınları, 2022. 

 

Murat, Sedat. Ekonomik Kalkınma ve Değerler. ed. Şentürk, Recep. İstanbul: 

UTESAV Yayınları, 2008. 

 

el-Münziri. Hadislerle İslam Tergib ve Terhib. trc., Ahmet Muhtar Büyükçınar 

ve Durak Pusmaz (İstanbul: Huzur Yayınevi, 2020) 

 

en-Nevevi, Muhyiddin. Sahih-i Müslim Şerhi el-Minhac. trc. Said Öztürk. 

İstanbul: Karınca Polen Yayınları, 2016. 

 

Okur, Kaşif Hamdi. “Outsourcing İşlemleri (Haram Faaliyetlerde Bulunan İş 

Yerlerine Dışarıdan Ürün ve Hizmet Satımı)” II. Uluslararası İslam Ticaret Hukuku 

Kongresi – Günümüzdeki Meseleler, KTO Karatay Üniversitesi Yayınları, Konya, 

(2016): 340-345. 

 



160 

 

Orman, Sabri. İktisat, Tarih ve Toplum. İstanbul: Küre Yayınları, 2016. 

 

Orman, Sabri. Medeniyet Analizinden Meta Metodolojiye İslam Medeniyetinin 

Teşekkül Sürecinin Analizinden Yeniden Teşekkül Sürecine ve İslami İktisada. ed. 

Necmettin Kızılkaya. İstanbul: İktisat Yayınları, 2019. 

 

Özen, Yener “Kendilik, Kendilik Algısı ve Kendilik Algısına Bağlı 

Psikosomatik Bozukluklara Sosyal Psikolojik Bir Bakış”. Akademik Bakış Dergisi. 40, 

sy. (Ocak – Şubat 2014). 

 

Özturan, Hümeyra. İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. ed. Murat Demirkol. 

Ankara: Bilay Yayınları, 2021. 

 

Özturan, Hümeyra. Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri, Ankara: Nobel 

Yayıncılık, 2015. 

 

Öztürk, Nazım. İktisatta Bölüşüm: Kuram – Politika. Ankara, Palme Yayıncılık, 

2009. 

 

Pamuk, Şevket. Osmanlı – Türkiye İktisadi Tarihi 1500 – 1914. İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2010. 

 

        Platon. Devlet. trc. Sabahattin Eyüboğlu İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2019. 

 

Sarıbaş, Hakan. İslami İktisat ve İnsan: Tüketici Talebi Analizi. ed. Musa Kazım 

Arıcan, Muhammed Enes Kala, Yunus Emre Aydınbaş. Ankara: Türkiye Yazarlar 

Birliği Yayınları, 2018. 

 

Sen, Amartya. Etik ve Ekonomi. trc. Ali Süha. İstanbul: Doğan Kitap, 2003. 

 



161 

 

Smith, Adam. Ulusların Zenginliği. trc. Ayşe Yunus-Mehmet Bakırcı. İstanbul: 

Alan Yayıncılık, 1997. 

 

Sunar, Lütfi. “Kapitalizmin Ahlakı” Modern Ekonominin Zihniyet Çerçevesi. 

ed. Musa Kazım Arıcan, Muhammed Enes Kala, Yunus Emre Aydınbaş. Ankara: 

Türkiye Yazarlar Birliği Yayınları, 2018. 

 

Şahin, Mehmet Kenan. “Dini Açıdan İş Ahlakı: İnancın İş Ahlakının 

Sürdürülebilirliğine Katkısı Üzerine”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi. 14, sy. (2010): 443-467. 

 

Tabakoğlu, Ahmet. İslam İktisadına Giriş. İstanbul: Dergah Yayınları, 2013. 

 

Taşçı, Faruk. Sosyal Politika Dezavantajlı Gruplar: Tarih, Yaklaşım ve 

Uygulama. İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2018. 

 

Thomas, Abdulkader. Ribayı Anlamak İslam İktisadında Faiz. Trc. Zeyneb 

Hafsa Orhan. İstanbul: İktisat Yayınları, 2017. 

 

Tierney, Elizabeth. İş Ahlakı: Yöneticiler İçin Bir Rehber. Trc. Günhan Günay. 

İstanbul: Rota Yayınlar, 1997. 

 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre. Sünen. trc. Hüseyin Yıldız, Arif 

Özbek. İstanbul: Ocak Yayınları, 2022. 

 

Tusi, Nasiruddin. İlim Öğrenenlerin Adabı. trc. Hasan Bedel İstanbul: İbn Sina 

Yayınları, 2023. 

 

Tolmacheva, Marina. “Muhammed b. Ahmed Makdisî,” TDV İslâm 

Ansiklopedisi. 27: 431-432. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

 

Topçu, Nurettin. Ahlak. İstanbul: Dergah Yayınları, 2012. 



162 

 

 

Ustaoğlu, Murat ve İncekara, Ahmet, Der. Faiz Meselesi. İstanbul: İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2019. 

 

Enver Uysal, Dindarlığın Ahlaki Temeli Üzerine Bazı Düşünceler. ed. Müfit 

Selim Saruhan. Ankara: Grafiker Yayınları, 2012. 

 

Ülgener, Sabri. “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”. İktisat 

Fakültesi Mecmuası. 2, sy. (2012): 351-380. 

 

Ünsal, Erdal Muzaffer. Mikro İktisat. Ankara: İmaj Yayınevi, 2012. 

 

Vural, Mehmet. İslam Ahlak Esasları ve Felsefesi. ed. Murat Demirkol. Ankara: 

Bilay Yayınları, 2021. 

 

Weber, Max. Bürokrasi ve Otorite. trc. Bahadır Akın. Ankara: Adres Yayınları, 

2017. 

 

Weber, Max. Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu. trc, Milay Köktürk. 

Ankara: Bilgesu Yayınları, 2019. 

 

White, Patricia Sloane. Modern İş Yerinde İslam. trc. Harun Tuncer. İstanbul: 

Albaraka Yayınları, 2021. 

 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. İstanbul: Azim 

Kitap, 2020, 

 

Yumna, Aimatul. Sosyal Bir Mekanizma Olarak Üretici Zekâtın Sunduğu Fırsat 

ve Tehditler: Endonezya’da Bir Vaka İncelemesi. ed. Lütfi Sunar. İstanbul: İktisat 

Yayınları, 2017. 

 

Zaim, Sabahattin. İnsan İslam Ekonomi. İstanbul: Yeni Asya Yayınları, 1992. 



163 

 

 


