
 

 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 

 

 

 

 

İBN ÂŞÛR’UN ET-TAHRÎR VE’T-TENVÎR ADLI TEFSİRİ BAĞLAMINDA MEKKÎ-

MEDENÎ AYRIMININ KUR’ÂN YORUMUNDAKİ ROLÜ 

 

Doktora Tezi 

 

Mustafa Taha GÜLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2024



 

 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 

 

 

 

 

İBN ÂŞÛR’UN ET-TAHRÎR VE’T-TENVÎR ADLI TEFSİRİ BAĞLAMINDA MEKKÎ-

MEDENÎ AYRIMININ KUR’ÂN YORUMUNDAKİ ROLÜ 

 

Doktora Tezi 

 

Mustafa Taha GÜLER 

 

 

 

Tez Savunma Jürisi 

1. Tez Danışmanı: Prof. Dr. Muhsin DEMİRCİ 

2. Üye: Prof. Dr. Bahattin DARTMA 

3. Üye: Prof. Dr. İsmail TAŞPINAR 

4. Üye: Prof. Dr. Mustafa ALTUNDAĞ 

5. Üye: Doç. Dr. Mehmet Taha BOYALIK 

 

 

İstanbul, 2024



 

ii
 

 

 

 

GENEL BİLGİLER 

Adı-Soyadı: Mustafa Taha GÜLER 

Anabilim Dalı: Temel İslam Bilimleri Tefsir Bilim Dalı 

Programı: Tefsir 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Muhsin DEMİRCİ 

Tez Türü ve Tarihi: Doktora 2024 

Anahtar Kelimeler: İbn Âşûr, Mekkî-Medenî, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, Tefsir, Yorum  

 

ÖZET 

Hitap üslûbunun hâkim olduğu Kur’ân-ı Kerîm’in mana ve maksatlarının 

anlaşılmasında sûrelerin iç bağlamı gibi önem arz eden ve nüzûl sürecinin dış bağlamı hakkında 

sağladığı bilgilerle kritik rol üstlenen Mekkî-Medenî ayrımının tefsirdeki yansımaları gerek 

klasik gerekse modern dönem tefsirlerinde kendini göstermektedir. Bu çalışmada Tunuslu 

müfessir Muhammed Tâhir b. Âşûr’un et-Tahrîr ve’t-tenvîr adlı eseri bağlamında Mekkî-

Medenî ayrımının Kur’ân yorumundaki rolü incelenmiştir. İbn Âşûr söz konusu ayrımı 

tefsirinde sistemli ve kapsamlı bir şekilde ele almış ve ulaştığı kanaatleri âyetlerin yorumuna 

tutarlı bir şekilde yansıtmıştır. Onun bu yönü et-Tahrîr ve’t-tenvîr’ini tefsir literatüründe farklı 

bir yerde konumlandırmaktadır. Üç bölümden oluşan bu çalışmanın ilk bölümünde tarihsel 

süreçte Mekkî-Medenî ayrımının tefsirdeki yansımaları tarihsel arka planıyla birlikte 

incelenmiş, klasik ve modern tefsir literatüründeki bazı örnekleri üzerinde durulmuştur. İkinci 

bölümde İbn Âşûr’un tefsiri özelinde söz konusu ayrımın teorik çerçevesi teşhis edilmeye 

çalışılmıştır. Üçüncü bölümde ise bu teorik çerçevenin İbn Âşûr’un Kur’ân yorumuna 

yansımaları çeşitli örnekler üzerinden ortaya koyulmuştur. 

 

 

 

 

 



 

iii
 

 

 

 

GENERAL INFORMATION 

Name-Surname: Mustafa Taha GÜLER 

Department: Basic Islamic Sciences Department of Tafsir 

Program: Qur’anic Exegesis (Tafsir) 

Supervisor: Prof. Dr. Muhsin DEMİRCİ 

Degree Awarded and Date: PhD 2024 

Keywords: İbn Ashur, Makki-Madani, at-Tahreer wa’t-tanweer, Tafsir, Commentary 

 

ABSTRACT 

The reflections of the Makki-Madani, which is as important as the internal context of 

the suras in understanding the meaning and purposes (maqasid) of the Qur’an, which is 

dominated by the wording of khitab, and which plays a critical role with the information it 

provides about the external context of the nuzul process, are reflected in both classical and 

modern tafsirs. This study examines the role of the Makki-Madani in the interpretation of the 

Qur’an in the context of Tunisian commentator Muhammad Tahir b. Ashur’s al-Tahreer wa’t-

Tanweer. Ibn Ashur has dealt with Makki-Madani systematically and comprehensively in his 

tafsir and has consistently reflected his conclusions on the interpretation of the verses. This 

aspect of his work places his al-Tahreer wa’t-Tanweer in a different place in the exegetical 

literature. In the first part of this study, which consists of three chapters, the reflections of the 

Makki-Madani in exegesis in the historical process are analyzed together with its historical 

background, and some examples in classical and modern tafsir literature are emphasized. In the 

second part, the theoretical framework of the Makki-Madani in question in Ibn Ashur's tafsir 

was tried to be identified. In the third part, the reflections of this theoretical framework on Ibn 

Ashur’s interpretation of the Qur’an are revealed through various examples. 

 

 

 



 

iv
 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET  _____________________________________________________________________ ii 

ABSTRACT ________________________________________________________________  iii 

İÇİNDEKİLER  ______________________________________________________________  iv 

KISALTMALAR _____________________________________________________________ vii 

ÖNSÖZ __________________________________________________________________  viii 

GİRİŞ 

I.  Konu, Kapsam ve Amaç ....................................................................................................... 1 

II.  Yöntem, Kaynaklar ve Literatür Değerlendirmesi ................................................................ 3 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TARİHSEL SÜREÇTE MEKKÎ‐MEDENÎ AYRIMININ TEFSİRDEKİ YANSIMALARI 

I.  Mekkî‐Medenî İlmi: Tanımı, Özellikleri ve Tefsirdeki Rolü ................................................... 7 

A.  Kriterler: Zaman, Mekân ve Hitap ........................................................................................................ 7 

B.  Ayırıcı Vasıflar ve Özellikler: Zavâbıt ve Hasâis .................................................................................. 12 

1.  Mekkî ve Medenî Âyetlerin Ayırıcı Vasıfları: Zavâbıt ..................................................................... 12 

2.  Mekkî ve Medenî Âyetlerin Özellikleri: Hasâis .............................................................................. 14 

C.  Mekkî‐Medenî İlminin Rolü ve Tefsire Katkısı .................................................................................... 15 

II.  Mekkî‐Medenî Ayrımının Erken Dönemdeki İzdüşümleri ................................................... 22 

A.  Mekkî‐Medenî Ayrımında Rivâyetlerin Kaynak Değeri ...................................................................... 22 

B.  Mekkî‐Medenî Karşısında Sahabenin Tutumu ................................................................................... 25 

C.  Nüzûl Dönemi Sonrasında Bağlam Bilgisine Duyulan İhtiyaç ............................................................. 29 

III.  Mekkî‐Medenî Ayrımının Klasik ve Modern Tefsir Literatüründeki Yansımaları ................. 38 

A.  Klasik Dönem...................................................................................................................................... 38 

1.  Mukâtil b. Süleymân, Tefsîrü’l‐Kur’ân ........................................................................................... 41 

2.  Yahya b. Sellâm, Tefsîrü’l‐Kurân .................................................................................................... 45 

3.  Zemahşerî, el‐Keşşâf ...................................................................................................................... 52 

4.  İbn Atıyye, el‐Muharrerü’l‐vecîz .................................................................................................... 55 

5.  Kurtubî, el‐Câmi‘ li‐ahkâmi’l‐Kur’ân .............................................................................................. 59 

B.  Modern Dönem .................................................................................................................................. 65 

1.  Muhammed Abduh‐Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l‐Menâr ........................................................................... 70 

2.  Ebü’l‐A‘lâ el‐Mevdûdî, Tefhîmu’l‐Kur’ân ....................................................................................... 79 



 

v
 

 

 

 

3.  Muhammed İzzet Derveze, et‐Tefsîrü’l‐hadîs ............................................................................... 88 

İKİNCİ BÖLÜM 

İBN ÂŞÛR’UN et‐TAHRÎR ve’t‐TENVÎR ADLI TEFSİRİNDE MEKKÎ‐MEDENÎ AYRIMININ TEORİK 

ÇERÇEVESİ 

I.  İBN ÂŞÛR’UN TEFSİR ANLAYIŞINA GENEL BİR BAKIŞ ........................................................ 102 

A.  Tefsir İlminin Mahiyeti ..................................................................................................................... 104 

B.  Tefsirin İlişkili Olduğu İlimler (İstimdâdü ‘ilmi’t‐tefsîr) ..................................................................... 109 

C.  Tefsirde Rivâyet ve Dirâyet Olgusu .................................................................................................. 115 

D.  İbn Âşûr’a Göre Kur’ân, Tefsir ve Müfessirin Gâyesi ........................................................................ 119 

II.  et‐TAHRÎR ve’t‐TENVÎR’DE MEKKÎ‐MEDENÎ AYRIMI ......................................................... 122 

A.  Mekkî‐Medenî Ölçütü ...................................................................................................................... 124 

B.  Mekkî ve Medenî Sûrelerin Ayırıcı Vasıfları ve Özellikleri ................................................................ 128 

C.  Mekkî‐Medenî ile İlişkili Konular ...................................................................................................... 130 

1.  Âyetlerin Tertibi .......................................................................................................................... 130 

2.  Sûre Bütünlüğü ............................................................................................................................ 133 

a.  Sûrelerin Maksatları ............................................................................................................... 135 

b.  Münâsebâtü’l‐Kur’ân .............................................................................................................. 139 

c.  Sûreler Bağlamında Müstesnâ Âyetler ve İlhâk Olgusu .......................................................... 145 

3.  Sûrelerin Tertibi ........................................................................................................................... 149 

a.  Mushaf Tertibi ........................................................................................................................ 149 

b.  Nüzûl Tertibi ........................................................................................................................... 158 

ba. Câbir b. Zeyd Rivâyeti _______________________________________________________ 161 

bb. İbn Âşûr’un Câbir b. Zeyd Tertibine Eleştirileri ___________________________________ 165 

bba. İlk İnen Sûrelere Dair Mülahazaları ................................................................................ 166 

bbb. Zilzâl ile İnsân Sûrelerinin Nüzûl Tarihine Dair Mülahazaları.......................................... 168 

bbc. Ahzâb ile Mücâdele Sûrelerinin Nüzûl Tarihine Dair Mülahazaları ................................. 171 

c.  İbn Âşûr’un Nüzûl Tertibi ........................................................................................................ 173 

d.  İbn Âşûr’un Eleştirilerine Dair Tespitler .................................................................................. 177 

4.  Sebeb‐i Nüzûl .............................................................................................................................. 179 

a.  Mahiyeti ve Tefsire Katkısı ...................................................................................................... 179 

b.  Tefsir Pratiği Açısından Rivâyetlerin Tasnifi ............................................................................ 183 

ba. Âyetlerin Maksadını Ortaya Koyan Rivâyetler ____________________________________ 183 

bb. Ahkâm Teşrîine Sebep Olan Hadiselere Dair Rivâyetler ____________________________ 183 

bc. Muayyen Bir Şahıs Hakkındaki Rivâyetler  _______________________________________ 184 

bd. Birden Fazla Âyetle İlişkilendirilebilecek Rivâyetler ________________________________ 185 



 

vi
 

 

 

 

be. Mücmel ve Müteşâbih Beyânların Yanı Sıra Âyetler Arasındaki Münasebetlere Açıklık Getiren 

Rivâyetler ___________________________________________________________________ 188 

c.  Sebeb‐i Nüzûl Rivâyetlerine Dair Genel Değerlendirme ......................................................... 189 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İBN ÂŞÛR’UN MEKKÎ‐MEDENÎ İHTİLAFLARI BAĞLAMINDA ÂYET VE SÛRELERİN NÜZÛL 

TARİHİNE DAİR TETKİKLERİ 

I.  SÛRELERE DAİR TETKİKLERİ ............................................................................................. 195 

A.  Bakara Sûresinin Nüzûl Tarihi .......................................................................................................... 198 

B.  İhlâs Sûresinin Nüzûl Tarihi .............................................................................................................. 201 

C.  Mâûn Sûresinin Nüzûl Tarihi ve Yorumu .......................................................................................... 203 

D.  Kevser Sûresinin Nüzûl Tarihi ve Yorumu ........................................................................................ 207 

II.  ÂYETLERE DAİR TETKİKLERİ ............................................................................................. 211 

A.  Rivâyet‐Dirâyet Sarkacında Mekkî‐Medenî: Âdiyât 100/1‐5 ............................................................ 212 

B.  Medine Döneminden Haber Veren Mekkî Âyet: Kamer 54/45 ........................................................ 217 

C.  Hz. Peygamber’in Tilâvetinin “Nüzûl” Zannedilmesi: Tâhâ 20/131 .................................................. 220 

D.  Mekkî‐Medenî İhtilaflarının Ortasında Bir İsim: Abdullah b. Selâm ................................................. 222 

E.  Mekkî Âyetlerle İlişkilendirilen Tebük Gazvesi: İsrâ 17/76‐77 ......................................................... 233 

III.  GENEL  DEĞERLENDİRME ................................................................................................ 237 

SONUÇ __________________________________________________________________ 241 

EK ______________________________________________________________________ 244 

BİBLİYOGRAFYA  __________________________________________________________ 247 

 

  



 

vii
 

 

 

 

KISALTMALAR 

 

b. : ibn 

bnt. : bint 

bk. : bakınız 

c. : cilt 

çev. : çeviren 

d. : doğum tarihi 

DİA : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Hz. : Hazret 

İFAV : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları 

krş. : karşılaştırınız 

nşr. : neşreden/neşre hazırlayan 

ö. : ölüm tarihi 

s. : sayfa 

s.a.v. : sallallahu aleyhi ve sellem 

ss. : sayfa sayısı 

sy. : sayı 

thk. : tahkik eden 

ty. : tarih yok 

vd. : ve diğerleri 

vb. : ve benzeri 

yy. : yayınevi yok 

  



 

viii
 

 

 

 

ÖNSÖZ 

Hamd, elçisinin kalbine iyice yerleştirmek ve gönlünü pekiştirmek için Kur’ân-ı Kerîm’i 

peyderpey inzâl eden Allah Teâlâ’ya; salât ü selâm, insanları karanlıklardan aydınlığa çıkarmak 

için kendisine Mekke’de, hicret esnasında ve Medine’de indirilenleri her koşulda tebliğ eden 

Resûl-i Ekrem’edir. 

Tezin her aşamasında birçok kişinin desteği oldu. Bu süreçte özellikle karşılaştığım 

problemlerin çözümünde müjdeleyici ve kolaylaştırıcı tavrıyla rehberliğini esirgemeyen tez 

danışmanım muhterem hocam Prof. Dr. Muhsin Demirci’ye minnet ve şükranla hürmetlerimi 

arz ediyorum. 2020 senesinde emekliliğe ayrılan; fakat ilmî mesâîsine gece gündüz devam eden  

hocamın, başta yakın zamanda ilim dünyasıyla buluşacak Kur’ân-ı Kerîm tefsiri olmak üzere 

bu alanın tarih, metodoloji, literatür ve problemlerine dair kaleme aldığı muhallet eserleri, biz 

tefsir talebeleri için feyz-bahş bir mektep olmaya kuşkusuz devam edecektir. Ayrıca ilim-amel 

bütünlüğünün önemini hakîmâne bir üslupla bizlere tembihleyen, muhakkik ilmî kişiliği gibi 

ahlâk-ı hamîdesiyle de örnek olan hocam için her daim afiyet ve saadet niyaz ediyorum. Bu 

noktada talebeleri olarak bizlerin üzerine terettüp eden vazife kanaatimce İmâm-ı Âzam Ebû 

Hanîfe’nin şu cümlesinde ifadesini bulmaktadır: “Her namazın ardından hocam Hammâd b. 

Süleymân için, kezâ kendisinden ilim öğrendiğim ve kendisine ilim öğrettiğim herkes için dua 

etmeyi asla ihmal etmedim.” 

Tezin son hâlini almasında yol gösterici ve bir o kadar da teşvikkâr tavsiye ve 

tenkitleriyle katkıda bulunan saygıdeğer hocalarım Prof. Dr. Bahattin DARTMA, Prof. Dr. 

İsmail TAŞPINAR, Prof. Dr. Mustafa ALTUNDAĞ ve Doç. Dr. Mehmet Taha BOYALIK’a 

derin şükranlarımı sunuyorum. Bu siyakta muhterem hocalarım Prof. Dr. Ömer ÇELİK ile Prof. 

Dr. Mehmet Emin MAŞALI’nın destek ve dualarına mazhar olduğumu ifade etmeliyim, 

medyûn-i şükranım. Yine hem ilmî-fikrî katkıları hem de ahbaplıklarıyla bu süreçte yanımda 

olan kıymetli dostlarım Dr. Abdulcabbar ADIGÜZEL, Dr. Abdurrahman MIHCIOĞLU, 

Cevdet KARATAŞ, Doç. Dr. Enes BÜYÜK ile Dr. Öğr. Üyesi Murat BAHAR’a ve bu 

cümleden inşirah ve inbisata vesile olan bütün müminlere müteşekkirim. Araştırmacı 

Yetiştirme Projesi (AYP) kapsamında İslâm Araştırmaları Merkezi (İSAM) bünyesinde 

sağlanan imkânlardan ilmî-akademik açıdan yararlandım. Bu vesileyle Prof. Dr. Tuncay 

BAŞOĞLU ile İbrahim KÖSE’nin şahsında bütün emeği geçenlere çok teşekkür ediyorum. 

İbn Âşûr’un et-Tahrîr ve’t-tenvîr’ini tez konusu belirlenir belirlenmez kütüphaneme 

kazandıran, ihtiyaç duyduğum her an değerli vaktini ayırıp çalışmanın suhuletle ilerlemesini 



 

ix
 

 

 

 

sağlayan, tez dışı çalışmalarla meşgul olduğumda ise “Peki İbn Âşûr bu konuda ne söylüyor?” 

nüktesiyle beni tezimle ilgilenmeye motive eden ve tezi baştan sona okuyarak tashih ve takviye 

eden muhterem babam Prof. Dr. Zekeriya GÜLER ile bana dilimi ve dinimi öğreten, duasını 

hiç eksik etmeyen lütufkâr anneme minnettâr olduğumu belirtmeliyim. Ve nihayet, hayat 

yolculuğunda olduğu gibi ilim yolculuğunda da beni yalnız bırakmayan kıymetli eşime en kalbî 

teşekkürlerimi sunuyorum. 

Kullarına karşı Latîf olan Allah Teâlâ, tevfîkini refik eyleyendir. 

 

Mustafa Taha GÜLER 

Göztepe, Kadıköy 

Mayıs 2024 

 



 

x
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GİRİŞ



 

1

I. Konu, Kapsam ve Amaç 

Nüzûlü yaklaşık yirmi üç yıla yayılan Kur’ân vahyinin bu süreçteki serencamının dış 

bağlamını konu edinen Mekkî-Medenî ayrımının henüz nüzûl döneminde izdüşümlerinin 

bulunduğu, erken dönemden itibaren de tefsir faaliyetinde bir dayanak noktası olarak telakki 

edildiği gözlemlenmektedir. Daha ziyade ön plana çıkan ve kabul gören tanıma göre Mekkî 

hicretten önce indirilen âyet ve sûreleri; Medenî ise hicretten sonra nâzil olan âyet ve sûreleri 

ifade etmektedir. Dolayısıyla tefsir pratiğinde ilahî beyânların1 Mekkî-Medenî 

hüviyetlerinin dikkate alınması bir yandan nüzûl tarihi ve kronolojisi, teşrî tarihi, nas-olgu 

ilişkisi, nüzûlün tediricîliği ve İslâm davetinin merhaleleri gibi hususların takip edilip 

kavranabilmesine imkân sağlayacak, diğer yandan söz konusu dönemin seyir ve iklimine 

dair bir tasavvur oluşmasına zemin hazırlayacaktır. Zira on üç yıllık Mekke döneminin 

ardından Medine’ye yapılan hicret salt mekân değiştirmekten ibaret değildir. Bilakis bu 

hicret, bir devrin kapanışını, yeni bir devrin ise başlangıcını ifade etmektedir. Kısaca 

belirtmek gerekirse hicret, yeni bir sosyal, siyasal ve hukukî iklimin, yeni teamüllerin dahası 

yeni bir anlam ve kavram dünyasının neşvünemâ bulacağı yeni bir dönemin eşiğidir. Şu 

hâlde âyetlerin delalet ve maksatlarının anlaşılmasında Kur’ân’ın metin dışı bağlamının, 

onun metin içi bağlamı kadar önem arz ettiği ortadadır. 

Bu tez Mekkî-Medenî ayrımının Kur’ân yorumundaki rolünün Tunus’ta dünyaya 

gelen Fas asıllı müfessir Muhammed Tâhir b. Âşûr’un (1879-1973) et-Tahrîr ve’t-tenvîr 

mine’t-tefsîr2 adlı tefsiri bağlamında incelenmesini konu edinmektedir. Tefsir ilminin 

mevzusunu; “irşat, hidayet ve âdâbın yanı sıra İslam toplumunun kendi içinde ve hemhâl 

olduğu diğer topluluklarla muamelelerindeki ahvâlinin ıslahına ilişkin hususları da içine alan 

bir biçimde Kur’ân-ı Kerîm’in manalarını dilsel ve edebî delaletleriyle birlikte açıklamak”3 

şeklinde tanımlayan ve makâsıdî/gâî yorum anlayışını benimseyen İbn Âşûr’un, Mekkî-

Medenî ayrımını ve bu bağlamda her sûrenin nüzûl tarihini gerek klasik gerekse modern 

dönem müfessirlerine nispetle tenkit, tahlil ve tespitlerini ortaya koyarak sistemli ve 

                                                 

1 Mekkîlik ve Medenîlik hem âyetler hem de sûreler ölçeğinde söz konusu olduğu için çalışmada her iki 
kümeye işaret eden ilahî beyânlar ifadesi özellikle kullanılmıştır. Bununla birlikte söz konusu ifade kimi zaman 
kısaltılarak  beyân/beyânlar şeklinde de cümlelerdeki yerini almıştır. 

2 Müellifin ismini bu şekilde kısalttığı tefsirinin tam adı Tahrîrü’l-ma‘ne’s-sedîd ve tenvîrü’l-akli’l-cedîd min 
tefsîri’l-kitâbi’l-mecîd’dir. 

3 Bk. Muhammed Tâhir b. Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr mine’t-tefsîr, ed-Dârü’t-tûnisiyye li’n-neşr, Tunus 1984, 
I, 70, 102.  



 

2

kapsamlı bir şekilde ele alması, ulaştığı kanaatleri etraflı ve tutarlı bir şekilde tefsir pratiğine 

yansıtması mezkûr eserinin tercih edilmesinde başlıca etken olmuştur.  

Tezin birinci bölümünde Mekkî-Medenî’nin tarihsel süreçteki yansımaları 

incelenecektir. Bu kapsamda öncelikle Mekkî-Medenî’nin tanım ve özelliklerinin yanı sıra 

tefsirdeki rolüne temas edilecektir. Ardından Mekkî-Medenî’nin erken dönemdeki 

izdüşümleri; bu ayrıma kaynaklık eden rivâyetlerin değeri, sahabenin bu ayrım karşısındaki 

tutumu ile nüzûl dönemi sonrasında dış bağlam bilgisine duyulan ihtiyaç müstakil başlıklar 

altında teşhis edilmeye çalışılacaktır. Devamında İbn Âşûr’un genelde nüzûl tarihi, özelde 

ise Mekkî-Medenî çerçevesinde müracaat ettiği başlıca klasik tefsir kaynaklarında söz 

konusu ayrımın Kur’ân yorumuna yansımalarının saptanması hedeflenmektedir. Yine İbn 

Âşûr’la aynı dönemde fakat İslâm coğrafyasının farklı beldelerinde yaşamış, Mekkî-

Medenî’yi öncelikli bir mesele olarak tefsirlerine taşımış ve temsil yetkisi kabul görmüş; 

Mısır’dan Muhammed Abduh (1849-1905) ile Reşîd Rızâ (1865-1935), Hint alt kıtasından 

Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî (1903-1979) ve Bilâdüşşâm havzasından Muhammed İzzet Derveze 

(1888-1984) olmak üzere üç müfessirin tefsir anlayışlarına değinilecek ve Mekkî-Medenî’ye 

yaklaşımları ele alınacaktır. Bu sûrette söz konusu müfessirlerden farklı bir beldede hayatını 

sürdüren; fakat benzer sosyal ve siyasal iklimde ilmî faaliyetlerini gerçekleştiren İbn 

Âşûr’un tefsir anlayışının beraberinde Mekkî-Medenî’ye yaklaşımının mukayesesine zemin 

oluşturulması amaçlanmaktadır. 

İbn Âşûr’un Mekkî-Medenî anlayışının teorik çerçevesini çizmeyi hedeflediğimiz 

ikinci bölümde ise ilk olarak İbn Âşûr’un tefsir anlayışı ana hatlarıyla ortaya koyulmaya 

çalışılacaktır. Devamında müellifin et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde Mekkî-Medenî’ye yaklaşımı 

ve bu ayrımı hangi konularla ilişkilendirerek mütalaa ettiği tahlil edilecektir. Bu kapsamda 

İbn Âşûr’un âyet ve sûrelerin tertibi, sûre bütünlüğü ve sûrelerin maksatlarının yanı sıra 

tefsirinde özellikle üzerinde durduğunu belirttiği münâsebât olgusuna yaklaşımı analiz 

edilecektir. Kezâ Mekkî-Medenî açısından tartışmalı bir mesele olarak karşımızda duran 

müstesnâ âyetler konusuna dair mülahazalarına yer verilecektir. Ayrıca müellifin tefsirinde 

esas aldığı Câbir b. Zeyd’in nüzûl sıralamasına yönelik tenkit ve değerlendirmeleri 

neticesinde meydana gelen şahsî nüzûl sıralaması açığa çıkarılacaktır. Böylece Mekkî-

Medenî’nin İbn Âşûr’un tefsir pratiğinde nasıl bir rol üstlendiğini ele aldığımız üçüncü 

bölümün teorik zemininin ortaya çıkarılması hedeflenmektedir. Teorinin pratiğe 



 

3

yansımalarını örnekler üzerinden göstermeye çalışacağımız bu  son bölümde ise Mekkî-

Medenî ihtilafları bağlamında bazı âyet ve sûrelerin nüzûl tarihi incelenecektir.  

Bu noktada İbn Âşûr’un, daha spesifik bir mahiyet arz eden ve daha ziyade 

oryantalistik Kur’ân araştırmalarında örneklerine rastlanan âyetlerin tarihlendirilmesi 

çabasından farklı bir yaklaşım benimsediği ifade edilmelidir. Müellifin öncelikle sûrelerin 

nüzûl sürecinin hangi döneminde (Mekke, Medine), hangi zaman diliminde indirildiğiyle 

ilgilendiği; rivâyet malzemelerinin el verdiği ölçüde bunu tahdit etme cihetine gittiği ve bu 

çerçevede sûre bütünlüğü ile sûre içi bağlamı, kezâ sûrelerin üslup, muhteva ve maksatlarını 

dikkate alarak bütüncül bir yorum pratiği ortaya koyduğu anlaşılmaktadır. Dolayısıyla tezde 

tarihlendirme meselesine istitrat kabilinden temas edilmiştir. 

II. Yöntem ve Literatür Değerlendirmesi 

Tezde yöntem olarak “dökümantasyon”, “tarihî yöntem”, “metin analizi” ve 

“mukayeseli araştırma yöntemi” esas alındı. Dökümantasyon kapsamında genel olarak tezin 

konusu ile ilgili mevcut bilgilerin toplanması ve değerlendirilmesi sağlandı. Tarihî yöntem 

ve mukayeseli araştırma yöntemi üzerinden tezin özellikle birinci bölümünde Mekkî-

Medenî ayrımının tarihsel arka planı ve tarihsel süreçte bu ayrımın tefsir pratiğinde nasıl ele 

alındığı gibi hususlar, taramalar neticesinde ulaşılan veriler çerçevesinde karşılaştırmalar 

yapılarak analiz edildi. Tezin ikinci ve üçüncü bölümünde ise dökümantasyon ve tarihî 

yöntemden de faydalanılmakla birlikte daha ziyade metin analizi yöntemi ile mukayeseli 

araştırma yöntemi izlendi. Söz konusu bölümlerde teorik ve pratik yönleriyle Mekkî-Medenî 

ayrımı, İbn Âşûr’un et-Tahrîr ve’t-tenvîr’i bağlamında örnekler üzerinden tahlil edildi. 

Bununla birlikte söz konusu tahlillerde gerek klasik gerekse modern kaynaklarla 

mukayeseler ihmal edilmedi. 

Mekkî-Medenî ayrımının rolü ve tefsire katkısı üzerinde yoğunlaşan çalışmaların az 

sayıda olduğu görülmektedir. Bununla birlikte Mekkî-Medenî’yi bu çerçevede belli örnekler 

üzerinden inceleyen ve makale ölçeğinde kaleme alınan ilgili çalışmalar gözden 

geçirildiğinde ana hatlarıyla şöyle bir değerlendirmede bulunulabilir: Söz konusu 

çalışmalarda; sûrelerin üslup ve muhtevaları, müstesnâ âyetler meselesi, siyak-sibâk, sebeb-

i nüzûl, lugavî tahliller ve rivâyet malzemeleri gibi Mekkî-Medenî ile ilişkili olan konu ve 

unsurların bütüncül sûrette tahlil edilmediği; aksine bazılarının mercek altına alındığı, bunlar 

üzerinden ilgili âyet ve sûrelerin nüzûl tarihi ve tefsirine yönelik incelemelerde bulunulduğu 



 

4

görülmektedir.4 Bununla birlikte söz konusu çalışmaların makale hacminde olmalarının yanı 

sıra  kapsam ve sınırlılıkları da göz önünde bulundurulduğunda bu çalışmaların, Mekkî-

Medenî’nin rolü ve tefsire katkısı bağlamında farklı bakış açıları sunması bakımından önem 

arz ettiği ifade edilmelidir. 

Öte yandan Muhammed Şerif Kahraman’ın Ulûmu’l-Kur’ân Literatüründe Mekkî-

Medenî İle İlgili İhtilaflar ve Tefsire Yansıması başlıklı doktora tezi (Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2022), Mekkî-Medenî ayrımının ihtilaflara medar bir meselesi 

olan ve tezimizde de yer yer temas ettiğimiz müstesnâ âyetler olgusunu bir problematik 

olarak ele alması ve tefsir literatürüne yansımalarına dair bir tasavvur ortaya koyması 

açısından dikkat çekicidir. Fakat bununla birlikte müstesnâ âyetler meselesinin teorik 

çerçevesinin, konunun anlaşılması için serdedilen örneklerin gölgesinde kaldığı 

belirtilmelidir. 

Son olarak sekiz kişiden oluşan bir heyet tarafından hazırlanan Te‘akkubâtü’t-Tâhir 

ibni Âşûr ‘alâ men sebekahû mine’l-müfessirîn fî ‘ilmi’l-mekkî ve’l-medenî isimli çalışma 

(Riyad, 2020), müfessirlerin Mekkî-Medenî ihtilafları çerçevesinde ortaya koydukları 

görüşlerin İbn Âşûr tarafından nasıl tenkit ve tahlillere tabi tutulduğunu, kezâ söz konusu 

görüşlerin eksik yönlerini ne sûrette tamamlama cihetine gittiğini ele almaktadır. İlgili 

çalışmada toplamda 78 sûre bağlamında 100 örnek üzerinden yapılan incelemelerde İbn 

Âşûr’un tetkikleri neticesinde edindiği kanaatlerin klasik ve modern dönem müfessirlerinin 

yaklaşımlarıyla mukayese edildiği görülmektedir. Söz konusu çalışmanın İbn Âşûr’un 

Mekkî-Medenî’ye dair mütalaalarını derli toplu bir şekilde sunması ve bu kapsamda diğer 

müfessirlerle benzeşen ve ayrışan yönleri hakkında fikir vermesi bakımından önemli bir yer 

                                                 
4 Söz konusu çalışmalar için meselâ bk. Esra Gözeler, “Surelerin Mekkīliği ve Medenīliği: 22/el-Ḥacc Suresi 
Örneği”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 58:1 (2017), ss. 69-108; Hamza Sadan, “Ayetlerin 
Mekkîlik ve Medenîliği: Bakara Suresi Son İki Ayeti Örneği”, Dergiabant (Bolu İzzet Baysal Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi), Bahar 2020, Cilt: 8, Sayı: 1, ss. 121-144; Mahmut Ay, “Kur’an Kıssalarını Hz. 
Muhammed’in (S. A. V.) Kıssası Paralelinde Okumak -Hz. Musa Kıssasının Mekkî ve Medenî Anlatımları 
Arasında Bir Mukayese Denemesi-”, Kur’an Nüzulünün Medine Dönemi (X. Tefsir Akademisyenleri 
Buluşması), Kahramanmaraş 2014, ss. 123-139; Mustafa Kara, “Hacc Sûresi 15. Âyetin Anlaşılmasında 
Etkili Olan Üç Problem ve Çözüme Dair Yaklaşımlar”, On Dokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, 2014, Sayı: 37, ss. 203-230; Mustafa Kayhan, “Kâf Suresi Örnekliğinde Mekkî Surelerdeki Medenî 
Ayetler Meselesi”, Marife, Bahar 2014, ss. 133-155; Mustafa Kayhan, “Beni İsrail Sûresinden İstisna Edilen 
ve Medenî Kabul Edilen Âyetlerin Değerlendirilmesi”, Turkish Studies Comperative Religious Studies, 
Volume 13/17, Summer 2018, p. 221-250; Sıddık Baysal, “Mekkî-Medenî Olgusunun Kur’an Lafız ve 
İbarelerinin Anlam ve Delaletlerini Belirleyiciliği: 107/Mâûn Sûresi Örneği”, Bartın Üniversitesi İslami İlimler 
Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 5, 2016, ss. 23-58; Soner Aksoy, “Mekkî-Medenî Sûre Tespitinde Üslup ve 
Muhtevanın Önemi: İnsan Sûresi Örneği”,  Darulfunun İlahiyat, 29/1, Haziran 2018, ss. 49-69. 

 



 

2

işgal ettiği söylenmelidir. Fakat bununla birlikte İbn Âşûr’un bu meseleyi hangi konularla 

ilişkilendirerek hareket zemini belirlediğinin bütüncül bir şekilde analiz edilmemesi, diğer 

bir ifadeyle meselenin teorik çerçevesinin ortaya koyulmaması çalışmada önemli bir eksiklik 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Bu tez, Mekkî-Medenî ayrımını sistemli ve kapsamlı bir şekilde ele alan İbn Âşûr’un 

mütalaaları üzerinden, bu ayrımın teorik çerçevesi ile tefsir pratiğine yansımalarını bütüncül 

bir şekilde ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TARİHSEL SÜREÇTE MEKKÎ-MEDENÎ AYRIMININ 

TEFSİRDEKİ YANSIMALARI



 

7

I. Mekkî-Medenî İlmi: Tanımı, Özellikleri ve Tefsirdeki Rolü 

A. Kriterler: Zaman, Mekân ve Hitap 

Ulûmü’l-Kur’ân’a kaynaklık eden eserler gözden geçirildiğinde Mekkî-Medenî’ye 

yönelik üç farklı tanımın öne çıktığı ve söz konusu tanımların; i) zaman/hicret ii) 

mekân/mevzi iii) hitap/muhatap kitle kriterleri mihverinde yapıldığı görülmektedir. 

Zerkeşî’nin (ö. 794/1392) bu çerçevede değindiği tanımları nispeten açıklayarak zikreden 

Suyûtî (ö. 911/1505), bunların arasında en çok yaygınlık kazanan tanımın zaman/hicret 

merkezli olduğunu belirtmektedir. Buna göre “Mekkî” hicretten önce; “Medenî” ise 

hicretten sonra nâzil olan ilâhî beyânları ifade etmektedir. Bu kritere göre nüzûlün hicretten 

sonra Mekke’de yahut Medine’de, kezâ Mekke’nin fethinde (8/630) veya Vedâ haccında 

(10/632) gerçekleşmiş olması âyetlerin Medenîliğini değiştirmez. Herhangi bir sefer 

esnasında nâzil olanlar için de bu durum geçerlidir.5 Zürkânî (ö. 1948) ise bu tanımın daha 

ziyade yaygınlık kazanmasını diğer tanımlara nispetle kapsamlı, genelgeçer ve ihtilaftan 

uzak bir mahiyet arz etmesine bağlamaktadır.6 Benzer şekilde her ne kadar cüzî ihtilafların 

olduğu görülse de gerek sahabe gerekse tâbiûn neslinden tevarüs edilen nüzûl tertiplerinde 

sûrelerin Mekkî yahut Medenî olarak nitelenmesi hicret öncesinin ve sonrasının nüzûl 

kronolojisini yansıtmaktadır. Daha ziyade kabul gören hicret eksenli bu ayrım haddizâtında 

tefsir literatüründeki baskın telakkiyi temsil etmektedir. 

Öte yandan “hicret öncesi” ve “hicret sonrası” olmak üzere iki zaman dilimine vurgu 

yapan söz konusu Mekkî-Medenî tasnifinde “hicret esnasında” nâzil olan beyânların 

hüviyetine dair bir atfın bulunmadığı görülmektedir. Bu boşluğu Yahyâ b. Sellâm’ın (ö. 

200/815) “Mekke’de ve dahi Hz. Peygamber (s.a.v.) henüz Medine’ye ulaşmazdan evvel 

Medine yolunda nâzil olanlar Mekkîdir. Hz. Peygamber’e Medine’ye vâsıl olduktan sonra 

çıktığı seferlerde nâzil olan beyânlar da dâhil olmak üzere indirilenler de Medenîdir.” 

                                                 
5 Bk. Celâleddin es-Suyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân (thk. Merkezü’d-dirâsâti’l-Kur’âniyye) Mücemma‘ü’l-

melik Fehd li-tibâ‘ati’l-mushafi’ş-şerîf, Medine 1426, I, 45 krş. Bedreddin ez-Zerkeşî, , el-Burhân fî 
ulûmi’l-Kur’ân (thk Yûsuf Abdurrahman el-Mar‘aşlî vd.), Dârü’l-Marife, Beyrut 1410/1990, I, 273. Ayrıca 
bk. Burhanüddîn el-Bikâî, Mesâ‘dü’n-nazar li’l-işrâf ‘alâ makâsıdi’s-süver (thk. Abdüssemî‘ Muhammed 
Ahmed Hasaneyn), Mektebetü’l-maârif, Riyad 1408/1987, I, 161. Bu çerçevede örnek olarak meselâ bk. 
Ebû Cafer en-Nehhâs, en-Nâsih ve’l-mensûh (thk. Süleymân b. İbrâhim b. Abdullah el-Lâhim), 
Müessesetü’r-risâle, Beyrut 1412/1991, II, 484-485; en-Nehhâs, Me‘âni’l-Kur’ân (thk. Muhammed Ali es-
Sâbûnî), Merkezü ihyâi’t-türâsi’l-İslâmî, Mekke 1410/1989, IV, 112-113. 

6 Bk. Muhammed Abdülazim ez-Zürkânî, Menâhilü’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’ân (thk. Fevvâz Ahmed Zemerlî), 
Dârü’l-kitâbi’l-Arabî, Beyrut 1410/1995, I, 160. Ayrıca bk. Mennâ‘ el-Kattân, Mebâhis fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, 
Mektebetü Vehbe, Kahire ty. s. 57. 



 

8

şeklindeki tespiti üzerinden telafi cihetine giden Suyûti, bu ifadelerin “ince manaları 

mündemiç (وھذا أثر لطيف)” olduğunu belirttikten sonra buradan hicret yolculuğu esnasında 

nâzil olan beyânların kavramsal olarak “Mekkî” kabul edilebileceğinin anlaşıldığını dile 

getirmektedir.7  

Mekkî-Medenî’ye yönelik mekânı esas alan ikinci tanıma göre ise hicretten sonraki 

süreçte olsa dahi Mekke’de inenler Mekkî; Medine’de inenler ise Medenîdir. Ayrıca 

herhangi bir sefer/gazve esnasında nâzil olanlar ise ne Mekkî ne de Medenî kabul edilirler.8 

Hz. Peygamber’e nispet edilen; “Kur’ân; Mekke, Medine ve Şâm olmak üzere üç yerde 

indirilmiştir”9 minvâlindeki habere bu tanım bağlamında yer veren Suyûtî, bu rivâyette 

geçen “Şâm” ile Hz. Peygamber’in Beytülmakdis (Kudüs) ve Tebük’ü kastetmiş olduğuna 

dair yapılan şerhlere temas etmekle birlikte “Mekke” ile Mina, Arafat ve Hudeybiye gibi 

Mekke’nin çevre bölgelerinin; “Medine” ile Bedir, Uhud ve Medine’ye yakın civarda 

bulunan dağları ifade eden Sel‘ mıntıkalarının kastedilmiş olduğu şeklindeki kanaatini de 

izhar eder.10 

Ne var ki söz konusu âyetlerin nâzil olduğu başlıca mekânlar ekseninde belirlenen 

bu tanımın genelgeçer ve kapsamlı bir mahiyet arz etmemesi sebebiyle kavram karmaşasına 

zemin hazırlayacağı ifade edilmektedir.11 Mekân eksenli tanımın Mekke ile Medine’ye uzak 

coğrafyalarda gerçekleşen nüzûllere de teşmil edilmesi hemen yukarıda da değinildiği üzere 

Hz. Peygamber’e nispet edilen bir haberin teviline dayanmaktadır. Mekke ile Medine çevresi 

için zikredilen mevkiler her ne kadar coğrafî mesafeler açısından kabul edilebilir gözükse 

de Mekkî-Medenî tasnifinde Beytülmakdis ile Tebük’ü kapsayacak şekilde “Şâmî” 

âyetlerin/sûrelerin olduğuna dair bir sınıflandırmanın öne çıkmadığı müşahede edilir. 

Bununla birlikte kıraat ve hadis âlimi Ca‘berî (ö. 732/1332), Mekkî ve Medenî sûreleri tasnif 

ederken Câbir b. Zeyd’in (ö. 92/711-12) 86’sı Mekkî; 28’i Medenî olmak üzere toplamda 

114 sûreyi ihtiva eden nüzûl tertibine yer verdikten sonra seferî âyetlerin ise Hicâzî (Kasas 

28/85), Şâmî (Zuhruf 43/45), Irâkî (Mâide 5/3) ve Habeşî (Mâide 5/3) âyetler olmak üzere 

                                                 
7 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 45.  

8 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 45; Zerkeşî, el-Burhân, I, 273. 

9 Ebü’l-Kâsım et-Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr (thk. Hamdî Abdülmecîd es-Selefî vd.), Mektebetü İbn 
Teymiyye, Kahire 1404/1983, VIII, 201 (hadis no: 8717); Suyûtî, el-İtkân, I, 46. 

10 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 46. 

11 Bk. Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 159; Ahmed, el-Mekkî ve’l-Medenî, I, 52. 



 

9

4 tane olduğunu belirtir. Fakat Hicâzî ve Şâmî âyetler Hz. Peygamber’in Mekke’de ikamet 

ettiği zaman diliminde nâzil olduğu için Mekkî; Irâkî ve Habeşî âyetler ise Hz. Peygamber 

Medine’de ikamet ettiği dönemde indirildiği için Medenî âyetler arasında kabul 

edilmektedir.12 

Mekkî-Medenî’ye yönelik üçüncü ve son tanımdaki kriter ise ilâhî beyânlardaki 

hitâplardır. Buna göre Mekke ahalisine yönelik hitaplar Mekkî; Medine ahalisine yönelik 

hitaplar ise Medenî kabul edilmiştir.13 Hitabı/muhatap kitleyi merkeze alan bu tasnif 

Abdullah b. Mesûd’a (ö. 32/652-53) nispet edilen “Ey imân edenler! (يأ أيھا الذين آمنوا)” 

hitabının vâki olduğu âyetler Medine’de; “Ey insanlar! (يأ أيھا الناس)” hitabının bulunduğu 

âyetler ise Mekke’de nâzil olmuştur” meâlindeki ifade üzerinden temellendirilmiştir.14 İlahî 

beyânların tevcih edildiği zaman dilimindeki kitlelerin kimlikleri bağlamında -ki mezkûr 

hitaplardan “Ey insanlar!” Mekke ahalisine/müşriklere; “Ey iman edenler!” ise Medine 

ahalisine/müslümanlara dönüktür- ortaya koyulan bu tasnifin mekânı esas alan bir önceki 

tanım gibi genelgeçer ve kapsamlı bir mahiyet arz etmediği görülmektedir. Nitekim söz 

gelimi Ahzâb sûresinin başındaki “Ey nebî! (يا أيھا النبي)” hitabında15 da görüldüğü üzere 

Kur’ân-ı Kerîm’de mezkûr hitaplarla başlamayan çokça âyet bulunmaktadır. Aynı şekilde 

Medenî olmalarına rağmen bünyesinde “Ey insanlar! (يأ أيھا الناس)” hitabının geçtiği sûreler de 

mevcuttur.16 Kezâ Mekkî olan Hac sûresinde de “Ey imân edenler! (يأ أيھا الذين آمنوا)” hitabıyla 

karşılaşılmaktadır.17 Netice itibarıyla mezkûr zaaflarlarla malul bu tasnifin muayyen hitap 

biçimleri üzerinden sınırlandırılarak mutlak bir kritere dönüştürülmesi pek mümkün 

gözükmemektedir.18 Ancak bununla birlikte selefin sözü edilen hitap çeşitlerini Mekkî-

Medenî tasnifinde bir kriter ortaya koymak maksadıyla bahis konusu etmediğini; bilakis bu 

                                                 
12 Burhânüddîn el-Ca‘berî, Hüsnü’l-meded fî fenni’l-aded (thk. Cemâl b. es-Seyyid b. Rüfâ‘î eş-Şâyib), 

Mektebetü evlâdi’ş-şeyh li’t-türâs, Kahire 2005, s. 49-50. 

13 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 274; Suyûtî, el-İtkân, I, 46.  

14 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 277; Suyûtî, el-İtkân, I, 106. Tâbiûn âlimlerinden Meymûn b. Mihrân’a (ö. 
117/735) nispet edilen haber ise şu şekildedir: “‘Ey insanlar! (يأ أيھا الناس)’ ile ‘Ey Âdem oğulları! (يا بني آدم)’ 
hitabının bulunduğu beyânlar Mekkî; ‘Ey imân edenler! (يأ أيھا الذين آمنوا)’ hitabının vâki olduğu beyânlar ise 
Medenîdir.” Bk. el-İtkân, I, 106. 

15 Bk. Ahzâb 33/1. 

16 Bk. Bakara 2/21, 168; Nisâ 4/1. 

17 Bk. Hac 22/77. 

18 Bu çerçevede değerlendirmeler için meselâ bk. Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 160; Mennâ‘ el-Kattân, Mebâhis 
fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, s. 58. 



 

10

tespitlerinin Kur’ân-ı Kerîm’i derin mütalaalarının mahsulü olduğunu ileri sürmek daha 

ihtiyatlı bir yaklaşım olacaktır.19 

Bu meyanda Mekkî-Medenî’ye yönelik genelgeçer bir kriterin tespit edilememesinin 

şu beş temel sebebe bağlandığı ifade edilmelidir: i) Hz. Peygamber’den Mekkî-Medenî’ye 

dair herhangi bir beyânın sadır olmaması. ii) Mekkî-Medenî olgusunun ıstılah bakımından 

oturmamış olması. iii) Nüzûl sebebi olarak gösterilen rivâyetlerin Mekkî-Medenî ilmiyle 

olan ilişkisinin tam anlamıyla tespit edilememesi. iv) Kimi Mekkî-Medenî kriterlerinin ve 

bu bağlamda ileri sürülen ayırıcı özelliklerin kat‘î mahiyet arz ettiği yönündeki yanılgılar. 

v) Mekkîlik-Medenîlik hususunda sahih rivâyetler bulunmasına rağmen delil olarak 

kullanılacak seviyede olmayan zayıf rivâyetlerin ön plana çıkarılması.20  

Öte yandan ilâhî beyânların Mekkî-Medenî hüviyetlerinin beraberinde onların hangi 

koşullarda (hazarî-seferî), günün hangi zaman diliminde (leylî-nehârî), hangi mevsimde 

(sayfî-şitâî), nerede, kim hakkında ve ne sûrette nâzil olduğuna dair bilgilerin yanı sıra 

içerdiği hükümler itibarıyla nâzil olduğu döneme yönelik konu, muhteva ve göstergeler 

barındıran âyetlerin tetkiki gibi spesifik hususların, kaynaklarda Mekkî-Medenî konusunu 

müteakiben zeyl kabilinden ele alındığı görülür.21 Tefsir pratiği açısından nüzûl bağlamını 

tasvir edici ve tamamlayıcı bilgiler olarak da düşünülebilecek bu tür ayrıntıların yanında 

selef âlimlerinden tevarüs edilen bütün bu tecrübe ve birikimin önemini ise tefsir ve edebiyat 

âlimi Ebü’l-Kâsım en-Nîsâbûrî’nin (ö. 406/1016) şu ifadeleri ortaya koyar mahiyettedir: 

Kur’ân’ın nüzûlünün yanı sıra nerelerde nâzil olduğu bilgisini; Mekke (döneminin) 

başlangıcında, ortasında ve sonunda nâzil olanların tertibini; kezâ Medine’de nâzil 

                                                 
19 Bk. Muhammed İsa Yüksek, Kur’an’ın Anlaşılmasında Bağlam Bilgisi -Referansları ve Sınırları-, İFAV 

Yayınları, İstanbul 2018, s. 105. Söz konusu tanımlara dair tahlil ve teklifler için ayrıca bk. Mustafa Ünver, 
Tefsir Usûlünde Mekkî-Medenî İlmi (Doktora Tezi), Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Samsun 1998, s. 76-111. 

20 Müellifin örneklerle birlikte serdettiği maddeler için bk. Abdürrezzâk Hüseyin Ahmed, el-Mekkî ve’l-Medenî 
fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, I, 127-133. Ahmed mezkûr maddeleri örnekleriyle birlikte serdettikten sonra Mekkî-
Medenî olgusu özelindeki bütün ihtilafların esasında -tahmin edileceği üzere- ilk sıradaki sebepten, yani 
Hz. Peygamber’den bu konuda herhangi bir beyânın sadır olmamasından kaynaklandığını dile getirir. 

21 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 282-292; Suyûtî, el-İtkân, I, 137-157. Bununla birlikte söz konusu hususlar Zerkeşi 
ve Suyûtî gibi âlimlerin mezkûr eserlerinde Mekkî-Medenî gibi bilgi (معرفة) başlığı altında bir bakıma konu 
anlamına tekabül edecek şekilde yerini alırken (örneğin: معرفة الحضري والسفري) söz gelimi Taşköprüzâde’nin 
(ö. 968/1561) bu hususlara ilim (örneğin: علم معرفة الحضري والسفري) tavsifiyle yer verdiği görülür.  Bk. 
Taşköprüzâde Ahmed Efendi, Miftâhü’s-se‘âde ve misbâhü’s-siyâde fî mevzû‘âti’l-‘ul’ûm, Dârü’l-kütübi’l-
ilmiyye, Beyrut 1405/1985, II, 344-347. Benzer tavsif için ayrıca bk. Serkiz Orpilyan- Seyyid Abdülzâde 
Muhammed Tâhir, Mahzenü’l-‘ulûm, Şirket-i Mürettibiyye Matbaası, İstanbul 1308, s. 48. 



 

11

olanların tertibini; Mekke’de nâzil olup hükmü Medenî olanı; Medine’de nâzil olup 

hükmü Mekkî olanı; Mekke’de Medine ahalisi hakkında nâzil olanı; Medine’de Mekke 

ahalisi hakkında nâzil olanı; Mekkî olup Medenî olan âyetlere benzeyenleri; Medenî olup 

Mekkî âyetlere benzeyenleri; Cuhfe’de, Beytü’l-makdis’te, Tâif’te, Hudeybiye’de nâzil 

olanları; geceleyin ve gündüzleyin nâzil olanları; meleklerin refakatinde nâzil olanlar ile 

Cebrâil’in tek başına seferber edilmesi sûretiyle indirilenleri; Mekkî sûrelerdeki Medenî 

âyetleri; Medenî sûrelerdeki Mekkî âyetleri; Mekke’den Medine’ye nakledilenleri; 

Medine’den Mekke’ye nakledilenleri; Medine’den Habeşistan’a nakledilenleri; mücmel, 

müfesser olarak inzâl edilenleri; kimilerine göre Mekkî kimilerine göre Medenî olduğu 

ileri sürülerek ihtilafa medar olanları bilmek Kur’ân ilimlerinin en faziletlileri 

arasındadır. Bu yirmi beş özelliği bilmeyen ve birbirinden ayırt edemeyen kimsenin Allah 

Teâlâ’nın kitabı hakkında konuşması helal değildir.22  

 Elbette Nisâbûrî’nin bu ifadeleri âyetlerin salt Mekkîlik ve Medenîliği özelinde değil, 

aynı zamanda selefin Kur’ân-ı Kerîm’in nüzûl serencamının ayrıntılarına vakıf olma 

çabalarına; kezâ onun üslûp, muhteva, mana ve maksatlarının keşfine dönük hummalı 

çalışmalarına vurgu olarak da anlaşılmalıdır.23 Nitekim Nisâbûrî’nin vurguladığı hususlar 

bir bakıma Abdullah b. Mesûd’un (ö. 32/652-53) “Her kim ilim istiyorsa Kur’ân’ı didik didik 

incelesin zira Kur’ân’da öncekilerin ve sonrakilerin ilmi vardır”24 minvalindeki tavsiyesinin 

yansımaları olarak değerlendirilebilir. 

Nîsâbûrî’nin mezkûr ifadelerinde dile getirdiği hususların her biri çalışmamızda 

müstakil olarak incelenmeyecek, bu hususlara sadece yeri geldikçe değinilecektir. Ancak 

Mekkî-Medenî ayrımında merkezî bir konum işgal eden “Mekkî sûrelerdeki Medenî âyetler; 

                                                 
22 Muhammed Abdülkerîm Kâzım er-Râdî, “Kitâbü’t-tenbîh alâ fazli ulûmi’l-Kur’ân li-Ebi’l-Kâsım el-Hasen 

b. Muhammed İbni’l-Hasen b. Habîb”, [Mecelletü] el-Mevrid, c: 17, sy: 4, Bağdat 1988, s. 307 (Risalenin 
tahkikli neşridir); Zerkeşî, el-Burhân, I, 279-280; Suyûtî, el-İtkân, I, 43-44. Nîsâbûrî hakkında bilgi için 
meselâ bk. Zehebî, Siyerü a‘lâmi’n-nübelâ (thk. Şuayb el-Arnaût vd.), Müessesetü’r-risâle, Beyrut 
1402/1982, XVII, 237-238; Dâvûdî, Tabakâtü’l-müfessirîn I, 144-146. 

23 Bk. Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 161. Öte yandan Ahkâmü’l-Kur’ân müellifi Ebû Bekr İbnü’l-Arabî’nin (ö. 
543/1148) de nâsih-mensûh bağlamında benzer ifadeleri dile getirir. İbnü’l-Arabî İlahi beyânların nâzil 
oldukları zamansal ve mekânsal bağlama dair bilgilerin tespiti hayli zor olmasının beraberinde karmakarışık 
bir mahiyet arz etmesinden dolayı bu bilgilerin iyi tetkik edilmesi gerektiğini izhar eden ifadelerinden sonra 
şöyle der: “Bu meseleyi hal yoluna koymak için bazı bilgiler gerekir. Görebildiğimiz kadarıyla Kur’ân’da 
bu çerçevede şu hüviyette âyetler vardır: Mekkî, Medenî, seferî, hazarî, leylî, nehârî, semâî ve arzî. Yine 
semâ ile arz arasında inenler ve kezâ yerin altında olmak üzere mağarada inenler de vardır.” Bk. Ebû Bekir 
İbnü’l-Arabî, en-Nâsih ve’l-mensûh, (thk. Abdülkebîr el-Alevî el-Medgarî), Mektebetü’s-sekâfe ed-dîniyye, 
yy. 1413/1992, II, 9, 15-16. 

24 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, IX, 145 (8665, 8666). "من أراد العلم فليثوّر القرآن فإن فيه علم الأولين والآخرين" 



 

12

Medenî sûrelerdeki Mekkî âyetler” yani müstesnâ âyetler meselesine ise birinci bölümde yer 

yer temas edilecek, özel olarak incelenmesi ise ikinci bölüme havale edilecektir.25 

B. Ayırıcı Vasıflar ve Özellikler: Zavâbıt ve Hasâis 

1. Mekkî ve Medenî Âyetlerin Ayırıcı Vasıfları: Zavâbıt 

İlâhî beyânların Mekkî-Medenî hüviyetlerine dair bazı alamet-i fârikaların tespit 

edildiği görülmektedir. Ekseriya zavâbıt başlığı altında ele alınan bu tür ayırıcı vasıflar söz 

gelimi Zerkeşî’de alâmetler (علامات) kelimesiyle ifadesini bulurken, Suyûtî’de ise 

kurallar/kaideler (ضوابط) şeklinde karşımıza çıkmaktadır.26 Âyetler ile sûrelerin Mekkîliği 

ve Medenîliği açısından birer gösterge olarak değerlendirilen söz konusu tespitler mutlak 

birer kural/kaide olmaktan ziyade Zerkeşî’nin de dikkat çektiği üzere çoğunlukla karşılaşılan 

ayırıcı vasıflar/özelliklerdir ki bunlar; genele teşmil edilemez ve mutlak kâide olarak 

değerlendirilemez.27 

Ca‘berî (ö. 732/1332) söz konusu alâmet-i fârikaların semâî ve kıyâsî olmak üzere 

iki kısma ayrıldığını belirtmektedir. Buna göre semâî olanlar âyetlerin Mekke yahut 

Medine’de nâzil olduğunu bize bildiren nakillerdir.28 Bunlar nüzûl sürecinin tanıkları olan 

sahabenin yanı sıra bu neslin talebeleri olan tâbiûndan menkûl olup29 ittifakın bulunduğu 

bilgilerdir. Kıyâsî olanlar ise âlimlerin, Mekkî-Medenî oluşlarında ittifak olmayan 

beyânların Mekkî-Medenî hüviyetlerini belirlemek için ittifak bulunan âyetlerle konu ve 

üslûp bakımından kıyaslamak sûretiyle çıkarım yoluyla ulaştıkları kanaatlerdir.30 Şu hâlde 

Mekkî-Medenî ayrımında mutlak bir ölçütün olmaması, tanımların yanı sıra bir kısım 

sûrelerin -kezâ âyetlerin- Mekkîlik yahut Medenîliği üzerinde ihtilafların bulunması ilk 

                                                 
25 Nîsabûrî’nin zikrettiği hususlara dair örnek ve değerlendirmeleri için bk. er-Radî, “Kitâbü’t-t-Tenbîh alâ 

fazli ulûmi’l-Kur’ân li-Ebi’l-Kâsım el-Hasen b. Muhammed İbni’l-Hasen b. Habîb”, el-Mevrid, s. 307-316. 
Nîsâbûrî’nin mezkûr risalesi gözden geçirildiğinde Zerkeşî’nin eserine doğrudan bu risâleyi dercettiği 
anlaşılır krş. el-Burhân, I, 279-293. 

26 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 275; Suyûtî, el-İtkân, I, 106. 

27 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 277-278. 

28 Ca‘berî, Hüsnü’l-meded fî fenni’l-aded, s. 48. 

29 Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I. 162. 

30 Müsâid b. Süleymân b. Nâsır et-Tayyâr, el-Muharrer fî ulûmi’l-Kur’ân, Merkezü’d-dirâsât ve’l-ma‘lûmâti’l-
Kur’âniyye bi-ma‘hedi’l-imâm eş-Şâtıbî, Cidde 1429/2008, s. 112. 



 

13

neslin bu konuda Hz. Peygamber’den (s.a.v.) doğrudan bilgi ve tavsiye almadığının da bir 

bakıma göstergesi olmalıdır.31  

Kıyâs/akıl yürütme üzerinden ortaya koyulan âlâmâta/zavâbıta, eserlerinde temas 

eden Zerkeşî ile Suyûtî, yer yer şerhler düşmek sûretiyle şu kabilden bilgiler serdetmişlerdir: 

a) Ey insanlar! (يا أيھا الناس) hitabı geçen bütün sûreler Mekkî, ey iman edenler! (يا أيھا الذين آمنوا) 

hitabı geçen bütün sûreler ise -bu konuda Hacc sûresi özelinde ihtilaf olmakla birlikte- 

Medenîdir. b) Muhtevasında kellâ ( كلّا) lafzının bulunduğu her sûre Mekkîdir. c) Bakara 

sûresi dışında Âdem ve İblis kıssasının geçtiği bütün sûreler Mekkîdir. d) Ankebût sûresinin 

hâricinde münafıklardan söz edilen sûrelerin hepsi Medenîdir. e) Ahkâma dair (hudûd, 

ferâiz) konuları muhtevi bütün sûreler Medenî iken geçmiş kavimlerin anlatılarını içeren 

sûrelerin hepsi Mekkîdir. f) Bakara, Âl-i İmrân ve Ra‘d sûrelerinin dışında hurûf-i mukattaa 

ile başlayan bütün sûreler Mekkîdir. g) Secde âyetlerinin yer aldığı sûrelerin hepsi 

Mekkîdir.32 

Bu bağlamda ilâhî beyânların nüzûl tarihini tespit ederken müfessirin hissesine 

mezkûr zavâbıtın ışığında fikir yürütmenin de düştüğü ifade edilebilecektir. Nitekim hemen 

yukarıda sıralanan ölçütler gözden geçirildiğinde sûrelerin daha ziyade muhtevalarına 

nazaran çıkarımlarda bulunulduğu müşahede edilmektedir.33 Mamafih genelgeçer mahiyet 

                                                 
31 Hz. Peygamber’den Mekkî-Medenî’ye dair bir beyân yahut tavsiye sadır olmadığına dair bk. Ebû Bekr el-

Bâkıllânî, el-İntisâr li’l-Kur’ân (thk. Muhammed İsâm el-Kudât), Dârü’l-feth li’n-neşr ve’t-tevzî – Dârü İbn 
Hazm, Amman-Beyrut 1322/2001, I, 247. 

32 Bu çerçevede bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 275-278; Suyûtî, el-İtkân, I, 106-110. Söz konusu kriterlere dair 
ayrıca bk. Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 162-163; Zekeriya Pak, Tefsir Usûlü, Bilimsel Araştırma Yayınları, 
Ankara 2020, s. 194-195; Müsâid b. Süleymân, el-Muharrer fî ulûmi’l-Kur’ân, s. 112-114. 

33 Bu çerçevede muasır araştırmacılardan Muhammed Abdurrahman eş-Şâyi‘’in el-Mekkî ve’l-medenî fi’l-
Kur’âni’l-Kerîm adlı çalışmasında Mekkî ve Medenî sûrelerin zavâbıtına yönelik tespitlerinin -kimi 
noktalarda tartışmaya açık olmakla birlikte- dikkat çekici olduğu ifade edilmelidir. Şâyi‘’in tespitlerine 
göre: Kellâ (كلا) ve-mâ edrâke (وما أدراك); (Bakara ve Âl-i İmrân sûrelerinin hâricinde) hurûf-i mukataa; el-
Hamd ile başlayan sûreler ile secde âyetlerinin bulunduğu sûrelerin yanı sıra hitap olarak sadece Yâ 
eyyühe’n-nâs ibaresinin geçtiği -ki bu ibareyle birlikte Yâ eyyühe’l-lezîne âmenû varsa sûre Medenîdir- 
Mekkîdir. Kezâ Yâ benî Âdem hitabının geçtiği sûreler ile (Bakara sûresinin dışında) peygamber kıssalarının 
yanı sıra geçmiş ümmetlerden bahsedilen sûreler Mekkîdir. (Bakara sûresinin hâricinde) Âdem ile İblis’in 
geçtiği anlatılar ile farklı siğalarıyla vasf (وصف) ve hars (خرص) lafızlarının vârid olduğu sûreleri; ayrıca 
cünûn (جنون), zuhruf (زخرف), zecr (زجر), tezarru‘ (تضرع), sûr (صور), (Münâfikûn sûresinin dışında) sayha 
 nispet edilmeksizin de Firavn (آل/âl) Şuayb, Sâlih, Hûd, Yûsuf, ailesine ,(وزر/أوزار) vizr/evzâr ,(صيحة)
lafızlarının geçtiği sûreler Mekkîdir. Diğer taraftan müellife göre Medenî sûrelerin zavâbıt ve alametleri ise 
şöyledir: Farîza ve hâdleri muhtevi sûreler Medenîdir; (Ankebût sûresi dışında) münafıklardan bahsedilen 
sûreler Medenîdir; Sadece “Yâ eyyühe’l-lezîne âmenû” hitâbının bulunduğu, “Yâ eyyühe’n-nâs” hitâbının 
yer almadığı sûreler Medenîdir; cihat, cihada teşvik ve cihat ahkâmının bulunduğu sûreler Medenîdir; Ehl-
i kitapla mücadeleden bahseden sûreler Medenîdir; Hz. İsa’nın (annesine nispet edilerek) İsa b. Meryem ve 
Mesih şeklinde zikredildiği sûreler Medenîdir; Yahudilerin muarref biçimde (اليھود) şeklinde zikredildiği 
sûreler Medenîdir; Nasârâ (النصارى) lafzının geçtiği sûreler Medenîdir; Ribâ lafzının muarref biçimde (الربا) 



 

14

arz etmeyen bu tür çıkarımların tenkide açık olduğu da söylenebilir. Söz gelimi “يا أيھا الناس 

(Ey insanlar!)” hitabı geçen bütün sûrelerin Mekkî olduğunu bildiren kaideye yönelik İbn 

Âşûr şöyle bir tenkitte bulunur ki, bu tenkidini mezkûr hitapla başlayan ve Medenî bir sûre 

olan Nisâ sûresinin tefsirinde dile getirmiş olması da dikkat çekicidir. Müellife göre “ يا أيھا

 hitabına Mekke ahalisi de dâhildir. Ne var ki bu hitabın geçtiği âyetin Mekke’de nâzil ”الناس

olması icap etmez. Nitekim “يا أيھا الناس” hitabının vârid olduğu birçok beyân ittifakla 

Medenîdir.34 Dolayısıyla “يا أيھا الناس” hitabının geçtiği bütün sûrelerin Mekkî kabul edilmesi, 

Nisâ sûresi örneğinde de görüldüğü gibi, bazı Medenî âyetlerin Mekkî bağlama hamledilerek 

yorumlanmasını beraberinde getirecektir. 

2. Mekkî ve Medenî Âyetlerin Özellikleri: Hasâis 

Kaynaklarda ilahî beyânların Mekkîlik ve Medenîliğini temyize yönelik ileri sürülen 

genel kuralların (ضوابط) yanında, Mekkî ve Medenî beyânların ayırt edici özelliklerine 

 dair tespitlerle de karşılaşılır. Bu tespitlerin genel itibarıyla üslûp ve muhteva (خصائص)

çerçevesinde ortaya koyulduğu görülür. Söz gelimi Mekkî sûrelerde şirk ve putperestliğin 

butlanına dikkat çeken etkili âyetler göze çarpar, onlarda itikadî vurgular öndedir. Tevhid 

yalnızca Allah’a ibadet etmek, peygamberlik, yeniden dirilme, hesap ve cezâ günü gibi 

hususlar üzerinde durulur. Muhataplar enfüsî ve âfâkî tefekküre davet edilir. Muhatapların 

içine düştüğü kötü, mezmum âdet ve davranışlardan bahsedilir. Rezâilden sakındırma ve 

fezâile teşvik ile bireysel ve toplumsal ahlakın esaslarına vurgu yapılır. Geçmiş 

peygamberler ile kavimlerinden söz açılır. Bu kıssalar üzerinden ibret alınması; küfrün 

izmihlâl bulacağı ve iman edenlerin inkâr edenlere önünde sonunda gâlip geleceği; 

sünnetullahın bu şekilde cereyan ettiği vurgulanır. 

Kezâ Mekkî beyânlarda ehem mühime takdim edilir. Zira akaid, ahlâk ve âdetlere 

ilişkin hususların öğrenilmesi ibadât ile muâmelâtın inceliklerinden daha önce gelir. Öte 

yandan fesahat ve belâgatte hayli mahir olan Mekke ahalisine vecîz beyânlarla hitap edilir. 

Bunlar kısa fasılalar ile çarpıcı lafızlar üzerinden sarsıcı bir tonda muhataplara tevcih edilir, 

                                                 

geçtiği sûreler Medenîdir; Zinâ (الزنى) kelimesinin farklı sîgalarıyla geçtiği sûreler Medenîdir; (Kasas sûresi 
hâricinde) nikâh (النكاح) kelimesinin geçtiği sûreler Medenîdir; Talâk (الطلاق) kelimesinin geçtiği sûreler 
Medenîdir. Ayrıca cünâh (الجناح), sadakât (الصدقات), rıdvânullah (رضوان الله), hudûdullah (حدود الله) ve fî 
sebîlillah (في سبيل الله) ifadelerinin geçtiği sûrelerin kahir ekseriyeti Medenîdir. Bk. eş-Şâyi‘, el-Mekkî ve’l-
medenî fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, yy., Riyad 1418, s. 28-50. 

34 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IV, 212. 



 

15

anlamlar kasemlerle pekiştirilir. Öyle ki kısa/mufassal sûrelerin çok azı hâricinde tamamı 

Mekkîdir. 

Medenî sûrelerde ise şeriatın incelikleri, ahkâmın detayları, medenî, cinâî, harbî, 

içtimâî ve uluslararası kanunlar, şahsî haklar ile ibâdât ve muâmelâta dair hususlardan 

bahsedilir. Yahudiler ve Hıristiyanlar gibi ehl-i kitap kitleler İslâm’a davet edilir, batıl 

akideleri tartışmaya açılır. Hak ve hakikate karşı işledikleri cinayetlerin yanı sıra kendilerine 

gönderilen ilâhî kitapları tahrifleri anlatılır ve onlara aklın beraberinde tarihî tecrübenin 

hakemliğine müracaat etmeleri salık verilir. Ayrıca münafıklardan bahsedilir, onların gizli 

saklı hâlleri ortaya koyulup karakter özellikleri tahlil edilir. Din açısından arz ettikleri tehlike 

dile getirilir. Diğer taraftan Medenî beyânlardaki anlatımın Mekkî beyânlara nispetle daha 

uzun uzadıya olduğu görülür. Bu durum ise Medine ahâlisinin Mekkelilere nazaran dil ve 

belâgate daha az yatkın olmalarına bağlanır.35 

C. Mekkî-Medenî İlminin Rolü ve Tefsire Katkısı 

Mekkî-Medenî bilgisinin tefsirdeki rol, katkı ve önemine dair değerlendirmelerin 

onun yorum pratiğindeki faydalarına (فوائد) dikkat çekilerek yapıldığı görülür. Daha ziyade 

nesih olgusunun ön plana çıktığı gözlemlenen söz konusu faydalar, elbette bu kadarla sınırlı 

değildir. Mekkî-Medenî ayrımı, nüzûl sürecinin dış bağlamına dair sağladığı bilgilerle 

özünden kopuk sûrette gerçekleşecek yanlış anlama ve yorumlamaların önüne geçen bir 

hususiyete sahiptir. Yine nesih konusunun çağrıştırdığı cihetle nas-olgu ilişkisi çerçevesinde 

teşrî tarihinin takip edilebilmesine ve teşrîin tedricîliğinin mahiyet ve hikmetinin 

kavranmasına katkı sunar. Bu siyakta mukaddem ve muahhar tarihli nasların özelde fıkıh 

usûlü penceresinden (elfâz) tetkikine genelde ise filolojik izahlarına zemin oluşturur. 

Öte yandan Mekkî-Medenî, teşrî tarihi açısından oynadığı rol ve sağladığı katkıların 

beraberinde nüzûl sürecinin tarihiyle (siyer-megâzî) de katkı alışverişinde bulunur. Zira 

tefsir açısından bakıldığında, bütün beyânlarının Mekkî yahut Medenî olması vasfıyla 

Kur’ân-ı Kerîm, İslâm öncesi dönemler için de olduğu gibi, nüzûl sürecinde cereyan eden 

                                                 
35 Bk. İbn Cüzey el-Kelbî, et-Teshîl li-ulûmi’t-tenzîl (nşr. Muhammed Sâlim Hâşim), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 

Beyrut, 1415/1995, I, 8; Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 167-168; Mennâ‘ el-Kattân, Mebâhis fî ulûmi’l-
Kur’ân, s. 59-60; Muhsin Demirci, Nas-Olgu ilişkisi Bağlamında Kur’an’da Sosyal Gerçeklik, Ensar 
Neşriyat, İstanbul 2008, s. 46-73. Söz konusu hususların üslûp ve içerik özellikleri olmak üzere iki ayrı 
başlık altında incelenmesine dair meselâ bk. Adnân Muhammed Zerzûr, Ulûmü’l-Kur’ân, el-Mektebü’l-
İslâmî, Beyrut 1401/1981, s. 141-144; Muhammed İsa Yüksek, Kur’an’ın Anlaşılmasında Bağlam Bilgisi, 
s. 109-110. 



 

16

kimi hadiselerin tarihine de kaynaklık ve şâhitlik eder.36 Mekkî-Medenî’nin bir diğer rolü 

ise Kur’ân’ın gâyelerinin/maksatlarının onun Mekke ve Medine döneminin farklı 

merhalelerinde nâzil olan âyetlerin üslûp özellikleriyle birlikte kavranmasını sağlamaktır. 

Nitekim bu sûrette  bireysel, toplumsal ve evrensel anlamda ıslahı hedefleyen Kur’ân-ı 

Kerîm’in salık verdiği yöntem onun üslûp özellikleri üzerinden idrak edilebilecektir.  

Yukarıda ifade edildiği gibi öncelikle nesih olgusu bağlamında dile getirildiği 

görülen mezkûr faydalar ulemânın dilinde farklı veçheleriyle ifadesini bulmuştur. Söz 

gelimi mütekaddim dönem âlimlerinden Hâris el-Muhâsibî (ö. 243/857) el-Akl ve Fehmü’l-

Kur’ân’ında şer‘î bir hükmün daha sonra gelen şer‘î bir hükümle kaldırılmasını konu edinen 

nesih olgusuna37 şu ifadelerle giriş yapar: “Nâsih-mensûh için en başta Mekkî ve Medenî 

sûreleri bilmek icap eder. Bu sûrette Mekke ile Medine’de nâzil olan emir ve hükümler 

bilinir. Bu hususta bir ihtilaf olduğunda ise Medine’de inenin nâsih olduğu dikkate alınır. 

Zira Medine’de inen (zaman bakımından) daha sonra inmiştir.”38  

Muhâsibî’nin bu tespitlerini ise Ebû Ca‘fer en-Nehhâs (ö. 338/950)  “İlahî beyânların 

Mekke ve Medine’de nâzil olduğuna dair bilgilere yeri geldikçe temas edilir. Zira bu 

bilgilerin en büyük faydası nâsih-mensûh meselesinde ortaya çıkar. Öyle ki bir âyet Mekkî 

olup hüküm içerebilir. Bununla birlikte Medine’de nâzil olan diğer bir âyette buna muhalif 

bir hüküm bulunabilir. Bu durumda Medenî olan âyetin Mekkî olan âyeti neshettiği anlaşılır” 

şeklindeki kanaatiyle takip eder.39 Muhaddis ve fakîh Ca‘berî (ö. 732/1332) de Nehhâs gibi 

mukaddem ve muahhar tarihli nasların bilgisini sağlaması sebebiyle Mekkî-Medenî 

bilgisinin en büyük faydasının nâsih-mensûh ilminde ortaya çıktığını dile getirir.40 Zerkeşî 

(ö. 794/1392) ise Mekkî-Medenî bilgisinin sağladığı faydalardan birinin nâsih ve mensûhu 

bilmek olduğunu belirtir.41 Suyûtî de Zerkeşî gibi Mekkî-Medenî bilgisinin âyetlerin 

                                                 
36 Mekkî-Medenî’nin Siyer-Tefsir ilişkisi bağlamında sağladığı katkılar hakkında bk. Abdulcabbar Adıgüzel, 

“Siyer-Tefsir İlişkisinin Kökenleri Üzerine”, Siyer Araştırmaları Dergisi, Sayı: 5, Ocak-Haziran 2019, s. 
283-288. 

37 Nesih hakkında geniş bilgi için bk. Zerkeşî, el-Burhân, II, 151-175; Suyûtî, el-İtkân, IV, 1435-1469; 
Abdurrahman Çetin, “Nesih”, DİA, XXXII, 579-581; Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü, İFAV, İstanbul 2012, 
s. 221-238. 

38 Hâris b. Esed el-Muhâsibî, el-Akl ve fehmü’l-Kur’ân (thk. Hüseyin el-Kuvvetlî), Dârü’l-fikr, yy. 1391/1971, 
s. 394. 

39 Bk. Nehhâs, en-Nâsih ve’l-mensûh, II, 611. 

40 Bk. Ca‘berî, Hüsnü’l-meded, s. 48. Benzer yaklaşım için ayrıca bk. İbn Akîle el-Mekkî, ez-Ziyâde ve’l-ihsân 
fî ulûmi’l-Kur’ân, Merkezü’l-buhûs ve’d-dirâsât, Şârika 2006, I, 204. 

41 Zerkeşî, el-Burhân, I, 273. 



 

17

muahhar tarihli yani nâsih olanlarını tayinde fayda sağladığını belirtir ve buna usûl 

terminolojisinde “genel karakterli (عام) bir lafzın anlamının bu lafız kapsamına giren 

fertlerden bir kısmıyla sınırlandırması”42 şeklinde tanımlanan ve yine nesih ile teknik açıdan 

farklılıklar arz etse de bu bağlamda konu edilen tahsîs meselesini de ilave eder.43 

Mekkî-Medenî’nin tefsirdeki rolüne yönelik ileri sürülen hususların nesih olgusu 

bağlamında dile getirilmiş olması, temelde nüzûl sürecinin hitama ermesiyle birlikte bilindik 

anlamda iki kapak arasında bir kitap formunu alan Kur’ân’la (mushaf) muhatap olan ve 

nüzûl dönemine doğrudan şâhit olmamış (dolaylı) muhatapların, Kur’ân ahkâmının nüzûl 

sürecindeki serencâmına dair gösterdikleri merak ve hassasiyetten ileri geldiği ifade 

edilebilir. Nitekim pratik hayata bakan tarafıyla Kur’ân ahkâmının mahiyeti ve 

uygulanabilirliğine yönelik arayışlar seleften tevarüs edilen bilgilerin sistematik hüviyete 

kavuşturulması ihtiyacını da beraberinde getirmiştir. Neshin bir mesele olarak tartışılmasının 

sahabe dönemine kadar uzandığı değerlendirilmekle birlikte44 nesih düşüncesinin fıkhî-

amelî boyutunun bir problematik olarak hicrî birinci yüzyılın sonlarına doğru mütalaa 

edilmeye başlandığı söylenebilir.45 Mamafih bu alandaki mütalaalar tâbiûn âlimlerinden 

Katâde b. Diâme’nin (ö. 117/735) en-Nâsih ve’l-mensûh fî kitâbillah adlı eseriyle ilk 

semeresini vermiş, telif edilen eserlerle birlikte ise Kur’ân’ı tefsir etmek için zaruri bilgi 

olarak gösterilen46 nâsih-mensûh özelinde zamanla hacimli bir literatür ortaya çıkmıştır.47 

Âlimlerin Mekkî-Medenî’nin rolüne dair mezkûr tespitleri yeniden gözden 

geçirilecek olursa Mekkî-Medenî bilgisinin salt nâsih-mensûh çerçevesinde katkı sağlamak 

üzere teşekkül eden bir konu olmadığı; bilakis nâsih-mensûhu tayin etmenin büyük oranda 

Mekkî-Medenî bilgisine bağlı olduğu anlaşılır. Nitekim Muhâsibî’nin nâsih-mensûh 

                                                 
42 Ferhat Koca, “Tahsis”, DİA, XXXIX, 432. 

43 Suyûtî, el-İtkân, I, 43. Nesih ile tahsîs arasındaki farklara dair meselâ bk. İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 
TDV Yayınları, Ankara 1985, s 122; Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü, s. 226. 

44 Bk. Davut İltaş, Klasik Nesih Teorisi ve Çağdaş Tefsirler, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2016, s. 129-
132. 

45 Nesih düşüncesinin ortaya çıkışına dair tespitler için meselâ bk. Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü, s. 222.  

46 Zerkeşî ile Suyûtî öncü âlimlerin (الأئمة) nâsih-mensûhun tefsirdeki önemini bildiren şu kanaatlerine yer verir: 
“Bir kimsenin nâsih ve mensûhunu bilmeden Allah’ın kitabını tefsir etmesi câiz değildir.” Bk. Zerkeşî, el-
Burhân, II, 158; Suyûtî, el-İtkân, IV, 1435. 

47 Nâsih-mensûh literatürüne dair bk. İbn Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed b İshâk el-Bağdâdî, el-Fihrist (nşr. 
İbrâhim Ramadân), Dârül’-ma‘rife, Beyrut 1417/1997; Abdulhamit Birışık, “Nesih” (Literatür), DİA, 
XXXII, 584-586; Cerrahoğlu, Tefsir usûlü, s. 127-128; Sait Şimşek, Kur’an’ın Anlaşılmasında İki Mesele, 
Ekin Yayınları, İstanbul 2004, s. 81-85. 



 

18

tayininin evvelâ Mekkî-Medenî bilgisinden başladığı şeklindeki kanaati ile Nehhâs ve 

Ca‘berî’nin bu bilginin katkısının “en fazla” nâsih-mensûhta ortaya çıktığı yönündeki 

değerlendirmeleri Mekkî-Medenî’nin nesih meselesine sağladığı katkıyı niteleyen vurgular 

olarak okunabilir. Aynı şekilde Zerkeşî ile Suyûtî’nin de Mekkî-Medenî bilgisinin tefsire 

katkılarından “birisinin” nâsih-mensûhu bilmek olduğunu belirttikleri görülür. 

Şu hâlde Mekkî-Medenî’nin temelde âyet ve sûrelerin ne zaman ve nerede nâzil 

olduğunu, yani nüzûl sûrecinin dış bağlamını konu edindiği; mamafih bağlamdan kopuk bir 

şekilde yapılacak kimi yanlış anlama ve yorumlamaların önüne geçerek Kur’ân’ın doğru bir 

şekilde anlaşılmasına katkı sağladığı ifade edilebilir. Bu hususiyetiyle tefsir pratiğinin büyük 

oranda eksenini belirleyen Mekkî-Medenî’nin “hüküm istinbatına olan ihtiyaçtan dolayı 

ortaya çıkmış ahkâm içerikli işlevsel bir mekanizma”48 olmaktan ziyade onun tefsire 

katkılarından birinin “âyetlerin tarihî bir yolla izah edilip açıklanması bakımından mühim 

rol oynayan”49 nâsih-mensûha meşrû bir hareket zemini teşkil etmek olduğu söylenebilir. 

Takip eden başlık altında da değinileceği üzere kimi sahabe ve tâbiûn âlimlerinin 

Kur’ân âyetlerini yorumlama sürecinde bağlam bilgisinin önemine özellikle vurgu 

yaptıkları, onların bu hassasiyetinin ise bilahare ilim erbâbınca dikkate alındığı müşahade 

edilir. Söz gelimi Kur’ân’ı tefsir edecek kimselerin muayyen sahalarda bilgi sahibi olması 

gerektiğini dile getiren Yahyâ b. Sellâm (ö. 200/815) ilk sırada Mekkî-Medenî’yi, ikinci 

sırada ise nâsih-mensûhu zikreder.50 Kezâ ulûmü’l-Kur’ân’a dair ilmî birikimi tahlil ve 

tenkitleriyle el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân’ında etraflıca inceleyen Suyûtî’nin ise bu eserinde ilk 

olarak Mekkî-Medenî konusunu mütalaa etmesi de bir bakıma bu bahsin öncelik ve 

ehemmiyetini gösterir niteliktedir. 

Ulemânın Mekkî-Medenî’nin tefsirdeki rol ve katkısına yönelik değerlendirmeleri 

elbette şimdiye kadar temas edilenlerle sınırlı değildir. Örneğin Mekkî-Medenî bilgisiyle 

nebevî davetin yanı sıra teşrî tarihinin merhalelerinin takip edilebileceğini dile getiren 

Kurtubî’ye (ö. 671/1273) göre bu bilgi; Allah’ın İslâm’ın erken döneminde (Mekkî 

dönemde) kullarını ne ile muhatap kıldığının, İslâm davetinin (Medenî dönemdeki) son 

                                                 
48 Ayşenur Fidan, “Kur’ân Dilinde Mekkî ve Medenî Âyetlerin Bütünlüğü” İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri (Doktora Tezi), İstanbul 2021, s. 19. 

49 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 123. (Kısmî tasarrufla aktarılmıştır.) 

50 Bk. İbn Ebû Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz, I, 114. 



 

19

safhalarında onları neye davet ettiğinin; kezâ İslâm’ın erken döneminde neleri farz kıldığının 

ve davetin son safhalarında bu vecibelere neleri eklediğinin tefrik edilebilmesini sağlar. Aynı 

şekilde nâsih-mensûhun tayininde de rol oynar.51 

Öyleyse Mekkî-Medenî bilgisi, Kur’ân-ı Kerîm’in teşrî/hüküm koyma açısından 

hikmet dolu tedricîliğinin belirgin özellikleriyle kavranmasını; İslâm siyasetinin fert ve 

toplumu eğitme hususundaki üstünlüğünün de teslim edilmesini beraberinde getirir.52 Söz 

konusu tedricîliği ana hatlarıyla; Allah Teâlâ’nın “kendi özgün kelâmını inzâl buyururken 

muhatapları ve onların etrafında gelişen olayları dikkate alması”53 şeklinde tanımlanan nas-

olgusu ilişkisi perspektifinden ele alan Muhsin Demirci, Kur’ân-ı Kerîm’in indiği toplumun 

temel dinamiklerini gözetmesini ve buna mukabil ortaya koyduğu sıralı düzenlemeleri şu 

ifadelerle tahlil etmektedir: 

Vahiy zincirinin son halkasını oluşturan Kur'ân, inzâl süresi boyunca tedricen indirilerek 

bir taraftan muhatap kabul ettiği toplumun ihtiyaçlarına cevap vermiş; diğer taraftan da o 

toplumdan sonsuzluk alemine uzanan hayat çizgisinde fert ve cemiyet için ihtiyaç 

duyulan evrensel prensipler koymuştur. (…) Son ilâhî vahyin amacı bu olunca elbette ki 

o, indirildiği toplumu, bütün insanlığa model teşkil edecek ‘ideal bir ümmet’ seviyesine 

getirmeliydi. İşte bu noktadan hareket eden Kur'an, muhatap olarak kabul ettiği toplumun 

öteden beri alışageldiği ve sürdürdüğü âdet, gelenek ve değerlerin olduğunu, bütün 

bunların da bir anda terkedilmesinin mümkün olamayacağı gerçeğini göz önüne alarak 

teşride bir siyaset takip etmeye başlamıştır. Bunun önce itikâdî ve ahlâkî konular üzerinde 

durularak bir alt yapı oluşturulmuş; ardından da mükellefiyetin alanına girecek hususlar 

çeşitli zaman aralıklarıyla emirler ve yasaklar şeklinde muhataplara takdim edilmiştir. 

                                                 
51 Bk. Ebû Abdullah el-Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân (thk. Abdullah b. Abdilmuhsin et-Türkî vd.), 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1426/2006, I, 38-39. 

52 Bk. Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 161; Subhî Sâlih, Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’ân, Dârü’l-ilm li’l-melâyîn, 
Beyrut 1977, s. 167. Öte yandan İbn Hacer (ö. 852/1449), Kur’ân’ın nüzûl tertibindeki (التنزيل ترتيب) ilâhî 
hikmete Hz. Âişe ile ona mushaf tertibiyle alakalı bir meselesini arz etmek üzere gelen bir Iraklı arasında 
geçen diyalog bağlamında dikkat çeker. Buhârî’de geçen ilgili rivâyette Hz. Âişe’nin “Kur’ân’da ilk olarak 
cennet ve cehennemi konu eden mufassal/kısa sûreler nâzil oldu. İnsanlar içinde bulundukları dalâletten 
İslâm’a rücû edince helal ve haramı bildiren beyânlar indirildi. Şayet ilk başlarda ‘içki içmeyin!’ beyânı 
nâzil olsaydı insanlar ‘içkiyi zinhar bırakmayız!’ derlerdi. Kezâ ‘zina etmeyin!’ emri inseydi ‘zinayı asla 
bırakmayız!’ derlerdi” şeklindeki ifadelerini İbn Hacer şöyle şerheder: “Hz. Âişe bu ifadeleriyle nüzûldeki 
tertibin (tedricîliğin) hikmet-i ilahiyyesine işarette bulunur. Nitekim Kur’ân’dan ilk nâzil olan beyânlar 
tevhide çağrıyı, itaatkâr müminin cennetle; isyankâr kafirin ise cehennemle müjdelendiğini içerir. İnsanlar 
bu çağrıları anlayıp mutmain olunca bu kez ahkâma dair beyânlar inzâl edilmiştir.” Bk. Buhârî, “Fezâilü’l-
Kur’ân”, 6; Ahmed b. Ali İbn Hacer el-Askalânî, Fethü’l-bârî şerhü Sahîhi’l-Buhârî (nşr. Abdülaziz b. 
Abdullah b. Bâz vd.), Dârü’s-selâm, Riyad 1421/2000,  IX, 49, 51. 

53 Muhsin Demirci, Nas-Olgu ilişkisi Bağlamında Kur’an’da Sosyal Gerçeklik, s. 31. 



 

20

Böylece söz konusu vahiy, bir taraftan ‘iman-ahlâk’ zeminini oluştururken, diğer taraftan 

da daha Mekke döneminden başlamak ve genelde nazarî planda kalarak umûmî, küllî 

hükümlerin konulmasına mukaddime olmak üzere, onlara atıflarda bulunma şeklinde 

teşrii bir yöntem gözetmiştir. Medine döneminde ise, söz konusu olan bu prensip ve 

kuralların pratik hayata tatbik imkânı doğmuş ve hedeflenen ‘ideal ümmet’ modeli 

böylece her geçen gün daha da mükemmelleştirilerek, sonuçta elde ettiği “modellik” 

vasfını evrensel bir yapıya kavuşturmuştur.54 

Muhsin Demirci’nin bu tespitleri bir bakıma teorik açıdan şer‘î hükümlerde küllî 

maksatları önceleyen ve bu maksatların saptanması için tümevarım yöntemini kullanan bir 

düşünce modelini benimseyen Şâtıbî’nin (ö. 790/1388)55 Mekkî-Medenî olgusuna 

yaklaşımına açıklık getirmektedir. Şöyle ki Şâtıbî, Medenî sûrelerin Mekkî sûrelerin 

mefhumu üzerine inşa edilerek inzâl edildiğini dile getirmektedir. Aynı şekilde Mekke 

döneminde zaman itibarıyla sonra nâzil olan beyânlar bu dönem içerisinde daha önce inen 

beyânların; Medine döneminde zaman bakımından sonra nâzil olanlar ise yine bu dönem 

içerisinde daha önce indirilen beyânların mefhumları üzerine inşa edilmiştir. Nitekim 

Medenî hitapların manalarının temelleri ekseriya Mekkî beyânların hitaplarına dayanır.56 

Öyle ki Şâtıbî’nin de dikkat çektiği gibi mefhum bakımından süreklilik arz eder mahiyette 

ve tedricî sûrette gönderilen beyânlarla ortaya koyulan düzenlemeler için taraf-ı ilâhîce 

öngörülen süre yaklaşık yirmi üç yıldır. Bu sürenin ilk on iki senesi -her iki dönemin kendi 

içerisindeki merhaleler de nazarda tutularak- Mekke’de bir alt yapı oluşması, kalan sürenin 

ise Medenî hükümlerin hayata geçirilmesi için takdir edilmiştir.57 

Bu meyânda Şâtıbî’nin tümevarım yöntemi üzerinden dikkat çektiği ve özelde fıkıh 

usûlünün elfâz bahsine genel olarak ise filolojik izahlara taaaluk eden yönüyle Mekkî-

Medenî ayrımının rolüne dair tespitlerine de temas edilmelidir. Şâtıbî, muahhar tarihli 

hitapların mukaddem tarihli hitapların mefhumuna dayanmasından hareketle muahhar tarihli 

                                                 
54 Muhsin Demirci, Nas-Olgu ilişkisi Bağlamında Kur’an’da Sosyal Gerçeklik, s. 45-46. 

55 Bk. Mehmet Emin Maşalı, Kur’an’ın Anlaşılmasında Gâî Yorum -Geçmişten Günümüze Bir Tahlil 
Denemesi-, OTTO, Ankara 2016, s. 45. 

56 Bk. Ebû İshâk İbrâhim eş-Şâtıbî, el-Muvâfakât (nşr. Ebû Ubeyde Meşhûr b. Süleymân b. Hasen Âl Selmân), 
Dârü İbn Affân, Huber 1417/1997, IV, 256. 

57 Bk. Muhsin Demirci, Nas-Olgu ilişkisi Bağlamında Kur’an’da Sosyal Gerçeklik, s. 46. 



 

21

âyetlerin mücmeli tebyîn ve tafsil, umûmu tahsîs, mutlağı takyîd ve tamamlanmamış bir 

hükmü de ikmâl edeceğini dile getirmektedir.58 

Kezâ Mekkî-Medenî ayrımı üzerinden teşrîdeki tedricîliğin yanı sıra yaklaşık yirmi 

üç yıla yayılan nebevî davetin birey, toplum ve hukuka bakan yönleriyle tetkik edilmesi, 

aynı zamanda Hz. Peygamber’in (s.a.v.) hayatını, faaliyetlerini, siyâsî ve askerî 

mücadelelerini konu edinen siyer ve megâzî sahasına da doğrudan katkı sağlar. Nitekim ilk 

dönem İslâm tarihi özelinde de hicret öncesi ve sonrası dönem yani Mekke ve Medine 

dönemleri olmak üzere yapılan teknik bir ayrım söz konusudur. Mekke dönemi Hz. 

Peygamber’in aldığı ilk vahyi tebliğ etmesiyle başlamış, Medine dönemi ise yine Hz. 

Peygamber’in son vahyi tebliğ etmesinin ardından çok geçmeden nihayet bulmuştur.59 Şu 

hâlde Kur’ân’ın nüzûl tarihinin İslâm’ın Mekke ve Medine döneminin tarihiyle iç içe 

olmasından hareketle ilâhî beyânlar ile siyer ve megâzî rivâyetlerinin ilişkisinden 

bahsedilebilir. Söz konusu ilişki bir taraftan Kurân-ı Kerîm’in siyer ve megâzî için bilgi ve 

onay kaynağı olmasıyla; diğer taraftan ise siyer ve megâzî rivâyetlerinin tefsire sağladığı 

katkılarla açıklanabilir.60 

Bütün bunların yanında Mekkî-Medenî bilgisi Kur’ân’ın uslüp özelliklerinin 

anlaşılmasında ve onun gösterdiği bireysel, toplumsal ve evrensel gâyelerin vizyon ve 

misyon olarak idrak edilmesinde rol oynar. Nitekim “her makâmın bir makâli vardır” 

fehvâsınca muktezây-ı hâle mutabakat belâgatin en temel özelliklerindendir. Mekkî ve 

Medenî âyetlerin üslûp özellikleri, Kur’ân okuyucusu mezkûr misyonunu ifa ederken 

muhatabının gönlüne, onun psikolojik durumunu gözeterek hitap etmesine katkı sunar. Öyle 

ki Kur’ân’a yapılan her davet teşebbüsüne özgü konular ve bu konulara uygun hitap 

özellikleri vardır. Muhatap kitlelerin yetişme tarzları, inançları ve içinde bulundukları 

çevrelerin farklı nitelikleri söz konusudur. Dolayısıyla davet misyonunda, Kur’ân’ın söz 

gelimi mümin, müşrik, münâfık ve ehl-i kitap kitlelere yönelik hitaplarında gözlemlenen 

çeşitli üslüp özelliklerinin takip edilmesi bu misyonda rehber olacaktır.61 

                                                 
58 Bk. Şâtıbî, el-Muvâfakât, IV, 256. 

59 Örneğin Suyûtî, “Son nâzil olan âyetler (آخر ما نزل)” konusu bağlamında Hz. Peygamber’in Bakara 2/281’in 
indirilmesinin ardından dokuz ila seksen bir gün sonra vefat ettiğini bildiren rivâyetleri zikreder. Bk. el-
İtkân, I, 178-179. 

60 Bk. Mennâ‘ el-Kattân, Mebâhis, s. 56. 

61 Bk. Mennâ‘ el-Kattân, Mebâhis, s. 55-56. 



 

22

Son olarak, Mekkî-Medenî bilgisine gösterilen ilgi ve hassasiyet aynı zamanda 

Kur’ân’ın herhangi bir değişiklik ve tahrife maruz kalmadan günümüze ulaştığını gösteren 

vesika kabilindendir. Daha önce Ebü’l-Kâsım en-Nîsâbûrî’nin (ö. 406/1016) ifadeleri 

üzerinden de dikkat çekildiği üzere Kur’ân’ın nerede, ne zaman, hangi koşullarda, günün 

hangi demlerinde yahut yılın hangi mevsimlerinde indirildiği gibi bir manada spesifik 

bilgilerin önemine yapılan vurgular Kur’ân’ın lafızları ve metni için olduğu kadar onun 

anlam-yorum boyutunu muhafazaya dönük çabalar olarak da değerlendirilebilir.62 

II. Mekkî-Medenî Ayrımının Erken Dönemdeki İzdüşümleri 

A. Mekkî-Medenî Ayrımında Rivâyetlerin Kaynak Değeri 

Tefsir ve ulûmü’l-Kur’ân’a dair kaynaklar gözden geçirildiğinde âyetlerin nâzil 

olduğu mevziler ile zaman dilimlerine taalluk eden bilgileri içeren rivâyetlerin anahatlarıyla 

iki kısma ayrıldığı söylenebilir. Birinci kısım ilâhî beyânların Mekkî veya Medenî oluşunu 

doğrudan yahut dolaylı atıflarla bildiren rivâyetlerdir. Bunlar başta sebeb-i nüzûl63 olmak 

üzere genel olarak Kur’ân vahyinin tarihsel bağlamına ilişkin veriler içeren rivâyetlerdir. 

Söz gelimi Sa‘d b. Ebû Vakkâs’ın (ö. 55/675) Enfâl sûresinin Bedir Gazvesi’nde indirildiğini 

bildiren şâhitliği ile Hz. Âişe’nin (ö. 58/678): “Bakara sûresi sadece Hz. Peygamber’in [eşi 

olarak] beraberinde bulunduğum zamanlarda indirildi”64 şeklindeki tecrübesini aktaran 

rivâyetler bu kısma örnek olarak gösterilebilir. 

Hz. Âişe’nin Bakara sûresinin Medenî olduğunu dolaylı bir biçimde bildiren söz 

konusu rivâyet zamansal açıdan tahlil edildiğinde şu hususlar anlaşılır: Bakara sûresi, Hz. 

Aişe Hz. Peygamber’in eşi olarak yanında bulunduğu zamanlarda nâzil olduysa Hz. 

Peygamber’le ne zaman evlendiği tespit edilir. Hz. Peygamber’in Hz. Âişe ile hicretin ilk 

senesinin Şevvâl ayında yahut ikinci senesinin başlarında evlendiği yönünde iki farklı görüş 

öne çıkmaktadır. Bu evlilik ise Hz. Peygamber vefat edene kadar dokuz yıl sürmüştür. 

Mamafih nüzûlü Medine döneminde başlayan ve zamana yayılan Bakara sûresinin Medenî 

                                                 
62 Bk. Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 161. 

63 Sebeb-i nüzûl konusunun Mekkî-Medenî ile ilişkisi ikinci bölümde ele alınacaktır. 

64 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 6; İbn Hacer, Fethü’l-bârî, IX, 49. 



 

23

bir sûre olduğu ve nüzûlünün hangi zaman aralığında gerçekleştiği Hz. Âişe’nin mezkûr 

rivâyetinden dolaylı olarak anlaşılmaktadır.65 

Sa‘d b. Ebî Vakkâs’ın anlattığına göre ise Bedir Gazvesi’nde kardeşi Ümeyr 

katledilir. Sa‘d ise müşrik ordusundan Saîd b. el-Âs’ı öldürür, kılıcını ganimet olarak alır ve 

Hz. Peygamber’in huzuruna varır. Hz. Peygamber Sa‘d’a (elindeki ganimetle birlikte) 

ganimetlerin toplandığı kabaza (القبض) gitmesini emreder. Sa‘d kendisine söyleneni yapıp 

geri dönerken “kardeşim öldürüldü, bir de (ganimet olarak aldığım) kılıcım elimden alındı” 

diye düşünür, kendisini hayli perişan hisseder, derken Enfâl sûresinin indirildiğini öğrenir. 

Çok geçmeden Hz. Peygamber ona gidip kılıcını geri almasını söyler.66 Sa‘d b. Vakkâs’ın 

şâhitliğini aktaran bu rivâyetin, İbn Abbâs’ın “Bedir sûresi” diye de tesmiye ettiği Enfâl 

sûresinin67 nâzil olduğu zaman dilimine doğrudan atıfta bulunduğu ve bu sûrenin Medenî 

olduğuna işaret ettiği görülür. Nitekim Bedir Gazvesi’nin hicretten sonra 2/624 senesinde 

gerçekleştiği malumdur. 

İkinci kısımdaki rivâyetler ise sûrelerin Mekkî-Medenî hüviyetlerini doğrudan 

niteleyen muhtevaya sahiptir. Mekke ile Medine’de nâzil olan sûreleri içeren bu tür 

rivâyetler aynı zamanda kronolojik nüzûl tertibini de ihtiva etmektedir. Ayrıca bu 

rivâyetlerin bazılarında kimi sûrelerin müstesnâ âyetlerine dair kayıtlarla da 

karşılaşılmaktadır.68 Kur’ân’ın 114 sûresinin tamamını içerenler olduğu gibi sadece Mekkî 

yahut Medenî sûreleri veya bunların bir kısmını ihtiva edenlerin de bulunduğu söz konusu 

rivâyetler arasında sahabeden başta Abdullah b. Abbâs  (ö. 68/687-88)69 olmak üzere Hz. 

                                                 
65 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 201. 

66 Bk. Ebü’l-Hasen el-Vâhidî, Esbâbü nüzûli’l-Kur’ân (thk. Kemâl Besyûnî Zağlûl), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 
Beyrut 1411/1991, s. 234-235; Suyûtî, Lübâbü’n-nukûl fî esbâbi’n-nüzûl, Müessesetü’l-kütübi’s-sekâfiyye, 
Beyrut 1422/2002, s. 121. 

67 Suyûtî, el-İtkân, II, 356. 

68 Örneğin Mücâhid’in İbn Abbâs’tan aktardığı sûre tertibinde Mekke’de nâzil olan En‘âm sûresinin Medenî 
âyetlerine (151 ila 153’üncü âyetler) işarette bulunduğu görülür. Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 49. 

69 İbn Abbâs’a farkı tarikler üzerinden nispet edilen sûre tertipleri ve bu çerçevede değerlendirmeler için bk. 
Esra Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, KURAMER Yayınları, İstanbul 2016, s. 58-72; 
“Mekkî-Medenî Sure Tertipleri: Hz. Âişe, İbn Abbâs-Kurayb, Mucâhid ve Katâde Rivâyetleri”, Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 58:1 (2017), s. 226-231. 



 

24

Âişe70 ve Hz. Osman’a (ö. 35/656)71 nispet edilen kronolojik sûre tertipleri mevcuttur. Kezâ 

nüzûl tertibine dair sahabeden nakledilen bilgileri muhtelif varyantlarla aktaran Câbir b. 

Zeyd (ö. 93/711-12),72 Mücâhid b. Cebr (ö. 103/721),73 İkrime el-Berberî (ö. 105/723),74 

Hasan-ı Basrî (ö. 110/728), Katâde b. Diâme (ö. 117/735),75 Atâ el-Horasânî ö. 135/753),76 

Ali b. Ebû Talha (ö. 143/760),77  İbn Cüreyc (ö. 150/767), gibi tâbiûn ve tebeü’t-tâbiîn 

neslinin âlimleri de bulunmaktadır.78 

Bu çerçevede söz konusu rivâyetlerin genel itibarıyla sahip olduğu muhtevaya dair 

bir izlenim oluşturması gayesiyle Atâ el-Horasânî’nin İbn Abbâs’a isnad ederek aktardığı 

nüzûl tertibinin bir kısmına yer verilecektir. İlgili rivâyete göre İbn Abbâs şöyle demiştir: 

“Bir sûrenin başı Mekke’de nâzil olduğunda o sûrenin Mekke’de indirildiği kabul edilirdi. 

Sonrasında Allah Teâlâ bu sûrenin içeriğini [inzâl ettiği âyetlerle] dilediği gibi artırırdı. 

Kur’ân’dan ilk nâzil olan sûre Alak’tır; sonra Kalem, Müzzemmil, Müddessir, Tebbet, 

Tekvîr, A‘lâ, Leyl, Fecr, Duhâ, İnşirah (…) [Mekke döneminde indirilen toplamda 86 sûreyi 

                                                 
70 Tâbiûndan Kâsım b. Muhammed’in Hz. Âişe’ye nispet ettiği ve on beş Mekkî sûreyi ihtiva eden rivâyet için 

bk. Ebû Bekr İbnü’l-Arabî, en-Nâsih ve’l-mensûh, II, 9-11; Rivâyete dair değerlendirmeler için bk. Esra 
Gözeler, “Mekkî-Medenî Sure Tertipleri: Hz. Âişe, İbn Abbâs-Kurayb, Mucâhid ve Katâde Rivâyetleri”, s. 
225-226. 

71 Gözeler, İsmail Cerrahoğlu’nun Tefsir Usûlü adlı eserinde Hz. Osman’a nispet edilen söz konusu tertibi 
muasırı Abdurrahman Habenneke el-Meydânî’den (1927-2004) naklen yer verdiğini ifade eder. Bk. Esra 
Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, s. 96-100. Söz konusu tertip için ayrıca bk. Abdurrahman 
Habenneke el-Meydânî, Kavâ‘idü’t-tedebbüri’l-emsel li-Kitâbillah, Dârü’l-kalem, Dimaşk-Beyrut 
1400/1980, s. 178-184 krş. Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 86-87. 

72 Söz konusu tertip için meselâ bk. Ca‘berî, Hüsnü’l-meded, s. 292-294; Bikâî, Mesâ‘idü’n-nazar, I, 164-165. 

73 Mücâhid’in İbn Abbâs’tan naklettiği tertip için bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 48-49. 

74 İkrime ile Hasan-ı Basrî’den gelen rivâyet için bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 50-52. 

75 Katâde tarikiyle gelen ilgili rivâyet için bk. Hâris el-Muhâsibî, el-Akl ve fehmü’l-Kur’ân (thk. Hüseyin el-
Kuvvetlî), Dârü’l-fikr, Beyrut 1391/1971, s. 395-396; Suyûtî, el-İtkân, I, 57. 

76 Atâ tarikiyle İbn Abbâs’a isnâd edilen liste için bk. İbnü’d-Düreys el-Becelî, Fezâilü’l-Kur’ân vemâ ünzile 
mine’l-Kur’âni bi-Mekkete vemâ ünziler bi’l-Medîne (thk. Gazve Büdeyr), Dârü’l-fikr, Dimaşk 1408/1987, 
s. 33-34; Alemüddîn es-Sehâvî, Cemâlü’l-kurrâ ve kemâlü’l-ikrâ’ (thk. Abdülhak Abdüddâyim Seyfü’l-
Kâdî), Müessesetü’l-kütübi’s-sekâfiyye, Beyrut ty., I, 106-111; Suyûtî, el-İtkân, I, 54-56. 

77 Ali b. Ebû Talha’ya nispet edilen rivâyette sadece Medine’de nâzil olan sûreler yer almaktadır. İsim isim 
serdedilen bu sûrelerin ardından “Bu sûrelerin dışındakiler Mekke’de nâzil olmuştur” şeklindeki ifadesiyle 
Mekke’de nâzil olan sûrelere sadece işarette bulunmakla yetinmektedir. Bk. Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm, 
Fezâilü’l-Kur’ân (thk. Mervân el-Atıyye vd.), Dârü İbn Kesîr, Dimaşk-Beyrut ty.,  s. 365. 

78 Yukarıda zikredilen isimlerin yanı sıra yine İslâm’ın ilk üç nesline mensup şahsiyetler ile muhtelif 
müfessirlere dayandırılan Mekkî-Medenî tertipleri hakkında tespit ve değerlendirmeler için bk. Esra 
Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, s. 57-109; “Mekkî-Medenî Sure Tertipleri: Hz. Âişe, İbn 
Abbâs-Kurayb, Mucâhid ve Katâde Rivâyetleri”, s. 225-238. 



 

25

sayar] sûreleri indirildi. Sonrasında Medine’de ise Bakara, Enfâl, Âl-i İmrân, Ahzâb (…) 

[Medine döneminde inzâl edilen toplamda 28 sûreyi sayar] sûreleri indirildi.”79 

Bu siyakta hem klasik hem de modern dönem kaynakları tetkiki neticesinde toplamda 

yirmi dört tane kronolojik sûre tertibi tespit eden Esra Gözeler’in,80 aralarında çok büyük 

farklılıklar bulunmayan; tasniflerdeki farklılaşmanın ise daha ziyade Mekkî yahut Medenî 

dönem içerisindeki sûrelerin sıralamasında ortaya çıktığı görülen bu tertiplere dair tahlilleri 

dikkat çekicidir. Öyle ki Esra Gözeler’in, söz konusu tertiplerde gözlemlenen ittifak, 

benzerlik, farklılık, özgünlük ve muayyen sûrelerin nüzûl sıralarının tayininde öne çıkan 

kimi ihtilafların yanı sıra bu tertiplerde yer verilen bazı kronolojik detaylar gibi hususlar 

çerçevesinde ortaya koyduğu değerlendirmelerin hayli önemli olduğu ifade edilmelidir.81 

Nitekim bu değerlendirmeler bahis konusu kronolojik tertipler arasında radikal farkların 

bulunmadığını ortaya koymakta ve muhtemel istinsah hatalarından kaynaklanan cüzî tertip 

farklılıklarına da açıklık getirmektedir. 

B. Mekkî-Medenî Karşısında Sahabenin Tutumu 

Tarihsel süreçte Mekkî-Medenî çerçevesinde ortaya koyulan tanım, tasnif ve 

kriterlerin yanı sıra onun tefsirdeki rol ve katkılarına yönelik farklı değerlendirmelere 

bakıldığında bu ayrımın Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından bahis konusu edilip edilmediği, 

kezâ sahabîlerin bu konuya karşı ilgisinin olup olmadığı yönünde bir istifhamın oluştuğu 

düşünülebilir. Kelâm ve fıkıh âlimi Bâkıllânî (ö. 403/1013), bir Kur’ân savunusu 

mahiyetinde kaleme aldığı el-İntisâr li’l-Kur’ân adlı eserinde ilâhî beyânların Mekkî-

Medenî hüviyetlerinin sahabîlerce hıfzedildiğinde bir kuşku bulunmadığını belirtir. Nitekim 

sahabîler, Kur’ân-ı Kerîm’i hıfz ve tazim noktasında gösterdikleri duyarlılığı onun Mekke 

ile Medine dönemlerinde nâzil olan âyetlerini ve bunların nüzûlüne zemin hazırlayan sebep 

                                                 
79 İlgili rivâyet için bk. İbnü’d-Dureys, Fezâilü’l-Kur’ân, s. 33-34; Suyûtî, el-İtkân, I, 54-56. 

80 Söz konusu kronolojik sûre tertipleri şunlardır: 1. Kurayb (ö. 98/716) < İbn Abbâs; 2. Atâ el-Horasânî < İbn 
Abbâs; 3. Ebû Sâlih < İbn Abbâs (I); 4. Ebû Sâlih < İbn Abbâs (II); 5. İbn Cüreyc < Atâ el-Horasânî < İbn 
Abbâs; 6. Hz. Âişe; 7. Ma‘mer b. Râşid (ö. 153/770) < İbn Şihâb ez-Zührî (ö. 124/742) < Muhammed b. 
Nu‘mân b. Beşîr (ö. 64/684); 8. Hz. Osmân; 9. Câbir b. Zeyd; 10. Yezîd en-Nahvî (ö. 131/748) < İkrime ve 
Hasan-ı Basrî; 11. Katâde (I); 12. Katâde (II); 13. Katâde (III); 14. Mücâhid; 15. Ali b. Ebî Talha. 16. İbn 
Şihâb Zührî); 17. Ömer b. Muhammed b. Abdülkâfî (4/10-11. yüzyıl); 18. Dânî (ö. 444/1053); 19. Mâverdî 
(ö. 450/1058); 20. Hâzin (ö. 741/1341); 21. Zerkeşî (ö. 794/1392);  22. Fîrûzâbâdî (ö. 817/1415); 23. Bikâî 
(ö. 885/1480); 24. Diyârbekrî (ö. 966/1582). Bk. Esra Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, s. 57-
109. 

81 İlgili değerlendirmeler için bk. Esra Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, s. 107-109. 



 

26

ve durumları ihata etmek için de göstermişlerdir. Bâkıllânî’ye göre onların bu özverili 

tutumu Hz. Peygamber’in “Bana Mekke’de Kur’ân’dan şu kadarı nâzil oldu; Medine’de bu 

kadarı nâzil oldu, bilesiniz” şeklinde bir açıklamasının olmamasına ve dahası ashâbına bu 

meselenin üzerine eğilmelerine yönelik bir tavsiyesinin bulunmamasına rağmen kendisini 

göstermiştir. Zira aksi bir durum, yani Mekkî-Medenî’nin öğrenilmesi hususunda nebevî bir 

yönlendirme söz konusu olsaydı bu bilinir ve yaygınlık kazanırdı. Hz. Peygamber’in 

ashabına bu konuda herhangi bir yönlendirmesinin bulunmaması ise temelde bu meseleye 

dair ilâhî bir emrin sâdır olmamasından ileri gelmektedir.82  

Bu noktada Bâkıllânî’nin Evvelü mâ nezele konusuyla aynı başlık altında değindiği 

Mekkî-Medenî’ye dair çıkarımının, esas itibarıyla bu konudaki kimi ihtilafların Kur’ân 

metninin tahrif ve tağyir edildiğine delil teşkil ettiği yönündeki iddia ve şüpheleri ortadan 

kaldırmaya matuf olduğu ifade edilmelidir.83 Zira sûrelerin Mekkîlik ve Medenîliğini 

gösteren kronolojik nüzûl tertipleri Hz. Peygamber’e istinad etmez; bilakis kimi sahabîlerin 

şahsî ilgi ve takipleriyle teşekkül etmiş ve sonraki nesillere aktarılmıştır. Mamafih İbn 

Âşûr’un (ö. 1973) tespitinde de ifadesini bulduğu gibi nüzûl tertipleri “müttefekun aleyh 

değildir ve mutlak bir senedle intikal etmemiştir.”84 Bu sebepledir ki, kimi âyet ve sûrelerin 

Mekkî yahut Medenî oluşlarında ihtilaflar gündeme gelmiş, bu çerçevede re’y ve ictihada 

dayanarak görüş ortaya koyulmuştur. Ancak söz konusu ihtilafların kahir ekseriyeti çözüme 

kavuşturulmuştur.85  

Bununla birlikte bazı ilim erbâbının da dikkat çektiği gibi haddizâtında Mekkî-

Medenî bilgisinin öğrenilmesini teşvik eden ilâhî yahut nebevî bir direktifin olması tabiî akış 

içerisinde pek de gerekli değildi. Zira nüzûl dönemi müslümanları indirilen sûre ve âyetlerin 

Mekkî-Medenî hüviyetlerine dair bir açıklama yapılmasına ihtiyaç duymuyorlardı. Vahyin 

nüzûlüne; dahası nerede, ne zaman ve hangi sebepler sonucunda indirildiğine doğrudan 

şâhitlik ediyorlardı ki, hayatlarını Hz. Peygamber’in refakatinde geçiren sahabenin büyük 

çoğunluğu için ileri sürülebilecek olan bu durum, onların nüzûl döneminin ortam ve bağlam 

                                                 
82 Öte yandan Bâkıllânî, Mekkî-Medenî bilgisinin tahsilinin müminlere farz kılınmadığını; fakat ahkâmın 

bilinebilmesi için nâsih-mensûhun tarihinin bilinmesinin kimi ilim erbâbının vazifesi olduğunu belirtir. 
Nitekim her ne kadar Hz. Peygamber’den bir nas vârid olmasa da tarih itibarıyla ilk inen beyânın Mekkî 
(yani mensûh) sonra inenin Medenî (yani nâsih) olduğu tespit edilebilir. Bk. el-İntisâr, I, 247.  

83 Bk. Bâkıllânî, el-İntisâr, I, 236-237. 

84 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXV, 237. 

85 Bk. Bâkıllânî, el-İntisâr, I, 247-248. 



 

27

bilgisine dair ince detaylara muttali olduğunu da gösterir mahiyettedir. Aynı şekilde nüzûlün 

gerçekleştiği mevziler ile zaman dilimlerinin bilgisine yönelik sahabîler nezdinde gösterilen 

bu hassasiyet, evvelâ tâbiûn nesli olmak üzere sonraki nesiller tarafından da tevarüs 

edilmiştir. Haddizâtında bu durum çok sayıda rivâyet üzerinden gerek tefsirlerde gerekse 

ulûmü’l-Kur’ân’a dair eserlerde de kendini göstermektedir.86 Söz gelimi Saîd b. Cübeyr, Atâ 

b. Ebû Rebâh ve Hasan-ı Basrî gibi tâbiûnun önde gelen âlimlerinden ilim alan ve yedi kıraat 

imamından biri olan Ebû Amr b. Alâ’nın (ö. 154/771)87 Mücâhid b. Cebr’den Mekke 

döneminde indirilen sûrelerdeki Medenî âyetleri kendisine özetle aktarmasını istediğini 

bildirmesi; Mücâhid’in de hocası İbn Abbâs’tan bu çerçevede öğrendiği bilgileri Ebû Amr’a 

aktarması bahis konusu ilgi ve hassasiyeti gösteren örneklerden biridir.88 

Öte yandan nüzûl sürecine şâhitlik etme bakımından daha kıdemli olan sahabîlerin 

bu sürecin gelişmelerine dair tecrübelerinin diğer sahabîlere kıyasla hâliyle daha geniş 

olduğu da dikkate alınmalıdır. Örneğin dinde derin anlayışlı olması için Hz. Peygamber’in 

(s.a.v.) özel duasına mazhar olup89 kendisinden muhtelif tarikler üzerinden nüzûl tertipleri 

nakledilen ve Tercümânü’l-Kur’ân sıfatıyla anılan Abdullah b. Abbâs’ın (ö. 68/687-88) 

ondan yaşça büyük olan Übey b. Ka‘b (ö. 33/654 [?]) ile yaşadığı tecrübe bu durumu bir 

bakıma ortaya koyar niteliktedir. Zira İbn Abbâs şöyle demiştir:  

Hem muhacirlerden hem de ensârdan olmak üzere Resûlüllah’ın ashabının büyüklerinin 

yanından ayrılmazdım. Onlara Resûlüllah’ın gazve ve seriyyeleri ile bu hadiseler 

hakkında nelerin nâzil olduğunu sorardım. Her ne zaman onlardan birinin yanına varsam 

Resûlüllah’a olan yakınlığımdan dolayı yüzü aydınlanırdı. Günün birinde Übey b. Ka‘b’a 

-ki ilimde rüsûh sahibi olanlardandır- Kur’ân’ın Medine’de nâzil olan kısmını sordum. O 

da: ‘Medine’de yirmi yedi sûre indirildi. Diğerleri ise Mekke’de nâzil oldu’ dedi.90 

 İbn Abbâs’ın bu tecrübesi onun ilmî tecessüsünün beraberinde sûrelerin Mekkî-

Medenî hüviyetlerinin henüz sahabe döneminde bir mesele olarak telakkî edilmeye 

başladığını da gösterir. Hz. Peygamber’in vefatından sonraki dönemde gerçekleştiği 

                                                 
86 Bk. Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 161; Subhî Sâlih, Mebâhis, s. 178; Mennâ‘ el-Kattân, Mebâhis, s. 46. 

87 Hakkında geniş bilgi için bk. Tayyar Altıkulaç, “Ebû Amr b. Alâ”, DİA, X, 94-96. 

88 İlgili rivâyetler için meselâ bk. Nehhâs, en-Nâsih ve’l-mensûh, II, 316; Suyûtî, el-İtkân, I, 48-50. 

89 Bk. Buhârî, “İlim”, 17; “Vudû’”, 10.  

90 Muhammed b. Sa‘d ez-Zührî, et-Tabakâtü’l-kübrâ (thk. Ali Muhammed Ömer), Mektebetü’l-Hâncî, Kahire 
1421/2001, II, 320. 



 

28

anlaşılan bu görüşmede İbn Abbas’a nispetle “kıdemli” bir sahabî olan Übey b. Ka‘b’ın 

Birinci Akabe Biatı’nı (621) takiben Hz. Peygamber tarafından Medine’ye gönderilen 

Musʻab b. Ümeyr (ö. 3/625) vesilesiyle müslüman olduğu, Medineli ilk vahiy kâtibi olarak 

görev aldığı ve hicretten sonraki dönemde de Hz. Peygamber nezdinde son derece önemli 

vazifeler üstlendiği bilinmektedir.91 Mamafih bu hususiyetleriyle Übey b. Ka‘b’ın İbn 

Abbâs’la paylaştığı bilgi ve tecrübe, doğrudan hicret sonrası dönemde Kur’ân’ın nüzûl 

kronolojisini bizzat takip eden bir kişiden çıkmış olmaktadır. 

Öte yandan Suyûtî (ö. 911/1505), Bâkıllânî’nin Mekkî-Medenî bilgisi için öncelikle 

ashâb ile tâbiûnun hafızasına başvurulması gerektiğini izhar eden kanaatini zikrettikten 

sonra Abdulah b. Mesûd’un (ö. 32/652-53) “Kendisinden başka ilâh olmayan Allah’a kasem 

ederim ki, Allah’ın kitabından nâzil olan her sûrenin nerede indiğini, her âyetin de kimin 

hakkında indirildiğini biliyorum. Allah’ın kitabını benden daha iyi bilen ve kendisine 

ulaşılabilir birinin olduğunu bilsem hemen ayağına giderdim”92 meâlindeki ifadesine yer 

vermektedir.  

Mekke’de Hz. Peygamber’den sonra Kur’ân’ı ilk kez yüksek sesle tilavet etmesinin 

yanında bir âyeti ezberinden okuyan ilk sahabî olan,93 kezâ Hz. Peygamber’den yetmiş küsûr 

sûreyi bizzat dinleyen ve ashâb içinde Kitâbullah’ı en iyi bilenler arasında yerini alan94 

Abdullah b. Mesûd’un bu ifadesi mercek altına alındığında, onun Kur’ân vahyinin inzâline 

sebep teşkil eden gelişmelerin yanı sıra vahyin indiği mekânların bilgisine de muttali olduğu 

anlaşılır. Deyim yerindeyse vahyin seyrinin mekânsal, aynı şekilde zamansal bağlam ve 

şartlarının bilgisine gösterdiği itinayı, bu bilgiye muttali olabilmek için taşıdığı motivasyonu 

ihsas eden bu ifadeler, bilahare ulûmü’l-Kur’ân bünyesinde Mekkî-Medenî ve sebeb-i nüzûl 

kapsamında ele alınacak hususların tefsir faaliyetinin temel taşları mesâbesinde olduğundan 

da haber verir niteliktedir. 

                                                 
91 Übey b. Ka‘b hakkında geniş bilgi için bk. Bünyamin Erul, “Übey b. Ka‘b”, DİA, XLII, 272-274. 

92 Bk. Buhârî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 8; Müslim, “Fezâilü’s-sahâbe”, 115; Suyûtî, el-İtkân, I, 47. Ebû Cafer 
Muhammed b. Cerîr et-Taberî Câmiʻu’l-beyân’ında bu rivâyete tefsir ilmine teşvik bağlamında yer verir 
(bk. Câmi‘u’l-beyân, ‘an te’vîli âyi’l-Kur’ân (thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî vd.), Dârü Hicr, 
Kahire 1422/2001,  I, 75.) İbn Kesîr ise tefsirinde söz konusu rivâyeti kurrâ sahâbîlerden bahsederken 
zikreder. (İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, I, 52.). 

93 Şemsüddîn ez-Zehebî, Siyerü a‘lâmi’n-nübelâ, I, 466; Suyûtî’nin ihtisarla naklettiği söz konusu rivâyet için 
bk. el-İtkân, I, 48 

94 Bk. Buhârî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 8; İbn Hacer, Fethü’l-bârî, IX, 59. 



 

29

C. Nüzûl Dönemi Sonrasında Bağlam Bilgisine Duyulan İhtiyaç 

Sahabîler, Hz. Peygamber (s.a.v.) hayattayken onun tebliğ ve tebyin ettiği, 

şahsiyetinde bütün öğretilerini muşahhas hâle getirdiği95 Kur’ân vahyini idrak edip 

özümsemiş ve gereğine uygun şekilde bir hayat tarzı benimsemişlerdir. Nüzûl vasatının 

doğrudan tanığı olan ve Hz. Peygamber’e -imkânları ölçüsünde-96 mülazemet eden bu nesil, 

aynı zamanda Kur’ân’ın doğrudan muhataplarıydı. Dolayısıyla âyet ve sûrelerin nüzûlüne 

sebep olan hadise ve gelişmelerden, nüzûlün bağlam ve ikliminden haberdardılar. 

Âyetlerden murat edilen mana ve maksatları takip ve idrak edebiliyorlardı. Bununla birlikte 

manalarını etraflıca kavramaları için kendi dillerinde indirilen ilâhî kelâmlarda97 bir 

açıklamaya ihtiyaç duyduklarında ise vahyin emîni (emînü’l-vahy) Hz. Peygamber’e 

müracaat edebiliyor, bilgiyi doğrudan kaynağından alabiliyorlardı. Zira Kur’ân’ın ilk 

muhataplarına tâbî olacak sonraki nesillerin ihtiyaç duyacağı bu bilgilere ulaşabilmesi için 

söz konusu hassasiyetin gösterilmesi gerekiyordu.98 

Hz. Peygamber’in ahirete irtihaliyle birlikte ise yeni bir dönem başladı. Medine 

döneminde baş gösteren ve İslâm devletinin sınırlarının Arap Yarımadası’nı aşmasıyla 

neticelenen fetih hareketleri hulefâ-yi râşidîn devrinde de devam etti. İslâm toprakları hayli 

genişledi, farklı coğrafyalardan Arap olmayan unsurlar İslâm’a girdi. Ana dili Arapça 

olmayan, Arap kültürüyle yetişmeyen, yetişse dahi farklı idrak ve görgü seviyesine sahip 

olan ve her şeyden önce Kitâbullah’la iki kapak arasında mushaf/metin formundayken 

                                                 
95 Hz. Peygamber’in ahlâkı/karakteri hakkında kendisine soru yöneltilmesi üzerine Hz. Âişe: “Sen hiç Kur’ân 

okumaz mısın? Hz. Peygamber’in ahlâkı Kur’ân’dı (كان خلقه القرآن)” diyerek mukabelede bulunur. Nevevî 
Hz. Âişe’nin “ahlâkı Kur’ân’dı” ifadesini şöyle açıklar: “Hz. Peygamber’in ahlâkının Kur’ân olması; 
Kur’ân’a göre amel etmesi, onun çizdiği sınırlara riayet etmesi, âdâbını kuşanması, mesel ve kıssalarından 
ibret alması, beyânları üzerinde etraflıca tefekkür etmesi (tedebbür) ve güzel bir şekilde tilavet etmesidir.” 
Bk. Ebû Zekeriyyâ Yahyâ en-Nevevî, el-el-Minhâc fî şerhi Sahîhi Müslim b. Haccâc, Dârü İhyâi’t-türâsi’l-
arabî, Beyrut 1392, VI, 26. İlgili hadis için ayrıca bk. Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 139. 

96 Sahâbenin doğrudan Hz. Peygamber’den hadis/ilim alamama nedenleri; a) çobanlık, ziraat yahut ticaretle 
meşgul olmaları, seferde bulunmaları veya başka şehirlerde yaşamaları sebebiyle her zaman Hz. 
Peygamber’i doğrudan dinleme imkânının olmaması; b) yaşı küçük olan, İslâm’a geç giren yahut Hz. 
Peygamber’le geç mülâkî olanların ondan hadis dinlemek için fazla vakitlerinin kalmaması; c) Hz. 
Peygamber’in sadece aile efradının bilebileceği ahvâle her sahabînin muttali olamaması şeklinde izah edilir. 
Bk. Ayşe Esra Şahyar, “Sahâbenin Tâbi‘ûndan Hadis Rivâyeti”, Hadis Tetkikleri Dergisi, Cilt: VIII, Sayı: 
1, Yıl: 2010, s. 126.  

97 Bk. Ebü’l-Kâsım Mahmud b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ‘an hakâiki ğavâmizi’t-tenzîl ve ‘uyûni’l-ekâvîl 
fî vücûhi’t-te’vîl (thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavvız), Mektebetü’l-Ubeykân, Riyad 
1418/1998,  III, 250 (Yûsuf 12/2 tefsirinde). 

98 Bk. Ebû Mansûr Muhammed el-Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân (thk. Heyet), İstanbul 2006, VII, 269 (Yûsuf 
12/2 tefsirinde). 



 

30

tanışan farklı anlayış ve kültür kodlarıyla yetişmiş bu insanlar, hâliyle nüzûl döneminin 

bağlam ve ikliminden uzaktı. Nitekim kelâm-ı ilâhînin hitabına doğrudan mazhar olunan 

nüzûl döneminin canlı ikliminin son bulmasıyla birlikte ilk halife Hz. Ebû Bekir (ö. 13/634) 

döneminde Yemâme’de gerçekleşen savaşı müteakip (12/633) Hz. Ömer’in (ö. 23/644) 

tavsiyesiyle Kur’ân derlenerek iki kapak arasına getirilmiş ve nihayet Hz. Osman’ın 

hilafetinin ilk yıllarında duyulan lüzum gereği imam mushaftan çoğaltılan mushaflar 

(mesâhifü’l-emsâr) İslâm hâkimiyetindeki muhtelif merkezlere gönderilmişti.99  

İşbu dönemde dünyaya gelen yahut müslüman olan kitlelerin Kur’ân tasavvuru 

bilindik anlamda kitap formuna kavuşan mushaf üzerinden şekilleniyordu. Elbette yeni 

İslâm beldelerinin halklarına İslâm’ı öğretmek, kezâ askerî ve bürokratik işleri sevk ve idare 

etmek için bu beldelere intikal eden sahabîler buralarda tedris halkaları oluşturarak bütün 

yönleriyle Kur’ân’ı ve sünneti öğretmeye başlamışlardı. Bu ilmî faaliyetler neticesinde 

Mekke, Medine ve Kûfe’de çeşitli medreseler oluşmuştu. Bu medreselerin hocaları tabiatıyla 

sahabîler, öğrencileri ise -özellikle tefsirde temayüz eden mevâliden olmak üzere- 

tâbiîlerdi.100 Ne var ki, kimi yeni İslâm beldelerinde fitnelerin zuhûr etmesiyle insanların 

arasında ihtilafların baş göstermesi, her fırkanın kendi görüşünün haklılığını ispat için evvelâ 

Kur’ân’a sarılması ve bunun tabiî sonucu olarak bağlamından kopuk birtakım yanlış ve fasit 

tevillerin ortaya çıkması gibi nedenlerden dolayı Kur’ân’ın doğru bir şekilde tefsir 

edilmesine şiddetle ihtiyaç duyulmuştu. Bunun gerçekleştirilmesi ise zikri geçen tefsir 

medreselerindeki mesailere bağlıydı.101 

Bu nevzuhur durumu ikinci râşid halife Hz. Ömer ile Mekke tefsir medresesinin 

kurucusu İbn Abbâs arasında geçen şu hadise bir bakıma ortaya koymaktadır: Denildiğine 

göre Hz. Ömer bir gün ümmetin peygamberinin yegâne olmasına rağmen fertlerinin ihtilaf 

içinde olmalarının altında yatan sebepleri kendi kendine sorgular, bunun üzerine İbn Abbâs’ı 

istişare etmek üzere yanına çağırır. Bir araya geldiklerinde İbn Abbâs’a peygamber ve kıble 

                                                 
99 Derleme (cem‘) ve çoğaltmaya (istinsâh) zemin hazırlayan hadiseler ile bu faaliyetlerin seyrine dair bk. 

Muhsin Demirci, Kur’an Tarihi, İFAV, İstanbul 2015, s. 155-169.  

100 Bk. Muhammed Hüseyin ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn, Mektebetü Vehbe, Kahire ty., I, 76-77. Söz 
konusu medreseler hakkında ayrıca bk. Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, İFAV, İstanbul 2015, 91-94; Zehebî, 
et-Tefsîr ve’l-müfessirûn, I, 77-95. 

101 Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, s. 90-91. 



 

31

birliğine rağmen ihtilafın nasıl mümkün olduğu sorusunu yöneltir. İbn Abbas ise bu soruya 

şu ifadelerle cevap verir: 

Müminlerin emîri! Kur’ân bize indirildi (إنما أنزل علينا القرآن), biz de onu okuduk. Ne hakkında 

nâzil olduğunu bildik. Gelgelelim bizden sonra Kur’ân’ı okuyacak ama ne hakkında nâzil 

olduğu bilgisinden yoksun olacak topluluklar gelecek. Hâl böyleyken her topluluğun kendine 

göre görüşü olacak, böyle olunca da ihtilafa düşecekler. Bunun sonucunda da karşı karşıya 

geleceklerdir.  

Evvelemirde İbn Abbâs’ın bu cevabını işitmekten pek hoşnut olmayan Hz. Ömer’in çok 

geçmeden İbn Abbâs’a hak verdiği ve kanaatinin doğruluğunu teslim ettiği ifade 

edilmektedir.102 Öyle ki Endülüslü fıkıh ve dil âlimi Şâtıbî (ö. 790/1388) de İbn Abbâs’ın 

ortaya koyduğu mezkûr görüşün ne kadar isabetli olduğunu teyit sadedinde bir âyet yahut 

sûrenin ne hakkında nâzil olduğu bilgisine sahip olmanın o âyetin muhtevasının ortaya 

çıkışına, yorumuna ve onunla neyin kastedildiğine dair bilgiyi de beraberinde getireceğini 

dile getirir. Aksi takdirde âyetin yorumunda farklı vecihlerin ileri sürüleceğini ve birbirinden 

tamamen farklılık arz eden görüşlerin zuhurunun kaçınılmaz olacağını vurgulamaktadır.103  

Bu noktada Kûfe tefsir medresesinin kurucusu Abdullah b. Mesûd’un hemen bir 

önceki başlıkta dikkat çekilen “…Allah’ın kitabından nâzil olan her sûrenin nerede indiğini, 

her âyetin de kimin hakkında indirildiğini biliyorum…” şeklindeki ifadesinin genel olarak 

sahabenin Kur’ân’a dair hatırı sayılır bilgilerinin beraberinde ilâhî beyânların inzâl edildiği 

bağlamın bilgisine gösterdikleri itinayı da temsil ettiği söylenmelidir. İlk müslümanlardan 

olması hasebiyle nüzûl sürecinin hemen her safhasının seyrini bizzat takip eden Abdullah b. 

Mesûd’un104 gösterdiği bu hasassiyetin ilerleyen satırlarda temas edileceği üzere söz gelimi 

Hz. Ömer ile Hz. Ali tarafından da benimsendiği görülmektedir. Haddizâtında Abdullah b. 

Mesûd’un Kûfe’deki özel talebelerinden olan Mesrûk b. el-Ecda‘’ın (ö. 63/683 [?]): 

“Sahabîler ilmi; Hz. Ömer, Hz. Ali, Übey b. Ka‘b, Zeyd b. Sâbit, Ebü’d-Derdâ ve Abdullah 

b. Mesûd olmak üzere altı kişiden almışlardır. Bu altı kişinin ilminin kaynağı ise Hz. Ali ile 

                                                 
102 Bk. Ebû İshâk İbrâhim eş-Şâtıbî, el-İ‘tisâm, el-Mektebetü’t-ticâriyyetü’l-kübrâ, Mısır ty., I, 182-183. İlgili 

rivâyet için ayrıca bk. Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm, Fezâilü’l-Kur’ân, s. 102-103. 

103 Şâtıbî’nin bu minvâlde değerlendirmeleri için bk. el-İ‘tisâm, II, 183-184. 

104 Örneğin Abdullah b. Mesûd’un: “Mufassal sûreler Mekke’de nâzil oldu. Başka herhangi bir sûre 
indirilmeden yıllarca bu sûreleri okuduk” şeklindeki şâhitliği bu hususta fikir verir mahiyettedir. Söz konusu 
rivâyet için bk. Ebü’l-Kâsım et-Taberânî, el-Mu‘cemü’l-evsat (thk. Tarık b. Avdullah b. Muhammed-
Abdulmuhsin b. İbrahim el-Hüseynî), Dârü’l-harameyn, Kahire 1415/1995, VI, 258; Suyûtî, el-İtkân, I, 110. 



 

32

Abdullah b. Mesûd’dur” şeklindeki ifadesinde saydığı isimlerin Kur’ân’a hizmetlerinin 

yanında söz konusu ilâhî metnin doğru bir biçimde anlaşılması ve yorumlanması 

hususundaki hassasiyetleri herkes tarafından bilinmektedir.105 

 Elbette bu çerçevede öne çıkan kimi rivâyetlerin penceresinden görebildiklerimizin 

dışında, Kur’ân’ın nüzûl sürecine ve bu sürecin dış bağlamına dair farklı tanıklıkları olan, 

bağlam bilgisinin önemini vurgulayan ve bu hususta kimi eksik noktaları tamamlayan bilgi 

ve tecrübeleri örneğin sebeb-i nüzûl rivâyetleri üzerinden bize aktarılan ve nispeten 

“meçhul” kalan sahabîlerin olduğu da unutulmamalıdır.106 

Sahabenin hafızasında ilâhî beyânların hangi bağlamda nâzil olduklarını gösteren 

bilgilerin beraberinde, nüzûl tarihine ışık tutan ayrıntıların bulunduğunu bize aktaran 

rivâyetlerle de karşılaşılır. Bu durum örneğin Hz. Ömer ile Yahudiler arasında geçen şu 

hadisede müşahede edilir: Buhârî’nin “…Bugün sizin dininizi kemâle erdirdim…” 

meâlindeki âyetin107 tefsirine dair naklettiği rivâyete göre Yahudilerin Hz. Ömer’e: “Siz bir 

âyet okuyorsunuz ki, o âyet eğer bizim için inseydi [orada zikredilen günü] bayram bilip 

kutlardık” demesi üzerine Hz. Ömer: “Ben o kastettiğiniz âyetin ne zaman ve nerede 

indirildiğini; nüzûlü esnasında Resûlullah’ın nerede olduğunu pekâlâ biliyorum. Arefe 

günüydü, Allah’a and olsun biz de Arafat’taydık” diyerek mukabelede bulunmuştur.108  

İbn Kesîr (ö. 774/1373), Hz. Ömer’in nüzûlüne şâhitlik ettiği söz konusu âyetin Veda 

haccında cumaya tekabül eden arefe günü nâzil olduğuna dair rivâyetlerin kabule şayan 

olduğunu dile getirmiştir.109 İbn Abbâs’ın özel talebelerinden olan Saîd b. Cübeyr’in (ö. 

94/713 [?]): “Hz. Peygamber bu âyet nâzil olduktan sonra seksen bir gün daha yaşadı” 

şeklindeki ifadesi ise bu âyetin indirildiği zaman diliminin tayinine dair mühim bir detayı 

içermektedir.110 Hz. Ömer’in ilgili âyetin nâzil olduğu an ve mekâna yönelik doğrudan 

                                                 
105 Mesrûk’un ifadeleri için bk. Celâleddin es-Suyûtî, Tedrîbü’r-râvî fî şerhi takrîbi’n-Nevevî (thk. Ebû 

Kuteybe Nazar el-Fâryâbî), Mektebetü’l-kevser, Riyad ty., II, 677-678. 

106 Subhî Sâlih, Mebâhis, s. 178. 

107 ﴾ ْħُכĭَĺِد ħُْכĤَ Ûُĥْĩََْمَ أכĳْĻَĤْא﴿ Bk. Mâide 5/3. 

108 (Buhârî, “Tefsîr”, 2; “Meğâzî”, 77; “İmân”, 32. Ayrıca bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, VIII, 86-88; İbn Hacer, 
Fethü’l-Bârî, VIII, 342.) 

109 Ebü’l-Fida’ İmâdüddîn İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm (thk. Sâmî Muhammed es-Selâme), Dârü 
Taybe, Riyad 1418/1997 III, 29. Ayrıca bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, VIII, 79-81. 

110 İlgili rivâyet için bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, VIII, 80-81; Ebü’l-Ferec İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr fî ilmi’t-
tefsîr, el-Mektebü’l-İslâmî, Beyrut-Dimaşk 1404/1984, II, 287. 



 

33

şâhitliğini aktarması ise dikkat çeken bir husustur. Kezâ İbn Abbâs’tan mezkûr âyet (Mâide 

5/3) bağlamında aktarılan “Hz. Peygamber vefât edene kadar ahkâma dair beyânlar nâzil 

olmaya devam etti” şeklindeki rivâyet111 de sahabîlerin nüzûlün kronolojik seyrine 

gösterdiği itinaya delalet eden bir başka örnek olarak değerlendirilebilir.  

Yine bu çerçevede ilk müslümanlardan olup hicrete kadar Hz. Peygamber’in (s.a.v.) 

yanında büyüyen, Hz. Peygamber’e kâtiplik ve vahiy kâtipliği yapan, Kur’ân ve hadis 

konusundaki derin ilminden dolayı da Hz. Ebû Bekir ile Hz. Ömer tarafından özellikle fıkhî 

meselelerde görüşlerine müracaat edilen112 Hz. Ali’nin (ö. 40/661) tecrübesini aktaran bir 

rivâyet onun Kur’ân’ın beraberinde nüzûl sürecinin seyrine vukûfunu göstermektedir. En 

son vefât eden sahâbî Ebü’t-Tufeyl’in (ö. 100/718-19) aktardığına göre Hz. Ali bir 

konuşması esnasında: “Bana soru sorun, Allah’a yemin ederim, kıyamet gününe kadar olup 

bitecekler hakkında her ne sorsanız size cevap verebilirim. Bana Allah’ın kitabından sorun. 

Her bir âyetin geceleyin mi yoksa gündüzleyin mi; ova da mı yoksa dağ başında mı nâzil 

olduğunu bilirim. Dahası ne hakkında nâzil olduğunu da” demesi üzerine İbnü’l-Kevvâ, 

Zâriyât sûresinin “O esip tozu toprağı savuran rüzgarlara; ağırlık yüklenen bulutlara; 

kolaylıkla akıp giden gemilere; bütün işleri, rızıkları, yağmurları taksim eden meleklere 

yemin olsun ki” meâlindeki ilk âyetlerinin113 anlamını sormuştur. Bunun üzerine Hz. Ali: 

“Meselenin özünü kavramak için sor, karşındakini zor duruma sokmak maksadıyla değil!”114 

diye söze başladıktan sonra mezkûr âyetler hakkında gerekli açıklamaları yapmıştır.115 

İbn Hacer (v. 852/1449), Hâricilerin önderleri arasında olan Abdullah İbnü’l-Kevvâ 

el-Yeşkürî ile Hz. Ali arasında bu kabilden birçok konuşmanın geçtiğini kaydeder. Ayrıca 

İbnü’l-Kevvâ’nın Hz. Ali’yi zor durumda bırakacak sorular sormak için fırsat kolladığını da 

                                                 
111 Ebü’l-Hasen el-Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn (nşr. es-Seyyid b. Abdulmaksûd b. Abdürrahîm), Dârü’l-

kütübi’l-ilmiyye-Müessesetü’l-kütübi’s-sekâfiyye, Beyrut ty., II, 12. 

112 Hz. Ali’nin hayatı ve ilmî şahsiyeti hakkında geniş bilgi için bk. Ethem Ruhi Fığlalı-Mehmet Yaşar 
Kandemir, “Ali”, DİA, II, 371-378. 

ĩَאتِ أóًĨَْא (4)﴾ 113 ِùّĝَĩُĤْאĘَ (3) אóًùُْĺ ِאتĺَِאرåَĤْאĘَ (2) אóًĜِْتِ وŻَĨِאéَĤْאĘَ (1) אتِ ذَرْوًאĺَِאر َّñĤوَא ﴿ Zâriyât 51/1-4. 

 Fıkıh/tefakkuh kelimesinin gizli kalan meseleleri, bir anlamda meselenin özünü ”سل تفقّھًا ولا تسأل تعنّتًا“ 114
anlamayı mündemiç olduğuna dair meselâ bk. Ebü’l-Kâsım Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-
Kur’ân, Mektebetü Nezâr Mustafâ el-Bâz, yy. ty. II, 496; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, X, 68. 

115 Bk. Abdurrezzâk b. Hemmâm es-San‘ânî, Tefsîrü’l-Kur’ân (thk. Mustafa Müslim Muhammed), 
Mektebetü’r-rüşd, Riyad 1410/1989. II, 241; Ebü’l-Muzaffer es-Sem‘ânî, Tefsîrü’l-Kur’ân (thk. Ebû Bilâl 
uneym b. Abbâs b. Guneym), Dârü’l-vatan, Riyad 1418/1997, V, 250; Kurtubî, el-Câmiʻ li-ahkâmi’l-
Kur’ân, I, 61; XIX, 468; İbn Hacer, Fethü’l-bârî, VIII, 761-762. 



 

34

ifade eder.116 Bilahare Hâricîlerden ayrılarak tekrar Hz. Ali’nin tarafında saf tutacak olan 

İbnü’l-Kevvâ’nın dikkat çeken siyasi kimliğinin beraberinde muhtelif rivâyetlerde de 

görüleceği üzere nobran ve ısrarcı bir kişiliğe sahip olduğu anlaşılır.117  

Sıffîn Savaşı’nda (37/657) gündeme gelen tahkîme karşı itirazlarıyla söz konusu 

dönemin siyasal atmosferinde kendini gösteren Hâricîlerin İni’l-hükmü illâ lillâh ( إن الحكم إلّا

Ϳ)118 âyet-i celîlesini sloganlaştırarak vaziyet aldıkları bilinmektedir.119 Bu fırkanın tefsir 

anlayışının zâhirî anlam arayışı ve sathîlikten öteye geçmediğini ifade eden Muhammed 

Hüseyin Zehebî (ö. 1977), fırka mensuplarının ilâhî beyânların maksatlarına dair bir mesai 

harcamaktan da imtina ettiklerini dile getirmektedir. Öyle ki onların bu tutumları, mezhebî 

sâiklerle istidlâlde bulundukları âyetler ile ortaya attıkları iddialar arasındaki mutabakat 

şöyle dursun bu âyetler mezhebî prensip ve gayeleriyle çeliştiğinde dahi ciddiyetini 

korumuştur.120 Diğer bir ifadeyle, söylemlerine delil olarak kullandıkları âyetlerin 

aleyhlerine delil teşkil edebileceğine yönelik teennîden yoksundurlar, bu zihniyetin sahipleri 

söylenmek istenene değil söylenene dikkat kesilirler. Bu durumda Zehebî’nin 

değerlendirmelerinde ifadesini bulan bu zihniyet için sebeb-i nüzûl, Mekkî-Medenî ve nâsih-

mensûh gibi murâd-ı ilâhîyi sağlıklı bir şekilde anlama noktasında kaçınılmaz olan 

unsurların kıymet-i harbiyesinden söz edilemeyecektir.  

Nitekim İbn Âşûr da Mekkî-Medenî ile son derece yakın teması olan ve âyetlerin 

nâzil olduğu zaman ve mekâna dair kritik bilgiler sağlayan sebeb-i nüzûl rivâyetlerini 

mütalaa ederken Hâricî zihniyetin yaklaşımına değinmiş, bu bağlamda sebeb-i nüzûlün 

tefsirdeki rolünü incelerken bu rollerden birisini “Mücmel beyânın tebyîni ve müteşâbih 

beyândaki teşâbühün bertaraf edilmesi” şeklinde tespit etmiştir. Buna göre İslâm ümmeti 

için hidayet ve teşrî kaynağı olarak gönderilen Kur’ân-ı Kerîm, bu dinin mensuplarının ilâhî 

mesajları kolaylıkla idrak edebilmeleri için teşrî ve tehzîbe (eğitim, ıslah etme) yönelik küllî 

                                                 
116 Bk. İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân (thk. Abdulfettâh Ebû Gudde), Mektebetü’l-matbû‘âti’l-islâmiyye, Beyrut 

1423/2002, IV, 549-550. 

117 İbnü’l-Kevvâ’nın muhtelif Kur’ân âyetlerinin tefsirine dair Hz. Ali’ye yönelttiği sorular için meselâ bk. 
San‘ânî, Tefsîrü’l-Kur’ân, II, 241-242; Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XIII, 671 (İbrâhîm 14/28 hk.); XIV, 515 
(İsrâ 21/12 hk.); XV, 370 (Kehf 18/84 hk.); XV, 426-427 (Kehf 18/103 hk.); XXI, 563-564 (Tûr 52/4 hk.).  

118 “Hüküm verme yetkisi yalnız Allah’a aittir” Bk. Yûsuf 12/40. Ayrıca bk. Enʻâm 6/57; Yûsuf 12/67. 

119 Tahkîm hadisesi hakkında meselâ bk. İsmail Yiğit, “Sıffîn Savaşı”, DİA, XXXIX, 107-108; Ethem Ruhi 
Fığlalı, “Hâricîler”, DİA, XVI, 169-174; Kenan Ayar, “Hâricîlerin Hz. Ali’den Ayrılış Süreci”, Din Bilimleri 
Akademik Araştırma Dergisi, VIII (2008), Sayı: 1, s. 45-88. 

120 Bk. Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn, II, 229-232. 



 

35

beyânlarla gelmiştir. Kur’ân’ın bu özelliği ise kendisini ümmetin âlimlerinin küllî prensipler 

üzerinden cüzî meselelere dair işlettikleri istinbât kabiliyetinde göstermektedir.121  

 İbn Âşûr, özetle aktardığımız bu girizgahtan sonra, âyetler yorumlanırken lafızlarının 

cüzî anlamlara hamledilmesinin uygun olmadığını, hamledildiği takdirde ise neticede özneyi 

murâd-ı ilâhîden uzaklaştıracağını dile getirmektedir. Yine aynı şekilde kendisiyle husûsun 

kastedildiği bir lafzı/ibareyi umûma ya da mutlâkı mukayyede hamletmek de aynı sonuca 

götürecektir. Nitekim böylesi bir tutum özneyi murâd-ı ilâhîye dair bir kafa karışıklığına, 

daha da ötesi murâd edileni kökünden anlaşılmaz hâle sokmaya sevkedecektir.122  

İbn Âşûr, Kur’ân âyetlerinin anlaşılmasında bağlam bilgisi açısından kritik rol üstlenen 

sebeb-i nüzûlün bu veçhesinin önemini Hâricîlerin tutumuyla örneklendirme yoluna 

gitmektedir. Hemen yukarıda zikredilen hususlardan sarfınazar ederek yanılgıya düşen 

Hâricîlerin zihniyetini ise tâbiûndan İbn Sîrîn’in (ö. 110/729) şu ifadeleri üzerinden 

tanımlamaktadır: 

Hâricîler, müşrikler hakkında indirilen vaîd (tehdit/azap) âyetlerini müslümanların 

aleyhine kullandılar. Bu sûrette günah işlemeleri sebebiyle (müslümanları) tekfir ederek 

bidat bir görüş ortaya koydular. Nitekim Harûrîler (Hâricîler Sıffîn Savaşı’ndan sonra 

Harûra’da toplandıkları için bu şekilde de nitelendirilmektedir) tahkîm hadisesinin yaşandığı 

gün Hz. Ali’ye ‘Hüküm verme yetkisi yalnız Allah’a aittir’ demişlerdi. Hz. Ali ise bunun 

üzerine: ‘Bu kendisiyle bâtılın kastedildiği hak/doğru bir sözdür’ diyerek mukabelede 

bulunmuştu.123 

 Hz. Ali’nin İbnü’l-Kevvâ ile arasında geçen diyalogunda sarfettiği “Her bir âyetin 

geceleyin mi gündüzleyin mi; ova da mı yoksa dağ başında mı nâzil olduğunu bilirim. Dahası 

ne hakkında nâzil olduğunu da” şeklindeki ifadelerinin, genel hatlarıyla tasviri yapılan 

Hâricî zihniyetle birlikte düşünüldüğünde daha manidar bir nitelik arz ettiği söylenebilir. 

Zira Kur’ân âyetlerini sathî ve üstünkörü bir biçimde okuyarak istidlâlde bulunan bu 

                                                 
121 Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 50. 

122 Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 50. 

123 Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 50. İbn Âşûr, Ebû Bekr İbnü’l-Arabî’den (ö. 543/1148) nakille 
Zâhirîlerin kökeninin Hâricîlere dayandığını; “Lâ hükme illâ lillâh” şeklindeki söylemlerini ‘Hüküm verme 
yetkisi yalnız Allah’a aittir’ (Yûsuf 12/40) beyânından zâhiren aldıklarını ancak bu âyetteki hüküm 
kelimesiyle neyin murâd edildiğini anlamadıklarını kaydetmektedir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, III, 164. Öte 
yandan Abdullah b. Ömer’in (ö. 73/693) İbn Sîrîn’in kanaatine paralellik arz eden görüşü için bk. Şâtıbî, el-
İ‘tisâm, II, 183-184. Hz. Ali’nin cevabı için ayrıca bk. Müslim, “Zekât”, 157. 



 

36

zihniyete karşı Hz. Ali’nin dikkat çektiği hususlar, ilâhî sözlerin indiği dış bağlama dair 

bilgilerin önemine yapılan bir vurgu olarak da değerlendirilebilir. Aynı şekilde Hz. Ali 

tarafından bu arka plan muvacehesinde murâd-ı ilâhînin keşfine götüren doğru yöntemin 

vurgulandığı çıkarımında da bulunulabilir. Nitekim onun dikkat çektiği hususlar bir taraftan 

Kur’ân’ın muhtevasına dair hâkimiyetini ihsas ederken diğer taraftan bu muhtevânın 

delâletlerinin doğru bir biçimde kavranması gerektiğini de göstermektedir. Öyle ki 

umûmiyetle mezhebî/siyâsî saiklerle sorular yönelttiği anlaşılan İbnü’l-Kevvâ’ya 

“(meseleyi) kavramak için sor; karşındakini zor durumda bırakmak için değil!” şeklindeki 

uyarısının haddizâtında Hz. Ali’nin Kur’ân’ın yanlış anlaşılıp yorumlanmasına karşı 

duyduğu endişeden ileri geldiğini söylemek bir varsayımdan ibaret olmayacaktır. 

Nitekim Hz. Ali’nin bu endişesini ortaya koyan bir başka hadise Kûfe mescidinde 

yaşanmıştır. Vaaz ve nasihatleri, özellikle de tefsir ilmindeki üstünlüğüyle tanınan tâbiî âlim 

Dahhâk b. Müzâhim’in (ö. 105/723) aktardığına göre Hz. Ali Kûfe mescidine girdiğinde bir 

kıssacının ( ّقاص) insanlara bir şeyler anlattığını görür, derhal kıssacının başına dikilir ve ona: 

“Nâsih-mensûhu biliyor musun?” diye sorar. Kıssacı “hayır” cevabını verince bu kez “Peki 

Kur’ân’ın Mekkî ve Medenî’sini biliyor musun?” sorusunu yöneltir. Kıssacının cevabı yine 

“hayır” olunca Hz. Ali: “Hem kendini hem de başkalarını helâk ettin, senin derdin şöhret!” 

der.124  

Öte yandan Şâtıbî (ö. 790/1388), hayatı boyunca mücadele ettiği bidatlar aleyhine 

kaleme aldığı el-İ‘tisâm adlı eserinde İslâm toplumunda ayrışmaya zemin hazırlayan 

sebepleri serdederken bunların temelde şeriatın maksatlarından bihaber olunmasından 

kaynakladığını dile getirmektedir. Zan üzerine bina edilen yersiz ve tahkikten uzak anlam 

arayışlarının bu sûrette neşvünema bulduğuna işaret eden Şâtıbî, bu bağlamda “okudukları 

Kur’ân boğazlarından aşağı inmeyen” Hâricî zihniyetin yaklaşımına dikkat çekmekte ve 

                                                 
124 Bk. Takıyyüddin İbn Teymiyye, Minhâcü’s-sünneti’n-nebeviyye fî nakzı kelâmi’ş-şî‘ati ve’l-kaderiyye (thk. 

Muhammed Reşâd Sâlim), yy. 1406/1986, VIII, 46. Kaynaklarda söz konusu kıssacıya sadece nâsih-
mensûhu bilip bilmediğinin sorulduğunu içeren nakillerle karşılaşılır. Ayrıca kıssacıya soru soran kişinin 
İbn Abbâs olduğunu bildiren nakiller de aktarılır. Kezâ mescitte karşılaşılan kimsenin kıssacı ( ّقاص) değil 
de bir kadı (قاضي) olduğunu bildiren aktarımlar da mevcuttur. Bk. Nehhâs, en-Nâsih ve’l-mensûh, I, 414; 
Ebû Muhammed Ali b. Ahmed İbn Hazm, en-Nâsih ve’l-mensûh fi’l-Kur’âni’l-kerîm (thk. Abdülğaffâr 
Süleymân el-Bündârî), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1406/1986, s. 5-6; Suyûtî, el-İtkân, IV, 1435. 



 

37

dilden kalbe intikal etmeyen, yani tefakkuhtan uzak bir biçimde Kur’ân okumanın sadra şifa 

olmayacağına işaret etmektedir.125 

 Kur’ân’ı anlama ve yorumlama safhalarında yol gösterici hususlara dikkat çekmekle 

birlikte bu safhalardaki olumsuzluklara neden olan unsurları ortaya koyan Mâlikî fakîhleri 

Bakıllânî ile Şatıbî’nin, eserlerinin telif sebeplerine bakıldığında her ikisinin de esasen 

Kur’ân-ı Kerîm’in doğru anlaşılması ve yorumlanması da dâhil olmak üzere bütünüyle onu 

müdafaa maksadıyla kaleme aldıkları görülür.126 Burada şunu da ifade edelim ki, şimdiye 

kadar ashâbın dilinden aktarılan ve Kur’ân’ın doğru ve bütüncül anlaşılmasına yönelik 

vurgunun öne çıktığı görülen ifadelerin, muhtelif dönemlerde İslâm toplumunda vuku bulan 

sosyal ve siyasal ayrışmalar paralelinde gündeme gelmiş olması dikkat çeken bir başka 

husustur. 

Netice itibarıyla nüzûl sürecine şâhitlik ettikten sonra Hz. Peygamber’in irtihâlini 

takiben iki kapak arasında bir kitap hüviyetine kavuşan Kur’ân-ı Kerîm’le muhatap olmaya 

devam eden Hz. Ömer, Abdullah b. Mesûd, Hz. Ali ve İbn Abbâs gibi ilmî kişilikleriyle öne 

çıkan sahabîlerin -yanı sıra talebeleri tâbiûnun- Kur’ân vahyinin nâzil olduğu zaman, mekân 

ve şartların bilgisine yönelik vurgularının tedvin döneminde bilahare tespit edilecek konu 

başlıkları (Mekkî-Medenî, Sebeb-i nüzûl, Nâsih-mensûh) için -deyim yerindeyse- birer işaret 

fişeği mesabesinde olduğu ileri sürülebilir.  

                                                 
125 Hz. Peygamber’in “Âhir zamanda toy, aklı kıt bir topluluk gelecek. Bu kimseler Kur’ân’ı okuyacak ama 

[dilleriyle okudukları] boğazlarını [gırtlaklarını] geçip [kalplerine inmeyecek]” şeklinde tavsif buyurduğu 
kimselerin Hâricîler ile ilişkilendirildiği görülür. İlgili hadis için bk. Buhârî, “İstitâbe”, 6; Müslim, “Zekât”, 
157; Tirmizî, “Fiten”, 25 (hadis no: 2188); Ebû Bekir İbnü’l-Arabî, Ârıdatü’l-ahvezî bi-şerhi Sahîhi’t-
Tirmizî, Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut ty., IX, 37-38. Bu çerçevede Şâtıbî’nin değerlendirmeleri için 
ayrıca bk. el-İ‘tisâm, II, 182. 

126 Bâkıllânî, el-İntisâr li-sıhhati nakli’l-Kur’ân ve’-red ‘alâ men nehalehu’l-fesâd bi’z-ziyadeti ev nuksân’ını 
en genel manada Kur’ân-ı Kerîm’in ve ona hizmet eden Kur’ân ilimlerinin mâhiyetine yönelik kasıtlı 
söylemleri bertaraf etmeye matuf bir çalışma olarak kaleme almıştır. Şâtıbî’nin el-Havâdis ve’l-bid‘a ve’l-
İ‘tisâm bi’s-sünne’si ise onun ömrü boyunca bizzat mücadele ettiği nevzuhûr anlayış ve yorumlar, ezcümle 
bidatlere cevap niteliği taşır. 



 

38

III. Mekkî-Medenî Ayrımının Klasik ve Modern Tefsir Literatüründeki 

Yansımaları 

A. Klasik Dönem 

Sûrelerin Mekkî yahut Medenî oluşlarının yanı sıra nâzil oldukları zaman dilimi 

itibarıyla bir sûrenin diğer âyetleriyle ayrışan ve tevkîfi olarak bu sûrenin bünyesine 

ilhâk/vaz‘ edilen müstesnâ âyetlerin bilgisi müfessirlerin sûrelerin tefsirine başlarken temas 

ettiği hususlardan olagelmiştir. Esasen bu tür kayıtların, sûrelerin hüviyetini belirten bilgiler 

olduğu, kezâ sûrelerin ihtiva ettiği konular ile sûrelerde hâkim olan üslûbun yanında 

sûrelerin içerdiği mesajlar hakkında bir izlenim oluşmasına zemin hazırlayan ön bilgiler 

mesabesinde olduğu söylenebilir. Nitekim hâlihazırda hemen her mushafta karşılaşıldığı 

üzere sûrelerin Mekkî-Medenî hüviyetlerini belirten bu tür kayıtlar sûrelerin ikliminden 

haber veren göstergeler olarak da değerlendirilebilir.  

Tarihsel süreçte husule gelen tefsir literatüründe Mekkî-Medenî ayrımının bir mesele 

olarak ele alınış biçimi değişiklikler göstermekle birlikte bu konuya temas etmek bir gelenek 

hâlini almıştır. Takip eden paragraflarda da değinileceği üzere kimi müfessirler sûrelerin 

Mekkî-Medenî’ye dönük hususiyetlerine kısaca değinmekle yetinirken kimi müfessirlerin 

bunu tefsir sürecine taşınması gereken bir husus olarak daha ziyade dikkate aldıkları, kezâ 

bu hassasiyetlerini tefsirlerinin mukaddimelerinde bir mesele olarak mütalaa ettikleri; 

sûrelerin tefsirine başlarken bu konuyu -tabir caizse- bir hareket alanı olarak tayin ettikleri 

ve nihayet Mekkî-Medenî ayrımının tefsir pratiğine yansımalarını ortaya koyma cihetine 

gittikleri görülür. 

Mekkî-Medenî ayrımının bütün tefsir literatüründeki yansımalarının detaylı bir 

sûrette tetkiki oldukça güç olmakla birlikte tabiatıyla bu çalışmanın sınırlarını da aşmaktadır. 

Hâl böyleyken Mekkî-Medenî’nin rivâyet boyutunun yanı sıra onun dirayete bakan yönünü 

kanaatimizce tefsire en kapsamlı şekilde yansıtan İbn Âşûr’un,127 bu çerçevede atıfta 

                                                 
127 İbn Âşûr’un Mekkî-Medenî özelindeki hassasiyetini gösteren bir ayrıntıyla Neml sûresinin tefsirinde 

karşılaşılır. Bu sûrenin ittifakla Mekkî kabul edildiğini aktaran müellif, Tefsîr-i Beyzâvî’ye hâşiye yazan 
Hafâcî’nin “bu sûrenin bazı âyetlerinin Mekkî olduğu kanaatini taşıyanlar vardır” minvalindeki ifadesine 
değinir ve şu değerlendirmeyi yapar: “Muhtemelen (Hafâcî) sehven ‘Mekkî’ demiştir. Zira doğrusu ‘bazı 
âyetlerinin Medenî olduğu’ şeklinde olmalıdır. Nitekim sûrenin bazı âyetlerinin Mekkî olduğu yönündeki 
görüşe Hafâcî’nin hâricinde herhangi bir eserde tesadüf etmedim.” İbn Âşûr’un bu ifadelerinden onun 
ulaşabildiği bütün kaynakları Mekkî-Medenî’ye sağlayacağı bilgi ve katkı bakımından özellikle tetkik ettiği 
yönünde bir çıkarımda bulunulabilir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIX, 215. 



 

39

bulunduğu kaynaklar içerisinden daha ziyade ön plana çıkan eserler tetkik edilecektir. Bu 

sûrette hem İbn Âşûr’un yararlandığı kaynaklara dair bir izlenim oluşması hem de ilerleyen 

bölümlerde daha geniş bir şekilde inceleneceği üzere et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde bu ayrımı 

nasıl ele aldığının selefleriyle mukayese edilebilmesi amaçlanmaktadır. İbn Âşûr’un, 

tefsirinde esas aldığı başta Câbir b. Zeyd’in (ö. 93/711-12) Mekkî-Medenî tertibinin yanında 

kendilerinden kronolojik sûre tertipleri yahut nüzûl tarihine dair bilgiler tevarüs edilen 

sahabe ve tâbiûn âlimlerinin hâricinde Mekkî-Medenî özelinde şu müellifleri referans 

gösterdiği müşahede edilmektedir:  

Mukâtil b. Süleymân (ö. 150/767), Yahyâ b. Sellâm (ö. 200/815), Nehhâs (ö. 

338/950), Sa‘lebî (ö. 427/1035), Mâverdî (ö. 450/1058), Begavî (ö. 516/1122), Zemahşerî 

(ö. 538/1144), İbn Atıyye (ö. 541/1147), Ebû Bekr İbnü’l-Arabî (ö. 543/1148), Tabersî (ö. 

548/1154), Fahreddîn er-Râzî (ö. 606/1210), İbnü’l-Hassâr (ö. 611/1214), Kurtubî (ö. 

671/1273), Kevâşî (ö. 680/1281), Beyzâvî ( ö. 685/1286), İbnü’n-Nakîb el-Makdisî (ö. 

698/1298), Ebü’l-Berekât en-Nesefî (ö. 710/1310), Nizâmeddîn en-Nîsâbûrî (ö. 730/1329 

[?]), İbn Kesîr (ö. 774/1373), Suyûtî (ö. 911/1505),  Şehâbeddîn el-Hafâcî (ö. 1069/1659) ve 

Âlûsî (ö. 1270/1854). 

İbn Âşûr’un genel itibarıyla klasik tefsir literatüründe temsil yetkisi kabul görmüş 

isimlere atıfta bulunduğu görülmekle birlikte, mezkûr isimler arasından özellikle Mukâtil b. 

Süleymân, İbn Atıyye, İbnü’l-Hassâr, Kurtubî ve Suyûtî ön plana çıkmaktadır. Bu isimlere 

Mekkî-Medenî özelinde müteaddit kere atıf yapan İbn Âşûr, adı geçen diğer isimleri ise çok 

az sayıda (1 yahut 2 defa) referans göstermektedir.128 Bununla birlikte Taberî (ö. 310/923), 

Taberânî (ö. 360/971) ve Vâhidî (ö. 468/1076) gibi âlimlere ise yer yer Mekkî-Medenî’ye 

katkı sağlayan nakillerin beraberinde; genelde tefsir özelde ise sebeb-i nüzûl rivâyetleri 

bağlamında müracaat ettiği gözlemlenmektedir.129 

İbn Âşûr’un Mekkî-Medenî özelinde öne çıkan kaynakları arasından özellikle 

Mukâtil b. Süleyman, İbn Atıyye ve Kurtubî’nin bu konuya yaklaşımları takip eden 

başlıklarda ana hatlarıyla ortaya koyulmaya çalışılacaktır. Bununla birlikte her ne kadar İbn 

Âşûr, bu üç isme kıyasla oldukça sınırlı atıfta bulunmuş olsa da Yahyâ b. Sellâm ile 

                                                 
128 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’tenvîr, XIV, 335; XXI, 137; XVIII, 139; XXII, 247; XXVI, 71; XXVIII, 343; XXX, 

489, 571 vd. 

129 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’tenvîr, XX, 199; XXX, 587. 



 

40

Zemahşerî de mezkûr isimlerin arasına eklenmiştir. Bu iki ismin istisna tutulmasının 

nedenleri ise şöyle açıklanabilir: Öncelikle Yahyâ b. Sellâm, hem tedvin dönemi 

müfessirlerindendir hem de Mekkî-Medenî olgusunu tefsirinde bir mesele olarak mütalaa 

etmiştir. Dahası gerek Mağrib gerekse Maşrık bölgesi tefsirciliğinin önemli bir kaynağı 

hâline gelmiştir. Ayrıca Yahyâ b. Sellâm’ın Tefsîr’i -kısmen de olsa- günümüze ulaşan ve 

keşfedilen tefsirler arasında Mekkî-Medenî’yi öncelikli bir mesele olarak ele alan belki de 

ilk tefsirdir. Diğer taraftan Zemahşerî ile muasırı İbn Atıyye’nin tefsirciliklerinin mukayese 

edildiği bilinmektedir. Mamafih hâliyle biri Maşrık bir diğeri ise Mağrib bölgesinden olmak 

üzere tefsir ilminin zirveleri kabul edilen bu iki muasır âlimin Mekkî-Medenî’ye 

yaklaşımlarının keyfiyeti de merak konusudur.  

Öte yandan İbn Âşûr, Suyûtî’nin Mekkî-Medenî konusunu etraflı bir şekilde ele 

aldığı el-İtkân’ına çokça müracaat etmektedir. Suyûtî’nin ise bu konu özelinde en-Nâsih ve'l-

mensûh sahibi İbnü’l-Hassâr’dan yaptığı aktarımlar kemiyet bakımından dikkat çekicidir. 

Söz gelimi İbnü’l-Hassâr’ın “Medenî sûreler ittifakla 20; Mekkî yahut Medenî oluşunda 

ihtilaf bulunan sûreler 12 tanedir; geri kalan sûreler [82 sûre] ise Mekkîdir” şeklindeki 

kanaatini zikreden Suyûtî ardından İbnü’l-Hassâr’ın bu tespitlerini serdettiği manzûmesine 

yer vermiştir.130 Ayrıca müstesnâ âyetlere dair bilgileri de yine İbnü’l-Hassâr’a nispet ederek 

eserine almıştır.131 Kezâ  İbn Âşûr da tefsirinde bu bilgilere doğrudan ve dolaylı şekilde çok 

sayıda atıfta bulunmaktadır. Bununla birlikte İbnü’l-Hassâr ile Suyûtî’nin Mekkî-Medenî 

çerçevesindeki yaklaşımları müstakil olarak incelenmeyecek; bilakis teorik ve pratik 

yansımalarına yeri geldikçe atıfta bulunmakla iktifa edilecektir.  

Ancak takip eden başlıklarda Mukâtil b. Süleymân, Yahyâ b. Sellâm, Zemahşerî, İbn 

Atıyye ve Kurtubî’nin sûrelerin Mekkî-Medenî hüviyetlerini tayin etme tavırlarının yanı sıra 

kimi sûrelerin bünyesindeki müstesnâ âyetlere yönelik tetkikleri, kezâ Mekkî yahut Medenî 

olduğunu belirttikleri sûrelerin tefsirinde tutarlı bir tavır sürdürüp sürdürmedikleri ve genel 

olarak mezkûr ayrımı tefsir pratiğine ne sûrette yansıttıkları ana hatlarıyla ortaya koymaya 

çalışılacaktır. Bu çerçevede klasik dönem tefsirleri özelinde bir izlenim oluşmasını 

                                                 
130 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 57-59. Söz konusu manzûmenin Türkçe tercümesi için bk. Muhammed Şerif 

Kahraman “Mekkî-Medenî Manzûmeler Üzerine Bir İnceleme”, Mütefekkir Aksaray Üniversitesi İslamî 
İlimler Fakültesi Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 16, Aralık 2021, s. 190-192. 

131 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 84-105. 



 

41

amaçlayan tetkiklerden sonra Mekkî-Medenî ayrımının modern dönem tefsirlerindeki 

yansımalarına yer verilecektir.  

1. Mukâtil b. Süleymân, Tefsîrü’l-Kur’ân 

Mücâhid b. Cebr, Atâ b. Ebî Rebâh, Dahhâk b. Müzâhim gibi tefsir ilminde temayüz 

eden tâbiî âlimlerden ilim ahzeden Mukâtil b. Süleymân’ın (ö. 150/767) tefsire dair kaleme 

aldığı üç eseri132 arasından Tefsîrü’l-Kur’ân’ı, Kur’ân’ın baştan sona tefsir edildiği ilk 

çalışma olarak kabul edilmektedir.133 Özellikle kelâm ve hadis ilmindeki yaklaşım ve 

tasarrufları nedeniyle haleflerince hem cerh hem de tezkiye edilerek yâd edilen Mukâtil’in134 

bununla beraber tefsir ilmindeki yetkinliği teslim edilmiş, kimi istisnaları olmakla birlikte 

zamanla tefsir otoritelerince müracaat edilen bir isim hâline gelmiştir.135 

Mukâtil’in tefsirinde esas aldığı Mekkî-Medenî tasnifine dair bir atıfla Beyhakî’nin 

(ö. 458/1066) Delâilü’n-Nübüvve’sinde karşılaşılmaktadır.136 Suyûtî’nin de el-İtkân’ında 

                                                 
132 Mukâtil’in tefsire dair diğer iki eserinden biri ahkâm âyetlerinin tefsirine yönelik Tefsîrü’l-hamsi mie âye’si 

bir diğer ise el-Vücûh ve’n-nezâir’idir. 

133 Mukatil’in hayatı, ilmî kişiliği ve eserleri hakkında bk. İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, Fecr Yayınevi, 
Ankara 1996, I, 153-179; Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, s. 105-106; Ömer Türker, “Mukâtil b. Süleyman”, 
DİA, XXXI, 134-136. 

134 Bk. Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, Bilmen Basımevi, İstanbul 1973, I, 300; Suat Mertoğlu, 
“Mukâtil b. Süleymân ve Tefsire Dair Eserlerinin Klasik Dönemdeki Tedavülü” Dîvân Disiplinler Arası 
Çalışmalar Dergisi, C. 26, Sy. 50 (2021/1), s. 216. Mukâtil’in tenkide medar yönlerine dair 
değerlendirmeler için ayrıca bk. Mesut Kaya, Taberî Tefsiri’nin Kaynakları, İFAV, İstanbul 2022, s. 32. 

135 Söz gelimi Suat Mertoğlu’nun tespitine göre Taberî tefsirinde, Mukâtil’e tek bir atıfta bulunmakla 
yetinmiştir (Kehf 18/19’uncu âyetin tefsirinde). Mertoğlu, -bu konuda kesin bir kanaat ortaya koymanın zor 
olduğunu ihsas etmekle birlikte- İbn Ebî Hâtim’in ise Mukâtil b. Süleymân’ın rivâyetlerinden sarfınazar 
ettiğini dile getirir. Fakat Mukâtil’in görüşleri zamanla Mâturidî, Ebü’l-Leys Semerkandî, Sa‘lebî, Vâhidî, 
Tabersî, Râzî ve İbn Kesîr gibi âlimlerin tefsirlerinde daha fazla yer almıştır. Öte yandan Mukâtil’e tabir 
caizse iade-i itibar edilmesinde rivâyetlerinin çokça yer bulduğu Sa‘lebî’nin (ö. 427/1035) el-Keşf ve’l-
Beyân’ının tedavüle girmesi rol oynamıştır. Mukâtil’in tefsirciliğinin yanı sıra onun tefsir rivâyetlerinin 
tarihsel süreçte nispeten muteber bir hâl almasına yönelik tahliller için bk. Suat Mertoğlu, “Mukâtil b. 
Süleymân ve Tefsire Dair Eserlerinin Klasik Dönemdeki Tedavülü” Dîvân Disiplinler Arası Çalışmalar 
Dergisi, C. 26, Sy. 50 (2021/1), s. 204-206; Mehmet Akif Koç, Tefsirde Bir Kaynak İncelemesi, Kitâbiyât, 
Ankara 2005, s. 19-23, 89-90, 95. 

136 Mekkî sûrelerden Fâtiha, A‘râf ve Meryem’in zikredilmediği söz konusu rivâyetteki nüzûl tertibi şu 
şekildedir: Mekkî sûreler: 1/Alak, 2/Kalem, 3/Müzzemmil, 4/Müddessir, 5/Tebbet, 6/Tekvîr, 7/A‘lâ, 
8/Leyl, 9/Fecr, 10/Duhâ, 11/İnşirâh, 12/Asr, 13/Âdiyât, 14/Kevser, 15/Tekâsür, 16/Mâûn, 17/Kâfirûn, 
18/Fîl, 19/Felak, 20/Nâs, 21/İhlâs, 22/Necm, 23/Abese, 24/Kadr, 25/Şems, 26/Burûc, 27/Tîn, 28/Kureyş, 
29/Kâria, 30/Kıyâmet, 31/Hümeze, 32/Mürselât, 33/Kâf, 34/Beled, 35/Târık, 36/Kamer, 37/Sâd, 38/Cin, 
39/Yâsîn, 40/Furkân, 41/Fâtır, 42/Tâhâ, 43/Vâkıa, 44/Şu‘arâ, 45/Neml, 46/Kasas, 47/İsrâ, 48/Yûnus, 
49/Hûd, 50/Yûsuf, 51/Hicr, 52/En‘âm, 53/Sâffât, 54/Lokmân, 55/Sebe, 56/Zümer, 57/Mü’min, 58/Duhân, 
59/Fussilet, 60/Şûrâ 61/Zuhruf, 62/Câsiye, 63/Ahkâf, 64/Zâriyât, 65/Ğâşiye, 66/Kehf, 67/Nahl, 68/Nûh, 
69/İbrâhîm, 70/Enbiyâ, 71/Mü’minûn, 72/Secde, 73/Tûr, 74/Mülk, 75/Hâkka, 76/Meâric, 77/Nebe, 
78/Nâziât, 79/İnşikâk, 80/İnfitâr, 81/Rûm, 82/Ankebût. Medenî Sûreler: 1/Mutaffifîn, 2/Bakara, 3/Âl-i 
İmrân, 4/Enfâl, 5/Ahzâb, 6/Mâide, 7/Mümtehine, 8/Nisâ, 9/Zilzâl, 10/Hadîd, 11/Muhammed, 12/Ra‘d, 



 

42

Beyhakî’den nakille yer verdiği söz konusu tasnif mürsel olarak İkrime ile Hasan-ı Basrî’ye 

nispet edilmektedir. Bununla birlikte Beyhakî zikrettiği bu rivâyette eksik olan sûrelerin –ki 

Fâtiha, Aʻrâf ve Meryem olmak üzere Mekkî sûrelerdir- varlığından bahsetmekte ve 

Mücâhid kanalıyla İbn Abbâs’tan gelen farklı bir rivâyetin mezkûr tertipteki eksikleri telafi 

ettiğini belirtmektedir. Nihaî olarak ise İbn Abbâs’a nispet edilen rivâyetle birlikte ortaya 

çıkan Mekkî-Medenî tasnifinin başta Mukâtil’in tefsirinde olmak üzere sâir âlimlerin 

eserlerinde de görülebileceğini dile getirmektedir.137 

Bu noktada “âyetlerin ilk anlamına, yani âyetlerin nüzûl devrinde indiği sırada 

muhataplarına ne ifade ettiğini belirlemeye yönelen, muhatapların kim/kimler olduğunu, 

âyetlerin muhtaplarına ne söylediğini ve âyetleri oluşturan ifadelerin muhataplarca nasıl 

anlaşıldığını tespit etmeye çalışan”138 Mukâtil b. Süleymân’ın Mekkî-Medenî ayrımını tefsir 

pratiğinde ne ölçüde dikkate aldığı sorusu merak uyandırmaktadır. Mukâtil, mushaf tertibine 

göre telif ettiği Tefsîrü’l-Kur’ân’ında sûrelerin tefsirine başlarken sûrenin Mekkî yahut 

Medenî oluşuna dair kayıtlar düşmekte, bu hususta şayet ihtilaflar varsa kısaca temas 

etmekte139 ve sûrenin bünyesinde nâzil oldukları dönem bakımından sûrenin diğer 

                                                 

13/Rahmân, 14/İnsân, 15/Talâk, 16/Beyyine, 17/Haşr, 18/Nasr, 19/Nûr, 20/Hacc, 21/Münâfikûn, 
22/Mücâdele, 23/Hücurât, 24/Tahrîm, 25/Saf, 26/Cum‘a, 27/Teğâbün, 28/Fetih, 29/Tevbe. İlgili rivâyet için 
bk. Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, VII, 142-144. 

137 Bk. Ebû Bekir Ahmed el-Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve ve ma‘rifetü ahvâli sâhibi’ş-şerî‘a (nşr. Abdülmu‘tî 
Kal‘acî), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye – Dârü’r-reyyân li’t-türâs, Beyrut ty., VII, 144; Suyûtî, el-İtkân, I, 53-54. 
Mukâtil’in Tefsîr’inin tahkikli neşrini gerçekleştiren Abdullah Mahmûd Şehhâte, Beyhakî’nin bu kanaatini 
Suyûtî üzerinden tenkit etmektedir. Şehhâte’ye göre Mukâtil’in Tefsîr’inde sûrelerin Mekkîlik yahut 
Medenîliğine dair kayıtlar ile Suyûtî’nin el-İtkân’ında Beyhakî’den naklen yer verdiği Mekkî ve Medenî 
sûrelerin tertibini içeren rivâyetle mukayese edildiğinde bir uyumsuzluk ortaya çıkmaktadır. Şehhâte bu 
durumu Beyhakî’nin rivâyetiyle Mukâtil’in tefsirinde esas aldığı Mekkî-Medenî sûreler tasnifinin tam 
anlamıyla mutabakat arz etmesinden ziyade benzerlik gösterdiği yönündeki çıkarımıyla açıklamaktadır. 
Şöyle ki Beyhakî’nin rivâyetinde Medenî sûreler 29 adet iken Mukâtil’in Tefsîr’inde bu sayı 24’tür. 
Mamafih Mukâtil’in Tefsîr’inde Mekkî sûreler 90; Medenî sûreler ise 24 adettir. Tefsîr’de Medenî sûreler 
şunlardır: Fâtiha, Bakara, Âl-i İmrân, Nisâ, Mâide, Enfâl, Tevbe, Nûr, Ahzâb, Muhammed, Fetih, Hücurât, 
Hadîd, Mücâdele, Haşr, Mümtehine, Cum‘a, Münâfikûn, Talâk, Tahrîm, Mutaffifîn, Kadr, Beyyine ve Nasr. 
Şıhâte’nin mezkûr görüşleri ile Mukâtil’in Tefsîr’indeki Mekkî ve Medenî sûrelerin tasnifine dair 
tespitlerini içeren liste için ayrıca bk. Mukâtil b. Süleymân, Tefsîrü Mukâtil ibni Süleymân (thk. Abdullah 
Mahmûd eş-Şehhâte), Müessesetü’t-târîhi’l-arabî, Beyrut 1423/2002, V, 255-266. 

138 İsmail Çalışkan, Tefsir Tarihi, Bilimsel Araştırma Yayınları, Ankara 2019, s. 122. (Kısmî tasarrufla 
aktarılmıştır) 

139 Söz gelimi Mukâtil, Fâtiha sûresinin cumhûr müfessirlerin aksine Medenî olduğunu yönündeki görüşünü 
destekleyen Mücâhid ve İbn Abbâs rivâyetlerine yer vermekte bu sûrenin Mekkî olduğuna dair görüşü ise 
temriz sigasıyla zikretmekle yetinmektedir. Bk. Mukâtil, Tefsîr, I, 35. 



 

43

âyetleriyle ayrışan ve tevkifî olarak ilgili sûrenin bünyesine ilhâk edilen müstesnâ âyetlere 

işarette bulunmaktadır.140 

Mukâtil’in Mekkî-Medenî özelinde işaret ettiği bu hususları ilgili âyetlerin tefsirine 

yansıtırken standart bir tutum benimsemediği gözlemlenmektedir. Şöyle ki Mukâtil’in kimi 

zaman âyetin nâzil olduğu döneme dair herhangi bir atıfta bulunmaksızın âyet ile 

ilişkilendirilen ve âyetin nâzil olduğu dönemin anlaşılmasını sağlayacak detay içeren sebeb-

i nüzûl rivâyetine yer verdiği ve âyetin nâzil olduğu döneme dair dolaylı bir kanaatin 

oluşmasına zemin hazırladığı görülmektedir.141 Ancak diğer yandan söz gelimi Mekkî bir 

sûredeki Medenî âyetle (müstesnâ âyet) ilişkilendirdiği fakat âyetin nâzil olduğu döneme 

delalet eden herhangi bir ayrıntı içermeyen sebeb-i nüzûl rivâyetini sadece zikretmekle 

yetindiği de müşahede edilmektedir.142  

 Öte yandan Mukâtil’in müstesnâ âyet olarak işarette bulunduğu âyetleri yorumlarken 

bazen de doğrudan âyetlerin nâzil olduğu döneme temas ettiği de vakidir. Söz gelimi 

Mukâtil’e göre Mekkî bir sûre olan İbrâhim sûresinin “Allah'ın nimetine nankörlükle karşılık 

veren ve sonunda kavimlerini helâk yurduna sürükleyenleri görmez misin?; Onlar 

cehenneme girecektir. Orası ne kötü bir yerleşim yeridir!” meâlindeki 28 ile 29’uncu 

âyetleri143 Medine’de indirilmiştir.144 Mukâtil bu âyetlerin tefsirine her iki âyetin de Medenî 

olduğunu dile getirerek başlamaktadır. Öyle ki ona göre her iki âyet Medine döneminde, 

                                                 
140 Örnek olarak Mukâtil’in, Mekkî sûreler olmakla birlikte bünyesinde Medenî âyetlerin de bulunduğu En‘âm 

ile Hûd sûrelerindeki müstesnâ âyetlere yönelik kayıtları için bk. Mukâtil, Tefsîr, I, 547-548; II, 269-270. 
Öte yandan müstesnâ âyetler hakkında bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 287-290; Suyûtî, el-İtkân, I, 84-105. 

141 Meselâ 71, 73-76 ile 107-109’uncu âyetleri Medine; geri kalan âyetleri ise Mekke döneminde nâzil olan ve 
Mekkî bir sûre olan İsrâ sûresinin Medine döneminde indirilen 71’inci âyeti bağlamında Yahudilerle alakalı 
zikrettiği rivâyet için bk. Mukâtil, Tefsîr, II, 512, 545. Yine Mekkî bir sûre olup bünyesinde Medenî âyetler 
barındıran Hûd sûresinin ensârdan olan bir sahabî ile alakalı olarak yer verdiği rivâyet için bk. Mukâtil, 
Tefsîr, II, 300-301. 

142 Meselâ Mekkî bir sûre olan Hûd sûresinin Medenî olduğunu belirttiği 12 ile 17’nci âyetlerinin tefsiri için 
bk. Mukâtil, Tefsîr, II, 273-274, 277. 

ِ כóًęُْא وَأĳُّĥèََא ħْıُĨَĳْĜَ دَאرَ אĳَ×َĤْאرِ  ıَĬَĳْĥَāْĺَ ħََّĭıَäَ (28)א وÖَِئَْ÷ אóَĝَĤْאرُ (29)﴾ 143 َّųא ÙَĩَđْĬِ אĳُĤ َّïÖَ īَĺñَِّĤא ĵĤَِإ óَÜَ ħْĤََأ﴿ 

144 İbn Âşûr’a göre İbrâhim sûresinin tamamı cumhûrun kanaatine göre Mekke döneminde nâzil olmuştur. 
Katâde’ye nispet edilen görüşe göre 28 ile 29’uncu âyetleri (bir görüşe göre sûrenin 30’uncu âyeti de 
Medenîdir) Medine döneminde nâzil olmuştur. Ancak İbn Âşûr sûrenin mezkûr âyetlerinin Bedir Savaşı’na 
iştirak eden müşrikler hakkında dolayısıyla Medine döneminde nâzil olduğuna dair görüşü 
tevehhüm/kuruntudan ibaret görmekte ve ilgili âyetleri Mekkî dönem bağlamında yorumlama cihetine 
gitmektedir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 177; 227-230.  



 

44

hicretin ikinci senesinde gerçekleşen Bedir Savaşı’na katılan müşrikler hakkında nâzil 

olmuştur.145  

 Son olarak Mukâtil’in bir sûrenin bünyesinde müstesnâ âyet bulunduğunu 

belirtmeksizin sadece sûrenin Mekkî yahut Medenî oluşuna işaret ettiği sûrelerin tefsirinde 

bir tutarlılık olup olmadığına temas etmek yerinde olacaktır. Örneğin gerek tamamının 

gerekse bir kısmının nâzil olduğu dönem açısından ihtilaflı bir sûre olduğu bilinen Mâûn 

sûresi146 Mukâtil’e göre Mekkî bir sûredir.147 Mukâtil bu kanaatine rağmen sûrenin 

“Yazıklar olsun o namaz kılanlara ki; ‘Onlar namazlarını ciddiye almazlar; Yaptıkları 

ibadetleri gösteriş için yaparlar; Ufacık bir yardıma dahi engel olurlar” meâlindeki 4 ila 

7’nci âyetlerini148 Medine döneminde başlayan nifak hareketinin failleri olan münafıklarla 

ilişkilendirerek yorumladığı görülmektedir. Mukâtil’e göre bu sûrede namaz kılmalarına 

rağmen takbih edilen kimseler münafıklardır. Bu kimseler namazın vaktinin geçecek 

olmasını umursamaz; kıldıkları zaman da insanların göreceği şekilde riya maksadıyla bunu 

gerçekleştirirler.149 

 Öte yandan Mukâtil’in hemen yukarıda “ufacık bir yardım” şeklinde meâli verilen 

sûrenin 7’nci âyetindeki “mâûn” kelimesini “farz kılınan zekât (الزكاة المفروضة)” diye 

yorumlamış olması da hayli dikkat çekicidir. Nitekim bilindiği üzere zekâtın müesses bir 

ibadet olarak Medine döneminde farz kılındığında görüş birliği vardır.150 Ayrıca zekât 

kelimesinin Mekkî sûrelerde nisab miktarına ulaşan mallar üzerinden verilen ve şartları 

                                                 
145 Mukâtil’e göre âyette sözü edilen müşriklerin mazhar oldukları “nimet”, açlığın yanı sıra ölüm ve esaret 

korkusundan emin kılınmaları; “nankörlükleri” ise mezkûr nimeti ihsan eden rabbin bilgisini kendilerine 
ulaştıran resûlü tekzip ederek şirklerine devam etmeleridir. Mamafih onlar Bedir Savaşı’nda katledilerek 
helak edildikten sonra kıyamet günü geldiğinde cehenneme gireceklerdir. Mukâtil mezkûr iki âyetin İbrâhim 
sûresinin Medenî iki âyeti olduğunu zikretmekle iktifa etmiş, bu âyetlerle ilişkilendirilen ve İbn Abbâs ile 
Hz. Ömer gibi sahabî râvilere nispet edilen rivâyetleri ise herhangi bir atıfta bulunmaksızın doğrudan 
tefsirine yansıtmıştır. Bk. Mukâtil, Tefsîr, II, 406. Her iki âyetin Bedir Savaşı’na iştirak eden Benî Muğîre 
ve Benî Ümeyye hakkında nâzil olduğunu bildiren rivâyetler için meselâ bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XIII, 
669-677; Suyûtî, Lübâbü’n-nukûl, s. 153; ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsîri’l-me’sûr (thk. Abdullah b. 
Abdülmuhsin et-Türkî), Merkezü hicr li’l-buhûs ve’d-dirâsâti’l-arabiyye ve’l-İslâmiyye, Kahire 1424/2003, 
VIII, 547-550. 

146 Mâûn sûresinin; a) Mekkî b) Medenî ve c) Bir kısmının Mekkî (1 ila 3’üncü âyetleri) bir kısmının ise Medenî 
olduğuna (4 ila 7’nci âyetleri) dair görüşler için bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 563. 

147 Mukâtil, Tefsîr, IV, 869. 

 ﴿īَĻِĥّāَĩُĥْĤِ ģٌĺْĳَĘَ (4) אøَ ħْıِÜِŻَĀَ īْĐَ ħْİُ īَĺñَِّĤאĳİُنَ (5) אóَُĺ ħْİُ īَĺñَِّĤאءُونَ (6) وĳđُĭَĩْĺََنَ אĩَĤْאĳĐُنَ (7)﴾ 148

149 Bk. Mukâtil, Tefsîr, IV, 871. 

150 Bk. Mehmet Erkal, “Zekât”, DİA, XLIV, 197. 



 

45

belirlenmiş bir uygulamadan ziyade sadaka anlamına karşılık geldiği de bilinmektedir. Kaldı 

ki sadaka vermek her iki dönemde de (Mekke ve Medine) bir vecibe olarak tayin 

edilmiştir.151 Fakat Mukâtil sûrenin söz konusu âyetlerinin Medine döneminde nâzil 

olduğuna dair bir kayıt düşmemiş, sûrenin Mekkî olduğunu belirtmesine rağmen bu âyetleri 

Medenî bağlamda yorumlama cihetine gitmiştir. 

2. Yahya b. Sellâm, Tefsîrü’l-Kurân 

Endülüslü kıraat âlimi Ebû Amr ed-Dânî (ö. 444/1053), hicrî ikinci asrın ilk 

çeyreğinde Kûfe’de dünyaya gelen (d. 124/742), ardından göç ettiği Basra’da Hasan-ı 

Basrî’nin talebelerinden kıraat dersleri alan, burada hadis ilmiyle iştigal edip ilmiyle şöhret 

kazandıktan sonra ise Mısır üzerinden Kayrevan’a giden Yahyâ b. Sellâm’ın (ö. 200/815) bu 

şehirde yazdığı tefsiri için “mütekaddim âlimlerin eserleri arasında Yahyâ’nın Tefsîrü’l-

Kur’ân’ının bir benzeri yoktur” demiştir.152 Dânî’nin bu sitayişkâr ifadesini bir bakıma 

tavzih eden İsmail Cerrahoğlu (ö. 2022), Yahyâ b. Sellâm’ın tefsirinin İslâmî ilimleri ve 

İslâmî kültürü toplayan bir ansiklopedi mahiyetinde olduğunu; selef âlimlerinin görüş ve 

fikirlerini, kezâ nakil, tenkit ve tercihlerini ihtiva etmesi cihetiyle Yahyâ’nın tefsirine muttali 

olamayan Taberî’nin (ö. 310/923) tefsirine nispetle bir öncelik kazandığını; mamafih rivâyet 

ile dirayeti bir araya getirmesiyle de bu tefsir türünün ilki olma özelliğini taşıdığını 

belirtmektedir.153  

Bununla birlikte Yahyâ b. Sellâm’ın tefsiri, me’sûr-nazarî metotla meydana 

getirilmiş bir eser olmasına rağmen Muhammed Fâzıl b. Âşûr’un (ö. 1970) ifadesiyle tefsir 

tarihinin kayıp halkası olagelmiştir ki haddizâtında bu durum İfrîkiyye havzasının -özellikle 

de ilk asırlardaki- tefsir birikiminin kaderidir. Muhammed Fâzıl b. Âşûr’a göre Yahyâ b. 

Sellâm’ın tefsir tarihindeki yeri takdir edildiğinde onun İbn Cüreyc’den (ö. 150/767) 

Taberî’ye uzanan tarihsel süreçte tefsir ve tefsirciliğe sağladığı katkı anlaşılacak, kezâ 

imâmü’l-müfessirîn Taberî’nin tefsir anlayışını bir bakıma kime borçlu olduğu da ortaya 

                                                 
151 Bu çerçevede değerlendirmeler için bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’te-tenvîr, XVIII, 6; XXIV, 240. 

152 Bk. Zehebî, Siyerü aʻlâmi’n-nübelâ, IX, 397; Muhammed b. Ali ed-Dâvûdî, Tabakâtü’l-müfessirîn, Dârü’l-
kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1402/1983, II, 372. Yahyâ b. Sellâm’ın hayatı ve eserleri hakkında dair ayrıca bk. 
İsmail Cerrahoğlu, Yahya ibn Sellâm ve Tefsirdeki Metodu, Ankara Üniversitesi Basımevi 1970, s. 13-18; 
Cerrahoğlu, “Yahyâ b. Sellâm”, DİA, XLIII, 263-264. 

153 Bk. İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, I, 223-224. 



 

46

çıkacaktır.154 Fâzıl b. Âşûr’un bu kanaatinin, Yahyâ b. Sellâm’ın tefsirinde takip ettiği 

yöntemin, bir asır sonra Taberî tarafından uygulanacak metodun erken örneğini 

oluşturmasından ileri geldiği söylenebilir. Ne var ki yakın zamana kadar Yahyâ’nın temsil 

ettiği bu halka ihmal edilmiş ve onun benimsediği tefsir tarzının Taberî tarafından 

geliştirildiği düşünülmüştür.155 

Yahyâ b. Sellâm’ın tefsirinin ancak bir kısmının günümüze ulaşabilmiş olması bu 

eserin tefsir tarihindeki talihsizliğinin bir diğer vechesidir.156 Tefsir tarihi açısından bir hayli 

önemi haiz olmakla birlikte yakın tarihte yeniden keşfedilen bu eserin elimizdeki tahkikli 

neşri Nahl sûresiyle başlayıp Sâffât sûresiyle nihayete ermektedir.157 Ancak İbâzî müfessir 

Nûh b. Muhakkem el-Hevvârî158 (ö. 280/983 civarı) ile Endülüslü âlim İbn Ebû 

Zemenîn’in159 (ö. 399/1008) Yahyâ b. Sellâm’ın tefsirini ihtisar ederek husule getirdikleri 

eserleri Yahyâ’nın tefsirinin tamamına yakınının tevarüs edilmesi açısından büyük önem arz 

etmektedir.160  

el-Hevvârî’nin bilinen tek eseri olan Tefsîrü kitâbillâhi’l-azîz’ini büyük ölçüde 

Yahyâ’nın tefsirini kendi akîdesine uygun hâle getirerek oluşturduğu kanaati hâkimdir.161 

                                                 
154 Bk. Muhammed Fâzıl b. Âşûr, et-Tefsîr ve ricâlüh, Mecma‘ü’l-buhûsi’l-islâmiyye, yy. 1417/1997, s. 27-

28. Tespit edebildiğimiz kadarıyla Taberî Câmi‘u’l-beyân’ında senedinde Yahyâ b. Sellâm’ın bulunduğu 
tek bir rivâyete yer vermektedir. Bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, III, 427 (Bakara 2/196 tefsirinde). 

155 Bk. Mesut Kaya, Taberî Tefsiri’nin Kaynakları, s. 34. 

156 Muhammed Fâzıl b. Âşûr eserin bütün yazma nüshalarının yekûnuna nazaran üçte ikilik bir kısmının 
günümüze ulaştığını belirtir. Bk. Muhammed Fâzıl b. Âşûr, et-Tefsîr ve ricâlüh, s. 29. Muhammed Tâhir b. 
Âşûr ise Yahyâ b. Sellâm’ın tefsirinin hicrî 383 tarihli kadim bir fragmanına vâkıf olduğunu dile getirir. Bk. 
et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXII, 100. Ancak tespit edebildiğimiz kadarıyla Tâhir b. Âşûr, Yahyâ b. Sellâm’a biri 
namazın farz kılındığı zaman dilimine dair kanaati bir diğeri ise Beyyine sûresinin Mekkî olduğu yönündeki 
görüşü olmak üzere sadece iki hususta atıfta bulunmuştur. Her hâlükârda müellifin Yahyâ’ya ilâhî 
beyânların nüzûl tarihlendirmesi bağlamında atıfta bulunmuş olması dikkat çekicidir. İlgili atıflar için bk. 
et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 443, 467. Yahyâ b. Sellâm’ın tefsirinin geç tanınması ve nüshalarının durumuna 
dair değerlendirmeler için ayrıca bk. Cerrahoğlu, Yahya ibn Sellâm ve Tefsirdeki Metodu, s. 22-49; Hüseyin 
Oral, Anlamın İlk İzleri, Ketebe Yayınları, İstanbul 2022, s. 134-135. 

157 Muhammed Fâzıl b. Âşûr 1966 senesinde neşrettiği et-Tefsîr ve ricâlüh adlı eserinde Yahyâ’nın tefsirinin 
elli yıldan daha fazla bir süredir tanındığını belirtir. Bk. Fâzıl b. Âşûr, et-Tefsîr ve ricâlüh, s. 29. Tunuslu 
araştırmacı Hind Çelebî (ö. 2021) Tunus kütüphanelerinde bulunan üç yazma nüshası üzerinden söz konusu 
eserin tahkikli neşrini yapmıştır (Tefsîrü Yahyâ b. Sellâm, Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, I-II, Beyrut 1425/2004). 

158 Hayatı ve ilmi şahsiyeti hakkında bk. Hatice Cerrahoğlu Teber, “Hevvârî”, DİA, Ek-1, 554-555. 

159 Hayatı, ilmi kişiliği ve eserleri hakkında bk. Saffet Köse, “İbn Ebû Zemenîn”, DİA, XIX, 449; Ali Karataş, 
“Endülüs Tefsir Geleneği ve Müfessir İbn Ebî Zemenîn”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
Sayı: 40, Erzurum 2013, s. 296-298. 

160 Bk. Yahyâ b. Sellâm, Tefsîr, (nâşirin mukaddimesi), I, 19. 

161 Bk. Hatice Cerrahoğlu Teber, “Hevvârî”, DİA, Ek-1, 554. 



 

47

İbn Ebû Zemenîn ise Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz’inin mukaddimesinde Yâhyâ’nın tefsirini 

okuduğunu, eserde çokça tekrarla karşılaştığını, bu eserde sarfınazar edildiği takdirde tefsir 

açısından bir eksikliği beraberinde getirmeyeceğini düşündüğü rivâyetlerin bulunduğunu 

belirtmektedir. Bu hususların eserin hacmini artırdığı fikrinden hareketle ve ilim talipleri 

için istifadeli olması mülahazasıyla eseri ihtisara giriştiğini dile getirmektedir. Ayrıca o, 

Yahyâ’nın tefsir etmediği noktalara eğildiğini, irab ve lugat açısından ilavelerde 

bulunduğunu, bunu da nahiv âlimlerinin yanı sıra fukahanın tevil metodunu takip eden 

dilcilerin görüşlerini izleyerek gerçekleştirdiğini ifade etmektedir.162 

Yahyâ b. Sellâm’ın eserinin günümüze ulaşan en erken tarihli tam tefsirlerden olması 

-ki Kuzey Afrika ve Endülüs’te telif edilen ilk Kur’ân tefsiri olduğu değerlendirilmektedir- 

onun Mekkî-Medenî ayrımını nasıl mütalaa ettiği hususunu daha ilginç kılmaktadır. 

Toplamda yirmi iki sûrenin tefsirini ihtiva eden elimizdeki nüshada, Yahyâ’nın sûrelerin 

Mekkî yahut Medenî oluşlarına dair kayıtlar düştüğü, müstesnâ âyetler içeren sûrelerin ilgili 

âyetlerine de işarette bulunduğu görülmektedir. Yahyâ’ya göre söz konusu yirmi iki sûreden 

tamamı Mekkî olan sûreler: İsrâ, Kehf, Meryem, Tâhâ, Enbiyâ, Müminûn, Furkân, Şuarâ, 

Neml, Kasas, Rûm, Lokmân, Secde, Sebe, Fâtır (Melâike), Yâsîn ve Sâffât sûreleridir.163 

Tamamı Medenî olan sûreler ise Nûr ile Ahzâb sûreleridir.164 Öte yandan Nahl sûresinin ilk 

kırk bir âyeti Mekkî; geri kalan elli sekiz âyeti Medenîdir.165 Hacc sûresinin dört âyeti -ki 52 

ila 55’inci âyetleri Mekkîdir- müstesnâ olmakla birlikte Medenîdir.166 Yine ilk on âyeti 

Medenî; geri kalan elli dokuz âyeti ise Mekkî olan Ankebût sûresi de Mekkî bir sûredir.167 

Yahyâ b. Sellâm’ın tefsirinin hâlihazırdaki matbu nüshasında bulunmayan 

mukaddimesinin yer aldığı yazma nüshaların henüz keşfedilmeyi beklediği ifade edilmelidir. 

Ancak İbn Ebû Zemenîn tefsirinin mukaddimesinde Yahyâ b. Sellâm’dan yaptığı nakillerle 

                                                 
162 Bk. İbn Ebû Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz (thk. Ebû Abdullah Hüseyn b. Ukâşe-Muhammed b. Mustafa 

el-Kenz), el-Fârûku’l-hadîse, Kahire 1423/2002, I, 111. 

163 İlgili kayıtlar için yukarıdaki sûre sıralamasına göre bk. Yahyâ b. Sellâm, Tefsîr, I, 101, 171, 213, 251, 297, 
392, 468, 495; II, 532, 577, 643, 669, 684, 744, 774, 799, 822. 

164 İlgili kayıtlar için yukarıdaki sûre sıralamasına göre bk. Yahyâ b. Sellâm, Tefsîr, I, 422; II, 697. 

165 Bk. Yahyâ b. Sellâm, Tefsîr, I, 49. 

166 Bk. Yahyâ b. Sellâm, Tefsîr, I, 353. 

167 Bk. Yahyâ b. Sellâm, Tefsîr, II, 615. 



 

48

onun tefsirinin bu yitik bölümüne dair bir kanaat oluşmasına vesile olmuştur.168 Hevvârî’nin 

tefsirinde de İbn Ebû Zemenîn’in mukaddimesindekilere benzer iktibaslarla 

karşılaşılmaktadır. Ancak İbn Ebû Zemenîn’in Yahyâ’ya nispet ederek (قال يحيى) alıntıladığı 

hususları Hevvârî’nin ilim erbâbına (قال بعض أھل العلم) nispet ederek aktardığı görülmektedir.169 

Kezâ Hevvârî’nin mukaddimesi İbn Ebû Zemenîn’e kıyasla daha farklı konuları da 

içermektedir.170 Özellikle İbn Ebû Zemenîn’in Yahyâ’nın tefsirini doğrudan ihtisar ettiği ve 

eserinin mukaddimesinde Kur’ân tarihine ilişkin birkaç rivâyet171 zikrettikten sonra Mekkî-

Medenî konusuna intikal ederek sadece bu bahse değinmekle yetinmesi bizi bu konunun 

Yahyâ b. Sellâm nezdinde öncelikli bir mesele olduğu yönünde bir tespitte bulunmaya 

sürüklemektedir. Nitekim ilerleyen satırlarda da değinileceği üzere Yahyâ b. Sellâm, 

Kur’ân’ı tefsir edecek kimsenin bilmesi gereken konular arasında ilk sırada Mekkî-

Medenî’yi zikretmiştir. 

İbn Ebû Zemenîn’in aktardığına göre Yahyâ b. Sellâm, pek azı hâricinde sûrelerin 

tek seferde nâzil olmadığını fakat Hz. Peygamber’in nâzil olmaya başlayan sûrelerin 

isimlerini belirttiğini ve her bir sûrenin nüzûlü tamamlanıncaya kadar inen âyetleri ilgili 

sûrenin muayyen mevzilerine yerleştirilmesini emrettiğini nakletmektedir. Hz. 

Peygamber’in bu yönlendirmesi neticesinde ise kimi Mekkî sûrelerde Medenî, kimi Medenî 

sûrelerde ise Mekkî beyânlar yer almıştır. Bu ameliye Cebrâil’in yönlendirmesiyle Hz. 

Peygamber tarafından tevkifî olarak gerçekleştirilmiştir.172 

Öte yandan Mekkî âyetler Medenî âyetlerden önce inzâl edilmiştir. Nihai olarak 

meydana gelen mushaf tertibi ise sûrelerin nüzûl sırasından farklıdır. Mushaf tertibinde 

Mekkî sûreler ile Medenî sûreler ardı sıra gelmemiş, sûrelerin bu tertipteki mevzileri (nebevî 

direktifle) tayin edilmiştir. Kezâ (Müslümanların) Medine’ye intikal edildiğinde hayata 

geçirecekleri hükümlerin bir kısmının Mekke’de indirildiği de vâkidir. Ayrıca (sûrelerde) 

                                                 
168 İbn Ebû Zemenîn’in Yahyâ b. Sellâm’ın tefsirinden naklettiği rivâyetlerin tarik bilgisi hakkında bk. İbn Ebû 

Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz, I, 114. 

169 Meselâ bk. Nûh b. Muhakkem el-Hevvârî, Tefsîrü kitâbillâhi’l-azîz (thk. Belhâc b. Saîd Şerîfî), Dârü’l-
ğarbi’l-İslâmî, Beyrut 1990, I, 69. 

170 Hevvârî’nin ilk ve son nâzil âyetler, yedi harf meselesi, Kur’ân’ın cem’i, mushaflar, Mekkî-Medenî ayrımı, 
re’y ile tefsir, Kur’ân’ı tefsir etmek için bilinmesi gereken konular gibi konulara değindiği mukaddimesi 
için bk. Hevvârî, Tefsîrü kitâbillâhi’l-azîz, I, 61-72. 

171 İlgili rivâyetler için bk. İbn Ebû Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz, I, 111-113. 

172 Bk. İbn Ebû Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz, I, 113. 



 

49

tertip/sıralanış bakımından kimi âyetlerden daha sonra yerini alan ancak tarih itibarıyla daha 

önce nâzil olan bazı âyetler de bulunmaktadır.173  

Mekkî-Medenî ayrımında kronolojik tasnifi esas aldığını Mekkî âyetlerin Medenî 

beyânlardan daha önce nâzil olduğunu belirterek ihsas eden Yahyâ b. Sellâm, tanımı ihtilafa 

medar olan bu ayrımda hicret kriterini baz alan yaklaşımı benimsediğini şu ifadeleriyle 

ortaya koymaktadır: “Mekke’de ve dahi Hz. Peygamber henüz Medine’ye ulaşmadan evvel 

Medine yolunda nâzil olanlar Mekkîdir. Hz. Peygamber’e Medine’ye vâsıl olduktan sonra 

çıktığı seferlerde nâzil olan beyânlar da dâhil olmak üzere indirilenler de Medenîdir.”174  

Yahyâ’nın Hz. Peygamber’e hicret esnasında ve Medine’ye ulaşmadan önce indirilen 

âyetlerin Mekkî olduğuna yönelik kanaatini teyit eden değerlendirmesiyle ise Kasas 

sûresinin “Kur’an’ı sana farz kılan Allah, şüphesiz seni dönülecek bir yere döndürecektir 

…” meâlindeki 85’inci âyetinde175 karşılaşılmaktadır. Söz konusu âyette geçen ve hemen 

yukarıda “dönülecek bir yer” şeklinde meâli verilen “me‘âd (معاد)” lafzını “Mekke” diye 

tefsir eden Yahyâ, Süddî’nin (ö. 127/745) tefsirinde “Kur’ân’da ne Mekkî ne de Medenî olan 

âyet bu âyettir. Yani bu âyet ne Mekkî ne de Medenîdir. Zira o, Hz. Peygamber’e hicret 

esnasında henüz Medine’ye ulaşmadan evvel Cuhfe’de indirilmiştir” şeklinde bir 

yorumunun bulunduğundan bahsetmekte ve şu ifadeleri sarfetmektedir: “Bana ulaşan 

bilgilere göre Hz. Peygamber hicreti esnasında Mekke’den Medine’ye doğru yola çıktığında, 

Cuhfe mevkiindeyken kendisine Cebrâil geldi ve ‘Memleketin Mekke’yi özlüyor musun?’ 

dedi. Hz. Peygamber ‘Evet’ cevabını verince (Cebrâil): ‘Kur’an’ı sana farz kılan Allah, 

şüphesiz seni dönülecek bir yere döndürecektir’ (âyetiyle) karşılık verdi. (Buradan) ‘seni 

terk ettiğin doğum yerine oranın ahalisine galip bir şekilde geri döndüreceği’ 

(anlaşılmaktadır).” 

Yahyâ’nın bu yorumu Süddî’nin aksine onun mezkûr âyetin Medenî olduğu 

yönündeki kanaatini teyit eder niteliktedir. Süddî’nin ilgili âyetin indirildiği mekâna yapmış 

olduğu vurguya -ki Kurtubî benzer kanaate İbn Abbâs’a nispet ederek yer vermiştir-176 

                                                 
173 Bk. İbn Ebû Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz, I, 113. 

174 Bk. İbn Ebû Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz, I, 113; Hevvârî, Tefsîrü kitâbillâhi’l-azîz, I, 69. 

175 ﴾ ٍīĻ×ِĨُ ٍلŻَĄَ ĹĘِ ĳَİُ īْĨََى وïَıُĤْאÖِ َאءäَ īْĨَ ħُĥَĐَْأ ĹِّÖَر ģْĜُ ٍאدđَ َĨ ĵĤَِכَ إ  ﴿إِنَّ אñَِّĤي óَĘَضَ ĻْĥَĐَכَ אóْĝُĤْآنَ óَĤَאدُّ

176 Bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XVI, 329. 



 

50

karşılık hicret merkezli Mekkî-Medenî ayrımını benimseyen Yahyâ’ya göre haddizâtında 

Kasas sûresinin tamamı Mekkîdir.177 

Yahyâ b. Sellâm’ın İbn Ebû Zemenîn’in tefsirinin tahkikli neşrinde esas alınan yazma 

nüshalarda sâkıt olduğu anlaşılan fakat Hevvârî’nin tefsirinde karşımıza çıkan ifadelerine 

göre ise “Ey iman edenler (يا أيھا الذين آمنوا)” hitabı Medenî; “Ey insanlar! (يا أيھا الناس)” hitabı 

ise çoğunluğu Mekkî olmakla birlikte hem Mekkî hem de Medenî âyetlerde yer 

almaktadır.178 Yahyâ’nın Mekkî-Medenî ayrımında hitap edilen kitleyi esas alan tasnife dair 

dolaylı mütalaasını içeren bu ifadelerinden sonra Kur’ân tefsirinin ancak şu on iki dala (خصلة) 

dair bilgiye sahip olan kişiler tarafından yapılabileceğini dile getirmektedir. Söz konusu 

dallar şunlardır: Mekkî-Medenî, nâsih-mensûh, takdîm-tehîr, maktû‘-mevsûl, hâs-âm, izmâr 

ve Arap dili.179 Yahyâ’nın Mekkî-Medenî ayrımını ilk sırada zikretmesi ve ardından bir 

bakıma bu ayrımın teknik neticesi olan nâsih-mensûha, ardından da dil ve kıraat bahislerine 

intikal etmesi onun rivâyet ile dirayeti bir araya getiren tefsir yöntemi hakkında da fikir verir 

niteliktedir. Peki Yahyâ b. Sellâm tefsir pratiğinde Mekkî-Medenî ayrımını ne ölçüde 

dikkate almaktadır? 

Söz gelimi nâzil olduğu dönemin yanı sıra müstesnâ âyetlerine dair ihtilafların 

bulunduğu180 Hac sûresinin, Yahyâ b. Sellâm’a göre 52 ila 55’inci âyetleri hâricinde tamamı 

Medine döneminde nâzil olmuştur.181 Yahyâ’nın bu kanaatinin İbn Abbâs, Dahhâk, Katâde 

ve Hasan-ı Basrî’nin görüşlerine dayandığı anlaşılmaktadır.182 Hac sûresinin 52 ila 55’inci 

âyetlerinin183 tefsirinde umûmiyetle Hz. Peygamber’in Mescid-i Harâm’da namaz kılarken 

                                                 
177 Bk. Yahyâ b. Sellâm, Tefsîr, II, 577, 613.  

178 Bk. İbn Ebû Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz, I, 113; Hevvârî, Tefsîrü kitâbillâhi’l-azîz, I, 69. 

179 Bk. İbn Ebû Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz, I, 114. 

180 Söz konusu ihtilaflar için meselâ bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz (thk. er-Rehhâle el-Fârûk vd.), 
Dârü’l-hayr, Katar 1428/2007, VI, 210; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVII, 180. 

181 Bk. Yahyâ b. Sellâm, Tefsîr, I, 353. Yahyâ b. Sellâm’ın Mekkî bir sûre olmakla birlikte ilk on âyetinin 
Medenî olduğunu dile getirdiği Ankebût sûresinin bu âyetlerini Medenî dönem bağlamında yoruma tabi 
tuttuğu görülür. Bk. Yahyâ b. Sellâm, Tefsîr, II, 615-619. 

182 Mekkî olan bu sûrenin söz konusu âyetlerinin (Hac 22/52-55) Medenî olduğuna dair sahabe ve tabiûn 
görüşlerine dair bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVII, 180. 

183 Hac 22/52-55’inci âyetlerin meâli şöyledir: “Senden önce hiçbir resul ve nebî göndermedik ki, o bir 
temennide bulunduğunda şeytan ille de onun arzularına bir şeyler katmaya kalkışmasın. Fakat Allah 
şeytanın katmaya çalıştığını iptal eder. Sonra Allah kendi âyetlerini (onun kalbine) sağlam olarak 
yerleştirir. Allah hakkıyla bilmekte, hikmetle yönetmektedir.”; “Bunu Allah, şeytanın kattığını kalplerinde 
hastalık bulunanlar ve yürekleri katılaşmış olanlar için sınama vesilesi kılmak için yapar. Şüphesiz zalimler 
derin bir ayrılığa düşmüşlerdi”; “Bunu bir de kendilerine ilim verilenlerin, onun rabbin tarafından gelmiş 
kesin gerçek olduğunu anlamaları, ona iman etmeleri ve böylece bütün kalpleriyle ona bağlanmaları için 



 

51

Necm sûresini okuduğu esnada şeytanın telkiniyle müşriklerin putlarını öven ifadeler 

sarfetmesine binâen nâzil olduğuna yönelik ifadelerle karşılaşılmaktadır.184 Yahyâ b. 

Sellâm’ın sûrenin müstesnâ âyetleri olarak gösterdiği bu âyetleri Katâde (ö. 117/735) ile 

Kelbî (ö. 146/763) rivâyetleri üzerinden Mekke döneminde gerçekleşen ve Garânîk Olayı185 

diye de bilinen bu hadiseyle ilişkilendirerek yorumladığı fakat herhangi bir tenkitte 

bulunmadığı görülmektedir.186 Benzer tutum Hevvârî ile İbn Ebû Zemenîn’de de müşahade 

edilmektedir.187 Ne var ki Hac sûresinin ilgili âyetlerinin Garânik Olayı ile irtibatlandırılarak 

yorumlanması bu çerçevede esas alınan rivâyetlerin uydurma olduğu tespitinden hareketle 

isabetsiz bulunmuştur.188  

Yahyâ b. Sellâm’ın Mekkî-Medenî ayrımını ele alırken sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin 

yanı sıra ilgili âyetlerin nâzil olduğu döneme dair detay ve yorum barındıran nakilleri de 

dikkate alarak hareket ettiği anlaşılmaktadır.189 Bununla birlikte görebildiğimiz kadarıyla 

zikrettiği rivâyetleri umûmiyetle kritiğe tâbi tutmamaktadır. Netice itibarıyla Yahyâ’nın bu 

çerçevedeki tasarrufları gözden geçirildiğinde onun ekseriya muhtasar açıklamalar 

yapmakla iktifa ettiği ve tefsirinde daha ziyade “tercih ettiği” görüşlere yer vermekle 

yetindiği söylenebilir.  

                                                 

yapar. Muhakkak ki Allah iman edenleri dosdoğru bir yola iletir.”; “İnkâr edenler ise, kıyamet kendilerine 
ansızın gelinceye veya sonu olmayan günün azabı kendilerini yakalayıncaya kadar Kur’an hakkında hep 
şüphe içinde kalacaklardır.”  

184 Meselâ bk. Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 204-206; İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VI, 262-265; İbnü’l-
Cevzî, Zâdü’l-mesîr, V, 441-444. 

185 Garânîk Olayı hakkında geniş bilgi için bk. İsmail Cerrahoğlu, “Garânîk”, DİA, XIII, 361-365. 

186 Bk. Yahyâ b. Sellâm, Tefsîr, I, 384. 

187 Bk. İbn Ebû Zemenîn, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz, III, 186; Hevvârî, Tefsîrü kitâbillâhi’l-azîz, III, 123. 

188 Müfessirlerin bu çerçevedeki kanaatlerinin yanı sıra Hz. Peygamber’in putları övücü sûrette herhangi bir 
ifadede bulunmasının imkânsız olduğuna dair değerlendirme ve tespitler için bk. Muhsin Demirci, Kur’ân 
Tefsirinde Farklı Yorumlar, İFAV, İstanbul 2017, III, 350-355. Öte yandan İbn Âşûr, söz konusu âyetlerin 
Garânîk Olayı ile ilişkilendirilerek yorumlanmasını tekellüf olarak değerlendirir ve kimi müfessirlerin 
rivâyetleri etraflıca düşünmeden garip hadiseleri öne çıkarma cihetine gittiğini belirtir. Kaldı ki sûrenin iç 
bağlamı açısından bakıldığında da mezkûr olayla alakalı rivâyetlerin bahis konusu edilmesinin zorlama bir 
yaklaşım olduğu anlaşılacaktır. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVII, 303. 

189 Yahyâ b. Sellâm, ilk kırk bir âyetinin Mekkî, geri kalan âyetlerinin Medenî olduğunu belirttiği Nahl 
sûresinin tefsirinde bu kanaatine sadık kaldığı görülür. Sûrenin ilk kırk bir âyetini Mekke dönemi 
bağlamında tefsir ettikten sonra sûrenin geri kalan âyetlerinin Medenî olduğunu hatırlatır ve bu âyetleri 
Medenî döneme mahsus bazı vakıaları zikrederek tefsir etme cihetine gider. Meselâ bk. Yahyâ b. Sellâm, 
Tefsîr, I, 85, 87-88. 



 

52

3. Zemahşerî, el-Keşşâf 

Endülüslü dil âlimi ve müfessir Ebû Hayyân (ö. 745/1344), hemşehrisi İbn Atıyye (ö. 

541/1147) ile Cârullah Zemahşerî’yi (ö. 538/1144) mukayese ederken her ikisinin de tefsir 

ilminin süvarileri/ustaları (فارسا علم التفسير) olduğunu belirttikten sonra İbn Atıyye’nin 

tefsirinin daha ziyade nakil ihtiva ettiğini, daha kapsamlı ve özlü olduğunu; Zemahşerî’nin 

el-Keşşâf’ının ise daha muhtasar ve derinlikli olduğunu dile getirmektedir.190 Ebû Hayyân’ın 

muasır her iki âlimin tefsirleri için sarfettiği ifadelerin yansımaları onların Mekkî-Medenî’ye 

yaklaşımlarında da görülmektedir. Öyle ki Zemahşerî’nin bu çerçevede muasırı İbn 

Atıyye’ye nispetle daha kısa ve sınırlı bilgiler verdiği müşahede edilmektedir.191  

Zemahşerî, sûrelerin tefsirine başlarken onların Mekkî yahut Medenî oluşlarının 

beraberinde yer yer bu husustaki ihtilaflar192 ile sûrelerin âyet sayıları hakkında bilgilere 

değinmektedir. Ancak kimi sûrelerin bünyesinde yer alan müstesnâ âyetlere İbn Atıyye’ye 

nispetle daha az yerde işarette bulunduğu gözlemlenmektedir.193 Görebildiğimiz kadarıyla 

Zemahşerî, mezkûr bilgilerin neredeyse tamamını seleflerine herhangi bir atıfta 

bulunmaksızın zikretmektedir. Fakat söz gelimi Muhammed sûresini tefsirine başlarken 

                                                 
190 Bk. Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahrü’l-muhît (thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd vd.), Dârü’l-kütübi’l-

ilmiyye, Beyrut 1413/1993, I, 113. Muhammed Fâzıl b. Âşûr, Endülüslü âlim İbnü’l-Ebbâr’dan naklen 
Zemahşerî ile İbn Atıyye’nin çağdaş olmalarına rağmen tefsirlerinde birbirlerinden istifade etmediklerini; 
ancak bu müfessirlerin tefsirlerinde müşterek usûl ve kaynakları esas aldıklarını dile getirir. Bk. et-Tefsîr ve 
ricâlüh, s. 52. Zemahşerî’nin el-Keşşâf’ına dair değerlendirmeler için ayrıca bk. Mesut Kaya, Şerh ve 
Hâşiyeleri Bağlamında el-Keşşâf’ın Tefsire Etkileri: Tefsir Tarihine Bibliyografik Bir Katkı, İlâhiyât, 
Ankara 2015, s. 30-34; Mehmet Taha Boyalık, el-Keşşâf Literatürü: Zemahşerî’nin Tefsir Klasiğinin Etki 
Tarihi, İSAM Yayınları,  Ankara 2019, s. 30-34. 

191 Çalışmamızda esas aldığımız tahkikli neşirde (Mektebetü’l-Ubeykân, Riyad 1418/1998) muhakkiklerin 
Mekkî-Medenî özelinde köşeli parantez içerisinde zikrettikleri ilave bilgiler dikkate alınmamıştır. Söz 
konusu neşir yazma nüshalar üzerinden -her ne kadar nüsha farklılıkları gösterilmemiş olsa da- tahkik 
edilerek hazırlandığı için esas alınmıştır. Bu neşirdeki ilaveler el-Keşşâf’ın Mekkî-Medenî özelinde 
herhangi bir tasarrufta bulunulmadığı anlaşılan el-Matbaatü’l-Âmire (Bulak, ty.) baskısıyla mukayese 
edilebilir. Gözden geçirdiğimiz diğer üç el-Keşşâf neşrinin künye bilgileri ise şu şekildedir: el-Matbaatü’l-
Âmire, I-II, Bulak, ty.; Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî (nşr. Ebû Abdullah ed-Dânî b. Münîr Âl Zehevî), I-IV, Beyrut 
1427/2006; Dârü’l-Marife (nşr. Halîl Memûn Şîhâ),  Beyrut 1430/2009. 

192 Sûrelerin nâzil olduğu döneme dair temas ettiği ihtilaflar için meselâ bk. Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 332; VI, 
130, 409, 411, 413, 417 vd. Öte yandan Zemahşerî’nin diğer sûrelerden farklı olarak Nasr sûresinin nüzûl 
tarihine dair düştüğü kayıt dikkat çekicidir. Buna göre Nasr sûresi Veda haccında, Mina’da nâzil olmuştur 
ve Medenî sayılır. Kezâ bu sûre, en son nâzil olan sûre kabul edilir. Bk. el-Keşşâf, VI, 450.  

193 Zemahşerî’ye göre bünyesinde müstesnâ âyetler bulunan sûreler şunlardır: En‘âm, A‘râf, Nahl, Hac, 
Furkân, Rûm, Zuhruf, Duhân ve Muhammed. 



 

53

“Mücâhid’e göre Medenîdir, ancak Dahhâk ile Saîd b. Cübeyr ise Mekkî olduğunu 

söylemişlerdir” şeklinde kayıt düştüğü de vakidir.194 

Zemahşerî meselâ Fâtiha sûresinin Mekkî bir sûre olduğunu belirtmiş ardından bu 

sûrenin hem Mekke’de hem de Medine’de olmak üzere iki defa indirildiğine dair bir görüşün 

bulunduğunu dile getirmiştir. Fakat sûrenin tefsirinde bu görüşü tetkik etme cihetine 

gitmemiştir. Ne var ki, Mekkî bir sûre olan Hicr sûresinin “Kuşkusuz sana tekrar tekrar 

okunan (âyetlerden) yedisini (سبعا من المثاني) ve yüce Kur’ân’ı verdik” meâlindeki 87’nci 

âyetindeki195 “tekrar tekrar okunan (âyetlerden) yedisi” ibaresinin tefsirlerde Fâtiha 

sûresiyle de yorumlandığı bilinmektedir.196 Hicr sûresinin Mekkî olduğunu belirten 

Zemahşerî, sûrenin mezkûr âyetini de Fâtiha sûresiyle ilişkilendirerek yorumlamış, yine bu 

âyete dair farklı yorumlara yer vermeyi ihmal etmemiştir.197  

Anlaşılan o ki Zemahşerî’nin sadece işaret etmekle yetindiği ve Fâtiha sûresinin 

Medenî olduğu yönündeki görüş, esasında Hicr sûresinin mezkûr âyetinin sûrenin müstesnâ 

âyeti olduğu ve Medine döneminde indirildiği yönünde Hasan-ı Basrî’ye (ö. 110/728) nispet 

edilen kanaate dayanmaktadır.198 İbn Âşûr’un da değindiği üzere ilgili âyetin Medenî olduğu 

yönündeki bu isabetsiz görüş, Fâtiha sûresinin Medenî bir sûre olduğu varsayımından ileri 

gelmektedir. Halbuki Fâtiha sûresi Mekkîdir.199 Zemahşerî’nin Fâtiha sûresinin nüzûl 

dönemine dair ihtilafa işaret etmekle yetindiği noktada ise devreye el-Keşşâf üzerine hâşiye 

yazan Şerefüddîn et-Tîbî (ö. 743/1343) girmektedir.  

Tîbî, Fâtiha sûresinin Mekkî bir sûre olduğu yönündeki görüşü tefsir ve kıraat âlimi 

Ebü’l-Abbâs el-Kevâşî (ö. 680/1281) ile Kâdı Beyzâvî’ye (ö. 685/1286) dayandırarak 

vermektedir. Bu nakillerde dikkat çeken husus ise Beyzâvî’nin Fâtiha sûresinin Mekkîliğini 

Hicr sûresinin Fâtiha sûresi ile ilişkilendirilen 87’nci âyetinin de Mekkî oluşuyla 

irtibatlandırmasıdır. Hâl böyleyken Tîbî tarafından sûrenin Mekkîliğine dair yapılan 

                                                 
194 Bk. el-Keşşâf, V, 514. Kezâ meselâ En‘âm sûresinin müstesna âyetlerine dair bilgiyi İbn Abbâs’a nispet 

ederek vermektedir. Bk. el-Keşşâf, II, 320. 

195 ﴾ َħĻčِđَĤْآنَ אóْĝُĤْوَא ĹĬِאáَĩَĤْא īَĨِ אđً×ْøَ َאכĭَĻْÜَآ ïْĝَĤََو﴿ 

196 Söz konusu âyetin tefsirinde öne sürülen görüşlerin değerlendirilmesi için bk. Muhsin Demirci, Kur’ân 
Tefsirinde Farklı Yorumlar, III, 136. 

197 Bk. Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 396, 416. 

198 İlgili görüş için bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIV, 5. 

199 Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIV, 5. Ayrıca bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, I, 69.  



 

54

nakillerin, selefi Zemahşerî’nin kısıtlı bir şekilde değindiği hususlara bir bakıma tetimme 

kabilindendir.200 

Öte yandan Mekkî-Medenî ayrımında hicret merkezli tanımı esas aldığını izhar eden 

Zemahşerî’nin201 her ne kadar tefsirinde Mekkî-Medenî olgusunu öncelikli bir mesele olarak 

mütalaa etmediği anlaşılsa da gerek kimi sûrelerin tefsirine başlarken işarette bulunduğu 

müstesnâ âyetlerin nüzûl bağlamına göre yorumunu gerekse sebeb-i nüzûl yahut tefsir 

rivâyeti olarak aktarılan kimi haberleri dikkate alarak tefsirine yansıttığı da görülmektedir.202 

Söz gelimi Zemahşerî, Rûm sûresinin Mekkî olduğunu belirtmekle birlikte “O hâlde akşama 

erdiğinizde ve sabaha çıktığınızda Allah’ı tesbih edin!” meâlindeki 17’nci âyetini203 istisna 

tutar. Bu âyetin namaza delalet ettiğine dair bir görüşün bulunduğunu söyledikten sonra ise 

İbn Abbâs’a (ö. 68/687-88) yöneltilen “Kur’ân’da beş vakit namazın olduğunu gösteren 

beyân var mı?” şeklindeki soru üzerine onun “evet” mukabelesinde bulunduğunu ve bu âyeti 

okuduğunu nakleder. Öyle ki mezkûr âyetteki “akşama erdiğinizde (حين تمسون)” ifadesi akşam 

ve yatsı namazlarına; “sabaha çıktığınızda ( حين تصبحونو )” ifadesi ise sabah namazına delalet 

etmektedir. Ayrıca sûrenin “Göklerde ve yerde bütün hamdler yalnız Allah’a aittir. Günün 

sonuna doğru ve öğlene eriştiğiniz zaman da Allah’ı tesbih edin!” meâlindeki bir sonraki 

âyetindeki (Rûm 30/18)204 “günün sonuna doğru (وعشيا)” ifadesi ikindi namazına; “öğlene 

eriştiğiniz zaman (وحين تظھرون)” ifadesi ise öğle namazına işaret etmektedir. Hulâsa 

Zemahşerî bu nakillerin ardından farazî bir soru sormak sûretiyle şu değerlendirmelerde 

bulunur: 

Şayet ‘Hasan-ı Basrî neden bu âyetin Medenî olduğu kanısındadır?’ diyecek olursan 

onun: ‘Beş vakit namaz Medine’de farz kılındı; Mekke’de ise vakitleri belli olmaksızın 

iki rekât kılınması bir vecibeydi’ şeklindeki görüşünü sana hatırlatırım. Nitekim 

                                                 
200 Bk. Şerefüddîn et-Tîbî, Fütûhü’l-ğayb fi’l-keşfi ʻan kınâʻi’r-rayb (thk. Muhammed Abdürrahîm Sultânü’l-

ulemâ vd.), Vahdetü’l-buhûs ve’d-dirâsât, Dubai 1434/2013, I, 677; Nâsırüddîn Ebû Saîd el-Beyzâvî, 
Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl (thk. Muhammed Subhî Hasen b. Hallâk-Mahmûd Ahmed el-Atraş), 
Dârü’r-reşîd-Müessesetü’l-îmân, Beyrut 1421/2000I, 7. 

201 Bk. Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 22. 

202 Zemahşerî’nin örneğin Mâûn sûresinin ilk üç âyetinin Mekke; geri kalan dört âyetinin ise Medine 
döneminde nâzil olduğunu ifade eder ve sûrenin son dört âyetini Medenî dönem bağlamını (münâfıkların 
namaz ve zekât karşısındaki tutumları) nazarda tutarak yorumlar. Bk. el-Keşşâf, VI, 439-444. 

ِ ĳùُĩُْÜ īَĻèِنَ وĳéُ×ِāُْÜ īَĻèَِنَ  ﴾203 َّųאنَ אéَ×ْùُĘَ ﴿ 

ĳَĩَאتِ  وَאŶْرَْضِ وĻýِĐًََّא وóُıِčُْÜ īَĻèَِونَ ﴾ 204 َّùĤא ĹĘِ ïُĩْéَĤْא įُĤََو﴿ 



 

55

çoğunluğun görüşü beş vakit namazın Mekke’de farz kılındığı yönündedir. Kezâ Hz. 

Âişe’den nakledildiğine göre: ‘Namaz (ilk başta) iki rekât olarak farz kılındı. Resûlüllah 

Medine’ye geldiğinde ise seferî namazların rekât sayısında bir değişlikliğe gitmedi fakat 

mukîm durumdayken kılınacak namazların rekât sayısını artırdı.’205 

Sonuç olarak Zemahşerî’nin Mekkî-Medenî meselesindeki genel tutumunun -Ebû 

Hayyân’ın da dikkat çektiği üzere- onun İbn Atıyye’ye kıyasla daha muhtasar olmakla 

birlikte lugavî-edebî derinliğin daha ziyade ön plana çıktığı tefsir anlayışıyla paralellik arz 

ettiği ileri söylenebilir. Hâl böyleyken Ebû Hayyân’a göre Zemahşerî’ye nispetle daha 

ziyade nakle dayanan, daha kapsamlı ve özlü bir tefsir ortaya koyan İbn Atıyye’nin Mekkî-

Medenî olgusunu nasıl ele aldığı merak konusudur. 

4. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz 

el-Muharrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz adlı tefsiriyle Endülüs tefsir geleneğinin 

zirve ismi kabul edilen İbn Atıyye’nin (ö. 541/1147) tefsirde naklin/rivâyetin yanı sıra 

dirayet cihetiyle de ön plana çıktığını ifade eden Ömer Nasuhi Bilmen (ö. 1971), onun bu 

hususta mütebassırâne hareket ettiğini, mevzû ve hurâfât kabilinden sayılan ahbâr ve âsârdan 

eserini koruduğunu dile getirmektedir.206 İbn Atıyye’nin tefsirinin Ebû Hayyân’ın ifadesiyle 

muasırı Zemahşerî’ye nispetle daha kapsamlı oluşu onun Mekkî-Medenî olgusunu ele alışına 

da yansımıştır. Hatta denilebilir ki, onun Mekkî-Medenî ayrımını mütalaa biçimi kendinden 

önceki gerek Doğu gerekse Batı (Mağrib) tefsir ulemâsının mütalaalarından daha kapsamlı 

bir mahiyet arz etmektedir. Elbette bu tespiti müfessirlerin her bir sûrenin tefsirine başlarken 

bir bakıma gelenek hâline getirdikleri Mekkî-Medenî kayıtlarının yanı sıra müstesnâ âyetler 

bağlamındaki tetkiklerini göz önünde tutarak ileri sürmüş bulunuyoruz.  

                                                 
205 Bk. Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 563, 570. İbn Atıyye ise Rûm sûresinin Mekkî olduğunu ve bu hususta bir 

ihtilafa vakıf olmadığını dile getirir.  Söz konusu âyetlerin tefsirinde ise söz konusu ifadelerin beş vakit 
namaza işaret ettiğine dair görüşlere yer verir. Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VII, 5, 15. 

206 Bk. Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, II, 473. Hayatı, ilmî kişiliği ve tefsir anlayışına dair ayrıca 
bk. Abdulhamit Birışık, “İbn Atıyye”, DİA, XIX, 338-340; Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, İFAV Yayınları, 
İstanbul 2015, s. 138-141.  Halefleri İbn Atıyye’nin el-Muharrerü’l-vecîz’ine bigâne kalamamış ve 
tefsirlerinde çokça atıfta bulunmuşlardır. Şentürk’ün tespitine göre İbn Atıyye’nin tefsirine; Ebû Hayyân 
(ö. 745/1344) “1911”, Âlûsî (ö. 1270/1854) “559”, Kurtubî (ö. 671/1272) “488”, İbn Âşûr (ö. 1973) “328” 
[Ancak görebildiğimiz kadarıyla İbn Âşûr’un İbn Atıyye’ye yaptığı atıflar 400 civarındadır.], Şevkânî (ö. 
1250/1834) 132, Muhammed b. Yûsuf Ettafeyyiş (ö. 1332/1914) “13 ila 17”, Seâlibî (ö. 875/1471) “12”, 
İbn Kesîr (ö. 774/1373) “8” ve Râzî (ö. 606/1210) “4” atıfta bulunmuştur. Mezkûr atıfların yanı sıra İbn 
Atıyye ile muasırı Mecma‘ü’l-beyân sahibi şiî müfessir Tabersî’nin (ö. 548/1154) -Mushaf tertibine göre- 
Mekkî-Medenî listeleri için bk. Mustafa Şentürk, Kur’ân’ın Sünnî ve Şiî yorumu -İbn Atıyye ve Tabresî 
Örneği-, İnsan Yayınları, İstanbul 2010, s. 62, 133-139.  



 

56

Sûrelerin -özelde ise müstesnâ âyetlerin- Mekkî yahut Medenî hüviyetleri üzerinden 

genel olarak müfessirlerin nüzûl tertibinde esas aldıkları kronolojinin yansımalarının 

yanında sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin bu bağlamda tetkiki, kezâ sûrelerin iç bağlamına 

nazaran mütalaaları ve nüzûl kronolojisi açısından mukaddem ve muahhar tarihli nasların 

nâsih-mensûh bağlamında incelenmesi gibi hususlar, tabiatıyla sûrelerin ilgili yerlerinin 

tefsirinde görülebilecektir. Diğer bir ifadeyle müfessirlerin Mekkî-Medenî ayrımını ele 

alışları salt sûrelerin tefsirine başlarken bu çerçevede düştükleri kayıtlarla ölçülemez. Ancak 

bununla birlikte bu kayıtların, müfessirlerin Mekkî-Medenî’yi bir mesele olarak nasıl ele 

aldıklarına dair güçlü bir intiba oluşmasına zemin hazırladığı da rahatlıkla ileri sürülebilir. 

Öyle ki Mekkî-Medenî’ye dair bilgileri sûrelerin tefsirine başlarken detaylandıran 

müfessirlerin sûreleri tefsir ederken bu detayları daha ziyade tatbik cihetine gittiği 

kanaatindeyiz. 

Mekkî-Medenî ayrımında hicret eksenli tanımı esas alan İbn Atıyye,207 hemen her 

sûrenin tefsirine sûrenin Mekkî yahut Medenî oluşunun yanı sıra sûrenin müstesnâ âyetlerine 

dair bilgiler vererek başlamaktadır.208 Söz konusu bilgileri; İbn Abbâs (ö. 68/687-88), Câbir 

b. Zeyd (ö. 93/711-12), Saîd b. Cübeyr (ö. 94/713 [?]), Mücâhid (ö. 103/721), Dahhâk (ö. 

105/723), İkrime (ö. 105/723), Hasan-ı Basrî (ö. 110/728), Katâde (ö. 117/735), Süddî (ö. 

127/745), Atâ el-Horasânî (ö. 135/753) gibi doğrudan sahabe ve tâbiûn âlimlerine isnad 

ederek veya Mukâtil b. Süleymân (ö. 150/)209, Yahyâ b. Sellâm (ö. 200/815)210, Muhammed 

                                                 
207 İbn Atıyye; “Hz. Peygamber’e hicretten sonra nâzil olanlar Medine’de inmemiş olsa dahi Medenî sayılır. 

Aynı şekilde herhangi bir sefer esnasında (herhangi bir mevkide) nâzil olanlar, kezâ Mekke’de nâzil olanlar 
da Medenî sayılır. Hicretten önce nâzil olanlar ise Mekkî kabul edilir” minvâlindeki kanaatini ortaya 
koymuştur. Bk. el-Muharrerü’l-vecîz, II, 459; III, 80. 

208 Müellifin Mü’minûn sûresinin Mekkî yahut Medenî oluşuna dair bir kayıt düşmediği görülmektedir. Bu 
sûrenin ittifakla Mekkî olduğu yönündeki kanaat ön plana çıkmasına rağmen (bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-
ahkâmi’l-Kur’ân, XV, 5; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVIII, 15.) İbn Atıyye bu kanaati doğrudan 
destekleyen herhangi bir imada bulunmamış; aksine sûrenin “(Müminler) zekâtı verirler” meâlindeki 4’üncü 
âyetindeki zekât lafzını Taberî gibi “mallar üzerinden tahakkuk eden farz zekât (الزكاة المفروضة في الأموال)” 
şeklinde yorumlama cihetine gitmiştir (Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XVII, 11.). Halbuki İbn Âşûr’un da dikkat 
çektiği gibi mezkûr âyetin Medine döneminde farz kılınan zekât vecibesiyle tefsir edilmesi isabetli değildir. 
Bilakis Mekkî sûrelerden olan Fussilet (7’nci âyet) ile Meryem’de (55’inci âyet) de zikri geçen zekât bu 
dönem bağlamında okunduğunda sadaka şeklinde anlaşılmalıdır. (et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVIII, 6-7.). 
Bununla birlikte İbn Atıyye’nin esasen zekât lafzını Mekkî-Medenî ayrımı bağlamında yorumlarken bu 
hassasiyeti gösterdiği müşahede edilir. İbn Atıyye’nin Mekkî âyetlerdeki zekât lafzını yorumlayışına dair 
meselâ bk. el-Muharrerü’l-vecîz, VI, 515; VIII, 68. 

209 Mukâtil b Süleymân’a atıfları için meselâ bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, III, 509; IV, 444; VI, 568; 
VIII, 666. 

210 Bk. el-Muharrerü’l-vecîz, VI, 568. 



 

57

b. Hasan en-Nakkâş (ö. 351/962)211, Salebî (ö. 427/1035)212 ve Ebü’l-Abbâs el-Mehdevî (ö. 

440/1048-49)213 gibi tefsir ve kıraat âlimlerine nispet ederek verdiği  görülmektedir. Bununla 

birlikte gerek sahabe ve tâbiûn gerekse tefsir âlimlerinin bir kısmının yahut çoğunluğunun 

 sûrelerin Mekkî yahut (جمھور من الصحابة والتابعين/ جمھور المفسيرين/ بعض المفسرين/ في قول الجمھور)

Medenî oluşlarına dair kanaatlerini gösteren kayıtlar da düşmektedir.214 Öte yandan kimi 

sûrelerin Mekkî yahut Medenî oluşlarını “görüşlerine itibar edilen âlimlerin icmâsıyla ( بإجماع

 ve “tevil 216”(بإجماع من أھل التفسير/المفسرين) ehl-i tefsirin icmasıyla“ ,215”(ممن يعتد بقوله من المفسرين

ehlinin icmasıyla (بإجماع من المتأولين)”217 gibi icmâ kayıtlarıyla vermesi İbn Atıyye’nin el-

Muharrerü’l-vecîz’inde bu çerçevede dikkat çeken bir başka husustur.218 İbn Atıyye’nin 

sûrelerin Mekkî-Medenî hüviyetlerine yönelik nakilleri yeri geldikçe tahlil ve tenkit ettiği, 

ihtilaflara değindiği ve şahsî kanaatlerini yer yer ortaya koyduğu da ifade edilmelidir.219 

Ayrıca sırası geldikçe sûrenin tamamının yahut muayyen âyetlerinin (müstesnâ âyetlerinin) 

nâzil olduğu döneme ilişkin sebeb-i nüzûl rivâyetlerini zikrettiği ve sûrenin ilgili 

mevzilerinde bu rivâyetleri tenkit ve tahlile tabi tuttuğu da görülmektedir.220 

Söz gelimi selefe nispet ederek 27 ile 28’inci; bir diğer görüşe ise 27 ila 29’uncu 

âyetleri hâricinde tamamının Mekkî olduğunun belirttiği Lokmân sûresinin;221 “Eğer 

yeryüzündeki bütün ağaçlar kalem, denizler de mürekkep olsa, arkasından buna yedi deniz 

                                                 
211 İbn Atıyye’nin Musullu tefsir, kıraat ve hadis âlimi Nakkâş’a yaptığı atıflar için meselâ bk. el-Muharrerü’l-

vecîz, VIII, 217, 243, 299, 485, 501, 556. Nakkâş hakkında geniş bilgi için bk. Abdulhamit Birışık, 
“Nakkâş”, DİA, XXXII, 328-329. 

212 Salebî’ye atıfları için bk. el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 485, 695. 

213 İbn Atıyye’nin aslen Kayrevan yakınlarındaki Mehdiye’den olup Endülüs’e yerleşen tefsir ve kıraat âlimi 
Mehdevî’ye yaptığı atıflar için meselâ bk. el-Muharrerü’l-vecîz, VII, 85; VIII, 439, 632. Mehdevî hakkında 
geniş bilgi için bk. Tayyar Altıkulaç, “Mehdevî”, DİA, XXVIII, 367-368.  

214 Meselâ bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 158, 317, 604 vd. 

215 Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 742. 

216 Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 326, 535. 

217 Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 525, 544, 567, 575. 

218 İbn Atıyye’nin Mekkî-Medenî çerçevesinde icmâ kavramını kullanışına dair tahlil ve değerlendirmeleri 
ihtiva eden müstakil çalışma için bk. Saîd b. Muhammed Sa‘d eş-Şehrânî, Cühûdü’l-İmâm İbn Atıyye fî 
hikâyeti’l-icmâ‘ fi’l-mekkî ve’l-medenî, Câmi‘atü’l-Ezher Külliyetü Usûli’d-dîn ve’-da‘veti’l-İslâmiyye 
bi’l-Menûfiyye, ty. 

219 Meselâ bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, V, 168; VI, 210; VIII, 604, 647, 680. 

220 Meselâ bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, IV, 444 (Yûnus sûresinin 40’ıncı ve 94’üncü âyetleri hk.); 
536 (Hûd sûresinin 12’nci, 17’inci ve 114’üncü âyetleri hk.); VIII, 307 (Münâfikûn sûresi hk.); 485 (İnsân 
sûresinin 24’üncü âyeti hk.); 556 (Mutaffifîn sûresi hk.).  

221 Sûrenin müstesnâ âyetlerine dair görüşler İbn Abbâs ile Katâde’ye nispet edilmektedir. Bk. İbn Atıyye, el-
Muharrerü’l-vecîz, III, 40 (Ayrıca bk. 1 numaralı dipnot). 



 

58

daha eklense, imkânı yok, Allah’ın kelimeleri yazmakla bitmez. Muhakkak ki Allah, kudreti 

dâimâ üstün gelen, her hükmü ve işi hikmetli ve sağlam olandır.” meâlindeki 27’nci 

âyetinin222 tefsirinde bu âyetin sebeb-i nüzûlüne dair İbn Abbâs’tan bir rivâyet 

aktarmaktadır. Buna göre Yahudilerin Hz. Peygamber’e (s.a.v.) Medine’de rûh hakkında 

soru sormaları üzerine nâzil olduğu yönünde nakillerin de bulunduğu, mamafih Medenî bir 

âyet olduğu da değerlendirilen İsrâ sûresinin “Resûlüm! Sana rûhun ne olduğunu soruyorlar. 

De ki: Rûh Rabbimin bir emrinden, sadece O’nun bileceği işlerdendir. Bu hususta size pek 

sınırlı bilgi edinme imkânı verilmiştir.” meâlindeki 85’inci âyetindeki223 “size pek sınırlı 

bilgi edinme imkânı verilmiştir” beyânından hareketle Yahudiler yine Hz. Peygamber’e: 

“Bize içinde Allah’ın kelâmı ve hükümleri olan Tevrat verildiği hâlde bu ifadeyle kastedilen 

nasıl biz oluyoruz, sana (gelen beyânlar) her şeyin açıklayıcısı (تبيانا لكل شيء) mı oluyor 

şimdi?” şeklinde bir soru yöneltirler. Bunun üzerine Hz. Peygamber: “Tevrat, çok olanın az 

bir kısmıdır (التوراة قليل من كثير)” buyurarak Allah’ın ilminin nâmütenâhî olduğuna dikkat çeker. 

Bunun üzerine de Lokmân sûresinin yukarıda meâli verilen 27’nci âyeti nâzil olur.224 

 İbn Atıyye bu âyetin tefsirinde mezkûr rivâyetin esas alınmasının en sahih yaklaşım 

ve kezâ âyetin de Medenî olduğunu dile getirir. Söz konusu âyetin Kureyşli müşriklerin 

“Muhammed’in sözleri son bulacak, eli de zayıflayacak”; “Muhammed’in söyleyeceği ne de 

çok söz varmış” şeklindeki ifadeleri üzerine Mekke döneminde nâzil olduğunu ihsas eden 

sebeb-i nüzûl rivâyetlerini ise kısaca zikretmekle yetinir ve herhangi bir değerlendirmede 

bulunmaz.225 Zemahşerî ise söz konusu âyetin nüzûlüne; müşriklerin yanı sıra Yahudilerin 

mezkûr soruları Hz. Peygamber’e doğrudan sormalarının zemin hazırladığına dair yorumlara 

yer verir ve âyetin Mekkî yahut Medenî oluşuna yönelik ihtilafların bu aktarımlardan 

kaynaklandığını dile getirir. Fakat Zemahşerî, Lokmân sûresinin Mekkî olduğunu 

belirtmekle birlikte söz konusu âyetin tefsirinde şahsî kanaatini ortaya koymaz.226 

                                                 

222 ﴾ ٌħĻِכèَ õٌĺõِĐَ َ َّųإِنَّ א ِ َّųאتُ אĩَ ِĥَتْ כïَęِĬَ אĨَ óٍéُÖَْأ Ùُđَ×ْøَ ِهïِđْÖَ īْĨِ ُه ُّïĩُĺَ óُéْ×َĤْمٌ وَאŻَĜَْةٍ أóَåَüَ īْĨِ ِرَْضŶْא ĹĘِ אĨَ ََّأن ĳْĤََو﴿  
223 ﴾ ŻًĻĥِĜَ َّźِإ ħِĥْđِĤْא īَĨِ ħْÝُĻÜُِא أوĨََو ĹِّÖَر óِĨَْأ īْĨِ ُوح ُّóĤא ģِĜُ ِوح ُّóĤא īِĐَ َכĬَĳُĤَÉùْĺََو﴿ 

224 Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VII, 57. Söz konusu rivâyetin bir başka varyantı için ayrıca bk. 
Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 307. Suyûtî, İbn Atıyye’nin tefsirinde esas aldığı şekliyle Lokmân sûresinin ilgili 
âyetinin İsrâ sûresinin 85’inci âyetiyle ilişkisini ortaya koyan sebeb-i nüzûl rivâyetiyle zikreder. Bk. Suyûtî, 
Lübâbü’n-nükûl, s. 169-170. 

225 İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VII, 57-58. 

226 Bk. Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 5, 22. 



 

59

Öte yandan İbn Atıyye muasırı Zemahşerî’den farklı olarak Mâûn sûresinin 

tamamının Mekke döneminde nâzil olduğu kanaatindedir. Öyle ki Zemahşerî, mezkûr 

sûrenin ilk üç âyetinin Mekkî; kalan dört âyetinin ise Medenî olduğunu dile getirmekte ve 

namazlarına gereken önemi vermeyen kimselerin kınandığı 4 ile 5’inci âyeti münafıkların 

yanı sıra fâsık müslümanlar ile yorumlama cihetine gitmektedir. Ayrıca Zemahşerî’ye göre 

-Abdullah b. Mesûd ile Hz. Aişe’nin mâûn kelimesine dair açıklamalarına da (insanların 

birbirlerinden ödünç almayı alışkanlık edindiği balta, tencere vb. şeyler) yer vermekle 

birlikte- sûrenin son âyetindeki mâûn lafzından maksat zekâttır.227  

İbn Atıyye ise tamamının Mekkî dönemde nâzil olduğunu belirttiği bu sûrenin 

mezkûr âyetlerini bu dönem bağlamında yorumlar. Müellif eserinde yer verdiği rivâyete göre 

Mâûn sûresi Mekke döneminde İslâm’ı benimsemekte zorlanan, onun hakikatini idrak 

edemeyen ve fitne çıkaran kimseler hakkında nâzil olmuştur. Söz konusu rivâyette 

bahsedilen bu tür kimseler zâlim, nobran ve zayıf karakterleri gereği yoksullara kötü 

davranmış ve belki de bazı zamanlar eziyet etmek maksadıyla müslümanlarla birlikte namaz 

kıldıkları da olmuştur. Öyle ki İbn Cüreyc (ö. 150/767) bu sûrenin her hafta çok sayıda 

hayvan boğazlayan Ebû Süfyân’ın (ö. 31/651-52) kendisine bir yetimin gelip yardım talep 

etmesine onu asasıyla kovarak mukabelede bulunması üzerine nâzil olduğunu aktarmıştır.228 

Ayrıca İbn Atıyye, sûredeki “mâûna engel olurlar” ibaresini söz konusu kimseleri niteleyen 

bir vasıf olarak yorumlamış ve “Allah’ın kullarına çok az faydası dokunanlar” diye 

açıklamıştır. Ancak bununla birlikte Hz. Ali (ö. 40/661) ile Abdullah b. Ömer’e (ö. 73/693) 

nispet ederek mâûn lafzının zekât şeklinde tefsir edildiğine de dikkat çekmiştir.229  

5. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân 

Endülüslü tefsir, hadis ve fıkıh âlimi Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî’nin (ö. 

671/1273) Kur’ân ile tefsirin faziletlerinin yanı sıra Kur’ân ve tefsirle kurulan ilişkide 

kuşanılması gereken usûl ve âdâbdan; re’y ile tefsir, yedi harf, Kur’ân’ın cem ve tertibi, 

garîbü’l-Kur’ân ve i‘câzü’l-Kur’ân’a kadar uzanan farklı konuları mütalaa ettiği el-Câmi‘ li-

ahkâmi’l-Kur’ân adlı tefsirinin mukaddimesinde, bu eserinde rivâyet-dirayet bütünlüğüne 

                                                 
227 Bk. Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 440-444. 

228 Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 695. 

229 Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 696. 



 

60

itina göstereceğini izhar etmiştir.230 Ömer Nasuhi Bilmen’in (ö. 1971) Kurtubî’nin bu 

hacimli tefsiri için “rivâyet tarikına itina etmiş, dirayet itibariyle de muvaffakiyet 

göstermiştir” diyerek ortaya koyduğu tespit,231 Şemsüddîn ez-Zehebî’nin (ö. 748/1348) 

Kurtubî için sarfettiği “çok yönlü, mütebahhir, öncü bir âlimdir” şeklindeki ifadesinin bir 

bakıma teyididir.232 

Kurtubî, tefsirinin mukaddimesinde “sâhibü’l-Kur’ân” olan kimsenin mülazemet 

etmesi ve bilmesi gereken hususlardan bahsederken bunlardan birinin Mekkî-Medenî bilgisi 

olduğunu belirtmektedir. Öyle ki Mekkî-Medenî bilgisi bu kimseye; Allah’ın İslâm’ın erken 

döneminde (Mekkî dönemde) kullarını ne ile muhatap kıldığını, İslâm davetinin (Medenî 

dönemdeki) son safhalarında onları neye davet ettiğini; kezâ İslâm’ın ilk döneminde neleri 

farz kıldığını ve davetin son safhalarında bu vecibelere neleri eklediğini tefrik edebilmesini 

sağlayacaktır. Öte yandan müellife göre Medenî âyetler ekseriya Mekkî âyetleri nesheder; 

fakat bunun tersi imkân dâhilinde değildir. Zira mensûh hükümlerin nüzûlü onu nesheden 

hükümlerden (nâsih) daha önce gerçekleşmiştir.233 

Mekkî-Medenî ayrımının tefsirdeki rolünü bir anlamda ihtiva ettiği mesaj ve 

hükümleriyle Kur’ân’ın nüzûl sürecinin kronolojik takibi üzerinden açıklayan Kurtubî, bu 

ayrımın teknik bir neticesi olan nesh olgusuna da vurgu yaparak vahiyle koyulan ahkâmın 

mahiyetinin kronolojik seyrine, yani pratik hayata taalluk eden yönüyle Mekkî-Medenî’nin 

                                                 
230 Bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, I, 8. 

231 Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, II, 524. 

232 Bk. Celâlüddin es-Suyûtî, Tabakâtü’l-müfessirîn (thk. Ali Muhammed Umeyr), Mektebetü Vehbe, Kahire 
1396/1976, s. 92. Kurtubî’nin hayatı, ilmî şahsiyeti ve tefsirciliğine dair geniş bilgi için bk. Zehebî, et-Tefsîr 
ve’l-müfessirûn, II, 336-342; İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, II, 103-115; Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, 
s. 228-229. 

233 Bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, I, 38-39. Kurtubî ayrıca âyet ve sûrelerin tertibinin ictihadî yahut 
tevkifî olarak gerçekleşip gerçekleşmediğine yönelik ihtilaflara değindikten sonra bu konuda her ne kadar 
kanaatini açık bir şekilde ortaya koymasa da Ebû Bekr el-Enbârî’nin (ö. 328/940) Katâde’ye (ö. 117/735) 
nispet ettiği nüzûl tertibine yer vermekte ve tertibin tevkifîliğini savunan Enbârî’nin -deyim yerindeyse- 
vurgulu ifadelerine dikkat çekmektedir. Enbârî’ye göre “Her kim nakli bir kenara koyar, varılan icmâyı da 
görmezden gelir ve sûreleri nâzil oldukları yerler olan Mekke ile Medine’yi esas alarak tanzim etmek isterse 
(örneğin) Fâtiha sûresinin (tertipte) nerede bulunacağını bilemez. Zira bu sûrenin nâzil olduğu 
mevkiye/mekâna dair ihtilaf söz konusudur. Kezâ (meselâ) Bakara sûresinin 235’inci âyetini 240’lı âyetlerin 
başına kaydırmak zorunda kalır. Mamafih her kim Kur’ân’ın nazmını bozarsa onu yok saymış demektir, 
Hz. Peygamber’in bize rabbinden aktardıklarını reddetmiş demektir.” Öte yandan Kurtubî’nin yer verdiği 
söz konusu rivâyete göre; Bakara, Âl-i İmrân, Nisâ, Mâide, Enfâl, Tevbe, Ra‘d, Nahl, Hac, Nûr, Ahzâb, 
Muhammed, Fetih, Hücurât, Rahmân, Hadîd, Mücâdele, Haşr, Mümtahine, Saf, Cum‘a, Münâfikûn, 
Teğâbün, Talâk, Tahrim (İlk on âyet), Zilzâl ve Nasr olmak üzere toplamda 27 adet Medenî sûreyi ihtiva 
etmektedir. Liste dışında kalan sûreler ise (87 adet) Mekkîdir. Kurtubî’nin mezkûr ihtilaflar çerçevesinde 
zikrettiği rivâyetler için bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, I, 96-100. 



 

61

önemine dikkat çekmiş olmaktadır. Bu bağlamda Medine döneminde nâzil olan kimi 

âyetlerin Mekkî sûrelerin bünyesine ilhâk edildiğine de değinen234 Kurtubî, sûrelerin 

tefsirine başlarken onların Mekkî yahut Medenî hüviyetlerinin yanı sıra kimi sûrelerin 

bünyesindeki müstesnâ âyetleri belirten kayıtlar düşmeyi de ihmal etmemiştir.235 Söz 

konusu kayıtların kahir ekseriyetini; İbn Abbâs (ö. 68/687-88), Câbir b. Zeyd (ö. 93/711-

12), Saîd b. Cübeyr (ö. 94/713 [?]), Mücâhid (ö. 103/721), Dahhâk (ö. 105/723), İkrime (ö. 

105/723), Hasan-ı Basrî (ö. 110/728), Katâde (ö. 117/735), Süddî (ö. 127/745), Atâ el-

Horasânî (ö. 135/753) gibi doğrudan sahabe ve tâbiûn âlimlerine isnad etmekle birlikte yer 

yer Muhammed b. Sâib el-Kelbî (ö. 146/763),236 Mukâtil b. Süleymân (ö. 150/767),237 Yahyâ 

b. Sellâm (ö. 200/815)238 ve Ebû Abdillah el-Vâkıdî (ö. 207/823)239 gibi tebe-i tâbiîn 

âlimlerine de atıfta bulunduğu görülmektedir. Kurtubî’nin Mekkî-Medenî çerçevesinde bu 

ilk üç nesil âlimlerinin yanında -az sayıda da olsa- Ebû Ca‘fer en-Nehhâs (ö. 338/950),240 

Ebû İshâk es-Sa‘lebî (ö. 427/1035)241 ve Ebü’l-Hasen el-Mâverdî (ö. 450/1058)242 gibi 

müfessirlere de atıfta bulunduğu ifade edilmelidir.243  

                                                 
234 Bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, I, 99. 

235 Görebildiğimiz kadarıyla Kurtubî, sadece Hicr sûresinin nâzil olduğu döneme dair bilgi vermemiştir. Bu 
sûre söz gelimi Mâverdî’ye göre Fâtihâ sûresiyle ilişkilendirilen 87’nci âyeti haricinde ittifakla Mekkî bir 
sûredir. Bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XII, 174; Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, III, 147. 

236 Kurtubî’nin Kelbî’ye atıfları için bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XVII, 5; XX, 280; XXII, 128; XXII, 
519. 

237 Kurtubî’nin Mukâtil’e atıfları için bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XVI, 5, XVII, 5, 252; XIX, 5; XX, 71; 
XXII, 128, 519. 

238 Kurtubî’nin Yahyâ’ya atıfları için bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XVI, 228, 333; XXII, 390. 

239 Kurtubî’nin, Vâkıdî’nin Kadr sûresinin Medine’de indirilen ilk sûre oluşuna dair rivâyetine atfı için bk. el-
Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XXII, 390. 

240 Bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XIX, 143, 239; XX, 432 

241 Bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XIX, 239; XXI, 313. 

242 Bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XX, 432; XIX, 143, 239; XXI, 135, 313. 

243 Kurtubî’nin bu bağlamda dikkat çeken bir atfı Tekâsür sûresi özelinde Buhârî’ye (ö. 256/870) yaptığı atıftır. 
Buhârî’nin Tekâsür sûresinin Medenî olduğunu rivâyet ettiğini belirten Kurtubî, bu görüşüni bir dönem 
Kurtuba’da da tahsil görmüş olan selefi Ebû Bekr İbnü’l-Arabî’ye (ö. 543/1148) dayandırır. Ahkâmü’l-
Kur’ân sahibi İbnü’l-Arabî, Buhârî’nin Enes b. Mâlik’e isnad ederek naklettiği rivâyete göre Hz. 
Peygamber: “Âdem oğlunun bir vadi dolusu altını olsa iki vadi dolusu olsun ister. Âdem oğlunun karnını 
topraktan başka bir şey doldurmaz; fakat Allah tevbe edenin tevbesini kabul eder” buyurmuştur. Übey b. 
Ka‘b ise: “Biz “Elhâkümü’t-tekâsür” sûresi nâzil olana değin Hz. Peygamber’in bu beyânının Kur’ân’dan 
[bir âyet] olduğunu düşünüyorduk” demiştir (Buhârî, “Rikâk”, 10.) İbnü’l-Arabî, mezkûr hadisin “sahih ve 
latif bir nas (نص صحيح مليح)” olduğunu ancak bu rivâyetin [neye delalet ettiğinin] tefsircilerin gözünden 
kaçtığını belirtir. Öyle ki müfessirler bu sûrenin Mekkî olduğunu ifade ederler. Öte yandan Kurtubî, Tekâsür 
sûresi için “Bütün müfessirlerin görüşüne göre bu sûre Mekkîdir” kaydını düşmüş; fakat sûrenin Mekke’nin 
yanı sıra Medine döneminde nâzil olduğuna işaret eden sebeb-i nüzûl rivâyetlerine de yer vermiştir. Bk. el-
Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XXII, 448-451; Ebû Bekr İbnü’l-Arabî, Ahkâmü’l-Kur’ân (nşr. Muhammed 



 

62

Kurtubî, selef ve halef âlimlerine ismen yaptığı atıfların yanı sıra sûrelerin Mekkî-

Medenî hüviyetlerine dair söz konusu isimlerin ittifakını yahut cumhurun/çoğunluğun 

görüşünü bildiren lafızlar zikretme cihetine de gitmektedir. Müellifin bu çerçevede meselâ 

Âl-i İmrân ve Nûr sûreleri için “icmâ ile Medenîdir”, Meryem ile Zuhruf sûreleri için “icmâ 

ile Mekkîdir”; Tâhâ ve Enbiyâ sûreleri için “çoğunluğun görüşüne göre Mekkîdir ( في قول

 Rûm sûresi için “sûrenin tamamı Mekkîdir; bu konuda ihtilaf yoktur”; Ahzâb sûresi ,”(الجميع

için “(Bu sûre) bütün âlimlere göre Medenîdir” gibi kayıtlar düştüğü görülmektedir. Ancak 

bununla birlikte İbn Âşûr, Kurtubî’nin “icmâ ile Medenîdir” şeklinde kayıt düştüğü Nûr 

sûresinin 58’inci âyetinde, bu âyetin Mekkî olduğunu bildiren bir kayıttan söz etmektedir. 

İbn Âşûr, Kurtubî tarafından icmâ ile Medenî olduğu ifade edilen bu sûrenin bünyesinde 

Mekkî bir âyet bulunmasının uzak olduğunu ve haddizâtında ilgili âyetin tefsirinde esas 

aldığı sebeb-i nüzûl rivâyetinin Medine dönemiyle alakalı olduğunu belirtmektedir. Ayrıca 

âyetin tefsirindeki “Mekkîdir (مكية)” kaydının esasında “Muhkemdir (محكمة)” şeklinde 

olduğunu; fakat yazma nüshadaki muhtemel bir tahriften kaynaklanan bir yanlışlık 

bulunduğunu dile getirmektedir. İbn Âşûr söz konusu tahrifin Hafâcî (ö. 1069/1659) ve Âlûsî 

(ö. 1270/1854) gibi âlimlerin tefsirlerine de intikal ettiğini söylemektedir.244 Hakikaten de 

söz gelimi Âlûsî, Nûr sûresinin tefsirine başlarken Kurtubî’nin sûrenin 58’inci âyetini Mekkî 

kabul ettiğini belirtmektedir.245 Öte yandan Kurtubî’nin tefsirinin çalışmamızda esas 

aldığımız matbu nüshasında aynı hata göze çarpmakla birlikte eserin muhakkiki -İbn Âşûr 

gibi- ilgili âyetin Mekkî olduğuna dair bir kayıtla karşılaşmadığını; nitekim sûrenin icmâ ile 

Medenî olduğu kaydının sûrenin tefsirine başlarken düşüldüğünü dipnotta belirtmiştir.246  

Yine bu çerçevede kimi zaman şahsî kanaatini de ortaya koyan Kurtubî, yeri geldikçe 

sûrelerin nâzil olduğu ortamın şartlarına dair bilgiler de vermektedir.247 Şu hâlde Kurtubî’nin 

                                                 

Abdulkâdir Atâ), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1424/2002, IV, 442. Ebû Bekr İbnü’l-Arabî’nin hayatı ve 
eserleri hakkında bilgi için ayrıca bk. Ahmet Baltacı, “İbnü’l-Arabî, Ebû Bekr” DİA, XIX, 488-491. 

244 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVIII, 139 

245 Bk. Şehâbeddîn Mahmûd el-Âlûsî, Rûhu’l-me‘ânî fî tefsîri’l-Kur’âni’l-‘azîm ve’s-seb‘i-l-mesânî (thk. Fâdî 
el-Mağribî vd.), Müessesetü’r-risâle, Beyrut 1431/2010, XVIII, 164. 

246 Bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XV, 332. 

247 Kurtubî’nin Mekkî-Medenî çerçevesinde ortaya koyduğu şahsî kanaatleri için meselâ bk. el-Câmi‘ li-
ahkâmi’l-Kur’ân, XIII, 197; XX, 111. Sûrelerin nâzil olduğu dönemin şartlarına dair temasları için meselâ 
bk. XIII, 403; XVII, 48. Öte yandan Kurtubî’nin bir sûrenin nâzil olduğu zaman dilimine dair düştüğü 
kayıtlardan belki de en ilginci bir kısmı doğrudan Bedir Gazvesi’yle alakalı olan Enfâl sûresi hakkındadır. 
Müellif bu sûre için “Hasan, İkrime, Câbir ve Atâ’nın görüşüne göre Enfâl sûresi Medenî-Bedrî sûredir” 
kaydını düşmüştür. Bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, IX, 441. 



 

63

gerek eserinin mukaddimesinde önemini vurguladığı gerekse seleflerine nispetle daha 

ziyade üzerinde durduğu anlaşılan Mekkî-Medenî ayrımını tefsir pratiğine nasıl yansıttığı 

bir merak konusudur.  

Söz gelimi Kurtubî, Kâf sûresinin tamamının Hasan-ı Basrî, Atâ el-Horasânî, İkrime 

ve Câbir b. Zeyd’in kanaatlerine göre Mekkî olduğunu belirtir. İbn Abbâs ile Katâde’nin ise 

sûrenin “Biz gökleri, yeri ve ikisi arasındakileri altı günde yarattık. Ama bize en ufak bir 

yorgunluk bile dokunmadı.” meâlindeki 38’inci âyetini248 istisna tuttuklarına değinir. Söz 

konusu âyetin tefsirinde ise Katâde ile Kelbî’ye nispet ederek verdiği sebeb-i nüzûl 

rivâyetinde bu âyetin Medine Yahudileri hakkında nâzil olduğunu dile getirir. Bu rivâyete 

göre Yahudiler, Allah Teâlâ’nın gökleri ve yeri altı günde yarattığını; bu yaratılışın pazar 

günü başlayıp cuma günü sona erdiğini ve nihayet cumartesi günü Allah Teâlâ’nın istirahata 

çekildiğini iddia etmişlerdir. Yaratıcının kendisine dinlenme günü olarak seçtiği bu günü de 

Yahudiler istirahat günü olarak belirlemişlerdir. Allah Teâlâ da Yahudileri tekzip için bu 

âyeti inzâl etmiştir.249  

 Kurtubî’nin söz konusu rivâyeti sadece zikretmekle yetinip herhangi bir 

değerlendirmede bulunmadığı görülmektedir. Bu noktada İbn Âşûr’un söz konusu âyetin 

tefsirine dair mütalaalarının dikkat çekici olduğu söylenmelidir. Zira İbn Âşûr’un Mekkî-

Medenî bağlamında ortaya koyduğu değerlendirmelerinde müteaddit kere atıfta bulunduğu 

Kurtubî’nin yanı sıra selefi İbn Atıyye’nin kanaatlerine yönelik tetkikleri göze çarpmaktadır.  

İbn Âşûr, Kurtubî ile Suyûtî’nin250 (ö. 911/1505) mezkûr sebeb-i nüzûl rivâyeti 

gereğince sûrenin 38’inci âyetini müstesnâ âyet kabul ettiklerini, yani Yahudilerin 

iddialarını Medine’de ortaya attıklarını, mamafih âyetin de iddialarına cevap olarak 

Medine’de nâzil olduğu kanaati taşıdıklarını ifade eder. Kurtubî ile Suyûtî’nin kanaatlerine 

göre söz konusu âyet, Mekke döneminde nâzil olan Kâf sûresinin bünyesine bilahare ilhâk 

edilmiştir. Ne var ki İbn Âşûr bu yaklaşımı isabetli bulmaz. Zira her ne kadar âyetin zikri 

geçen rivâyet mihverinde yorumlanması onun dakik anlamını ortaya çıkarsa da bu durum 

söz konusu âyetin Medine’de indirilmiş olmasını gerekli kılmaz. Nitekim Allah Teâlâ 

                                                 

ĭَא ĳĕُُĤ īْĨِبٍ ﴾ 248 َّùĨَ אĨَََّאمٍ وĺَأ ÙَِّÝøِ ĹĘِ אĩَıُĭَĻْÖَ אĨََرَْضَ وŶْאتِ وَאĳَĩَ َّùĤא אĭَĝْĥَìَ ïْĝَĤََو﴿ 

249 Bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XIX, 425, 460. Söz konusu rivâyet için ayrıca bk. Vâhidî, Esbâbü’n-
nüzûl, s. 413. 

250 Suyûtî Kâf 50/38’i sûrenin tek müstesnâ âyeti olarak zikretmiştir. Bk. el-İtkân, I, 102. 



 

64

Yahudilerin benimsediği inanç ve düşünceleri bilmektedir ve Resûlünü vahiy yoluyla daha 

önce bunlardan haberdâr etmiştir.  

Haddizâtında Yahudilerin fikirleri İslâm öncesinin Mekkelileri tarafından üzerinde 

konuşulan, kıssalar ve anlatılar üzerinden müttali olunan şeylerdi. Bi‘setten sonraki 

dönemde ise Mekkeliler Yahudilere peygamberliğe ve peygamberlere dair sorular 

soruyorlardı. Netice itibarıyla Allah Teâlâ’nın Yahudilerin kuruntularını bertaraf etmeyi 

onların yanlış ve yersiz düşüncelerinin duyulur hâle geleceği zamana ertelemesi 

düşünülemez. Bilakis bu tür kuruntular insanlar arasında yayılma göstermeden onların batıl 

olduğunu bildiren beyânlar nezd-i ilâhîden (nebîsine) gelebilir.251 

İbn Âşûr, bahis konusu 38’inci âyetin mâkabliyle münasebetine temas ederken 

sûrenin, kâinatın yaratılışından bahsedilen özellikle 6-10 ile 15’inci âyetlerinin252 Tevrat’ta 

icmâlen zikredilen hususlara yakınlık arz etmesi üzerine Mekke’deki bazı Yahudilerin 

Allah’ın gökleri ve yeri altı günde yarattığına ve yedinci gün dinlenmeye çekildiğine dair 

konuşmalar yaptıklarını belirtmektedir. Hâl böyleyken sûrenin kâinatı yaratırken Allah’a en 

ufak bir yorgunluğun dahi dokunmadığını bildiren 38’inci âyetinin, müşriklerin ilâhî 

kelâmları yalanlamaları, yine Yahudilerden işittikleri ve “Allah’ın istirahata çekildiği” 

minvalindeki söylemleri üzerine nâzil olduğu düşünülmelidir. Nitekim İbn Atıyye’nin Kâf 

sûresinin “icmâ ile Mekkî” olduğunu bildiren kaydı, ilgili âyetin sûredeki konumunda bu 

şekilde yorumlanmasını daha anlaşılır kılacaktır. Hâsıl-ı kelâm bu âyetin Medine’deki 

Yahudiler hakkında nâzil olduğunu söylemek zorlama bir yaklaşımdır. Zira o dönemde 

Yahudiler sadece Medine’de bulunmuyorlar, Mekke’ye de uğruyorlardı.253 

 Sonuç olarak Mekkî-Medenî özelinde nakledilen bilgileri doğrudan selef âlimlerine 

nispet ettiği ve bu çerçevedeki ittifak ve ihtilaflara işarette bulunduğu görülen Kurtubî’nin, 

bu ayrımı hemen yukarıdaki örnekte de görüldüğü üzere sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin yanı 

                                                 
251 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVI, 274. 

252 “Üstlerindeki göğe bakmazlar mı? Onu nasıl bina ettik, nasıl donattık! Onda hiçbir düzensizlik ve eksiklik 
yoktur; Yeryüzünü de yaydık ve orada sabit dağlar yerleştirdik. Orada her türden iç açıcı çift bitkiler 
bitirdik; Bütün bunlar, içtenlikle Allah’a yönelen her kulun gönül gözünü açmak ve ona öğüt ve ibret vermek 
içindir; Gökten de bereketli bir su indirip onunla kullar için rızık olarak bahçeler ve biçilecek taneler 
(ekinler), birbirine girmiş kat kat tomurcukları olan yüksek hurma ağaçları bitirdik ve böylece onunla ölü 
bir beldeye hayat verdik. İşte (dirilip kabirlerden) çıkış da böyledir.” (Kâf 50/6-10); “İlk yaratmada âcizlik 
mi gösterdik ki (yeniden yaratamayalım)? Doğrusu onlar, yeniden yaratılış konusunda şüphe içindedirler.” 
(Kâf 50/15). 

253 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVI, 325; İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 29, 56-57. 



 

65

sıra kimi zaman sûre içi bağlamı254 dikkkate alarak tefsir pratiğine yansıttığı görülmektedir. 

Öte yandan bir sûrenin Mekkî yahut Medenî hüviyetiyle uyuşmayan yorumları tenkide tabi 

tuttuğu da ifade edilmelidir.255  

B. Modern Dönem 

Önceki alt başlıklarda Mekkî-Medenî ayrımının klasik dönem tefsirlerindeki 

yansımalarını muayyen isimler üzerinden ortaya koyulmaya çalışılmıştı. Bu çerçevede 

incelenen isimler, başta Mukâtil b. Süleymân, İbn Atıyye ve Kurtubî olmak üzere İbn 

Âşûr’un Mekkî-Medenî konusunda öne çıkan müracaat kaynakları arasındaydı. Yahyâ b. 

Sellâm ile Zemahşerî ise bu noktada daha geri planda kalmalarına rağmen tefsir tarihindeki 

müstesnâ yerlerine binaen ayrı tutulmuştu. Mekkî-Medenî ayrımının mahiyetinin 

beraberinde tefsir pratiğindeki rolünün modern dönem tefsirlerinde ne sûrette ele alındığı 

sorusu ise, bu dönemin farklı coğrafyalarında yaşamış ve başta tefsir olmak üzere muhtelif 

sahalarda kalem oynatmış dört ilim adamının tefsirleri üzerinden incelenecektir. XVIII. 

yüzyıldan itibaren bütün İslâm âleminin batıdan gelen çok yönlü taarruzlarının etkisinin son 

derece hissedildiği coğrafyalarında yaşayan bu ilim adamlarının öncelikle tefsir 

anlayışlarından bahis açılacak ardından Mekkî-Medenî ayrımına yaklaşımları ortaya 

koyulmaya çalışılacaktır. Telif ettikleri tefsirlerin yanı sıra sosyal-siyasal kimlikleriyle de 

ön plana çıkan söz konusu isimler Mısır’dan Muhammed Abduh (1849-1905) ile talebesi 

Reşîd Rızâ (1865-1905), Hint alt kıtasından Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî (1903-1979) ve son 

olarak Bilâdüşşâm havzasından Muhammed İzzet Derveze’dir (1888-1984). 

Konumuz çerçevesinde mezkûr isimlerin tercih edilmesindeki sebep ise modern 

dönem tefsir tarihi açısından düşünüldüğünde bu isimlerin, başta nüzûl tarihi ve 

kronolojisine önem atfeden metot benimsemelerinin beraberinde İbn Âşûr’la aynı dönemde 

                                                 
254 Kurtubî’nin sûrenin iç bağlamı çerçevesinde âyetin nâzil olduğu döneme dair çıkarımına dair bir örnek için 

(Nahl 16/126 hk.) bk. el-Câmiʻ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XII, 461-462. 

255 Söz gelimi Kurtubî, “ittifakla Mekkî” olan Duhâ sûresinin “Seni yoksul bulup zengin etmedi mi?” 
meâlindeki 8’inci âyetinin tefsirinde “sana nasip ettiği fetihlerle seni zengin kıldı; kâfirlerin mallarını da 
sana ganimet eyledi” minvalinde dile getirilen yorumları Kuşeyrî’nin (ö. 465/1072) ifadeleri üzerinden 
tenkit eder. Kuşeyrî’nin ifadesiyle “Bu yorum tetkike muhtaçtır; çünkü sûre Mekkîdir. Dahası cihâd Medine 
döneminde farz kılınmıştır.” Bk. el-Câmiʻ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XXII, 335, 347. Bu noktada Fahreddin 
Râzî’nin söz konusu âyetin Medine dönemine bakan yönüyle de yorumlanabileceğine dair şu fadesi hayli 
dikkat çekicidir: “(Hz. Peygamber’in evlilik, hicret ve ganimetler vesilesiyle zengin kılınması/imkânlar 
bahşetmesi) her ne kadar bu âyet nâzil olduktan sonra gerçekleşmiş olsa da bunların gerçekleşeceği zaten 
malum olunca olup bitmiş gibi kabul edilmiştir.” Bk. Fahreddin Râzî, Mefâtihü’l-gayb, Dârü’l-fikr, Beyrut 
1401/1981, XXXI, 219. 



 

66

yaşamış, benzer siyasal ve sosyal iklime tanıklık etmiş ve aynı zamanda da güçlü temsil 

yönleriyle öne çıkmış olmalarıdır. Nitekim bu yeni iklimle birlikte Kur’ân ve tefsire yönelik 

yeni telakkiler, buna mukabil yeni yaklaşım ve yöntemler zuhur etmiştir.256 Takip eden 

başlıklarda değineceğimiz üzere bu yaklaşım ve yöntemlerde Abduh ve Reşîd Rızâ’da -kezâ 

bilahare ele alacağımız İbn Âşûr’un yaklaşımında da- ıslâh/salâh; Mevdûdî’de temelde ıslâh 

ve öze dönüş ajandasıyla döneminin münevverlerine Kur’ân’ın ruhunu aktarmak, onun saf 

ve hakiki mesajını ulaştırmak gayesi; Derveze’de ise özellikle genç nesli muhatap alarak 

tenzîlin hikmetini, Kur’ân’ın prensiplerini ve genel olarak Kur’ân’ın ele aldığı hususları yeni 

bir üslûp ve tertiple ortaya koymaya çalışmak vurgusunun hâkim olduğu görülmektedir. Adı 

geçen müfessirlerin klasik dönemden gelen birikimin ışığında, benimsedikleri üslûp ve 

yöntem doğrultusunda temelde Kur’ân ve tefsirin maksatlarını asrın idrakine uygun bir 

şekilde ortaya koymaya çalıştıkları ifade edilebilir. Her ne kadar Abduh-Reşîd Rızâ’nın 

Tefsîrü’l-menâr’ı ile İbn Âşûr’un et-Tahrîr ve’-tenvîr’inde olduğu gibi anahatlarıyla 

Kur’ân’ın gaye ve hikmet eksenli anlaşılmasına karşılık gelen makâsıdî/gâî yorum vurgusu 

kendini belli etmese de Mevdûdî’nin; “Kur’ân’ın ruhunu, onun saf ve hakiki mesajını 

tefsirinin muhataplarına ulaştırmak gayesi”; Derveze’nin ise “tenzîlin hikmeti ve Kur’ân’ın 

prensiplerini ortaya koymaya çalışma hedefi” bir anlamda makâsıdî/gâî yorum vurgusu 

olarak da okunabilir. 

Bu meyanda uzun ömürlü bir müfessir olan İbn Âşûr’un (1879-1973) 1905 senesinde 

vefat eden Muhammed Abduh ile 1903 senesinde Tunus’ta görüştüğü, onun ilmî ve ıslahâtçı 

görüşlerine özel ilgi gösterdiği belirtilmelidir.257 Hemen yukarıda zikri geçen ve üç farklı 

İslâm coğrafyasından olan dört ilim adamının genelde tefsir özelde ise Mekkî-Medenî’ye 

yaklaşımlarına dair tetkiklerin ardından çalışmamızın ikinci bölümünde İfrîkıye havzasından 

Tunuslu İbn Âşûr’un tefsir anlayışı ve Mekkî-Medenî ayrımına yaklaşımı müstakil olarak 

incelenecektir. Bu sûrette aynı dönemde farklı coğrafyalarda yaşamış müfessirlerin 

yaklaşımlarının benzer ve farklı yönleri takip edilebilecektir.  

                                                 
256 Bu çerçevede tahlil ve değerlendirmeler için bk. Mesut Kaya, Çağdaş Tefsirlerde İsrâiliyat Eleştirisi, TDV 

İSAM Yayınları, Ankara 2018, s. 65-96; Mustafa Öztürk, Kur’an’a Çağdaş Yaklaşımlar, Ankara Okulu 
Yayınları, Ankara 2019, s. 251-283; İsmail Çalışkan, Tefsir Tarihi, s. 245-256. 

257 Bk. Belkâsım el-Ğâlî, Şeyhu’l-câmi‘i’l-a‘zam Muhammed et-Tâhir İbn Âşûr: Hayâtühû ve âsârühû, Dârü 
İbn Hazm, Beyrut 1417/1996, s. 49-50; Ahmet Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Tâhir”, DİA, XIX, 332. 
Görebildiğimiz kadarıyla İbn Âşûr et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde “üstâd” ve “imâm” şeklinde tavsif ettiği 
Abduh’a iki yerde atıfta bulunmaktadır. Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 151; XXIII, 221. 



 

67

Adı geçen müfessirlere dair incelemelere geçmeden önce modern dönemde Mekkî-

Medenî’yle irtibatı olan bazı hususlar üzerinde durmak yerinde olacaktır. Fakat bu 

hususların her birinin müstakil birer araştırma konusu olmasından hareketle belli başlı 

noktalarına dikkat çekilmekle iktifa edilecektir. Bunlardan ilki akademik bir disiplin olarak 

XVIII. yüzyılın son çeyreği ile XIX. yüzyıla denk gelen dönemde Batı’nın Doğu ile ilgisinin 

kurumsallaşma sürecinde oryantalistlerce Kur’ân üzerine başlatılan çalışmalardır. Kıta 

Avrupası ve Anglo-Sakson çevrede yürütlen bu çalışmaların temelinde İslâm kaynaklarının 

güvenirliği tartışması yer almaktadır. Üç ana konuda gelişme gösterdiği değerlendirilen söz 

konusu çalışmalar; i) Kur’ân metni ii) Tefsir tarihi iii) Müslümanların hayatında ve İslâm 

düşüncesinde Kur’ân’ın rolüne dair yapılan çalışmalardır.258 İlk iki kategorideki 

araştırmaların genellikle edebî ve tarihî mahiyette olduğunu ifade eden Esra Gözeler, Kur’ân 

metni üzerine yapılan çalışmaların ise iki ayrı kategoride tasnif edilebileceğini dile 

getirmektedir. Bunlardan ilki Kur’ân’ın kaynağını bulma çabası; ikincisi ise Kur’ân’ın metin 

düzeninin yeterli görülmemesi sonucunda Kur’ân’ın yeniden tertip etme denemeledir.259 Bu 

çerçevede farklı yaklaşımlar benimseyen ve XIX ile XX. yüzyıllarda öne çıkan isimler ise 

şunlardır: Gustaw Weil (1808-1889), Theodor Nöldeke (1836-1930), John Medows Rodwell 

(1808-1900), Wiliam Muir (1819-1905), Hubert Grimme (1864-1942), Hartwig Hirschfeld 

(1854-1954), Richard Bell (1876-1952), Régis Blachére (1900-1973), William Montgomery 

Watt (1909-2006).260 

 Esra Gözeler, batılı araştırmacıların sûre tertiplerinde gözlemlenen benzer ve farklı 

yönlere, kezâ bunların İslâm geleneğindeki genel telakkiden ayrılan taraflarına değindikten 

sonra sûrelerin tarihlendirilmesinde esas alınan temel ölçütlerin; “kaynaklardan zamanları 

bilinen tarihi olaylara açık referanslar ile sûrelerin konuları ve edebî özellikleri” olduğu, yine 

söz konusu tarihlendirmede müslüman âlim ve müfessirlerin tercihlerine de yer verildiği 

tespitinde bulunmuştur.261 

                                                 
258 Bk. Esra Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, s. 123. 

259 Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, s. 123. 

260 Söz konusu isimlerin âyet ve sûrelerin tertibinin yanı sıra Kur’ân kronolojisine ilişkin yaklaşımlarına dair 
tespit ve değerlendirmeler için bk. Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, s. 127-199; Neal 
Robinson, Kur’an’ı Keşfetmek: Örtülü Bir Metne Çağdaş Bir Yaklaşım (çev. Süleyman Kalkan), 
KURAMER Yayınları, İstanbul 2018, s. 113-137; Mesut Okumuş, Kur’an’ın Kronolojik Okunuşu: 
Muhammed İzzet Derveze Örneği, Araştırma Yayınları, İstanbul 2009, s. 17-20. 

261 Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, s. 197. 



 

68

 Diğer bir husus; Batı merkezli oryantalist çalışmaların İslâm dünyasındaki ilmî 

araştırmalara tesiri meselesidir. Kur’ân tarihi, metin tenkidi, klasik kaynakların tahkik 

edilerek neşredilmesi ve sûrelerin nüzûl tertibiyle ilgili çalışmalarının bir kısmının diğer 

dillere ve bu arada Arapçaya tercüme edilmesinin İslâm dünyasında yeni ilmî çalışmaların 

yapılmasına etki etmiş ve bu etkiler ilk olarak İngiliz sömürgesi altındaki Hindistan’da 

ortaya çıkmıştır.262 Bu çerçevede söz gelimi Mirza Ebul Fazl’ın (ö. 1956) ilk baskısı 1911 

yılında neşredilen İngilizce Kur’ân çevirisinde sûreleri nüzûl tertibine göre sıralamış, 

eserinde iki sûre hâricinde genel olarak Theodor Nöldeke’nin nüzûl tertibini esas almıştır. 

Aynı bölgeden benzer bir çalışma ortaya koyan bir diğer isim Sait Yakub Hasan’dır (ö. 

1940). Bu isim 1924 senesinde neşrettiği Kitâbu’l-hüdâ ve daha sonra yayımladığı 

Keşşâfu’l-hüdâ adlı eserinde çeşitli sûrelerin ihtiva ettiği konuları tarihî sıralamaya 

göre/kronolojik olarak tefsir etmiştir.263 

 Kur’ân-ı Kerîm’in tefsirinin; i) Mevcut mushaf tertibine göre ii) Nüzûl sırasına göre 

iii) Konularına göre olmak üzere hangi yöntemle tefsir edilmesinin daha faydalı ve verimli 

olacağına yönelik tartışmalar Hindistan’tan sonra Mısır’da da gündeme gelmiştir. Mushaf 

tertibinin kutsiyetine halel getireceği düşüncesiyle kimi çekinceler dile getirilmekle birlikte 

bu çerçevede farklı görüşler ortaya atılmıştır. Söz gelimi Mısırlı bir bürokrat olan Yusuf 

Râşid 1950’li yıllarda “Kur’ân’ın Allah’ın indirdiği şekil üzere tertip edin ( بوا القرآن الكريم كما رتّ 

                                                 
262 Bk. Mesut Okumuş, Kur’an’ın Kronolojik Okunuşu, s. 17, 20. İslâm dünyasında Mekkî-Medenî ayrımına 

yönelik bazı eleştirel yaklaşımların dillendirildiği de görülür. Söz gelimi ulûmü’l-Kur’ân bağlamında hâkim 
olan geleneksel tasavvura yönelttiği eleştirileri kapsamında Mekkî-Medenî’yi de ele alan Mısırlı ilim ve 
fikir adamı Nasr Hâmid Ebû Zeyd (ö. 2010) bu ayrımı nas-olgu ilişkisi çerçevesinde tahlil etme cihetine 
gider. Buna göre Mekkî-Medenî gerek içerik gerekse terkip ve yapı düzeyinde Kur’ân metninin 
biçimlenişine katkısı bulunan iki önemli süreç arasındaki ayrımdır. Öyle ki Kur’ân, canlı tarihsel olguyla 
olan karşılıklı etkileşimin bir ürünüdür. Mekkî-Medenî de bu etkileşimin genel karakteristiklerini 
belirlemektedir. Mamafih Mekkî-Medenî’nin yanı sıra esbâb-ı nüzûl bilgisi salt fıkhî ve şer‘î hüküm 
istinbatı (nâsih-mensûh, âmm, mukayyed) için bir hareket noktası olarak değerlendirilemez. Ayrıca -
eleştirileri olmakla birlikte- hicret eksenli Mekkî-Medenî ayrımına sıcak bakan müellife göre; “Mekkî-
Medenî ayrımında başvurulacak kriter, bir taraftan olguya, diğer taraftan da Kur’ân metnine dayanmalıdır. 
Olguya dayanmalıdır; çünkü metnin hareketi olgunun hareketiyle bağlantılıdır. Bu kriter, içerik ve yapı 
itibarıyla da metne dayanmalıdır. Zira, metnin Mekkî-Medenî kısımlarına damgasını vuran, onun olgu 
içindeki hareketinin etkileridir.”  Zira olgunun hareketine bakıldığında Mekke’den Medine’ye yapılan 
hicretin, sırf mekansal bir intikal olmadığı görülür. Mekkî-Medenî kapsamında ortaya koyulan kriterleri de 
(üslup, muhteva vd.) yetersiz bularak eleştiren müellifin bu konudaki tahlil ve değerlendirmeleri için bk. 
Nasr Hâmid Ebû Zeyd, İlahi Hitabın Tabiatı (çev. Mehmet Emin Maşalı), OTTO, Ankara 2013, s. 116-144. 
Nasr Hâmid’in yaklaşımı üzerine tahlil ve eleştiriler için ayrıca bk. Ömer Özsoy, “Nasr Hâmid Ebû Zeyd’in 
Nass-Olgu İlişkisi Bağlamında ‘Ulûmu’l-Kur’ân Eleştirisi”, İslami Araştırmalar Dergisi, Cilt: 7, Sayı: 3-4, 
Yaz-Sonbahar, 1994, ss. 237-246; Muhammed Furkan Cinisli, Nasr Hâmid Ebû Zeyd’in Ulûmu’l-Kur’ân 
Eleştirisi (Yüksek Lisans Tezi), İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2019, s. 
70-81. 

263 Sözü edilen isim ve eserler ile Hindistan’da bu çerçevede çalışmalar ortaya koyan Muhammed Ecmel Han 
ile Haşim Emir Ali’nin eserleri hakkında bilgi için bk. Okumuş, Kur’an’ın Kronolojik Okunuşu, s. 20-21. 



 

69

 başlıklı makalesiyle konuyu gündeme getirmiştir. Fakat dönemin Ezher Üniversitesi ”(أنزله الله

rektörü, Muhammed Abdullah Draz’dan (ö. 1958) bu talebe cevap mahiyetinde bir rapor 

hazırlamasını istemiş, Draz da kaleme aldığı raporunda söz konusu talebe ciddi tenkitlerle 

mukabelede bulunmuştur.264 

 Bu siyakta kimi oryantalistler, kasıtlı ajandaya sahip bazı araştırmacılar ile -

Zürkânî’nin (ö. 1948) ifadesiyle- İslâm düşmanlarının Mekkî ve Medenî sûrelerin üslûp ve 

muhtevasının Hz. Peygamber’in içinde bulunduğu çevre ve toplumla olan etkileşimin bir 

ürünü olduğuna, Kur’ân’ın âyet ve sûrelerinin irtibatsız ve insicamsız olduğuna, yine Mekkî 

ve Medenî sûreler arasında bir bağın bulunmadığına; dahası Mekkî ve Medenî sûrelerin 

nüzûl sıralamaları, üslûp ve muhtevaları itibarıyla kimi noksanlıklarla malul olduğuna 

yönelik bazı iddialarına reddiye sadedinde kitap ve kitap bölümü ölçeğinde birtakım 

çalışmaların kaleme alındığı belirtilmelidir.265  

 Üçüncü bir husus; bu dönemde Kur’ân-ı Kerîm’in en faydalı ve verimli şekilde nasıl 

tefsir edilebileceğine yönelik arayışlar çerçevesinde onun nüzûl sırasına göre tefsir edilmesi 

yönünde bir yaklaşım filizlenmiştir. Bu doğrultuda ilk adımı atan isim Filistinli ilim ve 

aksiyon adamı Muhammed İzzet Derveze’dir (ö. 1984). Daha önce de ifade edildiği gibi 

Derveze’nin nüzûl kronolojisine göre kaleme aldığı et-Tefsîrü’l-hadîs’i genel özelliklerinin 

yanında Mekkî-Medenî açısından da ilerleyen başlıklarda müstakil olarak incelenecektir. 

Derveze’nin dışında yine Bilâdüşşâm havzasından Molla Huveyş ed-Deyrezûrî (ö. 1978) 

                                                 
264 Bk. Okumuş, Kur’an’ın Kronolojik Okunuşu, s. 21-22. Draz’ın söz konusu talebe tenkitlerini içeren 

makalesi için ayrıca bk. Muhammed Abdullah Draz, “Kur’ân-ı Kerîm’in Nüzûl Sırasına Göre Tertib 
Edilmesi Teklifine Edebî Eleştiri” (çev. Ahmet Nedim Serinsu), Kur’an Mesajı: İlmî Araştırmalar Dergisi, 
Cilt: 2, Sayı: 19, 20, 21; 1999, s. 191-209. Öte yandan yine bir başka Mısırlı âlim Emîn el-Hûlî; “Kur’ân 
tefsirinde en ideal yöntemin onu konularına göre tasnif edip bir konuyla ilgili bütün âyetleri topladıktan 
sonra onları nüzûl sırasına göre sıralamayı ve edebî bir yöntemle açıklamayı önererek bunun zorunlu 
olduğunu belirtmiş ve böylece Kur’ân tefsirinde ‘edebî tefsir’ diye adlandırılan ve konu bazında nüzûl 
tertibini de içeren yeni bir yöntem geliştirmeye çalışmıştır.” el-Hûlî’nin bu yaklaşımını eşi Aişe 
Abdurrahmân tatbik etme cihetine gitmiştir. Bk. Okumuş, Kur’an’ın Kronolojik Okunuşu, s. 22-23. Emîn 
el-Hûlî’nin bu çerçevedeki görüşleri için ayrıca bk. Emîn el-Hûlî, Kur’ân Tefsirinde Yeni Bir Metod (çev. 
Mevlüt Güngör), Bayrak Matbaası, İstanbul 1995, s. 71-75. 

265 Meselâ bk. Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 169-186; Subhî Sâlih, Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’ân, 165-233. Öte 
yandan Mısırlı ilim ve fikir adamı Abdülmüteâl es-Saîdî (ö. 1966), Reinhat Dozy (ö. 1883) ve Joseph 
Carlyle (ö. 1804) gibi şarkiyatçıların Kur’an’ın nazm ve üslûbuna yönelik eleştirilerine reddiye olarak 
kaleme aldığı en-Nazmü’l-fennî fi’l-Kur’ân adlı eserinde Kur’an’daki 114 sûrenin içeriğini özetlemiş, âyet 
ve sûrelerin tertibini, bunlar arasındaki münasebetleri incelemiştir. Saîdî bu eserinde semâvî bir kitap olması 
haysiyetiyle beşerî kitaplardan ayrılan, kendine has mukaddime (Fâtiha sûresi) ve bölümleri (sûreleri) olan 
Kur’ân-ı Kerîm’in sûrelerinin nüzûl tarihi ile gayelerine dair bilgiler vermiştir. Söz konusu eser Hz. Osman, 
Übey b. Ka‘b, Abdullah b. Mesûd, Abdullah b. Abbâs ve Cafer-i Sâdık’ın mushaflarındaki nüzûl tertipleri 
ve bu tertiplerin benzer ve farklı yönlerine dair değerlendirmeleri içermesi açısından ayrı bir önemi hâizdir. 
Bk. Mustafa Taha Güler, “Saîdî, Abdülmüteâl”, DİA, Ek-2, 449; Abdülmüteâl es-Saîdî, en-Nazmü’l-fennî 
fi’l-Kur’ân, Mektebetü’l-âdâb bi’l-Cemâmîz, Kahire ty., s. 3-4, 9-28, 42-44, 63-64 vd. 



 

70

Beyânü’l-me‘ânî, Abdurrahmân Habenneke el-Meydânî ise (ö. 2004) Me‘âricü’t-tefekkür ve 

dekâikü’t-tedebbür adıyla nüzûl sırasına göre tefsir telif etmiştir.266 Yine Faslı ilim ve fikir 

adamı Muhammed Âbid el-Câbirî’nin (ö. 2010) Fehmü’l-Kur’âni’l-hakîm: et-Tefsîrü’l-

vâzıh hasebe tertîbi’n-nüzûl’ü267 ile Mehmet Zeki Duman’ın (ö. 2013) Beyânu’l-Hak isimli 

eserleri muasır dönemde nüzûl sıralamasına göre düzenlenen tefsirler arasında 

zikredilmelidir.268 

1. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-Menâr 

Yenilikçi ve ıslahatçı kimlikleriyle öne çıkan Muhammed Abduh (1849-1905) ile 

talebesi Muhammed Reşîd Rızâ’nın (1865-1935) imzasını taşıyan Tefsîrü’l-Menâr, esas 

itibarıyla Muhammed Abduh’un Kahire’de 1898-1940 yılları arasında çıkan ve siyasal-

kültürel konuları ele alan el-Menâr dergisinde neşredilen tefsir dersi notlarının onun 

ölümünden sonra Reşîd Rızâ tarafından Yûsuf sûresinin sonuna kadar devam ettirilmesiyle 

ortaya çıkan bir eserdir. Söz konusu çalışmanın Nisâ sûresinin 125’inci âyetine kadarki kısmı 

                                                 
266 ed-Deyrezûrî ile el-Meydânî’nin tefsir yöntemleri ve nüzûl tertibine yaklaşımları hakkında bk. Okumuş, 

Kur’an’ın Kronolojik Okunuşu, s. 25-28; Nisa Derya Demir, Kur’ân’ın Kronolojik Yaklaşımla Tefsiri 
Meselesi, Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (Yüksek Lisans Tezi), İzmir 2015, s. 130-
135; Necmettin Çalışkan, Habenneke ve Nüzûl Sıralı Tefsiri, Şule Yayınları, İstanbul 2017, s. 101-102, 123-
125. 

267 Câbirî, tefsirinde takip ettiği yöntemi şöyle gerekçelendirir: “Bu tefsiri mushaf sıralamasına göre değil de 
iniş sıralamasına göre yapmayı tercih etmiş olmamız, sadece Kur’ân’ın ‘oluş ve oluşturma’ yönü ve vahyin 
iniş süreci açısından değil, aynı zamanda siret-i nebevînin ve Muhammedî davetin gidişatı açısından da son 
derece uyumlu bir seçimdir. Bu tefsirde söylediğimiz onca sözü birkaç kelime ile ifade etmek gerekirse, 
burada yaptığımız şeyin ‘Kur’ân’ı siyer ile Siyeri de Kur’ân ile yorumlamak’ olduğunu tereddüt etmeden 
söyleyebiliriz.” Bk. Muhammed Âbid el-Câbirî, Fehmü’l-Kur’ân: Nüzûl Sırasına Göre Tefsir (çev. 
Muhammed Coşkun), Mana Yayınları, İstanbul 2013, s. 15-16. Câbirî’nin Fehmü’l-Kur’ân’ından önce 
kaleme aldığı Kur’ân’a Giriş (Medhal ile’l-Kur’âni’l-Kerîm) adlı eserinde değindiği Kur’ân’ın oluş ve 
oluşturma sürecine dair değerlendirmeleri için ayrıca bk. Câbirî, Kur’an’a Giriş (çev. Muhammed Coşkun), 
Mana Yayınları, İstanbul 2010, s. 23-29. Öte yandan Câbirî -ki oryantalistlerin ortaya koyduğu nüzûl 
sıralamalarını da tenkit eder- rivâyetlere dayanan nüzûl tertibi listelerinin büyük ehemmiyeti hâiz olmakla 
birlikte yeterli olmadığını; bu sebeple bütün rivâyetlerden istifade edilerek yeni bir liste yapılmasının gerekli 
olduğunu belirtir. Zira böyle bir liste yapmaktaki esas amaç, Kur’ân metninin oluşum sürecini Muhammedî 
davetin seyrine uyumluluk esası çerçevesinde tanıyıp ortaya koymaktır. Coşkun’un ifadesiyle: “Bu 
çerçevede Câbirî, özellikle sûrelerin içlerinde anlatılan hususlardan yola çıkarak rivâyetler üzerinde 
birtakım kritikler yapar ve neticede mevcut nüzûl sıralaması listelerinde bazı değişikliklerin yapılmasını 
gerekli görür.” Müellif söz konusu değişikliklerin zorunlu olmadığını da düşünmekle birlikte sûrelerin nüzûl 
sıralamasını şu yedi aşamaya tasnif eder: 1) Nübüvvet, rubûbiyet, ulûhiyet 2) Diriliş, hesap ve kıyamet 
sahneleri 3) Şirk eleştirisi 4) Mekke dışındaki kabilelerle iletişim 5) Muhasara ve Habeşistan’a hicret 6) 
Muhasara sonrası ve hicret hazırlıkları 7) Hz. Peygamber Medine’de. Söz konusu aşamalar ve bu aşamalarda 
nâzil olan sûrelere dair bilgi ve değerlendirmeler için bk. Muhammed Coşkun, Kur’an Yorumunda Yeni Bir 
Ufuk: Câbirî ve Tefsir Anlayışı, Fikir Yayıncılık, İstanbul 2014, s. 200-244. 

268 Duman’ın eserinin özelliklerine dair bk. Mehmet Zeki Duman, “Neden Yeni Bir Tefsir?: Beyânü’l-Hak 
Adlı Eserimizin Özellikleri ve Tefsire Getirdiği Yenilikler Hakkında Bir Deneme”, Türk Bilimsel 
Derlemeler Dergisi, 2 (1), Konya 2009, ss. 105-115. 



 

71

Abduh’a aittir.269 Bununla birlikte Abduh’un Kur’ân’ın otuzuncu cüzü özelinde hazırladığı 

Tefsîrü cüz’i ‘Amme’si müstakil olarak neşredilmiştir (Kahire 1322).270 Bu arada XVIII. 

yüzyıldan itibaren yaşanan siyasal gelişmelerin her şey gibi yeni Kur’ân ve tefsir 

telakkilerinin zuhurunu zorladığı; özellikle XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

geleneğin çağın gerekleri itibarıyla ıslahını öneren bir yaklaşım biçiminin kendini 

hissettirdiği ifade edilmelidir. Bu bakımdan İslam dünyasının modernleşme sonrasında 

karşılaştığı problemlerin aşılması yolunda atılacak önemli bir adım olarak İslam’ın ihyası ve 

tecdidini dile getiren bu anlayışın en önemli ve etkili şahsiyetlerinin Muhammed Abduh ile 

talebesi Reşid Rıza olduğu söylenebilir.271 

Abduh, tefsir anlayışını ortaya koyarken tefsirin iki kısma ayrıldığını dile getirir. İlki 

Allah ve kitabından uzaklaştıran kuru, içi boş tefsirdir. Bu tür tefsir lafız tahlilleri ve cümle 

irablarının yanı sıra mütalaa edilen ibarelerin işaret ettiği fennî nüktelere yönelik 

yorumlamalara karşılık gelir ki bu nevi yaklaşımlara tefsir demek münasip değildir. Aksine 

bu anlayış nahiv ve meânî gibi sahalarda yapılan temrinler/alıştırmalar kabilindendir.272 

İkinci kısma dâhil olan tefsir ise, Abduh’un beş temel şart üzerinden mahiyetini 

ortaya koyduğu tefsir anlayışıdır. Ona göre Kur’ân-ı Kerîm’in en üst seviyede tefsir 

edilebilmesi için özetle şu hususlar gereklidir: i) Kur’ân’ın kelime ve terkiplerinin hakiki 

anlamlarını anlamak. Bunu gerçekleştirirken söz konusu kelime ve terkiplere dair aktarılan 

tahlillerle iktifa etmeden dil âlimlerinin tecrübesinden istifade ederek lafızların nüzûl 

dönemindeki karşılıklarını tespite yönelmek; ii) Kur’ân’ın üslûbuna vâkıf olmak; iii) İlm-i 

ahvâl-i beşerden (sosyal tarihten) haberdâr olmak; iv) Bütün insanlığın Kur’ân ile nasıl 

hidayet bulduğunu bilmek; v) Hz. Peygamber ve ashâbının hayatını (siyer) bilmek.273 

Abduh’a göre makbul olup yapılması gereken ve farz-ı kifâye mesabesindeki tefsir 

ameliyesi mezkûr şartlarla oluşabilir. Ancak bu şartlar bir araya geldiğinde müfessir kelâm-

ı ilâhînin murâdını, aynı şekilde akâid ve ahkâma taalluk eden yönleriyle teşrîin hikmetini 

                                                 
269 M. Sait Özervarlı, “Reşîd Rızâ”, DİA, XXXV, 17. 

270 Bk. M. Sait Özervarlı, “Muhammed Abduh”, DİA, XXX, 486. 

271 Mehmet Emin Maşalı, “Yakın Dönem Tefsir Geleneğinde Makâsıd Merkezli Yaklaşım (Reşid Rıza ve İbn 
Âşûr Örneği)”, Makâsıdî Tefsir: Kur’ân-ı Kerîm’i Amaç ve Hikmet Eksenli Anlamak, KURAMER 
Yayınları, İstanbul 2018, s. 262-263. 

272 Bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-hakîm (Tefsîrü’l-menâr), Dârü’l-Menâr, Kahire 
1366/1947, I, 25. 

273 Abduh’un bu çerçevede geniş tahlilleri için bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, I, 21-25.  



 

72

kavrayabilir.  Ruhlar bu sûretle ilâhî mesajlara cezbedilebilir ve mucibince amel edilmesi ve 

ruhların kelâm-ı ilâhîde mündemiç bulunan hidayete sevkedilmesi sağlanabilir. Öyle ki 

bütün bunlar “hidayet ve rahmet (kaynağı)” olan Kur’ân’ın bu yönünün tahakkuk edebilmesi 

içindir. Kezâ mezkûr bütün şartların yanı sıra muttali olunması gereken bilgilerin 

arkasındaki hakiki maksat Kur’ân ile hidayet bulmaktır.274 Esasen Abduh’un Kur’ân’ı tefsire 

kalkışmasındaki temel gayesi de budur.275  

Kur’ân’ı tefsir etmekteki arzu ve beklentisini “insanları dünya ve âhiret hayatında 

saadete erişmelerini sağlayan bir rehber olması haysiyetiyle Kitâb’ı anlamak” şeklinde tavsif 

eden Abduh’un Fâtiha sûresinin tefsirine başlarken bu sûrenin Mekkî olduğunu 

belirtmesinin ardından Mekkî-Medenî konusunun üzerinde genişçe durduğu görülür. Genel 

itibarıyla üslûp ve muhteva açısından Mekkî ve Medenî sûrelerin özelliklerine (hasâis) 

temas ettikten sonra Mekkî-Medenî ayrımında hicret eksenli tanımı esas aldığını ihsas 

eder.276 Bu ayrımın nâsih-mensûhun bilinmesine katkı sağladığına da değinir.277 

Abduh söz gelimi Fâtiha sûresinin Mekkî bir sûre olduğu yönündeki kanaatini ortaya 

koyduktan sonra bu çerçevede gündeme gelen ihtilafları Evvelü mâ nezele konusu 

bağlamında değerlendirmektedir. Abduh’un bu husustaki nihaî kanaati ise Fâtiha sûresinin 

mutlak sûrette ilk nâzil olan ilâhî beyân olduğu yönündedir ve Alak sûresinin ilk âyetlerini 

de bu hususta istisna etmemektedir.278 

                                                 
274 Maşalı, Tefsîrül-menâr’da Yûnus 10/3’üncü âyetin tefsirinde Makâsıdü’l-Kur’ân başlığı altında Kur’ân’ın 

maksatlarından uzunca bahsedildiğini belirtir. Bu temel maksatların ötesinde çok sayıda tali cüzî maksadın 
varlığına işaret edildiğini de dile getiren Maşalı, şu hususların Kur’ân’ın küllî maksatları olarak takdim 
edildiğine dikkat çeker: “1) Allah’a ve ahirete imanın ve amel-i salihin ıslahından ibaret olan ıslah. 2) 
Peygamberlik kurumu ve peygamberlerin görevleri hakkında insanların bilgi eksikliği içinde bulundukları 
hususların beyân edilmesi. 3) İslam’ın selim fıtrat, akıl-fikir, ilim-hikmet, burhan-hüccet, gönül-vicdan ve 
hürriyet-istiklal dini oldğunun beyân edilmesi. 4) İnsanın sosyal ve siyasal yönden ıslahı. 5) İbadetler ve 
yasaklar bakımından İslam ahkamının sahip olduğu temel özelliklerin ortaya konulması. 6) İslam’ın 
yönetim/siyaset anlayışının beyân edilmesi. 7) Malî ıslahın nasıl gerçekleşeceğinin beyân edilmesi. 8) Harp 
nizamının ıslahı. 9) Kadınlara insanî, dinî ve medenî hakların verilmesi. 10) Köleliğin ilgası.” Bk. Mehmet 
Emin Maşalı, “Yakın Dönem Tefsir Geleneğinde Makâsıd Merkezli Yaklaşım (Reşid Rıza ve İbn Âşûr 
Örneği)”, Makâsıdî Tefsir: Kur’ân-ı Kerîm’i Amaç ve Hikmet Eksenli Anlamak, s. 264-265. 

275 Bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, I, 25. Tefsîrü’l-menâr müelliflerinin tefsir anlayışları 
hakkında geniş bilgi için ayrıca bk. Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi,  II, 763-770, 778-783; 
Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn, II, 405-433; Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, s. 239-242; İsmail Çalışkan, 
Tefsir Tarihi, 262-272. 

276 Bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, I, 32-33. Abduh’un Mekkî ve Medenî sûrelerin üslûp 
ve muhteva özelliklerine dair değerlendirmeleriyle Nisâ sûresinin tefsirinde de karşılaşılır. Bk. Tefsîrü’l-
menâr, IV, 32-321. 

277 Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, I, 34. 

278 Abduh’un bu konudaki gerekçeleri için bk. Tefsîrü’l-menâr, I, 35. 



 

73

Öte yandan Bakara sûresinin icmâ ile Medenî kabul edildiğine değinen müellif, bu 

sûrenin büyük bölümünün hicretin ilk dönemlerinde indirildiğini belirtir. Sûrelerin tefsirine 

başlarken yeri geldikçe sûreler arasındaki münasebetlere de temas eden ve bu hususun 

öneminin altını çizen Abduh, Bakara sûresinin Mekkî bir sûre olan Fâtiha’dan sonra 

tertipteki yerini almasının bu sûre ile arz ettiği muhteva ilişkisinden ziyade Kur’ân’ın en 

uzun sûresi olmasından kaynaklandığını dile getirir. Kezâ uzun sûreler (tıvâl) de Bakara 

sûresini takiben mushaf tertibindeki yerlerini almıştır ki, bu sûrelerin tertibinde [kronolojik 

açıdan] Mekkî-Medenî oluşlarına riayet edilmemiştir. Öyle ki Medenî sûreler Mekkî 

sûrelerden önce yer almıştır. Aynı şekilde sûreler uzundan kısaya doğru da sıralanmamıştır. 

Söz gelimi En‘âm sûresi Mâide sûresinden daha uzun olmasına rağmen mushaf tertibinde 

Mâide sûresinden sonra gelir. Tertipte genel olarak tıvâl sûrelerin uzunluk hususiyetlerinin 

beraberinde mevzileri itibarıyla kendilerinden önce ve sonra gelen sûreler ile 

münasebetlerinin nazarda tutulduğu da ifade edilebilir.279 Yine sair bütün Mekkî ve Medenî 

sûreler de mushaf tertibinde karışık bir şekilde sıralanmıştır. Zira Mekkî ve Medenî sûrelerin 

üslûp ve muhteva açısından farklılıklar arz etmesi Kur’ân okuyucusunu diri tutmak, 

sıkılmasının önüne geçmek içindir.280 

Abduh’un Mekkî-Medenî bağlamında Nisâ sûresine ilişkin değerlendirmelerinin 

dikkat çekici olduğu da ifade edilmelidir. Abduh bu çerçevede âlimlerin; içinde Ey insanlar! 

 hitabı geçen (يا أيھا الذين آمنوا) !hitabı geçen bütün sûrelerin Mekkî; Ey iman edenler (يا أيھا الناس)

sûrelerin ise Medenî olduğu yönündeki çıkarımlarına dair mülahazalarını ortaya koyar. Ona 

göre Nisâ sûresinin Ey İnsanlar! (يا أيھا الناس) hitabıyla başlayan ilk âyetindeki bu hitâbın 

Tefsîrü’l-Celâleyn -ki o, bu eseri tefsirinde öncelikli müracaat kaynağı olarak benimsemiştir- 

müelliflerinden Suyûtî’nin yaptığı gibi Mekke ahâlisine hasredilmesi isabetli değildir. 

Nitekim sûrenin -indirildiği dönem açısından ihtilaflı olan bir âyeti dışında-281 Medenî 

olduğu bilinmektedir. Ayrıca ilgili âyetteki insanlar (الناس) lafzı beşer türü için kullanılan 

cins isimdir. 

                                                 
279 Bu çerçevedeki çıkarımlara dair ayrıca bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, VIII, 294-295. 

280 Bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, I, 105. 

281 Abduh’un burada sûrenin 58’inci âyetini kastettiği anlaşılmaktadır. Mekke’nin fethinde Kabe’nin 
anahtarının teslimi hadisesiyle ilişkili rivâyete binaen söz konusu âyetin mevzi itibarıyla Mekke’de inzâl 
edildiğini mamafih ilgili âyetin Mekkî olduğunu ileri sürenler olmuştur. Bu hususta meselâ bk. İbnü’l-
Cevzî, Zâdü’l-mesîr, II, 1; Suyûtî, el-İtkân, I, 64. 



 

74

Abduh, Tefsîrü’l-Celâleyn’de yer alan mezkûr kanaati İbn Abbâs’a dayandıran 

Râzî’den naklen zikrettikten sonra yine Râzî’nin usûlcü müfessirlerin söz konusu hitabın 

bütün mükellefleri teşmil eden genel bir hitap olduğu hususunda hemfikir olduklarını, 

haddizâtında en doğru yaklaşımın da bu olduğunu belirttiğine değinir.282 Ardından hayatının 

ilk yıllarından bir anekdot paylaşır. Buna göre Abduh’un tefsire dair öğrendiği ilk bilgi 

bizzat rahmetli babasından işittiği “Allah Teâlâ Mekke ahalisine Ey İnsanlar! ( ا الناسيا أيھ ); 

Medine ahalisine ise Ey iman edenler! (يا أيھا الذين آمنوا) buyurarak hitapta bulunmuştur. 

Kâfirlere ise “Ey kâfirler! (يا أيھا الذين كفروا)” hitabıyla  sadece Tahrîm sûresinde hitap etmiştir 

ki bu da “Ey kâfirler, bugün mazeret belirtmeyin!” âyetidir.283 Burada ise kâfirlere ahirette 

bu şekilde seslenileceği bildirilmiştir.”  

Abduh bu anekdotu takiben Ey İnsanlar! (يا أيھا الناس) hitabının A‘râf, Yûnus, Hac, 

Neml ve Melâike (Fâtır) gibi Mekkî sûreler ile Bakara, Nisâ, Hücurât gibi Medenî sûrelerde 

de zikredildiğini dile getirir. Müellife göre elbette bütün bu sûrelerde yer alan söz konusu 

hitap daha ziyade Mekke ahalisine tevcih edilmiştir. Ancak bununla birlikte bu hitapla 

Medenî sûrelerde esas itibarıyla bütün mükellef kitleler murat edilmiştir. Hâl böyleyken 

Abduh, Nisâ sûresinin ilk âyetindeki söz konusu hitabın Mekke ahalisine mahsus olduğu 

yönünde bir kanaatin İbn Abbâs’tan sâdır olmadığı görüşündedir. Aksine İbn Abbâs’ın da 

aslında hemen yukarıda babasından aktardığı hususlar minvalinde bir kanaat ortaya 

koyduğunu fakat onun görüşünü bize aktaranların kimi tasarruflarda bulunduklarını ve söz 

konusu hitabı (يا أيھا الناس) teşmil eden her bir ferde hamlettiklerini değerlendirir. Öyle ki 

Suyûtî de her ne kadar el-İtkân’ında Nisâ sûresinin Medenî olduğunu tespit etmiş olsa da 

(Celâleyn) tefsirinde bunun aksini söylemiştir.284 

Reşîd Rızâ da Nisâ sûresinin tamamının Medenî dönemde nâzil olduğunu belirtir ve 

hocası Abduh’un değerlendirmeleri paralelindeki görüşlerini nispeten etraflıca ortaya koyar. 

Bu çerçevede sûrenin nüzûl tarihine işaret eden Buhârî rivâyetine yer veren Reşîd Rızâ, ilgili 

                                                 
282 Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, IV, 322-323; Ayrıca bk. Râzî, Mefâtihü’l-gayb, IX, 163-

164. 

 .ĺَ﴿ Tahrîm 66/7א أıَُّĺَא אīَĺñَِّĤ כóُęََوא ñِÝَđْÜَ źَرُوא אĳْĻَĤْمَ ﴾  283

284 Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, IV, 323. Suyûtî’nin söz konusu tercih ve değerlendirmeleri 
için ayrıca bk. el-İtkân, I, 64. Suyûtî Tefsîrü’l-Celâleyn’de sûrenin ilk âyetindeki “Ey İnsanlar (يا أيھا الناس)” 
hitabını “Mekke ahalisi (أھل مكة)” şeklinde yorumladığı görülürken ed-Dürrü’l-mensûr’unda sûrenin 
Medenî olduğunu bildiren rivâyetlere yer vermekle birlikte mezkûr hitap için herhangi bir şerh düşmemiştir. 
Bk. Celâleddîn el-Mahallî-Celâleddîn es-Suyûtî, Tefsîrü’l-Celâleyn el-müyesser (thk. Fahreddîn Kabâve), 
Mektebetü Lübnân Nâşirûn, Beyrut 2003, s. 77; Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, IV, 208. 



 

75

rivâyete göre Hz. Âişe Nisâ sûresinin Hz. Peygamber (s.a.v.) ile evli olduğu zaman diliminde 

nâzil olduğunu belirtmiştir.285 Mamafih Hz. Peygamber ile Hz. Âişe’nin evliliğinin hicretin 

ilk senesinde Medine’de gerçekleştiği dikkate alındığında Nisâ sûresinin de tabiatıyla 

Medine döneminde indirildiği anlaşılır.  

Diğer yandan Kurtubî’nin (ö. 671/1273) Nisâ sûresinin Mekke’nin fethi sırasında 

Kabe’nin anahtarının Hz. Peygamber tarafından hicabe vazifesini uhdesinde bulunduran 

Osman b. Ebî Talha ile amcasının oğlu Şeybe b. Osman’a tevdi edilmesi hadisesiyle 

ilişkilendirilen “Kuşkusuz Allah emanetleri ehline vermenizi emrediyor (…)” meâlindeki 

58’inci âyetini286 istisna tuttuğu ve bu âyetin Mekkî olduğu yönündeki kanaatine iştirak 

etmez.287 Aynı şekilde Nehhâs’ın (ö. 338/950) Hz. Peygamber’in söz konusu âyeti tilavet 

ederek Kabe anahtarlarını mezkûr isimlere teslim ettiğini bildiren sebeb-i nüzûl rivâyetini 

esas alarak Nisâ sûresinin Mekkî bir sûre olduğunu ileri sürdüğü görüşü de “bâtıl bir istidlâl” 

olarak değerlendirir.288 Nitekim Reşîd Rızâ’ya göre sûrenin bir âyetinin hicretten sonra 

Mekke’de inmiş olması sûrenin tamamının Mekkî olmasını gerektirmez. Kaldı ki bahse konu 

anahtar teslimi hadisesine dair kimi rivâyetler Hz. Peygamber’in ilgili olay muvâcehesinde 

söz konusu âyeti okumasının bu âyetin içerdiği hükmü açıklamak için ihticâc kabilinden 

olduğunu göstermektedir.289 Yani daha önce nâzil olan bir âyetin mazmunundaki hükme 

dikkat çekmek için yeri geldiğinde farklı bir bağlamda Hz. Peygamberce istidlal yahut 

istişhad maksadıyla okunmuş olabilir. 

Reşîd Rızâ, hocası Abduh’un değerlendirmelerine ek olarak tefsir pratiğinde Mekkî-

Medenî ayrımının iki yönden ele alınabileceğini dile getirir. İlki ilâhî beyânlarla 

ilişkilendirilen nüzûl dönemi hadiselerinin açıklığa kavuşturulması ve mümkünse ayrıntılı 

bir şekilde nüzûlün gerçekleştiği tarihin tahdit edilmesidir. Bu durumda (tefsir edilecek) 

                                                 
285 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 6. 

وא אĨََŶْאĬَאتِ إĵĤَِ أıَĥِİَْא﴾ 286 َ óُĨُÉْĺَכħُْ أنَْ ËَُÜدُّ َّųإِنَّ א﴿ 

287 Kurtubî’nin söz konusu kanaatinin yanı sıra bütün din ve şeriat bahislerini tazammun ettiğini mamafih 
ahkâma taaaluk eden konuların esaslarını içerdiğini dile getirdiği Nisâ sûresi 58’inci âyete dair mütalaaları 
için bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, VI, 5, 423-429. 

288 Nehhâs, Nisâ sûresinin Mekkî olduğunu belirtir. Sûrenin 58’inci âyetinin tefsirinde âyetin nüzûlüne sebep 
olarak gösterilen hadiseyi de zikreder. Ancak görebildiğimiz kadarıyla âyetin tefsirini ilgili rivâyet 
çerçevesinde tahsis etme cihetine gitmez. İbn Abbâs ve İbn Zeyd gibi selef âlimlerinin görüşlerine de yer 
vererek âyetin mefhumunu umûma hamledilmesinin daha iyi olacağını ihsas eder. Bk. Ebû Ca‘fer en-
Nehhâs, Me‘âni’l-Kur’ân (thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî), Câmi‘atü Ümmi’l-kurâ, Mekke 1409/1988, II, 
7, 119-121. 

289 Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, IV, 320. 



 

76

âyetlerin Mekke’de hicretten önce yahut sonra indirilmiş olması pek farklılık arz 

etmeyecektir. Reşîd Rızâ’nın bu ifadelerinden nüzûlünün ne zaman gerçekleştiğinin tespiti 

imkân dâhilinde olan ilâhî beyânların bu sûretle nâzil oldukları mevzi ve zaman dilimi 

çerçevesinde anlaşılıp yorumlanabileceği yönünde bir çıkarıma varılabilir. Zira nüzûlün 

vakıalarla olan ilişkisinin beraberinde nüzûlün gerçekleştiği zaman dilimi ayrıntılarıyla 

tahdit edilebildiğinde ilâhî beyânların bağlamsal delâletleri açığa çıkarılabilir. Böylelikle 

âyetlerin lafız, üslûp ve muhtevaları üzerinden Mekkî yahut Medenî hüviyetlerinin tayin 

edilmesine ihtiyaç duyulmaz. 

İkincisi ise Mekke’den Medine’ye hicretten önceki ve sonraki zaman dilimlerinde 

dinin durumunun, teşrî özelinde takip edilen/benimsenen yolun ve Kur’ân’ın üslûbunun 

vuzuha kavuşturulmasıdır. Nitekim muhakkik âlimler mezkûr hususlar perspektifinden 

bakarak hicretten sonra nâzil olan âyet ve sûrelerin Medenî olduğu görüşünü tercih 

etmişlerdir. Elbette bu kanaatleriyle detaylı bir şekilde hicretten sonra inen her bir âyetin 

doğrudan doğruya Medine şehrinde indirilmiş olduğunu kastetmemişlerdir. Bilakis söz 

konusu Medine’den maksat sınırları içerisindeki müslümanların caydırıcı güce sahip olduğu, 

birliklerini sağlayan düzenlerinin bulunduğu İslâm başkenti Medine’dir. Hâl böyleyken 

Mekke’nin fethedildiği zamanlarda yahut Vedâ haccında nâzil olan âyetlerin hükmü 

Hudeybiye ve Bedir gibi Hz. Peygamber’in ibadet yahut gazve amacıyla intikal ettiği 

mekânlarda nâzil olan âyetlerin hükmündedir. Çünkü Hz. Peygamber Medine’ye geri 

dönmek üzere bu şehirden geçici olarak ayrılmıştır.290 

Hocası Abduh’a nispetle Mekkî-Medenî konusunu daha geniş mütalaa ettiği görülen 

Reşîd Rızâ’nın sûreler bağlamında istisna tutulan âyetlere (müstesnâ âyetler) dair 

değerlendirmesi de dikkat çekicidir. Bu konuya yeri geldikçe parmak basan müellif örneğin 

Mekke döneminin sonlarında indirilen En‘âm sûresi özelinde bahis konusu edilen müstesnâ 

âyetler bağlamındaki ihtilaflara değinir. Nüzûl sebebi olarak aktarılan kimi rivâyetlerin 

tenkide tabi tutulmaksızın tefsire yansıtılmasının Mekkîlik-Medenîlik açısından da problem 

oluşturduğuna işaret eder. Zira daha önce nâzil olan bir beyân muhteva itibarıyla istidlal ve 

istişhada elverişli olduğu için farklı bir zaman diliminde gerçekleşen bir hadise karşısında 

Hz. Peygamber tarafından okunup hatırlatılabilir. Hz. Peygamber’in bu tasarrufu ise bize 

sebeb-i nüzûl rivâyeti kisvesinde intikal edebilir. Bu bakımdan sebeb-i nüzûl olarak aktarılan 

                                                 
290 Bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, IV, 320-321. Reşîd Rızâ ayrıca Mekkî ve Medenî 

sûrelerin üslûp ve muhteva özelliklerine genişçe temas eder. Bk. Tefsîrü’l-menâr, IV, 321. 



 

77

rivâyetlerin iyi tetkik edilmesi gerekir. Öyle ki sahabeden “şu hadise üzerine bu âyet nâzil 

oldu” şeklinde aktarılan kimi rivâyetler esasında ilgili âyetin hüküm, mefhum ve delalet gibi 

açılardan sözü edilen hadise ile ilişkilendirilmeye müsait olmasından ileri gelebilir. Mamafih 

Mekkî-Medenî çerçevesinde gündeme gelen müstesnâ âyetler açısından da bu durumun 

tetkiki önem arz etmektedir.  

Reşîd Rızâ bu noktada şu ifadelere yer vermiştir: “Mekkî bir sûrede Medenî; Medenî 

bir sûrede ise Mekkî âyetler bulunabilir. Bu durumda yapılacak olan şey sadece sahih senetli, 

sarih metinli ve bu bağlamda tartışma ve ihtimallere kapalı rivâyetlerle sabit olan bilgileri 

esas almaktır.”291 Bu meyanda Reşîd Rızâ’nın hocası Abduh’u takip ederek sûreler 

arasındaki münasebetlere değindiği gibi292 sûre bütünlüğü açısından âyetler arasındaki 

münasebetlere siyak-sibak bağlamında dikkat çektiği de ifade edilmelidir. Söz gelimi A‘râf 

sûresinin tamamının Mekke döneminde nâzil olduğunda icma bulunduğunu belirten Reşîd 

Rızâ, bu sûrenin Medine döneminde indirilen kimi âyetleri de ihtiva ettiğini ileri süren 

görüşlere katılmaz. Gerekçe olarak ise sûrenin iç bağlamının buna müsaade etmediğini 

gösterir.293 

Son olarak Abduh’un Mekkî-Medenî bağlamında sûrelerin nüzûl tarihine dair 

tetkiklerine Tefsîrü cüz’i ‘Amme’sinde oldukça sınırlı temas ettiği söylenmelidir. Abduh bu 

eserinde umûmiyetle sûrelerin Mekkî yahut Medenî oluşuna dair kayıtlar düşer ve yeri 

geldikçe bu husustaki ihtilaflara kısaca temas eder.294 Onun bu tutumu söz konusu eserinde 

okuyucunun doğrudan ihtiyaç duymayacağı ihtilaflı hususlar ile irab vecihlerine yer 

vermekten kaçınarak kolay okunup takip edilmesi için çaba sarfetmesine ve ilâhî kelâmın 

hidayet mesajını ön plana çıkarma gayretini gütmesine bağlanabilir.295 Abduh’un söz konusu 

eserinde takip ettiği yönteme dair bir izlenim oluşması için Mekkî-Medenî açısından ihtilafa 

medar olan Mâûn sûresini nasıl tefsir ettiği anahatlarıyla şöyle özetlenebilir:  

                                                 
291 Bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, VII, 284. Reşîd Rızâ’nın istisna tutulan âyetlerin yanı 

sıra bir sûrenin bünyesine farklı bir zaman diliminde nâzil olan âyetin/âyetlerin tevkifî olarak ilhâk 
edilmesine dair değerlendirmeleri için ayrıca bk. Tefsîrü’l-menâr, VII, 285-286. 

292 Bu çerçevede meselâ bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, XI, 142; XII, 2. 

293 Sûrenin istisna tutulan âyetlerine dair rivâyetler ile Reşîd Rızâ’nın bu çerçevedeki değerlendirmelerine dair 
bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, VIII, 294-295. 

294 Meselâ bk. Muhammed Abduh, Tefsîrü cüz’i ‘Amme, Matbaatü Mısr, Kahire 1341, s. 39, 133. 

295 Muhammed Abduh, Tefsîrü cüz’i ‘Amme, s. 2.  



 

78

Bilindiği üzere Mâûn sûresinin tamamının yahut bir kısmının (1-3 ile 4-7’nci âyetler) 

nâzil olduğu dönem hususunda ihtilaflar mevcuttur. Özellike sûrenin 4 ila 7’nci âyetlerinin 

Medine döneminde indirildiği görüşünden hareketle bu dönem bağlamında, bilhassa 

münafıklarla ilişkilendirilerek yorumlandığı görülür. Bu âyetlerde namazlarını ciddiye 

almayan, gösteriş maksadıyla kılan ve çok basit yardımları (mâûn) esirgeyen kimseler 

yerilir. Abduh ise bu sûrenin tamamının Mekkî olduğu yönündeki kanaatini ortaya koyar. 

Bununla birlikte Mâûn sûresiyle ilişkilendirilen tefsir rivâyetlerinden sarfınazar ederek 

sûrenin ilgili âyetlerinde tavsifi yapılan insan tiplemesi üzerinde durur. Halbuki sûrenin ilk 

üç âyetinin Âs b. Vâil ile, Ebû Cehil, Velîd b. Muğîre gibi müşriklerin önde gelenleriyle; 

diğer dört âyetinin ise başta Abdullah b. Übey olmak üzere münâfıklarla ilişkilendiren kimi 

rivâyetlerle karşılaşılmaktadır.296  

Ne var ki Abduh, sûrede sözü edilen vasıflara sahip insan tiplerini genel itibarıyla 

inanç, ibadet ve ahlaka bakan açılardan tahlil etmekle yetinir. İlgili âyetlerin mefhûm-ı 

muhâlifine nazaran işlenmesi salık verilen amelleri ve kuşanılması gereken müslüman 

karakterini anlatır. Ancak mâûn lafzını yorumlarken bu lafzı zekât vecibesi şeklinde tefsir 

eden kimi müfessirler gibi sözü zekâta -ki Medine döneminde farz kılındığı malumdur- 

getirir. Elbette bu yoruma ilgili âyetin doğrudan tefsiri olarak değil; okuyucunun bu âyetten 

alması gereken bir mesaj, çıkarması gereken bir vazife/ders olarak yer verir. Buna göre Hz. 

Peygamber’in nübüvvetine hakkıyla iman eden ve bu sûreyi okuyan kimseler dini 

yalanlayanlardan mı yoksa onu tasdik edenlerden mi olduklarının bilincine varmalıdır. Zira 

namaz, oruç ve zekât gibi insandan şuurla eda etmesi istenilen ibadetlerin pratik hayata akis 

ve tesiri için çaba sarfedilmezse zilletten, kezâ başka milletlerin tasallutundan kurtulmak 

mümkün olmayacaktır.297 Anlaşıldığı kadarıyla müellif, Mekkî-Medenî ekseninde dile 

getirilen ihtilaflar ile bu ihtilafların sûrenin yorumundaki etkisine değinme yoluna gitmemiş; 

Tefsîrü cüz’i ‘Amme’sinin mukaddimesinde de vurguladığı gibi bu sûrenin tefsirinde de 

Kur’ân’ın “hidayet ve rahmet” yönünü ön plana çıkarmış, okuyucuların amelî ve ahlakî 

açıdan ıslâhını hedefleyen, mesaj yönü ağır basan bir yöntem benimsemiştir.  

                                                 
296 Söz konusu rivâyetler için meselâ bk. Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, VI, 350; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, 

IX, 243-244.  

297 Bk. Muhammed Abduh, Tefsîrü cüz’i ‘Amme, s. 161-165. 



 

79

2. Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân 

Hayatı boyunca ilmî, sosyal ve siyasal faaliyetlere aktif bir şekilde öncülük eden 

Pakistanlı âlim ve mütefekkir Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî’nin (1903-1979) bu gayretlerinin arka 

planında özelde İngiliz genelde ise Batı uygarlığının meydan okumaları, işgal ve sömürü 

düzeni karşısında başta Hint alt kıtası müslümanları için öze/köklere dönüşü amaçlayan ıslâh 

projesinin hayata geçirilmesi yatmaktaydı. Nitekim Pakistan’ın kuruluşunda öncü bir figür 

olan Mevdûdî, Cemâat-i İslâmî teşkilatının liderliğini yürütmüş, en büyük gayesini de 

Pakistan’ın dünyaya örnek teşkil edecek modern bir İslâm devleti olarak kurulması şeklinde 

belirlemişti. Öyle ki Mevdûdî’nin İslâm’da anayasa konusunda gayet ayrıntılı bir şekilde 

hazırladığı anayasa taslağı Pakistan ve diğer bazı İslâm ülkelerindeki çalışmaları 

etkilemiştir. Eserlerinin büyük çoğunluğunu Urduca kaleme alan Mevdûdî, tefsir, hadis, 

siyer, akaid fıkıh, siyaset ve eğitim gibi muhtelif alanlarda telifler ortaya koymuştur.298 

1942 senesinde telifine başladığı Tefhîmu’l-Kur’ân’ını 1972 senesinde 

tamamlayabilen Mevdûdî, bu eserini döneminin münevverlerine Kur’ân’ın ruhunu 

aktarmak, onun saf ve hakiki mesajını ulaştırmak gayesiyle kaleme aldığını ifade eder. O, 

Tefhîmu’l-Kur’ân’ının geleneksel tarzda kaleme alınan bir çalışma olmadığını mamafih 

medrese tahsili görmüş, Arapçaya vâkıf kimselerin üzerinde derin tetkiklerde bulunmasını 

hedefleyen bir mahiyet arz etmediğini belirtir. Müellife göre söz konusu eser esasen orta 

seviyede tahsil görmüş kimseler ile Arapça bilmeyen ve Kur’ân ilimlerinin geniş 

hazinelerinden yararlanma imkânından yoksun olan münevverlere hitap etmeyi 

hedeflemektedir. Hâl böyleyken daha ziyade ilim erbabını ilgilendiren tefsir bahislerine 

girmekten kaçınılmış, hedeflediği kitle için faydadan hâli olan tartışmalı konuların üzerinde 

durulmamıştır. Öyle ki Mevdûdî’nin gayesi okuyucunun bu eser vasıtasıyla Kur’ân’ın 

anlamını açıkça kavraması ve Kur’ân’ın kendisine vermek istediğini almasını sağlamaktır.299 

                                                 
298 Mevdûdî’nin hayatı, eserleri, görüşleri ve yaşadığı dönem hakkında geniş bilgi için bk. Anis Ahmad, 

“Mevdûdî”, DİA, XXIX, 432-437; Mustafa Özel, “Bir Yirminci Yüzyıl Müfessiri: Mevdûdî”, Mevdûdî: 
Hayatı, Görüşleri ve Eserleri, (Doğumunun Yüzüncü Yılı Anısına Sempozyum), İnsan Yayınları, İstanbul 
2007, s. 44-61; Abdulhamit Birışık, “Ebü’l-Al’lâ Mevdûdî’nin Kur’ân Yorumunu Şekillendiren Temel 
Dinamikler”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 20, Sayı: 2, 2011, s. 2-9. 

299 Bk. Ebü’l-A’lâ el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân -Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri-, (trc. Heyet), İnsan Yayınları, 
İstanbul 2005, I, 8. (Çalışmada ilgili eserin Türkçe tercümesinden yararlanıldı. Fakat zaman zaman İngilizce 
tercümesine de müracaat edildi Muhammad Akbar & Abdul Aziz Kamal M. A. tarafından hazırlanan 
Meaning of the Qurân’ın (Islamic Publications (Pvt.) Limited, Lahor, t.y.). Anlama katkı sağlayacağı 
düşüncesinden hareketle kimi kelime ve kavramların İngilizce karşılıklarına da parantez içerisinde işaret 
edildi. 



 

80

Urduca kaleme aldığı söz konusu eserinde kaynak dili (Arapça) hedef dile (Urduca) 

aktarırken kendine has dil ve üslûp özellikleri, muhtevası, iç ve dış bağlamı, anlatım 

teknikleri ve ezcümle kendine mahsus tabiatı olan Kur’ân’ın300 herhangi bir kitap/metin gibi 

tercüme edilemeyeceğinin üzerinde durmakta ve bu siyakta şu değerlendirmelerde 

bulunmaktadır: 

Kur’an’ın her suresi, aslında İslâm davetinin belirli bir safhasında nazil olan bir hutbedir. 

Bu bakımdan bu surelerin belli bir arka planı ve kendisine bağlı olarak indikleri şartlar 

vardır. Arka planı ve nüzûl sebebi ile sure arasında da derin bir ilişki bulunmaktadır. 

Sureler bu özellikleri dikkate alınmadan motamot tercüme edilirse yapılan tercüme 

tamamıyla anlamsız kalacaktır.301 

 Bu çerçevede motamot tercümenin zaafını giderebilmek maksadıyla Kur’ân’ı kelime 

kelime Urducaya çevirmek yerine önce Kur’ân’ın orijinal ibaresini okuyup ne demek 

istediğini kavradıktan sonra, üzerinde oluşturduğu etkiyi olduğu gibi, eksiksiz bir biçimde 

kendi diline aktarma gayreti gösterdiğini dile getirir. Aynı şekilde Kur’ân’ı motamot tercüme 

etmektense bu azîz kitabı açık ve anlaşılabilir olan (mübîn) Arapçasından Urducaya  

aktarmaya çalıştığını; arada kopukluluklar oluşmaması için de konuşma dilini yazı diline 

dönüştürdüğünü belirtir.302 

 Öte yandan her şeyden önce okuyucunun Kur’ân’ın mahiyetini/tabiatını (the real 

nature of the Qurân) kavraması gerektiğine değinen Mevdûdî, başlangıç noktası olarak 

Kur’ân’ın vahyedilmiş bir kitap olduğuna inansın ya da inanmasın bizzat Kur’ân’ın ve onu 

bize tebliğ eden hâtemü’l-enbiyâ Hz. Muhammed’in öne sürdüğü Kur’ân’ın, tüm insanlığı 

hak yola davet eden ve onları hidayete kavuşturan mesajlardan müteşekkil ilâhî bir 

rehber/kılavuz olduğu iddiasını göz önünde bulundurmalıdır. Kur’ân’ın mahiyeti/tabiatı 

kavrandıktan sonra onun konusu (subject), ana teması (central theme), hedef ve gayesi (aim 

and object) tespit edilmelidir.303  

Mevdûdî’ye göre esasen Kur’ân’ın ele aldığı konu insandır. Öyle ki Kur’ân, insanı 

felâha yahut helâka götüren hayat tarzlarını anlatır. Kur’ân’ın bütününde vurgulanan ana 

tema ise hak olanın beyânı ve buna dayanan doğru yola davettir. Kur’ân vahyinin hedef ve 

                                                 
300 Mevdûdî’nin bu çerçevedeki tespitleri için ayrıca bk. Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 15-18. 

301 Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 11.  

302 Bk. Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 12. 

303 Müellifin bu konudaki mülahazaları için bk. Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 17-19. 



 

81

gayesi ise insanı doğru yola (right way) çağırmak ve cahilliği nedeniyle kaybettiği yahut 

günahkârlığı nedeniyle yüz çevirdiği hidayeti ona sunmaktır. Kur’ân’ın konusu, ana teması 

ve hedefi idrak edildiğinde onun üslûp, konu ve örgüsünde uyumsuzluk ve kopukluk 

olmadığı anlaşılır ki, Kur’ân’ın başından sonuna kadar ele alınan farklı hususlar ana temayla 

(hakkı beyân ve doğru yola davet) son derece uyum içerisindedir. Kezâ Kur’ân bir şeyi 

sadece kendi amaç ve hedefine uygun olduğu ölçüde anlatır, belirtir veya o şey hakkında 

hüküm verir. Gereksiz ve ilgisiz detaylar üzerinde durmaz. 304 

 Mevdûdî, Kur’ân’ı Kerîm’in mesajının tam manasıyla kavranabilmesi için âyetlerin 

indiği dönemin arka planının nazarda tutulması gerektiğini belirtir. Bunun için her sûrenin 

başına müstakil birer giriş bölümü yazdığını ve bu sûretle de sûrenin nüzûl zamanını, nâzil 

olduğu dönemin şartlarını, İslâm davetinin bu dönemde hangi merhalede olduğunu ve 

davetin karşılaştığı zorlukları ele aldığını ifade eder. Bütün bunların yanında şayet sûrenin 

bünyesinde farklı dönemlerde nâzil olmuş âyetler bulunuyorsa imkân nispetinde bu bilgilere 

yer verdiğini dile getirir. Yeri geldikçe de tefsir ettiği sûrenin diğer sûrelerle münasebeti 

üzerinde durur.305  

Mevdûdî’nin her bir sûrenin tefsirine başlarken sûrenin nüzûl tarihinin beraberinde 

deyim yerindeyse hüviyetini tanımlar mahiyette nüzûlün arka planında (background) baş 

gösteren gelişmelerden bahsetmesi, kezâ sûrede hâkim olan üslûp, konu ve muhtevaya dair 

tespitlerde bulunması, onun sûrelerin muhteva bütünlüğünün yanı sıra âyetler arasındaki 

insicama atfettiği önemi gösterir niteliktedir. “Nitekim Mevdûdî’ye göre, her bir sûre, farklı 

âyetlerin ve konuların tam bir uyum içerisinde bir araya getirilmesinden oluşmuş bir mantık 

örgüsüne sahiptir. Bir sûrenin tam olarak anlaşılabilmesi için, o sûrenin kendi mantık 

örgüsünü anlamaya ve sûrenin içerdiği konu bütünlüğünü yakalamaya özen 

gösterilmelidir.”306 

                                                 
304 Müellifin bu çerçevede geniş değerlendirmeleri için bk. Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 19-20. Öte yandan 

Mevdûdî’nin Kur’ân’ın mahiyet, konu ve gayelerinin kavranması bağlamında dile getirdiği tatbik ve 
aksiyon vurgusunun hayli dikkat çekici olduğu söylenmelidir: “ (…) bir kimse Kur’an’ın mesajını pratiğe 
aktarmaksızın O’nu ruhunu tam anlamıyla kavrayamaz. Çünkü Kur’an, ne kolayca okunacak bir soyut teori 
ve fikirler kitabıdır ne de ancak üniversite ve manastırlarda incelenebilecek dinî bir muamma kitabıdır. O, 
insanları bir harekete davet etmek ve bu harekete uyanların etkinliklerini, bu amacı elde edebilmeleri için 
yönlendirmek üzere gönderilmiş bir kitaptır.” Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 37. 

305 Bk. Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 12. 

306 Mesut Kaya, Çağdaş Tefsirlerde İsrâiliyat Eleştirisi, s. 357. 



 

82

Ayrıca müellife göre nüzûl sebepleri bilinmeden Kur’ân’daki birçok konu tam 

anlamıyla kavranamaz. Mamafih bir konuyu açıklığa kavuşturan sosyal, tarihsel vb. şartlar 

bilinmelidir. Zira Kur’ân bir bütün olarak tek seferde, bir anda indirilmemiş; bilakis çeşitli 

safhalarda, İslâmî hareketin gereklerine göre tencimen inzâl edilmiştir.307 Kur’ân’ın 

nüzûlünün farklı zaman dilimlerinde ve olgularla ilişkili olarak peyderpey gerçekleşmiş 

olması tabiatıyla inzâl edilen âyet ve sûrelerin üslûp ve muhtevasına da yansımıştır.  

Mevdûdî bu siyakta Mekkî ve Medenî sûrelerin dil, üslûp ve içerik özellikleri 

üzerinde durur. Bu özellikleri betimlerken bir yandan da İslâm davetinin Mekke ile Medine 

devirlerindeki safhalarından bahseder. İslâm davetinin merhalelerini Mekke döneminde iki; 

Medine döneminde bir olmak üzere üç safhaya ayırır. Buna göre Mekke döneminin ilk üç-

dört yıllık zaman dilimini ilk; geri kalan dokuz yıllık süreç ise ikinci safhayı ifade eder. On 

yıllık Medine dönemi ise bir bütün olarak İslam davetinin üçüncü safhasını oluşturur. 

Müellif söz konusu safhalara karşılık gelen zaman dilimlerinde nâzil olan âyetlerin nüzûlüne 

arka plan teşkil eden hadise ve gelişmelerden genişçe bahis açarak bu bilgilerin önemini 

vurgular. Öyle ki davetin her safhasında husule gelen kimi sosyal, siyasal vb. değişiklikler 

kendine has problemleri beraberinde getirdiğinden her özel durum için Hz. Peygamber’e 

(s.a.v.) âyetler indirilmiştir. Bu âyetler söz konusu hadise ve gelişmelerin (arka plan) bilgisi 

ışığında anlaşılıp yorumlanmalıdır. Bu noktada nüzûlün/nâzil olan sûrelerin arka planı 

tabiriyle bir bakıma nas-olgu ilişkisi perspektifinden meseleye yaklaştığını ihsas eden 

Mevdûdî’nin, Kur’ân-ı Kerîm’in indiği toplumun temel dinamiklerini gözetmesini ve buna 

mukabil ortaya koyduğu sıralı düzenlemeleri bu pencereden yorumladığı ifade edilebilir. 308 

 Diğer yandan Mevdûdî’ye göre farklı zaman dilimleri ve bağlamlarda inen Mekkî ve 

Medenî sûreler arasındaki farklılıklar göz önünde bulundurulduğunda sûrelerin tertibinin 

niçin nüzûl sırası esas alınarak, kronolojik biçimde düzenlenmediği anlaşılacaktır. Nitekim 

İslâm düşmanlarının ileri sürdüğü ve Kur’ân’ın ne kronoloji ne de herhangi bir düzene dayalı 

olarak neşredilmediği, ayrıca en uzun sûreleri en başa koyma cihetine gitmekle iktifa edildiği 

yönündeki saçma, bir o kadar da basit tahmin ve zanları haddizâtında Kur’ân’ın tertibine 

dayanak teşkil eden hikmetten nasiplenmemiş bir cehalete dayanmaktadır. Esas itibarıyla 

Kur’ân, bütün çağlara hitap eden bir kitap olmasına rağmen yirmi üç yıl zarfında İslâmî 

                                                 
307 Bk. Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 20-21. 

308 Müellifin Mekkî ve Medenî sûrelerin dil ve üslûp özelliklerine, İslâm davetinin muhtelif safhalarında hangi 
hadise ve gelişmelerin yaşandığına; buna mukabil indirilen âyetlerde/sûrelerde nasıl bir üslûbun hâkim 
olduğuna dair değerlendirmeleri için bk. Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 21-25. 



 

83

hareketin geçtiği çeşitli merhalelerin gerektirdiklerine göre parça parça inmek 

durumundaydı. Bu nedenle hareketin kademe kademe ilerleyen gelişimine uygun biçimde 

doğal akışta meydana gelen kronolojik nüzûl sırasının, nüzûlün tamama ermesiyle (ve 

Kur’ân’ın mushaf formunu almasıyla) birlikte bu yeni süreç için uygunluk arz etmeyeceği 

açıktır.309 Hâl böyleyken sûrelerin tertibinde değişen şartlara uygun biçimde yeni bir 

düzenleme gerekliydi. Zira her dönemdeki İslâm toplumlarının ihtiyaçlarına uygun olması 

için, nüzûlü tamama eren Kitâb’ın tertibinin kronolojik tertipten farklı olmasının gerektiği 

açıktır.310 

Bu meyânda Mevdûdî’nin hâlihazırdaki mushaf tertibinin hikmetine de değindiği 

ifade edilmelidir. Müellife göre mushafta benzer konuları içeren sûrelerin gruplandırmaya 

tabi tutulması minvalindeki bir düşünce Kur’ân’ın gayesine aykırıdır. Şöyle ki, Kur’ân 

üzerinde incelemede bulunulan herhangi bir aşamada tek yönlülüğe (one sidedness) mahal 

vermemek için Mekkî sûrelerin Medenî sûrelerin arasına karışması, Medenî sûrelerin Mekkî 

sûrelerin ardındaki yerini alması; aynı şekilde İslâmî hareketin ilk safhalarında nâzil olan 

sûrelerin daha sonraki safhalarda nâzil olanların arasına girmesi esastır. Böylece bir bütün 

olarak İslâm’ın panoraması okuyucunun önünde kalıcı bir şekilde dalganmalıdır. Hâsıl-ı 

kelâm mushafın mevcut tertibinin hikmeti de budur.311 

Mevdûdî ayrıca Kur’ân-ı Kerîm’in hâlihazırdaki sûre tertibinin Kur’ân’ın cem‘ ve 

istinsah çalışmalarını gerçekleştiren halifelerin ictihâdına dayanmadığı; bilakis Hz. 

Peygamber’in nezaretinde tevkifî biçimde tahakkuk ettiği kanaatindedir. Zira Hz. 

Peygamber her ne zaman bir sûre nâzil olsa vahiy kâtiplerini çağırmış, kelime kelime bu 

sûreyi imlâ etmiş; tertipte hangi sûrenin hangi sûreden önce veya sonra yer alması gerektiğini 

vahiy katiplerine emretmiştir. Yine aynı şekilde tam bir sûre formunda inzâl edilmeyen 

âyetler grubu/pasajlar/bölümler yahut başlı başına bir âyet indirildiğinde ise bunların hangi 

sûrenin bünyesine ilhâk/vaz‘ edileceğini de belirtmiştir. Başta cehrî namazlar olmak üzere 

muhtelif vesilelerle yaptığı Kur’ân tilâvetleri üzerinden de ashâbının söz konusu âyet ve 

                                                 
309 Bk. Maudidi, The Meaning of the Qurân (English Rendering by: Muhammad Akbar; Edited by: Abdul Aziz 

Kamal M. A.), I, 20-21 krş. Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 25-26. 

310 Mevdûdî bu hususu şöyle açıklar: “Kur’an her şeyden önce Müslümanları hayatlarını düzene sokma ile ilgili 
görevleri konusunda da donatmak zorundaydı. Ayrıca onları, İslâm’dan habersiz olan kişilere Kur’an’ın 
mesajını iletmek üzere de hazırlamalıydı. Devamlı uyanık olmaları için onlara, geçmiş peygamberlerin 
ümmetleri arasında ortaya çıkan sapıklık ve kötülükleri hatırlatmalıydı. Bu nedenle Alâk ve benzeri Mekkî 
sureler değil de Bakara ve benzeri Medenî sureler Kur’an’ın baş kısımlarına yerleştirilmeliydi.” Bk. 
Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 26. 

311 Bk. Abul A‘la Maududi, The Meaning of the Qurân, I, 20. 



 

84

sûreleri okuduğu tertip üzere hıfzetmelerini salık vermiştir. Mamafih bugünkü mushaf 

tertibi, vahyin emîni Hz. Peygamber’in nezaretinde takarrür eden söz konusu tertiple ayniyet 

arz etmektedir.312 

 Mevdûdî’nin Kur’ân’ın mahiyeti/tabiatı, konusu ve ana temasının yanı sıra onun 

hedef ve gayesi bağlamında sûrelerin nüzûlüne zemin teşkil eden arka plan penceresinden 

nüzûl tarihlendirmesini yaparken Mekkî-Medenî’yi nasıl mütalaa ettiği, bu ayrımı tefsirine 

ne sûrette yansıttığı merak konusudur. Müellif, sûrelerin nüzûl tarihine dair 

değerlendirmelerde bulunurken sahabe ile tâbiûndan gelen nakillerin beraberinde halef 

âlimlerinin kanaatlerine de yer vermektedir.313 Seleflerinden nakletttiği bilgilerin yanında 

şahsî mütalaalarıyla da şekillenen kanaatine göre sûrelerin İslâm davetinin hangi safhasında, 

hangi zaman diliminde indirildiğine yönelik çıkarsamalarda bulunmaktadır.314  

Müellif ayrıca söz gelimi Bakara, Âl-i İmrân, Nisâ sûreleri gibi nüzûlü zamana 

yayılan sûrelerin nüzûl süreçlerini göz önünde bulundurarak bunları bölümlendirme cihetine 

gitmiştir. Söz konusu bölümlendirme ilgili sûrenin âyet gruplarının/bölümlerinin hangi 

zaman aralıklarında indirildiğine yönelik tespitleri içerir.315 Nâzil olduğu döneme dair 

ihtilafların bulunduğu kimi sûrelerin Mekkî-Medenî dönemlendirmesini yaparken nüzûle 

zemin teşkil eden tarihsel arka planı nazarda tuttuğu ve bu çerçevede bir hükme vardığı 

müşahede edilir.316 Bununla birlikte müellife göre kimi âyet ve sûrelerin muayyen bir zaman 

ve mekânda indirildiğine dair aktarılan rivâyetler bahse konu beyânların o anda ve o mevzide 

indirildiğine mutlak sûrette delalet etmeyebilir. Bu kabilden rivâyetlerin iyi tetkik edildikten 

sonra bir kanaat ortaya koyulması gerekir.317 Müellifin bütün bu mütalaaları esnasında sûre 

                                                 
312 Bk. Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 26-27; Maudidi, The Meaning of the Qurân, I, 20-21. 

313 Meselâ bk. Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, VII, 247, 263-264. 

314 Bu çerçevede meselâ bk. Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 43; III, 7, 395; VI, 113. 

315 Meselâ bk. Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 43-46, 232-234, 321-324. 

316 Meselâ bk. Tefhîmu’l-Kur’ân, V, 256; VII, 291-295. 

317 Mevdûdî söz gelimi Felak ve Nâs (Muavvizeteyn) sûrelerinin muhtevasına bakıldığında bunların Mekke 
döneminin başlangıcında nâzil olduğunun anlaşıldığını belirtir. Gelgelelim çok sonraları Yahudiler, 
münafıklar ve müşriklerin Medine’de muhalefeti şiddetlendiğinde Hz. Peygamber’e bu iki sûreyi okuması 
telkin edilmiştir. Müellif, yukarıda özetle aktarmaya çalıştığımız kanaatini şöyle tavzih eder: “Bir sure veya 
ayetin filan yerde, filan olay üzerine nazil olduğu söylenmişse bunun anlamı o sure veya ayetin o anda ilk 
defa nazil olduğu değildir. Bazen daha önce nazil olmuş bir sure veya ayetin , bir olay nedeniyle 
Rasulullah’a tekrar okuması bildirildiği için muhataplara cevap olarak okunduğundan bu ayet veya surenin 
o anda yeni nazil oldukları zannedilir. Bize göre Muavvizeteyn için de aynı şey geçerlidir.” Bk. Tefhîmu’l-
Kur’ân, VII, 314. 



 

85

bütünlüğünün yanı sıra âyetler arasındaki münâsebet ve insicamı göz önünde bulundurduğu 

bir kez daha ifade edilmelidir. 

 Mevdûdî’ye göre örneğin adını ilk âyetinde geçen isrâ kelimesinden alan İsrâ 

sûresinin bu ilk âyeti, sûrenin mi‘rac hadisesi esnasında indirildiğini göstermektedir. Hadis 

ve siyer kaynaklarında da bu hadisenin Medine’ye hicretten bir yıl kadar önce meydana 

geldiği aktarılmaktadır. Öyleyse İsrâ sûresi Mekke döneminde indirilen son sûrelerden 

biridir. Diğer taraftan sûrenin nâzil olduğu zaman dilimi itibarıyla Hz. Peygamber’in on iki 

yıldan beri tevhidi tebliğ etmiş, düşmanları ise onun bu mücadelesini akamete uğratmak için 

ellerinden geleni yapmıştı. Böylesi bir vasatta, her şeye rağmen husule gelen küçük bir İslâm 

toplumu her türlü tehlikeye karşı durmaya hazır hâle gelmişti. Evs ve Hazreç gibi 

Medine’nin nüfuzlu kabilelerinin kahir ekseriyeti İslâm olmuştu. Bu nedenle Hz. 

Peygamber’in Mekke’den Medine’ye hicret edip bütün müslümanları bir araya getirerek 

İslâm ilkelerine dayalı bir devlet kurma zamanı gelmişti. Mi‘rac hadisesi esnasında vaziyet 

böyleydi ve Hz. Peygamber mi‘rac dönüşünde bu sûrenin mesajını beraberinde getirmişti.318 

 Mekke devrinin sonuna doğru nâzil olan İsrâ sûresinin tarihî arka planını onun 

mazmunundaki hicret mesajına nazaran, sûrenin hedef ve gâyelerine de işarette bulunarak 

bu şekilde özetleyen Mevdûdî, sûrenin Mekkî olduğu yönündeki kanaatine bağlı kalarak onu 

Mekkî bağlamda yorumlama cihetine gitmiştir. Mevdûdî söz gelimi sûrenin 85’inci âyetinin 

nâzil olduğu döneme ilişkin ihtilaflara kaynaklık eden rivâyetlere işarette bulunur. Fakat 

sûrenin ana temasının yanı sıra sûre içi bağlamın sağladığı imkândan hareketle ilgili âyeti 

sûrenin Mekkî hüviyetine uygun şekilde tefsir eder. Bunu yaparken de nüzûl sebebi olarak 

ileri sürülen rivâyetlerin anlaşılmasında bazı eksikliklerin olduğuna değinir. Mevdûdî’nin 

İsrâ sûresinin rûhla ilgili 85’inci âyetinin tefsirindeki mülâhazalarına geçmeden önce sûrenin 

müstesnâ âyetlerinden biri olarak gösterilen bu âyetle ilişkilendirilen sebeb-i nüzûl 

rivâyetlerine kısaca değinmek yerinde olacaktır. 

el-İtkân’ında sûreler bağlamında istisna tutulan âyetler konusunu genişçe ele alan 

Suyûtî, İsrâ sûresinin bünyesinde de kimi müstesnâ âyetlerin yer aldığından 

bahsetmektedir.319 Söz konusu müstesnâ âyetlerden birisi de sûrenin “Sana rûhun ne 

                                                 
318 Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, III, 73. 

319 Suyûtî’nin İsrâ sûresinin müstesnâ âyetlerine dair aktarımları için bk. el-İtkân, I, 92-93. Bu konuda ayrıca 
bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 6. 



 

86

olduğunu soruyorlar (…)” meâlindeki bahis konusu 85’inci âyetidir.320 Suyûtî, Buhârî’nin 

Sahîh’inde de kendisine yer bulan bir rivâyetin bu âyetle ilişkilendirilerek öne çıkarılarak 

âyetin Medenî olduğu yönünde bir görüşün ileri sürüldüğünü dile getirmektedir.321 Abdullah 

b. Mesûd’un bizzat aktardığı ilgili rivâyete göre kendisi Hz. Peygamber’le (s.a.v.) beraber 

bir tarlada iken bulundukları mevkiden Yahudiler geçmiş ve kendi aralarında “Ona (Hz. 

Muhammed’e) rûhun ne olduğunu sorun” diye konuşmuş, kısa bir istişarenin ardından da 

Hz. Peygamber’e mezkûr soruyu yöneltmişlerdir. Bunun üzerine Hz. Peygamber bir müddet 

tepkisiz kalmıştır. İbn Mesûd bu esnada Hz. Peygamber’e vahiy geldiğini anlamış, yerinden 

doğrulmuştur. Gönderilen vahiy tamam bulduğunda ise Hz. Peygamber İsrâ sûresinin 

85’inci âyetini okumuştur.322 

İbn Mesûd’un aktardığı bu rivâyeti şerheden İbn Hacer (ö. 852/1449) ise söz konusu 

rivâyetin bir başka tarîkinde, zikri geçen tarlanın ensardan kimi sahabîlere ait olduğuna 

delalet eden ibareye dikkat çeker (في حرث للأنصار/ensara ait bir tarlada) ve bu ibarenin söz 

konusu hadisenin Medine’de gerçekleştiğini gösterdiğini dile getirir. Ancak yine İbn 

Hacer’in değindiğine göre Tirmizî’nin (ö. 279/892) Sünen’inde geçen ve rivâyetin İbn 

Abbâs’a nispet edilen bir başka varyantında ise Kureyşlilerin Yahudilere “bize bir şey 

söyleyin de bu adama (Hz. Peygamber’e) soralım” demeleri üzerine Yahudilerin “ona rûhun 

ne olduğunu sorun” şeklinde karşılık verdikleri nakledilmiştir.323 İbn Hacer ilgili âyetin 

nüzûlünün farklı hadiseler muvâcehesinde tekrarlanmış olduğu ihtimalini de göz önünde 

bulundurmakla birlikte soruyu doğrudan Yahudilerin sorduğunu bildiren Buhârî rivâyetinin 

tercihe şayan olduğunu ihsas etmektedir.324 Nitekim anlaşılacağı üzere Yahudilerle temasın 

daha ziyade Medenî dönemde vaki olduğu görüşü hâkimdir. Mamafih bu hadisenin Medine 

devrinde gerçekleşmiş olması muhtemeldir.325 

                                                 

320 ﴾ ŻًĻĥِĜَ َّźِإ ħِĥْđِĤْא īَĨِ ħْÝُĻÜُِא أوĨََو ĹِّÖَر óِĨَْأ īْĨِ ُوح ُّóĤא ģِĜُ ِوح ُّóĤא īِĐَ َכĬَĳُĤَÉùْĺََو﴿ 

321 Suyûtî, el-İtkân, I, 92. 

322 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Tefsîr”, 13. 

323 İlgili rivâyet için bk. Tirmizî, “Tefsîr”, 17 (hadis no: 3140). 

324 Bk. İbn Hacer, Fethü’l-bârî, VIII, 510. Söz konusu rivâyetler için ayrıca bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 
299-300; Suyûtî, Lübâbü’n-nükûl, s. 164-165. 

325 İbn Âşûr İsrâ sûresinin hicretten bir buçuk sene kadar önce indirildiği görüşündedir. Ona göre sûrenin bahis 
konusu 85’inci âyetindeki “sana soruyorlar/يسألونوك” ifadesindeki zamirin (ھم) mercii âyetlerin nazmı gereği 
önceki âyetlere işaret eder (bk. İsrâ 17/76). Mamafih Hz. Peygamber’e rûh hakkında soru soran kimseler 
Kureyşlilerdir. İbn Âşûr bu yorumunu yukarıda yer verilen Tirmizî rivâyetine dayandırır. Öte yandan 
Kureyşliler ile Yesrib ahalisi arasında sıhrıyet, ticaret ve dostluk gibi muhtelif vesileler üzerinden 
bağlantıların vaki olduğunu dile getiren İbn Âşûr’un, Kureyşlilerin Yesrib’de ikamet eden Yahudilerle 



 

87

 Mevdûdî ise âyette geçen rûh kelimesinin can ve insan ruhu anlamıyla karşılandığı 

şeklinde yaygın bir yargının varlığından söz eder. Buna göre Hz. Peygamber’e (s.a.v.) insan 

ruhunun tabiatı/mahiyeti hakkında sorulmuş buna cevaben de onun Allah’ın emrinde olduğu 

söylenmiştir. Ancak Mevdûdî âyete bu anlamın verilmesini kabul etmekte tereddüt 

yaşadığını dile getirir. Zira böyle anlam verilmesi ancak âyetin siyak-sibakı göz ardı 

edildiğinde söz konusu olabilir. Aksi takdirde âyetteki ifadeler bağlantısız (incoherent) bir 

nitelik arz edecektir. Öyle ki 85’inci âyete kadarki âyetler ile bu âyetten sonra gelenler 

arasına insan ruhuyla alakalı bir suâlin iliştirilmesi pek anlamlı değildir.326 

 Hâl böyleyken söz konusu âyet sûre içindeki bağlamına (context) uygun olarak 

okunduğunda âyetteki rûh kelimesinin vahyi getiren melek olduğu anlaşılır. Kezâ bu âyet 

müşriklerin “Kur’ân’ı nereden alıp getiriyorsun?” sorusuna verilen bir cevaptır. Bu cevapla 

bir bakıma şu kastedilmiştir: “Ey Muhammed, bu insanlar sana Rûh’un (The Spirit) ne 

olduğunu yani Kur’ân’ın kaynağını, dahası Kur’ân’ı hangi vasıtayla elde ettiğini soruyorlar. 

Öyleyse onlara de ki: Bu Rûh bana rabbimin emriyle gelir; fakat sizin bilginiz o kadar azdır 

ki siz beşer kelâmı ile ilâhî kelâmın tabiatını tefrik edecek kabiliyette değilsiniz. Kur’ân’ın 

birileri tarafından uydurulduğuna dair şüphe duymanızın nedeni de tam olarak budur.”327 

 Netice itibarıyla Mevdûdî, âyetteki rûh kelimesinin İbn Abbâs, Katâde ve Hasan-ı 

Basrî gibi selef âlimlerince de Cebrâil şeklinde yorumlandığını dile getirmiş328 ve bu 

yorumun tercih edilmesi gerektiğini belirtmiştir. Zira müellife göre bu yorum ilgili âyetin 

öncesinde ve sonrasında yer alan âyetlerle de mükemmel bir uyum arz etmektedir. Kaldı ki, 

bu yaklaşım bizzat Kur’ân tarafından da desteklenmektedir.329 

                                                 

zaman zaman muhatap olduklarına dikkat çektiği görülür. İbn Âşûr ayrıca İbn Mesûd’un bizzat yaşadığı 
hadiseyi aktardığı rivâyete de değinir. Her iki rivâyetin sıhhatini de göz önünde bulundurarak telif cihetine 
de gidilebileceğini belirten müellif aynı zamanda âyetin mükerreren indirilmiş olabileceğine yahut Hz. 
Peygamber’e karşılaştığı durum müvacehesinde daha önce indirilmiş bu âyeti okumasının emredilmiş olma 
ihtimaline de değinir. Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 6, 194-197. 

326 Sûrenin 81 ila 84’ünci âyetleri meâlen şöyledir: “De ki: Hak geldi, batıl yok oldu; kuşkusuz batıl yok olup 
gitmeye mahkumdur”; “Biz Kur’ân’ı ancak mü’minlere şifa ve rahmet olarak indiriyoruz. O, zâlimlerin ise 
ancak ziyânını artırır.”; “İnsana nimet verdiğimizde yüz çevirip yan çizer. Kendisine şer dokununca da 
umutsuzluğa düşer.”; “De ki: ‘Herkes kendi yapısına uygun işler görür. Rabbiniz, en doğru yolda olanı daha 
iyi bilir.’” 86’ncı âyet ise meâlen şu şekildedir: “Andolsun, dileseydik biz sana vahyettiğimizi tamamen 
ortadan kaldırırdık; sonra bu konuda bize karşı kendine hiçbir yardımcı da bulamazdın.” 

327 Bk. Abul A‘la Maududi, The Meaning of the Qurân, III, 638. 

328 Söz konusu yorumlar için bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XV, 70-71; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, V, 82.  

329 Bk. Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, III, 134 krş. Abul A‘la Maududi, The Meaning of the Qurân, III, 638. 
Müellife göre “…Allah, mahşer günüyle günüyle korkutmak için, kendi emrinden olan Rûh’u kullarından 
dilediğine indirir.” (Mü’min 40/15); “Böylece sana da biz kendi emrimizden bir Rûh vahyettik. Sen kitap 



 

88

 Son olarak Mevdûdî’nin Mekkî-Medenî açısından kimi ihtilaflara medar olan Mâûn 

sûresini ise İbn Abbâs, Katâde ve Dahhâk’ın görüşlerine dayandırarak Medenî kabul ettiği 

ifade edilmelidir.330 Bu sûrenin içinde onun Medenîliğine dair bir işaret olduğunu dile 

getiren müellif, namazlarını gafletle ve gösteriş maksadıyla kılan türden münafıkların 

Medine’de bulunduklarından söz açar. Öyle ki İslâm ve müslümanlar Medine’de sosyal ve 

siyasal açılardan güçlü olduğu için bu şehirde yaşayan bazı şahıslar çıkarları için müslüman 

gibi görünüyor, namaz için mescide zoraki geliyorlardı. Bu kimselerin cemaate iştirak 

etmeleri müslüman olarak kabul edilmeleri içindi. Oysa Mekke’de böyle şeyler söz konusu 

değildi. Zira Mekke döneminde gösteriş için namaz kılmaya ihtiyaç yoktu. Nitekim iman 

ehli kimseler için dahi namaz kılmak, dahası bunu cemaatle yapmak hayli güç bir şeydi.331 

Ayrıca mâûn kelimesini de “kendisinde insanlar için fayda bulunan küçük ve az bir şeye 

denir” şeklinde açıklayan müellif, dinî bir vecibe olan zekâtın da bir anlamda mâûn 

kabilinden olduğunu, nitekim zekâtın bir kavram olarak “pek çok maldan, yoksullara verilen 

küçük bir pay” manasına karşılık geldiğini dile getirmiştir.332 

3. Muhammed İzzet Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs 

İngiliz işgaline karşı başlatılan Filistin direniş hareketi içinde aktif rol oynayan, 

kaleme aldığı eser ve makaleleriyle Arap milliyetçiliğinin oluşmasında ve direniş 

hareketinin şekillenmesinde etkili bir şahsiyet olan Nabluslu Muhammed İzzet Derveze 

(1888-1984), fikir ve siyaset arenasında olduğu gibi tefsir ve tarih sahasında da döneminin 

etkin isimlerinden biridir. Faaliyetlerini bir dönem Fransız mandasındaki Dimaşk’ta 

sürdüren Derveze, işgal kuvvetleri tarafından defalarca idarî takibâta uğramış, tevkif edildiği 

bu şehirde tutukluluğu süresince hapishanede hem Kur’ân-ı Kerîm’i ezberlemiş hem de bazı 

eserlerini kaleme almıştır. Suriye’deki Fransız askerî yönetiminin çökmesinin ardından 

serbest kalmış ancak bu defa da Suriye’yi işgal eden İngilizler’in sultasına dayanamayarak 

1940 senesinde Türkiye’ye kaçmıştır. Ülkeye izinsiz girdiği için bu kez burada tutuklanarak 

Manisa cezaevine nakledilen Derveze, başta et-Tefsîrü’l-hadîs adlı hacimli tefsiri olmak 

                                                 

nedir iman nedir bilmiyordun…” (Şûrâ 42/52) şeklinde meâl verdiği âyetler söz konusu yaklaşımı 
desteklemektedir. 

330 Mevdûdî selefin bu görüşünü Ebû Hayyân’dan nakleder. Bu konuda bk. Ebû Hayyân el-Endelûsî, el-
Bahrü’l-muhît, VIII, 517. 

331 Bk. Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, VII, 253. 

332 Bk. Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, VII, 261. 



 

89

üzere sayısı elliyi bulan eserlerinin bir kısmını da burada yazmıştır. Yaklaşık beş yıl süren 

Türkiye ikametinin ardından Suriye’ye dönen müellif, hayatının sonuna kadar kendisini ilmî 

çalışmalara vermiştir.333 

Derveze’nin et-Tefsîrü’l-hadîs’i metot itibarıyla muasırları Muhammed Abduh, 

Reşid Rıza ve Mevdûdî gibi âlimlerin tefsir çalışmalarından ayrılır. Bu eser adı geçen 

müfessirlerin eserlerinden farklı olarak nüzûl tertibine göre kaleme alınmıştır. Derveze, 

Asru’n-nebî (Dimaşk 1365/1947), Sîretü’r-resûl mine’l-Kur’ân (Kahire 1367/1948) ve ed-

Düstûrü’l-Kur’ânî fî şu’ûni’l-hayât (Kahire 1376/1956) olmak üzere üç eserini telif ettikten 

sonra kendisinde tam bir tefsir kaleme alma düşüncesinin oluştuğunu belirtir. Bu 

düşüncesinin temelinde zikri geçen kitaplarında Kur’ân’ın konularını bölümler hâlinde 

mütalaa ettikten sonra Kur’ân’ın tamamını ele alıp okuyucuya sunma gayesinin yattığını dile 

getirir. Buna göre müellif tenzîlin hikmetini, Kur’ân’ın prensiplerini ve genel olarak 

Kur’ân’ın masaya yatırdığı hususları yeni bir üslûp ve tertiple ortaya koymaya çalışacağını 

belirtir. Zira müellifin kanaatine göre genç nesil geleneksel yöntemden muzdariptir dahası 

ondan yüz çevirme noktasındadır. Bu durum ise gençler ile dinlerinin kutsal kitabı arasındaki 

bağın kopmasını beraberinde getirmiş, onları üzüntü ve endişeye sevketmiştir.334 

Derveze et-Tefsîrü’l-hadîs’ini ikmâl ettikten sonra bu eserine bir mukaddime 

mesabesinde el-Kur’ânü’l-mecîd’ini kaleme almıştır.335 Kur’ân tarihi ve ulûmü’l-Kur’ân 

konularının yanı sıra ideal tefsir yöntemi üzerinde durduğu bu eserinde tefsirinde de takip 

ettiği metodu maddeler hâlinde sıralar. Özetle aktarmak gerekirse müellif tefsir yönteminde 

şu adımları takip etmiştir: 

 I) Nazm ve siyak açısından doğru anlaşılmasını sağlamak maksadıyla sûreleri bölüm 

ve fasıllara ayırmak. II) Gerekli görülen yerlerde garib kelime ve tabirlerin tavzihi. III) 

Cümlelerin medlûlünün icmâlen açıklanması. IV) Âyetlerin nüzûlü münasebetiyle yahut bu 

çerçevede nakledilen rivâyetlere kısaca işaret etmek; âyetlerin mefhum ve ahkâmıyla alakalı 

dile getirilen hususlara temas etmek; gerekli görülen yerlerde değerlendirmelerde bulunmak. 

V) Bölümlerde ahkâm, prensip, hedef, telkin ve yönlendirmeleri; teşrîî, ahlakî, içtimaî ve 

rûhî hikmetleri gözler önüne sermek. Hayatın ve beşerî kavramların/mefhumların akış ve 

                                                 
333 Derveze’nin hayatı ve eserleri hakkında geniş bilgi için bk. Zekeriya Kurşun, “Derveze, Muhammed İzzet”, 

DİA, IX, 187-188; Mesut Okumuş, Kur’an’ın Kronolojik Okunuşu, s. 33-56. 

334 Muhammed İzzet Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, Dârü’l-ğarbi’l-İslâmî, Kahire 1421/2000, I, 5. 

335 Müellifin bu eseri et-Tefsîrü’l-hadîs’inin ikinci baskısına dercedilmiştir. Çalışmamızda el-Kur’ânü’l-
mecîd’in eserin müstakil neşrine (Sayda-Beyrut ty.) müracaat edilmiştir.  



 

90

gelişiminin gerektirdiği şekilde mülahazalarda bulunmak. Öyle ki et-Tefsîrü’l-hadîs’in 

dayandığı en temel nokta da budur. Bu nokta Kur’ân tefsirinde ve Kur’ânî davette de esas 

kabul edilmeli ve buna son derece ihtimam gösterilmelidir. VI) İslâm davetinin koşullarının 

ve seyrinin anlaşılmasını sağlamak amacıyla bölümlerin siyer ve nüzûl ortamına ilişkin 

içeriklerini ortaya koymak. Nitekim nüzûl dönemi atmosferinin göz önüne serilmesi 

Kur’ân’ın birçok maksadının ortaya çıkmasını beraberinde getirecektir. VII) Kur’ân’ın 

muhkem ilkelerini pekiştirmesi için vasıta olarak gönderilen müteşâbih beyânlara ( الجمل

 dikkat çekmek. Bu noktada itnâba kaçmadan ve siyakı gözeterek (والفصول الوسائلية التدعيمة

âyetlerde murat edileni ortaya koymaya çalışmak.336 VIII) Âyetler, bölümler ve sûreler 

arasındaki bağlantıları açıklamak. Siyak ve konu açısından ilişkili olan 

cümlelerin/beyânların bu ilişkisine atıfta bulunmak. Bu sûrette Kur’ân’ın âyetleri, kezâ 

bölümleri arasında irtibat ve insicamın bulunmadığına yönelik kuruntular bertaraf olacaktır. 

IX) Tefsir, açıklama, yorum (tevil), siyak ve delaleti ortaya koyma gibi hususlarda mümkün 

mertebe Kur’ân’ın lafız, terkip ve cümlelerinden istifade edilmiştir. X) İtnâb ve tekrardan 

kaçınmak için el-Kur’ânü’l-mecîd’de ele alınmış konularda bu esere atıfta bulunulmuştur. 

XI) Kolay anlaşılır, akıcı bir üslûp takip edilmiştir. XII) Tekrar eden kelimeler, bunların 

medlûlleri ve mükerrer konular ilk geçtikleri yerde uzatmalardan kaçınılarak yeterli bir 

şekilde açıklanmış, yeri geldikçe bu açıklamalara atıflarda bulunulmuştur.337 

Her bir sûrenin tefsirine başlarken sûrelerin nitelik, içerik ve öne çıkan özelliklerini 

ihtiva eden; sûrelerin nüzûl ve mushaf tertibindeki mevzilerine dair akla gelen hususları, 

kezâ Mekkî sûrelerdeki Medenî, Medenî sûrelerdeki Mekkî âyetlerin rivâyetlere nazaran 

sıhhat tetkikini ve gerekli yerlerde bu çerçevedeki değerlendirmeleri barındıran kısa girişler 

kaleme alan Derveze, tefsirinin nüzûl tertibine göre telif etmesinin altında yatan sebebi bu 

metodun Kur’ân’ın anlaşılması için en üstün yol olmasına bağlar. Nitekim bu yöntem 

üzerinden hem nebevî sîretin kronolojisinin hem de tenzîlin durum ve merhalelerinin takibi 

daha net bir şekilde yapılabilecektir. Mamafih okuyucu kendisini bütün ilişkileri, boyutları, 

mefhumları ile birlikte nüzûl ortamının atmosferi içerisinde bulacaktır. Böylece tenzîlin 

hikmeti kendisine âyan olacaktır.338 

                                                 
336 Derveze’nin bu maddeye dair açıklamları için bk. et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 8 (1 numaralı dipnot). 

337 Derveze’nin özetle aktardığımız maddeleri için bk. et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 6-9. 

338 Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 9. Öte yandan Derveze, Kur’ân’ın en iyi şekilde anlamak ve yorumlamak için 
takip edilecek en ideal yöntemi müstakil bir bölüm tahsis ederek el-Kurânü’l-mecîd’inde etraflıca ele alır. 
Bk. el-Kur’ânü’l-mecîd, Menşûrâtü’l-mektebeti’l-asriyye, Sayda-Beyrut ty., s. 141-216. 



 

91

Daha önce pek örneği görülmeyen bir teşebbüste bulunduğunun farkında olan 

Derveze, bu girişiminin meşruiyetini temellendirme cihetine gider. Nüzûl tertibine göre bir 

tefsir kaleme almanın mevcut mushafın kutsiyetine halel getirip getirmeyeceğini sorgulayan 

müellif, tefsir çalışmasının “tilavet edilen bir mushaf” olmaması ve haddizâtında 

teknik/fennî-ilmî bir faaliyet olması nedeniyle nüzûl tertibine göre bir tefsir ortaya koymakta 

beis olmadığına kanaat getirir. Zira her bir sûrenin tefsiri mushaf tertibinden bağımsız olarak 

müstakil bir çalışma olabilmektedir. Şu durumda bu tür bir çalışma mushafın kutsiyetine 

halel getirmeyecektir. Kaldı ki tarihte ve hâlihazırda kimi meşhur âlimler bazı âyet ve sûreler 

özelinde tefsir çalışmaları ortaya koymuşlardır. Hatta Hz. Ali’nin nüzûl tertibine göre bir 

mushaf yazdığı da bize aktarılmaktadır ki ne onun söz konusu mushafıyla ne de yukarıda 

dikkat çekilen müstakil âyet ve sûre tefsirleriyle alakalı bir tenkit yahut inkâra şâhit 

olunmuştur.339  

Bu siyakta Derveze’nin mushaf tertibinin son hâlini alış serencamını üç gruba tasnif 

ettiği rivâyetler üzerinden tetkik cihetine gittiği ifade edilmelidir.340 Derveze, Hz. 

Peygamber döneminde bu çerçevede yürütülen faaliyetleri bize aktaran rivâyetlerin güçlü 

isnatlarla gelmediği yönünde bir kanaat ortaya koyar. Rivâyetlerin bu durumunun ise kişiyi 

fikir yürütmenin beraberinde tevakkufta bulunmaya sevkettiğine değinir. Hulefâ-yi râşidîn 

döneminde mushaf özelinde yürütülen faaliyetlerden haber veren rivâyetler için de benzer 

tespitlerde bulunur.341 Fakat Derveze son kertede Kur’ân’ın erken dönem tarihine dair kesin 

tespitlerde bulunmanın zorluğunu ihsas etmekle birlikte bu çerçevede ulaştığı neticeleri 

Kur’ân’ın bizzat kendisinin ve bu bağlamda aktarılan ve tercihe şayan olan rivâyetlerin de 

teyit ettiğini belirtir. Müellifin nihaî kanaati Kur’ân-ı Kerîm’in Hz. Peygamber hayattayken 

                                                 
339 Bk. Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 9. Derveze nüzûl tertibine göre kaleme almayı planladığı tefsir 

çalışmasını dönemin Suriye müftüsü Ebü’l-Yüsr Âbidîn (ö. 1981) ile Halep müftüsü Abdülfettâh Ebû 
Gudde’nin (ö. 1997) fetvalarıyla teyit ettirir. Söz konusu fetvalar için bk. et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 9-12. 

340 İlk gruptaki rivâyetler Kur’ân’ın Hz. Peygamber vefat ettiğinde henüz herhangi bir sûrette cem edilmediğini; 
Kur’ân’ın cem ve tertibinin Hz. Peygamber’in vefatını takiben gerçekleştiğini bildiren rivâyetlerdir. İkinci 
gruptaki rivâyetler bazı sahabîlerin muhtelif tertiplerle husule getirdikleri, kimi zaid kelimelerin yazıldığı; 
kezâ bazı eksik âyetlerin bulunduğu mushaflardan bahseden rivâyetlerdir. Bu tür rivâyetler de Hz. 
Peygamber hayattayken Kur’ân’ın henüz cem ve tertibinin gerçekleşmemiş olduğunu bildirir. Üçüncü 
gruptaki rivâyetler ise ilk iki gruptakilerin aksine Kur’ân’ın âyet ve sûrelerinin Hz. Peygamber hayattayken 
tedvin ve tertip edildiğini gösterir. Dahası bilahare muayyen kriterler üzerinden düzenlemesi yapılarak 
istinsah edilecek olan Mushaf-ı Osmânî’nin Hz. Peygamber’in tevkifî olarak bildirdiği şekilde tertip 
edildiğini bildiren rivâyetler de bu gruba dâhildir. Müellifin söz konusu rivâyetleri tetkikine dair bk. 
Derveze, el-Kur’ânü’l-mecîd, s. 52-74. 

341 Derveze, el-Kur’ânü’l-mecîd, s. 74, 86. 



 

92

muayyen bir düzen/tertip üzere tedvin ve hıfz/muhafaza edildiği; âyet ve sûrelerin muntazam 

bir şekilde tertibe tabi tutulduğu şeklindedir.342 

Derveze, tefsirinde esas aldığı nüzûl tertibinin ise meşhur hattat Kadırgalı Mustafa 

Nazif Efendi tarafından yazılan ve Meşîhatü’l-makâri’i’l-mısriyye343 (Kahire/Mısır) 

makamınca onaylanıp neşredilen mushaftaki tertip olduğunu belirtir. Tefsirinde bu tertibe 

sûre başlarında işaret etmiştir. Elbette Derveze’nin muttali olduğu tek tertip bu değildir. 

Suyûtî’nin el-İtkân’ında yer verdiği Câbir b. Zeyd, İkrime ve Hasan-ı Basrî’ye nispet edilen 

nüzûl sıralamalarınının344 yanı sıra Hâzin’in (ö. 741/1341) Lübâbü’t-te’vîl’inin 

mukaddimesinde zikrettiği nüzûl tertibine de muttali olduğunu belirtir.345 Hâl böyleyken 

Kadırgalı Mushafındaki tertipten farklılık arz eden kimi rivâyet ve görüşlere de işaret eder, 

bu tertibe muhalif kimi kanaatlerini yer yer izhar etmekten de geri durmaz. Kimi sûreler 

bünyesindeki müstesnâ âyetlere dair aktarılan görüşlere yönelik tenkit ve 

değerlendirmelerde bulunur.346 Diğer taraftan gözden geçirdiği tertipler arasında takdim-

tehirin beraberinde sûrelerin Mekkî-Medenî oluşları bakımından da kimi farklılıkların 

olduğunu dile getiren müellif, tam manasıyla tenkit süzgecinden geçmiş yahut güçlü ve 

güvenilir isnatlara dayanan bir nüzûl tertibinin bulunmadığını ifade eder. Mamafih sûrelerin 

nüzûl tertibine dair bir görüş ortaya koymak bir bakıma ihtimaller üzerinden konuşmak 

demektir.347  

Öte yandan Derveze’ye göre muhtevaları üzerinden görüldüğü kadarıyla 

bölümlerinin (fasıllarının) tek seferde yahut peşpeşe nâzil olmadığı anlaşılan çok sayıda 

Mekkî ve Medenî sûre bulunmaktadır. Bu sûrelerin bazı bölümleri bazı bölümlerinden önce 

nâzil olmuş; kezâ farklı zaman dilimlerinde de sûrenin geri kalan bölümleri indirilmiştir. 

Aynı şekilde sûre içerisindeki mevzisi itibarıyla daha önce yer alan kimi bölümler daha sonra 

yer alan kimi bölümlerden sonraki zamanlarda indirilmiş olabilir ki bu durumun tam tersi de 

söz konusudur. Yine bu sûrelerin bölümleri, bütün bölümler indirilip tamamlandıktan sonra 

                                                 
342 Derveze, el-Kur’ânü’l-mecîd, s. 82, 91. 

343 Bu müessesenin Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde faaliyet 
gösteren Mushafları İnceleme ve Kıraat Kurulu Başkanlığı’na benzer faaliyetler yürüttüğü söylenebilir. 

344 Söz konusu nüzûl tertipleri için bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 48-58.  

345 Hâzin’in yer verdiği söz konusu nüzûl tertibi için bk. Ali b. Muhammed el-Hâzin, Tefsîrü’l-Hâzin el-
müsemmâ Lübâbü’t-te’vîl fî me‘âni’t-tenzîl -ve me‘ahû Tefsîrü’l-Beğavî el-müsemmâ Me‘âlimü’t-tenzîl- 
(nşr. Abdüsselâm Muhammed Ali Şâhin), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1415/1995, I, 14-15. 

346 Meselâ bk. et-Tefsîrü’l-hadîs, II, 7, 11, 15, 18; III, 442; IV, 7, 34 vd. 

347 Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 12-13. 



 

93

derlenmiş (telif edilmiş), nüzûl sıralarının tayininde de bu sûrelerin ilk bölüm yahut 

bölümleri (muhteva bakımından) etkili olmuştur. Kimi sûrelerin ise nüzûl sıralamasındaki 

mevzisinin takdim ve tehirinin uygun olduğu durumlar da söz konusudur. Son olarak Medenî 

olduğu bize aktarıldığı hâlde Mekkî; yine Mekkî olduğu bize aktarıldığı hâlde Medenî 

olması daha münasip gözüken sûreler de mevcuttur.348 

Bütün bunlarla birlikte sahabe ve tâbiûn nesline istinat eden nüzûl tertiplerinin 

tamamen doğru olmadığı, bunlara itimat edilemeyeceği anlaşılmamalıdır. Nitekim Mekkî 

sûrelerin büyük çoğunluğu tek seferde inmiş yahut bölümleri peşpeşe indirilmiştir ki, bu 

sûrelerin siyak, nazm ve muhtevaları bunu bize zaten ihsas etmektedir. Kezâ umûmiyetle 

Mekkî bir sûrenin nüzûlü tamamlanmadan diğer bir sûre nâzil olmaya başlamamıştır. Kaldı 

ki birçok Mekkî ve Medenî sûrenin muhtevası nakledilen nüzûl tertiplerinin doğruluğunu ya 

da en azından doğruya yakınlığını ilham etmektedir.349 Tabiatıyla bu ihtimalli durum yer yer 

müfessiri tevakkufa sürüklemekte; bazı sûrelerin ise nüzûl sıralamasının yaklaşık olarak 

tayin edilmesini ve bu konuda tercihte bulunmayı beraberinde getirmektedir.350 

Derveze, bütün bu durumları göz önünde bulundurmakla birlikte daha önce de 

değinildiği gibi tefsirinde hattat Kadırgalı’nın mushafındaki351 nüzûl tertibini esas aldığını 

belirtir. Zira müellif, tefsirinde takip etmeyi hedeflediği yöntem için söz konusu tertibin 

pratik açıdan faydalı olduğu kanısındadır. Öyle ki mezkûr tertip, özellikle Kur’ân’ın aşama 

aşama seyreden nüzûlünün manzaralarının takibinin beraberinde bu manzaraların 

atmosferinin hissedilebilmesi, dahası Kur’ân’ın ve tenzîlin hikmetinin anlaşılması için gayet 

elverişlidir. Söz konusu mushaftaki Mekkî ve Medenî sûrelerin sıralaması şu şekildedir: 

Mekkî sûreler: 1/Alak, 2/Kalem, 3/Müzzemmil, 4/Müddessir, 5/ Fâtiha, 6/Mesed, 

7/Tekvîr, 8/A‘lâ, 9/ Leyl, 10/Fecr, 11/Duhâ, 12/ İnşirâh, 13/As, 14/Âdiyât, 15/Kevser, 

16/Tekâsür, 17/Mâûn, 18/Kâfirûn, 19/ Fîl, 20/ Felak, 21/ Nâs, 22/İhlâs, 23/Necm, 24/Abese, 

25/Kadr, 26/Şems, 27/Bürûc, 28/Tîn, 29/Kureyş, 30/Kâria, 31/Kıyâme, 32/Hümeze, 

33/Mürselât, 34/Kâf, 35/Beled, 36/Târık, 37/Kamer, 38/Sâd, 39/A‘râf, 40/Cin, 41/Yâsîn, 

42/Furkân, 43/Fâtır, 44/Meryem, 45/Tâhâ, 46/Vâkıa, 47/Şu‘arâ, 48/Neml, 49/Kasas, 50/İsrâ, 

                                                 
348 Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 13. 

349 Derveze’nin Mekkî ve Medenî sûrelerin özelliklerine; ilâhî beyânların nâzil olduğu zaman dilimlerine, âyet 
ve sûrelerin tertibine yönelik işaretler bulunduğuna dair tespitleri için bk. el-Kur’ânü’l-mecîd, s. 99-110; 
123-125. 

350 Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 13. 

351 Bu mushafın özellikleri hakkında bk. Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 14. 



 

94

51/Yûnus, 52/Hûd, 53/Yûsuf, 54/ Hicr, 55/ En‘âm, 56/Sâffât, 57/Lokmân, 58/Sebe, 59/ Zümer, 

60/Mü’min, 61/Fussilet, 62/Şûrâ, 63/Zuhruf, 64/Duhân, 65/Câsiye, 66/Ahkâf, 67/Zâriyât, 

68/Ğâşiye, 69/Kehf, 70/Nahl, 71/Nûh, 72/İbrâhîm, 73/Enbiyâ, 74/Mu’minûn, 75/Secde, 

76/Tûr, 77/Mülk, 78/Hâkka, 79/Meâric, 80/Nebe, 81/Nâziât, 82/İnfitâr, 83/İnşikâk, 84/Rûm, 

85/Ankebût, 86/Mutaffifîn. 

Medenî sûreler: 1/Bakara, 2/Enfâl, 3/Âl-i İmrân, 4/Ahzâb, 5/Mümtahine, 6/Nisâ, 

7/Zilzâl, 8/Hadîd, 9/Muhammed, 10/Ra‘d, 11/Rahmân, 12/İnsân, 13/Talâk, 14/Beyyine, 

15/Haşr, 16/Nûr, 17/Hac, 18/Münâfikûn, 19/Mücâdele, 20/Hücurât, 21/Tahrîm, 22/Teğâbün, 

23/Saff, 24/Cuma, 25/Fetih, 26/Mâide, 27/Tevbe, 28/Nasr. 

 Bununla birlikte Derveze, mütalaaları neticesinde Kadırgalı mushafında yer alan 

nüzûl tertibinin hilafına bazı tespitlerde bulunur. Söz gelimi Fâtiha sûresi adı geçen 

mushaftakinin aksine Mekkî sûreler arasında ilk sırada yer almalıdır. Nitekim müellifin 

güvenilir rivâyetler üzerinden ulaştığı kanaate göre Fâtiha sûresi tam bir sûre olarak indirilen 

ilk sûredir. Alak sûresinin ilk beş âyeti ise ilk nâzil olan âyetler grubudur. Ayrıca Fâtiha 

sûresi “Fâtihatü’l-mushaf” olması ve namazın her rekatında okunmasının icap etmesi 

hasebiyle de ayrı bir hususiyeti hâizdir. Öyle ki birçok müfessir de bu sûrenin Kur’ân için 

harika bir berâat-i istihlâl kabilinden olduğunu söylemiştir.352 Dolayısıyla et-Tefsîrü’l-hadîs 

de bu sûre ile başlamaktadır. 

Öte yandan müellif, Kadırgalı mushafında Medenî sûreler arasında zikredilen Zilzâl, 

İnsân, Rahmân ve Ra‘d sûrelerini; muhteva ve üslûplarının tam anlamıyla Mekkî sûrelere 

benzemesi, kezâ bu durumu teyit eden kimi rivâyetlerin de bulunması nedeniyle Mekkî 

sûreler arasında sayarak tefsir ettiğini dile getirir. Ayrıca kimi sûrelerin muhtevaları 

üzerinden nâzil oldukları zaman dilimlerinin anlaşıldığı durumlarda hangi sûrenin hangi 

sûreden önce veya sonra indirilmiş olabileceğine dair mülahazalarına da yeri geldikçe dikkat 

çekeceğini belirtir.353 

Derveze, tefsirinin ikinci baskısı için kaleme aldığı mukaddimesinde ilk baskıda 

değinmediği bazı hususlara, yaptığı ilave ve düzenlemelere dikkat çeker. Buna göre müellif 

et-Tefsîrü’l-hadîs’inde muayyen bir nüzûl tertibini takip etmekle birlikte tefsir pratiğinde 

sûre bütünlüğüne hassasiyet göstermiştir. Zira sûrelerin, özellikle de uzun/hacimli Medenî 

sûrelerin âyet grupları ile bölümlerinin muhtevalarından bu beyânların farklı zaman 

                                                 
352 Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 285. 

353 Bk. Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 13-18. 



 

95

dilimlerinde nâzil oldukları anlaşılmaktadır. Fakat sûre bölümlerinin nüzûl tarihlerini tam 

manasıyla tespit etmek mümkün değildir. Bununla birlikte kısa Medenî sûrelerin (örneğin 

Nasr, Beyyine) mefhum ve muhtevası bu sûrelerin tek seferde indirildiğini ihsas etmektedir. 

Ancak farklı zaman dilimlerinde nâzil olan bölümler (uzun sûreler bünyesindeki) ilâhî ve 

nebevî hikmet gereğince sûrelerin inzâli tamamlandıktan sonra bir araya getirilmiş olduğu 

nazarda tutulmalıdır.354 Mekkî sûrelerde ise durum nispeten farklıdır. Mekke döneminde 

indirilen sûrelerin büyük bir kısmında sûre bütünlüğü açısından bakıldığında münasebetin 

zor kurulduğu beyânların aksine konu birliğinin olduğu göze çarpar. Öyle ki bu sûrelerin 

nazm ve rûhunun da ihsas ettiği üzere bölümlerinin ardı sıra nâzil olduğu anlaşılır. -Birkaçı 

dışında- umûmiyetle Mekkî bir sûrenin inzâli tamamlanmadan yeni bir sûrenin indirilmediği 

de bu noktada ileri sürülebilir.355 

Derveze bu bağlamda tefsirinde nihaî olarak esas aldığı nüzûl tertibine değinir. Buna 

göre muhtelif rivâyetlerin de sağladığı imkânla Zilzâl, İnsân, Rahmân ve Ra‘d sûrelerini 

Kadırgalı mushafındakinin aksine Mekkî sûreler arasında saydığını; Hac sûresinin bir 

kısmının Mekkî bir kısmının ise Medenî dönemde nâzil olduğu yönünde ihtimaller 

bulunmakla birlikte bu sûrenin büyük bölümünün onun Mekkî olduğunu ihsas etmesinden 

hareketle bu sûreyi de Mekkî sûreler arasına alarak tefsir ettiğini ifade eder. 356 Mamafih 

Derveze’nin kanaatlerine göre ortaya çıkan ve 91’i Mekkî, 23’ü Medenî sûre olmak üzere 

nüzûl tertibi şu şekildedir (Derveze’nin Kadırgalı mushafındaki tertipten ayrılan nüzûl 

sıralamasındaki sûreler kalın (bold) harflerle gösterilmiştir):  

Mekkî sûreler: 1/Fâtiha, 2/Alak, 3/Kalem, 4/Müzzemmil, 5/Müddessir, 6/Mesed, 

7/Tekvîr, 8/A‘lâ, 9/ Leyl, 10/Fecr, 11/Duhâ, 12/ İnşirâh, 13/Asr, 14/Âdiyât, 15/Kevser, 

16/Tekâsür, 17/Mâûn, 18/Kâfirûn, 19/ Fîl, 20/ Felak, 21/ Nâs, 22/İhlâs, 23/Necm, 24/Abese, 

25/Kadr, 26/Şems, 27/Bürûc, 28/Tîn, 29/Kureyş, 30/Kâria, 31/Kıyâme, 32/Hümeze, 

33/Mürselât, 34/Kâf, 35/Beled, 36/Târık, 37/Kamer, 38/Sâd, 39/A‘râf, 40/Cin, 41/Yâsîn, 

42/Furkân, 43/Fâtır, 44/Meryem, 45/Tâhâ, 46/Vâkıa, 47/Şu‘arâ, 48/Neml, 49/Kasas, 50/İsrâ, 

51/Yûnus, 52/Hûd, 53/Yûsuf, 54/ Hicr, 55/ En‘âm, 56/Sâffât, 57/Lokmân, 58/Sebe, 59/ Zümer, 

60/Mü’min, 61/Fussilet, 62/Şûrâ, 63/Zuhruf, 64/Duhân, 65/Câsiye, 66/Ahkâf, 67/Zâriyât, 

68/Ğâşiye, 69/Kehf, 70/Nahl, 71/Nûh, 72/İbrâhîm, 73/Enbiyâ, 74/Mu’minûn, 75/Secde, 

                                                 
354 Müellifin Bakara, Âl-i İmrân ve Nisâ gibi uzun sûrelerin iç bütünlüğü ve konularının bağlantı ve uyumuna 

dair değerlendirmeleri için bk. el-Kur’ânü’l-mecîd, s. 107. 

355 Bk. Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 19. 

356 Bk. Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 19-20. 



 

96

76/Tûr, 77/Mülk, 78/Hâkka, 79/Meâric, 80/Nebe, 81/Nâziât, 82/İnfitâr, 83/İnşikâk, 84/Rûm, 

85/Ankebût, 86/Mutaffifîn, 87/Ra‘d, 88/Hacc, 89/Rahmân, 90/İnsân, 91/Zilzâl. 

Medenî sûreler: 1/Bakara, 2/Enfâl, 3/Âl-i İmrân, 4/Haşr, 5/ Cuma, 6/Ahzâb, 7/Nisâ, 

8/Muhammed, 9/Talâk, 10/Beyyine, 11/Nûr, 12/Münâfikûn, 13/Mücâdele, 14/Hücurât, 

15/Tahrîm, 16/Teğâbün, 17/Saff, 18/Fetih, 19/Mâide, 20/Mümtahine, 21/Hadîd, 

22/Tevbe, 23/Nasr. 

 Daha önce de değinildiği gibi Derveze her sûrenin tefsirine başlarken sûrenin nüzûl 

tarihine ve nüzûl tertibindeki yerine, Mekkî yahut Medenî oluşuna ve bu husustaki 

ihtilaflara; sûrenin üslûp ve muhteva özelliklerine, sûrenin bölümlerinin (fasıllarının) 

birbiriyle irtibat ve münasebetine; kezâ sûrenin siyak ve konu açısından insicam ve 

bütünlüğüne dair değerlendirmelerde bulunur. Müellif bu kısa girişlerinde yeri geldikçe 

müstesnâ âyetler meselesine de temas eder. Bu çerçevede aktarılan rivâyetleri sûrenin iç 

bağlamı ve konu bütünlüğü açısından tahlil ederek neticeye ulaşır. Elbette bu tür rivâyetleri 

tenkit süzgecinden geçirdiği gibi icabında tevakkuf cihetine de gider. Bu hususta esas aldığı 

mushaf tertibine (Kadırgalı) yer yer muhalafet etmekten de geri durmaz.357 

 Derveze söz gelimi nüzûl tertibinde Mekkî sûreler arasında 53’üncü sırada yer alan 

Hicr sûresinin bütün bölümlerinin birbiriyle bağlantılı; âyetlerinin ise gâyet uyumlu 

olduğunu ifade eder. Sûrede hâkim olan bu hususiyetin onun tek bir seferde indirilmiş 

olduğu ya da bölümlerinin sûre tamamlanana değin art arda inzâl edildiği izlenimini 

uyandırdığını belirtir. Bununla birlikte Derveze, Kadırgalı mushafında bu sûrenin “And 

olsun biz sana tekrarlanan yedi âyeti ve yüce Kur’ân’ı verdik” meâlindeki 87’nci âyetinin 

istisna tutularak bu âyetin Medenî olduğu şeklinde bir kayıt düşüldüğünden bahseder. Ne 

var ki müellife göre sûrenin iç bağlamı ile konu bütünlüğünde gözlemlenen uyum, bu kaydın 

dayandığı rivâyete şüpheyle yaklaşmayı beraberinde getirmektedir.358 

 Hicr sûresinin mezkûr âyetinin tefsirinde “tekrarlanan yedi âyet (سبعا من المثاني)” 

hakkında nakledilen birden fazla rivâyet ve görüş olduğuna değinen Derveze, Hz. 

Peygamber’den “Ümmü’l-Kur’ân, seb‘an mine’l-mesânî’dir (أم القرآن ھي السبع المثاني من القرآن)” 

şeklinde aktarılan rivâyete359 binaen bu ifadeyle Fâtiha sûresinin kastedildiğini dile getirir. 

                                                 
357 Meselâ bk. Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 315, 353; II, 45, 74; III, 107, 225, 351; IV, 240, 264 vd. 

358 Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, IV, 34. Hicr sûresinin müstesnâ âyetlerine dair ayrıca bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 
90-91. 

359 Bk. Buhârî, “Tefsîr”, 3. 



 

97

Fâtiha sûresinin bu şekilde tesmiye edilmesindeki sebep ise onun namazın her rekatında 

okunmasıdır. Öyle ki Allah Teâlâ’yı övgüyü/senâyı muhtevi Fâtiha sûresi yedi âyettir. Diğer 

taraftan seb‘an mine’l-mesânî ifadesini yedi uzun sûre (es-Seb‘u’t-tıvâl) diye yorumlayanlar 

da olmuştur. Fakat bu yaklaşım Hicr sûresinin yedi uzun Medenî sûreden (Bakara, Âl-i İmrân, 

Nisâ, Mâide, En‘âm ve A‘râf) önce indirilmiş olması nedeniyle pek kabul görmemiştir.360 

 Derveze, Kadırgalı mushafında Hicr sûresinin ilgili âyetinin Medenî olduğuna dair 

kaydın es-Seb‘u’l-mesânî ifadesinin es-Seb‘u’t-tıvâl olduğunu bildiren rivâyetlerden 

kaynaklanmış olabileceğini belirtir. Fakat bununla birlikte rivâyetlerin kahir ekseriyeti 

mezkûr ifadenin Fâtiha sûresine delalet ettiğini pekiştirmektedir. Derveze de bu yaklaşımı 

tercihe şayan bulmaktadır. Kaldı ki es-Seb‘u’t-tıvâl; âyetler sûrelerde, sûreler ise mushafta 

tertibe tabi tutulduktan sonra tam anlamıyla hüviyetini almıştır. Bu durum da Hz. 

Peygamber’in hayatının son zamanlarında gerçekleşmiştir. Mamafih es-Seb‘u’l-mesânî 

ifadesinin es-Seb‘u’t-tıvâl ile ilişkilendiren yaklaşımı reddetmek gayet yerindedir. Bu tutum 

hâliyle sûrenin 87’nci âyetinin Medenî olduğunu bildiren nakilleri reddetmeyi de 

beraberinde getirmektedir.361 

Öte yandan Derveze tefsirinde esas aldığı nüzûl tertibinde üçüncü sırada yer alan 

Kalem sûresi bağlamında müstesnâ âyetler konusuna dair kimi değerlendirmelerde bulunur. 

Buna geçmeden önce müellifin değerlendirmelerine zemin hazırlayan ve Kalem sûresinin 

hüviyetinin aksine Medenî olduğu ileri sürülen 17 ila 33’üncü âyetlerine dair tetkiklerine 

değinmek yerinde olacaktır. 

Mekkî bir sûre olan Kalem’in Kadırgalı mushafında 17 ila 33’üncü âyetlerinin 

Medenî olduğunun belirtildiğini362 dile getiren Derveze, dört gerekçe ileri sürerek bu görüşe 

katılmadığını izhar eder. Buna göre öncelikle söz konusu âyet grubu sûredeki konumu 

itibarıyla kendinden önce ve sonra gelen âyetlerle insicam arz etmektedir. Öyle ki sûrenin 

bütün âyetleri siyak ve konu bakımından hemen hemen bir bütündür. İkinci olarak ilgili âyet 

grubunda zikredilen mesel (Ashâbü’l-cenne; bk. 17’nci âyet) İslâm davetinin başlangıç 

merhalesinde yaşamış ilk muhatap kitleye tevcih edilmiştir. Nitekim âyetlerin muhtevası 

                                                 
360 Söz konusu rivâyetler için bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XIV, 107-112; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, 

IV, 546-547. 

361 Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, IV, 57-58. 

362 Suyûtî, Mekke döneminde inen Kalem sûresinin 17 ila 33 ve 48 ila 50’nci âyetlerinin Medenî olduğunu 
değerlendirip istisna tutulduğunu nakleder. Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 104. Bu çerçevede ayrıca bk. İbn Âşûr, 
et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 57-58. 



 

98

bunu ihsas etmektedir. Üçüncü olarak âyetteki zamir (بلونٰھم; bk. 17’nci âyet) bu âyetten daha 

önceki âyetlerde konu edilen kimselere râcidir. Nitekim söz konusu âyet grubu mâkablindeki 

âyetlerle bağlantılıdır. Dördüncü olarak ise Medenî olduğu ileri sürülen bu âyet grubunun 

üslûbu Mekkî beyânların tabiat ve üslûbunu hâizdir. Derveze hâl böyleyken bahis konusu 

âyetlerin Medenî olduğunu bildiren rivâyetin sıhhatine dair bir tespitte bulunmaktan 

kaçınmakla birlikte bu âyetlerin Mekkî olduğu yönündeki görüşünü izhar eder. Netice 

itibarıyla bu mülahazasının doğru olması durumunda Kalem sûresinin 17 ila 33’üncü 

âyetlerinde geçen bahçe sahipleri kıssasının ilk nâzil olan Kur’ân kıssası olduğunu dile 

getirir.363 

 Derveze bu siyakta Mekkî sûrelerdeki Medenî âyetler hakkında nakledilen 

rivâyetlere dair yorumlarını müstakil bir başlık altında serdeder. Zira bu mesele tefsirinde 

ilk kez Kalem sûresi bağlamında konu olmuştur. Buna göre Mekkî sûrelerde Medenî 

âyetlerin bulunduğunu bildiren çok sayıda rivâyetle karşılaşılmaktadır. Müellifin nüzûl 

tertibini esas aldığı Kadırgalı mushafında ise 34 Mekkî sûrenin bünyesinde toplamda 147 

Medenî âyetin yer aldığı belirtilmiştir. Elbette ilgili âyet sayılarının daha fazla yahut daha az 

olduğunu ortaya koyan farklı rivâyetler de mevcuttur. 

 Derveze’ye göre Mekkî sûrelerdeki Medenî âyetlerin üzerinde etraflıca 

düşünüldüğünde bunların kahir ekseriyetinde Mekke döneminin ikliminin, tablolarının ve 

hadiselerinin hâkim olduğu görülecektir. Aynı şekilde bu âyetlerin çoğunda (sûre içi bağlam 

açısından bakıldığında) siyak, konu ve hatta âyetlerin öncesi ve sonrasında yer alan 

beyânlarla nazm bakımından tam anlamıyla uyumun vaki olduğu müşahede edilecektir. 

Durum böyleyken bahis konusu âyetlerin gerçekten de Medenî oldukları varsayıldığında 

bunların Mekkî sûrelere ilhak edilmelerinin hikmeti pek anlaşılmamaktadır. Mamafih bu 

âyetlerin Medenî olduklarını ve Medine’de indirildiğini bildiren sebeb-i nüzûl rivâyetlerine 

ihtiyatla yaklaşmak yerinde olacaktır. Fakat bununla birlikte tenzîlin hikmeti gereği Mekkî 

sûrelerin siyakının Medenî âyetlerle desteklendiği farzedilecek olursa bu varsayımın da 

faydadan hâlî olduğu söylenmelidir. Şu hâlde bu çerçevede nakledilen rivâyetlerin büyük 

bölümünün senet itibarıyla güvenilir nitelikte olan nebevî hadisler ve sahabe kavilleri 

olmadığı da burada zikredilmelidir.  

                                                 
363 Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 378. 



 

99

Bu noktada Mekkî sûrelerde Medenî âyetlerin bulunduğu fikrine bir gerekçe 

kabilinden şu durum akla gelmektedir: Kimi Mekkî âyetler Medine’de gerçekleşen bazı 

hadiseler münasebetiyle zikredilmiş yahut bu âyetlerle istişhatta bulunulmuştur. Ancak bu 

durumlara şâhit olan kimseler söz konusu âyetlerin niçin okunduğunu unutmuş ve esas 

meseleyi karıştırıp (iltibas) bu âyetlerin Medenî olduğu zehâbına kapılmıştır. Bütün bu ifade 

edilenlerin konumuzla alakalı âyetlerin büyük bölümü için geçerli olduğu söylenmelidir. 

Ama elbette diğer yandan kimi Mekkî sûrelerde istisna tutulan bazı âyetlerin üslûp ve 

muhtevasının bu âyetlerin Medenî olduğunu bildiren rivâyetlerin sıhhatini teyit ettiği de 

belirtilmelidir. Nitekim et-Tefsîrü’l-hadîs’te bu durum göz önünde bulundurulmuştur.364 

 Son olarak Derveze’nin Mekkî-Medenî çerçevesinde Mâûn sûresine yaklaşımına 

değinilecek olursa müellifin şu hususları dile getirdiği görülür: Mâûn sûresinin tamamının 

olduğu gibi sadece son üç âyetinin Medenî olduğunu bildiren rivâyetlerle karşılaşılır.365 Her 

ne kadar sûrenin son üç âyetinin mefhumundan da sezileceği üzere bu âyetlerinin Medenî 

olduğunu aktaran rivâyetlerin sahih olması muhtemel olsa dahi sûrenin tamamının Mekkî 

olduğu yönündeki görüş daha yakın gözükmektedir.366 

 Öte yandan sûrenin ilk üç âyetinin Mekkî tabiata sahip olduğu gözlemlenir. Öyle ki 

sûrenin ilk dört âyetinde geçen lafız ve mefhumlar (dini/âhiret gününü tekzip, yetime zulmetme, 

yoksullara sahip çıkmama, namaza gereken önemi vermemenin olumsuzluğu) Mekkî sûrelerde çokça 

tekrar edilir. Ayrıca Mâûn sûresinin Ebû Cehil’in yanı sıra Ebû Süfyân hakkında indirildiğini 

bildiren rivâyetlerle de karşılaşılır. Ne var ki namazlarını gaflet içerisinde ve gösteriş 

maksadıyla kılan, her türlü iyilik ve yardıma engel olan karakterlerin zemmedildiği son üç 

âyetin mefhumu zamansal delalet açısından Medenî olmaya müsait gözükmektedir. Zira 

müslüman gibi gözüküp namaza gereken önemi vermeyen kişilik tipi Medine’de ortaya 

çıkan münafık tiplerde görülmüştür. Nitekim münafıkların bu özelliği Kur’ân’ın bir başka 

Medenî âyetinde367 de söz konusu edilmiştir. Diğer taraftan sûrenin bütün âyetleri vezin 

itibarıyla ittisak hâlindedir. Kezâ son üç âyet mâkablindeki âyetlerle üslûp açısından gayet 

                                                 
364 Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 379. 

365 Derveze’nin belirttiğinin aksine Mâûn sûresinin ilk üç âyetinin Mekkî; son dört âyetinin Medenî olduğuna 
dair rivâyetlerle karşılaşılır. Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 105; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 563. 

366 Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, II, 18. 

367 “Münâfıklar kendilerince Allah’ı aldatmaya çalışırlar. Oysa Allah, onların hilelerini sürekli başlarına 
geçiriyor. Onlar namaza kalktıkları zaman üşenerek kalkarlar, insanlara gösteriş yaparlar ve Allah’ı da pek 
az anarlar.” Nisâ 4/142. 



 

100

uyum içerisindedir. Kaldı ki sûrenin dördüncü âyetindeki /fâ/ (فويل للمصلين) harfi sûrenin son 

dört âyetini ilk üç âyetine bağlamaktadır. 

 Netice itibarıyla sûrenin son üç âyetinde sözü edilen; namazında, eyleminde ve dinî 

yaşamında riyakâr olan, ihtiyaç sahibinden en ufak yardımı dahi esirgeyen karakterler her 

toplumda ve koşulda olacaktır. Öyleyse sûrenin ilgili âyetlerinin hedefi ilk müslümanları bu 

mezmûm ahlaktan sakındırmaktır. Ama elbette sûrenin son üç âyetinin Medenî olduğunu 

bildiren rivâyetlerin sahih olduğu düşünülürse bu durumda söz konusu üç âyet indirildiğinde 

kendisine zâhir olan bir hikmet sebebiyle Hz. Peygamber tarafından sûrenin ilk dört âyetinin 

ardına ilave edildiği de söylenebilir. Bununla birlikte Derveze, sûrenin bütünündeki tevâzün 

ve insicam dolayısıyla Mâûn sûresinin tamamının Mekkî olduğu görüşüne yatkın olduğunu 

dile getirir. Zira az sayıdaki Medenî âyetin yine az sayıdaki Mekkî âyete ilave edilerek bu 

iki ayrı bölümden kısa bir sûre oluşturulmasındaki hikmet pek anlaşılır mahiyette değildir.368 

  

  

                                                 
368 Bk. Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, II, 20. 



 

101

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

İBN ÂŞÛR’UN et-TAHRÎR ve’t-TENVÎR ADLI TEFSİRİNDE 

MEKKÎ-MEDENÎ AYRIMININ TEORİK ÇERÇEVESİ 



 

102

I. İBN ÂŞÛR’UN TEFSİR ANLAYIŞINA GENEL BİR BAKIŞ 

İlmî ve siyâsî geleneğe sahip bir aileye mensup olan Muhammed Tâhir b. Âşûr 

(1879-1973), Tunus’un Zeytûne Üniversitesi’nde öğretim üyesi olarak Arap dili ve 

edebiyatı, fıkıh usûlü ve hukuk felsefesi (makâsıdü’ş-şerî‘a), hadis ve tefsir dersleri vermiş, 

aynı üniversitede rektörlük görevini de üstlenmiştir. Ayrıca Tunus Millî Eğitim 

programlarının ıslah edilmesi için oluşturulan komisyonlarda çalışmış ve ıslahatçı 

fikirleriyle yeni düzenlemelerin önünü açmıştır.369 Uzun yıllar Mâlikî kadılığı ve farklı 

kademelerde müftülük yapan müellif, Mâlikî şeyhülislâmlığı görevini de deruhte etmiştir 

(1932). Tefsir, hadis, fıkıh, fıkıh usûlü, Arap dili ve edebiyatına dair telif, şerh ve hâşiye 

türünden kırka yakın eser kaleme alan İbn Âşûr, Zeytûne Üniversitesi’nde verdiği tefsir 

derslerini ilk başta Mecelletü’z-Zeytûne’de periyodik olarak yayımlamış daha sonra tefrika 

ettiği bu bölümleri bir araya getirerek klasik dirayet tefsiri niteliğinde görülen fakat kendine 

özgü iç plana sahip olan, bununla birlikte makâsıdî/gâî yorum anlayışını ön plana çıkaran370 

et-Tahrîr ve’t-tenvîr  mine’t-tefsîr’ini371 meydana getirmiştir.372  

İbn Âşûr et-Tahrîr ve’t-tenvîr’ini kaleme almaktaki en büyük emelinin; dînî ve 

dünyevî maslahatları kapsayan, ilimlere delil teşkil eden unsurların (usûl) yanı sıra halli zor 

meseleleri içeren ve belâgat da dâhil olmak üzere ilmî nükteleri, şeriatin temel kaidelerini 

ve ahlâka dair ayrıntıları ortaya koyan bir tefsir husule getirmek olduğunu belirtir. İbn Âşûr 

bu çerçevede geçmiş dönem müfessirlerinin pek değinmediği kimi incelikleri gözler önüne 

sermeyi üzerine düşen bir vazife olarak addettiğini, müfessirler arasındaki ihtilaflı konularda 

ise hakemlik yapmayı üstleneceğini dile getirir.373 

 Müellife göre farklı hacimlerde ve çok sayıda tefsir çalışması literatürdeki yerini 

almıştır. Fakat bu eserler muhteva bakımından umûmiyetle birbirine istinat eder 

                                                 
369 İbn Âşûr’un hayatı ve eserleri hakkında bk. Ahmet Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed b. Tâhir”, DİA, XIX, 
333-335; Belkâsım el-Ğâlî, Şeyhu’l-câmi‘i’l-a‘zam, s. 32-67. Müellifin yaşadığı dönemin sosyal ve siyasal 
iklimi hakkında mesela bk. Belkâsım el-Ğâlî, Şeyhu’l-câmi‘i’l-a‘zam, s. 17-34; Yakup Yüksel, Müfessir Tâhir 
b. Âşûr’un Tefsir İlmine Dair Görüşleri, İlâhiyât, Ankara 2020, s. 53-78. 

370 Bu çerçevede tahlil ve tespitler için bk. Maşalı, Kur’an’ın Anlaşılmasında Gâî Yorum, s. 127-130. 

371 Müellifin ismini bu şekilde kısalttığı tefsirinin tam adı Tahrîrü’l-ma‘ne’s-sedîd ve tenvîrü’l-akli’l-cedîd min 
tefsîri’l-kitâbi’l-mecîd’dir. 

372 İbn Âşûr’un tefsiri hakkında bk. Ahmet Coşkun, “et-Tahrîr ve’t-tenvîr”, DİA, XXXIX, 429-430. 

373 Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 5, 7. 



 

103

mahiyettedir. Taberî (ö. 3190/923), Zemahşerî (ö. 538/1144), İbn Atıyye (ö. 541/1147), 

Fahreddin er-Râzî (ö. 606/1210), Kurtubî (ö. 671/1273), Beyzâvî (ö. 685/1286), Ebüssuûd 

Efendi (ö. 982/1574) ve Şehâbeddin el-Âlûsî (ö. 1270/1854) gibi öncü âlimlerin elinden 

çıkan tefsirler bu sahanın en önemli eserleri arasındadır. Tefsir tarihinde çığır açan kimi 

müfessirlerin izinden gidilerek çeşitli yaklaşımlarla ortaya koyulan çalışmalar da hâliyle 

büyük önemi hâizdir. Söz gelimi Kutbuddîn-i Şîrâzî (ö. 710/1311), Şerefüddin et-Tîbî (ö. 

743/1342), Ömer b. Abdurrahmân el-Kazvînî (ö. 745/1345) ve Sa‘düddin et-Teftâzânî (ö. 

792/1390) gibi âlimlerin Zemahşerî’nin el-Keşşâf’ı üzerine kaleme aldıkları şerh ve 

haşiyeler bu siyakta zikredilmelidir.374  

İbn Âşûr, gözden geçirme imkânı bulduğu tefsirlerde hiç karşılaşmadığı hususları et-

Tahrîr ve’t-tenvîr’ine taşımanın kendisine müyesser olduğunu ifade etmektedir. Zira 

müellif, mana ve maksatları itibarıyla ihatası hayli güç olan Kur’ân âyetlerini tefsir ederken 

pek az müfessirin üzerinde durduğu belâgat ilminin inceliklerini gözler önüne sermeye 

gayret etmiştir.375 Öyle ki tefsirinde iʻcâz vecihlerine, Arap belâgatinin inceliklerine ve dilin 

kullanım üslûplarına değinmeye önem vermiş, aynı zamanda bîgane kalınamayacak 

seviyede ehemmiyet arz eden “âyetler arasındaki münasebetler” konusuna itina göstermiştir. 

Müellife göre esasen Râzî (ö. 606/1210) ile Bikâî (ö. 885/1144) bu konunun üzerine özellikle 

eğilmiş fakat birçok âyetin yorumunda doyurucu bilgiler ortaya koyamamışlardır.376 Ancak 

şu da bir gerçek ki, mushafta birbiri ardınca sıralanan sûrelerin arasındaki münasebetleri 

araştırmak ise müfessirin üzerine düşen bir vazife değildir.377 

 Öte yandan tefsirini yaptığı her bir sûrenin muhtevî olduğu gâyeleri, okuyucunun salt 

kelime ve cümle açıklamalarıyla muhatap olup kelâm-ı ilâhîdeki insicam ve güzelliği 

görememesi ihtimalini nazara alarak mümkün mertebe ortaya koymaya çalıştığını belirten 

İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde; tefsir kaynaklarında bulunan bilgilerin en güzellerinin, 

                                                 
374 Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 7. el-Keşşâf üzerine kaleme alınan adı geçen şerh ve haşiyeler 

hakkında bk. Mesut Kaya, Şerh ve Hâşiyeleri Bağlamında el-Keşşâf’ın Tefsire Etkileri: Tefsir Tarihine 
Bibliyografik Bir Katkı, s. 99-103, 119-126, 134-144, 177-186; Mehmet Taha Boyalık, el-Keşşâf Literatürü: 
Zemahşerî’nin Tefsir Klasiğinin Etki Tarihi, s. 71-76, 93-97, 108-110, 122-125.  

375 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 7. 

376 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 8. 

377 İbn Âşûr’un bu kanaatinin sûrelerin tertibinin kısmen ictihadî biçimde gerçekleşmiş olma ihtimalini göz 
önünde bulundurmasından ileri geldiği anlaşılmaktadır. Ayrıntılar için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 86-87. 



 

104

hatta daha güzellerinin yer aldığını belirtmektedir.378 Müellif, tefsir araştırmacılarına 

yardımcı olması ve araştırmalarda karşılaşılacak muhtemel sıkıntılardan alıkoyması 

maksadıyla tefsirine başlamadan önce tefsirle ilişkili çeşitli konuları ele aldığı mukaddimeler 

ile girizgâh yapacağını dile getirmekte ve toplamda on müstakil mukaddime üzerinden: I) 

Tefsir, tevil ve tefsirin ilim oluşu; II) Tefsirin ilişkili olduğu ilimler (استمداد علم التفسير); III) 

Nakle dayanmayan tefsirin sıhhati ve re’y ile tefsirin manası; IV) Müfessirin gâyesinin ne 

olması gerektiği; V) Sebeb-i nüzûl; VI) Kıraatler; VII) Kur’ân kıssaları; VIII) Kur’ân’ın 

isimleri, âyetler, sûreler ve bunların tertipleri ve isimleri; IX) “Kur’ân cümlelerinin taşıdığı 

anlamlara bunlardan murâd edilen hususlar olarak itibar edilir” meselesi; X) İʻcâzü’l-Kur’ân 

konularını mütalaa etmektedir. 

A. Tefsir İlminin Mahiyeti 

 İbn Âşûr, eserinin birinci mukaddimesinde tefsir ve tevil kavramlarının yanı sıra 

tefsirin bir ilim olarak mahiyetini tetkik eder. Tefsir kelimesinin etimolojik tahliline hatırı 

sayılır yer vermekle birlikte nihaî olarak bu kelimenin “herhangi bir söz/kelâm yahut lafzın 

delalet ettiği anlamı muhatabına daha iyi izah eden bir başka sözle açıklamak ve ortaya 

çıkarmak” manasına karşılık geldiğini belirtir.379 Müellife göre tefsir kelimesinin ıstilâhî 

anlamı ise şöyledir: “Tefsir, gerek ayrıntılı olarak gerekse ayrıntıya girmeden Kur’ân 

lafızlarının manalarını ve bunlardan elde edilen hususların açıklanmasını inceleyen 

ilimdir.”380 İbn Âşûr’un nispeten detaylandırdığı bir başka tanımda ise tefsirin gâyesine dair 

bir kayıt düştüğü görülür. Buna göre tefsir: “Kendi zevk ve idrâkleriyle Arap dilinin 

inceliklerine muttali olamayan kimselerin Allah Teâlâ’nın murâdını anlayabilmesi için 

Kur’ân’ı (ayrıntılı bir şekilde) açıklamaktır.” Öyle ki bu faaliyet bir anlamda mezkûr 

inceliklerden haberdar olmayan kimsenin kendi kendine Arapların sözleri ile üslûplarını 

kavrayabilmesi gâyesini gütmektedir.381 

Tefsir kelimesinin sözlük ve terim anlamlarını bu şekilde tarif eden müellif bir 

sonraki adımda ise tefsirin konusuna intikal eder. İbn Âşûr’a göre tefsirin konusu 

manalarının yanı sıra kendisinden istinbat edilen hususların araştırılması cihetiyle Kur’ân 

                                                 
378 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 8. 

379 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 10. 

380 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 10-11. 

381 Bk. Muhammed Tâhir b. Âşûr, Eleyse’s-subhü bi-karîb, Dârü’s-selâm, Kahire 1427/2006, s. 160. 



 

105

lafızlarıdır.382 Müellif tefsirin bu itibarla kıraat ilminden ayrıldığını dile getirir. Bu durumu 

da -erbâbınca da dile getirildiği üzere- genel olarak ilimlerin salt konuları ile bu konuların 

haysiyet bakımından birbirinden ayrılmasına bağlar. Nitekim tefsirin bir ilim olarak 

sayılması “tesâmüh/esneklik”383 kabilindendir. Zira bir kavram olarak ilim muayyen 

kriterlerle kayıtlıdır. Öyle ki ilim lafzı şu dört mefhuma delâlet edebilir: i) Mantıkçılarda 

“ilim ya tasavvur (kavram) ya da tasdiktir (hüküm)” şeklinde ifadesini bulduğu gibi 

idrakin/algının bizzat kendisine; ii) “Akıl” denilen melekeye; iii) Cehlin/cehaletin zıddı olan 

kesin tasdike/hükme; iv) Küllî kaziyyelere yâni bir disiplinin çatısı altında nazar-ı itibara 

alınan önermelere delalet eder ki bunlar bir disiplinde delil/burhân teşkil eden haberî 

önermelerdir.384 

 İlim lafzının bir kavram olarak medlûllerinin farklı perspektiflerden nasıl telakki 

edildiğini bu şekilde özetleyen İbn Âşûr, tefsirin araştırma konularının (mebâhis) ise bu 

ilimde kendilerine istinat edilen önermeler/kazıyyeler olmamasından hareketle tefsirin 

araştırma konularının küllî bir mahiyeti hâiz olmadığını ifade eder. Müellif bu konuların 

(mebâhis) tam aksine ekseriya cüzî tasavvurlardan/kavramlardan ibaret olduğunu belirtir. 

Bu durumu da tefsir ameliyesinin haddizâtında tek tek lafızların açıklanması ile mana 

istinbatına karşılık gelmesine bağlar.385 

 Öte yandan Kur’ân lafızlarının tefsirini müstakil bir ilim olarak gören kimselerin şu 

altı gerekçeden birisini esas alarak kanaat ortaya koyduğunu ifade eden İbn Âşûr bu 

gerekçelerden ilkini “tefsirin araştırma konularının çok sayıda ilmin yanında küllî kaidelerin 

istinbatına zemin hazırlaması” şeklinde tanımlar. Nitekim ona göre bu konular sâir ilimler 

ile küllî kaidelerin dayanakları ve menşeleri konumundadır.386 İkinci gerekçe ise ilim 

                                                 
382 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 12. 

383 İbn Âşûr’un tefsirin bir ilim olması haysiyetiyle kullandığı “tesâmüh” kelimesini Tehânevî’den (ö. 
1158/1745’ten sonra) nakille “Bir lafzın, kullanıldığı bağlamda anlamının açık olduğuna itimatla makbul 
bir alaka kastetmeksizin ve buna delalet eden bir karine tayin etmeksizin hakikî anlamının dışında 
kullanılmasıdır” şeklinde izah eden Enes Büyük’ün bu bağlamda “Tefsirin ilim sayılmasında mecazî bir 
kullanım söz konusudur” şeklindeki değerlendirmesi dikkat çekicidir. Bk. Muhammed et-Tâhir b. Âşûr, 
“Tefsir, Tevil ve Tefsir’in İlim Oluşu Hakkında” (çev: Enes Büyük), Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 2, Güz 2016, s. 160. “Tesâmüh (allegory)” hakkında ayrıca bk. Muhammed 
Ali et-Tehânevî, Mevsûatü keşşâfi ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-‘ulûm (thk. Ali Dehrûc), Mektebetü Lübnân 
Nâşirûn, Beyrut 1996, I, 427. 

384 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 12. 

385 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 12. 

386 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 12. 



 

106

erbâbınca yapılan ilimler taksiminde de karşılaşıldığı üzere bir ilmin mesâilinin o ilimde 

dayanak olarak kabul edilen küllî önermeler olması şartı aklî ilimlere hastır. Ne var ki şer‘î 

ve edebî ilimlerde bu şarttan söz edilmez. Bilakis bu ilimlerle uğraşan kişi için konuların 

başlı başına ilmî fayda sağlaması kafidir. Fakat tefsir bunun çok üstünde bir keyfiyet arz 

etmektedir. Zira tefsir ilmi Allah Teâlâ’nın kelâmından murâd edileni ortaya çıkarmak gibi 

ulvî bir gâyeyi mesele edinmektedir.387  

 İbn Âşûr üçüncü gerekçeyi ise yine mantık ilmi perspektifinden tavzih cihetine 

gider. Buna göre kimi muhakkik âlimler nazarında lafzî tarifler tasdikâttır. Durum böyleyken 

lafzî tarifler kazıyye hükmündedir ve bunlardan müteaddit manaların türetilmesi bu tarifleri 

küllîlik/tümellik konumuna taşır. Müellif bu noktada “anlamca kapalı olan bir lafzı daha 

kolay anlaşılır bir başka lafızla açıklamak” şeklinde tanımlanan388 lafzî tarifi (ta‘rîf-i lafzîyi) 

tefsir ameliyesi bağlamında Arap şiiri vb. unsurlarla istişhatta bulunmakla ilişkilendirir ve 

tefsir özelinde benimsenen bu tutumun ise bir mesele hakkında ortaya koyulan deliller 

mesabesinde olduğunu ifade eder.389  

İbn Âşûr dördüncü gerekçede Kur’ân âyetlerinin tefsiri esnasında tefsir ilminin 

kimi küllî kaidelere kayıtsız kalamayacağını zikreder. Söz gelimi tefsir usûlünün ana 

konularından olmakla beraber diğer ilmî disiplinlerle de ilişkisi olan nesih, tevîl ve muhkem 

âyetler gibi meseleler mütalaa edilirken bu konulara taalluk eden kaidelerin göz önünde 

bulundurulduğuna dikkat çeker. Ayrıca bu nevi kaideler tağlîb yoluyla “ilim” olarak 

nitelenmiştir.390 Bu noktada tefsir ilminin, alakadar olduğu diğer ilimlerin küllîlerini 

cüzî/tikel sûrette bir araya getirip murâd-ı ilâhîyi ortaya koyma gâyesi güden bir “çatı ilim” 

hüviyeti taşıdığı şeklinde bir değerlendirmede bulunmak isabetli gözükmektedir. 

Esasında tefsirin hissesine teşrî (ahkâm) usûlünün yanı sıra külliyâtını kapsayan 

açıklamaların düştüğünü beşinci gerekçeden söz ederken dile getiren İbn Âşûr, tefsirin işbu 

sebeple “ilim” olarak nitelenmeye lâyık olduğunu kaydeder. Ne var ki müfessirler, Kur’ân’ın 

manalarını etraflıca araştırmaya girişmiş ancak altından kalkılamayacak bir işle 

                                                 
387 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 13. 

388 Bk. Ömer Türker, “Tarif”, DİA, XL, 28. 

389 Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 13. Konuyla alakalı etraflı değerlendirmeler için bk. Mahmut Ayyıldız, 
Tefsirin Mahiyeti Üzerine: Muhammed et-Tâhir İbn Âşûr’un Müdevven Bir İlim Olarak Tefsire Yaklaşımı, 
(Doktora Tezi), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2019, s. 194-195. 

390 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 13. 



 

107

karşılaştıkları için bundan büyük ölçüde sarfınazar etmek durumunda kalmışlardır.391 

Müellif nihâî söz kabilinden yer verdiği altıncı gerekçede ise âlimlerin sâir ilimlerin 

tedvininden daha önce tefsir ilmiyle iştigal ettiklerini ve bu mecrada hayli münazarada 

bulunduklarını ifade eder. Böylesi bir uğraşın onlara Kur’ân’ın üslûp özellikleri ile nazmının 

inceliklerine dair meleke kazandırdığını; kezâ Kur’ân-ı Kerîm üzerinde uzmanlığı 

beraberinde getiren küllî ilimler sahasında da yetkinlik verdiğini ilave eder.392  

 İbn Âşûr, tefsirin İslâmî ilimlerin membaı393 olmakla birlikte bu ilimlerin en 

kıdemlisi ve en üstünü olduğunu ifade eder. Nitekim tefsirin ilk örnekleri kimi sahabîlerin 

Kur’ân’ın anlamlarına dair bizzat Hz. Peygamber’e (s.a.v.) sordukları sorularda 

görülmüştür. Ayrıca henüz nüzûl döneminde ilk örnekleri görülen ve bilahare her nesilde bu 

ilimle meşgul olan ve bu sahada eser telif eden yetkin şahsiyetlerin çıkması da kuşkusuz 

tefsire verilen ehemmiyeti gösterir.394 Bu noktada İbn Âşûr’un nüzûl dönemi tefsir 

faaliyetleri için kullandığı ilim kelimesinin günümüzde disipline de karşılık gelen 

anlamından ziyade kanaatimizce Kur’ân-ı Kerîm’in -pratik boyutlarıyla- mesaj ve 

maksatlarını anlama ve buna dair bilgi edinmeye matuf bir öğrenme faaliyetine denk düştüğü 

söylenebilir. 

İbn Âşûr, Gazzâlî’nin memdûh şer‘î ilimler395 arasında ilk iki sırada Kitâb (Kur’ân-ı 

Kerîm) ile Sünnet’i396 saydığını ve onun “Kitâb bilgisi” ile Kur’ân’ın lafızlarının 

ezberlenmesinden ziyade manalarının anlaşılmasını kastettiğini belirtir.397 Nitekim müellife 

göre Kâdı Beyzâvî’nin de tefsir ilmini dinî ilimlerin öncüsü ( دينيةرئيس العلوم ال ) şeklindeki tavsifi 

bu çerçeveye oturmaktadır.398 Ancak bununla birlikte tefsir ilmi, çatısı altındaki Mekkî-

                                                 
391 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 13. 

392 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 13. 

393 Bk. İbn Âşûr, Eleyse’s-subhü bi-karîb, s. 160. 

394 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 13-15. 

395 İlimler dünyevî ve dinî/şer‘î; bu iki kategoriyi de “memdûh” ve “mezmûm” olmak üzere taksim etme 
cihetine giden Gazzâlî Mahmûd/övgüye mazhar şer‘î ilimleri usûl, furû, mukaddimât ve mütemmimât olarak 
sıralamakta ve mezmûm/yergiye medâr şer‘î ilimlerden bahsederken bunların şer‘î oldukları zannıyla şer‘î 
ilimler cümlesinden sayılan ilimleri kastettiğinin kaydını düşer. Söz konusu taksimlere dair bk. Gazzâlî, 
İhyâu ulûmi’d-dîn, Dârü’l-minhâc, Cidde 1432/2001, I, 62-66. 

396 Kitâb/Kur’ân ile Sünnet’i usûl ilimleri arasında sayan Gazzâlî, bu ilimlere ümmetin icmâı ile sahâbe 
sözlerini de dâhil eder. Bk. Gazzâlî, İhyâu ulûmi’d-dîn, I, 64. 

397 Bk. Gazzâlî, İhyâu ulûmi’d-dîn, I, 65-66. 

398 Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 13-14; Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl, I, 5. 



 

108

Medenî ve nesih olgusunun yanı sıra fıkıh usûlünde de kendisine yer bulan umûm, husûs vb. 

istinbât kaidelerine nazaran değerlendirilecek olursa bu sefer öncü ilim olmanın aksine 

Gazzâlî’nin nitelemesiyle lafız ve manalarla ilişkili boyutuyla usûl kategorisinin 

tamamlayacılarından yani İslâmî ilimlerin mütemmimlerinden399 olacaktır.400 

İbn Âşûr tevilin mahiyetini de sorgular. Bu kavramın; a) tefsir ile eş değer olup 

olmadığı b) daha özel bir hususiyet arz edip etmediği c) birbirinden tamamen farklı anlama 

gelip gelmediği hususunun müfessirlerce her daim tartışıldığına dikkat çeker. Nitekim tefsir-

tevil ayrımına dair çeşitli yaklaşımlar göze çarpmaktadır. Bir tarafta her iki kavramın aynı 

delaleti hâiz olduğu ileri sürülürken diğer tarafta tefsirin zâhir/literal anlamı, tevilin ise 

müteşabih manayı ifade ettiği savunulur. Bir başka yaklaşım ise tevilin usûl ilmi açısından 

karşılığını ortaya koymaya matuftur. Buna göre tevil: “Lafzın zâhirî manasının bir delile 

istinaden bir başka muhtemel manaya sarfedilmesidir.”401 

 İbn Âşûr tevilin delâletlerine dair hemen yukarıda serdettiği karşılıkların 

haddizâtında ıstilâhî tanımlar olduğunu, mamafih bu tanımların tartışmaya kapalı 

bulunduğunu (لا مشاحّة في الاصطلاح) ifade eder. Bununla birlikte tevilin tefsir kavramıyla eş 

değerlik taşıdığını ifade eden ilk yaklaşım tercihe şayandır. Nitekim tevilin bu özelliği lugat 

ve rivâyet verileri üzerinden de teyit edilebilmektedir. Hâl böyleyken kelime anlamı 

itibarıyla “sözü maksûd olan gâyeye ircâ etmek” anlamına gelen tevil, lafız bağlamında 

“maksûd olan mana; mütekellimin lafızla murâd ettiği anlamlar” demektir ve tefsire muadil 

anlam skalasını mündemiçtir. Nitekim Hz. Peygamber’in “Allah’ım onu dinde fakih yani 

derin anlayışlı kıl ve ona tevili öğret! (اللھمّ فقّھه في الدين وعلمّه التأويل)” şeklindeki duasını402 alan 

İbn Abbâs bu nebevî niyazla esasında: “Ona Kur’ân’ın manalarını öğret/Kur’ân’da murâd 

edilen manaları anlamaya onu âmâde (hazırlıklı) eyle!” anlamına gelen temenniye mazhar 

olmuştur.403  

                                                 
399 Gazzâlî’de mütemmimât/tamamlayıcı ilimler şeklinde ifadesini bulan ilimler usûl/aslî ilimlerin yâni Kur’ân 

ve Sünnet’in sübutunun yanı sıra anlaşılmasına yardımcı olan Tefsir, kıraat, fıkıh usûlü, ricâl ilmi gibi 
ilimlerdir. Bk. Gazzâlî, İhyâu ulûmi’d-dîn, I, 65-66. 

400 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 13-14. 

401 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 16. 

402 İlgili rivâyet için bk. Ahmed b. Hanbel, Müsned (thk. Şuayb el-Arnaût – Âdil Mürşid), Müessesetü’r-risâle, 
Beyrut 1416/1995, V, 65 (hadis no: 2879). İlgili hadisin yorumunda İbn Âşûr’a mesnet teşkil eden 
değerlendirmeler için bk. İbn Hacer, Fethü’l-bârî, VII, 127. 

403 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 16. 



 

109

B. Tefsirin İlişkili Olduğu İlimler (İstimdâdü ‘ilmi’t-tefsîr) 

İbn Âşûr, ilmin istimdâdı ile bir ilmin meselelerinin bu ilmi tedvin edenlerce daha 

önceden mevcut olan bilgilere dayanılarak hal yoluna koyulmasının kastedildiğini ifade 

eder. Bu sûrette bir ilmin tedvini istenilen kıvamda gerçekleşebilecektir. Bununla birlikte bir 

ilimde bahis konusu olan her husus o ilmin tedvini için meded kabilinden değildir. Zira bir 

ilmin tedvininde “meded/yardımı dokunacak” olan şey, bu ilim için başlı başına gerekli 

olmalıdır. Öyle ki bir ilim dalında bir meseleyi detaylı bir şekilde açıklamak için diğer ilim 

dallarından naklen ortaya koyulan şeyler o ilim dalı açısından meded sayılmaz. Söz gelimi 

Râzî’nin Mefâtihü’l-gayb’ında kendisine yer bulan bu nevi açıklamaların çoğu tefsir ilmiyle 

ilişkili değildir. Elbette -tefsir özelinde konuşulacak olursa- böylesi açıklamalar için başı 

sonu belli bir çerçeve çizmek de pek mümkün gözükmemektedir. Zira müfessirlerin ilmî 

birikim ve kabiliyetleri ölçüsünde farklılık arz eden bir durum söz konusudur. Netice 

itibarıyla Arap olsun olmasın bir müfessir için tefsir ilminin istimdâdı/yararlandığı ilimler: 

a) Arap dili, b) rivâyet ilimleri, c) Arap tarihi, d) fıkıh usûlüdür. Ancak bununla birlikte kimi 

ilim erbâbınca kelâm ile kıraat ilimleri de tefsirin yararlandığı ilimler arasında sayılmıştır.404 

Bu çerçevede tefsirin Arap dilinden istimdâdı yani yardım almasıyla kastedilen şey 

Arapların hem günlük konuşmalarının hem de edebî dillerinin maksatlarının bilinmesidir. 

Çünkü “Arapça bir kelâm olan Kur’ân-ı Kerîm’in manaları Arap dili kaideleri bilinerek 

anlaşılır”. “Arap dili kaideleri (kavâʻidü’l-ʻarabiyye)” ise sözcükbilim (metnü’l-lüğa), sarf, 

nahiv, meânî ve beyân ilimleri olmak üzere Arap dil ilimlerinden oluşan muayyen bir 

kümeye işaret eder. Öte yandan Arapların hutbe ve şiirlerinde, kezâ ediplerin ifadelerinde 

kendisine yer bulan dil kullanımları da (isti‘mâlü’l-‘arab) bu cümledendir.405 Meânî ve 

beyân ilimleri de tefsirde kritik önemi hâizdir. Zira bu iki ilim, âyetlerin muhtevi olduğu 

anlamların yanı sıra ilâhî beyânlarda mündemiç olan iʻcâz vecihlerini ortaya koymakta, 

dahası Kur’ân belâgatinin inceliklerini gün yüzüne çıkarmaktadır.406 Ayrıca gerek günlük 

                                                 
404 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 18. 

405 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 18.  

406 Belâgât disiplinin üç sac ayağından ikisini teşkil eden meânî ve beyân ilimlerinin önemini Zemahşerî’nin 
“Yetkin bir fakîh, mütekellim, tarihçi, vâız, nahivci veya dilci olmak yetkin bir müfessir olmak için kâfi 
gelmez. Ancak Kur’ân’a has ilimler olan meânî ile beyânda fâik konumda olan kimse tefsirde 
yetkinleşebilir” minvalinde mezkûr iki ilme yaptığı vurgulu ifadeleriyle destekleyen müellif, Kur’ân’ın 
iʻcâzının göz önüne serilebilmesinin –Abdülkâhir el-Cürcânî (ö. 471/1078-79) ve Sekkâkî (ö. 626/1226) 
gibi âlimlerin tespitlerine de yer vererek- bu iki ilme bağlı olduğunu ileri sürmektedir. Bk. İbn Âşûr, et-



 

110

gerekse edebî konuşma ve yazılarında bir vasıta olarak dili harikulade seviyede kullanabilen 

hâlis Arapların yaratılışları itibarıyla sahip oldukları bu zevk ve kabiliyetlerini öğrenip 

bunlara öykünen gayr-i Arap unsurlar da söz konusu kullanımlardan (istiʻmâlü’l-ʻarab) –İbn 

Âşûr’un dedesi Bû Attûr’un (ö. 1907) ifadesiyle- “son derece belîğ olduğu bilinen kelâmı” 

anlama noktasında istifade edebilecektir.407 

Tefsirin yararlandığı bir diğer saha olan rivâyet ilmi (ʻilmü’l-âsâr) ise evvelemirde 

işkâl ve mücmellik barındıran kimi âyetlerin tefsiri sadedinde Hz. Peygamber’den (s.a.v.) 

nakledilen haberlere karşılık gelmektedir. Fakat Hz. Peygamber’den bu kabilden nakledilen 

rivâyetler az sayıdadır. Nitekim Hz. Aişe’nin “Resûlullah kendisine Cebrâil’in öğrettiği 

kadarıyla belli sayıda âyetleri tefsir ederdi”408 şeklindeki şâhitliği bunu göstermektedir. İbn 

Âşûr, İbn Atıyye’nin Hz. Aişe’den gelen bu bilgiye dair “[Hz. Aişe bu ifadesiyle] ancak 

tevkîfî olarak bildirilmesi durumunda muttali olunabilen ve Kur’ân’ın mugayyebât bahisleri 

ile mücmellerine taalluk eden konuları kastetmektedir” minvalinde yaptığı yoruma: 

“Esasında Hz. Peygamber’in tevkîfî sûrette olmayan tefsirleri de bu çerçeveye dâhildir” 

diyerek bir nevi itirazda bulunmuştur.409  

Öte yandan vahyin nüzûlüne tanıklık eden sahabenin sebeb-i nüzûl, nâsih-mensûh ve 

mübhemin tefsirinin yanında yine nüzûl sürecinde gerçekleşen bir hadiseyi açıklayıcı 

mahiyette Hz. Peygamber’den aktardıkları ve şahsî görüşlerini karıştırmadıkları rivâyetler 

de buraya dâhildir. Kezâ isnatlı haberlere dayanması koşuluyla söz gelimi Cum‘a 

sûresindeki salât kelimesinden murat edilenin Cuma namazı olduğu hususundaki icmâda 

olduğu gibi üzerinde ümmetin icmâsı olan tefsire ilişkin aktarımlar da rivâyet ilmi 

kapsamındadır. 410 

 Tefsirde kıraat ilmine duyulan ihtiyaç ise farklı bir kıraatten kaynaklanan yoruma 

karşılık bir delil bulunması durumunda kendini gösterir. Bu durum da bir âyetten anlaşılan 

                                                 

Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 18-21; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 96. Bu çerçevede değerlendirmeler için ayrıca bk. İbn 
Âşûr, Eleyse’s-subhü bi-karîb, s. 163-165.  

407 “İstiʻmâlü’l-‘arab” hakkında ayrıntılı bilgi için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 21-25. 

408 İlgili rivâyet için bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, I, 78-79. 

409 İbn Âşûr Hz. Peygamber’in bu türden tefsirine örnek olarak Bakara 2/187’nci âyetteki “fecrin siyah ipliği 
beyaz ipliğinden ayırt edilinceye kadar yiyin için” ifadesini Adî b. Hâtim’e “gecenin karanlığı gündüzün 
aydınlığından ayırt edilinceye kadar” şeklindeki açıklamasını gösterir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 23; İbn 
Atıyye’nin zikredilen değerlendirmesi için ayrıca bk. el-Muharrerü’l-vecîz, I, 22. 

410 Diğer örnekler için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 25. 



 

111

iki farklı manadan birinin tercih edilmesinde ya da bir yorumun diğerine nispetle öne 

çıkarılıp desteklenmesinde ortaya çıkar. Ayrıca tefsirde kıraatlere temas edilmesi Arapların 

kelâmından delil getirmek (istişhâd) gibidir. Öyle ki tefsirde meşhûr bir kıraat zikredildiği 

zaman bu kıraat lugavî bir delil olurken zikredilen şâz bir kıraat ise –ki sahîh bir nakil 

olmadığı için rivâyet açısından hüccet olmaz- kârîsinin Arap dilinin sahih bir kullanımına 

istinaden okuması yönüyle bir delil teşkil eder. Elbette bir kârîye itibar edilmesi için 

Arapçasının kusursuz olduğunun bilinmesi gerekir. İbn Âşûr ayrıca kıraat ilminin tefsir 

ilminden tamamen farklı bir disiplin olduğunu düşünür. Bu kanaatini kıraatin Kur’ân 

lafızlarının edâsında takip edilen yönteme karşılık gelmesinin yanında, kıraatin dilbilime 

bakan yönüyle dilsel/lugavî delil teşkil etmesine bağlar.411 

 İbn Âşûr’u kıraatler konusuna özel bir mukaddime tahsis etmeye sevkeden âmil, 

genel olarak müfessirlerin Kur’ân lafızlarındaki kıraat ihtilafları ile Kur’ân’ın edâ 

keyfiyetinin üzerinde durmalarıdır. Müellifin kıraatler konusunu (tefsirinin 

mukaddimesinde) müstakil olarak incelemek mecburiyetinde hissetmesinin altında yatan 

sebep ise esasen et-Tahrîr ve’t-tenvîr okuyucusunun kıraatlerin tefsir ilmiyle ne ölçüde 

alakalı; kıraatlerin sıhhat dereceleri hakkında bilgi sahibi olmanın ise ne denli önemli 

olduğuna dikkat çekmektir. Bu yüzden kıraat âlimlerine nispet edilen bir çok okuyuşun et-

Tahrîr ve’tenvîr’de zikredilmemiş olması normal karşılanmalıdır.412 

 Öte yandan tefsir-kıraat ilişkisi açısından iki ayrı husustan söz edilmelidir. İlki; med, 

imâle, tahfîf, teshîl, tahkîk, cehr, hems ve ğunne gibi harf ve harekelerin telaffuzuna taalluk 

eden yönüyle kurrânın ihtilaflarını413 kapsayan ve tefsirle herhangi bir ilişkisi olmayan 

hususlardır. Söz konusu ihtilâflar ve buna mukabil yaklaşımlar önem arz etmekle birlikte 

âyetlerin anlamlarına herhangi bir etkisi olmadığı için tefsir ilminden ziyade Arap diliyle 

ilişkilidir. İkinci husus ise birçok açıdan tefsirle alakası bulunan ve söz gelimi “Mâliki 

yevmi’d-dîn - Meliki yevmi’d-dîn (ملك يوم الدين ـ مالك يوم الدين)” örneğinde de görüldüğü gibi 

“kurrânın kelimelerin harfleri üzerindeki ihtilaflarını” kapsamaktadır.414 

                                                 
411 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 25.  

412 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 51. 

413 Örneğin Bakara 2/214’üncü âyetteki “حتى يقول الرسول” ibaresindeki “يقول” kelimesinin son harfinin fetha 
yahut zamme harekeyle mi okunacağı gibi ihtilaflar. Bu çerçevede örnek ve değerlendirmeler için bk. et-
Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 51-55. 

414 Bu çerçevede tespit ve değerlendirmeler için bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 55-57. Ayrıca kıraat 
ilminin mahiyeti, tarihi, tefsirin yanı sıra diğer ilimlere bakan yönü, kıraatlerin özellikleri, kıraatler 



 

112

 İbn Âşûr, her ne kadar İslâm ülkelerinde daha ziyade yedi kıraat şöhret bulmuş olsa 

da tefsirinde özellikle sahabeye istinat eden, mamafih mütevâtir olan on meşhur kıraatte 

gözlemlenen ihtilafların üzerinde durduğunu dile getirir. Bununla birlikte eserinde Nâfi b. 

Abdurrahman’ın (ö. 169/785) “Kâlûn” lakabıyla bilinen İsa b. Mînâ el-Medenî (ö. 220/835) 

kanalıyla gelen kıraatini esas aldığını belirtir. Nitekim kıraat imamı ve râvisi olan Kâlûn’un 

Nâfi’den aktardığı bu kıraat Tunus ahalisinin kahir ekseriyeti tarafından takip 

edilmektedir.415 

 Tefsire yardımcı bir diğer ilim Arap tarihidir (Ahbârü’l-ʻarab). İbn Âşûr, Arap 

edebiyatının bir cüzü olan bu sahayı lâfügüzâftan ibaret gören kimseler için özellikle 

vurgulamak istediğini dile getirir. Kaldı ki, Arap tarihine dair anlatıların; Kur’ân-ı Kerîm’in 

vecîz üslûbunun idrak edilmesinde, âyetlerin işarette bulunduğu ince manaların 

anlaşılmasında katkısı inkâr edilemez. Haddizâtında Kur’ân-ı Kerîm’deki kıssa ve tahkiyeler 

gece sohbetlerine konu olsun diye değil; bilakis öğüt ve ibret alınması için zikredilmiştir.416 

 Bu meyânda İbn Âşûr’un Kur’ân kıssalarına dair değerlendirmelerine kısaca temas 

etmek yerinde olacaktır. En güzellerinin yine en güzel şekilde tahkiye edildiği417 ve Kur’ân-

ı Kerîm’in önemli bir kısmını oluşturan kıssalar öğüt ve ibret alınması maksadıyla Kur’ân’da 

yer almıştır. Söz konusu anlatılar daha ulvî amaçlara da matuftur ki bu amaçlar muhataplara 

dönük faydalardan da hâlî değildir. Nitekim kıssaların faydaya medar ve çarpıcı noktaları 

Kur’ân-ı Kerîm’in muayyen mevzilerinde muktezâ-yı hâle mutabık sûrette zikredilir, tarih 

kitaplarındaki gibi nizâmî/kronolojik bir anlatım takip edilmez. Kendine has vecîz üslûbu ve 

nazmıyla kıssaların hikâye edildiği Kur’ân’da bilindik kıssacılıktan farklı olarak bir kıssanın 

yer aldığı sûrenin iç bağlamının yanında muhtevasıyla olan münasebeti de ön plana 

çıkmaktadır. Kur’ân kıssaları bu yönüyle hatırlatma (tezkîr) ve öğüt (zikr) olma özelliğini 

                                                 

arasındaki ihtilaflar, kıraatlerin kabul şartları, yedi harf meselesi, meşhur on kıraat, sıhhat bakımından 
kıraatler ve bunlar arasında tercih meselesi gibi konulara dair bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 51-64. 
Ayrıca İbn Âşûr’un kıraat ilmine yaklaşımına dair bk. Mustafa Hocaoğlu-Murat Akkuş, “İbn Aşûr’un 
Tefsiri ve Tefsirinin Mukaddimesinde Kıraat Olgusu” Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, 5 (2014), s. 25-55.  

415 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 63. 

416 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 25, 64. İbn Âşûr’un bu bağlamda verdiği “İpliğini sıkıca eğirdikten sonra 
çözmeye kalkan kadın” (Nahl 16/92) ve “Ashâbü’l-uhdûd” (Burûc 85/4) örnekleri için ayrıca bk. et-Tahrîr 
ve’t-tenvîr, XIV, 264; XXX. 241-243. 

417 Söz konusu tavsife dair (Yûsuf 12/3) bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XII, 203. 



 

113

taşırlar. Bununla birlikte Kur’ân’da uygun geldiği zaman kıssalara yer verilmiş olması ise, 

kıssalara burhân ve tibyân vasıflarını kazandırmaktadır.418 

 İbn Âşûr, fıkıh usûlünün ulemâ nezdinde tefsirin dayanaklarından biri olarak 

görülmediğini söyler. Fakat ilim erbâbı buna rağmen emir, nehiy ve umûm gibi fıkıh usûlüne 

ilişkin konuları tefsir bağlamında gündeme getirmekten geri durmamaktadır. Bu durum 

dikkate alındığında fıkıh usûlünün tefsir ile ilişkisi ve bu ilme olan katkısının iki açıdan 

tahakkuk ettiği ortaya çıkmaktadır: 1) Usûl ilmi, Arap dilinin kullanım biçimleri, kezâ fehvâ 

ve mefhûm-i muhâlefet gibi dil âlimlerinin pek üzerinde durmadığı lugavî hususların 

anlaşılmasına katkı sağlayan konuları hâvidir. Nitekim Gazzâlî de usûl ilmini Kur’ân ve 

Kur’ân ahkâmına müteallık ilimlerden saymıştır. 2) Usûl ilmi istinbat kaidelerini tayin edip 

açıklamaktadır. Mamafih bu ilim, Kur’ân âyetlerinin şerʻî anlamlarının istinbatında müfessir 

için “âlet” mesâbesindedir.419 

 Kelâm ilminin tefsire katkısına gelince İbn Âşûr, Abdülhakîm Siyâlkûtî (ö. 

1067/1657) ile Bağdatlı âlim Âlûsî’nin (ö. 1270/1854) Miftâhü’l-‘ulûm müellifi Sekkâkî’den 

(ö. 626/229) naklen kelâm ilmini tefsirin yararlandığı ilimler arasında saydıklarına temas 

eder. Teftâzânî (ö. 792/1390) ile Seyyid Şerîf Cürcânî’nin (ö. 816/1413) de mezkûr eser 

üzerine kaleme aldıkları şerhlerinde aynı kanaati taşıdıklarını belirtir. Bu çerçevede 

Siyâlkûtî’nin (ö. 1067/1657) “Tefsir ilmi Allah’ın mütekellim olmasının ispatına dayandığı 

için kelâm ilmine muhtaçtır” şeklindeki ifadesi ile Âlûsî’nin “Allah hakkında söylenmesi 

câiz olan ile konuşulması imkânsız olan hususlar kelâm ilmine dayandığı için tefsir ilmi 

kelâm ilmine muhtaçtır” meâlindeki kanaatini zikreder. Fakat bununla birlikte her iki âlimin 

tespitinde iltibas bulunduğunu ileri sürer. Şöyle ki, Kur’ân-ı Kerîm’in kelâmullah olması 

henüz kelâm ilmi ortaya çıkmadan selef nezdinde zaten takarrür etmiştir ve bu durumun da 

tefsire bir etkisi olmamıştır. Kezâ Cenâb-ı Lemyezel hakkında konuşulması câiz yahut 

imkânsız olan şeyler için de durum böyledir. Mamafih kelâm ilmine sadece ulaşılması 

imkânsız kimi anlamlar karşısında hareket sahası oluşturmak amacıyla delil ikame edilecek 

bir genişlik sağlamak için ihtiyaç duyulabilir. Hâl böyleyken kelâm ilmi de tefsirde “alan 

                                                 
418 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 64-65. Müellifin Kur’ân kıssalarının faydalarını özetlediği on madde için bk. et-

Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 65-70. 

419 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 25-26. 



 

114

genişletmek isteyen kimse” için bir ihtiyaç olduğundan tefsir açısından istimdâd kabilinden 

sayılmayacaktır.420 

 Ancak İbn Âşûr, tefsire istimdâd açısından fıkhın durumunun kelâmla benzeştiği 

kanaatindedir. Haddizâtında Kur’ân’ı anlamak fıkhî meselelerin bilinmesine müstenit 

değildir. Kaldı ki fıkıh ilmi tefsirden daha sonra, onun bir şubesi olarak ortaya çıkımıştır. O 

hâlde fıkıh ilmi tefsirin dayanaklarından değildir. İbn Âşûr bu kanaatleriyle fıkhı müfessirin 

ihtiyaç duyduğu ilim olarak gören Suyûtî’den ayrılmaktadır.421 İbn Âşûr’a göre bir müfessir 

tefsir yaparken ancak teşrî, âdâb ve sâir ilimlere bakan yönleriyle istinbat metotlarının yanı 

sıra metinden ulaşılan anlamların detaylandırılmasında “alan genişletmek” maksadını 

taşıdığı zaman fıkhî meselelere ihtiyaç duyacaktır. Nitekim Beyzâvî’nin de vurguladığı gibi 

tefsirini genişletmek isteyen bir müfessirin usûl ve furûuyla dinî ilimlerde; bütün yönleriyle 

de Arap dili ve edebiyatında mâhir olması gerekmektedir.422  

 Öte yandan âyetlerin tefsirine dair Hz. Peygamber ile sahabeden nakledilen 

rivâyetlerin tefsire yardımcı (meded) olmalarının aksine bizzât tefsir mesabesindedir. Bazı 

âyetlerin başka birtakım âyetlerle tefsir edilmesinin ise istimdâda dâhil olmadığı 

bilinmelidir. Zira bu durum umûmun tahsîsi, mutlakın takyîdi, mücmelin tebyîni vb. 

hususlarda olduğu gibi kelâmın bir kısmını diğer bir kısmına hamletmek kabilindendir. 

 Son olarak tefsirin diğer ilimlerden yararlanmasının bu disiplinin İslâmî ilimlerin 

başı (رأس العلوم الإسلامية) olmasıyla çelişmediğine dikkat çeken İbn Âşûr, tefsirin taşıdığı bu 

vasfın genel itibarıyla onun İslâmî ilimlerin aslı olduğu anlamına geldiğini dile 

getirmektedir. Tefsir ilminin kimi İslâmî ilimlerden yardım alması ise bu ilimlere dair 

hususları ana hatlarıyla açıklamaktan ziyade tefsir ameliyesini daha etraflı bir biçimde ortaya 

koymaya matuftur. Mamafih İslâmî ilimlerin aslı olan tefsir ilmi diğer ilimler için 

kendisinden istimdâd edilen asıl ilim konumundadır.423 

                                                 
420 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 26. 

421 Bir müfessirin ihtiyaç duyacağı ilimleri fıkıh ilmi de dâhil olmak üzere on beş tane tespit eden Suyûtî’ye 
göre söz konusu ilimler şunlardır: Dil (luğa), nahiv, sarf, iştikâk, meânî, beyân, bedî, kıraat, usûlü’d-dîn, 
fıkıh usûlü, nüzûl sebepleri ve Kur’ân kıssaları, nâsih-mensûh, fıkıh, mücmel ve mübhemi tebyîn eden 
hadisler, vehbî ilim (ilmü’l-mevhibe). Bk. Suyûtî, el-İtkân, VI, 2293-2298.  

422 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 26; Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl, I, 5. 

423 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 27. 



 

115

C. Tefsirde Rivâyet ve Dirâyet Olgusu 

İbn Âşûr, istimdâda konu olan ilimler dikkate alındığında Kur’ân tefsirinin büyük 

oranda Hz. Peygamber (s.a.v.) ve ashâbına dayanmadığı yönünde bir izlenim edinmenin 

kaçınılmaz olduğunu söyler. Ayrıca söz konusu ilimlerde yeterli bir seviyeye ulaşıldığında 

Kur’ân’ın manalarının tebellür edeceği; yine merfû ve mevkûf haberlerden sarfınazar 

edilerek istimdâda konu olan ilimlerin gerektirdiği şekilde tefsir yapılabileceğine kapı 

aralandığı da akla gelebilir. Fakat bununla birlikte re’y ile tefsirin sakıncalarını bildiren Hz. 

Peygamber ile sahabeye ait rivâyetlerin424 bu çerçeveyle uyum arz etmediği de ortadadır.425  

Çelişkili bir hâl alan bu durumun telifi İbn Âşûr’a göre kolaydır. O, re’y ile tefsirin 

yapılmasında bir beis olmadığını ifade eder. Nitekim husule gelen geniş tefsir edebiyatının 

yanı sıra Kur’ân’dan çıkarılan anlam zenginliği bu kitabı anlamaya müheyya kılınan ilim 

sahiplerinin eliyle gerçekleşmiştir. Ulemânın “Kur’ân’ın hayretengiz tarafları bitmez ( إن

 ifadesinin işaret ettiği gibi ilim erbâbının mesâisi olmasaydı Kur’ân 426”(القرآن لا تنقضي عجائبه

tefsirine dair birikim birkaç varağa sığdırılabilirdi. Kaldı ki Hz. Peygamber’in Cibrîl’in 

kendisine öğrettiği miktarda sayılı âyeti tefsir ettiği aktarılmaktadır.427 Öte yandan tefsir 

ameliyesi salt Kur’ân kelimelerinin Arap dili açısından izah edilmesiyle kısıtlı kalsaydı 

durum yine farklı olmayacaktı. Halbuki sahabe ve tabiûn neslinden bize intikal eden tefsire 

yönelik çok sayıda görüşün bulunduğu da bir vakıadır.428  

Nitekim Gazzâlî (ö. 505/1111) ile Kurtubî (ö. 671/1273) de sahabenin tefsire dair 

ortaya koyduğu bütün görüşlerin Hz. Peygamber’den işittikleri açıklamalardan ibaret 

olmadığını iki sebep üzerinden tavzih etmiştir. Bunlardan ilki hemen yukarıda da işaret 

edildiği üzere Hz. Peygamber’in çok az sayıda âyetin tefsirini yapmış olmasıdır. İkinci sebep 

                                                 
424 İbn Âşûr’un bu çerçevede zikrettiği rivâyetler şunlardır: “Kim Kur’ân’ı kendi görüşüne göre yorumlarsa 

kendini cehenneme hazırlasın.” Bk. Tirmizî, “Tefsîr”, 1 (hadis no: 2951); “Kim bir ilme/bilgiye 
dayanmadan Kur’ân hakkında söz söylerse cehennemdeki yerine hazırlansın.” Bk. Tirmizî, “Tefsîr”, 1 
(hadis no: 2950); “Kur’ân’ı kendi görüşüne göre yorumlayan kimse bunda isabetli olsa dahi hata etmiş 
sayılır.” Bk. Ebû Dâvûd, “İlim”, 5 (hadis no: 3652); Tirmizî, “Tefsîr”, 1 (hadis no: 2952). Ayrıca Hz. Ebû 
Bekir’in Abese 80/31’deki ebb lafzının anlamı hakkında kendisine sorulan soruyu cevaplamaktan 
kaçınmasına dair rivâyet için meselâ bk. İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, VIII, 324-325. 

425 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 28. 

426 İbn Âşûr’un ulemâya nispet ederek zikrettiği söz konusu ifadenin (Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 28) Hz. 
Peygamber ile İbn Abbâs’a nispet edildiği de görülür. Bk. Tirmizî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 14 (hadis no: 2906); 
Suyûtî, el-İtkân, VI, 2313.  

427 İlgili rivâyet için bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, I, 78-79. 

428 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 28. 



 

116

ise sahabe tefsirinde telifi kabil olmayacak sûrette ihtilafların bulunmasıdır. Esasında 

sahabîlerin tefsire dair naklettikleri hususların tamamını Hz. Peygamber’den işitmiş olmaları 

da pek mümkün gözükmemektedir. Zira sahabeden intikal eden kimi görüşler doğrudan Hz. 

Peygamber’den işitilmiş olsaydı, aynı hüviyette olmayan açıklamalar dikkate alınmazdı. Ya 

da söz konusu tefsirî bilgilerin Hz. Peygamber’den işitildiği dile getirilseydi bu durumda 

herhangi bir muhalefetle karşılaşılmazdı. Mamafih her müfessirin bir âyetin anlamına dair 

ortaya koyduğu kanaatin onun kendi istinbatına mebni olduğu hususunda şüpheye mahal 

kalmamaktadır.429 

 Diğer taraftan ilâhî beyânların başta fehm, tefehhüm, tedebbür ve tevil olmak üzere 

farklı boyutlarda anlaşılıp yorumlanması erken dönemden beri ilim erbâbının gündeminde 

olmuştur. Öyle ki ilim erbâbı, Hz. Peygamber ve ashâbından tevarüs edilen tefsirî haberlerin 

yanında kendi re’y ve istinbatları muvâcehesinde yorum arayışından da geri 

durmamışlardır.430 Bu siyakta re’y ile tefsirin nasıl olması gerektiğine dair bir çerçeve çizen 

iki âlimin ifadelerinin dikkat çekici olduğu ifade edilmelidir: el-Keşşâf hâşiyecisi Şerefüddîn 

et-Tîbî (ö. 743/1343): “Sahih tefsirin şartı [anlam verilen] lafzın [dilin] kullanımına mutabık, 

tekellüf ve tasannudan âzâde olmasıdır”431 demiştir. Bunun aksi durum ise Zemahşerî (ö. 

538/1144) tarafından “tefsirin bidatları (بدع التفاسير)” olarak nitelenmiştir.432 

 Hâl böyleyken Kur’ân’ın re’y ile tefsirinin sakıncalı olduğunu bildiren rivâyetlerden 

kaynaklanan şüpheler nasıl bertaraf edilecektir? İbn Âşûr ilgili rivâyetlerde kastedilen re’yi 

beş madde üzerinden tavzih cihetine gitmektedir. Buna göre mezmûm olan re’yde 

gözlemlenen durumlar anahatlarıyla şu şekildedir: 

i) Lugavî deliller ile şeriatin maksat ve uygulamalarına dayanmadan; nâsih-

mensûh ve sebeb-i nüzûl gibi kritik bilgiler göz ardı edilerek, hiçbir delil dikkate 

alınmaksızın salt akıl yürütme yoluna gidilmesidir. Bu tutum her ne kadar kimi 

zaman doğru anlama ulaşmayı beraberinde getirse de ilmî bir dayanaktan 

yoksun olduğu için yöntem itibarıyla yanlıştır. 

                                                 
429 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 28-29; Ayrıca bk. Kurtubî, el-Câmiʻl li-ahkâmi’l-Kur’ân, I, 58. 

430 Bu çerçevede geniş bilgi için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 29. 

431 Bk. Şerefüddîn et-Tîbî, Fütûhü’l-ğayb fi’l-keşfi ʻan kınâʻi’r-rayb, XI, 382. 

432 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 30. Zemahşerî’nin söz konusu nitelemesine dair örnekler için bk. el-Keşşâf, I, 
470, 513; II, 179 vd.  



 

117

ii) Kur’ân beyânlarının üzerinde hakkıyla düşünülmeden (tedebbür), bir âyeti tefsir 

ederken onu her yönüyle ihata etmeden, tefsirle ilişkili konuları nazara almadan, 

söz gelimi bir âyetin Arapların dil kullanımlarını dikkate almadan doğrudan 

lugavî delâletini esas alıp tefsir etmek gibi kısıtlı delillerle yetinilerek akla gelen 

ilk anlamların âyetlere hamledilmesidir. Böylesi bir yaklaşım âyetlerin mefhum 

ve maksatlarının anlaşılmasının önüne geçmektedir. 

iii) Tefsir yapan kimsenin bir mezhep yahut fırkaya temâyülünün olması ve Kur’ân 

âyetlerini kendi bakış açısına göre yorumlamasıdır. Bu tutum o kimseyi murat 

edilen manaya ulaşmaktan alıkoyar, ilâhî beyânların bilindik anlamlarının 

dışına çıkmaya zorlar. Bu tavrıyla benimsediği görüşe Kur’ân’ı tanık tutmuş 

olur. Mamafih taassupla malul olan aklı Kur’ân’ı hakkıyla anlamasının önüne 

geçer.  

iv) Kur’ân yorumcusunun salt lafzın iktiza ettiği anlama dayanarak ortaya çıkan 

zahirî mananın murâd edilen mana olduğunu iddia etmesidir ki, bu yaklaşım bir 

anlamda dayatmacı bir tavrı da temsil etmektedir. 

v) Re’y ile tefsirden sakınılmasını salık veren ifadelerden maksat; (tefsir 

sürecinde) etraflıca düşünme ve yorumlama esnasında ihtiyatın elden 

bırakılmaması ve aceleci davranılmamasıdır. Nitekim kimi âlimlerin bu tutumu 

ısrarla benimsedikleri ve tefsirde başkasına isnat etmeden herhangi bir kanaat 

ortaya koymadıkları müşahede edilmektedir.433 

Öte yandan İbn Âşûr’a göre Kur’ân tefsirinin nakle dayanması gerektiği konusunda 

ısrarcı olan kimselerin zihinlerindeki “me’sûr” kelimesinin tam olarak neye delalet ettiği pek 

anlaşılır gibi değildir. Şayet me’sûr tefsir ile sahîh yahut hasen tarikle Hz. Peygamber’in 

(s.a.v.) kimi âyetlerin tefsirine dair söylediklerini aktaran rivâyetler kastediliyorsa bu durum 

Kur’ân’ın mana zenginliğinin ve onun muhtevi olduğu ilimlerden istinbat edilecek 

kaynakların kurutulmasını beraberinde getirecektir. Ayrıca bu kanaate sahip olanlar bir 

yandan tedvin ettikleri tefsirlerden dolayı bizzat kendileriyle çelişmekte diğer yandan ise 

ortaya koymuş oldukları yorumlar sebebiyle seleflerinin hataya düştüklerini ileri sürmüş 

olmaktadır. Halbuki ashabın önde gelenlerinin yanı sıra onları takip edenler mahza 

kendilerine Hz. Peygamber’den intikal eden tefsirî bilgilerle iktifa etmemiştir. Nitekim Hz. 

                                                 
433 Bk. İbn Âşûr’un örnekler üzerinden açıkladığı söz konusu maddeler hakkında bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 

29-32 krş. Kurtubî, el-Câmiʻl li-ahkâmi’l-Kur’ân, I, 58-60. 



 

118

Ömer ilmiyle temayüz eden kimselere bazı âyetlerin anlamını sormuş ve bu kimselere Hz. 

Peygamber’den kendilerine intikal eden bilgileri aktarmalarını da şart koşmamıştır.434 

Kur’ân tefsirinin salt rivâyete/esere dayanması gerektiğini ileri sürenlerin bu iddialarıyla 

özellikle Hz. Peygamber ve sahabeden nakledilen bilgileri kastettikleri düşünülecek olursa 

bunun yansıması Suyûtî’nin (ö. 911/1505) ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsîri bi’l-me’sûr adlı 

tefsirinde görülebilecektir. Ancak önemli rivâyet tefsirlerinden biri olan Suyûtî’nin bu eseri 

özelinde bir değerlendirme yapılacak olursa, söz konusu eserin tefsir erbâbına bir alan 

açmaktan uzak olduğu söylenebilir. Zira Kur’ân’ın nüzûlüne şâhitlik eden sahabenin 

çoğundan tefsire dair rivâyetlerin gelmediği ortadadır. Nitekim vahiy kâtipliği yapmasının 

yanında Kur’ân’ın anlaşılması ve yorumlanması hususunda ilmî kişiliğiyle tebarüz eden Hz. 

Ali’nin dışında sahabeden tefsire dair az sayıda rivâyet nakledilmiştir. Hz. Ali’den gelen 

rivâyetler tetkik edildiğinde ise sıhhat bakımından sahîh, zayıf ve mevzû rivâyetlerle 

karşılaşılmaktadır. Ayrıca Hz. Ali’nin bizzat kendisi, kendisine lutfedilen kabiliyetle ilâhî 

beyânları anlamaya müheyya kılındığını dile getirerek bir anlamda re’ye dayanan 

yorumlarının olduğunu ihsas etmiştir. Yine bu bağlamda İbn Mesûd, Ebû Hüreyre (ö. 

58/678), Abdullah b. Ömer (ö. 73/693) ve Enes b. Mâlik (ö. 93/711-12) gibi sahabîleri 

zikretmek pekâlâ mümkündür. Öte yandan Tercümânü’l-Kur’ân nâm İbn Âbbâs’ın (ö. 

68/687-88) farklı râvilerce nakledilen ve kendi görüşlerine dayanan Kur’ân yorumları ise 

diğer sahabeye nazaran hayli fazladır.435 

İbn Âşûr son olarak tefsirde rivâyet/eser vurgusu yapan kimselerin rivâyet/eser ile ilk 

tefsir kaynaklarının tedvininden önce İbn Abbâs ve İbn Mesûd gibi müfessir sahabîlerin 

talebelerinden nakledilen rivâyetleri kastetmeleri durumunda meselenin seyrinin 

değişeceğine işaret eder. Şöyle ki bu durumda rivâyet vurgusu yapan kimseler re’y ile 

tefsirin kapısını bizzat kendileri aralamış olurlar. Zira bu kimseler için tabiûnun herhangi bir 

senet zikretmeden, kezâ senetlerin mahzûf olduğunu da ima etmeden âyetlerin tefsirine dair 

görüş serdettiklerini itiraf etmekten başka çıkar yol bulunmamaktadır. Kaldı ki âyetler 

hakkında yapmış oldukları yorumlarda bir hayli göze çarpan ihtilaflar tâbiûn tabakası 

müfessirlerinin re’yleri ile tefsir yaptıklarını apaçık ortaya koymaktadır. Bu kabilden 

rivâyetlerin Taberî’nin (ö. 310/923) yanı sıra onun yöntemini benimseyen müfessirlerce de 

                                                 
434 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 32. 

435 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 32. 



 

119

tefsirlere dercedildiğini söyleyen İbn Âşûr, Taberî’nin tefsirinde sahabe ve tâbiûn kavillerine 

yer vermekle iktifa ettiğini; ancak bununla birlikte Arapların dil kullanımlarından da 

istişhatta bulunarak selefin ileri sürdüğü görüşler arasında tercih yoluna gitmekten geri 

durmadığını ifade eder.436 Mamafih Taberî’nin bu tutumu, tefsirde salt rivâyetle sınırlı 

kalmadığının göstergesidir. Ayrıca Taberî’nin benimsediği bu tutum tefsirinde bir metot 

(nehc) olmaktan ziyade bir tarz (tarîk) mahiyetinde karşılık bulmuştur.437 Haddizâtında bu 

tarz tefsir anlayışı Taberî’den önce Endülüslü âlim Bakî b. Mahled’de (ö. 276/889)438, kezâ 

İbn Ebû Hâtim (ö. 327/938) ve İbn Merdûye (ö. 410/1020) gibi Taberî’nin muasırları 

âlimlerce de benimsenmiştir. 

İbn Âşûr bu çerçevede tefsir anlayışlarını lugavî tefsir geleneğini temsil eden Ferrâ (ö. 

207/822) ile Ebû Ubeyde (ö. 209/824 [?]); ardından gelen Zeccâc (ö. 311/923),  Rummânî’yi 

(ö. 384/994); yine bu isimlerin izinden giden Zemahşerî (ö. 538/1144) ve İbn Atıyye (ö. 

541/1147) gibi müfessirleri sitayişle anar ve usûlünce yapılan re’y ile tefsirin -bunun her ne 

kadar kaçınılması gereken bir teşebbüs olduğu vehmi yaygın olsa da-439 bir bakıma 

üstünlüğünü vurgular.440 

D. İbn Âşûr’a Göre Kur’ân, Tefsir ve Müfessirin Gâyesi 

Daha önce de değinildiği gibi İbn Âşûr tefsiri; “sahip oldukları dilsel tecrübe ve 

idrâkleri itibarıyla Arap dilinin inceliklerine muttali olamayacak kimselerin anlaması için 

Allah Teâlâ’nın murâdını açıklamak” şeklinde tanımlamıştı. Tefsirin gâyesine yönelik bir 

vurgunun da göze çarptığı bu tanımın bir bakıma müfessirin hissesine düşen görev ile 

edinmesi gereken gâyeye de işarette bulunduğu söylenebilir. Müellifin tefsir ve müfessirin 

                                                 
436 Taberî’nin tefsirinin özellikleri ve tefsir yöntemine dair değerlendirmeler için bk. Mesut Kaya, Taberî 

Tefsiri’nin Kaynakları, s. 85-91. 

437 Mesut Kaya, Taberî’nin tefsirinde gözettiği ilkeleri (usûl ve kaideler) hüccet (delil), rivâyet, icmâ, Kur’ân’ın 
zahiri, Arap Dili’ndeki istimal, siyak (âyet ve âyetlerin bütünlüğü/ sözün akışı ve bağlamı), mübhemât ve 
akl-ı selîm olmak üzere toplam sekiz maddede tetkik etmektedir. Bk. Mesut Kaya, Taberî Tefsiri’nin 
Kaynakları, s. 91-97.  

438 Bir diğer Endülüslü âlim İbn Hazm’ın (ö. 456/1064) Taberî’nin tefsiri de dâhil olmak üzere İslâm âleminde 
benzerinin yazılmadığını söylediği ve Zehebî’nin (ö. 748/1348) de aynı kanaati paylaştığı söz konusu eserin 
kütüphanelerde herhangi bir nüshasına rastlanılmadığı ifade edilmektedir. Bakî b. Mahled’in hadisçiliği de 
nazarda tutularak et-Tefsîrü’l-kebîr adlı yitik eserinin Taberî’nin Câmi‘u’l-beyân’ı ile mukayese 
edilmesinden hareketle Bakî’nin tefsirinin rivâyet tefsiri olduğu yönünde bir tahminde bulunulmaktadır. Bk. 
M. Yaşar Kandemir, “Bakî b. Mahled”, DİA, IV, 542. 

439 Bk. İbn Âşûr, Eleyse’s-subhü bi-karîb, s. 161. 

440 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 32-33. Müellifin re’yle tefsir bağlamında bâtınî ve işârî tefsire yönelik 
değerlendirmeleri için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 33-37. 



 

120

gâyesine dair değerlendirmelerine geçmeden önce Kur’ân-ı Kerîm’in gâyesine/maksadına 

dair tespitlerine temas etmek gerekirse şu hususların öne çıktığı ifade edilebilir: Lafızlarının 

anlaşılıp yorumlanması cihetiyle tefsir ilminin konusu olan Kur’ân-ı Kerîm, bütün insanların 

salâh bulması, rahmete mazhar olması ve kendilerine murâd-ı ilâhînin ulaşması maksadıyla 

Allah tarafından indirilen bir kitaptır.441 Bu çerçevede Kur’ân’ın en ulvî gâyesi ise sırasıyla 

bireyin, toplumun ve nihayet âlemin (ümrân) salâha kavuşmasıdır. Çünkü Allah Teâlâ inzâl 

buyurduğu kitapla dinin maksatlarının korunması için gerekli olan hususları açıklamayı 

murat etmiştir.442 

Bu meyânda İbn Âşûr’un dinî gâyeleri/maksatları belirtmek için kullandığı 

kavramlara kısaca temas etmek yerinde olacaktır. Mehmet Emin Maşalı’nın tespitine göre 

İbn Âşûr’un gâye ve maksatlar için kullandığı kavramları iki grup altında toplamak 

mümkündür: “Bunlardan ilki ‘makâsidü’şerî‘a’, ‘maksadü’ş-şerî‘a’, ‘kasdü’ş-şerî‘a’, 

‘makasıdü’ş-şâri‘’ gibi ‘maksad’, ‘makasıd’ ve ‘kasd’ kelimelerini ‘şerî’a’, ‘şer‘’, ‘şâri‘’ gibi 

kelimelere nispetle kullandığı terkiplerdir. İkinci gruptaki kavramlar ise ‘makâsıdü'l-Kur'ân’ 

ve ‘maksûdü’l-Kur’ân’ şeklinde ‘maksûd’ ve ‘makâsıd’ kelimelerini Kur’ân kelimesine 

nispet ederek kullandığı terkiplerdir. İbn Âşûr’un bu kullanımlarda kimi zaman dinin teşriî 

maksatlarını, kimi zaman ise Kur’ân’ın nüzûlüne esas teşkil eden maksatları kasdettiği açık 

bir biçimde görülmektedir.”443 İbn Âşûr et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde “makâsidü’şerî‘a” 

kavramına çok yerde bir bütün olarak dinin ve Kur’ân’ın dinî, ahlakî ve hukukî maksatları 

anlamını yüklemiş; yine aynı kavramı “teşrîî maksatlar” şeklinde daha dar anlamda da 

kullandığı olmuştur. “Maksadü’ş-şerî‘a” kavramını ise genelde teşrîî maksatları ifade etmek 

için; eserinde bir yerde zikrettiği, “kasdü’ş-şerî‘a” kavramını ise “hikmet”in eşanlamlısı 

olarak kullanmıştır. Öte yandan “makâsıdü’ş-şâri‘” kavramını biri “teşrîî maksat” diğeri 

“vahye esas teşkil eden maksat” anlamına gelecek şekilde iki yerde kullandığı 

görülmektedir.444 

İbn Âşûr tefsirinde “maksûdü’l-Kur’ân” kavramını Kur’ân’ın zâhirî delaleti 

anlamında; “makâsıdü’l-Kur’ân” kavramını ise: i) Kur’ân’ın nüzûlü ile amaçlanan genel 

                                                 
441 Müellifin işarette bulunduğu âyet-i kerîme için bk. Nahl 16/89. 

442 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 38-39. 

443 Mehmet Emin Maşalı, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Gâî Yorum, s. 130. 

444 İbn Âşûr’un mezkûr kavramları kullandığı bağlamlar ve örnekler için bk. Maşalı, Kur’ân’ın Anlaşılmasında 
Gâî Yorum, s. 132. 



 

121

gâye ve maksatlar; ii) Kur’ân’da bazı konuların ele alınışıyla güdülen gâyeler; iii) Kur’ân’da 

özellikle belli bir üslûp özelliğinin kullanılması anlamlarını karşılayacak şekilde 

kullanmıştır.445 Bu çerçevedeki tetkikleri neticesinde Kur’ân-ı Kerîm’in açıklamak üzere 

geldiği asıl maksatları (المقاصد الأساسية) sekiz maddede derleyen İbn Âşûr, tefsir alanında 

faaliyet yürütecek kimsenin bu hususlara muttali olması gerektiğinin altını çizmektedir. Söz 

konusu maksatlar şunlardır: i) İtikadı düzgün hâle getirmek ve sahih itikadı öğretmek; ii) 

Ahlâkı güzelleştirmek; iii) Kanun koymak/teşrî; iv) İslam ümmetinin yönetimine/siyasetine 

dair prensipler sunmak; v) Kıssaların yanı sıra geçmiş toplumlara dair anlatılara yer vermek; 

vi) Muhatapları dini gereği gibi anlama ve yaymaları noktasında eğitmek; vii) Öğüt, uyarı, 

yasak ve müjdelerde bulunmak; viii) Kur’ân’ın i‘câzını ortaya koymak.446 

İbn Âşûr’un Kur’ân’ın nüzûlüne esas teşkil eden maksatlar olarak sıraladığı bu 

hususlar incelendiğinde: “Onları çerçeveleyen ana maksadın ‘ıslah’ yani ‘itikadi, vicdani, 

ahlaki yönlerden ferdin ve toplumun ıslahı’ olduğu görülür. Bu yönüyle İbn Âşûr’un 

Kur’ân’ın nüzûlüne esas teşkil eden genel gâyeleri bireysel ve toplumsal ‘ıslah’a indirgediği 

söylenebilir”.447 

Öte yandan İbn Âşûr’a göre Allah Teâlâ kullarına Kur’ân’ın lafızları üzerinden açık 

ve anlaşılır bir hitapla seslenmiş, bu lafızlarıyla ne murat ettiğinin bilinip künhüne 

varılmasını da muhataplarına vazife olarak yüklemiştir. Nitekim bu vazifenin çerçevesi de 

“Bu Kur’ân feyiz ve bereket yüklü öyle şerefli bir kitaptır ki, onu sana, insanlar âyetleri 

üzerinde derin ve etraflıca düşünsünler ve temiz akıl sahipleri ondan gereken ders ve öğüdü 

alsınlar diye indiriyoruz” meâlindeki âyet-i kerîmeyle çizilmiştir.448 Kur’ân’ her ne kadar 

bütünüyle ihata edilmesi mümkün olmasa da insanın/müfessirin takat ve ilmî seviyesinin el 

verdiği ölçüde murâd-ı ilâhîyi araştırmakla yükümlü olduğu ifade edilmelidir.  

Bununla birlikte Arap dilini Kur’ân vahyinin tecelligâhı ve murâdının konuşlandığı 

satıh olarak tayin eden Allah Teâlâ, vahyinin ilk muhatapları olarak Arap toplumunu 

                                                 
445 Bk. Maşalı, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Gâî Yorum, s. 133-134. 

446 Geniş bilgi için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 40-42; Maşalı, Kur’an’ın Anlaşılmasında Gâî Yorum, s. 134-
142. 

447 Maşalı, Kur’an’ın Anlaşılmasında Gâî Yorum, s. 134. 

óَُّÖوא آĺَאįِÜِ وñَÝَĻَĤَِכóََّ أوĳُĤُ אĤَْŶَْ×אبِ ﴾ 448 َّïĻَĤِ ٌאرَכ×َĨُ َכĻْĤَِאهُ إĭَĤْõَĬَْאبٌ أÝَِכ﴿ Sâd 38/29. 



 

122

seçmiştir. Allah Teâlâ’nın böylesi bir tercihte bulunmuş olması elbette  kimi âyetlerde449 de 

işaret buyurulduğu gibi muayyen hikmetlere dayandığı bilinmektedir. Söz gelimi Arap 

dilinin en fasih, yayılımı kolay ve az lafızda çok anlam barındıran bir dil olması bu 

hikmetlerin sadece bir kısmıdır. Elbette Kur’ân’ın Arapça olarak indirilip Araplara hitap 

etmesi onun mahza bu toplumu esas alıp onunla sınırlı kaldığı anlamına gelmemektedir. 

Bilakis belli bir zaman ve zeminle kayıtlı olmayan ilâhî mesajların gâyesi Arapların 

nezdinde bütün insanlığın ahvâlinin ıslahıdır.450 

Şu hâlde Kur’ânın esas maksatlarını ortaya koyma gâyesini taşıyan tefsir ilminde bu 

gâyeye matuf faaliyeti üstlenecek olan müfessirin gâyesi nedir? Bu soruyu özetle 

“Müfessirin gâyesi bizzat ulaştığı kanaatleri ve Allah Teâlâ’nın kitabında murat ettiklerini 

eksiksiz bir biçimde açıklamaktır” şeklinde cevaplayan İbn Âşûr, müfessirin amacı 

doğrultusunda, onun ana hatlarıyla Kur’ân’ın nüzûlüne esas teşkil eden gâyeleri, kezâ 

Kur’ân’ın dil, ifade, üslûp ve örf özelliklerini (âdâtü’l-Kur’ân)451 bilmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır.452 Müfessir ayrıca söz konusu hususların bilgisini tefsire yansıtırken 

Kur’ân’ın beşer kelâmına nazaran belâgî/edebî üstünlüğünü ortaya koyabilmeli, onun i‘câz 

vecihlerine dikkat çekebilmelidir.453 Son olarak müellifin, tefsirin konusuna yönelik yapmış 

olduğu “İrşat, hidayet ve âdâbın yanı sıra İslam toplumunun kendi içinde ve hemhâl olduğu 

diğer topluluklarla muamelelerindeki ahvâlinin ıslahına ilişkin hususları da içine alan bir 

biçimde Kur’ân-ı Kerîm’in manalarını dilsel ve edebî delaletleriyle birlikte açıklamak”454 

şeklindeki nispeten ayrıntılı tanımda, Kur’ân’ın gâyeleri/maksatları bağlamında müfessir ile 

tefsirin gâyelerini özetlediği müşahade edilmektedir. 

II. et-TAHRÎR ve’t-TENVÎR’DE MEKKÎ-MEDENÎ AYRIMI 

İbn Âşûr’un Mekkî-Medenî olgusuna ilk olarak Kur’ân, âyet ve sûrenin tanım ve 

mahiyetinin yanı sıra âyet ve sûrelerin tertip ve isimlerine tahsis ettiği sekizinci 

                                                 
449 Meselâ bk. Yûsuf 12/2; Tâhâ 20/113; Fussilet 41/3; Zuhruf 43/3; Ahkâf 46/12. 

450 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 39. 

451 Müellif bu konuya dair değerlendirmeleri için bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 124-131. Bu konu 
hakkında inceleme için ayrıca bk. Mustafa Öztürk, “Âdetü’l-Kur’ân: Kur’an’ın İfade ve Üslûp Örfü”, 
Trabzon İlahiyat Dergisi Cilt: 5, Sayı: 2 (Güz 2018), ss. 315-341. 

452 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 41-42.  

453 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 102. 

454 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 70, 102.  



 

123

mukaddimesinde, erken dönem mushaf tertipleri bağlamında değindiği görülmektedir. Buna 

göre Hz. Peygamber (s.a.v.) hayattayken sahabîlerin oluşturdukları şahsî mushafları sûre 

tertibi bakımından farklılıklar barındırmaktaydı. Mushafında sûreleri âyet sayısı bakımından 

uzundan (tıvâl) kısaya (kısâr) doğru sıralayan sahabîler olduğu gibi, mushafını bilgisi 

ölçüsünde nüzûl tertibine göre tanzim eden sahabîler de vardı. Örneğin Hz. Ali’nin 

mushafında sûreler; önce Mekkî sonra ise Medenî olmak üzere nüzûl sırasına göre 

düzenlenmişti. Hz. Osman döneminde tanzim edilerek imam mushaf adını alan ve tıvâl 

sûrelerle başlayıp kısâr sûrelerle nihayet bulan mushaf tertibinde Mekkî ve Medenî sûreler 

karışık bir şekilde yerini almıştı.455 Ancak bununla birlikte takip eden süreçte Mekkî ve 

Medenî sûrelerin tayininde az denilebilecek seviyede ihtilaf söz konusu olmuştu. Bu 

çerçevede Mekkî ve Medenî sûrelerin nüzûl tertibine dair Mücâhid b. Cebr (ö. 103/721), Atâ 

el-Horasânî (ö. 135/753) ve Câbir b. Zeyd’den (ö. 93/711-12) olmak üzere her biri İbn 

Abbâs’a nispet edilen üç rivâyetin ön plana çıktığını ifade eden İbn Âşûr, tefsirinde Câbir b. 

Zeyd’in nüzûl tertibini esas aldığını belirtmiştir.456 

İbn Âşûr sûrelerin tefsirine başlarken girizgâh kabilinden muayyen hususlara temas 

etmektedir. Bir anlamda “sûrenin mukaddimesi” denilebilecek bu bölümde tefsirini yapacağı 

sûrenin ismi, sûrenin tamamının yahut muayyen âyetlerinin (müstesnâ âyetler) Mekkî ya da 

Medenî oluşu; sûreyle ilişkilendirilen sebeb-i nüzûl rivâyetleri, sûrenin âyet sayısı ve nüzûl 

tertibindeki sırası gibi konulara temas etmektedir. Değindiği bu konularda ihtilafa medar 

herhangi bir husus varsa buna dikkat çekmekte, gerekli gördüğü durumlarda ise sûrenin ilgili 

âyetlerinin tefsirinde bu hususu mütalaa edeceğine işarette bulunmaktadır.  

Aynı şekilde her sûrenin mukaddimesinde  “sûrenin maksatları/gâyeleri” başlığı 

altında sûrede hâkim olan tema ile sûrenin içerdiği konuları ana hatlarıyla ele almaktadır. 

Ayrıca Kur’ân’ın esas maksatları bağlamında sûrenin üslûp ve muhteva özelliklerini de 

dikkate alarak sûrenin hangi maksatlara matuf olarak indirildiğine yönelik tahlillerde 

bulunmaktadır. Bütün bu mütalaalarını ise sûrenin Mekkî yahut Medenî hüviyetini göz 

önünde bulundurarak yürüttüğü anlaşılmaktadır. Nitekim görebildiğimiz kadarıyla Mekkî-

Medenî ayrımı İbn Âşûr’un tefsir pratiğinde başat rol oynamaktadır. Öyle ki müellifin 

Mekkîlik-Medenîlik yönünden her bir sûrenin nâzil olduğu dönemi incelemeye genişçe yer 

                                                 
455 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 87-88. 

456 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 90. 



 

124

ayırdığı, bu çerçevedeki ihtilafları hal yoluna koyma çabası gösterdiği ve ulaştığı kanaatleri 

de sûrenin tefsirine taşıdığı görülmektedir. İbn Âşûr’un bu kapsamda Mekkî-Medenî ile 

ilişkili konuları göz önünde bulundurarak kendisine hareket alanı belirlediği de ifade 

edilmelidir. 

Nitekim kelâm-ı ilâhînin mana ve maksatlarının doğru bir şekilde anlaşılıp 

yorumlanmasında kritik rol üstlenen Mekkî-Medenî tasnifi, başta sebeb-i nüzûl rivâyetleri 

olmak üzere nüzûl sürecinin dış bağlamı hakkında bilgi sağlayan nakillerle alışveriş 

hâlindedir. Diğer taraftan Kur’ân’ın nazmı ve i‘câzıyla doğrudan irtibatlı olan âyet ve 

sûrelerin tertibi meselesinin Mekkî-Medenî ile alakası ortadadır. Öyle ki esas itibarıyla 

tevkifî biçimde gerçekleşen mushaf tertibinin takarrür etmesiyle birlikte nispeten önemini 

yitiren nüzûl tertibi ve kronolojisi, Mekkî-Medenî’nin mihverini teşkil etmektedir. Çünkü 

mevcut mushaf tertibinde âyet ve sûrelerin kronolojik açıdan dönemlendirilmesi ve nâzil 

oldukları dönem bağlamında anlaşılıp yorumlanabilmesi, Mekkî-Medenî perspektifinden 

sağlanabilecektir. Yine temelde âyet ve sûrelerin tertibi kapsamında incelenen âyetler ve 

sûreler arasındaki münâsebetler ve bu konulara bakan yönleriyle sûre bütünlüğü ve siyak-

sibâk gibi Kur’ân’ın yapısal, metinsel ve yorumsal boyutlarına taalluk eden hususların da 

Mekkî-Medenî ile muhtelif açılardan bağlantılı olduğu görülmektedir.  

A. Mekkî-Medenî Ölçütü 

Mekkî-Medenî ayrımına ilişkin üç farklı tanımdan birinci bölümde bahsetmiştik. 

Mekân, muhatap kitle ve hicreti esas alan söz konusu tanımlar arasından Suyûtî’nin 

ifadesiyle “en meşhur” tanımı benimseyen İbn Âşûr, buna göre Mekke’den Medine’ye 

gerçekleştirilen hicretten (622) önce inen ilâhî beyânların Mekkî; hicretten sonra nâzil 

olanların ise Medenî olduğunu kabul etmektedir.457 Bu kanaatini çeşitli vesilelerle hatırlatan 

müellif, söz gelimi Fetih sûresinin tefsirine başlarken bu hususa değinmiştir. İbn Âşûr’a göre 

Fetih sûresi meşhur tanıma göre Medenîdir. Nitekim âyetler hicretten sonra ister Medine’de 

ister başka herhangi bir bölgede indirilmiş olsun Medenî sayılır. Öyle ki Fetih sûresi hicretin 

altıncı senesinde, Hudeybiye Antlaşması’nın (6/628) sonrasına, Hayber Gazvesi’nin (7/628) 

ise öncesine tekabül eden zaman diliminde Mekke’ye yakın bir bölgede (Kürâ‘ yahut 

Dacnân’da) bir gece vakti inzâl edilmiş leylî bir sûredir.458 Hâl böyleyken hicretten sonra 

                                                 
457 Söz konusu tanımlar için meselâ bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 273-274; Suyûtî, el-İtkân, I, 45-46. 

458 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVI, 141. 



 

125

nâzil olan Fetih sûresi mekân bakımından Mekke civarında indirilmiş olsa da Medenî sûreler 

arasındaki yerini almıştır. Görüldüğü üzere İbn Âşûr, Mekkî-Medenî’ye yönelik meşhur 

tanıma, adı geçen sûrenin bir gece vakti indirilmiş olduğu (leylî) ayrıntısıyla birlikte yer 

vermiştir.  

Bu noktada Kur’ân’ın nüzûl sürecinde hicretten önceki ve sonraki zaman 

dilimlerinde indirilen sûrelerin yanında hicret safhasında nâzil olan âyet ve sûrelerin 

bulunduğuna da temas edilmelidir. Suyûtî, Yahya b. Sellâm’a (ö. 200/815) nispet ederek el-

İtkân’ında yer verdiği “Mekke’de ve dahi Hz. Peygamber henüz Medine’ye ulaşmadan evvel 

Medine yolunda indirilenler Mekkîdir. Hz. Peygamber Medine’ye vardıktan sonra yaptığı 

seferlerde kendisine indirilenler ise Medenîdir.”459 şeklindeki bilginin ardından: “Bu 

rivâyette keşfedilmeyi bekleyen bir ayrıntı olduğu anlaşılıyor (وھذا أثر لطيف). O da hicret 

esnasında nâzil olan beyânların ıstılahî açıdan Mekkî olduğu ayrıntısıdır.” diyerek hicret 

sırasında indirilen ilâhî beyânların hüviyetine dair kanaatini ortaya koymaktadır.460 

İbn Âşûr ise Kasas sûresinin tefsirine başlarken bu sûrenin tâbiûn âlimlerinin 

çoğunluğuna göre Mekkî olduğunu dile getirdikten sonra sûrenin “Resûlüm! Kuşkusuz 

Kur’ân’ı sana indirip (onu okumayı, tebliğ etmeyi ve ona uymayı) farz kılan Allah, seni 

mutlaka dönülecek yere tekrar döndürecektir.” meâlindeki 85’inci âyetinin461 hicret etmek 

üzere memleketinden ayrılan Hz. Peygamber’i teselli maksadıyla Medine yolunda Cuhfe 

mevkiinde indirildiğine dair bir görüşe dikkat çeker.462 Müellif, bu görüşe itibar edilmesinin 

sûrenin Mekkîliğine halel getirmeyeceğini belirtir. Nitekim “Mekkî” denildiği zaman Hz. 

Peygamber henüz Medine’ye ulaşmadan önce nâzil olan âyet ve sûreler kastedilmektedir. 

Yine aynı şekilde “Medenî” tavsifiyle de nüzûlü Mekke’de gerçekleşse dahi Hz. Peygamber 

Medine’ye vardıktan sonraki süreçte indirilenler murat edilmektedir.463 Yine sûrelerin 

Mekkîlik-Medenîliğinde her bir sûrenin nüzûlünün tamam bulduğu dönem değil; bilakis 

                                                 
459 Suyûtî, el-İtkân, I, 45; Ayrıca bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 275. 

460 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 45. 

461 ﴾ ٍīĻ×ِĨُ ٍلŻَĄَ ĹĘِ ĳَİُ īْĨََى وïَıُĤْאÖِ َאءäَ īْĨَ ħُĥَĐَْأ ĹِّÖَر ģْĜُ ٍאدđَĨَ ĵĤَِכَ إ  .Kasas 28/85 ﴿إِنَّ אñَِّĤي óَĘَضَ ĻْĥَĐَכَ אóْ ُĝĤْآنَ óَĤَאدُّ

462 İbn Âşûr söz konusu âyetin tefsirinde “dönülecek yer (me‘âd)” ifadesinin Hz. Peygamber’in Medine’ye 
hicret etmek üzere arkasında bıraktığı memleketi Mekke şeklinde de yorumlanabileceğini belirtmektedir. 
Nitekim Mekkî olan ve hicret esnasında inzâl edilen Kasas sûresinin bu âyetinde hakiki anlamda “dönülecek 
yer” onun ayrıldığı Mekke’ye işarette bulunmaktadır. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XX, 192-193. 

463 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XX, 61. 



 

126

inmeye başladığı zaman dilimi esas alınır.464 Görünen o ki İbn Âşûr, Suyûtî’nin Yahya b. 

Sellâm’a nispet ederek eserinde yer verdiği bu kanaati tefsirine taşıyarak hicret esnasında 

nâzil olan sûrelerin -tabir caizse “hicrî âyetlerin”- Mekkî kabul edileceği yönündeki 

kanaatini yorum pratiğine yansıtmış olmaktadır. 

Bu çerçevede Kasas sûresinin nâzil olduğu zaman diliminde Ankebût ve Mutaffifîn 

sûrelerinin yanı sıra Vâkıa sûresinin birtakım âyetlerinin de indirildiğine dair kimi rivâyetleri 

aktaran İbn Âşûr, söz konusu sûrelerin nüzûl dönemlerine dair mülahazalarını da ortaya 

koymaktadır.465 Bu vesileyle İbn Âşûr’un Mutaffifîn sûresi özelinde dikkati celbeden kimi 

saptamalarından söz etmek isabetli olacaktır. Nitekim kanaatimizce müellifin bu tespitleri 

aynı zamanda Mekkî-Medenî bilgisinin nebevî davetin merhalelerinin takibinde üstlendiği 

role dair fikir vermesi açısından önem arz etmektedir.466 İbn Âşûr, nâzil olduğu dönem 

bakımından ihtilafa konu olan Mutaffifîn sûresinin tefsirine geçmeden önce sûrenin Mekkî 

yahut Medenî oluşunu bildiren muhtelif rivâyetleri zikreder. Ardından Kelbî (ö. 146/763) ile 

Mekkî-Medenî tertibinde rivâyetini esas aldığı Câbir b. Zeyd’in “Bu sûre Mekke ile Medine 

arasında indirildiği için Mekkîdir” minvalindeki kanaatlerine yer verir. Sûrenin Mekkîliğini 

ileri süren bu görüşün hemen ardından ise “Medenîlikte ilâhî beyânların hicretten sonra 

indirilmiş olması dikkate alınır. Nitekim tefsir erbâbının yaklaşımı da böyledir” şeklinde bir 

değerlendirmede bulunur.467  

Öyle ki, Mutaffifîn sûresi ismini kök itibarıyla tatfîf (تطفيف) yani “ölçü ve tartıda hile 

yapmak” anlamına gelen kelimeden almıştır.468 İbn Âşûr ise “ölçü ve tartıda hile yapanlar” 

yahut Elmalılı Muhammed Hamdi’nin (ö. 1942) ifadesiyle “alırken dolgun, verirken eksik 

ölçenler”469 anlamına karşılık gelen mutaffifînin ve hâliyle zem ve nehyedilen bu fiilin 

Mekke ve Medine’de yaygın olması nedeniyle bahse konu sûrenin Mekke ile Medine 

arasında (hicret esnasında) indirildiği görüşündedir. Sûrenin bu süreçte nâzil olmasının çok 

                                                 
464 İbn Âşûr’un nâzil olduğu dönem açısından ciddi ihtilaflara medar olan Hadîd sûresi hakkındaki 

değerlendirmelerini yaparken dile getirdiği bu kanaat için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 353. 

465 Ankebût sûresi hakkında bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XX, 199-200; Vâkıa sûresinin ilgili âyetleri hakkında bk. 
et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 279. 

466 Ankebût 29/46 bağlamında benzer bir örnek için ayrıca bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXI, 5-9. 

467 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 187. 

468 Bk. Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, II, 397; Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 333. 

469 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili (nşr. Asım Cüneyd Köksal-Murat Kaya), Türkiye 
Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2023, VI, 273. 



 

127

ince bir mesaj taşıdığını ihsas eden müellif, bu süre üzerinde; “Mekke döneminde indirilen 

son sûredir”, “Medine döneminde indirilen ilk sûredir” şeklinde ihtilaflar olduğuna temas 

eder. Bütün bunlardan sonra “sûrenin Mekke ile Medine arasında indirildiğini ileri sürmek 

gâyet makbul gözükmektedir” diyerek nihaî kanaatini ortaya koyar.470 Nitekim İbn Âşûr’un 

aktardığına göre esasen Câhiliye devrinden tevarüs edilen bu ticârî ahlaksızlığın (tatfîf) 

Mekke’nin yanı sıra Medine’de sürdürüldüğüne şâhit olan Hz. Peygamber, hicret esnasında 

nâzil olan bu sûreyi Medine’ye ulaştıktan sonra insanlara tebliğ ederek onları ıslah cihetine 

gitmiştir. Bu yüzden İbn Âşûr, sûrenin nüzûlünün bu maksadı muhtevi olduğunu belirtir ve 

tabiatıyla sûrenin Mekke ile Medine arasında, henüz menzile ulaşılmadan indirilmesinin de 

bir amaca matuf olduğunu dile getirir. Bu amaç ise Hz. Peygamber’in ayak basacağı 

Medine’de yaygın olan söz konusu ahlaksızlığı hemen temizlemesi ve umûma malolacak bu 

yaygın çirkinliğe daha fazla şâhit olunmamasını sağlamaktır.471  

Öte yandan nüzûlü Medine döneminde, Bakara sûresinden sonra başlayan Nisâ sûresi 

İbn Âşûr’un kanaatine göre hicretin yedinci senesi dolaylarında nâzil olmuş ve nüzûl 

müddeti de uzun sürmüştür. Bakara sûresinde icmâlen bahsedilen ahkâma ilişkin konuların 

(yetim ve kadınlarla alakalı hükümler, miras ahkâmı, sosyal hayatı düzenleyen hükümler 

vd.) ilgili sûrede detaylandırılması da bu durumu teyit etmektedir. Bununla birlikte müellif, 

sûrenin nüzûl tarihine dair yapılan farklı değerlendirmeler472 içerisinde onun “Ey insanlar! 

(Yâ eyyühe’n-nâs)” hitabıyla başladığı için Mekke’de nâzil olduğunu ileri süren görüşün en 

şaşırtıcı görüş olduğuna dikkat çekmektedir. İbn Âşûr bu görüşün “Ey insanlar!” hitabını 

muhtevi beyânların Mekkî olduğunu kabul eden yaklaşımdan ileri gelmiş olabileceğini 

belirtmektedir.473  

Mekkî-Medenî ayrımında muhatap kitleyi esas alan tanıma göre sûreyi bu şekilde 

dönemlendirme cihetine gidenlerin olduğuna işaret eden İbn Âşûr, sûrenin Mekkî olduğunu 

                                                 
470 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 187. 

471 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 188. Ayrıca bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 556.  

472 Meselâ Nisâ sûresinin baş tarafının Mekke’de; son tarafının Medine’de nâzil olduğunu ileri sürenler 
olmuştur. Kezâ sûrenin hicret esnasında nâzil olduğunu ileri süren görüşü İbn Âşûr uzak bir ihtimal olarak 
değerlendirmektedir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IV, 212. 

473 İbn Âşûr, benzer bir duruma Medine döneminde indirilen Hucurât sûresinin tefsirinde de dikkat 
çekmektedir. Bu sûrenin meâlen “Ey insanlar! Biz sizi bir erkekle bir dişiden yarattık” ifadeleriyle başlayan 
13. âyetinin Yâ eyyühe’n-nâs hitabıyla başlamasından dolayı Mekke döneminde nâzil olduğu yanılgısına 
kapılanların olduğundan bahseden İbn Âşûr, sûrenin tefsir erbâbının ittifakıyla Medenî olduğunu 
kaydetmektedir. Nitekim Suyûtî de sûrelerde nâzil olduğu dönem itibarıyla istisna tutulan âyetler konusu 
bağlamında Hucurât sûresinden bahis açmamıştır. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVI, 213, 258. 



 

128

dile getirenlerin mekânı esas alan ayrımı benimsemiş olabileceğini belirtir. Şöyle ki 

Mekke’nin fethine rastlayan zamanlarda ve tabiatıyla hicretin sonrasına tekabül eden 

dönemde inmeye devam eden bu sûrenin mekân itibarıyla Mekke’de nâzil olan âyetlerinin 

bulunması nedeniyle Mekkî bir sûre olduğu da düşünülmüş olabilir. Nitekim Mekkî (yahut 

Medenî) denildiğinde kavramsal olarak hem mekân hem de hicret eksenli bir delâletin söz 

konusu olduğu bilinmektedir.474 

Sonuç olarak İbn Âşûr, Mekkî-Medenî’ye yönelik yapılan tanımların yanı sıra bu 

çerçevede esas alınan kimi kriterlerin neden olduğu karmaşalara yeri geldikçe dikkat 

çekmektedir. Ancak onun Mekkî-Medenî ayrımında esas aldığı tanımın hicret eksenli tanım 

olduğu ifade edilmelidir. Öyle ki şimdiye kadar aktarılan örneklerin beraberinde müellifin 

Kasas sûresinin mukaddimesinde bu sûre için “Mekkî lafzıyla murat edilen Hz. 

Peygamber’in Medine’ye henüz ulaşmadan önce nâzil olan sûreler; Medenî lafzıyla murat 

edilen ise nüzûlü Mekke’de gerçekleşmiş olsa dahi Hz. Peygamber Medine’ye ulaştıktan 

sonra nâzil olan sûrelerdir” minvalindeki ifadelerinin yanı sıra Hucurât sûresinin 

mukaddimesinde “tefsir erbâbının ittifakıyla bu sûre Medenîdir; yani hicretten sonra nâzil 

olmuştur” şeklinde düştüğü kayıtlar onun benimsediği Mekkî-Medenî tanımını gösteren 

referanslar mesabesindedir.475  

B. Mekkî ve Medenî Sûrelerin Ayırıcı Vasıfları ve Özellikleri 

İbn Âşûr’un Mekkî-Medenî özelinde değindiği ayırıcı vasıflar (zavâbıt) ile özellikler 

(hasâis) gözden geçirildiğinde klasik kaynaklarda karşılaşılan mutat göstergelere işarette 

bulunduğu görülür. Müellif daha ziyade Mekkîlik alametlerine temas ederek bir çerçeve 

çizer ve buna mukabil dolaylı yoldan Medenî sûrelerin özelliklerine de işarette bulunur. Öyle 

ki Kur’ân-ı Kerîm’in büyük bölümünü teşkil eden Mekkî sûrelerin üslûp ve muhteva 

özelliklerine dair tetkiklerde bulunurken söz gelimi bu dönemde inzâl edilen âyetlerde daha 

ziyade tevhid bahsinin hâkim olduğunu, zem ve tevbih ifadeleriyle çoğunlukla müşriklerin 

muhatap alındığını;476 yâ eyyühe’n-nâs hitabıyla başlayan âyetlerin ekseriya Mekkî 

Kur’ân’ın (القرآن المكي) üslûbu olduğunu,477 Mekkî âyetlerde Ehl-i kitabın akide 

                                                 
474 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IV, 212. 

475 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XX, 61; XXVI, 213. 

476 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr XIII, 76; XVII, 141. 

477 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, II, 6; XVII, 182. 



 

129

problemlerinin söz konusu edilmediğini478 ve Yahudilere karşı yürütülen mücadeleden 

bahseden herhangi bir söylemin bulunmadığını ifade eder.479 Kezâ müfessire göre Bakara 

ile Âl-i İmrân hâricinde hurûf-i mukattaa ile başlayan sûreler, âyetlerinde tehaddînin daha 

ziyade öne çıktığı Mekke döneminde indirilmiştir.480 Ayrıca Allah’a hamd ile başlayan ( الحمد

Ϳ) Fâtiha, En‘âm, Kehf, Sebe ve Fâtır sûrelerinin hepsinin Mekkî olduğunu ifade eden İbn 

Âşûr, bu sûrelerin mushaf tertibi itibarıyla mushafın başında (Fâtiha, En‘âm), ortasında 

(Kehf) ve son çeyreğinde (Sebe, Fâtır) yerini aldığını belirtir. Allah’a hamd ile başlayan bu 

beş sûrenin Kur’ân’ın dörtte birlik bölümünü teşkil etmesi ise dikkati calip bir durumdur.481 

İbn Âşûr’un Mekkî sûreler bağlamında yeri geldikçe değindiği bu hususlar üzerinden 

dolaylı olarak Medenî beyânlara has özellikler hakkında bir tasavvur oluşmasına zemin 

hazırladığı ifade edilebilir. Bu doğrultuda Mekkî beyânlar hakkında anılan özelliklerin ihsas 

ettiği vecihle söz gelimi -istisnaları bulunmakla birlikte- ahkâma taalluk eden,482 yâ 

eyyühe’l-lezîne âmenû hitabını içeren, sarih bir biçimde Ehl-i kitap ile münafıklardan 

bahseden; yine mübhem olarak atıfta bulunulan ancak bağlam itibarıyla Ehl-i kitabın yanı 

sıra münafıklara delalet eden ifade, zamir ve bilcümle ibarelerin Medine döneminde inzâl 

edildiği söylenebilir. Nitekim Medenî sûrelerde dinî-akîdevî anlayış ve uygulamalar 

bağlamında yapılan reddiyeler çoğunlukla Ehl-i kitaba yöneliktir.483 

Öte yandan İbn Âşûr’un Mekkî ve Medenî beyânların özelliklerine dair hususlara 

dikkat çekmekle yetinmediği; bilakis tefsir pratiğinde bu hususları dikkate aldığı ifade 

edilmelidir. Öyle ki müellif nüzûl sürecini nazarda tutarak dönemsel açıdan Kur’ân’ı; Mekkî 

Kur’ân (el-Kur’ânü’l-mekkî) ve Medenî Kur’ân (el-Kur’ânü’l-medenî) olmak üzere 

nitelemeye tabi tutar. Bu çerçevede bir bütün olarak sûrenin, aynı şekilde âyet ve âyet 

gruplarının üslûp ve muhtevasını; âyetlerin siyak-sibâkını (iç bağlam), diğer âyetlerle 

münasebetlerini; kezâ dış bağlama dair rivâyetleri göz önünde bulundurarak ilâhî beyânların 

                                                 
478 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IV, 212; XI, 229; XV, 251; XXIII, 325. 

479 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IX, 85. 

480 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 206, 213; XVII, 180. 

481 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXII, 135. 

482 İbn Âşûr, Mekke döneminin sonlarına doğru bir cemaat kıvamına gelen Müslümanların bireysel ve 
toplumsal ilişkilerini düzenleyen hükümlerin İsrâ sûresi (bk. İsrâ 17/23-38) ile En‘âm sûresinin dışında 
böylesine peş peşe sıralandığı bir başka Mekkî sûre bulunmadığını ifade etmektedir. Bk. et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, XV, 6. 

483 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 367. 



 

130

nüzûl tarihine dair tahlil ve tespitlerde bulunur. Örneğin bazı âyetlerinin indiği döneme dair 

kimi ihtilafların söz konusu olduğu Ra‘d sûresinin tefsirinde, bu sûrenin bünyesinde Mekkî 

ve Medenî âyetlerin yer aldığını belirttikten sonra; “Sûrenin muhtevasına bakıldığında 

Mekkî Kur’ân’ın üslûp özelliklerini taşıdığı görülmektedir. (Sûrede) Allah’ın vahdâniyetine 

istidlâlde bulunulması, kezâ müşriklerin tevbih ve tehdit edilmesi de bu durumu 

göstermektedir” diyerek hem üslûp hem de muhteva üzerinden sûrenin Mekkîliğine değinir 

ve sûrenin tefsirinde de bu kanaatine sadık kalır.484 

Yukarıda da işaret edildiği üzere İbn Âşûr’un Mekkî ve Medenî sûrelerin ayırıcı 

vasıfları ve özellikleri bağlamında temas ettiği noktalar elbette bu kadarla sınırlı değildir. 

Müellif söz konusu özelliklere değinmekle kalmamış; aksine bu çerçevede gündeme gelen 

ihtilafları rivâyet ve dirayet tecrübesiyle hal yoluna koyma cihetine gitmiştir. Söz gelimi 

Mekkî-Medenî ayrımının rolünü ortaya koyarken bu olguyla ilişkisi kurulan tefsir ve sebeb-

i nüzûl rivâyetlerinin yanı sıra genel olarak dış bağlam bilgisini muhtevi haberlerin hem 

senet hem de metin bakımından tetkik ve tenkidini yapmış, mütalaaları neticesinde ise 

murâd-ı ilâhînin en sahih şekilde açığa çıkarılmasında tercihe şâyân olan rivâyetleri esas 

almıştır. Keza ilgili rivâyetlerdeki şahıs, mekân, zaman dilimi; hülasa nüzûl tarihlendirmesi 

açısından önem arz eden detayların altını çizerek âyetler için sıhhatli bir yorum zemini inşa 

etmeye gayret etmiştir. Bu süreçte yeri geldikçe seleflerini tenkit etmekten de geri 

durmamıştır. 

C. Mekkî-Medenî ile İlişkili Konular 

1. Âyetlerin Tertibi 

İbn Âşûr, kimi zaman belli âyet grupları kimi zaman ise tam bir sûre şeklinde 

peyderpey indirilen Kur’ân’ın âyet tertibinin Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından tevkîfî 

biçimde belirlendiğini kaydeder.485 Sûrelerinin belli miktardaki bölümlerini ifade eden ve 

Kur’ân’a has bir tabir olan “âyet” kelimesinin486 Kur’ân’ın üslûp ve nazmının sâir Arap 

                                                 
484 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 76. 

485 Âyetlerin tertibinin tevkifî olduğuna dair ayrıca bk. Bâkıllânî, el-İntisâr, I, 59-60; Zerkeşî, el-Burhân, I, 
353; Suyûtî, el-İtkân, II, 394-404; Mennâ‘ el-Kattân, Mebâhis fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, s. 133-134. 

486 İbn Âşûr’un bir kavram olarak âyet lafzı için yer verdiği bir başka tanımın “Manaları itibarıyla müstakil 
olup fasılalar ile hitama eren cümlelerdir (el-Cümelü’l-müstakilletü bi-ma‘ânîhâ el-muhtetemeti bi-fevâsıl)” 
şeklinde olduğu görülür. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XI, 314. Müellifin âyet lafzına dair değerlendirmeleri 
için ayrıca bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 445-446. 



 

131

kelâmına üstünlük ve özgünlüğünü ifade eden mübtekerâtü’l-Kur’ân (مبتكرات القرآن) 

olgusundan487 ileri geldiğini söyleyen müellif, âyetlerde hâkim olan tevkîfî tertibin de 

haddizâtında onun i‘câz vecihlerinden birisi olduğunu vurgular. Öyle ki Bilmen’in ifadesiyle 

“tertibinde pek mühim bir irtibat ve insicam”488 bulunan âyetlerin dizilişine yapılacak en 

ufak bir müdahale, Kur’ân’ın i‘câzına halel getirecektir.489  

Öte yandan vahyin ışığında belirlenen ve Hz. Peygamber’in ömrünün son yıllarındaki 

arzalarda takip ettiği âyet dizilişleri, hâlihazırda elimizde bulunan mushaflarda da aslını 

muhafaza etmektedir. Nitekim himayesinde Kur’ân-ı Kerîm’in cem‘ işleminin gerçekleştiği 

Hz. Ebû Bekir’in bu işlemde başkan olarak görev alan Zeyd b. Sâbit’ten mushaf yazmasını 

talep ettiği; âyetlerin tertibi hususunda ise Zeyd’e herhangi bir muhalefette bulunmadığı 

bilinmektedir. İbn Âşûr’un bu ifadeler üzerinden, Hz. Ebû Bekir’in vaktiyle vahiy katipliği 

de yapmış olan Zeyd b. Sâbit’e gösterdiği bu muvafakat ile nüzûl sürecinin sonuna 

gelindiğinde ashâb nezdinde zaten takarrür etmiş bulunan âyet tertibine dikkat çektiği 

anlaşılmaktadır. Öyle ki Hz. Peygamber’in kıldırdığı cehrî namazlarda yahut başka 

vesilelerle gerçekleştirdiği Kur’ân tilavetlerinde sahabenin dinleme yoluyla Hz. Peygamber 

tarafından muayyen bir tertip üzere okunan bölümlerin tamamını yahut bir kısmını 

ezberlediği vakidir.490 Kaldı ki döneminin önde gelen Mâlikî âlimlerinden Mâzerî’nin (ö. 

536/1141), “Kur’ân’ın bütün bölümlerini (أجزاء) ezberleyen yüzlerce sahabî vardı” 

şeklindeki tespiti sahabenin mezkûr tutumunu gözler önüne sermektedir.491 Ayrıca 

duyduklarını yazıya geçirmekten ziyade kuvvetli hafızalarına nakşeden ilk muhataplar 

arasında aynı zamanda Hz. Peygamber’in aldığı ilâhî direktif doğrultusunda Kur’ân vahyini 

yazıyla kaydetme işini üstlenen katipler de bulunmaktaydı. Vahyin yazılarak kayda 

                                                 
487 Kur’ân’ın üslûbunun şiir ile hatâbetten ayrıldığını ifade eden İbn Âşûr, Kur’ân âyetlerinin bir mektup misali 

gönderildiğini; içerdiği beyânların ise ezberlenip tilavet edilmesinin murat edildiğini belirtir. Kur’ân’ın bu 
özelliklerinin onun i‘câz vecihlerinden olduğunun altını çizen müellif, haddizâtında onun nazmının daha 
önceki dönemlerde benimsenen kelâma ilişkin/sözsel hususiyet ve tavırlardan ayrıldığını ve özgün bir 
hüviyeti haiz olduğunu vurgular. Mübtekerâtü’l-Kur’ân hakkında daha geniş bilgi için bk. et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, I, 120-124. 

488 Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, I, 21. 

489 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 79. 

490 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 79. 

491 Bk. Bikâî, Mesâ’idü’n-nazar, I, 426. İbn Âşûr’un da değindiği üzere; Hz. Peygamber henüz hayattayken 
Zeyd b. Sâbit, Muâz b. Cebel, Ebû Zeyd, Übey b. Ka‘b, Ebü’d-Derdâ, Abdullah b. Ömer, Ubâde b. Sâmit, 
Sa‘d b. Ubeyd, Mücemmi‘ b. Câriye ve Ebû Mûsâ el-Eş‘arî gibi sahabîler Kur’ân’ın tamamını bir araya 
getirmişlerdi (cem‘). Aralarında miktar bakımınddan farklılıklar olmakla birlikte sahabenin ekserisi 
Kur’ân’ın çoğunu hıfzetmişti. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 92. 



 

132

geçirilmesindeki hikmeti ise ilâhî beyânların zabtına yönelik şüphe yahut unutma yaşanması 

durumunda muhatapların müracaat edeceği bir kaynak olması şeklinde yorumlayan İbn 

Âşûr, buna karşın böylesi bir durumun asla baş göstermediğini ifade etmektedir.492  

Aynı şekilde Hz. Ebû Bekir’in hilafetinde Kur’ân’ın cem‘ işlemi gerçekleşirken de 

herhangi bir sûrenin âyetlerinin tertibi bağlamında tereddüt, itiraz yahut ihtilaf içeren bir 

vakıa yaşanmamıştır. Kaldı ki cem‘ işlemi neticesinde husule gelen âyet tertibi nüzûl 

sürecinin tanıkları olan sahabîlerin hafızalarındaki tertiple mutabakat arz etmiştir. Bu 

noktada Suyûtî’nin el-İtkân’ından istimdâtta bulunan İbn Âşûr, İmâm Mâlik’in (ö. 179/795) 

önde gelen talebelerinden İbn Vehb’in (ö. 197/813) bizzat hocasından işittiği şu ifadeyi 

nakletmektedir: “Kur’ân-ı Kerîm Resûlullah’tan işitildiği şekliyle telif edilmiştir”. Kezâ 

Kur’ân ilimleri üzerine yapmış olduğu çalışmalarla da bilinen Arap dili ve edebiyatı âlimi 

İbnü’l-Enbârî’nin (ö. 328/940) “Âyet/ler bir konu hakkında bilgi edinmek isteyen kimseye 

cevap olarak nâzil oluyordu. Sonrasında Cibrîl, Resûlullâh’a ilgili âyetin [bulunacağı sûre 

içerisindeki] yerini bildiriyordu” meâlindeki ifadeleri de İbn Âşûr’a göre âyetlerin tertibinin 

ilâhî gözetim altında, tevkîfî bir biçimde gerçekleştiğini ortaya koyan bir 

değerlendirmedir.493 

Sahabenin bir âyet indirildiği zaman “bu âyeti şu hususların zikredildiği sûreye 

koyun”494 fermân-ı nebevîsiyle muhatap olması âyetlerin tertibinin tevkifî biçimde 

gerçekleştiğini gösteren bir başka husustur. Bu husus aynı zamanda kimi sûrelerin 

bünyesinde hem Mekkî hem de Medenî âyetlerin bulunmasının nedenini ortaya 

koymaktadır. Zira tek seferde bir bütün olarak indirilen sûrelerin yanında nüzûlleri zamana 

yayılan sûreler de bulunmaktadır. Neticede her bir sûrenin Kur’ân-ı Kerîm’de müstakil bir 

bölüm olarak nihâî formuna kavuşması Hz. Peygamber’in marifetiyle tevkifî bir biçimde 

gerçekleşmiştir.495 İbnü’l-Enbârî’nin de belirttiği gibi Kur’ân’daki harflerin, âyetlerin ve 

dahi sûrelerin hepsinin nizâmı (ittisâk) Hz. Peygamber’in rehberliğinde son hâlini almıştır. 

                                                 
492 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 79. Kur’ân metninin yazıyla tespitinin serencâmına dair bk. Muhsin Demirci, 

Tefsire Giriş, İSAM Yayınları, 2013, 18-21. 

493 Bk. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 79, Suyûtî, el-İtkân, I, 403. 

494 İlgili rivâyet için bk. Tirmizî, “Tefsîrü’l-Kur’ân”, 9 (hadis no: 3086); Ebû Dâvûd, “Salât”, 124 (hadis no: 
786). 

495 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 92.  



 

133

Bu durumda herhangi bir sûrenin mushaftaki sırasını ileriye yahut geriye almaya kalkan 

kimse Kur’ân’ın nazmını ifsat etmiş olacaktır.496  

2. Sûre Bütünlüğü 

“Sûre” kelimesine dair yapılan etimolojik tahliller arasında bu sözcüğün bir yerleşim 

yerini yahut barınağı çevreleyen duvar anlamına gelen “sûr/سور” lafzından türediği yönünde 

bir tespitin öne çıktığı görülür.497 Söz konusu kelimenin bu kökten türediği dikkate 

alındığında Zemahşerî (ö. 538/1144) ile Bikâî’nin (ö. 885/1480) de dikkat çektiği üzere bir 

şehri çevreleyen duvarlar misâli bütüncül bir anlamı ihata eden cümleleri ihtiva etmesi498 ya 

da İbn Atıyye (ö. 541/1147) ile Râzî’nin (ö. 606/1210) değindiği gibi sınırları içerisinde 

muayyen konuları içeren bir bünye olması hususiyetiyle499 Kur’ân’ın her sûresi için bütünlük 

arz eden bir çerçeveden söz edilebilecektir. Nitekim İbn Âşûr’un sûre kelimesinin iştikakına 

dair yapılan tahliller arasından “çevreleyen duvar” anlamına gelen “sûr” kelimesini esas alan 

tanımı öne çıkarması, Kur’ân’ın 114 müstakil bölümünün (sûre) her birinin içsel 

bütünlüğüne yönelik bir vurgu olarak da değerlendirilebilir.500  

Öyle ki İbn Âşûr’a göre sûre; başlangıcı ve sonu belli, kendine has bir ismi olan, 

bünyesinde bulunduğu sûrenin diğer âyetleriyle aynı maksatlara yoğunlaşan en az üç âyetten 

müteşekkil,501 nüzûlüne sebep olan bir hadiseden neşet eden yahut aralarında anlam uyumu 

                                                 
496 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 79; Suyûtî, el-İtkân, I, 406-407. 

497 Kelimenin iştikakı ve sözlük anlamlarına dair ayrıca bk. Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, 
I, 326-327; Suyûtî, el-İtkân, II, 246-247; Ebü’l-Bekâ el-Kefevî, el-Küliyyât (nşr. Adnân Dervîş-Muhammed 
el-Mısrî), Müessesetü’r-risâle, Beyrut 1419/1998, s. 493-494. “Sûre” kelimesinin kökenine dair tahliller için 
ayrıca bk. Enes Büyük, Sûre Kavramının Semantik Analizi, Fecr Yayınları, Ankara 2021, s. 89-98.  

498 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 218-219; Bürhânüddîn el-Bikâî, Nazmü’d-dürer fî tenâsübi’l-âyât ve’s-süver, 
Dârü’l-kitâbi’l-islâmî, Kahire ty., I, 162. 

499 İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, I, 52-53; Râzî, Mefâtihü’l-gayb, II, 128. 

500 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 85, 336. Öte yandan İbn Âşûr, “sûre” tabirinin bir Kur’ân ıstılahı olarak nüzûl 
sürecinde kullanılmaya başladığını ve bu isimlendirmenin müşrikler de dâhil olmak üzere söz konusu 
dönemin Arap toplumunda yaygınlık kazandığını belirtir. Nitekim “tehaddî âyetleri” olarak bilinen 
âyetlerde Kur’ân’ın muarızlarına; “(Kur’ân sûrelerine) benzer bir sûre” (Bk. Bakara 2/23; Yûnus 10/38) 
“(Kur’ân sûrelerine) benzer on tane sûre” (Bk. Hûd 11/13) getirmeleri yönünde yapılan meydan 
okumalarında “sûre” kelimesi kullanılmıştır. Hemen burada atıfta bulunulan tehaddî âyetlerinin yer aldığı 
üç sûreden -Bakara sûresi Medenîdir- Yûnus ile Hûd sûrelerinin Mekkî sûreler olduğu da ifade edilmelidir. 
Öte yandan üzerinden meydan okunan şeyin isim-müsemmâ boyutunun yanı sıra karşılık geldiği miktar 
bakımından muhataplarca bilinmesi gerektiğini hatırlatan müellif, tehaddîye konu olan âyetlerden daha önce 
birtakım sûrelerin zaten nâzil olduğunu ve sûre kelimesinin neye delalet ettiğinin pekâlâ bilindiğini dile 
getirir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 84. 

501 İbn Âşûr’un bir sûrenin asgarî üç âyetten müteşekkil olması hakkında işarette bulunduğu rivâyet için bk. 
Suyûtî, el-İtkân, II, 400-401. Ayrıca Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın da sûreyi; “Kur’ân’ın ekalli üç 
âyeti hâvî ve bir kitâb-ı mahsus gibi husûsî ismi hâiz aksâm-ı mahsûsasından her birine ‘sûre’ denilmiştir” 



 

134

bulunan beyânları içeren Kur’ân bölümlerini ifade etmektedir.502 Müellifin, Ca‘berî’nin (ö. 

732/1332) “Başlangıcı (fâtiha) ve sonu (hâtime) olan ve en az üç âyetten oluşan Kur’ân 

(beyânlarıdır)” şeklindeki sûre tanımının yanı sıra Suyûtî’nin (ö. 911/1505) “Hz. Peygamber 

(s.a.v.) tarafından tevkîfî bir biçimde bildirilen ve kendine has ismi olan Kur’ân 

bölümleridir” şeklinde el-İtkân’ında yer verdiği tanımı dikkate almakla birlikte yukarıda da 

atıfta bulunulduğu üzere Zemahşerî, İbn Atıyye, Râzî ve Bikâî gibi âlimlerin yer verdiği 

tanımları da bir bakıma telif ederek sûre kavramına daha şümullü bir hüviyet kazandırdığı 

anlaşılmaktadır.503  

Mamafih İbn Âşûr’un tanımı gözden geçirildiğinde bu tanımda sınır, hacim ve isim 

vurgusunun beraberinde özelikle iki hususun dikkat çektiği görülmektedir. Buna göre bir 

sûreyi sûre yapan temel özelliklerden biri âyetlerinin aynı maksatlara yoğunlaşmış olması; 

bir diğeri ise aralarında anlam uyumu olan beyânların bulunmasıdır. Müellifin sûre tanımına 

eklemlediği maksatlar ile aralarında anlam uyumu olan beyânların (المعاني المتناسبة)  doğrudan 

sûre bütünlüğüne atıfta bulunduğu ileri sürülebilir. Bu noktada genel olarak her bir sûrenin 

muhteva itibarıyla tematik bir bütünlük arz ettiğini; bünyesindeki âyetler arasında akış ve 

anlam bakımından münasebet bulunduğunu ifade eden olgu için -her ne kadar bu hususta 

kavramsal açıdan bir ittifak bulunmasa da-504 sûre bütünlüğü tabirini tercih etmiş 

bulunuyoruz.  

                                                 

şeklinde tanımladığı görülür. Sûre kelimesinin lugatte menzile-i refî‘a yani yüksek rütbe ve bir medîneyi, 
yani büyük bir şehri ihâta eyleyen bir sûr olmak üzere iki farklı manaya geldiğini belirten Elmalılı, 
kelimenin ikinci anlamına nazaran sûre kelimesini şöyle açıklar: “Kur’ân’ın yeryüzünde yüksek bir 
medeniyet tesis edeceğine işâreten her sûresi büyük bir sûru bulunan müstahkem bir şehre ve bunun 
zımnında her âyet de bir konağa teşbih edilmiş olur.” Bk. Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, I, 105. 

502 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 84, 336. 

503 Ca‘berî ile Suyûtî’nin sûre tanımları için bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 364; Suyûtî, el-İtkân, II, 347.  

504 Söz konusu kavramlaştırma teşebbüslerinin sûrenin maksatlarını da içine alan ve “sûre bütünlüğü”, “sûrede 
konu bütünlüğü”, “sûrenin ekseni (mihver)”, “sûrenin kimliği”, “sûrenin omurgası (amûd)” vb. 
nitelemelerle özellikle XX-XI. yüzyılda ortaya koyulan çalışmalarda yer aldığı görülür. Sûrelerin tema, 
anlam ve maksatlarını ortaya koymaya matuf tetkikler Muhammed Abduh ile talebesi Reşid Rızâ’nın 
Tefsîrü’l-Menâr’ında kimi açıklamalarla yerini alırken, Hint alt-kıtası müfessirlerinden örneğin 
Hamîdüddîn Ferâhî’nin Nazmu’l-Kur’ân adlı tefsirinde amûd; Seyyid Kutub’un Fî zilâl’i-Kur’ân’ında 
mihver; Abdullah Draz’da ise küllî nizâm, Câbirî’de vahdetü’s-sûre nitelemeleriyle karşımıza çıkar. Bu 
kavramlaştırmaya dair tetkikler için meselâ bk. Şahin Güven, Erdemli Toplumun İnşası, Düşün Yayıncılık, 
İstanbul 2014, s. 29-34; Şahin Güven, “Tefsir İlminin Bir Alt Disiplini Olarak ‘Makâsıdu’s-Süver’”, 
Bilimname, XXXV, 2018/1, s. 109-110; Ali Kaya, “Sure Mukaddimelerinde Verilen Bilgiler Çerçevesinde 
Müfessirlerin ‘Sure Bütünlüğü’ne Yaklaşımları (Klasik-Çağdaş Karşılaştırılması)”, Mütefekkir Aksaray 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c: 6, sy: 11, Haziran 2019, s. 35-40. Ayrıca bk. Abdulhamit Birışık, 
“Sûre”, DİA, XXXVII, 538. 



 

135

a. Sûrelerin Maksatları 

İbn Âşûr her sûrenin tefsirine başlarken sûrenin ismi, Mekkî yahut Medenî oluşu, âyet 

sayısı ve mushaf tertibindeki yeri gibi bilgilere yer verdikten sonra müstakil başlık altında 

sûrenin gâyelerini/maksatlarını ele alır. Bu başlıkları da genelde şu formlarda ifade eder: 

 Bu başlıklar altında değindiği 505.أغراض ھذه السورة / أغراضھا / مقاصد ھذه السورة / من مقاصد ھذه السورة

hususlar gözden geçirildiğinde ise sûreye izafe edilen maksad/garaz kelimesinin lafzî 

anlamının beraberinde sûrenin muhtevi olduğu konulara da delalet ettiği anlaşılır.506 Öyle ki 

İbn Âşûr, bir sûrenin maksatlarından bahsederken bu sûrenin hüviyetini, yani Mekkî yahut 

Medenî oluşunu özellikle göz önünde bulundurur. Ardından anahatlarıyla sûrenin, Kur’ân’ın 

maksatlarına507 taalluk eden yönlerine değinir ve sûrede hâkim olan tema ile sûrenin içerdiği 

konuları inceler.508 Bu noktada müellifin maksat kelimesini delalet açısından mevzu/konu 

kelimesini de içine alacak şekilde kullandığı belirtilmelidir. 

Esasen maksat ve mevzu kelimelerinin, anlam farklılığının yanında anlamsal yakınlık 

taşıdığı da değerlendirilmektedir. Şöyle ki, “sûrenin konuları” tabiri bir sûrenin genel olarak 

kapsadığı konulara icmâlen delalet ederken “sûrenin maksatları” ifadesi ise bir sûrenin 

muhtevası itibarıyla ortaya koymayı hedeflediği gâyelere karşılık gelmektedir. Ancak 

haddizâtında bu gâyeler sûrenin hâvî olduğu bütün konu ve manalara dönüktür.509 Hâl 

böyleyken İbn Âşûr’un “sûrenin maksatları/gâyeleri” şeklinde yer verdiği başlıkların, 

                                                 
505 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VII, 123; XIII, 76; IX, 247; XI, 78; XII, 198; XVIII, 140; XXIV, 7 vd. 

506 Müellifin maksad ve garaz kelimelerini bu minvalde kullandığına dair meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 
203. Müellif, çok sayıda konu ve hüküm ihtiva etmesi sebebiyle “Füstâtü’l-Kur’ân” olarak anılan Bakara 
sûresinin506 konularını (أغراض) tam manasıyla ihata etmenin pek imkân dâhilinde olmadığını dile getirir. 
Hâl böyleyken bu sûre özelinde bir istisna yaparak girizgâh kısmında “Sûrenin İçeriği/İçerikleri ( محتويات
 şeklinde bir başlık atma yoluna gittiğini belirtmektedir. Ardından sûrenin ihtiva ettiği konuları ”(ھذه السورة
anahatlarıyla zikreder. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 203-206. 

507 Daha önce de değinildiği üzere Kur’ân’ın maksatları anahatlarıyla şunlardır: i) Kur’ân’ın nüzûlü ile 
amaçlanan genel gâye ve maksatlar; ii) Kur’ân’da bazı konuların ele alınışıyla güdülen gâyeler; iii) 
Kur’ân’da özellikle belli bir üslûp özelliğinin kullanılması. 

508 İbn Âşûr örneğin Mülk sûresinin gâyelerini ortaya koyarken “Bu sûredeki gâyelerin genel itibarıyla Mekkî 
sûrelerde mutat olarak karşılaşılan gâyeler gibi cereyan ettiği görülmektedir” dedikten sonra sûrede işlenen 
konuları sıralar. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 7-8. Kezâ Nahl sûresinin gâyelerini ele alırken “Sûrenin 
büyük bölümünün ihata ettiği konuların Allah’ın uluhiyyette tek olduğunu gösteren çok çeşitli delillerin 
yanı sıra şirk dininin nasıl bir bozgunculuk olduğunu gösteren deliller (olduğu görülür)” diyerek sûrenin 
içeriğine dair bilgiler verir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIV, 94-96. Öte yandan müellifin İsrâ sûresinin 
gâyelerini ortaya koyarken dile getirdiği “Bu sûrenin gâyelerinin dayandığı direk (عماد) Hz. Muhammed’in 
nübüvvetini isbat etmektir” şeklindeki ifadelerinin sûrenin tematik eksenine dikkat çektiği anlaşılır. Bk. et-
Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 7-9. 

509 Her iki kavrama dair değerlendirme ve tenkitler için bk. Muhammed Abdullah b. Rebî‘a, İlmü makâsıdi’s-
süver, Mektebetü’l-Melik Fehd el-vataniyye, Riyad 1432, s. 8. 



 

136

sûrelerin içerdiği bütün konu ve manaların beraberinde Kur’ân’ın maksatlarını ortaya 

koymaya matuf bir mahiyet arz ettiği rahatlıkla söylenebilir. Diğer bir ifadeyle İbn Âşûr, -

ilerleyen satırlarda da görüleceği üzere- “sûrenin maksadı” ibaresiyle sûrenin içerdiği 

konuları, bunların birbirleriyle uyum ve irtibatını; nihayet nüzûl döneminden günümüze 

yansıyan yönleriyle Kur’ân’ın maksatları bağlamında; bireysel, toplumsal ve evrensel ıslah 

açısından taşıdığı mesajları kastetmektedir.510 Nitekim müellif yine bu çerçevede sûrelerin 

muayyen gâyeleri hedefleyerek nâzil olduğunu ifade etmekte ve aynı şekilde Kur’ân’ın 

bütün âyetlerinin de açık gâyeler içerdiğini; her bir âyette kastedilen manaların ise kibrine 

mağlup kimseler haricinde herkesçe anlaşılabilir olduğunu dile getirmektedir.511 

Tefsir literatüründe makâsıdü’s-süver tabiri İbn Âşûr’dan çok daha önce 

kullanılmıştır. Söz gelimi Arap dili, tefsir ve hadis âlimi Fîrûzâbâdî’nin (ö. 817/1415) de 

Besâirü zevi’t-temyîz adlı eserinde bahis, konu ve bölüm anlamlarına tekabül edecek şekilde 

maksad kelimesini kullandığı görülmektedir.512 Diğer taraftan yine hicrî IX. asır 

müfessirlerinden Bikâî (ö. 885/1480) kaleme aldığı Mesâ‘idü’n-nazar li’l-işrâf alâ 

makâsıdi’s-süver isimli eserinde münâsebet olgusu penceresinden özellikle sûrelerin 

maksatlarını dikkate alarak bir yorum anlayışı benimsediğini izhar etmiştir. Nitekim Bikâî 

bu eserini âyetler ve sûreler arasındaki münasebetleri hususen mütalaa ettiği Nazmü’d-dürer 

fî tenâsübi’l-âyât ve’s-süver adlı tefsirini kaleme alırken münasebet olgusuna haddinden 

fazla eğilmesinden dolayı kendisine yöneltilen tenkitlere bir cevap sadedinde yazdığını 

belirtmiştir.513  

Bikâî’ye göre her bir sûrenin başıyla sonunun (ilk ve son âyetlerinin) mahreği/medârı 

olan ve sûrede kendisiyle çıkarımda bulunulan bir maksadı vardır. Müellif ayrıca sûrelerin 

isimlerinin, hâvî olduğu maksatların ve âyetleri arasındaki münasebetlerin bir örüntü 

oluşturduğu mülahazasıyla şu tespitini dile getirir: “Bir sûrenin isminden murat edilenleri 

bilen kimse sûrenin maksadını da bilir. Sûrenin maksadına muttali olan kimse ise sûrenin 

                                                 
510 İbn Âşûr örneğin Mu’minûn sûresinin gâyelerinden bahis açarken bu sûrenin âyetlerinin Allah’ın 

vahdâniyetinin hakikatini, şirk ve şirkin esaslarının temelsizliğini (butlânının) ortaya koyma 
mihverinde/ekseninde deveran ettiğini dile getirir. Ardından sûrenin konularını içerdikleri mesajlara atıfta 
bulunarak özetler. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVIII, 6-7. 

511 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 337; XXIV, 231. 

512 Meselâ bk. Mecdüddîn Muhammed b. Yâkub el-Fîrûzâbâdî, Besâirü zevi’t-temyîz fî letâifi’l-kitâbi’l-‘azîz 
(thk. Muhammed Ali en-Neccâr), Lecnetü ihyâi’t-türâsi’l-islâmî, Kahire 1416/1996, I, 25, 127; II, 326 vd. 

513 Bk. Bikâî, Nazmü’d-dürer, XXII, 443-445; Necati Kara, “Nazmü’d-dürer”, DİA, XXXII, 463.  



 

137

âyetlerinin, kıssalarının ve bütün kısımlarının birbiriyle olan münasebetini bilir.”514 

Makâsıdü’s-süver konusunu tefsir ilminin bir alt disiplini olarak belirlediği anlaşılan 

Bikâî,515 bu bahsi bir ilim olarak ise şöyle tanımlar: “Sûrelerin maksatlarının araştırıldığı bu 

ilmin konusu Kur’ân’ın âyet ve sûreleridir. Amacı bir sûrenin bütün âyetlerinin tefsirinin 

hakkıyla bilinmesi, faydası ise tefsir ilminde derinleşmektir. Nitekim bu disiplin tefsir 

faaliyetinde kolaylık sağlar. Aynı zamanda bu disiplin tefsir ilminin kısımlarındandır ve ilk 

sırada gelir.”516 

Nazmü’d-dürer’ini telifine ara vererek âyetler ve sûreler arasındaki münasebetleri ve 

bu bağlamda sûrelerin maksatlarını tefsirinde ne sûrette ve hangi amaçla öne çıkardığını bir 

bakıma gözler önüne sermek için Mesâ‘idü’n-nazar’ını kaleme alan Bikâî’nin bu eserinde 

mezkûr hususları ortaya koyarken Nazmü’d-dürer’indekine nispetle daha sistemli bir 

yöntem takip ettiği anlaşılmaktadır. Öyle ki Mesâ‘idü’n-nazar’ını her bir sûrenin 

ismi/isimleri, Mekkîlik-Medenîliği ile âyet sayısının yanı sıra sûrenin maksatları ve sûrenin 

faziletlerine dair bilgileri müstakil başlıklar altında incelemeye hasretmiştir.517  

 Görebildiğimiz kadarıyla İbn Âşûr da her ne kadar âyetlerin birbiriyle olan 

münasebetlerini ele almadaki yetersizliğini tenkit etmiş ve et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde 

kendisine sınırlı sayıda atıfta bulunmuş olsa da her sûrenin tefsirine başlarken bir anlamda 

Bikaî’nin adımlarını takip etmiştir.518 İbn Âşûr daha önce de değinildiği gibi her sûrenin 

mukaddimesinde sûrenin ismine/isimlerine dair mülahazalarına; sûrenin Mekkîlik-

Medenîliğine dair tetkiklerine; sûrenin nüzûl tertibindeki sırasına, yeri geldikçe sûrenin 

tarihlendirilmesine yönelik tespitlerine ve sûrenin âyet sayısına dair bilgilere yer 

                                                 
514 Bk. Bikâî, Mesâ‘idü’n-nazar, I, 149, 182. Bikâî’nin sûrelerin isimlerini sûrelerin maksatlarının yanı sıra 

âyetleri arasındaki münasebetlerle ilişkilendirmesine karşın İbn Âşûr sûrelerin muayyen isimler taşımasının 
sûrelere müracaatın yanında müzakere edilmelerini kolaylaştırmak amacına matuf olduğunu belirtmektedir. 
Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 90.  

515 Bu konuda tetkikler için bk. Şahin Güven, Erdemli Toplumun İnşası, s. 28-29; Şahin Güven, “Tefsir İlminin 
Bir Alt Disiplini Olarak ‘Makâsıdu’s-Süver’”, Bilimname, XXXV, 2018/1, s. 108-114. 

516 Bk. Bikâî, Mesâ‘idü’n-nazar, s. 155. 

517 Bikâî’nin makâsıdü’s-süver bahsini tefsirde öncelikli bir alt disiplin olarak kabul ettiği de düşünüldüğünde 
onun Mesâ‘idü’n-nazar’ının tabir câizse sûrelerin hüviyetlerinin beraberinde muhteva ve maksatlarını tetkik 
açısından bir rehber kitap olma özelliğini taşıdığı söylenebilecektir. Bu çerçevede Bikâî’nin örneğin İhlâs 
sûresi özelinde sûrenin kimliği ve maksatlarına yönelik mülahazalarını karşılaştırmak için bk. Nazmü’d-
dürer, XXII, 344-348; Mesâ‘idü’n-nazar, III, 279-298. 

518 İbn Âşûr’un bu konuda yetersiz bulduğu bir diğer isim Fahreddin Râzî’dir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 8. 
Görebildiğimiz kadarıyla İbn Âşûr’un Bikâî’ye yaptığı atıflar çok sınırlı sayıdadır. et-Tahrîr ve’t-tenvîr’de 
Bikâî’ye; İsrailiyâta dair sadece bir referansın yanı sıra sûre isimlerine yönelik az sayıda atıflarının olduğu 
görülmektedir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 723; XXVIII, 186; XXX, 563, 571, 610.  



 

138

vermektedir. Ardından sûrenin tematik eksenini oluşturan konuları sûrenin maksatları 

başlığı altında mütalaa etmektedir. Mamafih Bikâî ile İbn Âşûr’un bu çerçevedeki 

yaklaşımlarının oldukça benzerlik arz ettiği belirtilmelidir.519 Ancak İbn Âşûr’un Bikâî’nin 

aksine -ki Bikâî mushaf tertibinin tevkifî olduğu kanaatindedir-520 sûreler arasındaki 

münasebetlere temas etmediği görülmektedir. İbn Âşûr’un bu tutumunun -bir sonraki 

başlıkta değinileceği üzere- sûrelerin mushaftaki tertibinin tevkifî olduğu yönündeki 

kanaatini ön plana çıkarmakla birlikte bu tertipte kısmen sahabe ictihadının vâki olduğu 

ihtimalini de nazarda tutarak sûreler arasındaki münasebetleri kurmanın müfessirin hissesine 

düşmediği yönündeki kanaatinden ileri geldiği anlaşılmaktadır.521  

Bu noktada İbn Âşûr’un tefsirinde bizzat takip ettiği yöntemden söz ederken âyetler 

arasındaki münasebetleri, hâliyle sûre bütünlüğünü göz önünde bulundurduğunu gösteren şu 

ifadelerinin hayli dikkate şayan olduğu belirtilmelidir:  

İhata ettiği gâyeleri (أغراض) ortaya koymadığım hiçbir sûre olmadı. Sadece kelime ve 

cümlelerin manalarını açıklamakla yetinmedim; bilakis tefsir(im)e müracaat eden 

kimselere Kur’ân’ın sanki birbirinden ayrı bölümlerden teşekkül ettiği intibaını 

vermemesi ve bu kimselerin Kur’ân’ın [tabiatıyla sûrelerin] insicam ve güzelliklerinden 

mahrum kalmaması için bunu gerçekleştirdim.522  

Nitekim müellif, sûrelerin maksatları çerçevesinde dile getirdiği bu hususların hemen 

öncesinde tefsirinde âyetler arasındaki münasebetleri ortaya koymaya ehemmiyet 

gösterdiğini de belirtir.523 Şu hâlde sûrelerin konu ve maksat bütünlüğü ile doğrudan ilişkili 

olmasından hareketle âyetler ve sûreler arasındaki münasebetleri ifade eden münâsebâtü’l-

Kur’ân olgusunun mahiyetinin yanı sıra bu olgunun İbn Âşûr’un tefsirinde nasıl makes 

bulduğuna temas etmek yerinde olacaktır. 

                                                 
519 Bu çerçevede her iki müfessirin meselâ İhlâs sûresi özelindeki tetkiklerini karşılaştırmak için bk. Bikâî, 

Mesâ‘idü’n-nazar, III, 279-298; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 609-611. 

520 Bk. Bikâî, Nazmü’d-dürer, IV, 199. 

521 İbn Âşûr’un mushaf tertibindeki sûreler arasındaki münasebetleri kurmanın müfessirlerin hissesine düşen 
bir iş olmadığı yönündeki kanaati için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 8. 

522 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 8. 

523 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 8. 



 

139

b. Münâsebâtü’l-Kur’ân  

Âyetler ve sûreler arasında mana ve maksatlar bakımından ilişkilerin bulunduğunu 

ifade eden münâsebâtü’l-Kur’ân (ya da literatürdeki adıyla münâsebâtü’l-âyât ve’s-

süver/tenâsübü’l-ây ve’s-süver), Bikâî’ye göre âyetlerin mevcut tertibine neden olan 

hususların bilgisini temin etmektedir. Ayrıca her bir sûredeki beyânların muktezây-ı hâle 

mutabakatının tespit edilmesinin beraberinde bütün cümlelerde murat edilenlerin (maksûd) 

ortaya çıkarılmasına da fayda sağlamaktadır. Kezâ Bikâî’ye göre -ki selefi Râzî de yakın 

kanaattedir-524 münâsebât ilmi, Kur’ân’ın nazmına taalluk eden yönüyle belâgatın 

keşfedilmesi gereken bir sırrı olarak karşımızda durmaktadır.525 Nitekim âyetleri arasında 

pek latif bir imtizaç, bir münasebet bulunan Kur’ân-ı Mübîn’in526 Râzî’nin ifadesiyle “ince 

manalarının (letâif) çoğunun açığa çıkarılması, âyetlerin tertibi ile âyetler arasındaki 

bağlantıların kurulmasına tevdi edilmiştir”.527 Şu hâlde Kur’ân’ın dil ve üslûbunun taşıdığı 

üstün vasıfların kelime ve cümle düzeyindeki yansımaları onun kendine has metin yapısı 

çerçevesinde değerlendirilebilecektir.528 Münâsebât ilminin âyetler arasındaki anlam 

ilişkisini incelediği ve bir bakıma metin içi bağlamın (siyak-sibâk) takibini konu edindiği 

göz önünde tutulduğunda bu ilmin Kur’ân’ın anlaşılmasında üstlendiği rol de takdir 

edilecektir.529 

Nitekim Zerkeşî, münâsebât konusuna bu ilmin kıymetini aklın takdir edeceğine ve 

bu ilim vasıtasıyla sözü söyleyenin ne dediğinin değerinin bilineceğine dikkat çekerek giriş 

yapar ve bu olguyu şöyle tanımlar: “Âyetlerin başlarının sonlarıyla olan ilişkisini; umûm-

husûs, aklîlik-hissîlik gibi alaka türlerinden biriyle ya da sebeb-müsebbeb, illet-malûl, 

benzerlik-zıtlık gibi zihnî bağlarla anlam irtibatını ortaya koymaktır.” Zerkeşî diğer yandan 

                                                 
524 Râzî’nin “Kur’ân, lafızlarındaki fesahat ve anlamlarındaki yücelik itibarıyla nasıl mucize (mu‘ciz) ise 

âyetlerinin tertibi ve nazmı itibarıyla da aynı şekilde mucizedir (mu‘ciz).” minvalindeki değerlendirmeleri 
için bk. Mefâtihü’l-gayb, VII, 139 (Bakara 2/285’in tefsiri). 

525 Bk. Bikâî, Nazmü’d-dürer, I, 6. İbn Atıyye’nin benzer yaklaşımı için bk. el-Muharrerü’l-vecîz, I, 44. 

526 Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’an-ı Kerîm’in Türkçe Meal-i Alisi ve Tefsiri, Bilmen Yayınevi, İstanbul 1985, I, 
28. 

527 Bk. Râzî, Mefâtihü’l-gayb, X, 145. Münâsebât olgusunun mahiyeti ve tarihsel gelişimine dair ayrıca bk. 
Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü, s. 191-195; Mehmet Faik Yılmaz, “Münâsebâtü’l-âyât ve’s-süver”, DİA, 
XXXI, 568-570. 

528 Bu çerçevede tahliller için bk. Muhammed İsa Yüksek, Kur’an’ın Anlaşılmasında Bağlam Bilgisi, s. 67-69. 

529 Bu kapsamda değerlendirme ve tespitler için mesela bk. Ali Galip Gezgin, “Âyetler ve Sûreler Arasındaki 
Tenâsüb ile Sûrelerin Tertibinin Tevkîfiliğinin Kur’ân’ın Metin İçi Bağlamı Açısından Önemi”, Süleyman 
Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2018/1, Sayı: 30, ss. 1-47. 



 

140

âyetler arasındaki münasebetleri dikkate almanın tefsir pratiği açısından faydasını şöyle 

tavzih eder: “Îrad edilen kelâmın parçaları birbiriyle bütünleştirildiğinde (anlam açısından) 

irtibat güçlenir. Böylece beyânlar arasındaki uyum, bölümleri arasında uyumluluk olan 

muhkem bir bina misali olur”530  

Zerkeşî’nin münâsebât olgusunun önemine vurgu yapan değerlendirmelerini kimi 

müfessirlerin kanaatleriyle teyit etme cihetine gittiği de görülür. Söz gelimi Ebû Bekr İbnü’l-

Arabî’nin (ö. 543/1148) “Anlam itibarıyla bütünlük arz eden tek bir cümle ve muntazam bir 

yapı misali Kur’ân âyetleri arasındaki irtibatların ortaya koyulması çok mühim bir konudur.” 

minvalindeki ifadeleri münâsebât olgusunun önemine dikkat çeker niteliktedir.531 Ancak 

bununla birlikte münâsebet olgusuna karşı mesafeli bir tutum benimseyen âlimlerin 

olduğundan da bahseden Zerkeşî, örneğin İzzeddin b. Abdüsselâm’ı (ö. 660/1262) bu isimler 

arasında zikretmektedir. İzzeddin b. Abdüsselâm’a göre münâsebet ilmi güzel bir ilim 

olmakla birlikte bunun pratik açıdan söz konusu olabilmesi için belli şartlar gerekmektedir. 

Buna göre bir sözün (kelâm) bir diğeriyle irtibatının sağlanmasının yolu bu sözlerin başı ile 

sonunun bağlantılı olduğu bir konuda vaki olmasından geçmektedir. Kaldı ki farklı sebepler 

muvacehesinde vücut bulan ifadelerin birbiriyle irtibatlandırılması tekellüfü beraberinde 

getirecektir. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm yirmi küsur yıllık bir süreç içerisinde farklı sebeplere 

binaen nâzil olmuştur. Mamafih farklı zamanlarda nâzil olan beyânlar arasında bir irtibatın 

varlığından söz etmek isabetli değildir.532  

İzzeddin b. Abdüsselâm’ın kanaatine yakın bir duruş sergileyen ancak münâsebet 

konusunu daha sert bir üslûpla tenkit ettiği görülen bir diğer isim Yemenli müfessir 

Şevkânî’dir (ö. 1250/1834). Başta Bikâî olmak üzere mushaf tertibindeki âyetler arasında 

münasebet kurmaya çalışan âlimleri zemme medâr olan re’y ile tefsir yapmakla itham eden 

Şevkânî, bu mesaînin beyhude ve zorlama olduğunu belirtir. Ayrıca âyet ve sûrelerin 

tertibinin tevkîfî, dolayısıyla katî olarak takarrür ettiğini, hâl böyleyken nüzûl tertibi 

açısından hangi beyânın önce hangisinin daha sonra nâzil olduğunun tam olarak 

bilinemeyeceğini dile getirir. Netice itibarıyla birçok sebeb-i nüzûl rivâyetinin sıhhatinin 

                                                 
530 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 131; ayrıca bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 110. Şâtıbî’nin âyetler arasındaki 

münasebeti nazarda tutarak sûrelerin bütüncül bir yaklaşımla okumaya tabi tutulmasına yönelik 
değerlendirmeleri için bk. Şâtıbî, el-Muvâfakât, IV, 265-269. 

531 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 132.  

532 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 132-133; Suyûtî, el-İtkân, V, 1838. 



 

141

tartışmaya açık olduğu da düşünüldüğünde ahkâma dair beyânlar, âyetlerde muhatap alınan 

kitleler ve hitaplarda konu edilen hususlar vb. unsurların yorumunda münâsebât olgusu 

seferber edildiğinde isabetsiz neticelerin alınacağı ortadadır.533 

İbn Âşûr ise İzzeddîn b. Abdüsselâm ile Şevkânî’nin aksine âyetlerin tertip ve 

ittisâkının (insicamının) tevkîfî olmasından ileri gelen mükemmelliği nedeniyle dizi dizi 

ilerleyen âyetler arasında gâyenin/maksadın yanı sıra bir konudan diğerine intikal 

bakımından münasebetin bulunduğunu belirtir. Zira bu durum, muttasıl ve insicamlı 

ifadelerde gözlemlenen bir üslûp özelliğidir. Öyle ki birbirini takip eden âyetlerde serdedilen 

beyânlar arasında bağlantının olduğunu gösteren /fâ/, /lâkin/ ve /bel/ (فاء، لكن، بل) gibi atıf 

harfleri ile muhtelif istisna edatlarının bulunması bu özelliği teyit eder niteliktedir. Ama 

elbette bu nevi harf ve edatların bulunması her durumda âyetler arasında açık bir bağlantının 

söz konusu olduğu anlamına da gelmemektedir.534 

 İbn Âşûr, münâsebât olgusuna Zerkeşî’nin el-Burhân’ında mütalaa ettiği şu noktaya 

atıfta bulunarak dikkat çekmektedir: “‘Âyetler arasında münasebet aranmaz’ şeklinde bir 

kuruntu besleyen kimselerin öncelikle her âyetin kendinden önce zikredilen hususların 

tamamlayıcısı olup olmadığını gözden geçirmesi; şayet âyetler (zâhir itibarıyla) 

mâkablinden bağımsız ise de bu beyânlarla olan münasebetini araştırması gerekir.”535 

Âyetler arasındaki münasebetlerin ortaya çıkarılmasının müfessirin üzerine düşen bir vazife 

olduğunu bu şekilde vurgulayan İbn Âşûr, tabiatıyla sûrelerin iç bütünlüğüne de dikkat 

çekmiş olmaktadır. Mezkûr hususların tefsir pratiği açısından öneminin altını çizen müellifin 

bu çerçevede bazı tespitlerde bulunduğu görülmektedir. 

İbn Âşûr söz gelimi bir âyetin kimi zaman kendinden önceki âyetlerin ardındaki 

mevzisini almasının nüzûl sürecinin kendine has tabiatından ileri geldiğine değinir. Şöyle 

ki, bir sûrede mevzilenen bir âyet, mevzisinin taraf-ı ilâhîce münasip görülmesi nedeniyle 

mâkablinden bağımsız bir muhteva arz edebilir. Nitekim Hz. Peygamber (s.a.v.) kendisine 

inzâl edilenleri muayyen bir akış içerisinde okumakla emredilmiş, o da gerekeni yapmıştır. 

İbn Âşûr bu durumu tavzih sadedinde Meryem sûresinin “Cebrâil [de ki]; ‘Biz melekler 

                                                 
533 Bk. Muhammed b. Ali eş-Şevkânî, Fethü’l-kadîr el-câmi‘ beyne fenneyi’r-rivâyeti ve’d-dirâyeti min ‘ilmi’t-

tefsîr (thk. Abdurrahman Umeyre), yy. ty.,  I, 171-173; Adil Bor, Bir Yöntem Olarak Makâsıdî Tefsir: İbn 
Âşûr Örneği, İFAV, İstanbul 2022, s. 147-148. 

534 Müellifin bu çerçevede verdiği örnek için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 79-80; V, 170. 

535 Zerkeşî’nin bu konudaki değerlendirmeleri için bk. el-Burhân, I, 133. 



 

142

ancak rabbinin emriyle ineriz’”536 meâlindeki âyetinin yine aynı sûrenin “İşte bu, 

kullarımızdan Allah’a karşı gelmekten sakınanlara miras kılacağımız cennettir”537 

meâlindeki âyetinden hemen sonra yerini almasını örnek olarak gösterir. Rivâyete göre Hz. 

Peygamber vahiy beklentisi içinde olmasına rağmen Cebrâil günlerce görünmemiş, bir 

zaman sonra Hz. Peygamber’e birtakım âyetleri tebliğ etmek üzere geldiğinde ise Hz. 

Peygamber’in itâbıyla karşılaşmıştır. Buna binaen Allah Teâlâ Cebrâil’e “Biz melekler 

ancak rabbinin emriyle ineriz” meâlindeki âyeti Hz. Peygamber’e okumasını emretmiştir. 

 İbn Âşûr’un bahse konu âyetin tefsirine; “bu âyetin konum itibarıyla alışılmışın 

dışında olduğu görülüyor” diyerek başladığı ve hemen yukarıda ana hatlarıyla aktarılan 

sebeb-i nüzûl rivâyetine yer verdiği görülmektedir. İbn Abbâs’tan gelen ve Buhârî ile 

Tirmizî’nin de eserlerinde kendisine yer bulan bu rivâyetin538 sıhhatinde şüphe olmadığını 

belirten müellif, bu âyetin Hz. Peygamber’in Cebrâil’e hitaben “Bizi pek ziyaret etmez 

oldun” şeklindeki itâbına cevaben nâzil olduğunu vurgulamaktadır. “Biz melekler ancak 

rabbinin emriyle ineriz” meâlindeki âyetin muhatabının takdiren “Ey Cebrâil de ki” şeklinde 

olduğunu kaydeden İbn Âşûr, Cebrâil’in Hz. Peygamber’e tevcih ettiği cevabın Kur’ân 

nazmına uygun bir şekilde geldiğini de belirtmektedir.  

Mamafih âyetin başındaki atıf harfi /vâv/ (و), mahzûf olan “De ki (قل)” lafzını bir 

önceki âyete atfetmektedir. Böylece Meryem sûresinin ilgili bölümündeki âyetlerin 

muhatapları farklılık arz etmekle birlikte “kıssanın kıssaya atfı” gerçekleşmiş olmaktadır. 

Allah Teâlâ da peygamberine Cebrâil’e hitaben indirdiği 64’üncü âyeti sûrenin bu mevkiinde 

okumasını emretmiştir. Zira muktezâ-yı hâle uygun bir şekilde indirilen söz konusu beyân 

Kur’ân’dan bir bölüm olması için inzâl edilmiştir.539 Velhâsıl, Hz. Peygamber’in Meryem 

sûresinin 64’üncü âyetinden önce zikri geçen peygamber kıssalarının bitiminde Cebrâil’e 

yukarıda aktarıldığı gibi bir söylemde bulunmuş; Cebrâil’in cevaben söyledikleri ise -her ne 

                                                 
536 Meryem 19/64. 

537 Meryem 19/63. 

538 Bk. Buhârî, “Bed’ü’l-halk”, 6; Tirmizî, “Tefsîrü’l-Kur’ân”, 19 (hadis no: 3158). 

539 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVI, 139; Söz konusu âyetin tefsiri için ayrıca bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-
vecîz, VI, 49; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, V, 248-250.  



 

143

kadar zâhiren mâkabliyle doğrudan münasebet arz etmese de- 64’üncü âyet olarak sûredeki 

yerini almıştır.540 

İbn Âşûr’un dikkat çektiği bir diğer benzer durum ise sûrenin iç bağlamı açısından 

bakıldığında öncesi ve sonrasıyla -zâhiren- bir nevi münasebetin bulunduğu yahut herhangi 

bir münasebetin gözlemlenmediği âyetlerin olmasıdır. Müellif bir sebep icabı sûrenin 

akışında konumlanan bu kabil âyetlere misal olarak Kıyâme sûresinin 16 ila 19’uncu 

âyetlerini gösterir. Şöyle ki, “Resûlüm! Vahyi çarçabuk alıp ezberlemek için dilini 

kıpırdatma; Kuşkusuz onu kalbinde toplamak ve okutmak bize aittir; O hâlde, bize onu 

okuduğumuz zaman, sen onun okunuşunu takip et” meâlindeki âyetlerin sûrenin diğer 

âyetleriyle ilk etapta münasebetinin olmadığı müşahede edilir. Hâlbuki söz konusu âyetlerin 

nüzûl sebebi incelendiğinde bu âyetlerin sûrenin bütünüyle ilişkili olduğu anlaşılır. 

Buhârî ile Müslim’in Sahîh’lerinde yer verdiği rivâyete göre Hz. Peygamber, Cebrâil 

vahiy getirdiği zaman kendisine tebliğ edilen beyânları unutmamak için dilini ve dudaklarını 

kıpırdatarak tekrar ediyor, bundan dolayı da bir hayli zorlanıyordu. Bu hadise üzerine 

Kıyâme sûresinin 16 ila 19’uncu âyetleri nâzil oldu.541 İbn Âşûr, bu rivâyetin Hz. 

Peygamber’in Kıyâme sûresinin ilk âyetleri nâzil olurken dudaklarını kıpırdattığına delâlet 

ettiğini belirtir. Kezâ bahse konu âyetlerin tefsirinde Hz. Peygamber’e yapılan söz konusu 

tavsiyeyi muhtevi âyetlerin müstakil bir sûre olarak indirilmediğini; bilakis Kıyâme 

sûresinin henüz nüzûlü devam ederken nâzil olduğunu ve nihayet sûrenin âyetleri arasına 

ilhâk edilerek hâlihazırdaki mevkilerini aldığını dile getirir.542 Netice itibarıyla Hz. 

Peygamber’i bir bakıma teselli eden ilgili âyetler, müşriklerin ölülerin yeniden 

diriltileceğini/ba‘sı inkârını tevbîh; kıyâmet gününün dehşetengiz ahvâlini ise tavsif eden 

âyetler arasındaki yerini almıştır.543 

Öte yandan İbn Âşûr’a göre bir âyetin kendinden önce gelen âyetlerle açık bir 

münasebetinin bulunmaması müfessiri hayret içerisinde bırakmamalıdır. Zira herhangi bir 

âyet muayyen bir sebebe binaen indirilmiş olabilir. Kezâ âyetin nüzûlüne sebep olan hadise 

                                                 
540 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVI, 139. Benzer mahiyette bir diğer örnek için ayrıca bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 80, 

357-358. 

541 Bk. Buhârî, “Tefsîrü’l-Kur’ân”, 75; Müslim, “Salât”, 147; İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 476; 
Kurtubî, el-Câmi li-ahkâmi’l-Kur’ân, XXI, 425-426; Suyûtî, Lübâbü’n-nukûl, s. 281. 

542 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 349. 

543 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 80-81. 



 

144

de bu âyetin bilahare bünyesinde yer alacağı sûrenin nüzûl süreci esnasında gerçekleşebilir. 

Yine bu âyet, bulunduğu sûrenin en son nâzil olan âyetinden daha sonraki bir zaman 

diliminde, yani sûrenin nüzûlü tamama erdikten sonra (Hz. Peygamber tarafından bir 

vesileyle) okunmuş/tilavet edilmiş olabilir.544 Müellif bu ifadelerine Bakara sûresinin 

namazlara, özellikle de orta namaza (es-Salâtü’l-vüstâ) devam edilmesinin vurgulandığı 

“Namazları, özellikle orta namazı vaktinde, eksiksiz ve şartlarına uygun olarak kılmaya 

devam edin.” meâlindeki 238’inci âyetinin tefsirinde açıklık getirmektedir.  

İbn Âşûr açıklamasına sûrede siyak itibarıyla boşanma ahkâmından söz edilen 

âyetleri545 takiben bir anda namaz bahsine geçilmesindeki gibi ani konu değişikliklerinin 

gözlemlendiği durumların Kur’ân âyetlerinde karşılaşılan bir hususiyet olduğunun altını 

çizerek başlar. Ardından ilâhî beyânlarda mündemiç bulunan maksatların birinden diğerine 

aralarında güçlü bir bağlantı olmadan da intikal edilebildiğine değinir. Öyle ki Kur’ân-ı 

Kerîm esasen bâblara göre tertip edilmiş, ele alınan meseleler de konu başlıklarına yayılmış 

bir ders kitabı olmaktan ziyade bir hatırlatma (tezkîr) ve öğüt (mev‘iza) kitabıdır. Yine bu 

ilâhî kitap, İslâm toplumuna hidayet, teşrî, öğüt ve eğitim vadeden ilâhî bildiriler 

mecmuasıdır. Bu ilâhî mecmuada kimi hususlar yerine göre aralarında irtibat ve münasebet 

olmadan da bir araya gelebilir. Mamafih Kur’ân’da bahis konusu edilen bir maksadın 

anlaşılması bir âyetten daha sonra indirilen bir başka âyetin ihtiva ettiği diğer bir maksatla 

da sağlanabilir.546 

                                                 
544 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 81. Hz. Peygamber’in muhtelif vesilelere binaen istişhâd/ihticâc kabilinden tilavet 

ettiği bazı âyetler kimi sahabîlerce o esnada nâzil olduğu düşünülmüştür. İbn Âşûr’un bu durum hakkındaki 
değerlendirmelerine çalışmanın üçüncü bölümünde temas edilecektir. 

545 Bk. Bakara 2/227-237. 

546 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, II, 465. Öte yandan İbn Âşûr, Kur’ân’ın gâyelerinin münasebât olgusuyla olan 
ilişkisini şöyle tahlil eder: “Kur’ân-ı Kerîm’in en büyük gâyesi ümmeti bütün yönleriyle ıslah etmektir. Aynı 
ıslah gâyesi imana davet etmek, dalaletten alıkoyup iman ve İslâm’a ittiba etmelerini sağlamak cihetiyle 
kâfirler için de geçerlidir. Kezâ müminlerin ahlâkını düzeltmek, ihtidâlarını sabit kılmak ve nefislerini 
tezkiye etmelerini sağlamak da mezkûr gâyeye dâhildir. Mamafih Kur'ân’ın gâyeleri İslâm’a davet 
sürecinde doğrudan muhataplar konumundaki toplumun ahvâliyle irtibatlıdır. Hâl böyleyken Kur’ân’ın her 
bir âyeti bir diğerinden müstakil bir hüviyet taşır. Bununla birlikte her âyetin mesajı ıslaha ve bu bağlamda 
istidlâlde bulunulan hususlara dönüktür. Şu hâlde Kur’ân âyetlerinin anlam akışı bakımından teselsül arz 
etmesi icap etmez. Nitekim Kur’ân’ın durumu karşılaştığı farklı vakaları (hal yoluna koymak için) ele alan 
bir hatibin durumuna benzer. Şöyle ki, Kur’ân bir münasebete binaen -tıpkı mezkûr durumdaki hatip gibi- 
ele aldığı bir konuda bir durumdan diğerine intikal edebilir. Bundan dolayıdır ki âyetlerinde, nüzûlünü 
gerektiren sebepler olsun olmasın Kur’ân’da çok sayıda ara cümle (cümle-i mu‘teriza) de bulunmaktadır. 
Zira Kur’ân’ın her cümlesi hikmet, irşat ve yanlış olanı düzeltmeye matuf mesajları ihata etmektedir.” Bk. 
et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 81. 



 

145

İbn Âşûr’un bu ifadelerinden âyetler arasındaki münasebetlerin salt konu ve muhteva 

üzerinden kurulamayacağı; kezâ kimi âyetlerde mündemiç olan maksatların keşfinin yerine 

göre diğer âyetlerdeki maksatların teşhis edilmesinden geçtiği anlaşılmaktadır. Mamafih 

bilindik anlamda bir kitap olmaktan ziyade kendine has üslûp ve nazmının beraberinde 

maksatları da olan Kur’ân-ı Kerîm’in her bir âyetinin bir diğeriyle mutlak sûrette ve 

doğrudan irtibatlı olduğunu ileri sürmek isabetli değildir. Bununla birlikte İbn Âşûr’a göre 

âyetlerin mushaftaki nihai mevzilerinin Hz. Peygamber tarafından tayin edildiğini içeren 

rivâyetler oldukça az sayıdadır. Hâl böyleyken âyetlerin sûrelerdeki mevzilerini münasebet 

bakımından araştırmak müfessirin üzerine düşen bir vazifedir. Müfessirin de bu noktada bir 

neticeye ulaştırabilecek vesileleler araması; aksi takdirde zorlama yorumlara düşmemek için 

bu teşebbüsten geri durması gerekmektedir.547 

c. Sûreler Bağlamında Müstesnâ Âyetler ve İlhâk Olgusu 

Âyetlerin tertibinin yanı sıra münâsebât konusuyla da doğrudan ilişkili olan ilhâk 

olgusuna (âyetlerin Hz. Peygamber’in yönlendirmesiyle bir sûrenin bünyesine 

katılması/eklenmesi); Zerkeşî’nin (ö. 794/1392) Mekkî Sûrelerdeki Medenî Âyetler ve 

Medenî sûrelerdeki Mekkî Âyetler (el-Âyâtü’l-medeniyyât fi’s-süveri’l-mekkiyye; el-Âyâtü’l-

mekkiyye fi’s-süveri’l-medeniyye) başlıkları altında temas ettiği548; Suyûtî’nin (ö. 911/1505) ise 

müstakil bir fasılda mütalaa ettiği müstesnâ âyetler (âyâtün müstesnâtün) konusu 

bağlamında değindiği görülmektedir. Suyûtî bununla birlikte el-İtkân’ında müstesnâ 

âyetlere dair delillere ihtisarla yer verdiğini, bu delillerin incelenmesini ise nüzûl sebeplerine 

hasrettiği Lübâbü’n-nükûl adlı eserine havale ettiğini belirtmektedir.549  

Zerkeşî mezkûr başlıklar altında; Mekkî sûrelerde yer alan Medenî âyetler ile Medenî 

sûrelerde bulunan Mekkî âyetleri zikretmekle iktifa etmektedir. Fakat o da halefi Suyûtî gibi 

sebeb-i nüzûl konusunu işlerken bu meseleye de değinmektedir. Zerkeşî’ye göre kimi âyetler 

özel sebeplere binaen nâzil olabilir ve bu âyetlerin her biri Kur’ân’ın nazmı ile hüsn-i 

siyakına riayet edilerek bunlarla münasebeti bulunan âyetlerle birlikte (bünyesinde 

                                                 
547 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 81. 

548 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 287-290. 

549 Suyûtî Mekkî sûrelerdeki Medenî; Medenî sûrelerdeki Mekkî âyetlerin durumunu incelediği bu konuyu fasl 
başlığı altında ele almaktadır. Ancak müellifin, İbnü’l-Hassâr’ın bu konudan bahsederken sarfettiği âyâtün 
müstesnâtün (آيات مثتثناة) tabirini esas aldığı anlaşılmaktadır. Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 84-85. 



 

146

bulunduğu sûredeki) mevzisini alabilir. Elbette bu durum ilgili âyetlerin mevzilerinin Hz. 

Peygamber’e (s.a.v.) vahiy yoluyla bildirilmesiyle gerçekleşir.550 Aynı şekilde Nehhâs’ın (ö. 

338/950), “Bir sûre Mekkî olabilir; fakat Mekkî olan bu sûrenin bünyesine bilahare 

Medine’de nâzil olan bir âyetin eklenmesi Hz. Peygamber tarafından emredilebilir. Bu 

durum kendisine vahiyle bildirildiği için elbette Hz. Peygamber’den başkası bu tasarrrufta 

bulunamaz” minvalindeki ifadeleri de ilhâk olgusunun mahiyetini ortaya koymaktadır.551 

 Müstesnâ âyetler konusunu müstakil bir mesele olarak ele alan Suyûtî ise bu 

bağlamda Beyhâkî (ö. 458/1066), İbnü’l-Hassâr (ö. 611/1214) ve İbn Hacer’in (ö. 852/1449) 

görüşlerini zikrederek konuya giriş yapar, ardından bünyesinde müstesnâ âyetler barındıran 

sûreleri mushaf tertibine göre tetkik eder.552 Beyhakî bu çerçevede: “Mekke’de nâzil olan 

bazı sûrelerin bünyesinde bilahare ilhâk edilen Medenî âyetler vardır”553 demiştir. İbnü’l-

Hassâr’ın kanaati ise “Mekkî ve Medenî sûrelerde müstesnâ âyetler mevcuttur. Bu istisna 

meselesinde nakilden ziyade ictihada dayanan kimselerin olduğu da görülmektedir” 

şeklindedir. Son olarak İbn Hacer’in görüşü ise şöyledir: “Bazı öncü âlimler Medine’de 

indirilen fakat Mekkî sûrelerde yer alan âyetler konusuna itina göstermiştir. Bunun aksi 

durumla yani Mekke’de nâzil olan bir beyânın bilahare Medine’de inen bir sûrenin 

bünyesinde yer aldığıyla ise pek nâdir karşılaştım.”554 

Bu siyakta İbnü’l-Hassâr’ın müstesnâ âyetler meselesinde nakilden ziyade ictihada 

dayanan kimselerin de bulunduğu yönündeki ifadesinin dikkat çekici olduğu söylenmelidir. 

İbn Âşûr’un da parmak bastığı gibi müstesnâ âyetler meselesinde ictihadın söz konusu 

olması, âyetlerin sûrelerdeki nihaî mevzilerini bildiren merfû rivâyetlerin az sayıda 

olmasından ileri gelmektedir. Zira İbn Âşûr’un da değindiği gibi işbu sebepten dolayı 

âyetlerin konum itibarıyla bulundukları yerlerle olan münasebetlerinin araştırılması 

müfessirin dirayetine havale edilmiştir. 

                                                 
550 Zerkeşî’nin bu çerçevede verdiği örnekler için bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 119-121.  

551 Bk. Nehhâs, en-Nâsih ve’l-mensûh, II, 481. 

552 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 84-105. 

553 Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, VII, 144. 

554 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 84; İbn Hacer, Fethü’l-bârî, IX, 51-52. Müstesnâ âyetler konusunda naklin yanı sıra 
nakiller ışığında ictihadın da söz konusu olabileceğine dair ayrıca bk. Müsâid b. Süleymân et-Tayyar, el-
Muharrer fî ulûmi’l-Kur’ân, s. 106. 



 

147

İbn Âşûr da sûrelerin tefsirine başlarken yeri geldikçe değindiği müstesnâ âyetler 

meselesini, ilhâk olgusunu göz önünde bulundurarak ele almaktadır. Farklı dönemde yahut 

aynı dönemin farklı zaman dilimlerinde nâzil olan fakat bir sûrenin bünyesinde bir araya 

gelen âyetlerin ilhâk durumunu sebeb-i nüzûl rivâyetleri, sûrenin iç bağlamı ve bütünlüğü, 

münâsebât olgusu ve nazma uygunluk perspektifinden değerlendirme cihetine 

gitmektedir.555 İbn Âşûr’un bu mesaisinde çağdaşı Reşîd Rızâ’nın (ö. 1935) “Mekkî bir 

sûrede Medenî; Medenî bir sûrede ise Mekkî âyetler bulunabilir. Bu durumda yapılacak olan 

şey sadece sahih senetli, sarih metinli ve bu bağlamda tartışma ve ihtimallere kapalı 

rivâyetlerle sabit olan bilgileri esas almaktır” şeklindeki kanaatinde ifadesini bulan 

hassasiyeti gösterdiği belirtilmelidir.556 Bu hassasiyetine paralel olarak müstesnâ olması 

muhtemel âyetleri ilhâk olgusu çerçevesinde değerlendirdiği ve ilgili âyetlerin Mekkî yahut 

Medenî oluşlarını hesaba katarak yorumladığı da görülür. Başka bir deyişle bahse konu 

âyetlerde söz gelimi Mekkî bir âyetin Medenî; Medenî bir âyetin ise Mekkî olduğu göz 

önüne alındığında bunların nasıl anlaşılacağını alternatif yorumlar üzerinden ortaya koyar.557  

 Şu var ki, bir sûrenin bünyesine ilhâk edilen âyetlerin sadece nâzil oldukları dönem 

(Mekke, Medine) bakımından farklılık arz etmesi icap etmez. Medine döneminde nâzil 

olmaya başlayıp nüzûlü zamana yayılan ve aynı süreç içerisinde başka sûrelerin de 

indirildiği bilinen Bakara sûresinde558 de vâki olduğu gibi bir sûrenin bünyesinde aynı 

dönemin farklı zaman dilimlerinde nâzil olan ve bilahare bu sûrenin muayyen mevzilerine 

vaz‘ yahut edilen ilhâk edilen âyetler de bulunabilir. Nitekim İbn Âşûr’un Hz. Peygamber’in 

talimatları doğrultusunda sûredeki nihai mevzilerini alan âyetlerin bu durumunu; münâsebât 

(siyak-sibak, konu bütünlüğü) ve tarihsel akış (kronoloji; meselâ teşrî tarihi) bağlamında 

örneğin; “bu âyetin bu mevziye vaz edilmesine neden olan ilişki/münasebet” gibi şerhler 

düşerek tavzih cihetine gittiği görülür.559 Müellif bu bağlamda yeri geldikçe kimi 

müfessirlerin görüşlerini eleştirir. Örneğin cumhûra göre Mekkî olduğu yönündeki kanaatin 

                                                 
555 Örnek için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VII, 37, 122-123; XII, 181; XXVI, 238; XXVII, 87, 122; XXVIII, 151; 

XXI, 181, 204. 

556 Bk. Muhammed Abduh-Reşîd Rızâ, Tefsîrü’l-menâr, VII, 284. İbn Âşûr’un hassasiyetini gösteren bir örnek 
için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIV, 76, 174-175. 

557 Örnek için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXI, 181-182; XXVI, 20-21. 

558 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 202. Nüzûl süreçleri kesişen sûreler hakkında ayrıca bk. IX, 246. 

559 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, II, 60, 193, 231, 317; V, 16-17; VI, 103, 126; XVII, 227; XXV, 339.  



 

148

ön plana çıktığı Meryem sûresinin Kur’ân’daki on beş secde âyetinden560 biri olan 58’inci 

âyeti561 Mukâtil b. Süleymân’a (ö. 150/767) göre Medine döneminde indirilmiştir.562 Fakat 

İbn Âşûr Mukâtil’in bu görüşünü şöyle tenkit eder: “Bu görüş söz konusu âyetin kendinden 

önceki âyetlerle olan ilişkisi nazarda tutulduğunda doğru değildir. Elbette ilgili âyetin 

nüzûlünde sûreye ilhâk edilmiş olması ileri sürülebilir fakat bu durum da pek muhtemel 

gözükmemektedir.”563  

Öte yandan İbn Âşûr’a göre bir âyet, nüzûlü tamamlanmış bir sûrenin bünyesine daha 

sonra da ilhâk edilebilir. Söz gelimi İbn Abbâs’ın “son nâzil olan âyet (âhirü mâ nezele)” 

hakkında Sahîh-i Buhârî’de geçen rivâyetine göre Bakara sûresinin “Allah'a 

döndürüleceğiniz, sonra da herkese hak ettiğinin eksiksiz verileceği ve kimsenin haksızlığa 

uğratılmayacağı bir günden sakının…” meâlindeki 281’inci âyeti564 nâzil olduğunda565 

Cebrâil Hz. Peygamber’e: “Muhammed, bu âyeti Bakara sûresinin 280’inci âyetinin yanına 

koy” şeklinde bir telkinde bulunmuştur.566 Mezkûr âyetin nüzûlü sona eren Bakara 

sûresindeki mevzisini Cebrâil’in Hz. Peygamber’e tam olarak bildirdiğini, buna mukabil Hz. 

Peygamber’in gerekli tasarrufta bulunduğunu izhar eden bu rivâyette de görüldüğü üzere bir 

âyetin, nüzûlü tamamlanmış bir sûrenin muayyen bir mevzisine ilhâkı söz konusu olabilir. 

Ama elbette bu durum sûrede ne mana bakımından münasebetsizlik ne de nazm açısından 

                                                 
560 Secde âyetleri (secde-i tilâvet) hakkında bk. Abdurrahman Çetin, “Tilavet Secdesi”, DİA, XLI, 157; Muhsin 

Demirci, Tefsir Terimleri Sözlüğü, İFAV, İstanbul 2016, s. 250. 

561 “İşte bunlar, Allah’ın kendilerine nimet verdiği peygamberlerden olup, Âdem’in zürriyetinden, Nûh ile 
birlikte gemide taşıdıklarımızın neslinden, İbrâhim ve İsrâil’in zürriyetinden, kendilerine hidayet yolunu 
gösterip seçkin kıldığımız kimselerdendir. Onlara Rahmân’ın âyetleri okunduğu zaman ağlayarak secdeye 
kapanırlardı.” Meryem 19/58. 

562 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîr, II, 619; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, V, 204. 

563 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVI, 57. Müellifin bir başka tenkidi için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XI, 78. 

564 ﴾ َِّųא ĵĤَِإ įِĻ ِĘ َنĳđُäَóُْÜ אĨًĳْĺَ אĳĝَُّÜوَא﴿ 

565 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Tefsîrü’l-Kur’ân”, 53. 

566 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, III, 97; Suyûtî, el-İtkân, I, 176-181; Zerkeşî, el-Burhân, I, 298 krş. Kurtubî, el-Câmi‘ 
li-ahkâmi’l-Kur’ân, IV, 421. Benzer bir durumun Hadîd sûresinin muayyen âyetleri için de söz konusu 
olduğunu belirten İbn Âşûr, sûrenin “Size ne oluyor da Allah yolunda harcama yapmıyorsunuz” meâlindeki 
10’uncu âyetinden itibaren sûrenin geri kalan kısmının Medine döneminde nâzil olduğunu kaydetmektedir. 
Fakat sûrenin Mekke’de nâzil olan ilk kısmıyla hicretten sonra Medine’de nâzil olan geri kalan bölümü 
arasında mana ve nazm itibarıyla benzerlik bulunmaktadır. Mamafih farklı zaman ve mekânlarda nâzil olan 
âyetlerin Hz. Peygamber’in talimatına binaen aynı sûrenin bünyesine ilhâk edildiği anlaşılmaktadır. Bu 
meyânda müellifin Hadîd sûresinin hangi dönemde nâzil olduğu hususunda yaşanan ciddi ihtilafın başka 
hiçbir sûrede görülmediğinin de altını çizdiği ifade edilmelidir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 81; XXVII, 353. 



 

149

uyumsuzluk doğurur.567 Zira Derveze’nin (ö. 1984) ifadesiyle, Hz. Peygamber’in söz konusu 

tasarrufta bulunurken bu kabilden âyetlerin; sûre içi bağlam (siyak-sibak) ve konu 

bakımından münasebetinin yanı sıra ilhâk edildikleri mevzide değinilen konuyu bağlam 

açısından desteklemelerini nazarda tuttuğu söylenebilir.568 

3. Sûrelerin Tertibi 

a. Mushaf Tertibi 

 Hz. Peygamber’e (s.a.v.) vahyedilen, ilki Fâtihâ sonuncusu Nâs sûresi olmak üzere 

114 sûreyi ihtiva eden ve mushaflarda yazılan [ilâhî] kelâm olan Kur’ân-ı Kerîm,569 Hz. 

Peygamber döneminde sûrelere ayrılmıştır.570 Nitekim Kur’ân-ı Kerîm henüz o dönemde 

isimleriyle birlikte 114 sûreye taksim edilmiş, bu taksime şahsî mushafı bulunan Abdullah 

b. Mesûd’un dışında herhangi bir kimse de muhalefet etmemiştir.571 Hakikaten de Kur’ân’ın 

cem‘ işlemi esnasında cumhûr sahabenin sûrelerin toplam sayısı (114) hususunda ihtilaf 

yahut tereddüte düştüğüne dair bir bilgiye rastlanmamaktadır.572 Diğer yandan Hz. 

Peygamber döneminden beri sûrelerin hacimleri bellidir. Keza sûreler, bizzat Hz. 

                                                 
567 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, II, 465. Hz. Peygamber’in ilâhî emre binaen bir âyeti bir sûrenin muayyen bir 

mevzisine yerleştirmesine dair bir başka örnek için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIV, 258-259. 

568 Bk. Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 114. 

569 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 71. 

570 Kur’ân’ın sûrelere ayrılmasının faydalarına da Zemahşerî’ye atıfla değinen İbn Âşûr, el-Keşşâf müellifinin 
şu ifadelerine yer verir: “Her sahada eser kaleme alan müellifler eserlerini müstakil başlıklar altında 
bölümlere ayırırlar. Bir eseri bölümlere taksim etmenin faydaları şunlardır: [Hakkında bahis açılan] türler, 
ait oldukları kümenin altında tasnif edilip [serimlendiği] zaman bütün hepsinin tek bir nevʻ altında takdim 
edilmesine nazaran daha iyi ve anlaşılır bir mahiyet arz eder.” Nitekim yine Zemahşerî’ye göre Kur’ân’ın 
yahut herhangi bir metnin okuyucusu, okuduğu metinden bir bölümü nihayete erdirip bir diğer bölüme 
intikal ettiği zaman okuma motivasyonu yükselir. Bu durum adeta bir yolcunun belli bir mesafe katettikten 
sonraki heyecanını hatırlatır.” Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 86; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 219; Suyûtî, el-İtkân, 
II, 429. 

571 Abdullah b. Mesûd, Felak ve Nâs (Muavvizeteyn) sûrelerini bunların Hz. Peygamber’e Allah’a sığınması 
için okuması tavsiye edilen dualar olması hasebiyle özel mushafına almamıştır. Bunların yerine sabah 
namazlarına okunan Kunût dualarını el-Hale‘ ve’l-Hane‘ (الخلع والخنع) sûresi adıyla mushafına kaydetmiştir. 
Mushafında ayrıca Fîl ile Kureyş sûrelerine tek bir sûre olarak yer vermiştir. İbn Âşûr, İbn Mesûd’un bu 
tasarrufunun Kur’ân’ın nüzûlüne dair telakkisinden ileri geldiğini ifade etmiştir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 
I, 85. 

572 Suyûtî, sûrelerin sayısının 114 olduğunda icmâ bulunduğunu belirtmekle birlikte Enfâl ve Berâe (Tevbe) 
sûrelerini tek sûre sayan zayıf bir görüşe göre bu sayının 113 kabul edildiğini de söyler. Ayrıca Abdullah b. 
Mesûd’un Felak ve Nâs sûrelerini (Muavvizeteyn) özel mushafına almaması sebebiyle sûre sayısının 112’de 
kaldığı; kezâ Übey b. Ka‘b’ın yine özel mushafına kunût dualarını alması sebebiyle de sûre sayısının 116’ya 
yükseldiği bilgisine yer verir. Bk. el-İtkân, II, 421-422. 



 

150

Peygamber’in kıldırdığı namazlardaki kıraatlerinin yanı sıra her yılın ramazan ayında -o gün 

itibarıyla kendisine inzâl edilen sûrelerle- gerçekleştirdiği arzalara göre hıfzedilmiştir.573  

Nüzûl sürecinde muhtelif malzemeler üzerinde yazıya geçirilerek muhafaza edilen 

ilâhî beyânların, ilk râşid halife Hz. Ebû Bekir döneminde cem‘ edilerek derli toplu bir 

hüviyete (suhuf) büründürülmesinin ardından Hz. Osman devrinde hâlihazırdaki tertipli 

formuna kavuşturulduğu (mushaf) bilinmektedir.574 Bununla birlikte bünyesinde 114 sûreyi 

barındıran ve artık iki kapak arasında mushaf formuna kavuşan Kur’ân-ı Kerîm’de sûrelerin 

tertibinin âyetlerin tertibi gibi tevkifî mi yoksa sahabenin ictihadıyla mı gerçekleştiği 

hususunun tartışmalı bir mesele olduğu görülmektedir. İbn Âşûr’un sıklıkla atıfta bulunduğu 

el-İtkân’da bu meseleyi inceleyen Suyûtî, cumhûr ulemânın kanaatinin söz konusu tertibin 

ictihadî olarak gerçekleştiği yönünde olduğunu kaydetmektedir. Buna ek olarak söz gelimi 

İbn Fâris’e (ö. 395/1004) göre tertibin kısmen ictihâdî kısmen ise tevkifî575; Ebû Bekir 

İbnü’l-Enbârî (ö. 328/940), Kirmânî (ö. 500/1106’dan sonra) ve el-Keşşâf üzerine hâşiye 

yazan Tîbî’ye (ö. 743/1343) göre ise tamamen tevkifî biçimde gerçekleştiğine de 

değinmektedir.576 

İbn Âşûr ise sûrelerin tertibi konusunda iki yaklaşımın öne çıktığına, Bâkıllânî’nin 

(ö. 403/1013) serdettiği görüşler üzerinden dikkat çekmektedir. Bunlardan ilki sûrelerin 

tertibinin muhtemelen Hz. Peygamber’in talimatları çerçevesinde gerçekleştiğidir. İkincisi 

ise söz konusu tertibin sahabenin ictihadıyla belirlenmiş olabileceğidir.577 İbn Âşûr, tertibin 

tevkîfî olduğunu ihtimal dâhilinde gören ilk yaklaşımı Ebû Amr ed-Dânî’nin (ö. 444/1053): 

“Cibrîl Hz. Peygamber’e âyet ve sûrelerin mevzilerini bildiriyordu.”578 şeklindeki çıkarımı 

ile vahiy kâtibi Zeyd b. Sâbit’in: “Biz Kur’ân’ı Hz. Peygamber’in huzurunda rikâ‘ 

                                                 
573 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 85. 

574 Kur’ân’ın nüzûl sürecinde yazıyla tespitinin yanı sıra onun “mushaf” hüviyetini kazanmasının serencamına 
dair bk. Muhsin Demirci, Kur’ân Tarihi, s. 155-173; Mehmet Emin Maşalı, Kur’an’ın Metin Yapısı, s. 49-
74; Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, I, 20-23; et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 87. 

575 Sûrelerin tertibinin belirlenme keyfiyetine yönelik a) tevkifî b) ictihâdî olmak üzere ileri sürülen iki zıt 
yaklaşımın yanı sıra söz konusu tertibin kısmen tevkîfî, kısmen de ictihâdî olduğunu değerlendiren 
uzlaştırmacı bir yaklaşım da mevcuttur. Bk. Muhsin Demirci, Kur’ân Tarihi, s. 188-189. 

576 Âlimlerin ileri sürdüğü gerekçeler için bk. Suyûtî, el-İtkân, II, 405-407; Zerkeşî, el-Burhân, I, 353-358; Ebû 
Ca‘fer el-Gırnâtî, el-Burhân fî tertîbi süveri’l-Kur’ân, s. 52-54. 

577 Bk. Bâkıllânî, el-İntisâr, I, 60, 293. Ayrıca bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, I, 97. 

578 Müellifin Endülüslü kıraat âlimi Ebû Amr ed-Dânî’ye nispet ederek zikrettiği ifadeyi Kurtubî ile Suyûtî 
Ebû Bekir İbnü’l-Enbârî’ye dayandırarak nakleder. Bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, I, 98; Suyûtî, 
el-İtkân, II, 406-407. 



 

151

(parşömen, rak) üzerinde telif ederdik.” şeklinde aktardığı tecrübesi üzerinden açıklama 

cihetine gitmektedir.” 579 

İbn Âşûr bu çerçevede İbn Atıyye’nin kanaatine de temas etmektedir. Buna göre İbn 

Atıyye, selefi Bâkıllânî’nin: “Bugün elimizde bulunan mushaftaki sûre tertibinin (nihâî 

olarak) Hz. Osman ile Zeyd b. Sâbit’in elinden çıktığı anlaşılmaktadır.” şeklindeki görüşü 

hakkında: “Ancak bununla beraber elimize ulaşan rivâyetler ışığında es-Seb‘u’t-tıvâl, 

Havâmîm ve el-Mufassal580 olmak üzere birçok sûrenin Hz. Peygamber zamanında tertibe 

tabi tutulduğu anlaşılıyor. Ama elbette o süreçte tertipteki yeri belirlenmeyen sûreler de 

bulunuyordu. Mamafih tertibe tâbî tutulmayan bu sûreler (Hz. Osman döneminde) imâm 

mushaf tanzim edilirken (Zeyd b. Sâbit) tarafından mushaftaki sıralarına tevdi edildi.” 

minvalinde bir değerlendirmede bulunmuştur.581 İbn Atıyye’nin değerlendirmelerinin ihsas 

ettiği üzere sûrelerin büyük bir kısmının Hz. Peygamber döneminde tertip edildiği; geri kalan 

kısmının tertip işleminin ise sahabeye tevdi edildiği anlaşılmaktadır. Fakat bununla birlikte 

İbn Hacer’in ifadesiyle: “Sûrelerin bazılarının yahut kahir ekseriyetinin sahabenin ictihâdına 

göre tertibe tâbî tutulması bu işin esasında tevkîfî olduğuna engel teşkil etmemektedir.”582  

İbn Âşûr’a göre sûrelerin bir kısmının tertipteki yerlerinin Hz. Peygamber 

hayattayken belirlendiğinde kuşku bulunmamaktadır. Öyle ki, nüzûl döneminde muhtelif 

malzemelere yazılarak takarrür eden, Hz. Ebû Bekir döneminde suhuf olarak583 cem‘ edilen 

ve Hz. Osman döneminde çoğaltılarak muayyen şehirlere gönderilen imam mushaftaki tertip 

bugün elimizde bulunan mushaftaki tertiple aynı özellikleri taşımaktadır. Ayrıca bugün 

                                                 
579 İlgili rivâyet için bk. Tirmizî, “Menâkıb”, 74 (hadis no: 3954). Beyhakî, Zeyd b. Sâbit’in “te’lîf ile sûrelerin 

âyetlerini yazmayı kastettiğini belirtir. Bk. Ebû Bekir Ahmed el-Beyhakî, el-Câmi‘ü li-Şu‘abü’l-îmân 
(Abdulalî Abdülhamîd Hâmid), Mektebetü’r-rüşd nâşirûn, Riyad 1323/2003,  I, 343 (hadis no: 169). 

580 es-Seb‘u’-t-tıvâl (Yedi uzun sûre) Bakara, Âl-i İmrân, Nisâ, Mâide, En‘âm, A‘râf ve Tevbe sûreleridir. 
“Hâvâmîm” ise “Hâ-mîm” ile başlayan Mü’min, Fussilet, Şûrâ, Zuhruf, Duhân, Câsiye ve Ahkâf sûreleridir. 
Muafassal sûreler ise Kâf sûresinden itibaren Nâs sûresine kadar olan sûrelerdir. Bk. Abdulhamit Birışık, 
“Sûre”, DİA, XXXVII, 538-539. Sûrelerin âyet sayılarına göre gruplar hâlinde isimlendirilmesine dair 
ayrıca bk. Suyûtî, el-İtkân, II, 412-416. 

581 Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 86. Ayrıca bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, I, 39-40; Zerkeşî, el-
Burhân, I, 355. 

582 İbn Hacer, Fethü’l-bârî, IX, 53; Suyûtî, el-İtkân, II, 410. 

583 İbn Âşûr’un kanaatine göre Hz. Ebû Bekir’in gerçekleştirdiği cem‘ uygulaması müstakil sahîfelere yazılı 
vaziyette bulunan sûrelerin bir araya getirilmesini kapsamaktadır. Her bir sûrenin müstakil olarak yazıldığı 
sahîfeler (ya da suhuf) bu dönemde muhafaza maksadıyla bir araya getirilmiştir. Ayrıca bu sahîfeler 
“sûreleri tertipli bir mushaf” hüviyetini hâiz değildi. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 87. Öte yandan söz konusu 
cem‘ faaliyetinin mahiyetine dair tespit ve değerlendirmeler için bk. Mehmet Emin Maşalı, Kur’an’ın Metin 
Yapısı, s. 49-60.  



 

152

elimizde bulunan mushafın ilk sûreleri olan uzun sûrelerin (tıvâl) de Hz. Peygamber 

zamanında takarrür eden tertiple uyumlu olduğu ifade edilmelidir. Kaldı ki tıvâl, evsât ve 

kısâr mufassallar olmak üzere Riyâdu’l-Kur’ân’ı584 farz namazlarda okumak sünnetti. 

Mamafih Kur’ân’ın yarısından fazlasını teşkil eden ve sayıları altmış dördü bulan bu 

sûrelerin muayyen bir tertibe göre tilavetinin Hz. Peygamber tarafından icra edildiği 

anlaşılmaktadır. İbn Âşûr’un çizdiği çerçeveye göre tıvâl ve mufassal sûrelerin tertibinin Hz. 

Peygamber döneminden tevarüs edildiği noktasında herhangi bir şüpheye mahal 

kalmamaktadır.585 

Öte yandan imam mushafın oluşturulması faaliyetinin öncülüğünü yapan Hz. Osman 

ile Zeyd b. Sâbit sahabenin önde gelen Kur’ân hafızlarındandı. Bizzat Hz. Peygamber’in 

kıraatinin beraberinde Hz. Peygamber’in bizzat kıraatlerine muttali olduğu hafızların 

kıraatlerinde takip ettiği tertibi mümkün mertebe izleyenler arasından özellikle Zeyd, 

Medine döneminde Hz. Peygamber’in yanından ayrılmamıştı. Öyle ki bilahare gündeme 

gelen Kur’ân’ın cem‘ faaliyeti arefesinde bu görevi üstlenmesini arzu eden Hz. Ebû Bekir 

tarafından kendisine “akıllı ve güvenilir bir genç” olduğu sitayişle hatırlatılacak olan 

Zeyd,586 vaktiyle arza-i ahîrede bulunmuş ve Kur’ân’ı Hz. Peygamber’den başından sonuna 

kadar iki defa dinlemişti. Hz. Osman’ın hilafeti döneminde mushaf üzerine yapılan 

çalışmalarda ise Hz. Peygamber’in kıraat ettiği tertip üzere mushaf sıralamasını tanzim 

etmişti.587 

İbn Âşûr bir taraftan da sûrelerin tertibinin ictihada dayalı olarak gerçekleştiği 

noktasında öne sürülen iki gerekçeye dair değerlendirmelerde bulunur. Bu gerekçelerden biri 

özel mushaflar edinen sahabîlerin bu mushaflarının tertip bakımından farklılıklar 

barındırmasıdır. Diğer gerekçe ise başta Hz. Osman’ın Enfâl ile Berâe sûrelerinin mushaftaki 

durumuna dair tasarrufunun aktarıldığı rivâyet olmak üzere sûrelerin tertibinin ictihadî 

biçimde gerçekleştiği izlenimi veren rivâyetlerdir.588  

                                                 
584 Mufassal sûrelerin ortak adı olan Riyâdu’l-Kur’ân (Kur’ân’ın bahçeleri) hakkında bk. Muhsin Demirci, 

Tefsir Terimleri Sözlüğü, s. 242-243. 

585 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 86-87 

586 Bk. İbn Hacer, Fethü’l-bârî, XIII, 227. 

587 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 87; Muhsin Demirci, Kur’ân Tarihi, s. 189-190. 

588 Bu konuda ayrıca bk. Mennâ‘ el-Kattân, Mebâhis fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, s. 135-136.  



 

153

Hz. Peygamber (s.a.v.) hayattayken özel mushaflar edinen Abdullah b. Mesûd, Übey 

b. Ka‘b ve Sâlim Mevlâ Ebû Huzeyfe gibi sahabîlerin sûre tertipleri farklılıklar arz etmiştir. 

Dahası mushafını sûrelerin nüzûl sırasına göre tertip eden sahabîler de olmuştur. Söz gelimi 

sûreler, Hz. Ali’nin özel mushafında nüzûl sırasına göre sıralanmış, hâliyle Mekkî ve Medenî 

sûreler nüzûl kronolojisine göre sırasıyla bu özel mushaftaki yerini almıştı.589 Sahabe-i 

kirâmın husule getirdiği bu özel mushaflarda âyet ve sûrelerin tertipleri ile sûrelerin 

taksiminde bir standart olmadığı da bilinmektedir.590 Elbette bu mushafların şahsa özel 

mahiyet arz etmesi söz konusu tertip farklılıklarını anlaşılır kılmaktadır. Übey b. Kaʻb ile 

Abdullah b. Mesûd gibi sahabîlerin mushaflarında ise sûreler âyet sayıları bakımından 

uzundan (tıvâl) kısaya (kısâr) doğru sıralanmıştı. Nitekim bilahare Hz. Osman’ın 

himayesinde çoğaltılarak muayyen beldelere gönderilen mushaftaki (imam mushaf) sûre 

tertibi de benzer şekildeydi.591 Bu siyakta mezkûr sahabîlerin mushaflarının imam 

mushaftaki tertibe nazaran içerdiği farklılıkların, sûrelerin tertibinin ictihâdî biçimde 

gerçekleştirildiğine yönelik bir delil olarak ileri sürüldüğü ifade edilmelidir.592 

Öyle ki İbn Âşûr, sûrelerin tertibinin ictihadî biçimde gerçekleştiği düşüncesine kapı 

aralayan kimi rivâyetleri de tetkik cihetine gitmektedir. Örneğin mushafın nihaî biçimde 

tertip faaliyetini takip eden süreçte İbn Abbâs ile Hz. Osman arasında geçen ve Enfâl ile 

Berâe (Tevbe) sûrelerinin arasına fâsıla maksadıyla besmelenin yazılmama sebebinin 

konuşulduğu rivâyete593 dair değerlendirmeleri dikkat çekicidir. Müellifin mülahazalarına 

göre sahabe, sûrelerin birini diğerinden ayırmak maksadıyla fâsıla alameti olarak besmele 

yazıyordu. Fakat mezkûr iki sûrenin arasına söz konusu fâsıla alametini koymamışlardı. 

                                                 
589 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 87-88; Suyûtî, el-İtkân, II, 406. 

590 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXI, 246. 

591 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 88. 

592 Bk. Muhsin Demirci, Kur’ân Tarihi, s. 186. 

593 Ebû Dâvûd ile Tirmizî’nin eserlerinde yer verdiği söz konusu rivâyet meâlen şöyledir: “İbn Abbâs anlatıyor: 
‘Osman b. Affân’a: ‘Enfâl sûresi mesânî; Berâe sûresi de miûndan birer müstakil sûre olduğu hâlde ikisini 
birleştirip aralarına besmele yazmayarak neyi amaçladınız? Bir de her iki sûreyi yedi uzun sûrenin (es-
Seb‘u’t-tıvâl) arasında mevzilendirmişsiniz’ dedim. Osman bunun üzerine şunları söyledi: ‘Öyle zaman 
oluyordu ki Hz. Peygamber’e çok sayıda sûre inzâl ediliyordu. O da kendisine bir Kur’ân vahyi 
indirildiğinde kimi vahiy kâtiplerini yanına çağırarak: ‘Şu âyetleri şu konuların zikredildiği yere koyun’ 
buyururdu. Enfâl sûresi Medine döneminde indirilen ilk sûrelerdendir. Berâe sûresi ise Kur’ân’ın son nâzil 
olan beyânlarındandır. Dahası her iki sûrede anlatılanlar birbirine benzemektedir. Hâl böyleyken Berâe 
sûresinin Enfâl sûresine dâhil olduğunu sandım, derken Hz. Peygamber irtihal eyledi. Doğrusu bize bu konu 
hakkında bir açıklama da yapmamıştı. Mamafih ben de bu iki sûreyi birleştirdim. Aralarına da besmele 
satırını yazmadım. Nihayet her iki sûreyi de es-Seb‘u’-t-tıvâl’in arasına yerleştirdim.’” Bk. Tirmizî, 
“Tefsîrü’l-Kur’ân”, 9 (hadis no: 3086); Ebû Dâvûd, “Salât”, 124 (hadis no: 786); Bikâî, Mesâ‘idü’n-nazar, 
I, 443. Bu rivâyetin isnadının zayıf olduğuna dair bk. Mennâ‘ el-Kattân, Mebâhis fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, s. 137. 



 

154

Onların bu kararı Berâe sûresinin müstakil bir sûre olup olmadığı hususunda o an için emin 

olamamalarından ileri geliyordu. Elbette ilgili mevziye besmeleyi yazmak onlar için tercihe 

şâyândı ancak bunu tatbik etmeye cesaret bulamamışlardı.594 Zira Hz. Peygamber’den bu 

konuda bir bilgi işitilmediği için en başta Hz. Osman bu hususta bir tasarrufta bulunmaktan 

imtina etmiş ve imam mushafta Berâe sûresinin başına besmele yazılmamıştı.595 Esasen Hz. 

Ebû Bekir döneminde cem‘ edilen ve Hz. Osman devrine intikal eden suhufta da besmelenin 

bahis konusu sûrelerin arasına yazılmamış olması Hz. Osman’ın nezdinde belirleyici 

olmuştur. Nitekim İmam Mâlik (ö. 179/795) de “Enfâl ile Berâe sûrelerinin arasına 

besmelenin yazılmaması halefin selefine ittibâsından kaynaklanmıştır” şeklindeki tespitiyle 

bu duruma dikkat çekmiştir.596 

Daha önce de değinildiği gibi İbn Âşûr, Hz. Peygamber’den Enfâl ile Berâe 

sûrelerinin müstakil birer sûre olduğuna dair net bir bilgi intikal etmediği için aralarına 

besmele yazmayarak her iki sûreyi bir bakıma birleştirme cihetine giden Hz. Osman’ın bu 

tasarrufunun “sûrelerin tertibi ictihâda mebnidir” yönünde bir kanaate kapı araladığını ihsas 

etmektedir. Görüldüğü kadarıyla İbn Hacer’in Fethü’l-bârî’sinde Enfâl ve Berâe sûreleriyle 

alakalı rivâyete dair yaptığı inceleme İbn Âşûr’a ilham kaynağı olmuştur. Nitekim İbn 

Âşûr’un bu konu bağlamında temas ettiği ve hemen aşağıda da üzerinde duracağımız bir 

başka rivâyetin şerhinde Enfâl ile Berâe sûrelerinin mushaftaki durumuyla ilişkili olarak İbn 

Hacer’in: “Bütün sûrelerdeki âyetlerin tertibi tevkifîydi. Ancak Hz. Peygamber Berâe 

sûresine dair bir açıklama yapmadığı için Hz. Osman kendi ictihadına binaen bu sûreyi Enfâl 

sûresine izafe etti” şeklinde bir değerlendirmede bulunduğu görülmektedir.597 

İbn Âşûr’un -İbn Hacer gibi- bu konu kapsamında dikkat çektiği bir başka rivâyete 

göre Abdullah b. Mesûd, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) her rekâtta nezâiri yani mana ve muhteva 

                                                 
594 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 88. Bununla birlikte başta müşriklere yönelik bir ultimatomla başladığı için 

rahmet ve muştu ifade etmesi sebebiyle (Bk. Tevbe 9/1) Berâe sûresinin başına besmele yazılmaması gibi 
muhtelif nedenlere dair sahabeye ait görüşler mevcuttur. Bu görüşlere dair meselâ bk. İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-
mesîr, III, 389-390; Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, X, 93-95. 

595 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, X, 101. İbn Âşûr’un “Besmele Fâtiha sûresinin ilk âyeti midir?” ile “Besmele her 
sûrenin ilk âyeti midir?” sorularının cevabı mahiyetindeki değerlendirmeleri için ayrıca bk. et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, I, 138-146. 

596 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 144; X, 102. Ayrıca bk. İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, IV, 101.  

597 Bk. İbn Hacer, Fethü’l-bârî, IX, 53. Suyûtî ise Beyhâkî’nin de kâil olduğu gibi Berâe ile Enfâl sûreleri 
dışında bütün sûrelerin tertibinin tevkifî olduğu yönündeki görüşün sadra şifa olduğunu dile getirmektedir. 
Bk. el-İtkân, II, 412. 



 

155

bakımından birbirine yakın olan sûreleri598 okuduğundan bahsetmiştir. İbn Mesûd’un seçkin 

talebesi Alkame b. Kays’a (ö. 62/682) bu sûrelerin hangileri olduğu sorulduğunda ise “İbn 

Mesûd’un tertibine göre olmak üzere mushaftaki ilk yirmi mufassal sûre ile Duhân ve Nebe 

sûreleri idi” diyerek karşılık vermiştir.599 Görebildiğimiz kadarıyla İbn Âşûr bu rivâyetin Hz. 

Peygamber dönemindeki sûre tertibi ile bilahare imam mushafta takarrür edecek tertibin 

ayniliğine yönelik delaletinden hareketle cumhur ulemânın çok sayıda sûrenin Hz. 

Peygamber zamanında tertibe tâbi tutulduğu kanaatinde olduğunu belirtmektedir.600 Öyle ki 

kimi sûrelerin sahabe ictihadıyla mushaftaki sıralarına yerleştirilmesi de esasında başta 

Kur’ân’ı (cehrî) tilaveti olmak üzere Hz. Peygamber’in uygulamalarına müstenittir. Zira 

nüzûl sürecinin şâhitleri olmalarının beraberinde Hz. Peygamber’in âyet ve sûrelerin 

tertibine dair rehberliğine ve Kur’ân tilavetlerine tanıklıkları olan, aynı şekilde Kur’ân’ın 

yazılı bir metin olarak teşekkülünde rol üstlenen kimi sahabîlerin bu çerçevedeki nihaî 

tasarrufları menşe itibarıyla haddizâtında tevkifîdir. Bu bağlamda Nevevî’nin (ö. 676/127), 

sahabenin henüz Hz. Peygamber hayattayken hâlihazırdaki mushaf tertibi üzere Kur’ân-ı 

Kerîm’i hıfzettiklerine işaret eden şu ifadesi kayda değerdir: “Kur’ân-ı Azîz Hz. Peygamber 

devrinde şimdiki mushaflarda olduğu gibi bir araya getirilmişti (kâne müellefen). Ancak bu 

bir araya getirme bir mushaf bünyesinde değil ricâlin ezberlemesi sûretiyle 

gerçekleşmişti.”601  

İbn Âşûr’un bu çerçevede incelediği bir başka rivâyet ise Buhârî’nin Sahîh’inde 

geçen ve Hz. Âişe’ye bir Iraklının gelerek kendisinden mushafını göstermesini istediği ve 

böylece tertipsiz durumdaki mushafını Hz. Âişe’nin yardımıyla tertipli hâle getirmeyi arzu 

ettiği hadise ile alakalıdır. İbn Âşûr bu hadisenin mesâhif-i Osmâniyye henüz muayyen 

merkezlere gönderilmeden önce baş gösterdiğini dile getirmiştir.602 İbn Hacer ise bu konuda 

                                                 
598 Hz. Peygamber’in namazlarında kıraat ettiği söz konusu sûrelerin hangileri olduğuna dair tespitler için 

meselâ bk. İbn Hacer, Fethü’l-bârî, II, 336-337. 

599 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 6; “Ezân”, 116. 

600 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 88. Her ne kadar İbn Mesûd’un mushaf tertibinde Mushaf-ı Osmânî’ye nispetle 
birtakım farklılıklar mevcut olsa da konu başlığımız altında İbn Hacer’e atıfla daha önce de belirtildiği gibi 
kimi sûrelerin sahabenin ictihadına bağlı olarak tertibe tâbi tutulması tertibin esasında tevkîfî olduğuna 
engel teşkil etmemektedir.  

601 Bk. Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn en-Nevevî, et-Tibyân fî âdâbi hameleti’l-Kur’ân (thk. Muhammed el-
Haccâr), Dârü İbn Hazm, Beyrut 1414/1994, s. 185. Ayırıca bk. Bikâî, Mesâ‘idü’n-nazar, I, 426. 

602 Bk. Muhammed Tâhir b. Âşûr, en-Nazarü’l-fesîh ‘inde medâyıkı’l-enzâr fi’l-Câmi‘s-sahîh, Dârü’s-selâm, 
Tunus 1428/2007, s. 194. 



 

156

ısrarcı olan Iraklının mushafının muhtemelen Hz. Osman mushafına nazaran birtakım 

farklılıklar barındıran İbn Mesûd’un mushaf tertibini içerdiğini belirtmektedir.603  

İbn Âşûr’a göre Hz. Âişe’nin Iraklıya: “Hangi âyeti -İbn Âşûr’un şerhiyle ‘hangi 

sûreyi’-604 önce okuduğunun sana ne zararı var? İlk başlarda cennet ile cehennemden 

bahseden mufassal sûreler indirildi. İnsanlar İslâm oldukça helal ve harama dair beyânlar 

indirilmeye başladı.”605 şeklindeki cevabı Kur’ân’ı muayyen bir tertibe göre okumanın 

gerekmediği şeklinde yorumlanmıştır. Zira söz konusu hadisin zâhirine göre sûrelerin tertibi 

şöyle dursun âyetlerin tertibinin dahi ictihadî olarak gerçekleştiği yönünde bir vehim 

oluşmaktadır.  

Öte yandan Hz. Peygamber’in (s.a.v.) cehrî bir namazın kıraatinde mutat tertipten 

farklı olarak Bakara > Nisâ > Âl-i İmrân sıralamasıyla okuması606 Kâdı İyâz’ın (ö. 544/1149) 

ifadesiyle başta İmâm Mâlik (ö. 179/795) olmak üzere Mâlikî âlimlerinin çoğunluğunca 

sûrelerin tertibinin ictihadî biçimde gerçekleştiğine delil olarak gösterilmiştir.607 Endülüslü 

âlim Kâdı İyâz gibi Mâlikî kadılığı vazifesini hayatının bir döneminde üstlenen İbn Âşûr, 

aynı ekolün mensubu olmasına rağmen eslâfının sûrelerin ictihadî sûrette tertip edildiği 

yönündeki görüşüne katılmamaktadır. İbn Âşûr bu bağlamda Hz. Peygamber’in küsûf (güneş 

tutulması) namazını kıldırırken iki uzun sûre okuduğuna dair rivâyete değinmektedir. Cehrî 

kıraatle kılınan bu namazda608 okunan iki uzun sûrenin609 sıralaması İbn Âşûr’a göre o 

esnada namazı edâ edenlerce zâten malumdur. İbn Âşûr’un da bu sûreleri Bakara ve Âl-i 

İmrân şeklinde yorumladığı anlaşılmaktadır. Nitekim görebildiğimiz kadarıyla ilgili 

rivâyetlerde Hz. Peygamber’in küsûf namazında mezkûr sûreleri okuduğu sarâhaten 

                                                 
603 Bk. İbn Hacer, Fethü’l-bârî, IX, 50. Benzer değerlendirmeler için ayrıca bk. Bedreddin el-Aynî, Umdetü’l-

kârî şerhü Sahîhi’l-Buhârî (nşr. Abdullah Mahmûd Muhammed Ömer), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 
1421/2001, XX, 31.  

604 Nitekim rivâyetin bir başka tarikinde ifade şöyledir: “وما يضرك أيّة سورة قرأت”. Bk. İbn Âşûr, en-Nazarü’l-
fesîh, s. 194. 

605 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 6. 

606 İlgili rivâyet için bk. Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 203. Nevevî’nin sûrelerin tertibine dair mütalaasının 
beraberinde ilgili hadisin şerhi için bk. Nevevî, el-Minhâc, VI, 61-63. 

607 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 88-89; Kâdı İyâz, İkmâlü’l-mu’lim bi-fevâidi Müslim (thk. Yahyâ İsmâil), 
Dârü’l-vefâ, Mısır 1419/1998,  III, 137. Ayrıca bk. Nevevî, el-Minhâc, VI, 61-62. 

608 Küsûf namazının cehrî kıraatle edâ edildiğine dair hadis için bk. Buhârî, “Küsûf”, 19. Söz konusu namazın 
edâsının keyfiyetine dair mülahazaları için ayrıca bk. İbn Hacer, Fethü’l-bârî, I, 708-710. 

609 İbn Âşûr’un bu sûreleri Bakara ve Âl-i İmrân şeklinde yorumladığı anlaşılmaktadır, zira görebildiğimiz 
kadarıyla ilgili rivâyetlerde Hz. Peygamber’in küsûf namazında mezkûr sûreleri okuduğu sarâhaten 
zikredilmemektedir 



 

157

zikredilmemektedir. Hâl böyleyken imam mushafta Âl-i İmrân sûresinin Nisâ sûresine 

takdim edilmesi de esasında Hz. Peygamber’in kıraatine ittibâen gerçekleşmiştir.  

Bununla birlikte İbn Âşûr, Hz. Peygamber’in Bakara ile Âl-i İmrân sûrelerini bu 

tertip üzere okumasını birtakım hikmetlerle açıklama yoluna gitmektedir. Buna göre Âl-i 

İmrân sûresi son nâzil olan sûrelerden olan Nisâ sûresinden daha önce indiği için Hz. 

Peygamber Âl-i İmrân’ı Nisâ’dan önce kıraat etmiş olabilir. Keza Hz. Peygamber her ikisi 

de Elif-Lâm-Mîm ile başlayan Bakara ve Âl-i İmrân sûrelerinin muhteva itibarıyla 

münasebetini göz önünde bulundurmuş olabilir. Yine Hz. Peygamber’in mezkûr iki sûreyi 

Zehrâveyn şeklinde tek bir sıfatla nitelemiş olması610 ve kimi rivâyetlerde her iki sûreyi 

birlikte zikretmesi611 bu sûrelerin mushafta ardı sıra tertip edilmesinin tevkifîliğine açıklık 

getirebilir.612 

Diğer yandan İbn Âşûr’a göre Kur’ân-ı Kerîm’de bir sûrenin diğerinden daha önce 

nâzil olduğuna delalet eden beyânlar da mevcuttur. Söz gelimi 16/Nahl sûresinin 

“Yahudilere, sana daha önce bildirdiğimiz bazı yiyecekleri haram kılmıştık” meâlindeki 

118’inci âyeti, 6/En‘âm sûresinin “Yahudilere bütün tırnaklı hayvanlara haram kılmıştık” 

meâlindeki 146’ncı âyetine telmihte bulunmaktadır. Yani En‘âm sûresinin mezkûr âyeti bu 

sûrenin Nahl sûresinden daha önce nâzil olduğuna delalet etmektedir. Kaldı ki mushaf 

tertibinde de En‘âm sûresi altıncı; Nahl sûresi ise on altıncı sırada yer almaktadır. Elbette bu 

durum genelgeçer bir mahiyet arz etmemektedir. Nitekim en son nâzil olan âyetler arasında 

                                                 
610 “(…) Zehrâveyn’i yani Bakara ve Âl-i İmrân sûrelerini okuyun. Zira bu iki sûre kıyamet günü iki bulut 

kümesi şeklinde çıkıp gelecekler (…)” İlgili hadisin tam metni için bk. Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 252. 

611 “Kur’ân ve onunla amel eden Kur’ân ehli kıyamet gününde Bakara ve Âl-i İmrân sûrelerinin öncülüğünde 
çıkıp gelecekler (…)” İlgili hadisin tam metni için bk. Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 253. 

612 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 89. İbn Âşûr bütün bu tetkiklerinin yanı sıra kelâm âlimi Ebü’s-Senâ Şemsüddîn 
el-İsfahânî’nin (ö. 749/1349) Kur’ân’ın asıl ve cüzleri kadar nakil, vaz‘ ve tertip açısından da mütevatir 
olduğu yönündeki ifadelerine dikkat çekmektedir. Nitekim muhakkik ulemânın kanaati de bu doğrultudadır. 
Ancak İbn Aşûr, İsfahânî’nin tertipteki mütevatirlikten kastının sûrelerden ziyade âyetlerin konumu ile 
tertibi olduğu kaydını düşmektedir. Hâl böyleyken İsfahânî’nin ifadesine nazaran İbn Âşûr’un sûrelerin 
tertibinin tevkifî olduğu yönündeki kanaatinin kesinliğine bir bakıma gölge düşmektedir. Bk. et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, I, 89. İbn Âşûr ayrıca Buhâri şârihi İbn Battâl’ın “Kur’ân’ın mushaf tertibine muvafık olarak kıraat 
edilmesinin gerektiğine dair bir bilgiye muttali değiliz. Öyle ki Kehf sûresi Bakara sûresinden önce de 
pekâlâ kıraat edilebilir. Selef Kur’ân’ın ters/geriye doğru (menkûsen/münekkesen) okunmasını nehyetmiştir. 
Bundan maksat ise bir sûrenin sonundan başına doğru okunmasıdır” şeklindeki ifadelerine yer vermekte ve 
ardından “selefin nehyi bu tutumun kerahetine hamledilebilir” diyerek kanaatini ortaya koymaktadır. Bk. 
et-Tahrîr ve’-t-tenvîr, I, 89; Ebü’l-Hasen İbn Battâl el-Kurtubî, Şerhu Sahîhi’l-Buhârî (thk. Ebû Temîm 
Yâsir b. İbrâhim), Mektebetü’r-rüşd, Riyad ty., X, 239. 



 

158

2/Bakara, 4/Nisâ ve 9/Tevbe sûrelerinin muayyen âyetleri gösterilmektedir. Ancak bu üç 

âyetin de mushaf tertibinde birçok sûreden önceki yerini aldığı görülmektedir.613 

Netice itibarıyla daha önce de değinildiği gibi İbn Âşûr’un sûrelerin tertibine dair 

görüşü -muasırları Mevdûdî ve Derveze gibi-614 tertibin haddizâtında tevkifî olduğu 

yönündedir. Sûrelerin sahabenin ictihadıyla mushaftaki sıralarını aldığını söylemek onların 

mahza kendi reylerine istinat etmiş oldukları anlamına gelmemektedir. Zira bu nesil, Hz. 

Peygamber’in bu konudaki tavsiyelerine muhatap olmuş, onun uygulamalarına tanıklık 

etmiştir. Hülasa İbn Âşûr, imam mushafta son hâlini alan sûre tertibinin, Hz. Peygamber’in 

son arzalarında takarrür eden, dolayısıyla vahye dayanan tertiple ayniyet arz ettiği 

kanaatindedir. 

b. Nüzûl Tertibi 

Hz. Osman döneminde sûreler Fâtiha ile başlayıp Nâs ile bitecek şekilde sıraya 

konmuş, sûrelerin nüzûl sırasına göre tertibinden farklı olan bu düzenlemeye “mushaf 

tertibi” denilmişti.615 Mekkî ve Medenî sûrelerin kronolojik açıdan gayr-i nizâmî bir şekilde 

mushaftaki yerini aldığı bu düzenlemeyle birlikte Burhânüddîn Ca‘berî’nin ifadesiyle, 

duyulan ihtiyaca ve yaşanan gelişmelere binaen önem atfedilmiş olan nüzûl tertibi mensûh 

duruma düşmüştü.616 Kanaatimizce Ca‘berî’nin bu ifadesi nüzûl tertiplerinin artık hükmünü 

yitirdiği anlamına gelmez. Bilakis bu ifade, imam mushafın meydana getirilmesi ve 

çoğaltılarak muhtelif merkezlere gönderilmesiyle birlikte girilen yeni süreçte nüzûl 

kronolojisine göre tertip edilen kimi özel mushafların artık itibara alınmayacağı şeklinde 

yorumlanabilir.  

İbn Âşûr da Mekkî ve Medenî sûrelerin mushaf tertibinde karışık bir şekilde yerini 

aldığına değinmekle birlikte sûrelerin Mekkîlik yahut Medenîliğini tayinde hatırı sayılır bir 

                                                 
613 Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 87. Son nâzil olan âyetlerle alakalı rivâyetlerde Bakara 2/281; Nisâ 

4/176, Tevbe 9/128 âyetlerinin zikredildiği görülmektedir. Bahse konu edilen diğer âyetler için bk. Zerkeşî, 
el-Burhân, I, 297-300; Suyûtî, el-İtkân, I, 176-188. İbn Âşûr’un en son inen âyetler (âhirü mâ nezel) 
bağlamında Bakara, Nisâ ve Tevbe sûresinin ilgili âyetleriyle alakalı değerlendirmeleri için bk. et-Tahrîr 
ve’t-tenvîr, III, 97; IV, 212; V, 165; VI, 68, 106; X, 110. 

614 Bk. Ebü’l-Alâ Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, I, 26-27; Muhammed İzzet Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, I, 91.  

615 Mehmet Emin Maşalı, “Mushaf” (Bölüm 1/3), DİA, XXXI, 242. 

616 Bk. Ca‘berî, Hüsnü’l-meded, s. 49. 



 

159

ihtilafın olmadığını belirtmiştir.617 Ayrıca esasında tevkifî olarak gerçekleşen mushaf 

tertibinin aksine sûrelerin nüzûl tertibinin üzerinde ittifak bulunmadığını ve mutlak senedle 

gelmediğini mamafih bu konuda tercihte bulunulabileceğini ifade etmiştir.618 Nitekim İbn 

Âşûr et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde İbn Abbâs’a nispet edilen üç farklı nüzûl tertibi 

rivâyetinden619 Câbir b. Zeyd (ö. 93/711-12) tarikini esas almıştır. Öyle ki bu tarik, Kur’ân 

ve kıraat ilimlerine dair eserleriyle tanınan Ca‘berî’nin620 sûrelerin tertibine dair nazmettiği 

Takrîbü’l-me’mûl fî tertîbi’n-nüzûl adlı manzûmesinde esas aldığı tariktir ve Suyûtî de el-

İtkân’ında bu tertibe yer vermiştir.621 Fakat ilerleyen başlıklarda değinileceği üzere İbn Âşûr 

tefsirinde esas aldığı bu tertibe yönelik tenkitlerini ortaya koymaktan da geri durmamıştır. 

Öte yandan İbn Âşûr, yeri geldikçe âyet ve sûrelerin nâzil olduğu döneme dair bilgi 

nakleden yahut kendisinden nüzûl kronolojisine ilişkin bilgi/rivâyet aktarılan söz gelimi Saîd 

b. Cübeyr, Mücâhid, Katâde, Atâ el-Horasânî, Ali b. Ebû Talha gibi isimlere de atıflarda 

bulunmuştur.622 Elbette müellif bu çerçevede sadece selef âlimlerine atıfta bulunmakla sınırlı 

kalmamıştır. Nitekim et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde yer yer Mukâtil b. Süleymân (ö. 150/767), 

Yahyâ b. Sellâm (ö. 200/815), Nehhâs (ö. 338/950), Sa‘lebî (ö. 427/1035), Mâverdî (ö. 

450/1058), Begavî (ö. 516/1122), Zemahşerî (ö. 538/1144), İbn Atıyye (ö. 541/1147), Ebû 

Bekr İbnü’l-Arabî (ö. 543/1148), Tabersî (ö. 548/1154), Fahreddîn er-Râzî (ö. 606/1210), 

İbnü’l-Hassâr (ö. 611/1214), Kurtubî (ö. 671/1273), Kevâşî (ö. 680/1281), Beyzâvî ( ö. 

685/1286), İbnü’n-Nakîb el-Makdisî (ö. 698/1298), Ebü’l-Berekât en-Nesefî (ö. 710/1310), 

Nizâmeddîn en-Nîsâbûrî (ö. 730/1329 [?]), İbn Kesîr (ö. 774/1373), Suyûtî (ö. 911/1505), 

                                                 
617 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 90. 

618 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXV, 237. 

619 Söz konusu rivâyetler şu isimler üzerinden gelmektedir: 1) Mücâhid < İbn Abbâs; 2) Atâ el-Horasânî < İbn 
Abbâs; 3) Câbir b. Zeyd < [İbn Abbâs]. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 90. 

620 Caʻberî yaşadığı dönemin ilim (640/1242-732/1332) havzaları Halep, Musul ve Bağdat’ta (Nizamiye 
Medresesi) dönemin önde gelen âlimlerinden tahsil görmüş, henüz genç yaşta özellikle kıraat ilimlerinde 
temayüz etmiş, dersler vermiştir. Dimaşk ve Filistin’de tedris faaliyetlerinde bulunmuştur. Mısır’da da bir 
müddet bulunan Caʻberî’nin rahle-i tedrisinden Alemüddîn el-Birzâlî (ö. 739/1339), Şemseddîn ez-Zehebî 
(ö. 748/1348) ve Takıyyüddîn es-Sübkî (ö. 765/1355) gibi tanınmış âlimler geçmiştir. Kur’ân ve kıraat 
ilimleri, hadis, fıkıh, dil, edebiyat ve tarih gibi muhtelif sahalarda çok sayıda eser telif etmiştir. Hakkında 
geniş bilgi için bk. M. Kemal Atik, “Caʻberî”, DİA, VI, 527-528. 

621 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 90. 

622 İbn Âşûr’un mukayese ve değerlendirmede bulunmak maksadıyla yaptığı atıflar için meselâ bk. et-Tahrîr 
ve’t-tenvîr, VII, 121; VIIIb, 6; XI, 311; XIII, 75; 177; XX, 199; XXII, 133-134; XXV, 23; XXX, 624 vd.  



 

160

Şehâbeddîn el-Hafâcî (ö. 1069/1659) ve Âlûsî (ö. 1270/1854) gibi çok sayıda âlimin Mekkî-

Medenî’ye dair görüş ve tercihlerine temas etmiştir.623 

İbn Âşûr’un tefsirinde takip edeceği nüzûl kronolojisiyle uyumlu olması nedeniyle 

Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibini esas aldığı söylenebilir. Her ne kadar tetkikleri neticesinde 

kimi zaman Câbir’in nüzûl tertibini eleştirdiği ve bu tertibe muhalif bazı görüşler ortaya 

koyduğu durumlar olsa da tefsirinde bu tertibin merkezî konumu işgal ettiği görülmektedir. 

Ayrıca İbn Âşûr’un Ca‘berî’ye olan itimadı bu rivâyeti esas almasına bir diğer sebep olarak 

gösterilebilir. Nitekim tefsirinde Câbir b. Zeyd rivâyetinden bahsederken bu rivâyete kimi 

zaman “Caʻberî’nin manzûmesinde esas aldığı rivâyet”; “Caberî’nin de esas aldığı Câbir b. 

Zeyd’in rivâyeti” şeklindeki nitelemelerle dikkat çektiği görülmektedir. 624 

Bu meyanda İbn Âşûr’un Caʻberî’nin manzûmesine yaptığı atıfların sadece nüzûl 

tertibiyle sınırlı kalmadığı ifade edilmelidir. Ortaya çıkışı nüzûl dönemine uzanan sûre 

isimlerinin henüz o dönemde “kolay müracaat ve müzakere maksadıyla” koyulduğunu 

belirten müellif,625 her sûrenin tefsirinin arefesinde Mekkîlik-Medenîlik konusuna değindiği 

gibi sûrelerin isimleri (أسماء السور) konusuna da temas etmektedir. Bu bağlamda kimi zaman 

Caʻberî’nin manzûmesinden istimdatta bulunarak bazı sûrelere izâfe edilen muhtelif isimlere 

atıfta bulunduğu görülmektedir. Elbette bu tür atıflarında yerine göre eleştirilerini dile 

getirdiği de gözden kaçmamaktadır. Örneğin Mekkî bir sûre olan Sâffât sûresinin 

Caʻberî’nin manzûmesinde “Zebîh sûresi” şeklinde –ki bu isimlendirmenin 107’nci 

âyetindeki “Ve fedeynâhü bi-zibhin ̒ azîm” ﴾ ٍħĻčِĐَ çٍÖْñِÖِ ُאهĭَĺْïَĘََو﴿ ifadesinden626 hareketle olduğu 

anlaşılmaktadır-627 tesmiye edildiğini söyleyen İbn Âşûr, bütün tefsir ve hadis kaynaklarında 

                                                 
623 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XI, 77, 311; XIII, 75, 177; XIV, 5, 93; XV, 241; XVI, 57; XVIII, 313; 

XIX, 89, 215; XX, 61, XX, 133; XX, 247 vd. 

624 Bu nevi kayıtlar için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXII, 133; XXII, 342; XXIII, 201; XXIV, 25; XXV, 275; 
XXVII, 228; XXX, 490. 

625 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 90. 

626 “Biz de oğlunun canına bedel (fidye) olarak ona bir kurbanlık verdik” Saffât 37/107. 

627 İlgili ifade manzûmede: “…Kul Yûsufü Hicrün ve Enʻâmün ve Zebhün” şeklinde geçmektedir. Bk. 
Burhânüddîn el-Ca‘berî, Kasîdetü Takrîbü’l-me’mûl fî tertîbi’n-nüzûl (nşr. Ahmed Sâlim b. Makâm eş-
Şınkîtî), Mektebü’ş-Şınkîtî li’l-hıdmâti’l-ilmiye ve’l-bahsiyye, Mekke 1434/2013, s. 4; Suyûtî, el-İtkân, I, 
170. 



 

161

sadece “es-Sâffât” adıyla geçen bu sûrenin “Zebîh [Zebh/Zibh]” şeklinde de anılabileceğine 

bir dayanak olması gerektiğini belirtmektedir.628 

Öte yandan Ca‘berî’nin sûrelerin tertibi, Mekkî-Medenî oluşları, âyet, kelime ve harf 

sayıları, fâsılalar gibi hususları incelediği Hüsnü’l-meded fî fenni’l-aded adlı eserinde sadece 

Câbir b. Zeyd’in rivâyetine yer verdiği görülmektedir. Zikri geçen manzûmesini de bu 

rivâyet üzerinden kaleme alan Ca‘berî’nin başta Mekkî-Medenî bahsinde olmak üzere 

Hüsnü’l-meded’inde ele aldığı meseleler çerçevesinde halefleri Zerkeşî (ö. 794/1392) ile 

Suyûtî’ye (ö. 911/1505) -ki Suyûtî’nin el-İtkân’ı ulûmü’l-Kur’ân bahislerinde İbn Âşûr’un 

başat müracaat kaynağıdır- kaynak teşkil ettiği müşahade edilmektedir.629 

ba. Câbir b. Zeyd Rivâyeti 

İbn Âşûr’un Mücâhid b. Cebr (ö. 103/721), Atâ el-Horasânî (ö. 135/753) ve Câbir b. 

Zeyd’den (ö. 93/711-12) olmak üzere İbn Abbâs’tan üç farklı nüzûl tertibi rivâyet edildiğini 

belirttiğine, tefsirinde ise Câbir b. Zeyd rivâyetini esas aldığına daha önce değinilmişti. Söz 

konusu rivâyetlerin senetleri gözden geçirildiğinde Mücâhid ile Atâ’nın nüzûl tertiplerini 

doğrudan hocaları İbn Abbâs’a nispet ettikleri, buna mukabil Câbir’den gelen rivâyetin ilk 

ravisinin ise bizzat kendisinin olduğu görülmektedir. Ancak İbn Âşûr’un Câbir’in 

rivâyetinden bahsederken “bu rivâyet de İbn Abbâs’tan başkasına dayanmamaktadır” 

şeklinde düştüğü kayıt dikkat çekicidir.630 Bununla birlikte İbn Âşûr’un Câbir’in nüzûl 

tertibine atıfta bulunurken kimi zaman kullandığı “Câbir b. Zeyd’in İbn Abbâs’tan (aktardığı 

rivâyette olduğu gibi)” tarzındaki ifadelerinden onun Câbir’in söz konusu tertibi İbn 

Abbâs’tan aldığına dair bir kuşku duymadığını ortaya koymaktadır.631 Şu durumda Câbir b. 

Zeyd’in ilmî kişiliği bir merak konusu olmaktadır.  

                                                 
628 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIII, 81. Benzer bir durum bir başka Mekkî sûre olan İnşikâk’ta da söz konusudur. 

Caʻberî’nin bu sûrenin 6’ncı âyetindeki “Kedhan (كدحا)” kelimesinden hareketle manzûmesinde bu lafızla 
zikrettiği İnşikâk sûresi için İbn Âşûr: “Herhalde Caʻberî bu kelimeyle sûrenin ismine işaret ediyor. Doğrusu 
ben böyle bir isimlendirmeyle başka bir yerde karşılaşmadım” diyerek mülahazasını dile getirir. Bk. et-
Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 217.  

629 Meselâ bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 149, 187, 188, 276, 362; Suyûtî, el-İtkân, I, 69, 108-109, 189; II, 347, 431 
vd. 

630 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 90. 

631 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VIIIb, 7; IX, 246; XVII, 183; XVIII, 140. İbn Âşûr’un İbn Abbâs’a nispet edilen 
tertip rivâyetlerinin farklı tariklerine dair değerlendirmelerde bulunduğu da görülmektedir. Meselâ bk. et-
Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 624. 



 

162

İsmi Hasan-ı Basrî (ö. 110/728) ve İbn Sîrîn (ö. 110/729) ile birlikte anılan ve 

yaşadığı dönemin Basra’sının âlimi olarak gösterilen Câbir b. Zeyd, İbn Abbâs’ın önde gelen 

talebelerindendir. Hocası İbn Abbâs’ın onun için: “Basra ahâlisi Câbir b. Zeyd’in ortaya 

koyduğu görüşün etrafında toplansa Allah’ın kitabından ihata etmiş olduğu ilimle onlara kâfi 

gelir.” dediğini nakleden Zehebî (ö. 748/1348), yine İbn Abbâs’ın kendisine sorulan bir soru 

üzerine “Aranızda Câbir b. Zeyd gibi birisi varken bir de bana mı soruyorsunuz?” diyerek 

Câbir’i taltif ettiğinden de bahsetmektedir.632 Ebü’ş-Şa‘sâ’ künyesiyle de bilinen Câbir 

hakkında hocası İbn Abbâs’ın tanıklığının yanında yine doğrudan hocasından aktardığı tefsir 

rivâyetleri633 de bir anlamda onun Kur’ân ve tefsire dair bilgisinin kaynağını gösterir 

mahiyettedir. Bu vesileyle İbn Âşûr’un et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde Câbir b. Zeyd’in aktardığı 

tefsir rivâyetlerinin yanı sıra bizzat kendisine nispet edilen yorumlara da yer verdiği 

belirtilmelidir.634 

Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibini içeren rivâyetlere intikal edilecek olursa şunlar 

söylenebilir: Suyûtî’nin el-İtkân’ında yer verdiği ve Ebü’l-Abbâs Ubeydullah b. A‘yân el-

Bağdâdî < Hassân b. İbrâhim el-Kirmânî < Ümeyye el-Ezdî < Câbir b. Zeyd senediyle gelen 

rivâyete göre sûrelerin nüzûl tertibi şu şekildedir:  

Mekkî sûreler: “1/Alak, 2/Kalem, 3/Müzzemmil, 4/Müddessir, 5/Fâtiha, 

6/Tebbet, 7/Tekvîr, 8/A‘lâ, 9/Fecr, 10/Leyl, 11/Duhâ, 12/İnşirâh, 13/Asr, 14/Âdiyât, 

15/Kevser, 16/Tekâsür, 17/Mâûn, 18/Kâfirûn, 19/Fîl, 20/Felak, 21/Nâs, 22/İhlâs, 

23/Necm, 24/Abese, 25/Kadr, 26/Şems, 27/Burûc, 28/Tîn, 29/Kureyş, 30/Kâria, 

31/Kıyâmet, 32/Hümeze, 33/Mürselât, 34/Kâf, 35/Beled, 36/Târık, 37/Kamer, 

38/Sâd, 39/A‘râf, 40/Cin, 41/Yâsîn, 42/Furkân, 43/Melâike [Fâtır], 44/Meryem, 

45/Tâhâ, 46/Vâkıa, 47/Şuarâ, 48/Neml, 49/Kasas, 50/İsrâ, 51/Yûnus, 52/Hûd, 

53/Yûsuf, 54/Hicr, 55/En‘âm, 56/Sâffât, 57/Lokmân, 58/Sebe, 59/Zümer, 

                                                 
632 Bk. Zehebî, Siyerü a‘lâmi’n-nübelâ, IV, 481-482; Buhârî, et-Târîhü’l-kebîr (nşr. Muhammed Abdülmuîd 

Hân), Dâiretü’l-maârifi’l-‘usmâniyye, Haydarabad ty., II, 204; İbn Hacer el-Askalânî, Tehzîbü’t-tehzîb, 
Dârü’l-kitâbi’l-islâmî, Kahire 1414/1993,  II, 38. Câbir b. Zeyd hakkında geniş bilgi için bk. İsmail Lütfi 
Çakan, “Câbir b. Zeyd”, DİA, VI, 537-538; Esat Özcan, Câbir b. Zeyd Hayatı, Mezhebi ve Tefsir Anlayışı, 
Hikmetevi Yayınları, İstanbul 2022, s. 37-54. 

633 Câbir’in hocası İbn Abbâs’tan aktardığı tefsir rivâyetlerime örnek olarak meselâ bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, 
III, 105, 112; IV, 367; XVIII, 621; XXI, 147. 

634 İbn Âşûr’un Câbir b. Zeyd’e nispet ederek yer verdiği tefsir rivâyetleri ve yorumlar için bk. et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, II, 150, 474; III, 241; IV, 209; VIIIa, 106; VIIIb, 94; IX, 237; XVIII, 203; XIX, 183; XXII, 26; 
XXIX, 263; XXX, 259. 



 

163

60/Mü’min, 61/Fussilet, 62/Zuhruf, 63/Duhân, 64/Câsiye, 65/Ahkâf, 66/Zâriyât, 

67/Ğâşiye, 68/Kehf, 69/Şûrâ, 70/Secde, 71/Enbiyâ, 72/Nahl sûresinin ilk kırk âyeti -

geri kalan kısmı Medine’de nâzil olmuştur-, 73/Nûh, 74/Tûr, 75/Mü’minûn, 

76/Mülk, 77/Hâkka, 78/Meâric, 79/Nebe, 80/Nâziât, 81/İnfitâr, 82/İnşikâk, 83/Rûm, 

84/Ankebût, 85/Mutaffifîn.” 

Medenî sûreler: “1/Bakara, 2/Âl-i İmrân, 3/Enfâl, 4/Ahzâb, 5/Mâide, 

6/Mümtehine, 7/Nasr, 8/Nûr, 9/Hacc, 10/Münâfıkûn, 11/Mücâdele, 12/Hücurât, 

13/Tahrîm, 14/Cum‘a, 15/Teğâbün, 16/Saf, 17/Fetih, 18/Tevbe.”635 

 Suyûtî’nin mezkûr senedle naklettiği sûre tertibinde dikkat çeken husus bu tertipte 

Nisâ, Ra‘d, İbrâhîm, Muhammed, Rahmân, Hadîd, Haşr, Talak, İnsân, Beyyine ve Zilzâl 

sûrelerinin bulunmamasıdır. Toplamda 85’i Mekkî; 18’i Medenî olmak üzere 103 sûrenin 

bulunduğu bu rivâyette 1’i Mekkî, 10’u Medenî olmak üzere 11 sûre eksiktir. Bu rivâyette 

göze çarpan bir başka detay ise Câbir b. Zeyd’in Mekkî sûreler arasında zikrettiği Nahl 

sûresinin ilk 40 âyetinin Mekke’de nâzil olduğuna dair bir kayda yer vermesidir. Ayrıca 

Suyûtî el-İtkân’ında Evvelü mâ nezele konusu bağlamında da Câbir b. Zeyd’in tertibine 

değinmekte ve “doğrusu (tertipte) garip bir siyak/akış olduğu görülüyor, bu tertibin tetkik 

edilmesi gerekir” şeklinde bir tenkitte bulunmaktadır. Onun bu tenkidinin söz konusu 

tertibin başta ilk inen sûreler olmak üzere bütün sûrelerin nüzûl sıralamasına dönük bir 

mahiyet arz ettiği söylenebilir. Nitekim ilk inen sûrenin/âyet grubunun (Fâtiha yahut Alak 

96/1-5) ardından indirilen sûrenin hangi sûre olduğu meselesi tartışmalıdır. Söz konusu 

tartışma bu sûrenin Müddessir yahut Kalem sûresi olabileceği ihtimali etrafında 

dönmektedir. 636 

Suyûtî, Ebü’l-Abbâs Ubeydullah b. A‘yân el-Bağdâdî < Hassân b. İbrâhim el-

Kirmânî < Ümeyye el-Ezdî < Câbir b. Zeyd senediyle zikrettiği rivâyetinin hemen ardından 

ise Ca‘berî’nin sûrelerin tertibine dair nazmettiği Takrîbü’l-me’mûl fî tertîbi’n-nüzûl adlı 

kasidesinde de Câbir b. Zeyd’in bu rivâyetinin esas alındığını dile getirmekte ve kasidenin 

tam metnine yer vermektedir.637 Ancak bu manzûm tertip gözden geçirildiğinde Ca‘berî’nin 

                                                 
635 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 167-169. 

636 Evvelü mâ nezel (İlk nâzil olan âyetler/sûreler) bağlamında gündeme gelen ihtilaflara dair bk. Suyûtî, el-
İtkân, I, 158-166. 

637 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 170-171. İlgili kaside için ayrıca bk. Ca‘berî, Kasîdetü Takrîbi’l-me’mûl fî tertîbi’n-
nüzûl, s. 2-6. Öte yandan Mekkî-Medenî sûreler üzerine kaleme alınmış manzûmeler hakkında bk. 



 

164

bu manzûmesini Câbir b. Zeyd’in farklı bir sened üzerinden gelen tertibi esas alarak husule 

getirdiği anlaşılmaktadır. Buna göre Ca‘berî’nin manzûmesinde söz konusu rivâyetin; 

Fudayl b. Husayn < Hassân b. İbrâhim el-Kirmânî < Ümeyye el-Ezdî < Câbir b. Zeyd tarikini 

esas aldığı görülmektedir. Nitekim Ca‘berî’nin Hüsnü’l-meded fî fenni’l-aded’inde de bu 

tariki öne çıkardığı müşahede edilmektedir.638 Fudayl b. Husayn kanalıyla gelen bu rivâyeti 

Ebü’l-Abbâs el-Bağdâdî kanalıyla gelen rivâyetten ayıran husus ise ilkinde zikri geçmeyen 

sûrelerin bu rivâyette yer almasıdır. Sonuç olarak Fudayl b. Husayn’ın rivâyetine göre 86’sı 

Mekkî, 28’i Medenî olmak üzere sûrelerin kronolojik tertibi şu şekildedir:639 

Mekkî Sûreler: “1/Alak, 2/Kalem, 3/Müzzemmil, 4/Müddessir, 5/Fâtiha, 

6/Tebbet, 7/Tekvîr, 8/A‘lâ, 9/Leyl, 10/Fecr, 11/Duhâ, 12/İnşirâh, 13/Asr, 14/Âdiyât, 

15/Kevser, 16/Tekâsür, 17/Mâûn, 18/Kâfirûn, 19/Fîl, 20/Felak, 21/Nâs, 22/İhlâs, 

23/Necm, 24/Abese, 25/Kadr, 26/Şems, 27/Burûc, 28/Tîn, 29/Kureyş, 30/Kâria, 

31/Kıyâmet,  32/Hümeze, 33/Mürselât, 34/Kâf, 35/Beled, 36/Târık, 37/Kamer, 

38/Sâd, 39/A‘râf, 40/Cin, 41/Yâsîn, 42/Furkân, 43/Melâike [Fâtır], 44/Meryem, 

45/Tâhâ, 46/Vâkıa, 47/Şuarâ, 48/Neml, 49/Kasas, 50/İsrâ, 51/Yûnus, 52/Hûd, 

53/Yûsuf, 54/Hicr, 55/En‘âm, 56/Sâffât, 57/Lokmân, 58/Sebe, 59/Zümer, 

60/Mü’min, 61/Fussilet, 62/Zuhruf, 63/Duhân, 64/Câsiye, 65/Ahkâf, 66/Zâriyât, 

67/Ğâşiye, 68/Kehf, 69/Şûrâ, 70/İbrâhim, 71/Enbiyâ , 72/Nahl sûresinin ilk kırk 

âyeti -geri kalan kısmı Medine’de nâzil olmuştur-, 73/Secde, 74/Nûh, 75/Tûr, 

76/Mü’minûn, 77/Mülk, 78/Hâkka, 79/Meâric, 80/Nebe, 81/Nâziât, 82/İnfitâr, 

83/İnşikâk, 84/Rûm, 85/Ankebût, 86/Mutaffifîn.” 

Medenî Sûreler: “1/Bakara, 2/Âl-i İmrân, 3/Enfâl, 4/Ahzâb, 5/Mâide, 

6/Mümtahine, 7/Nisâ, 8/Zilzâl, 9/Hadîd, 10/Muhammed, 11/Ra‘d, 12/Rahmân, 

13/İnsân, 14/Talâk, 15/Beyyine, 16/Haşr, 17/Nasr, 18/Nûr, 19/Hac, 20/Münâfikûn, 

                                                 

Muhammed Şerif Kahraman, “Mekkî-Medenî Sûreler Dair Manzûmeler Üzerine Bir İnceleme”, Mütefekkir 
8/16 (2021), s. 185-209. 

638 Bk. Ca‘berî, Hüsnü’l-meded, s. 49-50. Aynı tarikle gelen rivâyet için ayrıca bk. Bikâî, Mesâ‘idü’n-nazar, I, 
164-165. 

639 Rivâyetin bu varyantında yer alan sûreler kalın harflerle (bold) belirtilmiştir. 



 

165

21/Mücâdele, 22/Hücurât, 23/Tahrîm, 24/Cum‘a, 25/Teğâbün, 26/Saf, 27/Fetih, 

28/Tevbe.”640 

Son olarak İbn Âşûr’un et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde Câbir b. Zeyd’in Ca‘berî’nin 

manzûmesinde de kendisine yer bulan ve Fudayl b. Husayn tariki üzerinden gelen nüzûl 

tertibini esas aldığı belirtilmelidir.  

bb. İbn Âşûr’un Câbir b. Zeyd Tertibine Eleştirileri 

İbn Âşûr’un Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibini tefsirinde kullanmakla beraber, onu yer 

yer tenkit ve değerlendirmelere tabi tuttuğu görülmektedir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla 

söz konusu tenkit ve değerlendirmelerin 5’i Mekkî, 8’i Medenî olmak üzere toplamda 13 

sûrenin nüzûl sırasıyla alakalıdır. İbn Âşûr’un nüzûl sıralamasında Câbir’le ittifak etmediği 

sûreler Mekkî sûrelerden Kalem, Müzzemmil, Müddessir, Kevser ve Âdiyât; Medenî 

sûrelerden ise Enfâl, Ahzâb, Zilzâl, Hadîd, Rahmân, İnsân, Hac ve Mücâdele’dir.641  

Öte yandan İbn Âşûr, Fâtiha sûresinin Mekke’de indirilen beşinci sûre olarak 

zikreden Câbir b. Zeyd’in tertibine bu konuda doğrudan bir eleştiri yöneltmemekle birlikte 

ilk nâzil olan sûrelere dair mülahazalarını bu sûrenin nüzûl tarihinden bahsederken ortaya 

koymaktadır. Hâl böyleyken Fâtiha’nın evvelü mâ nezele konusunda olduğu gibi nüzûl 

tertibi bağlamında da ihtilafa medar olması nedeniyle takip eden başlıkta İbn Âşûr’un bu 

çerçevedeki görüşlerine temas edilecektir. Bu sûrette söz konusu evvelü mâ nezele 

konusundaki ihtilafların Câbir b. Zeyd’in tertibi ile İbn Âşûr’un bu konudaki yaklaşımı 

nahiyesinden nasıl görüldüğü aktarılmaya çalışılacaktır. Ardından İbn Âşûr’un, Câbir’in 

nüzûl tertibine dair eleştiri ve mülahazaları Zilzâl, İnsân, Ahzâb ve Mücâdele sûreleri 

üzerinden örneklendirilecektir. İbn Âşûr’un incelemeleri neticesinde husule getirdiği ve 

tefsir pratiğine yansıttığı nüzûl sıralaması ise müstakil bir başlık altında takdim edilecektir.  

                                                 
640 Bk. Ca‘berî, Hüsnü’l-meded, s. 49-50. Aynı tarikle gelen rivâyet için ayrıca bk. Ebû Amr ed-Dânî, el-Beyân 

fî ‘addi âyi’l-Kur’ân (Ğânim Kaddûrî el-Hamed), Merkezü’l-mahtûtât ve’t-türâs, Kuveyt 1414/1994, s. 135-
137; Bikâî, Mesâ‘idü’n-nazar, I, 164-165.  

641 İbn Âşûr’un Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibine dair bazı tetkikleri hakkında bk. Şâfî Sultân Muhammed el-
Acmî, “Tertîbü nüzûli’s-süver ve Mevkıfu et-Tâhir İbn Âşûr Minhu: Cem‘ ve Dirâse” Mecelletü’ş-şerî‘a 
ve’d-dirâsâti’l-İslâmiyye, Mecelletü’l-Kuveyt – Mecelletü’n-neşri’l-ilmî, Cilt: 38, Sayı: 108, 2017, s. 18-
33. 



 

166

bba. İlk İnen Sûrelere Dair Mülahazaları 

İbn Âşûr, Fâtiha sûresinin nüzûl tarihi ve tertibindeki durumuna dair şu 

değerlendirmelerde bulunmaktadır: 

Bu sûre cumhûrun ittifakıyla Mekkîdir. Birçok âlim Fâtiha’nın ilk nâzil olan sûre olduğunu 

dile getirmiştir. Ancak doğru olan görüş bu sûreden evvel Alak ve Müddessir sûrelerinin 

indirilmiş olmasıdır. Bu sûrelerin ardından Fâtiha sûresi nâzil olmuştur. Aynı şekilde bir 

rivâyete göre Fâtiha’dan önce Kalem ve Müzzemmil sûrelerinin indirildiği de söylenmiştir. 

Fâtiha’nın Kalem sûresinin aksine peyderpey değil de tamamının tek seferde indirildiğini 

söyleyenler de olmuştur. Gelgelelim kimi âlimlerin Fâtiha sûresinin [Mekkî dönemin 

sonlarına doğru] namazın farz kılındığı zaman diliminde nâzil olduğuna yönelik kanaatleri 

vardır.642 Nitekim müslümanlar namaz farz kılındığında namazlarında bu sûreyi kıraat 

etmişlerdir. Bu sûre Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibine göre 5’inci sıradadır. Bu sûre ne zaman 

indirilmiş olursa olsun Hz. Peygamber (s.a.v.) onu Fâtihatü’l-kitâb diye isimlendirmiş ve 

[mushaf tertibinde] Kur’ân’ın en başında bulunmasını emretmiştir.643 

 Bu ifadelere göre İbn Âşûr Câbir b. Zeyd gibi Fâtiha sûresinin nüzûl tertibinde 5’inci 

sırada yer aldığı kanaatindedir. Bununla birlikte Câbir b. Zeyd’in tertibinden farklı olarak 

Müddessir sûresinin, Hz. Peygamber’e ilk vahiy olarak gelen Alak sûresinden sonra, vahyin 

kesintiye uğradığı fetret döneminin artık son bulduğunun habercisi olarak indirildiğini 

belirtmektedir. Aynı şekilde bu sûrenin Müzzemmil sûresinden önce inzâl edildiğinde 

şüpheye mahal olmadığının altını çizmektedir.644 Bu bağlamda sûrelerin nüzûl tarihini 

muhtevaları üzerinden de tetkik eden müellif şu hususlara dikkat çekmektedir: Müddessir 

sûresinin inzâlinden sonra müşriklerin muhalefetleri şiddetlenmiş, daha sonra nâzil olan 

Müzzemmil sûresinde ise müşrikleri hedef alan beyânlara genişçe yer verilmiştir. Kezâ 

Buhârî (ö. 256/870) ile Tirmizî’nin (ö. 279/892) aktardıkları rivâyetlerden de Müddessir 

sûresinin namaz henüz farz kılınmadan önce indirildiği anlaşılmaktadır.645 Nitekim 

                                                 
642 “Kaynaklarda İslâm’ın ilk dönemlerinden itibaren namaz ibadetinin mevcut olduğu ve beş vakit namaz farz 

kılınmadan önce sabah ve akşam olmak üzere günde iki vakit namaz kılındığı belirtilmektedir. İslâmiyet’te 
bugün bilinen şekliyle beş vakit namaz ise hicretten bir buçuk yıl kadar önce Mi‘râc gecesinde farz 
kılınmıştır.” (Kısmî tasarrufla aktarılmıştır). Bk. M. Kâmil Yaşaroğlu, “Namaz”, DİA, XXXII, 350. 

643 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 135-136. 

644 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 254, 292. 

645 İbn Âşûr’un dikkat çektiği üzere Şihâb b. Abdullah tarikiyle gelen rivâyette Müdessir sûresinin namaz henüz 
farz kılınmadan indirildiğini bildiren bir ziyade bulunmaktadır. İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Tefsir”, 65/4; 
Tirmizî, “Tefsir”, 74 (hadis no: 3325). Ayrıca Müdessir sûresinin fetret döneminin ardından ilk indirilen 



 

167

Müddessir sûresinin “Ve Rabbini tekbir et!” meâlindeki 3’üncü âyetindeki646 tekbir ile 

işarette bulunulan hususun, başında tekbir getirilen namaz ibadetinin farz kılınacağına 

delalet ettiği düşünülebilir. Öyle ki tekbiri emreden âyetten sonra gelen “Kıyafetini de temiz 

tut!” meâlindeki 4’üncü âyette de647 temizliğin/taharetin teşrîine ima söz konusudur. 

Mamafih bu beyânlar üzerinden namazın farz kılınacağı yönünde bir çıkarımda 

bulunulabilir. Elbette bu namazla beş vakit namaz kastedilmemektedir. Söz konusu namaz 

İslâmiyet’in ilk yıllarında Hz. Peygamber’e farz kılınan iki vakit namazdır.648 

 Öte yandan Müzzemmil sûresinin Hz. Peygamber’e gece namaz kılmasının 

emredildiği 2’nci âyetinin de içinde bulunduğu ilk 19 âyeti İslâmiyetin ilk zamanlarında 

indirilmiştir.649 İbn Âşûr, sûrenin başta Hz. Peygamber’e ittibaen gece namazı kılan 

müslümanlar için bu vecibenin tahfifi olmak üzere bazı husuların beyân edildiği 20’nci 

âyetinin650 ise Medine döneminde indirilmiş olabileceğini değerlendirmektedir. Nitekim 

Mekkî olduğu varsayıldığı takdirde Allah yolunda cihadın zikredildiği, namaz ile zekât 

ibadetlerinin ifasının vurgulandığı; bu hâliyle Medine döneminin olgularını çağrıştıran bu 

âyet, bir mucize sadedinde gâipten haber vermiyorsa o hâlde Medenî olduğu 

söylenebilecektir.651 

Sonuç olarak İbn Âşûr’a göre namaz, vahyin kırk gün süren fetret döneminden sonra 

(Hz. Peygamber’e ibadet olarak) farz kılınmış, Müddessir sûresi de nübüvvetin ilk yılında 

                                                 

sûre olduğunu ihtiva eden Müslim (ö. 261/875) rivâyeti de İbn Âşûr’a göre bu bağlamda dikkat çekicidir. 
İlgili rivâyet için bk. Müslim, “İmân”, 257. 

646 ﴾ ْóِ×َّכĘَ ََّכÖَوَر﴿ 

647 ﴾ ْó ِıّĉَĘَ َכÖَאĻَàَِو﴿ 

648 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 296. 

649 Bu çerçevede değerlendirmeler için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 252-255.  

650 Söz konusu âyetin (Müzzemmil 73/20) meâli şu şekildedir: “Rasûlüm! Rabbin, senin gecenin üçte ikisine 
yakın kısmını, bazan yarısını, bazan da üçte birini ibâdetle geçirdiğini, beraberindeki mü’minlerden bir 
kısmının da böyle yaptığını elbette biliyor. Geceyi ve gündüzü yaratıp sürelerini takdir eden Allah’tır. O, gece 
ibâdetini gerektiği şekilde yapamayacağınızı bildiği için size lutuf ve merhametiyle muâmele edip, 
kolaylaştırmaya gitti. Artık Kur’ân’dan kolayınıza gelen miktarı okuyun. Allah şunu da biliyor ki, içinizden 
hastalar olacak; bir kısmınız Allah’ın lutfundan nasibini aramak üzere yeryüzünde dolaşacak; bir kısmınız da 
Allah yolunda savaşacak. Bundan böyle Kur’ân’dan kolayınıza gelen miktarı okuyun, namazı dosdoğru kılın, 
zekâtı verin, bir de Allah’a gönül hoşluğuyla güzel bir borç verin. Kendiniz için iyilik olarak önden ne 
gönderirseniz, Allah katında onu daha hayırlı ve mükâfatı kat kat artmış olarak bulursunuz. Günahlarınız için 
Allah’tan bağışlanma dileyin. Şüphesiz Allah, çok bağışlayıcıdır, sonsuz merhamet sahibidir.” 

651 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 253. 



 

168

indirilmiştir.652 Ne var ki nüzûl tertibine dair rivâyetler Müddessir, Müzzemmil ve Kalem 

sûrelerinin nüzûl sıralamasında farklı ihtimalleri beraberinde getirmiştir. Hâl böyleyken bu 

ihtimâller göz önünde bulundurulmalıdır. Şu durumda Câbir b. Zeyd’in tertibine göre ilk 

Mekkî sûreler; “1/Alak, 2/Kalem, 3/Müzzemmil, 4/Müddessir, 5/Fâtiha” şeklinde iken İbn 

Âşûr’un çıkarımına göre mezkûr sûrelerin nüzûl sırasındaki ihtimaller şu şekildedir: I) 

1/Alak, 2/Müddessir, 3/Kalem, 4/Müzzemmil 5/Fâtiha. II) 1/Alak, 2/Müddessir, 

3/Müzzemmil, 4/Kalem, 5/Fâtiha. İbn Âşûr’un Müddessir sûresinin ikinci sırada nâzil 

olduğu kanaatini taşıdığı; fakat üçüncü sırada indirilen sûrenin Kalem mi yoksa Müzzemmil 

mi olduğu hususunda kesin bir neticeye ulaşamadığı anlaşılmaktadır. 

bbb. Zilzâl ile İnsân Sûrelerinin Nüzûl Tarihine Dair Mülahazaları 

Câbir’in “Fudayl b. Husayn” tarikiyle gelen rivâyetinde Medenî sûreler arasında yer 

alan Zilzâl sûresinin nâzil olduğu döneme dair ihtilaf bulunduğuna dikkat çeken İbn Âşûr, 

İbn Abbâs, İbn Mesûd, Mücâhid, Atâ el-Horasânî ve Dahhâk’ın bu sûrenin Mekkî olduğunu 

bildiren kanaatlerini zikretmektedir. Buna karşılık Katâde ile Mukâtil b. Süleymân’ın İbn 

Abbâs’a nispet ederek sûrenin Medenî olduğunu ileri sürdüklerine de temas etmektedir. 

Nihaî olarak ise: “En doğru görüş Zilzâl sûresinin Mekkî olduğu yönündedir” demektedir. 

Ardından Begavî (ö. 516/1122), Muhammed b. Ebü’l-Hasen en-Nîsâbûrî (ö. 553/1158’den 

sonra) ve İbn Kesîr (ö. 774/1373) gibi müfessirlerin de bu kanaate sahip olduğuna653 değinen 

müellif, Kurtubî’nin ise Câbir’den naklen sûrenin Mekkî olduğunu kaydettiğine sözü 

getirmektedir. Ancak İbn Âşûr’a göre Kurtubî muhtemelen sahabî Câbir b. Abdullah’ı 

kastetmiştir; nitekim Câbir b. Zeyd’in rivâyetinde bu sûre Medenî sûreler arasında 

sayılmaktadır.654 

Sûrenin “Artık kim zerre ağırlığınca bir hayır işlerse, onun mükâfatını görecektir; 

Kim de zerre ağırlığınca bir kötülük işlerse, onun cezasını görecektir” meâlindeki 8 ile 

9’uncu âyetlerinin655 nüzûl sebebi olarak zikredilen rivâyete binaen Medenî olduğunun ileri 

                                                 
652 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 254, 291-293. 

653 Bk. Begavî, Me‘âlimü’t-tenzîl, VIII, 501; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, VIII, 459. 

654 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 48. Ayrıca bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XXII, 415. İbnü’l-
Cevzî’nin de “Câbir” ismini mücerret bir şekilde zikrettiği ve bu zâtın sûrenin Mekkî olduğuna yönelik 
kanaatine yer verdiği görülmektedir. Bk. İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, IX, 201. 

א óَĺَهُ (8)﴾ 655 ًّóüَ ٍة ةٍ óًĻْìَא óَĺَهُ (7) وĝَáْĨِ ģْĩَđْĺَ īْĨََאلَ ذَرَّ  ﴿ĝَáْĨِ ģْĩَđْĺَ īْĩَĘَאلَ ذَرَّ



 

169

sürülmektedir. Öyle ki Vâhidî’nin Mukâtil’den aktardığına göre mezkûr iki âyetin 

Medine’de bulunan iki adam hakkında nâzil olduğu söylenmiştir. Rivâyete göre bunlardan 

biri küçük günahları hiç umursamadan işlemeye devam ediyor, diğeri ise sadaka vermeyi 

sevdiği hâlde eline geçen çok az miktardaki maldan tasaddukta bulunmaktan hayâ 

ediyordu.656 İbn Âşûr bu rivâyetten dolayı birçok müfessirin sûrenin Medine döneminde 

nâzil olduğu kanaatini paylaştığını söyledikten sonra şöyle bir eklemede bulunmaktadır: 

“Aktarılan bu haber sahih olsa dahi bu durum sûrenin Medenî olmasını gerektirmez. Zîra 

bahse konu olan iki âyet de (Medine’de) karşılaşılan bu durum üzerine ‘şâhid’ kabilinden 

tilavet edilmiştir. Fakat tilaveti işitenlerce bu hadise üzerine inzâl edildiği 

düşünülmüştür.”657 

İbn Âşûr, nüzûl döneminde gerçekleşen bazı hadiselerin kimi âyetlerin mana ve 

mefhumuyla münasebet arz etmesinden dolayı bu âyetlerle ilişkilendirilerek nüzûl sebebi 

gibi değerlendirildiğini dile getirmektedir.658 Yani bir bakıma sûrenin üslûp ve muhtevasının 

yanı sıra nüzûl sebebi olarak gösterilen rivâyetlerin tetkiki iyi yapılmadığı takdirde böylesi 

ihtilafların gündeme geleceğine imada bulunmaktadır.659 Öyle ki Zilzâl sûresinin 8 ile 

9’uncu âyetlerinin nüzûl sebebi olarak gösterilen rivâyete istinaden isabetsiz bir şekilde 

dönemlendirilmesine benzer bir duruma İnsân sûresinde de karşılaşılmaktadır. İbn Âşûr, 

İnsân sûresinin i) Mekkî ii) Medenî iii) Bir kısmının Mekkî, bir kısmının ise Medenî olduğu 

yönünde üç farklı kanaatin ortaya koyulduğuna değinmekle birlikte,660 Câbir b. Zeyd’in bu 

sûreyi Medenî sûreler arasında zikrettiğine dikkat çekmektedir.661 Ancak sûrenin üslûp ve 

muhtevasına bakıldığında bu sûrenin Mekkî sûrelerin özelliklerini taşıdığını ifade eden İbn 

Âşûr’a göre en doğru görüş sûrenin Mekkî olduğu şeklindedir. Sûrenin Medine döneminde 

                                                 
656 İlgili rivâyet için bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 488; Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XXII, 422-423. 

657 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 495. 

658 Bu konuda bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 49. 

659 Benzer bir durum için ayrıca bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 370. 

660 İbn Âşûr; İbn Ebî Talha, Katâde ve Mukâtil’in İbn Abbâs’a isnad ederek İnsân sûresinin Mekkî; Mücâhid, 
Câbir b. Zeyd ve Katâde’nin yine İbn Abbâs’a dayandırarak ise bu sûrenin Medenî olduğuna dair 
kanaatlerine yer verir. Ayrıca Hasan-ı Basrî, İkrime ve Kelbî’nin sûrenin; “O hâlde Rabbin hükmünü 
verinceye kadar sabret. Onlardan hiçbir günahkâra ve hiçbir nanköre itaat etme” meâlindeki 24’üncü 
âyetinin Medenî olduğunu söylediklerini de kaydetmektedir. Ancak İbn Âşûr bu kanaati yersiz bulur. Bk. 
et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 370. 

661 Bir önceki başlık altında da (Câbir b. Zeyd Rivâyeti) görüleceği üzere Câbir b. Zeyd’in tertibine göre İnsân 
sûresi Medine döneminde indirilen 13’üncü sûredir. Fakat İbn Âşûr bu görüşe katılmaz; bilakis bu sûrenin 
-İbn Mesûd’un mushaf tertibindeki gibi- Mekke döneminde Kıyâmet sûresinden önce nâzil olan 30 yahut 
31’inci sûre olduğunu ifade eder. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 370. 



 

170

inzâl edildiği düşüncesine sevkeden unsur ise sûrenin “Onlar, kendi canları çekmesine 

rağmen yiyeceklerini yoksula, yetime ve esire yedirirler” meâlindeki 8’inci âyeti662 için 

aktarılan sebeb-i nüzûl rivâyetidir.663 

Söz konusu âyetin Medine’de bir gecede yoksulu, yetimi ve esiri yedirip içiren Ali 

b. Ebî Tâlib’in yanı sıra ensârdan Ebü’d-Dahdâh hakkında nâzil olduğunu bildiren rivâyetler 

aktarılmaktadır.664 İbn Âşûr, Mekke döneminde müslümanların elinde esir tutulan kimseler 

olmadığından hareketle âyetteki esir lafzının savaş esirine karşılık gelemeyeceğini 

belirtmektedir.665 Müellife göre sûre bütünüyle Mekkî kabul edildiğinde ve hâliyle henüz 

müslümanların muktedir olmadığı dönem açısından düşünüldüğünde, mezkûr âyetteki 

esirden muradın müşriklerin emri altında bulunan Bilâl-i Habeşî’nin yanı sıra Ammâr b. 

Yâsir ile annesi Sümeyye gibi köleler olduğu pekâlâ söylenebilecektir. Nitekim müşrikler, 

İslâm olan bu kimseleri aç bî-ilaç bırakıyor; revâ gördükleri işkencelerden dermansız 

kaldıklarında ise nafaka vermeden onları kendi hâllerine terk ediyorlardı.666 

İbn Âşûr bu kapsamda köleliğin esaretten neşet eden bir olgu olduğuna dikkat 

çekmekte ve yine esir kelimesinin köle (مملوك) ve mahpus kimse (مسجون) gibi anlam 

karşılıklarının da olduğunu dile getirmektedir. Öte yandan yukarıdaki açıklamalar nazarda 

tutulduğunda bahse konu âyetin aynı şekilde Medine döneminde baş gösteren Bedir 

Savaşı’nda müslümanların eline düşen (müşrik) esirlerle ilişkilendirilemeyeceğinin de altını 

çizmektedir.667 Netice olarak müellifin tıpkı Zilzâl sûresinin ilgili âyetleri özelinde dikkat 

çektiği gibi bazı hadiseler birtakım âyetlerin muhtevasıyla uyum arz edebilmektedir. Hâliyle 

                                                 

ùْĨِ įِכĭًĻِא وĩًĻÝِĺََא وَأóًĻøَِא﴾ 662 ِ×ّèُ ĵĥَĐَ َאمđََّĉĤنَ אĳĩُđِĉُْĺَو﴿ 

663 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 370. 

664 Hz. Ali ile ilişkili rivâyet için bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 470; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, VIII, 432. 
Rivâyete göre Ebü’d-Dahdâh’ın kapısına oruçlu olduğu bir günün iftar vaktinde yoksul, yetim ve esir 
kimseler geldi. O da elindeki ekmeklerden üç tanesini her birine verdi. Geriye evlâd ü iyâli için bir tane 
ekmek kaldı. Bunun üzerine ilgili âyet nâzil oldu. Bk. Begavî, Me‘âlimü’t-tenzîl, VIII, 294-295; İbnü’l-
Cevzî, Zâdü’l-mesîr, VIII, 432. Ebü’d-Dahdâh hakkında bilgi için ayrıca bk. Raşit Küçük, “Ebü’d-Dahdâh”, 
DİA, X, 309-310. 

665 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 370. 

666 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 384-385. Ayrıca bk. Suyûtî, Lübâbü’n-nukûl, s. 282.  

667 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 385. Bedir Savaşı’nda ele geçirilen müşrik esirlerle alakalı rivâyet için meselâ 
bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XXI, 461. 



 

171

âyetlere mutabık olan hadiselerin de çoğu kez bu âyetlerin nüzûl sebebi olarak yorumlandığı 

karşımıza çıkmaktadır.668 

bbc. Ahzâb ile Mücâdele Sûrelerinin Nüzûl Tarihine Dair Mülahazaları 

Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibine yönelik bir başka tenkidini Ahzâb sûresi ile 

Mücâdele sûresinde zikri geçen zıhâr meselesi669 bağlamında yönelten İbn Âşûr, bu kez 

doğrudan nüzûl sıralamasında tespit ettiği problemi ele almaktadır. Konuya intikal etmeden 

önce her iki sûrenin de -her ikisinde de Mekke döneminde indirildiği gerekçesiyle istisna 

tutulan bazı âyetler olmakla birlikte- Medine döneminde indirildiğinde ittifakın bulunduğu 

ifade edilmelidir.670  

Câhiliye Arapları arasında bir boşanma şekli olarak bilinen zıhâr uygulamasının 

genelde “Sen bana anamın sırtı (zahr/ظھر) gibisin” cümlesiyle yapıldığından bu ismi aldığı 

bilinmektedir.671 Müellif Ahzâb sûresinin 4’üncü âyetinde geçen “Kendilerine ‘Sen bana 

annemin sırtı gibisin!’ demekle annenizin yerine koyup nefsinize haram ettiğiniz eşlerinizi 

de sizin gerçek anneleriniz kılmadı” meâlindeki beyânın tefsirinde konuya dikkat 

çekmektedir. Bu âyetin tefsirinde Mücâdele sûresinin 2’nci âyetinde geçen -meâlen- 

“Onların anneleri ancak onları doğurmuş kadınlardır” ifadesini672 hatırlatan müellif, bu 

ilâhî beyânla, hanımlarına zıhâr yapan kimselerin eşlerine yükledikleri “öz annelik 

kimliği”nin yaratılıştan/fıtrattan gelen herhangi bir dayanağının olmadığının altının 

çizildiğini ifade etmektedir.673 

                                                 
668 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 370. 

669 Bk. Ahzâb 33/4; Mücâdele 58/1-4. 

670 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXI, 245; XXVIII, 5. 

671 Zıhâr hakkında bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVIII, 10-11; Ahmet Yaman, “Zıhâr”, DİA, XLIV, 387-390. 

672 ﴾ ْħıُĬَïْĤََو Ĺِئ َّŻĤא َّźِإ ħْıُُÜאıَ َّĨُإِنْ أ﴿ 

673 İbn Âşûr, müfessir ve dilcilerin zıhârın Câhiliye devrinde eşlerin tekrar evlenmesini ebediyyen yasak hâle 
sokan bir boşanma şekli olduğunu söylediklerine değinmektedir. Bununla birlikte İbn Âşûr’a göre zıhâr, 
Yahudilerle fazlasıyla hemhâl olan Yesrib’in yanı sıra çevre nahiyelerinde yaşayan ahali tarafından tatbik 
edilen bir uygulamadır. Zira müellif, Mekke, Tihâme ve Necd gibi bölgelerin konuşmalarında/dilerinde 
zıhâra dair bir şeye tesadüf etmediğini; mamafih zıhârın buralarda bilinen bir şey olmadığını dile 
getirmektedir. Nitekim zıhârın sadece “Medenî Kur’ân’da” (Mücâdele ve Ahzâb sûreleri) mevzûubahis 
edilmiş olması da bu durumu teyit eder niteliktedir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVIII, 11. “Zıhâr” 
kavramına yönelik tahliller için meselâ bk. Ebû İshâk ez-Zeccâc, Meʻâni’l-Kur’ân ve i‘râbuh (thk. 
Abdülcelîl Abduh Şelebî), Âlemü’l-kütüb, Beyrut 1408/1988, IV, 214; Mâverdî, en-Nüket ve’l-ʻuyûn, V, 
489; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, VIII, 182-185; Âlûsî, Rûhu’l-meʻânî, XXVI, 468-469. 



 

172

İbn Âşûr, zıhâr meselesinin Mücâdele sûresinin 2 ila 4’üncü âyetlerinde daha geniş 

bir şekilde ele alındığına, zıhâr uygulamasının yürürlükten kaldırıldığına ve bunu tatbik eden 

kimsenin hangi kefaret hükümlerine tâbi olacağının açıklandığına dikkat çekmektedir. Hâl 

böyleyken bir bakıma zıhâr meselesinin tüm boyutlarıyla ele alındığı Mücâdele sûresinin -

ki sûre Zıhâr sûresi olarak da anılmaktadır-674 Ahzâb sûresinden önce nâzil olduğu izlenimi 

uyanmaktadır. Bu izlenimi bir adım daha ileri taşıyarak bir kanaate dönüştüren İbn Âşûr, 

gerek İbnü’d-Dureys’in (ö. 294/906) esas aldığı tertip rivâyetinde675 gerek Endülüslü âlim 

İbnü’l-Hassâr’ın Suyûtî’nin el-İtkân’ında kendisine yer bulan Medenî sûrelerin tertibine dair 

manzûmesinde676 gerekse yine Suyûtî’nin eserinde zikrettiği Câbir b. Zeyd rivâyetindeki 

sıralamanın aksine Mücâdele sûresinin Ahzâb sûresinden daha önce nâzil olduğunu ileri 

sürmektedir.677  

Nitekim nüzûl sıralamalarını muhtevi mezkûr rivâyetlerde bu durumun tam tersi 

müşahede edilmektedir. Söz gelimi Câbir’in Fudayl b. Husayn < Hassân b. İbrâhim el-

Kirmânî < Ümeyye el-Ezdî kanalıyla gelen ve Ca‘berî’nin de nüzûl tertibine dair 

manzûmesinde esas aldığı sıralamada Ahzâb sûresi Medine döneminde nâzil olan 4’üncü, 

Mücâdele sûresi ise aynı dönemde nâzil olan 21’inci sûre olarak gözükmektedir.  

Câbir b. Zeyd’in Ebü’l-Abbâs Ubeydullah b. A‘yan el-Bağdâdî < Hassân b. İbrâhim 

el-Kirmânî < Ümeyye el-Ezdî kanalıyla gelen rivâyeti için Suyûtî’nin “Bu tertibin tetkik 

edilmesi gerekir” şeklinde bir kayıt düştüğünü de anımsatan İbn Âşûr, sûrelerin nüzûl 

tertiplerine dair rivâyetlerde fikir yürütmenin/ictihadın da söz konusu olabileceğini; 

mamafih bu rivâyetlerin de tenkide tâbi tutulabileceğini ihsas etmektedir. Kaldı ki kimi 

eksikliklerle malul bu rivâyette Ahzâb sûresi Medine döneminde nâzil olan 4’üncü; 

Mücâdele sûresi ise aynı dönemde nâzil olan 11’inci sûre olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

durumda genel olarak nüzûl tertiplerinde karşılaşılanın aksine Mücâdele sûresinin Ahzâb 

sûresinden daha önce indiğini söylemeye herhangi bir engel bulunmamaktadır. Nitekim 

Mücâdele sûresinde zıhâr olgusu bütün boyutlarıyla anlatılmış, Ahzâb sûresinin 4’üncü 

âyetinde ise geçersiz kılındığı muhataplarca zaten malum olan bu uygulamanın mahiyeti 

                                                 
674 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVIII, 5, 12; M. Kâmil Yaşaroğlu, “Mücâdile Sûresi”, DİA, XXXI, 438. 

675 İbnü’d-Dureys’in naklettiği “Osmân b. Atâ < Atâ el-Horasânî < İbn Abbâs” tertibi için bk. İbnü’d-Dureys, 
Fezâilü’l-Kur’ân, s. 33-34; Suyûtî, el-İtkân, I, 54-56. 

676 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 57-59. 

677 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXI, 257. 



 

173

takrir edilip yine aynı âyette evlat edinme678 meselesinden söz açılarak bu durumun da artık 

geçersiz olduğu ortaya koyulmuştur.679 

Son olarak Ahzâb sûresinin Hendek Gazvesi’nin gerçekleştiği hicretin dördüncü 

senesinde yahut beşinci yılının sonlarına doğru nâzil olduğunu bildiren rivâyetleri de göz 

önünde bulunduran İbn Âşûr, bu sûrenin Enfâl -ki müellifin tespitine göre bu sûre Medine 

döneminde indirilen ikinci sûredir-680 sûresinden sonra; Mâide sûresinden ise önce 

indirildiği yönündeki kanaate katıldığını izhar etmektedir. Binaenaleyh müellifin Mücâdele 

sûresinin Ahzâb sûresinden daha önce indirildiği görüşüne kâil olduğu düşünüldüğünde bu 

durumda Mücâdele sûresinin nüzûlünün hicretin ilk yıllarında gerçekleştiği yahut zıhâr 

konusuna taalluk eden âyetlerinin (Mücâdele 58/2-3) yani sûrenin baş tarafının bu zaman 

diliminde inzâl edildiği, diğer bir ifadeyle sûrenin nüzûlünün başladığı söylenebilecektir.681 

c. İbn Âşûr’un Nüzûl Tertibi 

İbn Âşûr’un Câbir b. Zeyd’in nüzûl sıralamasından farklı olarak anahatlarıyla; 

sûrelerin üslûp ve muhtevalarının yanı sıra bu sûrelerin nâzil olduğu döneme dair bilgi içeren 

genelde tefsir özelde ise sebeb-i nüzûl rivâyetlerini tetkik ve tenkitleri; yine muhtelif 

zamanlarda indirilen ancak farklı sûrelerin bünyesinde bulunan kimi âyetler arasındaki 

münasebetlere yönelik mütalaaları neticesinde ortaya çıkan nüzûl tertibi aşağıda verilmiştir. 

Bu tertipteki farklılıklar İbn Âşûr’un tefsirinde esas aldığı Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibi baz 

alınmak sûretiyle yeniden düzenlenmiş ve İbn Âşûr’un görüşlerine paralel olarak husûle 

gelen nüzûl tertibi sıra numaralarıyla birlikte köşeli parantezlerle “[]” gösterilmiştir.  

Müellif şayet sûrenin nâzil olduğu zaman dilimi ile nüzûl tertibindeki yerini tahmin 

etmeyi kolaylaştıracak atıflarda bulunmuşsa bu sûre sıra numarasıyla birlikte listeye 

eklenmiş ve sûrenin sıra numarası ile isminin yanına tahmin yürüttüğümüzü belirten yıldız 

işareti (*) koyulmuştur. Fakat İbn Âşûr’un kanaatine göre Mekkî dönemde indirilen Zilzâl, 

Ra‘d, Hadîd ve Hac ile Medenî dönemde inzâl edilen Âdiyât sûrelerin nüzûl sıralamaları için 

                                                 
678 İlgili âyet meâlen şöyledir: “Bunun gibi, evlatlık edinip ‘evladım!’ diye çağırdığınız kişileri de sizin öz 

çocuğunuz yapmadı.” Ahzâb 33/4. 

679 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXI, 257; XXVIII, 6. 

680 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IX, 246. 

681 Müellifin Ahzâb sûresinin nâzil olduğu zaman dilimine dair değerlendirmeleri için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 
XXI, 245. 



 

174

açık ve yönlendirici atıflar bulunmadığından mezkûr dört sûre Mekkî sûrelerin; Âdiyât sûresi 

ise Medenî sûrelerin sonunda ve sıra numaralı listenin dışında yerini almıştır. Müellifin 

ortaya çıkan bu tertipteki her bir sûrenin sıralamasına dair değerlendirmelerine ise 

dipnotlarda değinilmiştir. Bu bağlamda daha önceki başlıklarda ele alınan sûrelere dair 

mütalaalar ise gerekli görülen yerlerde dipnotlara havale edilmiştir. 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla İbn Âşûr’un 90’ı Mekkî; 24’ü ise Medenî 

sûrelerden oluşan nüzûl tertibi şu şekildedir:682 

Mekkî Sûreler: 1/Alak, 2/[Müddessir], 3/[Kalem], 4/[Müzzemmil], 

5/Fâtiha,683 6/Tebbet, 7/Tekvîr, 8/A‘lâ, 9/Leyl, 10/Fecr, 11/Duhâ, 12/İnşirâh, 13/Asr, 

14/Tekâsür, 15/Mâûn, 16/Kâfirûn, 17/Fîl, 18/Felak, 19/Nâs, 20/İhlâs, 21/Necm, 

22/Abese, 23/Kadr, 24/Şems, 25/Burûc, 26/Tîn, 27/Kureyş, 28/Kâria, 29/[İnsân]684, 

30/Kıyâmet,  31/Hümeze, 32/Mürselât, 33/Kâf, 34/Beled, 35/Târık, 36/Kamer, 

37/Sâd, 38/A‘râf, 39/Cin, 40/Yâsîn, 41/Furkân, 42/[Rahmân]685 43/Fâtır, 

44/Meryem, 45/Tâhâ, 46/Vâkıa, 47/Şuarâ, 48/Neml, 49/Kasas, 50/İsrâ, 51/Yûnus, 

52/Hûd, 53/Yûsuf, 54/Hicr, 55/En‘âm, 56/Sâffât, 57/Lokmân, 58/Sebe, 59/Zümer, 

60/Mü’min, 61/Fussilet, 62/Zuhruf, 63/Duhân, 64/Câsiye, 65/Ahkâf, 66/Zâriyât, 

67/Ğâşiye, 68/Kehf, 69/Şûrâ, 70/İbrâhim, 71/Enbiyâ, 72/Nahl, 73/Secde, 74/Nûh, 

75/Tûr, 76/Mü’minûn, 77/Mülk, 78/Hâkka, 79/Meâric, 80/Nebe, 81/Nâziât, 

82/İnfitâr, 83/İnşikâk, 84/Rûm, 85/Ankebût, 86/Mutaffifîn. 

Nüzûl sırası tam olarak tespit edilemeyen Mekkî sûreler: 

                                                 
682 Câbir b. Zeyd ile İbn Âşûr nüzûl tertipleri Ek’te tablo şeklinde sunulmuştur. 

683 İbn Âşûr’un ilk nâzil olan sûrelerin tertibi için muhtemel gördüğü alternatif sıralama şu şekildedir: 1/Alak, 
2/Müddessir, 3/Müzzemmil, 4/Kalem, 5/Fâtiha. 

684 İbn Âşûr Câbir b. Zeyd’in tertibinde Medine döneminde indirilen sûreler arasında ve 13’üncü sırada 
zikredilen İnsân sûresinin bu dönemde nâzil olmadığını ileri sürmektedir. Müellife göre İnsân sûresi bilakis 
-İbn Mesûd’un mushaf tertibindeki gibi- Mekke döneminde Kıyâmet sûresinden önce nâzil olmuştur ve 
nüzûl tertibinde 30 yahut 31’inci sûre olmalıdır. Fakat İbn Âşûr, Câbir’in tertibinde Mekkî sûreler arasında 
14’üncü sırada yer alan Âdiyât sûresinin Medenî olduğu kanaatini paylaşır. Hâl böyleyken Âdiyât sûresi de 
Mekkî sûreler listesinden çıkarılmıştır. Ayrıca İbn Âşûr’un doğrudan yönlendirici atıfları bulunmadığından 
nüzûl sırasını tam olarak tespit edemediğimiz Mekkî sûrelerin ayrı bir başlık altında sayılması sûrelerin 
nüzûl sıralamasına yansımıştır. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 370. 

685 İbn Âşûr’a göre Rahmân sûresinin Mekke döneminde indirildiği görüşü tercihe daha şayandır. Müellif bu 
sûrenin Hicr ve Nahl sûrelerinden önce Furkân sûresinden ise sonra nâzil olduğunu; nüzûl tertibinde ise 
Furkân sûresinden sonra, Fâtır sûresinden önce 43’üncü sırada yer almasının münasip olduğunu ifade 
etmektedir. Geniş bilgi için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 228. 



 

175

[?/Zilzâl*]686, 

[?/Ra‘d*]687, 

[?/Hadîd*]688,  

                                                 
686 İbn Âşûr, Zilzâl sûresinin Mekkî olduğu yönündeki kanaatini ortaya koymakla birlikte onun hangi zaman 

diliminde indirildiğine dair bir değerlendirmede bulunmamaktadır. Mamafih bu sûreyi nüzûl tertibinde 
sadece Mekkî sûreler arasında göstermekle iktifa etmiş bulunuyoruz. 

687 Ra‘d sûresinin tamamının yahut büyük bölümünün Mekke döneminde nâzil olduğu yönündeki kanaatini 
ortaya koyan İbn Âşûr, tâbiûn âlimlerinin bu kanaatini destekleyen görüşlerini zikrettikten sonra İbn 
Atıyye’nin “Bu sûrede Medenî beyânların bulunduğu gâyet aşikâr.” şeklindeki görüşüne de dikkat 
çekmektedir. İbn Âşûr, sûrenin Medenî olmaya en yakın âyetlerinin 30’uncu ve 41’inci âyetler olduğunu 
ifade etmektedir. Sûrenin muhteva itibarıyla Mekkî sûrelerle özdeşlik taşıdığını söyleyen müellif, sûrenin 
Medenîliğini vurgulayan rivâyetlerin ise zayıf olduğunu belirtmekte ve bu kanaate sevkeden unsurların da 
sûrenin haddizâtında Mekkî oluşuna halel getirmeyeceğini söylemektedir. Aynı şekilde Medine döneminde 
nâzil olup bu sûrenin bünyesinde ilhâk edilen âyetler de bulunmaktadır. Öte yandan bu sûrenin Mekkî 
olduğunu ileri süren kimseler onun Mekkî sûreler arasındaki nüzûl sırasından söz etmemişlerdir. Sadece 
Yûsuf sûresinden sonra İbrâhim sûresinden ise sonra nâzil olduğunu belirtmekle yetinmişlerdir. Bk. et-
Tahrîr ve’t-tenvîr. Ayrıca bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, V, 168. 

688 İbn Âşûr, Hadîd sûresinin Mekkî yahut Medenî oluşu hususundaki ihtilaflarla başka herhangi bir sûrede 
karşılaşılmadığını ifade etmekle birlikte sûrenin cumhûrun kanaatine göre Medenî olduğunu belirtmektedir. 
İbn Atıyye’nin müfessirler nezdinde bu sûrenin ittifakla Medenî kabul edildiğine yönelik kaydına da yer 
veren müellif, Abdullah b. Mesûd’un sûrenin; “İman edenlerin Allah’ı zikretmekten ve inen haktan dolayı 
kalplerinin saygı ile ürpermesinin zamanı gelmedi mi? (…)” meâlindeki 16’ncı âyeti için; “Bizim İslâm 
olmamızla Allah’ın bizi bu âyetle itap etmesi arasında dört yıllık bir zaman vardı” (İlgili rivâyet için bk. 
Müslim, “Tefsir”, 24.) şeklindeki ifadesini ve İbn Mesûd’un ilk Müslümanlardan olduğunu göz önünde 
bulundururak bu âyetin Mekkî olduğunu belirtmektedir. Ancak bununla birlikte Enes b. Mâlik’in İbn 
Abbâs’a nispet ederek bu âyetin vahyin başlangıcından on üç yahut on dört sene sonra nâzil olduğuna 
yönelik verdiği bilgiyi de zikreden İbn Âşûr, her iki rivâyetin cem yahut tercihe tâbi tutulması gerektiğini 
kaydetmektedir. İbn Mesûd’dan gelen rivâyetin Enes b. Mâlik’in rivâyetine nazaran daha sahih senetle 
geldiğini ifade eden İbn Âşûr, İbn Mesûd’un rivâyetinin tercihe şayan olduğunu söylemektedir. İbn 
Mesûd’un, ismi geçen sahabîlerden daha önce İslâm olduğunu ve Kur’ân’ın nüzûl serencamını onlardan 
daha iyi bildiğini de dile getiren müellif, Hadîd sûresinin Hz. Ömer henüz İslâm olmadan önce de 
Müslümanlarca kıraat edildiğini (كان مقروءا) anımsatmaktadır. İbn Atıyye’nin; “Sûrenin başlangıcı 
Mekkîymiş gibi gözüküyor, tabii en doğrusunu Allah bilir. Ama elbette bu sûrede Medenî âyetlerin 
bulunduğu da tartışılmaz” (Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 217.) şeklindeki kanaatini de 
zikreden İbn Âşûr, Endülüslü selefinin bu kanaatine katıldığını ifade etmektedir. Sûrenin 9’uncu âyetinde 
münafıklardan söz edilmiş olmasının yanında yine 25’inci âyetinin muhtevasından hareketle sûrede Medenî 
âyetlerin de yer aldığını belirten müellif, Medine döneminde nâzil olan âyetlerinin Hz. Peygamber’in 
tavsiyesiyle tevkifî olarak sûrenin bünyesine ilhâk edildiğini söylemektedir. Yine İbn Âşûr’a göre cumhûrun 
kanaatince Medenî olan bu sûrenin -ki nüzûl tertibinde 95’inci sıradadır- dönemlendirilmesinde İbn 
Mesûd’un rivâyeti esas alınacak olursa sûrenin bi‘setten dört sene sonra nâzil olduğu söylenebilir. Nitekim 
Hz. Ömer’in İslâm oluşuna sebep olarak kardeşi Fatıma’nın elinde bulunan ve Hadîd sûresinin ilk 
âyetlerinin yer aldığı sahîfeyi okuması gösterilmektedir. Binaenaleyh Hadîd sûresi için tayin edilen nüzûl 
sıralaması (Câbir b. Zeyd’e göre Medine döneminde nâzil olan 9’uncu sûredir) isabetli değildir. Kaldı ki bir 
sûrenin Mekkîlik ve Medenîliği o sûrenin nüzûlünün tamam bulduğu zamanın aksine nâzil olmaya başladığı 
zaman dilimi esas alınarak belirlenir. Aksi takdirde sûrenin indirildiği dönemi tespit etmek bir problem 
olarak karşımıza çıkar. Sonuç olarak Hadîd sûresi, İbn Mesûd’un rivâyeti esas alındığında bi‘setten dört yıl 
sonra nâzil olmuştur ve nüzûl tarihi bakımından en kadim sûrelerdendir. Şu hâlde bu sûre, Hicr ve Tâhâ 
sûrelerinden önce; Mü’min (Ğâfir) sûresinden ise sonra indirilmiştir. Ayrıca âyetlerinin büyük çoğunluğu 
da Zilzâl sûresinden sonra nâzil olmuştur. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 353-355. İbn Âşûr’un nüzûl 
tertibindeki mevzisiyle alakalı olarak -Mü’min sûresi tertipte 60’ıncı sıradadır ve tertipte Tâhâ ile Hicr 
sûrelerinden tabiatıyla daha sonra yerini almıştır- herhangi bir tenkit yöneltmediği görülmektedir. Bu 



 

176

[?/Hac*]689.  

Medenî Sûreler: “1/Bakara, 2/[Enfâl]690 3/Âl-i İmrân, [4*/Mücâdele*], 

5/Ahzâb, 6/Mâide, 7/Mümtahine, 8/Nisâ, 9/Muhammed, 10/Talâk, 11/Beyyine, 

12/Haşr, 13/Nasr, 14/Nûr, 15/Münâfikûn, 16/Hücurât, 17/Tahrîm, 18/Cuma, 

19/Teğâbün, 20/Saf, [21*/Kevser*]691, 22/Fetih, 23/Tevbe.” 

Nüzûl sırası tam olarak tespit edilemeyen Medenî sûre: 

[?/‘Âdiyât*]692 

                                                 

noktada müellifin Mü’min sûresini zikretmiş olması bir soru işareti oluşturmaktadır. Bk. et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, XXIV, 75. 

689 İbn Âşûr, Hac sûresinde hem Mekkî hem de Medenî beyânların bulunması nedeniyle kimi âlimlerin bu sûre 
için karışık (muhtelita) tavsifini yaptığını dile getirmekte ve İbn Atıyye’nin bu sûrenin hicretten sonra 
indirildiği yönündeki görüşüne de değinmektedir. Öte yandan İbn Âşûr, sûrenin “Yâ eyyühe’n-nâs” (bk. 
Hac 22/1) hitabıyla başlamasından hareketle onun Mekke döneminde nâzil olan sûrelerin özelliğini taşıdığı 
söylemektedir. Ancak bununla birlikte bu hitapla başlaması tek başına sûrenin Mekkîliğini tayin edemez. 
Zira ekseriya hitabın müşriklere tevcih edildiğini gösteren mezkûr sesleniş Medine’nin ilk döneminde 
muhatap olunan müşriklere de delalet edebilir. Müellif sûrenin muhtevasının yanı sıra muayyen âyetleri 
hakkında aktarılan rivâyetler çerçevesinden bakıldığında sûrenin hicret sürecinde ve sonrasında indirilen 
âyetlerinin olduğuna dikkat çekmektedir. Devamında ise hangi âyetlerin Mekkî ve Medenî dönemlerde 
ardışık sûrette indirildiğinin bilgisine ilim erbâbının muttali olamadığını dile getirmekte ve sûrenin 
âyetlerinin farklı zaman dilimlerinde (متفرقّة) nâzil olduğunu belirtmektedir. Mamafih sûrenin tertibi Hz. 
Peygamber’in yönlendirmesiyle tevkifî olarak gerçekleştirilmiştir. Netice itibarıyla İbn Âşûr’a göre Hac 
sûresi Hz. Peygamber’in Mekke’de geçirdiği son zamanlarında nâzil olmaya başlamış ve Medine’ye 
hicretinden sonraki dönemde ise sûrenin nüzûlü tamam bulmuştur. Müellifin muhtelif rivâyetler ışığında 
değerlendirmeleri için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVII, 180-183. 

690 Enfâl sûresinin nüzûl tarihine dair mülahazalarını zikreden İbn Âşûr, bu sûrenin Medine döneminde Bakara 
sûresinden sonra nâzil olan ikinci sûre olduğu yönündeki görüşün en sıhhatli görüş olduğunu ifade eder. 
Buna göre Âl-i İmrân sûresi nüzûl sıralamasında Enfâl sûresinin ardından üçüncü sırada yer almaktadır. 
Ayrıca müellife göre bir sûrenin tertipte bir diğer sûreden sonra yerini almış olması bu sûrenin önceki 
sûrenin nüzûlünün sona ermesini takiben indirildiği anlamına gelmez. Öyle ki sıralamada sonra gelen 
sûrenin nüzûlü, sıralamada önde yer alan sûrenin nüzûlünden önce tamamlanabilir. Nitekim muhtemelen 
Medine döneminde ilk nâzil olmaya başlayan Bakara sûresinin nüzûlü Enfâl sûresinden daha sonra tamama 
ermiştir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IX, 246. 

691 İbn Âşûr Kevser sûresinin Medenî bir sûre olduğunu ve bu durumu esas alarak sûreyi tefsir edeceğeni ifade 
etmektedir. Sûrenin Hudeybiye’de nâzil olduğu yönünde bir görüşe yer vermekte ve görüşü teyit eden 
açıklamalarda bulunmaktadır. Ayrıca hac ibadeti henüz farz kılınmadan evvel (hicretin 9’uncu yılında farz 
kılındığı görüşü daha ziyade öne çıkmaktadır) nâzil olan bu sûre hemen yakın zaman diliminde nâzil olan 
Fetih sûresi gibi Hz. Peygamber’i teselli amacı da taşımaktadır. Müellifin değerlendirmeleri için bk. et-
Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 571-574. 

692 İbn Âşûr Âdiyât sûresinin Medine döneminde indirildiği görüşünün tercihe daha şayan olduğunu ifade eder. 
Fakat bu sûrenin nüzûl sırası hakkında herhangi bir değerlendirmede bulunmadığı görülür. Müellifin Âdiyât 
sûresinin nüzûl tarihine ilişkin değerlendirmelerine çalışmanın üçüncü bölümünde değinilecektir. 



 

177

d. İbn Âşûr’un Eleştirilerine Dair Tespitler 

İbn Âşûr’un Câbir b. Zeyd’in rivâyetine yönelik tetkik ve tenkitleri gözden 

geçirildiğinde netice olarak şunlar söylenebilir:  

i) Sûrelerin nâzil olduğu dönemlere dair bir kanaat ortaya koyulurken sebeb-i 

nüzûl olarak gösterilen rivâyetlerin dikkatlice tetkik edilmesi gerekir. Zira 

bu türden rivâyetler yerine göre sûrenin/âyetin nüzûl sebebiyle ilişkili 

olmadığı hâlde muhtevasıyla ilişkili gözükebilir. Mamafih daha önce nâzil 

olan bir beyân, farklı bir zaman diliminde/dönemde gerçekleşen bir hadise 

üzerine (Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından) hatırlanıp tilavet edilebilir. Bu 

durum da tilavet edilen beyânların doğrudan bu hadise ile alakalı olarak 

nâzil olduğu izlenimini verebilir. Neticede söz konusu sûre ve âyetlerin 

tefsirinde esas alınan bu rivâyetler sebebiyle dönemlendirmede/sûrenin 

nüzûl tarihinin tespitinde isabetsiz neticeler ortaya çıkabilir. 

ii) Muhtelif isnadlar üzerinden erken dönemden tevarüs edilen nüzûl tertibi 

rivâyetlerinde kimi eksikliklerin yanı sıra kanaat farklılıkları da söz konusu 

olabilir. Bu durumda aralarında bir konu ekseninde münasebet bulunan 

âyetlerin muhteva ve delaletlerinin mercek altına alınması ve mümkün 

mertebe kronolojik okumaya tâbi tutulması icap eder. Nitekim Medine 

döneminde inen Ahzâb ve Mücâdele sûreleri örneğinde görüldüğü gibi 

Mücâdele sûresinde -tarih itibarıyla- daha önce karara bağlanan bir 

meseleye bilahare Ahzâb sûresinde atıfta bulunulmaktadır. Ancak bu 

durumun dikkatlerden kaçtığı, dahası nüzûl sıralamasının iyi tetkik 

edilmeden belirlendiği anlaşılmaktadır. Sonuç olarak Ahzâb sûresinin 

Mücâdele sûresinden daha önce nâzil olduğu şeklindeki “hatalı kanaat” 

canlılığını korumaktadır. 

iii) Sûrelerin bünyesinde farklı dönemlerde nâzil oldukları yönünde bir kanaat 

oluşmasına imkân veren âyetler (söz gelimi Mekkî bir sûrede Medenî bir 

âyet) bulunabilir. Âyetlerin tertibinin Hz. Peygamber’in tavsiyesiyle tevkifî 

olarak gerçekleştiği ve buna binaen Mekkî bir sûreye daha sonraları nâzil 

olan Medenî âyetlerin ilhâk edilmiş olabileceği düşünüldüğünde, sûrenin 

Medine döneminde nâzil olan beyânlarına bakılarak onun Medenî bir sûre 

olarak tespit edilmesi isabetli değildir. 



 

178

iv) Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibinde Mekkî sûrelerin sayısı 86, Medenî 

sûrelerin sayısı ise 28 iken İbn Âşûr’un tertibinde Mekkî sûrelerin sayısı 90, 

Medenî sûrelerin sayısı ise 24’tür.  



 

179

4. Sebeb-i Nüzûl 

a. Mahiyeti ve Tefsire Katkısı 

Âyet ve sûrelerin nüzûl sebeplerini bilmenin faydaları arasında ilâhî beyânların 

anlamlarına vâkıf olmak, anlama-yorumlama sürecinde karşılaşılan işkâli bertaraf etmek, 

hükmün teşrîine sebep olan hikmeti anlamak ve âm olan bir lafzın tahsisine esas teşkil eden 

delili tespit etmek gibi hususları zikreden Suyûtî (ö. 911/1505), bir bakıma sebeb-i nüzûlün 

tefsirdeki rolünü ana hatlarıyla tanımlamış olmaktadır.693 Vâhidî (ö. 468/1076) ise 

Suyûtî’den takriben beş asır önce nüzûl sebepleri üzerine kaleme aldığı eserinde sebeb-i 

nüzûl bilgisinin önemini şu ifadelerle vurgulamıştır: “Bir âyetin tefsirini ve onun gösterdiği 

doğru yolu öğrenmek, o âyetle alakalı havadisin beraberinde nüzûl sebebini ortaya koymakla 

mümkün olabilir.”694  

Elbette Vâhidî’nin yapmış olduğu bu vurgu “her âyetin nüzûl sebebine dair bilgi 

mutlaka mevcuttur” minvalinde anlaşılmamalıdır. Öyle ki bizzat Vâhidî’nin belirttiği gibi 

esbâb-ı nüzûle ilişkin bir kanaat ortaya koymak ancak nüzûl sürecine tanık, nüzûl 

sebeplerine de tanıklığı yahut bilgisiyle vâkıf olanlardan yani Kur’ân’ın ilk ve doğrudan 

muhatapları konumundaki Hz. Peygamber (s.a.v.) ile sahabîlerden rivâyet ve semâ yoluyla 

nakledilen (sıhhatli) haberler üzerinden meşruiyet kazanabilir.695  

et-Tahrîr ve’t-tenvîr’inde sebeb-i nüzûl meselesine bir mukaddime yazan İbn Âşûr, 

esbâb-ı nüzûlü; “Bazı âyetlerin inzâline sebep olan; âyetlerin taşıdığı hükümleri açıklamak, 

âyetlerle bağlantılı olayları anlatmak yahut bu olayların âyetlerle bir bağlantısının 

olmadığını ortaya koymak gibi amaçlarla nakledilen olaylar” şeklinde tanımlamaktadır. İbn 

Âşûr’a göre müfessirler âyetlerin nüzûl sebeplerini gâyet iştiyakla araştırmış, hatta bu 

konunun o kadar üzerinde durmuşlardır ki kimi müfessirlerin bu mesaisi her bir âyetin bir 

sebebe binaen indirildiği yönünde bir vehme neden olmuştur. 

                                                 
693 Bk. Suyûtî, Lübâbü’n-nukûl, s. 7; el-İtkân, I, 190; krş. Zerkeşî, el-Burhân, I, 117-122. Nüzûl sebeplerini 

bilmenin faydalarına dair ayrıca bk. Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 91-95; Mennâʻ el-Kattân, Mebâhis, s. 74-
78. 

694 Bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 10. Esbâb-ı nüzûl hakkında geniş bilgi için ayrıca bk. Muhsin Demirci, 
“Esbâb-ı Nüzûl”, DİA, XI, 360-362; Muhsin Demirci, Nas-Olgu ilişkisi Bağlamında Kur’an’da Sosyal 
Gerçeklik, s. 82-92. 

695 Bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 10. Bu konuda ayrıca bk. Muhyiddîn Kâfiyecî, et-Teysîr fî kavâ‘idi ilmi’t-
tefsîr (thk. Mustafa Muhammed Hüseyn ez-Zehebî), Mektebetü’l-Kudsî, Kahire 1419/1998, s. 47. 



 

180

Öte yandan bazı âyetlerin bizzat muhtevasında, bu âyetlerin nüzûlüne sebep teşkil 

eden hususlara dair işaretler görülürken bazı âyetler için de nüzûl sebebi olarak aktarılan ve 

rivâyetle sabit olan bilgiler vardır. Bu tür bilgilerin, bize nakledenlerin şahsî görüşlerinden 

berî olduğu da ifade edilmelidir. Mamafih şimdiye kadar dikkat çekilen hususlara bakılarak 

sebeb-i nüzûlün bir mesele olarak itidal ile ifrat arasında ele alındığı söylenebilir. Kaldı ki 

bu mesele Kur’ân’ın anlaşılması noktasında oldukça kritik bir rol üstlenmektedir. 

Tarihsel süreçte sebeb-i nüzûl üzerine hayli hacimli eserler kaleme alan âlimlerin bu 

tutumunun, konuları geniş bir şekilde ele almaya düşkün telif tarzından kaynaklandığını ve 

bu durumun anlaşılabilir olduğunu belirten İbn Âşûr, ancak önde gelen müfessirlerin sıhhat 

derecelerine dikkat çekmeden eserlerinde zayıf rivâyetlere yer vermelerinin mazur 

görülemeyeceğini ifade etmektedir. Nitekim onların bu tutumu çoğu insanın zihnine her 

âyetin birtakım olaylar sebebiyle indirildiği kanısını yerleştirmiştir. Ne yazık ki bu durum 

oldukça olumsuz bir mahiyet arz etmektedir. Zira Kur’ân-ı Kerîm, İslâm toplumunun her 

bakımdan salâhını amaçlamaktadır ve bu doğrultuda yol göstermek için gelmiştir. Onun 

nüzûlü mahza hüküm koymaya (تشريع الأحكام) zemin oluşturacak hadiselerin gerçekleşmesine 

bağlı değildir. Elbette -çok az bir kesimi dışında- âlimler böylesi bir anlayışa sahip olmaktan 

çekindikleri için “sebeb-i nüzûl (hükmü) tahsis etmez” demişlerdir. Ancak bununla birlikte 

faraza “bütün nüzûl sebepleri âyetlerin umûmuyla alakalıdır” şeklinde bir görüş ileri sürülse 

dahi bu görüş âyetlerin umûmîliğine bir halel getirmeyecektir. Nitekim usûl âlimleri 

“sebebin hususî oluşu değil; lafzın umûmî oluşu dikkate alınır” diye bir prensip ortaya 

koymuşlardır. Tabii diğer taraftan sebeb-i nüzûle dair rivâyet aktaran kimseler bu 

rivâyetleriyle âyetlerde umûmun tahsisi ve mutlakın takyîdinin yanı sıra âyeti bir tevile 

hamletmek gibi hususlar üzerinden lafızlardaki murâdı ortaya koymak istemişlerdir. Bütün 

bu hususlar ise söz konusu rivâyetlerin sıhhat bakımından zayıflığı ve nasıl yorumlanacağı 

meselesinden daha önce tefsirin faaliyetinin önünde bir engel teşkil etmektedir.696 

Bu doğrultuda Vâhidî’nin “Günümüzde herkes âyetler hakkında nüzûl sebebi 

uyduruyor; cahilce yalan ve iftirada bulunuyorlar. Bu insanlar cehennem azabını hiç 

düşünmüyorlar” meâlindeki ifadelerini hatırlatan İbn Âşûr, yine Vâhidî’nin yukarıda da zikri 

geçen ve sebeb-i nüzûle dair bilgilerin ancak nüzûl sürecinin şâhitlerinden semâ ve rivâyet 

                                                 
696 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 46. 



 

181

yoluyla alınabileceğini içeren tespitine ver vermektedir.697 İbn Âşûr’un Vâhidî’den yaptığı 

bu iktibaslarla tefsirin ruhuna aykırı, esas maksadına ise mâni olan tasarrufların meşru bir 

zemine oturmadığını sebeb-i nüzûl bağlamında vurguladığı anlaşılmaktadır. 

İbn Teymiyye’nin ifadesiyle “âyetlerin anlaşılmasına yardımcı olan”698 sebeb-i nüzûl 

rivâyetlerinin üstlendiği roller bağlamında da bir çerçeve çizen İbn Âşûr, ilk olarak bu tür 

rivâyetler arasında müfessirin asla müstağni kalamayacağı türden bilgilerin olduğunu 

belirtmekte ve kimi sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin mücmelin beyânı; hafî lafzın yahut mûcez 

 ibarenin izahı gibi lafız ve ibarelerin delaletine ilişkin bilgiler içerdiğini dile (موجز)

getirmektedir. Yine bu kabilden bazı rivâyetler, alakalı olduğu âyet(ler)in doğrudan 

tefsirinde; bazı rivâyetler de âyetin yorumuna imkân verecek delillerin tespitinde müfessire 

yol göstermektedir. İbn Âşûr, bu bağlamda Buhârî’nin Sahîh’i699 ile İmam Mâlik’in 

Muvatta’’ında700 zikredilen ve sebeb-i nüzûl bilgisinin tefsir pratiği açısından önemini 

ortaya koyan iki ayrı rivâyete yer vermektedir. Keza müfessirin ilâhî beyânlardaki muktezâ-

                                                 
697 Vâhidî’nin söz konusu ifadeleri için ayrıca bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 11. 

698 Bk. Takıyyüddîn İbn Teymiyye, Mukaddime fî usûli’t-tefsîr Mukaddime fî usûli’t-tefsîr (thk. Adnân Zerzûr), 
yy. 1398/1973, s. 47. 

699 Buhârî’de geçen rivâyet Âl-i İmrân sûresinin 187 ile 188’inci âyetlerinin nüzûl sebebi hakkındadır. Söz 
konusu rivâyete göre Emevî halifelerinden Mervân b. Hakem (ö. 65/685) bevvâbına -Âl-i İmrân sûresinin 
188. âyetine atıfla- şu ifadelerin yer aldığı mektubu İbn Abbâs’a iletmesini emreder: “Şayet yapıp 
ettikleriyle sevinen, yapmadıklarıyla da övülmekten hoşlanan kimseler azaba dûçar olacaksa biz hepimiz 
azaba uğrayacağız demektir.” İbn Abbâs bunun üzerine “Söylediklerinizin bu âyetle bir alakası yok” 
dedikten sonra âyetin nüzûlüne sebep olan hadiseyi anlatır. Bu hadiseye göre Hz. Peygamber Yahudileri 
yanına çağırarak onlara bir konu hakkında soru sorar. Yahudiler vermeleri gereken cevabı gizleyip soruyla 
alakası olmayan bir cevapla karşılık verirler. Bununla da kalmazlar, asıl cevabı gizledikleri için sevinir bir 
de yaptıklarına karşılık Hz. Peygamber’den övgü beklediklerini izhar ederler. Bu hadise üzerine “Hani 
Allah, Ehl-i kitaptan: ‘Bu kitabı insanlara mutlaka açıklayacak ve onu kesinlikle gizlemeyeceksiniz’ diyerek 
söz almıştı. Onlar ise bu sözü önemsemeyip kulak ardı ettiler ve değersiz dünya menfaatine karşılık onu 
sattılar. Yaptıkları bu alışveriş ne kötüdür!” “Ettikleriyle sevinen ve yapmadıkları güzel şeylerle övülmek 
isteyenlerin sakın azaptan kurtulacaklarını sanma! Onlar için elem dolu bir azap vardır.” âyetleri (Âl-i 
İmrân 3/187-188) nâzil oldu. İlgili âyetin (Âl-i İmrân 3/188) tefsiri için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IV, 193-
194; Söz konusu rivâyet ve şerhi için ayrıca bk. Buhârî, “Tefsîr”, 16; İbn Hacer, Fethü’l-bârî, VIII, 295-
296; Aynî, Umdetü’l-kârî, XVIII, 209-210.  

700 İmâm Mâlik’in Muvatta’’ındaki rivâyet ise Bakara sûresinin 158. Âyetiyle alakalıdır. Bu rivâyete göre 
Hişâm b. Urve, babası Zübeyr’in Hz. Âişe ile arasında geçen şu diyaloğunu aktarmaktadır: “Genç 
yaşlarımdayken müminlerin annesi Aişe’ye: ‘Allah Teâlâ ‘Safa ile Merve Allah’ın nişanelerindendir. O 
halde hacceden yahut umre yapan bir kimsenin bu iki tepe arasında sa‘yetmesinde bir mahzur yoktur’ [bk. 
Bakara 2/158] buyurduğuna göre Safa ile Merve arasında sa‘yetmeyene bir müeyyide gerekmez’ dedim. 
Hz. Aişe bunun üzerine: ‘Zinhar, şayet dediğin gibi olsaydı âyet ‘bu ikisi arasında sa‘yetmemesinde bir 
sakınca yoktur’ şeklinde olurdu. Bu âyet Ensarla alakalı olarak nâzil olmuştur. Onlar (Câhiliye devrinde) 
Kudeyd tarafında bulunan Menat (putu) için ihrama giriyor,  Safa ile Merve arasında sa‘yetmekten ise 
çekiniyorlardı. Ne zaman ki İslâm geldi, bu durumu Hz. Peygamber’e sordular. Bunu üzerine Allah Teâlâ 
‘Safa ile Merve Allah’ın nişanelerindendir. O halde hacceden yahut umre yapan bir kimsenin bu iki tepe 
arasında sa‘yetmesinde bir mahzur yoktur’ âyetini inzâl buyurdu. Bk. Mâlik b. Enes, el-Muvatta’, “Hacc”, 
42. Ayrıca bk. Buhârî, “Hacc”, 79. 



 

182

yı makâma tâbi olan belagat inceliklerinin farkına varacağı nitelikte sebeb-i nüzûl rivâyetleri 

de vardır. Öyle ki bu tür rivâyetlerin bir kısmı kelâmın makamını (makâm-ı kelâm) 

betimlemeye yardımcı olmaktadır.701 

Hülasa İbn Âşûr’a göre Kur’ân’ın maksatları açısından sebeb-i nüzûlün rolü 

düşünüldüğünde, esasen küllî prensipleri hâvî olan ilâhî beyânların (doğrudan) cüzî 

meselelere hamledilmesinin isabetli olmadığı anlaşılmaktadır. Zira bu tutum murâd-ı 

ilâhînin anlaşılmasına manidir. Yine aynı şekilde kendisiyle husûsun kastedildiği bir beyânın 

umûma; takyîd murat edilen bir beyânın ise mutlak manaya hamledilmesi de câiz değildir. 

Nitekim böylesi yaklaşımlar âyetlerde murat edilen hususlarda anlam karmaşasını 

beraberinde getirebilir. Kezâ esas itibarıyla kastedilen bir anlamı karartabilir. Öyle ki tarihsel 

süreçte kimi fırkaların bu hassasiyeti gözardı ederek kendi söylemlerini haklı çıkarma 

pahasına bu yanılgıya düştükleri vakidir. Söz gelimi Hâricîlerin tahkîm hadisesindeki 

tutumu bu yanılgıya örnek olarak gösterilebilir.702 

İbn Âşûr, Kur’ân’ın birtakım hadiselerin gerçekleştiği zaman diliminde inzâl edilen 

beyânlarının onun bir anlamda irticâlen indirildiğine, bu durumun da Kur’ân’ın i‘câzına 

delalet ettiğine değinmektedir. Hakikaten de kimi âyetlerde gözlemlenen bu irticâlî keyfiyet, 

dili beliğ bir biçimde kullanan Arapların sözlerinde hâkim olan tavırlar arasındadır. Öte 

yandan Kur’ân’ın bir kısım hadiselerin üzerine indirilmesi ona “öncekilerin masalları 

(esâtîrü’l-evvelîn)” yakıştırmasında bulunan kimselerin iddialarını çürütür niteliktedir.703 

Son olarak İbn Âşûr, isnad açısından sahih olan sebeb-i nüzûl rivâyetlerini tetkiki 

neticesinde bu rivâyetlerin tefsir pratiğine bakan yönleri itibarıyla beş kısımda ele 

alınabileceği kanaatine vardığını ifade etmektedir. Müellifin bu taksimi “Tefsir Pratiği 

Açısından Rivâyetlerin Tasnifi” başlığı altında ele alınacaktır. 

                                                 
701 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 47. İbn Âşûr’un âyetlerdeki belâgî özelliklere dair tetkikleri için ayrıca bk. et-

Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 108-113. 

702 İbn Âşûr bu çerçevede İbn Sîrin’in; “Onlar müşrikler hakkında indirilen vaîd âyetlerini Müslümanlara 
hamlettiler. Böylece büyük günah işleyen kimsenin tekfir edileceğine dair bir bid‘at ortaya çıkardılar. 
Nitekim bu kimseler tahkîm hadisesinin baş gösterdiği gün Hz. Ali’ye ‘Hüküm verme yetkisi yalnız Allah’a 
aittir’ demişti. Hz. Ali ise bu çıkışa ‘Kendisiyle batılın kastedildiği doğru bir söz (ile konuşuyorlar)’ diyerek 
mukabelede bulunmuştu.” diyerek Hâricîler hakkında dile getirdiği kanaatini zikretmektedir. Bk. et-Tahrîr 
ve’t-tenvîr, I, 50. Hâricilerin slogan hâline getirdikleri söz konusu âyet için bk. Yûsuf 12/40; Ayrıca bk. 
Enʻâm 6/57; Yûsuf 12/67. 

703 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 50. 



 

183

b. Tefsir Pratiği Açısından Rivâyetlerin Tasnifi 

ba. Âyetlerin Maksadını Ortaya Koyan Rivâyetler 

İbn Âşûr bu kısımda murâdın kendisiyle anlaşılacağı ve müfessirin ardına düşmesi 

gereken rivâyetlere dikkat çekmektedir. Meselâ mübhemâtü’l-Kur’âna açıklık getiren 

rivâyetler bu kısma dâhildir. Söz gelimi Mücâdele sûresinin “Kocası hakkında seninle 

tartışan ve Allah’a şikâyette bulunan kadının sözünü Allah elbette işitmiştir”704 meâlindeki 

ilk âyetinde mübhem bırakılan kadın ile kocasının kimliğinin yanı sıra ilgili hadisenin 

mahiyetine dair bilgileri muhtevi rivâyetler bu kısma örnek olarak gösterilebilir.705 

bb. Ahkâm Teşrîine Sebep Olan Hadiselere Dair Rivâyetler 

Bu tür rivâyetler, âyetlerin inzâline vesile olan ve bu haysiyetle ahkâm teşrîine sebep 

teşkil eden hadiseleri ihtiva etmektedir. Bu kabilden hadiselerin zahir itibarıyla mücmeli 

tebyîn etmediği; keza tahsîs, ta‘mîm ve takyîd cihetiyle de âyetin medûlüne muhalif olmadığı 

görülür. Bununla birlikte bu nevi hadiselere benzer olaylar söz konusu edildiği zaman daha 

önce inzâl edilen âyetlerin delaletlerine denk düştüğü de görülür. Elbette bu kısma dâhil olan 

rivâyetlerin, âyetlerin derinlemesine anlaşılmasında yahut içerdiği hükümlere bakılarak 

(yorum sürecinde) örnek olarak alınmasında katkı sağladığı söylenebilir. Ayrıca rivâyetlerde 

zikredilen bu tür hadiselerin hükmü tahsîs etmesinden endişe duyulmaz. Zira hemen hemen 

bütün âlimler bu bağlamda sebeb-i nüzûlün hükmü tahsîs etmediği konusunda ve esasen 

hükmün hâs olmadığı noktasında ittifak hâlindedir. Yani klasik usûl geleneğindeki 

ifadesiyle “sebebin hususiliği hükmün umûmiliğine mâni değildir”. 

İbn Âşûr, bu çerçevede söz gelimi haccın ifası esnasında tıraş olmanın yasaklandığı 

ancak sağlık problemi olanlara tanınan ruhsatla, fidye ödemeleri hâlinde bu yasaktan muaf 

tutulacaklarını bildiren Bakara sûresinin 196’ncı âyeti bağlamında nakledilen sebeb-i nüzûl 

rivâyetini örnek olarak zikretmektedir. Buhârî’de de geçen söz konusu rivâyeti bizzat 

                                                 

704 ﴾ َِّųא ĵĤَِإ ĹِכÝَýْÜََא وıَäِْزَو ĹĘِ َُכĤِאدåَُÜ ĹÝَِّĤلَ אĳْĜَ ُ َّųא ďَĩِøَ ïْĜَ﴿ Bk. Mücâdele 58/1. 

705 Âyette mübhem bırakılan kadının kimliğine dair bilgiyi de ihtiva eden ve âyetin nüzûl sebebi olarak 
zikredilen rivâyetlerin çok sayıda olduğunu belirten İbn Âşûr, bununla birlikte anlaşmazlık yaşadığı kocası 
hakkında Hz. Peygamber’le tartışan ve Allah’a şikayette bulunan kadının (isminin zabtındaki farklılıklara 
dikkat çekmekle birlikte) Havle bnt. Mâlik; kocasının ise ensârdan Evs b. Sâmit olduğunu nakletmektedir. 
Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVIII, 7-8. İbn Âşûr’un bu çerçevede dikkat çektiği diğer örnekler için ayrıca 
bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 48. Ayrıca söz konusu âyetin sebeb-i nüzûlüne dair bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, 
s. 427-428; Suyûtî, Lübâbü’n-nukûl, s. 255. 



 

184

aktaran Ka‘b b. Ucre’nin (ö. 52/672) “bu âyet özel olarak bana; genel olarak da size hitap 

ediyor” minvalindeki açıklaması oldukça dikkat çeker niteliktedir.706 

bc. Muayyen Bir Şahıs Hakkındaki Rivâyetler 

Bu kısma dâhil olan ve sıklıkla karşılaşılan rivâyetler, merkezinde muayyen bir şahsın 

bulunduğu hadiseleri içermektedir. Bu çervede inzâl edilen âyetler, gerçekleşen olayın 

mahiyetini ilan etmek, hükümlerini açıklamak ya da konu bağlamındaki suçu/günahı 

işleyecek kimseyi alıkoymak amacını taşır. Öyle ki başta müfessirler olmak üzere tefsirle 

ilgilenen kimselerin “(bu âyet) şu, şu kimseler hakkında nâzil oldu” şeklindeki söylemleriyle 

karşılaşılır. Bu kimseler o esnada zikrettikleri âyetin işarette bulunduğu durumlardan birinin 

rivâyet edilen hadiseyle uyuşmasından hareketle benzetme (temsil) maksadıyla bu ifadeyi 

sarfederler. 

İbn Âşûr, bu çerçevede Buhârî’nin Âl-i İmrân sûresinin 77’nci âyetiyle ilişkili olarak 

aktardığı rivâyete dikkat çekmektedir. Nakledildiğine göre -özetle- Abdullah b. Mesûd, 

mezkûr sûrenin “Allah’a verdikleri sözleri ve ettikleri yeminler önemsiz bir dünya 

menfaatine satan kimseler var ya işte onların âhirette hiçbir nasipleri yoktur” meâlindeki 

âyetinin707 Hz. Peygamber’in (s.a.v.) “Kim yalan yeminle bir müslümanın malını alırsa 

kıyamet gününde Allah’ın gazabıyla karşılaşır” şeklindeki nebevî beyânını tasdik edici 

mahiyette indirildiğini aktarmaktadır.708 Bununla birlikte Buhârî’in aynı bâb başlığı altında 

yer verdiği bir diğer rivâyette ise Abdullah b. Mesûd’un zikri geçen ifadelerini takiben aynı 

meclise cengâver sahabî Eşʻas b. Kays’ın (ö. 40/661)709 geldiği ve “Ebû Abdirrahmân (İbn 

                                                 
706 Söz konusu rivâyet; “… Sizden her kim hastalanır yahut başında bir rahatsızlık bulunduğu için vaktinden 

önce tıraş olmak zorunda kalırsa fidye olarak ya oruç tutsun ya sadaka versin ya da kurban kessin…” 
meâlindeki âyet (Bakara 2/196) bağlamında zikredilmektedir. Buhârî’nin Sahîh’inde yer verdiği bu rivâyete 
göre Abdullah b. Ma‘kil Kûfe mescidinde bulunan Ka‘b b. Ucre’nin yanına oturur ve (âyette geçen) “fidye 
olarak oruç tutsun” beyânının anlamını sorar. Bunun üzerine Ka‘b şunları anlatır: “Beni Hz. Peygamber’in 
yanına götürdüler. Başım bitten geçilmiyordu. Resûl-i Ekrem bana: ‘Durumunun bu kadar ciddi olduğunu 
bilmiyordum; [fidye için] bir koyun bulabilir misin?’ dedi. Ben de ‘Hayır, bulamam’ dedim. O da ‘Peki 
öyleyse üç gün oruç tut ya da her birine yarım sâ‘ ölçeğinde yemek olmak üzere altı miskini doyur, saçlarını 
da kes’ buyurdu. Anlayacağınız bu âyet özel olarak bana; genel olarak ise sizlere hitaben inzâl edildi.” İlgili 
rivâyetin kaynağının yanı sıra âyetin tefsiri için bk. Buhârî, “Tefsir”, 2/32; “Muhsar”, 5, 6; et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, II, 216-225; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, I, 202-208. İbn Âşûr’un bu kapsamdaki diğer örnekleri için 
bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 48. 

ِ وَأĩَĺَْאĭًĩَàَ ħْıِĬِא ŻًĻĥِĜَ أوĤَُئِכَ Żَìَ źَقَ ĹĘِ ħْıُĤَ אóَìِŴْةِ ﴾ 707 َّųא ïِıْđَÖِ َونóُÝَýْĺَ īَĺñَِّĤإِنَّ א﴿ 

708 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Eymân”, 16; “Tefsir”, 3/3. 

709 Eş‘as b. Kays hakkında bk. Asri Çubukçu, “Eş‘as b. Kays”, DİA, XI, 455-456. 



 

185

Mesûd) size ne anlattı?” sorusunu sorduğu; mecliste hazır bulunanlar anlatılanı aktardığında 

ise: “Bu âyet benim hakkımda nâzil oldu” diyerek amcasının oğluyla yaşadığı anlaşmazlığı 

içeren hadise hakkında Hz. Peygamber’le arasında geçen konuşmayı naklettiği 

görülmektedir.710 

İbn Âşûr, Abdullah b. Mesûd’un delaleti umûmî olan âyetin yine delâleti umûmî olan 

hadis-i şerifi tasdik ettiğini dile getirmesine karşın Eşʻas b. Kays’ın bilahare meclise gelerek 

âyetin bizzat kendisi için inzâl edildiğini hasr sîgasıyla (فيّ أنزلت) ifade etmesinin onun ilgili 

âyetin mahza kendisi hakkında indirildiği şeklindeki düşüncesinden ileri geldiğini ifade 

etmektedir.711 Nitekim müellif söz konusu âyetin (Âl-i İmrân 3/77) tefsirinde, bu âyetin 

siyakıyla düşünüldüğünde712 emanete hıyânet etmenin verilen sözde durmamak anlamına 

geldiğini, bu hususun Ehl-i kitap özelinde hatırlatılmakla birlikte bu rezilette paydaş 

olunduğu takdirde herkesin onlara benzeyeceğini; dolayısıyla da âyetin umûm ifade ettiğini 

belirtmektedir. Ancak diğer yandan kimi selef âlimlerinin yanı sıra hatırı sayılır bir kesimin 

Buhârî rivâyetine binaen bu âyetin yalan yere yemin eden muayyen bir kimse hakkında inzâl 

edildiği düşüncesinde olduğuna da dikkat çekmektedir.713 

İbn Âşûr bu kısma dâhil olan rivâyetlerin herhangi bir faydası olmamasına rağmen 

özellikle kıssacılar ile kimi müfessirler tarafından çokça zikredildiğini dile getirmektedir. 

Zira bu kabilden rivâyetlerin/hadiselerin aktarılması, anlamı kasr/hasr edilen âyetlerin 

lafızlarında umûma delalet eden bir durum olmadığı için bu âyetlerin muayyen bir hadiseye 

hasredilebileceği düşüncesini beraberinde getirecektir.714 

bd. Birden Fazla Âyetle İlişkilendirilebilecek Rivâyetler 

 Bazı âyetlerin nüzûlünden önce yahut sonra meydana gelen birtakım hadiselerin bu âyetlerle 

mana ve muhteva bakımından münasebet arz ettiği görülür. Dahası bu tür hadiselerin kimi 

selef âlimlerince muhtelif âyetlerle ilişkilendirildiğini gösteren rivâyetlerle de karşılaşılır. 

Dolayısıyla bu âyetlerin murâdının/maksadının zikri geçen hadiselerden ibaret olduğu 

                                                 
710 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Eymân”, 16. 

711 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 48.  

712 Bk. Âl-i İmrân 3/75-76. 

713 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, III, 289-290. 

714 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 49. Müellifin bu çerçevede dikkat çektiği diğer örnekler için bk. et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, I, 48-49. 



 

186

izlenimi oluşur. Ancak bu tür yaklaşımlar, esasında bazı âyetlerle ilişkilendirilen hadiselerin 

bu âyetlerin mefhumunda mündemiç olduğu kanısından ileri gelmektedir. Nitekim nüzûl 

sebepleri özelinde sahabe arasında birtakım ihtilafların bulunması bu kısma giren hadiselerin 

varlığını teyit eder niteliktedir. Suyûtî’nin de el-İtkân’ında bu meseleyi etraflıca ele aldığı 

görülmektedir.715 

İbn Âşûr, bu kısımda ilk örnek olarak Sahîh-i Buhârî’de geçen ve Nisâ sûresinin 

94’üncü âyetiyle ilişkilendirilen rivâyeti zikretmektedir. İbn Abbâs’ın aktardığına göre 

müslüman bir grup, koyununu otlatan bir adamla karşılaşır. Adam müslümanlara “es-Selâmu 

aleyküm” diyerek selam verir; fakat müslümanlar onun esasında müşrik olduğunu ve selam 

vermek sûretiyle kendisini koruma altına aldığını düşünerek adamı oracıkta öldürürler. 

Koyununa da el koyarlar. Bunun üzerine “Size selam veren kimseye ‘sen mümin değilsin’ 

demeyin” meâlindeki Nisâ 4/94 âyeti716 nâzil olur.717 

İbn Âşûr söz konusu hadisenin hakikaten yaşandığını; nitekim İbn Abbâs’ın bu 

hadiseyi bizzat naklettiğini ifade eder. Ancak bununla birlikte hemen yukarıda kısmî meâli 

verilen âyetin bütünü nazar-ı dikkate alındığında onun zikri geçen hadiseye mahsus inzâl 

                                                 
715 İbn Âşûr’un bu çerçevede Suyûtî’ye atıfta bulunarak dikkat çektiği ve selefiyle benzer kanaatleri taşıdığı 

hususlar gözden geçirildiğinde Suyûtî’nin özetle şu noktalara temas ettiği görülür: Müfessirler bir âyet için 
çok sayıda nüzûl sebebi (tea‘ddüdü’l-esbâb) zikredebilirler. Bu durumda nüzûl sebebinin hangi 
“ifadeler/ibareler” üzerinden aktarıldığına bakılır. Yani iki farklı müfessir aynı âyet için; “şu şu hadise 
hakkında nâzil oldu (نزلت في كذا)” ifadelerini kullanarak nüzûl sebebini aktarmış olabilir. Ancak esasında 
onlar bu ifadeler üzerinden âyetin sebeb-i nüzûlünün aksine âyetin tefsirine dair bir kanaat ortaya koymuş 
olurlar. Kaldı ki söz konusu âyet müfessirlerin ortaya koyduğu iki farklı yoruma hamledilebildiği takdirde 
mezkûr ifadelerle ortaya koyulan farklı kanaatlerin -tefsir pratiği açısından- bir çelişki barındırmadığı ileri 
sürülebilir. Öte yandan bir müfessir bir âyet için “şu şu hadise hakkında nâzil oldu (نزلت في كذا)” ifadesini 
sarfederken bir diğeri bunun tam aksi bir sebep üzerinden âyeti açıklama yoluna gidiyorsa [nüzûle sebep 
teşkil ettiği müşahede edilen bu aktarımdan dolayı] bu açıklama dikkate alınır ki bu da istinbâta dâhildir. 
Elbette muayyen ibarelerle aktarılan sebeb-i nüzûl rivâyetlerinde teaddüt olması hâlinde söz konusu 
rivâyetlerin isnadı tenkit edilir ve sahih isnadlı olanı esas alınır. Şayet aktarılan rivâyetlerin senetlerinin 
sıhhat bakımından eşdeğer olduğu görülürse bu durumda da râvilerden olay mahalline tanıklık edeninin 
aktarımı esas alınır. Diğer taraftan bir âyet, nüzûlüne esas teşkil ettiği görülen iki farklı sebebin/hadisenin 
(tea‘ddüdü’l-esbâb) ardından indirilmiş olabilir. Bu durumda nüzûle sebep olarak zikredilen her iki hadise 
de sebeb-i nüzûl olarak değerlendirilebilir. Bununla birlikte Suyûtî, farklı hadiseler için bir âyetin müteaddit 
defa yahut mükerreren inzâlinin gerçekleşmesinin imkân dâhilinde olduğunu dile getirmektedir. 
Suyûtî’nin mütalaa ettiği bu hususlara dair verdiği örnekler için bk. el-İtkân, I, 210-222. Âyetlerin mükerrer 
nüzûlünü ihtimal dâhilinde gören İbn Âşûr’un bu çerçevedeki değerlendirmesine örnek olarak meselâ bk. 
et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VI, 126, 232. 

716 Söz konusu âyetin tamamının meâli şu şekildedir: “Ey iman edenler! Allah yolunda sefere/cihada çıktığınız 
zaman, iyice araştırın. Size selâm veren kimseye, dünya hayatının geçici menfaatine (ganimete) göz dikerek, 
‘Sen mü’min değilsin’ demeyin. Allah katında pek çok ganimetler vardır. Daha önce siz de öyle idiniz de 
Allah size lütufta bulundu (Müslüman oldunuz). Onun için iyice araştırın. Çünkü Allah, yaptıklarınızdan 
hakkıyla haberdardır.” Nisâ 4/94. 

717 İlgili rivâyet ve şerhi için bk. Buhârî, “Tefsir”, 4/17; İbn Hacer, Fethü’l-bârî, VIII, 325-327. 



 

187

edilmediği; bilakis cihâd ahkâmıyla alakalı olduğu anlaşılır. Öyle ki bahse konu âyet “Ey 

iman edenler! Allah yolunda cihada çıktığınız zaman iyi araştırın…” tenbihiyle 

başlamaktadır.718 

Nisâ sûresinin 94’üncü âyetinin sebeb-i nüzûlü olarak değerlendirilebilecek bir başka 

hadisenin kimi sahabîlerce tefsir sadedinde zikredildiği diğer bir örnekle aynı sûrenin 65’inci 

âyetinin tefsirinde karşılaşılmaktadır. Sahîh-i Buhârî’de geçen rivâyete göre iki sahabî 

arasında arazi sulama kanalıyla alakalı yaşanan anlaşmazlık üzerine “Hayır! Rabbine and 

olsun ki onlar aralarında çıkan anlaşmazlık hususunda Resûlüm seni hakem yapmadıkça 

gerçek mümin olamazlar…” meâlindeki âyet nâzil olmuştur.719 İbn Âşûr’un söz konusu 

anlaşmazlığın taraflarından biri olan Zübeyr b. Avvâm’ın (ö. 36/656) mezkûr âyet için “bu 

âyetin yaşadığımız bu hadise hakkında inzâl edildiğini düşünüyorum” şeklindeki kanaatini 

Zerkeşî’nin ifadeleri üzerinden ele aldığı görülmektedir. Zerkeşî’ye göre sahabe yahut tabiûn 

tarafından “bu âyet şu hadise hakkında indirildi” denildiğinde âyetin nüzûl sebebinin aksine 

onların bu âyet ile ilişkilendirdikleri hadisenin tazammun ettiği hüküm kastedilir. Öyle ki bu 

yaklaşımın selef-i salihînce benimsendiği de bilinmektedir.720 Yani âyetin barındırdığı 

hüküm, nüzûl sürecinde yahut sonrasında gerçekleşen bir hadiseyle irtibatlandırılarak 

yorumlanmış olabilir.721 

İbn Âşûr bu bağlamda İbn Teymiyye’nin (ö. 728/1328) bir ifadesine dikkat 

çekmektedir. Buna göre sahabenin “bu âyet şunun hakkında nâzil oldu” minvalindeki 

görüşleri âlimlerce tartışmalı bir konu olarak değerlendirilmektedir. Zira işbu ifadeler 

sahabenin aktardığı merfu haber (müsned) mesabesinde midir yoksa sahabe tarafından tefsir 

kabilinden mi sarfedilmiştir? İbn Teymiyye bu soruyu özetle şöyle cevaplamaktadır: 

“Buhârî, sahabîlerin söz konusu ifadelerini merfû haber olarak değerlendirir, sâir âlimler ise 

bu nevi ifadeleri merfû haber olarak kabul etmez. Ancak bununla birlikte bir âyet hakkında 

                                                 
718 İbn Âşûr’un söz konusu âyetin tefsirinde değindiği hususlar için ayrıca bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, V, 166-

169. 

719 İlgili hadis için bk. Buhârî, “Tefsir”, 4/12. Suyûtî’nin sebeb-i nüzûl bağlamında bu rivâyete dair tetkikleri 
için bk. el-İtkân, I, 206-207. Öte yandan İbn Âşûr, âyetin üslûbunu nazarda tutarak bu âyetin biri Zübeyr b. 
Avvâm diğeri ise ensârdan olmak üzere iki sahabînin anlaşmazlığına binaen indirilmiş olabileceğini ifade 
eder. Bununla birlikte âyetin bir münafık ile bir yahudi arasında cereyan eden husumetle alakalı olarak inzâl 
edildiğini bildiren başka bir rivâyeti de dikkate alarak âyetin nüzûlüne sebep teşkil etmesi muhtemel olan 
her iki hadisenin birbirine yakın bir zamanda gerçekleşmiş olabileceğini de belirtir. İbn Âşûr’un Nisa 
4/65’in tefsirinde bu rivâyetlere dair mütalaaları için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, V, 112-113. 

720 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 126; Suyûtî, el-İtkân, I, 208, 210; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 218. 

721 Benzer değerlendirmeler için bk. Dihlevî, el-Fevzü’l-kebîr, s. 69; Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, I, 96-97. 



 

188

onun hemen nüzûlünden önce husûle gelen bir sebep zikredildiğinde ise bunun bütün ilim 

erbabınca merfû haber olarak telakki edildiği de bilinmelidir.”722 

be. Mücmel ve Müteşâbih Beyânların Yanı Sıra Âyetler Arasındaki 

Münasebetlere Açıklık Getiren Rivâyetler 

Bu kısma dâhil olan sebeb-i nüzûl rivâyetleri ise mücmel beyânları tebyîn; müteşâbih 

olanların teşabühünü ise def‘ eder mahiyetteki aktarımlardır. Söz gelimi “…Kim Allah’ın 

indirdiği ile hükmetmezse onlar kâfirlerin ta kendileridir” meâlindeki âyet-i kerîmeyi723 

okuyan kimse, âyetteki kim (من) lafzını şart edatı olarak düşündüğünde, ittiba edilmesi salık 

verilen hükmü görmezden gelmenin hakikat inkârcılığına sürükleyeceği izlenimini 

edinebilir ve âyette murat edileni anlamada güçlük (işkâl) yaşayabilir. Halbuki söz konusu 

âyetin sebeb-i nüzûlüne müracaat edip onun Hıristiyanlara hitap ettiğini, dahası kim (من) 

lafzının ism-i mevsûl olduğunu ve Allah’ın indirdiği hükümlerin ise İncil’e işaret ettiğini 

farkederse bu tutuma sahip olan kimselerin Hz. Peygamber’e (s.a.v.) karşı kâfirâne 

duruşlarını hayretle karşılamaz.724 

Elbette bu kısma konu olan sebeb-i nüzûl rivâyetleri mahza yukarıda değinilen 

hususlardan (mücmelin tebyîni, teşabühün def‘i) ibaret değildir. Öyle ki kimi rivâyetlerin, 

âyetlerin birbiri arasındaki münasebetleri ortaya koyan yönü de bulunmaktadır. Söz gelimi 

Nisâ sûresinde erkeklerin, velileri konumunda oldukları ve evlilik bağı kurabilecekleri yetim 

kızların yanı sıra evlenebilecekleri kadınlara dair hükümleri ihtiva eden 3’üncü âyetin 

meramı Hz. Âişe’nin açıklamasıyla vuzuha kavuşmaktadır. Nitekim Hz. Âişe, Urve b. 

Zübeyr’in (ö. 94/713) sorusu üzerine “Yetim kızlarla evlenip de adâletli 

davranamayacağınızdan korkarsanız, o zaman onları değil, size helâl olup hoşunuza giden 

kadınlardan birini, hatta bunlardan iki, üç veya dördünü birden nikâhlayabilirsiniz…” 

                                                 
722 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 49; İbn Teymiyye, Mukaddime fi’t-tefsîr, s. 48; Suyûtî, el-İtkân, I, 208. 

ُ ÉĘَوĤَُئِכَ ħُİُ אčĤَّאĳĩُĤِنَ ﴾  723 َّųلَ אõَĬَْא أĩَÖِ ħُْכéْĺَ ħْĤَ īْĨََو﴿ Bk. Mâide 5/44. 

724 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 49-50. Müellifin iligili âyete bu çerçevede yaptığı yorumlar için ayrıca bk. et-Tahrîr 
ve’t-tenvîr VI, 210-213. İbn Âşûr’un bu bağlamda dile getirdiği diğer bir örnek Abdullah b. Mesûd’un 
En‘âm sûresinin 82’nci âyetiyle alakalı rivâyetidir. Bu rivâyete göre “İman edip de imanlarına zulüm 
bulaştırmayanlar var ya, işte onlar güven içindedir; doğru yolu bulanlar da onlardır” meâlindeki âyet nâzil 
olduğunda bu âyetin doğrudan delaleti ashaba ağır gelir. Zira ashab, âyetteki zulm lafzını günah/masiyet 
anlamına hamletmiştir. Bunun üzerine Hz. Peygamber’e “İmanına günah/masiyet bulaştırmayan var mı ki?” 
şeklinde bir sual tevcih ederler. Hz. Peygamber de: “Lokman’ın oğluna söylediği şu ifadeyi işitmediniz mi: 
Şirk gerçekten de büyük bir zulümdür” (Lokmân 31/13) buyurur. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 50; XXI, 155-
156. 



 

189

meâlindeki söz konusu âyette725 -İbn Âşûr’un ifadesiyle- şart (…evlenip de adaletli 

davranamayacağınızdan korkarsanız…) ile cezânın (… o zaman onları değil de, size helâl 

olup hoşunuza giden kadınlardan (…) nikâhlayabilirsiniz) mülazemet bakımından sarih 

olmaması nedeniyle şu açıklamayı yapmıştır: “Âyette sözü edilen yetim kızlar, velilerinin 

himayesinde olup onların mallarına ortak olan/mallarında hakkı bulunan kimselerdir. Velisi 

konumundaki erkek yetim kızla evlenmek ister fakat mehir konusunda âdil davranmazsa 

böylesi kimseler mehir hususunda adaletli olmadıkları sürece o kızlarla evlenmekten 

menedilmiştir. Mamafih (bu âyette) beğendikleri başka kadınlarla evlenmeleri kendilerine 

emredilmiştir.”726  

Bu noktada İbn Âşûr’un ilgili âyetin tefsirinde, yetimlere tahakkuk eden mal hakkının 

kendilerine tevdi edilmesi emriyle başlayan bir önceki âyetteki (Nisâ 4/2)727 beyân ile Hz. 

Âişe’nin âyette (Nisâ 4/3) dikkat çekilen vakıayı tefsir eden rivâyetini de nazarda tutarak iki 

âyet arasındaki münasebete temas ettiği ifade edilmelidir. Buna göre sûrenin 2’nci âyetinde 

yetimler (اليتامى) lafzıyla işarette bulunulan yetim kızların payına düşen hak, sûrenin 3’üncü 

âyetinde yeniden vurgulanarak evlilik bağlamında söz konusu edilmiş ve nihayet hakka 

riayet etmeyen, yani velileri oldukları yetim kızlarla evlendikleri takdirde âdil olmalarından 

endişe edilen kimselerin, beğendikleri başka kadınlarla evlilik bağı kurabileceği 

açıklanmıştır. Öyle ki yetim kızlar özelinde velilerinin adaleti sağlayamacağından ileri gelen 

endişe gramatik açıdan şart; velilere sağlanan alternatif evlilik ruhsatı ise cezâ 

konumundadır. Hülasa, sûrenin 2 ile 3’üncü âyetlerinin mana bakımından delâletinin ortaya 

koyulmasının yolu her iki âyetin Hz. Âişe’nin mezkûr rivâyetinin ışığında lafzî açıdan 

münasebetinin kurulmasından geçmektedir.728 

c. Sebeb-i Nüzûl Rivâyetlerine Dair Genel Değerlendirme 

İlahî beyânları anlama-yorumlama sürecinde özellikle dış bağlama dair sağladığı 

bilgilerle kritik rol üstlenen sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin yine âyetlerin hangi zaman 

                                                 

ùَאءِ ĵĭَáْĨَ وŻَُàَثَ وَرÖَُאعَ Íِ َĘنْ ħْÝُęْìِ أĳُĤïِđْÜَ َّźَא ĳَĘَאïَèِةً ﴾ 725 ِّĭĤא īَĨِ ħُْכĤَ َאبĈَ אĨَ אĳéُِכĬْאĘَ ĵĨَאÝَĻَĤْא ĹĘِ אĳُĉùِĝُْÜ َّźَأ ħْÝُęْìِ ْوَإِن﴿ 

726 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 50. İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Şerike”, 7. 

727 Söz konusu âyetin meâli şöyledir: “Yetimlere mallarını verin, temizi (helal) pis olanla (haram) değişmeyin, 
onların mallarını kendi mallarınıza katarak (kendi malınızmış gibi) yemeyin; çünkü bu, büyük bir günahtır.” 

728 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IV, 222. 



 

190

diliminde nâzil olduğu bilgisini temin eden Mekkî-Medenî olgusuyla ilişkisinin önemi 

izahtan varestedir. İbn Âşûr’un da dikkat çektiği gibi ana hatlarıyla: Âyetlerin 

maksatlarının anlaşıldığı hadiselerin yanı sıra ahkâm teşrîine sebep olan; kezâ 

âyetin/âyetlerin muayyen bir şahısla alakalı olarak nâzil olduğunu bildiren ve tefsir 

açısından birden fazla âyetle ilişkilendirilmeye müsait olan hadiseleri (te‘addüdü’l-esbâb) 

ihtiva eden nakilleri de içeren sebeb-i nüzûlün, mücmel ve müteşabih beyânlar ile âyetler 

arasındaki münasebetlere açıklık getiren bilgileri barındıran bir tarafı da bulunmaktadır. 

İbn Âşûr’un serdettiği bu hususiyetler mercek altına alındığında sebeb-i nüzûl bilgisi 

vasıtasıyla nüzûl sürecinde gerçekleşen hadiselerin zaman, mekân ve fâillerine dair 

detayların yanı sıra teşrî edilen hükmün mahiyetinin beraberinde hükmün gündeme geldiği 

bağlama dair bilgilere de ulaşılabilecektir. Diğer bir ifadeyle kademeli olarak teşrî edilen 

hükümlerin (örneğin içkinin kademeli olarak haram kılınması) yanı sıra neshe konu olan 

hükümlerin nüzûl sürecindeki kronolojik serencamı sebeb-i nüzûlün Mekkî-Medenî’ye 

bakan yönüyle birlikte takip edilebilecektir. Bununla birlikte lafız itibarıyla mücmel yahut 

mübhem olan beyânların tafsil ve tavzihinde sebeb-i nüzûl bilgisinin katkısı, âyetlerin nâzil 

olduğu bağlama ve tabiatıyla döneme/zaman dilimine de açıklık getirecektir.  

İbn Âşûr’un eslâfının tetkiklerini de nazarda tutarak ortaya koyduğu mezkûr tasnifte, 

tefsir usûlünde -geniş bir ifadeyle- “âyetlerin inişine sebep olan hadiseler” şeklinde 

tanımlanan sebeb-i nüzûlün, tefsir pratiği açısından daha dakik karşılıklarının olduğu 

görülmektedir. Şu hâlde, başta İbn Âşûr olmak üzere ulemânın sebeb-i nüzûl rivâyetlerine 

dair koyduğu şerhler bir tarafa, tefsir ameliyesinde belirleyicilik vasfını haiz olan bu 

olgunun Mekkî-Medenî ile ilişkisinin yanında bu ayrım üzerindeki tesir ve belirleyiciliği 

ne boyuttadır? 

Daha önce de değinildiği gibi sebeb-i nüzûl bilgisi ancak vahyin nüzûlüne şâhitlik 

eden kimselerin yani bu süreçte baş gösteren hadiseler ile nâzil olan âyetler arasında 

münasebet kurabilen sahabenin nakillerine istinad edebilir. Sebeb-i nüzûlün bu yönüyle 

Mekkî-Medenî ile kısmen benzerlik taşıdığı söylenebilir. Mevzûbahis benzerlik sûrelerin 

nüzûl tertibine dair rivâyetlerin hatırı sayılır bir kısmının yine ashâba istinad eden nakillere 

ve onlardan ahzeden tâbiûna dayanmasından ileri gelmektedir. Fakat bununla birlikte her 

iki olgu için de müfessirin hissesine düşen tercih ve ictihad da söz konusudur. Şöyle ki, 

sebeb-i nüzûl olarak aktarılan rivâyetler arasında sıhhat bakımından problemli olanların 

beraberinde esasında bir yorum/tefsir olarak ortaya koyulan ancak sebeb-i nüzûl kisvesinde 



 

191

zikredilen rivâyetlerin de olduğu bilinmektedir. Kezâ Mekkî-Medenî’ye dair bilgilerin, 

dahası sûrelerin nüzûl tertibinin müttefekun ʻaleyh olmadığı da dile getirilmektedir.729 

Nitekim sûrelerin Mekkî-Medenî hüviyetleri açısından bakıldığında İbnü’l-Hassâr’ın da 

belirttiği gibi Medenî olduğunda ittifak bulunan sûrelerin sayısının 20, Medenîliğinde 

ihtilafların söz konusu olduğu sûrelerin sayısı 12; geriye kalan 82 sûrenin ise Mekkî 

olduğuna dair genel bir manzara ortaya çıkmaktadır. Bununla birlikte Mekkî ve Medenî 

sûrelerin sayıları hakkında daha ziyade öne çıkan görüşe göre Mekkî sûreler 85, Medenî 

sûreler ise 29 tanedir.730 Ne var ki, daha önce de değinildiği gibi Câbir b. Zeyd ile İbn 

Âşûr’un tetkikleri neticesinde ortaya çıkan farklı sayılarda da görüldüğü gibi bu sayılar 

farklılık arz edebilmektedir.731 Netice itibarıyla Mekkî-Medenî konusunda olduğu gibi 

sebeb-i nüzûl meselesinde de rivâyet-dirayet bütünlüğünün bir gereklilik olduğu; bu 

vazifenin de müfessirin payına düştüğü ifade edilmelidir. 

 Öte yandan genelde sûre, özelde ise âyetler hakkında aktarılan sebeb-i nüzûl 

rivâyetlerinin Mekkî-Medenî ile temas ettiği noktalarda muhtelif değerlendirmelerde 

bulunan İbn Âşûr’un her iki olguyu da sıhhatli bir zeminde ve tutarlı bir perspektiften ele 

alma gayretinde olduğu ifade edilmelidir. Müellifin sûrelerin nüzûl tarihlerini, diğer bir 

ifadeyle nâzil olduğu zaman dilimlerini tespit ederken Mekkî-Medenî ayırımını bir 

anlamda üst başlık olarak takdim ettiği görülmektedir. Öyle ki müellif, tefsire başlamadan 

önce -şayet varsa- sûrenin tamamının yahut muayyen âyetlerinin nüzûlüne sebep teşkil 

eden rivâyetlere değinmekte ve bu çerçevede aktarılan rivâyetleri de sûrenin Mekkî yahut 

Medenî hüviyetine göre değerlendirmeye tabi tutmaktadır. Müellifin sûrelerin Mekkîlik ve 

Medenîliğine öncelik vermesi her bir sûrenin nâzil olduğu döneme nazaran Mekkî ve 

Medenî olmak üzere katî bir hüviyete sahip olması; ancak her ne kadar Mekkî-Medenî’ye 

ciddi katkısı yadsınamasa da her sûre (ve âyet için) nüzûl sebebinden söz edilememesi 

şeklinde açıklanabilir.  

İbn Âşûr aynı şekilde muayyen sûrelerde nâzil oldukları dönem açısından istisna 

tutulan âyetlere/müstesnâ âyetlere yönelik ihtilafları da hesaba katmaktadır. Bu 

                                                 
729 Bk. et-Tahrîr ve’tenvîr, XXV, 237. 

730 İbn Akîle el-Mekkî, ez-Ziyâde ve’l-ihsân, I, 206-207. 

731 Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibinde Mekkî sûrelerin sayısı 86, Medenî sûrelerin sayısı ise 28 iken İbn Âşûr’un 
tertibinde Mekkî sûrelerin sayısı 91, Medenî sûrelerin sayısı ise 23’tür.  

 



 

192

yaklaşımını tefsir pratiğine de taşıyan müellif, bünyesinde müstesnâ âyet/lerin bulunduğu 

değerlendirilen sûrelerin indirildiği dönemleri göz önünde bulundurarak müstesnâ 

âyetlerin nüzûl sebebi olarak aktarılan rivâyetlerin ilgili sûrelerin hüviyetleriyle uyumlu 

olup olmadığını tartışmaktadır. Bunu yaparken her bir rivâyetin sıhhat durumunu tetkik 

cihetine gitmekte ve muteber gördüğü rivâyetleri esas almaktadır.732 Müellifin ayrıca 

sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin beraberinde sûrenin üslûp ve muhtevası ile âyetleri arasındaki 

münasebetlere ilişkin mülahazalarını da sûrenin dönemlendirilmesinde ortaya koyduğu 

ifade edilmelidir.733  

Hemen yukarıda da ifade edildiği gibi İbn Âşûr, kimi âyetlerin tefsirinde sebeb-i 

nüzûl olarak zikredilen ve bu âyetlerin indirildiği döneme dair kanaat oluşmasına zemin 

hazırlayan rivâyetleri tefsir pratiği açısında tutarlı bir şekilde ele almaya gayret 

etmektedir.734 Müellifin tenkit ve tespitlerine bakıldığında âyetlerin tefsirinde sûre içi 

bağlamın (siyak) -ki sûre içi bağlam ile sebeb-i nüzûlün uyuşmadığı durumlar olduğu gibi 

birbirini teyit ettiği durumlar da vâkidir-735 yanı sıra ahkâm ve siyere taalluk eden 

hususların nüzûl sebebi olarak ileri sürülen hadiselerle isabetsiz bir şekilde 

                                                 
732 Bu çerçevede ittifakla Medenî olduğu aktarılan Tevbe sûresinin 113’üncü âyetinin, Hz. Peygamber’in 

Mekke döneminde vefat eden amcası Ebû Tâlib için istiğfarda bulunmak arzusuna binâen indirildiğine dair 
aktarılan rivâyeti tenkidi için meselâ bk. et-Tahrîr ve’tenvîr, X, 97; XI, 44. 

733 Örneğin Ankebût ile Mutaffifîn sûrelerin Mekke’nin son yahut Medine’nin ilk dönemlerinde; yine aynı 
şekilde muayyen âyetlerinin hicret esnasında indirildiğine dair bazı sebeb-i nüzûl rivâyetleri (Ankebût) ve 
sûrenin muhtevasına (Mutafifîn) yönelik değerlendirmeleri için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XX, 200; XXX, 
187. 

734 Meselâ Mekke döneminin sonlarına doğru, hicrete yakın zaman diliminde bir gecede, tek seferde nâzil 
olduğu rivâyet edilen En‘âm sûresinin muhtelif âyetlerinin Mekke döneminin farklı zamanları ile Medine 
döneminde indirildiğine yönelik birtakım sebeb-i nüzûl rivâyetleriyle karşılaşılmaktadır (Müellifin işarette 
bulunduğu ilgili âyetler ve sûrenin nüzûl tarihinde dair değerlendirmeler için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VII, 
121-122.). İbn Âşûr, bu sûrenin ittifakla Mekkî olduğu yönündeki görüşü öne çıkarmakla birlikte ilgili 
rivâyetleri de dikkate alarak bir değerlendirmede bulunmaktadır. Buna göre sûrenin tek seferde indirilmiş 
olması onun bazı âyetleri hakkında aktarılan ve Mekke döneminin farklı zaman dilimlerinde gerçekleşen 
hadiseleri içeren sebeb-i nüzûl rivâyetleriyle çatışmaz. Zira bu âyetler hakkındaki nüzûl sebeplerinin 
hicretten önceki dönemde baş gösteren hadiseleri içerdiği ortadaysa bu durumda; sûrenin nüzûlünden kısa 
bir süre önce nüzûle sebep teşkil edecek birçok hadisenin gerçekleşmiş olması pekâlâ mümkündür 
denilebilir. Hâl böyleyken (farklı zamanlarda) gerçekleşen hadiseler netice itibarıyla bahis konusu âyetlerin 
inzâliyle sonuçlanmıştır. Öte yandan En‘âm sûresinin Mekkî olduğu nazarda tutulduğunda bu sûrenin bazı 
âyetleri hakkında zikredilen ve hicretten sonraki dönemde gerçekleştiği anlaşılan hadiselere bakılarak bu 
âyetlerin Medenî olduğunu söylemek de uygundur. Aynı şekilde bu âyetlerin sûrenin muhtevasıyla arz ettiği 
kimi münasebetlere binaen (Hz. Peygamber tarafından) sûresinin bünyesine bilahare ilhâk edilmiş olması 
da gâyet muhtemeldir. Nitekim nüzûle sebep teşkil eden gelişmelerin âyetlerin nüzûlüyle eşzamanlı olması 
lazım gelmez; bilakis nüzûl için bir sebep husule gelebilir fakat buna mukabil (taraf-ı ilâhîce inzâli münasip 
görülen) hükmün teşrîi daha sonra da gerçekleşebilir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VII, 123. Mâide sûresinin 
tefsirinde benzer bir duruma dâir ayrıca bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VI, 266. 

735 Sûre içi bağlam ile sebeb-i nüzûlün uyuşmadığı duruma örnek olarak bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIV, 13. 



 

193

ilişkilendirilmesinin tartışmaya açık yorumlara kapı araladığı görülmektedir. Bununla 

birlikte baş gösteren bir hadisenin yahut bu hadiseye konu olan şahıs yahut kitlenin736 gerek 

sıhhat gerekse ele alış bakımından problemli birtakım rivâyetler üzerinden kimi âyetlerin 

tefsiriyle irtibatlandırılması, ilâhî beyânların dönemlendirilmesinde yine çözümünü 

bekleyen bir problem olarak karşımıza çıkmaktadır.737

                                                 
736 Meselâ İbn Âşûr’a göre Mekkî bir âyetin Müslümanların Medine döneminde (toplumsal boyutta) muhatap 

olduğu Yahudilerle irtibatlandırılması uygun gözükmemektedir. Muayyen tavsiflerle atıfta bulunulan 
kitlelerin sûre yahut âyetlerin nâzil olduğu döneme göre yorumlanması icap eder. Mamafih Mekkî dönem 
beyânlarında işaret edilen muhalif kitlenin en başta müşrikler olduğu anlaşılır. Ama elbette bununla birlikte 
Yahudilerin hicretten önceki dönemde Mekke’ye muhtelif vesilelerle uğradıkları da bilinmektedir. Bk. et-
Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII 162 krş. XXVI, 325. 

737 Söz gelimi çalışmamızın üçüncü bölümünde “Mekkî Âyetlerle İlişkilendirilen Tebük Gazvesi: İsrâ 17/76-
77” başlığı altında İsrâ sûresinin 76-77’nci âyetleri  ele alınacağı üzere sûre içi bağlamın göz ardı edilerek 
salt nüzûl sebebi olarak gösterilen sıhhati tartışmalı rivâyetlerin tefsirde esas alınması siyere/tarihe dair 
asılsız kanaatlerin oluşmasına zemin hazırlayabilmektedir. Bu kapsamda dikkat çeken bir diğer örnek ise 
Medine döneminde (hicretin 9’uncu senesinde) nübüvvet iddiasında bulunan Müseylime ile 
ilişkilendirilerek yorumlanan En‘âm sûresinin 93’üncü âyetidir. İbn Âşûr, Mekkî olduğu kabul edilen bu 
sûrenin Medine döneminin ilerleyen safhalarında baş gösteren bu gelişme ile irtibatlandırılmasını doğru 
bulmamaktadır. Bk. et-Tahrîr ve’tenvîr, VII, 375. Bu çerçevede diğer örnekler için ayrıca bk. et-Tahrîr 
ve’tenvîr, XXIII, 311; XXIV, 40-41; XXV, 352. Müseylime hakkında bilgi için bk. Ahmet Önkal, 
“Müseylimetülkezzâb”, DİA, XXXII, 90-91. 



 

194

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İBN ÂŞÛR’UN MEKKÎ-MEDENÎ İHTİLAFLARI 

BAĞLAMINDA ÂYET VE SÛRELERİN NÜZÛL TARİHİNE 

DAİR TETKİKLERİ 

 

 



 

195

I. SÛRELERE DAİR TETKİKLERİ 

Mekkî-Medenî ayrımında hicreti esas alan kronolojik yaklaşımı benimseyen İbn 

Âşûr, her sûrenin tefsirine başlarken sûrenin nüzûl tarihine dair etraflı değerlendirmelerde 

bulunmaktadır. Tefsirinde Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibini merkeze almakla birlikte selef ve 

halef âlimlerinin sûrelerin nüzûl sıralamasına dair görüşlerini de göz önünde bulundurarak 

yer yer Câbir b. Zeyd’in tertibini tenkit etmekte ve incelemeleri neticesinde edindiği şahsî 

kanaatlerini ortaya koymaktan geri durmamaktadır.738 İbn Âşûr’un sûrelerin Mekkî-Medenî 

hüviyetlerini bildiren nakiller çerçevesinde şu ifadeleri kullanarak muhtelif kayıtlar düştüğü 

görülmektedir: “Bu sûre Mekkîdir”739; “Bu sûre ittifakla Mekkîdir”740; “Bu sûrenin Mekkî 

oluşunda bir ihtilaf yoktur”741; “Bu sûre cumhûrun kanaatine göre Mekkîdir”742; “Bu sûre 

tâbiûn âlimlerinin çoğunluğuna göre Mekkîdir”743; “Cumhûrun kanaatine göre sûrenin 

bütünü Mekkîdir”744; “Bu sûrenin tamamı ittifakla Mekkîdir”745; “Bu sûre Mekke’de 

indirilmiştir”746; “Müfessirlerin çoğuna göre bu Mekkî bir sûredir”747; “Bu sûrenin Mekkî 

olduğunun dışında ileri sürülen herhangi bir görüşe itibar edilmez”748; “Genel kanaate göre 

bu sûre Mekkîdir”749; “Te’vil ehlinin arasında bu sûrenin Mekkî olduğu hususunda bir ihtilaf 

bulunmamaktadır”750; “Cumhûr sahabe ve tâbiûnun görüşüne göre bu sûre Mekkîdir”751; 

“Bu sûre selef müfessirlerinin cumhûruna göre Mekkîdir”752; “Ulemânın çoğunluğuna göre 

                                                 
738 İbn Âşûr’un bu çerçevede müracaat ettiği ve nispeten öne çıktığı görülen kaynaklar tefsirlerden İbn 

Atıyye’nin el-Muharrerü’l-vecîz’i ile Kurtubî’nin el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân’ıdır. Suyûtî’nin Mekkî-
Medenî meselesini eserinin ilk konusu olarak her yönüyle işlediği el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân’ı ise başta 
Mekkî-Medenî olmak üzere ulûmü’l-Kur’ân bahislerinde başlıca müracaat kaynağıdır. 

739 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIX, 89; XXVII, 87. 

740 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VII, 121; XIV, 5; XV, 241 vd. 

741 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VIIIb, 6. 

742 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XI, 77; XIV, 93; XV, 6. 

743 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XX, 61. 

744 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XI, 311; XIII, 177; XXV, 275. 

745 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXI, 39; XXVI, 274; XXVII, 35. 

746 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXI, 137. 

747 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXI, 203. 

748 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XII, 197. 

749 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIII, 201; XXX, 563. 

750 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 57. 

751 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 228. 

752 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXIX, 418. 



 

196

bu sûre Mekkîdir”753; “Sûrenin Mekkî olduğunda ittifak bulunmakla birlikte Medenî 

olduğuna yönelik bir kanaat de bulunmaktadır”754 “Bu sûre ittifakla Medenîdir”755; “Bu sûre 

icmâ ile Medenîdir”756; “Tevil ehlinin ittifakıyla bu sûre Medenîdir”757; “Bu sûrenin Medenî 

oluşunda ilim erbâbının ittifakı vardır”758 “Bu sûre cûmhurun görüşüne göre Medenîdir”759; 

“Medine dışında bir yerde inmiş olsa da hicretten sonra nâzil olan bu sûre [hicreti esas alan] 

meşhur tanıma göre Medenîdir”760; “Bu sûrenin Mekkî yahut Medenî oluşunda ihtilaf 

vardır”761; “Bu sûrenin [57/Hadîd] Mekkî yahut Medenî oluşu hususunda görülen ciddi 

ihtilaf başka hiçbir sûrede müşahede edilmemektedir”762 

İbn Âşûr’un sûrelerin nüzûl dönemi hakkında farklı ifadeler kullanarak düştüğü bu 

kayıtlar gözden geçirildiğinde şöyle bir manzaranın teşekkül ettiği söylenebilir: i) Mekkî 

yahut Medenî dönemde nâzil olduğunda ittifak/icmâ bulunan sûreler; ii) Cumhûr ulemânın 

(sahabe ve tabiûn yahut halef âlimlerinin) bir sûrenin Mekkî yahut Medenî olduğunda 

hemfikir olduğu sûreler; iii) Mekkî yahut Medenî oluşunda ihtilaf bulunan sûreler. 

İbn Âşûr bir sûrenin nüzûl tarihine763 dair mütalaalarında yeri geldikçe sûrenin tek 

seferde mi yoksa fasılalı olarak mı indirildiğine değinir. Mekkî yahut Medenî olan bu sûrenin 

bünyesinde farklı dönemde inen âyetler (müstesnâ âyetler) olduğuna yönelik görüşler varsa 

bunları tetkik eder. Bu âyetlerin üslûp ve muhteva açısından Mekkî-Medenî beyânların 

ayırıcı vasıfları ve özellikleri (zavâbıt-hasâis) bağlamındaki durumuna temas eder.764 Ayrıca 

sûrenin müstesnâ âyetleri hakkında ortaya koyduğu kanaatlerini gerekçelendirir ve bu 

                                                 
753 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 419, 553. 

754 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 311, 579. 

755 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVIII, 63, 130, 231. 

756 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVIII, 139; XXVIII, 5. 

757 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVI, 213. 

758 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVIII, 139. 

759 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVIII, 258. 

760 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVI, 141. 

761 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVII, 180; XXIX, 370; XXX, 187, 467. 

762 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 353. 

763 Müellifin “sûrenin nüzûl tarihi (târihü nüzûli’s-sûre)” ifadesini kullandığı yerler için bk. et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, VI, 126, 137.  

764 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, III, 144;VI, 69-70; VII, 121. 



 

197

gerekçelerini ilgili âyetlerin tefsirinde ele alacağını belirtir.765 Sûrenin maksatlarını konu 

edindiği müstakil başlıklar altında ise sûrede hâkim olan tema, ön plana konular ve üslûp 

özellikleri ekseninde sûrenin nüzûl tarihiyle ilişkili hususlara dikkat çeker.   

Daha önce de değinildiği gibi müellif nüzûl sürecini dikkate alarak Kur’ân’ı 

dönemsel açıdan “Mekkî Kur’ân (القرآن المكي)” ve “Medenî Kur’ân (القرآن المدني)” olmak üzere 

iki ayrı nitelemeye tabi tutmaktadır. Bu çerçevede bir bütün olarak genelde sûrenin özelde 

ise âyetlerin üslûp ve muhtevasını; âyetlerin siyak-sibâkını (iç bağlam) ve diğer âyetlerle 

münasebetlerini; kezâ dış bağlama dair rivâyetleri de göz önünde bulundurarak sûrelerin 

nüzûl tarihine dair tahlil ve tespitlerde bulunmaktadır. Bu çerçevede nüzûl kronolojisi ve 

sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin beraberinde nüzûl tarihine katkı sunan bilgiler içeren tefsir ve 

hadis rivâyetlerinden yararlanmaktadır. Aynı şekilde âyetlerin muhtevasında nüzûl tarihine 

doğrudan işaret eden detaylar,766 teşrî tarihine taalluk eden konular767 ve mefhum itibarıyla 

Mekkî yahut Medenî döneme delalet eden ve bizzat âyetlerde geçen kelime ve kavramlar768 

gibi hususlar üzerinden çıkarımlarda bulunduğu da müşahede edilmektedir.  

Bu kapsamda İbn Âşûr’un sûrelerin nüzûl tarihine yönelik tetkikleri dört sûre 

örneğinde incelenecektir. Bunlardan ilki âyet sayısı bakımından en uzun sûre olan (tıvâl) ve 

Medenî olduğunda ittifak bulunan Bakara sûresi; ikincisi ise indirildiği döneme dair ihtilaf 

bulunan kısâr-ı mufassaldan İhlâs sûresidir. Müellifin bu iki sûrenin nüzûl tarihine dair 

değerlendirmelerine temas etmekle yetinilecek, ardından ise yine nüzûl tarihleri hakkında 

ihtilaflar bulunan Mâûn ve Kevser sûrelerini İbn Âşûr’un nasıl yorumladığına intikal 

edilecektir. Bu noktada Mâûn sûresi özelinde bir duruma dikkat çekmek yerinde olacaktır. 

Mekke, Medine ve bir kısmının Mekke bir kısmının ise Medine devrinde indirildiği yönünde 

farklı görüşlerin ileri sürüldüğü Mâûn sûresinin bazı klasik ve modern dönem müfessirleri 

tarafından nasıl tefsir edildiğine çalışmanın birinci bölümünde değinilmişti. Hâl böyleyken 

İbn Âşûr’un söz konusu sûreyi hangi dönem bağlamında yorumladığı bir merak konusu 

olarak karşımızda durmaktadır. İbn Âşûr’un bu sûrenin nüzûl tarihine ve tefsirine 

                                                 
765 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XI, 78; XIII, 177, XIV, 5; XV, 6, 242; XVIII, 5-6 vd. 

766 Muhatap kitleler, tarihsel bağlamı bilinen hadiseler, gelişmeler, savaşlar vd. 

767 Namaz, zekât, hac, oruç, ganimetler vd. 

768 Cihad, nifak vd. 



 

198

yaklaşımının incelenmesi sûretiyle müellifin, gerek selefleri gerekse muasırlarıyla benzeşen 

ve ayrışan kanaatlerinin mukayesesine zemin hazırlanması hedeflenmiştir. 

A. Bakara Sûresinin Nüzûl Tarihi 

İbn Âşûr, Bakara sûresinin geniş hacmine, üslûp ve muhteva zenginliğine atıfta 

bulunarak sûrenin muhteva ve maksatlarını: i) İslâm dininin önceki dinlere nazaran 

yüceliğini ve bu dinin insanoğlunu itikat, amel ve ahlâk bakımından İslâm’a aykırı her türlü 

fenalıktan arındırma hususundaki yöntemini ortaya koymak ii) Ehl-i İslâm’a bu dinin 

hükümlerini açıklamak ve İslâm toplumunun ıslâhını gerçekleştirmek şeklinde iki başlık 

altında özetleme cihetine gitmektedir. Nitekim bu sûre, Medine döneminin başlarında İslâm 

toplumunun teşekkül ettiği ve müslümanların kendi şehirlerinde bağımsızlıklarını kazandığı 

süreçte nâzil olmuştur. Mamafih erdemli şehrin (el-Medînetü’l-fâzıla) kuruluşunda İslâm 

toplumunu her türlü fenalıktan arındırıp salâha sevketmek sûrenin ilk hedefleri 

arasındadır.769 

Ana hatlarıyla bu muhteva ve maksatları mündemiç olan Bakara sûresi, İbn Âşûr’a 

göre hicretten sonra inen ilk sûredir. Nitekim İbn Hacer (ö. 852/1449) de sûrenin ittifakla 

Medenî olduğunu aktarmaktadır.770 Bununla birlikte tamamının Mekkî yahut Medenî ya da 

bir kısmının Mekkî, bir kısmının ise Medenî olduğu yönünde farklı görüşlerin ileri sürüldüğü 

Mutaffifîn sûresinin Medine döneminde indirildiğini düşünenler bu sûrenin Bakara 

sûresinden önce nâzil olduğunu belirtmişlerdir.771 Fakat İbn Âşûr Mutaffifîn sûresinin nüzûl 

tarihini incelerken Kelbî (ö. 146/763) ile Câbir b. Zeyd’in (ö. 93/711-12) “Bu sûre Mekke 

ile Medine arasında indirildiği için Mekkîdir” şeklindeki kanaatine yer vermekle birlikte 

muhtevası ve maksatları açısından düşünüldüğünde, bu sûrenin hicret esnasında Mekke ile 

Medine arasında indirilmiş olmasının bazı incelikler barındırdığına dikkat çekmektedir.772 

Bakara sûresinin muhtevası üzerinden sûrenin nüzûl tarihini inceleyen İbn Âşûr, 

orucun bu sûrede farz kılındığından söz etmektedir. Buna göre hicretin ilk yılında Âşûrâ 

orucu, ikinci yılında ise ramazan orucu farz kılınmıştır. Nitekim Hz. Peygamber (s.a.v.) hicrî 

                                                 
769 Müellifin bu çerçevedeki değerlendirmeleri için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 203-206. 

770 Bk. İbn Hacer, Fethü’l-Bârî, VIII, 201. 

771 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, II, 201. 

772 İbn Âşûr’un Mutaffifîn sûresinin nüzûl tarihine dair değerlendirmeleri için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 
187-189. 



 

199

ikinci yılda ilk ramazan orucunu tutmuş, ömrü boyunca da toplamda dokuz773 ramazan ayını 

oruçlu geçirmiştir. Öte yandan Hz. Âişe’nin: “Bakara sûresi sadece ben Hz. Peygamber’in 

[eşi olarak] beraberinde bulunduğum zamanlarda indirildi”774 şeklindeki tanıklığı da sûrenin 

nüzûl tarihini aydınlatıcı mahiyettedir. Nitekim Hz. Âişe’nin dokuz yaşında, hicrî ilk yılın 

Şevvâl ayında -bir görüşe göre ise ikinci yılının başlarında- Hz. Peygamber’le evlendiği 

nakledilmektedir. Hz. Âişe de haddizâtında Hz. Peygamber’le toplamda dokuz sene 

geçirdiğini, Hz. Peygamber vefat ettiğinde ise on sekiz yaşında olduğunu ifade etmiştir. Bu 

bilgilerin rehberliğinde Bakara sûresinin hicretin ilk senesinin sonlarına doğru ya da ikinci 

senesinin başlarında nâzil olduğu söylenebilir.775 

İbn Âşûr’a göre Bakara sûresinin, hac ile umre ahkâmının yanı sıra haram aylarda ve 

harem-i şerîfte müşriklerle savaşmanın hükümlerini de ihtiva ettiği776 dikkate alındığında 

sûrenin nüzûlünün hicretin beş yahut altıncı senesine kadar devam ettiği düşünülebilir. Kaldı 

ki sûrenin -meâlen-; “Başladığınız hac ve umreyi Allah için tamamlayın” emr-i ilâhîsiyle 

başlayan 196’ncı âyetinin hicretin altıncı senesinde gerçekleşen Hudeybiye Antlaşması 

esnasında nâzil olduğunda ihtilaf yoktur.777 Öte yandan bu âyetin devamında “Hac bilinen 

aylardadır” beyânıyla başlayıp “Sayılı günlerde (eyyâm-ı teşrikte telbiye ve tekbir getirerek) 

Allah'ı anın. Kim iki gün içinde acele edip (Mina’dan Mekke’ye) dönmek isterse, ona günah 

yoktur. Kim geri kalırsa ona da günah yoktur” şeklinde yine hac ahkâmı bağlamında ardı 

sıra gelen âyetlerin778 muhtevası düşünüldüğünde ise Bakara sûresinin nüzûlünün hicretin 

sekizinci senesinin sonrasına kadar uzamış olduğu da söylenebilir.779 Şöyle ki sûrenin hemen 

yukarıda zikredilen 196. âyeti ile 197 ila 203’üncü âyetlerinin nüzûlü arasında takriben üç 

senelik bir zaman söz konusudur. 

                                                 
773 İbn Âşûr’un sehven “yedi ramazan ayı” şeklinde belirttiği süreyi (et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 202) eserinin bir 

başka yerinde (et-Tahrîr ve’t-tenvîr, II, 157) “dokuz ramazan ayı” olarak zikrettiği görülmektedir. 
Kaynaklarda da Hz. Peygamber’in toplamda dokuz ramazan ayını oruçlu geçirdiği belirtilmektedir. Meselâ 
bk. İbnü’l-Cevzî, Keşfü’l-müşkil min hadîsi’s-sahîhayn (thk. Ali Hüseyin el-Bevvâb), Dârü’l-Vatan, Riyad 
1431, II, 355; İbn Kayyim el-Cevziyye, Zâdü’l-me‘âd fî hedyi hayri’l-‘ibâd, Müessesetü’r-Risâle-
Mektebetü’l-Menâr, Beyrut-Kuveyt, 1415/1994, II, 29. 

774 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 6; İbn Hacer, Fethü’l-Bârî, IX, 49, 51. 

775 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 201; II, 157. 

776 İlgili âyetler için bk. Bakara 2/190-194. Bu âyetlerin Hudeybiye Antlaşması’na (6/628) ilişkin yönüne dair 
bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, II, 210; Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, III, 247. 

777 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, II, 216. 

778 Bk. Bakara 2/197-203. 

779 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 202. 



 

200

İbn Âşûr’a göre sûrenin 197’nci âyeti itibarıyla hac konusunun yeni bir boyutuna 

intikal edilmektedir. Müellife göre hac menâsikinin ayrıntılı bir şekilde anlatılmaya 

başlandığı bu âyetten itibaren 203’üncü âyet de dâhil olmak üzere toplamda yedi âyet, Âl-i 

İmrân sûresinin 97’nci âyetinden sonra indirilmiştir. Zira Medine döneminde hemen Bakara 

sûresinden sonra nâzil olmaya başlayan Âl-i İmrân sûresinin;780 “Bundan dolayı hacca 

gitmeye gücü yeten insanlara, Beytullâh’ı ziyâret etmek Allah’ın bir emridir” meâlindeki 

âyetinde781 hac vazifesi icmâlen müminlere farz kılınmış, bilahare nâzil olan Bakara 2/197-

203’üncü âyetlerde ise hacda müminlere terettüp eden görevler tafsilen açıklanmıştır. Bu 

durumun “daha önce gelen bir beyânın sonradan açıklanması” kabilinden olduğunu dile 

getiren İbn Âşûr, bu âyetler özelinde de görüldüğü gibi ilâhî beyânların açıklanmasının buna 

ihtiyaç duyulan vakte kadar tehir edilmesinin Kur’ân-ı Kerîm’de çok defa vaki olduğunu 

ifade etmektedir. 

 Müellife göre hac ibadetinin farziyetinin yanı sıra menâsikinin mahiyetine dair 

beyânların (Bakara 2/197-203) hicretin dokuzuncu senesinde indirildiği anlaşılmaktadır. 

Müslümanların bu sene içerisinde Hz. Ebû Bekir’in (ö. 13/634) riyasetinde ifa edecekleri 

haclarına782 hazırlama gâyesi güden bu âyetlerin hemen öncesinde yer alan 196’ncı âyetin 

söz konusu âyetlerden üç sene kadar önce nâzil olduğu rahatlıkla söylenebilir. Ayrıca 

görüldüğü kadarıyla nüzûl zamanı bakımından aralarında üç sene kadar süre bulunan ilgili 

âyetler (Bakara 2/196 ile Bakara 2/197-203) Hz. Peygamber’in yönlendirmesiyle sûrenin bu 

mevzisine koyulmuştur. Söz konusu âyetlerin sûrenin bu mevzisine ilhâk edilmesindeki 

gâye ise hac ile umre vazifelerinin ifasında takip edilecek adımların Kur’ân-ı Kerîm’de bir 

arada bulunmasını sağlamaktır.783  

 Son olarak İbn Âşûr, Bakara sûresinin “Allah’a döndürüleceğiniz, sonra da herkese 

hak ettiğinin eksiksiz verileceği ve kimsenin haksızlığa uğratılmayacağı bir günden 

                                                 
780 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, III, 143. 

781 “Orada apaçık deliller, alâmetler ve İbrâhim’in makâmı vardır. Oraya giren herkes emniyette olur. Bundan 
dolayı hacca gitmeye gücü yeten insanlara, Beytullâh’ı ziyâret etmek Allah’ın bir emridir. Kim Allah’ın 
emrini inkâr ederse, şunu bilsin ki, Allah’ın hiç kimseye ve hiçbir şeye ihtiyacı yoktur.” Âl-i İmrân 3/97. 

782 Hicretin dokuzuncu senesinde Hz. Ebû Bekir emirliğinde yapılan hac hakkında meselâ bk. İbn Hişâm, es-
Sîretü’n-nebeviyye (nşr. Ömer Abdüsselâm Tedmürî), Dârü’l-kitâbi’l-arabî, Beyrut 1410/1990, IV, 187-
190; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye (thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî), Dârü Hicr, Kahire 
1417/1997, VII, 223-229. 

783 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, II, 231. 



 

201

sakının…” meâlindeki 281’inci âyetinin784 en son nâzil olan âyet olduğuna yönelik 

görüşlerin bulunduğunu belirtmektedir. Bu noktada bir sûrenin nüzûl süreci devam ederken 

başka sûrelerin de aynı süreç içerisinde indirilebileceği gerçeği de hesaba katılmalıdır.785 

B. İhlâs Sûresinin Nüzûl Tarihi 

İbn Aşûr, İhlâs sûresinin cumhûrun kanaatine göre Mekkî olduğunu belirttikten sonra 

Ebü’l-‘Âliye (ö. 90/709), Dahhâk (ö. 105/723), Kurazî (ö. 108/726 [?]), Katâde (ö. 117/735) 

ve Süddî (ö. 127/745) gibi müfessir tâbiîlerin sûrenin Medenî olduğunu söylediklerini ifade 

etmektedir. Bununla birlikte sûrenin bir yandan Mekkî diğer yandan Medenî olduğunu ileri 

süren iki zıt görüşün de İbn Abbâs’a nispet edildiğine dikkat çekmektedir. İbn Âşûr’a göre 

sûrenin nüzûl tarihi üzerindeki bu ihtilafların temelinde sebeb-i nüzûl rivâyetleri 

yatmaktadır. Şöyle ki, Übey b. Ka‘b, Abdullah b. Mesûd ve Câbir b. Abdullah (ö. 78/697) 

gibi farklı sahabîlere dayandırılan rivâyetlere göre Kureyşlilerin (müşriklerin) Hz. 

Peygamber’e (s.a.v.) “Bize rabbinin nesebini söyle” demesi üzerine İhlâs sûresi nâzil 

olmuştur.786  

İbn Âşûr söz konusu rivâyetler esas alındığı takdirde İhlâs sûresinin Mekkî kabul 

edileceğini söylemekle birlikte, İbn Abbâs’a nispet edilen ve sûrenin dönemlendirilmesinde 

seyri değiştiren bir başka rivâyete de yer vermektedir. Bu rivâyete göre (müşriklerden) Âmir 

b. Tufeyl ile Erbed b. Rebî‘a Hz. Peygamber’in huzuruna gelir. Âmir Hz. Peygamber’e “Bizi 

neye davet ediyorsun?” sorusunu sorunca Resûl-i Ekrem “Allah’a” diyerek mukabelede 

bulunur. Ardından Âmir: “Öyleyse bize ondan bahset; o altından mı, gümüşten mi yoksa 

demirden mi ya da ahşaptan mı?” deyince bunun üzerine İhlâs sûresi nâzil olur.787 İbn Âşûr’a 

göre Âmir ile Erbed’in ancak hicretten sonra Hz. Peygamber’in yanına gelerek bu soruyu 

                                                 

784 ﴾ َِّųא ĵĤَِإ įِĻĘِ َنĳđُäَóُْÜ אĨًĳْĺَ אĳĝَُّÜوَא﴿ 

785 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 202. Bakara sûresinin nüzûlünün farklı zaman dilimlerine yayıldığını (fî müdedin 
şettâ) ifade eden İbn Atıyye, sûrenin 281’inci âyetinin son nâzil olan âyet olduğunu kaydetmektedir. Bk. el-
Muharrerü’l-vecîz, I, 98; II, 109. Kurtubî de selefi İbn Atıyye gibi nüzûlü farklı zaman dilimlerinde 
gerçekleşen Bakara sûresinin bu âyetin semâdan nâzil olan son âyet olduğunu belirttikten sonra bu âyetin 
Mina’da, Veda haccında ve Kurban Bayramı’nda indirildiğini kaydetmektedir. Bk. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-
Kur’ân, I, 234. 

786 İlgili rivâyetler için bk. Tirmizî, “Tefsîr”, 112 (hadis no: 3364, 3365); Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XXIV, 727-
728); Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 500-501; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, VIII, 518; Suyûtî, 
Lübâbü’n-nukûl, s. 313, el-İtkân, I, 82-83. 

787 Bk. Begavî, Me‘âlimü’t-tenzîl, VI, 532; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, IX, 266. 



 

202

sorabilecekleri göz önünde bulundurulduğunda sûrenin Medine döneminde indirildiği 

söylenebilir.788 

 İbn Âşûr sûrenin nüzûl sebebine dair bir diğer rivâyeti ise Vâhidî’nin Esbâbü’n-

nüzûl’ünden aktarmaktadır.Yahudi din bilginleriyle (أحبار) irtibatlı olan bu rivâyete göre 

aralarında Hüyey b. Ahtab ve Ka‘b b. Eşref gibi isimlerin de bulunduğu ahbâr, Hz. 

Peygamber’e “Bize rabbini anlat, belki sana iman ederiz” demiş ve bunun üzerine İhlâs 

sûresi nâzil olmuştur.789 

 İbn Âşûr zikrettiği sebeb-i nüzûl rivâyetleri çerçevesinde nihâî olarak sûrenin Mekkî 

olduğu yönündeki görüşün en sıhhatli yaklaşım olduğunu belirtmektedir. Zira İhlâs sûresi 

tevhidin esasını ortaya koyan beyânları içermektedir ki haddizâtında bu muhtevaya sahip 

beyânların daha ziyade Mekke’de inzâl edildiği müsellemdir. Bununla birlikte sûrenin 

Medine döneminde indirildiğine işaret eden rivâyetler müellife göre şu şekilde tevil 

edilebilir: Âmir b. Tufeyl ile Erbed b. Rebî‘a yahut Yahudiler, yukarıda bahsi geçen soruları 

sorduklarında Hz. Peygamber kendilerine cevaben İhlâs sûresini kıraat buyurmuştur. Durum 

böyleyken bu hadiseye tanıklık edip hadiseyi aktaran ve tabiatıyla ensârdan olan sahabî 

sûrenin o esnada indirildiğini zannetmiştir. Bir başka ihtimal ise bu hadiseyi müşarünileyh 

sahabîden bilahare nakleden râvilerin rivâyetin ibarelerini tamı tamına zabtedememiş 

olmalarıdır.790 

 İbn Âşûr Suyûtî’nin, “Kimi âlimler sûrenin (müşrikler ile Yahudilere cevâben) 

indirildiğine dair rivâyetleri cem etme yoluna giderek sûrenin mükerreren nâzil olduğunu 

ileri sürmüşlerdir. Ancak ben Esbâbü’n-nüzûl adlı eserimde de belirttiğim gibi sûrenin 

Medenî olduğunu tercihe daha ziyade şayan buluyorum”791 şeklindeki ifadesine de yer 

                                                 
788 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 611. 

789 Vâhidî’nin yer verdiği rivâyette yahudi bilginlerin isimleri zikredilmemekte aksine “Birtakım Yahudiler 
Hz. Peygamber’e geldi” şeklinde bir kayıtla karşılaşılmaktadır. Bununla birlikte İbn Âşûr’un andığı yahudi 
bilginlerin isimleri Suyûtî’nin eserinde karşımıza çıkmaktadır. Bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 500; Suyûtî, 
Lübâbü’n-nukûl, s. 313. 

790 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 611. 

791 Suyûtî, el-İtkân, I, 82-83. Öte yandan Suyûtî, hicretin beşinci senesinde gerçekleşen Ahzâb savaşında 
Müslümanlara karşı cephe teşkil eden müttefik kuvvetlerin (ahzâb) komutanlarının Hz. Peygamber’e “Bize 
rabbinin nesebinden bahset” demesi üzerine sûrenin nâzil olduğunu bildiren rivâyeti Taberî’den nakille 
değerlendirirken bu rivâyetin Übey b. Ka‘b’a nispet edilerek aktarılan ve Kureyşlilerin benzer soruyu 
sorduklarını içeren rivâyet ile birlikte düşünülmesi gerektiğine dikkat çekmektedir. Übey’in rivâyetindeki 
Kureyşlilerin/müşriklerin müttefik kuvvetlere delâlet ettiğine işaret eden Suyûtî, netice itibarıyla rivâyetler 
arasındaki teâruzun böylece ortadan kalktığını ve İhlâs sûresinin Medenî olduğunu dile getirmektedir. Bk. 



 

203

vermektedir. Ne var ki İbn Âşûr, Suyûtî’nin bu değerlendirmesinin hemen ardından “Hâsıl-

ı kelâm en sahîh olan görüş bu sûrenin Mekkî olduğudur” diyerek kanaatini ortaya 

koymaktadır. Nitekim sûre nüzûl tertibinde 22’nci sırada; Nâs sûresinden sonra, Necm 

sûresinden ise önceki yerini almıştır.792 

C. Mâûn Sûresinin Nüzûl Tarihi ve Yorumu 

İbn Âşûr âlimlerin çoğunluğuna göre Mekkî kabul edilen Mâûn sûresinin nâzil 

olduğu dönemle alakalı olarak üç farklı görüşün ileri sürüldüğünü belirtmektedir. İbn 

Abbâs’a nispet edilen her üç görüşe göre Mâûn sûresi; i) Mekkîdir, ii) Medenîdir, iii) Bir 

kısmı Mekkî (âyet 1-3); bir kısmı ise Medenîdir (âyet 4-7). Müellif, Suyûtî’nin de temriz 

sîgasıyla zikrettiği ve Mâûn sûresinin ilk üç âyetinin Mekke’de; geri kalan dört âyetinin ise 

Medine’de nâzil olduğu bildiren söz konusu görüşe değinirken “Yazıklar olsun o namaz 

kılanlara ki” meâlindeki 4’üncü âyetinden793 itibaren bahsedilen kimselerle münafıkların 

kastedildiği şeklindeki yoruma en-Nâsih ve’l-mensûh sahibi Bağdatlı âlim Hibetullah b. 

Selâme’ye (ö. 410/1019) atıfla yer vermekte ve bu görüşü benimsediğini izhar etmektedir.794  

İbn Âşûr, sûrenin maksatlarını ise şöyle sıralamaktadır: Yeniden dirilmeyi tekzip 

edenlerin bu şaşırtıcı hâllerine dikkat çekmek, düşkünleri hor gören, yoksullardan yemek 

esirgeyenlerin bu tutumlarının fenalığını ortaya koymak ve namaz ile zekât vecibelerini 

hafife almanın Allah’ın gazabını celbedeceğini vurgulamak. Müellif, hem Mekkî hem de 

Medenî âyetleri ihtiva eden bu mufassal sûrenin tefsirini ise hem Mekkî hem de Medenî 

bağlamda yapmaktadır. Zira sûrenin bir kısmının Mekkî; bir kısmının ise Medenî olduğu 

görüşüne nispetle tamamının Mekkî yahut Medenî olduğu yönündeki görüşler daha ziyade 

ön plana çıkmaktadır.795 Esasen İbn Âşûr’un her iki dönem bağlamındaki yorum 

                                                 

Suyûtî, Lübâbü’n-nukûl, s. 313; Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XXIV, 728. Ayrıca bk. Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, 
XV, 740-742. 

792 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 611. 

793 ﴾ َīĻِĥّāَĩُĥْĤِ ģٌĺْĳَĘَ﴿ 

794 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 563; Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, VI, 352; Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-
Kur’ân, XXII, 509; Suyûtî, el-İtkân, I, 105.Hibetullah b. Selâme, sûrenin son dört âyetinin münafıklardan 
Abdullah b. Übey bi Selûl hakkında ve Medine’de indirildiğini belirtir. Bk. Hibetullah b. Selâme, en-Nâsih 
ve’l-mensûh min kitâbillâhi ‘azze ve celle (thk. Züheyr eş-Şâvîş-Muhammed Ken‘ân), el-Mektebü’l-İslâmî, 
Beyrut-Dimaşk 1404/1984, s. 205. 

795 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 564. 



 

204

alternatiflerine yer vermesi, sûrenin nâzil olduğu dönem hakkındaki ihtilafların tefsire nasıl 

yansıdığını göstermesi bakımından da dikkat çekicidir. 

İbn Âşûr, “Gördün mü, o hesap ve ceza gününü yalanlayanı! [1]; İşte o yetimi itip 

kakar [2], yoksulu doyurmaya da önayak olmaz [3]” meâlindeki ilk üç ayetinin796 tefsirinde 

sûrenin nüzûl sebebi olarak gösterilen rivâyetlere değinmektedir. Buna göre Mâûn sûresini 

Mekkî kabul  edenler bu sûrenin hemen ilk âyetlerinde tavsif edilen kişinin  Âs b. Vâil, Velîd 

b. Muğîre yahut Amr b. Âiz olduğunu ve sûrenin bunlardan birisi hakkında indirildiğini 

belirtmişlerdir. Öte yandan bu kişinin Ebû Süfyân b. Harb olduğu da söylenmiştir. Mezkûr 

tavsiflerin Ebû Süfyân’ın henüz müslüman olmadan önceki kişiliğine yakıştırılması ise şu 

sebebe bağlanmıştır: Ebû Süfyân İslâm olmadan önceki döneminde her hafta çok sayıda 

hayvan boğazlıyordu. Bir defasında bir yetim kendisinden et istemişti. Ebû Süfyan ise buna 

karşılık asasıyla yetime vurmuştu. Bir başka rivâyete göre ise söz konusu kişi Ebû Cehil’dir. 

Zira o da vâsîsi olduğu bir yetim, üstsüz başsız bir hâlde kendisine gelip hakkı olan malını 

istediğinde onu şiddetli bir şekilde hırpalamıştı.797 

Sûreyi Medenî kabul edenler ise bu sûrenin ismi anılmayan bir münafık hakkında 

nâzil olduğunu ifade etmişlerdir. Bununla birlikte İbn Âşûr, nüzûl sebebi olarak aktarılan 

görüşlerin bazı tâbiûn âlimlerine dayandığını; bu noktada sûrenin muayyen bir kimse 

hakkında indirilmiş olması varsayıldığında ise nüzûl sebebinin âyetin hükmünü tahsis 

etmeyeceğini dile getirmiştir.798 

İbn Âşûr sûrenin, “Yazıklar olsun o namaz kılanlara ki [4], onlar namazlarını 

gafletle kılar [5], ona gereken önemi vermezler [6], yaptıkları işleri gösteriş için yaparlar; 

her türlü yardım ve iyiliği de engel olurlar [7]” meâlindeki 4 ila 7’nci âyetlerinin799 tefsirine 

ise 4’üncü âyetin başındaki (فويل) /fâ/ edatına dikkat çekerek giriş yapmaktadır. Söz konusu 

edatın, başında bulunduğu âyetin öncesi ile sonrasındaki âyetleri birbirine bağladığını 

belirtmekte ve bu edatın tefrî‘, terettüp ve sebebiyet anlamını verdiğini ifade etmektedir. 

Tefsirinde muhtelif vesilelerle /fâ/ edatının kelâma kattığı anlamlara dikkat çeken İbn Âşûr, 

                                                 

796 ﴾(3) īِĻِכùْĩِĤْאمِ אđَĈَ ĵĥَĐَ ُّăéُĺَ źََ(2) و ħَĻÝِĻَĤْعُّ אïُĺَ يñَِّĤכَ אĤِñَĘَ (1) īِĺ ِïّĤא ِÖ ُب ِñَُّכĺ يñَِّĤא Ûَĺَْأرََأ﴿ 

797 Âs b. Vâil ve Süfyân b. Harb ile ilgili rivâyetler için bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 493. 

798 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 565-566. 

īَĻ (4) אøَ ħْıِÜِŻَĀَ īْĐَ ħْİُ īَĺñَِّĤאĳİُنَ (5) אóَُĺ ħْİُ īَĺñَِّĤאءُونَ (6) وĳđُĭَĩْĺََنَ אĩَĤْאĳĐُنَ (7)﴾ 799 ِĥّ āَĩُĥْĤِ ģٌĺْĳَĘَ﴿  



 

205

tefrî fâ’sını (فاء التفريع) şöyle açıklamaktadır: “Bu edât, kendinden sonra gelen kelâmın/sözün 

bu edatın öncesindeki kelâmdan/sözden dolayı geldiğini ifade eder.”800 

Şu hâlde sûrenin tamamını Mekkî kabul eden görüşe göre 4’üncü âyetteki namaz 

kılanlar (المصلين) lafzıyla ilk üç âyette bahsi geçen; hesap ve ceza gününü yalanlayan, yetimi 

itip kakan ve yoksulu doyurmaya önayak olmayan kişiler kastedilmektedir. Mamafih ilk üç 

âyette kendilerine yakıştırılan bu mezmûm sıfatlara takip eden âyetlerde üç tanesi daha 

eklenmiş olmaktadır. Bu kimselerin kıldıkları namaza veyl edilmesi ise söz konusu vasıflara 

sahip olmalarından ileri gelmektedir. Şöyle ki onların “namaz kılanlar (المصلين)” şeklinde 

tavsif buyurulması tehekküm (istihza) kabilindendir ki, bunun karinesi de “ona gereken 

önemi vermezler (الذين ھم عن صلاتھم ساھون)” âyet-i celîlesidir. Nitekim bu âyetin “namazı ancak 

gösteriş için kılarlar; kendi başlarına kaldıklarında ise namazı terk ederler” şeklinde bir 

anlam taşıdığı söylenebilir. Ayrıca bu kimselerin hakikatte namaz kılmadıkları, dahası 

müslüman olmadıkları, bir başka Mekkî sûre Müddessir’de de ifadesini bulmuştur: “Onlar 

da şöyle cevap verirler: Biz namaz kılanlardan değildik; yoksula da yedirmezdik.”801 

 Fakat diğer taraftan sûrenin tamamının yahut 4 ila 7’nci âyetlerinin Medenî olduğu 

görüşüne göre ilgili âyetteki namaz kılanlardan maksat münafıklardır. Sûrenin 4 ila 7’nci 

âyetlerinin Medenî olduğu düşünüldüğünde ve ilk üç âyeti Mekkî kabul edildiğinde ise “فويل 

 âyetindeki /fâ/ edatının önceki âyetlerle bağlantı sağlamak için vaz edildiği ”للمصلين

söylenebilir. Zira Allah Teâlâ bu âyet itibarıyla buyurduğu beyânların (âyet 4-7) öncekilerle 

irtibat hâlinde olmasını murat etmiştir.802 Öyle ki sûrenin ilk âyetinde müfred sîgasında gelen 

“hesap ve ceza gününü yalanlayan (الذي يكذب بالدين)” ifadesiyle “hesap ve ceza gününü 

yalanlayanlar” cinsi kastedilmiştir. Ayrıca hemen yukarıda da değinildiği gibi “namazı 

ancak gösteriş için kılarlar; kendi başlarına kaldıklarında ise namazı terk ederler” şeklinde 

anlaşılabilecek 5’inci âyet, Medenî bir sûre olan Nisâ’nın “…(Münafıklar) namaza 

kalktıklarında tembel tembel kalkarlar, insanlara gösteriş yaparlar ve Allah’ı da pek az 

hatırlarına getirirler.” meâlindeki 142’nci âyetiyle803 birlikte düşünüldüğünde münafıkların 

                                                 
800 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXI, 102. 

801 ﴾(44) īَĻِכùْĩِĤْא ħُđِĉُْĬ ُכĬَ ħْĤََ(43) و īَĻ ِĥّāَĩُĤْא īَĨِ ُכĬَ ħْĤَ אĳُĤאĜَ﴿ Müddessir 74/43-44. 

802 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 566-567. 

803 ﴾ ŻًĻĥِĜَ َّźِإ َ َّųونَ אóُُכñْĺَ źَََّאسَ وĭĤאءُونَ אóَُĺ ĵĤَאùَُא כĳĨُאĜَ ِةŻَ َّāĤא ĵĤَِא إĳĨُאĜَ وَإِذَא﴿ 



 

206

namazlarını niyet ve ihlastan yoksun biçimde, ne yaptıklarını umursamadan kıldıkları bir 

kez daha anlaşılacaktır.804 

 Sûrenin “her türlü yardım ve iyiliği de engel olurlar (ويمنعون الماعون)” meâlindeki son 

âyetinde geçen ve sûrenin ismini aldığı mâûn kelimesini “mal ile yardımda bulunmak ( الإعانة

 şeklinde açıklayan İbn Âşûr, söz konusu âyeti Mekkî bağlamda “ihtiyaç fazlası ”(بالمال

malların infak edilmesine yahut fukaraya sadaka verilmesine engel olurlar” diye 

yorumlamaktadır. Nitekim İslâm’ın ilk zamanlarında, zekât henüz teşrî kılınmadan önce 

miktarı tayin edilmeksizin sadaka vermek bir vecibe olarak belirlenmişti. İbn Âşûr, mâûn 

kelimesinin ise ev işlerinde kullanılan ve ödünç yahut hibesi durumunda sahibini zarara 

sokmayan kap kacak ve el âletleri gibi basit eşyalara karşılık geldiğini belirtmektedir ve bu 

kapsamda Hz. Âişe’nin “Mâûn; su, ateş ve tuzdur” şeklindeki açıklamasını da 

zikretmektedir. Mamafih mâûn kelimesinin delaletleri düşünüldüğünde sûrenin son âyetinde 

en ufak bir yardım ve iyilikten dahi kaçındıkları anlaşılan Mekkeli müşriklerin sonu gelmez 

cimriliklerinin yerildiği görülmektedir.805 

 Söz konusu âyet Medenî bağlamda yorumlandığında ise münafıkların ihtiyaç 

sahiplerini sadaka ve zekâttan mahrum bıraktıkları anlaşılmaktadır. Nitekim Mekkî bir sûre 

olan Tevbe’nin münafık karakterlerin özelliklerinden bahsedilen 67’nci âyetinde “ellerini 

de sık tutarlar (ويقبضون أيديھم)” buyurulmaktadır. Bu zaaflarıyla da tanınan münafıkların Mâûn 

sûresinde sayılan nitelikleri, sûrenin ilk üç âyetini sonraki âyetlere bağlayan tefrî‘ fâ’sının 

 sağladığı akış üzerinden şöyle özetlenebilecektir: İhtiyaç sahiplerini zekât ve (فويل)

sadakadan mahrum bırakan bu eli sıkı münafıklar, kendi başlarına kaldıklarında terk ettikleri 

namazı cemiyet içerisinde gösteriş için kılarlar. Onlar hesap ve ceza gününü yalanlar, yetimi 

itip kakar ve yoksulu doyurmaya da ön ayak olmazlar. 

 İbn Âşûr Mekkî ve Medenî âyetleri içeren bu mufassal sûrenin tefsirinin sonunda ise 

şu değerlendirmeyi yapmaktadır: “Bilinmelidir ki, Allah Teâlâ daha önce inzâl ettiği bir 

sûreye ilhâk etmek üzere başka bir âyet indirmeyi irade buyurursa, bu ilhâk edilecek âyetin 

nazmını (o sûredeki) âyetlere uygun bir şekilde takdir eder. Mamafih sonradan inzâl edilen 

                                                 
804 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 567-568. 

805 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 568. 



 

207

beyânı daha önce indirilen beyânla irtibatlı hâle getirmek için istimal olunan /fâ/ edatı tefrî 

fâ’sı olur. Bu inceliği (tefsirimizde) daha önce gösterebileceğimiz bir vesile olmamıştı.”806 

D. Kevser Sûresinin Nüzûl Tarihi ve Yorumu 

Nâzil olduğu dönemle alakalı ciddi ihtilaflar bulunan807 Kevser sûresi hakkında 

Müslim’in Sahîh’inde yer verdiği Enes b. Mâlik rivâyeti, İbn Âşûr’a göre sûrenin nüzûl 

tarihi açısından kritik önem taşımaktadır. Söz konusu rivâyete göre Hz. Peygamber (s.a.v.) 

Enes b. Mâlik’in de aralarında bulunduğu ashabıyla birlikteyken hafif bir uykuya dalmış, 

biraz sonra uyanmış ve başını kaldırarak: “Az evvel bana bir sûre indirildi ( أنزلت عليّ آنفا

 dedikten sonra besmele çekmiş ve Kevser sûresini kıraat etmiştir. Kıraatini takiben ”(سورة

de kevserin mahiyetini açıklamıştır.808  

İbn Âşûr sûrenin nüzûl tarihini bu rivâyet üzerinden değerlendirirken öncelikle 

hadiseyi bize aktaran ve ensârdan olan Enes b. Mâlik’in hicretin henüz başlangıcında İslâm 

olduğuna dikkat çekmektedir. Ardından ise Hz. Peygamber’in başından geçen tecrübeyi 

ashâbına naklederken kullandığı ânifen lafzının zâhir itibarıyla yakın geçmiş manasına 

geldiğini ifade etmektedir. Buna göre Kevser sûresinin Hz. Peygamber’e hafif uykusu 

esnasında gördüğü rüya ile yakın zamanlı olarak nâzil olduğu anlaşılmaktadır. Mamafih 

İbn Âşûr, rivâyetin muhtevası ile râvisinin durumunu göz önünde bulundurarak sûrenin 

Medenî olduğu tespitinde bulunmakta ve sûreyi Medenî dönem bağlamında 

yorumlayacağını belirtmektedir.809 Ancak bununla birlikte yer yer sûrenin Mekke 

                                                 
806 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 569. 

807 Söz konusu ihtilaflar için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 571. Öte yandan örneğin Kurtubî, Kevser sûresinin 
İbn Abbâs, Kelbî ve Mukâtil’e göre Mekkî; Hasan-ı Basrî, İkrime, Mücâhid ve Katâde’ye göre ise Medenî 
olduğunu kaydeder. Bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XXII, 519. Ebû Hayyân da yaygın olan 
kanaate göre bu sûrenin Mekkî olduğunu ancak Hasan-ı Basrî, İkrime ve Katâde’ye dayandırılan görüş 
itibarıyla cumhûr nezdinde Medenî kabul edildiğini belirtir. Bk. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-muhît, VIII, 520. 

808 Bu rivâyette Hz. Peygamber’in kevserin kendisine cennette bahşedilen hayır kaynağı bir nehir olduğundan 
ve kıyamet gününde ümmetinin bu nehirden su içeceğinden bahsettiği görülür. İlgili hadis için bk. Müslim, 
“Salât”, 53.  

809 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 572. İbn Kesîr de tefsir ehlinden (kurrâ) birçok kimsenin Enes b. Mâlik 
rivâyetiyle istidlâlde bulunarak Kevser sûresinin Medenî olduğuna kanaat getirdiğini ifade eder. Ayrıca 
fukahânın söz konusu rivâyette Hz. Peygamber’in besmele çektikten sonra sûreyi kıraat etmiş olmasından 
hareketle besmelenin sûreyle birlikte inzâl edildiği ve besmelenin sûreye dahil olduğu görüşünü taşıdığını 
da belirtir. Bk. İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-ʻazîm, VIII, 498. Öte yandan Suyûtî de Enes b. Mâlik 
rivâyetini hatırlatarak “Sûrenin Medenî olduğu doğrudur” tespitinde bulunur. Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 81-82. 



 

208

döneminde indirildiği varsayımını nazarda tutarak sûrenin bu dönem bağlamında nasıl 

yorumlanacağına dair kimi mülahazalarına da yer vermektedir.810 

Öte yandan yine Kevser sûresinin nüzûl sebebi olarak gösterilen ve Nesâî’nin (ö. 

303/915) İbn Abbâs’a nispet ederek zikrettiği bir başka rivâyetin varlığından da söz 

edilmelidir. İslâm düşmanlığıyla bilinen yahudi şâir Kaʻb b. Eşref (ö. 3/624) ile Kureyş’in 

ileri gelenleri arasında geçen konuşmayı içeren bu rivâyete göre müşriklerin Hz. 

Peygamber’e hayırsız/soyu kesik (منبتر)  deme hadsizliğinde bulunmaları üzerine Kevser 

sûresi indirilmiştir.811 Bu meyanda İbn Abbâs’tan gelen bu rivâyet ile Enes b. Mâlik’in 

mezkûr rivâyetinin telif edilebileceğine yönelik bir tespitle de karşılaşıldığı ve gerek İbn 

Abbâs rivâyetinin sıhhatinin gerekse içeriğinin tarihsel karşılığı açısından bunda bir engel 

bulunmadığının ileri sürüldüğü belirtilmelidir.812 Ancak sûrenin tefsirinde İbn Abbâs 

rivâyetine yer vermeyen İbn Âşûr, Said b. Cübeyr’in sûrenin nüzûlünü Hudeybiye 

Antlaşmasıyla ilişkilendiren rivâyetini tefsirine almış ve bu rivâyetin sûrenin yorumundaki 

etkisine de temas etmiştir.813 

Saîd b. Cübeyr’in rivâyetine göre sûrenin nüzûlü Müslümanların siyâsî ve askerî 

açıdan güçlenmeleriyle sonuçlanan Hudeybiye Antlaşmasının yapıldığı zaman dilimine 

(6/628) tekabül etmektedir.814 Nitekim İbn Âşûr’a göre de Kevser sûresinin Medenî 

olduğunu kabul edenlerin onun Hudeybiye’de indirildiği görüşünü benimsediklerini 

belirtmektedir.815 Müellif bununla birlikte Taberî’nin de zikrettiği bu rivâyeti nazarda tutarak 

Kevser sûresinin, Medine İslâm Devleti’in müşriklerce resmen tanındığını gösteren belgenin 

imzalandığı Hudeybiye Antlaşmasının ardından yine bu dönemde nâzil olan Fetih sûresi 

misâli Hz. Peygamber’e teselli maksadıyla indirilmiş olabileceğini değerlendirmektedir.816  

                                                 
810 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 575. Diğer taraftan örneğin Muhammed İzzet Derveze, sûrenin 

haddizâtında üslûp ve mefhum itibarıyla Mekkî olduğunu ihsas ettiğini dile getiir ve Kevser sûresinin Hz. 
Peygamber’e uyku esnasında nâzil olduğuna dair rivâyetin sahîh kaynaklarda yer almadığını ileri sürer. 
Görebildiğimiz kadarıyla Derveze, Müslim’in Sahîh’inde geçen rivâyeti dikkatinden kaçırmasına paralel 
olarak sûrenin nüzûlünü Hudeybiye Antlaşmasıyla ilişkilendiren yorumları da kayda değer bulmamıştır. Bk. 
İzzet Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, II, 11-12 

811 İlgili rivâyet için bk. Nesâî, “Tefsir”, 108 (hadis no: 11643). Ayrıca bk. Taberî, Câmiʻu’l-beyân, XXIV, 
700; Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XXII, 530; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-ʻazîm, VIII, 504. 

812 Bk. Hâlid el-Müzeynî, el-Muharrer fî esbâbi’n-nüzûl, II, 1097-1098.  

813 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 574. 

814 Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 700. 

815 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 572. 

816 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 574-575; XXVI, 141-142; Taberî, Câmi‘ul’-beyân, XXIV, 695-696. 



 

209

Görebildiğimiz kadarıyla İbn Âşûr’un Ka‘b b. Eşref’le alakalı rivâyetten sarfınazar 

etmesindeki sebep Hüdeybiye Antlaşmasında Hz. Peygamber’le maiyetinde bulunan Enes 

b. Mâlik’ten gelen rivâyetin sıhhat bakımından bağlayıcılığının yanında söz konusu 

rivâyetin Hz. Peygamber’i ebter lafzıyla niteleyenlerle alakalı rivâyetlerle muhteva 

benzerliği arz etmesidir. Zira bu muhtevayı hâiz rivâyetler sûreyi Mekkî döneme tevkit 

etmektedir. Müellif buna binâen Hudeybiye Antlaşmasına taalluk eden kimi hususları öne 

çıkararak sûrenin Medenîliğini teyit etme cihetine gitmiştir. Nitekim sûrenin söz konusu 

antlaşmanın tarihsel bağlamı beraberinde sebep ve sonuçlarının817 da hesaba katılarak 

okunması durumunda İbn Âşûr’un rivâyet tercihlerinin sebebi daha net anlaşılacaktır.818  

Öte yandan sûrenin “Asıl soyu kesik/hayırsız olan (ebter) sana karşı nefret duyandır” 

meâlindeki son âyeti hakkında nakledilen ve Âs b. Vâil gibi Kureyş’in ileri gelenleriyle 

ilişkili rivâyetler819 gereği sûrenin Mekkî olduğu yönünde bir kanaatin ortaya koyulduğuna 

dikkat çeken İbn Âşûr, buna karşın bir önceki âyette yer alan “Rabbin için namaz kıl ve 

kurban kes!” beyânının -zâhir itibarıyla da anlaşılacağı gibi- bayram günü kılınacak namaz 

ile hac farizasında, yani kurban (bayramı) günü ifa edilen boğazlamaya delalet ettiğini ifade 

eder.820 Zira bilindiği gibi kurban ibâdeti Hz. Peygamber tarafından hicretten iki yıl sonra 

(2/624) uygulanmaya başlanmıştır.821 Kaldı ki sûrenin maksatları açısından bakıldığında da 

Hz. Peygamber’e kevserin ihsan edildiğinin bildirilmesinin ardından namaz ile kurban 

emrinin birlikte zikredilmesi sûrenin hangi gâyeye matuf olarak indirildiği hakkında fikir 

vermektedir. Mekkî bir sûre olan Hicr’in Hz. Peygamber’e teselli olarak inzâl edilen 

                                                 
817 Hudeybiye Antlaşmasının sebep ve sonuçları hakkında bilgi için meselâ bk. Muhammed Hamîdullah, 

“Hudeybiye Antlaşması”, DİA, XVIII, 297-299. 

818 İbn Âşûr’un sûreyi ilgili antlaşma bağlamındaki değerlendirmeleri için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 574-
575. 

819 Vâhidî’nin naklettiği bu rivâyete göre Kureyş’in ileri gelenlerinden Âs b. Vâil, Hz. Peygamber’i Mescid-i 
Harâm’da görür ve onunla konuşur. O esnada Kureyş’in diğer ileri gelenlerinden de Mescid-i Harâm’da 
bulunanlar vardır. Âs b. Vâil görüşmesini bitirip bu kimselerin yanına geldiğinde ona kiminle konuştuğunu 
sorarlar. O da “Şu soyu kesikle” (zâlike’l-ebter) cevabını verir. Bu hadiseden önce Hz. Peygamber’in oğlu 
Abdullah, bir diğer oğlu Kâsım gibi vefat etmiş, Hz. Peygamber’in geride neslini devam ettirecek bir erkek 
evladı kalmamıştır. Âs b. Vâil’in Hz. Peygamber’i bu şekilde (ebter) nitelendirmesine binaen Kevser sûresi 
nâzil olmuştur. Bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 494. Bu rivâyete benzer muhtevaya sahip kimi haberlerde 
Âs b. Vâil’in yerine özne olarak Ebû Cehil, Ukbe b. Ebû Muayt ve Ebû Leheb gibi müşriklerin isimleri de 
geçmektedir. Meselâ bk. Âlûsî, Rûhu’l-me‘ânî, XXIX, 370-372. 

820 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 571-572. 

821 Bk. Heyet, Kur’an Yolu: Türkçe Meâl ve Tefsir, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2012, V, 701. 
Ancak Hz. Peygamber’in nübüvvet öncesi dönemde de muhtemelen hac ve kurban ibadetlerini ifa ettiği; 
nübüvvet geldikten sonra da ilâhî direktifler mucibince yine gerekenleri yerine getirdiği ifade edilir. Bk. İbn 
Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 575. 



 

210

“Söyledikleri yüzünden canının sıkıldığını elbette biliyoruz; Sen rabbini hamd ile tesbih et 

ve secde edenlerden (namaz kılanlardan) ol!” meâlindeki 97-98’inci âyetlerinde822 de 

görüldüğü üzere (nüzûl sürecinde) daha önce namaz ve kurban (نحر) birlikte zikredilmemiş; 

bilakis ikisi bir arada ilk kez Medine döneminde Kevser sûresiyle bildirilmiştir.823 Bu 

noktada İbn Âşûr’un Kevser sûresinin maksatlarından birisini “Hz. Peygamber’e verilen 

kevsere mukabil ibadete yönelerek Allah’a şükretmesinin emredilmesi” şeklinde belirlediği 

söylenmelidir.824 İbn Âşûr ayrıca Kevser sûresinin nüzûlünün hac ibadeti henüz farz 

kılınmadan önce gerçekleştiğini değerlendirmektedir. Öyle ki fukahânın haccın farziyeti 

konusunda istidlâlde bulunduğu Âl-i İmrân sûresinin 97’nci âyeti825 hicretin üçüncü 

senesinde nâzil olmuştur. Ancak müslümanlar Mekke’nin fethinin ardından hicretin 

dokuzuncu senesinde Hz. Peygamber’in maiyetinde hac farizalarını eda etme imkânı 

bulmuşlardır.826   

İbn Âşûr’a göre sûrenin nâzil olduğu dönem, özelde ise zaman dilimine dair görünüm 

ana hatlarıyla bu şekildedir. Bununla birlikte sûrenin üç âyetinde zikri geçen ve delâletleri 

açısından yorum farklılıklarını beraberinde getiren lafızlara (kevser, salât, nahr, ebter) dair 

müfessirlerin yaklaşımlarının da yekûn teşkil ettiği görülmektedir.827 Ancak son âyette 

geçen “el-Ebter/الأبتر” lafzının sûrenin dönemlendirilmesi noktasında kilit rol ifa ettiği 

rahatlıkla söylenebilir. Yukarıda da temas edilen ve sûrenin Mekke döneminde nâzil olduğu 

yönünde izlenim uyandıran Âs b. Vâil gibi İslam düşmanlarıyla ilintili rivâyetlerdeki ebter 

lafzı üzerinden vefatlarıyla birlikte geride Hz. Peygamber’in neslini devam ettirecek erkek 

evladının kalmamasına imada bulunulduğu görülür.  

Söz konusu lafzın geçtiği âyet-i kerime salt bu bağlamda yorumlandığında ortaya 

çıkan mefhumun Kur’ân’ın i‘câzına halel getirdiği yönünde bir vehme kapı araladığı 

düşünülebilir. Zira ilgili rivâyetlerde Kur’ân tarafından asıl ebter olanın Hz. Peygamber’i bu 

                                                 

822 ﴾(98) īَĺïِäِא َّùĤא īَĨِ īُِّْכَ وَכÖَر ïِĩْéَÖِ çْ ِّ×ùَĘَ (97) َنĳُĤĳĝُĺَ אĩَÖِ َرُכïْĀَ ěُĻąِĺَ ََّכĬَأ ħُĥَđْĬَ ïْĝَĤََو﴿ 

823 Bk.  et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 574. 

824 Kevser sûresinin gâyeleri hakkında bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 572. 

825 “Orada apaçık deliller, İbrâhim’in makamı vardır. Oraya giren emniyette olur. Gitmeye gücü yetenin o evi 
ziyaret etmesi, Allah’ın insanlar üzerinde bir hakkıdır. Kim inkâr ederse bilmelidir ki, Allah hiçbir şeye 
muhtaç değildir.” Âl-i İmrân 3/97. 

826 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IV, 21-22. 

827 Söz konusu lafızların farklı delaletlerine dair meselâ bk. Mâverdî, en-Nüket ve’l-ʻuyûn, VI, 354-357; İbnü’l-
Cevzî, Zâdü’l-mesîr, VIII, 247-251; Muhsin Demirci, Kur’an Tefsirinde Farklı Yorumlar, III, 647-653.  



 

211

şekilde niteleyen kimseler olduğu vurgusunun yapıldığı göze çarpmaktadır. Ne var ki, bu 

siyakta isimleri anılan kimselerin biyolojik soylarının devam ettiği de bilinmektedir. Ancak 

İbn Âşûr, ebter lafzını sûrenin iç ve dış bağlamı çerçevesinde yorumlama cihetine 

gitmektedir. Ona göre sûrede müşrikler için sarfedilen ebter kelimesi üzerinden esasen; 

biyolojik zürriyetten daha ziyade önem ve tesir arz eden yâd-ı cemîl, risâlet, ümmet ve izzet 

gibi meziyetlerle Hz. Peygamber’in büyük ve sürekli hayırlara/ihsanlara mazhar olduğu 

cevabı verilmektedir. Bu sûrette kâfirlerin; kişinin ahlak, haysiyet ve izzet gibi manevî 

kimliğiyle alakası olmayan biyolojik tarafına imada bulunma çaresizliğine bizzat 

kullandıkları kelime (ebter) üzerinden hakîmâne bir üslûpla mukabelede bulunulmaktadır.828 

Netice itibarıyla Hz. Peygamber’e teselli kabilinden indirilen Kevser sûresi ona şu 

mesajları vermektedir: Müşrikler seni Mekke’ye varıp hac ibadetini eda etmekten şimdilik 

alıkoymuş olabilirler. Bu antlaşmayla (Hudeybiye) birlikte sana sonu gelmeyen hayır 

bahşetmiş bulunuyoruz. Öyleyse buna mukabil şükrünün edası için zamanı gelip de hacca 

gittiğinde sana mâni olan ve Allah’a ortak koşarak ibâdetlerini gerçekleştiren müşriklerin 

aksine namazın da kurban kesişin de ancak rabbin için olsun. Şüphen olmasın, asıl hayırsız 

olan(lar) sana hayırsız diyen(ler)dir. 

II. ÂYETLERE DAİR TETKİKLERİ 

Bu kısımda Mekkî-Medenî’nin İbn Âşûr’un tefsir pratiğine nasıl yansıdığı beş başlık 

altında muhtelif örnekler üzerinden incelenecektir. Bu çerçevede ilk olarak nüzûlünün 

Mekke döneminde gerçekleştiği yönündeki kanaatlerin öne çıktığı Âdiyât sûresinin ilk beş 

âyetinin üzerinde durulacak ve İbn Âşûr’un Medenî kabul ettiği bu sûreyi Medenî döneme 

tevkit ederken esas aldığı hususlara mercek tutulacaktır. Ardından müellifin kanaatinin tefsir 

pratiğine yansımasına yer verilecektir. İkinci ve üçüncü başlıkta Hz. Peygamber’in (s.a.v.) 

Mekkî bir âyeti Medenî dönemde tilâvet etmesinden kaynaklanan yorum ihtilaflarını Kamer 

54/45 ile Tâhâ 20/131’inci âyetler bağlamında ele alınacak ve İbn Âşûr’un ilgili âyetlerin 

tefsirine yaklaşımı ortaya koyulmaya çalışılacaktır.  

Dördüncü başlıkta ise Yahudi bilginiyken Medine döneminde İslâm olan ve bazı 

Mekkî âyetlerde kendisine atıfta bulunulduğu değerlendirilen Abdullah b. Selâm’ın, ilgili 

âyetlerin tefsiriyle ilişkilendirilip ilişkilendirilemeyeceği meselesi İbn Âşûr’un tespitleri 

                                                 
828 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 576-577. Fazl Hasan Abbas’ın benzer değerlendirmeleri için bk. İtkânu’l-

burhân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, s. 401-405. 



 

212

üzerinden vuzuha kavuşturulacaktır. Beşinci ve son başlıkta ise Mekkî-Medenî’nin sîret-

nüzûl ilişkisi açısından önemine dikkat çeken bir örnek Mekkî bir sûre olan İsrâ’nın 76-

77’nci âyetleri bağlamında incelenecek ve İbn Âşûr’un Medine döneminin sonuna doğru 

gerçekleşen Tebük Gazvesi’ni mezkûr âyetlerle irtibatlandıran rivâyete yaklaşımına ve ilgili 

âyetleri nasıl yorumladığına temas edilecektir. 

A. Rivâyet-Dirâyet Sarkacında Mekkî-Medenî: Âdiyât 100/1-5 

İbn Âşûr Âdiyât sûresinin nüzûl tarihiyle alakalı ihtilafları829 göz önünde 

bulundurmakla birlikte Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibinde Mekkî sûreler arasında yer alan bu 

sûrenin Medine döneminde indirildiği görüşünü tercihe şayan bulmaktadır.830 Bu meyanda 

Zerkeşî ile Suyûtî’nin Âdiyât sûresini “Mekkî sûrelere/beyânlara benzeyen Medenî sûreler 

 kapsamında zikrettiği ifade edilmelidir.831 Öyle ki sûrede daha ”(ما يشبه تنزيل المكية في السور المدنية)

ziyade Mekkî sûrelerde görülen üslûp özelliklerinin hâkim olması bu sûrenin Mekke 

döneminde indirildiği izlenimini vermektedir.832 

Vâhidî’nin Âdiyât sûresinin nüzûl sebebi olarak aktardığı rivâyete göre Hz. 

Peygamber (s.a.v.) bir süvari birliğinin başına Medine’deki ilk müslümanlardan olan Münzir 

b. Amr’ı (ö. 4/625)833 emir tayin ederek Benî Kinâye’ye seriyye düzenler. Aradan bir ay 

geçmesine rağmen birlikten herhangi bir haber alınamayınca münafıklar “hepsi 

öldürüldüler” diyerek yaygara çıkarır. Bunun üzerine Allah Teâlâ “Soluk soluğa süratle 

koşan atlara kasem olsun!” 834 âyetiyle başlayan Âdiyât sûresini inzâl buyurarak gönderilen 

birliğin selamette, operasyonun ise başarılı olduğunu Hz. Peygamber’e müjdelemiş olur.835  

                                                 
829 İbn Mesud, Câbir b. Zeyd, Ata, Hasan ve İkrime Mekkî; Enes b. Mâlik, İbn Abbâs ve Katâde ise Medenî 

olduğunu ifade eder. Bk. İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 497. Öte yandan İzzet Derveze, sûrenin 
erken dönem Mekkî sûreler arasında sayılacağını, üslûp ve muhtevasının bu fikri güçlü bir şekilde 
desteklediğini ifade ettikten sonra cumhûr müfessirînin de bu kanaati paylaştığını belirtir. Ayrıca bu sûrenin 
Medenî olduğuna dair rivâyetlerin özellikle Şiî eğilimli râvîlerce gündeme getirildiğini söylemesi dikkati 
caliptir. Bk. Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, II, 9-10. 

830 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 497. 

831 Zerkeşî, el-Burhân, I, 284; Suyûtî, el-İtkân, I, 112. 

832 İbn Âşûr’un Derveze ve Mevdûdî gibi muasırları üslûp ve muhteva özelliklerini göz önünde bulundurarak 
bu sûrenin Mekkî olduğu kanaatindedir. Bk. Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, II, 7; Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, 
VII, 208. 

833 Münzir b. Amr hakkında bk. Yusuf Ziya Keskin, “Münzir b. Amr”, DİA, XXXII, 33-34. 

 .Âdiyât 100/1 ﴿وَאđَĤْאدĺَِאتِ éً×ْĄَא﴾  834

835 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 497; Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 489; Kurtubî, el-Câmiʽ, XXII, 428. 



 

213

İbn Âşûr’a göre bu rivâyet her ne kadar sıhhat açısından tenkit edilse de836 bu durum 

onun sûrenin tefsirinde esas alınmasına mâni değildir. Zira sika râvilerce aktarılan bu 

rivâyetin senedinde tek bir zayıf râvi bulunmaktadır. Dolayısıyla söz konusu rivâyete göre 

sûrenin Medenî olduğu görüşü tercihe şayandır.837 Bununla birlikte sûrenin Mekkî dönemde 

indirildiğine delil olarak gösterilen ve Hz. Ali ile İbn Abbâs arasında geçen konuşmayı 

muhtevi rivâyet ise şöyledir:  

İbn Abbâs’ın anlattığına göre bir gün o Hicr-i İsmâîl’de otururken adamın biri gelir ve 
Âdiyât sûresinin ilk âyetinin (والعاديات ضبحا) ne anlama gediğini sorar. Bunun üzerine İbn 
Abbâs: “Allah yolunda baskın yapan, gece olunca da dinlenmeye çekilen süvarilerdir; 
dahası o süvariler yemeklerini hazırlar, ateşlerini yakarlar” cevabını verir. Adam cevabını 
alınca İbn Abbâs’ın yanından ayrılır ve o esnada Sikâye-i Zemzem’de bulunan Hz. Ali’nin 
yanına gider. Adam, İbn Abbâs’a sorduğu soruyu Hz. Ali’ye sorunca Hz. Ali: “Benden 
önce birilerine bu soruyu sordun mu?” der. Adam “evet, İbn Abbâs’a sormuştum. ‘Allah 
yolunda savaşa koşturulan atlar demişti’” cevabını verince Hz. Ali: “Git, çağır onu bana 
gelsin!” der. -Haberi alan İbn Abbâs anlatmaya devam ediyor- Çağrısına karşılık Hz. 
Ali’nin yanına vardım, bana: “Bilgin olmayan konuda insanlara fetva veriyorsun! Vallâhi 
İslâm dönemindeki ilk gazvemiz olan Bedir’de Zübeyr ile Mikdâd’ın atları dışında hiç 
atımız yoktu. Hâl böyleyken soluk soluğa koşanlar nasıl atlar olsun? Bilakis soluk soluğa 
koşanlardan maksat Arafat’tan Müzdelife’ye; Müzdelife’den Mina’ya koşan develerdir.” 
İbn Abbâs devamında: “Bunun üzerine görüşümden vazgeçtim ve Hz. Ali’nin görüşünü 
benimsedim” der.838  

İbn Âşûr’a göre Hz. Ali’nin “Bedir Gazvesi’nde Zübeyr ile Mikdâd’ın atları dışında 

hiç atımız yoktu” ifadesinden gazvelerin henüz başlamadığı Mekkî dönemin, dolayısıyla 

sûrenin Mekkîliğinin kastedildiği anlaşılmaktadır. Zira gazvelerin ilki hicretin ikinci 

yılındaki (624) Bedir Gazvesi’dir. Fakat bununla birlikte Hz. Ali’nin ifadelerinde sûrenin 

Mekkî yahut Medenî olduğuna dair sarih bir açıklamanın göze çarpmadığı da 

belirtilmelidir.839 

                                                 
836 Örneğin İbn Kesir, Ebû Bekr el-Bezzâr’ın bu rivâyetine: “Bize bu bahiste garîb bir hadis nakletmiştir ( حديث

 .şeklindeki tenkidiyle yer verir. Bk. İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-ʻazîm, VIII, 466-467 ”(غريب جدّا

837 Söz konusu zayıf râvi Hafs b. Cemî‘’dir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 497. Fahreddin Râzî bu sûreyi 
Mekkî addetmekle birlikte bu sebeb-i nüzûl rivâyetine binaen sûrenin Medenî olabileceği yönündeki 
kanaatini de izhar eder. Ayrıca ona göre baskın/harekât şartları dikkate alındığında develerden ziyade atların 
bunun için daha elverişli olduğu anlaşılır. Dahası İslâm düşmanlarına karşı savaş açılmasına da Medine 
döneminde izin verilmiştir. Bk. Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, XXXII, 63-64. 

838 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 498-499; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-ʻazîm, VIII, 465-466. Öte yandan 
Zemahşerî; “Bu rivâyetin sahih olduğu kabul edilirse dabh kelimesinin istiâre yoluyla develere nispet 
edildiği söylenebilir” şeklinde bir değerlendirmede bulunur. Bk. el-Keşşâf, VI, 419. 

839 İbn Mesud, İbrâhim en-Nehaî ve Mücâhid de Hz. Ali’yle aynı kanaattedir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 
498-499. 



 

214

İbn Âşûr söz konusu rivâyetler bağlamında âyetteki dabh (ضبح) lafzının sûrenin 

tefsirine etkisi üzerinde durur. Buna göre öncelikle el-‘Âdiyât (العاديات) kelimesinin kökü 

olan‘adv (عدو) sözcüğünün özellikle at ve develer için “süratli bir şekilde seyretmek” 

anlamında kullanıldığına dikkat çeker.840 “Soluk soluğa kalmak” manasına gelen dabh 

kelimesi ise atlar için kullanıldığı gibi teşbih yoluyla insanlara izafe edildiği de olur. Bu 

kelime aynı zamanda atlar ile yırtıcı kuşların çıkardığı sesler için kullanılır. İbn Abbâs ise 

bu yansımalı kelimenin “Ah ah! (أح أح)” seslerine delalet ettiğini belirtmiştir. Aynı şekilde 

İbn Abbâs’a göre dabh (ضبح)/dıbâh ضباح( ) kelimesi lugatte; köpek ve tilki gibi yırtıcı 

hayvanların soluk sesleri manasına gelmekle birlikte teşbih yoluyla atlar için de 

kullanılmaktadır.841 

Lugat âlimleri ise dabh kelimesinin develer için kullanılmadığını; fakat develere 

nispet edildiğinde ise bu canlılar için kullanılan ve koşmak, seğirtmek anlamına gelen 

dabʽ/ضبع manasına delalet ettiğini söylemişlerdir. Söz gelimi Müberred (ö. 286/900) gibi 

bazı dil âlimleri, sûrenin ilk âyetindeki el-‘Âdiyât kelimesinin develere hamledilmesi 

durumunda bu anlama geleceğini belirtmişlerdir. Bununla birlikte telaffuz kolaylığı 

açısından ibdâl yoluyla dabhın dab‘ lafzı yerine kullanıldığını söyleyen dilciler de olmuştur. 

Şu hâlde el-‘Âdiyât lafzı develere hamledilerek yorumlandığında dabh kelimesi bu canlıların 

atlar gibi soluk soluğa koştuğuna delalet eder. Hâl böyleyken ilk âyette üzerine kasem 

edilenler (el-‘Âdiyât) haccın menâsikinde (Arafat’tan Müzdelife’ye; Müzdelife’den Mina’ya 

intikal esnasında) kullanılan develere işaret eder. Develerin üzerine kasem edilmesi ise hac 

farizasının ifâsında insanlara yardımı dokunan bu canlıları tazim içindir. Nitekim âyetteki 

kasemi işiten kimseler, yani ilk muhataplar, bu kasem üzerinden neye dikkat çekildiğinin 

pekâlâ farkındaydılar. Zira gerek müşrikler gerekse müslümanlar nezdinde hac menasiki bir 

hayli önem arz etmekteydi.842 

                                                 
840 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 498. 

841 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 498. Ayrıca Bk. Râgıb el-Isfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, II, 381; 
Zemahşerî, Esâsü’l-belâğa (thk. Muhammed Bâsil Uyûnü’s-sûd), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 
1419/1998, I, 573; Muhammed b. Ebû Bekr er-Râzî, Muhtârü’s-sıhâh, Mektebetü Lübnân, Beyrut 1987, s. 
158. Öte yandan İbn Atıyye, İbn Abbâs’a dayandırılan ve dabh kelimesinin ancak köpek ve at gibi 
hayvanlara nispet edilebileceğini ifade eden görüşü sıhhatli bulmadığını dile getirir. Aksine deveden tutun 
baykuş ve tavşana kadar muhtelif hayvanlar için bu kelime kullanılmaktadır. Bk. İbn Atıyye, el-
Muharrerü’l-vecîz, VIII, 672-673. Buna mukabil Taberî, dabh kelimesinin develer için kullanılmadığı; 
bilakis bu lafızla âyette kastedilenin atlar olduğu kanaatindedir. Bk. Taberî, Câmiʻü’l-beyân, XXIV, 574. 

842 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 499. 



 

215

Şu durumda sûrenin yorumunun mihverini ilk âyetteki el-‘Âdiyât lafzının yanı sıra 

cümledeki konumu hâl yahut ‘advın tür ve keyfiyetinin açıklayıcısı olarak düşünülebilecek 

dabh kelimesine hamledilen anlamların teşkil ettiği söylenebilir. Sûrenin takip eden dört 

âyetinde (Âdiyât 100/2-5) ise ilk âyete atıftla üzerine kasem edilen unsurlarla, sûrenin diğer 

âyetlerinde (Âdiyât 100/6-11)843 verilen mesajların gerçeklik ve önemine dikkat çekilmiş 

olmaktadır.   

İbn Âşûr, sûrenin nüzûl tarihiyle ilişkilendirilen ve biri bu sûrenin nüzûl sebebi 

olduğunu bildiren (Benî Kinâne seriyyesi) diğeri ise Hz. Ali ile İbn Abbâs arasında geçen ve 

sûrenin ilk âyetlerinin tefsirine açıklık getiren rivâyetlerin ışığında sûreyi yorumlamaktadır. 

Sûrenin Medenî olduğu yönündeki kanaatini izhar eden İbn Âşûr, Hz. Ali’nin sûrenin ilk 

âyetlerinin gazvelerde istifade edilen atlarla ilişkilendirilemeyeceği; bilakis hac menasikinin 

ifâsı esnasında hacıları taşıyan develerle irtibatlandırılarak yorumlanabileceği yönündeki 

görüşünü dikkate almakla birlikte onun bu görüşünde sûrenin Mekkî yahut Medenî olduğuna 

dair sarih bir göndermenin bulunmadığının da altını çizmektedir. Fakat İbn Âşûr, Hz. Ali’nin 

bu ifadeleriyle müslümanların Mekke döneminde gazaya çıkmadığını, dahası Bedir 

Gazvesi’nde (2/624) dahi ellerinde sadece iki tane atın bulunduğunu söylerek Âdiyât 

sûresinin Mekkî dönemde indirildiğine imada bulunduğunu belirtmektedir. Öyle ki hac 

ibadeti Mekke’nin fethinden (630)  önce müminlere farz kılınmakla birlikte bu ibadet Mekke 

döneminde de bütün Araplar tarafından bilinmekteydi. Nitekim “İslâm’ın doğuşu sırasında 

Kâbe’yi tavaf, umre, Arafat ve Müzdelife’de vakfe, kurban kesme gibi âdetler devam 

ettirilmekte, hac putperest gelenekleriyle birlikte sürdürülmekteydi.”844 Diğer taraftan 

sûrenin ilk beş âyetindeki kasemlerin cevabı olarak gelen “İnsan gerçekten rabbine karşı 

pek nankördür” meâlindeki 6’ncı âyetteki845 insân lafzı ile kâfirlerin kastedildiği; yine bu 

âyetin müşriklerin önde gelenlerinden Velîd b. Muğîre hakkında nâzil olduğu da 

nakledilmiştir.846 

                                                 
843 “İnsan gerçekten rabbine karşı pek nankördür [6]. Hiç şüphesiz buna kendisi de şâhittir [7]. Hiç şüphesiz o 

mal sevgisine aşırı derecede düşkündür [8]. Fakat o bilmiyor mu ki, bir gün gelecek kabirlerde bulunanlar 
diriltilip dışarı atılacak [9]. Sinelerdeki sırlar ortaya serilecek [10]. İşte o gün Rablerinin, onların her 
hâlinden haberdâr olduğu anlaşılacaktır [11].”    

844 Abdülkerim Özaydın, “Hac” (İslâm’da), DİA, XIV, 387. 

Ĥَ įِכĳُĭَدٌ ﴾ 845 ِّÖóَĤِ َאنùَĬْ ِŸْإِنَّ א﴿ 

846 Bk. Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, VI, 326; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, IX, 209. 



 

216

Şu hâlde sûredeki kasemlerin cevabı olarak gelen âyetlerin (Âdiyât 100/6-11) 

manalarının üzerinde durulduğunda,847 Medine’nin geç döneminde müslümanlara farz 

kılınan hac ibadetinin ve bu ibadetin ifâsında insanlara musahhar kılınan hayvanların 

öneminin Mekke döneminde de bilindiği, Hz. Ali’nin de bu durumu göz önünde 

bulundurarak sûrenin nâzil olduğu döneme (Mekke) atıfta bulunduğu anlaşılmaktadır. İbn 

Âşûr ise Vâhidî’nin aktardığı ve sûreyi Medenî döneme tevkit eden sebeb-i nüzûl rivâyetini 

öne çıkarmakla birlikte, Hz. Ali’nin sûrenin Mekkî bağlamda da yorumlanmasına imkân 

veren görüşünden sarfınazar etmemiştir. Ancak sûrenin Medenî olduğu yönündeki kanaatine 

de sadık kalmıştır. Şöyle ki, el-‘Âdiyât lafzının develerle ilişkilendirilerek hem Mekkî hem 

de Medenî dönem bağlamında yorumlanması mümkündür. Nitekim İbn Âşûr’a göre (ilahî 

irade tarafından) sûrenin ilk beş âyetindeki lafızların tercih edilmesi ve mezkûr her iki 

canlıya hamledilerek yorumlanabilmesi Kur’ân’ın eşsiz nazmı ile i‘câzının göstergesidir.848 

Netice itibarıyla İbn Âşûr’un, hem atlar hem de develerle ilişkilendirerek yorumladığı 

Âdiyât sûresinin ilk beş âyetinin alternatif meâlleri şu şekildedir: 

Atlar: 

“Soluk soluğa koşan; koşarken (taşlara çarpan) toynaklarından kıvılcımlar çıkaran 

atlara; sabah vakti baskın düzenleyen süvarilere,849 dört nala koştururken yeri toza dumana 

katanlara; derken düşmanların ortasında bitenlere and olsun!” 

Develer: 

 “Soluk soluğa koşan develere; geceleyin konakladıklarında kafileler için ateş yakıp 

yemek hazırlayanlara; kurban günü sabahında güneş doğarken Müzdelife’den Mina’ya 

                                                 
847 Söz konusu âyetlerin meâli şöyledir: “Gerçekten insan Rabbine karşı çok nankördür [6]; Buna hiç şüphesiz 
kendisi de şâhittir [7]; O, malı aşırı sevmesi ve onu biriktirmeye olan tutkusu yüzünden son derece cimridir 
[8]; Fakat o bilmiyor mu ki, bir gün gelecek kabirlerde bulunanlar diriltilip dışarı atılacak [9]; Sînelerdeki 
sırlar ortaya serilecek? [10]; İşte o gün Rablerinin, onların her hâlinden bütünüyle haberdâr olduğu 
anlaşılacaktır [11].” 

848 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 501. 

849 İbn Âşûr el-Muğîrât (المغيرات) lafzının mecâz-ı aklî yolulyla el-‘Âdiyât kelimesine isnad edildiğini belirtir. 
Zira baskın düzenleyenler atlar değil; atların üstündeki süvarilerdir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 500. 
Ayrıca bk. Kurtubî, el-Câmiʽ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XII, 428. 



 

217

hızlıca sürülen ve yeri toza dumana katan; derken Cem‘’e (Müzdelife’ye)850 ulaşıveren 

develere and olsun!”851 

B. Medine Döneminden Haber Veren Mekkî Âyet: Kamer 54/45 

İbn Âşûr, nüzûl sebebi olarak inşikâku’l-kamer hadisesinin852 gösterildiği Kamer 

sûresinin tamamının cumhûra göre Mekkî kabul edildiğini belirtir. Bununla birlikte Mukâtil 

b. Süleymân’ın sûrenin; “Yoksa onlar ‘biz yenilmez bir topluluğuz’ mu diyorlar?; Yakında 

o topluluk da yenilecek ve arkalarını dönüp kaçacaklar; Ama asıl vadeleri kıyamet günüdür 

ve kıyâmet günü şüphesiz daha dehşetli ve daha acıdır.” meâlindeki 44 ila 46’ncı 

âyetlerinin853 Medine döneminde, hicretin ikinci senesinde gerçekleşen Bedir Gazvesi’de 

nâzil olduğunu bildiren görüşüne yer verir.854 İbn Âşûr’a göre Mukâtil’in bu kanaatinin 

temelinde Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Bedir Gazvesi’nde bu âyetleri tilavet etmesi 

yatmaktadır.855  

İbn Âşûr sûrenin nüzûl tarihinden bahsederken Hz. Âişe’nin “Ben oyun oynayan 

genç bir kız iken Hz. Peygamber’e Mekke’de ‘Hayır, kıyamet, onların (görecekleri asıl 

azabın) vaktidir. Kıyamet (azabı) ise daha müthiş ve daha acıdır’856 âyeti nâzil oldu” 

                                                 
850 “Müzdelife Hz. Âdem ile Havvâ burada buluştuğu, insanlar toplanıp bir araya geldikleri, akşam ve yatsı 

namazları yatsı vakti girdikten sonra birlikte kılındığı için Cem‘ (toplanma, bir araya gelme) diye de 
isimlendirilmiştir.” Dursun Ali Şeker, “Müzdelife”, DİA, XXXII, 239. 

851 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 498-501. 

852 İbn Âşûr, müfessirlerin çoğunluğunun Kamer sûresinin “Vakit yaklaştı ve ay yarıldı” meâlindeki ilk 
âyetinin, müşriklerin Hz. Peygamber’den nübüvvetini ispat edecek bir mucize istemeleri üzerine indirildiği 
görüşünde olduklarını ifade eder. Buna göre müşriklerin söz konusu istekleri üzerine inşikâku’l-kamer (ayın 
yarılması) mucizesi gerçekleşmiştir. Nitekim Buharî, Müslim ve Tirmizî’de geçen ve muhtelif varyantlarla 
nakledilen ilgili hadise göre Mekkeliler Hz. Peygamber’den bir mucize göstermesini istemiş bunun üzerine 
inşikâku’l-kamer mucizesi gerçekleşmiştir. Ancak Tirmizî rivâyetinin aksine Buhârî ile Müslim 
rivâyetlerinde sûrenin bu hadise üzerine indirildiğine dair bir kayıtla karşılaşılmamaktadır. Sûrenin bu 
hadise üzerine indirildiğine yönelik kanaatlerin daha ziyade Tirmizî’nin Enes b. Mâlik’ten naklettiği 
rivâyete dayandığı anlaşılmaktadır. Zira Enes b. Mâlik’in rivâyetinde Kamer sûresinin ilk iki âyetinin zikri 
geçen hadise üzerine indirildiğini belirten kayıt mevcuttur. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 165-171; 
Buhârî, “Menâkıb”, 27; “Menâkıbu’l-Ensâr”, 36; Müslim, “Sıfatü’l-kıyâme”, 46; Tirmizî, “Tefsîr”, 54 
(hadis no: 3285, 3286). Müfessirlerin hicretten önce gerçekleşen inşikâku’l-kamer hadisesine yaklaşımları 
ve bu çerçevede değerlendirmeler için bk. Muhsin Demirci, Kur’ân Tefsirinde Farklı Yorumlar, III, 242-
247. Ayrıca bk. İlyas Çelebi, “İnşikâku’l-kamer”, DİA, XXII, 343-345. 

853 ﴾(46) ُّóĨََوَأ ĵİََْأد ÙُĐَא َّùĤوَא ħْİُïُĐِĳْĨَ ÙُĐَא َّùĤא ģِÖَ (45) óَُÖ ُّïĤنَ אĳُّĤĳَُĺَو ďُĩْåَĤْمُ אõَıْĻُøَ (44) óٌāِÝَĭْĨُ ďٌĻĩِäَ īُéْĬَ َنĳُĤĳĝُĺَ َْأم﴿ 

854 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 165; Mukâtil, Tefsîr, IV, 175, 184. Ayrıca bk. İbnü’l-Cevzi, Zâdü’l-mesîr, 
VIII, 87; Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XX, 71. 

855 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 165. 

856 Kamer 54/46. 



 

218

şeklindeki tanıklığını857 zikreder ve buna binaen Kamer sûresinin hicretten beş yıl kadar 

evvel nâzil olduğunu belirtir. Zira Hz. Peygamber ile Hz. Âişe’nin nikah akdi hicretten üç 

yıl kadar önce –veya dördüncü yılın sonlarında- yapılmıştır. Hz. Âişe’nin o günlerde altı 

yaşında olduğu nazarda tutulduğunda mezkûr âyetin takribî  iniş zamanı anlaşılacaktır. Diğer 

taraftan kimi müfessirlere göre sûrenin ismini aldığı inşikâk-ı kamer hadisesi ise hicretten 

beş sene evvel baş göstermiştir. Ayrıca İbn Abbâs’a göre “O topluluk yakında bozguna 

uğrayacak ve arkalarını dönüp kaçacaklardır” meâlindeki 45’inci âyetin nüzûlüyle Bedir 

Gazvesi arasında yedi yıllık bir zaman dilimi mevcuttur.858  

İbn Âşûr’a göre sûrenin “Yoksa onlar, ‘biz yenilmez bir topluluğuz’ mu diyorlar?” 

meâlindeki 44’üncü âyeti mâkablindeki âyetlerle859 düşünüldüğünde mefhum itibarıyla 

sûrenin nâzil olduğu dönemde müşriklerin; Hz. Peygamber’e galip gelecekleri, onun (sa) 

Allah’ın elçisi olmadığı ve Allah tarafından desteklenmeyeceği inanç ve iddiasına sahip 

oldukları, bu inanç ve iddialarını Hz. Peygamber’in tevhid mücadelesine karşı söylem ve 

eylemleriyle izhar ettikleri ve Medine döneminde gerçekleşen Bedir Gazvesi’nde ise Kamer 

sûresinde zikre medar olan bu söylemlerini yeniden dile getirdikleri anlaşılmaktadır. 

Nitekim bir rivâyete göre Bedir Gazvesi’nde Ebû Cehil “Bugün Muhammed ve ashâbına 

karşı galip geleceğiz” demiştir.860 

İbn Âşûr sûrenin müstesnâ âyetlerini (Kamer 54/44-46) sûre bütünlüğünü göz 

önünde bulundurarak yorumlamakta ve bu âyetlerin sûrenin geri kalanı gibi Bedir 

Gazvesi’inden çok daha önce Mekke döneminde indirildiğini ifade etmektedir. Hâl 

böyleyken ilgili âyetleri Medenî döneme tevkit eden rivâyetleri İbn Abbâs’tan aktarılan bir 

yorumla tavzih etme cihetine gitmektedir. İbn Âşûr, İbn Abbâs’ın “müşrikler yenilmez bir 

topluluk olduklarını Bedir Gazvesi’nde dile getirmişlerdir” şeklindeki yorumunu şöyle 

açıklamaktadır: “İbn Abbâs’ın bu ifadesinden söz konusu âyetlerin Bedir Gazvesi’nden önce 

indirildiği anlaşılmaktadır. Çünkü “o topluluk bozguna uğrayacak…” (Kamer 54/45) 

âyetinde geçen “bozguna/hezimete uğrayacak (سيھزم)” fiilindeki gelecek kipi müşriklerin 

                                                 
857 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Tefsîr”, 54/5; “Fezâilü’l-Kur’ân”, 6. 

858 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 166. 

859 Sûrenin ilk âyetlerinde (âyet 1-8) inşikâku’l-kamerden bahsedildikten sonra sâbık peygamberlerin 
kıssalarına intikal edilir (âyet 9-42). Bu âyetlerde “Nûh, Âd, Semûd, Lût ve Firavn kavimlerinin de 
peygamberlerini yalanladıkları belirtilerek bunların uğradıkları cezalar etkileyici bir üslûpla anlatılır.” Bk. 
Kâmil Yaşaroğlu, “Kamer Sûresi”, DİA, XXIV, 276. 

860 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 212. 



 

219

Bedir’deki hezimetini önceden ihtar etmekte, gelecekten haber vermektedir.”861 Diğer bir 

ifadeyle bu ihtar, Hz. Peygamber’e gelecekteki zaferlerin müjdesidir ki Bedir’de olduğu gibi 

Hendek Gazvesi’nde de “o topluluk(lar)” bozguna uğrayacak ve bir gece vakti gerisin geriye 

kaçacaklardır.862 

Öte yandan söz konusu âyetin Medine döneminde indirildiği görüşünü kabul 

edilemez bulan Suyûtî,863 Kamer sûresinin 45’inci âyetini “Hükmü nüzûlünden sonraya 

kalan beyânlar- Nüzûlü hükmünden sonraya kalan beyânlar (  ما تأخر حكمه عن نزوله وما تأخر نزوله

 başlığı altında ve Zerkeşî’nin “nüzûl hükümden daha önce gerçekleşmiş olabilir ”(عن حكمه

 ,şeklindeki tespiti bağlamında yer verir. Nitekim Hz. Ömer ”(قد يكون النزول سابقا على الحكم)

Mekke’de nâzil olan “O topluluk yakında bozguna uğrayacak ve arkalarını dönüp 

kaçacaklar” meâlindeki bahis konusu âyet hakkında o an için zihninde bir karşılık 

bulamamış ve “Hangi topluluk?” sorusunu sormuştur. Fakat Bedir Gazvesi gerçekleşip 

Kureyşliler bozguna uğratıldığında ve Hz. Peygamber’in müşriklerin arkasından kılıcını 

kınından çekmiş vaziyette bu âyeti tilavet ettiğine şâhit olduğunda mezkûr beyânın delaletini 

idrak etmiştir.864 

 Görebildiğimiz kadarıyla tamamı Mekkî olan Kamer sûresinin Hz. Peygamber’e 

gelecekteki zaferlerinden haber verir mahiyette inen 44 ila 46’ncı âyetlerinin nüzûl sebebi 

olarak zikredilen muayyen rivâyetler,865 bu âyetlerin Bedir Gazvesi’nde indirildiği 

izlenimini vermektedir. Ancak İbn Âşûr’un da dikkat çektiği gibi Mekkî dönemde indirilen 

âyetlerin yeri geldiğinde Hz. Peygamber tarafından Medenî dönemde tekrar tilavet edildiği 

de göz önünde tutulmalıdır. Öyle ki Zerkeşî’nin de değindiği gibi sahabe ve tabiûnun “bu 

âyet şuna dair/şunun üzerine nâzil oldu (نزلت ھذه الآية في كذا)” şeklindeki tabirlerinden ilgili 

âyetin o âna/bağlama mahsus yeniden nâzil olduğu anlaşılmamalı; aksine yeni durum ve 

gelişmeler muvacehesinde daha önce indirilmiş âyetin “şimdi”ye dair anlam-yorum 

karşılığının olabileceği de göz önünde bulundurulmalıdır.866   

                                                 
861 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 211-212. 

862 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 213. 

863 Suyûtî, el-İtkân, I, 102-103. 

864 Suyûtî, el-İtkân, I, 238-239; Ayrıca Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 128. Rivâyetin farklı varyantları için Bk. 
Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, XIV, 85-88. 

865 Bk. Taberî, Câmiʻu’l-beyân, XXII, 157-158; Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, XIV, 85-88. 

866 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, I, 125-126. 



 

220

Netice itibarıyla Hz. Peygamber (s.a.v.), yıllar önce onu müjdeleyen ilâhi beyânları 

Bedir Gazvesi’nde yeniden tilavet etmek sûretiyle İbn Atıyye’nin ifadesiyle “istişhâdda 

bulunmuştur (فإنما كان رسول االله في بدر مستشھدا بالآية)”.867 Zira kendisine (sa) vadedilen şey 

gerçekleşmiştir. Bu noktada İbn Hacer’in söz konusu âyetler hakkında “Allah’ın daha önce 

Mekke’de vadettiği şeyin tevili Bedir Gazvesi’nde açığa çıkmıştır” şeklinde yaptığı 

değerlendirme de dikkat çekicidir.868 Son olarak ilgili âyetler bağlamında müşahade edilen 

bu vakıa ve tecrübenin Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat sadedinde, gaybdan haber veren 

Kur’ânî bir mucize olduğu yönünde kanaatlerin dile getirildiği ifade edilmelidir.869 

C. Hz. Peygamber’in Tilâvetinin “Nüzûl” Zannedilmesi: Tâhâ 20/131 

Habeşistan’a yapılan ilk hicretten (614) kısa bir süre önce, bi‘setin dördüncü 

senesinin sonlarında yahut beşinci senesinde indirilen ve ilk âyetleri Hz. Ömer’in İslâm 

olmasına vesile olan Tâhâ sûresinde, istisna tutulan âyetler bulunmakla birlikte İbn Âşûr’un 

da aralarında bulunduğu birçok müfessir, sûrenin tamamının Mekke döneminde indirildiği 

kanaatini paylaşmaktadır.870 Sûrenin 130 ile 131’inci  âyetleri ise müstesnâ âyetler olarak 

gösterilmektedir. 130’uncu âyetin Medenîliğini kayıtlayan herhangi bir rivâyetin öne 

çıkmadığı görülürken871 nüzûl sebebi olarak aktarılan rivâyetlere binaen 131’inci âyetin 

Medine döneminde indirildiği yönünde görüşler ortaya koyulmuştur.872 

İbn Âşûr bu bağlamda “O kâfirlerden/müşriklerden bir kısmının fâni hayatta 

kendilerini sınamak için verdiğimiz dünya nimetlerinde gözün kalmasın. [Bil ki] rabbinin 

sana vereceği sevap/mükâfat onların sahip olduklarından mutlak hayırlı ve kalıcıdır.” 

                                                 
867 İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VIII, 153-154. 

868 İbn Hacer, Fethü’l-bârî, V, 545. 

869 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 213. Ayrıca bk. Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medârikü’t-tenzîl (thk. Yûsf Ali 
Büdeyvî-Muhyiddîn Dîb Mistû), Dârü’l-kelimi’t-tayyib, Beyrut 1419/1998, III, 406; Muhammed 
Cemâlüddîn el-Kâsımî, Mehâsinü’t-te’vîl (nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâkî), Dârü ihyâi’l-kütübi’l-
arabiyye, yy. 1376/1957, XV, 5605. Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri, 
VII, 3560-3561. 

870 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVI, 179-181; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 63; İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, 
VI, 77; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, V, 268; Kurtubî, el-Câmiʽ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XIV, 5. Ayrıca 
Fahreddîn Râzî, Tâhâ sûresinin Mekke’de indirilen ilk sûreler arasında olduğunu belirtir. Bk. Râzî, 
Mefâtihü’l-gayb, XXII, 4. 

871 Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 93. 

872 İlgili sebeb-i nüzûl rivâyetleri için bk. Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 313-314; Suyûtî, el-İtkân, I, 93-94; 
Lübâbü’n-nükûl, s. 173-174. 



 

221

meâlindeki 131’inci âyetin873 nüzûl sebebi olarak aktarılan rivâyete yer vermektedir. Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) azatlı kölesi Ebû Râfi’nin (ö. 40/660[?]) bizzat yaşadığı hadiseye göre 

Hz. Peygamber günün birinde misafir ağırlayacak olur. Elinde ikrâm edecek bir şeyler 

bulunmadığından Ebû Râfi’yi bir miktar un alması için yahudi bir adama gönderir ve 

ödemesini Recep ayının başında yapacağını iletmesini belirtir. Yahudi ise ancak bir rehin 

karşılığında unu verebileceğini söyleyince Ebû Râfi geri dönüp Hz. Peygamber’e olup biteni 

anlatır. Bunun üzerine Hz. Peygamber “Vallâhi ben yerde de gökte de emîn bir kimseyim” 

buyurur. [Zırhını yahudiye rehin olarak verir]874. Ebû Rafi bu hadiseyi aktardıktan sonra 

“Ben Hz. Peygamber’in daha yanından ayrılmadan bu âyet nâzil oldu”875 ilavesinde 

bulunmuştur. 

İbn Âşûr: “Bu rivâyet sahih kabul edildiği takdirde Ebû Râfi’nin, Hz. Peygamber söz 

konusu âyeti tilavet ettiği esnada nâzil olduğu düşüncesine kapılmış olabileceği ( فھو من إشتباه

 hesapta tutulmalı” der ve ekler: “Muhtemelen Hz. Peygamber zikri geçen hâdise (التلاوة بالنزول

üzerine bu âyeti hatırladı ve okudu. Ebû Râfi de daha önce işitmediği bu âyeti o esnada nâzil 

oldu zannetti yahut Hz. Peygamber’in tilâvetini nüzûl diye tabir etti (أطلق النزول على التلاوة).” 

Kanaatini bu şekilde özetleyen İbn Âşûr, sebeb-i nüzûl rivâyetlerinde buna benzer birçok 

durumla karşılaşıldığını da hatırlatır. 876  

Bu noktada  İbn Atıyye’nin söz konusu rivâyete dair mülahazalarına değinilmelidir. 

el-Muharrerü’l-vecîz sahibi, Ebû Râfi rivâyetinin ilgili âyetin nüzûl sebebi olamayacağını 

ifade etmektedir. Zira Mekkî olan bu âyetin Medine devrinde, hatta Hz. Peygamber’in âhir 

ömründe gerçekleşen bir hadiseyle ilişkilendirilerek yorumlanması isabetli değildir. Kaldı 

ki mezkûr rivâyette de anlatıldığı gibi Hz. Peygamber’in zırhı bir yahudinin elinde rehin iken 

                                                 

873 ﴾ĵĝَÖَْوَأ óٌĻْìَ َِّכÖَوَرِزْقُ ر  ِįĻĘِ ħْıُĭَÝِęْĭَĤِ אĻَĬْ ُّïĤאةِ אĻَéَĤْةَ אóَİَْز ħْıُĭْĨِ אäًأزَْوَא įِÖِ אĭَđَّْÝĨَ אĨَ ĵĤَِכَ إĻْĭَĻْĐَ َّن َّïĩُÜَ źََو﴿ 

874 Görebildiğimiz kadarıyla İbn Âşûr, örneğin İbn Atıyye gibi Hz. Peygamber’in zırhını yahudiye rehin olarak 
verdiği ve vefat ettiği esnada zırhının rehin olarak bulunduğu şeklindeki detaya değinmemiştir. Ne var ki 
bu detay, Hz. Peygamber’in vefatına yakın gerçekleşen bu hadisenin Medine devrinde olduğunu daha açıkça  
ortaya koyar niteliktedir. 

875 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVI, 180; Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XVI, 214; Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, s. 312-
313; Suyûtî, el-İtkân, I, 93-94.  

876 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVI, 180; İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VI, 146. Suyûtî’nin bu çerçevede 
örnekler üzerinden değerlendirmeleri için bk. el-İtkân, I, 223-224. 



 

222

Medine’de vefat etmiştir. Ayrıca söz konusu âyetin (Tâhâ 20/131) mâkablindeki âyetlerle 

konu bakımından bağlantısı ortadadır.877  

Nitekim Hz. Peygamber ve ona inananların büyük sıkıntılar çektiği dönemde inen 

Tâhâ sûresinin söz konusu âyetlerinde daha iyi imkânlar içerisinde olan müşriklerin 

müslümanları sindirme çabalarına dair atıfların olduğu görülmektedir. Buna mukabil 

peygamberlerine karşı benzer tutumları sergileyen geçmiş kavimlerin ilâhi cezalara dûçar 

olduklarından haberdâr olmaları hasebiyle müşrikler için de böylesi bir durumun 

gerçekleşmesi yönünde beklentilerin müslümanlarda oluşması tabiidir. Ancak müslümanlara 

ilâhî irade ile belirlenmiş vade dolmadıkça bu inkârcıların kökünü kazıyan bir ceza 

gelmeyeceği bildirilmekte; müminlerin İslâm mesajının hedefine ulaşması için bu tür 

beklentilere bel bağlamak yerine karşılaştıkları zorluklara katlanmaları, sürekli bir ibadet 

bilinci ve disiplini içinde mücadeleye devam etmeleri istenmektedir.878 

Bu kapsamda son olarak Derveze’nin bir bakıma İbn Âşûr’un değerlendirmelerini 

tavzih eden tespitleri şu şekilde özetlenebilir: Öncelikle her ne kadar söz konusu rivâyette 

(Ebû Râfi rivâyeti) anlatılanların doğruluğu muhtemel olsa da bu rivâyet kütüb-i sittede 

geçmemektedir. Ayrıca bu rivâyette anlatılan kıssa siyer kronolojisi açısından ilgili âyetle 

dönemsel farklılık barındırmaktadır. Kezâ söz konusu âyet, mâkablindeki âyetlerle konu ve 

anlam örgüsü bakımından sıkı bağlantı içindedir. Muhteva ve bağlam itibarıyla da bir başka 

Mekkî sûre olan Hicr’in 88’inci âyetiyle879 benzerlik arz etmektedir. Mamafih Mekke 

döneminde indirilen Tâhâ sûresinin 131’inci âyetinin Medenî olduğunu bildiren görüşleri 

kabul etmek mümkün gözükmemektedir.880 

D. Mekkî-Medenî İhtilaflarının Ortasında Bir İsim: Abdullah b. Selâm 

Abdullah b. Selâm, babası gibi yahudi din âlimiyken (hibr)881 İslâm olmuş, sahabe 

arasında ilmiyle temayüz eden Muaz b. Cebel (v. 17/638) gibi bir sahabî tarafından 

                                                 
877 Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VI, 146. Kurtubî de İbn Atıyye’ye atıfta bulunarak aynı kanaatte 

olduğunu izhar eder. Ayrıca Bk. Kurtubî, el-Câmiʻ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XIV, 163-164. 

878 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XVI, 340-342; Heyet, Kur’ân Yolu: Türkçe Meâl ve Tefsir, III, 660-661.  

879 “Kâfirlerden bir kısmını faydalandırdığımız şeylerde sakın gözün kalmasın. Onlara karşı mahzun olma ve 
müminlere (şefkat) kanadını indir.” Hicr 15/88. 

880 İzzet Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, III, 217-218. 

881 Hibr/ahbârın mahiyeti ve Kur’ân-ı Kerîm’de zikredildiği yerlere dair bk. Osman Cilacı, “Ahbâr”, DİA, I, 
485-486; Heyet, Kur’ân Yolu: Türkçe Meâl ve Tefsir, II, 278-279. 



 

223

kendisinden ilim alınması gereken dört kişiden biri olarak gösterilmiş882 ve ashâbın önde 

gelenleri (من خواصّ أصحاب النبي) arasında sayılmıştır.883 Müslüman olduktan sonra sahabe 

arasında mutena bir konuma yükseldiği gibi İslâm olmadan önce de din adamı kimliğiyle 

kavmi nezdinde karizmatik bir şahsiyet olarak görülen Abdullah b. Selâm’ın (ö. 43/663-64) 

nüzûl sürecinin farklı dönemlerinde indirilen âyetlerin tefsiriyle irtibatlandırılması onun ne 

zaman müslüman olduğunu merak konusu kılmaktadır.884 Yahudî geleneğine dair ilmî 

birikim ve tecrübesini yeri geldikçe Hz. Peygamber (s.a.v.) ve ashâbıyla da paylaşan 

Abdullah b. Selâm’ın müslüman olma zamanıyla alakalı farklı bilgilerle karşılaşılmaktadır. 

Söz gelimi Hz. Peygamber henüz Mekke’de iken müslüman olduğunu bildiren nakiller 

olduğu gibi ihtidasının Medine devrinin sonlarında (8/629-30) gerçekleştiğini aktaran 

haberler de mevcuttur. Fakat daha ziyade kabul gören yaklaşıma göre Abdullah b. Selâm, 

Hz. Peygamber hicret yolculuğunun sonunda Medine’ye ulaştığı esnada huzûr-ı nebevîye 

gelmiş, birtakım sorular sormuş,885 Hz. Peygamber’le aralarında geçen konuşma vesilesiyle 

de Müslüman olmuştur.886  

Kendisine atıfta bulunulduğu mülâhazasıyla muhtelif âyetlerin tefsiriyle 

ilişkilendirilen Abdullah b. Selâm bu çerçevede: İslâm olmadan önce Allah’ın âyetlerini 

                                                 
882 Diğer üç kişi Uveymir Ebü’d-Derdâ’, Selmân-ı Fârisî ve Abdullah b. Mesûd olarak zikredilir. Bk. İbnü’l-

Esîr, Üsdü’l-ğâbe, III, 266. 

883 Zehebî, Siyerü a‘lâmi’n-nübelâ, II, 414. Abdullah b. Selâm hakkında geniş bilgi için bk. İzzeddin İbnü’l-
Esîr, Üsdü’l-ğâbe fî ma‘rifeti’s-sahâbe (thk. Ali Muhammed Muavvız-Âdil Ahmed Abdülmevcûd), Dârül’l-
kütübi’l-ilmiyye, Beyrut ty., III, 265-266; Zehebî, Siyerü a‘lâmi’n-nübelâ, II, 413-426; İbn Hacer el-
Askalânî, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe (thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî), yy., Kahire 1429/2008,  VI, 
190-193. 

884 Abdullah b. Selâm’ın bir din bilgini (hibr) olması onu sâbık dindaşları olan Yahudiler nezdinde mutena ve 
tesirli bir konuma yerleştirmekteydi. Ahbâr kesiminin halk üzerindeki karizma ve etkisinin yüksek olması 
hasebiyle İslâm olmaları durumunda halkın da buna meyletmesi kaçınılmaz olacaktı. Nitekim bu durum 
“Yahudi ahbârından on kişi bana iman etse yeryüzündeki Yahudilerin cümlesi bana iman eder.” (Ahmed b. 
Hanbel, Müsned, XIV, 229; hadis no: 8555.) meâlindeki hadiste de ifadesini bulmaktadır.  Bununla birlikte 
benzer lafızlarla ancak “ahbâr” zikredilmeksizin; “Yahudilerden on kişi bana iman etse Yahudilerin cümlesi 
bana iman eder” şeklinde Buhârî’de geçen ve daha meşhur olduğu gözlemlenen rivâyette ise (bk. 
“Menâkıbu’l-ensâr”, 52 krş. Müslim, “Sıfatü’l-kıyâme”, 31.) Hz. Peygamber’in işaret buyurduğu on 
yahudinin, onun (sa) Medine’yi teşrifinde veya daha öncesinde bu şehirde bulunan Yahudi kabilelerinin 
reisleri olduğu değerlendirilmiştir. Bu nahiyeden bakıldığında din âlimlerinin aynı zamanda kabile liderleri 
olmalarının tebea üzerindeki nüfuzlarını pekiştirdiği anlaşılmaktadır. Hz. Peygamber’in işaret ettiği on 
kişiden Abdullah b. Selâm ve Abdullah b. Sûriyâ hâricindeki yahudi âlimlerin ise İslâm olmadıkları ifade 
edilir. Bk. İbn Hacer, Fethü’l-barî, VII, 344; Aynî, Umdetü’l-kârî, XVII, 93. 

885 Söz konusu sorular kıyamet alametlerinden ilk zuhur edecek şeyin ne olduğu; cennet ehlinin ilk 
yiyeceklerinin mahiyeti ve çocuğun anne ile babasına benzemesinin/çekmesinin ne sûrette olacağı 
şeklindedir. Bk. Buharî, “Ehâdîsü’l-enbiyâ”, 1;  Zehebî, Siyerü a‘lâmi’n-nübelâ, II, 414-415. 

886 Bk. Zehebî, Siyerü a‘lâmi’n-nübelâ, II, 414-416; İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, VI, 191; Mustafa 
Fayda “Abdullah b. Selâm”, DİA, I, 134. 



 

224

(Tevrat) tilavet eden, ona secde eden ve inanıp güvenen (Âl-i İmrân 3/113-114,887 iyiliği 

emredip kötülükten sakındıran  (Âl-i İmrân 3/110);888 Kur’ân nâzil olmadan önceki ilâhî 

kitaplara iman etmiş olmakla birlikte Hz. Muhammed’e nübüvvet geldiğinde ona imanını 

izhar eden (Bakara 2/4, 64, 121; Âl-i İmrân 3/110, 199; Nisâ 4/136 vd.),889 hakkı/gerçeği 

gizlemeyen (Bakara 2/146),890 hıyanet içinde olmayan (Âl-i İmrân 2/76),891 hakkâniyet 

sahibi (Enâm 6/20),892 hemen İslam öncesi dönemde Ehl-i kitapın sâlihleri arasında yer alan 

(Mâide 5/71; A‘râf 7/169; Tevbe 9/34 )893 kişiler arasında gösterilir.894 

Bütün bunların yanında İsrâiloğulları hakkındaki Kur’ân kıssalarının künhüne ve 

Tevrat’a vâkıf (Nisâ 4/16; Enâm 6/114);895 ilimde rusûh sâhibi (Nisâ 4/162),896 hayırda ön 

safta (Mâide 5/66)897 olmakla da tavsif olunduğu değerlendirilen Abdullah b. Selâm’ın 

gördüğü bir rüya münasebetiyle Hz. Peygamber tarafından cennetin yanı sıra sağlam kulba 

 tutunmakla müjdelendiği de kaynaklarda karşımıza çıkmaktadır.898 Mezkûr (العروة الوثقى)

âyetlerin çoğu Medenî olmakla birlikte899 Abdullah b. Selâm ile ilişkilendirilen Mekkî 

âyetlerde ise onun daha ziyade İslâm olmadan önceki ahvâline atıflarda bulunulduğu 

müşahede edilmektedir.900 Söz konusu âyetlerin doğrudan Abdullah b. Selâm hakkında 

                                                 
887 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IV, 57-58. 

888 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IV, 51; Taberî, Câmi‘u’l-beyân, V, 678. 

889 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 237, 531, 697; IV, 53, 207; V, 229; VI, 18; IX, 138 vd.  

890 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, II, 40. 

891 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr; III, 285. 

892 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VII, 171. 

893 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VI, 279; IX, 164; X, 175. 

894 Bu kişiler arasında Varaka b. Nevfel, Dıhye el-Kelbî, Suheyb-i Rûmî, Selmân-ı Fârisî ve Muhayrîk en-
Nadrî gibi isimler de zikredilir. Meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 237; VI, 28;  XV, 233; XX, 143 vd. İbn 
Âşûr bu bağlamda yahudi gelenekten gelip İslâm olan Abdullah b. Selâm’la birlikte bir diğer isim 
Muhayrîk’a yer verse de bu zâtın İslâmlığına dair dakik bir kaydın olmaması ulemâ arasında ihtilafı müncer 
olmuştur. İbn Hacer’in el-İsâbe’si haricindeki sahabe biyografilerinde hayatına yer verilmediği ifade edilen 
Muhayrîk hakkında bilgi için bk. İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, II, 159-160; Mehmet Efendioğlu, 
“Muhayrîk en-Nadrî”, DİA, XXXI, 22.  

895 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, I, 513; IV, 274; VIII/I, 16. 

896 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VI, 28. 

897 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VI, 254. 

898 Meselâ bk. Buhârî, “Menâkıbu’l-ensâr”, 19; Müslim, “Fezâilü’s-sahâbe”, 33; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, XII, 212. 

899 Örneğin Vâhidî,  Abdullah b. Selâm hakkında nâzil olan âyetler arasında Bakara 2/146, 208; Nisâ 4/136’yı 
zikrederken (Bk. Esbâbü’n-nüzûl, s. 47, 69, 188) Abdullah b. Selâm’ın indirilmesine sebep/vesile olduğu 
âyetler arasında da Âl-i İmrân 3/111, 113 ile Mâide 5/55’i gösterir. Bk. Esbâbü’n-nüzûl, s. 122, 201. 

900 Meselâ bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, VII, 171; VIII/I, 16; IX, 29, 238, 164; XX, 143. Ayrıca Hz. Peygamber 
hicret maksadıyla Medine’ye yola çıktığında nâzil olduğu ifade edilen Kasas sûresinin -ki Medine’ye tam 



 

225

indirildiğini bildiren rivâyetler olduğu gibi bu âyetlerin Abdullah b. Selâm gibi kimselerle 

ilişkilendirilebileceğini izhar eden yaklaşımlar da mevcuttur.901 Hâl böyleyken özellikle 

Mekkî âyetlerin nüzûl sebebi olarak gösterilen ve Abdullah b. Selâm’ın zikredildiği 

nakillerin tetkik edilmesi sıhhatli yorum yapılabilmesi için önem arz etmektedir. Zira  

Abdullah b. Selâm’ın Medine döneminde müslüman olduğu düşünüldüğünde Mekkî âyetleri 

doğrudan onunla irtibatlandırarak yorumlamak anakronizm izlenimi verebilir. Hâl 

böyleyken doğrudan onun hakkında nâzil olduğu değerlendirilen Mekkî âyetleri mercek 

altına almak yerinde olacaktır.902 Tespit edebildiğimiz kadarıyla İbn Âşûr’a göre doğrudan 

Abdullah b. Selâm hakkında indirildiği değerlendirilen Mekkî âyetler Hûd 11/17,903 Ra‘d 

13/36904 ile 43905 ve Ahkâf 46/10’dur.906 İbn Âşûr’un Hûd 11/17’ye dair değerlendirmelerine 

değinildikten sonra mushaf tertibi gözetilerek Râ‘d ile Ahkâf sûrelerinin ilgili âyetlerine 

intikal edilecektir. 

                                                 

intikal sağlanana kadar söz konusu yolculuk Mekkî dönemin son demleri olarak telakki edilir- 52 ve 53’üncü 
âyetlerinin tefsirinde kendilerine daha evvel kitap verilen kimselerin Abdullah b. Selâm ve kimi Medineli 
Yahudiler (yine Varaka b. Nevfel gibi Mekke’de bulunan Nasrânîler) oldukları; İslam olduklarını izhar 
etmek için Hz. Peygamber’in Medine’ye vâsıl olmasını gözledikleri şeklinde bir tespitle karşılaşılır. Bk. et-
Tahrîr ve’t-tenvîr, XX, 143. Ayrıca  hicretten önce nâzil olan son sûre şeklinde bir tavsifin de yapıldığı (Bk. 
et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XX, 200) Ankebût sûresinin 46’ncı âyetinin tefsirinde Abdullah b. Selâm’ın Hz. 
Peygamber’in hicret yolculuğunun nihâyetinde İslam olduğuna dair kayıt için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XI, 
7. Öte yandan yine Mekkî bir sûre olan İsrâ’nın 107’nci âyetindeki kendilerine ilim verilenlerden muradın 
Abdullah b. Selâm, Selmân-ı Fârisî gibi Yahudî ve Hıristiyanlar olduğu; dahası bu sûre inzâl edildikten 
sonra zikri geçen isimlerin Müslüman olmaları hasebiyle bu âyetin gaybdan/gelecekten haber veren bir 
mucize kabilinden olduğu da değerlendirilmiştir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 233.  

901 Meselâ hemen yukarıda zikri geçen Kasas sûresinin 52 ile 53’üncü âyetlerinin tefsirinde “kendilerine daha 
evvel kitap verilen kimseler” ifadesi açıklanırken Kurtubî, Katâde’den naklen “Abdullah b. Selâm [vd.] 
hakkında nâzil oldu (أنھا أنزت في عبد الله بن سلام)” şeklinde bir kayda yer verirken İbn Âşûr bu âyeti “kendilerine 
kitap verilen kimselerden murâd/maksat Abdullah b. Selâm gibi kimselerdir” diye yorumlar. Bk. Kurtubî, 
el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XVI, 294 krş. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XVIII, 278; İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-
tenvîr, XX, 143. 

902 Bu kapsamda Mekkî ve Medenî sûrelerde Abdullah b. Selâm ile ilişkilendirilen âyetlerin tefsir rivâyetleri 
çerçevesinde kritiğini ele alan çalışmalar için meselâ bk. Sami Kılınçlı, “Mekkî Sûrelerde Abdullah b. Selâm 
ile İlişkilendirilen Âyetler Bağlamında Tefsir Rivâyetlerinin Değerlendirilmesi” Cumhuriyet İlahiyat 
Dergisi, Aralık 2019, 23 (2), s. 831-853; “Medenî Sûrelerde Abdullah b. Selâm ile İlişkilendirilen Âyetler 
Bağlamında Tefsir Rivâyetlerinin Değerlendirilmesi”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi ilahiyat Fakültesi Dergisi, 
2019/2, Cilt: 6, Sayı: 11, s. 487-516. 

903 “Rabbi katından açık bir delile dayanan kimse, yalnız dünyalık isteyen kimse gibi midir?…” Hûd 11/17. 

904 “Kendilerine kitap verdiğimiz kimseler, sana indirilen Kur'an ile sevinirler…” Rad 13/36. 

905 “…‘Benimle sizin aranızda şâhit olarak Allah ve bir de kitap hakkında bilgisi bulunanlar yeter.’” Rad 
13/43. 

906 “De ki: ‘Ne dersiniz? Şâyet bu, Allah katından ise ve siz onu inkâr etmişseniz, İsrailoğullarından bir şâhit 
de bunun benzerini (Tevrat'ta görerek) şâhitlik edip inandığı halde, siz yine de büyüklük taslamışsanız 
(haksızlık etmiş olmaz mısınız?)…” Ahkâf 46/10. 



 

226

Hûd sûresinin tamamı cumhûra göre Mekkîdir. Bununla birlikte sûrenin 12, 17 ve 

114’üncü âyetlerinin Medine döneminde nâzil olduğuna dair görüşlerle 

karşılaşılmaktadır.907  İbn Âşûr da cumhûr ulemânın yaklaşımını benimsemiş ve sûrenin 

tamamının Mekke döneminde nâzil olduğunu dile getirmiştir. İbn Âşûr’a göre sûrenin 

mezkûr üç âyetinin istisna tutulmasının temelinde ise bu âyetler hakkında aktarılan sebeb-i 

nüzûl rivâyetleri yatmaktadır.908  

Hûd sûresinin “Rabbi katından açık bir delile dayanan kimse, yalnız dünyalık isteyen 

kimse gibi midir? Kaldı ki, bu delili Rabbinden bir şâhit (Kur’an) ve bir de ondan 

(Kur’an’dan) önce bir önder ve bir rahmet olarak (indirilmiş olan) Mûsâ’nın kitabı (Tevrat) 

desteklemektedir (…)” meâlindeki 17’nci âyetinin yorumu Abdullah b. Selâm’la 

ilişkilendirilmektedir. İbn Âşûr’a göre âyetteki “Rabbi katından açık bir delile dayanan 

kimse ( هأفمن كان على بيّنة من ربّ  )” ifadesini muayyen bir şahıs yahut kesime hasretmek isabetli 

olmamakla birlikte “delile/beyyineye dayanan kimseler” Araplarla yaşamını sürdüren ve 

Mekke ahalisinin aşina olduğu Hıristiyanlara hamledilebilir.909 Söz gelimi nüzûl dönemi 

Mekke’sinde Varaka b. Nevfel, Dihye el-Kelbî gibi İslâm’ın hak din olduğuna kanaat getiren 

kimseler bulunmaktaydı. Öte yandan âyetteki mezkûr ifade Hıristiyanlarla birlikte 

Yahudilerle irtibatlandırılarak da yorumlanabilir. Nitekim Abdullah b. Selâm gibi hicretten 

sonra müslüman olan Yahudiler doğru bir anlayışa sahip olduklarını söz konusu 

delili/beyyineyi idrak ederek göstermişlerdir. Esasen âyette zikredilen delil/beyyine gayet 

aşikardır ve bu “delile dayanan kimseler” delile zâten iman beslemektedir.910 Nitekim 

âyetteki delil/beyyine ile Hz. Peygamber’in nebî olarak gönderileceğinin Tevrat ve İncil’de 

müjdelenmesi kastedilmektedir. Hıristiyanların delile dayanmaları İslâm’dan önceki 

dönemde doğru sözlü elçiyi (Hz. İsa) tekzip etmemeleridir. Yahudilerin bir delile 

dayanmaları ise her ne kadar Hz. İsa’yı inkâr etmiş olsalar da kutsal kitaplarında kendilerine 

müjdelenen elçinin gelmesini beklemeleri şeklinde açıklanabilir. 

                                                 
907 Sûrenin müstesnâ âyetleri ve sûrenin nüzûl tarihine dair bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XI, 311-312; İbn Atıyye, 

el-Muharerrü’l-vecîz, IV, 536, 548-549.  

908 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XI, 312. 

909 Bu tavsifin Kur’ân-ı Kerîm’de farklı bağlamdaki istimali için meselâ bk. Muhammed 47/14. 

910 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XII, 27. 



 

227

İbn Âşûr, âyetin lafız ve siyakının911 verdiği imkânla -ki müellife göre âyetteki zamir 

ve ism-i işaretlerin birden fazla anlam ve yorum ihtimaline kapı araladığı nazarda 

tutulmalıdır-912 Hûd 11/17’yi bu mihverde tefsir etmekte ve özetle şöyle bir yorum ortaya 

koymaktadır: Hz. Muhammed’in nebî olarak geleceği bilgisine Tevrat ve İncil’den muttali 

olan Abdullah b. Selâm gibi iman ehli yahudi; Varaka b. Nevfel gibi istikamet ehli 

Hıristiyanlarla sana (Hz. Peygamber’e) Kur’ân’ı uydurdu diyen (bk. Hûd 11/13) ve yalnız 

dünyalık isteyen kimseler bir olur mu? Kaldı ki bu delili rabbinden bir şâhit (Kur’ân) ve bir 

de Kur’ân’dan önce önder ve rahmet olarak indirilmiş Tevrat desteklemektedir.913 

Abdullah b. Selâm ile ilişkilendirilen diğer iki Mekkî âyetin yer aldığı Ra‘d sûresinin 

ise tamamının yahut büyük bölümünün Mekke döneminde nâzil olduğunu bildiren rivâyetler 

bulunmakla birlikte914 sûrenin Medenî olduğunu ileri süren görüşlerle de 

karşılaşılmaktadır.915 İbn Âşûr, İbn Atıyye’nin sûrede çok sayıda Medenî âyet bulunduğu 

yönündeki kanaatini916 hatırlatmakta ve sûrenin Medenî olmaya en yakın âyetlerinin 30917 

                                                 
911 İbn Âşûr, âyetteki delil/beyyinenin anlamının söz konusu âyetin siyakında tebellür ettiğini ifade eder. Buna 

göre sûrenin 13 ila 16’ncı âyetlerinin meâlleri şöyledir: “Yoksa ‘onu (Kur’an’ı) uydurdu’ mu diyorlar? De 
ki: ‘Eğer doğru söyleyenler iseniz, haydi Allah’tan başka gücünüzün yettiklerini de (yardıma) çağırıp, siz 
de onun gibi uydurma on sûre getirin.’”; “Eğer size (bu konuda) cevap veremedilerse, bilin ki o (Kur’an) 
ancak Allah’ın ilmiyle indirilmiştir ve O’ndan başka hiçbir ilâh yoktur. Artık Müslüman oluyor musunuz?”; 
“Kim yalnız dünya hayatını ve onun zinetini isterse, biz onlara yaptıklarının karşılığını orada tastamam 
öderiz. Orada onlar bir eksikliğe uğratılmazlar.”; “İşte onlar, kendileri için âhirette ateşten başka bir şey 
olmayan kimselerdir. (Dünyada) yaptıkları şeyler, orada boşa gitmiştir. Zaten bütün yapmakta oldukları da 
boş şeylerdir.” 

912 İlgili âyete (Hûd 11/17) dair yorum farklılıklarına esas teşkil edebilecek rivâyet ve atıflar için meselâ bk. 
Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, II, 461-462; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, IV, 85-89; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-
Kur’âni’l-‘azîm, IV, 311-314. 

913 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XII, 26-30. 

914 Söz gelimi Mücâhid bu kanaatini İbn Abbas’a isnad eder. Ali b. Ebî Talha ile Said b. Cübeyr’in de İbn 
Abbas’a dayandırdıkları bu kanaat Katâde’nin de görüşünü de temsil eder. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 
75. Ayrıca bk. Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, III, 91; Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr, VIII, 359. 

915 İbn Abbâs’a nispet edilen bir diğer görüş bu şekildedir.  Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 75. Ayrıca bk. 
İbnü’d-Dureys, Fezâilü’l-Kur’ân, s. 34; Râzî, Mefâtihu’l-gayb, XVIII, 235; Öte yandan Suyûtî, sûrenin 8-
13 ile 31’inci âyetlerin Medenî olduğunu kaydeder. Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 89-90. 

916 İbn Atıyye ayrıca “Âmir b. Tufeyl (v. 11/632) ve Erbed b. Rebîa hakkında nâzil olan bütün beyânlar 
Medenî’dir” der. Öyle ki İbn Atıyye’nin Ra‘d sûresinin 13’üncü âyetinin nüzûl sebebi olarak zikrettiği 
rivâyette mezkûr iki isim geçmektedir. Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, V, 168, 190-191; İbn Âşûr, 
et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 76. 

917 Mukâtil ile İbn Cüreyc’in naklettiği bir rivâyete göre Hudeybiye Antlaşması esnasında Hz. Peygamber’in 
antlaşma metnine besmele yazılması talebine müşriklerin itiraz etmesi üzerine Ra‘d 13/30 nâzil olmuştur. 
Söz konusu antlaşmanın hicretin 6’ncı yılında (628) yapıldığı düşünüldüğünde bu âyetin Medenî olması 
gerekir; fakat İbn Âşûr bu ihtimali uzak görür. İbn Âşûr bu siyakta Hz. Peygamber ilâhî emre ittibâen: “er-
Rahmân’a secde edin!” buyurduğunda Kureyşlilerin “er-Rahmân da ne?” şeklindeki çıkışlarına binaen ilgili 
âyetin nâzil olduğunu bildiren rivâyeti zikreder. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 76. Ayrıca bk. Mukâtil, 
Tefsîr,  II, 377-378. Rivâyetin farklı tarikleri için ayrıca bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XIII, 529-532. 



 

228

ile 41’inci918 âyetleri olduğunu ifade etmektedir. Fakat sûrenin üslûp ve muhtevasında 

Mekkî beyânların özellikleri hâkimdir. Sûrenin Medenî olduğunu bildiren nakiller ise 

muteber değildir (أخبار واھية). Ayrıca kimi Mekkî sûrelerde de olduğu gibi Ra‘d sûresinde de 

Medine döneminde nâzil olup bu sûrenin bünyesine ilhâk edilen âyetler bulunmaktadır. İbn 

Âşûr sûrenin Medenî âyetleri de ihtiva ettiğine işaret etmekle birlikte son tahlilde sûrenin 

Mekkîlik hüviyetini hâiz olduğunu vurgulamaktadır.919 Nitekim müellifin tefsirinde 

benimsediği tutumun; bir sûrenin Mekkî yahut Medenî hüviyetini tayin ettikten sonra 

sûrenin müstesnâ âyetlerine dair rivâyetleri sûre bütünlüğü ve sûre içi bağlam çerçevesinde 

incelemek olduğu söylenmelidir. İbn Âşûr’a göre bir sûrenin Mekkî-Medenî hüviyeti, bu 

sûrenin âyetlerinin hangi bağlamın (Mekkî, Medenî) esas alınarak yorumlanacağını 

belirlemektedir. Ancak bununla birlikte söz gelimi Mekkî bir sûrenin bünyesinde Medenî 

olan/Medenî olması muhtemel olan âyetleri Medenî bağlamda da yorumladığı ve âyetlerin 

alternatif anlamlarına da dikkat çektiği görülmektedir. 

İbn Âşûr, Ra‘d sûresinin 36’ncı âyetindeki; “Kendilerine kitap verdiğimiz kimseler 

sana indirilen Kur’ân ile sevinirler” âyetini, sûrenin Mekkî olduğunu dikkate alarak tefsir 

etmektedir. Buna göre Kur’ân’ın inzâli karşısında Ehl-i kitaptan şu iki zümrenin sevincinden 

bahsedilebilecektir: İlki Varaka b. Nevfel gibi “Peygamber’e indirileni dinlediklerinde hakkı 

tanıdıklarından ötürü gözleri dolan”920 ve ona inzâl edileni tasdik edip sevinen 

Hıristiyanlardır. Bu kimseler kendilerine henüz İslam daveti ulaşmadan ve Hz. Peygamber 

Mekke’deyken Kur’ân’ın nüzûlünden haberdar olmuşlardır. İkinci zümre ise Kur’ân’ın 

Tevrat’ı tasdik ederek geleceğini bilen ve Hz. Peygamber’in davetinin sadece Araplarla 

sınırlı kalacağını zanneden Yahudilerdir. Zira onlar Tevrat’ı tasdik edici mahiyette gelen 

Kur’ân’ı müşriklere karşı kendi lehlerinde kullanmışlardır.921 Diğer yandan Kur’ân’ın 

nüzûlünü sevinçle karşılamayan ve Mekke’den uzak beldelerde yaşayan Yahudiler ile 

                                                 
918 İbn Âşûr, kimi müfessirlerin yaptığı gibi yeryüzünün/arzın etrafından eksiltildiğini haber veren bu âyet-i 

kerîmenin Medenî olduğu esas alınırsa bu âyetin, müşriklerin elinde bulunan Mekke ile Medine’nin 
müminlerin tahakkümüne geçtiği/geçeceği minvalinde yorumlanmasını isabetli bulur. Hâl böyleyken 
“yeryüzü/arz” Kureyşli müşriklerin hâkim oldukları toprakları; “etrâf” ise bölge Araplarının coğrafî konum 
itibarıyla güney ve kuzey taraflarını yani Mekke ve Medine’yi imlemektedir. İbn Âşûr nihâi olarak sûrenin 
indiği dönem yahut ilgili âyetin iniş sebebinden bağımsız olarak bu âyetin Enbiyâ 22/44’te olduğu gibi 
müşriklerin mağlup olacakları uyarısında bulunduğunu belirtir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 171-172. 

919 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 75-76. Ayrıca bk. Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, II, 455; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-
Kur’âni’l-‘azîm, IV, 302; İzzet Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, III, 501; Muhammed Eroğlu, “Hûd Sûresi”, 
DİA, XVIII, 281. 

920 Bk. Mâide 5/83. 

921 Bu bağlamda ayrıca bk. Bakara 2/89. 



 

229

Hıristiyanların kahir ekseriyeti de burada bahis konusu edilebilecektir. Zira Ehl-i kitabın 

mezkûr iki zümresi de uzak beldelerdeki dindaşları gibi İslam davetinin umûmu şâmil 

olduğunu öğrendiklerinde bu daveti inkâr cihetine gitmekten geri durmamışlardır.922 Ayrıca 

Mekke ahalisinin İslâm’ın Mekke döneminde de Yahudî âlimlerle muhtelif vesilelerle 

temaslarda bulunduğu unutulmamalıdır.923 

İbn Âşûr söz konusu âyette Ehl-i kitap mensuplarının Kur’ân vahyine mukabil 

tavırlarının “[sana indirilen Kur’ân’a] iman ederler” yerine “sevinirler” şeklinde tavsif 

edilmesini edebî/belîğ üslûba bağlar. Zira yukarıda da ifade edildiği üzere sûrenin Mekkî 

olduğu esas alındığında Abdullah b. Selâm ile Selmân-ı Fârisî’nin yanı sıra Necrân ve 

Yemen Hıristiyanlarından bilahare müslüman olacak kimselerin ilgili âyet indirildiğinde 

henüz İslâm olmadıkları, salt kendi dinleri nâmına sevinmelerinden anlaşılacaktır. Öte 

yandan Ra‘d sûresinin tamamının yahut bu sûrenin 36’ncı âyetinin Medenî olduğu 

varsayıldığında da bu yorum işkâl arz etmeyecektir.924 

Ra‘d sûresinin 43’üncü âyetinde ise hakikati inkâr edenlerin/kâfirlerin, Hz. 

Peygamber’in mürsel/resûl olmadığı şeklindeki iddialarına cevap olarak Resûl-i Ekrem’e: 

“Benimle sizin aranızda şâhit olarak Allah ve bir de kitap (Tevrat) hakkında bilgisi 

bulunanlar yeter”925 demesi emredilmiştir. Burada konu edilen “kitap hakkında bilgisi 

bulunanlar (ومن عنده علم الكتاب)”dan  murâdın kimler olduğuna dair muhtelif yorumlar 

yapılmaktadır.926 İbn Âşûr bu ibarenin, Kitap (Tevrat) hakkında bilgisi olan herkese delalet 

edebileceğini,927 Hz. Peygamber Medine’ye hicret ettiğinde İslâm olan Abdullah b. Selâm’a 

                                                 
922 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 156-157. 

923 Buna delalet eden Mekkî âyetler için meselâ bk. Raʻd 13/43; Kasas 28/52; Ankebût 29/47. Bu minvalde 
değerlendirmeler için ayrıca bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVI, 20. 

924 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 157. 

ِ ïًĻıِüَא ĹĭِĻْÖَ وĭَĻْÖََכħُْ وïَĭْĐِ īْĨََهُ ħُĥْĐِ אĤْכÝَِאبِ ﴾ 925 َّųאÖِ ĵęََכ﴿ Bk. Ra‘d 13/43. 

926 Meselâ Katâde’ye nispet edilen görüşe göre bu kimse/kimselerin Abdullah b. Selâm, Selmân-ı Fârisî, 
Temîm ed-Dârî; Said b. Cübeyr’e nispet edilen görüşe göre se Hz. Cebrâil; Hasan-ı Basrî, Mücâhid ve 
Dahhâk’a nispet edilen görüşe göre ise Allah Teâlâ olduğu yönünde kanaatler serdedilir. Bk. Mâverdî, en-
Nüket ve’l-uyûn, III, 119. Yine bu kimselerin Yahudî ve Nasrânî âlimler olduklarının yanı sıra Hz. Ali’nin 
işaret edildiği yönünde nakillerle de karşılaşılmaktadır. Bk. İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, IV, 341-342.  

927 İbn Âşûr, bu kimseler için “kendilerinde Kitap hakkında bilgi bulunan herkes” şeklinde bir teşmile 
gidilebileceğini dile getirmekle birlikte bu tavsifin Ehl-i kitap âlimlerine -özellikle de ahbâra- 
hamledilebileceğini de ifade eder. Öte yandan mezkûr tavsifteki kimsenin Hz. Peygamber’e vahiy getiren 
meleğin Hz. Musa’ya vahiy getiren Nâmûs’la (Cibrîl’le) aynı melek olduğuna şâhitlik eden Varaka b. 
Nevfel’in olabileceğini de değerlendirir. Öyle ki Mekke ahâlisi, o dönemde Tevrat ve İncil’e müttali yegâne 
âlim olan Varaka’nın bu tanıklığından haberdardır. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 176; Varaka b. Nevfel’le 
alakalı hadis için ayrıca bk. Buhârî, “Bed’ü’l-vahy”, 3. 



 

230

hasredilemeyeceğini dile getirmektedir. Zira sûre Mekkî’dir.928 İbn Âşûr bu kanaatini bu 

âyetle ilişkilendirilen bir rivâyet üzerinden de pekiştirmektedir. Söz konusu rivâyete göre 

Ebû Bişr929 (ö. 124/742) Said b. Cübeyr’e (ö. 94/713[?]) âyette bahsedilen “kendisinde kitap 

hakkında bilgi bulunan kimse”nin Abdullah b. Selâm olup olmadığını sorar. Bunun üzerine 

Said b. Cübeyr: “Sûre Mekkî iken böylesi bir durum kâbil mi?” karşılığını verir.930  

Öte yandan söz konusu âyetin Medenî olduğunu kabul ederek âyetteki ibarenin 

Abdullah b. Selâm’a delalet ettiğini söyleyenler bir tarafa,931 Sünen-i Tirmizî’de geçen ve 

Abdullah b. Selâm’ın Raʻd 13/43’ün bizzat kendisi hakkında nâzil olduğunu belirttiği rivâyet 

de bu kanaati destekler niteliktedir.932 Kurtubî, söz konusu âyetin tefsirinde bu rivâyete yer 

verip “kendisinde kitap hakkında bilgi olan kimsenin Abdullah b. Selâm olduğunu ileri 

sürenler Tirmizî hadisine dayanmaktadır” dedikten sonra bu âyetin özelde Abdullah b. 

Selâm; lafzın el verdiği ölçüde ise bütün müminler hakkında inmiş olmasında bir mani 

bulunmadığını dile getirmektedir. Zira kitap ve peygamberlik hakkında putperest 

müşriklerden ziyade Yahudiler ile Hıristiyanların bilgi sahibi olduğu aşikardır. Daha önce 

de değinildiği gibi müşriklere cevap olarak inen bu âyet, onların tefsire muhtaç hususları 

Ehl-i kitaba müracaat ederek çözme cihetine gittiklerini de bir anlamda ortaya 

                                                 
928 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 176; Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XII, 99.  İbn Kesîr’in de bu 

minvâlde tespitte bulunduğu görülür. Âyetin Abdullah b. Selâm hakkında nâzil olduğuna dair Mücâhid’den 
gelen rivâyeti temriz sîgasıyla zikreden İbn Kesîr, ilgili rivâyet için “garîb bir ifade” tenkidinde bulunur. 
Söz konusu garabetin teknik açıdan (sened, metin) olabileceği gibi İbn Kesîr’in üslûbundan ilgili âyetin 
Mekkî olmasına rağmen Medenî  yorumun yapılmasına matuf olduğu da anlaşılır. Bk. İbn Kesîr, Tefsîrü’l-
Kur’âni’l-‘azîm, IV, 473. 

929 Bu zât Cafer b. Ebî Vahşiyye İyâs el-Basrî’dir. 

930 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 75. Âyetin ilgili ibaresini “Kitap hakkında bilgi onun (Allah Teâlâ’nın) 
katındandır (ve min ‘indihî ‘ilmü’l-kitâb)” anlamına gelecek şekilde kıraat edenlerin de bulunduğunu tâbiûn 
âlimlerine nispet ederek aktaran Kurtubî, bu şekildeki kıraatin sûrenin Mekkî olduğuna kani olanlar 
tarafından daha ziyade tercih edildiğini belirtir. Kıraat bu vecih üzere olduğunda mezkûr ibâre “Allah 
Teâlâ’nın nezdine” delalet eder. Bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XII, 99. Ne var ki Taberî ilgili 
ibareyi bu kıraate göre tefsir etmenin  söz konusu kıraatin sıhhat probleminden dolayı tercihe şayan 
olmadığını ifade eder. Bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XIII, 587. Öte yandan Fahreddin Râzî’ni Saîd b. 
Cübeyr’in Ebû Bişr’e verdiği cevaba yaptığı yorum hayli dikkat çekicidir. Râzî: “Sûre Mekkî olsa bile bu 
âyet Medenî’dir. Dahası Aynı şekilde şu husushî da akla gelmektedir: (âyetin mefhumuna ve Abdullah b. 
Selâm gibi kimselerin yorumda esas alınmasına binaen) Nübüvetin isbatı yalan söylemekten masum 
olmayan bir yahut iki kişinin sözüne bırakılacak bir durum değildir.” Bk. Râzî, Mefâtihu’l-ğayb, XIX, 71.  

931 Ebû Hayyân, Katâde ile Mücâhid’e nispet edilen görüşlere binaen âyetteki ifadenin Abdullah b. Selâm gibi 
kimselere hasredilmesinin ancak bu âyetin Medenî kabul edilmesi durumunda sahih olacağını söyler ve şu 
ilavede bulunur: “Kaldı ki, cumhûr müfessirînin kanaati âyetin Mekkî olduğu yönündedir.” Bk. Ebû 
Hayyân, el-Bahru’l-muhît, V, 390. Öte yandan Ebüssuûd Efendi’nin ihtilafları göz ardı ederek bu âyetin 
ittifakla Medenî olduğunu dile getirmesi dikkat çekicidir. Bk. Ebüssuûd Efendi, İrşâdü’l-akli’s-selîm ilâ 
mezâyâ’l-Kur’âni’l-kerîm, Dârü ihyâi’t-türâsi’l-arabî, Beyrut ty., V, 29. 

932 Söz konusu hadis için bk. Tirmizî, “Tefsir”, 45 (3256). Tirmizî bu hadisin garîb olduğunu ifade eder. 



 

231

koymaktadır.933 Bu noktada İbn Âşûr’un nihâî olarak “kitap hakkında bilgi sahibi olanlar”ı 

Tevrat ile İncil’in açık ve sembolik delaletlerine vâkıf olan Ehl-i kitap âlimleri şeklinde 

yorumladığı ifade edilmelidir. Nitekim ona göre âyette “Ehl-i kitap” yerine “kitap hakkında 

bilgiye sahip olanlar” ifadesinin kullanılması özellikle Ehl-i kitabın âlimlerini işaret eder 

mahiyettedir.934 

Abdullah b. Selâm ile ilişkilendirilen bir başka âyet ise Mekke döneminde nâzil olan 

Ahkâf sûresinin 10’uncu âyetidir.935 Sûrenin “Ve de ki: Ne dersiniz, ya o Allah’tan inmiş de 

siz onu inkâr etmişseniz! Üstelik İsrâiloğullarından bir şâhit/tanık (شاھد) onun bir benzerine 

şâhit olup iman ettiği halde siz büyüklük tasladınız. Şu kesindir ki Allah hak tanımayan 

topluluğu doğru yola iletmez.” meâlindeki bu âyetindeki “İsrâiloğullarından bir şâhit” 

ifadesinin Abdullah b. Selâm’a işaret ettiği görüşünden hareketle bu âyetin Medine 

döneminde nâzil olduğu ileri sürülmüştür.936  

Âyette zikredilen ve Kur’ân’ın Allah Teâlâ’nın katından indiğine ve Hz. 

Peygamber’in doğru sözlü olduğuna şâhitlik eden şahsın kimliği hakkında farklı görüşlerin 

olduğu görülmektedir. Söz gelimi bu şâhidin: a) Hz. Mûsâ b) Kimliği dakik olarak 

bilinmeyen İsrâiloğullarından bir şahıs c) İsrâiloğullarından Âmin b. Yâmin isimli bir kimse 

olduğu nakledilmektedir.937 Müşriklere hitap edilen bu âyette İsrâiloğullarına atıfta 

bulunulması bir yandan âyetin Medenî olduğu izlenimini oluştururken diğer yandan 

Mekkelilerin daha ziyade Medine’de yaşayan Yahudilere ne ölçüde aşina oldukları sorusunu 

akla getirmektedir. Bu noktada Mekkelilerin başta ticaret olmak üzere muhtelif vesilelerle 

                                                 
933 Bk. Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XII, 98, 101. Nehhâs’ın bu doğrultudaki değerlendirmesi için 

ayrıca bk. Me‘âni’l-Kur’ân, III, 509. 

934 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XIII, 176. Öte yandan İbn Âşûr, “Ehl-i kitap” ifadesinin geçtiği Hadîd 57/29’u 
tefsir ederken Kur’ân-ı Kerîm’in bu tavsifi İslâm dinini kabul etmeyen Yahudi ve Hıristiyanlar için 
kullandığını dile getirir. Nitekim “Ehl-i kitap”taki “kitap”tan maksat Tevrat ve İncil’dir. Ayrıca her ne kadar 
Müslümanların bir kitabı olsa da Kur’ân ıstılâhında Müslümanlara Ehl-i kitap vasfı ıtlak edilmez. Bu 
noktada İbn Âşûr’un verdiği örnek de dikkat çekicidir. Şöyle ki Abdullah b. Selâm Kur’ân’da “Kitap 
hakkında bilgisi bulunan” (Ra‘d 13/43) ve “İsrailoğullarından bir şâhit de bunun benzerini (Tevrat’ta 
görerek) şâhitlik edip (inandığı halde)” (Ahkâf 46/10) şeklindeki tavsiflerle anılmıştır. Zira bir kimse Hz. 
Peygamber’e iman ettiği zaman o kimseden “Ehl-i kitap” vasfı kalkar. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVII, 
429-430. 

935 ﴾ َīĻĩِĤَِّאčĤمَ אĳْĝَĤْي אïِıْĺَ źَ َ َّųإِنَّ א ħُْÜóْ×َْכÝَøْوَא īَĨَآĘَ įِĥِáْĨِ ĵĥَĐَ ģَĻِאئóَøِْإ ĹĭِÖَ īْĨِ ïٌ ِİאüَ ïَıِüََو įِÖِ ħُْÜóْęََوَכ ِ َّųא ïِĭْĐِ īْĨِ َإِنْ כَאن ħْÝُĺَْأرََأ ģْĜُ﴿ 

936 Müfessirlerin kahir ekseriyetinin Mekkî kabul ettiği bu sûrede de Medine döneminde nâzil olduğu 
değerlendirilerek istisna tutulan âyetler bulunmaktadır. Meselâ bk. Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, V, 270; 
İbnü’l-Cevzî, Zâdül’-mesîr, VII, 368-369; Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, XIX, 175. Sûrenin 
10’uncu ve 35’inci âyetleri ile (Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VII, 608; ) 15 ila 18’inci âyetlerinin 
Medenî olduğunda dair kayıtlar mevcuttur (Bk. Suyûtî, el-İtkân, I, 101-102). 

937 Meselâ bk. Mâverdî, en-Nüket ve’l-‘uyûn, V, 273; İbnü’l-Cevzî, Zâdül’-mesîr, VII, 373-374.  



 

232

Medine ve Hayber Yahudileriyle temas kurdukları, yine az sayıdaki Mekke Yahudileriyle 

irtibat hâlinde oldukları ifade edilmelidir. Dahası Hz. Peygamber İslâm davetine 

başladığında, müşriklerin karşılaştıkları Yahudilere dinler ve peygamberler hakkında 

sordukları; Yahudilerin de onlara  Hz. Mûsâ’nın peygamberliği ve Tevrat hakkında bilgi 

verdikleri bilinmektedir.938  

İbn Âşûr, Şa‘bî ile Mesrûk’un görüşünü esas alarak âyetteki şâhidin muayyen bir 

kimse olmadığını belirtmektedir. Nitekim Endülüslü âlim İbn Abdülber de (ö. 463/1071) el-

İstî‘âb fî ma‘rifeti’l-ashâb’ında Abdullah b. Selâm’ın biyografisinde Şa‘bî ile Mesrûk’un bu 

görüşünü tercih etmiştir.939 Ne var ki âyetteki şâhidin Abdullah b. Selâm olduğuna delâlet 

eden hadis rivâyetleri âyetin yorumunda etkisini göstermektedir. Daha önce Raʻd 13/43 

bağlamında da zikri geçen ve sıhhati açısından terk edilmeye müsait olduğu görülen Tirmizî 

rivâyeti940 bir tarafa, “İsrailoğullarından bir şâhit de (buna) tanıklık etmiştir [Ahkâf 46/10] 

âyeti Abdullah b. Selâm hakkında nâzil oldu” meâlindeki Buhârî rivâyetinin,941 Ahkâf 

46/10’un yorumundaki etkisini hissettirmektedir. Fakat bununla birlikte Buhârî rivâyetinin 

metninin sonunda karşımıza çıkan ve Buhârî’nin söz konusu hadisi aldığı hocası Abdullah 

b. Yûsuf’un (ö. 218/833) şüphesine işaret eden ifadeye pek dikkat çekilmediği 

anlaşılmaktadır. Bu ifadeye göre Abdullah b. Yûsuf şu hususu dile getirmiştir: “(Bu hadisi 

kendisinden aldığım) Mâlik, söz konusu âyetin nüzûlüne dair nakledilen bu bilgiyi (Abdullah 

b. Selâm hakkında olduğunu idrâc sadedinde) acaba kendisi mi dile getirdi yoksa rivâyetin bizzat 

kendisinde mi bulunuyordu?”  

Bu noktada Abdullah b. Yûsuf’un tereddütünü ihsas eden ifadenin rivâyetin aslından 

olmadığının (müdrec) İbn Hacer ile Aynî’nin (ö. 855/1451) tetkiklerinden anlaşıldığı 

belirtilmelidir.942 Her iki hadis âliminin tetkiklerinin söz konusu âyetin Mekkî dönemde 

nâzil olduğuna dair bir kanaate ve âyetin bu bağlamda yorumlanabileceğine zemin 

hazırladığı söylenebilir. Şu hâlde Mesrûk ve Şaʻbî gibi tâbiûn müfessirlerinin Abdullah b. 

                                                 
938 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVI, 19. 

939 Bu görüşünü seleften Şa‘bî ve Mesrûk’a dayandırır. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVI, 20-21. Ayrıca bk. İbn 
Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-ʻazîm, VII, 278. 

940 İlgili hadis için bk. Tirmizî, “Menâkıb”, 36 (3803). Tirmizî’nin “garîb hadistir” kaydıyla eserine aldığı bu 
rivâyette Ahkâf 46/10 için Buhârî rivâyetinden farklı olarak Abdullah b. Selâm’ın; “(Bu âyet) benim 
hakkımda nâzil olmuştur” şeklindeki ifadesiyle karşılaşılır. 

941 İlgili rivâyet için bk. Buhârî, “Menâkıbu’l-ensâr”, 19. 

942 Bk. İbn Hacer, Fethü’l-bârî, VII, 164-165; Aynî, Umdetü’l-kârî, XVI, 379.  



 

233

Selâm’ın Medine döneminde İslâm olduğu; mamafih Mekkî olan Ahkâf sûresinin tefsiriyle 

ilişkilendirilemeyeceği yönündeki kanaatleri de bu perspektiften mütalaa edilmelidir.943 

Öte yandan İbn Âşûr, söz konusu âyetin Medine döneminde indirilip Hz. 

Peygamber’in emriyle bilahare Ahkâf sûresinin bünyesine yerleştirilmiş olabileceğini de 

muhtemel görmektedir. Bu durumda âyetin hitabının müşriklere değil Medine ve 

çervresindeki Ehl-i kitap mensuplarına tevcih edildiği göz önünde bulundurulmalıdır. Ayrıca 

âyetin Mekkî olduğu kabul edildiğinde ise Allah Teâlâ’nın Abdullah b. Selâm’ın bir zaman 

sonra Medine’de İslâm olacağını Resûl-i Ekrem’e daha önceden haber verdiğini düşünmekte 

de bir beis yoktur.944   

Netice itibarıyla İbn Âşûr’un incelemeleri gözden geçirildiğinde Mekkî âyetlerdeki; 

“Rabbi katından açık bir delile/beyyineye dayanan kimse” (Hûd 11/17), “Kitap hakkında 

bilgi sahibi olan kimse” (Ra‘d 13/36) ve “Kur’ân’ın Allah Teâlâ’nın katından indiğine ve 

Hz. Peygamber’in doğru sözlü olduğuna tanıklık eden kimse (شاھد)” (Ra‘d 13/43; Ahkâf 

46/10) şeklindeki tavsiflerin bir yahudi âlimi iken Medine devrinin başlangıcında İslâm olan 

Abdullah b. Selâm’la ilişkilendirilerek yorumlanmasında bir engel bulunmadığı 

anlaşılmaktadır. 

E. Mekkî Âyetlerle İlişkilendirilen Tebük Gazvesi: İsrâ 17/76-77 

Mekke devrinde indirilen son sûrelerden olan İsrâ sûresinde anahatlarıyla tevhid 

vurgusu, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) nübüvveti ile Kur’ân’ın Allah katından indirilen mu‘ciz 

bir kitap olduğunun isbatı, İsrâ mucizesinin gerçekleştiği ve Hz. Peygamber’e daha önce hiç 

kimsenin mazhar olmadığı faziletlerin ihsan edildiği gibi hususların üzerinde durulmaktadır. 

                                                 
943 Söz konusu kanaatleri muhtevi rivâyetler için meselâ bk. Taberî, Câmiʻu’l-beyân, XXI, 125; İbn Kesîr, 

Tefsîrü’l-Kur’âni’l-ʻazîm, VII, 278; Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, V, 11-12.  Ayrıca bk. İbn Hacer, Fethü’l-
bârî, VII, 165. Mesrûk’un söz konusu kanaatinden kaynaklanan ihtilafları telif kabilinden tespitler için bk. 
Muhsin Demirci, Kur’ân Tefsirinde Farklı Yorumlar, III, 124. 

944 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXVI, 21. Benzer kanaat İbn Atıyye ve Kâsımî’de de görülmektedir. Meselâ 
Kâsımî ilgili âyetin Medenî kabul edilerek Mekkî olan bu sûrede istisna tutulmasına bir ihtiyaç olmadığını; 
bu âyetin hadise vuku bulmazdan evvel ihbâr kabilinden olduğunu ifade eder. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de 
bunun gibi örneklerle karşılaşılmaktadır (Meselâ bk. Aʻrâf 7/48). Bk. İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, VII, 
614-615; Kâsımî, Mehâsinü’t-te’vîl, XV, 5344-5345. Bu siyakta Abdullah b. Selâm’ın gelecekte İslâm 
olacağının önceden haber verilmesini Delâilü’n-nübüvve bağlamında değerlendirenler de olmuştur. Meselâ 
bk. Arif Aytekin, “Delâilü’n-nübüvve’ye Konu Teşkil Eden İki Sahabî: (Selmân-ı Fârisî ve Abdullah b. 
Selâm)”, Düzce Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: I, Sayı: 1, 2017, s. 27-40. Öte yandan meselâ 
Âlûsî, gelecekten haber verme durumunu imkân dâhilinde görürken Abdullah b. Selâm ile ilgili hadis 
rivâyetlerini nazarda tutarak âyetin Medenî olduğunu tespit etmenin yerinde olduğunu belirtir. Bk. Âlûsî, 
Rûhu’l-meʻânî, XXV, 71. 



 

234

Ayrıca İbn Abbâs’a nispet edilen görüşe göre Tevrat’ın bütün muhtevası İsrâ sûresinin on 

beş âyetinde mündemiçtir. Ne var ki, İbn Âşûr İbn Abbâs’ın bu ifadesinden Kur’ân’ın 

Tevrat’ta bulunan her hususu aktardığının anlaşılmaması gerektiğini dile getirmektedir. 

Aksine bu ifade ile Tevrat’taki hükümlerle muvafakat arz eden Kur’ân ahkâmı 

kastedilmiştir.945  

İbn Âşûr’a göre Kasas sûresinden sonra, Yûnus sûresinden ise önce nâzil olan İsrâ 

sûresinin muhtelif âyetlerinin Medenî dönemde indirildiğine yönelik görüşler mevcuttur.946 

İbn Âşûr, sûrenin Medenî olduğu değerlendirilerek istisna tutulan bu âyetlerine dair 

mülahazalarını dile getirirken böylesi değerlendirmelerin bu âyetlerde ahkâma taalluk eden 

hususların zâhir itibarıyla müslümanların hicret öncesindeki durumlarına mutabık 

gözükmemesinden ileri geldiğine dikkat çekmektedir. Hâl böyleyken özellikle ahkâma 

ilişkin konuları içeren ilgili âyetlerin Medine devrinde indirildiği yönünde bir izlenim 

oluşmaktadır. Ne var ki İbn Âşûr’a göre bu âyetlerin nüzûl zamanı Mekke’de müslüman 

toplumun sayıca arttığı devreye tekabül etmektedir. Mamafih müslüman toplumun kendi 

içlerindeki muamelelerini ilgilendiren teşrîî hükümler gündeme gelmeye başlamıştır.947 

Esasen İsrâ ile En‘âm sûreleri dışındaki Mekkî sûrelerde, ahkâma ilişkin beyânların ardı sıra 

zikredildiğine de pek rastlanılmamaktadır.948 

Sûrenin nüzûl tarihi açısından önem arz eden ve sûrenin ismini aldığı İsrâ hadisesinin 

ne zaman gerçekleştiği hususunda ihtilafların olduğu görülmektedir.949 İbn Âşûr, İsrâ’nın 

hicretten bir yıl beş ay kadar önce gerçekleştiği yönünde bir kanaat ortaya koymanın en 

doğru yaklaşım olacağını ifade etmektedir. Sûrenin İsrâ hadisesinden sonra indirildiği göz 

önünde bulundurulduğunda ise bu tarih bi‘setten yaklaşık on iki sene sonrasına, yani 

hicretten bir buçuk sene öncesine tekabül etmektedir. Öte yandan sûreye İsrâ hadisesinin 

                                                 
945 İbn Âşûr’un sûrenin gâyeleri hakkında değerlendirmeleri için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 7-9. 

946 Sûrenin 60, 73-81; 85, 88 ve 107’nci âyetlerinin Medine döneminde indirildiği nakledilir. Ayrıca İsrâ sûresi 
Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibinde ellinci sûredir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 6-7, 187; Suyûtî, el-İtkân, I, 
92-93. 

947 Sûrenin bu kapsamdaki âyetleri için bk. İsrâ 17/23-38. 

948 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 6, 65.  

949 İsrâ hadisesinin Birinci ve İkinci Habeşistan hicretlerinden sonra, hüzün senesini takip eden dönemlerde 
hicretten bir sene kadar önce gerçekleştiğine yönelik rivâyetlerin muteber kabul edildiği görülmektedir. Bk. 
Salih Sabri Yavuz, “Mirac”, DİA, XXX, 133; İbn Kesîr, es-Sîre en-Nebeviyye, II, 93, 107. 



 

235

zikredilerek başlanması onun bu hadiseyi müteakip nâzil olmasını da iktiza etmez. Bilakis 

sûrenin bu hadiseden bir müddet sonra indirildiğini söylemek daha isabetli olacaktır.950 

Sûrede istisna tutularak Medenî olduğu ileri sürülen âyetlerden: “Seni o yerden 

(Mekke'den) sürüp çıkarmak için neredeyse seni sıkıştıracaklardı. Bunu yapabilselerdi senin 

ardından orada pek az kalırlardı.” meâlindeki 76’ncı âyet951 ile “Senden önce 

gönderdiğimiz peygamberlerimiz hakkındaki kanun böyledir. Bizim kanunumuzda hiçbir 

değişme bulamazsın.” meâlindeki 77’nci âyetin952 bağlamı İbn Âşûr’a göre müşriklerin Hz. 

Peygamber’den kendi kuruntularına ve muhayyel tanrılarına besledikleri inançlarına 

müsâmaha ve meyil göstermesi yönündeki beklentilerini bildiren 73’üncü âyete atıfla 

okunduğunda anlaşılmaktadır. Ayrıca İbn Âşûr’un sûrenin 73 ila 75’inci âyetlerinin953 tefsiri 

sadedinde kimi müfessirlerce nakledilen rivâyetlerin sıhhatinin fitneye yol açmaması için 

tenkide tabi tutulmasına özellikle vurgu yaptığı görülmektedir.954 

İbn Âşûr bu çerçevede tamamının Mekke döneminde indirildiği kanaatini paylaştığı 

bu sûrenin 77’nci âyetinin tefsirinde, Yahudilerin nebîler yurdu Şâm diyarına gitmesi 

yönündeki tavsiyeleri üzerine Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Şâm’ı fethetmek için Bizanslılara 

                                                 
950 et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 6. 

951 ﴾ ŻًĻĥِĜَ َّźِכَ إĘَŻَìِ َنĳُá×َĥْĺَ źَ א وَإِ ذًאıَĭْĨِ َכĳäُóِíْĻُĤِ ِرَْضŶْא īَĨِ َכĬَو ُّõęِÝَùْĻَĤَ وَإِنْ כَאدُوא﴿ 

952 ﴾ ŻًĺĳِéْÜَ אĭَÝَِّĭùُĤِ ïُåِÜَ źََא وĭَĥِøُُر īْĨِ َכĥَ×ْĜَ אĭَĥْøََْأر ïْĜَ īْĨَ Ùََّĭøُ﴿ 

953 “Onlar, sana vahyettiğimizden başkasını bize karşı uydurman için az kalsın seni ondan şaşırtacaklardı. 
(Eğer böyle yapabilselerdi) işte o zaman seni dost edinirlerdi. [73] Eğer biz sana sebat vermiş olmasaydık 
az kalsın onlara biraz meyledecektin. [74] İşte o zaman sana, hayatın da ölümün de katmerli acılarını 
tattırırdık. Sonra bize karşı kendine hiçbir yardımcı bulamazdın. [75]” İsrâ 17/73-75.  

954 İbn Âşûr, bu âyetlerin tefsirinde sıhhat bakımından problemli ve yanlış anlama ve yorumlamalara kapı 
aralayan rivâyetlerle karşılaşıldığını belirtir ve özetle şu değerlendirmeleri yapar: Müşriklerin Hz. 
Peygamber’in tebliğini dinlemek için birtakım talepleri olmuştu. Buna göre müşriklerin ileri gelenleri 
kendilerince ayaktakımından gördükleri Bilâl, Ammâr b. Yâsir, Habbâb b. Eret gibi sahabîlerin Hz. 
Peygamber’le görüşme yaptıkları esnada gözlerine gözükmemelerini istemişlerdi. Ayrıca müşrikler, 
muhayyel tanrıları ve inanç kuruntularını taciz eden ilâhî beyânları duymak istemediklerini ve Hz. 
Peygamber’den bu ayrıcalığı kendilerine tanımasını istediklerini dile getirdiler. İbn Âşûr’a göre tefsir 
kaynaklarında karşılaşılan kimi rivâyetler, müşriklerin mezkûr taleplerine Hz. Peygamber tarafından olumlu 
karşılık verildiği yönünde bir intibaya yol açmaktadır. Filvâki Hz. Peygamber, dinin ve İslâm davetinin 
maslahatını göz önünde bulundurarak mesajını müşriklere tebliğ etmek maksadıyla, söz gelimi onlara karşı 
takındığı sert tavır ve tutumu hafifletmek (tahfîfü’l-iğlâz) sûretiyle onların bir kısım isteklerine olumlu 
karşılık vermiştir. Adı geçen sahabîler de bu duruma rıza göstermiş, maslahat icabı maruz kaldıkları durumu 
hazmetmiş ve müşriklerin ileri gelenleri mescide geldikleri zaman oradan uzaklaşmışlardır. Neticede Hz. 
Peygamber’in gerek şahsiyetine gerekse vazifesine halel getirebilecek en ufak bir durum ne fikir ne söz ne 
de eylemde gerçekleşmiştir. Zira Hz. Peygamber her daim ilâhi sıyanet altında olmuş; Bikâî’nin ifadesiyle 
ismet mucibince muhafaza buyurulmuştur. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 172-175. Ayrıca bk. Bikâî, 
Nazmü’d-dürer, XI, 489. İbn Âşûr’un atıfta bulunduğu ilgili rivâyetler için bk. Kurtubî, el-Câmiʻ, XIII, 133-
135 krş. İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, V, 67-68. 



 

236

karşı Tebûk Gazvesi’ni (Receb 9/Ekim 630) başlattığını ve Tebûk’e vâsıl olduğunda ise bu 

âyetin nâzil olduğunu bildiren bir rivâyete dikkat çekmektedir.955 İbn Atıyye gibi bu 

rivâyetin asılsız olduğu tespitinde bulunan İbn Âşûr, haddizâtında hadis ve siyer 

kaynaklarında Tebûk Gazvesi’nin sebeplerinin ortaya koyulduğunu dile getirmektedir.956 

Öyle ki Yahudilerle ilişkilendirilen söz konusu rivâyeti “bu rivâyet tetkik edilmelidir ( فيه

رظن )” diyerek cerheden İbn Kesîr de son tahlilde bu rivâyetin sahih kabul edilemeyeceğini 

ifade etmektedir. Zira Hz. Peygamber, Yahudilerin gündeme getirmesiyle değil bilahare 

Medenî dönemde nâzil olacak Tevbe sûresinin ilgili âyetlerinin957 buyruğuna imtisalen 

Tebûk seferinin emrini vermiştir.958 Öte yandan bu rivâyetin esas alınarak söz konusu âyetin 

Medenî olduğuna yönelik kimi kanaatlerin ileri sürüldüğü de görülür ki, yukarıda da temas 

edildiği üzere sûre Mekke döneminde nâzil olmuştur. Binaenaleyh bu durum pek muhtemel 

gözükmemektedir.959  

Netice itibarıyla İbn Âşûr, Hz. Peygamber’in müşrikler tarafından zorla Mekke’den 

çıkarılması,960 diğer bir tabirle sürülmesi durumunda, onu buna maruz bırakanların çok 

                                                 
955 Söz konusu rivâyetler için Bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XV, 18-19; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, V, 69-70; 

Kurtubî, el-Câmi‘, XIII, 136-137. 

956  “İslâm-Bizans ilişkileri, Resûl-i Ekrem’in Herakleios’a İslâm’a davet mektubu göndermesi ve onun elçiye 
güzel muamelede bulunup elçiyi hediyelerle uğurlamasıyla dostane başlamıştı. Ancak Mûte Savaşı’ndan 
itibaren (Cemâziyelevvel 8 / Eylül 629) o yıllarda Sâsânîler’e karşı önemli zaferler kazanan Bizans’ın âni 
bir saldırısından endişe ediliyordu. Vâkıdî Müslümanların bu dönemde en çok Rumlar’dan çekindiklerini 
bildirir.” İsmail Yiğit, “Tebük Gazvesi”, DİA, XL, 228. Tebük Gazvesi ve sebepleri hakkında ayrıca bk. İbn 
Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, IV, 155-186; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, VII, 144-150.  

957 İbn Kesîr bu çerçevede Tevbe sûresinin şu iki âyetini zikreder: “Kendilerine kitap verilenlerden Allah’a ve 
ahiret gününe iman etmeyen, Allah’ın ve Resûlünün haram kıldığını haram saymayan ve hak din İslam’ı 
din edinmeyen kimselerle, küçülerek (boyun eğerek) kendi elleriyle cizyeyi verinceye kadar savaşın.” Tevbe 
9/29. “Ey iman edenler! Kafirlerden (öncelikle) yakınınızda olanlarla savaşın ve sizde bir sertlik bulsunlar. 
Bilin ki Allah kendisine karşı gelmekten sakınanlarla beraberdir.” Tevbe 9/123. Bk. İbn Kesîr, Tefsîrü’l-
Kur’âni’l-‘azîm, V, 101. 

958 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, V, 101. İbn Kesîr aynı yerde -söz konusu rivâyet sahih kabul edilecek 
olursa- Ebû Umâme’den gelen “Kur’ân üç yerde inzâl edilmiştir: Mekke’de, Medine’de ve Şâm’da” 
şeklindeki hadiste zikri geçen Şâm’ı, Şamlı muhaddis Velid b. Müslim’in (ö. 195/810) Beytü’l-Makdis 
olarak yorumladığını dile getirmiştir. Ancak İbn Kesir, onun bu yorumundan ziyade Şâm’ın Tebük şeklinde 
tevil edilmesinin daha yerinde olacağını ifade etmiştir. İlgili hadis için bk. Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 
VIII, 201. 

959 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 180-181; İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-vecîz, V, 521; İzzet Derveze, et-
Tefsîrü’l-hadîs, III, 415-416.  Taberî’ye göre bu âyetin tevilinde en doğru tercih Katâde ile Mücâhid’den 
gelen rivâyetlerdir. Bu rivâyetlerle birlikte sûre içi bağlam da göz önünde bulundurulduğunda ilgili âyetlerin 
Kureyşli müşriklerle ilişkili olduğu anlaşılır. Mamafih Yahudiler bu âyetler bağlamında zikre medar 
değillerdir. Bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XV, 20. Benzer değerlendirmeler için ayrıca bk. Kurtubî, el-Câmi‘ 
li-ahkâmi’l-Kur’ân, XIII, 136. 

960 Medenî bir sûre olan Bakara’nın “Sizi çıkardıkları yerden (Mekke’den) siz de onları çıkarın!” meâlindeki 
191’inci âyetinde Hz. Peygamber’in Mekke’yi terk etmek zorunda kalmasına vaktiyle müşriklerin sebep 
olduğuna atıfta bulunulduğu ifade edillir.  



 

237

geçmeden helak olacaklarına; böylesi ilâhî cezaya Hûd, Sâlih, İbrâhim ve Lût gibi sâbık 

enbiyânın kavimlerinin dûçar olduğunu bildiren 76 ile 77’nci âyetlerin tefsirinde şu hususları 

dile getirmektedir: Mekkeli müşrikler, Hz. Peygamber’in Mekke’den Medine’ye hicretine 

sebep olmuş, öncesinde Hz. Peygamber’in bu yönde adım atacağına dair pek tahminde 

yürütememişlerdir. Fakat söz konusu sürgüne Allah Teâlâ mahal vermeyecek; Hz. 

Peygamber de emr-i ilâhîye imtisalen Medine’ye hicret ederek Mekke’yi gerisinde 

bırakacak, o an için Hz. Peygamber’i zorla Mekke’den çıkaranlar değil; Mekke’yi terk 

etmesine sebep olanlar ise Hz. Peygamber’in hicretinden iki sene sonra vuku bulacak Bedir 

Gazvesi’nde (2/624) kavimleriyle birlikte helak/ölüm ile tanışacak ve bu sûrette Allah’ın 

vaadi gerçekleşecektir. Onlardan geride kalanlardan ise müslüman olanlar dahi olacaktır.961 

İbn Âşûr ayrıca hicretten yaklaşık bir buçuk sene önce nâzil olan bu âyetlerin Hz. 

Peygamber’in yakın gelecekteki hicretine imada bulunduğunu, onu hicrete maruz 

bırakanların ise bundan böyle Mekke’de barınamayacaklarını962 dile getirmektedir.963 

III. GENEL  DEĞERLENDİRME 

i) İbn Âşûr, tefsirinde Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibini merkeze almakla birlikte 

bir sûrenin nâzil olduğu döneme dair farklı görüşleri de zikrettiği 

görülmektedir. Bununla birlikte nihaî olarak şahsî kanaatini ortaya 

koymaktadır. Ayrıca yeri geldikçe hadis kaynaklarına müracaat etmekte ve 

sûrelerin nüzûl tarihiyle ilişkili rivâyetlere, kezâ bu rivâyetler üzerine yapılan 

açıklamalara da atıfta bulunmaktadır. 

ii) İbn Âşûr sûrelerin nüzûl tarihinin tespitinde ihtilafa neden olan unsurlara 

dikkat çekmektedir. İhlâs ve Kevser sûreleri örneklerinde de gözlemlendiği 

gibi sebeb-i nüzûl rivâyetleri sûrelerin nüzûl tarihinin belirlenmesinde etkin 

rol oynamaktadır. Şu hâlde bir sûrenin sebeb-i nüzûlü olarak nakledilen 

haberler sûrenin üslûp, muhteva, bütünlük ve maksatları açısından da 

incelenmelidir. Bu sûrette zaman, mekân ve şahıslar bakımından teâruz arz 

eden farklı sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin anlaşılmasına imkân doğacaktır.964 

                                                 
961 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 178-180; ayrıca bk. Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 540. 

962 Bk. “Bunu yapabilselerdi senin ardından orada pek az kalırlardı” İsrâ 17/76. 

963 Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XV, 179; ayrıca bk. Taberî, Câmi‘u’l-beyân, XV, 19-21. 

964 Bu duruma bir başka örnek olarak İbn Âşûr’un Mekkî kabul ettiği fakat Medenî olduğu yönünde kanaatlerin 
de ileri sürüldüğü Âdiyât sûresi gösterilebilir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XXX, 497, 499. 



 

238

Nitekim İhlâs sûresinin nüzûl sebebine dair aktarılan rivâyetlerde de 

görüldüğü gibi Hz. Peygamber (s.a.v.) Medine döneminde baş gösteren bir 

gelişme karşısında daha önce yani Mekke döneminde indirilmiş bir sûreyi 

(yahut âyeti) tilavet etmiş olabilir.965 Böylesi ihtimallerin göz önünde 

bulundurulması sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin birden fazla olması durumunda 

(te‘addüdü’l-esbâb) kimi âlimlerce bir çözüm olarak ortaya koyulan 

mükerrer nüzûl olgusunun daha sağlıklı bir şekilde değerlendirilmesine 

zemin hazırlayacaktır. Öyle ki rivâyetlerin teaddüdü durumunda kabul, red, 

tercih, cem ve telif gibi seçeneklerin yanında rivâyetleri tevil şeklinde bir 

çözüm yolu da bulunmaktadır. 

iii) Bir önceki maddede de dikkat çekildiği gibi Hz. Peygamber Medine 

döneminde karşılaştığı bir durum karşısında Mekkî bir âyeti tilavet etmiş 

olabilir (mesela bk. Kamer 54/45, Tâhâ 20/131). Fakat onun bu tasarrufu 

hadiseye tanık olanlarda ilgili âyetin o esnada nâzil olduğu düşüncesine kapı 

aralamış yahut söz konusu hadise bilahare ilgili âyetin nüzûl sebebi olarak 

aktarılmış olabilir. Bu durumda ilgili rivâyetler sıhhat bakımından tenkidin 

beraberinde bu âyeti/âyetleri bünyesinde bulunduran sûrenin Mekkî-Medenî 

hüviyeti, bütünlüğü ve iç bağlamı nazarda tutularak mütalaa edilmelidir. 

Ayrıca esasında tefsir/yorum kabilinden olup sebeb-i nüzûl formunda 

aktarılan çok sayıda rivâyetin bulunduğu da unutulmamalıdır. 

iv) Sûrelerin nüzûl tarihiyle ilişkili rivâyetler sıhhat açısından tetkik edildiği gibi 

bu rivâyetlerin sened ve metinlerindeki ayrıntıların da (şahıs, lafız vb.) 

dikkatle incelenmesi gerekmektedir. İbn Âşûr’un Kevser sûresi hakkında 

aktarılan Müslim rivâyetinin gerek senedinde (sahabî râvî Enes b. Mâlik’in 

hicretten sonra İslâm olması) gerekse metnindeki (Hz. Peygamber’in 

ânifen/az evvel lafzını kullanması) ayrıntılara dikkat çekerek sûrenin nüzûl 

tarihine dair çıkarımlarda bulunduğu görülmekte ve cumhûrun kanaatinin 

aksine bu sûrenin Medine döneminde nâzil olduğunu ileri sürmektedir. 

v) Âyetlerdeki kimi lafızların lugavî delaletlerinin nüzûl döneminin olgularıyla 

ilişkisi göz önünde bulundurulmalı ve sebeb-i nüzûl rivâyetleri bu açıdan da 

tetkik edilmelidir. Âdiyât sûresinin ilk beş âyetinin yorumunda da müşahede 

                                                 
965 İbn Âşûr’a göre Hz. Peygamber’in bu tasarrufuna bir başka örnek olarak Mekkî bir sûre olan Yâsîn sûresinin 

12’nci âyeti gösterilebilir. Bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, XX, 341, 356. 



 

239

edildiği üzere gerek lafızların lugavî karşılıkları gerekse Arapların dil 

kullanım alışkanlıkları âyetlerin yorumunda belirleyici olabilmektedir.  

vi) Bakara sûresi gibi nüzûl süreci uzun müddet devam eden sûrelerin nüzûl 

tarihine yönelik tespitlerde bulunulurken siyer bilgisinin kritik önem arz ettiği 

anlaşılmaktadır.966 Öyle ki sîret-nüzûl ilişkisinin takip edilebilmesi nüzûlü 

zamana yayılan sûrelerin tarihinin takip edilebilmesine katkı sağlayacaktır. 

vii) Sîret-nüzûl ilişkisi kapsamında söz gelimi Kevser sûresinin nüzûl tarihi 

dikkati caliptir. Hudeybiye Antlaşmasının öncesinde ve sonrasında hâkim 

olan siyâsî ve askerî iklim, bu zaman diliminde indirilen Kevser sûresinin 

beyânları üzerinden ihsas edilmekte, Hz. Peygamber’in şahsında bütün 

müslümanlar teselli edilmektedir.  

viii) İbn Âşûr’un müstesnâ âyetlere yaklaşımı şöyle özetlenebilir: Bir sûrenin 

bünyesinde müstesnâ olarak gösterilen âyet/âyetler varsa bu çerçevede 

nakledilen rivâyetler tetkik edilir. Ardından sûrenin nüzûl tarihinin yanı sıra 

sûrede hâkim olan üslûp ve muhteva, sûre bütünlüğü ve sûre içi bağlam 

(siyâk-sibâk) göz önünde tutularak ilgili rivâyetlerin sûre ile uyumu incelenir. 

Neticede ilgili âyetlerin müstesnâ olduğu yönünde güçlü bir kanaat 

oluşuyorsa bu tercih edilir. Aksi hâlde bir sûrenin hüviyeti Mekkî yahut 

Medenî ise onun bünyesindeki bütün âyetler öncelikle sûrenin hüviyetine 

tabidir. 

ix) İbn Âşûr Mekkî yahut Medenî oluşunda ihtilaf bulunan bazı sûreler hakkında 

nihaî kanaatini ortaya koymakla birlikte (bk. Âdiyât ve Mâûn) bu çerçevede 

ileri sürülen farklı görüşleri de dikkat almakta ve bu sûrelerin alternatif 

yorumlarına da temas etmektedir. 

x) Sûrelerin nüzûl tarihi teşrî tarihi açısından da ehemmiyet arz etmektedir. 

Nitekim Bakara sûresi örneğinde de görüldüğü gibi kimi ibadetler ile bu 

ibadetlere taalluk eden hükümlerin ne zaman vazedildiği; bu hükümlerin 

hangi veçhelerinin hangi dönemde/zaman diliminde icmâlen bildirildiği 

yahut tafsilen anlatıldığının belirlenebilmesi için nüzûl döneminin tarihi iyi 

tetkik edilmelidir. Benzer durum Kevser sûresinde salât ve nahr lafızlarıyla 

bildirilen ibadetlerin niteliğinin tayininde de müşahede edilmektedir. Öyle ki 

                                                 
966 Nüzûl süreci uzun müddet devam eden bir diğer Medenî sûreler olan Nisâ ve Mâide sûreleri hakkında bu 

çerçevede değerlendirmeler için bk. et-Tahrîr ve’t-tenvîr, IV, 211-213; VI, 69-72. 



 

240

bu sûrenin Medenî dönemde indirildiği kanaatini taşıyan İbn Âşûr, mezkûr 

lafızların bayram namazı ile kurban ibadetine delalet ettiğini 

değerlendirmektedir. 

xi) İbn Âşûr’un Bakara sûresinde konu edilen hac menâsikinin (Bakara 2/197-

203) tefsirinde de değindiği gibi aynı dönem içerisinde, belki de yakın zaman 

dilimlerinde nâzil olan sûrelerde (Bakara ile Âl-i İmrân gibi) aynı konu 

mihverinde inzâl edilen âyetlerin birbirleriyle ilişkisi de takip edilmelidir. Bu 

sûrette muhteva, mefhum ve dış bağlam bilgisinin (sebeb-i nüzûl, nüzûl 

dönemi tarihi) de el verdiği ölçüde âyetlerin nüzûl açısından öncelik-sonralık 

durumları tayin edilebilecektir. 

xii) Âyetlerin tertibi ve nazmı, sûre bütünlüğü, âyetler arasındaki münasebetler, 

müstesnâ âyetler ve sebeb-i nüzûl gibi konuların Mekkî-Medenî ile olan 

ilişkisi Mâûn sûresi örneğinde derli toplu bir şekilde teşhis edilebilmektedir. 

 

 

  



 

241

SONUÇ 

Mekkî-Medenî ayrımının izdüşümleri henüz nüzûl döneminde görülmeye başlamış, 

erken dönemden itibaren de tefsir pratiğinin temel meselelerinden biri olarak telakki 

edilmiştir. Zaman, mekân ve hitap kriterleri ekseninde üç farklı tanıma tabi tutulan Mekkî-

Medenî’de her ne kadar kavramsal açıdan birlik sağlanamamış olsa da bu çerçevede daha 

ziyade kabul gören ve yaygınlaşan ayrım, Mekke’den Medine’ye yapılan hicret ekseninde, 

nüzûl kronolojisini esas alan zamansal ayrımdır. Gerek nüzûl döneminden tevarüs edilen 

bilgiler üzerinden gerekse bu dönemi takip eden süreçte ortaya koyulan ilmî mesâîlerle 

Mekkî ve Medenî beyânların üslûp ve muhteva özellikleri (zavâbıt-hasâis) üzerinden ilim 

erbâbınca çıkarım ve tespitlerde bulunulmuş, bu sûrette âyet ve sûrelerin Mekkîlik-

Medenîlik hüviyetlerinin tayinine çalışılmıştır.  

Elbette bütün bu mesâîlerin temelinde Kur’ân’ın nüzûl tarihine gösterilen 

hassasiyetin yanı sıra nüzûl sürecinin canlı ikliminin geride kalmasıyla birlikte, bu sürecin 

dış bağlam bilgisine duyulan ihtiyacın yattığı söylenebilir. Öyle ki sahabe ve tâbiûn 

âlimlerinin Kur’ân’ın hangi zamansal ve mekânsal şartlarda indirildiği bilgisinin önemine 

yaptıkları vurguların Kur’ân’ın doğru bir şekilde anlaşılıp yorumlanması hassasiyetinden 

ileri geldiği anlaşılmaktadır. Zira tarihsel süreçte de müşahede edildiği üzere itikadî, amelî 

ve ahlakî mesajlar içeren; kezâ bireysel, toplumsal ve evrensel anlamda ıslahı amaçlayan 

Kur’ân-ı Kerîm’in anlam-yorum boyutu, zihniyet inşası açısından olduğu gibi sosyal ve 

siyasal bakımdan da biçimlendirici bir mahiyet arz etmektedir. Dolayısıyla âyetlerde murat 

edilen mana ve maksatların sıhhatli bir şekilde keşfedilebilmesinin bir yolu da nas-olgu 

ilişkisi hesaba katılarak nüzûl sürecinin ahvâl ve şerâitinin bilinmesinden geçmektedir. 

Mekkî-Medenî ayrımında hicret merkezli kronolojik ayrımı benimseyen İbn Âşûr, et-

Tahrîr ve’t-tenvîr’inde tâbiûn âlimlerinden Câbir b. Zeyd’in nüzûl tertibini esas almış, 

bununla birlikte bu tertip üzerinde tenkit ve değerlendirmelerde bulunmuştur. Her sûrenin 

tefsirine başlarken Mekkî-Medenî bağlamında sûrenin nüzûl tarihi üzerinde durmuş, bu 

çerçevede gündeme gelen ihtilaflara temas etmiş ve nihai kanaatini ortaya koymuştur. Bu 

kanaatlerini ise sûrenin yorumuna tutarlı bir şekilde yansıtmıştır. İbn Âşûr bu kapsamda 

nüzûl sürecinin dış bağlamına dair veri sağlayan genelde tarih (siyer-megâzî) özelde ise 

sebeb-i nüzûl rivâyetlerinden faydalanmıştır. Ancak aynı zamanda her bir sûrenin üslup-

muhteva özellikleri ile maksatlarını, âyetlerin tertibinden kaynaklanan nazm ve insicamını, 

sûre bütünlüğünü ve sûre içi bağlamı dikkate alarak bir hareket alanı belirlemiştir. Ayrıca 



 

242

Kur’ân’ın bazı kelimelerinin Mekke ve Medine dönemlerinde yüklendiği farklı anlamlara 

işarette bulunmuş, bu durumun tefsir pratiğinde göz önünde tutulması gerektiğini izhar 

etmiştir. Kezâ Mekkî bir sûrede Medenî; Medenî bir sûrede Mekkî olmak üzere bir sûrenin 

bünyesinde nâzil olduğu zaman itibarıyla farklılık arz ettiği değerlendirilen âyetler 

(müstesnâ âyetler) meselesini de ilhâk olgusunu (âyetlerin Hz. Peygamber’in 

yönlendirmesiyle bir sûreye katılması/eklenmesi) göz önünde bulundurarak mütalaa 

etmiştir. Mekkî yahut Medenî dönemde veya aynı dönemin farklı zaman dilimlerinde nâzil 

olan fakat bir sûrenin bünyesinde bir araya gelen müstesnâ âyetlerin ilhâk durumunu sebeb-

i nüzûl rivâyetleri, sûre bütünlüğü, sûre içi bağlam ve münâsebât olgusu perspektifinden 

yorumlama cihetine gitmiştir. Bu noktada müellifin bütün bu mesâisinde, tefsirinin 

mukaddimesinde de özellikle vurguladığı gibi âyetler arasındaki münâsebetleri ortaya 

koyma çabasının önemli rol oynadığının altı çizilmelidir.  

Zira o, gerek perdeypey/parça parça gerçekleşen Kur’ân nüzûlünü gerekse tek seferde 

indirilmeyen; bilakis nüzûlü zamana yayılan bazı sûrelerdeki âyetlerin, Hz. Peygamber’in 

tensibiyle yerlerini aldığını hesaba katmış, bu kapsamda sûrelerin üslup ve muhteva 

bakımından bütünlük arz ettiğine dikkat çekmiştir. Müellifin bu yönüyle, hem klasik hem de 

modern dönem müfessirlerinin Mekkî-Medenî ayrımında benimsedikleri hareket tarzına 

nispetle daha sistemli ve kapsamlı bir yöntem takip ettiği belirtilmelidir. Nitekim o, söz 

konusu ayrımla ilişkili olduğunu düşündüğü hususlara yeri geldikçe temas etmiş ve böylece 

tefsir pratiğinde benimsediği teorik çerçevenin anlaşılmasına olanak sağlamıştır. Mekkî-

Medenî hüviyetleriyle âyet ve sûrelerin nasıl anlaşılıp yorumlanması gerektiğini, ortaya 

koymaya çalıştığımız bu teorik çerçeveden tefsir pratiğine yansıtan İbn Âşûr, bu sûrette 

sûrelerin nüzûl tarihi ve kronolojisinin beraberinde ilahî beyânların maksatları, nüzûlün 

tediricîliği, nas-olgu ilişkisi, teşrî tarihi ve İslâm davetinin merhaleleri gibi hususların takip 

edilip kavranabilmesine ve nüzûl sürecinin seyir ve iklimine dair sıhhatli bir tasavvur 

oluşmasına katkı sağlamıştır. 

Öte yandan İbn Âşûr’un çok sayıda telif, şerh ve hâşiye türü tefsir kaynaklarına 

müracaat ettiği görülmekle birlikte Mekkî-Medenî bağlamında özellikle İbn Atıyye’nin el-

Muharrerü’l-vecîz’i ile Kurtubî’nin el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân’ı öne çıkmaktadır. 

Suyûtî’nin el-İtkân’ı ise ulûmü’l-Kur’ân’ın her bahsinde olduğu gibi Mekkî-Medenî 

özelinde de öncelikli başvuru kaynağıdır. Müellif bu eserlerdeki birikimi tahlil ve 

değerlendirmeleri ve yeri geldikçe eleştirileriyle tefsirine taşımıştır. Bununla birlikte 

özellikle Buhârî’nin el-Câmi‘ü-s-sâhîh’indeki bazı konu ve kavramları izah etme 



 

243

mülahazasıyla kaleme aldığı en-Nazarü’l-fesîh’i ile İmâm Mâlik’in el-Muvatta’ı üzerine 

yazdığı Keşfü’l-muğattâ adlı şerhiyle hadis sahasında da tebarüz eden İbn Âşûr, bu alandaki 

muhakkik tavrını rivâyet-dirâyet bütünlüğüne atfettiği önem üzerinden tefsirinde de 

göstermiştir. Müellifin bu çerçevede başta İbn Hacer’in Fethü’l-bârî’si ile Ebû Bekr İbnü’l-

Arabî’nin Ârıda’sı olmak üzere muhtelif hadis şerhlerinden, genelde tefsir özelde ise Mekkî-

Medenî bağlamında yararlandığı görülmektedir. 

Son olarak İbn Âşûr’un tetkikleri üzerinden inşa etmeye çalıştığımız teorik çerçeve 

ile müfessirin bunu tefsir pratiğine nasıl yansıttığını gösteren örnek incelemelerinin, Mekkî-

Medenî ayrımını ve tefsirdeki rolünü ele alacak yeni çalışmalar için bütüncül bir bakış açısı 

sunmaya matuf olduğu ifade edilmelidir. 

 

 

  



 

244

EK 

Câbir b. Zeyd ile İbn Âşûr’un Nüzûl Tertipleri967 

Câbir b. Zeyd’in Nüzûl Tertibi İbn Âşûr’un Nüzûl Tertibi 
Mekkî Sûreler Mekkî Sûreler 

1 Alak 1 Alak 
2 Kalem 2 Müddessir 
3 Müzzemmil 3 Kalem Müzzemmil 
4 Müddessir 4 Müzzemmil Kalem 
5 Fâtiha 5 Fâtiha 
6 Tebbet 6 Tebbet 
7 Tekvîr 7 Tekvîr 
8 A‘lâ 8 Al‘lâ 
9 Leyl 9 Leyl 
10 Fecr 10 Fecr 
11 Duhâ 11 Duhâ 
12 İnşirâh 12 İnşirâh 
13 Asr 13 Asr 
14 Âdiyât 14 Tekâsür 
15 Kevser 15 Mâûn 
16 Tekâsür 16 Kâfirûn 
17 Mâûn 17 Fîl 
18 Kâfirûn 18 Felak 
19 Fîl 19 Nâs 
20 Felak 20 İhlâs 
21 Nâs 21 Necm 
22 İhlâs 22 Abese 
23 Necm 23 Kadr 
24 Abese 24 Şems 
25 Kadr 25 Burûc 
26 Şems 26 Tîn 
27 Burûc 27 Kureyş 
28 Tîn 28 Kâria 
29 Kureyş 29 İnsân 
30 Kâria 30 Kıyâmet 
31 Kıyâmet 31 Hümeze 
32 Hümeze 32 Mürselât 
33 Mürselât 33 Kâf 
34 Kâf 34 Beled 
35 Beled 35 Târık 
36 Târık 36 Kamer 

                                                 
967 Nüzûl sıralaması tam olarak tespit edilemeyen sûrelerin sırası soru işaretiyle (?) belirtilmiştir. Câbir b. 
Zeyd’in bu nüzûl tertibi, Ca‘berî’nin manzûmesinde de esas aldığı Fudayl b. Husayn < Hassân b. İbrâhim el-
Kirmânî < Ümeyye el-Ezdî < Câbir b. Zeyd tarikiyle gelen rivâyetten listelenmiştir. 



 

245

37 Kamer 37 Sâd 
38 Sâd 38 A‘râf 
39 A‘râf 39 Cin 
40 Cin 40 Yâsîn 
41 Yâsin 41 Furkân 
42 Furkân 42 Rahmân 
43 Fâtır (Melâike) 43 Fâtır (Melâike) 
44 Meryem 44 Meryem 
45 Tâhâ 45 Tâhâ 
46 Vâkıa 46 Vâkıa 
47 Şuarâ 47 Şuarâ 
48 Neml 48 Neml 
49 Kasas 49 Kasas 
50 İsrâ 50 İsrâ 
51 Yûnus 51 Yûnus 
52 Hûd 52 Hûd 
53 Yûsuf 53 Yûsuf 
54 Hicr 54 Hicr 
55 En‘âm 55 En‘âm 
56 Sâffât 56 Sâffât 
57 Lokmân 57 Lokmân 
58 Sebe 58 Sebe 
59 Zümer 59 Zümer 
60 Mü’min 60 Mü’min 
61 Fussilet 61 Fussilet 
62 Zuhruf 62 Zuhruf 
63 Duhân 63 Duhân 
64 Câsiye 64 Câsiye 
65 Ahkâf 65 Ahkâf 
66 Zâriyât 66 Zâriyât 
67 Ğâşiye 67 Ğâşiye 
68 Kehf 68 Kehf 
69 Şûrâ 69 Şûrâ 
70 İbrâhim 70 İbrâhim 
71 Enbiyâ 71 Enbiyâ 
72 Nahl (İlk kırk âyeti) 72 Nahl 
73 Secde 73 Secde 
74 Nûh 74 Nûh 
75 Tûr 75 Tûr 
76 Müminûn 76 Mü’minûn 
77 Mülk 77 Mülk 
78 Hâkka 78 Hâkka 
79 Meâric 79 Meâric 
80 Nebe 80 Nebe 
81 Nâziât 81 Nâziât 
82 İnfitâr 82 İnfitâr 
83 İnşikâk 83 İnşikâk 
84 Rûm 84 Rûm 



 

246

85 Ankebût 85 Ankebût 
86 Mutaffifîn 86 Mutaffifîn 

Medenî Sûreler ? Zilzâl 
1 Bakara ? Ra‘d 
2 Âl-i İmrân ? Hadîd 
3 Enfâl ? Hac 
4 Ahzâb Medenî Sûreler 
5 Mâide 1 Bakara 
6 Mümtahine 2 Enfâl 
7 Nisâ 3 Âl-i İmrân 
8 Zilzâl 4 Mücâdele 
9 Hadîd 5 Ahzâb 
10 Muhammed 6 Mâide 
11 Ra‘d 7 Mümtahine 
12 Rahmân 8 Nisâ 
13 İnsân 9 Muhammed 
14 Talâk 10 Talâk 
15 Beyyine 11 Beyyine 
16 Haşr 12 Haşr 
17 Nasr 13 Nasr 
18 Nûr 14 Nûr 
19 Hac 15 Münâfıkûn 
20 Münâfikûn 16 Hücurât 
21 Mücâdele 17 Tahrîm 
22 Hücurât 18 Cuma 
23 Tahrîm 19 Teğâbün 
24 Cum‘a 20 Saf 
25 Teğâbün 21 Kevser 
26 Saf 22 Fetih 
27 Fetih 23  Tevbe 
28 Tevbe ? Âdiyât 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

247

BİBLİYOGRAFYA 

Abduh, Muhammed – Rızâ, Reşîd, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-hakîm (Tefsîrü’l-menâr), Dârü’l-
Menâr, Kahire 1366/1947. 

Abduh, Muhammed, Tefsîrü cüz’i ‘Amme, Matbaatü Mısr, Kahire 1341. 

Acmî, Şâfî Sultân Muhammed, “Tertîbü nüzûli’s-süver ve Mevkıfu et-Tâhir İbn Âşûr 
Minhu: Cem‘ ve Dirâse” Mecelletü’ş-şerî‘a ve’d-dirâsâti’l-İslâmiyye, Mecelletü’l-Kuveyt – 
Mecelletü’n-neşri’l-ilmî, Cilt: 38, Sayı: 108, 2017, ss. 18-33. 

Adıgüzel, Abdulcabbar, “Siyer-Tefsir İlişkisinin Kökenleri Üzerine”, Siyer Araştırmaları 
Dergisi, Sayı: 5, Ocak-Haziran 2019, ss. 275-308. 

Ahmad, Anis, “Mevdûdî”, DİA, Ankara 2004, XXIX, 432-437. 

Ahmed, Abdürrezzâk Hüseyin, el-Mekkî ve’l-medenî fi’l-Kur’âni’l-kerîm, Dârü İbn Affân, 
Kahire 1420/1999. 

Aksoy, Soner, “Mekkî-Medenî Sûre Tespitinde Üslup ve Muhtevanın Önemi: İnsan Sûresi 

Örneği”,  Darulfunun İlahiyat, 29/1, Haziran 2018, ss. 49-69. 

Altıkulaç, Tayyar “Ebû Amr b. Alâ”, DİA, İstanbul 1994, X, 94-96. 

------------, “Mehdevî”, DİA, Ankara 2003, XXVIII, 367-368. 

Âlûsî, Şehâbeddîn Mahmûd, Rûhu’l-me‘ânî fî tefsîri’l-Kur’âni’l-‘azîm ve’s-seb‘i-l-mesânî 
(thk. Fâdî el-Mağribî vd.), Müessesetü’r-risâle, Beyrut 1431/2010. 

Atik, M. Kemal, “Caʻberî”, DİA, İstanbul 1992, VI, 527-528. 

Ay, Mahmut, “Kur’an Kıssalarını Hz. Muhammed’in (S. A. V.) Kıssası Paralelinde Okumak 
-Hz. Musa Kıssasının Mekkî ve Medenî Anlatımları Arasında Bir Mukayese Denemesi-”, 
Kur’an Nüzulünün Medine Dönemi (X. Tefsir Akademisyenleri Buluşması), 
Kahramanmaraş 2014, ss. 123-139. 

Ayar, Kenan, “Hâricîlerin Hz. Ali’den Ayrılış Süreci”, Din Bilimleri Akademik Araştırma 
Dergisi, VIII (2008), Sayı: 1, ss. 45-88. 

Aynî, Ebû Muhammed Bedreddin, Umdetü’l-kârî şerhü Sahîhi’l-Buhârî (nşr. Abdullah 
Mahmûd Muhammed Ömer), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1421/2001. 

Aytekin, Arif, “Delâilü’n-nübüvve’ye Konu Teşkil Eden İki Sahabî: (Selmân-ı Fârisî ve 
Abdullah b. Selâm)”, Düzce Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: I, Sayı: 1, 2017, 
ss. 27-40. 



 

248

Ayyıldız, Mahmut, Tefsirin Mahiyeti Üzerine: Muhammed et-Tâhir İbn Âşûr’un Müdevven 
Bir İlim Olarak Tefsire Yaklaşımı (Doktora Tezi), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, İstanbul 2019. 

Bâkıllânî, Ebû Bekr, el-İntisâr li’l-Kur’ân (thk. Muhammed İsâm el-Kudât), Dârü’l-feth 
li’n-neşr ve’t-tevzî – Dârü İbn Hazm, Amman-Beyrut 1322/2001. 

Baltacı, Ahmet, “İbnü’l-Arabî, Ebû Bekr” (Bölüm 1/3), DİA, İstanbul 1999, XIX, 488-491. 

Baysal, Sıddık, “Mekkî-Medenî Olgusunun Kur’an Lafız ve İbarelerinin Anlam ve 
Delaletlerini Belirleyiciliği: 107/Mâûn Sûresi Örneği”, Bartın Üniversitesi İslami İlimler 
Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 5, 2016, ss. 23-58. 

Begavî, Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes‘ûd, Me‘âlimü’t-tenzîl (thk. Muhammed 
Abdullah en-Nemr),  Dârü Taybe, Riyad 1409. 

Beyhakî, Ebû Bekir Ahmed, Delâilü’n-nübüvve ve ma‘rifetü ahvâli sâhibi’ş-şerî‘a (nşr. 
Abdülmu‘tî Kal‘acî), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye – Dârü’r-reyyân li’t-türâs, Beyrut ty. 

Beyhakî, Ebû Bekir Ahmed, el-Câmi‘ü li-Şu‘abü’l-îmân (Abdulalî Abdülhamîd Hâmid), 
Mektebetü’r-rüşd nâşirûn, Riyad 1323/2003. 

Beyzâvî, Nâsıruddîn Ebû Saîd Yahyâ b. Ömer, Envâru’t-tenzîl ve esrârü’t-te’v’îl (thk. 
Muhammed Subhî Hasen b. Hallâk-Mahmûd Ahmed el-Atraş), Dârü’r-reşîd-Müessesetü’l-
îmân, Beyrut 1421/2000. 

Bikâî, Burhânuddîn Ebü’l-Hasen İbrâhim b. Ömer, Nazmu’d-dürer fî tenâsübi’l-ây ve’s-
süver, Dârü’l-kitâbi’l-İslâmî bi’l-Kâhire ty. 

------------, Mesâ‘dü’n-nazar li’l-işrâf ‘alâ makâsıdi’s-süver (thk. Abdüssemî‘ Muhammed 
Ahmed Hasaneyn), Mektebetü’l-Maârif, Riyad 1408/1987. 

Bilmen, Ömer Nasuhi, Büyük Tefsir Tarihi, Bilmen Basımevi, İstanbul 1973. 

------------, Kur’an-ı Kerîm’in Türkçe Meâli Âlîsi ve Tefsiri, Bilmen Yayınevi, İstanbul 1985. 

Birışık, Abdulhamit, “Ebü’l-A’lâ Mevdûdî’nin Kur’ân Yorumunu Şekillendiren Temel 
Dinamikler”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 20, Sayı: 2, 2011, ss. 1-
20. 

 ------------, “Nakkâş, Muhammed b. Hasan”, DİA, İstanbul 2006, XXXII, 328-329. 

------------, “Nesih” (Literatür), DİA, İstanbul 2006, XXXII, 584-586. 

------------, “Sûre”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 538-539. 

Bor, Adil, Bir Yöntem Olarak Makâsıdî Tefsir: İbn Âşûr Örneği, İFAV, İstanbul 2022. 



 

249

Boyalık, Mehmet Taha, el-Keşşâf Literatürü: Zemahşerî’nin Tefsir Klasiğinin Etki Tarihi, 
İSAM Yayınları,  Ankara 2019. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâil, el-Câmi‘u’s-sahîh, Dârü İbn Kesîr, Dimaşk-
Beyrut 1423/2002. 

------------, et-Târîhü’l-kebîr (nşr. Muhammed Abdülmuîd Hân), Dâiretü’l-maârifi’l-
‘usmâniyye, Haydarabad ty. 

Büyük, Enes, Sûre Kavramının Semantik Analizi, Fecr Yayınları, Ankara 2021. 

Ca‘berî, Burhânüddîn, Hüsnü’l-meded fî fenni’l-aded (thk. Cemâl b. es-Seyyid b. Rüfâ‘î eş-
Şâyib), Mektebetü evlâdi’ş-şeyh li’t-türâs, Kahire 2005. 

Ca‘berî, Burhânüddîn, Kasîdetü Takrîbü’l-me’mûl fî tertîbi’n-nüzûl (nşr. Ahmed Sâlim b. 
Makâm eş-Şınkîtî), Mektebü’ş-Şınkîtî li’l-hıdmâti’l-ilmiye ve’l-bahsiyye, Mekke 
1434/2013. 

Câbirî, Muhammed Âbid, Fehmü’l-Kur’ân: Nüzûl Sırasına Göre Tefsir (çev. Muhammed 
Coşkun), Mana Yayınları, İstanbul 2013. 

Câbirî, Kur’an’a Giriş (çev. Muhammed Coşkun), Mana Yayınları, İstanbul 2010. 

Cerrahoğlu Teber, Hatice, “Hevvârî”, DİA, Ankara 2020, Ek-1, 554-555. 

Cerrahoğlu, İsmail, “Garânîk”, DİA, İstanbul 1996, XIII, 361-365. 

------------, “Yahyâ b. Sellâm”, DİA, İstanbul 2013, XLIII, 263-264.  

------------, Tefsir Tarihi, Fecr Yayınevi, Ankara 1996. 

------------, Tefsir Usûlü, TDV Yayınları, Ankara 1985. 

------------, Yahya ibn Sellâm ve Tefsirdeki Metodu, Ankara Üniversitesi Basımevi 1970. 

Cilacı, Osman, “Ahbâr”, DİA, İstanbul 1988, I, 485-486. 

Cinisli, Muhammed Furkan, Nasr Hâmid Ebû Zeyd’in Ulûmu’l-Kur’ân Eleştirisi (Yüksek 
Lisans Tezi), İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2019. 

Coşkun, Ahmet, “İbn Âşûr, Muhammed Tâhir”, DİA, İstanbl 1999, XIX, 332-335. 

Coşkun, Muhammed Kur’an Yorumunda Yeni Bir Ufuk: Câbirî ve Tefsir Anlayışı, Fikir 
Yayıncılık, İstanbul 2014. 

Çalışkan, İsmail, Tefsir Tarihi, Bilimsel Araştırma Yayınları, Ankara 2019. 

Çakan, İsmail Lütfi, “Câbir b. Zeyd”, DİA, İstanul 1992, VI, 537-538. 



 

250

Çalışkan, Necmettin, Habenneke ve Nüzûl Sıralı Tefsiri, Şule Yayınları, İstanbul 2017. 

Çelik, Ömer, Hakk’ın Dâveti Kur’ân-ı Kerîm Meâli ve Tefsîri, Erkam Yayınları, İstanbul 
2013. 

Çetin, Abdurrahman, “Nesih” (Bölüm 1/5), DİA, İstanbul 2006, XXXII, 579-581. 

------------, “Tilavet Secdesi”, DİA, İstanbul 2012, XLI, 157-159. 

Çubukçu, Asri “Eş‘as b. Kays”, DİA, İstanbul 1995, XI, 455-456. 

Dânî, Ebû Amr, el-Beyân fî ‘addi âyi’l-Kur’ân (thk. Ğânim Kaddûrî el-Hamed), Merkezü’l-
mahtûtât ve’t-türâs, Kuveyt 1414/1994. 

Dâvûdî, Muhammed b. Ali, Tabakâtü’l-müfessirîn, Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 
1402/1983. 

Demir, Nisa Derya, Kur’ân’ın Kronolojik Yaklaşımla Tefsiri Meselesi, Dokuz Eylül 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (Yüksek Lisans Tezi), İzmir 2015. 

Demirci, Muhsin, Kur’an Tarihi, İFAV, İstanbul 2015. 

------------, Kur’ân Tefsirinde Farklı Yorumlar, İFAV, İstanbul 2017. 

------------, Nas-Olgu ilişkisi Bağlamında Kur’an’da Sosyal Gerçeklik, Ensar Neşriyat, 
İstanbul 2008. 

------------, Tefsir Tarihi, İFAV, İstanbul 2015. 

------------, Tefsir Terimleri Sözlüğü, İFAV, İstanbul 2016. 

------------, Tefsir Usûlü, İFAV, İstanbul 2012. 

------------, Tefsire Giriş, İSAM Yayınları, 2013. 

Derveze, Muhammed İzzet, el-Kur’ânü’l-mecîd, Menşûrâtü’l-mektebeti’l-asriyye, Sayda-
Beyrut ty. 

------------, et-Tefsîrü’l-hadîs tertîbü’s-süveri hasebe’n-nüzûl, Dârü’l-ğarbi’l-islâmî, Beyrut 
1421/2000. 

Draz, Muhammed Abdullah, “Kur’ân-ı Kerîm’in Nüzûl Sırasına Göre Tertib Edilmesi 
Teklifine Edebî Eleştiri” (çev. Ahmet Nedim Serinsu), Kur’an Mesajı: İlmî Araştırmalar 
Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 19, 20, 21; 1999, ss. 191-209. 

Duman, Mehmet Zeki, “Neden Yeni Bir Tefsir?: Beyânü’l-Hak Adlı Eserimizin Özellikleri 
ve Tefsire Getirdiği Yenilikler Hakkında Bir Deneme”, Türk Bilimsel Derlemeler Dergisi, 2 
(1), Konya 2009, ss. 105-115. 



 

251

Duman, Zeki, Beyânu’l-hak (Kur’ân-ı Kerîm’İn Nüzûl Sırasına Göre Tefsiri), Fecr 
Yayınları, Ankara 2006. 

Ebüssuûd Efendi, İrşâdü’l-akli’s-selîm ilâ mezâyâ’l-Kur’âni’l-kerîm, Dârü ihyâi’t-türâsi’l-
arabî, Beyrut ty. 

Ebû Zeyd, Nasr Hâmid, İlahi Hitabın Tabiatı (çev. Mehmet Emin Maşalı), OTTO, Ankara 
2013. 

Endelüsî, Ebû Hayyân, el-Bahrü’l-muhît (thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd vd.), Dârü’l-
kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1413/1993. 

Erkal, Mehmet, “Zekât” (Bölüm 1/2), DİA, İstanbul 2013, XLIV, 197-207. 

Eroğlu, Muhammed, “Hûd Sûresi”, DİA, İstanbul 1998, XVIII, 281-282. 

Erul, Bünyamin, “Übey b. Ka‘b”, DİA, İstanbul 2012, XLII, 272-274. 

Fayda Mustafa, “Abdullah b. Selâm”, DİA, İstanbul 1998, I, 134-135. 

Fığlalı, Ethem Ruhi - Kandemir, Mehmet Yaşar, “Ali”, DİA, İstanbul 1989, II, 371-378. 

Fığlalı, Ethem Ruhi, “Hâricîler”(Bölüm 1/2), DİA, İstanbul 1997, XVI, 169-175. 

Fidan, Ayşenur, Kur’ân Dilinde Mekkî ve Medenî Âyetlerin Bütünlüğü, İstanbul 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri (Doktora Tezi), İstanbul 2021. 

------------, “Müstakil Mekkî-Medenî Eserleri ve Müellifleri Üzerine Bir Literatür 
İncelemesi”, Tefsir Araştırmaları Dergisi, 5/2,  2021 (Ekim), ss. 690-715. 

Fîrûzâbâdî, Mecdüddîn Muhammed b. Yâkub, Besâirü zevi’t-temyîz fî letâifi’l-kitâbi’l-
‘azîz (thk. Muhammed Ali en-Neccâr), Lecnetü ihyâi’t-türâsi’l-islâmî, Kahire 1416/1996. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed, İhyâu ‘ulûmi’d-dîn, Dârü’l-minhâc, Cidde 
1432/2001. 

Gezgin, Ali Galip, “Âyetler ve Sûreler Arasındaki Tenâsüb ile Sûrelerin Tertibinin 
Tevkîfiliğinin Kur’ân’ın Metin İçi Bağlamı Açısından Önemi”, Süleyman Demirel 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2018/1, Sayı: 30, ss. 1-47. 

Gözeler, Esra, “Mekkî-Medenî Sure Tertipleri: Hz. Âişe, İbn Abbâs-Kurayb, Mucâhid ve 
Katâde Rivâyetleri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 58:1 (2017), ss. 225-
238. 

------------, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, KURAMER Yayınları, İstanbul 2016. 

------------, “Surelerin Mekkîliği ve Medenîliği: 22/el-Hacc Suresi Örneği”, Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 58:1 (2017), ss. 69-108. 



 

252

Güler, Mustafa Taha, “Saîdî, Abdülmüteâl”, DİA, Ankara 2019, Ek-2, 447-449. 

Güler, Zekeriya, “Buhârî ve el-Câmi‘u’s-sahîh’i Üzerine”, Bülent Ecevit Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 2, Sayı 1, 2015, ss. 1-24. 

Güven, Şahin, “Tefsir İlminin Bir Alt Disiplini Olarak ‘Makâsıdu’s-Süver’”, Bilimname, 
XXXV, 2018/1, ss. 97-126. 

Güven, Şahin, Erdemli Toplumun İnşası, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2014. 

Ğâlî, Belkâsım, Şeyhu’l-câmi‘i’l-a‘zam Muhammed et-Tâhir İbn Âşûr: Hayâtühû ve 
âsârühû, Dârü İbn Hazm, Beyrut 1417/1996. 

Hamîdullah, Muhammed, “Hudeybiye Antlaşması”, DİA, İstanbul 1998, XVIII, 297-299. 

Hâzin, Ali b. Muhammed, Tefsîrü’l-Hâzin el-müsemmâ Lübâbü’t-te’vîl fî me‘âni’t-tenzîl (ve 
me‘ahû Tefsîrü’l-Beğavî el-müsemmâ Me‘âlimü’t-tenzîl) (nşr. Abdüsselâm Muhammed Ali 
Şâhin), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1415/1995. 

Hevvârî, Nûh b. Muhakkem, Tefsîrü kitâbillâhi’l-azîz (thk. Belhâc b. Saîd Şerîfî), Dârü’l-
ğarbi’l-İslâmî, Beyrut 1990. 

Heyet, Kur’an Yolu: Türkçe Meâl ve Tefsir, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 
2012. 

Heyet, Te‘akkubâtü’t-Tâhir ibni Âşûr ‘alâ men sebekahû mine’l-müfessirîn fî ‘ilmi’l-mekkî 
ve’l-medenî, Dârü Künûzi İşbîliye, Riyad  1441/2020. 

Hocaoğlu, Mustafa -Akkuş, Murat, “İbn Aşûr’un Tefsiri ve Tefsirinin Mukaddimesinde 
Kıraat Olgusu” Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5 (2014), ss. 
25-55. 

Hûlî, Emîn, Kur’ân Tefsirinde Yeni Bir Metod (çev. Mevlüt Güngör), Bayrak Matbaası, 
İstanbul 1995. 

Isfahânî, (Râgıb) Ebü’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed, el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, 
Mektebetü Nezâr Mustafâ el-Bâz, Mekke ty. 

İbn Akîle, el-Mekkî, ez-Ziyâde ve’l-ihsân fî ulûmi’l-Kur’ân, Merkezü’l-buhûs ve’d-dirâsât, 
Şârika 2006. 

İbn Âşûr, Muhammed Fâzıl, et-Tefsîr ve ricâlüh, Mecma‘ü’l-buhûsi’l-islâmiyye, yy. 
1417/1997. 

-----------, Anahatlarıyla Tefsîr Tarihi (çev. Bahattin Dartma-Ömer Pakiş), Rağbet Yayınları, 
İstanbul 2007. 



 

253

İbn Âşûr, Muhammed Tâhir, “Tefsir, Tevil ve Tefsir’in İlim Oluşu Hakkında” (çev: Enes 
Büyük) Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 2, Güz 2016, 
ss. 157-168. 

------------, Eleyse’s-subhü bi-karîb, Dârü’s-selâm, Kahire 1427/2006. 

------------, Makâsıdü’ş-şerî‘ati’l-islâmiyye, Dârü’n-nefâis, Amman 1421/2001. 

------------, en-Nazarü’l-fesîh ‘inde medâyıkı’l-enzâr fi’l-Câmi‘s-sahîh, Dârü’s-selâm, Tunus 
1428/2007. 

------------, Tefsîrü’t-tahrîr ve’t-tenvîr, ed-Dârü’t-tûnisiyye li’n-neşr, Tunus 1984. 

İbn Atıyye, Ebû Muhammed Abdülhak el-Endelûsî, el-Muharrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-
kitâbi’l-azîz (thk. er-Rehhâle el-Fârûk vd.), Dârü’l-hayr, Katar 1428/2007. 

İbn Battâl, Ebü’l-Hasen el-Kurtubî, Şerhu Sahîhi’l-Buhârî (thk. Ebû Temîm Yâsir b. 
İbrâhim), Mektebetü’r-rüşd, Riyad ty. 

İbn Cüzey, el-Kelbî, et-Teshîl li-ulûmi’t-tenzîl (nşr. Muhammed Sâlim Hâşim), Dârü’l-
kütübi’l-ilmiyye, Beyrut, 1415/1995. 

İbn Ebû Zemenîn, Ebû Abdullâh Muhammed b. Abdullâh, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîz (thk. 
Ebû Abdullâh Muhammed b. Ukkâşe – Muhammed b. Mustafa el-Kenz), el-Fârûku’l-hadîse, 
Kahire 1423/2002.  

İbn Hacer, Ahmed b. Ali el-Askalânî, Fethü’l-Bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî, (thk. Şuayb 
Arnaût- Âdil Mürşid), er-Risâletü’l-‘âlemiyye, Beyrut 1434-2013. 

-------------, Fethü’l-bârî şerhü Sahîhi’l-Buhârî, (nşr. Abdülaziz b. Abdullah b. Bâz vd.), 
Dârü’s-selâm, Riyad 1421/2000. 

-------------, Tehzîbü’t-tehzîb, Dârü’l-kitâbi’l-islâmî, Kahire 1414/1993. 

-------------, Lisânü’l-mîzân (thk. Abdulfettâh Ebû Gudde), Mektebetü’l-matbû‘âti’l-
islâmiyye, Beyrut 1423/2002. 

İbn Hanbel, Ahmed, Müsned (thk. Şuayb el-Arnaût – Âdil Mürşid), Müessesetü’r-risâle, 
Beyrut 1416/1995. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed, en-Nâsih ve’l-mensûh fi’l-Kur’âni’l-kerîm (thk. 
Abdülğaffâr Süleymân el-Bündârî), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1406/1986. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed el-Himyerî, es-Sîretü’n-nebeviyye (nşr. Ömer Abdüsselâm 
Tedmürî), Dârü’l-kitâbi’l-arabî, Beyrut 1410/1990. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh ed-Dimaşkî, Zâdü’l-me‘âd fî hedyi hayri’l-‘ibâd, 
Müessesetü’r-Risâle-Mektebetü’l-Menâr, Beyrut-Kuveyt, 1415/1994. 



 

254

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ İmâdüddîn, el-Bidâye ve’n-nihâye (thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-
Türkî), Dârü Hicr, Kahire 1418-1997. 

------------, Tefsirü’l-Kur’âni’l-ʻazîm (thk. Sâmî Muhammed es-Selâme), Dârü Taybe, Riyad 
1418/1997. 

İbn Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed b İshâk el-Bağdâdî, el-Fihrist (nşr. İbrâhim Ramadân), 
Dârül’-ma‘rife, Beyrut 1417/1997. 

İbn Rebî‘a, Muhammed Abdullah, İlmü makâsıdi’s-süver, Mektebetü’l-Melik Fehd el-
vataniyye, Riyad 1432. 

İbn Selâme, Hibetullah, en-Nâsih ve’l-mensûh min kitâbillâhi ‘azze ve celle (thk. Züheyr 
eş-Şâvîş-Muhammed Ken‘ân), el-Mektebü’l-İslâmî, Beyrut-Dimaşk 1404/1984. 

İbn Sellâm, Ebû Ubeyd Kâsım, Fezâilü’l-Kur’ân (thk. Mervân el-Atıyye vd.), Dârü İbn 
Kesîr, Dimaşk-Beyrut ty. 

İbn Teymiyye, Takıyyüddin, Minhâcü’s-sünneti’n-nebeviyye fî nakzı kelâmi’ş-şî‘ati ve’l-
kaderiyye (thk. Muhammed Reşâd Sâlim), yy. 1406/1986. 

------------, Mukaddime fî usûli’t-tefsîr (thk. Adnân Zerzûr), yy. 1398/1973. 

İbnü’d-Dürays, el-Becelî, Fezâilü’l-Kur’ân vemâ ünzile mine’l-Kur’âni bi-Mekkete vemâ 
ünziler bi’l-Medîne (thk. Gazve Büdeyr), Dârü’l-fikr, Dimaşk 1408/1987. 

İbnü’l-Arabî, Ebû Bekir, Ârıdatü’l-ahvezî bi-şerhi Sahîhi’t-Tirmizî, Dârü’l-kütübi’l-
ilmiyye, Beyrut ty. 

------------, Ahkâmü’l-Kur’ân (nşr. Muhammed Abdulkâdir Atâ), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 
Beyrut 1424/2002. 

------------, en-Nâsih ve’l-mensûh (thk. Abdülkebîr el-Alevî el-Medgarî), Mektebetü’s-
sekâfe ed-dîniyye, yy. 1413/1992. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâluddîn Abdurrahman b. Ali, Zâdü’l-mesîr fî ilmi’t-tefsîr, el-
Mektebü’l-İslâmî, Beyrut-Dimaşk 1404/1984. 

------------, Keşfü’l-müşkil min hadîsi’s-sahîhayn (thk. Ali Hüseyin el-Bevvâb), Dârü’l-
Vatan, Riyad 1431. 

İbnü’l-Esîr, İzzeddin, Üsdü’l-ğâbe fî ma‘rifeti’s-sahâbe (thk. Ali Muhammed Muavvız-
Âdil Ahmed Abdlmevcûd), Dârül’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut ty. 

İltaş, Davut, Klasik Nesih Teorisi ve Çağdaş Tefsirler, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 
2016. 

Kâdı İyâz, Ebü’l-Fazl el-Yahsubî, İkmâlü’l-mu’lim bi-fevâidi Müslim (thk. Yahyâ İsmâil), 
Dârü’l-vefâ, Mısır 1419/1998. 



 

255

Kâfiyecî, Muhyiddîn, et-Teysîr fî kavâ‘idi ilmi’t-tefsîr (thk. Mustafa Muhammed Hüseyn 
ez-Zehebî), Mektebetü’l-Kudsî, Kahire 1419/1998. 

Kahraman, Muhammed Şerif, “Mekkî-Medenî Manzûmeler Üzerine Bir İnceleme”, 
Mütefekkir Aksaray Üniversitesi İslamî İlimler Fakültesi Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 16, Aralık 
2021, ss. 185-209. 

------------, Ulûmu’l-Kur’ân Literatüründe Mekkî-Medenî İle İlgili İhtilaflar ve Tefsire 
Yansıması, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (Doktora Tezi), Ankara 2022. 

Kandemir, M. Yaşar, “Bakî b. Mahled”, DİA, İstanbul 1991, IV, 541-542. 

Kara, Mustafa, “Hacc Sûresi 15. Âyetin Anlaşılmasında Etkili Olan Üç Problem ve Çözüme 
Dair Yaklaşımlar”, On Dokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2014, Sayı: 37, 
ss. 203-230. 

Kara, Necati, “Nazmü’d-dürer”, DİA, İstanbul 2006, XXXII, 463-464. 

Karataş, Ali, “Endülüs Tefsir Geleneği ve Müfessir İbn Ebî Zemenîn”, Atatürk Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 40, Erzurum 2013, ss. 295-318. 

Kâsımî, Muhammed Cemâlüddîn, Mehâsinü’t-te’vîl (nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâkî), 
Dârü ihyâi’l-kütübi’l-arabiyye, yy. 1376/1957. 

Kattân, Mennâ‘, Mebâhis fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, Mektebetü Vehbe, Kahire ty. 

Kaya, Ali, “Sure Mukaddimelerinde Verilen Bilgiler Çerçevesinde Müfessirlerin ‘Sure 
Bütünlüğü’ne Yaklaşımları (Klasik-Çağdaş Karşılaştırılması)”, Mütefekkir Aksaray 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c: 6, sy: 11, Haziran 2019, ss. 33-64.  

Kaya, Mesut, Şerh ve Hâşiyeleri Bağlamında el-Keşşâf’ın Tefsire Etkileri: Tefsir Tarihine 
Bibliyografik Bir Katkı, İlâhiyât, Ankara 2015. 

------------, Çağdaş Tefsirlerde İsrâiliyat Eleştirisi, TDV İSAM Yayınları, Ankara 2018. 

------------, Taberî Tefsiri’nin Kaynakları, İFAV, İstanbul 2022. 

Kayhan, Mustafa, “Kâf Suresi Örnekliğinde Mekkî Surelerdeki Medenî Ayetler Meselesi”, 
Marife, Bahar 2014, ss. 133-155. 

------------, “Beni İsrail Sûresinden İstisna Edilen ve Medenî Kabul Edilen Âyetlerin 
Değerlendirilmesi”, Turkish Studies Comperative Religious Studies, Volume 13/17, Summer 
2018, p. 221-250. 

Kefevî, Ebü’l-Bekâ, el-Küliyyât (nşr. Adnân Dervîş-Muhammed el-Mısrî), Müessesetü’r-
risâle, Beyrut 1419/1998. 

Keskin, Yusuf Ziya, “Münzir b. Amr”, DİA, İstanbul 2006, XXXII, 33-34. 



 

256

Kılınçlı, Sami, “Medenî Sûrelerde Abdullah b. Selâm ile İlişkilendirilen Âyetler 
Bağlamında Tefsir Rivâyetlerinin Değerlendirilmesi”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi ilahiyat 
Fakültesi Dergisi, 2019/2, Cilt: 6, Sayı: 11, ss. 487-516. 

------------, “Mekkî Sûrelerde Abdullah b. Selâm ile İlişkilendirilen Âyetler Bağlamında 
Tefsir Rivâyetlerinin Değerlendirilmesi” Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, Aralık 2019, 23 (2), 
ss. 831-853;  

Koca, Ferhat, “Tahsis”, DİA, İstanbul 2010, XXIX, 432-434. 

Koç, Mehmet Akif, Tefsirde Bir Kaynak İncelemesi, Kitâbiyât, Ankara 2005. 

Köse, Saffet, “İbn Ebû Zemenîn”, DİA, İstanbul 1999, XIX, 449. 

Kurşun, Zekeriya, “Derveze, Muhammed İzzet”, DİA, İstanul 1994, IX, 187-188. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr, el-Câmiʻ li-ahkâmi’l-Kur’ân 
(thk. Abdullah b. Abdilmuhsin et-Türkî vd.), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1426/2006. 

Küçük, Raşit, “Ebü’d-Dahdâh”, DİA, İstanbul 1994, X, 309-310. 

Mahallî, Celâleddîn- Suyûtî, Celâleddîn, Tefsîrü’l-Celâleyn el-müyesser (thk. Fahreddîn 
Kabâve), Mektebetü Lübnân Nâşirûn, Beyrut 2003. 

Mâlik b. Enes, Ebû Abdillâh, el-Muvatta’ (nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâkî), Dârü İhyâi’t-
türâsi’l-‘arabî, Beyrut 1406/1985. 

Maşalı, Mehmet Emin Kur’an’ın Anlaşılmasında Gâî Yorum: Geçmişten Günümüze Bir 
Tahlil Denemesi, OTTO, Ankara 2016. 

-----------, “Yakın Dönem Tefsir Geleneğinde Makâsıd Merkezli Yaklaşım (Reşid Rıza ve 
İbn Âşûr Örneği)”, Makâsıdî Tefsir: Kur’ân-ı Kerîm’i Amaç ve Hikmet Eksenli Anlamak, 
KURAMER Yayınları, İstanbul 2018, ss. 261-278. 

-----------, “Mushaf” (Bölüm 1/3), DİA, Ankara 2020, XXXI, 242-248. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed, Te’vîlâtü’l-Kur’ân (thk. Heyet), İstanbul 2006. 

Maududi, Abul A‘la, Meaning of the Qurân (nşr. Muhammad Akbar & Abdul Aziz Kamal 
M. A.), Islamic Publications (Pvt.) Limited, Lahor, ty. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed, en-Nüket ve’l-ʻuyûn (nşr. es-Seyyid b. 
Abdulmaksûd b. Abdürrahîm), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye-Müessesetü’l-kütübi’s-sekâfiyye, 
Beyrut ty. 

Mertoğlu, Mehmet Suat, “Mukâtil b. Süleymân ve Tefsire Dair Eserlerinin Klasik 
Dönemdeki Tedavülü” Dîvân Disiplinler Arası Çalışmalar Dergisi, C. 26, Sy. 50 (2021/1), 
ss. 183-222. 



 

257

-----------, “Suyûtî” (Kur’ân İlimleri), DİA, İstanbul 2010, XXXVIII, 198-201. 

Mevdûdî, Ebü’l-A’lâ, Tefhîmu’l-Kur’ân: Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri (trc. Heyet), İnsan 
Yayınları, İstanbul 2005. 

Meydânî, Abdurrahman Habenneke, Kavâ‘idü’t-tedebbüri’l-emsel li-Kitâbillah, Dârü’l-
kalem, Dimaşk-Beyrut 1400/1980. 

Muhâsibî, Hâris b. Esed, el-Akl ve fehmü’l-Kur’ân (thk. Hüseyin el-Kuvvetlî), Dârü’l-fikr, 
yy. 1391/1971. 

Mukâtil b. Süleymân, Tefsîrü Mukâtil b. Süleymân (thk. Abdullah Mahmûd eş-Şehhâte), 
Müessesetü’t-târîhi’l-arabî, Beyrut 1423/2002. 

Müslim b. Haccâc, Ebü’l-Hüseyn, el-Câmi‘u’s-sahih (thk. Ebû Kuteybe Nazar Muhammed 
el-Fâryâbî), Dârü Taybe, yy. 1427/2006. 

Müzeynî, Hâlid Süleymân, el-Muharrer fî esbâbi’n-nüzûl, Dârü İbni’l-Cevzî, Demmâm 
1427. 

Nehhâs, Ebû Ca‘fer, Me‘âni’l-Kur’ân (thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî), Câmi‘atü Ümmi’l-
kurâ, Mekke 1409/1988. 

-----------, en-Nâsih ve’l-mensûh (thk. Süleymân b. İbrâhim b. Abdullah el-Lâhim), 
Müessesetü’r-risâle, Beyrut 1412/1991. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb, es-Sünenü’l-kübrâ (thk. Hasan Abdülmunim 
Şelebî), Müessesetü’r-risâle, Beyrut 1421/2001. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât, Medârikü’t-tenzîl (thk. Yûsf Ali Büdeyvî-Muhyiddîn Dîb Mistû), 
Dârü’l-kelimi’t-tayyib, Beyrut 1419/1998. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ, et-Tibyân fî âdâbi hameleti’l-Kur’ân (thk. Muhammed el-
Haccâr), Dârü İbn Hazm, Beyrut 1414/1994. 

------------, el-el-Minhâc fî şerhi Sahîhi Müslim b. Haccâc, Dârü İhyâi’t-türâsi’l-arabî, Beyrut 
1392. 

Okumuş, Mesut, Kur’an’ın Kronolojik Okunuşu: Muhammed İzzet Derveze Örneği, 
Araştırma Yayınları, İstanbul 2009. 

Oral, Hüseyin, Anlamın İlk İzleri, Ketebe Yayınları, İstanbul 2022. 

Orpilyan, Serkiz- Muhammed Tâhir, Seyyid Abdülzâde, Mahzenü’l-‘ulûm, Şirket-i 
Mürettibiyye Matbaası, İstanbul 1308. 

Önkal, Ahmet, “Müseylimetülkezzâb”, DİA, İstanbul 2006, XXXII, 90-91. 



 

258

Özaydın, Abdülkerim, “Hac” (İslâm’da), DİA, İstanbul 1996, XIV, 389-389. 

Özcan, Esat, Câbir b. Zeyd Hayatı, Mezhebi ve Tefsir Anlayışı, Hikmetevi Yayınları, 
İstanbul 2022. 

Özel, Mustafa, “Bir Yirminci Yüzyıl Müfessiri: Mevdûdî”, Mevdûdî: Hayatı, Görüşleri ve 
Eserleri, (Doğumunun Yüzüncü Yılı Anısına Sempozyum), İnsan Yayınları, İstanbul 2007, 
s. 43-61. 

Özervarlı, M. Sait, “Muhammed Abduh”, DİA, Ankara 2020, XXX, 480-485. 

------------, “Reşîd Rızâ”, DİA, İstanbul 2008, XXXV, 14-18. 

Özsoy, Ömer, “Nasr Hâmid Ebû Zeyd’in Nass-Olgu İlişkisi Bağlamında ‘Ulûmu’l-Kur’ân 
Eleştirisi”, İslami Araştırmalar Dergisi, Cilt: 7, Sayı: 3-4, Yaz-Sonbahar, 1994, ss. 237-246 

Öztürk, Mustafa, Kur’an’a Çağdaş Yaklaşımlar, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2019. 

------------, “Âdetü’l-Kur’ân: Kur’an’ın İfade ve Üslûp Örfü”, Trabzon İlahiyat Dergisi, Cilt: 
5, Sayı: 2 (Güz 2018), ss. 315-341. 

Pak, Zekeriya, Tefsir Usûlü, Bilimsel Araştırma Yayınları, Ankara 2020. 

Radî, Muhammed Abdülkerîm Kâzım, “Kitâbü’t-t-Tenbîh alâ fazli ulûmi’l-Kur’ân li-Ebi’l-
Kâsım el-Hasen b. Muhammed İbni’l-Hasen b. Habîb”, el-Mevrid, ss. 307-316. 

Râzî, Fahreddin, Mefâtîhü’l-gayb, Dârü’l-fikr, Beyrut 1401/1981. 

Râzî, Muhammed b. Ebû Bekr, Muhtârü’s-sıhâh, Mektebetü Lübnân, Beyrut 1987. 

Robinson, Neal, Kur’an’ı Keşfetmek: Örtülü Bir Metne Çağdaş Bir Yaklaşım (çev. 
Süleyman Kalkan), KURAMER Yayınları, İstanbul 2018. 

Sadan, Hamza, “Ayetlerin Mekkîlik ve Medenîliği: Bakara Suresi Son İki Ayeti Örneği”, 
Dergiabant (Bolu İzzet Baysal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi), Bahar 2020, Cilt: 8, 
Sayı: 1, ss. 121-144 

Saîdî, Abdülmüteâl, en-Nazmü’l-fennî fi’l-Kur’ân, Mektebetü’l-âdâb bi’l-Cemâmîz, Kahire 
ty. 

Sâlih, Subhî, Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’ân, Dârü’l-ilm li’l-melâyîn, Beyrut 1977. 

San‘ânî, Abdurrezzâk b. Hemmâm, Tefsîrü’l-Kur’ân (thk. Mustafa Müslim Muhammed), 
Mektebetü’r-rüşd, Riyad 1410/1989. 

Sehâvî, Alemüddîn, Cemâlü’l-kurrâ ve kemâlü’l-ikrâ’ (thk. Abdülhak Abdüddâyim Seyfü’l-
Kâdî), Müessesetü’l-kütübi’s-sekâfiyye, Beyrut ty. 



 

259

Sem‘ânî, Ebü’l-Muzaffer, Tefsîrü’l-Kur’ân (thk. Ebû Bilâl uneym b. Abbâs b. Guneym), 
Dârü’l-vatan, Riyad 1418/1997. 

Suyûtî, Celâlüddîn, ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsîr bi’l-me’sûr, (thk. Abdullah b. 
Abdulmuhsin et-Türkî vd.), Kahire 1424/2003. 

------------, el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân (thk. Merkezü’d-dirâsâti’l-Kur’âniyye) 
Mücemma‘ü’l-Melik Fehd li-tibâ‘ati’l-mushafi’ş-şerîf, Medine 1426. 

------------, Tabakâtü’l-müfessirîn (thk. Ali Muhammed Umeyr), Mektebetü Vehbe, Kahire 
1396/1976. 

------------, Tedrîbü’r-râvî fî şerhi takrîbi’n-Nevevî (thk. Ebû Kuteybe Nazar Muhammed el-
Fâryâbî), Mektebetü’l-kevser, Riyad ty. 

Şahyar, Ayşe Esra, “Sahâbenin Tâbi‘ûndan Hadis Rivâyeti”, Hadis Tetkikleri Dergisi, Cilt: 
VIII, Sayı: 1, Yıl: 2010, ss. 125-144. 

Şâtıbî, Ebû İshâk İbrâhim, el-İ‘tisâm, el-Mektebetü’t-ticâriyyetü’l-kübrâ, Mısır ty. 

------------, el-Muvâfakât (nşr, Ebû Ubeyde Meşhûr b. Süleymân b. Hasen Âl Selmân), Dârü 
İbn Affân, Huber 1417/1997. 

Şâyi‘, Muhammed Abdurrahman, el-Mekkî ve’l-medenî fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, yy., Riyad 
1418. 

Şehrânî, Saîd b. Muhammed Sa‘d, Cühûdü’l-İmâm İbn Atıyye fî hikâyeti’l-icmâ‘ fi’l-mekkî 
ve’l-medenî, Câmi‘atü’l-Ezher Külliyetü Usûli’d-dîn ve’-da‘veti’l-İslâmiyye bi’l-
Menûfiyye, Minufiye ty. 

Şeker, Dursun Ali, “Müzdelife” (Bölüm 1/2), DİA, İstanbul 2006, XXXII, 239. 

Şentürk, Mustafa, Kur’ân’ın Sünnî ve Şiî yorumu -İbn Atıyye ve Tabresî Örneği-, İnsan 
Yayınları, İstanbul 2010. 

Şevkânî, Muhammed b. Ali, Fethü’l-kadîr el-câmi‘ beyne fenneyi’r-rivâyeti ve’d-dirâyeti 
min ‘ilmi’t-tefsîr (thk. Abdurrahman Umeyre), Dârü’l-vefâ, ty. 

Şimşek, Sait, Kur’an’ın Anlaşılmasında İki Mesele, Ekin Yayınları, İstanbul 2004. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım, el-Mu‘cemü’l-evsat (thk. Tarık b. Avdullah b. Muhammed-
Abdulmuhsin b. İbrahim el-Hüseynî), Dârü’l-harameyn, Kahire 1415/1995. 

------------, el-Mu‘cemü’l-kebîr (thk. Hamdî Abdülmecîd es-Selefî vd.), Mektebetü İbn 
Teymiyye, Kahire 1404/1983. 

Taberî, Ebû Câfer Muhammed b. Cerîr, Câmi‘u’l-beyân ‘an te’vîli âyi’l-Kur’ân (thk. 
Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî vd.), Dârü Hicr, Kahire 1422/2001. 

Taşköprüzâde, Ahmed Efendi, Miftâhü’s-se‘âde ve misbâhü’s-siyâde fî mevzû‘âti’l-‘ul’ûm, 
Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1405/1985. 



 

260

Tayyâr, Müsâid b. Süleymân b. Nâsır, el-Muharrer fî ulûmi’l-Kur’ân, Merkezü’d-dirâsât 
ve’l-ma‘lûmâti’l-Kur’âniyye bi-ma‘hedi’l-imâm eş-Şâtıbî, Cidde 1429/2008. 

Tehânevî, Muhammed Ali, Mevsûatü keşşâfi ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-‘ulûm (thk. Ali Dehrûc), 
Mektebetü Lübnân Nâşirûn, Beyrut 1996. 

Tîbî, Şerefüddîn, Fütûhü’l-ğayb fi’l-keşfi ʻan kınâʻi’r-rayb (thk. Muhammed Abdürrahîm 
Sultânü’l-ulemâ vd.), Vahdetü’l-buhûs ve’d-dirâsât, Dubai 1434/2013. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. İsa, el-Câmi‘u’l-kebîr (thk. Beşşâr Avvâd Marûf), Dârü’l-
ğarbi’l-İslâmî, Beyrut 1996. 

Türker, Ömer, “Tarif”, DİA, İstanbul 2011, XL, 28. 

Ünver, Mustafa, Tefsir Usûlünde Mekkî-Medenî İlmi, On Dokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü (Doktora Tezi), Samsun 1998. 

Vâhidî, Ebü’l-Hasen Ali b. Ahmed, Esbâbü nüzûli’l-Kur’ân (Kemâl Besyûnî Zağlûl), 
Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1411/1991. 

Yahyâ b. Sellâm, Tefsîrü Yahyâ b. Sellâm (thk. Hind Çelebî), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 
Beyrut 1425/2004. 

Yaman, Ahmet, “Zıhâr”, DİA, İstanbul 2013, XLIV, 387-390. 

Yaşaroğlu, M. Kâmil, “Kamer Sûresi”, DİA, İstanbul 2001, XXIV, 276. 

------------, “Mücâdile Sûresi”, DİA, Ankara 2020, XXXI, 438-439. 

------------, “Namaz”, DİA, Ankara 2006, XXXII, 350-357. 

Yavuz, Salih Sabri, “Mi‘rac”, DİA, Ankara 2020, XXX, 132-135. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili (nşr. Asım Cüneyd Köksal-Murat 
Kaya), Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2023. 

Yılmaz, Mehmet Faik, “Münâsebâtü’l-âyât ve’s-süver”, DİA, Ankara 2020, XXXI, 568-570. 

Yiğit, İsmail, “Sıffîn Savaşı” (Bölüm 1/2), DİA, Ankara 2009, XXXIX, 107-108. 

------------, “Tebük Gazvesi”, DİA, İstanbul 2011, XL, 228-230. 

Yüksek, Muhammed İsa Kur’an’ın Anlaşılmasında Bağlam Bilgisi -Referansları ve 
Sınırları-, İFAV Yayınları, İstanbul 2018. 

Yüksel, Yakup, Müfessir Tâhir b. Âşûr’un Tefsir İlmine Dair Görüşleri, İlâhiyât, Ankara 
2020. 



 

261

Zeccâc, Ebû İshâk, Meʻâni’l-Kur’ân ve i‘râbuh (thk. Abdülcelîl Abduh Şelebî), Âlemü’l-
kütüb, Beyrut 1408/1988. 

Zehebî, Muhammed Hüseyin, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn, Mektebetü Vehbe, Kahire ty. 

Zehebî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed, Siyerü a‘lâmi’n-nübelâ (thk. Şuayb el-Arnaût 
vd.), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1402/1982. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmud b. Ömer, el-Keşşâf ‘an hakâiki ğavâmizi’t-tenzîl ve 
‘uyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-te’vîl (thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavvız), 
Mektebetü’l-Ubeykân, Riyad 1418/1998. 

------------, Esâsü’l-belâğa (thk. Muhammed Bâsil Uyûnü’s-sûd), Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 
Beyrut 1419/1998. 

Zerkeşî, Bedrüddin, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân (thk. Yûsuf Abdurrahman el-Mar‘aşlî vd.), 
Dârü’l-Marife, Beyrut 1410/1990. 

Zerzûr, Adnân Muhammed, Ulûmü’l-Kur’ân, el-Mektebü’l-İslâmî, Beyrut 1401/1981. 

Zührî, Muhammed b. Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübrâ (thk. Ali Muhammed Ömer), Mektebetü’l-
Hâncî, Kahire 1421/2001. 

Zürkânî, Muhammed Abdülazim, Menâhilü’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’an (thk. Fevvâz Ahmed 
Zemerlî), Dârü’l-kitâbi’l-Arabî, Beyrut 1410/1995. 

 

 


