
 

 

 

 

T.C. 

ANKARA MÜZİK VE GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

MÜZİK VE GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

İNTERNET DOLAYIMINDA MÜZİKAL İÇERİĞİN YENİ ÜRETİM BİÇİMLERİ:  

ÂŞIK MAHZUNİ ŞERİF ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Songül GÜNDOĞAN 

 

 

 

 

Müzikoloji Anabilim Dalı 

Müzikoloji Tezli Yüksek Lisans Programı 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Serdar ERKAN 

 

 

 

 

Şubat 2024 



  



 

 

 

 

T.C. 

ANKARA MÜZİK VE GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

MÜZİK VE GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 

 

İNTERNET DOLAYIMINDA MÜZİKAL İÇERİĞİN YENİ ÜRETİM BİÇİMLERİ:  

ÂŞIK MAHZUNİ ŞERİF ÖRNEĞİ 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Songül GÜNDOĞAN 

2002046 

 

 

 

Müzikoloji Anabilim Dalı 

Müzikoloji Tezli Yüksek Lisans Programı 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Serdar ERKAN 

 

 

 

 

Şubat 2024 





iii 

TEZ ONAYI 

MGÜ Müzik ve Güzel Sanatlar Enstitüsü’nün 2002046 numaralı Yüksek Lisans 

Öğrencisi Songül GÜNDOĞAN, ilgili yönetmeliklerce belirlenmiş gerekli tüm şartları 

yerine getirmek suretiyle, “İnternet Dolayımında Müzikal İçeriğin Yeni Üretim 

Biçimleri: Âşık Mahzuni Şerif Örneği” başlıklı tezini hazırlamış ve aşağıda imzaları 

bulunan jüri önünde, başarıyla sunmuştur. 

 

 

Tez Danışmanı Doç. Dr. Serdar ERKAN  

Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar 

Üniversitesi 

___________________ 

Jüri Üyeleri Doç. Dr. Serdar ERKAN  

Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar 

Üniversitesi 

___________________ 

 Prof. Dr. Sevilay ÇINAR 

Ankara Hacı Bayram Veli 

Üniversitesi 

___________________ 

 Prof. Dr. Gökhan EKİM Ankara 

Müzik ve Güzel Sanatlar 

Üniversitesi  

___________________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teslim Tarihi  : 26.02.2024 

Savunma Tarihi  : 18.03.2024 



 

iv 

  



v 

ETİK BEYAN 

Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar Üniversitesi Müzik ve Güzel Sanatlar Enstitüsü 

Lisansüstü Tez Yazım Kılavuzunda belirtilen hususlar doğrultusunda hazırladığım bu 

tez çalışmasının akademik ve etik kurallar çerçevesinde gerçekleştirilmiş olduğunu; 

tezde yer verdiğim tüm bilgi, belge, bulgu, yorum ve sonuçları bilimsel etik ilkelere 

bağlı kalarak oluşturduğumu; yararlandığım eserlerin tümüne etik kurallar dâhilinde 

atıfta bulunup kaynakçada yer verdiğimi ve Enstitüye teslim ettiğim çalışmanın 

bütünüyle özgün nitelikte olduğunu bildirir; tez çalışmamla ilgili olarak burada dile 

getirdiğim kişisel bildirimin aksi yönünde ortaya çıkabilecek ve etik kuralların ihlal 

edilmiş olduğuna işaret eden bir tespit durumunda, akademik kariyer bağlamında 

aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını peşinen kabullendiğimi beyan ederim. 

 

 

Şubat 2024              Songül GÜNDOĞAN 



 

vi 

  



vii 

ÖNSÖZ 

Âşıklık geleneği yerel bağlamından bağlamsızlaştığı ilk andan itibaren farklı 

anlamlara ulaşmaya, farklı şekillerde yeniden bağlamsallaştırılmalara açık hale 

gelmektedir. Bu bağlamsızlaşmalarda gerçekleşen biçem ve anlam dönüşümü medya 

ve teknolojiyle gerçekleşen etkileşimlerle geçmişten bu yana süregelmekte ve internet 

teknolojisiyle de oldukça büyük bir hız kazanmaktadır. Bu çalışmanın temel 

motivasyonlarından birini; internet ve sosyal paylaşım platformlarında yerel 

bağlamlarından çok farklı şekillerde dolayımlanan geleneksel müziklerin bu 

mecralarda dolayımlanmalarının sebeplerinden doğan merak oluşturmaktadır. 

Çalışmanın temelleri lisans dönemimde Saygıdeğer hocalarımla gerçekleştirdiğimiz 

derin sohbetlerle oluşsa da bunu yazına dökmek lisansüstü tez dönemine nasip oldu. 

Tez konumu seçtiğim ilk andan bu yana bilgi ve birikimlerinin yanı sıra motivasyon 

sağlama noktasında da her daim beni destekleyen Sayın danışman Hocam, Serdar 

ERKAN’a gösterdiği özveri ve sabır için teşekkür ederim. Tez savunmasında 

çalışmamı anlamlı katkılarıyla yönlendiren Prof. Dr. Gökhan EKİM Hocama ayrıca 

Lisans eğitimim boyunca bilgi ve birikimlerinden faydalandığım ilk günden bu yana 

samimiyeti ve sıcaklığıyla yolumu aydınlatan öğrencisi olmaktan gurur duyduğum 

Sayın Hocam Prof. Dr. Sevilay Çınar’a değerli katkılarından dolayı çok teşekkür 

ederim. 

Tezin en çıkılmaz olduğunu düşündüğüm süreçlerinde desteklerini bir an olsun 

esirgemeyen; Oğulcan Güven, Çağla, Fatoş, Buket ve Rümeysa’ma daha adını 

zikredemediğim beni samimiyetleri ve destekleriyle kucaklayan dostlarıma ne kadar 

teşekkür etsem azdır. Çoğu kişi için sabırla ve güçlükle ilerleyen bu süreç benim içinde 

bir hayli zordu. Ne zaman tökezlesem desteklerini ömür boyunca hissettiğim başta 

annem ve babama ardından dünyaya getirdikleri, şansım, kız kardeşim, biriciğim 

Sonay’a yansıttığım onca strese rağmen beni sıcacık kalpleriyle sarıp sarmaladıkları, 

benimle birlikte bu süreci neredeyse tümüyle deneyimleyerek kendi zamanlarından 

bana akıttıkları tüm anlar için minnetim sonsuzdur. Son olarak beni fazlasıyla anlayışla 

karşılayan ona ayırmam gereken çoğu eksilttiğim zamana karşı beni sürekli motive 

eden, desteğini her daim hissettiğim yol arkadaşım Hakan’a teşekkür ederim.  

 

Şubat 2024              Songül GÜNDOĞAN 



 

viii 

 



ix 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

TEZ ONAYI .............................................................................................................. iii 

ETİK BEYAN ............................................................................................................. v 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... ix 

KISALTMALAR .................................................................................................... xiii 

ÇİZELGE LİSTESİ ................................................................................................. xv 

ŞEKİL LİSTESİ ..................................................................................................... xvii 

ÖZET ........................................................................................................................ xxi 

SUMMARY ........................................................................................................... xxiii 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

1.1 Problem Durumu ............................................................................................... 4 

1.2 Alt Problemler ................................................................................................... 4 

1.3 Amaç ................................................................................................................. 5 

1.4 Önem ................................................................................................................. 5 

1.5 Varsayımlar ....................................................................................................... 5 

1.6 Sınırlılıklar ......................................................................................................... 5 

1.7 Literatür Değerlendirmesi ................................................................................. 5 

2. YÖNTEM ................................................................................................................ 9 

2.1 Araştırma Modeli .............................................................................................. 9 

2.2 Evren ve Örneklem .......................................................................................... 10 

2.3 Veri Toplama Teknikleri ................................................................................. 10 

2.4 Verilerin Analizi ve Yorumlanması ................................................................ 10 

3. GELENEKSEL DÜNYA ALGISINDAN MODERN DÜNYA 

ALGISINA GEÇİŞ .............................................................................................. 11 

3.1 Geleneksel Müziğin Dönüşümünü Anlamak Üzere Bir Kavram: 

Modernleşme (Modernization) ....................................................................... 11 



 

x 

3.2 Yeni Sanat Dünyasını Anlamak Üzere Kullanılan Kavramlar ........................ 27 

3.3 Medyatik Çağa Geçiş, Medyatik Kültürler ve Medya Dolayımı..................... 46 

3.3.1 Geleneksel Medya ve Yeni Medya ....................................................... 56 

3.3.1.1 Geleneksel Medya .................................................................... 59 

3.3.1.2 Yeni Medya ............................................................................... 61 

4. MÜZİK ENDÜSTRİSİ VE MÜZİĞİN YENİ MECRALARI ......................... 65 

4.1 Plak ve Kaset Devri ......................................................................................... 68 

4.1.1 Kaset ..................................................................................................... 74 

4.2 Radyo ve Televizyon ....................................................................................... 79 

4.2.1 Radyo .................................................................................................... 80 

4.2.1.1 Radyo-Âşıklık Geleneği İlişkisi ............................................... 86 

4.2.1.2 Radyo-Müzik Endüstrisi İlişkisi ............................................... 89 

4.2.2 Televizyon ............................................................................................. 91 

4.2.2.1 Televizyon-Âşıklık Geleneği İlişkisi ........................................ 96 

4.2.2.2 Televizyon-Müzik Endüstrisi İlişkisi ...................................... 104 

4.3 İnternet ve Sosyal Paylaşım Platformları ...................................................... 113 

4.3.1 İnternet ................................................................................................ 119 

4.3.1.1 İnternet-Âşıklık Geleneği İlişkisi ........................................... 124 

4.3.2 İnternet-Müzik Endüstrisi İlişkisi ....................................................... 126 

4.3.3 İnternet Ortamında Sosyal Mecralar ................................................... 131 

4.3.4 Sosyal Mecraya Yaklaşımlar .............................................................. 135 

4.3.5 Çalışmada Ele Alınan Sosyal Paylaşım Platformları .......................... 139 

4.3.5.1 Youtube ................................................................................... 139 

4.3.5.2 TikTok .................................................................................... 142 

4.3.5.3 Instagram ................................................................................ 148 

4.3.5.4 Facebook ................................................................................. 150 

 



xi 

5. ÂŞIK MAHZUNİ ŞERİF’İN MEDYALAŞMA HİKAYESİ ......................... 153 

5.1 Etnografik Bir Hikâye Olarak Mahzuni Şerif’in Hayatı ............................... 154 

5.2 Medyatik Bir Karakter Olarak Mahzuni Şerif ............................................... 165 

5.3 İnternet Toplumunda Mahzuni Şerif’in Yeri ................................................. 198 

5.3.1 Youtube ............................................................................................... 202 

5.3.1.1 Youtube Shorts........................................................................ 216 

5.3.2 TikTok ................................................................................................ 225 

5.3.3 Instagram ............................................................................................ 239 

5.3.4 Facebook ............................................................................................. 249 

6. SONUÇ ................................................................................................................ 265 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 271 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 299 

 



 

xii 

  



xiii 

KISALTMALAR 

3D  : 3 Dimensions 

ABD  : Amerika Birleşik Devletleri 

akt.  : aktaran 

ARPANET : Advanced Research Projects Agency Network (ABD) 

ATV  : Aktif Televizyonu 

BITNET : Because It's Time Network 

Bkz.  : Bakınız 

CD- ROM : Compact Disc Read-Only 

CD  : Compact Disc 

CERN  : Conseil Européen pour la Recherche Nucléaire  

  (Avrupa Nükleer Araştırma Merkezi) 

CSNET : Computer Science Network 

Çev.  : Çeviren 

DVD  : Digital Versatile Disc 

EARN  : (Europen Academic and Research Network) 

GSM  : Global System for Mobile Communications 

HTML : HyperText Markup Language 

IFPI  : International Federation of the Phonographic Industry  

Kw  : Kilowatt 

MILNET : Military Network 

MTV  : Music Television 

ODTÜ  : Orta Doğu Teknik Üniversitesi 

TRT  : Türkiye Radyo Televizyon Kurumu 

TTNET : Türk Telekom İnternet 

TTNET : Türk Telekom Net 

TTTAŞ : Telsiz Telefon Türk Anonim Şirketi 

TURNET : Türkiye Ulusal Rezervasyon ve Tur Operatörleri Birliği 

TÜİK  : Türkiye İstatistik Kurumu 

TV  : Televizyon  

ULAKNET : ULUSAL AKADEMİK AĞ ve BİLGİ MERKEZİ 

URL  : Uniform Resource Locator 

USB  : Universal Serial Bus 



 

xiv 

Vb.   : Ve benzeri 

VCD  : Video Compact Disc 

Vd.  : Ve diğerleri 

Vs.  : vesaire 

Web  : World Wide Web 

 

 



xv 

ÇİZELGE LİSTESİ  

Sayfa 

Çizelge 3.1 Etkileşim tipleri (Thompson, 2008, s. 135) ............................................ 33 

Çizelge 4.1 Türkiye’de radyo yayıncılığının evreleri dönem yıllar ........................... 85 

Çizelge 5.1 Mahzuni Şerif ile ilgili yapılan belgeseller ........................................... 192 

Çizelge 5.2 Mahzuni Şerif’in yer aldığı televizyon programları ............................. 193 

Çizelge 5.3 Mahzuni Şerif’in eserlerinin yer verildiği Televizyon Dizileri ............ 193 

Çizelge 5.4 Mahzuni Şerif’in klipleri ...................................................................... 194 

Çizelge 5.5 Âşık Mahzuni Şerif adına açılmış Youtube kanalları ........................... 203 

Çizelge 5.6 Adına açılmayan ancak görünümlerinin rastlandığı Youtube 

kanalları. ................................................................................................ 204 

Çizelge 5.7 Mahzuni’ye Saygı Albümünde yer alan sanatçıların yorumladıkları 

eser ve izlenme sayıları ......................................................................... 211 

Çizelge 5.8 Dom-dom kurşunu eserinin Youtube izlenme sayıları .......................... 223 

Çizelge 5.9 Âşık Mahzuni Şerif TikTok paylaşımları ............................................. 225 

Çizelge 5.10 Mahzuni Şerif adına açılmış grup/topluluk sayfaları ......................... 250 

Çizelge 5.11 Mahzuni Şerif adına açılmış fan sayfaları .......................................... 251 

Çizelge 5.12 Mahzuni Şerif adına açılmış yer sayfaları .......................................... 252 

Çizelge 5.13 Adı “Mahzuni Şerif” olarak kullanıcı hesabı oluşturmuş kişi 

sayfaları ................................................................................................. 252 

Çizelge 5.14 Mahzuni Şerif’in Facebook’da görünüm kazandığı bazı videolar ..... 252 

 

  



 

xvi 

 

  



xvii 

ŞEKİL LİSTESİ  

Sayfa 

Şekil 3.1 Medya TV’nin 22/07/2001 tarihli programından bir kesit  ........................ 39 

Şekil 3.2 TRT Arşivinden Bir Kayıt .......................................................................... 55 

Şekil 3.3 Âşıklar meclisi programından bir görsel .................................................... 55 

Şekil 4.1 TRT “Âşıkların Dünyasından” programından bir kesit .............................. 97 

Şekil 4.2 Âşıkların yöresel kıyafetle görünümleri ..................................................... 98 

Şekil 4.3 Âşıkların takım elbiseli görünümleri .......................................................... 98 

Şekil 4.4 TRT Avaz- Âşıkların Avazı programı ......................................................... 99 

Şekil 4.5 TRT Arşivde yayınlanan belgeselden bir görsel ....................................... 100 

Şekil 4.6 Dudak Değmez geleneğiyle ilgili görsel .................................................. 100 

Şekil 4.7 Güldür Güldür Show Âşıklar Davası skecinden görsel ............................ 102 

Şekil 4.8 Güldür Güldür Show halk ozanı sevgili skecinden görsel ....................... 102 

Şekil 4.9 Çukur Dizisi Twitter hesabında yayınlanan bir gönderi ........................... 110 

Şekil 4.10 Diziyle bağdaştırılmış bir görsel ............................................................. 110 

Şekil 4.11 Diziyle bağdaştırılan bir diğer görsel ...................................................... 110 

Şekil 4.12 Keklik Gibi türküsü Youtube paylaşımından bir görsel ......................... 112 

Şekil 4.13 Web 1.0 tek yönlü bağlantı ..................................................................... 120 

Şekil 4.14 Web 2.0 Etkileşimli bağlantı ................................................................... 121 

Şekil 4.15 Web’in Sosyalliğinin üç boyutu .............................................................. 123 

Şekil 4.16 TikTok’un güncel görünümüne ait görsel ............................................... 144 

Şekil 5.1 TRT Âşık Mahzuni Belgeseli (1990) ........................................................ 181 

Şekil 5.2 TRT Âşık Mahzuni Belgeseli 2. görsel (1990) ......................................... 181 

Şekil 5.3 TRT” Bir Nefes Anadolu” Programı (2001) ............................................. 182 

Şekil 5.4 Bir Nefes Anadolu” Programı 2.Görsel .................................................... 182 

Şekil 5.5 Mahzuni Şerif’in Grafson Plaktaki Bir Albüm kapağında yer alan 

görsel ..................................................................................................... 195 



 

xviii 

Şekil 5.6 Şah Plaktaki Bir Kaset kapağında yer alan görsel .................................... 196 

Şekil 5.7 Mahzuni’nin eserinin hikâyesinin anlatıldığı videodan görsel. 

(Hüsameddin Bayraklı- Her Şeyin Hikâyesi). ....................................... 210 

Şekil 5.8 Ceylan Ertem “Zalım” videosunun Youtube’da kapak sayfası yapılan 

görseli .................................................................................................... 213 

Şekil 5.9 Ceylan Ertem’in Instagram profilindeki paylaşımından alınan bir 

görsel ..................................................................................................... 214 

Şekil 5.10 Youtube Shorts’da Mahzuni’nin mezarı başında eserini seslendiren 

bir kişiye ait görsel ................................................................................ 217 

Şekil 5.11 TikTok’da akım haline gelen videonun Youtube Shorts 

paylaşımından bir görsel. ...................................................................... 219 

Şekil 5.12 Bir partinin seçim minibüsün Mahzuni’nin eserini seçim 

propagandası olarak kullanımına ait bir görsel ..................................... 221 

Şekil 5.15 Adına açılmış Instagram sayfaları 3 ....................................................... 241 

Şekil 5.16 Adına açılmış Instagram sayfaları 4 ....................................................... 241 

Şekil 5.17 Instagram Reels görünümleri (Mahzuni Şerif) ....................................... 242 

Şekil 5.18 Instagram Reels görünümleri 2. (Mahzuni Şerif) ................................... 242 

Şekil 5.19 Instagram algoritmasında reels’de yer alan Mahzuni eserlerini içeren 

görseli .................................................................................................... 243 

Şekil 5.20 Instagram müzik arşivi Mahzuni eserleri görseli .................................... 244 

Şekil 5.21 Instagram müzik arşivi Mahzuni’nin eserini yorumlayanların sesleri .... 244 

Şekil 5.22 Instagram’da yer alan Mahzuni Şerif hashtagleri ................................... 245 

Şekil 5.23 Mahzuni adına açılmış Instagram konum bilgileri ................................. 246 

Şekil 5.24 Facebook’a yüklenmiş Mahzuni Şerif’e ait bir fotoğraf (Muhlis 

Akarsu)  ................................................................................................. 253 

Şekil 5.25 Facebook müzik arşivinde yer alan Mahzuni Şerif eserleri. ................... 253 

Şekil 5.27 Facebook’da yer alan Mahzuni Şerif görünümleri. ................................ 254 

Şekil 5.28 Bir Facebook kullanıcısının amatör şekilde seslendirdiği 

Mahzuni’ye ait eserden bir kesit. .......................................................... 256 

Şekil 5.29 Instagram ................................................................................................ 259 

Şekil 5.30 YoutubeShorts ......................................................................................... 259 



xix 

Şekil 5.31 TikTok ..................................................................................................... 259 

 

 



 

xx 

  



xxi 

ÖZET 

Endüstri devrimiyle başlayan geleneksel yaşam tarzlarının dönüşümüyle beraber, âşıklık 

geleneğinin dönüşümünün ele alındığı bu çalışmada: modern dönemin bir ürünü olarak 

teknolojinin gelişmesiyle, geleneksel olanın nasıl desteklenerek modernleştiği; kentin 

olanaklarına ihtiyaç duyan insanların, kırsaldan kente göçü nasıl ve neden gerçekleştirmiş 

oldukları ve kitle iletişim araçlarıyla beraber toplum yapısında nasıl belirgin dönüşümler 

yaşandığı kuramsal ve kavramsal bağlamda önemle vurgulanmaktadır. Dolayısıyla, geleneksel 

yaşam tarzlarını dönüştüren iletişim ve etkileşimlerde meydana gelen teknolojik gelişmelerin; 

zaman ve mekânın birbirinden ayrışmasının, nasıl da yeni dünyalara geçiş yapabilmeyi ve bu 

anlamda dünya ile bağlantı kurmayı olanaklı hale getirdiğine açıklık getirilmiştir. 

Çalışmanın ilk bölümünde öncelikle gelenek, modern ve post-modern olarak anılan toplumsal 

değişim süreçlerinin niteliklerine yer verilerek tarihsel bir panorama sunulmaktadır. Yüz yüze 

etkileşim ortamları geleneksel yapıların sınırlı çerçeveleriyle sınırlandırılırken; tüm bu 

gelişmelerin bir sonucu olarak kitle iletişim araçlarının etkin olduğu etkileşim ortamlarında ise 

bu yapılara daha özgür alanlar sunularak geleneklerin yerel unsurlarından bağlamsızlaşması 

sağlanmaktadır. Bu bağlamsızlaşma, iletişimlerin yüz yüze etkileşim ortamlarında değil de 

çeşitli enformasyon araçları üzerinden gerçekleşmesi doğrultusunda gerçekleştirilmekte ve 

insanların günlük yaşamlarında etkileşime geçemeyecekleri zaman ve mekân anlamındaki uzak 

insanlarla etkileşim kurmaları sonucu olay ve olguları bu sınırsallıklardan ayrı ayrı 

düşünülebilecek birer olgu haline getirmektedir. Bu tür etkileşimlerin de kültürün 

medyatikleştiğini işaret etmesi yönüyle çalışmanın ilk bölümünde medya ve kültür ilişkisi 

bağlamında açıklanmaktadır.  

Medyanın kültürel bir fenomen olarak âşıklık geleneği ile ilişkisine yer verilen ikinci bölümde 

ise müziğin kayıt araçlarıyla kaydedilmesi ve bu süreci destekler nitelikte radyo, televizyon, 

internet gibi çeşitli görsel-işitsel medya araçlarının âşıklık geleneğini yerel bağlamından 

kopararak yine bu araçlar vasıtasıyla aktarımlarının sağlandığı yeni etkileşim ortamlarında 

gerçekleşen yeniden bağlamsallaştırılmalar üzerinde durulmaktadır. Eserlerin üretildiği 

şeklinden farklı bir bağlamda; aynı veyahut farklı biçem ya da anlamda yeniden 

bağlamsallaştırılması arasındaki bu süreç geleneğin dolayımlanmasını ifade etmektedir.  

Dolayısıyla müziğin sözlü kültür ortamından diğer kültür ortamlarına aktarımı sırasında 

müziğin anlamı, icra alanı, alıcı konumundaki kişi ya da toplumların algılama biçimleri 

dönüşmektedir. Bu durumun en belirgin örnekleri ise özellikle internetin bir uzantısı olarak 

sosyal paylaşım platformlarındaki dolayım örneklerinde görülmektedir. Çalışmada âşıklık 

geleneğinin sosyal paylaşım platformlarındaki dolayımları; Youtube, TikTok, Instagram ve 

Facebook platformları üzerinden ifade edilmektedir.   

Son olarak, tüm bu tarihsel panaroma ve âşıklık geleneğinin öncüleri medyada aktif görünüme 

sahip olan âşıkların medyada yaşadığı dönüşümler Âşık Mahzuni Şerif Örneklemi üzerinden 

Mahzuni’nin hem monolojik medya dönemi hem de özellikle sosyal mecralardaki dolayıma 

giren çeşitli görünümleri üzerinden ifade edilmektedir. Bu çalışma Mahzuni Şerif’in medya 

içerisindeki görünümüne, sosyolojik ve tarihsel boyutta getirdiği açıklamalarla bilimsel sistem 

içerisinde yer bulmayı hedeflemektedir.  

  



 

xxii 

 

  



xxiii 

NEW FORM OF PRODUCTION OF MUSICAL CONTENT ON THE INTERNET: 

THE EXAMPLE OF ÂŞIK MAHZUNİ ŞERİF 

SUMMARY 

These achievements discuss the transformation of the minstrel tradition as the traditional 

lifestyles that started with the industrial revolution were consumed: how the traditional was 

supported and modernized with technological developments as a product of the modern age; It 

is emphasized with theoretical and conceptual comprehensive importance that how and why 

people who need urban opportunities migrate from travel to the city and how the social structure 

of togetherness with mass media has undergone a significant transformation. hence 

technological developments in communications and communications that transform traditional 

lifestyles; The separation of time and space is structured in such a way that it becomes possible 

to transition to the new world and, in this sense, to separate the connection with the world. 

In the first part of the study, a traditional panorama of the features of social changes called 

traditional, modern and post-modern is presented. While face-to-face interaction environments 

are limited by the boundaries of traditional structures; As a result of all these developments, in 

transmission environments where mass media are active, freer spaces are provided to these 

structures and de-environment is achieved from non-local ones. This disconnection is carried 

out through various information tools, not in face-to-face interaction environments, and the 

events and phenomena of distant people interacting, which are time and location indicators 

where people cannot interact in their daily lives, become phenomena that can be considered 

separately from these boundaries. Indicating that such interactions have become massively 

mediatized, the first part of their parts explains relations with media and culture. 

In the second part, which is devoted to the relationship of the media with the minstrelsy program 

as a cultural phenomenon, the focus is on recording with recording tools and recontextualizing 

the quality of this process in new environments where various audio-visual media tools such as 

radio, television, and the internet stop operating the minstrelsy regime locally and enable these 

tools to operate again. In a context different from the ways in which the works are produced; It 

refers to the mediation of this process between the same or different styles or complete 

recontextualization. Therefore, during the transfer of music from the oral cultural environment 

to other cultural environments, the meaning of the music, the field of performance, and the 

perception styles of the recipient people or societies are transformed. The most obvious 

examples of this situation are seen in the mediation examples on social sharing platforms, 

especially as an extension of the internet. In the study, the mediations of the minstrelsy tradition 

on social sharing platforms; It is expressed through YouTube, TikTok, Instagram and Facebook 

platforms. 

In summary, the transformations experienced by the minstrels, who are active in the evidence 

of this entire financial panorama and minstrel tradition, are expressed through the Âşık Mahzuni 

Şerif Sample, through Mahzuni's various appearances, both in the monologic media period and 

especially in social media. This study aims to find a place in the standard system with 

explanations about Mahzuni Şerif's appearance, warmth and current dimensions in the media. 

 



 

xxiv 

  



 

1 

1. GİRİŞ 

19. yüzyılın başlarında kendi geleneksel icra ortamı dışında ortamlarda ideolojik ve 

akademik çevreler tarafından ele alınmaya başlanan Halk müziği araştırmalarının 

gündemleri, toplumsal yapıların dinamiklerini çerçeveleyen gündemlerle 

belirlenmektedir. Bu, Türkiye özelinde, önce halk müziğinin varlığının farkına 

varılması, ideolojik ve ulus devlet kurucu bir gücün altını doldurabilecek bir kültür 

nesnesi olarak ele alınması ve ulus bazında medya araçlarıyla yayımlanmasıdır. 19. 

Yüzyılın başında başlayan ve “derlemeci”, “yayımcı” akım olarak isimlendirilen bu 

dönem, devlet-icra kurumları ikilisine akademinin de katılmasıyla üçlü bir kültürel 

çalışma anlayışını ortaya çıkarmıştır. İsimleriyle ele alacak olursak Türkiye Radyo ve 

Televizyon Kurumu, Kültür Bakanlığı ve çok geç bir tarihte manzaraya dahil olan, 

Akademiler.  

Bu üçlü birliktelik Türkiye’nin yerel halk müziği geleneklerinin kendi oluşturdukları 

dinamikler içerisinde kalması için (günümüzde de etkili olduğu kabul edilebilecek 

şekilde) uzun süre halk müziğinin yalnızca yayınlanabilir içerikler haline gelmesinde 

etkili olmamışlar; aynı zamanda, sosyal bilimlerde çok önemli bir “toplumsal 

etkileşimler sahası” olan müzik kültürlerinin farklı toplumsal dinamiklerinden 

hangilerinin vurgulanıp vurgulanmayacağı üzerinde de belirleyici olmuşlardır. 

Örneğin, Mehmet Fuat Köprülü’nün 19. yüzyılın başında gerçekleştirdiği halk 

edebiyatı çalışmalarında görülen “kültürel değişim ve dönüşüm söylemlerinin” izleri 

bu ideoloji-kültür-yayın üçgeni içerisinde yerini yeterince bulamamıştır.  

Kültürel seçmecilik elbette yalnızca bununla kalmamıştır. Kültürün yalnızca “ürün” 

olarak görülmesinin neticesi olarak toplum çok üst bir anlatıyla kültür karşısında 

edilgen tanımlarla ele alınmış; sabit bir şekilde tanımlanan toplumun müziği, değişimi, 

dönüşümü gibi konular da elden geldiğince konudan uzak tutulmuştur.  

Konumuz, 1939 yılında Kahramanmaraş iline bağlı Elbistan ilçesinin Bercenek 

nahiyesine bağlı Âlembey köyünde dünyaya gelmiş olan Âşık Mahzuni Şerif’in (Şerif 

Cırık) sanat hikâyesini müzikolojik bir anlatı olarak ele almaktır. Kendi döneminde 

dünyaya gelmiş diğer tüm sanatçılar gibi Mahzuni’nin yaşamı da Türkiye’de hızla 

gelişen medyalaşma döneminin hikâyesiyle iç içe geçmiştir. Medyalaşmanın 



 

2 

Mahzuni’nin hikâyesine dahil olması, sanatçının yüz yüze icra ortamlarından farklı 

iletişimsel dinamiklere sahip olan medya araçlarıyla ilk tanışıklığından günümüz ağ 

toplumları içerisinde edindiği anlamlar havuzunun tüm damlalarına kadar medyatik 

bir meta aracılığıyla etkileşime girdiği tüm toplumsal bütünlerle olan ilişkisinin ele 

alınması anlamına gelmektedir.  

Medyatik dönemin ilk sanatçılarının gittikçe artan popülerliği, onlarla ilgili yapılan 

akademik çalışmaların sayısı gün geçtikçe arttırmışsa da medyatik popülerliğin 

sanatçıların tanınırlığının ön şartı olduğu günümüzde, her bir sanatçının aynı medyatik 

tarih içerisinde ele alınması gerekliliği ilerde Türkiye medya tarihinin şimdiden “boş” 

olan raflarını doldurmak için temel bakış açısı haline gelecek olduğu düşünülebilir.  

Artık sanatçılar, yalnızca yerel kültür çevreleri içinde edindikleri toplumsal anlamlarla 

değil, medya kültürleri içerisinde geçirdikleri hayat maceraları açısından da (ve belki 

ileride yalnızca bu iletişim kanallarında geçecek hayatları açısından) ele alınmaktadır. 

Bu anlatı doğrultusunda çalışmanın temel odaklarından birisi, bu medyatik tarihin 

ortaya çıkışının aşamalarını, âşığın hayatında yer alan dönüşümleri “anlamlı” bir 

şekilde anlatılmasına imkân sağlayacak noktalar olacaktır. Böylece, halihazırda 

moderniteden post-moderniteye ve medyatik dünyaya geçişi anlamak üzere mesai 

harcayan sosyolojinin, iletişim çalışmalarının, medya çalışmalarının ve yeni 

müzikolojinin ilgili alanlarının kuram havuzu Mahzuni’nin hikâyesini anlatmak için 

de kullanılabilecektir.  

Bu yoğun teorik ve kavramsal başlangıç bizi Mahzuni’den biraz uzaklaştıracak olsa 

da sonraki bölümlerde yer vereceğimiz hayat hikâyesinin ve medyatik kültür çevreleri 

içindeki etkileşimlerin teorik bir zemine kavuşturulması bu kavramsal çerçeveye 

bağlıdır.  

Anlatmaya, küresel değişimin temel noktası olan geleneksel-modern toplum (medya 

toplumu) dikotomisinde toplumun bu şekilde ayrıştırılmasındaki sebepler ve sonuçları 

ele alan temel kavramlarla başlanacaktır.  

Küresel anlamda değişim ve dönüşümlerin izlendiği modern dönem ile ilgili yapılan 

akademik çalışmaların temelinde değindiği bu iki konunun yanı sıra eş zamanlı olarak 

teknolojinin aktif olarak insan hayatına girmesiyle değişim süreçlerine etkisi de 

çalışmalar içerisinde yer almaya başlamıştır. İletişim şekilleri değişmeye başlamış ve 

toplumda yaygınlaşması teknolojinin desteklediği kitle iletişim araçlarıyla 



 

3 

sağlanmıştır. Toplumun var olan durumunu gelenek temsil ederken değişimi 

dönüşümü tetikleyen unsurlar ve bizzat dönüşümün kendisi modernizm ile 

açıklanmıştır. Toplumda yaşanan bu değişimler, geleneksel-modern çatışmasını 

doğurmuştur. Batılı ülkeler ikinci dünya savaşından sonra egemenlik idealinin 

destekleme projesiyle dünya genelinde kendilerine göre gelişmemiş olarak gördükleri 

toplumlara modernleştirme adı altında bazı adımlar attırmayı makul görmüşlerdir. 

20. yüzyıldan itibaren atılan bu adımların araçları, elbette medya araçlarıdır. Medya, 

yüz yüze toplumlarda söz aracının da dahil olduğu iletişim araçlarının tümünü işaret 

etmektedir. Konumuz olan Mahzuni Şerif’in sanat hikâyesi sözlü kültür toplumunda 

başlayarak günümüz internet platformlarına kadar uzanmaktadır. Bu hikâye, tüm 

hikâyeler gibi, araştırmacının kurguladığı bir öyküdür ve öykünün ana duraklarını 

dönüşüm anlarını işaret eden kavramlar oluşturmaktadır.  

Çalışmanın üzerine kurulacağı ve yoğunluk bakımından diğer bölümlerden ayrılan 

kavram modernizm kavramıdır. Modernizm, kavram olarak herhangi bir dönüştürücü 

güce sahip değildir. Tıpkı diğer kavramlar gibi olguların ve olayların benzerliklerini 

vurgulamak üzere ortaya atılan fikir birlikleridir. Mahzuni’nin aksi takdirde kendi yüz 

yüze toplumu içerisinde sonlanması muhtemel sanat hikâyesinin uğradığı tüm 

dönüşüm noktaları, modernizm çatısı altında ele alınan süreçlerle, kentleşmeyle, 

endüstrileşmeyle, teknolojide meydana gelen yeniliklerle ve kitle iletişim araçlarının 

yaşadığı dönüşümlerle doğrudan bağlantılıdır. Bu nedenle bir sonraki bölümde çatı 

kavram olarak modernleşmeden, modernleşmeyi etkin kılan endüstrileşme, 

kentleşmeden ve modernleşmenin geleneksellikle olan bağlantısallığından 

bahsedilecektir.  

Diğer taraftan küresel olarak toplumsal yaşam olgusunun dönüşümüne öncü olan 

modernizm kavramı altında ele alınan tüm gelişmeler bugün şahit olunan toplumsallık 

biçimlerini ortaya çıkarıp alanı terk ederek güçlerini kaybetmiş değillerdir. Bu 

gelişmeler bugün yine belirli kavramlarla ele almanın mümkün olduğu ve yeni sanat 

dünyası olarak nitelendirilen, yüz yüze toplumun sanatsal iletişim biçimlerinden farklı 

dinamiklere sahip bir sanat dünyasını ortaya çıkarmıştır. Bu sanat dünyası post-

modern süreç olarak adlandırılan bir tarihsel perspektife işaret eder. Bu bağlamda 

çalışmanın odak noktasındaki Âşık Mahzuni Şerif bahsedilen bu dönemler ışığında da 

değerlendirilecektir. 



 

4 

1.1 Problem Durumu 

Müzikoloji disiplini, ele alınan müziksel olguları bilimsel perspektif ile inceleyen ve 

anlamaya çalışan bir bilim dalıdır. Bu disiplin içerisinde bahsedilen müziksel olgular 

iki farklı bağlam ile yorumlanır. Bu bağlamlardan biri Fen bilimleri disiplinleri iken 

bir diğeri Sosyal bilim disiplinleridir. Müzikoloji disiplini içerisinde Fen bilimleri 

disiplinlerine yakın olan müzik akustiği veya müzik fiziği gibi alanlar kabul görmekle 

beraber; Sosyal bilim disiplinleri de yerini sağlamlaştırmıştır. Bu disiplinler; sosyoloji, 

antropoloji, tarih, felsefe, psikoloji gibi beşerî bilimlerdir. Müzik bilimsel bir araştırma 

yapılırken bahsi geçen alanların kuram havuzundan faydalanmak, bilimsel açıdan 

yalanlanamaz tarihsel ve toplumsal veriler sağlayacaktır. Bu yöntemle yapılan 

interdisipliner bir çalışma Müzikoloji disiplini içerisinde makbul görülecektir. Nitekim 

bu çalışma Mahzuni Şerif’in medya içerisindeki görünümüne, sosyolojik ve tarihsel 

boyutta getirdiği açıklamalarla bilimsel sistem içerisinde yer bulmayı hedeflemektedir. 

Ele alınan müziksel olgulara yukarıda bahsi geçen disiplinlerden ve onların kuramsal 

boyutta ortaya koyduğu bilgi düzeyinden yararlanmadan bakan ve salt olarak müziksel 

pratiğe odaklanan bir çalışma bahsedilen bilimsel sistemin dışında kalacaktır. Bütün 

bu bahsedilenler çalışmanın problem durumunu oluşturmaktadır. Bu doğrultuda 

geleneğin yeni medyada dolayımının, halk müziğinin yeni temsil biçimleri ekseninde 

nasıl okunduğu konusu çalışmanın problem durumunu işaret etmektedir. 

1.2 Alt Problemler 

1- Geleneksel, modern ve post-modern dünya algılarının temel nitelikleri 

nelerdir? 

2- Medya ve kültür ilişkisi bağlamında söylenebilecek unsurlar nelerdir? 

3- Müziğin endüstrileşmesi hususunda ortaya atılan fikirler nelerdir? 

4- Modern paradigmanın beraberinde getirdiği medya araçları nelerdir? 

5- Post-modern paradigmanın beraberinde getirdiği medya araçları nelerdir? 

6- Modern ve post-modern paradigmanın medya araçlarının âşıklık geleneği ile 

ilişkisi nedir? 

7- Âşık Mahzuni Şerif ve çalışmada bahsedilen paradigmaların (gelenek, modern 

ve post-modern) medya araçları arasındaki bağlantı hususunda söylenebilecek 

unsurlar nelerdir? 

 



 

5 

1.3 Amaç 

Çalışmada Âşık Mahzuni Şerif örnekleminden yola çıkarak gelenek, modern ve post-

modern dönemin medya araçlarının âşıklık geleneği üzerindeki etkisinin araştırılması 

amaçlanmaktadır.  

1.4 Önem 

Bu çalışma âşıklık geleneğini tarihsel ve sosyal olgular üzerinden incelemesi ve sosyal 

bilim disiplinlerinin kuram havuzundan faydalanması bakımından önem arz 

etmektedir.  

1.5 Varsayımlar 

Bu çalışmada literatür taraması ile elde edilen yazılı kaynaklardaki bilgilerin güvenilir 

olduğu; görsel/işitsel kaynaklardan edinilen verilerin gerçeği yansıttığı 

varsayılmaktadır.  

1.6 Sınırlılıklar 

Bu çalışma; geleneksel, modern ve post-modern süreçler ile bu toplumsal süreçlerin 

birer uzantısı olarak medya araçlarının âşıklık geleneği üzerindeki etkilerini Âşık 

Mahzuni Şerif özelinde ifade etmek amacıyla bu doğrultuda sınırlandırılmıştır.  

1.7 Literatür Değerlendirmesi 

Özdemir, (2021), Kültür Bilimi Araştırmaları adlı kitabının “Âşıklık Geleneği ve 

Kültür Ekonomisi/Endüstrileri” adlı makalesinde âşıkların kentleşme ve modernleşme 

sürecinde yaşadığı dönüşümleri Neşet Ertaş üzerinden örneklendirerek açıklamıştır. 

Özdemir âşıklık geleneğindeki değişmeleri sadece gelenek içi etmenler (Usta-çırak 

ilişkili eğitim sistemi, meraklı kitlenin ortadan kalkması vb.) şeklinde ele almanın yanı 

sıra bu değişimi açıklamada sadece bunun yeterli olmayacağını ifade etmesiyle alan 

dışı dinamikleri de göz önünde bulundurarak gerekli incelemeleri yapmıştır. Âşıklık 

geleneğini etkilediği görüşünde olduğu iç ve dış etkenleri; kentleşme dolayısıyla 

geleneğin kente zorunlu göçü, medyanın gelişmesi, geleneğin popülerleşmesi, 

popülerin gelenekselleşmesi, tektipleştirme ve yozlaştırma, müzik alanının 



 

6 

sektörleşmesi, sonuçta da geleneğin kültürel ekonomik alanlarda değerlendirilmesi 

şeklindeki olgularla açıklamıştır. Özdemir ilk olarak bu dönüşüme sebebiyet veren 

adım olarak sözün sahibinden ayrıldığı kayıtlı mecmualar dönemine işaret etmektedir. 

Radyo ile geleneğin birbirinden beslendiğini ve âşıklığın radyo yayınlarıyla 

popülerleştiğini belirtir. Özellikle bölge radyolarını bu konuda daha etkili olarak 

görmektedir. Kamusal televizyon yayıncılığının (TRT) döneminde ise geleneksel 

kültüre yer verilmesinin katkısıyla geleneksel müziklerin daha fazla ilgi gördüğünü 

ifade etmektedir. Özdemir’e göre 1990’lı yılara gelindiğinde özel televizyon 

yayıncılığıyla birlikte yerel televizyon kanalları âşıklık geleneği yayınlarını artırmış 

ve gelenek öncüleri tanınır hale gelmiştir. Özdemir âşıklık geleneğini dönüştüren bir 

diğer etken olarak kentle beraber yaşanan dönüşümleri; “Geleneğin ustaları kentle 

tanışınca ve kente göçünce farklı şirketlerle anlaşarak plak, kaset ve CD çıkarmak, 

radyo ve televizyon programlarına katılmak, medyada program yapmak, dergilerde şiir 

yayınlamak, kitap basmak, akademik ve sanat çevreleriyle tanışmak, araştırma konusu 

olmak, yarışmaya katılmak ve ödül almak, yurt içi ve yurtdışında programlar yapmak, 

konser vermek, dernek ve vakıflara üye olmak gibi farklı faaliyetlerde bulunmaya 

başladılar. Yerelde bulunmayan bu faaliyetler âşıklık geleneğini ve geleneksel müziği 

ulusal ve küresel bağlama taşıyarak dönüştürmüştür” (Özdemir, 2021, s. 530) şeklinde 

ifade etmektedir. Ayrıca âşıklık geleneğindeki dönüşümleri ekonomik ve endüstri 

perspektifiyle değerlendirdiği çalışmasını yerel kültürel ekonomik boyut: (geleneksel 

boyut) ve kentsel kültürel ekonomik boyut: (kentsel, ulusal, yurtdışı ve küresel boyut) 

olmak üzere ikiye ayırarak açıklamıştır. Kentte var olan durumu açıklamak için ise 

“Kayıtlı müzik sektörü, Medya: Radyo, Televizyon ve İnternet, Gazino, Fuar, Konser 

ve Turneler, Kent Düğünleri, Saz Evleri, Sivil Toplum Kuruluşları, Kamu ve Özel 

Sektör Destekçiliği ve Yayıncılık” gibi Âşıkların temas ettiği ve dönüşümü etkileyen 

etmenler olarak işaret etmiştir.  

Fidan (2016) “Âşıklık Geleneği ve Medya Endüstrisi İlişkisi Üzerine Bir Araştırma” 

adlı doktora tezinde Âşıklık geleneğinin radyo, sinema, televizyon dizileri ve 

reklamlarında aynı zamanda müzik kanalları ve video kliplerin de yanı sıra ses 

yarışmalarındaki durumunu açıklamış, internetle birlikte YouTube, Facebook, türkü 

siteleri gibi ortamlardaki âşıklık geleneğinin güncel halini de ortaya koymuştur. Bu 

çok kapsamlı olan tez çalışmasında Fidan âşıklık geleneğine medya ile ilişkisi 

yönünden bakarak geleneksel durumu ile medya bileşeni ile ortaya çıkan yeni 



 

7 

durumları karşılaştırmıştır. Âşıklık geleneğinin sürekli bir devinim ve dönüşüm 

yaşamakta olduğunu ve bu gibi süreçlerinde insanoğlunun var olduğu sürece devam 

edeceğini belirtmektedir. Aynı geleneksel müziğin ana bağlamından kopuşunu ve kitle 

iletişim araçlarıyla âşığın tekrar dinlenmesi için bu aktarım ortamlarıyla yeniden 

sağlanmış olmasını kültür endüstrisi kavramıyla açıklamıştır. Çünkü kültür endüstrisi 

geleneksel olanı farklı bağlamlara taşıyarak devamlılığı sağlama da yardımcı 

olmaktadır. Yazar kitle iletişim araçlarıyla beraber değişen kültür aktarım ortamlarına 

karşı olumsuz bir tavır takınmak yerine çalışma boyunca bu dönüşümleri kabullenerek, 

yeni aktarım ortamlarında âşıkların nasıl var olduğunu açıklamaya odaklanmıştır. 

Radyonun geleneksel müziklerin, icracının tanıtımı ve geleneksel müziğin aktarımı 

için ne kadar önemli olduğuyla çoğu çalışmada karşılaştık fakat Fidan bu çalışmada 

sinema ve televizyonda âşıklık geleneğine nasıl yer verildiği ile ilgili geniş çapta bilgi 

aktarması açısından ayrıca önemlidir. Yıl itibariyle o dönem en etkin internet ürünü 

sosyal medya mecralarından olan YouTube ve Facebook’taki âşıklık geleneğinin icracı 

ve eserlerinin bu uygulamalarda hangi amaçla ve nasıl dolaşıma girdiğine dair 

unsurların görünümüne dair değerlendirmeleri içermesi sebebiyle dikkat çekicidir.  

Sevindik, (2019) “Âşıklık Geleneğinin Güncel Durumu ve Âşıklar Üzerine Bazı 

Tespitler” adlı makalesinde âşıklık geleneğinin geçmişi ve güncel durumu hakkında 

yaptığı tespitleri, sosyokültürel bağlamıyla, katılımcı kitlesiyle ve ekonomik arka planı 

dahil olmak üzere âşıkları destekleyici profildeki patronajlık durumunu da içerecek 

şekilde yapılmıştır. Âşıklık geleneğinin mevcut şartlara kendini güncelleme 

konusunda problemler yaşadığını ve yeni kültür ortamıyla (elektronik), geçmişte 

hafıza taşıyıcılığı, haber kaynağı, gerçekleştirilen bir kültürel eylemi bereketli kılma 

veya bilgelik gibi özelliklerini kaybettiğini ayrıca geleneksel ortamın usta-çırak 

ilişkisinde değişiklikler yaşandığını belirtmektedir. Günümüzdeki elektronik kültür 

ortamındaki durumuna bakıldığında ise âşıkların atışmalarla bilinen ve geleneğin 

medya patronları tarafından eğlence kültürünün bir ürünü olarak görüldüğünü de 

vurgulamaktadır. Bunun yanı sıra gelenekteki kahvehane-köy ortamı icra 

ortamlarındaki tavrın neredeyse yok olduğunu yeni icra ortamları olan radyo 

televizyon ve internete göre bu icraların kent merkezli yeni söylem ve konulara 

yöneldiğini fakat yerel tavırlarından da kopamadıklarını dile getirmektedir.  Âşıklık 

geleneği ve dijital ortam (görsel, işitsel medya) arasındaki ilişkiye iki boyutla 

yaklaşmış ve temelde; ilk olarak medyanın âşıklık geleneğinden yararlandığını ve 



 

8 

geleneği biçim, içerik, işlev yönünden etkisizleştirdiği varsaymaktadır. İkinci 

varsayım ise medya ve âşıklık geleneğinin birbirlerini dönüştüren iki farklı dinamik 

olduklarıdır. Fidan’ın YouTube, Facebook ve türkü sitelerinden verdiği örneklerin yanı 

sıra Sevindik’te gelenek temsilcilerinin internetteki platformlardan YouTube, 

Facebook, Whatsapp Messenger’ı aktif kullanmaya çalıştıklarını belirterek bu 

platformlar üzerinden bir değerlendirme sunmaktadır. Âşıklarla yaptığı görüşmelere 

yer veren Sevindik, sosyal medyaya âşıkların dinleyici ile iletişim kurma, eserlerini 

tanıtma, geleneği koruma gibi amaçlarla kullandıklarını ve medyayı olumladıkları 

örnekleri sunmaktadır. Medyayı olumlayan âşıkların kültürel değişimi, moderniteyi ve 

modayı eleştirdiklerine dair konulara da açıklık getirmektedir. Sonuç olarak âşıkların 

yeni kültür ortamını her yönüyle kullanarak avantaja çevirmeye çalıştıklarını fakat 

geleneğin eğlence kültürü olarak görülmesi, temsil eden kişilerin ustalardan ziyade 

yeteneksiz kişiler olması ve geleneğin modern çağın beklentilerinin kıskacında sınırlı 

hareket alanı bulmasından kaynaklı problemlerle karşılaştıklarını da belirtmektedir.  

Çelikten, (2019), “Âşıklık Geleneği ve Kültür Değişmeleri” adlı doktora tezinde 

âşıklık geleneğinin sosyo-kültürel değişmelerden etkilenen bir yapıya sahip olduğunu 

belirtmiştir. Bu değişmelerin âşıklık geleneğinde en fazla hissedildiği yıllar olarak 

işaret ettiği 1950’li yıllardır. Çünkü bu dönemde çok partili hayat geçiş, dolayısıyla 

değişen ekonomi ve siyasi yapı, Batı dünyasıyla artan münasebetler, kentleşme gibi 

olgular değişimin daha hızlı ve etkili bir şekilde yaşandığını göstermektedir. Çalışma 

1950 ve 2019 yılları arasını kapsamaktadır. Çalışmanın ilk bölümünde bu konuda 

yapılmış çalışmalara yer verilmiştir. İkinci bölümde ise âşıklık geleneğinde değişime 

sebep olan dinamikler olarak; modernite, post-modernizm, kent ortamı, göç (iç ve dış 

göç), popüler kültür, moda, medya gibi dinamiklerdir. Ayrıca aynı bölümde bu 

değişimlerin yaşandığı alan olarak toplumun ahlak yapısı, inanç ve toplumsal cinsiyet 

rolleri, aile yapısı, dil, kılık-kıyafet, müzik kültürü vb. alanları işaret eder. Üçüncü 

bölümde tüm bu değişimlerin âşıklık geleneği üzerindeki etkileri ele alınmıştır. Bu 

bölümde icracı, ortam ve ürün ile ilgili açıklamalara yer verilmiş ve bu geleneğin yakın 

dönemdeki durumu farklı boyutlarıyla görülmeye çalışılmıştır.  

  



 

9 

2. YÖNTEM 

Çalışmanın bu bölümünde; araştırmada kullanılmakta olan yöntem, araştırma modeli, 

çalışmanın evren ve örneklemi, örnekleme seçimi, veri toplama teknikleri ve verilerin 

analizi yer almaktadır.  

Bu çalışmada “nitel araştırma yöntemi” kullanılmaktadır.  

Nitel araştırmanın herkes tarafından kabul edilen bir tanımını yapmak güçtür. Nitekim nitel 

araştırma alanyazınında birçok yazar böyle bir tanım yapmaktan özellikle kaçınır. Bunun 

nedeni ise “nitel araştırma” kavramının bir şemsiye kavram olarak kullanılmasından ve bu 

şemsiye altında yer alabilecek birçok kavramın değişik disiplinlerle yakından ilişkili 

olmasından kaynaklanmaktadır. “Kültür analizi” (etnografya), “antropolojik araştırma”, 

“durumsal araştırma”, “yorumlayıcı araştırma”, “eylem araştırması”, “doğal araştırma”, 

“betimsel araştırma”, “kuram geliştirme” ve “içerik analizi” bu kavramlardan sadece birkaç 

tanesidir. Tüm bu kavramlar araştırma deseni ve analiz teknikleri açısından birbirlerine benzer 

yapılara sahip olduğu için “nitel araştırma”, bunları içine alan genel bir kavram olarak kabul 

edilebilir (Yıldırım ve Şimşek, 2021, s. 36-37).  

Çalışmada öncelikle gelenek, modern ve post-modern olarak anılan toplumsal değişim 

süreçlerinin niteliklerine yer verilerek tarihsel bir panorama sunulmaktadır. Bu 

bölümden sonra medya ve kültür arasındaki ilişkiye odaklanılarak birinci bölüm 

tamamlanmaktadır. Çalışmanın ikinci bölümünde ise müziğin endüstrileşme sürecine 

ve toplumsal değişim süreçlerinin medya araçlarına yer verilmektedir. Bu bölümde 

bahsedilen medya araçlarının âşıklık geleneğiyle arasındaki bağlantıya da dikkat 

çekilmektedir. Son olarak Âşık Mahzuni Şerif ve medya bağlantısı vurgulanarak 

çalışma tamamlanmaktadır.  

2.1 Araştırma Modeli 

Bu çalışmada nitel araştırma yöntemi ile yapılan çalışmalarda da sıklıkla kullanılan 

“tarama modeli” kullanılmaktadır. Nitekim çalışmada kullanılacak olan veriler yazılı 

ve görsel kaynakların taraması ile elde edilmektedir. 

Tarama, geçmişte ya da hâlen var olan bir durumu var olduğu şekliyle tespit etmeyi amaçlayan 

araştırma modelidir. Araştırmaya konu olan olay, birey ya da nesne, kendi koşulları içinde ve 

olduğu gibi tanımlanmaya çalışılır. Onları, herhangi bir şekilde değiştirme, etkileme çabası 

gösterilmez. Bilinmek istenen şey vardır ve oradadır. Önemli olan onu uygun bir biçimde 

“gözleyip” belgeleyebilmektir (Karasar, 2020, s. 109). 



 

10 

2.2 Evren ve Örneklem 

Çalışmanın evrenini âşıklık geleneği içerisindeki medya ile bağıntılı olan birden fazla 

âşık oluştururken; çalışmanın örneklemini Âşık Mahzuni Şerif ve medya bağlantısı 

oluşturmaktadır.  

2.3 Veri Toplama Teknikleri 

Bu araştırmada elde edilen veriler büyük ölçüde yazılı kaynaklar ve internet 

kaynaklarından oluşmaktadır. Ayrıca veriler elde edilirken netnografi tekniği de 

kullanılmaktadır. Netnografi; “çevrimiçi saha çalışmasına dayalı, katılımcı gözlemler 

üzerinden yürüyen, bilgisayar aracılı iletişimi, kültürel veya toplumsal fenomenleri 

incelemede kullanılan etnografik bir anlayıştır” (Kozinets’den akt. Köker, 2022, s. 91). 

2.4 Verilerin Analizi ve Yorumlanması 

Veri toplama sonrasında araştırmanın alt problemlerine yönelik elde edilen veriler 

“doküman/kayıt inceleme tekniği” ile analiz edilerek yorumlanmaktadır. “Doküman 

analizi, araştırma verilerinin birincil kaynağı olarak çeşitli dokümanların toplanması, 

gözden geçirilmesi, sorgulanması ve analizi olarak tanımlanabilen bilimsel bir 

araştırma yöntemidir” (Sak vd. 2021, s. 228).  

  



 

11 

3. GELENEKSEL DÜNYA ALGISINDAN MODERN DÜNYA ALGISINA 

GEÇİŞ 

3.1 Geleneksel Müziğin Dönüşümünü Anlamak Üzere Bir Kavram: 

Modernleşme (Modernization) 

Âşıklık geleneği ve medya ilişkisini anlatırken bu çalışmadan önce bu konuyu 

anlamaya ve anlamlandırmaya yönelik olan çalışmalarda dikkat çeken noktaları 

belirleyebilmek için Nebi Özdemir, Süleyman Fidan, Azem Sevindik ve Hakan 

Çelikten gibi araştırmacıların güncel çalışmalarından faydalanılmıştır. Bu 

çalışmalardan yola çıkılarak da bu bölümde âşıklık geleneği-medya ilişkilerine şu 

şekilde başlanabilir:  

Geleneğin dönüşümünün modernleşme ile birlikte başladığı üzerine yoğunlaşan 

görüşler; geleneğin dönüşümü noktasında geleneğin iç etmenleri olarak bilinen usta-

çırak eğitim sistemi, âşıklık geleneğine meraklı kitlenin ortadan kalkması vb. 

etmenlerin yanı sıra; dış dinamikler olarak ifade edilen modernleşme, sanayileşme, 

kentleşme, medyanın gelişmesi, geleneğin popüler hale gelmesi ya da popülerin 

gelenekleşmesi gibi etmenlerle kültürel ekonomik alanda birer metaya dönüşmesi 

yönündedir (Özdemir, 2021, s. 527). Geleneksel müziğin bir endüstri ürünü haline 

gelip geleneksel bağlamından koparak, âşıkların kent yaşamında kitle iletişim 

araçlarıyla tekrar dinletilmesi, geleneksel olanı farklı bağlamlara taşıyarak devamlılığı 

sağlayan kültür endüstrisi kavramını işaret etmektedir. Bu yeni bağlamlara taşınan 

âşıklık geleneğinin durumunu açıklayan araştırmacılar iki farklı görüş bildirmektedir. 

Bunlardan ilki; kentle ve kitle iletişim araçlarıyla tanışarak değişim ve dönüşüm 

yaşayan âşıkların bu dönüşümleri kabul ederek yeni durumlara uyum sağlaması ve 

kültür aktarımını da bu ortamların unsurlarıyla yaptığı yönündeki görüştür.  Bir diğer 

görüş ise bu yeni kültür ortamlarının âşıklık geleneğini olumsuz yönde etkilediğini ve 

bu yeni mevcut şartlara uyum sağlamada âşıkların problem yaşamaları sonucu 

gelenekte var olan çoğu kural, kaide ve özellikleri kaybettikleri yönündeki görüştür. 

Ayrıca âşıklık geleneği ve medya arasındaki ilişkiye iki boyutla yaklaşan Sevindik 

temelde; ilk olarak medyanın âşıklık geleneğinden yararlandığı ve geleneği biçim, 

içerik, işlev yönünden etkisizleştirdiğini düşünmektedir. Bir diğer düşüncesi ise medya 

ve âşıklık geleneğinin birbirlerini dönüştüren iki farklı dinamik olduklarıdır. Âşıklar 

medya öncesinde dünyayı kendi yerel bakışları ve sosyo-kültürel bellekleri ile 



 

12 

yorumlarken medya araçlarıyla tanıştıktan sonra medyanın penceresinden 

değerlendirir hale gelmişlerdir. Âşıkların kent yaşamında medyaya tanınır olmak için 

başvurduğu da görülmüştür. (Sevindik, 2019, s.136-137). “Çünkü Becker’a göre 

dağıtımı yapılmayan eser beğenilmez ve dolayısıyla tanınmazdır” (Becker’dan akt. 

Sevindik, 2019, s. 134).  

Âşıklar da bu durumun farkındalığı ile medyadan faydalanmışlardır. Gelenekteki icra 

ortamlarını oluşturan kahvehane-köy ortamı yerini yeni icra ortamlarından radyo, 

televizyon ve internet mecralarına bırakmıştır. Âşıklık geleneğinin yeni kültür 

ortamlarına taşınması sonucunda belli dönüşümlerin yaşanması da kaçınılmazdır. Bu 

ortamlarda bilinenin aksine geleneksel eğitim sisteminin gerekleri doğrultusunda usta-

çırak ilişkisi içinde yetişen âşıkların yerini medyadan ve kent kültüründen beslenen 

âşıklar almaya başlamıştır (Özdemir, 2011, s. 50). Bütün bunlara karşın sazına, hece 

ölçüsüne ve nazım biçimlerine sadık kalan bu âşıklar, “kentlerde televizyon 

programları yapan ve sunan, video klipler çeken, kurslarda ders veren, konser ve 

geceler düzenleyen yapımcı-yönetmen-sunucu-eğitmen-organizatör” (Özdemir, 2011, 

s. 50) gibi yeni kimliklere sahip olmuşlardır. Tüm bu adımların ve dönüşümlerin 

sonucunda; âşığın sanatının yeniden yaygınlaşması ve geleneksel bağlamından kopup 

yeni ortamında vücut bulması için kentteki iletişim araçlarına, mekânlara ve ekonomik 

anlamda burjuvaya ihtiyacı olduğu düşünülebilir.  

Sonuç olarak geleneğin modern dönemdeki dönüşümüne yer veren çalışmalardan 

aktarılacak olan verilerde medya ve geleneksel müzik ilişkisinde karşılıklı bir ilişki 

bulunduğu görülmektedir. Medya, âşıklık geleneğine kültürel ekonomik bağlamda yer 

verirken, âşıklar da yukarıda bahsi geçen amaç ve sebeplerle medya ile ilişkisini 

güçlendirmiş ve onun araçları üzerinden icralarda bulunmuşlardır. Bu karşılıklı 

ilişkiselliğe olumsuz perspektifle yaklaşan çalışmalarda; geleneğin eğlence kültürü 

olarak görülmesi, temsil eden kişilerin ustalardan ziyade yeteneksiz kişiler olması ve 

geleneğin modern çağın beklentilerinin kıskacında sınırlı hareket alanı bulmasından 

kaynaklı problemlerle karşılaştığı gibi etkenler sıralanmaktadır. Olumlu perspektiften 

yaklaşan çalışmaların görüşleri ise; geleneğin modern çağa ayak uydurarak 

aktarımının ve kalıcılığının sağlanması ve bu sayede geleneğin yok olmasının önüne 

geçildiği fikrinde yoğunlaşmaktadır.1   

 
1 Özet alınan çalışmalar bkz. Özdemir, N. (2021), Kültür Bilimi Araştırmaları, Ankara: Akademi Kültür 

Yayınları Özdemir, N. (2011), Âşıklık Geleneği ve Medya, Fidan, S. (2016), Âşıklık Geleneği ve 



 

13 

Âşık Mahzuni Şerif’in sanatının dönüşümünü ele alırken Mahzuni’nin de bu 

dönüşüme dahil olduğu ve sanatını bu gelişmeler seyrinde icra etmiş bir sanatçı 

olduğunu söylemek mümkündür. Bu nedenle çalışmada çatı terim olarak modernizmin 

yanında modernizmin sebepleri olarak görülen sanayileşme ve kentleşme gibi 

kavramlara odaklanılacaktır. 

Batı’nın kendi tarihsel sürecinde yaşadığı dönüşüm süreci devrim olarak 

adlandırılabilir. Sosyal bilim camiası yaşanılan bu devrimleri endüstriyel, bilimsel ve 

kültürel devrimler olarak yorumlamaktadır. Yaşanan bu devrimler sonrasında Batı’nın 

elinde bulundurduğu ekonomik güç belirgin hale gelmiştir. Dünya üzerinde değişen 

güç dengeleriyle beraber artık Batı bu gücü elinde bulundurarak yeni fikir akımlarının, 

ulaşılması gereken hedef nokta olmanın, ilerlemenin merkezi konumundadır.  

Bu süreçte gerilemeye ve sarsılmaya başlayan Osmanlı iktidârı, imparatorluğun kalkınması 

için bir dizi faaliyette bulunmak zorundadır. Batı’nın bu ilerlemeyi nasıl gerçekleştirdiği bir 

merak konusudur. Bunun üzerine Osmanlı aydınında başlayan çalışmalar berâberinde sırasıyla; 

Tanzîmat ve Islâhat Fermanlarını getirmiştir. Bu fermanlar Batılılaşma’nın ilk izlerini 

taşımaktadır. Bundan sonra siyasî, askerî, iktisâdî ve kültürel alanda yapılan çalışmalarda bir 

şekilde Batı’nın izlediği yollar benimsenmiş ve değişiklikler uygulamaya koyulmuştur (Turan, 

2023, s. 111). 

Yeni kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nde de Batı fikri, fikir dünyalarına yerleşmiş ve bu 

merkez etrafında şekillenen değişim ve dönüşümler yaşanmıştır. Beraberinde de bu 

fikri halk arasında yaygınlaştırabilmek adına üretilen çeşitli araçlar halka tanıtılarak 

bu değişimler kabul edilebilir hale getirilmiştir. Dolayısıyla, medyanın gelişimiyle altı 

çizilen fikirler daha kolay benimsetilerek, toplumsal yapıda bu doğrultuda dönüşümler 

yaşanmıştır. Sonuç olarak yerleşen Batı fikri içerisinde değişim ve dönüşümlere 

sebebiyet veren dinamik büyük oranda modernleşme olmuştur. Nitekim bahsi geçen 

dönemlerde modernleşme kavramı Batılılaşma ile özdeşleştirilmiştir.  

Modernleşme toplumsal dönüşümlere sebebiyet veren bir dinamik olarak 

görüldüğünden dolayı kavramın tanımlanması ve açıklanması noktasında tartışmalara 

neden olmuştur. Kavramın tek ve net bir tanımı olmadığı gibi birbirinden oldukça 

farklı yaklaşımların benimsendiği onlarca tanımlamayla karşılaşılmak da mümkündür.  

Bu durumu kategorize eden Dikeçligil, modernleşme konusundaki yaklaşım ve 

hareket noktalarını üç ana kategoride ele almaktadır. Bunlar; 

 
Medya Endüstrisi İlişkisi Üzerine Bir Araştırma, Sevindik, A. (2019), Âşıklık Geleneğinin Güncel 

Durumu ve Âşıklar Üzerine Bazı Tespitler, Çelikten, H. (2019), Âşıklık Geleneği ve Kültür 

Değişmeleri. 



 

14 

• Modernleşmeyi savunanlar,  

• Modernleşmeye karşı olanlar,  

• Modernleşmeyi bir konum seçmeksizin bir olgu olarak görenler şeklindedir 

(Dikeçligil, 1998, s. 1641).  

Yirminci yüzyılın sonuna doğru, modern toplumsal kurumların gelişimi ve bu 

kurumların dünya çapındaki yaygınlığına yönelik iki farklı modernlik olgusu dikkat 

çekmektedir (Avcıoğlu, 2015, s. 1). Nitekim Marx ve Durkheim, modern dönemi 

sorunlu bir dönem olarak görmelerinin yanı sıra bu dönemin olumlu olanaklarının 

olumsuz karakterinden daha baskın olduğuna işaret etmişlerdir (Giddens, 2010, s. 14-

15).  Giddens ise onların bu temel bakış açılarını modernlik olgusunun olumsuz 

yönlerinin de görülmesi gerektiğini savunarak eleştirmektedir.  

Marx, sınıf mücadelelerini kapitalist düzenin temel bölünmelerinin kaynağı olarak 

görüp, daha insancıl bir toplumsal düzeni savunmakta; Durkheim, endüstri 

toplumunun ahlaki bireycilik ile iş bölümünü birleştiren, uyumlu ve doyurucu bir 

yaşamı olacağını düşünmekte; Giddens ise üretim güçlerinin gelişmesinin çevreye 

yönelik geniş ölçekte yıkıcı bir tehdit oluşturacağını öngörerek bu görüşleri 

sorgulamaktadır (Giddens, 2010, s. 14-15).  

Modernlik üzerine yapılan kritiklerin yanı sıra modernin tanımlamasıyla ilgili de farklı 

spekülasyonlar mevcuttur. Ancak en yaygın anlamıyla modern, güncel olanı niteler 

(Cevizci, 2020, s. 1334). Ayrıca modern;  

Latince “modernus” biçimiyle beşinci yüzyılda Hristiyanlığın resmen kabul edildiği dönemi, 

Roma ve Pagan geçmişinden ayırmak için kullanılmıştır. Bugünkü anlamda modern 

kelimesinin ‘eskiye göre farklı ve yeni olan’ anlamını taşıyan, ama dini çağrışımlardan uzak 

bir biçimde kullanılması ise Rönesans’tan sonra Aydınlanma ile başlar. (Dikeçligil, 1998, s 

1644).  

Modern dönemin önemli etkenleri arasında Protestan reformasyonu ve matbaanın 

icadı yer almaktadır. Matbaanın icadından sonra kitapların kitlesel tüketime 

sunulmasıyla; değişmez kabul edilen dogmalar ve ideolojiler yerini akılcı düşüncenin 

ürünleri olan yeni bir zihniyete bırakmıştır. Zaten aydınlanma çağının en önemli 

önermesi de bu yöndedir; batı toplumlarının yeni toplum inşasında başvurduğu 



 

15 

aydınlanma bu amaca düşünsel ve felsefi yönde hizmet etmektedir (Allan, 2020, s. 

14)2.  

Bahsedilen spekülasyon sürecinin sonucunda modern zihniyetin ürünü olan kurumlar 

ve nitelikler oluşmaya başlamıştır. Bu unsurları, küçük yerel cemaatlerden büyük 

kentlere kitlesel göçler, üst iş bölümü, aşırı metalaşma ve rasyonel piyasanın 

kullanımı, ayrıca bürokrasinin giderek yaygınlaşması, toplumsal cinsiyet, ırk, din gibi 

farklılıkları birleştirebilmek için ulusal kimlikler yoluyla geniş çaplı bir entegrasyonun 

sağlanması şeklinde sıralamak mümkündür (Allan, 2020, s. 14). Ayrıca genel olarak 

modernitenin tanımlayıcı unsurlarının Ulus-Devlet, kitlesel demokrasi, kapitalizm, 

bilim ve kitle iletişim araçları olduğu rahatlıkla söylenebilir (Allan, 2020, s. 14). 

Batı dünyası, sanayi devriminin önünü açtığı ekonomik güç ile birlikte bilim ve 

teknolojide başat rol üstlenmiştir. Aydınlanma çağının hedefi haline gelen 

modernleşme tüm iyimser yaklaşımlarla bizi hep daha iyiye, iyi olana ulaştırma 

çabasındadır. Modernleşmenin olmadığımız bir konumdan daha iyi bir konuma 

ulaştırma çabasında olma durumunu ise Bauman “bahçe kültürü” (Bauman’dan akt. 

Man, 2018, s. 224) kavramıyla açıklar: 

Modern kültür bir bahçe kültürüdür”. Tahayyülü kurulan bir bahçe oluşturmak, sadece istenen 

otların bittiği, istenmeyenlerin yolunduğu bir bahçe hevesi, bir yandan henüz kurulmamış olan 

bu bahçe mekânına dokunmayı –veya onu değiştirmeyi, başka şekillere sokmayı yani onu 

akışkanlaştırmayı ima ederken bir yandan da burada yeni katılar oluşturma hevesini gösterir. 

Bir nevi “yaratıcı bir yıkım”ı barındıran bir istektir. Dolayısıyla istenen bahçenin meydana 

getirilmesi, bazı temizlik hareketleri gerektirmektedir (Bauman’dan akt. Man, 2018 s, 224).  

Bauman’ın bu ifadelerinde modern hayata uyum sağlayamayan modern hayatın ürünü 

olmayan olguların yıkıma maruz kalacağı işaret edilmektedir. Ayrıca Bauman, 

kültürün katı modern dünyadaki toplumun istenilen kalıplara yerleştirilmesi için araç 

olarak olarak kullanılmasını eleştirirken, ayrıca akışkan dünyadaki var olan bu 

durumun ise sanatsal yapı ve etkinliklerle tüketim araçları haline getirilmesine de karşı 

çıkmaktadır (Bauman, 2015, s. 3). Ayrıca Lefebvre modern dönemin sanayi 

devrimiyle birlikte toplumsal hayatın binlerce yıllık hakîm olan koşul ve doğa 

kanunlarından yavaş yavaş sıyrıldığını iddia ederken bu dönemle birlikte aklın ön 

planda tutulduğu ve öncesinde var olan durumlara karşıt yeni durumların arasındaki 

geçiş dönemlerini de kastetmektedir (2007, s. 33). Modern insan geçmişiyle bağları 

 
2 Detaylı bilgi için bkz. Allan K. (2020), Çağdaş Sosyal ve Sosyolojik Teori Toplumsal Dünyaları 

Görünür Kılmak Çev. Aksu Bora, Simten Coşar, Hakan Ergül, Mete Pamir, Erkal Ünal, İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 



 

16 

kopma noktasına gelmiş, aklın araç olduğu yeni dönemle birlikte aklın değerleriyle 

donanmış veyahut eski değer yargılarından arınmış birey olarak gündelik hayatın 

içerisinde yalnız haldedir. Lefebvre böyle bir dönemde insanların ya gündelik 

olacağından ya da artık var olamayacağından bahseder. Böylesi keskin bir dille ifade 

ettiği bu durumda aslında insanların teknolojinin ve bürokrasinin hakîm olduğu yeni 

sistemin içerisinde bireyselliğini yitirerek onlara yeni rutinlerin oluşturulduğunu işaret 

eder (s. 34).  

Modernizmin öne çıkan yönleri; bir diğerini yüceltmek yerine tektipleştirme, 

standartlaşma eğiliminde iken bunun yanı sıra emperyalizm ve küreselleşme ile 

anılması onun geleneksellik ile olan uzaklığına yapılan atıfların olmasına da olanak 

tanımaktadır. Akıl temelli olan modernizm bu düşünce yapısına uymadığı gerekçesiyle 

geleneğin öğretilerini uygun görmemektedir. Gelenekselliğin öğretilerini ve yaşam 

biçimlerini değiştirip, dönüştüren modernleşmeyi Akpolat tanımlarken, akıl temelli 

modern teorinin kâr esaslı olduğu ve insanların önce kendi ailesel, dinsel, etnik ve 

cemaatsel ilişkilerinden bağımsız olmasının gerekli olduğunu vurgular ve bu nedenle 

geleneksellikte bağlı olunan aile, soy, akrabalık ya da dinsel topluluk bağlılığı gibi 

etkenlerin modernleşme ile değişim yaşadığını ifade eder (2008, s. 111). Geleneksellik 

ve modernlik dikotomisini şu şekilde açıklanabilir:  

 Özellikle Ondokuzuncu yüzyıldan bu yana Batı dünyası giderek hızlanan değişme sürecinde 

kavramın içeriğindeki eski-yeni karşıtlığı daha çok ortaya çıkmıştır. Geleneksel plandan ‘farklı 

ve yeni’ oluş artık daha kısa bir dönemi değil, kısacık zaman dilimlerini ifade eder olmuştur. 

Artık modern insan denildiğinde sürekli, şimdiyi hem de kesin olarak şimdiyi yaşayan insan 

anlaşılmaktadır. Şimdinin içinde geleneklerin etkisi neredeyse sıfırlanmıştır. Zira gelenek, eski 

olanı temsil eder. Modern bu anlamda sürekli ve hızlı bir değişikliğe her zaman açık olmak 

demektir. Buna bağlı olarak modern kültürün en belirgin özelliği öncekilerin hayat tarzından 

ayrı ve yeni bir hayat tarzını ifade etmektedir. Bunun doğurduğu sonuç ise bireyin sürekli 

olarak geride bıraktığı zamanın alışkanlık ve geleneklerinden kurtulmasıdır (Dikeçligil, 1998, 

s. 1644).  

Geleneksel ve modern toplumların farklılıklarını dile getiren görüşlere yer verilmesi 

geleneksel müziklerin modernleşme dinamikleriyle dönüşen yönlerini vurgulamak 

yönüyle önemlidir. Bu çerçevede bakıldığında, Modernite hakkında yapılan, “Feodal 

ve atadan kalma sınırlamaları küresel ölçekte alaşağı eden kapitalist dünya pazarının 

oluşmasıyla birlikte toplumsal dokuda meydana gelen nesnel dönüşümü; psikolojik 

bakımdan da zümrelerin değişmez hiyerarşisinden aşamalı olarak kurtulmasıyla 

birlikte yaşamsal fırsatların genişlemesini” (Connerton, 2012, s. 14) işaret eden bir 

tanımlamayla modernitenin geleneksellik ile olan bağdaşmazlığı işaret edilmektedir. 

Geleneksel toplumlar ise eğitim seviyeleri yetersiz, din ve törelere bağlı, iş alanları tek 



 

17 

düze halde kente oranla sınırlı iş alanlarına sahip yönleriyle belirginleşen genellikle 

yüz yüze etkileşim ortamlarında iletişime geçen toplumlar olarak ifade edilebilir (Aziz, 

1982, s. 33). Makineleşme ve teknolojinin olmadığı kırsal toplumları ifade eden bir 

geleneksel toplum tanımlaması da şu şekildedir: 

Mesleksel farklar, nüfus yoğunluğunun az oluşu, çevre ile ilgili özellikler, aynı türden 

(homojen) oluş, toplumsal hareketlilik ile toplumsal tabakalaşmada sınırlılık, toplumsal 

ilişkilerde ve iletişimde farklılık. Kuşkusuz, tarımdaki teknolojik gelişmeler, ulaşım ve iletişim 

olanaklarının artması gibi nedenlerle, geleneksel kapalı toplum tanımlamasında ve dolayısıyla 

kente göre farklılıklarında da değişmeler olmuştur (Aziz, 1982, s. 33). 

Turner, Hill ve Abercrombie’de modernleşme teorisini Amerikan sosyolojisinde 

küresel küreselleşmenin açıklanması noktasında baskın bir paradigma olarak ifade 

etmelerinin yanı sıra modernleşme sürecinde ilerleyen geleneksel toplumları bekleyen 

süreçleri de şu şekilde ifade ederler: İlk olarak, “siyasi modernleşmeyi işaret eden, oy 

hakkı ve gizli oylama, parlementer sistem, siyasi partilerdir. İkincisi; kültürel 

modernleşme olan sekülerite ve ulusal anlamda gelişen ideolojiye, milliyetçi 

ideolojiye bağlılıktır. Üçüncü olarak ekonomik modernleşme ise, gelişen teknoloji, iş 

bölümünün artması ve yönetim tekniklerinin kullanımını işaret ederken dördüncü ve 

son boyutta da sosyal modernleşmeyle beraber kentleşmenin artması, okuma-yazma 

oranında artış seyreden yapı ve kentleşme beraberinde çöken geleneksel otoriteyi işaret 

etmektedirler (1994, s, 269-270). 

Özbek modernleşme kuramını Batılı olmayan toplumların “geleneksel toplumdan”, 

“modern topluma” doğru geçirmekte oldukları değişim ve dönüşüm süreci olarak 

belirtir (Özbek, 2002, s. 32). Bu değişim sürecini üç aşamalı olarak ifade eden Özbek 

bunların: “Geleneksel toplum”, “geçiş toplumu” ve “modern toplum” şeklinde 

olduğunu ifade etmektedir. Değişim süreicndeki toplumlardan ilk ilk olarak geleneksel 

toplumları açıklayan Özbek bu toplumları;  

Değişim sürecinin başlangıcında toplum “geleneksel”dir. Ancak kuramda gelenekselliğin ne 

olduğu değil ne olmadığı belirtilmektedir; geleneksel olan modern olmayandır. Modern bir 

toplumun özellikleri ise, ekonomik kalkınma (yani endüstrileşmiş görece adil bir gelir dağılımı 

sağlanmış olmak), insanı bağımsız bir birey olarak algılayan bir hoşgörü anlayışını temel alan 

kültürel çoğulculuk; düşünce ifade ve örgütlenme özgürlüğü temelinde kurumsallaşmış temsili 

demokrasidir (Özbek, 2002, s.32).   

şeklinde ifade etmektedir. Bu özellikleri bünyesinde barındırmayan toplumları 

geleneksel toplum kategorisine dahil eden de bizatihi Batılı toplumların kendisidir. 

Geleneksel toplumların modern toplum olmaya meylettiği toplumları ifade eden 

Özbek geçiş toplumlarını “geleneksel toplumdan modern topluma evrilme aşaması 

olarak kavramsallaştırılmıştır” (2002, s. 33). Özbek’in görüşleriyle örtüşen bir ifadeyle 



 

18 

Lerner’da; “geleneksel, geçiş aşamasındaki toplumlar ve modern toplumları okuma 

yazma oranları, kentleşme biçimleri, medya ile ilişkileri, siyasi katılım, empati 

geliştirebilme özellikleri etrafında birbirinden ayırt edilebileceğini belirtmektedir” 

(Lerner’dan akt. Altun, 2000, s. 165).  

Modern ve geleneksel toplumları birbirinden ayrı toplumlar olarak ifade eden 

görüşlerin yanı sıra modern toplum olma yolunda gelenekselliğini yitirmeden modern 

hayat ile iç içe geçmiş toplumların varlığına işaret eden görüşler de bulunmaktadır. 

Modernleşme kuramına yönelik yapılan eleştirileri Köker, iki başlık altında 

toplamaktadır. Bunlar; modernleşme kuramını aynı işlevsel-yapısal paradigma içinde 

gözden geçiren görüşler ve bu kuramı tümüyle reddeden radikal kuramlardır 

(Köker’den akt. Özbek, 2002, s. 34). Bu paradigma çerçevesinde eleştiren yaklaşımda 

geleneksel-modern kavramsallaştırması korunurken, modern toplum olabilmenin ön 

koşulu olarak geleneksel olanın tamamen yıkılması gerektiği nosyonu da 

sorgulanmıştır. Bu duruma göre, geleneksel ve modern kavramları daima birbirlerini 

dışlamaktan ziyade bu ikisi arasında çeşitli, değişik ilişki biçimlerini barındırdığı 

düşünülmektedir (Köker’den akt. Özbek, 2002, s. 34-35). Özbek’de Gusfield’ın da 

benzer görüşlerini ekleyerek geleneksellik ve modernliğin birbirini dışlayan 

sistemlerden ziyade geleneklerin modern biçim ve süreçleri güçlendirdiğini 

modernleşmenin gelenekleri zayıflatma gibi bir zorunluğunun olmadığını aksine yeni 

değer ve kurumların eskilerle sık sık iç içe geçtiğini belirtmektedir (Özbek, 2002, s. 

38). Bunlara ek olarak Gusfield; “özgül geleneklerin içeriğindeki çeşitliliğe 

dayandırılan modern biçimlerle geleneklerin aralarında “kabul etme” (yerine geçme), 

“yadsıma” ve “içiçe geçme” gibi birden fazla ilişkinin olabilceğini ifade eder 

(Gusfield’den akt. Özbek, 2002, s. 37-38).  

Gusfield; Yeni uluslardaki ve ekonomik yönden gelişmekte olan toplumlardaki 

değişimin geleneksel geçmişten modern geleceğe doğru çizgisel bir hareket şeklinde 

olduğu düşüncesindeki geleneğin, mevcut kurumların ve değerlerin modernleşmenin 

ön gördüğü değişime engel teşkil ettiği (2005, s. 56) görüşlerine karşı çıkmakta ve 

geleneğin bilinenin aksine şu şekilde olduğunu ifade etmektedir: 

Gelenek bir yerde sabit olarak bulunan bir şey değildir. Gelenek belli tarihî şartlarda mevcut 

beklentilere ve ihtiyaçlara göre değişikliğe uğrar, şekillendirilir. İnsanlar, geçmişin gelenek 

halini almış çeşitli yönlerine atıfta bulunmak suretiyle, şimdiki zamanda işledikleri çeşitli 

fiiller için bir meşruiyet temeli ararlar (Gusfield, 2005, s. 66).  



 

19 

Gusfield’a göre gelenek değişime direnç gösteren bir yapıya sahip değildir, bunun yanı 

sıra sabit kalarak değişim göstermeden aktarılan gelenekler de mevcuttur. Ayrıca 

gelenekler moderniteyi dışlamamakta, modernite ile birlikte ulaşım ve iletişim 

araçlarının yaygınlık kazanmasıyla birlikte hareketliliği artarak etki alanlarını da 

genişletmektedir (2005, s. 63-65). Henry Glassie ise gelenek hakkında şunları dile 

getimrktedir: “Gelenek sabit olabilir ve akışkan olabilir; yerinde dönebilir, sürekli 

değişen dönüşümler yoluyla dönebilir veya zaman içinde sarmal, ilerleyici veya geriye 

dönük izler vurabilir” (Glassie’den akt. Tetik, 2022, s. 15-16). Toparlayacak olursak; 

modernizm tanımlamalarında her ne kadar modernizmin geleneksellikle farklı uçlarda 

yer aldığı görüşleri bulunsa da bu görüşlerin aksine modernizmin ve geleneğin iç içe 

geçerek birbirlerini yok etme eğilimi olmadan besleyen iki olgu olarak gören 

görüşlerde bulunmaktadır. Bu iç içeliğin veyahut ikililiğin en fazla karşılaşıldığı 

mekân olarak kent bu anlamda önemlidir. 

Modern ve geleneksel toplum farklarının en belirgin şekilde karşılaşıldığı bağlam 

olarak kentler modernizmin dinamiklerinin kurumsallaştığı ve yaşatıldığı mekânlardır. 

Bu nedenle modernleşme olgusunda kentleşme önemli bir yere sahiptir. Kent özgün 

bir olgu şeklinde tek başına ele alınmak yerine genellikle feodalizmden, kapitalizme 

geçiş veya modern hayatın bir ürünü olarak ele alınmaktadır. Özyurt, bu konuda 

Toplum felsefecileri ve sosyologların geleneksel toplumlardan modern toplumlara 

doğru geçirdikleri dönüşümleri aşağıda yer alan maddelerdeki;  

• “Tarım toplumundan sanayi toplumuna geçiş (Saint-Simon), 

• Cemaat’ten cemiyete geçiş (Tönnies),  

• Basit toplumlardan karmaşık toplumlara geçiş (Spencer),  

• Mekanik dayanışmalı toplumlardan organik dayanışmalı toplumlara geçiş 

(Durkheim),  

• Kutsal toplumlardan laik toplumlara geçiş (Howard Becker)” şekilde kent 

tanımlamasına farklı perspektiflerden değerlendirilen tanımlamalarla yer 

vermektedir (Özyurt, 2007, s. 113).  

Kenti, sürekli bir değişim ve dönüşüm içine sokan iç ve dış dinamikler kent yaşamında 

her zaman için bulunmaktadır. Kentin ekonomik, sosyal ve kültürel anlamda 

büyüyerek kalabalıklaşan topluma cevap verememesi sonucu iç dinamiklerde 

değişimlerin başladığı bilinirken, dış dinamiklerin ise genellikle ekonomik ve politik 

konularda yaşandığı bilinmektedir.  Ayrıca dış dinamiklerin kent üzerindeki etkisi iç 



 

20 

dinamiklere göre daha çok yönlü ve derinliklidir (Şentürk 2014, s. 94).  Kentleşmenin 

modern dönemle olan ilişkiselliğinin vurgulanmasının nedeni modernleşmeyle birlikte 

sanayileşmenin hız kazanmasının bir sonucu olarak kentleşmenin de hız kazanmış 

olmasından kaynaklanmaktadır. Sanayi devrimi tarım toplumunu, sanayi üretimlerini 

desteklemesi gerekliliği ile kent toplumuna evirmiştir. “Endüstri devrimiyle birlikte 

yeni hammadde ve teknolojileri kapsayan keşif ve icatlar, hızlı nüfus hareketleri, ulus 

devletlerin ve kitlesel hareketlerin doğuşuyla birlikte modernliğin hızla genişleyen 

sınırları, dünya ölçeğinde var olan toplumları, sosyo-ekonomik değişimlere 

zorlamıştır” (Özkul, Öter, 2019, s. 157). Sanayileşmenin etkisiyle kırsal yerlerden 

kentlere doğru başlayan göçler birçok unsurun dönüşümüne sebep olmuştur. Bu 

dönüşümler; üretim, ulaşım, haberleşme, toplumsal ilişkiler, değer yargıları ve benlik 

algısı gibi konularda yaşanırken bununla beraber kentleşme ile ilgili yapılan 

çalışmalardan özetle, temelde eğitim sistemi, aile yapıları, giyim-kuşam, çalışma 

hayatı, kültürel ögeler gibi konularda da dönüşümlerin yaşandığı bilinmektedir. Kentin 

göç eden bireyler için hem olumlu hem de olumsuz birçok yanı bulunmaktadır. Kentin 

olumlu yönlerine; hukuk kuralları ve siyasi kararlara bağlılığın olması, kentteki 

insanların kırsala göre daha özgür bir yaşam tarzı sürdürmesi ve ticari anlamda da 

serbest piyasanın etkin bir şekilde var olması, girişim için insanların gereken olanakları 

rahat ve hızlı bir şekilde ulaştırması örnek verilebilir. Kentin olumsuz yanlarına ise 

kent hayatına alışkın olmayan kişilerin kente göç ederek deneyimlediği deneyimlerin 

çoğu örnek olarak verilebilir. 

Türkiye’nin kentleşmesine bakılacak olursa; Kongar, Türkiye’deki kentleşme 

olgusunu, toplumsal ve ekonomik yapıları şekillendiren temel ögelerden biri olarak 

görmektedir. Ona göre kentleşme yalnız tarımdaki dönüşümlerin ya da sanayileşmenin 

bir sonucundan öte, toplumsal değişmeyi işaret eden bir sürecinin göstergesidir 

(Kongar, 2015, s, 549). Türkiye’de Cumhuriyet döneminde modern kent yapıları 

oluşturma yönünde çalışmalarla birlikte Türkiye’de kentlerdeki nüfusun, kentte 

yaşayanlar ve kırsaldan kente göç edenlerden oluştuğu bilinmektedir. Çelikten’e göre, 

Türkiye’de 1920’li yıllardan sonra modern kentleşme daha belirgin bir hal almıştır. 

Kentleşme düşüncesinin ürünü olarak ilk dönemlerde çağdaş kentlerde cazibe 

merkezleri oluşturmak amacıyla ülke çapında kentlerde fabrikalar kurulmuştur 

(Çelikten, 2019, s. 53). Savaş sonrası imar ve iskânla ilgili çalışmaların hız 

kazanmasıyla beraber konut yapımlarında yaşanan artış, 1950’li yıllardan itibaren 



 

21 

yaşanan politik gelişmeler sebebiyle sanayi yatırımları yerini tarım yatırımlarına 

bırakmıştır. Ortaya çıkan tarım ürünlerinin de pazarlanması amacıyla ulaşımın 

iyileştirilmesine gerek duyulmuş ve bu yönde çalışmalar artmıştır. Tarımın 

makineleşmesi ihtiyaç fazlası emeği ortaya çıkarırken, köylünün kente göçüne sebep 

olmuştur. Türkiye’deki kentleşme oranı bu olay sonucunda artmıştır (Çelikten, 2019, 

s. 54). Bu konuda Öztaş ve Özbolat’ın çalışmasında Türkiye’deki kentleşmenin 

etkisinde yine tarımda yaşanan dönüşümler işaret edilmektedir: “Başka bir deyişle, 

kırsaldan kentsel çevreye büyük oranda nüfusun göç etmesinin nedeni olarak 

modernleşme öncesi tarımsal üretimdeki hızlı değişme gösterilmektedir” (Öztaş, 

Özbolat, 2019, s. 177). Kırsaldan kente göçün tek sebebi de yalnız bahsi geçen durum 

değildir. Bunun yanında; “kırsal göçte ana "itici" etkenleri, yoksulluk, düşük gelir, 

öğrenim ve sağlık hizmetlerinin olmayışı ve kentlerdeki "çekici" etkenleri istihdam, 

yüksek gelir fırsatı, sağlık ve diğer hizmetlerin mevcut olması ve öğrenim imkanları 

olarak belirlemektedir” (Kıray’dan akt. Öztaş, Özbolat, 2019, s. 178). Yılmaz ve 

Çiftçi; göre Türkiye’de kentleşme, toplumsal, ekonomik, siyasal, kültürel yapı ve 

değerlerini değiştirici yönde etki ederek bunları biçimlendiren bir etken olmuştur. Bu 

nedenle Türkiye’de kentleşme olgusuna sadece tarımın makineleşmesi yönüyle 

bakılmadan, toplumsal değişmelerde de bir etkisi olduğunun unutulmaması gerektiğini 

vurgularlar (2011, s. 253).  

Türkiye’de gerçekleşen göç nedenlerini Güllüpınar (2011, s. 268-269) şu şekilde ifade 

etmektedir. 

1980’lere kadar söz konusu olan göçler daha çok ekonomik nedenlerle kırdan kente 

gerçekleşirken, 1980 sonrasında Doğu ve Güneydoğu bölgelerinde yaşanan ekonomik, 

güvenlik ve siyasal nedenlerle daha çok kırdan kente, kentten kente ve bölgeler arası 

gerçekleşmiştir. 1980 öncesi yaşanan göçlerde göç edenler sanayi sektörü tarafından güvenceli 

ve sigortalı işlerde istihdam edilebilirken, 1980 sonrası dönemde değişen ekonomik ve politik 

koşullar nedeniyle kentlerde güvencesiz, sağlıksız ve sigortasız, resmi olmayan hizmet 

sektöründe istihdam olanağı bulabilmişlerdir (Güllüpınar’dan akt. Çalışkan Akçetin, 2012, s. 

627).  

Kentleşme Türkiye’de çok da sağlıklı şekilde yürütülebilen bir süreç olmamıştır. 

Yaşanan göçler sonrası toplumsal uyum, çarpık kentleşme, göç eden insanların 

gecekondulaşması gibi olumsuzluk yaratan birden fazla durumla karşılaşılmıştır. 

1980’lerden sonra gerçekleşen büyük göçler sonucu ortaya çıkan sorunlar için 

hedeflenen ekonomi sağlanamamış, belirli politikalar düşünülse de 

gerçekleştirilememiştir. Kentleşme bazı şehirlerde yoğunlaşmış, sanayi sadece bazı 

şehirlerde toplanmış bölgelerarası nüfus yoğunluğunda dengesizlik meydana geldiği 



 

22 

için kentleşme problem haline gelmiştir. Ülkemizdeki kentleşme durumunu diğer 

ülkelerden ayıran bir diğer nokta ise; diğer ülkelerde olan sanayileşme sonrası 

kentleşmenin Türkiye’de tam aksi yönde gerçekleşerek sanayileşme öncesi 

kentleşmenin meydana gelmesiyle sanayileşmenin kentleşmeyi takip etmesiyle 

gerçekleşmiştir. “Türkiye’de kentleşme olgusu (unsuru) birçok gelişmiş ülkeden 

farklılık gösterir. Gelişmiş ülkelerde sanayileşme ile başlayan ya da sanayileşmeyle 

paralel gelişen kentleşme görülürken, Türkiye’de tarımın makineleşmesi sonucu 

kırdan kente göç hareketlerin yaşanması, kentleşme olgusunun başat özelliği haline 

gelmiştir” (Yılmaz ve Çiftçi, 2011, s. 253). Türkiye’deki yaşanan sanayileşme ve 

kentleşmenin paralel şekilde yürümemesinin sonuçları ise şu şekilde ifade edilebilir: 

”Bunun sonucunda da artan gecekondulaşma, kentsel hizmetlerin aksaması, işsizlik, 

göç edenlerin topluma uyumsuzluğu, şehir kültürüne yabancılık ve kültürler arası 

çatışma gibi sorunlar yaşanmaktadır. Bu durum kentlerde geleneksel ve modern olmak 

üzere ikili bir yapı oluşturmaktadır” (Çalışkan Akçetin, 2012, s. 627). Ortaya çıkan bu 

ikilik halinde ilişkiler; çatışma, dışlama veya iç içe geçme gibi çeşitli ilişkileri 

barındırmaktadır.  

Geleneğin ve modernleşmenin birbirini dışlayan çatışan yönlerine dikkat çekildiği 

üzere geleneklerin her ne kadar değişmezliği barındırsa dahi bazı durumlarda 

dönüşümlere karşı durmadığı ve buna göre şekillendiği bilinmektedir. Gelenekleri 

sürekli hale getiren de içinde bulunduğu değişimlere ve yeni durumlara adapte olarak 

esnek olma halini koruyabilmeleridir. Geleneklerin geleceğe aktarımının ve geleneğe 

süreklilik kazandırmanın yolunun yeni duruma adapte olmaktan geçtiğinin fark 

edilmesiyle modernleşme döneminin gerekliliklerine kısmen ya da tamamen 

uyumların gösterildiği bilinmektedir. Bu uyum sürecini Marksist yaklaşımın 

eklemlenme kavramıyla açıklayacak olursak; birbirini bütünleyen fakat çelişkili olan 

geleneksellik ve modernlik tarihsel süreç içerisinde eklemlenmektedir. Eklemlenme 

kavramına göre de gelenek ve modernlik iç içedir. Modernizm sık sık gelenekten 

faydalanmaktadır.3 Hatta öyle ki geleneklerden faydalanılamadığı durumlarda 

modernizmle birlikte reddedilen geleneksel düzen kaynakları modernitenin ihtiyaç 

duyduğu anlarda geleneklerin icadına dahi başvurmaktadır. İcat edilen bu yeni 

gelenekler sayesinde toplumsal yapı ile bağ kurulmuş ve modernizm kendi zeminini 

 
3 Detaylı bilgi için bkz. Eklemlenme: Özbek, M. (2002), Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski, 

İstanbul: İletişim Yayınları. 



 

23 

sağlamlaştırmıştır. İcat edilmiş geleneği Hobsbawn ve Terence; “alenen ya da zımnen 

kabul görmüş kurallarca yönlendirilen ve bir ritüel ya da sembolik bir özellik 

sergileyen, geçmişle doğal bir süreklilik anıştırır şekilde tekrarlara dayanarak belli 

değerler ve davranış normlarını aşılamaya çalışan bir pratikler kümesi anlamında 

düşünülmelidir” (2006, s. 2) şeklinde açıklarlar.  

Vural (2014), geleneklerin icadının özellikle yeni kurulan devlet ya da rejimlerin 

kuruluşlarında geleneklerden faydalanıldığına dair bilgilere yer veren çalışmasında 

geleneklerin yeni kurulan devletlerdeki önemini belirten şu ifadelere yer vermektedir:  

Özellikle yeni devletlerin ya da rejimlerin kuruluşunda yeni yapıyı tabana kabul ettirmek ve 

meşrulaştırmak amacıyla yapılan gelenek icatlarının en temel 56 işlevi gelebilecek tepki ve 

uyumsuzluk süreçlerinin azaltılmasıdır. Bu yüzden, halka yeni uygulamaların aslında 

kendilerine yabancı olmadığına, geleneklerine dayandığına ilişkin bir takım işaretler sunulur. 

Böylelikle gelenekten alınan görsel, işitsel, davranışsal vb. birçok kültürel öğe ya da sembolü 

icat edilmiş gelenek formunun içine yerleştirmek en sık kullanılan gelenek icadı tekniklerinden 

ola gelmiştir (Vural’dan akt. Özmenteş ve Şenel, 2019, s.55-56). 

Yeni kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nin modernleşme sürecinde de geleneklerden bu 

yönüyle sıkça faydalanılmıştır. Bauman’da (2015) ulus-devlet inşalarında, modern 

ulus devlet yapıları oluşurken bu durumun kültürel tarafıyla ilgilenmekte ve bireyin, 

toplumun yeniden inşa edilmeye çalışılmasını açıklamaktadır (s. 3). Çetin, Türk 

modernleşme sürecini anlattığı çalışmasında toplumu değiştirme yönündeki en büyük 

adımların Cumhuriyet döneminde yaşandığını belirtmektedir. Ona göre yeni ulus-

devlet yaratma ideolojisindeki tarih, dil, din, kültür, eğitim vb. tüm unsurlar bu amaçla 

kullanılmıştır (2003, s. 25). Türkiye Cumhuriyeti’nin modernleşmesini temelde 

savunmacı modernleşme olarak gören Ward ve Rustow bu durumu şu şekilde açıklar: 

“Batının gelişmiş devletlerinin siyasi ve ekonomik saldırılarından korunmak için 

istikrar ve güce duyulan ihtiyaçtan kaynaklandığı ileri sürülmektedir. Savunmacı 

(defansive) modernleşme olarak tanımlanan bu tip modernleşme süreçlerinde temel 

güdü toplumlumun dışından gelmekte ve modernleşmenin ulusal güvenlik için hayati 

olduğuna inanılmaktadır (Ward ve Rustow’dan akt. Özmenteş ve Şenel, 2019, s. 59). 

Türk modernleşmesinde en büyük adımlar Cumhuriyet dönemiyle atılsa da 

modernizmin ayak sesleri aslında daha öncesinde Tanzimat döneminde gelmeye 

başlamıştır. Tanzimatla başlayan modernleşme sürecinde daha çok siyasi ve teknolojik 

adımlar dikkat çekerken, Cumhuriyet dönemiyle yaşanan modernizm fikrinde ise 

atılan adımlar kültürel alanlara da taşınmıştır. Güner, bu doğrultuda II. Meşrutiyet 

döneminde Türk milliyetçiliği hareketini oluşturmak amacıyla kurulan Türk Ocakları 

gibi oluşumların Osmanlı kökenli olması kaynaklı yeni kurulan Türkiye 



 

24 

Cumhuriyeti’nin modernleşme ideasıyla çelişiyor olması kaynaklı 1931 yılında 

Atatürk tarafından feshedildiğini ifade etmektedir (Güner, 2018, s. 103-104).  Bu 

feshedilmeden ötürü eğitim alanında meydana gelen boşluk için 1932 yılında tüm 

halkın yararlanacağı ulusal bir eğitim merkezi olan halkevleri açılmıştır. 

Halkevlerinden halkın modernleşme döneminde tahayyül edilen medeniyet düzeyine 

ulaşması noktasında halkı desteklemesi de beklenmiştir. Halk evlerinin temel amaçları 

arasında yer alanlardan bazıları; “milli kültürü yaşatmak ve yapılan inkılapları 

kökleştirmek de destek olmaktır. Aynı zamanda kültürü yaşama yerleridir, başka bir 

amacı müspet ilimleri (fizik, elektrik, kimya vb.) öğretmektir” (Atsız, 2017, s. 28-29). 

Halkevlerinde birden fazla şube bulunmaktadır ve bunlardan güzel sanatlarla ilgili 

işlerin yürütüldüğü şube olarak müzik ile ilgili birimin uygulama alanlarında 

genellikle; halk evlerinde yapılacak törenlerin müziklerini hazırlama, halk için müzik 

geceleri düzenleme, Batı müziğinin yaygınlaştırılması ve Türk halk müziğine ait 

verilerin toplanarak bu müziklerin Batı müziği uygulamalarına yönelik olarak 

düzenlenmesine yardımcı olmaktadır. Aynı zamanda da koroların, orkestra ve 

bandoların kurulmasıyla bu oluşumların çalışmasını düzenleyen yapıdadır (Olgun, 

2019, s. 63). “Halkevleri halk arasında özellikle köylerde, aşiretlerde söylenen 

türkülerin notalarını, sözlerini ve oyunların tarzlarını ve ahengini saptamaya 

çalışmaktadır” (Özacun, 2002, s, 22). Olgun, halkevlerinin güzel sanatlar şubesinin bir 

diğer amacının da halkın dikkatini çekmeyen yeni ezgilere karşı sevgi 

beslemeyeceğinden ötürü modernizasyon uygulamalarıyla yeni oluşturulan müziklerin 

halka alıştırılması için öncelikle bu tür müziklerin halka uygun olmasının gerekli 

olduğunu belirtir. Bu amaçla halkevlerinde halkın ürünlerinden bildiği, sevdiği 

ögelerden faydalanılması noktasında karar kılınarak halkevlerinin bu yönüyle de 

hizmet ettiğini ifade etmektedir (Olgun, 2019, s. 64). Olgun halkevlerinin bahsedilen 

amaçlar doğrultusunda yaptığı çalışmaları şu şekilde dile getirmektedir:  

Yapılacak ilk iş, çevrenin en iyi çalıcı ve söyleyicilerini tespit etmek ve onları Eve bağlamaktır. 

Halkevlerinde halk ezgileri ön planda kendi öz sazları, gerçek sahipleri tarafından çalınıp 

söylenmelidir. Ut, cünbüş.. gibi aletler halk ezgisinin, kendisine özgü karakteriyle çalışmasına 

uygun ve elverişli değildir. Alaturka ağız da, halk ezgisini kendi uslubiyle ifade edemez. 

Halkevlerinde halk ezgilerini gençlere öğretirken, açık saçık sözlü ezgilerin gençler arasında 

Halkevlerinde yapılması doğru olmaz. Uygunsuz sözleri kaldırmak lazımdır. Halkevi halkın 

evidir ama, o ev, nezih bir aile yuvası karakterini taşıyan bir evdir. Halkevlerinde ilk koro 

müziği faaliyeti tek ses korosu çalışmasına ayrılmalıdır. Öğrenilen eserler ve her türlü konserler 

Evin hoparlörüyle şehre yayılır, halkevi göçmen Türklerin ezgilerini inceler. Tek ses koro 

zevkinden sonra iki ve tedricen çok sesli koroya geçilir. Halka verilecek çok seslilik eğitiminde 

ilk iş mümkünse halk kanunları öğretmektir. Halk kanunlarından sonra iki sesle tertiplenmiş 

hak ezgilerine geçilir. Besteciler halk müziğinden piyano eserleri de vücuda getirebilirler. Halk 

müziği oda müziğine beraberliğe, orkestraya çok yakışır. Solo veya koro ezgilerine orkestra 



 

25 

veya piyano eşlikleri yazılabilir, ezgiler piyano veya orkestra eşliği ile söylenebilir (Olgun, 

2019, s. 64-65). 4 

Yukarıdaki alıntıda yer verilen Halkevlerinin müzik şubesi hakkındaki düzenleme, 

görüş ve hedeflerinin dönemin modernleşme ideasıyla uyuştuğu ve halkevlerinin temel 

amaçlarındaki “milli kültürü yaşatmak ve inkılapları kökleştirmek” fikri 

doğrultusunda yapıldığı da aşikardır. Halkın hakîm olduğu müzikten yani halk 

müziğinden vazgeçilmeme sebebi ifade edildiği gibi halkı halkevlerine getirebilmek 

bir nevi o dönemin eğitim merkezi ve inkılapların yerleştiği yer olan halkevine 

alıştırmaktır. Türkiye’deki modernleşme sürecini müzik perspektifinden 

değerlendiren ve bu süreci Batının öncü, ileri, her anlamda arzulanan olarak 

gösterilmesi yönüne eleştiri getirerek, bu durumu Batının hegemonyası çerçevesinde 

ele alan çalışmalardan özetle; 5 Modernleşme sürecinde söylemlere bakıldığında 

Osmanlı’da dile getirilmiş olan “Garp medeniyeti tek, terakki ve tekâmül garba 

mahsus” (Öztürk, 2018 s. 431), düşüncesi ve Abdullah Cevdet tarafından söylenen 

“Bir ikinci medeniyet yoktur. Medeniyet Avrupa medeniyetidir.” (Öztürk, 2018, s. 

434) sözlerinin modernizm ideasını ortaya koymakla birlikte o dönemin zihin yapısına 

ışık tutması açısından ifade edilmesi önemlidir. Bu konuya örnek teşkil edecek bir 

başka durum ise Atatürk’ün Sarayburnu konuşmasında müzik inkılabı ve harf inkılabı 

ile ilgili yer verdiği şu açıklamasıdır: 

Her iki inkılap da, yüzlerce yıldır kullanılmakta olan kültürel unsurların terk edilerek yerine 

Batılı muadillerinin alınması fikri üzerine kuruludur. Harf İnkılabı bin yıldır kullanılmakta olan 

Arap alfabesi yerine Latin alfabesinin, Musiki İnkılabı ise yine bin yıldır icra edilmekte ve 

dinlenmekte olan makama dayalı müzik yerine tonal senfonik müziğin benimsenmesi olarak 

özetlenebilir. Buna karşın Atatürk Sarayburnu’nda Latin harflerini “hakiki Türk yazısı” olarak 

tanımlarken Batı müziğini de “Türk’ün fıtratına daha uygun” bir müzik olarak resmeder 

(Ayas,2019, s. 2097). 

Bu paragraf modernleşme fikriyle müzik alanında uygulanması hedeflenen 

inkılapların neden ve amaçlarından bazılarını ortaya koymaktadır. Halk müziğinin 

Cumhuriyetin modernleşme evresindeki süreci detaylandırılacak olursa; Halk 

müziğinin modernleşme süreci ile ilgili Şenel ve Özmenteş (2019); Batı tipinde bir 

model örnek alınırken bu müzik devriminin anahtar kelimesinin çok seslilik olduğunu 

 
4 Halkevleri ile ilgili detaylı bilgi için bkz. Olgun, K. (2019), Türkiye’de Halkevleri Gerçeği Teftiş 

Raporları Işığında Birinci Yılında Halkevleri (Halkevleri ve Kocaeli Halkevi Örneği), Ankara: İksad 

Yayınevi. 
5 Türkiye’nin modernleşme sürecinin müzik üzerindeki etkileriyle ilgili detaylı bilgi için bkz. Özmenteş, 

G. ve Şenel, O. (2019), Türkiye’de Hegemonik Bir Araç Olarak Müzik Eğitimi ve Kanonik 

Söylemleri, Öztürk, O. M. (2018), ‘Mûsikî Terakkîye Mâni midir?’: Terakkî, Medeniyet ve Mûsikî 

Meselelerinin Garpçı Jön Türk Söyleminde Kurgulanışı, Şenel, O. (2019), “Doğu Asya’da Batı 

Müziği Hegemonyası: Japonya, Çin ve Kore’de Müzik Reformları. 



 

26 

ve Türk müziğinin bu amaçla düzenlemesi için Hindemith gibi ülkeye davet edilen 

Batılı müzisyenlerin bu düzenleme için halk müziğini işaret etmeleri sonucu 

modernizasyon çalışmalarının bu doğrultuda ilerlediğini belirtirler. İki araştırmacıya 

göre bu modernizasyon girişimlerinde müziğin teorik zemininden daha ziyade müziğin 

ideolojik temellerinin ön planda olmasının nedeni bu tür girişimlerin devletin 

desteğiyle yürütülerek icat edilmiş olan gelenekler olmasından kaynaklanmaktadır (s. 

62-64). 

Tanzimatla başlayan, Cumhuriyetin ilanıyla derinleşen modernizm fikrinin etkileri bu 

zaman zarflarında belirginleşmiş ve belirli amaçlar doğrultusunda halk müziği 

üzerinde modernizasyon uygulamaları yapılmıştır. 20. Yüzyılın özellikle de sonuna 

doğru gelişen teknoloji ve kitle iletişim araçlarıyla da küreselleşen Türkiye’de de 

kültür daha özelinde halk müziği bu gelişmelere bağlı olarak çeşitli değişim ve 

dönüşümler yaşamıştır. Bu bağlamda geleneksel halk müziği unsurları ise ana oluşum 

yerlerinden çıkarak yeni bağlamlarla tanışmış ve bu bağlamlardaki yeni icra 

mekânlarında icra edilmeye başlanmıştır. Geleneksel bağlamdan uzaklaşma müziği 

daha fazla insana ulaştırma, kültürün devamlılığını sağlama imkânı tanırken 

küreselleşmenin etkileriyle de bir yandan da kitleleşen kültürler bu geleneksel yapılara 

olumsuz etkilerde de bulunabilmektedir.  

Özetle Nurcan ve Canbey, Cumhuriyet’in milli musiki politikasını anlattıkları 

çalışmalarında da ifade ettikleri üzere; Türkiye Cumhuriyeti’nde modernleşme aracı 

olarak görülen müziğin Atatürk’ün Türk toplumunun ulusal müziğinin, Batılı ülkeler 

arasında kendi kimliğini koruyarak tüm çağdaşlığıyla var olabileceğini kanıtlayan bir 

tanıtım aracı olarak görülmesi üzerine ve Atatürk’ün bu düşüncesinin kültür devrimini 

oluşturan diğer dinamiklerle de uyumluluk göstermesi kaynaklı böyle bir politikanın 

tercih edildiğidir (2016, s. 77). O dönem Atatürk tarafından arzulanan şey; müziğin 

Türk ögeleri kullanılarak en çağdaş, en güncel, en evrensel formatta sunulması ve 

halkın da bu müziği algılayabilecek eğitim ve kültür seviyesine yükseltilmesidir. 

Nurcan ve Canbey, Atatürk’ün amaçladığı müzik devriminde, Cumhuriyet’in ilk 

yıllarında tek sesli halk türkülerinden çoksesli senfonik orkestra eserler üretileceği ve 

bu eserlerin de halk tarafından benimseneceğini ifade etmektedirler. Bu amaçlar 

doğrultusunda yozlaşmış müzik olarak görülen hali hazırda var olan müziğin yerine 

müzik devriminde ön görülen müzik olan halk ezgilerine yönelerek Avrupa’nın her 

yerinde kanıksanmış, yerleşmiş tekniklerle ve müzik kalıplarıyla işlenmesi planlanan 



 

27 

bu yapıya uygun müzik üretimleri yer alacaktı. Atatürk’ün bu söylemleri üzerine 

yapılması planlananlar, ulusal deyişleri (ulusal müzik fikirlerini) toplamak, bu 

derlenen müzikleri son müzik kurallarına göre işleyerek en çağdaş müziği elde 

etmektir (2016, s. 77-79).  Cumhuriyet’in kültürel politikasının müzik devrimini 

oluşturan ilk hedef olan derlemeler için Mehmet ve Sezai Asaf kardeşlerin 1925 

yılında sistematik bir şekilde çalışmalarını başlattığı bilinmektedir (Erkan, 2017, s. 34). 

Derleme çalışmalarına ilerleyen bölümlerde tekrar yer verilecektir. Türkiye’de halk 

müziğinin modernleşme sürecinde, modern hayatın dinamiklerinin hissedildiği kent 

yaşamına göçüyle ve kitle iletişim teknolojilerinin yaygınlığı ve medya araçlarıyla 

ilişkisi bağlamında yaşadığı dönüşümler sonraki bölümlerde detaylarıyla ele 

alınacaktır.  

3.2 Yeni Sanat Dünyasını Anlamak Üzere Kullanılan Kavramlar 

Bu bölümde, aşağıda maddeler halinde verilen “modernizmin etkileri” teorik ve 

kavramsal olarak açıklanacaktır. Teori ve kavramları daha anlaşılır kılmak üzere yeri 

geldiğinde Türk Halk müziğinden örneklere başvurulacaktır.  

Ele alınacak kavramlar şunlardır: 

1- Toplumun yaşamı açısından daralan zaman-uzam kavramı 

2- Dünya ile bağlantı kurma 

3- Post-modernizm /imge- hipergerçeklik 

4- Yeni bir dünyaya geçiş 

Antony Giddens modernleşme sonrası dönemi kuramsallaştırmada farklı birçok 

kavramın geliştirildiğini (Tüketim toplumu, Post-modern toplum, bilgi toplumu, 

sanayi sonrası toplum, kapitalizm toplumu vb.) ve bu kadar fazla kavramsallaştırma 

yerine modernliğin sonuçlarına bakılmasının faydalı olacağını, çünkü modernliğin 

sonuçlarının eskisinden daha fazla radikal hale geldiğini ve evrenselleşerek yeni bir 

döneme girmesinden kaynaklı her zamankinden daha fazla bu sonuçlara bakılması 

gerektiğini belirtmektedir (2010a, s. 10-11). Giddens, birçok toplumbilimcinin de 

ifadelendirdiği geleneksel-modern toplum ayrımına katılmakta fakat bu konuya da 

farklı bir bakış açısı getirmektedir. Modernliğin sonucunda ortaya çıkan yaşam 

tarzlarının insanları bütün geleneksel toplumsal düzenlerden öncesinde görülmedik 

şekilde söküp çıkardığını kabul ederek modernliğin bu denli etkili olmasını ise diğer 

değişim süreçlerinden daha yaygın ve yoğun olmasına bağlamaktadır (2010a, s. 12). 



 

28 

Yaygınlık düzlemi yönüyle bakıldığında küresel olarak toplumsal bağlantıların 

kurulmasındaki yaygınlığı işaret ederken, modernliğin yoğunluğunu da insanların 

yaşamlarının en özel ve kişisel alanlarını dahi değiştirmesi yönüyle etkili bulmaktadır. 

Modernizmin bu kadar etkili ve dönüştürücü bir süreç olduğunu kabule etse de 

modern- gelenek zıtlığına da karşı çıkmaktadır. Giddens bu konudaki görüşlerini; 

“geleneksel ile modernlik arasında süreklilikler vardır ve bunlar birbirinden tamamen 

ayrı parçalar değildir; geleneksel ve moderni çok genel bir biçimde karşılaştırmanın 

ne kadar yanıltıcı olduğu çok iyi bilinmektedir” (2010a, s. 12) şeklinde ifade 

etmektedir.   

Buradan hareketle öncelikle, modern toplumsal kurumları geleneksel toplumsal kurum 

ve düzenlerden ayıran süreksizlikleri belirlemeyi uygun bulmaktadır. Bunlardan birine 

modern çağın harekete geçirdiği değişim hızını örnek verirken, bu durumun en büyük 

etkeninin teknoloji gibi görülse de asıl etkinin diğer bütün alanlara yayılan bir 

etkileşim olduğunu belirtir (2010a, s. 13-14). İkinci süreksizlik olarak “değişim 

alanını” işaret eden Giddens (2010a) dünyanın değişik alanlarının birbirleriyle 

kurdukları bağlantıların artışıyla toplumsal dönüşümlerin de bu oranda tüm dünya 

üzerinde yayılarak etkili olduğunu varsaymaktadır (s. 14). Giddens üçüncü süreksizlik 

olarak da “modern kurumların doğasının özünü” işaret eder. Burada Ulus- Devlet’lerin 

siyasal sistemlerini ve üretimlerin cansızlaştırılışmış güç kaynaklarına büyük oranda 

bağımlı olmasını veyahut ürün ya da emeklerin meta haline getirilmesini modern 

kurumların doğasını oluşturan etmenler olarak görmektedir (2010a, 13-14).  

Giddens modern toplum ve geleneksel toplumu açıklarken bu toplumların 

dinamiklerinden yararlanır bu dinamiklerin; zaman ve uzamın birbirinden ayrılması, 

toplumsal düzenlerin yerinden çıkarılması ve toplumsal etkileşimlerde bireylerin aynı 

zamanda da grupların eylemlerini etkileyen yapısıyla düşünümsel tarafları olduğuna 

dikkat çekmektedir (2010a, s. 22). Giddens’ın bu düzenleme süreci refleksivite 

bağlamına karşılık gelmektedir. Giddens ayrıca modernitenin dinamzimine şu şekilde 

açıklık getirmektedir:  

Zaman ve mekânın ayrılması: Toplumsal ilişkilerin, küresel sistemler dahil, geniş zaman-

mekân dilimlerinde yeniden bir araya gelmesinin önkoşulu. Yerinden-çıkarıcı 

mekanizmalar: Birlikte soyut sistemleri oluşturan sembolik işaretler ve uzmanlık sistemlerini 

içerir. Yerinden- çıkarıcı mekanizmalar etkileşimi belirli bir "yer"in kendine has 

özelliklerinden koparır. Kurumsal refleksivite: Bilginin toplumsal hayat koşullarının 

organizasyonu ve dönüşümünün kurucu unsuru olarak düzenli şekilde kullanılması (Giddens, 

2010b, s. 36). 



 

29 

Giddens’ın modernitenin refleksitivitesi olarak tanımladığı kurumsal refleksivite; 

toplumsal etkinliklerin ve doğayla kurulan maddi ilişkilerin çoğu yönüyle yeni bilgiler 

dahilinde sürekli olarak gözden geçirilmiş olmasıyla ilgilidir (Giddens,2010b, s. 36-

37). Giddens gözden geçirilen ilişkilerin, eylemlerin bilgiler sayesinde düşünümsel 

olarak yeniden düzenlenmesi gerektiğini düşünmektedir. Zaman ve mekânın 

ayrılmasıyla ilintili bahsedilen dinamikte, modern öncesi toplumların zaman 

kavramının her zaman uzamla bağlantılı olduğu ve zamanı ölçmenin de mümkün 

olmadığı bu nedenle modernleşmeyle birlikte bu belirsizliğin ortadan kalkarak; 

zamanın standardize edildiği böylece zaman ve uzam arasındaki bağın koptuğu 

belirtilmektedir (2010b, s. 36-38). İnsanlar zamanı organize edebildikçe uzam 

üzerinde var olan etkileri de artmaktadır. Bu şekilde geçmişte var olan aynı anda aynı 

yerde olma durumu da zorunluluk olmaktan çıkmaktadır. Zaman-mekân bağlantısının 

koparılması Thompson’a göre bazı sonuçlar doğurmuştur.  

Bunlar: 

Zaman ve mekânın kopması telekomünikasyonun gelişimiyle yakından ilişkili başka bir 

gelişmeye zemin hazırladı: Mekânsız eşzamanlılığın keşfi. İlk tarihsel dönemlerde 

eşzamanlılık -yani 'aynı zamanda” ortaya çıkan olayların- deneyiminin, eşzamanlı olayların 

birey tarafından tecrübe edileceği özel bir lokalde ortaya çıktığı varsayıldı. Eşzamanlılık, 

lokalliği gerektirdi; 'aynı zaman', 'aynı yer' anlamına geldi. Ancak telekomünikasyonun yol 

açtığı zaman-mekân arasındaki sınırların erimesiyle birlikte eşzamanlılık deneyimi yerelliğin 

mekânsal koşullarından kurtuldu. Olaylar uzak bölgelerde meydana gelmesine karşın 

eşzamanlı olarak tecrübe edilebildi. Burada ve şimdi somutluğunun tersine, artık, özel bir 

bölgeye bağlı olmayan bir 'şimdi' duygusu ortaya çıktı. Eşzamanlılık mekânda genişletildi ve 

en nihayetinde küresel boyuta ulaştı (2008, s. 57).  

Modern dönemde medyanın gelişimine paralel olarak kendilerine ait müzik 

geleneklerini sözlü kültür ortamından derleyerek söz harici (nota, mum plak, taş plak, 

kaset, fonograf, görüntü kaydı vd.) medya ortamlarına aktaran her topluluk ve devlet 

bu zaman-uzam bağlantısının kopması durumunu deneyimlemiştir.  Türkiye özelinde 

bu medyatik dönüşüm ulus-devletleşme döneminin halka yönelmesi, halkta olan 

kültürel ifade biçimlerinin (türkü, masal, efsane, destan, atasözü gibi Halk Edebiyatı 

ürünleri…) yeni medya ortamlarına aktarılarak ulus bilincinin uyandırılması amacıyla 

halka başlıca radyo aracılığıyla yeniden servis edilmesi sürecinde yaşanmıştır. Bu 

süreçte Türkiye’nin çeşitli etkenlerle birbirinden farklılaşan yerel müzikleri yeni 

zaman ve uzamlarda dinleyiciye servis edilmiştir. 6 

 
6 Konu hakkında detaylı bilgi için bkz. Durgun Ş. (2018), Türkiye’de Devletçi Gelenek ve Müzik, 

Balkılıç Ö. (2009), Temiz ve Soylu Türküler Söyleyelim, Alpyıldız, E. (2018), Yurttan Sesler, 

Özdemir, N. (2021), Kültür Bilimi Araştırmaları.  



 

30 

Zaman-uzam farklılaşmasını dinleyici/seyircinin en az şekilde hissetmesi için 

Türkiye’nin ilk geniş çaplı yayın yapan radyosu olan Ankara Radyosu içerisinde yeni 

icra biçimlerinin keşfedildiğini görmek mümkündür. Bunlara, yöreden olmayan 

sanatçıların şive taklidi yapmasını, yöre müziğini icra eden enstrümanlarda “tavır” adı 

altında yöreyi yansıttığı düşünülen çalma biçimlerinin geliştirilmesini, bir yöreye ait 

eserlerin aslında radyonun bulunduğu şehirde yaşayan, o yörede doğmuş kişilerle 

ilişkilendirilerek mekân bağlamının yeniden sağlanmaya çalışılmasını örnek olarak 

vermek mümkündür. Televizyon yayınları gerçekleştirilmeye başlandığı zaman, 

gelecek bölümlerde görüleceği üzere, zaman ve uzamdaki kopmaların ayrıca dekorlar 

ve elbiselerle sağlanmaya çalışıldığına da şahit olunacaktır.   

Giddens’ın modernizmin dinamizmi olarak ifade ettiği bir diğer kavram ise yerinden 

çıkarmadır. Ona göre geleneklerin yerel bağlarının zayıflamasının nedeni “yerinden 

çıkarma” ile uyandırılan imgelerin değişik zaman ve uzamda yakalamaya elverişli 

olmasının bir sonucudur (2010a, s. 26-27). Yerel etkileşim bağlamlarından ayrılan 

toplumsal ilişkiler zaman ve uzamda dönüşüm geçirerek yeniden kurgulanır hale 

gelmektedir. Bauman’da mekânda var olan zaman ve uzamın anlamlarını; “Artık bir 

şey ifade etmeyen mesafelerle birbirinden ayrılmış yerellikler de anlamlarını yitirirler” 

(2012, s. 25) şeklinde ifade ederken, enformasyonların artık onları taşıyan bireylerden 

bağımsız olarak hareket edebildiğini ayrıca bunu yapmak içinde bedenlerin eskisi gibi 

yer değiştirmesine gerek kalmadan düzenlenmiş olan bir düzen dahilinde 

etkileşimlerin sürdürülebilirliğini vurgulamaktadır (2012, s. 25). Giddens ise yerinden 

çıkarma düzeneği olarak ifade ettiği simgesel işaretlerle bu işaretleri ellerinde 

bulunduran kişi veyahut grupların hiçbir karakteristik özelliğe bağlı kalmaksızın elden 

ele gezebilen araçlar halini aldığına dikkat çeken ifadeleriyle Bauman’la paralellik 

gösteren şekilde görüşleri belirginleşmektedir (2010a, s. 27). Thompson ise buna 

benzer bir yorumla; 

On beşinci yüzyılın sonlarından günümüze kadar bir dizi medya kurumunun gelişimiyle 

birlikte üretim, depolama ve dağıtım süreçleri belirli yönlerde dönüşüm geçirdi. Bu süreçler 

modern dönemin özelliklerini oluşturan bir dizi kurumsal gelişmeler içinde taşındı. Bu 

gelişmeler nedeniyle sembolik biçimler görülmedik bir boyutta (yeniden) üretildi; pazarda 

alınıp satılabilen metalara dönüştürüldü, zaman ve mekânda yayılmış bireylere ulaştırıldı. 

Medyanın gelişimi, modern dünyadaki sembolik üretim ve değişimin doğasını çok esaslı ve 

geri döndürülemez bir şekilde dönüştürdü (2008, s, 25).  

olarak ifade ettiği görüşleriyle modern dönemde sembolik olarak yeniden üretilen 

geleneksel ögeler işaret edilmektedir. Burada Giddens ve Thompson’un ifadelerinden, 

geleneksel halk müziğinin teknolojik gelişmelerle geleneksel bağlamından ayrılarak 



 

31 

(bağlamsızlaşma), medya aracılığıyla farklı bağlamlarda yeniden bağlamsallaştırmaya 

açık hale gelmesi anlamlandırılabilir. Thompson, geleneğin yeniden 

bağlamsallaştırmasını “yeniden demirleme” olarak kavramsallaştırmıştır. Ong’da 

Thompson’a paralel bir görüşle, bağlamsızlaştırmanın sadece bir yerinden etme olarak 

görülmesinden ziyade yeniden bağlamsallaştırması yönüyle” yeniden demirleme” 

olarak görülebileceğini ifade etmektedir. Böyle bir durumda Dorson’ın, 

“Bağlamsalcılar için folklor ürünlerinde asıl önemli olan metin değil geleneğin icrâ 

edildiği ya da nakledildiği ortam ve zamanın şartlarıdır” (Dorson’dan akt. Alev, 2014, 

s. 5) şeklindeki açıklaması yeniden bağlamlarına kavuşturulan geleneklerin yeni 

bağlamlarıyla beraber anlamlandırılması gerekliliğine bir temel oluşturur. Ek olarak 

Dundes’da, bir halk anlatısının ele alınırken onu dokusunun, metninin ve çevre 

şartlarının (bağlam) göz ardı edilmeden tüm bunlarla beraber ele alınarak tahlil 

edilmesi gerektiğini düşünmektedir. Dundes burada dokuyla; anlatının ortaya çıktığı, 

icra edildiği yerdeki dil özelliklerini kastederken metin de ise kastedilenin halk anlatısı 

ürününün kendisi olduğunu işaret etmekte ve son olarak bağlamla kastettiği ise ürünün 

oluştuğu, icra edildiği sosyal çevrenin şartlarıdır. Çünkü Dundes’e göre bir halk 

anlatısı ancak bu unsurlar bir araya getirilerek en iyi şekilde ifade edilebililir 

(Dundes’dan akt. Alev, 2014, s. 5-6). Bu düşünceyi destekler nitelikte bir görüş 

belirten Ersoy’da çalışmasında bu durumu;  

Her fenomenin bir varlık alanı vardır ve hiçbir kültürel fenomen, doğasının gereği bu varlık 

alanının dışında tam olarak anlaşılamaz. Dolayısıyla bir kültürel fenomeni anlamlandırabilmek 

için diğer bağlamsallıklar gibi onun üretildiği, icra edildiği/sunulduğu ve tüketildiği bağlam 

olarak varlık alanı dikkate alınması gereken önemli bir dinamiktir (Ersoy, 2021, s. 318). 

şeklinde ifade etmektedir. Yapılan bu açıklamalar yerel bağlamı dışında yeniden 

üretilen kültürel bir fenomeni araştırırken dikkat edilmesi gereken hususları ifade 

etmesiyle önemlidir.  Sonuç olarak geleneğin dönüşümünde yerinden çıkarıcı etkideki 

temel etkenlerden biri olan medya, geleneğin aktarımında kendisine bağlantılı ve bazı 

noktalarda bağımlı hale getirirken aynı zamanda da gelenekler bu vasıtayla mekânlara 

olan bağımlılıklarından sıyrılmaya başlamıştır. Thompson’a (2008), göre bu durum, 

geleneklerin önce günlük yaşantının geçtiği mekânlarından edilerek sonrasında 

geleneğin aktarımı için ihtiyaç duyulan nesilden nesile aktarımların yerine dolayımlı 

iletişim medyasına olan ihtiyacı daha da artırarak gelenekleri kısmen yersizleştirmiştir. 

Bu yersizleştirmenin ya da köksüzleştirilmenin Thompson’a göre önemli sonuçları 

vardır. Bunlar; geleneklerin sözlü aktarımın ve yüz yüze iletişim koşullarının empoze 

ettiği sınırlılıklardan sıyrılmasıyla sözlü aktarımdaki mekân ve zamanda var olan 



 

32 

kısıtlılığın ortadan kalkmasıdır. Gelenekler geçirdiği bu dönüşüm süreciyle 

canlılıklarını kaybetse de mekânsal birimlerle olan bağlantısını da tümüyle yok 

olmamaktadır. Aksine köksüzleşen, yerinden edilen geleneklerin yeni bağlamlara, 

yeniden demirlenmelerinin ön koşulu da buradan geçmektedir. Yüz yüze iletişimin 

sınırlarını aşan bu yeni iletişim süreci geleneklerin yerel sınırlarını aşan bölgesel 

birimlere yeniden bağlanmasına olanak vermektedir (s. 299). Thompson’ın 

geleneklerin yersizleşmesi üzerinden ifade ettiklerini Giddens (2010a), sınırları aşan 

evrenselleşmenin temeline oturttuğu zaman-uzam, yerinden çıkarma ve kurumsal 

refleksivite olarak ifade ettiği mekanizmaların bizzat küreselleştirici etkiye sahip 

olduklarını dile getirmektedir (2010a, s. 62). Bu nitelikler Giddens’a göre 

mekanizmaların içerisinde yer alan özellikle yerinden çıkarma ve düşünümsellik 

mekanizmalarında açıkça görülmektedir. Giddens küreselleşmeyi, bir yerde bulunma 

ve bulunmama arasında doğan ilişkide bireylerin kendisinden uzakta olan olayları 

yerel bağlamlarla iç içe geçen yeni yapılaşmalarla beraber deneyimleyebilmeleriyle 

ilintili olarak açıklarken modernitenin bu ilişkiler sonucunda küresel boyutta 

yayılmasını da bu etkileşimler arasında süregelen birden fazla bağlantıyla 

kavranabileceğini dile getirmektedir (2010a, s. 62-63). 

Burada Giddens vasıtasıyla yapılan küreselleşme atfından hareketle küreselleşmeye 

yer verilecek olursa; küreselleşme tanımlamalarını kategorize eden Steger 

küreselleşmenin temel özelliklerinin belirlenmesi noktasında araştırmacıların hemfikir 

olduğu tanımlama ve açıklamaların dört grupta toplandığını ifade etmektedir. Bunlara 

şu şekilde yer vermektedir:  

Geleneksel anlamda kültürel, siyasi ve coğrafi sınırları giderek aşan yeni toplumsal 

faaliyetlerin ve ağların ‘yaratılması’ ve mevcut olanların ‘çoğaltılması’nı içermesi. İkinci vurgu 

yaptığı özellik, karşılıklı ‘bağımlılık’ların genişliyor olması. Üçüncüsü toplumsal 

‘mübadelelerin yoğunlaşması’ ve ‘ivme kazanması’ olarak verilirken sonuncusunda, karşılıklı 

toplumsal bağımlılıkların sadece maddi düzeyde değil, insan bilincinin öznel yüzeyini de 

etkilediği (Steger’dan akt. Gürkan, 2016, s. 1447). 

Giddens’ın küreselleşmenin bağlantısallığına yaptığı göndermeyi daha fazla pekiştiren 

araç olarak medyayı işaret eden McLuhan’da “Global Köy” kitabında, insan 

yaşantısını çağlara ayıran sınıflandırmasıyla medya öncesi dönemde özellikle de basım 

çağında insanların bireyselleştiğini dile getirirken elektronik çağ da ise bu durumun 

değişip global bir köy haline geldiğini ifade etmektedir. Ayrıca insanların iletişimde 

bu araçlar sayesinde küresel anlamda aktif olduğunu ve özellikle televizyonun 

etkisiyle insanların bir araya gelirken aynı zamanda televizyonun insanları büyük bir 



 

33 

hızla birden fazla yere götürdüğünü de düşünmektedir (McLuhan, 2001). Postman ise 

McLuhan’ın küresel köy kavramını ele alarak, küreselleşmenin etkisiyle dünyanın 

hızla küresel bir köye dönüşeceği fikrini doğrularken bu küresel köyün kavalcısının da 

insanları uyutarak uyuşturmak için medya ve televizyondan faydalanacağını (2010, s. 

19-20) dile getirmektedir. Bu araçların 20. Yüzyıldaki etkilerine müzik yapma ve 

dinleme pratiği üzerinden bakan Mimaroğlu ise, bu durumu şu şekilde açıklamaktadır:  

Bir günler Bach, Buxtehude’yi dinlemek amacıyla bir kentten öbürüne, hem de yürüyerek 

giderdi, günümüz bestecisi ise radyo ve TV programlarını izleyerek, müzik firmalarının 

kataloglarına başvurarak başka yerlerdeki, başka ülkelerdeki bestecilerin çalışmalarını takip 

edebilir. Müzik sanatı artık, her ilgili kişinin evinin, odasının içindedir. Hiçbir çağda müzik, 

yirminci yüzyıldaki kadar, yığınlara ulaşabilme olanağına sahip değildir (1995, s. 119).  

Mimaroğlu’nun verdiği örnekte bu pratiklerin sayısız insanın çok zahmetsiz bir edim 

ile elde ettiği imkânlar anlatılmaktadır. Teknik iletişim araçları ve medyanın, iletişimin 

küreselleşmesini ve yoğunlaşmasını sağlaması hakkında görüşlerini bildirdiği oldukça 

geniş çalışmasında Thompson teknik medya araçlarının sabitleme, çoğaltma ve 

zaman- mekân ayrışması şeklinde özelliklerine yer vermektedir (2008, 42-43). 

Bunların yanı sıra bu araçların sembolik değişim süreçlerinde, sembolik biçimleri 

üretim bağlamlarından ayırarak farklı zaman ve mekânda konumlamasıyla da yeniden 

bağlamsallaştırıcı yönüyle küreselleştirici yanlarını vurgulamaktadır. İletişim 

biçimleri zaman ve mekânın ayrılmasını sağlarken bir ölçüde zamanda ve mekânda 

meydana gelen hareketi içermektedir. Thompson iletişim şekillerine gönderme yaptığı 

bu ayrışmanın en az olduğu iletişim şekli olarak yüz yüze iletişim şeklini işaret 

etmektedir (2008, s. 42-43). İletişim ortamlarının özelliklerine bakıldığında; bireylerin 

iletişim ortamlarını Thompson üç kategoride ele almaktadır. Bunlar: “yüz yüze 

etkileşim”, “dolayımlı etkileşim” ve “yarı dolayımlı etkileşim”dir (2008, s. 135). 

Çizelge 3.1 Etkileşim tipleri (Thompson, 2008, s. 135) 

Etkileşimsel 

Özellikler 

Yüz Yüze Etkileşim Dolayımlı Etkileşim  Yarı Dolayımlı 

Etkileşim  

Zaman- Mekân 

oluşumu 

Ortaklaşa biraradalık 

bağlamı; paylaşılan 

zamansal-mekânsal 

referans sistemi 

Bağlamların ayrımı; 

zaman ve mekânda 

genişletilmiş 

mevcudiyet 

Bağlamların ayrımı; 

zaman ve mekânda 

genişletilmiş 

mevcudiyet 

Sembolik İpuçları 

Sahası 

Sembolik ipuçlarının 

çokluğu 

Sembolik ipuçlarının 

azlığı  

Sembolik ipuçlarının 

azlığı  

Eylem Yönelimi Özgül ötekilere 

yönelim 

Özgül ötekilere 

yönelim 

Belirsiz potansiyel 

alımlayıcılar sahasına 

yönelim 

Söyleşmeli (Diyalojik)  

Tek Yönlü (Monolojik) 

Söyleşmeli Söyleşmeli Tek yönlü 



 

34 

Bu etkileşim türlerinden yüz yüze etkileşimin insanlık tarihi boyunca aktif olarak 

kullanıldığı bilinmektedir. Yüz yüze etkileşimde bireyler fiziksel bir mekânda bir 

araya gelmeye mecburdurlar. Sözlü kültüründe temelini oluşturan bu etkileşim biçimi 

geleneklerin varlıklarını devam ettirmelerinde etkilidir. Yüz yüze etkileşim insanların 

ortak bir mekânda, o anda orada hazır olmalarını gerektiren bir iletişim türüdür. Zaman 

ve mekânın paydaşlığı içerisinde iletişimi sürdüren kişilerin söyleşmeli olarak iki 

yönlü iletişimiyle ortaya çıkmaktadır. “Yüzyüze etkileşimin ek bir özelliği, 

katılımcıların iletileri aktarmak ve kendilerine aktarılanları yorumlamak için çoğul 

sembolik ipucu kullanmalarıdır. Bu etkileşim sözcükler, göz işaretleri ve jestlerle, kaş 

çatmaları ve gülümsemelerle, tonlama değişiklikleriyle tamamlanabilir” (Thompson, 

s. 131). Yüz yüze etkileşimin geleneklerin devamlılığında etkili olan ve sözlü kültürün 

devamlılığını sağlayan bir yapıda olduğu bilinmektedir. Geleneksel bir müzik olan 

halk müziğini Titon, “Genel olarak halk müziği, geleneksel ve sözlü olarak bir nesilden 

bir nesle aktarılan, yüz yüze iletişim ve sosyal etkileşimle sık sık uygulanan bölgeler 

ve etnik kökene bağlı müzik tarzlarından oluşur” (Titon’dan akt. Fidan, 2016, s. 1) 

şeklinde tanımlamasıyla halk müziğinin geleneksel yönünün yüz yüze iletişim 

ortamının bağlamında oluştuğuna da bir gönderme yapılabilir. Çünkü halk müziğinin 

gelenekselliği, yüz yüze iletişim formlarının doğasında yer bulabilen bir yapıdadır. Bu 

sebeple halk müziğinin icra edildiği ortam gelenekte sadece yüz yüze etkileşim 

ortamlarıdır. Gelenekte sözlü aktarım nesilden nesle, ağızdan ağıza usta-çırak 

eğitimiyle gerçekleşen bir aktarım süreciyle ve daha çok doğaçlamaya açık, herhangi 

bir kayıt olmadan yapılan icraları barındıran yapısıyla belirginleşmektedir. Yüz yüze 

etkileşim ortamında icra edilen aktarım süreci müziği icra eden kişinin yaşam süresiyle 

sınırlıdır. Bu yüzden ezber yeteneği ve bunu aktarmak müziğin devamlılığı açısından 

oldukça önemlidir. Giddens’ın görüşlerinden hareketle, modernizmin bir dinamiği 

olarak nitelendirdiği yerinden çıkarmanın etkisiyle gelenekler geleneksel 

ortamlarındaki yerel bağlamlarından, bağlarından kopmaktadır. Bu etkilerin henüz 

varlığının hissedilmediği yüz yüze iletişimlerin olduğu toplumlardaki geleneksel 

müziklerin daha özelinde âşıklık geleneğinin icra ortamı, eğitim süreci, geleneğin 

kural ve kaideleri medya ile iletişimin olmadığı bu dönemlerde, medyatik dönemdeki 

âşıklık geleneğinden oldukça farklı yapıdadır. Zaten halihazırda âşıklık geleneği 

ifadesindeki geleneğe yapılan atıfta yüz yüze iletişimin aktif olduğu bir iletişim 

ortamına yapılan atfı barındırmaktadır. Çünkü geleneğin karakteri zaten yüz yüze 

iletişim ortamlarında gelişen bir yapıya sahiptir. Bu iletişim ortamında icracı yaptığı 



 

35 

müziğin dönütünü bizzat yüz yüze gördüğü dinleyicinin jest ve mimiğinden 

okuyabilir, dil ile telaffuza gerek duyulmadan işaretler yoluyla iletişim kurulabilir. Bu 

tür iletişim ortamındaki müzikte, icracı ve dinleyicinin aynı zamanı ve mekânı 

paylaştığı bir aradalığın olduğu ortak bağlamda görülmektedir. İcracı ve dinleyicinin 

iki taraflı enformasyonunu içermesi nedeniyle tepkiler ve iletişim söyleşmeli bir 

yapıdadır. Bunların yanı sıra yüz yüze iletişim ortamında bir müzik etkinliği için icracı 

ve dinleyicinin orada fiziksel olarak bulunması gerekliliğinde ötürü bireylerin bir 

mekândan diğerine fiziksel olarak hareket etme zorunluluğu bulunmaktadır. Bu 

nedenle yüz yüze iletişimin olduğu dönem içerisinde âşık icrasını yaptığı zaman ve 

mekânı paylaştığı insanlara müziğini duyurabilmektedir. Bu iletişim ortamında 

gerçekleşen âşıklık geleneği örneklerine gelecek bölümlerde detaylarıyla yer 

verilecektir. 

Thompson bir diğer etkileşim ortamı olarak ifade ettiği ‘dolayımlı etkileşim’ ortamını 

ise; “mekân, zaman veya her ikisinin de bağlamından uzakta olan bireylere 

enformasyon veya sembolik içeriğin aktarılması imkânını sağlayan (kâğıt, elektrik 

telleri, elektromanyetik dalgaları gibi) teknik medyanın kullanımını içerir” (2008, s. 

132) şeklinde tanımlamaktadır. Zaman ve mekân boyunca esneklik kazanan bu 

etkileşim türü yüz yüze etkileşime göre birçok açıdan farklılık kazanmaktadır. Bu 

durumlara Thompson; dolayımlı etkileşimde katılımcılarının ortak bir zamansal veya 

mekânsal referans sisteminde bulunma şartının bulunmadığını, bu yüzden de iletişim 

kurdukları kişilere karışıklığa mahal vermeyecek şekilde bir telefon konuşması vs. 

sırasında kendilerini, öncesinde tanıtması gerekliliğini vurgulamaktadır. Ayrıca 

dolayımlı etkileşimde iletişime geçen bireyler fiziksel olarak bir arada olmamalarından 

kaynaklanan birçok ipucundan yoksun kalmaktadır. Bu nedenle etkileşimde meydana 

gelen karışıklıkların önüne yüz yüze etkileşimlerde var olan jest-mimik vb. ipuçlarına 

benzer şekilde sesle ya da yazıyla oluşturdukları bu etkileşim ortamına özgü ipuçları 

kullanarak geçmektedirler (Thompson, 2008, s. 132-133). Dolayımlı etkileşim 

ortamları da yüz yüze etkileşim ortamlarının yanı sıra halk müziğinin icrasında 

karşımıza çıkan bir diğer etkileşim ortamıdır. Kitle iletişim araçları da bu icra ortamını 

besleyen araçlardır. Dolayımlı etkileşim ortamlarında müzik icraları yüz yüze iletişim 

ortamına benzer şekilde söyleşmeli bir iletişime sahipken bu etkileşim ortamındaki 

halk müziklerinin icra, aktarım ve tüketim örneklerine genellikle internet ortamında 



 

36 

rastlanmaktadır. Bu etkileşim süreciyle ilgili örneklere de ilgili bölümlerde yer 

verilecektir. 

Son etkileşim türü olan ‘yarı dolayımlı etkileşim’ de ise dolayımlı etkileşimde olduğu 

gibi zaman ve mekânda enformasyonun yaygınlığı dikkat çekmektedir. Bu etkileşim 

türüne gazete, televizyon, radyo, kitap vb. gibi örnekler verilebilir. Thompson bu 

etkileşim türünü diğer iki etkileşim türünden bazı noktalarıyla ayırmaktadır. 

Bunlardan ilkinde; diğer etkileşim süreçlerine giren katılımcıların özgül ötekiler için 

ifade ve eylem ürettikleri ve özgül ötekilere yöneldiklerine dikkat çekilirken yarı 

dolayımlı etkileşimde ise sembolik biçimler belirsiz olan birden fazla hatta sayısız alıcı 

için üretilmekte ve yüz yüze etkileşimle karşılaştırıldığında bu etkileşim türünde 

sembolik ipuçlarında daralmalar görülmektedir. İkinci farklılıkta, diğer iki etkileşim 

türleri söyleşmeli iken bu etkileşim türünde iletişimin akış yönünün genel olarak tek-

yönlü olmasıyla ilgili monolojik bir yapıya sahip olmasından kaynaklanan farklılıktır. 

Halk müziği özelinde düşünüldüğünde bu müzik türünün sözlü ortamın dışında medya 

araçları ile karşılaştığı ilk etkileşim ortamı olarak nitelendirmek yanlış olmayacaktır. 

Bu etkileşim ortamlarına fonograf, gramofon, plak, kaset, radyo ve televizyon 

yayınları örnek verilebilir.  Bu medya araçları söyleşmesiz yani monolojik yapıları 

nedeniyle icracı ve dinleyicinin arasındaki ilişkide dinleyicinin sözlü kültür ortamında 

yüz yüze etkileşimin yaşandığı icralarda olduğu gibi icraya direk yön veremediği, 

tepkilerini icracıya ulaştıramadığı aynı zamanda icracının da dinleyicisinden dönüt 

alamadığı yarı dolayımlı etkileşim ortamlarını ifade etmektedir. Bu tür monolojik yarı 

dolayımlı aktarım ortamları geleneksel müziğin bağlamından ayrılarak kitle iletişim 

araçlarıyla yeni aktarım ortamına geçmesini sağlayan ilk ortam olması sebebiyle halk 

müziğinin dönüşümü açısından önemlidir. Bu konuyla ilgili örneklere çalışmanın 

bölümlerinde yer verilecektir.  

Tomlinson Thompson’ın iletişim türleri ve ortamlarını yorumladığı çalışmasında bize 

de özet oluşturacak şekilde yüz yüze iletişimi; doğrudan iletişimin olduğu, iletişim 

şeklinin iki yönlü akış içeren diyalojik yapısı olarak ifade ederken, ikinci iletişim 

şeklini dolayımlanmış olan iletişim olarak ifade etmektedir. Bu iletişim türünde de 

birbirine mekânsal ya da zamansal olarak veyahut her ikisi açısından uzak olan 

bireylerin iletişimini destekleyen teknik bir aracın varlığına işaret etmektedir. Üçüncü 

iletişim türünü dolayımlanmış sözde etkileşim olarak ele alan Tomlinson bu iletişim 

türünde de kitle iletişim araçlarının içerdiği iletişimin etkinliğine dikkat çekerken 



 

37 

mekân ve zaman boyunca esnekliğin olduğu bu iletişim türünü diğer iki iletişim 

türünden ayırarak bu iletişimin monolojik olduğunu ve akışın tek yönden gelerek, 

kimliği belirsiz çeşitli alıcılarla iletişime geçildiğini ifade etmektedir (2013, s. 229-

231). 

Burası toparlanacak olursa; medya teknolojik gelişmelerle sözlü kültürün bir aktarım 

aracına dönüşmüş ve bu aktarım sözlü kültürün doğrudan ya da dolaylı olarak 

dönüşümüne neden olmuştur.  Tomlinson teknolojinin hayatımızı nasıl değiştirdiği ile 

ilgilenirken zaman ve mekânın bağlanmasında etkili olan “dolayım” (aracılanma-

mediazation) kavramını ele almaktadır (2013, s. 220). Bu kavram özellikle çalışmanın 

geleneksel müziklerin medyadaki dolayımını anlamlandırmak adına örneklem olarak 

tercih edilen Mahzuni Şerif’in eserlerinin medyada var olan görünümlerini ifade 

etmede önemli bir kavram olması kaynaklı sonraki bölümlerde ayrıca ele alınacaktır. 

Modernizmin etkileriyle oluşan yeni sanat ortamında geleneksel kültürlerin, iletişimin 

küreselleştiğini, yeni iletişim ortamlarını, zaman ve uzamın birbirinden ayrıldığı ifade 

edildikten sonra Giddens’in modernizmin sonuçları olarak ifade ettiği bu süreçleri de 

içerisinde barındıran fakat yeni sanat dünyasını anlamlandırabilmek adına ayrıca yer 

verilmesi uygun görülen post-modernizm kavramına yer verilecektir.  

Geleneksel kültürel ögelerin dönüşümleri açısından medyayı işaret eden Fiske (1997, 

s. 34) küresel kültürün yayılmasını sağlayan araç olarak gördüğü televizyonun bir saat 

izlenmesi sonucu sanayileşmemiş toplumlardaki insanların neredeyse tüm hayatı 

boyunca görebildiğinden daha fazla imgeyle karşılaşma olanağına dikkat çekmektedir 

(Fiske’den akt. Topçu, 2017, s. 80). Fiske’in bu ifadelerinde işaret edilen imgelerle en 

fazla karşılaştığımız dönem post-modern dönemdir. Giddens’ın modernizmin 

sonuçları olarak ele aldığı post-modern dönemi Bauman da katı modernitenin akışkan 

hali olarak nitelendirmektedir. Bauman akışkan modernite olarak ifade ettiği post-

modern kültürün; yasaklardan ziyade tekliflerden, kurallardan ziyade önermelerden 

oluştuğunu işaret eder. Bourdieu’ya da gönderme yapan Bauman günümüzdeki 

kültürün ayartma ve baştan çıkarma yoluyla çekici hale geldiğini, yeni görevler yerine 

de yeni istek ve ihtiyaçların üretilmesi sonucu adım adım ve sürekli artan bir değişimin 

yaşandığı bir kültür ortamı olarak ifade eder (2015, s. 15).  Post-modernizm 

tanımlamalarıyla bilinen bir diğer araştırmacı Lyotard (2013) “Post-modern Durum” 

olarak 1979’da yazdığı kitabında bu dönemi Giddens’a yakın bir görüşle 

modernizmden ayrı bir süreç olarak görmek yerine modern dönemin ulaştığı nihai 



 

38 

aşama olarak nitelendirmiştir. Laughey ise post-modernizmi; “Modernizmin tersine 

bütün popüler ürünlere kucak açarken, 1940-50’lerde medya güdümlü tüketici 

kültürünün peşi sıra ortaya çıkan gösterişli imgeler, içerikten öte üslup, dayanıklılıktan 

öte tek kullanımlık ve geçmiş gelenekten öte de bugün ile ilgilenir” (2010, s. 96-97) 

şeklinde ifadelendirmiştir.  Bu tanımlamaların yanı sıra modernizm fikrinde etkili olan 

bütünün önemi post-modern dönemde dönüşmüş; bütünden ziyade parçaların birbirine 

saygılı ve müdahalesiz bir şekilde var olmasının önemsendiği bir hale gelinmiştir.  

Modern dönemde önemli kılınan ulus, ideoloji, sınıf gibi bütünü işaret eden olgular 

yerini bu dönemle daha küçük gruplara hatta bireye bırakmıştır. Post-modern dönemde 

modern döneme karşı getirilen bazı eleştiriler sonucu insanlar modern dönemde 

kaybolduğu düşünülen hakikatin yerini gerçeğin temsili olan çeşitli görsellere 

hapsolmuş ve zihninde yarattığı imgeler vasıtasıyla değerlendirmeye başlamıştır.  

Post-modernizmin eleştirisini yapan bir araştırmacı olarak Baudrillard post-

modernizmi temelde bir dönem ya da süreçten ziyade hiçbir şey olarak görmektedir. 

Bu kadar sert bir eleştiri yapma gerekliliğini ise post-modern dönemde bireylerin önce 

bireyselleştirilip daha sonra tepkisiz kitleler haline getirilmesi ikilemine karşı 

yapmaktadır. Ayrıca Baudrillard “Simülakrlar ve Simülasyon” (2011) kitabında bu 

konuyla ilgili bireylerin bu dönemde yapay olan gerçekliklerin yani 

hipergerçekliklerin insan hayatına girmesinin sebebi olarak yine bu dönemi görmekte 

ve post-modern dönemi bu anlamda eleştirmektedir. İnsanların modern dönemin 

aksine bu dönemde kutuplaşmaların olmaması kaynaklı birbiri içinde eriyerek 

kaybolmaları sonucunda kaçınılmaz simülasyon evreninde oluşan simülasyonlarda, 

yaşantılarını sürdürebildiklerini ifade etmektedir. Baudrillard’a göre; “Gerçek ya da 

hakikate özgü perspektifle bir ilişkimizin kalmadığını gösteren bu farklı bir uzama 

geçiş olayıyla birlikte, tüm gönderen sistemlerinin tasfiye edildiği bir simülasyon 

çağına girilmiştir” (2011, s. 15). Baudrillard post-modern dönemi “hiper gerçeklik” 

çağı olarak görerek post-modern döneme eleştirel bir bakış açısıyla yaklaşmış ve 

günümüzde medya kültürüyle hemhal olmuş toplumlarında özgül gerçeklik 

temsillerinin yerlerini gerçek dünya simülasyonlarının aldığı iddiasını ortaya atmıştır. 

Baudrillard medya aracılığıyla sunulan gerçekliklerin gerçeğin sahtesi olan 

simülasyonlardan ibaret olduğunu ve bu simülasyonlarla da istenilen algı biçimlerinin 

oluşturulmaya çalışıldığını ifade etmektedir. Baudrillard ağlar sayesinde geleneksel 

sosyal ilişkilerinden uzaklaşan insanların kitleler halinde kitle iletişim araçlarıyla 



 

39 

oluşturulan tüketim kültürünün bir parçası haline gelerek bu ortamın yeni gerçeği olan 

hipergerçekliklerin ortaya çıkarıldığını belirtir. Baudrillard’ın bahsedilen hipergerçek 

anlatısı bir örnekle açıklanacak olursa; Geleneksel müziğin imgelerle donatılmış bir 

televizyon programı olan “Anadolu’nun Dilinden-Telinden” programında stüdyonun 

geleneksel ortamı andırması adına bazı hipergerçekliklerin üretilmeye çalışıldığı 

örneği verilebilir. Stüdyonun icra ortamını sözlü kültürün geleneksel etkileşim 

ortamına benzetmek amacıyla geleneksel bazı imgeler stüdyoya yerleştirilmiştir. 

Burada amaç; televizyon izleyici/dinleyicisine bu ortamın geleneksel yönünü 

vurgulayarak stüdyo ortamında gerçekliğin üretildiği hipergerçek simülasyonlarla 

izleyicilerde gerçeğe yönelik bazı duygulanımlar oluşmasının istenmesidir.  

 

 

Şekil 3.1 Medya TV’nin 22/07/2001 tarihli programından bir kesit 7 

Bu örnekte de görüldüğü üzere geleneksel anlatıların yerel mekân ve zaman 

örgüsünden uzakta günlük hipergerçek deneyimlere adapte edilmesi için kullanılan en 

önemli bileşenler imgelerdir. İmgeler yerine geçtiği gerçeklerden daha çekici durumda 

olup gerçekliği örtecek kadar gerçek kabul edilir hale gelmiştir. İmge post-modern 

dönemin medya kültürünün belki de en önemli özelliğidir. Çünkü bu dönemde görsel 

imgeler her yerdedir. Bu konuyu Laughey, “Mcluhan’a göre basılı kitap nasıl 

modernite aracıysa, imge özellikle de görsel imge kesinlikle post-modernitenin 

aracıdır” (2010, s. 97) şeklinde açıklamaktadır. Enformasyon döneminin medya 

araçları insanları cezbedecek derecede çokça imgeyi barındırmaktadır. Yazılı ve görsel 

medyanın kullanımıyla imgeler iletişim ortamlarında iyice belirginleşmiş özellikle 

 
7 Hipergerçekliğin oluşturulmaya çalışıldığı programın detaylı bilgisi için bkz. (Çağdaş, 2021). 



 

40 

internet dönemiyle sosyal medya platformlarında da imgeler gerçeklikleri bağlarından 

kopartarak; sanal gerçekliklerle insanları sanal dünyayla baş başa bırakmışlardır. 

Laughey (2010) Amerikalı tarihçi Daniel J. Boorstin’in imge ile ilgili görüşlerini şu 

şekilde aktarır; Boorstin günümüz çoklu ortam kanalları yoluyla üretim ve dağıtımının 

son derece kolay olduğunu ifade ettiği imgelerin insanların dünyanın gerçekliğine dair 

bakış açılarını tümüyle değiştirdiğini varsaymaktadır. Boorstin’in imgeye şöhretleri 

artırdığı yönüyle yaklaştığı ifadeleri de önemlidir. Özellikle internet döneminde üretici 

ve tüketicinin silikleştiği bir sanal ortamda insanların bu imgeleri kullanımına dair 

anlamlar ürettiğinden Boorstin’in geçmişin muhteşem başarılara imza atan gerçek 

kahramanlarının yerlerini yeniden üretilmiş, imge temelli ve belirli bir yetenekten ya 

da vasıftan yoksun sahte şöhretli yıldızların alacağı görüşü oldukça önemlidir. Ayrıca 

Laughey bu konuda Andy Warhol’un da görüşlerine yer vererek imge güdümlü 

ortamlarda, “herkesin 15 dakika ünlü olacağı” (2010, s. 97-98) görüşüyle bu 

ortamlarda ortaya çıkan yapay ve sahte ünlülüklere de dikkat çekmektedir. Walter 

Benjamin mekanik üretim çağında yeniden üretilen sanatları yorumladığı eserinde 

yeniden üretilen ve çoğaltılan eserlerin genelde biriciklik ve buradalık’larını 

kaybettiklerinden bahsetmektedir. “Yeniden üretilen sanat ne kadar da kusursuz 

yaratılsa, yorumlansa dahi kaybettiği öge sanat eserinin zaman ve uzam içindeki 

buradalığıdır” (2015, s. 13) sözleriyle Benjamin bu durumu sanat yapıtının 

biricikliğinin, geleneksel bağlamla iç içe oluşuyla özdeş olduğu ifadesiyle de onun 

bağlamından uzaklaştıkça biricikliğini yitirdiğine atıfta bulunur.  Örnek olarak da ses 

kayıt cihazlarına değinen Benjamin fonograf ya da plak sayesinde bir koro şarkısının 

ya da sanatçının kendi mahallinde değil de insanların evlerinin oturma odasında 

dinliyor olunmasının sanat yapıtındaki o biriciklik ve buradalığını yitirmesine (s. 18-

19) sebep olduğunu belirtir. Post-modern dönemin belirleyici özelliklerinden imge ve 

hipergerçeklikler geçmişteki bir olgunun yeniden üretim aşamalarını ve üretilenleri 

değerlendirme noktasını açıklaması bağlamında önemlidir.  

Post-modern dönemin bir başka belirleyici özelliği de metinlerarasılık’tır. Laughey bu 

kavramı Fredric Jameson’ın yorumladığı haliyle, post-modern dönemde 

metinlerarasılığın medya kültüründe modern döneme kıyasla kutsanmasıyla post-

modern dönemden ayrıldığını vurgulamaktadır. Çünkü post-modern medya metinleri 

tipik olarak diğer metinlerin bileşenlerini (sahne, karakter, anlatım, ses, dekor vb.) 

kullanmaktadır (2010, s. 99). Bu nedenle metinlerarasılık post-modern dönemde 



 

41 

oldukça önemlidir. Metinlerarasılığın en çok kullanımına uygun ortamlar teknolojinin 

çokça kullanıldığı internet ortamlarıdır. İnternetin sunduğu küresel ağ donanımıyla 

sayısız kişiye ulaşma imkânı bulan metinler bu bağlamda rahatça kişiden kişiye 

ulaşılabilir ve farklı biçimlerle eklemlenerek yeni versiyonlar elde edilebilmektedir. 

Post-modern dönemin sanat anlayışında da metinlerarasılığın yöntem ve teknikleri 

oldukça sık kullanılmaktadır. Bu dönemin sanat anlayışının neredeyse tümünde 

alıntılara ve tekrarlara sık sık başvurulmaktadır. Post-modern sanat anlayışı içerisinde 

üretilen sanat yapıtlarında eski eserler kullanılmaktadır. Bu durum da eserleri 

metinlerarası hale getirmektedir. Yücel post-modern dönemdeki sanat anlayışının 

değerlendirmesini yaptığı çalışmasında, post-modern dönemin sanat anlayışında 

başkasına ait olan çeşitli yöntemlerin, eserlerin alıntılanması yoluyla zincirleme 

şekilde çeşitli yöntemlerle birbirleri içine geçen karışık yapıların oluşturulduğunu 

belirtir. Ayrıca bu dönemde önceki dönemler sık sık hatırlatılırken, orijinalliğin de çok 

fazla önemsenmemekte olduğunu ifade eder. (2019, s. 4). Yücel post-modern dönemde 

eser üreticilerinin özgün çalışmadan ziyade karmaşık olmayan, bilindik ve anlaşılması 

kolay eserler ortaya koymaya odaklandıklarını, bu sanat anlayışını benimseyen 

sanatçıların önceki dönemin alıntı ve göndermelerini içeren eserler üretmesiyle de yeni 

olanı üretmenin neredeyse mümkün olmadığını ifade eder (2019, s. 5). 

Laughey’e göre Jameson post-modern dönemin sanat anlayışındaki metinlerarasılık 

kavramında, en çok parodi ile benzek (pastiche) arasındaki ayrıma gönderme yapar ve 

parodinin post-modernizme özgü bir özellik olmadığını vurgular. Çünkü geçmişte de 

birçok medya metninde parodi ve taklitlerinin kullanıldığı ancak post-modern 

dönemin en belirleyici özelliği olarak benzeğin (pastiche) parodi gibi geçmişte de 

kullanılan bir yöntem olmaması kaynaklı bu dönemin sanat anlayışında pastişe daha 

fazla vurgu yapılması gerektiğini ifade eder (2010, s. 99).  

Parodi ve pastiş konusunda Yücel’de, pastiş’in (öykünme); sanatın çoğu biçiminde 

karşılık bularak, çoğunlukla bir biçemin taklidine gönderme yapıldığını ifade eder. 

Burada bahsi geçen biçem eserlerin biçemlerinin değiştirilmesi sonucunda oluşturulan 

yeni eserlerden ziyade öykünülecek eserlerin belirli bölümlerinin taklit edilmesidir. 

Bu yöntemi kullanmanın amaçları arasında taklit etmenin yanı sıra ustaya saygı, 

güncelleme, anımsatma gibi hedeflerde yer almaktadır (2019, s. 4-5). Önal’a göre 

Pastiş (öykünme) yöntemi ise şu şekilde ifade edilmektedir:  



 

42 

Bir başka sanatçının biçemini kendi biçemiymiş gibi benimseyerek, alıcı üzerinde oluşturmak 

istediği etkiye göre kendi yapıtına sokarak ya da özgün yapıtın içeriğini kendi yapıtına 

uyarlayarak yeni bir yapıt ortaya çıkararak; bir sanatçıya özgü, bir sanatçıyı betimleyen 

özellikler yinelenmekte ve taklit edilmektedir. Dolayısı ile bir yapıtın biçemi ya da anlatım 

biçimi taklit edilmektedir (2016, s. 13).  

Jameson ise, benzeklerin (pastiche) post-modern çağda üretilen her şeyin temelini 

oluşturuyor olması kaynaklı söylenilecek, oynanacak, gösterilecek ya da yapılacak 

yeni hiçbir şeyin olmadığı anlamına geldiği fikrini savunmaktadır. Jameson’a göre 

bireysel üslup bu dönemde yok olmuştur (Jameson’dan akt. Laughey, 2010, s. 99-100). 

Jameson, post-modernizm kitabında ölü üslupların taklitlerinin ve temelde geçmişe 

başvurmanın da kültür üreticileri tarafından desteklendiğini belirtmektedir (1994, s. 

76-78). Laughey post-modern zamandaki bu özgünlük yitimini kültür endüstrisinin kâr 

elde etme güdüsüyle desteklediğini belirten ifadeleri Jameson’ı destekler niteliktedir. 

Ayrıca tüketici gücünün bilincinde olan endüstrinin izlerkitlenin talepleri 

doğrultusunda özgün çalışmalar yaparak gerekli koşulların sağlandığını belirten 

Laughey bu konuda verdiği müzik listelerinde üretilenlerin salt müzik türlerinden 

ziyade birden fazla kişinin beğenisine hitap edecek eserlerin listelere yerleştirilmiş 

olması örneğine bu konuyu açıklamak üzere yer vermiştir (2010, s. 100).  Bu şekilde 

bireysel üslubun neredeyse yok olduğu genelde önceki eserlerin taklitlerinin yer aldığı 

bir sanat anlayışı döneminde yeni eserlerden ziyade eski metinlerin yeniden üretimleri 

tüketici ile buluşturulmaktadır. 

Metinlerarasılık kavramını müzik üzerinden açıklayan Aktulum ise çeşitli sebeplerle 

müziklerin farklı sanatsal içeriklerle veya farklı müziklerle kurduğu bağlantı ve 

alıntıları müziklerarasılık olarak tanımlamaktadır. Aktulum post-modern dönemin 

müziğini ifade ederken bu tür müziklerin; değişik kültür, gelenek ve dönemlerden 

aktarılarak kendi içinde erittiği çeşitli gönderge, unsurlar ve alıntılarla örülü olduğunu 

ifade etmektedir (2017, s. 278). Müzik ve post-modernizm ilişkisinde Aktulum’un bu 

ifadelerine ek olarak bu ilişki detaylandırılacak olursa; Derek B. Scott’un (2006) 

“Post-modernizm ve Müzik” çalışmasındaki görüşlerine yer verilebilir. Scott, post-

modern dönemde modern dönemin elitist müzik tavrıyla ortaya çıkan aşağı sanat 

fikrinin etkisini yitirdiğini, modern dönemdeki katılığın ve sınırsallıkların bu dönemde 

kırılması sonucu bestecilerin de eserlerini üretirken daha esnek davranarak farklı 

birçok tarzı bir araya getirebildiğini ifade etmektedir. Ayrıca Scott, bu dönem 

müziklerinde genellikle eski müzik türlerinin, eserlerinin kullanılan yeni versiyonların 

ortaya çıktığını belirtmektedir (2006, s. 159-161). Post-modern dönem müziğinde 



 

43 

yerel ve eski olan müzik türleri yeni müziklerin içerisine taşınarak eklektik yapılarla 

yeni eserlerin üretildiği ve genel hatlarıyla tekrarlama, kolaj, alıntı ve eklektik 

yapılarıyla dikkat çeken bir yapıdadır. Bu tür yapıları en az iki müziksel yapıtın bir 

araya gelerek oluşturduğu müzikler olarak “müziklerarasılık” (2017, s. 11) kavramıyla 

açıklayan Aktulum’un bu kavramı parodi, pastiş gibi yöntemleri de barındırması 

kaynaklı post-modern dönem müziklerini açıklamada oldukça önemli bir kavramdır. 

Aktulum bu kavramı: “Bir sanatçının yapıtlarını yineleyen sanatçılar alıntı, taklit, 

yineleme, ödünçleme vb. işlemlerle eski bir sanatçının yapıtlarını yeni bir kılığı 

sokarlar; onu kendi güncellerine taşır, yeni bir bağlama uyarlarlar. Metinlerarasılık, 

müziksel bir mirasın yeni biçimlere sokularak güncellenmesine olanak sağlar” 

(Aktulum, 2017, s. 57) şeklinde ifade etmektedir. Bu alıntılamaları Aktulum; “geçmişi 

şimdiye taşıyan, unutulmaya yüz tutan unsurları unutulmaktan kurtaran etkili 

yollardan birisi” (2017, s. 43) olarak ifade ederken bu anlamıyla alıntıların daima bir 

yinelemeyi içerdiği görülmektedir. Çünkü Aktulum müzikte hangi yöntem kullanılırsa 

kullanılsın başka yapıtlardan alınarak kullanılan her unsurun bir yineleme pratiği 

olduğunu vurgulamaktadır. Yineleme kavramının müziksel biçimlerle yakından 

bağıntılı olması kaynaklı önemli olduğunu dile getiren Aktulum yinelemeyi müziksel 

bir biçim olarak ifade ederken onu “bir şarkının, parçanın özgün bir şarkıdan, parçadan 

yola çıkılarak üretilen yeni bir versiyonuna karşılık gelir. Önceki yapıt güncele 

taşınırken uğradığı biçimsel ve anlamsal dönüşümler gözlenir” (2017, s. 50) şeklinde 

ifade etmektedir. Kısacası yineleme daha önce icra edilen bir eseri yeniden icra etmeyi 

tanımlamaktadır. Müziksel alıntılar birçok yöntemle yapılabilir bunlar: “renk katma, 

pastiş, pot-pourri, kolaj, aşırma, aranjman, varyasyon, parodi vb. yöntemlerdir” (2017, 

s. 43). Aktulum bu tür yöntemlerle yapılan alıntı ya da yinelemeler üzerinden 

müziklerarasılığı, müziklerin ilk bağlamından alınarak onları çeşitli yöntemlerle yeni 

bağlamlarda yeniden kullanılan örneklemeler üzerine dayandırmaktadır (2017, s. 118). 

Bu ifade post-modern müziklerin çeşitli yöntemlerle (öykünme, taklit, ödünçleme vb.) 

geleneksel müziklerden faydalanmalarının sonucunda geleneksel müziklerin, yerel 

bağlamlarından ayrılarak; yeni bağlamlarda yeniden bağlamlandırılmasını 

anlamlandırmak açısından önemlidir.  

Aktulum bağlamından ayrılan, alıntılanan yeni eserlerin eski eserler üzerinde metin ve 

müziklerarasılıkla bazı dönüştürümlerin yaşandığını belirtir. Bu dönüştürümler: 

“biçemsel dönüştürümler” ve “anlamsal (ya da izleksel) dönüştürümler” olarak 



 

44 

adlandırılır. Aktulum, biçemsel dönüştürümlerde anlamın sadece raslantısal olarak 

incelenirken anlamsal dönüştürümde bu rastlantısallığın bilinçli bir değiştirim şeklinde 

karşımıza çıktığını ifade eder (Aktulum,’dan akt.  Tekin & Ataseven, 2021, s. 1041). 

Tümüyle bir dönüştürme işlemi olan transkripsiyon’un (uyarlayış) bilinen iki özel 

kullanımı olduğunu dile getiren Aktulum (2017), bunları indirgeme ve orkestrasyon 

olarak ifade etmektedir. İndirgeme’de bir orkestradan tek bir enstrümana geçiş söz 

konusuyken orkestrasyon’da ise tek enstrümandan birden fazla enstrümana geçişi 

temsil ettiğini belirtmektedir. Burada bestesi daha önce yapılmış eserlerin aranjman 

denilen orkestrasyonlu dönüştürme işlemleriyle melodinin biçeminin korunarak çeşitli 

enstrümanlara dağıtılarak yeniden düzenlenmesini ifade etmektedir (s. 74). İlerleyen 

bölümlerde verilen örneklerde ifade edilen alıntılama ve dönüştürme yöntemlerinden 

birçoğunun uygulandığı görülmektedir.  

Aktulum anlamsal dönüştürümler içinde; alıntı, gönderme, gönderge, yansılama, 

öykünme vb. aracılığıyla diğer sanatsal biçimlerin şarkı sözlerinde kullanılmasıyla 

müziğin yalnızca sessel bir yapılanma değil aynı zamanda anlatısal özellikli sanatsal 

bir biçim olduğu görüşündedir (2017, s. 133). Aktulum’a göre: “Müziksel göndermeler 

hiçbir zaman masum değildir hem merkezden uzak hem de merkezcil bir deviniye 

katılırlar: Bir yanda metin belli bir dönemden etkilenir ve belli bir dünyaya kültürel 

gönderme yapar, öte yandan anıştırmaları metnin güvenilirliğini ve tutarlılığını 

güçlendirmeye olanak sağlar” (2017, s. 207). Aktulum aynı zamanda 

müziklerarasılıkla birlikte eski kayıtlardan alıntılanan ses kayıtlarının yeniden üretme 

sürecine sokulduğunda, eserin ana bağlamından çıkartılarak yeni bir eserin özgün 

anlamını oluşturma sürecine hizmet ederken eserlerle yeni anlamların yaratılabildiğini 

de vurgulamaktadır (2017, s, 82-83). Müziksel alıntıların yapıldığı göndermelerde 

Aktulum’a göre; “değişik müzik teknikleri, uygulamalar ve enstrümanlar kullanılarak 

farklı etkiler yaratılmak istenir; eski bir müzik, tümüyle güncellenir” (2017, s. 55) 

ifadeleri de eski bir eserin yinelenmiş, alıntılanmış versiyonunu dinleyen dinleyicide 

yaratılmak istenilen anlama yönelik bazı düzenlemelerin yer aldığını belirtmesiyle bu 

açıklamalar oldukça önemlidir. Aktulum’un alıntılanan eserlerin sadece sessel olarak 

bir dönüşüm geçirmediğini anlam olarak da dönüşüme girdiği ifadeleri geleneksel 

müziğin dolayımını açıklamaya yeltenilen bu çalışma için dolayıma giren örnekleri 

anlamlandırma noktasında oldukça faydalı olan açıklamalardandır.  



 

45 

Bu duruma Türk Halk müziğinden bir örnek verilecek olursa; Anadolu pop-rock 

üzerinden verdiği örnekleriyle Camgöz; “Kara Tren” türküsünün Alpay’ın sesinden 

Doruk Onatkut’un “cha cha” ritmiyle düzenlemesi sonucu izlerkitleye ulaşarak beğeni 

topladığını belirtir. TRT THM repertuarında Muzaffer Sarısözen tarafından derlenerek 

yer alan “Çadır Altı Minare” türküsünün ise 1960’lı yıllarda Mavi Işıklar grubu 

tarafından çok sesli bir şekilde “twist” ritmiyle seslendirilmesiyle bugün bilinen 

ismiyle “Helvacı Helva” şarkısı halini aldığını ayrıca “Arpa Buğday Daneler” 

türküsünün ise 1968 yılında Haramiler grubu tarafından “swing” sound’u ile 

seslendirilen türküleri belirtmesiyle (2019, s. 152) Camgöz post-modern dönemde 

alıntı yöntemleriyle oluşturulan müzikleri örneklendirmektedir. Halk müziği 

eserlerinin melodik yapılarına müdahale edilmeden Batı popüler müziklerinde var olan 

ritim, armoni, çalgı gibi unsurlarla birlikte yeniden üretilen türkülerin metinlerarasılık 

ya da müziklerarasılık yaklaşımıyla örtüştüğü bu gibi örneklerle daha iyi ifade 

edilmektedir (Camgöz, 2019, s. 152). Ayrıca Camgöz, kullanılan enstrümanların ise 

halk müziğinin sazları yerine gitar, org, bas gitar, bateri gibi enstrümanların 

kullanıldığını belirtmektedir (2019, s. 152). Çınar’ın müzik ve metinlerarasılık 

bağlamında Barış Manço’nun müziğini değerlendirdiği çalışmasında;  

Gelenekteki herhangi bir motifi alarak kendi anlatısına farklı bir ifade boyutunu kazandırdığı, 

bir diğer ifadeyle eklektik temayı sergilediği; Ölüm Allah’ın Emri, Süleyman, İşte Hendek İşte 

Deve şarkı örneklerinde; saksafon, bateri, elektro gitar enstrümanları; davul, zurna, bağlama, 

mey enstrümanlarıyla pekişirken; müziklerarasılık, geleneksel motif ile özdeşleşen 

karakteristik synthesizer tonu ile sağlanmakta ya da gelenekte görülmeyen bir tempo ile 

uyumlanmaktadır. Ayrıca, bu müzikal temleri, kimi zaman aranağme, kimi zaman geçişler, 

köprüler olarak kullanmaktadır. Dolayısıyla farklı türlere ait müzikal unsurlar iç içe 

kullanılarak yeniyi ortaya koymanın hedeflemektedir (Çınar, 2021, s. 1042). 

şeklinde ifade ettiklerinden hareketle Manço’nun müziğinde görünüm kazanan 

müziklerarası kullanımları örneklendirilmiştir. Bu konuya bu bölüm için verilebilecek 

örneklere son olarak müziklerarasılığın pastiş yöntemiyle yapılan ustaya saygı 

albümlerinin de olduğu belirtilerek sonraki bölümlerde örneklerin çoğaltılacağı ifade 

edilebilir.8  

 
8 Ahmet Kaya'ya Saygı Albümü Bir Eksiğiz (2014), Neşet Ertaş Saygı Albümü (2015), Mahzuni’ye 

Saygı Albümü (2017), Zekai Tunca 50.yıl Ustaya Saygı (2020), Bergen Saygı Albümü (2022), İbrahim 

Erkal Saygı Albümü (2023),  



 

46 

3.3 Medyatik Çağa Geçiş, Medyatik Kültürler ve Medya Dolayımı  

Hiçbir unsurun bulunduğu bağlamdaki koşullardan bağımsız düşünülemeyeceğinden 

ötürü yaşanılan toplumsal dönüşümlerin tümünün birbiriyle bağıntılı bir şekilde 

dönüşüm yaşadığı bilinmektedir. Modernizmin ve onun doğurduğu sonuçlarla 

dünyada var olan dönüşümlerin ele alındığı bir önceki bölümde medyaya atıfta 

bulunularak modernizmin en önemli imgesi olarak kitle iletişim araçlarından sık sık 

bahsedilmişti. Modernizmle yeri geldiğinde birbirinden oldukça farklı, zıt iki kavram 

olarak geleneksellikten bahsedildiğini bazen de birbiriyle bağlantılı ve iç içe geçmiş 

birbirini dönüştüren iki kavram olarak ifade edildiği de belirtildi. Modern öncesi 

geleneksel yaşam tarzlarının baskın olduğu yaşamlarda modernizm etkileriyle 

(kentleşme, sanayileşme, teknolojik gelişmeler vb.) dönüşen birden fazla unsur 

bulunmaktadır. Zaman-uzam kavramlarındaki dönüşüm, kitle iletişim araçlarının 

etkisiyle dönüşen etkileşim türleri etkileşimlerin sınırları aşan yapısıyla küreselleşen 

dünya gibi etkenlerle geleneksel unsurların dönüştüğüne dair bazı açıklamalara önceki 

bölümde yer verildi. Bu bölümde ise tüm bunlarla iç içe olan modernizmin önemli 

bileşeni olarak medyanın iletişim araçlarıyla gelenekleri nasıl bağlamsızlaştırdığı ve 

bu durumun medya araçlarıyla dolayımlanan gelenekler için hangi sonuçlara sebep 

olduğu gibi konular açıklanarak konu sözlü kültürün ürünü olan âşıklık geleneğinin 

medyatikleşme sürecine doğru evrilerek ilgili bölümlerde yer verilecektir. Eserlerin 

üretildiği şeklinden farklı bir bağlamda, aynı veyahut farklı biçem ya da anlamıyla 

yeniden bağlamsallaştırılması noktasında bu aradaki süreci ifade eden kavram 

geleneğin dolayımlanması kavramıdır. Dolayısıyla âşıklık geleneğinin medyatikleşme 

sürecini Âşık Mahzuni Şerif örneklemi üzerinden verirken Mahzuni Şerif’in sözlü, 

yazılı ve elektronik kültür ortamlarında eser vermiş bir âşık olarak medyatik 

görünümlere sahip olmasıyla onun eserlerinin geleneksel ve yeni medya 

dönemlerindeki görünümlerine dolayım kavramı çerçevesinden bakılacaktır.  

Hangi toplumda olursak olalım insanların toplumsal yaşamdaki ilk dinamiğinin 

iletişim olduğu aşikardır. Bu iletişim ister jest mimikler, isterse dil kullanımı veyahut 

günümüz teknolojisiyle enformasyon araçları üzerinden gerçekleşsin insanlar bir 

şekilde içerik alışverişinde bulunurlar. Ancak medyanın gelişerek, insan hayatına dahil 

oluşuyla bu içerik üretimi veya alışverişi önceki duruma kıyasla büyük bir dönüşüm 

geçirmiştir. Bu dönüşümün basitçe enformasyon araçları sayesinde uzaktaki kişilerle 

ilişki ve iletişim kurmaktan ibaret olmadığını ifade eden Thompson bu durumu “daha 



 

47 

genel olarak medya, insanların normalde günlük pratik yaşam bağlamlarında 

kazanamayacakları bir deneyim sahası sunmaktadır. Tarihsel bir çerçevede 

değerlendirilirse, bu olgunun önemi anlaşılabilir” (2008, s. 340) ifadeleriyle medya 

araçlarının sunduğu geniş deneyim yelpazesiyle medyanın sadece iletişim kurmakla 

bağıntılı basit bir olgu olmadığı şeklinde açıklamaktadır. İletişimi her geçen gün daha 

fazla etkileyen kitle iletişim araçları, insanların sosyalleşme araçlarını da 

dijitalleştirmeyi başararak kültür ile iç içe bir hal almakta ve bu şekilde insanların 

hayatlarında da etkin bir konuma yerleşerek bunun sonucunda gündelik hayatı 

dijitalleştirmektedir. 

Kültürün aktarımı ister sözlü kültürdeki haliyle kuşaklar boyu süregelen çeşitli aktarım 

yöntemleriyle olsun ister medya teknolojileri aracılığıyla zamansal ve mekânsal 

boyutta geniş aralıklarda gerçekleşsin, kültürel bellek aktarımı bu çeşitli ortamların 

kendine has özellikleri içerisinde dönemin olanaklarıyla sağlanmaktadır. Medyatik 

çağdaki kültürel bellek aktarımı ise medya araçlarıyla dolaşıma giren geleneksel 

kültürel formların medya araçlarındaki dolayımı sayesinde bireylerin yaşamları 

içerisinde gerek dolayımlanan yeni formuyla gerekse nostaljik yönüyle bir şekilde 

yerini almakta ve sürekliliğini çağın olanakları çerçevesinde sürdürebilmektedir.   

Sözlü kültürün yüzyıllardır süre gelen bir geleneği olan âşıklık geleneği de çağa ayak 

uydurarak gelişen teknolojik araçlarla olan etkileşimiyle sözlü kültür ortamında yüz 

yüze gerçekleşen aktarımlarını, yazılı ve elektronik kültür ortamlarında da bu kültürün 

aktarım araçları vasıtasıyla gerçekleştirmektedir. Âşıklık geleneğinin bu kültür 

ortamlarına aktarımlarında gerçekleşen sadece müziğin aktarımı olmamıştır. Kültürler 

kendi özgül süreçlerinin dolayımı ile farklı biçimlerde yapılansa da medyanın sürekli 

ve güçlü etkisi sebebiyle medya, kültürü bir dönüşüme sokarak bu ilişkinin sonucunda 

yeni bir kültür ortamı oluşturmaktadır. Yazılı ve/ya elektronik medya zamanla sözlü 

kültürün aktarım aracı haline gelirken bu aktarımı etkisiz bir süreç şeklinde 

gerçekleştirmemektedir. Sözlü kültürdeki müziğin aktarımına ek olarak yeni kültür 

ortamlarındaki değişen toplum yapısıyla beraber müziğin sözlü kültür bağlamındaki 

anlamı, icra alanı, alıcı konumundaki kişi ya da toplumların algılama biçimleri de 

dönüşmüştür.  

Kitle iletişim araçları toplumsal dönüşümleri olanaklı kılmasıyla bu anlamda sözlü 

kültürün değişim ve dönüşümüne doğrudan ya da dolaylı olarak sebep olmaktadır. 

Kültürün medyalaşması veyahut, kültürün medyatikleşmesi olarak aktarılacak bu 

sürecin halk müziğindeki durumu müzik endüstrisi ve medya araçlarının âşıklık 



 

48 

geleneğiyle ilişkisinin anlatıldığı ilgili bölümde detaylarıyla verileceği üzere burada 

sözlü kültürün medyatikleşmesini ifade etmek adına kısaca Ünlü’nün (2016) kitabında 

yer verilen birkaç bilgi aktarılarak konu akışı desteklenecektir. Sözlü kültürün 

ürünlerinin medyatikleşmesini ilk olarak derleme çalışmaları sırasında notaya alınması 

yoluyla kaydedildiğini belirten Ünlü, kaydedilen eserlerin sözlü kültürde var olan eser 

ve üreticisinin birlikteliğinin bağımsızlaştığı ilk süreç olarak bu konuya dikkat 

çekmektedir. Dolayısıyla sözlü kültürde eser ve icracısı birlikteliği şartı artık 

teknolojik araçlar vasıtasıyla kaydedilen sesin sahibinden bağımsızlaşarak farklı 

bağlamlara ulaştırılabilmesiyle ortadan kalkmıştır. Sonuçta teknoloji ve kitle iletişim 

araçlarıyla bağlamsızlaştırılan eserlerle icracı, dinleyici ve müziğin yapısı dahil tüm 

bu süreçler taşındığı yeni bağlamına göre düzenlenerek bu bağlam içerisinde yeni 

anlam ve biçemlerine bürünmektedir. Geleneksel müziğe ait unsurların farklı 

bağlamlarda yeniden bağlamsallaştırılması geleneğin dolayımlandığını işaret 

etmektedir.  

Bu nedenle bu bölümde müziğin dolayımlanarak deneyimlenen yeni bağlamlarını 

anlamlandırmak üzere öncelikle medyatikleşen kültürler ve dolayım kavramı 

açıklanacaktır. Benjamin Kramer, medya dolayımı üzerine yazdığı çalışmasında 

müziğin medya araçlarıyla etkileşimi sonrasında medyalaşma sürecinin sonucu olarak; 

yeni kurumsal biçimlerin oluştuğunu, bu kurumsallaşmaların ve de medya aracılığıyla 

artan aracılı deneyimlerin sonucunda ise müziğin ve kültürel anlamların dolaşımlarının 

artarak bir medya dolayımının yaşandığını belirtmektedir. Müziğin medyasyonunu, 

medya aracılığıyla yeniden üretilen müziklerin yeniden üretilmesini, dönüşümünü 

veya yeniliğini içeren durumları kavrama üzerine yorumlanabilmesi açısından 

faydalanabilecek bir kavram olarak ifade etmektedir (2011, s. 471-474). Kramer’ın 

müziğin dolayımı üzerinden ifade ettikleri çalışmanın bu bölümünün yazılma amacına 

hizmet etmektedir. Müziğin medyadaki dolayımının ifade edileceği bu başlıkta 

öncelikle dolayım (mediation) kavramı açıklanacaktır.  

Medya dolaşım yoluyla yerel bir kültürel olayı dahi küreselleştirici hale getirebilmekte 

zaman ve mekânın sıkışmasını ortadan kaldırarak da kültürel deneyimleri yersiz-

yurtsuzlaştırmaktadır. Medya araçlarındaki teknolojik, örgütsel gelişmelerin 

geleneksel kültüre en önemli etkisi dolayımlamadır. Bilgi, enformasyon, iletişim, 

gösteri çağı gibi çeşitli tanımlamalarla nitelendirilen içinde bulunduğumuz çağda, 



 

49 

kültürün bu süreçlerden etkilendiği sonuçlar için kültürün “medyatikleşmesi” kavramı 

kullanılmaktadır.  

Medya kültürlerine kültürün medyatikleşmesi olarak iletişim araçlarını tek tek aşan bir 

yaklaşım üzerinden değerlendiren, medyatikleşen dünyaları toplumsal yapısalcılık, 

sembolik etkileşimcilik, iletişimsel dolayımlanma ve daha birçok farklı açıdan 

açıklayan Hepp’in görüşleri bu konuya ayrı bir pencere sunmaktadır. Hepp (2015), 

medya kültürünü açıklarken, medya iletişiminin giderek artan biçimde her zaman ve 

her yerde olduğunu, farklı yollardan çeşitli medyalar eliyle şekillendirildiğini; dahası 

gerçekliği inşa ettiğini bilmemiz gerektiğini vurgular. Hepp’e göre medya kültürleri 

medyatikleşme kültürleridir. Ayrıca çalışmasında sık sık görüşlerine yer verdiği 

Thompson’ın “kültürün dolayımlanması”9 tanımlamasıyla aynı perspektifi 

benimsedikleri noktalardan biri; medya-kültür ilişkisinde dijital medyanın yayılmaya 

başlamasıyla ortaya çıkan kısa vadeli bir şeyin aksine çok daha uzun vadeli bir süreç 

olduğu görüşleridir. Bu süreçte sadece medyada meydana gelen bir değişimden ziyade 

medyadaki değişimin; beraberinde etkileşimde olduğu iletişimi ve aynı zamanda 

kültürü de değişime sokmuş olma durumudur. Kültür ve geleneğin dönüşümünden 

sonra aktarım ve etkileşimini devam ettirebilmesi ise dolayımlanma ile mümkündür 

(2015, s. 63-66). Groth dolayımlanmaya ihtiyaç duyulmasının sebebini; “paydaşlar 

arasında aşılması, yok edilmesi veya çözülmesi istenen zihinsel veya fiziksel bir 

mesafe veya farklılık, bir uzaklık veya bir gerilimdir. Diğer yandan bütün bu 

farklılıklara rağmen dolayımlanma ile belli noktalarda birleşim yeteneği, yani bir tür 

kesişme ve uyumdur” (Groth’dan akt. Hepp, 2015, s. 69) şeklinde ifade etmektedir.  

Geleneğin medya yoluyla dolayımlanarak tekrar gün yüzüne çıkması bazı 

araştırmacılar tarafından geleneğin altını oyduğu, geleneği yerinden ettiği 

düşünülmektedir. Fakat Thompson bu durumu “geleneğin medyatikleşmesi” olarak; 

“medya ile dolayıma giren geleneklerin ortaya çıktıkları yerlerden başka yerlere 

iletilebilir hale gelmesi durumudur” şeklinde açıklamaktadır. (Thompson’dan akt. 

Hepp, 2015, s. 65). Geleneğin medyatikleşmesini geleneğin yok olması olarak 

görmeyen Thompson bu durumu aksine medyanın geleneği yok etmek yerine 

geleneğin bazı unutulmaya yön tutmuş yönlerini dolayıma sokarak yeni ortamlarında 

 
9 Hepp’in yaptığı alıntılar Thompson’ın Serdar Öztürk tarafından çevirisi yapılan Medya ve Modernite 

(2008) kitabının Almanca versiyonudur.  



 

50 

yeniden canlandırılmasına olanak verdiğini dile getirmektedir.  Bunu şu ifadelerle 

açıklamaktadır:  

Geleneğin sembolik içeriği yavaş yavaş yeni iletişim medyasına dahil olduğunda, geleneğin 

bizatihi kendisi dönüşüme uğradı. Geleneğin dolayımlanması, geleneğe yeni bir yaşam 

bahşetti: Gelenek, yüz yüze etkileşimin kısıtlılıklarından giderek kurtuldu ve yeni özellikler 

kazandı. Gelenek ritüellikten uzaklaştı, günlük yaşamın pratik bağlamlarındaki köklerini 

kaybetti. Ancak geleneklerin köklerinden uzaklaşması, yaşamlarını sona erdirmedi; tersine, 

gelenekleri yeni bağlamlarında genişleten ve yeniden canlandıran ve de yüz yüz yüze 

etkileşimin sınırlarını aşan mekânsal birimlere yeniden demirleyen bir ortam hazırladı (2008, 

s, 274-275).  

Gelenek medya ile etkileşime girdikten sonra geleneğin oluşumu ve yayılması yüz 

yüze etkileşim ortamlarında olmayan bazı iletişim faktörlerine bağımlı hale gelmiştir. 

Bu durumun yol açtığı bazı sonuçlar vardır. Geleneklerin dolayımlanması 

Thompson’a göre; gelenekte var olan onaylanma ihtiyacını giderek azaltmıştır. Medya 

ürünlerinin sembolik içeriklerinin sabitlenmesi (kitaplar, filmler vb.) yeniden 

onaylanma gibi ihtiyaçları azaltan zamansal olarak bir sürekliliği sağlamaktadır. Bu 

nedenle bazıları geleneğin ritüel yanlarındaki azalmayı geleneğin çöküşü olarak 

değerlendirse de Thompson bu durumu “geleneğin zamandaki sürekliliğinin 

ritüelleşmiş yeniden onaya daha az bağımlı hale geldiğini gösterir. Gelenek, gerçekte, 

giderek ritüelsizleşmektedir” (2008, s. 296) şeklinde açıklayarak ritüellerde meydana 

gelen azalmanın geleneğin çöküşünü işaret etmediğini belirtmektedir. Burada 

Nora’nın hafıza mekânları olarak da ifade ettiği ritüellere bağımlı ortamlar Demir 

tarafından; “Nora’nın hafıza ortamları dediği şey aslında ritüellere ve inançlara dayalı 

doğal icra bağlamlarıdır. Doğal icra bağlamları ortadan kalkınca ritüellere gerek 

kalmadığıdır” (Nora’dan akt. 2012, s. 186) şeklindeki aktarımında ritüellerin 

azalmasını geleneğin çöküşü şeklinde ifade edenler için Thompson’a benzer bir 

perspektifle yaklaşan Nora’da ritüellerin azalmasının geleneklerin yok olmasıyla 

alakalı bir durum olmadığına dikkat çeker.   

Geleneklerin medya ile olan bağlantısında ortaya çıkan bir diğer sonuç, geleneğin 

yayılmasının dolayımlı iletişim formlarına bağımlı hale gelmesiyle insanlar günlük 

yaşamda etkileştiği insanlardan ayrılmaktadır. Yani gelenek aktarımı 

kişiliksizleşmektedir. Thopmson’a göre; “geleneğin kişiliksizleşmesi tek biçimli ve 

çelişkisiz bir süreç değildir. Elektronik medyanın ve özellikle televizyonun 

gelişmesiyle birlikte geleneksel otorite ile bu otoriteyi yayan bireyler arasındaki 

bağlantının canlanması için koşullar yaratılmaktadır” (2008, s. 297).   Bir diğer sonucu 

olarak da medya ile bağlantısıyla gelenekler önceleri bir köklülüğe sahipken, medya 

etkileşimiyle birlikte yüz yüze etkileşimin belli mekânlara bağlılığı zayıflayarak 



 

51 

gelenekler yerinden edilmesidir. Thompson bu yerinden edilmeyi: “Gelenekler 

dolayımlı iletişim biçimlerine giderek daha fazla bağımlı hale geldiklerinde yavaş 

yavaş ve kısmen yersizleştirildiler” (s, 299) şeklinde ifade etmektedir. Bu duruma 

geleneklerin yok olması anlamıyla değil yüz yüze etkileşimin sınırlarını aşarak 

yeniden bağlamsallaştırma ile yeni yerlerinde deneyimlenme fırsatı olarak bakmak 

daha anlamlı olacaktır. Bunun örneklerini çalışmanın ilerleyen bölümlerinde yer 

verilecektir.  

Medya araçları dolayımladığı deneyimlerle hem kişilerin görüş ve değerlerini 

dönüştürür hem de dolayıma giren ögeler üzerinde dönüşümlere sebep olur. Medya 

dolayımladığı deneyimlerde zaman algısını etkileyerek geçmiş, şimdi, gelecek 

arasında bağlantılar kurmaktadır. “İnsanların zamanın geçişini nasıl 

deneyimlediklerini, geçmişin bazı yönlerini nasıl hatırladıklarını (ya da unuttuklarını), 

bugünü nasıl yorumladıklarını, yaşadıklarını ve geleceği nasıl hayal ettiklerini 

şekillendirir” (Mankekar, 2008, s. 148). Böylece insanlar medya vasıtasıyla geçmiş-

şimdi-geleceğe ilişkin anlamlar üretir ve bu anlamları kültürel anlamda da 

biçimlendirir. Medya araçlarıyla dolayımlanan kültüre ait kolektif kodlar 

dolayımlandıkça ister geleneksel ortamından kopmuş olsun isterse halen aynı yerel 

ortamı paylaşsın etkileşimin devam ettiği bu bütünde parça olan her bir bireyin algı ve 

anlamlarını biçimlendirmektedir. Kitle iletişim araçlarıyla paylaşılan fakat bizzat 

bireyler tarafından deneyimlenmeyen kültürel ögeler geçmişte görülmemiş şekliyle 

dolaşıma girerek kişilerin görüş ve değerlerine etkide bulunarak onları 

şekillendirmektedir.  

Geleneksel medya veyahut yeni medya insanların bireysel ve toplumsal anlam 

kümelerini şekillendirirken bu durum insanlar arasında belirli bir akışa geçmektedir. 

Mankekar, kitle iletişim araçlarının, zaman ve uzam içinde dolaşabiliyor olması 

kaynaklı sürekli bir akış halinde olduğu ve bu akışın bir hareketliliği doğurduğunu 

belirmektedir. Mankekar’a göre bu hareketlilik hali kitle iletişim araçlarının kendine 

özgüdür. Sonuçta medyanın toplumsal önem kazanması da bu dolaşım yoluyla 

olmaktadır (2008, s. 147). Mankekar bu hareketlilik ile ilgili önermeyi kabul etse de 

akış kavramını yanıltıcı olabileceğini de ifade etmektedir. Çünkü ona göre ulusötesi 

kitle iletişim araçları dünyanın bir kısmından diğerine kesintisiz olarak akmamaktadır. 

“Medya trafiğini bir kültürden diğerine mekanik 'akışlar' olarak kavramsallaştırmak 

yerine, medyayı dünya çapında birçok yerden ortaya çıkan, onlarla birleşen ve hatta 

onları atlayan engebeli ve düzensiz yörünge açısından analiz etmenin daha doğru 



 

52 

görünmekte” (Mankekar, 2008, s. 147-148) olduğunu ifade etmektedir. Ayrıca 

Mankekar medyanın bariz fakat az teorize edilmiş iki yönü hakkında, medyanın 

hareketlilik içinde ve hareketlilik yoluyla var olduğu ve medyanın çalışmasının 

yalnızca mekânda değil aynı derecede önemli olarak zamanda da ortaya çıktığını bu 

konuyla ilgili de medyanın kültürel çalışmasını incelerken yalnızca mekânsal 

boyutlarının değil zamansal boyutlarının da izinin sürülmesi gerekliliğini 

vurgulamaktadır (2008, s. 147).  Sonuç olarak zamansal ve mekânsal hareketlilik 

halindeki medya birey ve topluluklar arasında harekete geçerek anlamsal akışların 

düzenlenmesini sağlayarak bu anlamsal akış hareketlilikleri medya araçlarıyla tekrar 

dolayıma girmesini sağlayan bir döngü oluşturmaktadır. Aynı zamanda medya 

üzerinden bireylere ulaşan veriler bireylerin yorumlayıcı topluluklar halini alarak bu 

metinleri anlamalarında etkili olmaktadır. Bununla ilgili Şahin şunları dile 

getirmektedir: 

Gerek geleneksel medya biçimleri gerekse yeni medya (new media/digital media) biçimleri 

yoluyla müziksel kültürel birimler, ortak anlam kümeleri yaratan insan grupları arasında akışa 

geçer. Dolayısıyla fanzin, müzik dergisi, radyo, plak gibi dijital öncesi medya biçimleri gibi 

hatta kimi teorisyenlere göre daha da geniş bir etkiyle internet ve sosyal medya, yorumlayıcı 

toplulukların ve bireysel anlam dünyalarının şekillenmesinde rol oynarken, yerel müziksel 

birimlerin coğrafi yerle ve belirli bir yere ait olmayla ilişkili olan bağlarını da ortadan kaldırır 

(Şahin, 2020, s. 15-16).  

Şahin’in yukarıdaki paragrafta da ifade ettiği üzere yorumlayıcı topluluk kavramı 

müziği tüketenlerin alımlama sürecine dair göndermeleri de içermesi açısından 

önemlidir. Bu duruma gelecek bölümlerde yer verilecek olup burada medya ve iletişim 

araçlarıyla dolayıma sokulan metinlerin birey ve toplulukların anlam dünyalarını 

şekillendirdiği ve metinlerin dolayıma girdikten sonra üretiminde var olan hallerinden 

çok daha farklı şekillerde okunabileceği, anlamlandırılabileceğinin vurgulanması 

yeterli olacaktır. 

Medyanın kültürleri ve gelenekleri etkileyerek belirli dönüşümlere sebep olduğunun 

ifadelendirilmesine ek olarak geleneklerin dolayımlandığında belirli biçem ve anlam 

dönüşümüne uğrasa da bu dolayımlanmaların geleneğin çöküşüne, yok oluşuna 

karşılık gelmediği de bilinmektedir. Son olarak geleneklerin dolayımlandığında nasıl 

görünümler elde edebildiğini ‘dolaylı deneyim’ tanımlaması üzerinden ifade edilebilir.  

Bu konuda Giddens (2010b) dolaylı deneyimin iki özelliğinden bahseder. Bunlardan 

ilki kolaj etkisidir. Kolaj etkisi; “yan yana aynı sayfada sunulan farklı "hikâyeler" yerin 

gücünün büyük ölçüde kaybolduğu bir dönüştürülmüş zamansal mekânsal ortamın 

önemli tipik düzenlemelerinin ifadesidir” (2010b, s. 43). Modern çağda dolaylı 



 

53 

deneyimin ikinci karakteristik özelliği; “uzaktaki olayların gündelik bilince nüfuzudur. 

Haberlerde aktarılan olayların çoğu bireyler tarafından dışsal ve uzak bir şey olarak 

hissedilse de çoğu kez benzer biçimde gündelik etkinliğe rutin bir biçimde dahil 

olurlar” (2010b, s. 44) şeklinde ifade edilmektedir. Bu durum dolaylı deneyimlerin 

yarattığı tanıdık hissetme durumudur. Bu yüzden medya insanlara medya yoluyla 

deneyimledikleri unsurlarda içerden, yakın, aşina hissini tamamıyla hissettirmek 

istemektedir. 

Medya yoluyla dolayımlanan deneyimlerin normal deneyimlerden ayırt edici yanlarını 

konu edinen Thompson, modern yaşamda medya araçlarının bireylere normal günlük 

yaşamlarında kazanamayacakları oranda farklı deneyim sahaları sunduğunu ve 

bireylerin farklı yaşam deneyimlerini sürekli birbiriyle kaynaştırdığını, bu nedenle bu 

tür deneyimlerin oldukça farklı deneyimler olduğuna işaret eder (2008, s. 340-342). 

Thompson bu deneyimleri ifade ederken Dilthey’in günlük yaşamda tecrübe ettiğimiz 

deneyimlere gönderme yapmak için kullandığı ‘canlı deneyim’ kavramını kullanmayı 

uygun görmüştür. İki deneyimin varlığından bahseden Thompson canlı deneyimi;  

Gündelik yaşamımın zamansal akışında edinilen bir deneyim olduğunu ve genellikle ani, 

devamlı, açık bir eylemden önce yer alması anlamında ön-düşünümsel yapısının varlığını işaret 

etmektedir. Thompson’a göre canlı deneyim, gündelik yaşamlarımın pratik bağlamlarında 

edinmemiz anlamında ayrıca konumlanmış bir tecrübedir. Bu deneyimin içeriğini dolduran; 

gündelik yaşamlarımın pratik eylemleri ve yüz yüze etkileşim bağlamlarında başkalarıyla olan 

karşılaşmalardır (2008, s. 342-343).  

şeklinde ifade ederken, canlı deneyimi bu anlamda 'dolayımlanmış deneyim' olarak 

tanımladığı deneyimden ayırt etmektedir. Dolayımlı ya da yarı dolayımlı deneyimin 

ise canlı deneyimden birkaç noktada ayırt edilebileceğini belirtir. Yazar bu durumu 

dört başlık altında ele almaktadır. Bunlar: 

• Dolayımlanmış deneyimde bireylerin günlük yaşam pratiklerinde 

kendilerinden mekânsal ya da zamansal olarak uzakta olan olayları medya 

yoluyla tecrübe etmesi. 

• Dolayımlanmış deneyimin olayın gerçekte ortaya çıktığı bağlamdan farklı bir 

bağlamda deneyimleniyor olması. 

• Dolayımlanmış deneyimin ‘ilintili yapısı’. 

• Dolayımlanmış deneyimdeki ‘mekânsızlaştırılmış ortaklaşalık’ tır (Thompson, 

2008, s. 344-346). 

Bunlardan ilki; bireylerin günlük yaşam pratiklerinde kendilerinden mekânsal ya da 

zamansal olarak uzakta olan olayları medya yoluyla tecrübe etmesiyle öncesinde bir 



 

54 

olayı deneyimlemek için var olan zaman ve mekân sınırsallığını dönüştürmüş 

olmasıdır. Bu deneyim daha çok kişilerin gündelik hayatlarında doğrudan 

karşılaşmaları muhtemel olmayan deneyimler olduğunu ifade eden Thompson bu 

nedenle deneyimlenen olayların kişilerin eylemleriyle etkilenmelerinin söz konusu 

olmadığını dile getirmektedir (s. 344).  

Bu deneyimin ikinci yönü; dolayımlanmış deneyimin olayın gerçekte ortaya çıktığı 

bağlamdan farklı bir bağlamda deneyimleniyor olmasıdır. Hatta Thompson bu 

deneyimin daima yeniden bağlamsallaştırıcı yönüne şu şekilde vurgu yapmaktadır: 

Uzak yerlerde gerçekleşen ve medya ürünlerinin alımlanması ve de işlenmesi sayesinde 

gündelik pratik yaşam bağlamlarına yeniden iliştirilen bir deneyim olan dolayımlanmış 

deneyimin yeniden bağlamsallaştırılma özelliği, onun şok edici ve şaşırtıcı gücü ve de 

büyüsünün kaynağını oluşturmaktadır. Büyüsü: Medya, bireylerin zamansal-mekansal yaşam 

bağlamlarını değiştirmeksizin onların görece kolay yeni ve oldukça farklı deneyim alanlarına 

girmelerini sağlar. Deneyim alanları zaman-mekân bağlamlarıyla sınırlanmamakla birlikte bir 

bakıma bu bağlamların üzerine eklemlenir; öyle ki bir kişi gündelik pratik yaşam bağlamını 

değiştirmeksizin bunlar arasında gezinebilmektedir (Thompson, 2008, s. 344).  

Dolayımlanmış deneyimin üçüncü yönü ise benlikle ‘ilintili yapısı’yla ilgilidir. 

Thompson bu yönü canlı deneyim üzerinden baktığında canlı deneyimin devamlı 

surette zaman-mekân patikalarında hareket ettiğinden bu deneyimin sürekli olduğu ve 

bir ölçüde kaçınılmaz olduğunun açıklığına değinir. Thompson canlı deneyimin 

benlikle ilintisini de; 

Canlı deneyimin benlikle büyük ve doğrudan ilintisinin olduğu şüphesizdir çünkü benlik 

projesi bu deneyim sayesinde oluşturulur ve zamanla yeniden biçimlendirilir. Dolayımlanmış 

deneyim durumunda ilinti yapısı biraz farklıdır. Dolayımlanmış deneyim genellikle mekânsal 

(ve belki de zamansal) açıdan uzaktaki olayları kapsadığı ve bunları deneyimleyen bireylere 

kolayca yansıyamayacağı için benlikle oldukça zayıf, geçici ve seçici bir ilişkiyi yürütmesi 

muhtemeldir. Dolayımlanmış deneyim sürekli bir akışta değil, daha ziyade benlikle değişen 

düzeylerde ilintisi olan deneyimlerin süreksiz bir dizisidir (2008, s. 345-346).  

şeklinde dile getirmektedir. Canlı deneyim ve dolayımlı deneyimi ayıran noktaların 

sonuncusu da ‘mekânsızlaştırılmış ortaklaşalık’ tır. Canlı deneyimde paylaşımların 

ortak bir lokalde bulunması ve yaşamın ortak koşullarının varlığı önemlidir.  Bu 

ortaklaşalıkta bireylerin pratik yaşam bağlamlarının aynı veya benzer olması gerçeği 

temellendirilmiştir. Thompson dolayımlı deneyimde ortaklaşalık için paylaşılan bir 

mekân zorunluluğunun bulunmadığını ifade eder. Ona göre, insanlar ortak yaşam 

bağlamlarına sahip olmasalar da medya sayesinde benzer deneyimleri yaşama fırsatı 

bulabilmektedir (s. 348). 10 Ayrıca medya bireylere uzak yerlerdeki olayları dolayımlı 

etkileşim yoluyla deneyimlemesine olanak tanıyarak, insanların kendi yaşam 

 
10 Detaylı bilgi için bkz. Thompson, J.B. (2008), Medya ve Modernite, çev. Serdar Öztürk, 1. Bsk. 

Kırmızı Yayınları, s.348-349, İstanbul. 



 

55 

tarzlarının dışında alternatif yaşam tarzları sunarak hayal etme kapasitelerini de 

etkilemektedir. Dolayımlanmış deneyimlerin bu özelliklerinden yola çıkılarak hem 

zaman ve mekân olarak uzakta olan gündelik yaşam bağlamımızı değiştirmeksizin 

deneyimleyebildiğimiz hem de bu deneyim yaşandığında olaya eylemlerimizle 

müdahale ederek değiştiremediğimiz dolaylı deneyim örnekleri olarak âşıklık 

geleneğiyle ilgili birkaç örneğe yer verilebilir: televizyon döneminde icrası 

kaydedilmiş bir âşık atışmasını insanlar medya yoluyla şu an bulundukları bağlamda 

açarak izleyebiliyor olmaları bu duruma bir örnek oluşturabilir. Zaman ve mekân 

olarak uzaktaki âşıkların atışmasını izleyerek bu icrayı dolaylı yoldan deneyimlerken 

atışmaya müdahale edilememesi âşıklarla diyalog kurulamaması bu deneyimleri 

dolaylı deneyim haline getiren edimlerdir. Dolayımlı deneyimlerin canlı deneyimleri 

andırması açısından hipergerçekliklerin inşa edilirken imgelerin kullanıldığı 

hipergerçek ve imgenin anlatıldığı bölümde örnekleriyle ifade edilmişti Aşağıda 

verilen görsellerde ise gelenekteki ortamı dolayımlı yoldan deneyimleyecek olan 

izleyiciye canlı deneyimi andırmak amacıyla bazı hipergerçeklikler yaratılmaya 

çalışıldığı görülmektedir.  

 

  

Şekil 3.2 TRT Arşivinden Bir Kayıt                Şekil 3.3 Âşıklar meclisi programından 

bir görsel 

Âşıklık geleneğinin sözlü kültür ortamı dışında yeni kültür ortamı olan televizyondaki 

bir yayınından örnek olarak verilen yukarıdaki görsellerde yayıncıların amaçladığı, 

izleyici/dinleyicilere hem geleneksel bağlamı tanıtmak hem de geleneksel icra 

ortamının icrasına alışkın ya da hakîm olan dinleyiciler içinde duygusal yakınlık ve 

göz aşinalığı yaratmak istenmektedir. Bu amaçlarla görseli paylaşılan TRT’de 

yapılmış âşıklık geleneği icracılarına yer verilen iki farklı programdan; birinde âşık 



 

56 

atışması sözlü kültürdeki gibi halka açık bir mekân olarak tercih edilen köy meydanına 

benzer bir yerde dolayımlanmaya çalışılmış, bir diğer görseldeki programda ise 

stüdyo, geleneksel icra ortamlarını andıracak şekilde imgelerle donatılmıştır. Bu iki 

programda da amaçlanan insanların zamansal veya mekânsal anlamda uzakta olan 

dolayımlı deneyimi canlı bir deneyimmiş hissi ile deneyimlemelerini sağlamaktır.  

Geleneklerin medyadaki görünümlerinin ifade edilmesinde yardımcı olan kavram 

olarak yer verdiğimiz dolayım kavramına ek olarak çalışmada Müziklerarasılık, 

kodlama/kodaçımı, medyalararasılık gibi kavramlarla âşıklık geleneğinin medyadaki 

görünümleri açıklanmaya çalışılacaktır. Buradan hareketle Aktulum’un medyada var 

olan görünümleri anlamlandırmada faydalanıldığını kavramlardan biri olarak 

medyalararasılığı şu şekilde ifade etmektedir; medyalarasılık ya da S. Lacasse’in yer 

verdiği şekliyle medyasalaşkınlıkla, Gignoux’un göstergelerarasılığı ya da kimilerince 

genelleyici bir tanımlamayla sanatlararasılık olarak adlandırılan çeşitli tanımlamaları 

olduğu ifade edilebilir (Aktulum, 2017, s. 98). Medyalarasılıkla, birbirinden farklı 

medyaların aralarında bulunan etkileşimi ve bu etkileşimin sonuçlarının belirlenmeye 

çalışıldığını ifade eden Aktulum’un bu kavramı ilerileyen bölümlerde ifade edilecek 

olan Jenkins’ın medya yakınsaması kavramıyla benzer şeyleri işaret ettiği ifade 

edilmelidir.   

3.3.1 Geleneksel Medya ve Yeni Medya 

Bu başlığın açılmasının temel sebeplerinden biri kültürel bir fenomen olarak 

âşıklık geleneğinin dönüşümü noktasında etkili olan kitle iletişim araçlarına 

dair tanımlayıcı kavram ve yaklaşımların ele alınmak istenmesidir. 

Modernleşme sürecinin toplumsal bağlamda tanıtım aracı olarak önem arz eden 

medya araçları; modernizm unsurlarının yayılmasında etkili iken bir diğer 

yandan kültürel formların bu araçlar üzerinden etkileşime ve dolaşıma girmesi 

kaynaklı kültürleri de medyatikleştirmektedir. Medya bu başlık altında 

geleneksel ve yeni medya olarak açıklanacak olup bir diğer ilgili bölüm olarak 

müzik endüstrisi ve kitle iletişim araçlarının bağlantısının açıklanacağı 

bölümde bu araçların özellikleri, tarihsel süreçleri verilerek âşıklık geleneği ile 

ilişkisellikleri ele alınacaktır.  

Âşıklık geleneğinin dönüşümlerinin ifade edilmeye çalışıldığı bu çalışmada 

medyanın ön plana çıkması durumu McLuhan’ın olaylara kültür aracılığıyla 



 

57 

bakılırken medya araçlarının göz ardı edilmemesi gerektiği görüşünü aktaran 

Postman’ın vurguladığı şu sözlerle anlam kazanmaktadır:  

McLuhan'ın olaylara bir kültür aracılığıyla bakmanın en açık yolunun o kültürün konuşma 

araçlarını gözlemek olduğu öğretisine bağlılığımı hep korumuşumdur (Postman, 2010, s. 17). 

Bir kültürel fenomen olarak âşıklık geleneğinin dönüşümünü medya araçları üzerinden 

incelemek üzere, iletişimin dönüşümü ve medya araçlarının etkileri üzerinden 

insanları uygarlıklara bölerek ifadelendiren Poe’nun görüşleriyle başlanacak olursa; 

Marshall Poe iletişim tarihi üzerine yazdığı çalışmasında medya etkilerini uygarlık 

tarihi boyunca ele alarak ve medyanın gelişimini şu şekilde sıralamaktadır: “Homo 

loquens: Konuşma çağında insanlık”, “Homo scriptor: El yazmaları çağında insanlık”, 

“ Homo lector: Matbaa çağında insanlık”, “ Homo videns: Görsel- İşitsel iletişim 

çağında insanlık”, son olarak “Homo somnians: İnternet çağında insanlık” (Poe, 2019, 

s. 419). Homo loquens konuşma çağı, insanların hem kendisiyle konuştuğu hem de 

birbirleriyle yüz yüze iletişim kurdukları bir dönemdir. Homo scriptor çağında ise bu 

konuşulanlar yazıya aktarılmaktadır. Homo lector matbaa çağında da yazıda 

sabitlenenlerin ve yazıya aktarılanların okunduğu dönemdir. Homo videns çağında ise 

telefon, radyo, televizyonun insan hayatına girişiyle iletişimde yeni bir dönemin 

doğduğu ve bu dönemde insanların yüz yüze iletişim yanı sıra telefonda iletişim 

kurarak radyoda farklı dünyaları dinleyip, televizyonda yine farklı dünyaları 

izleyebildikleri bir çağdır. Poe son olarak Homo somnians internet çağını da internetin 

sanal gerçekliklerinin insanların hayatında diğer görsel-işitsel iletişim araçlarının 

sunduklarının ötesinde bir yere yerleştiği çağ olarak ifade etmektedir. İnsanların 

doğalarının merak ve bilmecelerle dolu olması kaynaklı internetin insanın doğasındaki 

tüm merak ve ilgilerini kısa bir araştırma sonrası cevaplandıracak açıklığa ve kapsama 

sahip olduğunu dile getirmekte ve insanların araştırmaları dışında bilgilere bile 

bağlantıdan bağlantıya geçerek ulaşabilmeleri nedeniyle bu çağın diğer çağlara göre 

insan iletişimini farklı bir boyuta taşıdığını ifade etmektedir.  

Medya araçlarının insan yaşamını farklı uygarlık boyutlarına dönüştüren etkili araçlar 

olduğunu öne süren Poe’nun görüşlerine ek olarak, medya araçlarından ve medyanın 

etkilerinden övgüyle bahseden araştırmacıların yanı sıra medya araçlarına eleştirel 

bakış açısı getiren araştırmacılarda bulunmaktadır.  Olumlu ifadeler genellikle gelişen 

medya araçlarının yüz yüze etkileşim ortamlarındaki zaman ve mekân sınırlılıklarını 

ortadan kaldırarak etkileşimlere yüz yüze toplumun çok daha ötesinde bir boyut 

kazandırdığıyla ilgilidir.   



 

58 

İnsanların medya araçlarını olumsuz yönde deneyimledikleri görüşünden hareketle bu 

araçları eleştirenlere ise örnek olarak da Postman‘ın öldüren eğlence olarak gördüğü 

televizyonla ilgili kaleme aldığı kitabında George Orwell ve Aldous Huxley’in yer 

verdiği görüşleri olabilir. Postman’ın bu görüşlere örnek olarak yer verdiği ifadeler şu 

şekildedir: Orwell’ın 1984 adlı eserinde medya araçlarının aktifleşmesiyle birlikte 

kitapların yasaklanacağından ötürü korku duyduğunu bu anlamda medya araçlarını 

tehlikeli bulduğunu belirttiği bir görüşü aynı zamanda Huxley’in Orwell’dan farklı 

olarak kitapları okuyacak insan kalmayacağı için böyle bir yasaklanmaya da doğal 

olarak gerek duyulmayacağı görüşleridir. Yani Postman’ın vurguladığı Orwell‘ın 

enformasyonsuz kalmaktan korkarken Huxley’in insanları enformasyona 

boğmalarından korktuklarıdır. Orwell insanların acı çekerek denetlendiğini ve 

insanların nefret ettikleri şeylerin mahvetmesinden korkarken, Huxley insanların 

hazza boğularak denetlendiklerini işaret ederek insanları sevdikleri şeylerin 

mahvedeceğinden endişelenmekte olduklarıdır. Sonuç olarak her iki görüşte de 

enformasyon araçları eleştirilmeye değer görülen araçlar olmuşlardır. Postman ise tam 

olarak Huxley’in enformasyon araçlarıyla ilgili görüşlerinde haklı olduğu 

düşüncesiyle kitabını yazdığını belirtir (2010, s. 7-8). Ayrıca bir başka çalışma olarak 

Utma’nın çalışmasında Huxley’in görüşleri; 

Huxley’in de (1990, s.180) ifade ettiği gibi, dünya hakkında bütün bildiklerimiz veya 

bildiğimizi sandıklarımız bize gazete, radyo, televizyon, internet gibi kitle iletişim araçlarından 

aktarılmakta ve benimsetilmeye çalışılmaktadır. Bu araçlar vasıtasıyla bir dünya imajı 

çizilmekte, ardından çizilen bu imaj hakkında ne düşünülmesi gerektiği kitlelere 

aktarılmaktadır (2020, s. 47). 

 şeklinde ifade edilirken yine medya araçları bazı yönleriyle eleştirilmektedir. Bu 

görüşlere ek olarak medya araçlarını sadece birer iletişim aracı olarak gören görüşlerde 

mevcuttur, bunlardan bir tanesi Barbier vd. çalışmalarında (2001, s. 7) “Medya, 

endüstri devrimi sonrasında teknolojinin büyük ölçüde gelişmesiyle insanların hali 

hazırda kullandığı yazılı, sözlü ve görsel içeriklerin kitle iletişim araçlarına 

taşınmasıyla insanlar arasındaki iletişimi farklı bir boyuta taşıyan kavramı tarif eder” 

(Barbirer vd. akt. Altan, 2020, s. 5) şeklindeki medyanın iletişimsel yönüne dikkat 

çeken bir tanımlama yapılırken aynı çalışmada bir de medyanın diğer kültür 

ortamlarından daha farklı olarak mesafe gözetmeksizin sağladığı aktarıma dikkat 

çekilen bir tanımlama yapılmaktadır. Bu tanımlama “Medyanın daha geniş anlamı ise, 

iletilerin ve bilgilerin mesafe gözetmeksizin bir topluma aktarılması, saklanması ve 

gündelik eylemlerin tekrar ele alınması gibi işlevleri hepsini ya da bir kısmını 



 

59 

kapsayan iletişim sistemlerinin tamamına denir” (Barbier vd. akt. Altan, 2020, s. 5) 

şeklindedir. Buna benzer ifade ile medyayı tanımlayan bir başka çalışmada Kocadaş 

şunları dile getirir: 

Medya, kültürün ulusal ve uluslararası düzeyde bireylere ulaştırılması noktasında önemli bir 

görev üslenmektedir. Diğer taraftan medya (yazılı basın, radyo, televizyon, internet vb. gibi), 

özellikle toplumsal hayatta bireylerin çeşitli sosyal ihtiyaçlarını gidermek için sık sık 

başvurdukları önemli bir kaynaktır. Bireyler bu kaynağı bilgi edinme, eğlenme, haber alma 

maksadıyla kullanırken, medya da topluma ve dolayısıyla bireylere karşı sorumluluklarını, 

doğru ve tarafsız olarak bilgilendirme, eğitim, eğlendirme ve sosyalleştirme vb. gibi 

fonksiyonları yerine getirerek yapar (Kocadaş, 2005, s. 2). 

Sonuç olarak ifade edilenlerden hareketle, medya araçları ve insanların etkileşimleri 

sürekli bir döngüde birbirlerini dönüştürmektedir. İnsan yaşamında meydana gelen 

koşullar medya araçlarının dönüştürürken, gelişen enformasyon araçları da insanları 

ve beraberinde kültürü dönüştürmüştür. İletişimde atlatılan boyutlar doğrultusunda 

kategorize edilmiş bir çalışmada Topçu (2017); medya araçlarının gelişiminde basılı 

olarak yazının icadıyla matbaayı işaret ederken bu medya aracının kullanımı 

doğrultusunda ortaya çıkan ve kitlelere ulaşan dergi, gazete ve kitap vb. araçların bu 

medya döneminin araçları olduğunu medyadaki teknik ilerlemelerin işitsel medyayı 

ortaya çıkararak bu dönemde etkin olarak kullanılan radyoyu işitselliğin yanı sıra 

görsellikle birleşen medya aracı olarak televizyonu ve son medya aracı olarak da yeni 

medya ifadesiyle karşımıza çıkan interneti ifade etmektedir (s. 41-42). Bu 

sınıflandırmadan hareketle geleneksel ve yeni medyanın özelliklerine kısaca yer 

verilerek bu medyaların araçlarıyla ilgili detaylı bilgilere bir sonraki bölümde yer 

verilecektir.  

 

3.3.1.1 Geleneksel Medya  

Medya araçları sınıflandırmasında yeni medya olarak ifade edilen internet dönemine 

kadar yer alan yazılı- basılı medya, radyo kullanımıyla birlikte işitsel medya ve 

televizyonun kullanımıyla beraber işitsel-görsel medya araçlarının tümü geleneksel 

medya araçları olarak ifade edilmektedir. Olayların görsel ve işitsel araçlarla topluma 

ulaştırıldığı kitle iletişim araçlarının aktif olduğu medya dönemine geleneksel medya 

adı verildiğini dile getiren Çakır bu araçları; “Gazeteler, dergiler, radyolar ve 

televizyonlar, bunların hepsi de tekil ürün ya da programların kitle halindeki 

kullanıcılara dağıtıldığı birden-çoğa (one-tomany) biçiminde çalışan iletişim 

ortamlarıdır” (2007, s. 125) şeklinde ifade etmektedir.  



 

60 

Geleneksel medya araçları alıcıyı edilgen konuma koyarken bir yerden çıkan iletiler 

sayısız tüketiciye tek bir kaynaktan ulaştırılmaktadır. Bu medya türleri monopolistic 

medya olarak da ifade edilen tekyönlü medya araçlarıdır. Geleneksel medyaların bu 

tür özelliklerini Çerezcioğlu, “monopolistik medyanın temel karakteristiği tek bir 

kaynaktan gönderilen iletişim mesajının geniş ölçekli bir izlerkitleye ulaştırılmasına 

dayanır olması” (2011, s. 123) şeklinde açıklamaktadır. Geleneksel medyanın bu 

yapısıyla bağıntılı olarak tüketicilerin edilgen konumdaki görünümleri üzerinden 

akademik alanda da çalışmalar yapılmış ve bu çalışmalar farklı yaklaşım ve kuramlarla 

ifade edilmiştir (Etki paradigması, Uyaran-tepki modeli, Sihirli mermi, Şırınga kuramı 

vb.). Literatürde yer alan kuram ve yaklaşımlardan tüketeni edilgen resmederek 

yapılan çalışmalar genellikle geleneksel medya dönemi tüketici kitlesini ifade etmek 

için yapılmış çalışmalardır. Çünkü geleneksel medya döneminde var olan araçların 

genellikle monopolistik yapıları gereği dönütün pek bir öneminin olmadığı tek 

kaynaktan sayısız alıcıya ulaşan iletilerin kitleleri etkileri altına aldığı ve bu bağlamda 

da edilgenleştirdiği varsayılmaktadır. Medyanın geleneksel medya dönemindeki tek 

yönlü ilişkisi nedeniyle iletiyi göndermeyi hedeflediği kitle ile kurduğu ilişkisinde 

geribildirim alarak alıcıların tepkilerini ölçmesi pek mümkün değildir. Dolayısıyla 

geleneksel medya araçları birden çoğa mantığıyla tek bir kaynaktan çıkan iletiyi 

sayısız alıcıya ileten, daha çok onlardan dönüt almaktan ziyade onları iletileriyle 

yönlendirmeyi ve şekillendirmeyi amaçlayan medya araçları olduğu söylenilebilir. 

Geleneksel medya araçlarının insan davranışlarını etkileme noktasında önemli araçlar 

olduğuyla ilgili bir başka görüş Altan’ın çalışmasında yer almaktadır: 

Medyanın en temel özelliği topluma bilgi taşıyarak aydınlanmasını sağlamaktır. Medya 

mecrası bu aydınlatma işlevini “haber, röportaj, araştırma- inceleme yazısı, köşe yazıları, 

fotoğraf, karikatür” gibi öğeleri kullanarak gerçekleştirir. Böylelikle bu tür kitle iletişim 

araçları, kişilerin alacakları kararlar ve davranışları konusunda etkide bulunarak onları 

yönlendirmede hayati bir öneme sahiptir (Altan, 2020, s. 5).  

Altan’ın bu ifadeleri medya araçlarının bireylerin kararları ve davranışlarını etkiliyor 

olmasıyla ilgili açıklamaları içermektedir. Geleneksel medyanın yapısı bu minvalde 

olup bu medya döneminin daha anlaşılır hale gelmesi yeni medya olarak ifade edilen 

internet döneminin medya yapısının anlaşılmasıyla mümkün hale gelebilir. Geleneksel 

medya araçlarının özelliklerini bir sonraki bölümde açıklayacağımız için burada 

geleneksel medya döneminin özelliklerinin monopolistik yapısı ve tüketici kitle 

üzerindeki etkin konumunun bilinmesi yeterli olacaktır.  Geleneksel medyanın 

tanımlaması üzerine yapılmış çalışmaların çoğunluğunda hemen hemen aynı ifadelerle 



 

61 

karşılaşılmış olup yapılan çalışmalar onun daha çok yeni medya olarak ifade edilen 

internet ve bilgisayar teknolojisiyle olan farklılıkları, geleneksel medya araçlarının 

özellikleri, geleneksel medya araçlarının toplum üzerindeki etkileri vb. konularda 

yoğunlaşmıştır.   

 

3.3.1.2 Yeni Medya  

İletişim teknolojilerindeki hızlı ilerleme medya literatürüne de yeni kavramların 

girmesine neden olmuş ve her yeni kitle iletişim aracı kültürel, ekonomik, sosyolojik 

değişim ve dönüşümleri de beraberinde getirmiştir. Yeni medya olarak ifade edilen 

medya ise bilgisayar ve geleneksel medya teknolojilerinin bir araya gelmesiyle 

oluşmuştur. Aydoğdu yeni medya kavramını; “Gelişen WEB, bilgisayar ve mobil 

teknolojisiyle beraber ortaya çıkan ve kullanıcıların zaman, mekân kavramlarından 

bağımsız olarak interaktif bir şekilde etkileşimde bulundukları sanal ortam” şeklinde 

tanımlamaktadır (Aydoğdu, 2022, s. 12). Bir başka tanımlama yeni medyanın aracı 

olan internetin; kullanıcılarını hem üretici hem de tüketici konumuna getirdiğini ve 

yeni medyanın birçok özelliğiyle diğer medya araçlarını geride bıraktığını, özellikle 

interaktif özelliği ile diğer medyalardan ayrıldığını (Öztürk, 2016, s. 297) belirtir.  Yeni 

medya ile ilgili yapılan bu tanımlamalarda ilk olarak interaktif olması dikkat çeken 

özelliklerden biridir. Yeni medyanın interaktif olması demek geleneksel medya 

araçlarındaki gibi bir yerden çıkan iletilerin edilgen tüketenler tarafından 

alımlanmasından ziyade birbirini karşılıklı olarak etkileyen yapılaşmayı ifade 

etmektedir. Bu interaktif olma hali beraberinde tüketicilerin istediği an üretici halinde 

bu medyada yer alabildiği anlamına da gelmektedir. Bu özelliğiyle yeni medya araçları 

geleneksel medya dönemindeki araçlardan farklılaşmaktadır. Ayrıca geleneksel 

medya denilen radyo, televizyon vb. araçlarda genelde ses, görüntü ve yazının farklı 

ortamlarda olduğu görülmektedir. Buna karşın yeni medya birden fazla olgu ve 

teknolojiyi içinde barındıran yapıdadır. Bu yapısı gereği yeni medyanın açıklanması 

ve tanımlanmasının zor olduğunu ifade eden Manovich (2001) yeni medya kavramını 

teknolojik gelişmelerle paralel bir şekilde sürekli olarak gelişim gösterdiğini bu 

nedenle yeni medyayı kavramsal bir şekilde açıklamanın ya da yeni medya için kesin 

bir tanımlamanın yaratmanın zor olduğunu ifade etmektedir. Ayrıca temelinde internet 

ve bilgisayar olan yeni medyanın genel olarak bilgi ve eğlence odaklı işlemekte 



 

62 

olduğunu da eklemektedir (Manovich’den akt. Yanık 2016, s. 898). Yeni medyanın 

özelliklerini açıklarken Lister ve diğerlerinin; (2003, s. 9) görüşlerine yer veren 

Dilmen, yeni medyanın özelliklerini; “bilinen tüm farklı ortamları bir araya 

toplamaktadır. Bu durum ise yeni medyanın “multimedya” ya da “çoklu ortam” 

donanımına sahip olması kaynaklıdır. “Çoklu ortam özelliği metin, durağan görüntü, 

hareketli görüntü, ses gibi ortamlarının birliktelikleri ile meydana gelmektedir” (2007, 

s. 115) şeklinde ele almaktadır. Bunlar, geleneksel medyada olmayan özelliklerdir.  

Ayrıca Van Dijk yeni medya tanımlamasında yer verdiği yeni medyada etkili olan 

yapısal değişikliklerden en önemlisinin telekomünikasyonun gelişmesiyle birlikte 

artan veri etkileşimleriyle yeni ve eski medyanın birleşmesi olduğunu ifade eder.  Bu 

dönüşümle bağlantılı olarak bir diğer değişimin ise yeni medya türlerinin çift yönde 

gerçekleşen iletişim biçimlerine olanak tanımasıyla diğer medya dönemlerinden farklı 

olduğuna dikkat çekerek bu medya dönemiyle birlikte toplumların sanayileşme ve 

kitle kültürü çağından etkileşimliliğin ve bireyselliğin hakîm olduğu bir çağa 

götürmesi şeklinde tanımlamaktadır (Van Dijk’den akt. Stevenson, 2015, s. 298).  Yeni 

medyaya geçiş sürecinde internetin ve iletişim teknolojilerinin gelişmesinin etkisinin 

oldukça fazla olduğunu dile getiren Altan, bilgisayar teknolojisinin gelişiminin 

beraberinde iletişim araçlarının niteliklerini dönüştürmesi ve internetin de bu 

nitelikleri halka ulaştırması noktasında internet ve bilgisayar teknolojisinin önemli 

olduğunu vurgularken yeni medyanın gelişmesini de etkilemiş olmasıyla bu teknolojik 

gelişmelere dikkat çekmektedir (Altan, 2020, s. 15). Castells, yeni medyanın interaktif 

bir yapıya sahip olan ağlarla bütünleşerek yaşam bulmasıyla yeni iletişim araçlarının 

ilk kez yazılı, görsel ve sesli olarak aynı sistem içerisinde toplamış olduğunu ifade 

eder. Ayrıca yeni medya dönemiyle ilgili, bu dönemde teknolojinin bir multi-medya 

oluşturduğunu ve sonrasında merkezsiz, çok yönlü olan yeni bir medyanın ortaya 

çıktığını belirtir (2008, s. 140-142).  Yeni medyanın özelliklerine yer veren 

çalışmasında Rogers bu medyanın özelliklerini şu şekilde sıralamaktadır: Etkileşim, 

kitlesizleştirme ve eş zamanlı olmama. Etkileşimsellik özelliğinde yeni medyanın 

kullanıcıları önceki medya dönemlerinde görülmemiş şekilde interaktif olarak 

iletişime dahil olabilmektedir. Rogers’ın kitlesizleştirme özelliğinde işaret ettiği, 

geleneksel medya dönemindeki araçlarla sağlanan etkileşimlerde tek kaynaktan birden 

fazla alıcıya ulaşan enformasyon şeklinin yerini, bireysel olarak bilgiye ulaşabilmenin 

almış olmasıdır. Zamansızlık özelliği ise buna benzer şekilde bu durumu destekler 

niteliktedir (Rogers’dan akt. Aydın Öztürk ve Karahasanoğlu 2015, s. 795). Rogers’ın 



 

63 

görüşlerini aktaran çalışmada bu sınıflandırmanın yanı sıra yeni medyanın 

hipermetinselliği ve multimedya biçimselliğinin de olduğu ifade edilmektedir (s. 795). 

Aydın Öztürk ve Karahasanoğlu, yeni medyanın kullanıcılarına içerik oluşturma, 

arama ve paylaşma gibi imkânlar tanımasıyla kullanıcının iletişimde aktif katılımını 

desteklediği için etkileşimsellik özelliğinin önemini ayrıca vurgulanmaktadır (2015, s. 

795).  Bu özellik öncesinde belirtildiği gibi geleneksel medya araçlarında bulunmayan 

bir özellik olmasıyla yeni medya ve geleneksel medyayı birbirinden ayıran önemli bir 

özelliktir. Hipermetinselliği ise “bir metnin farklı metinlere aynı anda bağlantı 

verebilmesi ile açıklanır. Örneğin bir müzik web sitesinde ekranda müzisyenin adı, 

şarkı sözleri, klibi ya da ses dosyası için link gibi pek çok sayıda metin bir araya 

gelerek, hipermetinsel bir yapı oluşturmaktadır” (Aydın Öztürk ve Karahasanoğlu, 

2015, s. 796) şeklinde ifade eden Aydın Öztürk ve Karahasanoğlu, son olarak 

multimedya biçimselliğini de web sitelerinde bulunan farklı ögelerin yeni medyada bir 

arada verilebilmesi olarak açıklamaktadırlar (2015, s. 796).  

Yeni medyanın verilen bu özelliklerine ek olarak Manovich’in (2001) “sayısal temsil, 

modülerlik, otomasyon, değişkenlik ve kültürel kod çevrimi” (Manovich’den akt. 

Başlar, 2013, s. 825) olarak açıkladığı özelliklerin detaylarıyla ilgili şu ifadelere yer 

verilebilir:  

Sayısal temsil tüm yeni medya ürünlerinin sayısal kodlardan oluşması anlamına gelmektedir. 

Bu belli algoritmalarla görüntüden sesin çıkarılabilmesi, kontrastın değiştirilmesi gibi 

imkanlara olanak sağlamaktadır. Dolayısıyla medya artık programlanabilir hale gelmiştir. 

Manovich bu özellikleri sosyolojik açıdan analiz ederek yeni medyanın endüstri ötesi toplumla 

paralel özelliklere sahip olduğunu düşünmektedir. İki oluşum da fabrika sistemine ve 

mantığına; standartlaşma ve yeniden üretim gibi özelliklere sahiptir. Yeni medyanın modülerlik 

özelliği bağımsız parçalardan oluşması anlamına gelmektedir. Örneğin internet pek çok web 

sayfasından; bunlar da fotoğraf, video, metin ve sekmeler gibi başka unsurlardan meydana 

gelmektedir. Otomasyon özelliği yeni medyada pek çok işlemin otomatik olarak 

gerçekleşmesine gönderme yapmaktadır. Medya veri tabanları, aynı verilerden üretilen farklı 

arayüzler, menü temelli etkileşim, hiper medya, web sitelerinin periyodik güncellenmeleri 

değişkenlik prensibine örnek olarak gösterilebilir. Manovich’in son prensibi kültürel kod ise 

çevrimi ise; kültürel ürünlerin dijitalleşmesine gönderme yapan prensiptir (Manovich’den akt. 

Başlar, 2013, s.825)    

Altan Manovich’in “Yeni medya nedir?” sorusunu, popüler medya kapsamında çokça 

tartışılan kategorileri listeleyerek cevaplayarak başlayabileceğimizi söyler” 

(Manovich’ten akt. Altan, 2020, s. 15) bu kategorileri ise; “internet, web siteleri, 

bilgisayar oyunları, CD-ROM ve DVD ve sanal gerçeklik” olarak ifade ederken 

Manovich’in yeni medyanın sadece bunlardan oluşmadığını bunun yanı sıra; “dijital 

video ile çekilip bilgisayar yoluyla düzeltilen TV programları veya 3D animasyonlar 

ve dijital derlemeyle oluşturulmuş uzun metraj filmler” (Altan, 2020, s. 15) gibi daha 



 

64 

birçok içeriğe sahip olduğunu belirtmektedir. Baudrillard ise yeni medyanın 

özelliklerini onun en önemli bileşeni olarak internet dönemine getirdiği eleştirilerle 

ifade etmektedir. Baudrillard, bu dönemle birlikte internetin hayatın ve hayatın 

suretlerinin iç içe geçtiğini ifade ederek, artık bu ikisinin arasında bir farkın olmadığını 

dile getirmektedir. Baudrillard’ın da ifade ettiği gibi internetle birlikte insanların 

ulaşılmak istenilen veriye çok hızlı ulaşmakta olduğu ve bu verileri sayısız kere 

çoğaltılabildiği söylenilebilir. İnternetin özellikleri bir sonraki bölümde 

anlatılacağından burada yeni medyanın en önemli bileşeni olduğunun bilinmesi 

yeterlidir.  

Teknolojik gelişmeler insanlar arasındaki etkileşimi yüz yüze etkileşim ortamının 

zaman ve mekân sınırsallığını ortadan kaldırarak etkileşimleri küresel hale 

getirmektedirler. İnternet ise kendinden önceki kitle iletişim araçlarının etkileşimler 

üzerinde yarattığı küreselliği daha önce görülmemiş şekilde hızlandırmakta ve 

beraberinde etkileşime giren birey ve toplumları dönüştürmektedir. İnternetin 

küreselliği vasıtasıyla gönderenden çıkan bir içerik milyonlarca kişiye ulaşarak bu 

kişilerinde birbirleriyle etkileşim kurmalarını olanaklı hale getirmektedir. Önceki 

kültür dönemlerinde bu durum yaşansa dahi internet döneminde küreselliğin geldiği 

bu aşamaya hiçbir zaman ulaşmamıştır. İnternetin bu noktaya ulaşmasında daha 

öncede ifade edildiği gibi en büyük etken diğer medya araçlarının özelliklerini 

bünyesinde çoklu ortam özelliğiyle toparlamış olmasından kaynaklanmaktadır.  

Sonuç olarak, yeni medya hem toplumsallaşma süreçlerinde kendi formları gereği yeni 

bir toplumsallaşmayı doğuran, geleneksel medyada var olan yayıncılık anlayışını değil 

katılımcılık anlayışını benimseyen ve kendine özgü birçok yapıyı barındırmasıyla 

geleneksel medya araçlarından farklılaşan bir medya dönemidir. 

  



 

65 

4. MÜZİK ENDÜSTRİSİ VE MÜZİĞİN YENİ MECRALARI 

Bu başlığa kadar âşıklık geleneğinin dönüşümü ile ilişkilendirilen modernleşme, 

sanayileşme, kentleşme, post-modern dönem ve teknolojinin gelişmesiyle bağlantılı 

olarak gelişen medya ile ilgili açıklamalara yer verilmiş olup bu başlık altında ise 

müziğin sektörleşerek ekonomik bir boyut kazandığı müzik endüstrisi kavramına yer 

verilecektir. Türkiye’de müzik endüstrisiyle bağlantılı şekilde üretilen ürünlerin kitle 

iletişim araçlarıyla, tanıtım amacıyla ilişkilenmesi sonucu ortaya çıkan bu ortaklık 

kaynaklı bu başlık altında müziğin endüstrileşmesiyle beraber bu araçların gelişimi 

aynı zamanda kayıt teknolojisinin gelişimi ve âşıklık geleneğiyle olan ilişkisellikleri 

konu edinilecektir. Müziğin sektörleşmesi müziği ekonomik yönüyle 

belirginleştirirken aynı zamanda müziğin üretim-dağıtım-tüketim süreçlerini 

etkileyerek bu süreçlerin dönüşümüne neden olan önemli bir etkendir.  Dolayısıyla 

müzik endüstrisi, âşıklık geleneğinin dönüşümüne neden olan bir etken olarak 

bağlantılı olduğu kayıt teknolojisi ve medya bağlamında değerlendirilecek olup bu 

minvalde âşıklık geleneğinin doğasında meydana gelen dönüşümler ele alınacaktır.   

Müzik endüstrisinin âşıklık geleneğini yerel bağlamından koparması onun gelenekteki 

yüz yüze icra ortamını ve birçok unsurunu dönüştürerek âşığın dinleyicisinin kendisini 

kaset, plak, radyo, televizyon gibi dolaylı (aracılı) yollarla dinleyebildiği yeni 

bağlamlarına bağlamsallaştıran bir etkendir. Bu sebeple âşıklık geleneğinin sözlü 

kültür ortamında var olan kural kaide ve icra ortamlarının dönüşümlerine sebebiyet 

veren etkenlerden biri olarak kayıt teknolojisi araçları olarak (fonograf, gramofon, 

plak, kaset, vb.) ve bir diğer unsur olarak geleneksel ve yeni medyanın araçları (radyo, 

televizyon, internet) açıklanarak bu yolla âşıklık geleneğinin dönüşümleri ifade 

edilecektir. 

Bu konu çok geniş bir çerçeve ve tarihsel sürece sahip olduğundan öncelikle bir şema 

oluşturularak başlanılacaktır. Öncelikle, bu bölümde ele alınacak olan hiçbir sürecin 

birbiriyle bağımsız olduğu düşünülmemelidir. Müzik endüstrisi, kapitalist ekonomik 

sistemin uzantısı olan kültür endüstrisinin bir kolu halinde üretim ve tüketim pazarında 

yer alırken, müzik endüstrisinin tanıtım ve aktarımını da medya araçları 

üstlenmektedir. Bu bölüm de bu bağlantısallık içerisinde ele alınacak olup bu 

bağlantıyı Gruson şöyle dile getirir; 



 

66 

Müzik ve medya endüstrisi, ‘bir mal ve hizmeti üretmenin toplumsallaşmış bilgisini ifade eden 

teknolojinin’ yan unsurları olarak yapımı gerçekleşen ses cihazları ile tesis edilmiş, bilginin 

okur-yazar olmayan kitleye nakli ile dinleme pratiklerinin değişmesi gibi sosyo-kültürel bir 

yapı sergilemiştir. Ulusal ve uluslararası medya ekonomi politikası doğrultusunda bilgi ve 

teknolojiye dayalı üretim her coğrafyada çeşitlilik sergilerken dijital ses dağıtımının kolaylığı 

müzik ve medya ürünlerinin kültür metası olarak küresel boyuttaki naklini, dinleyicilerin ise 

tüketici olarak yeni sosyal rolünü hazırlamıştır (Gruson, 2017, s. 219).  

Kapitalist düzen içerisinde müzik en kullanışlı kültürel ürün olarak belirginleşerek; 

müzik endüstrinin bir kaynağı haline geldiğinde alınıp satılmasına odaklanılan bir 

meta halini almaktadır. Altan, müziğin alınıp satılabilen bir meta haline gelmesiyle 

ilgili kayıt teknolojisinin gelişmesini ve bunun sonuçlarından biri olarak müziğin 

konser salonlarının dışına çıkartılarak çoğaltılması yoluyla yayılmasını işaret 

etmektedir (2020, s. 54-55).  

Bu konuda Attali müziğin 19. yüzyılda açık pazar haline dönüşerek endüstriyel 

kapitalizmin metası haline geldiğini ve daha o tarihlerde dahi müziğin yarattığı etkinin 

ekonomistler tarafından dikkat çektiğini ifade etmesiyle müziğin endüstri tekelleri 

tarafından önemli bir kaynak olduğuna dikkat çekmektedir (2014, s. 79). Müzik artık 

Attali’nin de işaret ettiği yıllardan (19. Yüzyıl) sonra iyiden iyiye maddi geliri 

hesaplanan meta halini almıştır. Endüstri için ekonomik kalkınmanın en önemli 

bileşeni de üretimleri olabildiğince fazla kişiye ulaştırmaktır. Burada da devreye 

medyanın reklam gücü girmektedir. Dolayısıyla kayıt teknolojisiyle gelişimi ivme 

kazanan müzik endüstrisi tanıtım ve reklam desteğini de medyanın kitle iletişim 

araçlarından alarak bu şekilde gelişim göstermiş ve halen göstermeye devam 

etmektedir.  

Kültür endüstrisi bu çalışmanın ana bağlamı olan âşıklık geleneğinin dönüşümünü 

etkileyen bir unsur olmasına karşın çok geniş bir çerçevede anlatılması konuyu dikkat 

çektiği noktadan uzaklaştırarak okuyucuyu farklı noktalara çekebileceğinden konunun 

bütünlük sağlaması açısından kısa bir şekilde ifade edilerek, âşıklık geleneğinin 

dönüşümündeki vurgulanmak istenen ekonomik boyut müziğin sektörleşmesi 

üzerinden anlatılacaktır.11 Belirtilen çerçevede kültür endüstrisi kısaca; sanayi 

devrimiyle birlikte endüstrileşen kapitalizmin bir uzantısı olarak zamanla toplumların 

kültürlerine de sirayet eden bir yapıya bürünmesiyle kültür endüstrisi adını almıştır. 

Temelde kapitalizmin tüm mantığının işlerlik kazandığı kültür endüstrisi kültürel ürün 

ve ögelerin standartlaşmasının önünü açarak ve hatta onları şeyleştirerek edilgen hale 

 
11 Kültür endüstrisi ve âşıklık geleneği ilişkisi için detaylı bir çalışma olarak bkz. Fidan, S. (2016), 

Âşıklık Geleneği ve Medya Endüstrisi İlişkisi, Özdemir N. (2021), Kültür Bilimi Araştırmaları. 



 

67 

getirdiği tüketiciye ulaştırarak, metalaşan kültürel ürünleri kâr amaçlı pazara 

sunmasıyla bilinmektedir. Özellikle Frankfurt Okulu düşünürlerinden Adorno ve 

Horkheimer kültür endüstrisinin kültürel ögelere zarar verdiği düşüncesiyle bu 

kavramı eleştirel bir bakış açısı geliştirmişlerdir. Adorno, popüler müzikleri konu 

edindiği bir çalışmasında genel olarak bu eleştirel yaklaşımı sürdürmüş ve kültür 

endüstrisinin kültürü olarak gördüğü popüler kültüre ve onun ürünü olarak ifade ettiği 

popüler müziklere karşı eleştirel yaklaşmıştır (Adorno ve Horkheimer 2014; Adorno 

2007). Adorno’nun eleştirileri daha çok kültürel ürünlerin şeyleştirilerek meta haline 

getirildiği ve tıpkı fabrikalarda üretilerek tüketiciye sunulan fabrikasyon ürünler gibi 

standart şekilde üretilen kültürel ürünlerin tüketicisiyle buluştuğuyla ilgili konuları 

müzik üzerinden yorumlayarak popüler müziklerinde kültürel ürünler gibi bu amaçla 

üretilmesi ve tüketilmesi noktasında eleştirmektedir. Adorno’nun popüler müziklerin 

üretim ve tüketim sürecine getirdiği bu eleştirilere âşıklık geleneği üzerinden 

bakıldığında bu durumun âşıkların eser üretimlerinde bir standartlaşmadan ziyade 

örneklerine çalışmanın ilerleyen bölümlerinde yer verileceği üzere daha çok ekonomik 

kalkınma anlamında endüstrinin nimetlerinden yararlanma ve (tanıtım/reklam, 

aktarım, maddi destek vb.) bu sektörde var olmayla ilgili ilişkide oldukları 

görülmektedir.  

Müzik endüstrisi iki açıdan gelişim sağlamaktadır. Bunlar: “kayıtlı müzik sektörü” ve 

“medya endüstrisi”dir. Üretim faaliyetlerinin gerçekleştiği kayıtlı müzik sektörünün 

(fonograf, gramofon-plak, pikap, kaset, CD, Bilgisayar ve dijital içerikler) yanı sıra 

müzik endüstrisinde sesin kaydedilerek paketlenmesi sonucu aktarım, dağıtım ve 

tanıtım aşamasını sağlayan medya araçları (radyo, televizyon, internet) bu endüstriyi 

oluşturan ve geliştiren araçlar olarak belirginlik kazanmaktadır.  Ayrıca medya 

araçlarının bireyler ve toplumlar arasındaki iletişimi düzenlediği, dönüştürdüğü daha 

önceki bölümlerde ifade edildiği üzere medya araçlarının açıklandığı ilgili bölümlerde 

ise bu araçların dönüştürdüğü etkileşim ortamlarıyla ilgili örneklere de yer verilecektir.  

Thompson’ın (2008) bireylerin fiziksel olarak aynı mekânı paylaşmadıkları, 

birbirlerine tepki veremedikleri ancak ürettikleri sembolik biçimleri alımlamalarını 

sağlayan araçlarla etkileşime geçerek aralarında bağların oluşabileceğini ifade ettiği 

etkileşim ortamlarını olanaklı kılan araçlar olarak yarı dolayımlı etkileşim ortamlarının 

araçları açıklanacaktır. Bu araçlar; radyo, televizyon, gramofon, plak, kaset vb. tek 

kanaldan birden fazla belirsiz alıcıya ulaşan monolojik iletişim şeklini oluşturan 



 

68 

medya araçlarıdır.  Ayrıca yarı dolayımlı etkileşim ortamını oluşturan araçlara ek 

olarak söyleşmeli etkileşimleri olanaklı kılan ve bu araçlarla etkileşime giren 

katılımcıların özgül ötekiler için ifade ve eylem ürettiği dolayımlı etkileşim ortamları 

olarak internet de açıklanacaktır. Tüm bu araçlar medya araçlarının özellikleri ve 

tarihsel süreçleriyle birlikte müzik endüstrisiyle olan tanıtım, aktarım ve yaratım 

süreçlerindeki ilişkisellikleri üzerinden verilerek bu araçların yarattığı yeni etkileşim 

ortamlarında âşıklık geleneğinin hem âşıklar hem de dinleyicileri için neleri 

değiştirdiği ve dönüştürdüğüne yer verilecektir.   

 

4.1 Plak ve Kaset Devri 

Kayıtlı müzik sektörü ortaya çıkmadan evvel dinleyici ve sanatçı aynı zaman ve 

mekânda buluşarak bu ilişkiyi sürdürürken, müziğin kaydedilmesi sonucu kaydedilen 

müziğin tekrar dinlenebilmesi dinleyiciye farklı bir deneyim sunmaktadır. Müziğin 

kayıt altına alınması onun doğal icra ortamından uzaklaşarak endüstrinin bir parçası 

haline gelmesine ve metalaşmasına sebep olsa da bu durumun müziğin icrası ve 

tüketimi açısından yarattığı olumlu anlamdaki dönüşümler göz ardı edilmemelidir. 

Müzik endüstrisi teknolojik gelişmelerin paralelinde sürekli olarak gelişme 

göstermektedir.  

Müziğin endüstrileşmesi yaprak nota basımcılığına kadar geriye gitse de müziğin bir 

endüstri haline gelmesi için kayıt teknolojileri ve özellikle kitle iletişim araçlarının 

gelişmesi ve müzik sektöründe kullanılması gerekmiştir. Müziğin reklam aracı olarak 

kullanılması ve kitlesel olarak dağıtımı için kayıt endüstrisinin oluşması oldukça 

önemli olmuştur (Tschmuck’dan akt. Aydın Öztürk, 2015, s. 13). Teknolojik 

gelişmelerin ses kayıtlarını, dolayısıyla da müzik endüstrisini yakından ilgilendirdiğini 

belirten Işıkhan, kayıtlı müzik sektörünün fonografla başladığını işaret ederek, 

fonografın ilk versiyonlarında kayıt alınırken önüne yerleştirilen bir huni yardımıyla 

titreşimlerin diyafram ve iğneyle mekanik bir şekilde silindiri çizmesi sonucu ses 

kayıtlarının alınabildiğini ifade etmektedir. Ayrıca alınan ilk kayıtların “tek kaynak- 

tek kayıt” şeklinde olduğu bilinirken zamanla fonograf kayıtlarının “çok kaynak- çok 

kayıt” imkânı sunan versiyonlarının gelişmesiyle kentlerdeki ses kayıt stüdyolarının 

yaygınlaştığını da belirtmektedir (2013, s. 104). Fonografla ilgili teorik bilgiler veren 

Ünlü’nün çalışmasında; 1877’de Edison tarafından icat edilen ilk fonografın yaklaşık 



 

69 

iki dakika kayıt aldığı ve iş yerlerinde sekretere gerek duyulmaksızın haberleşme için, 

görme engellilere sesli kitap imkânını tanıması sebebiyle kullanıldığı ayrıca güzel 

konuşma hitabetin öğrenilmesinde eğitim yönüyle kullanılıyor olması ve müzik kaydı 

alabilme özelliğiyle de müzik kayıtları için kullanıldığını ifade etmektedir (2016, s. 

27). Kayıtların çoğaltılarak kopyalarının üretilmesi ise 1892 yılında 

gerçekleştirilmiştir. İlk ticari silindirler ise ‘insanların satın alıp götürecekleri’ silindir 

adıyla 1892’de piyasaya sunulduğunu ve fonografın ses ve müzik kayıtları için bir 

başlangıcı ifade ettiğini belirtmektedir (Ünlü, 2016, s. 34-35). Ayrıca müziğin de 

üreteninden bağımsız yer değiştirmesinin ilk belirginlik kazandığı dönem fonografın 

icadıyla gerçekleşmiştir. Fonografın Osmanlı’ya geldiği tarih net olmamakla birlikte 

belgelerde 1895 yılında İstanbul’a geldiği ortak görüşü bulunmaktadır (Ünlü, 2016, s. 

84). Osmanlıya gelen şirket (Gramophone Company) işin ticari boyutunun farkındalığı 

ile yerel pazarlara da yönelerek şube açmıştır (Ünlü, 2016, s. 43). İstanbul o dönemde 

farklı etnik grupları barındırması ve bu grupların zengin müzik birikimleriyle ses 

kayıtlarının yapılması açısından en uygun şehirlerden biridir. Fonografın kolay kayıt 

alabilme özelliği ile evlerde dahi kayıt yapılabildiği ancak kopyalama olanağının 

kısıtlı olması nedeniyle de dünyada benzeri bir durumla Osmanlı’da da 

yaygınlaşamadığından yerini gramofona bıraktığı bilinmektedir (Ünlü, 2016, s. 117-

118).  Emile Berliner fonograf teknolojisini ileriye taşıyarak kayıt yapabilen yeni bir 

kayıt sistemi geliştirmiş, gelişen bu yeni teknoloji gramofon adıyla 1901 yılında henüz 

deneme sürecinde olmasına rağmen çoktan fonografın gerileme sürecini başlatmış ve 

1902’de gramofon makinesiyle plaklar piyasaya sunulmuştur. İlk ev tipi 

Concertophone (konsertofon) 1906’da Amerikan piyasasında satılmaya başlandığında 

gramofonun iş yerlerinde kullanılan fonografın aksine daha geniş bir pazar olan 

evlerde kullanılmasıyla tüketici açısından daha fazla ilgiyle karşılanmıştır. Ayrıca 

sanatçıların seslerini kaydederek saklamanın cazibesini ve de sınırsız sayıda 

çoğaltılabilme imkânı tanımasıyla da gramofon bir adım öne çıkmıştır (Ünlü, 2016, s. 

38-39).12 Gramofonun müzik endüstrisi için ilk önemli ticari başarı örneğini 

oluşturduğunu dile getiren Aydın Öztürk, bu ifadelerini gramofonun daha ilk kayıt 

almaya başladığı yıllarda dahi binlerce gramofon ve kaydın satılmasından 

kaynaklanan bir çözümleme olduğunu ifade etmektedir. Bunun yanı sıra kayıt 

 
12 Detaylı bilgi için bkz. Ünlü C. (2016), Git Zaman Gel Zaman Fonograf-Gramofon-Taş Plak, İstanbul: 

Pan Yayıncılık. 



 

70 

endüstrisinin müzik endüstrisinin temelini oluşturduğuna dair açıklamaları da 

bulunmaktadır (Aydın Öztürk, 2015, s. 51).  

Gramofon teknolojisi kayıt endüstrisi ve müzik endüstrisinin hem ekonomik 

yükselişini hem de coğrafi yayılımını hızlandırmış olmasıyla büyük gelişmelerin 

yaşandığı bir dönem olarak belirginleşmiştir. Işıkhan ise fonografla başlayan tek 

kayıttan sonra orkestra kayıtlarının da alındığı çoklu kayıtlara geçilen dönemin 

gramofon dönemiyle doruğa ulaştığını ve ses kayıt stüdyolarında bu sürecin uzun bir 

süre devam ettiğini belirtmektedir. Bu stüdyolarda alınan orkestra kayıtları hakkında 

da bir büyük huni bir de küçük hunili gramofon tarafından alınan kayıtların 

olabildiğince bütün orkestrayı içine alacak şekilde düzenlenerek “çok büyük hunili bir 

gramofon ve yer-yer orkestra çalgı gruplarına dağıtılan ilkine göre daha küçük hunili 

diğer gramofonlarla aynı anda kayıt başlar. Ardından kayıtlı plaklar son bir gramofona 

tekrar çalınarak süreç tamamlanır” (Işıkhan, 2013, s. 104) şeklinde ifade ettiği 

yöntemle alınan kayıtların ilk olarak Amerika ve Almanya’da faaliyete geçtiği ve ilk 

Türkçe plak kayıtların Almanya’da The Gramophone Ltd. şirketi tarafından yapıldığı 

bilinmektedir. Ünlü ise çalışmasında, Türkiye’deki bu yöntemle alınan kayıtların 

sahibinin Orfeon Record şirketi olduğunu bundan yaklaşık 10 yıl sonra açılan ilk Türk 

plak fabrikasıyla, Yeşilköy’de 1929’da açılan ikinci plak fabrikası olan Sahibinin Sesi 

firmasıyla plak şirketlerinin Türkiye’de de işlev kazandığını belirtmektedir (Ünlü, 

2016, s. 50). Ünlü, ilk gramofon kayıtlarının İstanbul’da fonograftan kayıt almaya 

alışkın olan o dönemin fasılcıları olarak bilinen gayrimüslim sanatçılar tarafından 

alındığını belirtir. Ayrıca dinen caiz olmadığı görüşüyle çoğu kişi tarafından reddedilen 

bu aletle Müslüman kadınlarından da o dönem ses kaydı alınamadığı bilgisini de ifade 

etmektedir. Ayrıca o dönem alınan kayıtlara örnek olarak Emile Berliner tarafından 

kurulan Gramophone Company şirketinin 1905 yılında İstanbul’da ‘Konstantinople’ 

isimli Türkçe plak kaydında saray bandosu Muzika-yı Hümâyun’a ait kayıtlar da 

bulunmaktadır (2016, s. 136-147). Anadolu’da alınan ses kayıtlarına bakıldığında ise 

bunların genellikle derleme çalışmaları esnasında yapıldığı bilinmektedir. Derleme 

çalışmalarının yapılma sebebi Cumhuriyet yönetiminin başlıca hedefleri arasında yer 

alan “Ulusal bir musiki yaratma” düşüncesi olmuştur. Çobanoğlu’nun; gramofon 

aracılığıyla âşık tarzı mahsullerin kaydedilmesine dair herhangi bir bilginin ancak yerli 

plak sanayinin kurulduktan sonra 1932’li yıllarda kayıt girişimlerinin başlamış 

olabileceğine dair görüşleri bulunmaktadır (1996, s. 219). Bu konuda Işıkhan da, 



 

71 

İstanbul merkezli başlayan müzik kayıtlarının, sonrasında ‘ulusal bir müzik yaratmak’ 

düşüncesiyle alınan devlet desteğiyle beraber müzik bilimci ve eğitimcilerinin 

Anadolu’nun çeşitli bölgelerine yayılarak bu kayıt alma yöntemiyle derleme 

yaptıklarını belirtmektedir. Anadolu’daki ilk kayıtlar için 1926 tarihli derleme 

çalışmasının yöneticiliğini İstanbul Üniversitesi Devlet Konservatuarı Müdürü Yusuf 

Ziya Bey’in yaptığı derleme heyetinin Anadolu’yu dolaşarak çalgı ve vokal kayıtlarına 

başladığını daha sonraki yıllarda ise Mahmut Ragıp (Gazimihal), Bela Bartok, Alman 

Arkeolog Felix Von Luschan gibi bilim adamlarının, bu derleme çalışmalarına devam 

ettiklerini de ifade etmektedir (2013, s. 105).  

Müzik endüstrisinin geleneksel müzikle ve daha özelinde âşıklık geleneğiyle ilişkisi 

de tam olarak bu dönemlerde başlamıştır. Yapılan derleme kayıtlarının öncesinde âşık 

tarzına ait ürünlere yer verilmemesinin nedenini ekonomik kaygıları nedeniyle 

endüstri tekellerinin tercihine bağlayan Özdemir, sektörün öncüleri tarafından tüketim 

pazarının göz önünde bulundurularak, öncelikle kentli sözlü kültür aktörlerine yer 

verildiğini ve burada sanattan önce ticari kaygıların güdüldüğünü ve âşıklık 

geleneğinin bu anlamda değerlendirilebilmesi için de ses kayıtlarını çalan araçların ve 

radyonun yerelde yaygınlaşmasının gerektiğini ifade etmektedir. Kültür endüstrisinin 

temel mantığının kâr üzerine kurulu olduğunu belirten Özdemir’e göre âşıkların bu 

endüstri içinde yer alabilmesinin yolu birincil sözlü kültür tüketicilerinin ikincil sözlü 

kültür tüketicilerine dönüşmesiyle ancak mümkün olmuştur (2011, s. 40-41).  

Kâr elde etme amacı güden endüstri tekellerinin tüketiciyle tam anlamıyla buluşması 

ve bir endüstri haline gelmesi de ikinci dünya savaşı sonrasında yani 1950-60’lı yıllarla 

birlikte gerçekleşebilmiştir. Bu dönemlerde hem sosyal hayatta farklılaşan etkenler 

hem de endüstrinin cihazlarını değiştirerek bir öncekinden daha kullanışlı hale 

getirmesi gibi etkenler tüketimi endüstri tekellerinin lehine çevirerek endüstrinin bu 

yıllardan sonra gelişmesine ve tüketimin artmasına neden olmuştur. Bu dönemde 

geleneksel müzik icracılarına da endüstrinin kapıları açılmıştır.  Bu gelişmeleri 

sağlayan etkenlerden biri olarak müzik endüstrisinin kayıt cihazlarını güncelleyerek 

daha kullanışlı hale getirmesine bir örnek gramofonda kullanılan taş plakların 

geliştirilerek 45’lik ve 33’lük plaklara evrilmesi işaret edilebilir. Bu konuyla ilgili 

görüşlerini Işıkhan da ”önceleri mekanik, sonraları giderek elektriksel imkânlarla 

ancak büyük denebilecek boyutlarıyla varlığını sürdüren gramofon, özellikle 

transistorun keşfiyle birlikte bir taraftan boyutsal olarak küçülürken, diğer taraftan 



 

72 

yerini pikap kavramına bırakmaya başlar” (Işıkhan, 2013, s, 105) şeklinde ifade 

etmektedir. Çobanoğlu’da aynı dönemleri işaret ederek bu durumu: “Müzik icralarının 

kaydedilerek dondurulup paketlenmesini (mediated performances) içeren 

uygulamalara geçmek 1950-60’lı yıllara gelindiğinde karşımıza plak ve pikapların 

kullanımıyla çıkmaktadır” (1996, s. 219) şeklinde ifade eder.  Âşıklık geleneği 

öncülerinin müzik sektörüne dahil olduğu yılları Fidan, “Âşıklık geleneği ürünlerinde 

pikaplar ve 45’lik plaklarla birlikte yoğun bir şekilde nicel artış sağlanmıştır. Bu durum 

elbette tek sebebe bağlı açıklanamaz. Sosyo-kültürel ve teknolojik yaşamdaki 

değişimler, 1960’larla birlikte müzik endüstrisi içinde âşıkların kendilerini 

göstermelerini sağlamıştır” (2021, s. 193) şeklinde yer vermektedir. 45’lik plakların 

78’lik taş plakların kullanımın önüne geçmesiyle ilgili olarak; gramofonun sesi ve 

müziği kaydetmesinin beraberinde tüketicisine dinleme özelliğini de sunmuş 

olmasıyla tüketici için oldukça cezbedici bir hal aldığı söylenebilir. Gramofon 

sayesinde evlerinde istedikleri müzikleri dinleyebilen insanların bir de gramofonun 

boyutsal olarak küçülen, tanışabilir haliyle tanışmalarıyla ev dışında da dinleme 

olanağı yakalamalarıyla daha kullanışlı ve zahmetsiz oluşu tüketim anlamında 

endüstriyi de desteklemiştir.  Tüketici formunu da düzenleyen bu yenilik hakkında 

Bağcan şunları dile getirmektedir:  

Plak ve pikaplarla birlikte müzik stoklanabilir, arşivlenebilir, bireysel tercihlere göre 

sınıflandırılabilir hale gelmeye başlamıştır. Bireysel tercihlere göre tüketicinin müziği 

sınıflandırabilmesi, ileride kitle iletişim araçları yayıncılığında tüketicinin feed back 

üretebilecek bir altyapı sahibi olmasını da sağlamaktadır. Zamanla tüketicinin bu sınıflama 

tecrübesinden faydalanmakta olan liste programları ve çeşitli tercihlere uygun olarak yayın 

yapan radyo ve televizyon istasyonları ortaya çıkmıştır. Birey, artık her düzeyde üreticilerinden 

(eser sahibi, icracı, yapımcı, dağıtımcıdan vb.) bağımsızlaşarak, metalaşmış müziği/plağı satın 

alarak sektörde belirleyici olmuş ve kapitalist zincirin ucuna tüketici konumunda 

eklemlenmiştir (Bağcan, 2007, s. 82).  

Gramofonun taşınabilir zahmetsiz halini ifade eden Altan’da Müzik kutularının (Juke 

Box) ve taşıt plaklarının insanların müziği istedikleri yerde tekrar tekrar 

dinleyebilmesini sağlaması açısından önemli olduğunu (2020, s. 60) dile getirmiş 

ayrıca Ünlü’de Juke-box’larla ilgili, bunların 45’lik plaklarla çalıştığını ve neredeyse 

seksen yüz tane melodiyi çalabildiğini belirtmektedir. Taş plakların ağırlığına ve 

kırılgan yapısına tepki olarak üretildiği düşünülen 45’lik plakların pille çalışan piknik 

tarzı olanlarının da kullanım açısından insanların o dönem fazlasıyla dikkatini çektiği 

bilinmektedir. Ayrıca dönemin bar, cafe, kantin gibi mekânların gözbebeği olan 

Amerikan kültürünü simgeleyen bu müzikli kutuların İstanbul’un belli başlı 

lokallerinde de baş köşeye yerleşmiştir. O dönemin 45’lik plak üreten firmaları: 



 

73 

Melodi- Turgut ve Kayıhan Çağlayan, Discofon, İzzet Şefizade gibi yaklaşık yirmi 

firma bulunmaktadır (Ünlü, 2016, s. 442-444). 50’li yıllardan sonra müzik 

endüstrisinde yerli sermaye ile kurulan ilk prodüksiyon ve plak şirketi olarak 1955 

yılında Mihran Gürciyan ve Agop Ürgüpoğlu’nun kurduğu “Grafson”u işaret eden 

Taşbaşı, 1962 yılında İzzet Şefizade adlı bir iş adamının kurduğu “Diskofon” isimli 

yapım firmasıyla plakçılara stüdyolarını tahsis etmesi gibi gelişmelerin Türkiye’de 

müziğin endüstri haline gelmesini hızlandıran adımlar olduğunu belirtmektedir (2004, 

s. 73-74). Endüstrinin kayıt cihazları üzerindeki bu teknolojik yenilemeleri 

tüketicilerin de gramofonu kullanma oranlarına olumlu anlamda etki etmiş ve kâr marjı 

yükselen plak sektörü için birden fazla yeni firmanın açılmasına da olanak tanımıştır.  

Bu döneme kadar müzik sektöründe ekonomik getirilerinin az olacağı kaygısıyla yer 

verilmeyen âşıklık geleneği öncüleri yapım şirketlerinin çoğalarak endüstrileşmenin 

tam anlamıyla sağlandığı bu yıllardan sonra müzik endüstrisinde yer almaya 

başlamışlardır. Âşıkların seslerinin kayıt altına alınması ezgilerini kendilerinden 

bağımsızlaştırırken aynı zamanda eserlerine sonsuz bir özgürlük alanı sunarak onları 

kalıcı hale getirmiştir. Bu konuda Özdemir’in çalışmasından bir örneğe yer verecek 

olursak; Neşet Ertaş’ın babasından geleneğin eğitim sistemi yoluyla öğrendiği “Neden 

garip garip ötersin bülbül” adlı bozlağının kayda alınması sonucu yıllarca yaşamasına 

ve yayılmasına olanak sağlandığı ve bugün dahi 21.asrın meraklı gençleri tarafından 

antika pazarlarından toplanarak yeniden dinlenmeye başladığının hatta bazı gençlerin 

kendi müziklerini yaratırken bu plaklardan yararlandıkları şeklindeki bu örneği 

Özdemir, geleneğin geleceği beslemesi veya yeni geleneklere kaynaklık etmesi olarak 

değerlendirmektedir (2021, s. 541-542). Bu örnekte görüldüğü üzere kayda alınarak 

geleceğe aktarılan eserlerin kaydedilmesini sağlayan bu sektörün kültürel mirasın hem 

korunması hem de yaşatılmasında önemli bir yeri bulunmaktadır.  

Kayıtlı müzik endüstrisinin ve teknolojik gelişmelerin ışığında ilerleme kaydedilerek 

farklılaşan dinleme pratikleri doğrultusunda geleneksel müziğin öncüleri artık hem 

kırdan kente göçle hem de kentin modern kayıt cihazlarıyla, tanışmak durumunda 

kalmıştır. Önceleri geleneksel bağlamından koparak yerinden çıkan bu geleneksel 

ögeler zamanla yeni icra ortamlarında yeni dinleyici kitlesine yeniden bağlamsallaşır 

duruma gelmiştir. Gerçekleşen bu durum Giddens’ın geleneklerin yerel bağlarının 

zayıflamasının nedeni olarak işaret ettiği modernizmin dinamiğinin “yerinden 

çıkarma” ile uyandırılan imgelerin değişik zaman ve uzamda yakalamaya elverişli 



 

74 

olmasının bir sonucudur (2010a, s. 26-27). Yerel etkileşim bağlamlarından ayrılan 

toplumsal ilişkiler zaman ve uzamda dönüşüm geçirerek yeniden kurgulanır hale 

gelmektedir. Giddens’la paralel bir görüşle Thompson, zamansal veya mekânsal 

olarak uzaktaki insanların bu teknolojik araçların sağladığı iletişim ortamı sayesinde 

iletişime geçerek yüz yüze toplumun bu iki düzlemde sunduğu sınırsallıktan 

kurtulduğunu; teknolojik araçlarla zamanın ve mekânın yeniden düzenlenmesinin 

önünün açıldığını belirtir (2008, s.25). Giddens ve Thompson’ın zamanı ve mekânı 

yeniden düzenlenen geleneksel müzikler için artık bu sınırsallıkların olmadığı, 

dinleyicisiyle farklı zaman diliminde fakat eşzamanlı olarak dinlenebilir haldeki 

eserlerin yeni kültür ortamlarında mekân ve zaman boyunca genişletilerek küresel bir 

hal aldığı gibi düşünceleri örtüşmektedir. Kayıt altına alınmış olan geleneksel 

müziklerin yüz yüze toplumda bahsi geçen sınırsallıkların ötesine geçerek 

küreselleşerek dünyanın öbür ucuna ulaşmaya hazır hale gelen ve yeniden 

kurgulanabilir formatlar olmasının önünün açılarak onların birer meta haline geldiğini 

söylemek yanlış olmayacaktır. Bu yeni kültür ortamı geleneksel ortamından 

bağlamsızlaştırdığı geleneklerin yeniden bağlamsallaştırılmalarını da mümkün 

kılmıştır. Sonuç olarak gramofon plak ve pikaplar genel olarak müzik endüstrisinin 

daha fazla popülerlik kazanmasının önünü açmış ve tüketici için de müzik dinleme 

anlamında farklılık yaratmıştır. Kayıtlı müzik sektörü için oldukça önemli olan 

gramofon, kendisinden sonra gelen yeni bir teknolojik kayıt aracı olan kasete zamanla 

yerini bırakmıştır. 

 

4.1.1 Kaset 

Kaset döneminin gelişimiyle ilgili bilgiler, Aydın Öztürk (2015) ve Altan‘ın (2020) 

çalışmalarından özetle aktarılacaktır.  Kaset furyası 1962 yılında Hollanda menşeili 

Philips şirketinin kompakt (sıkıştırılmış) kaseti üretmesiyle başlamıştır. Kaset kelimesi 

Fransızca bir kelimedir ve “küçük kutu” anlamına gelmektedir. Kaset, müzik 

endüstrisinde tüm dinamikleri yeniden kurgulayan bir unsur olmuştur. Taşınan 

plakçalar pikaplar üretildiklerinde çok büyük ilgiyle karşılanmıştı fakat yeni üretilen 

kasetler taşınabilen plaklara göre oldukça hafif ve ucuz olmasından ötürü daha fazla 

ilgi görmüş ve 70’li yıllarda ise tüm dünyada insanların evinin, arabasının bir parçası 

haline gelmiştir. Yeni üretilen kasetler müzik endüstrisini oldukça tedirgin etmiştir. 



 

75 

Bunun sebebi; insanların plak kayıtlarını aktarmak için kullanacağını düşündükleri 

kasetlerin aynı zamanda kullanıcılara kaydetme yetkisi de vermiş olmasıyla orijinal 

plak, kaset vs. kayıtlarını kendilerinin kaydederek hatta bu kayıtları başkalarıyla 

paylaşarak endüstrinin işleyişine engel olacaklarını ve satışların düşeceğini 

düşünmelerinden kaynaklanmaktadır. Endüstrinin endişeleri kısmen gerçekleşse de bu 

durum kaset satışlarını düşürmemiştir. Kasetin ileri geri sarılabilme özelliği kaseti 

kendinden önceki müzik teknolojilerinden ayıran özelliklerinden bir tanesi olmuştur. 

Kayıt alabilme özelliğinden dolayı müzik üretimini tüketicinin evine kadar taşımış 

olmasıyla endüstriyi tedirgin eden kaset teknolojisi kayıt yapma özgürlüğü sunmasıyla 

bağımsız şirketlerin önünü açtığı gibi birde korsan müziğin yaygınlaşmasıyla bu tür 

ortaya çıkan müzikler neredeyse bir sektör halini almıştır. Bu durumun endüstriyi 

tedirgin etmenin yanı sıra sanatçılar için telif problemlerini de beraberinde getirmiştir. 

Özellikle de 1979 yılında Sony firmasının ürettiği taşınabilir formattaki kasetçalar adı 

sonradan “walkmann” olacak olan Soundabout’lar müzik endüstrisinde büyük bir 

dönüşüme sebep olmuştur. Attali, walkman hakkında 1950’li yılların sonunda pilli 

portatif pikapların tüketici için çok dikkat çektiğini ayrıca kaset ve mini kasetlerin 

radyoda duyulan müzikleri kaydederek nerede olursa olsun dinlenebilir ve yeniden 

dinlenebilir olmasıyla insanların bu müzik dinleme aracıyla kabalıkların ortasında tam 

bir yalnızlık içinde müziklerini dinlediklerini dile getirmektedir. Ona göre müzik artık 

sosyalleşme aracı değil, yan yana duran içeyöneliklerin habercisidir (Attali, 2014, s. 

128). Aydın Öztürk ve Altan’ın görüşlerinden devam ederek; Walkman teknolojisinin 

kaset satışlarını olumlu etkilemiş olmasının yanı sıra müzisyen ve dinleyicisi içinde 

bir dönüşümün habercisi olduğu söylenilebilir. Çünkü artık müziği toplu alanlarda 

dinleme sınırlılığını ortadan kalkmasını olanaklı kılan taşınabilir walkman sayesinde 

bireyler kendilerinin tercih ettiği müzikleri bulundukları ortamdan bağımsız şekilde 

kendileri dinleyebilir hale gelmişlerdir. Bu durumun bir sonucu olarak da müzisyenler 

kendi dinleyici kitlesinin dinlediği tarzda müzik yapmaya odaklanmışlardır. Bu 

yönleriyle walkman bireylerin kendi müziklerini yanlarında taşıyarak istedikleri yerde 

o müzikleri dinleyebilmelerinin yanı sıra bireysel müzik dinleme olanağı sunmasıyla 

da diğer müzik dinleme araçlarından ayrılmaktadır (Aydın Öztürk, 2015 Altan, 

2020).13 

 
13 Kaset teknolojisinin gelişimi için bkz. Altan A. (2020), Yeni Medyada Müziğin Küreselleşmesi: 

Üretici ve Tüketici Analizi, Aydın Öztürk, T. (2015), Müzik İcracılarının Kültür Endüstrisi ve 

Dinleyici Beklentileri Arasında Yeni Medya Bağlamında Uyum Stratejileri. 



 

76 

1970’lerde kaset ve kasetçalarların ortaya çıkmasıyla üretim ve tüketim biçimleri 

değişmiş artık kasetçalarlar, günlük hayatın ve otomobillerin vazgeçilmezleri arasına 

girmiştir. Özellikle 1980’lerle de yaşanan gelişmelerle müzik endüstrisinden artık tam 

anlamıyla bir endüstri olarak söz etmek mümkün hale gelmiştir (Taşbaşı, 2004, s. 74-

75). Taşbaşı, 1980 öncesi Türkiye’deki yapım şirketlerinin endüstrinin birer parçası 

olmaktan ziyade esnaf gibi çalıştıklarını ifade etmektedir. Taşbaşı’nın 1980 yılını 

işaret etmesi tesadüfi değildir çünkü bu dönemde yaşama geçirilen kültürel, siyasal ve 

ekonomik projelerin bu tür yapılanmalar üzerine etkisi büyüktür. Dönemin başbakanı 

Özal’ın serbest piyasacı uygulamalarıyla ithal ikameci politikalar reddedilerek, 

tüketime odaklanılan bir ekonomik politikanın öngörülmesiyle; tüketimi destekleyen 

politikalara birde teknoloji transferleri eklendikten sonra müzik endüstrisi bu dönemde 

gelişme göstermiştir (2004, s. 76). Özdemir’de, Taşbaşı ile aynı yıllara işaret ederek; 

Türkiye’de müziğin özerk bir kültür endüstrisi olarak sektörleşmesinin 1980’li yıllarda 

gerçekleştiğini ve yakın dönemde ise CD ve DVD’lerin müzik sektörünün başlıca 

ürünleri olarak piyasaya sürüldüğünü belirtir (2013, s. 57).  

Kaset ve kasetçiliğin geleneksel müziğe yansıması hakkında ilk gelişmelerin yaşanan 

dış göçlerin sonucunda gerçekleştiğini ifade eden Çobanoğlu; 1960’lı yıllarda Batı 

Avrupa ülkelerine yaşanan dış göçün, bu yıllardan sonra âşıklık geleneğinin elektronik 

kültür ortamına geçişi açısından çok önemli bir katalizör rolü gördüğünü 

belirtmektedir. Ona göre bu göç hem göç eden insanların hem de Türkiye’de kalan 

ailelerinin de içinde yer aldığı çok geniş bir sosyal harekettir (1996, s. 220). 

Çobanoğlu, yaşanan göç hareketiyle beraber âşıklık geleneğinin de bu göçten 

etkilenmelerinin; göç eden insanların yurdu ziyaretleri sırasında kanuni ya da kaçak 

yolla ülkeye soktukları transistörlü radyo, pikap ve kasetçalarların ülkemizde 

kullanımını yaygınlaştırarak iç pazarın büyümesine yol açmaları yoluyla 

gerçekleştiğini belirterek bu teknolojilerin ülkemizde kullanımıyla âşıkların da bu 

şekilde endüstride daha fazla yer aldıklarını da eklemektedir (1996, s. 220). Kayıtlı 

müzik sektörü âşıklık geleneğine yeni bir yaşam alanı sunmanın yanı sıra bu müzik 

kültürüne de ekonomik bir boyut kazandırmış ve onları birer endüstriyel meta haline 

getirmiştir. Özdemir, kayıtlı müzik sektörünün geleneksel müziklerin ekonomik 

boyutlarını belirginleştirdiğinden bahsetmektedir (2021, s. 423).  Özdemir’in bu 

açıklamaları, kayıtlı müzik sektörünün geleneksel müziği de sektörün bir parçası 

haline getirmesini vurgulamaktadır. Müzik sektörü ilk zamanlardan itibaren 



 

77 

geleneksel müziklerden faydalanmış ve 1970’lerle yaygınlaşan kaset kayıt 

teknolojisiyle de bu durum hız kazanmıştır. Âşıklar da kasetin yurdun her yerine kolay 

ulaşabilir olmasının yanı sıra ucuz ve kullanımın pratikliğinden faydalanmış; deyiş, 

duyuş ve düşünüşlerini halka kolayca ulaştırabilmiştir. Fidan’a göre müzik 

endüstrisiyle âşıklık geleneğinin ilişkisinin en çok hissedildiği alan da kaset ve 

kasetçilik dönemidir.”45’lik plaklarla, pikaplarla ve radyo yayınlarıyla teknolojinin 

eklemlendiği gelenekte 1970 sonrasında gerek piyasaya sürülen kasetlerin gerekse 

kitleselleşmeyen ‘özel doldurma kasetler’in geleneğe farklı yönlerden etkileri 

görülmektedir” (Fidan, 2016, s. 17-18). 

Yazılı kültür ortamından elektronik kültür ortamına geçişi âşığın gözünden aktaran 

Çobanoğlu şunları dile getirmektedir:  

Bundan ancak 30 sene önce falan öyle askerde ölen kalan birine veya hanımına veyahut bir 

depreme bir âşık destan yazıyor ve bunu bastırıp 400-500 tane destan alıp şehirlerde, yolların 

kenarında, trenlerde veya otobüslerde çağırır, söyler, satardı. Şimdi o türler kalktı, yani şimdi 

onun yerini kasetler aldı. Eskiden plaklar vardı. Şimdi destanlar kasetlerle satılıyor. 

 (Âşık Murat Çobanoğlu) 

1964’lerde falan ben destancılığı bıraktım. Ondan sonra işte dernek kurduk konserlere gitmeğe 

başladık, radyoda program aldık, kaset doldurduk. Dört tane kasetimi Almanya’da doldurdum. 

Türkiye’de plaklar doldurdum.  

(Âşık Hüseyin Çırakman) (1996, s. 222). 

Çobanoğlu, kasetlerin kendinden önceki plak-pikaplara göre kolay taşınması içine 

çokça sayıda kaydı sığdırmasıyla yazılı kültür ortamı destancılığının neredeyse sona 

ermiş olduğunu ve dönemin âşıklarının da eserlerini İstanbul’daki stüdyolara gidip 

kaydettirerek piyasaya sunmaya başladıklarını ifade eder. Ayrıca stüdyo ortamında; 

“halk hikâyeleri”nden, usta malı türküler, destanlar, yeni yaratılan eserler ve hatta âşık 

atışmalarına kadar çeşitli âşık tarzı mahsuller yer almaktadır” (Çobanoğlu, 1996, s. 

223).  

Kaset döneminde eğitim sisteminin usta-çırak geleneğinde farklılaşmalar yaşandığını 

belirten Çobanoğlu, geleneği öğrenmek isteyen meraklıların gelenekte var olan usta-

çırak temelli bir ustaya kapılanmanın etkin olduğu eğitim sisteminin yerine kentlerde 

saz veya bağlama kurslarında geleneği öğrenmekte olduklarını ifade etmesinin yanı 

sıra geleneği bu yolla öğrenemeyenlerin de o dönemler kaset dinleyerek, âşıkların usta 

malı şiirlerini taklit etme yoluyla kendi yaptıkları denemeleri kasetlere kaydedip; usta 

âşıklara dinleterek eleştiri ve tavsiyelerini dinlemekten geçen bir örtülü eğitim süreci 

yaşadıklarını dile getirmektedir (1999). Kasetler aynı zamanda kayıt almaya da imkân 



 

78 

tanımasıyla amatör kayıtların olanaklı hale gelmesiyle ilgili Özcan şu ifadelere yer 

verir:  

Herhangi bir plak veya kaset çıkaramamış pek çok gelenek ustasının bu şekilde yapılmış 

amatör kayıtları bulunmaktadır. Örneğin Muharrem Ertaş sağlığında herhangi bir plak veya 

kaset çıkarmamıştır, buna karşılık kendisinden yapılan ve bir süre sonra kaynağı belirsizleşen 

çeşitli kayıtlar daha sonra bir araya getirilip farklı kaset firmaları tarafından kaset olarak 

piyasaya sürülmüştür (Özcan’dan akt. Özdemir, 2021, s. 543). 

Özdemir’e göre, plak ve kaset çıkarmak geleneğin birçok unsurunun (doğaçlama, 

dudakdeğmez, muamma çözme vb.) önüne geçerek kent ortamının rekabet unsuru 

haline gelerek âşıkların kendini ispat etme yolu haline getirdikleri bir araç olmuştur. 

Özdemir gelenekte var olan geleneksel eğitim ve âşık olmanın gerektirdiği bazı ispat 

yöntemlerinin yerini kayıtlı müzik piyasasının üstlendiğini belirtmektedir (Özdemir, 

2021, s. 544). Kasetlerin âşıklık geleneği için farklılaştırdığı bir diğer nokta âşıkların 

eserlerinin yapısında ve muhtevasında meydana gelen bazı değişikliklerdir. Bu konuda 

destanların yapısında meydana gelen değişim için Çobanoğlu, gelenekteki destanların 

oldukça uzun olduğunu ifade ederek destanlara kaset teknolojisi döneminde bazen hiç 

yer verilmediğini yer verildiğinde de beş kıtanın altına düşerek kayda alındığını ifade 

etmektedir. Kasetlere okunanların çoğunun da ağıt edasında olması kaynaklı bu tür 

eserlere destan yerine ağıt denildiğini belirtir. Uzunluğu dolayısıyla çok fazla yer 

bulamayan destanların bir kaseti baştan sona kadar dolduracak hacimde olması 

sebebiyle, bunun yeknesaklık yaratacağından ötürü tüketicilerin ilgisini 

çekmeyeceğinden bahsetmektedir (Çobanoğlu’ndan akt. Boyraz, 2001, s. 4).  

Kaset dönemiyle âşıklık geleneğinin yaşadığı dönüşümü olumlu ve olumsuz yönleriyle 

ifade eden Yardımcı, adını dahi duymamızın olanaklı olmadığı çoğu âşığı kasetler 

aracılığıyla dinleyerek tanıdığımızı bu yönüyle âşıkların hak ettiği yerlere 

ulaşabildiğini, kasetlerin bu anlamda gelenek için avantajlı bir araç olduğunu 

düşünmektedir. Ayrıca bu tür müzik dinleme araçlarının âşığın jest ve mimiklerine 

dayalı ortaya koyduğu deyiş vb. icralardaki görsellikleri, âşığın kitlesine 

ulaştıramaması kaynaklı icralarda âşıkların doğallığının ve içtenliğin bozularak, 

geleneğin eksik aktarılmasıyla ilgili de eleştirmektedir (Yardımcı, 2003, s. 14). 

Adının dahi duyulamayacağı âşıkların adından kasetlerin dinlenilerek haberdar 

olunmasıyla ilgili Çobanoğlu’nun (1999) çalışmasından bir örneğe yer verilecek 

olursa; Çukurovalı âşık olan Arzu Bacı’nın evde kendi kendine öğrendiği sazıyla 

doldurduğu kaset kayıtlarının yakın aile dostları tarafından dinlenip çoğaltılarak 

dinlenildiğini hatta Arzu Bacı’nın kayıtlarının bu şekilde yayılarak Âşık Hacı 



 

79 

Karakılçık’ın dinlemesiyle ilk sahne teklifini alması örneği kaset teknolojisinin amatör 

kayıtlara olanak tanıyan yapısıyla âşıkların kendilerini tanıtmaya, duyurmaya imkân 

sağlayan araçlar olması kaynaklı ve kayıtlı müzik teknolojilerinin eğitim sisteminin 

değiştiğini aktarması yönüyle kıymetlidir. Sonuç olarak kaset teknolojisinin geleneğin 

dönüşümünde yarattığı olumsuz yanları göz ardı edilmeyerek yapılacak bir yorumla 

kaset teknolojisinin de dahil olduğu kayıtlı müzik sektörü âşıklık geleneğinin belleğini 

hem ulusal hem de küresel anlamda yayarak bu geleneğin sayısız kişiye ulaştırılmasını 

olanaklı hale getirdiği söylenilebilir.  

 

4.2 Radyo ve Televizyon 

Müzik endüstrisinin gelişmesini destekleyen bir etkende medyadır. Medya ve küresel 

müzik akışının finansal alanları arasında oldukça güçlü bir bağ bulunmaktadır. Medya 

müzik endüstrisinin ürünlerinin kitlesel olarak dolaşımını ve aynı zamanda tanıtımını 

sağlayan en önemli araç olarak müziğin finans alanıyla yani müzik endüstrisiyle 

oldukça ilişkilidir (Gürkan, 2016, s. 1454). Müzik endüstrisiyle yakından ilişkili olan 

medya araçlarının kullanım, tüketim ve akış anlamında birbirinden ayrıldığı ve bu 

araçların kavramsallaştırılmasında kullanılan iki temel kategori bulunmaktadır. 

Çerezcioğlu bunları, tek yönlü (monopolistic) ve ademi-merkeziyetçi medya (de-

centralization) olarak ifade etmektedir. Tek yönlü medyayı tek bir kaynaktan (radyo, 

televizyon, sinema) gönderilen iletilerin geniş ölçekli olan izlerkitleye ulaştırılmasını 

içeren medya araçları olarak ifade ederken ademi-merkeziyetçi medya kategorisini ise 

medyanın tek tek iletişim metinlerinin (kaset, cd, müzik videosu vb.) satın alınmasıyla 

bireylerin bu metinleri istedikleri yer ve zamanda kişisel olarak tüketilebildikleri 

araçlar olarak tanımlamaktadır (2011, s. 123). 

Medya araçlarının tanıtım kaynağı olmasıyla ilgili Attali, kaydedilen seslerin 

saklanması ve çoğaltılmasının mümkün olduğu teknolojiyle beraber radyo 

frekanslarının etkisiyle de ulus aşırı iletimlerin sağlanarak müziğin her yerde 

dinlenebilir hale geldiğini, aynı zamanda radyo ve televizyonun plak endüstrisinin 

tanıtımını yapmasıyla da plak ve yayın endüstrisine ait ürünlerin tüketiciyle 

buluşturularak onları satmak adına bu ürünlerle iç içe geçtiğini belirtmektedir. Bununla 

ilgili radyo ve televizyon programcılarının müzik parçalarını çok sayıda yayınladıkları 

zamanlarda ortaya çıkan durumlara verdiği bir örneğinde; 1999’da en çok satmış olan 



 

80 

yüz şarkının, radyoda toplam yarım milyon kez yayınlandığını işaret etmektedir (2014, 

s. 127). Attali’nin verdiği bu örnek en çok satışı yapılan parçaların o dönem radyoda 

en fazla dinleyiciye sunulan parçalar olmasıyla medyanın tanıtım ve aktarım gücüne 

dikkat çekmesi yönüyle önemlidir. Bir önceki bölümde anlatılan müzik endüstrisinin 

diğer bir ayağı olan kayıt teknolojisi gibi medyada teknolojik gelişmelerle ortaya 

çıkmış olsa da burada medyanın kitle iletişimine yönelik onun aktarım ve tanıtım 

özelliğine yapılan vurgulara yer verilecektir. Bu konuda Karahasanoğlu ve Aydın 

Öztürk şunları dile getirir: 

Müzik şirketleri ve müzisyenlerin, kayıtlı müzik tarihi boyunca medya araçları ile mutualist 

bir ilişki içinde olduğunu, medya organlarının, popüler müzik ve müzisyenler başta olmak 

üzere, içeriklerinde müziğe sıkça yer verdiklerini dile getirirler ayrıca müzisyenlerin de albüm, 

single, klip haberi, konser duyurusu vb. gibi yaptıkları işleri, dinleyici kitlesine duyurabilmek 

için, medyanın tanıtım gücüne ihtiyaçları olması kaynaklı bu mutualist ilişkiye dikkat çekerler. 

Müzik üreticilerinin tümünün, medya desteğinden eşit ölçüde faydalanamadığı detayına yer 

verirken de müziğin kendisi kadar, müzisyenin ya da şirketinin popülerliğinin, endüstri 

içindeki kredi değeri ya da marka kişiliği gibi pek çok somut ya da soyut ölçütün söz konusu 

olduğunu işaret ederler (2015, s. 797).  

Medya araçları ortaya çıkışından bugüne dek kitle iletişimini sağlayacak bir donanımla 

paketlenen içeriklerin sayısız alıcıya ulaşmasını sağlayan araçlardır. Kitleye hitap eden 

yapısı gereği medya araçları kitle iletişim araçları olarak da bilinmektedir. Yazılı 

medya dönemiyle başlayan medya süreci radyonun bulunmasıyla sesli medya 

dönemine geçerken televizyon ve hemen peşine gelişen teknoloji internetle birlikte 

sesli ve görüntülü medya süreci başlamıştır. Bu çalışmanın kapsamına müzik 

endüstrisiyle bağıntılı bir şekilde radyo, televizyon gibi geleneksel medya araçları ve 

yeni medya döneminin aracı olarak da incelemeye internet dahil edilmiştir. 

 

4.2.1 Radyo 

Müzik endüstrisinin gelişimini etkileyen bir diğer önemli teknolojik gelişme radyodur. 

Radyonun kullanılmaya başlandığı zamanlarda kitle iletişim araçları arasında en 

popüler olanı olması kaynaklı müziğin tanıtım ve aktarımında da önemli rol 

oynamıştır. Radyoyu popüler hale getiren özelliklere akışta yer verileceğinden burada 

ilk olarak müzik endüstrisinin radyo ile ilişkisi ele alınacaktır. Radyonun tanıtım yönü 

müzik endüstrisi için oldukça önemlidir. Radyo yayınlarının tanıtım süreci 

dinleyicilerin karar verilen bir müziğe maruz bırakıldıktan sonra dinleyicinin onu 

beğenmesi ve tekrar dinlemek için talep etmesi durumunda o müziği giderek 

endüstriden satın alması arasında geçen ilişki boyunca işlemektedir. Radyo Ünlü’ye 



 

81 

göre, gramofonun dinleyici ve tüketicisi için de yeni bir dinamizm sağlayarak; 

plaklarda dinledikleri sanatçıları radyoda duymaları dinleyiciler için ilgi çekici hale 

gelmiştir. Aynı zamanda yeni çıkan plakların tanıtımının da radyodan yapılması 

sonucu radyoda icraları beğenilen sanatçılara plak yapılmış ve bunun farkında olan 

plak şirketleri de radyo da çıkan sanatçılara ayrı bir ilgi göstermiştir. Sonuç olarak o 

dönem meşhur olmanın yolu radyoya çıkmakla bağıntılı bir şekilde belirginlik 

göstermiştir (2016, s. 301-302) Ünlü’nün görüşlerine benzer görüşler belirten 

Çerezcioğlu’nun ifadeleri de şu şekildedir: 

1920’li yıllarda ev içi eğlenceye eklenen radyo, anında kitlelere ulaşabilme özelliği ile popüler 

müzik endüstrisine ihtiyaç duyduğu kitlesel tanıtım aracını kazandırır. Radyo ilk aşamada, 

müziğin yeniden üretimine ilişkin bireysel tercihleri değil, toplumsal tercihleri öne çıkaran bir 

özellik gösterir. Ücretsiz bir müzik servisi sunmakla beraber radyo, tek tek bireylerin 

beğendikleri şarkıları istedikleri zaman, istedikleri kadar dinleme olanağı vermez. Radyo, 

sunduğu ücretsiz müzik servisi ile dinleyicilere yeni çıkan şarkıları anında tanıtan bir işlev 

yüklenir. Böylece radyo, pikapta (kişisel müzik çalarda) çalınacak plağın seçiminde tüketiciye 

yol gösterir (2013, s. 161).  

Radyonun müzik endüstrisi, tüketici ve müzisyenlerin üzerinde ayrı ayrı etkileri 

bulunmaktadır. Radyo döneminde önceki dönemlere kıyasla daha fazla toplumsallaşan 

müzik aynı oranda da tüketilmiş ve endüstri taleplere yetişebilmek adına bu dönemde 

gelişim göstermiştir. Yeni bir teknolojik araç olan radyonun yaygınlaşmaya 

başladığında müzik endüstrisi tarafından engel olarak görüldüğünü dile getiren 

Akduman, müzik endüstrisinin ürünlerini tanıtmak amacıyla bir yandan radyoya 

gereksinim duyarken bir taraftan da müzik endüstrisinin bu teknolojik gelişimin, 

satışları engellemesi yönünde ikilemde kaldığını belirterek; ucuz bir iletişim ve 

eğlence aracı olan radyonun müziklerin tanıtımını yaparken aynı zamanda tirajları 

düşürdüğünü ifade etmektedir (2011, s. 97). Diğer müzik dinleme araçlarına göre 

radyonun bedava müzik dinleme olanağı sunması radyo dinleyicileri tarafından ilgiyle 

karşılanmış, müzisyenlerinde turne gezilerindeki masraflarını en aza indirerek turneye 

gitmek yerine stüdyoya girerek radyoya sundukları eserlerini halka radyo aracılığıyla 

duyurmaya başlamışlardır (Aydın Öztürk, 2015, s. 52-53). Müzisyen ve dinleyici için 

avantajlar barındıran radyo müzik endüstrisi tekelleri tarafından aynı ilgiyle 

karşılanmamış plak satışları için radyonun gelişimi olumsuz bir gelişme olarak 

görülmüştür. Bağcan, endüstrinin telaşlandığı durumun bir süre sonra aksi yönde 

ilerleme kaydederek; radyo-endüstri ilişkisinin endüstri için zamanla oldukça kârlı bir 

hal aldığını belirtir (2007, s. 11). Bağcan, radyonun tanıtım etkisiyle kendi starlarını 

ürettiğini, dinleyicinin ise radyoda dinleyip beğendiği müziğin/müzisyenin plağını 

alarak endüstriyel çarkı döndürdüğünü, hatta radyoların denenmemiş olanları da 



 

82 

deneme riskini göze alıp daha önce hiç denenmemiş tarzların ve isimlerin dinleyiciye 

sunulmasıyla bu tür riskleri almak istemeyen büyük müzik yapım şirketlerine 

maliyetsiz olarak denenmiş yeni’yi sunmasıyla da ayrıca katkıda bulunduğunu ifade 

etmektedir (Bağcan, 2007, s. 11).  

Buradan itibaren radyonun tarihsel süreçteki gelişiminden, radyonun hangi alanlarda 

kullanıldığına ve özellikle Türkiye’de radyonun kurumsallaşması, yaygınlaşmasıyla 

birlikte âşıklık geleneği ile ilişkisine yer verilecektir. On dokuzuncu yüzyılın en büyük 

keşiflerinden olan elektrik enerjisinin iletişimde kullanımı sayesinde 1830’larda 

yapılan ilk telgraf deneyiminin ardında ilk gerçek telgraf 1840’da kullanılmaya 

başlanmıştır. 1870’lerde sözün aktarımını başarılı şekilde sağlayan telefon sisteminin 

temelini oluşturularak on dokuzuncu yüzyılın son on yılında Marconi ve diğerleri 

elektronik dalgaları yoluyla sinyallerin iletimini sağlayarak; 1920’lerde 

elektromanyetik dalgaların belirsiz ve potansiyel açıdan büyük dinleyicilere ileti 

gönderimini gerçekleştirebilen radyoyu icat etmişlerdir (Thompson 2008, s. 126). Bu 

yıllarda gelişen radyo haberleşme aracı olmasının yanı sıra kültürel ve sanatsal 

alanlarla ilgili yayınlarıyla da çok yönlü bir araç haline gelmiştir.14 Radyo kullanılmaya 

başlandığında bugün bilinen şekliyle, internet, televizyon ve cep telefonlarında yer 

alarak her an her yerde kullanılabilen halinden biraz daha farklı yapıdadır. Kasım, 

“televizyonun henüz yaygın olmadığı, gazetelerin baskı ve dağıtımının yetersiz 

olduğu, okuma yazma oranlarının düşük olduğu dönemlerde en etkili kitle iletişim 

aracının radyo” (2013, s. 65) olduğunu belirtmiştir. Radyonun kullanılmaya başlandığı 

dönemlerin sosyo-kültürel yapısı düşünüldüğünde okuma-yazma bilmeyen insanlar 

için dahi kolayca tüketilebilir forma sahip oluşuyla yıllarca ilgi gören bir araç 

olmuştur. Çünkü radyonun kulağa hitap eden bir araç olması kaynaklı okuma-yazma 

gibi bir gereksinime dahi gerek duyulmadan radyoyu tüketmek mümkündür. 

Radyonun tüketicisi olmak için duyma yetisine sahip olmak yeterlidir.  Bu konuyla 

ilgili Poe, radyo ve televizyonları tüketmek için hiçbir beceriye sahip olunması 

gerekliliğini bulunmadığını bu araçları tüketmek için hiçbir şey öğrenmeye gerek 

olmadığını belirtmektedir (2019, s. 252). Tüketimi oldukça kolay olan bu kitle iletişim 

aracı televizyona nazaran kullanımının kolay olması nedeniyle yine bir adım öndedir. 

 
14 Radyo; özellikle 2. Dünya savaşı yıllarında savaşa katılan devletler arasındaki haberleşmeyi 

sağlamada en önemli araç olmuştur. 



 

83 

Poe ile benzer bir açıklama getiren Chantler ve Haris (1997) bu konuyu şöyle 

açıklamaktadır:  

Amerika’da yapılan araştırmalar, insanların çoğunun, en kısa ve öz haberleri radyodan elde 

edebileceklerini düşündüklerini belirtir. Ayrıca radyo dinlerken, gazete ya da televizyonun 

aksine, işlerini bırakmak zorunda kalmazlar, sadece sese kulak vermeleri yeterli olur. Aynı 

zamanda radyo, zihinde görüntü yaratmanın en iyi yoludur. Çünkü dinleyiciler, duydukları 

seslerin kime ve hangi ortama ait olduğunu sürekli olarak zihinlerinde canlandırmaktadır 
(Chantler ve Haris’den akt. Kasım, 2013, s. 64).  

Radyo bu ve benzeri avantajlarıyla toplumda herkese hitap etmesiyle geniş etki alanı 

oluşturmuş, yazılı medya döneminin basılı yayınlarından faydalanamayan; okuma-

yazma bilmeyen insanlar için de tüketiminin kolay olması kaynaklı bu dönemde 

toplumu dönüştürmek üzere de radyo faydalanılan bir kitle iletişim aracı olmuştur. 

İktidarın da radyodan faydalandığı bir gerçektir ve iktidar radyo üzerindeki otoritesini 

sürdürse de bu oluşumu yerinden edecek bir girişimde de bulunmamıştır. Bu konuda 

Poe; “Despotik bir yönetim radyo ve televizyon alıcılarının mülkiyetini yasaklayabilir 

ama onlar bile daha ötesini düşünemezler çünkü böylece radyo ve televizyonu 

propaganda amacıyla kullanma şansları ortadan kalkacaktır” (2019, s. 253) şeklindeki 

açıklamalarıyla iktidarların radyoyu kullanmadaki amaçlarından bazılarına da açıklık 

getirmektedir. Bu konuda Özdemir’de, radyonun sözlü ve yazılı kültürde görülmemiş 

şekilde yaygınlık ve etkinliğinin kısa süre içinde dönemin yöneticileri ve aydınlarının 

da dikkatini çektiğini ve radyo yayınlarından daha verimli bir şekilde yararlanmanın 

yollarını aradıklarını belirtmektedir. Özdemir’e göre, radyodan özellikle 

modernleşmenin yaygınlaşması ve yeni Türk devletinin kurumlaşması yolunda destek 

alınmış; bu kurumlaşmanın devrim ve uygulamalarının halka ulaştırılması ve 

bilinçlendirilmesi radyo yoluyla sağlanmıştır (Özdemir, 2021, s. 394). Radyonun 

iktidar tarafından kullanma amaçlarını açıklayan Aziz’de; kitlelerle etkili iletişimlerin 

sağlanmasını isteyen siyasal erklerin (hükümetler), siyasi partilerin, çeşitli kamu veya 

özel kurumların kendi amaç ve isteklerini yerine getirmek amacıyla kullanıldığını ve 

bu amacın yayın organlarının kullanım amaçlarından bir tanesine karşılık gelen 

kitleleri iletişim araçları vasıtasıyla etkileme fikriyle paralellik gösterdiğini ifade 

etmektedir (1982, s. 48). Konunun Türkiye’deki durumunu ele alırken Doğaner’in 

radyonun kurulmasında Atatürk’ün ve devlet erkanının radyonun kurulmasıyla ilgili 

olumlu tavırda oldukları ve desteklemeleriyle hem kurulan yeni rejim desteklendiği 

hem de bu rejimin fikirlerinin halka bu araçlar sayesinde benimsetildiği görüşlerinden 

faydalanabilir (2002, s. 652). Bu dönemde yeni devletin kimliğinin Türk radyosunun 

da kimliğini belirlediğini ve Türk modernleşmesinin radyonun kullanılarak daha etkili 



 

84 

hale getirildiğini belirten Aksoy, radyoyu cumhuriyetin kültür programının halka 

yayılmasında çok etkili bir kurum olarak ifade eder (2002, s. 571-572). Berkes ve 

Lerner’ın Türk modernleşme süreci hakkındaki görüşleri medyanın kitleleri 

yönlendirme ve modernleşmeyi yaygınlaştırma amacıyla kullanıldığı noktasında 

buluşurken, ayrıca radyonun farklı dünyalardan haber alma ve bilgi sahibi olmada 

etkili bir araç olması kaynaklı modernleşme için vazgeçilmez bir araç olduğunu 

belirtirler (Berces ve Lerner’dan akt. Yerlikaya, 2019, s. 248). 

Radyonun Türkiye’deki gelişimine bakıldığında; Türkiye’deki ilk radyo 

yayıncılığında 1923 yılı işaret edilmektedir. Bu yıllarda İstanbul Muallim Mektebi 

kimya öğretmeni Rüştü Bey ve birkaç öğrenci 1927 yılında ilk radyo denemesini kendi 

binalarında gerçekleştirmişlerdir. Düzenli radyo yayınları Telsiz Telefon Anonim 

Şirketi’nin kurulmasıyla İstanbul Radyosunun, Sirkeci Postanesinin üst katında 

dinleyiciyle buluşturularak yapılmıştır (Özdemir, 2021, s. 393). Bu konuyu 

Doğaner’de, “Türkiye’de ilk radyo yayını 6 Mayıs 1927’de İstanbul’da Büyük 

Postane’nin kapısı üzerine yerleştirilen 5 kw güce sahip vericiden halka müzik 

dinletilerek yapılmıştır” (2002, s. 652) şeklinde açıklamaktadır.  Ankara’daki radyo 

binası da ilk olarak 1928 yılında Cebeci’de kurulan stüdyoda gerçekleştirilirken daha 

sonra Sıhhıye taraflarında bir binaya nakledilmiştir (Ünlü, 2016, s. 299). Yayın 

hayatına başlayan radyo ilk zamanlar diğer ülkelerdeki gibi sadece belirli saatlerde 

yayın yapmıştır. Özdemir, bu gibi yayını kısıtlayan durumlar için yeni yayın aktarıcı 

istasyonların kurulması ve daha gelişmiş radyoların piyasaya sunulmasıyla 1940’lı 

yıllardan sonra işitsel medya aracı olan radyonun yazılı ve sözlü kültürün ulaşamadığı 

yerlerdeki insanlara kendini dinletmeyi başardığını belirtir (2021, s. 394). Özdemir’in 

bu başarıda 1936 yılında Ankara’da uzun ve kısa dalga yayınları yapacak iki 

istasyonun inşasının ve 1949-1950 yıllarında İstanbul ve Ankara Radyo’larının düzenli 

yurt içi ve yurt dışı yayınlarına başlamasının etkili olduğunu dile getirmesi yanı sıra 

daha da etkili hale getiren detayları şu şekilde açıklar: “24 Aralık 1963 yılında kabul 

edilen ve 1 Mayıs 1964 tarihinde yürürlüğe giren kanunla kurulan TRT’nin (Türkiye 

Radyo Televizyon Kurumu) radyo yayınlarını bir çatı altında toplaması etkili 

olmuştur” (Özdemir, 2021, s. 394). Ayrıca Özdemir, 1990’lı yıllara gelindiğinde de 

özel yayın yapan radyoların ortaya çıkmasıyla radyonun etkinliğinin Türkiye’de 

gelişim seyrine bu şekilde devam ettiğini ifade eder (2021, s. 394). 

  



 

85 

Çizelge 4.1 Türkiye’de radyo yayıncılığının evreleri dönem yıllar 

TTTAŞ 1926-1934 

TTTAŞ ve PTT 1934-1936 

PTT 1936-1940 

Matbuat ve Umum Müdürlüğü 1940-1943 

Basın yayın ve Umum Müdürlüğü 1943-1949 

Basın Yayın ve Turizm eMüdürlüğü 1949-1960, 1960-1964 

TRT  1964-günümüze 

Özel sermayeli radyolar 1992’den günümüze 

Kaynak: (Kocabaşoğlu’ndan akt. Seçim, 2017, s. 304) 

Türkiye’de radyo kullanılmaya başladığı ilk dönemlerde haberleşmeyi sağlayan en 

önemli araç olup o dönemde radyoda haber programı başladığı an haber alma amaçlı 

insanların dikkatle bu programları dinlediği bilinmektedir. Günümüzdeki gibi 

televizyon, internet ve cep telefonlarının olmadığı zamanları düşünürsek radyodan 

alınacak bilgi o dönemde yaşayan insanlar için çok önemlidir. Radyonun sadece 

duyma yetisine sahip olmayla kullanılabilecek bir araç olduğunun bilgisinden 

hareketle okuma-yazma oranı düşük olan Türkiye içinde radyonun sadece kulağa hitap 

eden bir iletişim aracı olması kaynaklı insanların kolaylıkla kullanmasıyla hızlı bir 

şekilde yaygınlaşmıştır.  Bununla ilgili Özdemir; “Bu sihirli kutu, kısa süre içinde 

yaşamı ve doğal olarak da kültürü, edebiyatı dönüştüren bir dinamik haline gelmiştir. 

Sözlü kültürde yaşayan, önemli bir bölümü okur-yazar olmayan ve okumaktan çok 

dinlemeyi seven Türk insanı, radyonun büyüsüne kendini kolaylıkla kaptırmıştır” 

(2021, s. 394) şeklinde bir yorumda bulunmuştur. Radyo yayınlarında haber dışında 

ekonomi, siyaset, tarih, sanat gibi birçok alana yer verilmesinin o dönem dinleyici 

kitlesinin farklı ilgi alanlarına da hitap etmiştir.  Radyonun Türkiye’de ilk yayına 

başladığı 1927 yılından itibaren de yayınlarında yer verdiği müzik yayınlarının sayılan 

alanlar arasında yayın süresi en fazla olan alan müzik alanı olduğu bilinmektedir. 

İstanbul Radyo’sunun neredeyse tüm görevlilerinin musiki çevresinden olduğunu 

belirten Ünlü, haber saatinin dışında dinleyenleri radyo başında tutacak tek şeyin 

musiki olduğunu dile getirir (2016, s. 300). İstanbul Radyo’sunda 1927-1936 yılları 

arasında programların yüzde 85’i musikidir ve 1935’e kadar musiki dışında 

programlar ise yüzde 18’i geçmemektedir (Aksoy, 2002, s. 572). 1934 yılında Türk 

musikisinin radyolarda yasaklanması bu dönemin en çarpıcı olayları arasındadır. 

1934’ün ikinci yarısı mecliste müzik konulu toplantıların sıklıkla yapıldığı bir dönem 

olduğuna işaret eden Yarman, meclis konuşmasında Atatürk’ün müzik inkılabı 

konusunda; “Osmanlı musikisi Türkiye Cumhuriyeti’ndeki bütün inkılapları terennüm 



 

86 

edecek kudrette değildir. Bize yeni bir musiki lazımdır ve bu musiki özünü halk 

musikisinden alan çok sesli bir musiki olacaktır” (2010, s. 11) şeklindeki düşüncelerini 

aktarmıştır. Başlangıçta musiki yayınları Türk musikisi ve Batı musikisi diye 

ayrılırken sonraki yıllarda bu ayrım; “klasik Türk musıkisi, Anadolu halk musıkisi, 

klasik Batı musıkisi, hafif batı musıkisi, hafif Türk musıkisi bölümleri” (Aksoy, 2002, 

s. 575) olarak şekillenmiştir. Ayrıca etnik bir temele dayandırılan Türk milliyetçiliği 

için ayrı bir yere sahip olan halk musikisi de bu ideolojinin temel kaynağı haline 

gelmiştir. Cumhuriyet döneminde halk müziğine olan tutumun yeni rejimi destekler 

nitelikte olan Türkçülük düşüncesini yaymaya yardımcı olduğu söylenilebilir. “Bu 

fikirler ekseninde halk müziğine yönelimin ortaya çıkardığı ilk fikir, derlemedir. 1925 

yılında Mehmet Sezai Asaf kardeşler tarafından başlatılan halk müziği derlemelerinin 

amaçları Cumhuriyet’in kurucu fikirlerini eyleme dönüştürmek ve kültürü kaydederek 

koruma altına almaktır” (Erkan, 2017, s. 34).15 Ayrıca Özdemir’de işitsel medya- âşık 

edebiyatı ilişkisinin kuruluşu olarak ifade ettiği TRT kapsamında 1938-1952 yılları 

arasında Muzaffer Sarısözen ve Halil Bedi Yönetken önderliğinde yapılan yaklaşık on 

bin Anadolu ezgisinin derlendiği çalışmaları işaret ederek, halk müziğine yönelimin 

arttığı yılları ifadelendirmektedir (2011, s. 41). Yeni kurulan ulus-devlet Türkiye 

Cumhuriyeti’nin halk müziği ile ilgili izlediği politikalara yer verdikten sonra 

radyonun âşıklık geleneği ile ilişkisine ve bu bağlamda yaşanan dönüşümler yer 

alacaktır.   

4.2.1.1 Radyo-Âşıklık Geleneği İlişkisi 

Bu konuda Radyo ve âşıklık geleneği arasındaki ilişkiyi sınıflandırarak radyo sürecini 

kategorize eden Fidan, bu ilişkiyi dört boyutta değerlendirmiş olmasıyla kendinden 

sonra bu tür çalışmalar yapanlara yol gösterici bir sınıflandırma elde etmiştir.  

 
15 Kültürün kalıcılığının ve kültürün aktarımının amaçlandığı derleme çalışması olan Türkiye’de müzik 

alanında Anadolu’da Halk müziği özelinde yapılmış ilk derleme çalışması Güvener ve Güray’ın ifade 

ettiği şekliyle” Türkiye’de derleme çalışmaları, Osmanlı Devleti’nin son döneminde Gomidas ile 

başlamıştır. Ermeni ulusal müziğinin kurucusu olarak bilinen Gomidas Vartabed, 19. Yüzyılın 

sonlarında Anadolu’yu dolaşarak halk ezgilerini derleyen ilk etnomüzikolog olmuştur. Gomidas, 

kayıt olanaklarının yeterli olmadığı bir dönemde müzik tarihimize çok önemli eserler bırakmış, 

kendisinden sonra yapılacak çalışmalara önderlik etmiştir” Aynı çalışmada Gomidas Vartabed’in 

1890-1913 tarihleri arasında şarkı söyleyen köylüleri dinleyerek yaklaşık 4000 adet Ermenice, 

Kürtçe ve Türkçe halk ezgilerini Hampartzum notasını kullanarak derlediği bilgisi yer almaktadır. 

Gomidas’ın yaptığı bu derleme çalışması halk ezgilerimizin kayıt altına alınmasıyla ilgili örnek 

oluşturması açısından önemlidir. Türkiye’deki halk müziği derlemeleri hakkında detaylı bilgi için 

bkz. Güvener, D. & Güray, C. (2020), Gomidas: Hayatına, Derlemelerine ve Derlemelerindeki Dans 

Ezgilerine Bir Bakış. 



 

87 

Bu sınıflandırma şu şekildedir: 

İlki geleneğin ustalarından eserlerin derlenmesi ve bu eserlerin radyo sanatçıları tarafından 

seslendirilmesi, ikincisi âşıkların, misafir sanatçı veya mahallî sanatçı olarak radyo 

programlarına katılmaları, üçüncüsü ise geleneğin önde gelen temsilcilerini ve eserlerini 

tanıtan belgesel tarzda hazırlanmış programlardır. Sonuncusu ise bölge radyolarında başlayan 

ve özel radyolarla birlikte artan, âşıkların bizzat radyolarda program hazırlayıp sunmalarıdır 

(Fidan, 2016, s. 45-46).  

Fidan’ın kategorize ettiği bu sınıflandırma radyo ve âşıklık geleneği ile ilgili bilgilerin 

yer alacağı bölümün akışı için anlatılanların karışıklığa mahal vermemesine yardımcı 

olacaktır. Radyo ve âşıklık geleneği ilişkisi konusuna geniş kapsamla yer veren 

Özdemir, çalışmasında radyonun geleneksel müziğe ilk olarak 1923 yılında zeybek 

havalarıyla yer verdiğini belirtir. Özellikle 1964 yılıyla TRT’nin faaliyete girmesiyle 

ve kamusal radyo kanallarının tümünün bir çatı altında toplanmasıyla, kamusal radyo 

yayınlarında geleneksel kültür ürünlerine artık daha sık yer vermeye başladığını ifade 

eder (2021, s. 424-425). Fidan ise geleneksel müziklerin radyoda yer alabilmesi için 

önemli bir gelişme olarak Ankara Radyosu’nun 1938’de yayın hayatına başlamasını 

işaret etmektedir: 

Geleneksel müzik açısından asıl önemli gelişme Ankara Radyosunun daha donanımlı bir 

şekilde 1938’de yayın hayatına tekrar başlamasıyladır. İstanbul Radyosu’nun deneyimli 

yönetici kadrosunun Ankara’ya nakledilmesi, Ahmet Kutsi Tecer’in çabaları, Ankara Devlet 

Konservatuvarının derleme çalışmaları, konservatuvarla yapılan işbirliği ve konservatuvarda 

arşiv şefi olan Muzaffer Sarısözen’e radyoda görev verilmesiyle planlı bir şekilde programlar 

yapılmaya başlanmıştır. Ankara Radyosundan ve İstanbul Radyosu’ndan edinilen ilk tecrübeler 

daha sistemli bir şeklide hareket etmeyi gerektirmiştir. Radyo sanatçılarına müzik ve edebiyatla 

ilgili başlıca dersler düzenli olarak verilmiş, programda cuma günleri ise Müzeyyen Senar’ın 

ifadesiyle “türkü öğrenme günü” olarak belirlenmiştir (Dikici, 2005: 88). Daha sonra korolar 

dallara ayrılmış; ayrılan korolara yetiştirilmek üzere sınavlarla saz ve ses sanatçıları alınmıştır. 

Ankara Radyosu’nun bir okul mahiyetinde çalışmalarını sürdürmesi ‘radyo tavrı’ diye tabir 

edilen bir üslubu da ortaya çıkarmıştır (2016, s. 51). 

“Radyonun halk müziği eksenindeki ilk sürekli programı “Bir Türkü Öğreniyoruz” 

adlı Mesut Cemil ve Muzaffer Sarısözen’in her hafta bir halk türküsünü öğrettikleri ve 

program sayesinden insanların yüzlerce türküyü dinleyerek, öğrenebildikleri 

programdır” (Aksoy, 2002, s. 582). Âşıkların ulusal olma şansını yakaladığı ilk radyo 

programı Muzaffer Sarısözen’in Yurttan Sesler programıdır. “Yurttan sesler programı 

ile Sarısözen radyo yayınlarının yaygınlaşmasını, geleneksel halk müziği dağarcığını 

ulusala taşımayı, âşıklık geleneğinin çeşitlenerek yaygınlaşmasını ve beraberinde 

geleneksel müziğin dönüştürülmesini sağlamış özetle geleneksel müziğin belleğinde 

ulusal ve uluslararası boyutta bir farkındalık getirmiştir” (Özdemir, 2011, s. 42). 

Benzer ifadelerle Fidan’ın dile getirdikleri şu şekildedir: 

Yurttan Sesler Korosu’nun kurulmasıyla âşıkların radyoda Muzaffer Sarısözen tarafından 

derleme çalışmaları sırasında tanıştığı âşıkları programına davet ettiğini ve bu uygulamada 



 

88 

âşıklara “misafir sanatçı” veya “mahallî sanatçı” olarak yer verildiğini belirtmiştir. Âşıklara bu 

programlarda yer verilmesi radyonun kadrolu sanatçılarının âşıklardan ilk ağızdan yöresel 

ezgileri dinleyip öğrenmesini sağlarken bu ezgilerin yereldeki dar bölgelerinden çıkarak 

ulusala taşınmasına da yardımcı olduğu bir gerçektir (Fidan, 2016, s. 55).  

Fidan’da Yurttan Sesler Korosunun geleneğin temsilcilerini ulusala taşıdığı 

noktasında Özdemir ile hemfikirdir. Ayrıca Fidan radyo programlarıyla ulusala taşınan 

isimlerin; Âşık Veysel, Dursun Cevlanî, Nuri Çırağî, Yaşar Reyhanî, Daimî, Bardızlı 

Nihanî, Mustafa Ruhanî, Davut Sularî, Rüstem Alyansoğlu, Ali İzzet Özkan, Mevlüt 

İhsanî, İlhami Demir, Murat Çobanoğlu, Şeref Taşlıova, Mahzunî Şerif gibi âşıklar 

olduğunu ve ulusal ölçekte tanınmasıyla; geleneğin ikincil kültür ortamındaki 

temsilcileri olduklarını ifade etmektedir (2016, s. 76). TRT bölge radyoların da âşıklar 

programlara davet edilmiş, yöredeki âşıklara program yaptırılmış, âşıkların müzik 

dağarcığından faydalanılarak geleneksel müzikle ilgili korolar kurulmuştur. Radyo 

vasıtasıyla mahallî sanatçı olarak ulusala hitap eden sanatçılar müzik belleklerini 

elektronik kültür ortamına aktarmışlardır. Bu tür çalışmalarla Özdemir’e göre; ”1990 

yılında özel radyo kanallarının faaliyete geçmesiyle birlikte yaygınlık kazanmıştır. 

Bugün Türkiye’de özel sektöre ait pek çok yerel ve bölgesel radyo kanalında 

geleneksel müziğe ve gelenek ustalarına yer verilmektedir” (2021, s. 425). Âşıklık 

geleneği açısından kamusal radyo yayınlarının da önemi büyüktür. Radyolar halkın 

arasında yaygınlaştıktan sonra sözlü kültür ortamının icrasına alışkın olan halk, medya 

araçlarıyla gerçekleşen icra ortamına geçtiğinde âşıklara daha fazla yer verilmiş ve bu 

durum hem radyo yayıncılarının hem de âşıkların işine yaramıştır. Fidan, sözlü 

kültürün dinleyicisinin radyoyla birlikte yeni kültür ortamına alıştırılmaya çalışıldığını 

ve ilk olarak ekonomik veya teknolojik yetersizliklerden ötürü herkesin evinde yer 

alamayan radyonun dinleyicilerinin âşıklık geleneğinin başlıca mekânlarından olan 

kahvehanelere giderek türküleri dinlemek için âşığı beklemenin yerini radyonun 

düğmelerini çevirmenin aldığını belirtmektedir (2016, s. 37-38). 

Radyo ve televizyon bölümünde bu araçların detaylarına giriş niteliğinde yer alan 

açıklamalarda ifade edilen iletişim süreçlerinden yarı dolayımlı etkileşim ortamını 

oluşturan radyonun tek kanaldan birden fazla belirsiz alıcıyla buluşarak monolojik bir 

iletişim şeklini barındırdığı bilinmektedir. Halk müziğinin yüz yüze formunun dışında 

bu araçlarla buluştuğu yarı dolayımlı iletişim şeklini oluşturan medya aracılı yeni 

ortamlarında âşığın yüz yüze etkileşim ortamlarındaki icralarına şahit olamayan 

kişilerin dahi radyo döneminde âşığı radyodan dinleyerek tanıma fırsatı bulduğu 

dönem olmasıyla önemlidir. Önceleri âşığı dinlemek için bir yerden bir yere gitme 



 

89 

gereksinimi doğuran icracı-dinleyici ilişkisi radyoyla birlikte dinleyicilerin evlerinde 

bulunan radyolar sayesinde bir yere gitme ihtiyacı olmadan bulundukları ortamda âşığı 

dinleyebilir hale gelmiştir. Dinleyici perspektifli bu ifadelerden sonra radyonun âşıklar 

için ise avantajla ve dezavantajları olduğu doğrudur. Radyo yüz yüze toplumun 

mekânsal ve zamansal sınırsallığından sıyrılan âşıkların icra ortamı ve hitap ettiği 

kesimi genişleterek; yerelden ulusala uzanan bir temsil sürecine girmeleriyle seslerini 

sadece bulundukları zaman ve mekânı paylaştıkları dinleyicilerin ötesine taşımasıyla 

oldukça önemli ve avantaj sağlayıcı bir araçtır. Radyonun icra ortamının 

dezavantajlarından biri geleneğin temel dinamiklerinden olan doğaçlama söylemeyi 

olanaklı kılmayan yapısıyla geleneğin temeli olarak bilinen bu kaidesinin zarar 

görmesidir. Doğaçlama yapamayan âşıkların farklı yöre ve tarza ait eserler 

istendiğinde yerine getiremediklerini ve eserleri kayıttan çaldıklarını Özarslan, 

“âşıkların yeni icra ortamlarında radyo profesyonelleri gibi davranmaya başlayarak 

önceden hazırladıkları metinleri ve kayıtları çaldıklarını” şeklinde belirtmektedir 

(Özarslan’dan akt. Fidan, 2016, s. 96). Gelenekte doğaçlama eserler sergilemeye 

alışkın olan âşıklar için radyo ve televizyon programları icradaki doğallığını, 

rahatlığını kaybettikleri bir yer olmasıyla eleştirilmektedir. Bu anlamda radyonun 

dezavantajıyla karşılaşan âşıklar Özdemir’e göre “Doğaçlama ustası âşık, radyo ve 

televizyon stüdyolarındaki “canlı” programlarda bocalamaktadır. Böyle bir durumla 

karşılaşmak istemeyen âşıklar da hazırlıklı olarak programa katılmaya başlamışlardır” 

şeklinde radyo yayınlarında âşıkların icralarında karşılaşılan bazı dönüşümleri 

etmektedir (2011, s. 47). Bunun yanı sıra önceki dinleme araçlarında meydana gelen 

âşığın görselliğinin dinleyicisiyle buluşturulamamasından kaynaklanan problemler 

radyo yayınlarında da devam etmiş radyo yayınlarında gerçekleşen icralar sözlü 

kültürdeki yüz yüze icraların sunduğu görselliklerin çoğundan uzak bir şekilde 

gerçekleştirilebilmiştir.  

 

4.2.1.2 Radyo-Müzik Endüstrisi İlişkisi  

Radyonun dünya ve Türkiye’deki gelişim seyri ve âşıklık geleneğinde meydana 

getirdiği dönüşümlerin açıklandığı başlıkların ardından bu başlık altında müzik 

endüstrisinin radyoyu ne amaçla kullandığı ve endüstrinin bu amacı doğrultusunda 

âşıklık geleneğinde ne gibi dönüşümlerin yaşandığına yer verilecektir. Radyo 



 

90 

yayıncıları ürettikleri yayınlarına bir tüketici bulma hevesiyle yayınların içeriğini 

düzenlerken pek tabii o dönemin kültürel ortamının beklentisine göre hazırlıklarını 

yapmaktadır. Yazılı-basılı medya döneminde faydalanılan geleneksel müziğin 

aktörlerinden işitsel medya döneminde de faydalanıldığını dile getiren Özdemir, 

müzik endüstrisinin sözlü kültürde yaşayan topluma ulaşmanın yolunun o dönem 

buradan geçtiğinin farkında olduğu ve bu doğrultuda bazı girişimlerde bulunduğunu 

belirtir (2021, s. 574). Bu girişimlere örnek olarak verdiği bir ifadede; radyonun ilk 

yayınlandığı zamanlarda Zeybek havalarına yer verilerek yeni kitle iletişim aracı 

olarak radyonun halk arasında tanınması ve yaygınlaşmasının sağlandığını 

belirtmektedir. Bu tür radyo programlarına örnek olarak “Arkası Yarın” türünden 

yayınları işaret eden Özdemir, bu programların geleneksel anlatı ve gösterim 

tekniklerinin yer aldığı içeriklerle oluşturulduğunu ifade etmektedir. Bunun dışında 

“Halkevleri Folklor Saati” ve Muzaffer Sarısözen’in yapımını ve sunuculuğunu 

yaptığı “Yurttan Sesler Korosu” gibi programlara davet edilen âşıkların, 

mahalli/misafir sanatçı adıyla davet edilerek radyonun halk müziği dağarcığını ulasala 

taşımayı hedefleyerek beraberinde âşıklık geleneğinin çeşitlenerek, yaygınlaşırken bir 

yanda da dönüştürüldüğünü belirtir. Bu programlarda yer alan sanatçılara örnek 

olarak; Âşık Veysel, Davut Sulari, Celal Güzelses, Bayram Aracı ve Neşet Ertaş gibi 

isimler verilmiştir (2021, s. 574-575). Bunun dışında radyolarda gerçekleşen icralarda 

müzik endüstrisi tekellerinin gelenek ustalarından bazı beklentileri olmuştur. Bu 

istekler arasında sektörün yöneticilerinin icralarda yöresel, geleneksel tavrın dinleyici 

tarafından daha çekici olduğunu bilmeleri kaynaklı ekonomik kaygılar doğrultusunda 

âşıklardan radyoda gerçekleştirdikleri icraları sırasında özellikle yöresel özelliklerini 

yitirmeden (ağız, şive vb.) icralarını yapmaları talep edilmiştir. Özdemir’in bu 

konudaki görüşleri şu şekildedir;  

TRT ile bazı devlet kuruluşlarının kadrolu sanatçılarının tavrı ile geleneğin temsilcilerinin 

tavırları arasında zamanla farklılıkların ortaya çıkmasıyla, medyanın kendi “otantik müziğini 

/tarzını/ tavrını/ temsilcilerini” yarattığı söylenebilir. Geleneğin temsilcileri kendilerine özgü 

icra, üslup ve teknikleriyle hatta aynı eseri her icrada farklı şekilde söylerken geleneğin 

yaratıcılığını ve zenginliğini ortaya koymuşlardır. Buna karşılık kentli nota bilen ve belirli bir 

tavrı belleyen kadrolu sanatçıların icralarında bu çeşitliliği bulmak mümkün olamamıştır 

(Özdemir,2021, s. 552) 

Bu paragrafta sözlü kültürün geleneksel icra ortamında gerçekleşen doğaçlama 

icraların kendine özgü tavrıyla, endüstrinin belirli yönlendirmeleriyle yapılan icralarda 

yakalanamadığı ve geleneksel müzik algısının da bu yolla dönüştüğü görülmektedir. 

Âşıklar ise bir dönüşümün yaşandığının farkında olmalarına rağmen o dönemlerde 



 

91 

halka ulaşmanın en etkin yolu olarak radyodan faydalanmayı seçmiş ve icralarını bu 

yolla dinleyiciyle buluşturmuştur. Sonuç olarak, medya popüler olanı belirleyen kent 

yaşamında aktif olan bir ürün olarak geleneğin temsilcileri ise kente geldiklerinde bu 

araçlarla halka seslerini duyurmak için radyoya çıkmaya niyetlenmişlerdir. Radyo ise 

iletişimin bu denli hızlandığı, çeşitlendiği bir dönemde âşıklar için bu yeni 

ortamlarında geniş kitlelere hitap edebilmek için fırsat sunmuştur. Bu konuda 

Yardımcı,” Mahalli sanatçı adı altında da olsa, âşığı sıradan bir türkü icracısı gözü ile 

de görülse, yine kimi âşıkların radyo mikrofonlarından otantik ürünlerini 

seslendirmeleri bu iletişim aracının âşıklık geleneğinin yaşatılmasında önemli bir işlev 

yüklendiği söylenebilir” (2003, s. 14) şeklindeki açıklamasıyla geleneği dönüştürmesi 

noktasında bazı yönleriyle eleştirilen radyonun âşıklık geleneğini yerelden ulusala 

taşıması nedeniyle önemli olduğu belirtilerek televizyon başlığına geçilebilir. 

 

4.2.2 Televizyon 

Televizyon yirminci yüzyılın ikinci yarısından itibaren dünya üzerinde yer alan boş 

vakit etkinliklerinin arasında en popüler olan kitle iletişim aracıydı, artık insanların 

boş zamanları metalaşmış bu boş vakitleri endüstri de çeşitli araçlarıyla değerlendirir 

hale gelmiştir. Araştırmalarda insanların vakitlerini çokça ayırdıkları bu araçla ilgili 

verilen örneklerden birinde; “Amerikalıların uyku dışındaki vakitlerinin ortalama üçte 

ikisini, bir başka deyişle hayatlarının ortalama yedi yıldan fazlasını, televizyon 

karşısında geçirdiğiyle” (Bilsel, 2011, s. 128) ilgili bilgiler yer almaktadır. Vakitlerinin 

çoğunu kapsayan bir etkinlik olarak televizyon insanlara hoşça vakit geçirten, 

sorunlara kafa yormaktan alıkoyan yapısıyla toplumun her kesimine hitap ederek 

sayısız insanın hayatında kendine yer bulabilmektedir. Bu konuda Çereci (1992, s. 21) 

“televizyonun insanların dertlerini unutturan ve fark ettirmeden yoran, bundan öteye 

hiçbir yapıcı, yaptırıcı, üretime yönelik işlevi bulunmayan, ama hiçbir zaman da 

vazgeçilemeyen bir araç olarak evlerimizin ve daha çok da zamanımızın büyük bir 

bölümünü işgal ettiğini” (Çereci’den akt. Kurt, 2001, s. 42) eleştirel bir dille ifade 

etmektedir. Televizyon eşzamanlık kavramı ile küresel dünyadan tüm coğrafyalara 

enformasyon içeriklerini ulaştırmasıyla insanların günlük yaşantıları içinde bir 

toplumsal bellek oluşumunu desteklemektedir.  



 

92 

Altan, televizyonun günümüzde her ne kadar “yerini internet televizyonlarına 

bırakmak zorunda olsa da icat edildiği dönemde büyüleyici yapısıyla çağın en büyük 

buluşu olarak görülmüştür” (2020, s. 11) şeklinde televizyonun ne denli etkili bir kitle 

iletişim aracı olduğunu ifade etmektedir. Televizyon radyodan 15-20 yıl sonra 

kullanılmaya başlansa da aslında görüntü aktarımı için çalışmaların başlaması çok 

daha eskiye dayanmaktadır. Aziz, radyoya göre daha karmaşık ve yavaş ilerleyen 

televizyonun buluşunu destekleyerek televizyon tarihine geçmeyi başaran kişilerin; 

May, Nipkow, Zworykin, Baird, Jenkins, Farnsworth gibi isimler olduğunu belirtir. 

Televizyonun ilk teknik buluşunun İrlandalı telgrafçı Andrew May tarafından 1873 

yılında yapıldığını ifade eden Aziz, May’in ışık dalgalarını elektriksel akıma çevirerek 

selenium adı verilen bir kimyasal maddenin elektriğe karşı olan direncini kullanarak 

bu direnç sayesinde daha da azalan güneş ışığındaki değişimleri elektromanyetik 

sinyallere dönüştürmeyi başarmasıyla televizyon yayınlarının ilk teknik adımlarının 

attığını ifade etmektedir (1981, s. 12).  Radyoda olduğu gibi televizyonun keşfinde de 

yine elektrik alanındaki buluşların etkili olduğu görülmektedir. İlk deneme yayınları 

1936 yılında İngiltere’de başlayan televizyonun Berlin Olimpiyatlarının halka 

izletilmesiyle televizyon, halk arasında merak uyandırmış ve bu yayından sonra ilgi 

odağı haline gelmiştir (Alev, 2014, s. 88). Yapılan yayınların günümüzdeki halinden 

oldukça farklı şekilde görüntülerin bulanık ve siyah beyaz olduğunu belirten Aziz 

ayrıca yapılan ilk yayınların alıcı sayısının az olması sebebiyle geniş kitlelere 

ulaşamadığını, ancak II. Dünya savaşı nedeniyle yayınlara ara verilen televizyonun 

savaş bittikten sonra kapsama alanını genişleterek daha fazla izleyiciyle buluşma 

imkânı bulduğunu (Aziz, 1981, s. 14) ifade etmektedir.  

Kitle iletişim araçları arasında ses ve görüntünün birleştiği bir araç olarak kendinden 

önceki araçlardan daha fazla ilgi toplayan televizyon, ses ve görüntü sunumunun yanı 

sıra gündemde olan ve tüketici kitle tarafından talep edileni ucuz ve kolay yoldan 

kitleye ulaştırmasıyla da yine diğer kitle iletişim araçlarından bir adım önde yer 

almaktadır. Toplumu kadın-erkek, yaşlı-genç ayırmadan toplumun geneline hitap eden 

içeriksel düzlemdeki çeşitliliği ile ayrıca farklı din ve grup mensupları ve milliyetteki 

insanlara da alternatif sunabilen yapısı onu daima etkin kılmıştır. Tüm bunlar sebebiyle 

de televizyonun diğer kitle iletişim araçlarına nazaran hitap ettiği kitle amorf (belirsiz) 

ve daha az seçilmiş bir tüketen kitledir (Sarı, 2014, s. 32-33). Diğer medya araçlarından 

ayrıldığı bir diğer noktayı dile getirirken Postman’ın film, kaset ve radyonun kültürü 



 

93 

eğlenceli hale getirme noktasında benzer şekilde amaç edindiklerini ancak 

televizyonun, her türlü söylemi kapsaması nedeniyle onlardan farklı olduğu 

görüşünden faydalanılabilir (2010, s. 106). Televizyonun özellikleriyle ilgili Topçu; 

evrenin küçüldüğünü McLuhan’ın da belirttiği gibi evrenin Global köy haline 

geldiğini herkesin her an her yerde yayınları izleyerek, evrende olup bitenleri takip 

edebildiğini belirtir.  

Televizyonun izleyici kitlesi heterojen bir kitleye sahiptir. Bu nedenle izleyicinin 

beğenileri karşılanmak durumundadır. Bu nedenle genele hitap eden yayınlar tercih 

edilmektedir. Televizyonla birlikte kişiselliğin azaldığı tektipleştirici yayınlarla 

genelleşen semboller herkesin ortak sembolü haline gelmektedir. Radyoda aranan ses 

televizyonla birlikte yerini görselliğe bırakmaktadır (Topçu, 2017, s. 46). 

Televizyonun görsel imgelerle yüklü olduğu ve ilk olarak insanlarla görsellikle temas 

kurduğu için konuşulandan ziyade önce görüntü gelmektedir. Televizyondaki 

söylemin çoğunlukla görsel imajla sağlandığını bu nedenle sözün değil görüntülerin 

önemli olduğunu ifade eden Postman’da bu ifadeleriyle televizyondaki görselliğin 

etkinliğini vurgular (2010, s. 16). Televizyon ile kurulan iletişim türünde görsel temas 

her şeyin önünde yer almaktadır. Önce görüntü daha sonra ne konuşulduğu ve 

aktarıldığı gelir. İzleyicinin bu görsel sunumda bilincinde egemen olan şey de 

görüntülerle kaplıdır.  “İnsanlar televizyonu izlerler, okumazlar, hatta dinlemezler de. 

Onu sadece izlerler. İzledikleri şey, saniyede 1200 kadar çok farklı dinamik ve sürekli 

değişen resimlerdir. Televizyon her şeyi seyirlik birer nesneye dönüştüren bir eğlence 

aracıdır” (Sarı, 2014, s. 32-33). Benzer görüş çerçevesinde Postman’da; “Televizyonla 

ilgili en önemli saptama, insanların onu izlemeleridir; adına "televizyon" denmesinin 

nedeni de budur. Ve insanların izledikleri, izlemekten hoşlandıkları şey hareketli 

resimlerdir -kısa süreli ve durmadan değişen milyonlarca resim” (2010, s. 106) 

şeklinde ifade ettiği televizyonun göze hitap eden bir iletişim aracı olduğunu 

vurgulamaktadır. McLuhan’ın global köy benzetmesiyle aslında kitle iletişim 

araçlarının gelişmesiyle birlikte bir bilginin, olayın vs. gerçekleştiği mekânın yanı sıra 

bu araçlar vasıtasıyla ulaştırılarak yeni mekânlarında sayısız insanla etkileşime 

geçilmesiyle o durumun küresel hale gelmesi ve bu geniş kapsamda hareket 

edebilmesini işaret etmektedir. Ona göre kitle iletişim araçlarıyla dünya küreselleşmiş 

küçülmüş ve birbirine bağlantılanmıştır. Önceleri birbirinden bir haber yaşayan 

toplumlar giderek birbirine daha bağımlı halde yaşamaya başlarken bu artan iletişim 



 

94 

ve etkileşim de onları karşılıklı bağımlılıklar içinde olmaya yönlendirmektedir. 

Özellikle televizyonun dünyanın bir ucundaki olayları evlere taşımasıyla; insanlara 

hayatı boyunca gitmediği, görmediği kültürleri tanıma ya da görmediği olaylara şahit 

olma gibi dolaylı deneyimler yaşatması sonucu televizyon izleyicisi önceki medya 

araçları dönemindeki toplum yapısından farklılaşmaktadır (McLuhan, 2001). 

Köylerden kentlere göç eden insanlar gündelik sıkıntılarını unutturan araç olarak 

televizyonla tanışmışlardır. Kentleşmenin beraberinde getirdiği bunalıma çözüm 

olarak insanları önüne toplayan televizyonun o dönemlerde izlenme amaçları 

rahatlama, karşılaştıkları yeni ve karışık yaşam alanındaki uyuşmazlığı unutmak gibi 

sebeplerden kaynaklanmaktadır. Sarı, televizyonun modern dönem insanını sürü 

halinde yaşatarak kitleler haline getirdiğini ve onların zihinlerini uyuşturduğunu ayrıca 

insanlara tek bir merkezden çıkan ortak gündemleri sunarak onları standartlaştırdığını 

ifade etmektedir (2014, s. 35). Ayrıca televizyonların toplumları “şizo-medyatik” 

tutsaklar haline getirerek onlara sunulan yapay gerçekliklerin gerçek olduğuna 

gerçeklerin ise kurguya dönüştürüldüğüne inandırılmasını da eleştirmektedir (Sarı, 

2014, s. 34). Postman’da dünyanın küresel bir köye dönüşeceğini ve bu köyün 

kavalcısının da insanları uyutmak ve uyuşturmak için çabalarken elindeki aracın 

medya ve televizyon olacağını dile getirmesi de yine yukarıdaki ifadeyle benzer 

şekilde televizyonun bireyleri kitleler haline getirerek bir tür kurguya inandırıldıklarını 

ifade etmektedir (2010, s. 19-20).  

Televizyonun keşfini, toplum üzerindeki olumlu ve olumsuz etkileriyle ilgili görüşleri 

ifade ettikten sonra televizyonun Türkiye’deki tarihsel gelişim seyrine bakılırsa; 

Türkiye’de ilk televizyon yayını “9 Temmuz 1952 yılında İstanbul’da Teknik 

Üniversite Taşkışla Yerleşkesinde televizyon yayınları başlamıştır. Yayınlar, 

yerleşkede ve dükkân vitrinlerine yerleştirilen televizyon ekranlarından izlenmiştir” 

(Dural, 2022, s. 52). “İlk kez 1968 yılında Ankara’da TRT tarafından başlatılan 

yayınlar” (Sarı, 2014, s. 33), 1972’den sonra hızla yayılmış, 1980’de ülkenin üçte ikisi 

yayın alanına girmiştir (Aziz, 1981, s. 115-116). “1980’li yıllarda yayın sürelerinin 

artırılması, renkli yayınlara geçiş, çok kanallı yayın döneminin başlatılması ile 

kamusal televizyon yayıncılığı etkinlik ve yaygınlık kazanmıştır.  1990 yılından 

itibaren de özel televizyon kanallarının faaliyete geçmesiyle televizyonun söz konusu 

etkinliğini pekiştirmiştir” (Özdemir, 2021, s. 425).  



 

95 

Kılıç, Türkiye’nin küresel iletişim araçlarını dışarıdan satın almasıyla ve teknoloji 

sahipliğini elinde bulunduran toplumlarda olduğu gibi okur-yazar oranının onlara 

nazaran düşük olması sebebiyle hazırlıksız yakalandığını; Anadolu’nun en ücra 

köşelerine okul, öğretmen ve kitaptan önce televizyonun girmesiyle toplumun gafil 

avlanarak televizyonun Türk toplum hayatına girdikten sonra büyük bir toplumsal 

dönüşüme neden olduğu gibi görüşleriyle ifade etmektedir (Kılıç’tan akt. Topçu, 2017, 

s. 81). Kendinden önceki iletişim aracı radyonun işitsel yapısı gereği televizyona 

eklenen görselliğin sözlü kültür ortamına alışkın olan toplum yapısı tarafından ilk 

başlarda çok garipsendiği bilinmektedir. Bununla ilgili bir örnek Küçükbasmacı’nın 

çalışmasında röportaj yaptığı Seher Kebeli’nin televizyon seyretmeye giden yaşlı 

kadınların bu ilk karşılaşmada yüzlerini sakladıkları yönündeki şu ifadeleri: 

“Televizyon geldi bize, ilk siyah beyaz. Bizim yaşlı kadınlarımız seyretmeye geliyolar 

tabi. (Yüzünü saklayarak) böle yapıyor herkes” (2013, s. 1068) verilebilir. Bu örnekte, 

yüz yüze iletişime alışan sözlü kültür insanlarının televizyondaki kişilerle karşılıklı 

iletişimin sürdüğü, onları gördüklerini düşünmeleri sebebiyle yeni iletişim aracı olarak 

televizyonu garipsedikleri görülmektedir. İlk zamanlarda herkesin evinde televizyon 

olmaması sebebiyle televizyon bulunan eve televizyon izlemeye gidilmesi, sözlü 

kültür ortamında anlatıcının etrafında toplanan kişilerin yeni kültür ortamında da 

televizyonun etrafında toplanmaları; sözlü kültür ortamının bağlamını değiştirerek bu 

kültür ortamının taşıyıcılarının da yeni kültür ortamında yer almasına sebep olmuştur. 

Sözlü kültür görüntüye dayalı kültüre görece daha uzunca yıllar etkili ve kalıcı bir 

şekilde sürdürülmesine rağmen görüntüye dayalı kitle iletişim araçlarının aktif olduğu 

kültür dönemi kültürü alımlamanın daha zahmetsiz ve kolay olması sebebiyle avantaj 

sağlayarak daha fazla tercih edilmektedir. Postman, bazı toplumların söz merkezli 

içeriklerini medya döneminde kaybederek özellikle televizyonun etkisiyle görüntüyü 

merkeze alan bir içerik sürecine girdiklerini belirtir (2010, s. 18-19). Ayrıca 

televizyonun bireyleri, toplumu beraberinde sahip oldukları kültürleri de etkileyerek 

yozlaşmalara sebep olduğunu da (2010, s. 100-101) ifade eder. Bu konuda Williams’a 

göre; televizyon, insanların çoğu ihtiyaçlarını ve temel ilgilerini karşılamasıyla toplum 

üzerinde etkili olmayı başarmış, eğlence ve haberleşme aracı olarak da çok etkili 

olmasıyla kendinden önceki iletişim araçlarının etkilerini azaltarak, geleneksel 

kurumları ve sosyal ilişkileri de değiştirmiştir. Ayrıca Williams televizyon metinlerini, 

durmaksızın akan imgeler bütünü olarak görmekte ve bu imgeler denizinde 

televizyonun topluma hizmet ederken bir yandan onları sömürdüğünü de dile 



 

96 

getirmektedir (2003, s. 10-11). Kültürel formların dönüşüme uğradığı gerçeğiyle 

bakıldığında sözlü kültürün bir ürünü olan âşıklık geleneğinin de yeni bir kültür ortamı 

olan televizyon döneminde çeşitli dönüşümler yaşadığı bilinmektedir. Buradan 

itibaren televizyon ve âşıklık geleneği ilişkiselliği ele alınacaktır.   

 

4.2.2.1 Televizyon-Âşıklık Geleneği İlişkisi  

Türkiye’de televizyon denildiğinde uzunca bir süre tek akla gelen kanal TRT’dir. TRT, 

1970’li yıllarda yayıncılık anlayışını oturttuktan sonra âşıklarla ilgili tek ya da birkaç 

bölümden oluşan programları da ekrana taşımaya başlamıştır (Fidan, 2016, s. 128). Bu 

programlara örnek olarak; “Ozanların Sazından, Ozanlarımız, Âşıklar Bayramı (1971), 

Âşıkların Dünyasından (1976), Halk Hikâyeleri” gibi programlarla geleneğin öne 

çıkan isimleri tanıtılmış, icra töresi hakkında bilgi verilmiş, gelenekten eserler 

sunulmuştur” (Fidan, 2016, s. 128). 1980’li yıllara kadar TRT özelinde devam eden 

âşık programlarında deyişlere yer verilmiş serbest deyişler tek âşık tarafından icra 

edilirken sistemli deyişler için ise birden fazla âşık icrada bulunmuştur. TRT’nin 

televizyon programlarında edindiği düstur genellikle geleneksel kültüre daha fazla yer 

verme yönünde olmuştur. Fidan, radyo yayınlarıyla elde edilen birikimin televizyon 

yayınlarında da devam ettirildiğini belirtmektedir (2016, s. 128-129). Bu ifadelere ek 

olarak Özdemir’in TRT’nin yayın planlarında “milletimizin düşünce ve hayat şeklinde 

konu teşkil eden ve nesilden nesle aktarılan inanç, bilgi ve uygulamaların korunması, 

yayılması ve zenginleştirilmesi amaçlanmaktadır” (2021, s. 425) ifadesi TRT’nin 

geleneksel kültüre karşı yaklaşımını ortaya koymaktadır. Âşıkların televizyon ile 

tanışması ve ekranlara çıkmasına vesile olan programlardan ilki “TRT ekranlarında 

Cumhuriyet’in ellinci yılı kutlamaları haftasında 26 Ekim 1973’de yayınlanan 

“Ozanların Sazından” programıdır. Bu programda geleneksel ortamı ekranlarda 

yansıtmak amacıyla stüdyo köy meydanı şeklinde düzenlenmiş ve âşık olarak da 

programa Âşık Daimî, Âşık Ali İzzet, Âşık Veli katılmıştır” (Fidan, 2016, s. 128). 

Televizyon yayınlarıyla ilgili Özarslan, “Âşıklık geleneği türlerinin ve icra töresinin 

olduğu gibi yeni bağlama aktarılması mümkün olmamıştır. İlk dönemlerde Behçet 

Mahir ve Reyhanî, Ramazan aylarında halk hikâyecilikleriyle ekranda yer almışlardır 

(Özarslan’dan akt. Fidan, 2016, s. 129). Ancak zamanla âşıklara yer verilen bu tarz 

programlarda birkaç türkü ve atışma/taşlama/deyişmeleriyle yer alabilmişlerdir.  



 

97 

Âşıkların yüz yüze toplum dışında dinleyicisinin kendisini gördüğü ilk mekân olarak 

televizyondaki sanallık seyirciye hissettirilmeden âşıklık geleneğine ilgili kitleyi ya da 

yeni tanışan kitleyi ekrana bağlı tutmaları gerekmektedir. Burada da sanal mekânlarda 

imgelerle dolu hipergerçekliklerin gerçeğe yaklaşmak için simülasyonlar 

kullanılmaktadır. Bu konuyu Ersoy şu şekilde ifade eder:  

Gerçek mekânlardan sanal ve soyut mekânlara yerleşen müzik, kimi zaman otantik kültür 

ocaklarına öykünülerek icra edilir ve simgesel olarak işaretlenir. Örneğin, kırsala ait bir müzik 

türü bir televizyon stüdyosuna ya da bir sahneye taşınırken, ait olduğu kültür ocağının kimi 

simgeleriyle donatılabilir. Böylece kültür ocaklarından hareketle mekânın müziksel türe olan 

katkısı simgesel de olsa devam ettirilir (Ersoy, 2021, s. 341).  

Bu paragrafta yeni bağlamlarına taşınan geleneksel ürünlerin bazı simgelerle 

donatıldığı işaret edilmektedir. Televizyonun sunduğu dolaylı deneyimlerde ekrana 

yerleştirilen çeşitli imgelerle gerçek üstü hipergerçeklikler yaratılmaktadır. Buna 

örnek olarak TRT’nin “Âşıkların Dünyasından” 16 programında stüdyoya yöresel 

imgelerin yerleştirilmesi verilebilir. Buradaki amaç öncesinde ifade edildiği gibi 

izleyicide yaratılmak istenilen yerellik algısıyla ilgili olup izlerkitle için programın 

daha çekici hale getirilmesinin amaçlanmasıdır.  

 

Şekil 4.1 TRT “Âşıkların Dünyasından” programından bir kesit  

 “Âşıkların Dünyasından” programında görüldüğü üzere stüdyoya çeşitli imgelerin 

yerleştirilmesi stüdyo ortamının daha kırsal bir mekânı anımsatmasının 

amaçlanmasından kaynaklanmaktadır. Bu imgeler izleyicilerin mekân algılarını 

dönüştürerek yaratılan yapay gerçekliklerin kabul görmesini sağlaması kaynaklı 

imgelere dolaylı deneyimlerde sık sık başvurulmaktadır.  Programda yer alan âşıkların 

yöresel kıyafetler giyerken sunucu ve atışmaya yön veren kişilerin takım elbise ile 

programa çıkması da yine geleneğin geleneksel yapısını yansıtmak adına uygulanmış 

detaylardır. Bu programda âşık atışmalarının gelenekte olduğu gibi ayak vererek, 

 
16 Davut Sulari ve Murat Çobanoğlu’nun Aşıkların Dünyasından programındaki atışmalarından bir kesit 

için bkz. (Halk Ozanları, 2014) 



 

98 

sazıyla sözüyle irticalen uygulanması dikkat çekmektedir. Gelenekle ilgili bilgilerin 

yer alması da televizyon izleyicisine karşı öğretici bir yaklaşımda olunduğunu 

göstermektedir. Ancak televizyon yayınlarına çıkan âşıkların görünümlerinin, 

imajlarının da zamanla değişime uğradığı görülmektedir. Bu konuda Özdemir, 

televizyonla birlikte görselliğin her türlü gösterimin en belirgin özellik haline 

geldiğine dikkat çekmiş ve âşıkların da sahne kıyafeti giymek gibi bazı yeni 

alışkanlıkların yanı sıra televizyonla birlikte dönüşen geleneksel müziklerde 

elektrosaz, teknesiz saz vb. kullanımlarıyla beraber değişimlerin  yaşandığı görülse de 

âşıkların bu tür sentezlere karşı çıktığını özellikle âşığın sazının medya ya da diğer 

kaynaklardan gelen her türlü yönlendirmelere karşı korunmaya çalışıldığını da 

eklemektedir (2011, s. 47). Bu konuyla ilgili görüş bildiren Sevindik, geleneğin 

öncüleri ve savunucuları olan âşıkların eserlerinde sık sık moderniteyi, modayı 

eleştirdikleri görülmesine rağmen âşıkların medyadaki görünümlerinin bir süre sonra; 

“geleneksel kıyafetlerden ziyade takım elbise giymeyi ve kravat takmayı bir âdet 

haline getirdikleri, saçlarını ve bıyıklarını boyattıkları da görülmektedir. Bu, âşıklık 

geleneğinin tavır/duruş ve görünüm/uygulamaları arasındaki bir çelişkisi olarak 

karşımızda durmakta” olduğunu belirtmektedir (2019, s. 141). Sevindik’in ifade ettiği 

değişikliklerden biri olarak imaj değişikliğine Âşık Murat Çobanoğlu’nun katıldığı 

programlarda hem yöresel hem de takım elbise ile katılması örnek verilebilir.   

  

Şekil 4.2 Âşıkların yöresel kıyafetle 

görünümleri 

Şekil 4.3 Âşıkların takım elbiseli 

görünümleri 

Bu konuda Fidan’ın âşıkların ekranlarda görünümleri hakkında detaylıca yer verdiği 

açıklamaları şu şekildedir:  

Âşıklar 1950’lerle birlikte iki türlü giyim şekliyle dinleyici karşısına çıkmaya başlamışlardır 

Birincisi takım elbisedir. “Takım elbise, gömlek ve kravat hem sözlü kültür icralarında hem de 

medya faaliyetlerinde âşıkların başlıca tercih ettikleri giyim tarzıdır. Takım elbise, günümüzde 

Anadolu âşıklığının adeta resmî kıyafetidir” (Taşlıova, 2014: 99). Âşıklar takım elbiseyi 

sanatlarını icra ettikleri resmî, sosyal veya elektronik bağlamda olumsuzluklarla karşılaşmadan 

rahatça kullanabilmelerinden dolayı bu denli yaygın bir şekilde tercih etmişlerdir. İkinci giyim 

şekli ise bulundukları yörenin geleneksel giysileridir. Bu giyim şeklinde de baştan ayağa 

tamamen geleneksel giysileri kullanan âşıkların yanında yöre giysilerinden sadece başlık, 



 

99 

cepken gibi birkaç parçayı kullanmayı tercih edenler de görülmektedir. Bu tarz giyim günlük 

yaşamdan ziyade özel gün ve gecelerde, âşık yarışmalarında, kayıtlı müzik endüstrisinin 

görsellerinde, bazı televizyon programlarında kullanılmış; görsellik saz ile tamamlanmaya 

çalışılmıştır (Fidan, 2016, s. 146) 

Bu konuyla ilgili aşağıdaki verilen görselde (şekil 4.4) TRT Avaz’da gerçekleşen Âşık 

Kul Nuri’nin “Âşıkların Avazı” programına konuk gelen Âşık Mevlüt Mertoğlu ve 

Âşık Zaferi’nin programda takım elbise giymelerinin yanı sıra programın sunucusu 

olan Âşık Kul Nuri’nin yöresel kıyafetleri tercih etmesi Fidan’ın bahsettiği 

görünümlerin tamamını içeren bir görseli oluşturmaktadır. 

 

Şekil 4.4 TRT Avaz- Âşıkların Avazı programı 

Televizyon yayınlarının âşıklık geleneği için avantajlı bir icra mekânı olduğu 

bilgisiyle birlikte bu aracın gelenek öncüleri için dezavantajına değinen Eke’nin 

görüşüne yer verilirse; “Konser ve televizyon programlarında atışma yapan âşıklar, 

köy odalarında ve âşık kahvelerinde olduğu gibi seyirciler ile göz göze gelememekte 

ve onların manevî desteğini alamamaktadırlar. Orada bulunan insanlardan sadece bir 

tanesi onların melekesidir, pîridir. Âşık ondan ilham alır” ifadeleriyle televizyonun 

sunmuş olduğu icra ortamını sözlü kültür ortamındaki yüz yüze yapılan icralara 

nazaran yapay ve yetersiz bulmaktadır (2010, s. 83). Yine de televizyon yayınları 

televizyondan önce meraklı kitlesine ya da onu medya araçlarıyla dinleyen kitlesine 

sadece sesi ile ulaşabilen âşıklar için yüz yüze toplumun icradaki görsellik ve sesin 

tamamlandığı halini bir nebze de olsa yakalamalarına imkân tanımasıyla önemlidir. 

Kendi görünümleri ile birlikte âşıklık geleneğini de kitlesine daha detaylı aktarabilen 

âşıklar için televizyonun yeri ve önemi diğer medya araçlarına kıyasla daha baskındır. 

Bu konuda Yardımcı âşıkların devlet televizyonunun yayına başlamasıyla 

geleneklerini aslına uygun yansıtma olanağı bulduklarını bir halk hikâyesini anlatan 

âşığın sazını omzuna asarak olay örgülerine jest ve mimiklerini katarak şiirlerini saz 

eşliğinde okuyabilmesiyle bu geleneğin Orta Asya’daki Kam’lık döneminden kalma 



 

100 

seyirlik yönünü canlandırma olanağını bulmasıyla açıklamaktadır (2003, s. 14-15). Bu 

duruma örnek olarak leb değmez vb. geleneksel unsurlarla canlı olarak yapılan 

atışmaların ekranlarda yansıtılma imkânını tanımasıyla televizyonun âşıklık 

geleneğine yaptığı en büyük hizmetlerden biri olarak görmektedir (2003, s. 14-15). 17 

  

Şekil 4.5 TRT Arşivde yayınlanan 

belgeselden bir görsel     

Şekil 4.6 Dudak Değmez geleneğiyle 

ilgili görsel  

Âşıklık geleneğinin belirtilen unsurlarından lebdeğmeze örnek olarak TRT arşivinden 

alınan yukarıdaki görsellerin yer aldığı programda âşıklık geleneğinin kaidelerinden 

biri olan dudak değmez (leb değmez) geleneği didaktik bir şekilde ele alınarak 

izleyiciye geleneğin bu unsuru tanıtılmaktadır. 

Âşıklar televizyon yayınları döneminde âşıklık geleneğinin yaşatıcıları olarak 

programlarda yer almış ayrıca bazı televizyon kanallarında kendileri de program 

yapmışlardır. Bunlara örnek oluşturması açısından Alev, çalışmasında 1990’lı yıllarda 

mahalli ve milli seviyede özel yayın yapan kanal sayısının artmasıyla âşıkların 

TRT’nin dışında kanallarda da yer almaya başladığını belirtir. Bu süreçte Alev’in 

Özarslan’dan aktardığı üzere Maraşlı Âşık Hilmi Şahballı’nın önce kanal 6, sonrasında 

da TGRT kanalında haftalık olarak program yayınladığı bu programa da birçok âşığın 

davet edildiğini ifade eder (2014, s. 90). Bu tür programlar sayesinde âşıklar çok geniş 

kitlelere hitap etme imkânını elde etmiş ayrıca ilgilisi olan ya da böyle bir geleneğin 

varlığından bir haber olan insanların dahi gelenekle ilgili bilgi sahibi olmasına, 

geleneği tanımasına olanak tanınmıştır. Televizyon döneminde âşıklık geleneği 

hakkında bilgi verilmek istendiğinde tamamen bir programın âşıklara ayrılmasına da 

gerek yoktur. Bu konuda Alev, bir yörenin tanıtımını yapan belgesel tarzındaki 

programları işaret ederek yapılan belgesellerde o yörenin meşhur âşıklarına yer 

 
17 Âşıklık geleneğinde bir kural olan ve belirli bir eğitimden sonra yapılabilen ”Lebdeğmez” âşıkların 

irticalen söyledikleri sözleri iki dudak arasına bir iğne alarak b,p,m dudak harfleri ile v, f, diş-dudak 

harflerini söylemeden icra yapmalarıdır. 



 

101 

verilmesiyle de izleyicide bir bilinç oluşturulmasına yardımcı olunduğunu ifade eder 

ve örnek olarak; Gezelim Görelim, Dolu Dolu Anadolu, Maceracı’yı verir (2014, s. 

90). Buna benzer bir başka örnek; Barış Manço’nun 1988 yılında sunmaya başladığı 

“Dere Tepe Türkiye” adlı programında Kars’a konuk olarak şehrin örf, adet, aneneleri 

ve coğrafi yapısıyla ilgili belgesel niteliğinde bilgiler verdiği programda Kars’ın iki 

büyük halk ozanı olarak ifade ettiği Şeref Taşlıova ve Murat Çobanoğlu’na da yer 

vermesi örneği verilebilir.18 Yine televizyonda gerçekleşen bir yayın olarak 2001 

yılında Kanal 7’de yayınlanan Süleyman Çobanoğlu’nun sunduğu “Tanıklar” 

programına konuk olan âşıkların programda gelenekle ilgili bilgiler vererek atışmalar 

yaptığı örneği verilebilir. Programda sunucunun atışmanın nasıl olduğunu sorup bir 

atışma yapmalarını istemesi üzerine Âşık Murat Çobanoğlu; geleneğin bu yönünün 21. 

Yüzyılda biraz dönüşüm yaşadığını, atışmanın önceleri iki âşığın birbirlerini tanıma 

amacıyla hem de birbirlerini denemek, tartmak amacıyla sürdürülen bu kaidenin 21. 

Yüzyılda bu anlamda dönüşüm yaşadığını belirtmesi, yaşanılan dönüşümleri bir âşığın 

ağzından duyulması açısından kıymetlidir. Âşığın geleneğin dönüşümüyle ilgili 

yaptığı bu açıklamaların ardından programda atışmaya örnek oluşturması açısından bir 

kişinin ayak vermesi üzerine başlayan bir atışma örneği sergilenmiştir. 19  

Âşıklık geleneğinin günümüz televizyon programlarında da birden fazla görünümleri 

bulunmaktadır. Âşıklık geleneğinin görünümlerden biri programlarda skeç adı altında 

ele alınan görünümleridir. 2019 yılında Show TV’de yayınlanan Güldür Güldür adlı 

komedi programında “Âşıklar Davası”20 adlı skeçte âşıklık geleneğine yer verilmesi 

bu türden bir program örneğini içermektedir. Skecin içeriği kısaca, iki âşıktan birinin 

diğerini sosyal medyada fenomen olduktan sonra âşıklık geleneğinin unsurlarını 

unuttuğuna dair bir gönderme yapmasıyla başlamaktadır. Bu göndermeye maruz kalan 

âşık ise kendisinin geleneği unutmadığını sadece geleneği modern filtrelerden 

geçirerek yorumladığını dile getirmektedir. Burada geleneğin sözlü kültürdeki 

geleneksel unsurlarına gönderme yapan kişi gelenekteki âşığı canlandırırken geleneği 

modern filtreden geçiriyorum diyen âşığın ise temsil etmeye çalıştığı âşık tipi medya 

araçlarıyla ilintili olarak icrasını elektronik kültür ortamında gerçekleştiren sosyal 

medya dönemi âşığını canlandırmaktadır.  

 
18 İlgili içerik için bkz. (Maydonoz TV, 2017). 
19 Âşıkların konuk olduğu Tanıklar programının detayı için bkz. (Kanal 7 Arşiv, 2022) 
20 Skecin tamamı için bkz. (Güldür Güldür, 2019). 



 

102 

 

Şekil 4.7 Güldür Güldür Show Âşıklar Davası skecinden görsel 

Her iki âşık rolünü üstlenen oyuncunun da başında kasketi elinde sazı ve yeleğiyle ele 

alınması âşıkların geleneksel giyimine yapılan bir göndermeyi içermektedir. Bu iki 

âşığın geleneği modernize etme üzerinde yaşadıkları tartışma ise yine geleneğin atışma 

örneği gerçekleştirilerek çözüme kavuşmaktadır. Burada ekranlara gelen skeçte 

Özdemir’in öncesinde ifade edildiği gibi, âşıkların elektronik kültürdeki 

görünümlerinde değişimlerin olduğu ancak saz, söz gibi geleneğin belkemiğini 

oluşturan unsurlarının dışarıdan gelen yönlendirmelere karşı korunduklarıydı (2011, s. 

47). Bu skeçte de belirli dönüşümlerin yaşandığına dair işaret edilen unsurların 

gösterilmesine karşın atışma ve saz unsuru ile imgelenen özelliklerin dahil edilmesi de 

geleneğin bu anlamlarıyla değişmeyen yönlerine yapılan göndermeleri işaret 

etmektedir. 

 

Şekil 4.8 Güldür Güldür Show halk ozanı sevgili skecinden görsel 

Yine aynı programın 14-10-2023 tarihli yayınında yer alan “Halk Ozanı Sevgili”21 adlı 

skeçte bir grup gencin yaşamlarına bir ozanın girmesiyle yaşadıkları dönem 

karmaşasını ele almaktadır. Modern yaşam tarzına alışkın olan gençlerin arkadaş 

 
21 Skecin tamamı için bkz. (Güldür Güldür, 2023). 



 

103 

ortamlarına onlara nazaran daha geleneksel kıyafetleriyle sazıyla, davranış ve 

görüşlerinin farklılığıyla giren bir halk ozanını canlandıran kişi skeci bir tartışma 

ortamına doğru götürmektedir. Geleneğin öncülerinin sazıyla, giyim kuşamıyla ve 

yöresel ağız yapısıyla daha geleneksel-kırsal olarak imgelenmesi izleyici de 

yaratılması amaçlanan hipergerçek ortamdaki simülasyonu destekler nitelikte 

gelenekselliğe vurgu yapılacak şekilde skeç boyunca sürdürülmüştür. İrticalen sazıyla 

şarkı söylemesi, toplumsal konuları işlemesi, doğallığı, barışı ve kardeşliği 

savunmasıyla âşıklık geleneğinin bu yönlerine de vurgu yapılmasıyla skeçte geleneğin 

unsurlarını daha iyi aktarmak adına yapılmış bilinçli gösterimler olduğu düşünülebilir. 

Toplumun yaşamının içinden ele aldıkları konularla hem güldürüp hem düşündüren 

programda âşıklık geleneğine yer verilmesinin amacı günümüzde televizyon 

izleyicilerine bu geleneği aktarmak, tanıtmak amacıyla bu gibi konuları işleyerek 

öğretici ve hatırlatıcı bir misyon üstlenmesiyle önemlidir. 

Birden fazla verilen örnekte farklı yayın kuruluşlarının yerel ya da bölgesel kanalların 

programlarında âşıklara yer verdiği görülmektedir. Bu durumun bir avantajı olarak o 

günlerde yayınlanan programların bugün internet ortamına aktarılması sonucu internet 

ortamında dolaşımının sağlanmasıyla günümüzde bu verilere ulaşabilir olmamız 

sayılabilir. Özdemir bu durumla ilgili; “Bugün büyük bir bölümü internetten de yayın 

yapan bu radyo ve televizyon kanalları yerel geleneksel kültür belleğini küresele 

taşımaktadır. Yöresel somut olmayan kültürel miras belleği bu tür yayın organları 

aracılığıyla sanal gelenek meraklılarıyla paylaşılmaktadır” (2021, s. 427). Medya 

araçları arasındaki devamlılık ve aktarım sayesinde medya da kayıtlı ürünler medya 

dolayımıyla dolaşıma girerek yeni bağlamlarda tüketiciyle buluşmaktadır. Sözlü kültür 

ortamında çok kısıtlı kitlelere ulaşabilen âşık bu yeni kültür ortamında televizyon 

yayınının ulaştığı yüzlerce, binlerce kişiye ulaşma imkânı bulmuştur. Sonuç olarak 

medya araçlarıyla tanışan âşıkların yaşadığı dönüşümlerle ilgili Artun (2002) ve 

Özdemir’in (2011) çalışmalarında ortak görüşlerine rastlanılan; geleneğin bel 

kemiğini oluşturan nazım biçimi, hece ölçüsü ve sazın varlığı gibi unsurların 

günümüzde gelenek aktörleri tarafından yapılan icralarda değişikliğe gidilmeden 

sürdürüldüğü, geleneğin belirli dönüşümler yaşasa da bu yönlerinin halen devam 

ettirilmeye çalışıldığı ifadeleridir.  Tüm bu ifade edilenlerden hareketle medya araçları 

arasında televizyonun görselliği de verebilmesi yönüyle âşıklık geleneği için son 

derece önemli olduğunu belirtmek gerekir. Ayrıca yine televizyon aracılığıyla âşıklık 



 

104 

geleneğine meraklı, gönül vermiş birçok insan televizyon yayınlarından faydalanarak 

geleneği ve temsilcilerini tanıma fırsatı yakalamıştır.   

 

4.2.2.2 Televizyon-Müzik Endüstrisi İlişkisi 

Bu başlık altında müzik endüstrisinin televizyon ve âşıklık geleneği ile olan 

ilişkiselliği yer alacaktır. Önceki bölümde anlatıldığı üzere âşıkların özel ya da devlet 

kanallarında yer alarak televizyon programlarında görünür olduğu bilinmektedir. 

Televizyonun müzik endüstrisiyle en belirgin şekilde etkileşimde olduğu dönem 

müzik video kanalları dönemidir. Âşıklık geleneği ve müzik endüstrisi ilişkisinde 

araştırmalarda görünür olan bu konunun çalışmanın örneklemi olarak ele alınan 

Mahzuni Şerif’in sadece bir klibi bulunmasına karşın Mahzuni’nin eserlerini 

yorumlayarak video klip kanallarında onun eserleri üzerinden klipleri görünür olan 

diğer sanatçıların anlamlandırılması açısından bu konu kısaca ele alınacaktır.  

Buradan hareketle Aydın Öztürk, görselliğin müzikle buluştuğu kanalların Türkiye’de 

1994’de Kral TV adı altında bir kanalla ortaya çıktığını ifade etmektedir. Kral TV 

sayesinde; “Müzik artık videolar aracılığıyla izleyici/ dinleyiciyle buluşmaktadır. 

Kanal, uzun yıllar boyunca ilk ve tek olmanın gücüyle, sektör için önemli bir mecra 

halini almıştır. Dahası sektörü yönlendirme etkisine de sahip olmuştur” (Aydın 

Öztürk, 2015, s. 76). Müzik kanallarının endüstri ile iş birliği içerisinde olduğu 

bilinmekle beraber Aydın Öztürk, plak şirketlerinin plak çıkardığı sanatçıların 

kliplerinin kanalda yayınlanması için belirli ücretler ödediklerini de belirtmektedir. 

Karşılığında müzik kanalları da bir nevi vitrin görevini üstlenerek müzisyenlerin 

tanınması için tüketici kitleye eserlerin ulaşmasını sağlamışlardır (2015, s. 77). Ayrıca; 

“Türkiye’de TRT döneminde de müzik programlarına yer verilmiş ve yerli yabancı 

klipler yayınlanmıştır. Ancak 1994’de Cem Uzan tarafından kurulan Kral TV, 

dünyada 24 saat kesintisiz müzik mantığı ile yayın yapan MTV’nin, Türkiye yansıması 

olarak kabul edilebilir” (Aydın Öztürk, 2015, s. 77) 22 ifadeleri de Kral TV’nin diğer 

kanallarla farkını anlamlandırmak açısından önemlidir.  

 
22 Müzik ürünlerinin işitsel referansları yanı sıra görsel referanslarıyla sunulmasıyla MTV hakkında 

veriler elde edilebilecek çalışmalar için ayrıca bkz. Abt, Dean (2000), “Müzik Klipleri: Görsel 

Boyutun Etkisi,” Popüler Müzik ve İletişim, Ed. James Lull, Çiviyazıları, İstanbul, pp. 125-143, 

Çelikcan, Peyami, (1996), Müziği Seyretmek, Yansıma Yayınları, Ankara, Taşbaşı, Kaan- Kılıçbay 

Barış (2004), Görüntünün Müziği Müziğin Görüntüsü bölüm adı: (Televizyon- Video ve müzik 

ilişkileri), Ed. Pekman Cem, Kılıçbay Barış, Pan Yayıncılık, 1.bsk. İstanbul. 



 

105 

Kral TV’nin kurulduğu yıllar olarak 90’lar pop müziğinin zirve yaptığı bu yıllarda 

görsellik çok çok önemli bir yere gelirken kliplerde verilen imgeler ve müzisyenlerin 

görselliği oldukça önemli bir yere yerleştirilmiştir. Bu dönemde üretilen müzikleri 

Adorno’nun kültür endüstrisinin birer metası haline gelen müzikler olarak gördüğü 

popüler müzikleri Türkiye’de müzik endüstrisinin üretimini desteklediği müzikler 

olarak gören Taşbaşı’da benzer görüşlerle 1990’lı yıllarda Türkiye’de ortaya çıkan pop 

müzikler üzerinden değerlendirmiştir. 1990’lı yılların arabeskin popülerliğini 

kaybettiği, Türk Sanat ve Türk Halk müziklerinin ise eski ilgiyi görmediği yıllar olarak 

belirten Taşbaşı, bu yılların yoğun beste ve söz üretimiyle seri üretimlere geçmiş pop 

müziklerin yılları olduğunu işaret eder. Taşbaşı bu tür müzikler için bir sanat 

kaygısından ziyade başka kaygıların güdüldüğünü ve artık bir gecede şöhret olmanın 

yolunun bu dönemde açıldığını ifade etmektedir (2004, s. 79). Taşbaşı müzik video 

klipleri döneminde seyredilen müzik olgusuyla ilgili verdiği bir örnekte hiç kimse 

tarafından tanınmayan Mirkelam’ın klip boyunca koştuğu “Her Gece” klibinin 

Mirkelam’ın şarkısını desteklediğini ve sanatçıya ait bu şarkının müzik üretmekten 

daha ziyade endüstri tekelleri tarafından bir malı pazarlama mantığıyla hareket 

edilerek, eserin baştan sona hesaplı bir sürecin sonucu olarak ortaya çıktığını ifade 

etmektedir. Burada bu kadar kısa sürede yeteneğinin ölçülerek beğeni toplamasının 

mümkün olmayacağından hareketle daha önce tanınmayan bu sanatçının sürekli 

koştuğu video klibi sayesinde ilk yayınlandığı gün 200.000 satış yapıldığını belirtir 

(2004, s. 79). Bu örnek 1990’lı yıllarda görselliğin ön planda tutulduğu, tüketicinin 

dikkatini çekerek öncelikle eserin dinlenmesinin sağlandığı ve müzik endüstrisi 

tarafından müzik video kanalına ödenen belirli ücretin karşılığında sürekli olarak 

müzik video kanallarında yayınlanan eserlerin satışının desteklendiği içeren bir 

döngüyü barındırması açısından güzel bir örnektir. Taşbaşı’nın verdiği bu örneğe 

müzik video klibi kanallarını müzik endüstrisi ve âşıklık geleneği üzerinden ele alan 

Fidan’ın çalışmasında bu kliplerin albüm satışlarının pazarlanmasının iki yöntemle 

yapıldığına dair görüşü üzerinden cevap alınabilir.  

Fidan’ın bu görüşlerinden ilki öncelikle klibin tüketicinin dikkatini ilk anda çekecek 

şekilde dizayn edilmesidir. Eğer yayınlanan müzik klibi görsellikle tüketicinin 

dikkatini çekemediyse ikinci olarak tekrarlar yoluyla tüketicilerin dikkati çekilmeye 

çalışılmaktadır. Fidan video müzik klibi kanallarının tüketen kitleyi sanatçının 

albümünü almaya yönlendirmesi anlamında desteklediğini ifade etmektedir (2016, s. 



 

106 

265). Daha sonra tüm bunları âşıklık geleneği üzerinden değerlendiren Fidan, 1990’lı 

yıllarda Kral TV’de yer verilen geleneksel müziklerden oluşan kliplerin daha çok 

dönemin yıldızlaşan halk müziği sanatçılarına ait olduğunu belirtmekte ve âşıkların 

seyircisiyle buluştuğu kanalların ise daha çok yerel kanallar olduğunu ifade etmektedir 

(2016, s. 266).  

Geleneksel müzik belleğinden yararlanılarak oluşturulan video kliplerde daha çok halk müziği 

sanatçıları ve pop, Anadolu-rock, caz gibi farklı müzik akımlarının temsilcileri ön plana 

çıkmıştır. Cover adı verilen yöntemle daha önceki dönemlerde popüler olmuş bir eseri farklı 

enstrümanlar ve yeni teknolojinin desteğiyle yeniden yorumlama günümüzde yaygınlık 

kazanmıştır. Popüler müzik temsilcilerinin bu tarz kliplerinde ve halk müziği sanatçılarının 

kliplerinde ürün yerel olmakla birlikte görsellik ve klibin öyküsü hitap edilen kitleye göre 

ayarlanmakta ve kentlileştirilmektedir (Fidan, 2016, s. 268). 

Âşıklara ait ürünlerin klipleştirilmesine karşı bazı âşıkların olumsuz tutum sergilediği 

görülmektedir. Bu âşıkların eleştirilerini Güven; “kliplerin geleneğe zarar verdiğini, 

klip ortamının sanal ve sahte olduğunu, müzik kısmına ise ek enstrümanlar katıldığını, 

bunun da gelenekle hiç bağdaşmadığını, hatta bu tür uygulamaların geleneği tamamen 

değiştirebileceğini belirtmektedirler” (Güven’den akt. Fidan, 2016, s. 278) şeklinde 

ifade etmektedir. Âşıkların klipleştirilen mahsullerinin ise üç kategoride olduğunu dile 

getiren Fidan âşıklara ait ürünlerin klipleştirildiği ilk görünümlerini, geçmiş yüzyılda 

yaşayan âşıkların türküleşen deyişlerinin okunması yoluyla çekilen klipler olarak ifade 

ederken, ikinci olarak 20. Yüzyılda endüstri vasıtasıyla eserlerini kayda alan 

âşıklardan alınan deyişlerin başkaları tarafından yeniden yorumlanarak, 

klipleştirilmesi yoluyla yapıldığını ve son olarak da âşıkların kendi eserlerine klip 

çekmeleriyle karşılaşılan görünümlerden oluşan çeşitli görünümleri olduğunu belirtir 

(2016, s. 268-269).23 

İkinci kategoride ortaya çıkan görünümler genel olarak post-modern dönemde 

geleneğe yönelimin artmasıyla o dönemin farklı türlerini temsil eden sanatçıların 

geleneksel müziğin ezgi ya da sözlerini kullanarak pastiş (öykünme) yaptığı 

dönemlerdir. Ayrıca bu dönemde yeniden yorumlanan eserlerin kliplerinde görülen 

geleneksel ürünlere yapılan göndermeler modern kent kültürünün ürünlerine göre 

düzenlenmektedir. Post-modern dönemdeki öykünmelerin kliplere yansıması 

Mahzuni Şerif’in döneminde de örneklerine rastlanılacağı üzere kliplerde âşıkların 

yaratım aşamasında ya da eserin hikâyesinden çok bağımsız noktalarda klipler 

çekildiği dönemlerdir. Müzik videolu televizyon yayınları çok geniş çerçevede 

 
23 Bu dönemde klipleştirilmiş geleneksel müziğe özgü klipler için bkz. Fidan (2016). 



 

107 

anlatılacak bir konudur fakat âşıklık geleneğinde örneklem edinilen Âşık Mahzuni 

Şerif’in televizyonlarda yayınlanmış olan kendisine ait bir adet klip olması kaynaklı 

konu çalışmanın konusunu dağıtmaması için bu çerçevede ifadelendirmesi daha uygun 

olacaktır.  

Müzik video kanallarındaki âşıkların görünümlerinden sonra televizyon kanallarının 

yayına başlamasıyla âşıklara programlarında yer veren yayınların amacına endüstri 

bağlamında bakıldığında endüstrinin amacı önceki medya araçları dönemlerinde 

olduğu gibi; âşıklık geleneğinin hitap ettiği kesimi ekranlara çekmek ve yayın 

akışlarını kuvvetlendirmektir. Endüstri en başından beri yerelden faydalanmış 

yereldeki gelenekler de anlatıldığı üzere var olan duruma ayak uydurarak medya 

endüstrisinden faydalanmışlardır. Âşıklar medya araçlarıyla etkileşimleri arttıkça ve 

radyo-televizyon gibi yayınlarda yer almaya başladıklarında bu yeni kültür ortamında 

kendilerine yeni hamiler sponsorlar aramaya başlamışlardır. Bu amaçla da davet 

edildikleri televizyon programlarını fırsata çevirerek hem sunucuya hem kanal 

sahibine ya da programın kendisine övgüde bulunmayı ihmal etmemişlerdir. 

“Âşıkların bu tavrı, gündemde kalabilmek, milyonların takip ettiği bu eğlence 

organizasyonuna tekrar çağrılabilmek ve yeni sponsorlar/hamiler bulabilmek için 

yapılmış olan stratejik bir tavır gibidir” (Sevindik, 2019, s. 139) Geleneğin müzik 

endüstrisiyle olan etkileşimi sonucu: ”Âşık Veysel’le belirginleşen bu kültür 

endüstrileri vasıtasıyla geleneğin dönüşümü ve yerelden ulusala, ulusaldan da küresele 

doğru yaygınlaşma çizgisi, açık bir şekilde 20. yüzyılın ikinci yarısında Mahzunî Şerif 

(Şerif Cırık) ve Neşet Ertaş gibi sanatçılarda görülebilmektedir” (Fidan, 2018, s. 255). 

Bu durumun dezavantajlarına yer veren Yardımcı ise gelenekten uzak bilgisiz kişilerin 

bu geleneği şovmenliğe dönüştürdüğünü yapılan bu gelenekten uzak yayınların da 

âşıklık geleneğine zarar verdiğini belirtmektedir (2014, s. 7). Ayrıca bu araçlarının 

dezavantajlarından biri de medya araçlarıyla sevenleriyle buluşan âşıkların; izleyicileri 

tarafından kaset kapağındaki resmi, televizyondaki programı, radyodaki yayını gibi 

aracılı bir iletişime maruz kalmasıdır. Bu nedenle artık dinleyicisiyle yüz yüze 

görüşemeyen âşık aradan çekilmekte ve endüstri bu bağlantıyı kendi lehine 

kurgulamaktadır. Farklı televizyon programlarında da yer alan âşıklar artık elektronik 

kültür ortamının icra ortamına geçmişlerdir. Ayrıca televizyon yayınından âşıklık 

geleneğinin programlarını izleyen izleyici kitlesi için daha çok Adorno’nun kültür 

endüstrisinin dinleyici/izleyici kitlelerini edilgen hale getirerek pasifize ettiğine dair 



 

108 

görüşleriyle örtüşen perspektiften görüşler bulunmaktadır. Bu konuyla ilgili Özdemir, 

gelenekteki bilinçli, bilgili ve ilgili seyirci kitlesinin özelliklerinin sanal stüdyo 

ortamlarındaki izleyici topluluklarında bulunmadığını gelenekteki izleyici 

topluluklarına göre oldukça pasif kaldıklarını ifade ederek bu durumun da âşığın 

icrasını farklılaştırdığını ifade eder (2011, s. 49). Yaşanan bir başka dönüşüm de “halk 

hikâyelerinin yerini geleneksel hikâyelerden beslenen dizi ve filmler, ulu ve bilge 

ihtiyarların yerini ise program sunucuları almış geleneksel bazı unsurlar bağlamsal 

açıdan yeniden yorumlanmasıyla yaşanmıştır (Alev, 2014, s. 74). İnsanlar bu tür 

aktiviteleri izleyebilmek için mekâna bağlılıktan sıyrılarak bir tuş yardımıyla oldukça 

kolay bir şekilde, efor sarfetmeden kendi evlerinde istedikleri an izleyebilir hale 

gelmişlerdir. Bunun yanı sıra unutulmaya yüz tutmuş türkülerin televizyon dizileriyle 

yeniden hatırlanması hiç bilmeyen kişilerin özellikle yeni neslin öğrenmesine de vesile 

olmaktadır. Özdemir bu konuyu; “özellikle yeni neslin dizilerdeki türkülerin 

seslendirildiği bölümleri internet ortamında indirip dinlemeleri hatta telefon uyarı 

müziği haline getirmeleri somut olmayan kültürel mirasın farklı aktarım ve yaşatma 

biçimlerini örneklemesi açısından ilginçtir” (2021, s. 427) şeklinde yorumlamaktadır. 

Endüstrinin âşıklık geleneği unsurlarından dizi-film sektöründe faydalanması biraz 

daha detaylandıracak olursa, Özdemir’e göre geleneğin türkü-öykü belleği radyo, 

sinema, televizyon gibi medya araçları için oldukça önemli bir kaynaktır. Halk 

hikâyelerinin geçmişte yazılı metinlerde de olduğu gibi medya araçları açısından da 

pek çok bağlamda esin kaynağı ve hazır senaryo olarak görülmektedir. Ayrıca 

Özdemir, ilk olarak Batı kökenli müzikal filmlerin Yeşilçam uyarlamalarında 

kullanıldığını belirtirken, ilk dönemlerdeki Karacaoğlan ve Köroğlu filmlerinde de 

aşıklık geleneğinin unsurlarından faydalanıldığını ifade eder (Özdemir, 2021, s. 571-

581). Yeşilçam sinemalarının yanı sıra televizyon dizilerinde ya da sinemada halen bu 

müziklerden faydalanılmaktadır. Fidan, Yeşilçam’ın türkülü filmlerinin televizyon 

dizileri için bir öncül oluşturduğunu ifade ederek, Türkiye’de yayınlanan televizyon 

dizilerindeki örnekleri okuyucuyla paylaşmaktadır. Ona göre, diziler filmlere göre 

daha geniş zaman dilimine sahip olduğu için dizi yapımcıları duygu yoğunluğunu 

yansıtabilmek adına şarkı ve türkülerin kullanımlarına daha fazla yer vermektedir. 

Fidan Türk televizyonlarında dizilerde yer verilen geleneksel müzikleri şu şekilde 

örneklendirmektedir:  

  



 

109 

2003’te Kanal D’de yayınlanan “Gülbeyaz”da “Kınamı Yoğurdular, Gelevera Deresi, Evün 

Alti Arpaluk” adlı türküler söylenmiştir. Türküleri dizide başrol oyuncusu olarak yer alan 

Şevval Sam seslendirmiştir. 2003 yapımlı Kanal D’de yayımlanan bir diğer dizi “Serseri”de 

Bülent karakterini canlandıran Erkan Petekkaya hapishane koğuşunda geçen bir sahnede Celal 

Güzelses’ten alınan Diyarbakır türküsü “Fincanın Etrafı Yeşil”i, bağlama çalan bir mahkûmla 

birlikte söylemiştir. Aynı yıllarda Kanal D’de ekrana gelen “Berivan, Kınalı Kar”; Show TV’de 

“Gurbet Kadını, Kurtlar Vadisi”, ATV’de “Deliyürek, Çocuklar Duymasın, Ekmek Teknesi, 

Kurşun Yarası”; Star’da “Beşik Kertmesi” gibi dizilerde türkülere yer verilmiştir. Meltem 

Cumbul, Fatma Girik, Nuray Ülker’in başrol oyuncusu oldukları “Gurbet Kadını” dizisinde 

“Oy Gelin, Edalı Gelin, Felek Beni Nazlı Yârdan Ayırdı” türküleri ses sanatçısı Aynur Doğan 

tarafından seslendirilmiştir. 2002’de 19 bölüm şeklinde Star’da ekrana gelen “Beşik 

Kertmesi”nde Neşet Ertaş türkülerine yer verilmiştir (Fidan, 2018, s. 134). 

Bu örneklere ek olarak 2017 yılında Show TV’de yayınlanan Çukur dizisinde birçok 

türküye yer verilmiş ancak bunlar arasında çalışma açısından daha fazla örnek 

oluşturması kaynaklı iki türkü daha ön plana çıkmaktadır. Bunlardan ilki “Mihriban” 

türküsüdür. Abdurrahim Karakoç’un sözlerini yazdığı Musa Eroğlu tarafından 2000 

yılında bestelenen türkü Çukur dizisinde yayınlanmadan önce daha çok Türk halk 

müziği ilgilileri tarafından dinlenirken, dizinin yayınlandığı dönem çok fazla reyting 

alan bir dizi olmasının da etkisiyle Mihriban türküsü o dönem çoğu kişinin diline 

dolanan bir eser halini almıştır. Dizinin başrollerinden olan Vartolu Saadettin’in 

annesini anımsatan bir şarkı olması sebebiyle sık sık yer verilen bu türkü diziyi izleyen 

kitle arasında türküyü bilenler için bir hatırlatma içerirken türküyü ilk defa duyanlar 

için ise Çukur dizisinin Vartolu Saaadettin’i ile özdeşleştirdikleri bir türkü halini alarak 

o dönem çokça dinlenen bir türkü olmuştur. Youtube’da Musa Eroğlu’nun adı altında 

yapılan paylaşımların izlenmeleri dizi yayınlanmadan önce (2017 yılından) yüklenen 

videolara bakıldığında 4-5 milyon izlenme oranına sahipken dizi yayınlandıktan sonra 

yüklenen videoların 53-54 milyon civarı etkileşim aldığı görülmektedir. 24 Ayrıca 

Çukur dizisi Mihriban başlığı altında paylaşılan videolar arasında görülen 18 milyon 

etkileşim ise yine türkünün Youtube üzerinde diziyle bağlantısız olan 

yüklenmelerinden daha fazla izlendiği/dinlendiği görülmektedir.25Ayrıca bu 18 milyon 

izlenmenin Youtube uygulamasına yükleyen hesap sahibinin de hem ismi hem de 

Arapça alfabeyle yazılarak paylaşılan bir içerik oluşuyla medya içeriklerinin küresel 

anlamda dolaşımlarının olduğuna dair veri oluşturabilecek bir örnek olmasıyla ayrıca 

önemlidir. Dizi yapımcılarının Mihriban türküsüne reyting amacıyla yaklaştıklarına 

dair bir veri dizinin Twitter (X) hesabından dizinin yayınlandığı tarihlerde şu şekilde 

duyurulmuştur:  

 
24 İçeriğin izlenme detayları için bkz. (Eroğlu, 2018).  
25 Detay için bkz. (Salim, 2017). 



 

110 

 

Şekil 4.9 Çukur Dizisi Twitter hesabında yayınlanan bir gönderi26 

Mihriban türküsünün sosyal medya ağlarında Çukur dizisiyle bağdaştırılmış 

görsellerine çokça rastlamak mümkündür. 

        

Şekil 4.10 Diziyle bağdaştırılmış bir 

görsel            

Şekil 4.11 Diziyle bağdaştırılan bir 

diğer görsel        

Son olarak Çukur dizisinde türküsü yayınlanan Musa Eroğlu ile Youtube kanallarında 

içerik üreten kişilerin kendisiyle gerçekleştirdikleri röportajda Musa Eroğlu Mihriban 

türküsü ve diziyle ilgili şunları dile getirmiştir:27 

Görüşmeyi yapan: Çukur dizisine Mihriban şarkınızı verdiniz. Bu dizi sayesinde yeni 

jenerasyon sizin müziğinizi tanıdı. Yeni medyanın kültürümüzü ve türküleri nasıl 

tanıttığını düşünüyorsunuz? 

Musa Eroğlu: Medya dünyanın her tarafında insanları yönlendirebilir. Ülkemizde de 

öyle çok önemli bir olay doğruluğu, yanlışlığı tartışılır. Yeni jenerasyon ne dinliyor? 

Onların tercih hakkı mı var? Hayır. Sen ne verirsen o onu alıyor.  Medya bir hatırlatma 

yapıyor bir bakıyoruz 100 milyon insan tıklamış. Ayrıca sanatçı üretir ama bedava 

olmamalı çünkü emek veriyor sanatçı ondan ekmek yiyor bu nedenle bu önemli. 

 
26 Twitter hesabında paylaşılan içeriğin detayı için bkz. (Çukur Dizi Resmi, 2018). 
27 Musa Eroğlu ile gerçekleştirilen “Sohbet Tadında” adlı röportaj videosu 14 dakika 20 saniyedir. 

Videonun 8. Dakikasının 45. Saniyesinden sonra Musa Eroğlu’nun Çukur dizisinde yayınlanan 

türküsü ile ilgili diyaloglar yer almaktadır. Yapılan röportajdaki bu diyalogun detayı için bkz. 

(Aydoğan, 2018). 



 

111 

Medyanın etkisi çok önemli o güzel türkünün yeniden keşfedilmesini sağladı. Bana 

katkısı o, yeniden hatırladılar beni  

Görüşmeyi yapan: bayağıda arttı izlenmeleri Youtube’da herkes bu türküyü biliyor, 

söylüyor. 

Musa Eroğlu: tabii canım… 4-5 yaşında çocuğa soruyorsun Musa Eroğlu’nu tanıyor 

musun? diye ilk söylediği şey ne biliyor musun Çukur’dan mı? 

Görüşmeyi yapan: Modern sanatçılarımızdan Cem Adrian var mesela modern müzikle 

halk müziği birleşti, var mı tekrar yeni sanatçılardan yapacağınız düetler? 

Musa Eroğlu: Evet yapıyoruz Nevzat diye bir arkadaşımızla daha o türküde 

Youtube’da Kral TV’de dönüyor. Yapılmalı da ama toplumu bilgilendirmek için 

yapılmalı. Medya tanıtımdır. Tüm medya araçlarını kullanıp bir şey elde edemeyenler 

de var. İki şey çok önemli iletişim ve ulaşım. 

Musa Eroğlu ile yapılan bu röportaj birden fazla konuya ışık tutmaktadır. Musa 

Eroğlu’nun medyanın tanıtım ve aktarım aracı olduğunun gayet bilincinde bir sanatçı 

olduğu ifade etmesi önemlidir. Ayrıca bu kadar geniş kitleye ulaşımını sağlayan dizi 

sektörünün yeni jenerasyona tanıtım yaptığını yeni jenerasyonun da genellikle onlara 

sunulanı tükettiğini belirtmiş olması gibi yukarıdaki metinde ifade edilen birden fazla 

konunun dizi/film sektöründe geleneksel müziklerin kullanılmasının amacını ifade 

eden açıklamaları içermesiyle de önemlidir.  

Mihriban türküsünün dışında ifade edildiği gibi çok sayıda türküye yer verilen dizide 

Keklik Gibi türküsünün dizideki kullanımı da bu çalışma için farklı açılardan örnek 

oluşturmasıyla kısaca açıklanacaktır. “Keklik Gibi Kanadımı Süzmedim” türküsü 

kaynak kişisi Salih Dündar’dan Muzaffer Sarısözen tarafından derlenerek notaya 

alınmış olan bir türküdür. 4/4’lük bir ritme sahip olan türkü Hüseyni makamındadır ve 

derlenen bu türküye TRT arşivinde 1162 repertuvar numarası ile ulaşmak mümkündür. 

Bu türkü aynı dizinin 2. Sezonunda yayınlanan bir bölümde Melek Mosso tarafından 

yorumlanmış haliyle yer verilmesiyle tıpkı Mihriban türküsünde olduğu gibi yine o 

dönem fazlasıyla etkileşime sebep olan bir yorumlama olmuştur. Bu türkü çok fazla 

sanatçı tarafından seslendirilmesine rağmen Youtube üzerindeki en fazla erişim 

sayısına Melek Mosso ulaşmıştır. 90 milyona yakın etkileşim kazanan bu videonun 

paylaşım şekli aşağıda verildiği gibidir: 



 

112 

• Melek Mosso- Keklik Gibi: 94.084.987 görüntüleme 21 Oca 2019 Çukur 2. 

Sezon 16. Bölüm'de (49.Bölüm) çalan "Keklik Gibi" türküsü. 

#YamaçıKimVurdu #çukur #melekmosso #YamaçıKimVurdu #çukur 

#çukurdizi #49bölüm #çukur49 #keklikgibi #melekmosso 

 

Şekil 4.12 Keklik Gibi türküsü Youtube paylaşımından bir görsel 

Sosyal ağlarda hashtag kullanımı oldukça önemlidir. 28 Bu konu sosyal mecraların 

anlatıldığı ilgili bölümde ifade edilecek olup burada endüstri tekelleri tarafından 

yazılan diziyi çağrıştıracak hashtaglerin kullanılmış olmasını anlamamız açısından 

bilinmesi yeterlidir. Çünkü hashtag kullanımı diğer insanların sizin paylaşımınızı 

görmesinde fayda sağlar aynı zamanda içeriğinize ne kadar uygun hashtag seçerseniz 

kitlenize o kadar hızlı ulaşır ve paylaşımınız da o oranda etkileşim kazanır. Verilen 

örnekte Sony Music Türkiye adlı Youtube kanalının şu an güncel hali ile 498 bin 

abonesiyle 94 milyon etkileşimi almasının arka planında sosyal ağların kullanım 

pratiklerinde yer alan ufak prosedürlerin farkında olarak bunları yerine getirmiş 

olmaları bulunmaktadır. Kanal Melek Mosso-Keklik Gibi şeklinde ana bir başlık 

seçmiş alt açıklamalara ise yukarıda verildiği gibi Çukur dizisiyle bağdaşacak şekilde 

 
28 Sosyal ağlar üzerinde kullanılan platformlarda içeriği düzenlemek ve ilgili konularla ilişkilendirmek 

için kullanılan “#“ işarettir. Hashtag kullanımında da dikkat edilmesi gerekenler vardır. Bunlar 

hashtaglerin genelde tek kelimeden ya da kelime gruplarından oluşmasıdır. Bu doğru kullanım içeriği 

doğrudan konuyla bağdaştırır ve daha fazla etkileşim elde edilir. Doğru hashtag seçimi de oldukça 

önemlidir.  

https://www.youtube.com/hashtag/yama%C3%A7%C4%B1kimvurdu
https://www.youtube.com/hashtag/%C3%A7ukur
https://www.youtube.com/hashtag/melekmosso
https://www.youtube.com/hashtag/yama%C3%A7%C4%B1kimvurdu
https://www.youtube.com/hashtag/%C3%A7ukur
https://www.youtube.com/hashtag/%C3%A7ukurdizi
https://www.youtube.com/hashtag/49b%C3%B6l%C3%BCm
https://www.youtube.com/hashtag/%C3%A7ukur49
https://www.youtube.com/hashtag/keklikgibi
https://www.youtube.com/hashtag/melekmosso


 

113 

Youtube akışındaki tüketiciyi kanalına yönlendirecek açıklama ve hashtaglere yer 

verilerek kurgulanmıştır.  

Sonuç olarak teknoloji televizyon döneminde dinleme pratikleri dahil birçok şeyi 

dönüştürdüğü gibi temel de zaten sesin kaydedilmesi ile müzik ve dinleyici arasındaki 

ilişkinin dönüştüğü gibi müziğin aktarım yolları da direkt olarak müziğin kendisini de 

epistemolojik olarak dönüştürerek müziğin üretim, aktarım, tüketim gibi tüm 

bileşenlerini etkilemiştir.  

 

4.3 İnternet ve Sosyal Paylaşım Platformları 

İnternet teknolojisi iletişim teknolojilerinin günümüzde ulaştığı son noktayı temsil 

eden ve hayatımızın neredeyse her aşamasında yer alan bir unsurdur. İnternet sosyal 

ağlarının da yardımıyla müziğin tüketimini de etkileyen bir yapıya sahip olup, 

kullanıcılarının müzik dinleyebilmelerini, bir eseri birbirleriyle paylaşabilmelerini, bir 

eser hakkında yorum yapabilmelerini sağlayan yeni bir etkileşim ortamı sunmaktadır.  

Ayrıca geleneksel sözlü kültür ürünlerinin de yaşatıldığı sanal bir ortam olarak 

kendinden önceki medyaların neredeyse tüm özelliklerini içinde barındıran yapısıyla 

âşıklık geleneğinin dönüşümünün belirgin şekilde gözlemlenebileceği bir yapıdadır. 

İnternet birden çok medya aracının niteliklerini barındıran yapısıyla kültürü yayma ve 

etkileşim konusunda da diğer medya araçlarına göre çok daha bir medya aracıdır. 

İletişim teknolojilerindeki hızlı ilerleme medya literatürüne de yeni kavramların 

girmesine neden olmuş ve her yeni kitle iletişim aracı kültürel, ekonomik, sosyolojik 

değişim ve dönüşümleri de beraberinde getirmiş ve internet dönemi de yeni medya 

olarak literatürde yerini almıştır. Özdemir, internetin daha önceki bağlamları ve 

araçları tek bir sanal dünyada birleştiren ağlar ağı olmasına dikkat çekerken; internetin 

sözün, yazının ve görüntünün egemen olduğu kültürel dönemlerin tümünü sanal bir 

sistem ve çatı altında birleştirdiğini belirtmektedir (Özdemir, 2021, s. 444). 

Thompson’ın (2008) medya araçlarının sunduğu dolayımlı etkileşim ortamı olarak 

ifade ettiği internet dönemi kültürün dönüşümünün belirgin şekilde izlenebildiği 

etkileşim ortamıdır.  

İnternet günlük, kamusal veya kurumsal işlerin tümüne yayılarak bu alanların tümünde 

etkili olarak beraberinde iletişimi ve etkileşimi mekânın sınırsallığından kurtararak 



 

114 

insanları dünyanın bir başka ucuna bağlantılayan ve insanların bir tıklama ile tüm 

işlem ve sorularına cevap bulabilen bir araçtır. İnsanlar belirli bir ücret karşılığında 

edindikleri altyapı hizmeti sayesinde bir mekâna bağlı kalmadan işlerini 

halledebilmekte, elindeki internet ağı sayesinde kendinden kilometrelerce uzakta olan 

mekânla bağlantıda kalabilmektedir. İlk olarak bu başlık altında internetin ve onun 

uzantısı olan sosyal mecraların sunduğu etkileşimli iletişimlerle internetin katılımcı 

kültürü oluşturan üretüketici yapısı, sanal cemaatler ve ağ toplumu kavramlarına yer 

verilecektir.  

İnternetle beraber toplumun yapısında da değişim ve dönüşümler gözlenmiş, gündelik 

yaşamın internet aracılığıyla düzenlenir hale gelmesiyle birlikte toplumsal yaşantı 

farklı şekillerde anlamlandırılmaya başlanmıştır. İnternetin bu etkisiyle ilgili yeni 

medya üzerinden görüş bildiren ve yeni medyayı bilgisayar ve kültürel olarak iki 

katmanlı değerlendiren Manovich, yeni medya ürünlerinin bilgisayarda saklanıp 

dağıtılması kaynaklı bu araçların geleneksel kültürel mantığı da etkileyerek 

dönüştürdüğünü düşünmektedir. Manovich’e göre kültürel katmanın da aynı şekilde 

bilgisayarı etkilemesi sonucu yeni bilgisayar kültürünün oluştuğunu ve bu yeni kültür 

insanın da dünyayı algılayışının normalden farklı olarak bilgisayarın sayısal temsil 

sistemiyle iç içe geçmiş şekilde yeni bir algılama biçiminin doğduğunu ifade 

etmektedir. Manovich, yeni iletişim teknolojilerinin sanat eserlerini de barındıran 

şekilde kültürel çoğu ürünün dijitalize olarak daha geniş şekilde dolaşıma girmesine 

sebep olan yapıda olduklarını düşünmektedir (Manovich’den akt. Başlar, 2013, s. 825). 

Castells’de 1990’lı yıllarla beraber internetin sosyal boyutuyla ilgili bazı soruların 

belirginleştiğinden bahseder. Bu soruların daha çok internetin insanları bir araya 

getirerek sanal cemaatler oluşturan yapısının insanların toplum ve gerçek dünyayla 

ilişkilerini bozduğu ve onları yalıtılmışlığa götürdüğüyle ilgili olduğunu dile getirir. 

Soruların cevabını ise Rheingold’un açıklamasıyla bulan Castells insanları ortak 

değerler ve çıkarlar etrafında online olarak bir araya getiren yeni bir tür cemaatin 

olduğuna kanaat getirmektedir (Castells, 2008, s. 475). Yani Castells, internet 

döneminde var olan sanal cemaatleri açıklarken bu cemaatlerin kendiliğinden 

oluştuğunu ve şaşılacak derecede bilgisayar etrafında örgütlenerek farklı bir iletişim 

biçimini doğurduğunu bu şekilde de yeni bir kültür ortamının oluştuğunu işaret eder 

(Castells, 2008, s. 140-142). Sanal cemaatlerin fiziksel cemaatlerle karşıt olmadığını 

hatta benzerlikleri içerdiğini belirten Wellman’ın görüşlerini ele alan Castells; belirli 



 

115 

kuralları ve dinamikleri olan bu cemaatin başka cemaat biçimleriyle etkileşim içinde 

olan bir cemaat biçimi olduğunu da eklemektedir (s. 477-478). Sanal cemaatlerin 

gerçek cemaatlerle karıştırılan yapısını da şu ifadelerle açıklamaktadır: 

Peki sanal cemaatler gerçek cemaatler midir? Hem evet hem hayır. Cemaattirler, ama fiziksel 

değildirler; fiziksel cemaatlerin izlediği etkileşim ve iletişim kalıplarını izlemezler. Ancak 

“gerçekdışı” değillerdir, farklı bir gerçeklik düzleminde işlerler. Çoğu, zayıf bağlara dayanan, 

son derece çeşitlenmiş ve uzmanlaşmış, sağlam bir etkileşimin dinamikleriyle karşılıklılık ve 

destek üretebilen kişisel sosyal ağlardır. Sanal bağlar, bağları giderek uzamsal olarak 

dağıldığından çok sınırlı sosyal hayatlar yaşayacak olan insanlara toplumsal bağlar kurma 

fırsatı tanımaktadır (Castells, 2008, s. 479-480). 

Castells’in görüşlerine ek olarak farklı bir bakış açısıyla sosyal ağların ve internetin 

insanların hayatlarının hatta bedeninin uzantısı olduğunu ifade eden McLuhan; 

bedenin uzantısı olan tüm araçların insanın algılarını şekillendirdiği gibi aynı zamanda 

bu uzantı araçların kişilerin mesajlarını da içerdiğini belirtmesiyle kişinin ne 

söylediğinden ziyade araçların bir dile ve anlama sahip olduğunu o nedenle araçların 

hem kişilerin düşünce yapılarını dönüştürdüğüne dolayısıyla da araç ve teknolojilerin 

toplumları dönüştürdüğüne dikkat çekmektedir (McLuhan’dan akt. Köker, 2022, s. 26-

27). McLuhan’ın “medya bedenin uzamıdır” ifadesini Hegel’in bir metaforuyla 

açıklayan Öztürk, önceleri çıplak elle gerçekleştirilen balık tutma işleminin, 

bedenimizdeki güçleri mızrağa naklettiğimiz anda artık bir dolayımın başladığını ve 

balığı yakalamak için insanların insani iletişim gücü olarak kendindeki enerjiyi 

mızrağa taşıyarak balık ile insan arasında bir dolayımın sağlandığını böylece mızrağın, 

teknik bir iletişim gücü olarak tarih sahnesinde yerini aldığını ifade eder. Bu metaforla 

McLuhan’ın medyanın bedenin uzamı olduğuna dair ifadesinin antropolojik 

boyutunun daha iyi kavranacağının mümkün olduğunu, insanın böylece kendindeki 

güçler aracılığıyla teknolojik ürünleri üreterek ve bu ürünler vasıtasıyla amacına 

ulaşarak kendisini gerçekleştirdiğini ifade eder (2016, s. 290). McLuhan’ın bu ifadesi 

sanal toplulukların, sanal cemaatlerin anlamlandırılması yönüyle önemlidir. Öztürk’ün 

de ifade ettiği gibi insan kendindeki iletişim gücünü ürettiği teknolojik araçlara 

yükleyerek yeni iletişimine bu araçlar vasıtasıyla da devam edebilir hale gelmiştir. Bu 

nedenle sanal cemaatlerin iletişimlerini anlamlandırmak noktasında McLuhan’ın 

“medya bedenin uzamıdır” ifadesinin önemli olduğu algılanabilir.   

Bu teknolojik araçların insan hayatında en fazla etkin ve kullanımlarının daha çok 

bireyselleştirildiği halinin internet döneminde var olduğu ve internet ağının ulaştığı 

her bireyi bu toplumsal ağa dahil ederek yeni bir kültürün oluşumunu sağladığı 

söylenebilir. Bu yeni toplumsal alan birden fazla adlandırılma ile anılmakta olup bu 



 

116 

çalışma içerisinde ağ toplumu olarak ifade edilecektir.  Sosyal ağlar üzerinden oluşan 

ve aktarılan bu kültür yüz yüze toplumun iletişim şekline çok benzeyen iletişim 

şekliyle insanların internet öncesi dönemde iletişimde yaşadıkları eksiklikleri 

yaşatmamasıyla etkili bir etkileşim ortamı sunmaktadır.  

İnternetin etkileşim ortamında yüz yüze toplumun iletişimiyle benzer şekilde ağlar 

üzerinden eşzamanlı ve karşılıklı olarak etkileşim kurulmaktadır. Bu etkileşimlerin 

yüz yüze toplumdan farklılığı ise yüz yüze toplumun zaman ve mekândaki 

sınırsallığına nazaran internet ağında bu sınırsallıkların olmamasıdır. İletişim ve bilgi 

aktarımlarını oldukça hızlı geçekleştiren internet sahip olduğu zengin içeriğiyle ve 

etkileşime dayalı yapısıyla geniş ağlarda geniş kitlelerin iletişimini olanaklı 

kılmaktadır. Burada dikkat çeken nokta birçok araştırmacı tarafından ifade edilen 

dolayımlı iletişimdir. Dolayımlı iletişim yüz yüze toplumun iletişim olanaklarına 

imkân tanırken aynı zamanda iletişim ve etkileşimi hiç olmadığı kadar hızlı bir şekilde 

çok geniş topluluklar arasında olanaklı hale getirmektedir. Dolayısıyla bu etkileşim 

türü mekân ve zamansal olarak ikisi bağlamında da uzakta olan bireylerin 

etkileşimlerinin enformasyon araçları üzerinden gerçekleştirilmesini içeren bir 

etkileşim türüdür. Bu etkileşim ortamında oluşan yeni kültür ortamı ise ağ toplumu 

olarak adlandırılmaktadır. Castells, ağ toplumundaki gerçek sanallık kültürünün altını 

çizmektedir. “Sanal gerçekliğe karşıt olarak, gerçek sanallıkta medya gerçek 

deneyimlerin yerini almaz, gerçek deneyimlerin kendisi olur” (Castells’den akt. 

Laughey, 2010, s. 110). Castells aynı zamanda gerçek sanallık kültürünün 

dönüştürdüğü zaman ve mekân algısıyla birlikte gelişen bu sürece “zamandışı zaman” 

adını vermektedir. “Yeni medya teknolojileri yılları saniyelere sıkıştırıp doğal akış 

(geçmiş, şu an, gelecek) zincirini kırarak zamanı yok etmektedir “(Laughey, 2010, s. 

110). Ayrıca Castells, akışkan mekân kavramını da öne sürerek ağ toplumlarının 

birbirinden bağımsız mekânlarda elektronik bağlantılar yardımıyla mekânın fiziksel 

ve zamansal boyutlarının bir araya getirilerek akışkan bir hal aldığını öne sürmektedir 

(Castells, 2008, s. 440-441).  

İnternetin dünya genelinde oluşturduğu ağ kültürü internet teknolojisinin özellikle 

önceki medya araçlarında görülmedik şekilde kullanıcıların hem üretici hem tüketici 

kimliğini barındırdığı bir format haline gelmesiyle farklılık oluşturmaktadır. Özellikle 

tüketim noktasında Adorno’nun geleneksel medya araçlarının tüketiciyi aşırı 

edilgenleştirdiği yönündeki eleştirilerinin internet teknolojisiyle yeni medya 



 

117 

döneminde dönüşüme uğradığı görülmektedir. İnternet ortamında gerçekleşen bu 

durumu Timisi, internetin geleneksel iletişim araçlarından ayrıldığı en önemli 

özelliğin, iletişim süreçlerinde etkileşimlerin güçlü bir şekilde ortaya çıkmasına 

bağlarken geleneksel etkileşim ortamlarındaki bireylerin iletişim süreçlerine 

müdahalesinin sınırlı olduğuna da dikkat çekmektedir (Timisi’den akt. Arık, 2013, s. 

101). Buna karşılık, internet üzerinden etkileşimde olan kullanıcıların ise iletişim 

sürecindeki egemenliğinin daha belirgin olduğunun altını çizmesiyle internet 

döneminde tüketici kitlenin edilgen değil etken rolüne bir atıfta bulunmaktadır 

(Timisi’den akt. Arık, 2013, s.101). Bu dönemde önceki medya araçları döneminde 

edilgen tüketici olarak görülen kitle internetle birlikte üretüketici olarak bu etkileşim 

ortamına hem üretici hem de tüketici olarak katılım sağlayabilmektedir. İnternetin 

bizzat katılımcı kültürleri oluşturmasıyla yeni medya dönemi araçlarının tüketim ve 

üretim dengesini yeniden kurguladığı görülmektedir.   

Katılımcı kültürler; Jenkins tarafından hayranların ve diğer tüketicilerin yeni içeriğin 

yaratılması ve yayılmasına etkin olarak katılmaya davet edildiği kültür olarak 

tanımlamaktadır (Fuchs, 2020, s. 104). Castells ise “pasif ve etkilenmesi hedeflenen 

tüketiciler konumundaki izleyiciye dönük kitle iletişiminden; kendi anlamını 

oluşturan, biçimlendiren, dahil olduğu ağlarda etkileşime geçen aktif izleyiciye doğru 

bir kayma ve anlamın interaktif olarak üretiminde artış yaşandığı” (Castells’den akt. 

Ateşalp- Başlar, 2015, s. 162) izleyici olarak katılımcı kültürleri yaratıcı izleyici olarak 

tanımlamaktadır. 

Katılımcı kültürlerin özelliklerini aşağıdaki maddelerle açıklayan Jenkins bu 

özellikleri şu şekilde ifade etmektedir:  

Sanatsal ifade ve başkalarıyla etkileşim için düşük bariyerler, kişinin başkalarıyla bir şeyler 

paylaşma konusunda güçlü destek görmesi, bilgilendirici mentorluk modeliyle bilgilerin yeni 

katılanlara iletilmesi, üyelerin katkılarının önemli olduğuna dair inanç duyması, üyelerin 

birbirleriyle bir dereceye kadar sosyal bir bağlantı hissetmesi (en azından paylaşılanlar 

hakkında ne düşündüğünün başkalarınca önemsenmesi),topluluktaki her üye katkıda bulunmak 

zorunda değildir ancak bir üye kendini katkıda bulunmaya hazır hissettiğinde düşüncelerini 

paylaşmaya izinli olduğuna ve katkıda bulunduğu şeyin uygun şekilde değerlendirileceğine 

inanması…”(Jenkins’den akt. Menekşe, 2019, s. 4-5). 

Henry Jenkins değişen iletişimin yeni yönü olarak katılımcı kültürleri işaret ederken 

bu değişim üzerine yaptığı çalışmalarda bunu yakınsama kavramıyla ele almaktadır 

(Çetin, 2019, s. 157). Jenkins’ın katılımcı kültürleri ifade etmede faydalandığı 

yakınsama kavramının iki tür türlü olduğundan söz edilir. İlk olarak kurumsal olan 

yakınsamada medya kuruluşları ve şirketlerinin üretim ve dağıtım aşamasında ortaya 



 

118 

çıkan süreçle ilgili olduğunu ikincisinin ise taban yakınsaması olarak daha çok tüketici 

temelli gerçekleştiğini; tüketicilerin medya içerikleri üzerindeki hakimiyetini ifade 

etmektedir (Jenkins’den akt. Saatcıoğlu, 2019, s. 62).  

İnternet dönemiyle birlikte önceki medya araçlarının olduğu dönemin aksine internet 

kullanıcıları hem içerik üretebilmekte hem de yüklenen içerikleri 

denetleyebilmektedir. O halde yeni medya döneminin aracı olarak ifade edilen internet 

dönemiyle birlikte geleneksel medya döneminde olduğu halinin aksine tüketiciler 

tarafından içerikler üretilmekte ve denetlenebilmektedir. Buna örnek olarak sosyal 

medyada gündeme gelen bir olayın ya da paylaşılan bir içeriğin ana haber 

bültenlerinde yayınlanarak yer bulması ya da televizyon programlarının sosyal 

medyada kullanılmak üzere etiketler belirlemesi örnekleri verilebilir. Bu içeriklerin 

sosyal medya kullanıcıları tarafından üretilmesi de önceki medya döneminde pasif 

olarak ifade edilen tüketicilerin internet dönemiyle birlikte artık üretimde var olduğu 

ve üretilen içerikleri de etkilediği görülmektedir. Medya yakınsamasının sonucunda, 

değişen tüketim türlerinden olan televizyonun tüketim biçiminden (edilgen) sosyal 

medya platformlarına doğru uzanan tüketici profilindeki izleyici ve dinleyicilerin 

bizzat katılımlarıyla gerçekleşen süreçte katılımcı kültür gibi kavramların ortaya 

çıktığı söylenebilir.  

Toparlanacak olursa internet, bir önceki dönemin medya araçlarının oluşturduğu 

iletişim ortamında; tüketici olarak görünen kitlenin bu yeni teknolojiyle beraber 

kendisinin de içerik üretebilmeye başladığı, mekânın-zamanın sınırsallığının önceki 

araçlara göre daha fazla ortadan kalktığı bir ağ ortamıdır. İnternet teknolojisi ve onun 

uzantısı sosyal medya döneminde toplumun üyeleri müzik dinleyici ve üreticileri 

açısından da farklılaşan bazı alışkanlık ve özellikler bulunmaktadır. Tüm bunları 

ortaya koymak adına öncelikle internetin nasıl ortaya çıktığı, devamında internetin 

uzantısı olan sosyal medya döneminin özellikleri ve sosyal medya dönemiyle ilgili ele 

alınan bazı yaklaşımların doğrultusunda da geleneksel müziğin bu medya aracıyla 

girdiği dolayımlı etkileşim ortamlarındaki üretim, tüketim ve endüstriyel ilişkilerinin 

görünümleri ele alınacaktır. 

  



 

119 

4.3.1 İnternet 

İnternet günümüzde çok geniş bir kullanıcı çevresine sahip olarak yediden yetmişe her 

kesimin kullandığı bir kitle iletişim aracıdır. İnternetin gelişim sürecine gelmeden bu 

aracın ilk kullanım alanı olarak askeri haberleşme amacıyla kullanıldığı göz önünde 

bulundurulursa günümüzdeki kullanımının ilk kullanım amacından oldukça 

farklılaştığı söylenilebilir. İnsanların kişisel hesaplarını oluşturduğu sanal 

kimlikleriyle kendi duygu ve düşüncelerini ifade ettikleri, insanlarla iletişime geçerek 

ağ üzerinden sosyalleştiği yüz yüze iletişim formunun sanallığını yaratan ve bu 

ortamın simülasyonunu sunmaya çalışan bir araç olmasıyla oldukça önemli bir kitle 

iletişim aracıdır. İnternet ve web gelişim dönemleriyle tüketicilerin aynı zamanda 

katılımcı rolünü üstlendiği sosyal medya dönemleri interneti geleneksel medya araçları 

döneminde farklılaştırarak yeni bir medya döneminin ortaya çıkmasına neden 

olmuştur.  

İnternetin ortaya çıkışı, evrimi ve uzantılarıyla ilgili ilk olarak; internet kavramının 

Marshall’ın, “tüm dünyada yer alan günlük gazetelerin içeriği, kütüphane kataloğu, 

spor haberleri, alışveriş imkânı ve sohbet odalarında sohbet etme gibi pek çok konuyu 

içine alan World Wide Web adlı dünya genelinde bilinen bilgisayar ağı” (Marshall’dan 

akt. Erbaşlı, 2020, s. 54) tanımlanmasıyla başlanılabilir. Ayrıca Castells internetin ilk 

kullanımlarının 1960’lı yılların başına, yani soğuk savaş yılları dönemine denk 

geldiğini belirterek, Amerikan ordusunun karargâhı olan Pentagon’da, Amerikan 

Askeri Araştırma Projesi (ARPANET) adı verilen bilgi ağının oluşturulmasıyla ortaya 

çıktığını işaret etmektedir. ARPANET bir süre sonra hem askeri hem de bilimsel 

çalışmalar için kullanılır hale geldiğinde karışıklığın ortaya çıktığını ifade etmektedir 

(2008, s. 58-59). Castells, 1983 yılında bilimsel amaçlara yoğunlaşmış ARPANET’le 

doğrudan askeri uygulamalara yoğunlaşmış MILNET’in birbirinden ayrıldığını, 

1980’lerde ise Ulusal Bilim Vakfı da (National Science Foundation) bir başka bilimsel 

ağın (CSNET) ve IBM’le işbirliği içinde fen bilimleri mensubu olmayan bilim 

adamlarına yönelik farklı bir ağ olarak BITNET’in yaratılması sürecine dahil 

olduğunu ancak bütün bu ağların iskelet iletişim sistemi olarak ARPANET’i 

kullandığını işaret etmektedir. Ayrıca 1980’lerde önce ARPA-INTERNET adı verilen 

sonra INTERNET denen ağlar ağının kullanıldığını ve 20 yılı aşkın süren bir hizmetten 

sonra teknolojik acıdan modası gecen ARPANET’in de 28 Şubat 1990’da kapatıldığını 



 

120 

belirtmektedir (Castells, 2008, s. 58-59). İnternetin ticari amaçlarla kullanılması da 

yine bu yıllara denk gelmektedir. 

1960’lı yıllarla birlikte ilk defa kullanılan internetin ilk kullanım amacının askeri 

haberleşme olduğu bilgisiyle tarihsel evriminin açıklandığı kısa bilgilerden sonra 

konuyu internetin günümüz haline nasıl ulaştığına doğru getirirken literatürde Web 

dönemleriyle karşılaşılmaktadır. Web dönemleri internet araştırmalarında karşılaşılan 

“www” world wide web (dünya çapında ağ) ağlarının gelişim sürecini 

tanımlamaktadır. Bu konuda Castells, yeni bir teknolojik hamleyle, İnternet’in 

toplumun geneline yayılmasının sağlandığını: İnternet sitelerinin içeriklerini yerlerine 

göre değil de bilgiye göre düzenleyerek, sonra da enformasyon teknolojisi devrimiyle 

kullanıcılara istedikleri bilgiyi bulabilmeleri için kolay bir arama sistemi sunan yeni 

bir uygulamanın yani “world wide web”in 1990 yılında Cenevre’deki Avrupa Nükleer 

Araştırma Merkezi’nde (CERN) tasarlandığını belirtmektedir (Castells, 2008, s. 64-

65).29 

Buradan hareketle, Web 1.0 dönemi internetin ilk defa toplu olarak kullanılmaya 

başlandığı ve bu dönemde internette sadece belirli web sitelerinin bulunduğu 

dönemdir. Ersöz, internetin ilk dönemi olarak ifade ettiği Web 1.0 dönemini 1995 

yılında Web’de kolay araştırmaların yapılması için oluşturulmuş olan HTML 

sayfalarını içeren bir yapıda olduğunu ifade ederek ayrıca bu dönemde kullanıcıların 

etkileşime girmeden yalnızca pasif konumda olduğu herhangi bir içerik paylaşımı ya 

da yorum yapma gibi yetkilere sahip olmadıklarını belirtmektedir. (2020, s. 60)  

 

Şekil 4.13 Web 1.0 tek yönlü bağlantı 

Yani bu dönemde internetin yapısı sadece kullanıcılarının bilgi edinmek için 

kullandıkları bir donanıma sahiptir. Aynı görüşle Kapan ve Üncel Web 1.0 döneminde 

 
29 “world wide web” (dünya çapında ağ/www) ; İnternet içinde kurumların, işletmelerin, derneklerin ve 

bireylerin kendi sitelerini yaratabildiği, erişimi olan herkesin muhtelif metinleri ve görüntüleri bir 

araya getirerek kendi sayfasını üretebilmesine dayanan esnek bir ağların ağı. Detaylı bilgi için bkz. 

(Castells, 2008, s. 472). 



 

121 

belirli web sitelerinin bulunduğunu ve kullanıcıların sadece verilen bilgileri alan pasif 

kullanıcılar halinde olduklarını belirtirler (Kapan ve Üncel, 2020, s. 278).  

Web 2.0 döneminin terim olarak ilk kullanımı ve özellikleri Fuchs’ın çalışmasında Tim 

O’ Reilly’in açıklamaları üzerinden ele alınmaktadır. Fuchs bu terimin Tim O’Reilly 

tarafından 2005 yılında ilk defa kullanılmış olduğunu dile getirerek bu dönemin bazı 

niteliklerini şu şekilde sıralamaktadır: Radikal merkezsizleşme, radikal güven, 

yayıncılık yerine katılımcılık, katkı veren olarak kullanıcılar, zengin kullanıcı 

deneyimi, kişinin kendi verilerini kontrol etmesi ile daha iyi yazılım ve belirsiz 

kullanıcı davranışları gibi özelliklerdir (2020, s. 57). Web 2.0, Web 1.0 ‘dan sonra yeni 

bir platform olarak söz edilmekte ve bu dönemde blogların, sosyal ağ sitelerinin veya 

video, dosya, görüntü gibi paylaşım platformlarının kullanılmaktadır (Fuchs, 2020, s. 

57). Bu dönemdeki internet kullanımında Web 1.0’daki kullanımın aksine çift taraflı 

ve eşzamanlı etkileşimlerinin mümkün olduğu bilinmektedir. Web 1.0 tek taraflı bir 

iletişim sunarken 2.0 iletişim ve işbirliği sunan bir teknolojidir. Web 2.0’ın kullanımı 

günümüzde rahat bir şekilde herkesin kullanımına uygun yapısıyla kullanılmaya halen 

devam eden bir teknolojidir. Çünkü Web 2.0’ı kullanmak için herhangi bir program 

bilgisi gerekmez; kullanıcı hazır şablonlar üzerinden kullanımlarını gerçekleştirerek 

aynı zamanda diğer kullanıcılarla iletişime geçebilmektedir. Web 2.0 teknolojisinin en 

önemli özelliği kullanıcıları aktif ve katılımcı bireyler haline getirerek katılımcı 

kültürleri oluşturmasıdır. Aşağıdaki görselde Web 1.0’ın kullanıcıların etkileşimlerinin 

kısıtlılığı buna karşın Web 2.0 döneminin ise etkileşimi olanaklı kılan yapısı 

görülmektedir.  

 

Şekil 4.14 Web 2.0 Etkileşimli bağlantı  

Hali hazırda kullandığımız çoğu sosyal medya platformu bu teknolojinin uzantısıdır. 

Sosyal medya çalışmanın konusu gereği âşıklık geleneğinin ürünlerinin dolaşımını 

sağlayan platformlar olmasıyla önem arz ettiğinden akışta detaylıca ele alınacaktır. Bu 

dönemle ilgili son olarak Ersöz dönemin çift yönlü bağlantısına dikkat çekerek, akıllı 



 

122 

cep telefonlarının kullanımıyla birlikte insanların etkileşime geçebilecekleri saha 

olarak bu ortamların oluştuğunu böylece internetin web 2.0 gibi sürümlerinin 

kullanımlarının artarak internet kullanıcılarının bu web araçları sayesinde fotoğraf, 

dosya, müzik, video gibi çeşitli paylaşımları yapabildikleri platformlara ulaştıklarına 

dikkat çeker (Ersöz, 2020, s. 60). Web 2.0 teknolojisiyle gelişen web sayfalarında 

bulunan binlerce bilgi arasından doğru/yanlış bilgi ayırımlarının zorlaştığı bu 

karışıklığın ise web 3.0 dönemiyle çözülmeye çalışıldığı bilinmektedir. (Kapan ve 

Üncel, 2020, s. 278)  

Web 3.0 teknolojisinde ise içerik üretimleri yapay zekâ üzerinden desteklenmeye 

başlanmıştır. 2010 yılında ortaya çıkan web’in bu yeni teknolojisi günümüzde de halen 

kullanılmaktadır. Web 3.0 internette sadece daha doğru sonuçları kullanıcılarına 

sunmakla kalmayıp birde çeşitli kaynaklardaki bilgileri ve bu bilgilerin 

karşılaştırılmasını kullanıcılarına sunmasıyla kullanıcılar için daha da faydalı hale 

gelmektedir (Kapan ve Üncel, 2020, s. 278).  

Web 3.0, kullanıcılarına yardım etmek için akıllı programlar çalıştıran yapay zeka sistemlerinin 

imkanları, üzerinden internet daha akıllı hale getirecek ya da bilgiyi insan benzeri bir yüksek 

zekayla işleyecek web evriminin sıradaki evresidir (Koçak, 2023, s. 98). 

Web 3.0’ın internetin bir veri tabanına dönüştüğü versiyonu olarak ifade edilirken, bu 

Web türünün internet siteleri ve sayfalarını ortadan kaldıran bireyselleşmiş verileri 

daha çok sunan yapısı dikkat çekmektedir. Bu Web türü semantik internet olarak 

adlandırılmaktadır. Bu şekilde adlandırılması Web 3.0 teknolojisiyle insanların yapay 

zekâyla kurdukları etkileşim deneyimlerinden kaynaklanmaktadır. “Web 2.0 insan 

kullanımı için tasarlanmışken, Web 3.0 bulut teknolojisini kullanır ve herhangi bir 

donanım tarafından yüksek zorluk ve kişiselleştirme derecesiyle kullanılır. Web 3.0 

biçim veren verilere semantik içerikler ekleyebilen yeni bir ağ inşa eder” (Aydoğdu, 

2022, s. 10). Gelişen teknolojiyle birlikte internet her gelişim süreciyle bir üst düzeye 

taşınmaktadır. Web 1.0 uzmanlar tarafından üretilen içeriğin okunmasını içeren bir 

kullanım şeması çizerken Web 2.0’da farklı duyularında dahil olduğu ve bu ağlarda 

içerik üretmek için uzman olmanın gerekli olmadığı bir Web sürümüdür. Web 3.0’da 

ise internetin sanal dünyasıyla gerçekliğin birbirine karıştığı iç içe geçtiği bir Web 

dönemidir (Saatcıoğlu, 2019, s. 9). 



 

123 

 

Şekil 4.15 Web’in Sosyalliğinin üç boyutu30 

Toparlanacak olursa; Fuchs internetin teknolojik ve sosyal yönüne dikkat çekerek Web 

1.0 biliş, Web 2.0 biliş ve iletişim, Web 3.0’ı da biliş, iletişim ve işbirliği sunan 

teknolojiler olarak bu teknolojilerin sosyalliğinde üç halini oluşturduğunu ifade eder 

(Fuchs, 2020, s. 76-77). 

Bu teknolojiden sonra ortaya çıkan “Web 4.0 Web’in en ileri atılımı olarak daha zeki 

bir alanda merkezileşmeyi öneren, daha tahmine dayalı, sadece onay ve taleple 

çalışabilen, istediğimiz ya da söylediğimiz şekilde sonuçlanabilecek eylemleri 

başlatabilen bir teknoloji olarak 2016 yılında ortaya çıkmıştır (Yılmaz, 2021, s. 348). 

Web 4.0 uygulamalarında Web 3.0 teknolojileri olan “Yapay Zekâ” ve “Arttırılmış 

Gerçeklik”ten de faydalanılmaktadır. Kişisel dosyaların ve içeriklerin “Bulut Bilişim 

Sistemi” gibi uygulamalarda depolanması Web 4.0’la gerçekleşmiş yerel disk 

kullanımı ortadan kaldırılmıştır (Kavasoğlu, 2020, s. 15). Ayrıca bugün kullandığımız 

akıllı telefonlar bizim “Hey, Siri” ya da “Merhaba, Google Now” gibi komutlarımızı 

her an hızlıca yanıtlamak için bizi “dinliyor” (Aydoğdu, 2022, s. 11) gibi yapay 

zekâlarda bu dönemin özellikleri arasındadır. Web 4.0’daki bir diğer gelişme de 

etkileşimi getiren botlardır. Web 4.0 döneminde yönelttiğimiz sorunun cevabı ağ 

üzerinde mevcut ise internetin bu sürümü bizler için en uygun sonuçları önümüze 

getirebilmektedir. Yani bu dijital teknolojiye yönelttiğimiz “bugün şurada hava 

durumu nasıl?”, “Şuraya gidebilmem için bana en uygun rotayı göster” gibi 

 
30 Detaylı bilgi için bkz. Fuchs (2020, s. 76). 



 

124 

aramalarımıza internetin aktif olduğu her ortamda anında erişim sağlayabilmekte ve 

Web’in bu sürümünde yer alan içeriklerle otomatik bir şekilde yanıt alabiliriz. 

Web dönemlerinin özelliklerini internetin yapısı verilen bu başlık altında ifade edildi. 

Özellikle Web 2.0’dan sonrası internet dönemi için genel olarak sosyal medya şeklinde 

ifade edilen bu Web dönemlerinde ortaya çıkan platformlarına çalışmanın ilerleyen 

ilgili bölümlerinde yer verilecektir. İnternetin tarihsel sürecini ve yaşadığı 

dönüşümlerle günümüzde kullanılan formuna nasıl ulaştığını ifade ettikten sonra 

Türkiye’de internetin kullanımına yer verilecektir.  

Türkiye’de internet için yapılan ilk ağ bağlantı çalışmaları EARN (Europen Academic 

and Research Network) ile 1990 yılında başlamış, Nisan 1993’te ilk internet ağı 

ODTÜ’de kullanılmaya başlanmıştır. 64bit/san hızında olan bu hat uzunca bir süre 

ülkenin tek internet ağı olarak kullanılırken, sonrasında 1994’te Ege Üniversitesi, 

1995’te Boğaziçi Üniversitesi, 1996’da Bilkent Üniversitesi ve yine 1996’da İstanbul 

Teknik Üniversitesi TURNET’in kurulmasıyla internet kullanımları hız kazanmıştır 

(Alev, 2014, s. 136). “1997’de akademik kuruluşları birbirine bağlayan ULAKNET 

sistemi kurulmuş, ticari ağ 1996’da çalışmaya başlayan TURNET 1999’da yerini 

TTNET’e bırakmıştır” (Bağcan, 2007, s. 94). Türkiye’de 2023 yılı TÜİK verilerine 

göre internet erişim imkânı hane başı %95,5 oranındadır31. Günümüzde Türkiye’de bu 

denli erişim imkânına sahip olan internetin önceki başlık altında belirtilen Web’in 2.0 

sürümünden sonra özellikle sosyal medya platformlarıyla birlikte kullanılması sonucu 

internet bireylerin yaşantılarında görsel, işitsel ve yazılı bir medya haline gelerek çoklu 

ortam yapısıyla beraber kullanım alanlarının genişletmiştir. İnternetin ülkemizde 

kullanımıyla birlikte çalışmanın konusu gereği âşıklık geleneğinde meydanda getirdiği 

dönüşümler bir sonraki başlık altında yer alacaktır.  

 

4.3.1.1 İnternet-Âşıklık Geleneği İlişkisi 

Âşıkların eserlerinin diğer medya dönemlerine nazaran bütüncül şekilde dönüştüğü ve 

dolayımlandığı iletişim teknolojisi internet olmuştur. İnternet döneminde müzik 

yayınlarında önceki medya araçları ya da müziğin endüstriyel tekelleri tarafından 

 
31 Türkiye Cumhuriyeti, Türkiye İstatistik Kurumu, (2023, Bilişim Kullanımı). 



 

125 

konulan sınırların ortadan kalktığı bir dönemdir. Born ve Howarth’a göre internetin 

müziğin dolayımı üzerindeki etkisi;  

…ağ aynı zamanda müziğin söylemsel ve sosyal dolayımının çoğalan biçimlerine de ev 

sahipliği yapar. Aslında, ağ, müziğin söylemsel ve sosyal dolayımını çok yönlü olarak çoğaltır, 

yeni çevrim içi varlıklar, pratikler ve ilişkiler doğurur, bunlar da çevrim dışı formları 

çoğaltabilir, kamuya açıklayabilir ve küreselleştirebilir… böylece… çevrimiçi-çevrimdışı 

melez formları üretebilir… (Born ve Haworth’dan akt. Erkan, 2023, s. 114). 

şeklinde ifade edilmektedir. Bireyler internette var olan ürünleri ağ aracılığıyla 

erişirken aynı zamanda internet üzerinden erişim sağladığı eseri başkalarıyla paylaşma 

ve onun üzerinden yorum yapma, etkileşime girme gibi özellikleri de sunmaktadır. 

İnternet bir arşiv niteliğinde olup eseri internete erişim sağlayan herkese açık bir eser 

haline getirmektedir. Bu durum internete erişim sağlayan birden fazla kişinin kendi 

anlam dünyalarına göre onu dolayıma sokabilme ihtimalini de doğurmaktadır.  

İnternetle müziğin ilişkisi sadece bunlardan da ibaret değildir.  İnternetle birlikte müzik 

içeriklerinden önceki medya dönemlerinde yer bulamayan içeriklerin bu medya 

dönemiyle birlikte müzikal olmayan kayıtların dahi kendine yer bulabildiği bir medya 

dönemidir. Bu dönemde sanatçıya ait içerikler yerel veya yerel-ötesi alımlayıcılar 

tarafından birer medya içeriği haline getirilmektedir. Yani artık eski medya 

dönemlerinde olduğu gibi sanatçının sadece sesi ya da alımlayıcılara iletilen kısıtlı, 

sınırlı içerikleri değil sanatçının alımlayıcılar tarafından kendi anlam dünyalarına göre 

kullanabilecekleri parçalar halini almaktadır. 

Âşıklık geleneği ise bu anlatıların çoğunlukla yaşandığı bir tür olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Âşıkların internet ortamında kendi kişisel sayfalarında yayınladıkları 

icraları ya da bu araçta reklam ve tanıtım amaçlı faydalandıkları bilinmektedir. Bunun 

yanı sıra âşıkların eserlerinin kendi yorumları dışında internetin katılımcı kültüre 

olanak tanıyan yapısıyla başkaları tarafından yorumlandığı ya da âşıklara ait eserlerin 

hikâyeleriyle vb. şekilde dolayımlandığı görünümlerinin yine internet ağlarında yer 

alan farklı ve fazlaca görünümleri de mevcuttur.  

Bu medya döneminde internetin kullanımını deneyimleyen gelenek öncüleri artık bir 

önceki medya araçlarında olduğu gibi endüstrinin profesyonellerinden davet, teklif 

beklemek zorunda kalmamaktadır. İnternetin üreticiler için sunduğu en önemli özelliği 

de budur. Diğer medya araçlarında görülmediği kadar geniş bir özgürlük alanı 

sunmasıyla âşıklar bu dönemde tek başına internet ağı üzerinden ürettiği eserini 

istediği her yere ulaşım sağlayarak diğer kullanıcılara ulaştırabilmektedir.  



 

126 

Ayrıca internet ortamı zaman ve mekân sınırsallığını ortadan kaldırarak geçmiş, şimdi 

ve gelecek arasında sanal bir köprü kurmaktadır. İnternet sayesinde gelenek ve gelecek 

birbirine bağlanabilmektedir. Eski kayıtların internet ortamına aktarılması sayesinde 

sınırsız kere, sınırsız zamanda ve sınırsız insana erişim sağlayarak bağlantılar kurmak 

internetin en önemli yararları arasındadır. İnternetin yaygınlaşmasıyla hem ülkemizde 

hem de dünya genelinde dünyanın her yerine yoğun bilgi akışları yaşanmaktadır. Yerel 

olanlar küreselliğe küresel olanlar ise yerelliğe doğru adım atmaktadır. Bu konunun 

çalışma için önemi ise yerel bir ürün olan geleneksel müziğin internet ortamında 

küresel bir tüketime açılmış olmasıdır. İnternet geleneksel müziğin daha fazla 

tanınmasına ve dönüşmesine neden olmuştur. Ayrıca internet ortamında geleneksel 

kültür belleğinden farklı topluluk üyeleri tarafından kolaylıkla ulaşılarak yeni yaratım 

aşamasında değerlendirildiğine değinen Özdemir “Örneğin internette paylaşılan bir 

türkü bir ressama, bir heykeltıraşa, bir grafik veya caz sanatçısına ya da bir elektronik 

oyun tasarımcısına ilham verebilmektedir” (2021, s. 431) Bunun dışında âşığın eserini 

ürettiği bağlam ile alakası olmayan bir noktada dahi internet kullanıcıları tarafından 

dolayıma sokulan eserlerin kişilerin anlam dünyalarına göre şekillendirerek, teknoloji 

ile birlikte yerinden bağlamsızlaştırılan geleneğin ürünlerinin bambaşka bağlamlarda 

yeniden demirlendikleri de görülmektedir. İlerleyen bölümlerde bu konu ile alakalı 

geniş çapta örneklere yer verileceğinden bu konunun bu başlık altında verilenlere 

değinmesi yeterli görülmektedir. 

 

4.3.2 İnternet-Müzik Endüstrisi İlişkisi 

İnternet müzik endüstrisi ilişkisi ilk dönemlerinde pek olumlu bir ilişki olmasa da 

zamanla bu ilişki olumlu bir hale dönüşmüştür. İnternet dönemiyle kişisel müzik 

çalarla gelişen müzik dinleme alışkanlığı internetin daha da artan bireysellik algısıyla 

müzik dinleme alışkanlıklarını değiştirmiştir. İnternet dönemi toplumun günlük 

yaşamından, kişilerin değer yargılarına kadar her şeyin sorgulandığı, yeniden 

düzenlendiği bir dönem olarak belirginlik göstermektedir.  

Fidan, bu tür toplumsal durumların sorgulanabilir olduğu özgürlükçü gibi görünen bu 

ortamlarda aslında kitlelerin daha fazla kontrol edilmek istendiği, onların 

yönlendirildiği, fenomenlerin, yıldızların ya da çeşitli tarzların yaratıldığı bu şekilde 

kitlelerin istendik mecralara sevk edildiğini belirtmektedir (2016, s. 331). Fidan, yeni 



 

127 

kültür ortamlarındaki müzik dinleyicilerinin ne istediğini bilen, seçkinci, ne dinlemek 

istediğine kendisinin karar verdiğini düşünen özelliklere sahip olduğunu ifade 

etmektedir (2016, s. 331) Burada Fidan’ın dile getirdikleri Adorno’nun popüler 

müzikler üzerinden ifade ettiği; popüler müziklerle birlikte metalaşan müziklerin 

endüstrinin birer ürünü olduğunun anlaşılmaması adına bir tür gizlenme amacı olarak 

kitlelere sundukları sahte bireyselleşmelere birer atıfta bulunulabilir. Bunun 

beraberinde fenomen, yıldızlar ve tarz yaratmaların da yine Adorno’nun kültür 

endüstrisinin birer hedefi olarak gördüğü metaların tüketimi için aracı olarak 

kullandığı starların internet döneminde de hala yaratılmaya çalışıldığı ve bunun 

üzerinden endüstrinin gelir elde ettiği işaret edilebilir. Başta da ifade edildiği gibi bu 

ikili arasındaki ilişki başlarda iyi başlamasa da zamanla endüstri interneti de verim 

alacağı bir şekle büründürmüştür.  

İnternetin müzik edimine dahil oluşuyla birlikte yeni endüstriler ortaya çıkararak 

gelişirken var olan endüstri tekelleri de kendini bu gelişmenin peşine dönüşüme 

sokmaya başlamıştır. Müzik ile internet arasındaki ilişkinin 1999’larda Napster ile 

başladığını dile getiren Steve Jones bu ilişkinin müzik endüstrisi açısından pek de 

olumlu karşılanmadığını belirtir. O dönem gazetelerde müzik endüstrisinin batışı 

şeklinde başlıklara yer verildiğine de dikkat çekmektedir (Jones’dan akt. Aydın 

Öztürk, 2015, s. 122). İnternetin askeri bir iletişim aracı olarak ortaya çıkışından sonra 

hayatın çoğu alanıyla ilişkilenmesi müziğe de yansımasıyla internet kullanıcıları artık 

müzik edimlerini internet üzerinden ulaşarak elde edebilir hale gelmişlerdir. Fidan bu 

dönemde güçlü firmaların ayakta kalmayı başarsa da küçük çaplı müzik yapım 

şirketlerinin kepenk kapatmanın eşiğine geldiğini belirtirken, endüstri tekellerinin 

internetin en önemli gelir aracı olduğunu fark ederek bunu elde etmenin yolunun da 

internette aktif olmaktan geçtiğini anlamaları sonucu ellerindeki bantları hızlı bir 

şekilde dijital platformlara aktardıklarını ve sanatçıların da daha albümü piyasaya 

sürmeden sosyal medyada tanıtımını yaparak yayınladıklarını dile getirmektedir 

(2016, s. 331). 

Tüketen bireyler açısından ise geleneksel medya dönemine nazaran birçok farklılığıyla 

bilinen yeni medya döneminin gözdesi internet kullanıcılarına “bedava müzik dinleme 

imkânı tanımasıyla fiziksel albüm satışlarını neredeyse bitirme seviyesine getirmiştir” 

(Aydın Öztürk, 2015, s. 123). İnternetin sunduğu dijital müzik kavramı Akduman 

tarafından şu şekilde ifade edilmektedir: 



 

128 

…dinleyicilerin fiziki taşıyıcılar ile televizyon ve radyo gibi ortamlar dışında müziğin elde 

edilebilip dinlenmesi anlamına gelir. Teknolojik gelişmeler sonucunda müziğin kullanım 

alanları değişerek, alışılagelmiş kanallar dışına taşmış; internet, GSM şebekeleri, dijital müzik 

çalarlar gibi bir dizi yeni alan ortaya çıkmıştır. Dinleyiciler dijital müzik sayesinde CD ya da 

kasetçalar gibi aygıtlara ihtiyaç duymadan, internet ya da cep telefonları yoluyla parçaların 

satın alınarak, bilgisayar, cep telefonu ya da dijital müzik çalarlar ile müziğin dinlenme alanı 

olarak mobil hale gelmesi, müziğin gündelik hayattaki yerini daha da arttırıcı bir etki 

yaratmıştır. İnternetin yaygınlaşmasıyla şarkıların yasal olmayan yollarla kopyalanıp 

çoğaltılması hem albüm satışlarının düşmesine hem de sanatçı ya da grubun parçasının internet 

yoluyla çok fazla insan tarafından dinlense dahi bunun herhangi bir maddi getirisi olmamasına 

neden olmaktadır (Akduman, 2011, s. 72).  

Müziğin dijitalleşmesi ilk zamanlar yukarıda ifade edildiği gibi endüstrinin 

tekellerinin satışa sunduğu albümlerin satışını düşürmüş ancak albümlerin tüketiminde 

meydana gelen azalmanın sadece bu olaya indirgenmeyecek kadar geniş bir konu 

olduğu da bilinmektedir (Aydın Öztürk, 2015, s. 122-123). Aydın Öztürk bu konuda 

dijital çağın toplumunu yakında tanıyarak değişen üretim-tüketim ilişkilerini gözden 

geçirerek bu bağlamda müziğin taraflarını yeniden konumlandırmak gerektiğini ifade 

etmektedir (Aydın Öztürk, 2015, s. 122-123). Ayrıca müziğin dijitalleşmesinin 

albümlerin satışını düşürmüş olması sanatçıları da olumsuz anlamda etkilemiş, 

endüstri aracılığıyla ekonomik kalkınmasını sağlayan ve dinleyicilerine ulaşan 

sanatçılar müziğin dijitalleştiği bu ilk dönemlerde bocalamışlar fakat bu durum genel 

olarak sanatçıların eserlerini dijital müzik platformlarında bir bedel karşılığında 

kullanıcılarına satarak gelir elde etmesiyle son bulmuştur.  Ayrıca internetin kendi 

içinde yeni bir endüstri oluşturduğuna dair ifadeler içeren Bağcan’ın görüşleri şu 

şekildedir: 

İnternet ortamına aktarılan müzik sayesinde artık bir şarkının bestecisi şarkıyı seslendirip 

internete klibiyle koyup satabilmekte; müziğin, satılan şarkının bestecisi ve onu alan herkes 

tarafından sonsuz kez yeniden üretilebilmesi mümkün olabilmektedir. Bu süreç, üreten’den 

tüketen’e, tüketen’den alınan feed back’le ürünün tekrar üreticiye ve her yere yayılabilmesi ile 

büyük endüstrilerin oldukça büyük bütçeler ile internet dışı alanda yapabildikleri maliyetleri, 

bireysel kullanıcı için neredeyse sıfırlayan hale gelmiştir (2007, s. 95).  

Bu ifade edilenlere ek olarak dijital dönemde müzik üreticisinin görevi sadece ortaya 

çıkardığı eseri dinleyicisine dijital mecralar aracılığıyla sunmakla bitmemektedir.  

İnternetin müzik üreticileri için sunduğu sınırsız seçeneklerinden bir tanesi de müzik 

üreticilerinin kişisel sanal sahne oluşturmalarına imkân tanıyor olmasıdır. Müzisyenler 

burada gerçek hayatta var olan sahne performanslarının simüle edilmiş halini bu 

platformlar aracılığıyla tüketicisine ulaştırırken aynı zamanda dinleyicisinin 

müzisyenin ürünlerini tüketmesi için sosyal medyada aktif profil çizmesi 

gerekmektedir. Çünkü aktif olmayan müzisyenler sosyal medyada takipçileri için bir 

anlam ifade etmemektedir (Aydın Öztürk ve Karahasanoğlu, 2015, s. 799). Bu nedenle 



 

129 

bu dönemin müzisyenleri sosyal platformlarda da etkin olarak dinleyici kitlesiyle sık 

sık iletişimde kalmalı; takipçilerini kendinden ve icralarından haberdar etmelidir. 

Tüketici açısından dinleme ediminde meydana gelen dönüşümlerin yanı sıra özellikle 

katılımcılık ilkesiyle bireylerin ağlar üzerinden bir kültürel ortam inşa ettiği ve bu 

ortamda müzisyenler ile de iletişime geçebildikleri, dönütler verebildikleri bir ortam 

olmasıyla ayrıca önemlidir. Buna ek olarak dijital ortamda müzik dinlemenin 

tüketiciler için bazı gerekçeleri vardır. Sayımer ve Turhan, dijital müziğe olan ilginin 

USB ve FireWire harici ürünlerin piyasaya sunulmasıyla birlikte dijital müziğe olan 

talebin arttığını ayrıca müziğin internetten tüketilmesinin başlıca nedenlerinin arasında 

da IFPI’ın yaptığı bir araştırma doğrultusunda şu şekilde sıralamaktadır: “İnsanların 

istediği müziği bulması (%62) müzik seçeneklerinin çok olması (%58), fiyat 

uygunluğu (%39), ücretsiz müzik dinleme (%23) ve satın almadan önce klip izleme 

(%22) olmuştur” (Sayımer ve Turhan, 2017, s. 260-261). Ayrıca başka bir çalışmada 

Gürkan, internetin halka açık hale gelmesi ve giderek yaygınlaşmasıyla birlikte dünya 

üzerindeki tüm kullanıcılarının mekâna olan bağımlılığını ortadan kaldırıcı nitelik 

göstererek müzik pratiklerine özgür bir alan yarattığı görüşünü ifade etmektedir. 

Gürkan, bunun dünyanın öbür ucundaki müzik pratiklerini çok az bir farkla, eş zamanlı 

olarak dinlenilerek müdahale edilebilir olması gibi kendi müziğini de dünyanın öbür 

ucuna gönderebileceği sonuçlarını doğuran etkide olduğunu belirtmektedir (2016, s. 

1455).  Bu denli hızlı ve her yere ulaşabilir olması kaynaklı dinleyicilerin internet 

üzerinden dünyanın farklı yerlerinde üretilen eserleri dahi dinleyebilme olanağı 

sağlamasıyla da internet üzerinden müzik dinleme edimlerin de artış yaşandığı 

bilinmektedir. Burada Gürkan’ın verdiği küreselleşen müziklere örnek olarak Cizreli 

Mehmet- Anne Marie düeti verilebilir. Bu düet birden fazla açıdan müzik internet 

ilişkisine örnek oluşturmaktadır. İlk olarak; internetin küreselleşmeyi artırdığına 

dünyanın bir küresel köy haline geldiğini belirten bir video örneği olmasıyla dikkat 

çekerken, bu örneğin hem kendi bulunduğu mekân, ülke vs. sınırları dışında olan 

biriyle sosyal ağ üzerinden etkileşim kurabilmenin vurgulanması hem de internette 

yayıncılıktan öte katılımcılığın esas alındığının vurgulamasıyla da önemlidir.  Sosyal 

medya platformları üzerinden Anna Marie ile bağlantı kuran Cizreli Mehmet’in 

örneğinde Anna Marie’nın bir platformda yayınladığı eserine ait bu videonun 

etkileşim açısından platformları etkin kullanan müzisyenlerin dinleyici kitleye 

ulaşmada bir adım önde olduğunu da belirten bir örnektir. Ayrıca Cizreli Mehmet’in 

de Marie’nın videosuna yaptığı düet performansı ile yine internet ortamının önemli bir 



 

130 

bileşeni olan izlenme ve beğeni sayılarının önemini göstermesiyle bu anlamda da bir 

örnek oluşturmaktadır. Cizreli Mehmet çokça sayıda izlenme ve beğeni alan videosu 

aracılığıyla eserin sahibine adını duyurmuş bunun bir sonucu olarak da Anna Maria 

İstanbul’da verdiği konserinde Cizreli Mehmet’i sahneye davet ederek o platformda 

yapılan düetin gerçek halini performe etmişlerdir. Böylelikle bir ağ etkileşiminin 

gerçek etkileşimi doğurduğu da görülmektedir.  

Tüm bu bahsi geçenlere ek olarak âşıkların dijital müzik endüstrisi ile ilişkisi; âşıklara 

ait içeriklerin günümüz internet ortamına eski plak, kaset, albüm kayıtlarının 

aktarılmasına ek olarak televizyon ve radyo yayınları gibi içeriklerde bulunan âşıklara 

ait verilerinde internet ortamına aktarıldığı bilinmektedir. 

Bölüm girişinde kısaca ifade edildiği üzere âşıkların internet ortamını ekonomik 

kalkınmadan ziyade tanıtım ve reklam amaçlı kullandığı bilinmektedir. Fidan ayrıca 

kültürel ekonomik faaliyetlerinin âşıkların eserlerinin yayın haklarını ellerinde 

bulunduran müzik şirketleri tarafından gerçekleştirmekte olduğunu ve müzik 

endüstrisinin internette müzik dinleme alışkanlıklarının yoğunlaştığı dönemlerde bu 

kargaşayı yoğun bir şekilde ellerindeki verileri dijital ortama aktararak internetten 

faydalanmaya çalıştıklarını belirtmektedir. Endüstrinin müziğin geliri üzerindeki 

ekonomik tahakkümünü ellerinde bulundurmak adına çeşitli girişimleri elden 

bırakmadıklarını dile getiren Fidan âşıkların albümlerin satışlarının azaldığını ve artık 

albümlerin çok fazla tercih edilmediğini ifade etmektedir. Fidan’a göre âşıklar artık 

eserlerini sosyal medyada üretmekte ve nadiren hazırladıkları albümlerini de prestij 

amaçlı hediye etmektedir (2016, s. 19).  

İnternette birçok site geleneksel müzik türüyle ilgili hizmet vermektedir. İnternet 

siteleri âşıkların deyişlerini, türkülerini barındıran sanal bir arşiv görevi görmektedir. 

İnternet çağında geleneksel müzik ile ilgili uygulama ve temsilcilerine ulaşmak adına 

müstakil internet sitelerinin varlığından söz eden Özdemir, bu içeriklerin bir 

bölümünün akademik, resmi, önemli bir kısmının da amatör, sivil, ticari nitelik 

taşıdığını belirtmektedir (Özdemir, 2021, s. 428-429). Günümüzde türküleri dinlemek, 

âşık hakkında bilgi edinmek vs. için birçok site bulunmaktadır. Bunun yanı sıra 

kültürel miraslarını korumak ve tanıtmak isteyen kent ya da köylerin kurdukları 

internet sitelerinde de yöre âşıklarına yer verdikleri bilinmektedir. Bunun yanı sıra 

âşıklarla görüşmeler yapan çalışmasında Sevindik’in yer verdiği verilerde âşıkların 

elektronik kültür ortamlarına uyum sağlamaya çalıştığı ve sosyal medya 



 

131 

platformlarında da özellikle Youtube, Facebook ve Whatsapp Messenger gibi 

platformları kullandıklarını belirtmektedir (2019, s. 135). Bu verilen platformlara ek 

olarak âşıkların görünürlük kazandığı başka bir platform olarak Instagram’ın varlığına 

da dikkat çekilmelidir. Bu platformlarda âşıkların görünümlerini örneklenmesi Âşık 

Mahzuni Şerif üzerinden verileceği üzere burada sonlandırılacaktır.  

Sonuç olarak yeni medyanın bileşeni olan internet ortamında dijital olarak sürdürülen 

müziğin üretim ve tüketimi geleneksel medya dönemine göre daha kolay hale 

gelmiştir. Bunda maliyetlerin azalmasının, dağıtımın küreselleşmesinin dolayısıyla da 

tüketiminde küreselleşmiş olmasının internetin avantajları arasında sayılabileceği 

görülmektedir. Kısaca internet müziğin üretim, dağıtım ve tüketimini kökten 

dönüştürerek bu aşamaların birinde dahi yer alan her birey için de bir dönüşümün 

habercisi olmuştur. Önceki başlıkta internetin gelişim dönemlerinde yer verilen Web 

dönemlerinin çalışmanın kapsamı gereği Mahzuni Şerif’in medyatik dönemini 

açıklarken sıkça yer verileceğinden daha detaylı ele alınması gerekmektedir. Bu 

doğrultuda bir sonraki başlık altında sosyal medya dönemi ve platformlarına yer 

verilecektir. 

 

4.3.3 İnternet Ortamında Sosyal Mecralar  

Bu başlık altında internetin Web gelişim dönemleriyle giderek artan tüketicinin 

katılımcılık nosyonunu sağlayan sosyal medya ele alınacak olup ayrıca sosyal 

medyanın açıklanması için başvurulan bazı yaklaşımlara yer verilerek bu çalışmanın 

kapsamına dahil edilen bazı platformların açıklanması yer alacaktır. 

İnternetin diğer medya araçlarına nazaran etkileşimliliği en fazla olan medya aracı 

olduğu ifade edilmişti, buradan hareketle internette web. 2.0’la birlikte etkileşimliliğin 

en fazla görüldüğü mecralar sosyal medya mecralarıdır. Sosyal medya kişilerin yüz 

yüze etkileşim ortamında var olan iletişimlerini organize ederek etkileşimliliği en 

yüksek seviyeye çıkarma adına yüz yüze iletişimin simüle halinin internet ağlarıyla 

elde edildiği sanal karşılıklı etkileşim ortamını yaratmaktadır.  

Sosyal medya geleneksel medya araçlarından farklılık göstermekte olup tıpkı gerçek 

hayattaki gibi konuşmaların, paylaşım ve ilişkilerin sürdürüldüğü bir medyadır (Arık, 

2013, s. 102-103). İnternet, Web’in 2.0 dönemi öncesinde hızlı veri alışverişlerini 

sağlayan bir araç olarak ifade edilirken günümüzde internet denildiğinde akla 



 

132 

neredeyse ilk olarak sosyal medya gelmektedir. Yeni iletişim teknolojilerinin ve sosyal 

medyanın sonsuz bir uzama sahip olduğunu belirten Cevher ve Ustakara, küresel 

boyutta kanıksanmış olan bu araçların ulus ötesi, devlet ötesi hatta kültür ötesinde bir 

iletişim biçimini ortaya çıkardıklarını ve kendisine özgü ifadeler, tarzlar ve imajlar ile 

gösteri toplumunun yeni kültürünü de oluşturduklarını ifade ederler. Bu yeni imaj 

kültürü artık mevcut kültürlere eklemlenerek, daha önce belirtildiği gibi gerçeği basit 

imajlarla, imajları ise gerçek varlıklara dönüştürme yeteneğine sahiptir (Cevher ve 

Ustakara, 2019, s. 817). Sosyal medya platformlarında Web 2.0 dönemiyle birlikte 

belirginleşen etkileşimlilik ve eşzamanlılık özelliklerinden etkileşimlilik internet 

kullanıcılarının çift yönlü etkileşimini olanaklı kılarken, eşzamanlılık özelliği ise 

medya araçlarıyla insanların elde ettiği zaman kısıtlamasının en az olduğu medya 

dönemi olarak internetin önemli özelliklerinden biridir. Ayrıca eşzamanlılıkla zaman 

probleminin olmaması yanı sıra internet “kullanıcılarının kullandıkları diğer 

platformlar arası eş zamanlı olarak başka platformda paylaşabilme özelliği vermektir” 

(Güzel, 2020, s. 97). Bu bağlamda Saatcıoğlu’nun sosyal medyanın özelliklerine yer 

verdiği şu açıklamalarına yer verilebilir:  

Bireyselleştirme: Belirli bir mesajın geniş bir kitle içerisinde her bir bireye özel olarak 

iletilmesine olanak tanımaktadır. Katılım: Geleneksel medyanın izleyici kitlesi ile arasında 

yaratmış olduğu keskin sınırı belirsizleştiren sosyal medya, bireylerin katkılarını ve geri 

bildirimlerini desteklemektedir. Açıklık: Sosyal medya, geri bildirime ve katılıma açık olup 

yorum ve paylaşımına destek vermektedir. Sosyal medyada içeriğe erişim, çoğu zaman özgür 

olmaktadır. Konuşma: Geleneksel medyanın tek yönlü iletişim özelliğine karşılık sosyal 

medya çift yönlü iletişime olanak tanımaktadır. Böylelikle sosyal medya kullanıcıları, bir 

diyalog içerisinde yer alabilmektedir. Topluluk: Sosyal medya platformlarında bir araya gelen 

bireyler, benzer ilgi alanları doğrultusunda topluluklar oluşturmaktadır. Facebook grupları, 

forumlar bu topluluklara örnek olarak verilebilmektedir (Saatcıoğlu, 2019, s. 10-11). 

Sosyal medya Web 1.0’ın kullanıcılara sunduğu alımlayıcı, bilgi edinici yapısından 

ziyade daha çok Web 2.0 ve sonrası insanların tanımda da sosyalliğine yapılan vurguda 

olduğu gibi belirli içeriklerin (fotoğraf, düşünce, video, bilgi vs.) paylaşıldığı ve 

iletinin ulaştığı kişilerden de cevap alınarak etkileşimlerin kurulduğu bir ortamdır.  

Web 2.0 teknolojilerini, 5 temel kategoride sınıflandıran Harris ve Rea bu kategoriyi; 

wiki, blog, podcast, sosyal ağ ve sanal dünya olarak belirtmektedir. Bunlara örnek 

olarak; wiki-wikipedia, blog-kişisel günlük blogları, podcast-Youtube, sosyal ağ- 

Instagram, X(Twitter), sanal dünya- avatarlarla dünya simülasyonu oluşturan Second 

Lıfe verilebilir (Harris ve Rea’den akt. Gedik, 2020, s. 257). 

Dünyada ve Türkiye’de 2023 yılı verilerine göre kullanılan sosyal medya platformları 

aşağıdaki grafiklerde yer almaktadır. 



 

133 

 
Şekil 4. 16. Dünya genelinde aktif kullanılan sosyal medya platformlarının aylık 

aktif kullanıcıları32 

 
Şekil 4. 17 Türkiye’de en çok kullanılan sosyal medya platformu 33 

2023 yılı verilerinden yola çıkılarak dünya genelinde en fazla kullanılan sosyal medya 

platformu Facebook iken Türkiye’de en aktif kullanılan sosyal medya platformu ise 

Instagram’dır.   

Sosyal medya yaklaşımlarına geçmeden burada kısaca sosyal medyanın dinleyici ve 

müzisyenleri platformlar aracılığıyla etkileşim sağlayabildikleri konusuna değinilecek 

olursa, sosyal medyanın reklam ve tanıtım yapabilme özelliğinin yanı sıra bu 

platformların oluşturduğu ekonomik, kültürel ve toplumsal ortamların müziğin tüketici 

ile buluşması noktasında önemli etkenler olmasından kaynaklandığı söylenilebilir 

 
32 (We Ara Social, 2023, Sosyal Medya Platformları: Aylık Aktif Kullanıcı Sayısı). 
33  (We Ara Social, 2023, Sosyal Medya Platformları: Türkiye’de Kullanılan Sosyal Medya Platform 

Sayısı). 



 

134 

(Aydın Öztürk, Karahasanoğlu, 2015, s. 797). Sosyal medya platformları hem 

dinleyiciler hem de müzisyenler için yeni edimleri barındıran yapıdadır. Müzisyenler 

ve dinleyicilerin durumunu Çelik şu şekilde açıklamaktadır: 

Facebook, TikTok, Youtube, Instagram gibi sosyal ağlarda dinleyiciler müzik dinleyebilme ve 

yeni müzikler keşfedebilme şansı yakalarken, müzisyenler ve müzik yapımcıları da değişen 

sektör şartlarına ayak uydurarak sosyal medya hesapları yöneterek işlerinin tanıtım ve dağıtım 

çalışmalarını sürdürmeye başlamıştır. Youtube, Itunes ve Spotify gibi şirketler de müzik 

sektörüne gelen dijitalleşme alternatifi ile uyguladıkları politikalarla sektörün artık dijital 

ortamlara geri dönülmez şekilde girdiğinin ve üretim ile tüketim ilişkisinin hızlı ve alternatif 

bir yolda göstergesi olmuşlardır (Çelik’den akt. Güney-Pelikoğlu, 2021, s. 303).  

Müzisyenler için yeni tanıtım ve dağıtım kapısı haline gelen internet aynı zamanda 

dinleyiciler için de yeni dinleme pratikleri vb. birden fazla yenilik sağlarken bu 

ortamın kullanıcılarına sunduğu sanal sahnelerde ayrıca önemlidir. Çünkü internet 

ortamında gerçekleşen icralarda benliğin ya da icranın sunumu bu sanal sahneler 

üzerinden gerçekleşmeye başlamıştır. Burada ifade edilen sanal sahneleri Rheingold 

‘sanal topluluk’ üzerinden ifade etmektedir. Rheingold, sanal scene’leri tüm sanal 

ortamlarda olduğu gibi yüz yüze iletişimin zorunlu olmadığı ortamlarda diğer 

katılımcıların kolaylıkla dahil olabildiği ortamlar olarak ifade ederken, sanal 

toplulukların oluştuğu bu ortamda yüz yüze etkileşim ortamlarında aynı fikri 

paylaştığımız insanları bulmakta zorlanırken aksine internetin sunduğu sanal 

ortamlarda ortak beğeni ve fikirlere sahip olduğumuz kişilerle bir araya gelmenin daha 

kolay olduğunu belirtmektedir (Rheingold’dan akt. Yükselsin ve Aslan, 2015, s. 880). 

İnternet ortamında kişiler ortak ilgi alanlarına sahip diğer kişileri oldukça kolay 

bulabilmekte ve bu şekilde oluşan sanal toplulukların etkileşimi de yine internet 

vasıtasıyla devamlılık sağlamaktadır. Sanal toplulukların oluştuğu internet üzerinden 

sanal sahnelerini yaratan müzisyenlerde dinleyicisiyle bu yöntemle bir araya gelerek 

etkileşimlerini bu ortam üzerinden sürdürmesi yoluyla yeni kültür ortamlarının 

oluşmasını sağlamaktadır. Bu tür sanal toplulukların etkileşimde olduğu sosyal medya 

platformlarında kullanıcılar, aktif rol alabilmekte ve geleneksel medya araçlarındaki 

gibi tüketici konumunda görülen kitle edilgen değil etkin bir şekilde bu platformlarda 

var olabilmektedir. Bunu gerçekleştirirken tüketiciler bu medya araçlarında paylaşılan 

içeriklerin, seslerin veyahut görüntü ve metinlerin etkileşimini sağlarken aynı 

zamanda bireyler kendi deneyimleriyle veya kültürel belleklerinde var olan anlamlarla 

birlikte yeni anlamların oluşmasına da sağlamaktadır. Bu nedenle sosyal medya 

platformları katılımcı kültürlerin içeriğin üretimi, dağıtımı ve tüketimine dahil olduğu; 

katılımcıların etkileşimleriyle oluşan anlamları barındıran yapıda olmalarıyla 



 

135 

önemlidir. Literatürde sosyal medya üzerinden yapılmış çeşitli çalışmalar mevcuttur. 

Bu çalışmaların genellikle sosyal medyanın birey ve toplum arasındaki ilişkiselliği ve 

etkileşimlerini anlamlandırmak üzere yoğunlaştığı görülmektedir. Sosyal medya 

hakkında yapılmış çalışmalarda bazı kuram ve yaklaşımlar bulunmaktadır. Sosyal 

medya üzerine yapılmış bu yaklaşımlardan bazılarına bir sonraki başlık altında yer 

verilecektir.  

 

4.3.4 Sosyal Mecraya Yaklaşımlar 

Bu çalışma özelinde sosyal medya döneminde tüketicilerin diğer medya dönemlerine 

nazaran daha fazla görünür ve etkin olması kaynaklı tüketicilerin bu platformlar 

üzerinden yaptığı alımlamaları değerlendirebilmek adına bazı sosyal medya 

yaklaşımlarından faydalanılacaktır. Sosyal medya yaklaşımları oldukça fazla olup bu 

çalışmanın kapsamında yer verilecek olanlar;  

• Kullanım ve Doyumlar,  

• Etki Paradigması,  

• Kodlama/Kodaçımı,  

• Ağ Toplumu,  

• Katılımcı Kültür gibi kuramlardır.  

Üretici ve tüketici kitle ile ilgili araştırmalar literatürde geleneksel medya araçları 

üzerinden yapılan çalışmaların kapsamı dahilinde genellikle geleneksel medyada var 

olan kitle iletişim araçlarının tüketici üzerindeki baskın konumunu konu edinse de 

zamanla yapılan çalışmalarda bu etkinliğin düşünüldüğü kadar büyük olmadığı 

görülmüş ve bu doğrultuda farklı yaklaşımlar geliştirilmiştir. Buradan hareketle, 

medya çalışmalarını kapsamlı şekilde ele alan Dan Laughey (2010) 34 “Medya 

Çalışmaları Teoriler ve Yaklaşımlar” kitabında medya çalışmalarını üreten-tüketen 

yönüyle değerlendirmeye alarak bu kapsamda medya etkileri ve tüketici gücü gibi 

bölümlere ayırarak literatürde bu alanla ilgili yapılmış araştırmalar, kuramlar ve 

görüşlere yer vermektedir. Laughey’in çalışmasında yer verdiği etki paradigması 

yaklaşımında; Uyaran- tepki modeli, medyanın gerçek yaşamdaki eylem ve 

davranışlarımızı belirleyici etkilere sahip olduğunu varsayar. Buraya kadar çoğu 

 
34 Kuramların detayı için bkz. Laughey, D. (2010) Medya Çalışmaları Teoriler ve Yaklaşımlar, İstanbul: 

Kalkedon Yayınları.  



 

136 

geleneksel medya ile ilgili yapılan çalışmalarla uyum sağlayan bir ifadeyi içeren görüş 

ayrıca ‘sihirli mermi’ ya da’ şırınga’ kuramı olarak da bilinen haliyle medyanın 

psikolojik özyapımıza derinlemesine nüfuz ederek usumuza yayıldığı ve medya 

tarafından söylenilen ve tüketiciler tarafından yapacakları şeylerin salık verdiği 

görüşüyle diğer medya çalışmalarından ayrılır (Laughey, 2010, s. 42).  Bu yaklaşıma 

göre, medyayla etkileşim başladığından bu yana insanların hemen her şeyde medyadan 

öyle ya da böyle etkilendiği görüşü hakimdir ve medya son derece güçlü bir 

ikna, tanıtım ve propaganda kaynağıdır (Laughey, 2010, s. 42).  Medyanın üretilen 

ürünleri ilettiği tüketicinin öylece etki altında kalarak pasif bir şekilde alımladığına 

odaklanan bu kuram, Amerikalı ünlü siyaset uzmanı Harold Lasswell’in ünlü 

deyişinde özetlenmiş şekildedir: ”Kim, Kime, Hangi İletişim kanalıyla, Ne türden 

etkiyle, Ne diyor?”  (Laughey, 2010, s. 42). Laswell, medyanın tıpkı kulaktan kulağa 

oyununda olduğu gibi düşünce ve değerlerini son halkada bulunan örneğin, izleyici 

kitle üzerindeki belli türden etkiler yaratması noktasında hedeflenen zincir boyunca 

ilettiğini belirtir.  Medya etkisi uyaranı her zaman istenilen türden olmayabilir ancak 

asıl mesele, konusu uyaranın birey üzerinde daima etki gösterecek olmasıdır 

(Laughey, 2010, s. 42-44).  Etki modeli yaklaşımında tüketen tamamen iletiyi 

gönderen karşısında edilgen bir konumda kabul edilirken bu görüşte gönderenin 

mesajı olduğu gibi kabul edilmekte, izleyici tarafından herhangi bir yorumun 

katılamayacağı düşünülmektedir. Yıllarca süren bu tüketeni pasif, iletiyi göndereni 

aktif kılan düşünme tarzının değişmeye başlaması ise “kullanım ve doyumlar” gibi 

yaklaşımların çalışmalarının literatüre dahil olmasıyla gerçekleşmiştir. Bu 

araştırmalarda medya ürünlerini kullanan bireylerin tamamen etki alanı altında pasif 

olarak alımlamasından ziyade bazı ihtiyaçlarını karşılamak üzere medyanın 

kullanıldığı görüşü öne atılmıştır.  

Kullanımlar ve doyumlar modelinde desteklenen argüman Laughey tarafından 

izlerkitlenin medyayı kullandığı yönündeki görüşüdür. Etki modelinde olduğu gibi 

korkulan etkilere değil gereksinimlerin doyumuna odaklanıldığını ifade eder ve bu 

kuramın izlerkitleyi medyadaki tercih ve kullanımları noktasında aktif ve yetenekli 

kabul ettiğini belirtir. Bu yaklaşımda temel olan etki paradigmasında olduğu gibi 

medya tarafından esir alınan kitle değil aksine medyanın tüketiciler tarafından 

kullanılan araçlar olarak gereksinimlerini onarmak üzere özgürce kullanıldığı görüşü 

hakimdir (Laughey, 2010, s. 58-59). Yetkiner ve Öztürk’ün (2020) çalışmalarında da 



 

137 

bu yaklaşım medyanın insanlara ne yaptığından öte insanların medyaya ne yaptığı 

sorusu üzerinden ilerletilerek konu insanların medyayı farklı nedenlerle kullandıkları 

sonucuna getirilmiştir (2020, s. 219). Laughey ile benzer açıklamalarıyla Birsen, Aktif 

izleyici kavramına yer verdiği çalışmasında aktif izleyici yaklaşımını; izlerkitlenin 

kitle iletişim araçları karşısında pasif olmadığı kendi tercihleri doğrultusunda bilinçli 

bir şekilde tükettiği ve araçların kullanılmasındaki en temel nedenin izleyicilerin 

gereksinimlerinin tatmini olduğunu belirtmektedir (Birsen, 2005, s. 31-32). Kitle 

iletişimi çalışmalarında aktif izleyici yaklaşımını öne çıkaran ekol Birmingham 

Üniversitesinde yapılan çalışmalarıyla Kültürel Çalışmalar Ekolü olarak adlandırılan 

ekoldür. “Ekolün ön plana çıkardığı etkin izleyici teorisi, iletişim sürecinde 

izleyicilerin kendi kararlarına ve gerçeklerine medya metinlerinden ulaşmaya 

muktedir olduklarını ve medya metinlerini kodlandıkları şekilde değil, birçok anlama 

olanak veren farklı kodaçımlarıyla okuyabileceklerine vurgu yapmaktadır” (Akgün ve 

Arık, 2021, s. 124). Burada bahsi geçen ‘Kodaçımı’ kuramı ise eleştirel paradigma 

perspektifinde çalışmalar ortaya koyan Stuart Hall’un kuramıdır. Hall’ün bu kuramı 

hem eleştirel yaklaşımlara hem de alıcı kitlenin konumlandırılışına farklı bir perspektif 

sunmasıyla bu tür çalışmalara bir bakış açısı getirir. Hall’e göre alıcı kitle pasif değildir 

alıcılar gönderilen içerikleri kendi istek süzgeçlerinden geçirerek bu şekilde alımlarlar. 

Kodlama, medyanın gönderdiği ve alıcılar tarafından alımlanmasını istediklerini 

tanımlarken, kodaçımı ise alıcı kitlenin ürettiği anlamı tanımlamaktadır (Laughey, 

2010, s. (76-77). Kodaçımlarında alıcıların okuma türlerini Hall şu şekilde ifade 

etmektedir: 

Hall simgesel olarak kodlanan iletilerin üç farklı şekilde okunabildiğini belirtir. Bunlar: 

Egemen hegemonik okuma, müzakereci okuma ve muhalif okumadır. Medyada iletilen mesaj 

hakîm ideolojinin isteği doğrultusunda alımlandığında egemen hegemonik okuma, eğer ileti 

sorgulanma eğiliminde ise müzakereci (tartışmacı) okuma ve son olarak iletilen ve hatta 

diretilen mesajın farkında olan tüketici mesajı bilinçli bir şekilde reddettiğinde ortaya çıkan 

okuma türü ise muhalif okumadır (Hall’den akt. Laughey, 2010, s. 76-78). 35  

Bu okuma türleri bu çalışma için aydınlatıcı bir yere sahiptir. Çünkü, son yıllarda 

kullanımı hayatımızın her alanında giderek de daha fazla etkili hale gelen medya 

ürünlerine karşı tüketicinin verilen her şeyi sorgusuzca alımlaması gibi bir durumun 

söz konusu olmamasını yansıtması açısından önemlidir. Medya ürünleri sadece boş 

zaman eğlencesi olmamakla birlikte artık çoğu insanın hayat akışı içerisinde gününün 

büyük bölümünü kapsayan bir araç haline gelmiştir. İş hayatımızı koordine etmemizi 

 
35 Hall’ün kodlama/kodaçımı ve okuma türleri hakkında detaylı bilgi için bkz. Laughey (2010, s.75-78) 



 

138 

sağlayan; kitle iletişim araçları ve siber ortamlar günlük rutinlerimizde giderek daha 

fazla yer almaya başlamıştır. Kitle iletişim araçlarının bu denli hayatın merkezinde 

konumlanması pek tabii ki üreteni ve tüketeni tahmin edilenden fazla etkilemiştir. 

Ayrıca Hall geleneksel medya çalışmalarını yalnızca gönderici-alıcı şeklinde mesaj 

alışverişini konu edinmesi yönüyle eleştirirken, iletişim sürecinin karmaşık 

yapılanmasının birbiriyle bağlantılı şekilde ancak ayırt edilebileceğini ve çalışmalarda 

üretim-tüketim, aktarım, dağıtım, yeniden üretim gibi tüm süreçlerin göz ardı 

edilmeden çalışmalara dahil edilmesi gerektiğini düşünmektedir (Hall’den akt. 

Karabağ Sarı, 2014, s. 245). 

Kullanım ve doyumlar yaklaşımı üzerine çalışanlar: Katz, Gurevitch ve Hass’ın medya 

kullanımlarında toplumsal ve psikolojik olarak gereksinim duyulan konuları 

kategorileştirerek bir araya getiren Saatcıoğlu; 

• Bilişsel Gereksinimler: Bilgi kazanma ve anlama gereksinimleri  

• Duygusal Gereksinimler: Duygusal, haz verici, estetik gereksinimler 

• Kişisel Bütünleştirici Gereksinimler: İnanılırlık, güvenilirlik, statüyü 

güçlendirme gereksinimleri, 

• Toplumsal Bütünleşme Gereksinimleri: Aile, arkadaşlar gibi toplumsal çevre 

ile bağlantıları güçlendirme gereksinimleri,  

• Gerginlikten Kurtulma Gereksinimleri: Kaçış, kurtuluş, oyalanma, eğlence 

gibi gereksinimler (Saatcıoğlu, 2019 s. 39-40) olduğunu belirtmektedir. 

Bu yapılan kategori geleneksel medya üzerinden yapılmıştır. Günümüz çalışmalarında 

sosyal medya üzerinden yapılan kullanımlar ve doyumlar yaklaşımı çerçevesinde de 

belirli gereksinimler ortaya çıkmaktadır. Bunları Anita Whiting ve David Williams’ın 

2013 yılında sosyal medyanın neden kullanıldığı sorusuyla yola çıktıkları 

çalışmalarında tespit ettikleri doyum noktaları üzerinden açıklanacak olursa bu 

ihtiyaçların sosyal etkileşim kurmaktan, görüş bildirmeye, bilgi aramak ve zaman 

geçirmekte dahil olmak üzere bilgi paylaşımlarının da yapılmasında sağladığı kolaylık 

olduğu gibi ihtiyaçların olduğunu ifade ederler (Whiting ve Williams, 2013, s. 367-

368). Kullanımlar ve doyumlar yaklaşımı bu çalışmada yer verilen sosyal medya 

platformlarındaki tüketici alımlamalarını anlamlandırma noktasında açıklayıcı bir 

kuram oluşuyla ayrıca önemlidir. Kullanma amaçlarından bazıları yukarıdaki alıntıda 

verilenler gibi olup sosyal medyanın kullanıcılarının doyumları ise diğer medya 

araçlarına göre sanal dünyadaki hipergerçekliklerle bireylere gerçek dünyada belki de 



 

139 

elde edemeyecekleri deneyimlerle onlara doyum noktasında çok geniş bir alan 

sunmaktadır.  

Ağ toplumu ve Katılımcı kültür kavramları internet ve sosyal paylaşım platformları 

başlıklı bölümde anlatıldığından bu başlık altında bu kavramların tüketici 

alımlamalarına etkileri üzerine açıklamalar yer alacaktır. Katılımcı kültürün olduğu bir 

alımlama türünde, geleneksel medya döneminde olduğu halinin aksine tüketiciler 

tarafından içerikler üretilmekte ve denetlenmektedir. Saatcıoğlu, medya yakınsaması 

olarak sosyal medyada gündeme gelen olayların diğer medya araçlarında yer bulması 

ya da diğer medya araçlarında ortaya çıkan bir olayın sosyal medyada görülmesi gibi 

örneklerin medya yakınsamasına örnek oluşturduğunu belirtmektedir (2019, s. 62). 

Saatcıoğlu bu içeriklerin sosyal medya kullanıcıları tarafından üretildiği örneğini 

vermektedir. Medya yakınsaması türlerinden biri olan taban yakınsaması ise tüketici 

temelli olup tüketicilerin medya içerikleri üzerinde sahip oldukları kontrolü ve diğer 

tüketicilerle etkileşim kurmalarını ifade etmesiyle tüketici alımlamalarının ‘katılımcı 

kültür’ kavramı içerisindeki anlamıyla geleneksel medya dönemindeki alımlama 

türlerinden ayrıldığını ifade etmektedir (Saatcıoğlu, 2019, s. 62).  

Sosyal medya platformlarını açıklamaya geçmeden bu çalışmanın konusuna 

örnekleriyle en fazla dahil olanların Facebook, Instagram, Youtube ve TikTok 

uygulamaları olması kaynaklı bu platformların açıklanacağı belirtilmelidir. Ayrıca bu 

platformlardaki içerikler incelenirken netnografi tekniğinden faydalanılacaktır. 

 

4.3.5 Çalışmada Ele Alınan Sosyal Paylaşım Platformları 

4.3.5.1 Youtube 

Youtube kullanıcılar için içeriğin, video paylaşımlarının özgün bir şekilde 

paylaşılarak, içeriklerin izlenilebildiği en yaygın video paylaşım platformlarından 

biridir. “2005’te üç PayPal çalışanı tarafından “Broadcast Yourself” (Kendini Yayınla) 

sloganı ile kurulan Youtube, 2006’da Google tarafından satın alınmıştır (Saatcıoğlu, 

2019, s. 23). “Youtube medyanın merkezsizleşmesinde en temel rollerden birini 

oynamıştır. Artık “kendini yayınlayabilen” her türlü amatör veya profesyonel kullanıcı 

giderek artan sayılarda videolar yüklemekte ve bilgi akışı egemen, konvansiyonel 

medyanın tekelinden çıkmaktadır” (Güven, 2020, s. 6). Youtube’un, 2007’ye 



 

140 

gelindiğinde ayda 20 milyon internet kullanıcısı tarafından ziyaret edildiği 

bilinmektedir (Cheng, Dale ve Liu’ dan akt. Saatcıoğlu, 2019, s. 23). Yine aynı yıllarda 

YouTube’a her dakika 6 saatlik videoların yüklendiğini belirten Güven, 2009 ocak 

ayında dakikada 15 saat, 2013 yılında 100 saat yüklenirken kullanıcı sayısının 1 milyar 

kişi iken bu sayının 2018’de 200 milyona yaklaştığını ve televizyon üzerinden 

Youtube’a girişlerin aylık 180 milyon saatten 250 milyon saate çıktığını belirtmektedir. 

Ayrıca 18-24 yaş arası gençlerin televizyon izlemek yerine % 96’sı gibi büyük bir 

kitlenin Youtube kullandığını da ifade etmektedir (Güven, 2020, s. 5-6). Bir başka 

açıklama da Youtube platformu kullanıcılarının, “kısıtlama olmaksızın video 

yüklemelerine, beğendikleri videolardan oluşan bir akış yaratmalarına ve çeşitli 

programlar, diziler, filmler izlemelerine olanak tanıdığına” dair yapılan açıklamadır 

(Haridakis vd. den akt. Saatcıoğlu,2019, s. 23) Youtube sürekli kendini geliştiren 

yapısıyla daha fazla kullanıcıya ulaşırken gençlerin geleneksel medya araçlarından 

(radyo, televizyon) ziyade Youtube’u kullanmaları da platformun etkinliğini gösteren 

bir başka örnektir.  

Youtube’da kullanıcılar izledikleri videolara yorum yaparak içeriği oluşturanlara 

fikirlerini beyan edebilirler. İçerik oluşturucular için de hayranlarının yaptığı bu 

yorumlar oldukça kıymetlidir. Hayranlarda bu şekilde içerikleri etkileme gücüne sahip 

olmaktadırlar (Hastings’den akt. Menekşe, 2019, s. 5). Youtube’un kullanıcıları için 

içerik paylaşma, yayınlama ve yorum yapma gibi özellikleri barındırması Youtube 

kullanıcılarının arasında katılımcı kültür oluşumunu da destekleyen bir yapıda 

olduğunu göstermektedir. Bu konuda görüş bildiren Chau Youtube hakkında; medya 

yaratımlarını birbirine bağlama, işbirliği yapma, oluşturma ve dağıtma fırsatlarını 

sağlayan çeşitli sosyal normları, uygulamaları ve teknik özellikleriyle beraber 

üyelerine ücretsiz şekilde kayıt özelliği sunması gibi özelikleri barındıran yapıda 

olduğunu ifade etmektedir (Chau, 2010, s.72). Ayrıca Chau Youtube’daki üyelerin ve 

izleyicilerin bağlantıları paylaşabildiği, ziyaretçilerin toplum içinde ortaya çıkan 

konulara yabancı kalmaması için popüler videoların ana sayfada yer aldığı bir ana 

sayfa düzeniyle popüler içeriğe hızlı erişimi sağlamak için tasarlandığı görüşünü ifade 

etmektedir. Bunun yanı sıra Youtube gibi platformların içerik paylaşımını kolaylaştırıp 

toplumsal söylemin bir parçası haline getirerek üyelerine bir topluluğa ait olma, 

özdeşleşme gibi duyguları hissetmede destek olmakta ve bunun karşılığında 

kullanıcılarının da platforma bağlılığı sağlamakta olduğunu belirtmektedir (2010, s. 



 

141 

69). Youtube’un yapısı hakkında verdiği bir başka bilgide, ziyaretçilerin video 

izlemekten yanıt klipleri oluşturmaya kadar her düzeyde katılımda topluluğa katkı 

sağladığını ve Youtube veritabanın da her görüntülemeyi dikkate alarak görüntülemesi 

üzerine yüksek videoların ve kullanıcıların dikkatini çeken içeriklerin ana sayfada 

tanıtıldığını öne sürmektedir (Chau, 2010, s. 71). 

Günümüzdeki son haliyle artan kullanıcı sayısına dikkat çekmek için geliştirilen 

özelliklerinden bahsedilecek olursa;  

Bu sosyal medya ağının hem görsel hem işitsel olması ve uzun süreli videoların izlenebilmesi, 

bu videolara yorum yapılabilmesiyle kullanıcı sayısı hızla artmıştır. Ayrıca reklamsız olarak 

videoların izlenebilmesi için YouTube Premium hayata geçmiştir. Uzun süreli videoların 

yanında YouTube Shorts adlı kısa videoların yayınlandığı ara yüz özellikleri de barındırıyor. 

Son olarak çocuklara yönelik içerikler YouTube Kids adıyla ücretsiz olarak kullanıma açılmış 

(Karayaz, 2023, s. 19). 

Yukarıdaki alıntıda yer aldığı gibi Youtube’un sürekli gelişen yapısıyla hitap ettiği 

kitlelerin özelliklerine göre form geliştirmesi sonucu kullanıcı sayısında ciddi artışlar 

yaşanmaktadır. Bu duruma örnek olarak, önceleri çocukları için özel bir bölümü 

olmadığı için Youtube’u kullanamayan ebeveynler Youtube Kids bölümünün aktif 

olmasıyla daha güvenli şekilde çocuklarına izletebildikleri içerikler sayesinde yeni 

üyeleri kazanmış olması örneği verilebilir. 

Çalışmanın konusu gereği âşıklık geleneğinin öncülerine ve kültüre ait imgelerin bu 

sosyal ağlarda nasıl ve ne amaçla kullanıldığına, nasıl dolaşıma sokulduğuna dair 

yapılan incelemeler sonucunda; Youtube’da âşıkların bizzat kendilerinin Youtube 

kanalı oluşturarak eserlerini yayınlaması yanı sıra diğer sosyal ağlarda görüleceği gibi 

âşığa ait fan sayfaları, hayranlarının kendi sayfalarında oluşturdukları âşıklara ait 

videolar, âşığın eserlerinin diğer medya araçlarında kullanımlarına ait görüntülerin 

Youtube’a aktarılmasıyla oluşan içeriklere ek olarak Youtube kullanıcılarının kendi 

ürettikleri içerikleri âşıkların eserlerinden faydalanarak düzenlemeleri sonucu ortaya 

çıkan görünümlerle son olarak âşıklara ait eski plak, radyo televizyon kayıtlarının bu 

platforma aktarılması gibi çeşitli görünümlerle âşıkların bu mecrada dolayıma girdiği 

birbirinden farklı görünümleriyle karşılaşılmıştır. Fidan, Youtube’da karşılaşılan 

görünümlerin ilk olarak telif problemi sorunun çözüldükten sonra geleneğin 

öncülerine ait içeriklerin hem kendileri tarafından hem de müzik endüstrisi tekelleri 

tarafından bu tür platformlarda yayınlandıklarını belirtmektedir (2016, s. 297). Bu 

içeriklerin düşük maliyetli görüntüler, albüm kapaklarının görüntüleri, dizi-film 

afişleri ya da eski video kayıtlarından kesitlerin sanal slayt klipler şeklinde Youtube’a 



 

142 

yüklendiği de bilinmektedir (Fidan, 2016, s. 297). Bunun yanı sıra Fidan, âşıklarla 

ilgili olarak belgesellerin ve kültür ya da eğitim program kayıtlarının, öncesinde 

televizyonda yayınlanmış olan âşık programı kayıtlarından kesitlerin vb. âşıklara ait 

çeşitli kayıtlarının da dahil olduğu YouTube’da yer alan geleneksel müzik içeriklerinin 

varlığına da dikkat çekmektedir (2016, s. 298). Son olarak Youtube gibi sosyal medya 

platformlarının yeni neslin geleneksel müzikleri dinlemesinde aracı olması kaynaklı 

bu anlamda önemli olduğunun vurgulanmasını sağlayan açıklamasıyla Hogarty, yeni 

teknolojilerin genç neslin eski müziklere ve etkinliklere erişmesini kolaylaştırdığını, 

Youtube’un gençlerin daha önce bilgi sahibi olmadıkları, dinlemedikleri müziklerden 

oluşan bir arşivi dinlemeye yönlendirdiği tespitiyle bu açıdan önemlidir (Hogarty’den 

akt. Ağtepe, 2022, s. 87). 

Youtube’da yer alan âşıklık geleneği ile ilgili görünümlerin video, görsel kanal sayfası 

vb. görünümlerine örneklem olarak ele alınan Âşık Mahzuni Şerif üzerinden ilgili 

bölümlerde yer verilecektir.  

 

4.3.5.2 TikTok 

TikTok kullanıcılarına sunduğu farklı imkânlar doğrultusunda diğer sosyal medya 

platformlarına nazaran daha fazla kişi tarafından kullanılan bir platformdur. TikTok, 

“sosyal medya platformlarının sürekli dönüştüğü bir ortamda, kısa videolarıyla 

kullanıcıların dikkatini çeken ve içerikleriyle etkileşim biçimlerini yeniden 

şekillendiren kültürel bir fenomen olarak ele alınmaktadır” (Aşçı, 2023, s. 92). TikTok; 

“Çin’de Douyin ismiyle 2016 yılında Pekin’de bir teknoloji firması olan ByteDance 

tarafından piyasaya sürülmüş ve Youtube, Instagram vb. gibi platformları geride 

bırakarak 2018 yılı verilerine göre aylık 500 milyon kullanıcısıyla Uber’i geçerek 

dünyanın en değerli startup’ı haline gelmiştir (Yıldız, 2019, s. 2). Çin’de Douyin adıyla 

piyasaya çıkan uygulamanın girişimcisinin adını uluslararası pazara uygun olması 

düşüncesiyle TikTok şeklinde değiştirdiğini ifade eden Karayaz, Çin menşeili müzik 

platformu olan Musical.ly ile de güçlerini birleştiren platformun kullanıcılarının video 

oluşturması ve bu videoları yazı, efekt, müzik vb. ile zenginleştirmesine olanak tanıyan 

yapısıyla kullanıcılarının daha fazla dikkatini çekmeyi başardığını belirtmektedir 

(Karayaz, 2023, s. 20). TikTok platformu diğer sosyal medya platformlarında olduğu 

gibi kullanıcılarını aktif kılan yapısıyla kullanıcılarının kısa videolar şeklinde içerik 



 

143 

üretebildikleri bunları diğer kullanıcılarla paylaşabildikleri aynı zamanda canlı yayın 

açabildikleri, diğer kullanıcılarla bir akım üzerinde challenge’lar yapabildikleri ve bu 

platform üzerinden belirli takipçi ve izlenme sayısıyla ek olarak yaptıkları canlı 

yayınlarda gelen hediyelerle maddi kazanç sağlayabildikleri bir platformdur. Bu 

platform kullanıcıların aktif bir şekilde yer alarak içerik üreten kişilerin içeriklerinin 

etkileşime girdiği ve o içeriklerinde dolaşımda yeniden yorumlanarak yeni anlamların 

oluşturulduğu bir platformdur. TikTok platformu kullanıcılarına tanıdığı imkânlarla ve 

katılımcı doğasıyla; “içeriği yeniden oluşturması (remix), izleyicileri pasif 

izleyicilerden aktif yaratıcılara dönüştürmesi, TikTok’un katılımcı kültürü kullanıcıları 

arasındaki etkileşimlerle şekillenen, kolektif yaratıcılık ve yeniden yorumlama alanı 

haline getirmektedir” (Aşçı, 2023, s. 97-98).  TikTok platformunu popüler kültür 

üzerinden analiz eden Zuo ve Wang’ın açıklamaları bu platformu günümüz 

kullanımına dair bazı anekdotları verecek olmasıyla önemlidir. Zuo ve Wang bunu üç 

kategoride gerçekleştirmişlerdir ve bu kategoriyi popüler kültürü üreten, yayan ve 

tüketen kullanıcılar şeklinde sınıflandırmışlardır. Üretici olarak TikTok kullanımında; 

sıradan kişiler, internet ünlüleri (kanaat önderleri) ve ticari organizasyonları işaret 

ederler (2019, s. 1-2). TikTok vasıtasıyla popüler kültürün yayıldığı durumlar için ise 

kullanıcıların bunu yapmak için iki yolları olduğunu ifade ederler. Bunlardan ilki 

TikTok platformunun tek tıklamayla bunu sosyal medyada paylaşabilmeleriyle bilinçli 

şekilde yayılan içeriklerdir. İkincisi ise, platformun video önermesi için oldukça 

yaratıcı algoritmasından kaynaklı beğenilen ve yorum yapılan popüler içeriklerin 

yayılmasına katkıda olduğu görüşüdür (Zuo- Wang, 2019, s. 2). Son olarak popüler 

kültürün tüketicileri olan TikTok kullanıcılarını ise kendini ifade etme, eğlence aracı 

olarak kullanma ya da bir trendi takip etme gibi sebeplerle sosyal ilişkileri sürdürmek 

amacıyla kullandıklarını ifade ederler (Zuo-Wang, 2019, s. 3-4).  

Platformda etkileşim kazanmanın yolu genellikle akımlara dahil olma üzerinden 

gerçekleşmekte ve insanlar birbirine meydan okuma (chalenge) üzerinden de içerik 

üretilebilmektedir. Kullanım kolaylığı açısından, en azından izleme özelliği yönünden 

yediden yetmişe herkesin sadece akıştaki videoları (izlemek amacıyla uygulama 

kullananlar) kaydırarak izlemelerinin yeterli olmasıyla çok sayıda kişi tarafından 

kullanılmaktadır.  

TikTok’un kullanılmaya başladığı günden bugüne içerik üretimi için sunduğu süre 

zarfını ve eklenen yeni özellikleri Kobaza şu şekilde vermektedir: 



 

144 

Öncesinde içerik üreticilerine 15 saniye ila 1 dakika arasında video paylaşımı yapmasını 

sağlayan TikTok, video sürelerini 2021 yılında maksimum 3 dakikaya çıkarmış; 2022 yılında 

ise on dakikaya kadar video yükleme imkânı sunmuştur. TikTok, kullanıcılarına video 

yüklemelerinin yanı sıra bu videoların üzerine müzik ve efekt ekleyebilme, yazı yazabilme ve 

başka kullanıcıların videolarını kullanarak kendi içeriğini oluşturabilme vb. gibi çeşitli 

işlemlerin gerçekleştirilmesine olanak vermektedir (Kobaza, 2022, s. 85).  

Ayrıca günümüzdeki durumuna bakacak olursak, platformun çalışmanın yazıldığı tarih 

itibariyle üç akış seçeneği bulunmaktadır. Bunlar: keşfet, takip ve sizin için 

şeklindedir.  

 

Şekil 4.16 TikTok’un güncel görünümüne ait görsel  

TikTok uygulamasında en son eklenen akış olarak en solda yer alan “Keşfet” 

bölümüne ait akışta daha çok uygulama kullanıcıların herkese açık moduyla 

paylaştıkları biraz daha Pinterest adlı uygulamaya benzer şekilde sadece fotoğrafların 

yer aldığı bir akıştan oluşan bölüm yer almaktadır. Ortada yer alan “Takip” sekmesinde 

ise kullanıcının takip ettiği kullanıcı hesaplarının paylaştığı içeriklerin yer aldığı 

bölümdür. Son olarak “Sizin İçin” akışında ise TikTok platformunun kendi sayfasında 

yayınladığı haliyle: “Sizin İçin’ akışı, TikTok'u açtığınızda göreceğiniz akıştır. Çok 

çeşitli içeriğimiz bulunuyor herkese en ilginç ve alakalı videoları göstermek istiyoruz. 

TikTok'u ne kadar fazla kullanırsanız Sizin İçin akışınız, video önermede ve 

seveceğiniz içerik üreticileri bulmada o kadar iyi hâle gelir”36 şeklinde yer alan 

 
36 TikTok Sizin İçin akışının detaylı bilgisi için bkz. (TikTok, t.y, Sizin İçin Akışı). 



 

145 

açıklamada olduğu gibi kullanıcının akış halindeki videolarda izleme süresinin en 

fazla olanına göre algoritmanın şekillendiği ve daha sonraki akışta o tür videoların 

kullanıcıya sunulduğu akış bölümüdür. Akışta görülen bir videonun kaç kez izlenildiği 

kaç beğeni ya da kaydetme aldığına dair bilgiler ise videonun hemen sağ köşesinde alt 

alta şekilde yerleştirilen bölümde kullanıcılara videonun popülerliği hakkında da 

bilgiler vermektedir. TikTok’da içerik üretecek kişilerin akım olan konulara 

yönelmesini etkileyen bir unsur olduğundan beğenme ve yorum sayılarının görünür 

olması kullanıcılar için oldukça önemlidir.  

TikTok platformunun müzik endüstrisi içinde yarattığı bazı dönüşümler 

bulunmaktadır. Bunları, TikTok'un hızlı yükselişinin, müzik sektöründe de birkaç 

gözle görülür değişiklik yarattığını dile getiren Yarar Koçer’in “çok tanınmayan şarkı 

yazarlarının ünlü olup adını duyurmasının 21. Yüzyılın TikTok platformunda oldukça 

kolaydır” (2021, s. 1326) ifadeleriyle ve TikTok platformunda bir eseri akım haline 

gelen ya da bir şarkısının milyonlarca kişiye ulaşması sonucu bir anda ünlü olabilen 

kişilere de dikkat çekmektedir (Yarar Koçer 2021, s. 1326). Ayrıca TikTok algoritması 

neredeyse tüm müzik türlerini kullanıcıların dikkatini çekecek şekilde düzenlemekte 

olup platformun müzik arşivine kullanıcıların kullanmaları için de müzikler 

eklenmektedir. TikTok’da içerik üreten kullanıcılar için dans meydan okumaları, 

dudak senkronizasyonu, popüler hale gelen şarkılar ve akım olmuş ses efektleri 

oldukça önemli parçalardır. Kullanıcıların videolarına akım haline gelen viral sesleri 

eklemeleri videolarının da diğer kullanıcıların sayfasında görünür hale gelmesiyle; 

izlenme, beğeni ve takipçi kazanması o oranda artmaktadır. Bunların dışında ana 

sayfada görünür olabilmek için diğer platformlarda da olduğu gibi hashtag kullanımı 

oldukça önemlidir. Hashtag kullanımının önemini Alexander; 

TikTok algoritması da pratik olarak hashtag'ler üzerinde çalışır. Uygulamayı bu kadar eğlenceli 

yapan da budur. Her şey ortaktır ve herkes katılmaya teşvik edilir. Özellikle zorluklar etrafında 

oluşturulanlar olmak üzere hashtag'lere tıklamak, insanların “For You” bölümüne ulaşarak 

keşfetmelerinin kolay bir yoludur. Çoğu video, sayfaya yerleştirilmek için genellikle bir 

#ForYou hashtag'i içerir. Diğer tüm uygulamalarda olduğu gibi, viral bir TikTok videosunu 

indirmek ve ek takipçiler elde etmek için ön sayfaya çıkmak çok önemlidir (Alexander’dan 

akt. Koçer,2021, s. 1323).  

Hashtag kullanımı hem ana sayfaya çıkmak hem de filtrelemeyi ve aramayı 

düzenlemeye yardımcı olmasıyla oldukça önemlidir. Ayrıca canlı yayın özelliğinin 

gelmesiyle video sürelerinin sınırsallığından kurtulan özellikle içerik üreticiler için 

içeriklerini aktarmada zaman sıkıntısının ortadan kalkmasının avantaj olması yanı sıra 

canlı yayınlarda içerik üreticilerine takip eden kullanıcılarından gelen sanal eşya 



 

146 

halinde gönderilen hediyelerle de etkileşime girmeleriyle uygulama üzerinden para 

kazanabilir duruma gelmişlerdir. 37 Ayrıca Tirosh, TikTok’un kurucularının 

uygulamayı küreselleştirmek adına yerel influencerlarla iş birliği yaptıklarını belirtir. 

Aracı influencerlarla yapılan işbirliği ile TikTok’un küreselleşmesi yerelleşmesine 

bağlı olarak ilerlemiştir (Tirosh’dan akt. Yarar Koçer, 2021, s. 1323). Burada TikTok 

kurucularının influencerlarla işbirliği yapması artık endüstriyel ilişkilerin de sosyal 

ağlar üzerinden yürütüldüğünün işaretidir. Ayrıca influencer’la yapılan işbirlikleri 

Adorno’nun kültür endüstrisinde kültürün aşırı metalaşmasının gizlenme 

yöntemlerinden biri olarak ifade ettiği starların yaşamlarıyla sunulan kültürel 

modellerin, kişilerin kendi kimliğini saran temel özellik haline getirilerek yapılmaya 

çalışıldığı fikri burada da endüstrinin influencerlar aracılığıyla yapmaya çalıştığı 

tüketim hedefli girişimleriyle oldukça uyumlu görünmektedir.38 

Yarar Koçer TikTok’un kullanılma amaçlarını ve hitap ettiği kültüre göre 

şekillendiğini belirterek hitap ettiği yerel kültüre göre görsel-işitsel dilin 

benimsenmesiyle yerel sakinlerinde içerik üretebilmesinin sağlandığını belirtir. 

Benzer geçmiş kültüre sahip olan kullanıcıların benzer sembolleri paylaştıklarını 

dolayısıyla tarafsız anlamların da gerçekleşebildiğini ifade eder. Ayrıca platformun 

kullanım amaçlarını sıralayan Yarar Koçer TikTok’un gelir elde etme amacıyla da 

kullanıldığını işaret eder (Yarar Koçer, 2021, s. 1324). TikTok platformunun gelir elde 

etme üzerinden kullanılması, bazı platformlarda var olan fenomenlerin (Influencer) 

üzerinden tanıtım yapan firmaların da bu yöntemle sosyal medyayı endüstrinin bir 

parçası haline getirdikleri görülmektedir. Tanıtım reklamı yapan sosyal medya 

kullanıcılarından takipçi sayısı yüksek olanlar reklam yaparak bu yöntemle para 

kazanmaktadır. Bu yöntemin TikTok’da görülmesi de son birkaç yıl içerisinde 

yoğunlaşmış bunun nedeni ise önceleri TikTok platformunu daha altkültüre hitap eden 

sadece kısıtlı imkânların tanındığı bir platform olarak gören kesimin TikTok’un 

yükselişe geçerek TikTok içerik üreticilerine para kazandırmaya başladığının 

görülmesi sonucu bu kişilerin TikTok kullanmaya başlamasıyla firmalarında TikTok 

üzerinden reklam yapmaya da başlamalarıyla sonuçlanmıştır. Önceleri eleştirel 

yaklaşılan platformun son yıllarda sadece izleme tüketimi için kullananlar hariç 

kitlesine ulaşma, reklamını, tanıtımını yapma gibi sebeplerle içerik üreticileri, 

firmalar, televizyon kanalları, ünlüler dahil herkesin TikTok’da hesap açtığı ve aktif 

 
37(TikTok, t.y, TikTok'ta CANLI Yayın Hediyeleri nedir?).   
38 Detaylı bilgi için bkz. (Hall, 2015, s. 37), (Adorno ve Horkheimer, 2014, s. 163-164). 



 

147 

kullanmaya başladığı görülmektedir. Bu yönelimlerden sonra kullanıcı kitlesi daha da 

artan TikTok daha fazla içerik imkânı ve farklı kategorilerde çok fazla kişiye ulaşmak 

için dönüşüm yaşamaktadır.  

TikTok platformu müzik ve dans ile yakından ilişkili bir platform olarak müzik ve 

video içeriklerinin tüketicilere erişimini kolaylaştıran bir platformdur. Kullanıcılara 

sağladığı içerik oluşturma imkânı ve remiksleme sayesinde de eski içeriklerin tekrar 

keşfedilerek anlamlandırılmasına olanak tanımaktadır. Bununla ilgili Aşçı şunları dile 

getirir: 

TikTok’taki remikslerin görsel ve işitsel ögeleri, izleyicide belirli tepkiler ve çağrışımlar 

uyandırmak için içerik oluşturucular tarafından kullanılan göstergebilimsel stratejiler olarak 

karşımıza çıkmaktadır. TikTok’un viral trendleri, kullanıcıların aktif bir şekilde içeriğin remiks 

olarak tekrar sunulmasına katıldığından platformun katılımcı kültürünün somut bir örneğini 

ortaya koymaktadır. Viral trendler, yalnızca kolektif yaratıcılığın özünü yakalamakla 

kalmamakta, aynı zamanda göstergeler hem üreticiler hem de tüketiciler tarafından yeniden 

kodlanırken anlamın nasıl değiştiğini ve geliştiğini de göstermektedir. TikTok trendlerinin 

akışkanlığı, içeriğin yeniden amaçlandırılması ve yeni bağlamlarda tekrar kullanımı ve bu 

bağlamlara uyarlanmasıyla belirgin bir hâl almaktadır (Aşçı, 2023, s. 98-99). 

Geleneksel kültürel ögelerin sosyal medya platformlarında dolayımının konu 

edinildiği bu çalışmada TikTok bu anlamda yeniden bağlamsallaştırılmaların sık sık 

yaşandığı bir platform olarak belirginlik kazanmasıyla önemlidir. TikTok 

platformunda paylaşılan içeriklerden bazılarında yer alan nostalji ve geleneksel 

kültürel anlamlar TikTok kullanıcılarının paylaştığı içerikleri anlamlandırmada 

faydalanılan başlıca kavramlar olarak ele alınmaktadır. Bu tür platformlara dahil edilen 

nostaljik ya da geleneksel ögeler, kimlik oluşturma ya da bir topluluğa dahil/ait olma 

duygusunu oluşturmaya da katkıda bulunmaktadır.  

Tanıdık sembollerin eklenmesiyle izleyicilerin kültürel hafızalarına dokunulması 

yoluyla izleyici anlamı beraber oluşturmaya davet edilir. TikTok’un kültürel 

sembolleri kullanması sadece bu sembollere aşina olan kitlenin bu kültürel formlarla 

ilişkilenmesini değil aynı zaman da bu anlamları oluşturmak için işaretlerin çözüldüğü 

ve katılımcı kültürlerin bu işaretleri yeniden yorumladığı bir hale getirir (Aşçı, 2023, 

s. 100). Bu çalışmanın konusuyla bağlantılı olarak geleneksel müziklerin bu tür sosyal 

medya platformlarında görünür olmaları, akım haline gelmelerini Yarar Koçer şöyle 

açıklanmaktadır:  

Müzikal mücadelenin kültürel tanımında önemli rol oynadıkları ifade edilen nostalji, fandom 

ve mizah yoluyla müziksel bağlılık sağlanır ve bu grup bağlantıları, Genç TikToker'lar, 

hakkında çok az şey bilebilecekleri bir müzik tarihi dönemi için "hayali bir nostalji" 

sergilerken, bir trend belirleme eyleminde, kendi yaş gruplarının üzerindeki diğer kişilerle 

"hatırlama" ve yakınlık bulma arzusunu da beraberinde sergileme fırsatı sunmaktadır. Müzik 



 

148 

veya yaşam tarzı (alt)kültür çıkarları tarafından oluşturulan nesil-kimlik bağlantısı, sesli 

memler tarafından vurgulanan bir tür benzeşim göstermektedir (Yarar Koçer, 2021, s. 1327)  

 Yukarıdaki alıntıda ifade edilen yeni neslin hem geçmişle bağlantı kurması hem de 

geçmiş sayesinde kendilerinden yaşça büyüklerle bağlantı kurarak içeriklerinde daha 

fazla kişiye hitap etme fırsatını sunması noktasında geçmiş değerlerden sık sık 

faydalanıldığıdır. TikTok’da yer alan âşıklık geleneği ile ilgili görünümler diğer 

platformlarda olan görünümlerle hemen hemen aynı doğrultudadır. TikTok 

platformunda da günümüzde yaşayan âşıkların kendi isimleriyle açtıkları kişisel 

sayfalarında eserlerinin paylaşmaları üzerinden görünüm kazandığı gibi hayranlarının 

paylaştığı içeriklere ek olarak memleket, doğa, köy ve geleneksellik gibi vurguların 

yapıldığı video içeriklerinde de âşıkların eserlerinin kullanımıyla elde edilen 

görünümleri bulunmaktadır.  

Âşıklık geleneğinin görünümlerinin TikTok uygulamasındaki yeri bu çalışma için 

ayrıca önemlidir. Çünkü günümüz sosyal medya platformları arasında kısa video 

yayınlamasıyla ilk olarak ön plana çıkmış olan TikTok platformunda yayınlanan ve hit 

olan videoların diğer platformlarda yayınlanarak daha geniş kitleye ulaşması çok sık 

görülen bir yakınsama örneğidir. TikTok’ta yayınlanan ve akım olan video, müzik ya 

da ses içeriklerinin sosyal medya platformlarında bu şekilde dolaşıma girmesi 

dolaşımdaki videonun daha fazla kişiye ulaşarak çok hızlı şekilde görünür, bilinir 

olmasını sağlamaktadır. Âşıklık geleneği eserlerinin de bu dolayıma en hızlı dahil 

edildiği platform TikTok platformu olması yönüyle oldukça önemlidir. Âşıklık 

geleneği ile ilgili bu görünümlerin detaylarına örneklem Âşık Mahzuni Şerif üzerinden 

Mahzuni’nin medyatik görünümünün ifade edildiği ilgili bölümde yer verilecektir. 

 

4.3.5.3 Instagram 

Instagram ilk bakışta Facebook gibi bir fotoğraf paylaşım sitesi gibi görünse de 

zamanla uygulamanın kendini yenilemesiyle farklı özellikler kazanmış ve günümüzde 

Facebook kullanımına nazaran çok daha geniş bir kitleye hitap ederek, kullanıcı 

kitlesini artırmıştır. “Instagram kelime anlamı olarak anlık anlamını taşıyan “instant” 

sözcüğü ile yine telgraf anlamını taşıyan İngilizce “telegram” sözcüklerinin bir araya 

gelmesiyle oluşmuştur. 2010 yılında Kevin Systrom ve Mike Krieger aracılığıyla 

kurulduğu bilinmektedir” (Güzel, 2020, s. 102- 103). Instagram fotoğraf yüklenen bir 

platform olarak geleneksel fotoğraf konseptinden filtreleme ve efekt özellikleriyle 



 

149 

ayrılmaktadır. Aynı zamanda mesaj bölümü ve story özelliği ile de kullanıcıları 

tarafından tercih edilen bir platformdur (Güzel, 2020, s. 102-103). 

Ekim 2010’da ortaya çıkan Instagram platformunda: “paylaşılan fotoğraf ve video 

içeriklerinde filtre kullanma, açıklama ekleme, diğer kullanıcıları etiketleme, yer 

bildirimi ekleme, hashtag (etiket) kullanma, içerikleri beğenme ve yorum yapma, 

arama, diğer hesapları takip etme, takip edilen hesapların akışlarını görüntüleme ve 

diğer hesapları keşfetme özellikleri bulunmaktadır (Al-Ali,’den akt. Saatcıoğlu, 2019, 

s. 24). Fotoğraf paylaşmanın yanı sıra eklenen video özelliğinin Vine isimli video 

paylaşım mecrasına rekabet amaçlı video özelliğinin de geldiğini belirten Saatcıoğlu, 

başlangıçta 15 saniye olan video süresinin daha sonra 1 dakikaya çıkarıldığını 

belirtmektedir (2019, s. 152). Ayrıca “Ocak 2017’de Instagram Hikâyeler’e canlı yayın 

özelliği, Mayıs 2017’de ise yüz filtreleri eklenmiştir. Şubat 2017’de ise çoklu fotoğraf 

özelliği tanıtılmış, bu özellik, Instagram kullanıcılarına tek bir gönderi içinde 10 

fotoğraf/video içeriği paylaşma olanağı sunmaktadır” (Saatcıoğlu, 2019, s. 154).  

Dünya üzerinde ve Türkiye’de 2023 yılına dair kullanıcı verilerinin belirtildiği grafikte 

çok ciddi sayıda kullanıcı sayısına sahip olduğu görülen Instagram’ın gün geçtikçe 

eklenen yeni özellikleriyle de kullanıcılarını dinamik tuttuğu ve taleplerini 

karşılayacak şekilde düzenlemelere gidildiği görülmektedir. Diğer sosyal platformlara 

nazaran insanların gün içinde en çok girip baktığı platform olan Instagram sanal 

kişiliklerin yansıtıldığı bir platform oluşuyla diğer sosyal medya platformları arasında 

insanların birbirlerinin hayatlarıyla ilgili daha fazla şey paylaşmasına olanak tanıyarak 

kişilerin birbirlerini merak ettiği, kendi kimliğini ya da uyarladığı sanal kimliğini 

sunduğu bir sosyal medya platformudur. Teknolojik değişim ve dönüşümlerin getirdiği 

yeniliklerle söz konusu sitenin içeriklerine her gün bir yenisi eklenmektedir. Etki alanı 

günden günde daha da gelişen Instagram kullanıcıları platformda tutarken yeni 

kullanıcılar içinde oldukça cezbedici özellikler sunmaktadır. 

Bu sosyal medya platformunda âşıklık geleneğine dair görünümler mevcuttur. 

Âşıkların Instagram’da var olan görünümlerinden ilki Âşıkların kendileri tarafından 

oluşturulan kişisel sayfalarıdır. Âşıklar bu platform sayesinde eserlerini paylaşmakta, 

katılacağı etkinlik vs. haberini duyurmakta veyahut diğer âşıklarla etkileşim halinde 

kalmak için kullanmaktadırlar. Canlı yayın özelliği ile canlı icraları olanaklı kılan 

yapısıyla da âşıklar için sanal sahne oluşturan Instagram bu açıdan da âşıklar 

tarafından tercih edilmektedir. Âşıklar için oluşturulan fan sayfaları bu görünümlerden 



 

150 

birini oluştururken ayrıca bir diğer görünümleri de âşıkların Instagram kullanıcıları 

tarafından paylaşılan içeriklerinin reels veya hikâye bölümünde yer alan 

görünümleridir. Instagram algoritmasına yüklenilen ses özelliğiyle birlikte, 

kullanıcıların bir içerik oluştururken âşıkların ses bölümüne yüklenen albüm/ses kaydı 

içeriklerinden faydalanarak bu eserleri tasarladıkları içerikte kullanmalarıyla 

oluşturdukları âşıklarla bağıntılı görünümlerde mevcuttur. Birde konum bilgileri 

bölümünde âşığın adına açılmış konumlarda kullanıcıların o konumu eklemeleriyle 

elde edilen bağıntılı içeriklerde bulunmaktadır. Son olarak memleket, toprak, ya da 

herhangi geleneksel bir imge-olay çerçevesinde âşığın gelenekselliği çağrıştırması 

aracı olarak kullanılması sonucu oluşan içeriklerde yer alan görünümlerinin de olduğu 

bilinmektedir. Instagram’la ilgili detaylı görünümler örneklem Mahzuni Şerif 

üzerinden verilecektir.    

 

4.3.5.4 Facebook 

Facebook 2004 yılında o zamanlar Harvard öğrencileri olan Mark Zuckerberg, 

Eduardo Saverin, Dustin Moskovitz ve Chris Hughes tarafından kuruldu. 2006 yılında 

ise bir Üniversite ağından herkese açık genel bir sosyal ağa dönüştürüldü. O andan 

itibaren de Facebook kullanıcıları hızla artış göstermiştir (Fuchs, 2020, s. 268). 

Saatcıoğlu’da Facebook kullanıcılarının, istedikleri uygulamaları profillerine 

ekleyerek profillerini kişiselleştirebildiklerini ayrıca fotoğraf, video, bağlantı ya da 

herhangi bir konuyu içeren metin vb. birçok içeriğin paylaşılmasına da olanak tanıyan 

Facebook’un bu anlamda gündelik yaşamı ve bireyi sanal ortama taşıyarak yaşamın 

bir parçası haline getirdiğini ifade etmektedir (Saatcığlu, 2019, s. 17). Facebook 

kullanıcılarına arkadaşlarını bulabilme, arkadaşlık kurabilme aynı zamanda 

düşüncelerini paylaşma kendi hayatlarıyla ilgili bilgilerin yer aldığı kişiselleştirilmiş 

sayfalar oluşturma yetkisi vermesiyle yediden yetmişe her kesime hitap eden bir 

formatta olmasıyla ilgiyle karşılanan ve günümüzde halen kullanılmaya devam eden 

bir platformdur. Bu kadar fazla tercih edilmesinin nedenini Karademir ve Alper farklı 

sitelerle sağladığı bağlantılarla paylaşımların yapılmasının tek bir butondan 

ilerlemesiyle kullanıcılarına kolaylık sağlamasıyla kullanıldığını belirtirler. Aynı 

zamanda topluluk ve grup kurma ve etkinlik düzenleme gibi sundukları seçeneklerin 

yanı sıra arkadaşlarla iletişim kurma, sohbet etme ve platformdaki oyunlarda eğlenceli 



 

151 

vakit geçirme gibi özellikler sunarak kullanıcı kitlesini genişlettiğini ifade ederler 

(2011, s. 3). 

Facebook’u popüler hale getiren genel kullanıcı profillerine seslenmesidir. Bu yönüyle 

Facebook tematik yayıncılık yapmayan, ortalama izleyiciye seslenen televizyon 

kanallarına benzemektedir. Dolayısıyla tek bir ilgi ya da amaçtan ziyade kullanıcı 

beklentisine göre her kesime hitap eden bir yapıdadır (Yiğit, 2019, s. 73). Ayrıca 

kullanıcıları için sadece kullanıcılarının kendine ait profil oluşturabilecekleri bir 

platformdan ziyade Yiğit’in ifade ettiği üzere profil, sayfa ve grup olarak birden fazla 

hesap oluşturmayı etkin kılmasıyla birden fazla amaçla Facebook’ta yer almak 

mümkündür (s. 79). Bunun dışında önceleri sadece video ve fotoğraf paylaşılan 

platformda zamanla gelen hikâye özelliği ve Instagram platformundaki gibi reels video 

özelliğinin de yüklenmesiyle platform daha da gelişmiştir. “Videolar 5-10 saniyelik 

videolar iken, hikâyelerin sürelerinin yalnızca 24 saat olduğu bilinmektedir” (Çepni 

Şener, 2023, s. 334). Bu video özelliklerine ek olarak Instagram platformunda olan 

reels özelliği 2021 yılıyla Facebook platformunda da etkinleşmiş 2022 yılında 60 

saniye olan reels video süre sınırı 2023 yılıyla 90 saniyeye ulaşmıştır. 

Âşıkların bu platformdaki görünümlerinden bahsedilecek olursa; geleneksel müzik 

öncülerinin bu platformdaki görümlerinden ilki; âşıkların kendileri tarafından 

oluşturulan kişisel sayfaları olmakla birlikte âşıklar bu vesile ile hem eserlerini 

yapacakları etkinliklerini sayfalarından duyururken hem de diğer âşıklarla etkileşim 

kurabilmektedir. Bunun yanı sıra Facebook güncellemesiyle 2017 yılında ülkemizde 

kullanımına başlanılan canlı yayın özelliği ile Facebook üzerinden canlı yayınlarda 

icra yapmaya başlamışları âşıkları bu platforma bağlayan bir başka özelliktir. Zamanla 

canlı yayın özelliği olan diğer platformlar kullanmaya başlanmasıyla canlı yayınlar 

biraz azalmış olsa da günümüzde Facebook’ta canlı yayınlarını sürdüren âşıklar da 

bulunmaktadır. Âşıkların reels video akışlarında, kişilerin ya da grup sayfalarının 

hikâye bölümünde yer verdiği görünümleri de mevcuttur. Ayrıca Instagram’da olduğu 

gibi reels ve hikâye bölümlerinde âşıkların kullanıcıların içeriklerine 

yükleyebilecekleri eserleri de mevcuttur. Bir başka görünümlerinde, âşıklar adına 

açılmış olan fan sayfalarındaki görünümleri ve âşığın adına açılmış konum, yer ya da 

mekân sayfalarındaki görünümleri bulunmaktadır. Âşıklar Facebook platformunda 

eski kaset, plak, albüm, radyo veya televizyon programına dair kayıtlarının 

paylaşılmasıyla görünür hale gelirken bu platforma özgü şekilde sanal cemaatlerin 



 

152 

belirgin şekilde görüldüğü bir özellik olarak grup/topluluk sayfaları kurarak bu 

sayfalarda kendileri gibi geleneğe ilgili olan diğer kullanıcılarla etkileşim kurabilen 

kişilerin etkileşimleri sonucu ortaya çıkan âşıklık geleneğine dair görünümlerin olduğu 

ifade edilerek Mahzuni Şerif’in medyalaşma hikâyesine geçilebilir.  

  



 

153 

5. ÂŞIK MAHZUNİ ŞERİF’İN MEDYALAŞMA HİKAYESİ  

Bu bölümde Âşık Mahzuni Şerif’in hikâyesi, kültür araştırmalarının kültürü iletişim 

araçlarının gelişimine bağlı olarak ele aldığı üç başlık altında ele alınacaktır. Bunlar, 

sözlü kültür, yazılı kültür ve elektronik (plak-kaset-radyo-net) kültür dönemleridir. Bu 

üçlü bölünmenin önemi, iletişim araçlarının değişimiyle birlikte toplumsal iletişim 

biçimlerinin de değişiyor olmasıdır.  

Andreas Hepp’in;  

…bir kültür ve toplumun özgünlüğünü belli zamanlarda hüküm süren iletişim araçları 

üzerinden ifade edebiliriz… baskın olan medya değiştikçe kültür ve toplumun biçimi de 

değişir. Medya kültürü, buna göre belirli baskın bir iletişim ortamı tarafından karakterize edilen 

bir kültürdür… (Hepp, 2015, s. 46) 

Tanımı doğrultusunda Mahzuni’nin hayatını klasik bir “sanatçının hayat hikâyesi” 

olarak değil, değişen medya aracının bir sanatçının sanat üretimi bağlamlarında ortaya 

çıkardığı değişimleri, sanatın dinleyiciler tarafından alımlanmasında meydana gelen 

dönüşümleri ve sanat eserinin dolayımıyla ortaya çıkan yeni toplumsal ifade 

biçimlerini incelemek üzere ele alınmaktadır.  

Buna göre, Mahzuni’nin doğumundan sanatının ilk aşamalarını oluşturduğu bilinen 

âşık geleneğiyle tanışmasına, mahlas almasından Cemlerde zakir olarak görev 

almasına, onu geleneksel bir sanatçı olarak tanımlamayı sağlayan tüm aşamalardan 

şehre göçüne kadar olan kısım sözlü kültür başlığı altında ele alınmaktadır.  

Bölümün ikinci kısmı, “Medyatik bir karakter olarak Mahzuni” başlığıyla ele alınan, 

Mahzuni’nin hem hayatının hem de sanatının artık yalnızca yüz yüze etkileşim 

ortamlarında değil aynı zamanda şehre göçüyle birlikte yarı-dolayımlı etkileşimi ifade 

eden plak, radyo, televizyon ve kaset üzerinden dolayıma girdiği dönemlerine işaret 

etmektedir. Bu dönem, Mahzuni’nin Türkiye’de ve hayatının büyük bir kısmını 

dönüşümlü olarak yaşadığı yurtdışında elde ettiği tanınırlığı kazandığı asıl dönemdir. 

Bu dönemde temel içerik üreticisi ve ülke çapında bu içerikleri dolayıma sokan yetkili 

kurum, TRT’dir. Görüleceği üzere Mahzuni’nin hayat hikâyesinde TRT’nin yeri, 

muhalif olarak görülmesinden ve dönem dönem yasaklı olmasından ötürü Mahzuni’ye 

ait kayıtlar yok denecek kadar azdır. Mahzuni’nin bu dönemdeki bilinirliği, TRT 

yayınları yerine, plak ve kaset yayınları aracılığıyla gerçekleşmiş; ayrıca yasaklı 

olduğu süreçler dahil ülkedeki belli başlı sanatçıların onun eserlerini seslendirmesi 

aracılığıyla da Mahzuni her dönem eserlerini bu yollarla halka ulaştırmayı başarmıştır. 



 

154 

Ele alınan bu bölümde sanatçı ve dinleyici arasındaki temel iletişimi anlamlandırmak 

üzere kullanılacak kavram, “yarı-dolayımlı etkileşim” kavramı olacaktır. Bu noktada 

sanatçının üretimi yine toplumsal bağlamlara göre gerçekleşmiş olabilse de sanatçının 

eserleri üzerinden gerçekleştirilen bağlamsal edimlerin diğer topluluklarla herhangi bir 

medya aracıyla (günümüz internet platformlarında olduğu gibi) anında 

paylaşılamaması bu dönemin iletişim özelliklerini diğerlerinden ayrı kılmaktadır. 

Mahzuni’nin hayata veda ettiği 2002 yılında internet teknolojisi henüz kültürel 

paylaşımları arşivleme ve yarı dolayımlı olarak aktarma işlevi görmekteydi. Bu 

nedenle bundan sonra gelecek olan “internet toplumunda Mahzuni Şerif’in yeri” 

kısmında hikâye Mahzuni’siz devam etmek durumunda kalmaktadır. Yine de internet 

dönemine aktarılan Mahzuni’nin ve Mahzuni fikrinin temelde bu iletişim araçları 

vasıtasıyla toplumsal iletişim içerisinde şekillendiğini söylemek mümkündür.  

İnternet dolayımı kısmında internet toplumu olmanın sanatın paylaşımında ortaya 

çıkardığı yeni toplumsal iletişim biçimleri ele alınacaktır. Bu noktada en önemli 

olgunun “katılımcı kültür toplumu” olmak olduğunu; buna bağlı olarak sanatın, artık 

yalnızca sanatçı ya da üretici tarafından ürünün üretimi aşamasında ona verilen 

kültürel anlam, bağlam ya da kodlar eşliğinde tüketilmediği görülecektir. Bunun 

anlamı, aralarında belirli anlamları paylaşan toplumların Mahzuni’yi, kendi 

hikâyeleriyle ortak gördükleri noktalarda yeniden bağlamlandırarak tükettikleridir. Bu 

tüketime, internet kültürlerinde ortaya çıkan “mem”, “story”, “short-video”, “akım”, 

“reels” vs. gibi yeni ifade biçimleri dahil olmakla birlikte katılımcı kültür toplumunun 

üyeleri Mahzuni’nin eserlerinden ve hayat hikâyesinin bölümlerinden aldıkları 

kısımları “genişleterek” kullanmaktadır. Son olarak Mahzuni Şerif’in eserlerinde 

üretirken kodladığı anlamların tüketicilere ulaştığında farklı kodaçımlarıyla okunduğu 

örneklere rastlanmaktadır. Bu nedenle bu durumu anlamlandırmak adına Mahzuni’nin 

eserlerine hikâyeleriyle birlikte yer verilecek olmasının nedenini bu amaçtan 

kaynaklanmaktadır.  

5.1 Etnografik Bir Hikâye Olarak Mahzuni Şerif’in Hayatı 

Bu başlık altında Mahzuni’nin sözlü ve yazılı kültür ortamındaki sanatının 

görünümlerine yer verilmeden önce bu kültür ortamlarında var olan âşıklık geleneği 

anlatılarak buradan hareketle Mahzuni Şerif’in sözlü ve yazılı kültür ortamındaki 

sanatına dair görünümleri hayat hikâyesiyle beraber verilecektir. Burada Mahzuni 



 

155 

Şerif’in hayatını biyografik bir şekilde aktarmaktan ziyade sanatının dönüşümünü 

anlamlandırmak üzere biyografisinden faydalanılarak anlatılacaktır. Bu bölümün 

etnografik bir hikâye olarak ele alınmasının sebebi, sonraki bölümlerde anlatı 

çerçevemizi oluşturan medya araçlarının ortaya çıkarmış olduğu yeni toplumsal 

biçimlerin öncesinde var olan âşıklık geleneği çerçevesinde ele alınacak olmasından 

kaynaklandığı belirtilmelidir. Bu çerçeveyi oluştururken ise Türkiye’deki Âşıklık 

geleneği araştırmalarının uzun dönemdir ele almakta olduğu dikkat çekilen temel 

noktaları referans noktası alarak Mahzuni’nin hayat hikâyesini anlatırken bu 

araştırmaların genel yaklaşımları kullanılacaktır.  

İlk olarak sözlü kültür ortamı yazının veyahut teknolojik araçların bulunmadığı 

insanların sadece yüz yüze iletişimle birbirleri ile konuşarak iletişim kurduğu bir ortam 

olarak ifade edilebilir. Ong, kültürleri birincil ve ikincil sözlü kültür olarak ikiye 

ayırmaktadır. Ona göre birincil sözlü kültürler yalnızca konuşmanın aktif olduğu yazı 

ve matbaa kavramlarından bihaber olan kültürlerdir (Ong, 2007, s. 46-47). İkincil 

sözlü kültür ortamları ise teknolojik gelişmelerin vasıtasıyla insanların hayatına dahil 

olan radyo, televizyon, telefon gibi araçlarla kurulan kültür ortamlarıdır (Ong, 2007, 

s. 160-161) 39. Bahsi geçen birincil sözlü kültür ortamı olan kültürel ortam günümüz 

insanının yani konuşma çağı olarak bilinen çağdan sonra ortaya çıkan tüm araçlarla 

(görsel-işitsel cihazlar, yazı, matbaa) iç içe yaşamsal faaliyetlerini gerçekleştiren 

insanların, anlamada biraz zorlanacağı bir iletişim çağıdır. Sözlü kültür, yüz yüze 

iletişimin etkin olduğu insanların hatırlamak için kendi hafızası dışında hiçbir araca 

sahip olmadığı eski ve köklü bir kültür ortamı olduğu bilinerek bu yönüyle anlaşılmaya 

çalışılmalıdır. Bu dönemi Poe, “Konuşma insana özel ilk iletişim aracıydı ve el 

hareketlerini saymazsak 150.000 yılı aşkın bir süre boyunca bildiğimiz tek iletişim 

aracıydı. Yazı, matbaa, görsel-işitsel iletişim araçları ve internet yoktu. Karmaşık 

anlamlar aktarmak istiyorsanız bunun tek yolu birisiyle konuşmaktı” şeklinde ifade 

eder (Poe, 2019, s. 60-61). Poe sözlü kültürde karmaşık anlamları çözümlemek ve 

bunları kalıcı kılmak istendiğinde bu çözümü arayan, düşünen birine ihtiyaç olduğunu 

ifade etmesinin yanı sıra Ong’da bu çözümü arayan kişiyle konuşacak, diyalog kuracak 

başka birisinin gerekli olduğunu işaret etmektedir. Çünkü saatlerce kendi kendine 

konuşmak kolay değildir ve sözlü kültürde bir konu üzerine uzun boylu düşünmek 

dolayısıyla iletişime bağlıdır. Ong böylesi karmaşık bir sorunu çözen sözlü kültürdeki 

 
39 Tüm kültür dönemlerinin detaylı bilgisi için bkz. (Ong, 2007) 



 

156 

insanların buldukları çözümü ilerde anımsamaları adına bazı hatırlama teknikleri 

kullandıklarını belirtmektedir (Ong, 2007, s. 49). “Neyi anımsayabilirsek onu biliriz!” 

mottosunda yola çıkıldığını belirten Ong “anımsanabilir şeyler düşünerek belleğe 

yardımcı olacak ağızdan çıkmaya hazır düşünce biçimlerinin kullanılmasıyla belleğe 

bu yöntemlerle yerleştirilmesi gibi belirli yöntemlerin kullanıldığını belirtir. Bu 

yöntemlerin de insanlar arasında kulaktan kulağa dolaşarak kalıcılığın sağlaması adına 

deyiş, atasözleri ya da deyimlerin yardımıyla insanların kolaylıkla hatırlayabileceği 

şekilde biçimlendirildiğini ifade etmektedir. Deyiş, atasözleri ya da deyimler 

oluşturulurken dikkat edilen unsurlar onların “düşünce ritmik, dengeli tekrarları ya da 

antitezleriyle, kelimedeki ünsüz ve ünlü seslerin uyumuyla, sıfatlar ve kalıpsal 

ifadelerle akması, herkesin kolaylıkla hatırlayacağı şekilde biçimlenmiş belli izleklere 

yerleştirilmesi” şeklinde kolay olmasına dikkat edilmekte olduğunu belirtmektedir 

(Ong, 2007, s. 49). Kültürel bellek biyolojik olarak aktarılmayan bir yapıda 

olduğundan bunu çeşitli yöntemlerle kuşaklar boyunca canlı tutmak gerekir kültürel 

belleğin işlevi de tam olarak kimliğin ve belleğin sürekliliğini sağlayarak aktarımını 

desteklemektedir. Kültürel bellek anlamların kaydedilerek, canlandırılması ve 

ardından ifade edilmeleri gibi çeşitli tekniklerle aktarılmaktadır. Bir bireyin kendi 

kimliğini sadece belleği sayesinde oluşturabilmesi gibi, bir grup da grupsal kimliğini 

ancak bellek sayesinde yeniden kurabilir. Burada da Assmann kültürel belleğin 

biyolojik olarak aktarımının mümkün olmayacağından ötürü onun yerine mitler, 

şarkılar, danslar, atasözleri, yasalar, kutsal metinler, süslemeler, resimler ve bayramlar 

ve ritüeller gibi çeşitli tekniklerle tekrarlanarak canlı tutulabileceğini belirtir 

(Assmann, 2015, s. 98-99). Bu verilen çeşitli tekrar tekniklerinde en etkili olan 

hatırlama unsur ise müziktir. Sözlü kültürde sözün devamlılığının sağlanması için 

kullanılan yöntemlerden sonra bu kültür ortamını kültürlerin aktarımı ve devamlılığı 

yönüyle değerlendiren Aziz, sözlü kültür ortamıyla ilgili şunları ifade etmektedir:  

Sözlü gelenek insanoğlunun en büyük buluşu olarak toplumun kendi içinde ve kendinden 

önceki sürelerindeki olayların, bilgilerin aktarılmasını sağlayan bir teknik olarak alınabilir. 

Ayrıca şarkılarda, öykülerde, özdeyişlerde bunları kullanılarak, yeni olayların deneyimlerle 

karşılanmasını sağlar. Böylece toplumdaki deneyimlerin, toplumu oluşturan herkesçe 

paylaşılmasını ve de onların olaylar hakkında karar vermelerine yardımcı olmasını 

sağlamaktadır. Bu süreç, okur-yazar toplumlarda daha zayıflamış ve harcanmış bir biçimde 

iken, okur-yazarlık oranının düşük olduğu küçük toplumlarda, kırsal yörelerde daha güçlüdür. 

Günümüzde, özellikle kapalı geleneksel toplum yapılarının ise çeşitli yönlerden aralandığını 

kırsal kesimlerdeki sözlü geleneklerin, yüz yüze iletişim ile sürse dahi kitlesel iletişim 

araçlarının da etkisi ile, bu tür gelenekler göreli de olsa, zayıflamaktadır (Aziz, 1982, s. 37).  

Aziz’in bu görüşleri özellikle kent yaşamlarından önceki kırsal geleneksel toplumların 

yüz yüze iletişimi sürdürdükleri sözlü kültür ortamında kültürel belleğin önemini bir 



 

157 

kez daha ifade etmektedir. Buraya kadar yapılan açıklamalara âşıklık geleneğinin 

ortaya çıktığı ortamı tanımak, anlamlandırmak ve bu özellikleri bağlamında 

Mahzuni’nin sözlü kültür ortamındaki sanatını yorumlamak adına yer verilmiştir. 

Bunlara ek olarak bu kültürel ortamda gelişen, aktarılan âşıklık geleneğinin sözlü 

aktarımını şiirler, şarkılar ve hikâyeler eşliğinde geçmişe ait kültürel özleri, toplumsal 

yapı ve hayatı yansıtan bir gelenek olduğunu söyleyerek âşıklık geleneğinin sözlü 

kültürdeki yapısına yer verilebilir.  

Sözlü kültür ortamındaki âşıklık geleneğinde âşık aranılan, davet edilen, âşığın sanatı 

onun icrasını gerçekleştirdiği mekâna gidilerek dinlenilen kişidir. Bu kişi 

Çobanoğlu’na göre hak vergisiyle saz çalan, irticalen söz söyleyen, atışmalara 

katılarak ortaya asılan muammaları çözmeye çalışan ve pir elinden bade içerek 

ömrünce maşuk’unu arayan kişidir (1996, s. 283). Âşıklığın sözlü kültürdeki başka 

yönlerine dair ifadeleriyle Artun, Âşıkların çıraklıktan başlayarak âşık oluncaya kadar 

belirli eğitimlerden geçtiklerini, fasıllara katıldıklarını ve ustalarından mahlas aldıktan 

sonra âşık” olduklarını ifade etmektedir (2002, s. 314).  Bunlara ek olarak farklı 

çalışmalardaki tanımlamaları derleyip, kategorize ederek açıklayıcı bir tanımlama 

ortaya koyan Çınar’ın, çalışmasında Âşıkların sözlü kültürdeki görünümleri hakkında;   

a) Saz çalan, 

b) İrticâlen [doğaçlama] şiir söyleyen, 

c) Atışma yapabilen, 

d) Usta-Çırak ilişkisi içinde yetişen40, 

e) Bâde içtiğini belirten41, 

 
40 Çırak küçük yaşlarda kendisine uygun bir usta âşığın yanına eğitim alması için verilmektedir. 

Ustasıyla beraber gezen çırak ustasının tüm programlarına katılarak sadece saz ve şiir anlamında 

değil usul erkanı da öğrenmektedir. “Ustasının icra gücünü, anlatım tarzını ve okuduğu 

manzumelerini dinleyip onu hedef alır. Ustası, ayrıca kendine bilmesi gereken sözleri öğretir, saz 

çalma denemeleri yaptırır. Bazı toplantılarda âşıklık denemeleri yapabilir. Bu arada, usta malları şiir 

ve hikâye dağarcığı da genişlemelidir” (Eke,2010, s. 76). Usta çırağa "meydan açma”yı, geleneğin 

gereklerini, "divana çıkma”yı, yarışmayı, hikâye anlatmayı, ayak kurallarını ve "âşık makamları”nı 

öğretir. Çırak ustasıyla birlikte gezerek diğer âşıkları tanır. Onların bilgilerinden yararlanır. Bu devre 

çırağın yeteneğine göre sürer. Çırağın yetiştiğine inanan ustası ona, "icazet” vererek tek başına 

mesleği sürdürmesine izin verir. Çıraklık, âşıklık geleneğinin okuludur. Usta âşıklar kendi 

sanatlarının devamını çırakları aracılığıyla gelecek kuşaklara taşırlar. Çıraklık dönemini tamamlayan 

âşığa ustası tarafından bir de mahlas verilerek ustalığı tescil edilmiş olur (Artun, 2002, s. 332-333)”. 

Detaylı bilgi için bkz. (Eke 2010, Artun, 2002). 
41 Bade (Dolu) ile kastedilen; “halkbiliminde rakı, şarap gibi alkollü içki anlamına gelmez. Şerbet, su 

gibi içilecek bir mai olduğu gibi elma, nar, ekmek, üzüm gibi herhangi bir yiyecek de olur. Hatta ele 

verilen bir saz da bade olmaktadır” (Yardımcı,2004). 



 

158 

f) Gezgin olan, 

g) Kahvehanelerde veya açık alanlarda topluluklara sesiyle-sazıyla hitap eden, 

h) Kimi zaman hikâyeler anlatan, 

i) Bir edebiyat geleneğine sahip olan veya bu özelliklerin bir bölümünü taşıyan, 

j) İçinde bulunduğu toplumun, dünya görüşünü, sanat zevkini, yaşam düzenini ve 

beraberinde geleneklerini yansıtan-yaşatan, 

k) Halk edebiyatı ve halk müziğinin gelecek nesillere aktarılmasında önemli rolü olan, 

sanatçılar olduğu yönünde tanımlamalar mevcuttur (Çınar, 2008, s. 18).  

Mahzuni Şerif’in bu bölüm içerisindeki sanatının görünümlerine yer verilecek olan bir 

başka kültür ortamı ise yazılı kültür ortamıdır. Bu kültür ortamının yazının icadı ve 

sonrasında gelişen modernleşmenin bir ürünü olarak atfedilen matbaanın da 

gelişmesiyle bilginin mekâna bağlılığından sıyrılarak birçok kişiye ulaşmasını 

sağlayan ve beraberinde iletişimin yüz yüze bulunma gerekliliğini de ortadan kaldıran 

yapıda olduğu söylenebilir. Sözlü kültürün nesilden nesile aktarımının belleğe dayalı 

formu yazılı kültür ortamına geçişle değişim yaşamıştır. Yazı ve matbaanın 

kullanımıyla bilginin saklanma yeri insan belleğinden ziyade metinler olmuştur.  

Sözlü kültür ortamında yaşanan bu dönüşüm âşıklık geleneğini de etkilemiş ve âşıklık 

geleneği ürünleri de el yazmaları, taş baskıları, tipo baskıları yoluyla yazıya geçirilerek 

tüketilmeye hazır hale getirilmiştir (Çobanoğlu, 1996, s. 205). Bu gelişmelerin yazılı 

kültür ortamını oluşturduğu bir gerçektir. Ong el yazmalarıyla ilgili bilginin metne 

sabitlenmesine karşın ses ve kulak üstünlüğünün kaybolmadığını işaret eder (2007, s. 

142). Burada el yazmalarında aradığını bulmak için okumak matbaaya oranla çok daha 

güç olacağından bilginin bir bölümünün ezberlendiğini ayrıca el yazmalarının da 

genelde sesli okunduğunu ifade etmektedir (Ong, 2007, s.143). Bu kültür ortamında 

sözlü kültürde var olan söyleyen-dinleyen/izleyen alımlayıcı profili yerini okuyucu ve 

dinleyiciye bırakmıştır. Ong, yirminci yüzyılın başlarına kadar var olan bu iletişim 

biçimini “elektronik çağda radyo, televizyon etrafına toplanan grupların yirminci 

yüzyılın başlarına kadar aile veya dinleyici gruplarına bir kitabı yüksek sesle 

okuyanların etrafına toplandığı görülür” şeklinde ifade etmektedir (2007, s. 184). 

Poe’da Ong ile benzer ifadelerle; Homo Scrıptor (El Yazmaları Çağında İnsanlık), 

Homo Lector (Matbaa Çağında İnsanlık) olarak dönemlere ayırdığı insanoğlunun 

yazıyla olan ilişkisini şu şekilde açıklamaktadır: El yazmaları dönemini tıpkı Ong gibi 



 

159 

yazının söze eklendiğini asla onun yerini alan bir iletişim biçimi olmadığını vurgular. 

Peki insanlar neden yazar? sorusuna bulduğu yanıtta sözün tartışmasız en önemli 

iletişim aracı olduğunu fakat insanların zihninin bir süre sonra her şeyi taşımaya 

yetmediğini bu nedenle zihindekileri sabitlemek ve çoğaltmak için onu taşıyacak 

başka bir araç olarak enformasyon araçlarına nakletmesiyle yeni enformasyon türünün 

ortaya çıktığını bu şekilde de yazılı kültür ortamlarının oluştuğunu ifade eder (2019, s. 

93-96). Poe yazının çoğaltılmasını daha pratik yapabilecek bir araca ihtiyacın 

doğmasıyla Homo Lector dönemine geçen insanların matbaayı ürettikleri bu dönemi 

yazıda sabitlenenlerin, yazıya aktarılanların okunduğu dönem olarak belirtir (2019, 

s.153-154).  

Yazılı kültür ortamındaki âşıklık geleneğinin görünümü ise sözlü kültür ortamında var 

olan görünümlerinden bazı noktalarıyla farklılaşmaya başladığı dönemdir. Bununla 

ilgili ilk olarak, matbaanın kullanımıyla kayıt altında alma ve basım işlemi 

yaygınlaştığında âşıkların eserlerinin de yazılı kültürün bir parçası haline geldiği 

belirtilerek başlanabilir. Çobanoğlu, yazılı kültür ortamı matbaanın 1729 yılında 

ülkemize girişiyle başladığını ve ilk defa hangi yılda ve kimin tarafından 

kullanıldığının bilinmediğini belirtmektedir. Ayrıca, âşık tarzı destanların ilk olarak 

taş baskısı (litografya) denilen teknikle tek yaprak kağıtların bir yüzüne basılmak 

suretiyle çoğaltılarak satıldığını belirtmiştir (Çobanoğlu, 1996, s. 205). Âşık 

ürünlerinin yazılıp basılarak üretimlerinin sağlandığı ve tüketime sunulduğu bu 

döneme yazılı kültür ortamında âşık tarzı denilmektedir. Âşıklar sözlü kültür 

ortamından farklı olarak yazılı kültür ortamında yazıp bastırdığı, meta haline getirdiği 

eserlerini halka duyurmak için halkın kalabalık olduğu mekânlarda ezgilerini yüksek 

sesle okuyarak; dinleyicinin dikkatini çekip destanlarını satma amacındadır. O günün 

şartlarıyla “her dönemde iki günlük gazete fiyatı gibi hatırı sayılır bir fiyata ve 

ortalama olarak 1000 ilâ 3000 gibi 19. yüzyılda ve 20. yüzyılın ilk yarısında pek çok 

günlük gazete için hayal kabul edilebilecek bir tirajda satıldıkları bilinmektedir” (Ço-

banoğlu, 1996, s. 205). Bu dönemde âşıklar gelenekteki sözlü kültür ortamında olduğu 

gibi bir cemaat karşısında değil de artık bir kitle karşısında meta haline getirdikleri 

eserlerini satmaya çalışan kişilerdir. Yazılı kültür ortamında tüketicisi değişen 

âşıkların sözlü kültürde olduğu gibi ekonomik ya da prestij açısından bağlı oldukları 

yörenin ileri gelenlerinin onlara sunduğu hamiliğin yerini âşıkların bu dönemde geniş 

kitlelere ulaşarak; onların dikkatini çekmek yoluyla destanlarını orada bulunanlara 



 

160 

satmaya çalışmak almıştır. Sözlü kültüre oranla yazılı kültür ortamında âşıklar çok 

daha geniş bir kitleye sahip olmuşlardır. Çobanoğlu, destan yazıp satmanın ön plana 

çıktığı İstanbul’da “âşık karşılamaları” ve “askı muamma”nın yerine destan satmadan 

kazanılan para göz önünde bulundurulduğunda ekonomik açıdan daha kârlı olan 

destan bastırıp satmanın tercih edildiğini ve sonuç olarak bu tür gelenek unsurlarının 

yavaş yavaş âşıklar arasında önemini kaybettiğini vurgulamıştır (1996, s. 207-208). 

Âşıklık geleneğinde sözlü kültür ortamında var olan usta-çırak ilişkisiyle yetişme, 

yazılı kültür ortamının eğitim sisteminde basılan destanlardan âşıklığı öğrenmeye 

doğru evrilmiştir. Sözlü kültürde etkili olan irticalen saz çalıp söz söyleme ise yazılı 

kültür döneminde önemini yitirmiş çünkü âşık isterse irticalen yazsın isterse eseri 

üzerine günlerce düşünsün bastırsın bu nedenle bu dönem için irticalen bir eseri 

meydana getirmek artık önemsiz bir hal almıştır. Yazılı kültür dönemin âşıklarının 

görünümlerini detaylarıyla ele aldığı çalışmasında Çobanoğlu (1996); yazılı kültür 

destanlarının 19. Yüzyıl da sözlü kültürde meydana gelen destanlarla aynı özellikleri 

taşıdıklarının ancak destanların daha uzun ve detaylı yazımlarının yanı sıra destanların 

satışına yönelik stratejileri içeren hitapların 20. Yüzyılın başlarında yazılı kültür 

ortamıyla birlikte görüldüğünü açıklamıştır. Cumhuriyet dönemine gelindiğinde ise 

tek partili dönemde Atatürk’e övgü dolu destanlar yazan âşıkların destanlarının 

desteklendiği, diğer âşıkların ise susturulduğu bir dönem olduğu Çobanoğlu tarafından 

işaret edilir. Ayrıca bu dönemde yazılan ve basımı gerçekleştirilen destanların ulusal 

ve mahalli gazetelerde yayınlandığı da bilinmektedir (1996, s. 214). Halkevlerinin 

kuruluşuyla âşıkların destanları kurumun dergilerinde yer almaya başlamış ve 1946 

yılıyla beraber çok partili hayata geçilen Türkiye’de âşıkların kurtuluş savaşı sonrası 

yok denecek kadar azalan faaliyetlerinin kendi adına destan yazdırıp bastırmanın 

yaygınlaşmasıyla birlikte destanların tekrar görünür olduğu da söylenmektedir (1996, 

s. 216). Çobanoğlu, 1950 seçimleri sonrası Demokrat partinin iktidara gelmesiyle 

inanç ve fikir hürriyetini kazanan halkın âşıklarının bu dönemde özgürce destanlarını 

yazıp bastırabildiklerini ayrıca 1950 ve 1975’li yıllar arasında destanların son 

dönemlerini yaşadıkları ve bu dönemde radyonun habercilik görevini gazetelerden 

devralmasıyla yazılı dönem âşıkların destanlarının önünü açmış olmasının da önemli 

bir gelişme olarak gösterilebileceğini ifade etmektedir (Çobanoğlu, 1996, s. 216-217). 

Sonuç olarak yazılı kültür döneminde âşıklar yazılı medya araçlarından elde ettikleri 

verilerden yeni ürün üretmek için faydalanmışlar ve matbaa döneminde yazıp 

bastırdıkları eserlerini de tüketiciyle buluşturmuşlardır.   



 

161 

Âşıklık geleneğinin medyalaşma süreci değişen toplumsal dinamiklerin tümüyle 

bağlantılı olarak dönüşmüş ve halk müziğinin ilk olarak notaya alınarak yazıyla 

sabitlenmesi, ardından görüntü/ses içeriğinin olduğu kayıt ortamına aktarılması ve bu 

iki yöntem vasıtasıyla elde edilen verilerden de meraklı kitlenin müziği eğitim amaçlı 

kullanmasıyla beraber bu kişilerin de yeni iletişim ortamında öğrendikleri müziği 

tekrar sunması dahil tüm bu süreçler medya araçlarının gelenek ile ilişkisinden doğan 

unsurları kapsamaktadır. Bu ilişkisellikle gelenekte dönüşen unsurlar kısaca; eğitim 

sistemindeki değişimler, âşık olmanın gelenekte barındırdığı kurallardaki dönüşümler, 

icra ve izleyici-dinleyici profillerindeki değişim, âşık kimliği, repertuvar vb. 

konulardır. Bu dönüşümler Mahzuni’nin sanat yaşamıyla beraber sunulması amacıyla 

ilk olarak Mahzuni Şerif’in sözlü kültür ortamındaki görünümlerine bakılacak 

ardından bir âşığın medyalaşma süreci Mahzuni’nin örneklemi üzerinden verilecektir.  

Asıl adı Şerif Cırık olan Mahzuni’nin doğum tarihi ile ilgili bir belirsizlik mevcuttur. 

Arslan’ın kitabında Mahzuni’nin amcasına göre verilen tarihte 1941, amcasının 

oğlunun kayıt ettiği tarihe göre 1939 yılında doğduğu söylenirken, anne ve babasının 

nüfusta kaydettiği tarih ise 1943’dür. Fakat kendisi yazdığı şu dörtlükte 1939 yılında 

doğduğunu kabul eder nitelikte şunları dile getirmiştir; 

Tevellüdüm merak ise miladî otuz dokuz 

Kasımın on yedisinde Zeynel babadan geldim. 

Döndü anaya rahmolmuş, ehlibeyt meftunuyuz 

Ben faninin acısına, seyrü sefadan geldim (Arslan, 2020, s. 17) 

Maraş Elbistan’ın Afşin ilçesinde eski adıyla Bercenek yeni adıyla Tarlacık olan Alevi-

Bektaşi köyünde doğan Mahzuni kendi köylerinde okul olmaması nedeniyle en 

azından eski yazıyı ve kur’an, kıraat, tecvidi öğrenmesi amacıyla Alembey köyüne 

Hacı Lütfi Medresesine gönderilmiştir (Arslan, 2020, s. 27-28). Ayrıca Nebil 

Özgentürk’ün yönetmenliğinde 1997-2009 42 yılları arasında yayınlanan programın 

07-12-1999 43 tarihli bölümüne konuk olan Âşık Mahzuni Şerif hayatıyla ilgili sorulan 

soruları yanıtladığı bölümde eğitim yıllarıyla ilgili; on, on beş köye bir okulun düştüğü 

bir yerde yaşadığını ve Köy Enstitüleri mezunu “çavuş”lardan 1948-1951 yılları 

arasında eğitim alarak okuma-yazmayı öğrendiğini ifade etmiştir.  İlk sazı eline aldığı 

yıllara yine aynı programda 1956-57 yılları olarak işaret eden Mahzuni, amcası ve aynı 

 
42 (Nebil Özgentürk, 1999, Bir Yudum İnsan Belgeseli). 
43 Bir Yudum İnsan programının 07.12.1999 tarihli yayınına konuk olan Âşık Mahzuni Şerif’in 

programda yer alan belgesel ve röportajının detayı için bkz. (Youtube Arşivcisi, 2017). 



 

162 

zamanda hocası olarak da ifade ettiği Zakir Fezali sayesinde saz öğrenerek başladığını 

dile getirmektedir. Aynı zamanda amcaları Âşık Gül Ali ve Âşık Fezali’nin de kendisi 

gibi âşık olduğunu dile getiren Mahzuni doğduğu ve yetiştiği çevrenin Alevi-Bektaşi 

geleneğine mensup olması ve bu kültür ortamında müziğin ön planda olması kaynaklı 

âşıklık geleneğinin kural ve kaidelerini küçük yaşlardan itibaren bu tür meclislerde 

bulunmasıyla sözlü kültür ortamındaki gelenek içerisinde öğrenme ve yetişme fırsatı 

bulmuştur. Âşıklık geleneğinin bir unsuru olan mahlasını ise “Bercenek’e komşu bir 

köy olan Arıstıl köyünde yaşayan Kör Hafız adıyla bilinen, irticalen şiir söyleyen 

kişinin köy köy gezerek âşık ve şairlerin meclislerine katıldığı bir günde Mahzuni’nin 

de bu mecliste bulunması ve bir eser seslendirmesi sonucu Kör Hafız’dan mahlasını 

aldığı bilinmektedir. Bu mecliste aralarında geçen diyalogda Kör Hafız -ben seni 

sesinden ötürü çok yapılı, heybetli biri sanmıştım oysa sen çok mahzunmuşsun der. Bu 

diyalogun üzerine Şerif Cırık Mahzuni mahlasını almıştır. 44 Bununla ilgili bilgiye yer 

veren Arslan’ın kitabında Mahzuni’nin: Sorsalar ki nerden içtin doluyu/ Bercenek’te 

körün birinden içtim” diyerek o günün hatırasına bir şiir de yazdığını belirtmektedir 

(2020, s. 18). Mahzuni’nin âşıklığa başlaması, mahlasını alması gibi detayları içeren 

bu paragraf Mahzuni’nin sözlü kültür ortamında geleneğin usulleriyle yetişen bir âşık 

olduğunu gösteren örneklerdir. 

Âşıklık geleneğinin kural ve kaidelerini içeren bu ifadelerden çoğunu yerine getirmiş 

bir âşık olarak Mahzuni Şerif, bağlam odaklı olan sözlü kültürün öğrenme ortamının 

geleneği ustadan öğrenmeyi gerekli kılan yapısıyla Zakir olan amcası Âşık Fezali’nin 

öğretileriyle âşıklık geleneğinin kural ve kaideleri içerisinde yetişmiştir. Saz çalmayı 

yine usta-çırak ilişkisi içerisinde amcasından öğrenmiş ve yine bu ortamlara gidip 

gelerek tanış olduğu bir âşıktan da mahlasını alarak pirden dolu içmiş ayrıca irticalen 

söylediği şiirleriyle sözlü kültür ortamının âşıklık geleneğinde bu görünümleriyle var 

olan Mahzuni geleneğin çoğu unsurunu yerine getirmiş bir âşık olarak görünürlük 

kazanmaktadır.  

Mahzuni Şerif’in ifade ettiği üzere; medreseyi tamamladıktan sonra köyünde ortaokul 

olmaması sebebiyle farklı yerde okumak zorunda olduğunu aynı zamanda da bir 

 
44 Âşıklık geleneğinin bir diğer kuralı olan mahlas alma ise çırağın ustasından şiirlerinde kullanacağı 

bir takma ad alma geleneğidir. Âşıklar bu takma adları şiirlerinde kendi adları yerine son dörtlükte 

bir imza niteliğinde kullanmaktadırlar. Mahlas kelimesi ayrıca tapşırma olarak da kullanılmaktadır. 

Tapşırma; “Kendini tanıtma, bildirme” anlamına gelmektedir. Detaylı bilgi için bkz. Artun,2002, 

s.333-334). 



 

163 

askerin (Başçavuş) üniformasına hayranlığıyla başlayan subay olmak isteğiyle 1956-

1957 yıllarında Mersin Astsubay okuluna başlamıştır (Özgentürk,1999). “Askeri okula 

başlamak üzere Bercenek köyünden ayrılırken bir eser kalem alan Mahzuni’nin bu 

eserinin adı “Çeşmi Siyahım”dır (Öztunç,2017, s. 20). Ayrılığı simgeleyen bu eserin 

sözleri şu şekildedir: 

İşte gidiyorum çeşmi siyahım 

Önümüzde dağlar sıralansa da 

Sermayem derdimdir servetim ahım 

Karardıkça bahtım karalansa da 

 

Haydi dolaşalım yüce dağlarda 

Dost beni bıraktı ah ile zarda 

Ötmek istiyorum viran bağlarda 

Ayağıma cennet kiralansa da 

 

Bağladım canımı zülfün teline 

Sen beni bıraktın elin diline 

Güldün Mahzuni'nin berbat haline 

Mervan'ın elinde parelense de (Öztunç, 2017, s. 20) 

Askeri okul zamanında sazı ve sözünü bırakmayan Mahzuni tatillerde vakit buldukça 

Maraş, Antep, Ankara gibi illerde müsamerelere katılmaya devam etmiştir. Ortaokulu 

bitiren Mahzuni 1959 yılında lise öğrenimi için Ankara Askeri Ordonat okulunu 

kazanmıştır (Özgentürk, 1999). Ankara’da öğrenci olduğu yıllarda okulda sıkıntılı 

günler geçirmesinin yanı sıra özel hayatında da sıkıntılarının olduğunu dile getiren 

Mahzuni sıkıntılarının kaynağının aile zoruyla akrabası olan, abla dediği bir kişiyle 

zorla evlendirildiğini ve Ankara Ordu Donatım Okulu’ndayken bu evliliği bitirmeye 

karar vermesi sonucu ortaya çıkan sıkıntılar olduğunu dile getirmiştir. (Öztunç, 2017, 

s. 21). Ancak bu boşanmanın ailesi ve köylüleri tarafından hoş karşılanmadığı bunun 

üzerine Arslan’ın kitabında belirttiği üzere; “şair kişiliğim, farklı kültür anlayışım 

nedeniyle ordumuzun iç hizmet yasasının uygunluğunu yitirmiş olduğumdan 1960 

itibariyle bu okuldan ihraç edildim” (2020, s, 28) ifadeleriyle de askeri okuldan 

atılmasıyla ilgili sıkıntısı da eklenen Mahzuni’nin eşiyle boşanması ve askeri okuldan 

atılmasının köyüyle ve akrabalarıyla olan ilişkisinin bozduğunu ve bulunduğu 

toplumdan aforoz edilerek yıllarca köyüne gidemediğini ifade etmiştir (Özgentürk, 

1999). 



 

164 

Köyüyle olan uzaklığı yıllar sürecek olan Mahzuni bu dönemlerde sık sık köyüne olan 

özlemini dile getiren türküler bestelemiştir.  

Oy göresim geldi Berçenek seni 

Dumanlı dumanlı oy bizim eller 

Nasıl unuturum körpe yavrumu 

Dumanlı dumanlı oy bizim eller 

Otursam ağlasam delidir derler 

 

Bizim elin yiğitleri bol olur 

Çalar davulları dizgin dol olur 

Ölüm bizim için tozlu yol olur 

Dumanlı dumanlı oy bizim eller 

Otursam ağlasam delidir derler 

 

Mahzuni Şerif'im vah beni beni 

Hani ya ikrarsız ikrarın hani 

Oy göresim geldi Bercenek seni 

Dumanlı dumanlı oy bizim eller (Öztunç, 2017, s. 21-22). 

Yaşanan bu olaylardan sonra köyünden ilk ayrılışı akrabalarının yaşadığı İzmir’e 

yapan Mahzuni bu dönemi hayatının en karanlık dönemi olarak ifade etmiştir 

(Özgentürk, 1999). Geleneksel müzik öncüleri için geleneğin dönüşümünde her zaman 

önemli bir yeri olan kent ile tanışma Âşık Mahzuni Şerif’in müziğinde de etkileri 

görülen önemli bir etkendir. Kent temelde değişim ve dönüşümlerin ilk 

görünümlerinin alındığı mekândır.  Kentte bulunan, yetişen ya da göç eden o çağı 

yaşayan bir birey olarak âşığın da kentin etkilerini yaşaması çok olağan bir durumdur. 

Mahzuni Şerif’te Özgentürk’ün programında yapılan röportajda İzmir’de yaşadığı 

süreçte Gediz matbaasında 10 kuruşa destan bastırarak 25 kuruşa satıp geçimini 

sağlayan aynı zamanda trenlerde, pazarlarda bazen de küçük kentlere giderek oralar 

da destanlarını okuyarak hayatını idame ettirmeye çalışarak yazılı kültür ortamında 

âşıklık geleneğinin unsurlarından da faydalandığı da bir âşıktır. Mahzuni Şerif’in 

İzmir’e göç ettikten sonra kentleşme ile başlayan serüveninde matbaada destanlarını 

bastırarak halka ulaştırması da sözlü kültürün ortamından yazılı kültür ortamına geçiş 

yaptığını belirten örneklerdir.  

Sözlü kültür ortamında yüz yüze etkileşimin olduğu bir ortamda yetişen ve âşıklık 

geleneğini bu ortamda öğrenen Mahzuni Şerif sözlü kültür döneminde pek de belirgin 

olmayan kültürel ekonomik boyutla yazılı kültür ortamının bir ürünü olan destanlarla 



 

165 

birlikte İzmir’de geçirdiği zaman diliminde tanışmıştır. Buraya kadar Mahzuni’nin 

sözlü kültür ve yazılı kültür ortamlarındaki âşıklık geleneğinin yansımalarını 

deneyimlediği görülmektedir. Âşıklık geleneğinin gelişim tarihi göz önünde 

bulundurulursa Mahzuni özelinde açıklanmaya çalışılan geleneğin geçirdiği dönüşüm 

süreçleri doğrultusunda geleneğin, Ong’un birincil sözlü kültür olarak ifade ettiği 

kültür ortamında ortaya çıkarak yine bu kültür ortamının yapısına uygun olan temellere 

oturtulduğu değişen ve dönüşen toplum yapısına göre ise zamanla ikincil sözlü kültür 

ortamı denilen ortama doğru evrildiği bilinmektedir. Geleneğin birincil sözlü kültür 

ortamına ait bazı özelliklerini yitirirken dönüşümün etkisiyle bazı yeni özellikleri de 

bünyesine dahil ederek devamlılığını sağladığı söylenebilmektedir. Buradan sonra 

Mahzuni Şerif’in şehre göçüyle beraber tanıştığı kent hayatı ve kent yaşamının 

sunduğu konser, plak, radyo ve televizyon gibi araç ve unsurlarla tanıştığı medyatik 

dönemini ele alınacaktır.  

 

5.2 Medyatik Bir Karakter Olarak Mahzuni Şerif   

Bu bölüme ayrı bir başlık açılmasının nedeni ürün odaklı olarak ele alınan 

Mahzuni’nin kente göçüyle beraber başlayan medya araçları ve kent kültürüne özgü 

icra ortamlarında görünür olması bu kültür ortamında eserlerini üretmesi ayrıca bunu 

alımlayan toplumun bu etkileşimini sağlayan yarı dolayımlı etkileşim araçlarının 

ortaya çıkmasıyla Mahzuni Şerif’in sanatının geleneğinin üretim ve tüketim 

süreçlerinde medyana gelen dönüşümleri açıklamaktır.  

Bu başlık altında anlatılacak içeriklerden ilki medya döneminin iletişim ortamı ve 

kültürüdür. Bu bağlantısallıkla âşıklık geleneğini dönüştürmesi ifade edilmek 

amacıyla elektronik kültür dönemini tanımlamakla başlanırsa; Ong bu dönemi, ikincil 

sözlü kültür ortamı olarak ifade etmektedir. Birincil sözlü kültür olarak ifade ettiği 

sözlü kültür döneminde görüşlerine yer verilen Ong’a göre elektronik kültür ortamı 

birincil sözlü kültür ortamına yani söze dayalı iletişimin hakîm olduğu kültüre çok 

benzemektedir. Katılımcı gizemiyle, sözlü kalıpları kullanmasıyla, topluluk 

duygusunu geliştirmesiyle ikincil sözlü kültürler birincil sözlü kültürlere çok 

benzemektedir (Ong, 2007, s. 161). Ong, bu iki kültür ortamında da topluluk 

duygusunun ön planda ve güncel kaldığını ve her ikisinde de bir dinleyici topluluğunun 

var olduğuna dikkat çekmektedir. Elektronik kültür, sözlü kültüre göre daha kapsamlı 



 

166 

ve bilinçlidir ve ulaştığı insan sayısı sözlü kültür ortamında var olandan çok daha 

fazladır. Ona göre elektronik çağ ikincil sözlü kültür çağıdır; varlığı yazı ve matbaa 

teknolojisine dayanan telefon, radyo ve televizyona özgü sözlü kültürün çağıdır (2007, 

s. 160-161).  Poe’nun Homo Videns olarak adlandırdığı döneme denk gelen bu dönem 

görsel-işitsel iletişim araçları çağında insanların matbaa dönemiyle beraber kayıtlı 

verileri okuyabilir hale geldikten sonra bu dönemde radyo vasıtasıyla dinleyebilen ve 

televizyon sayesinde de hikâyeleri izleyebilen, görebilen bireyler haline geldikleri 

dönemdir (2019, s. 228-230). Bu dönemde gelişen teknolojik ürünlerin; radyo, 

televizyon, ses kayıt cihazları, kaset ve plaklar vb. kullanımıyla sözün elektronik kültür 

ortamıyla birleşmesi mümkün kılınmıştır. Bu dönemlerde kullanılan araçların aynı 

zamanda müziğin kayıt sektörünün de tarihini oluşturan araçlar olduğu ifade 

edilmelidir. Matbuat dönemiyle başlayan kayıtlı müzik verileri özellikle fonografın 

icadıyla hızlı bir gelişme göstermiş peşinden gelen gramofon, plak, kaset, radyo, 

televizyon ve son olarak internet aracılığıyla günümüze kadar hem aktarımı sağlamış 

hem de bugün dahi kayıtlı müzik sektörünün aracıları olarak yerlerini almışlardır. 

Elektronik kültür ortamının teknolojik araçlarıyla birlikte söz bağlamından kopartılır, 

saklanır ve daha sonra kullanılarak tekrar bağlantılanır hale getirilmiştir. Elektronik 

kültür ortamı Ong’a göre temelini kendinden önceki iki kültür ortamı olan sözlü ve 

yazılı kültürün ürünlerinden alarak bu temellerin üzerine kurmuştur (2007, s. 161). Bu 

kültür ortamının başlangıcı özellikle radyonun kullanımıyla gerçekleşmiş ve bu 

işitsel(sesli) olan medya sürecine ek olarak televizyon, internet gibi görsel medya 

araçlarının varlığıyla da insanların hayatlarında belirgin bir yer edinmişlerdir.  

Bu dönemin araçlarının var olduğu kültür ortamı söyleşmesiz bir doğaya sahip olmakla 

birlikte yüz yüze toplumda olduğu gibi iletişim kuracak kişilerin doğrudan iletişim 

kurmasına olanak tanımayan etkileşim ortamıdır. Bu kültür ortamında da enformasyon 

sürecine giren ürünün ana bağlamında bağlamsızlaştırılarak medya aracılığıyla yeni 

bağlamlarına yeniden bağlamlandırılmasında meydana çıkan yanılsamaların olduğu 

bilinmektedir (Thompson, 2008, s, 133-134). Bahsi geçen durumda Mahzuni’nin 

ürettiği eserler yerel bağlamından kopartılarak dinleyicilerine bu araçlar aracılığıyla 

iletilmesiyle eserlerin yeniden bağlamsallaştırılması sağlanarak farklı anlam 

dünyalarına kavuşması bu dönemin doğurduğu bir sonuçtur.  

Bu etkileşim ortamlarında tüketicinin alımlaması edilgen bir konumdadır. Bu 

dönemde tüketiciler için kişisellleştirilmiş müzikçalarlar yani bir nevi ev içi kullanıma 



 

167 

uygun olan gramofon, kaset vb. gibi müzik dinleme araçları ile müziğin tüketimi 

kişinin tercihine bırakılmış gibi görünse de tüketiciler aslında endüstrinin sunduğu 

müzikleri alımlayan edilgen birer tüketiciden başka bir şey ifade etmemekteydi. 

Alımlama süreciyle ilgili geleneksel medya araçlarının oluşturduğu elektronik kültür 

ortamında yayıncılık anlayışının hakîm olduğu bir medya anlayışı gereği tüketenler 

yayınlanan içeriği edilgen bir şekilde tüketen birey ya da topluluklar olarak 

görülmektedir. Bu konularla ilgili detaylı bilgiye medya araçlarının açıklandığı müzik 

endüstrisi ile ilişkilerinin konu edinildiği ilgili bölümde yer verilmiştir.   

Özdemir, elektronik kültür ortamında âşıklık geleneğinin yaşadığı dönüşümlerde son 

yüzyılda en etkili aracın medya olduğunu düşünmektedir (2011, s. 34). Âşıkların 

medya araçlarıyla tanışmaları kente göçleriyle paralel bir seyirde ilerlediği 

bilinmektedir. Kente göç eden âşıklar için medyanın hem olumlu hem de olumsuz 

yanları bulunmaktadır. Medya sayesinde farklı kültürleri tanıyarak dünyasını, 

beraberinde sanatını genişleten âşık bir yandan da bu kalabalık medyatik dünyada 

yıllardır süregelen geleneğin bazı unsurlarından vazgeçmek zorunda kalmıştır. Usta-

çırak ilişkisi, dini ve mistik yönüyle baskın olan rüya sonrası âşık olma ve bade içme, 

sazıyla diyar diyar gezerek karşılaşmalara katılıp atışma yapma, muamma çözme, 

irticalen şarkı söylemenin yanı sıra çoğaltılabilecek birden fazla âşıklık geleneğinin 

temel kurallarında medya ile temasların başlamasıyla bazı değişmeler görülmeye 

başlanmıştır. İlk olarak verilen bu kuralar bütününde gözlenen değişimleri Özdemir; 

“Âşıklık geleneği kapsamında sanatçı kimliğin ispatlanması ve ruhsat alınması 

uygulamalarıyla ritüellerinin (bade içme, muamma çözme, nazire, dudakdeğmez, 

dedim-dedi söyleme, atışma yapabilme) yerine, ilk dönemde plak doldurma ve kaset 

çıkarma, daha sonra radyo ve televizyon programlarına katılma yeterli sayılmıştır” 

şeklinde belirtmektedir (2011, s. 49-50). Bu uygulamalar yeni icra ortamlarında bir 

prestij ifade etmediğinden artık yeni kültür ortamının gerekliliklerine uygun adımlar 

atan âşıklar için rüyada bade içme, mahlas alma, usta-çırak ilişkisinde yetişme yerine 

yayınlara katılma, kaset çıkarma, konsere çıkma daha kazançlı hale geldiğinden artık 

bunlar tercih edilmeye başlanmıştır. Özdemir’e göre medyadan ve kent kültüründen 

beslenen âşıklar sözlü kültürün gelenekteki yapısından epeyce uzaklaşmıştır. 

Geleneğin gereklerinin yerini plak çıkarmak ve bunların satışlarındaki artış oranlarının 

yükselişi almıştır. Kentteki âşıklar bu satışlar üzerinden ve katıldıkları konserlerle, 

katıldıkları radyo- televizyon programlarıyla adından söz ettiren âşıklar halini 



 

168 

almışlardır. Kentteki bu âşıklar, televizyon programları yapan, kurslarda ders veren, 

konser ya da dernek etkinlikleri düzenleyen yapımcı, organizatör âşık halini 

almışlardır (2011, s. 50). 

Elektronik kültür ortamının medya araçlarının geleneği doğrudan ya da dolaylı bir 

şekilde etkilemesi sonucu yeni kültür ortamında yapılan icralarda da farklılıklar 

gözlemlenmektedir. İlk olarak radyo ve televizyonlarda yapılan icralardaki süre 

kısıtlılığının gözlenmesi sonucu meydana gelen dönüşümler dikkat çekmektedir. 

Gelenekte var olan icra mekânlarında âşık süreyi istediği gibi kullanırken bu 

programlarda böyle bir icra serbestliği bulunmamaktadır. Bu konuda Fidan âşıkların 

kendilerine tanınan kısıtlı süreler nedeniyle uzun türlerden vazgeçtiğini ve yeni icra 

ortamlarında daha çok beğeni alan eserlerini icra etmeyi tercih ettiğini bu icraları 

yaparken de öncesinde hazırlık yaparak icralarını gerçekleştirdiklerini ifade eder 

(2016, s. 23). Fidan’ın bu ifadeleri ortadan kalkan doğaçlamaya, kısıtlı icralara, 

programlarda tekrar yer almak adına beğeniye göre âşığın eserlerini şekillendirdiğine 

dair göndermeler içermektedir. Elektronik kültür ortamında genellikle yüz yüze 

iletişimle göremediğimiz âşıklar radyo, televizyon ya da kaset kapağındaki resminden 

tanıyarak seslerini duyduğumuz kişiler halini almışlardır. Aynı zamanda âşıklar bu 

dönemde medya aracılı ilişkiler yaşanırken tüketicisiyle olan bağlantısındaki üretim-

tüketim bandından neredeyse tamamen koparak kaydedilmiş sesinin meta haline 

gelmiş olmasıyla ortaya çıkan bu yeni ortama ayak uydurmak durumunda kalmışlardır. 

Elektronik kültür ortamı sazıyla, sözüyle birlikte âşığın kendi sesinden dinlenilen 

icraları ortaya çıkarması olanağıyla yazılı kültür ortamına nazaran sözlü kültür 

ortamında bulunan âşıklık geleneğine daha yakındır. Âşıklık geleneğinin yüzyıllardır 

süregelen kural ve kaideler yazılı kültür döneminde bazı dönüşümler yaşamış, 

elektronik kültür döneminde ise bu dönüşümler geleneğin oldukça köklü dönüşümler 

yaşamasına sebebiyet vermiştir. 45 

Tüm bu ifade edilenlerden hareketle Mahzuni Şerif’in bu kültür ortamındaki 

görünümüne bakılacak olursa, 20. yüzyılın âşığı Mahzuni Şerif yaşadığı yüzyılın 

değişim ve dönüşümlerinden toplumun bir ferdi olarak etkilenmiş bir âşıktır. Genel 

olarak da gelenekteki dönüşümün en çok gözlendiği yüzyıl olan 20. Yüzyıl bu yıllarda 

birbiri ardına gerçekleşen kırdan kente göç, endüstri araçlarının ortaya çıkması, medya 

araçlarında meydana gelen hızlı teknolojik yenilikler gibi birçok etmenden kaynaklı 

 
45 Detaylı açıklama için bkz. Özdemir (2021), Fidan (2016), Çobanoğlu (1996) ve Yardımcı (2003). 



 

169 

âşıklık geleneğin dönüşümler yaşanmış bazı âşıklar bu durumun geleneğin sonunun 

getirdiğini düşündüğü bazı âşıkların da değişime direnmeden süreci kendi lehlerine 

çevirmeye çabaladıkları ifade edilmişti.  Bu isimlerden biri olarak Âşık Mahzuni 

Şerif’te dönemin şartlarını göz önünde bulundurarak; bu araçları reddetmeden yeni 

duruma adapte olarak kendini sözlü kültürün sınırlı, zamansal ve mekânsal icra 

alanından ulusötesi yerlere ulaştırmayı başaran, döneminde ve günümüzde halen 

adından sık sık söz ettiren bir âşıktır. 

Âşık Mahzuni Şerif’in medyatik görünümleri ilk olarak kente göçüyle başlamıştır. 

Kentte tanıştığı medya araçları vasıtasıyla gerçekleştirdiği icralarda bu dönemin 

yansımalarını görmek mümkündür. Medyatik dönemin yarı dolayımlı etkileşim 

ortamlarında; nota yayınları, plak, kaset, radyo ve televizyon yayınlarıyla olan 

ilişkileri bulunmaktadır. Yarı dolayımlı etkileşim ortamlarının yapısı gereği 

dinleyicileri ile medya üzerinden bağlantı kuran Mahzuni icralarını dinleyicilerin 

iletileriyle yönlendirememekteydi. Dolayısıyla bu durum tüketicilerin alımladıkları 

eseri farklı anlamlarda yorumlamalarına sebep olan yanılsamaları da beraberinde 

getirmekteydi.  

Mahzuni Şerif eserlerinin ilk defa kendisinden bağımsızlaşarak başkaları tarafından 

seslendirildiği bir anıyı TRT’nin programında yapılan röportajında; “Eserlerim ilk 

olarak Ankara Radyosunda sağolsun, Yıldıray Çınar kanalıyla tanıştığım Ahmet 

Yamacı ve Osman Özdenkçi verdiğim eserleri ilk önce onlar okudular sonrada Grafson 

Plakları keşfetti beni” şeklinde ifade etmektedir. 46 Mahzuni’nin kendisi adına yapılan 

ilk plak çalışmasını ise; İzmir’de bulunduğu süreç içerisinde kentin bir icra mekânı 

olan konser için gittiği Ankara’da aralarında Âşık Veysel’in de bulunduğu bir 

konserde yaptığı icraların Âşık Veysel dahil orada bulunanların beğenisini toplaması 

üzerine gelen plak teklifiyle yaptığını belirtmektedir. Bir röportajında bu konuyu;  

Okuduğum türkülerimden biri “İşte Gidiyorum Çeşm-i Siyahım” türküsüydü. Âşık Veysel çok 

beğendi ve okumaya devam etmemi istedi. Bunların üzerine akabinde beş kez sahneye 

çağrıldım. Orada bulunduğum zaman dilimin de çok yoksuldum konserde herhangi bir ücret 

almadım sadece alkışlandım ama Âşık Veysel’in bana verdiği bir miktar para ile de uzun bir 

süre idare ettim ve o gece Grafson Plak’tan teklif aldım (Özgentürk, 1999).  

Elektronik kültür ortamıyla ilk tanışması plak süreciyle başlayan Mahzuni’nin sesi ilk 

kez kendinin fiziksel olarak oradalığını gerektirmeyecek şekilde farklı mekânlara 

Mahzuni olmadan ulaşabilir hale gelerek bağlamsızlaşmıştır. Bu durum Mahzuni’nin 

 
46 Âşık Mahzuni Şerif’in konuk olduğu TRT’nin programının detayı için bkz. (TRT Arşiv, 2022). 



 

170 

sözlü kültürün aynı yer ve aynı zamanda buluşma zorunluluğunu ortadan kaldırarak 

eserlerini ve sesini hiç yüz yüze gelmediği binlerce insana ulaştırma imkânını 

sağlamıştır. Sözlü kültürde var olan bağlamından bu araçlarla koparılan eserler farklı 

zaman ve mekânda binlerce kez yeniden bağlamsallaşır hale gelmiştir. Dinleyiciler ise 

bu dönemde plaktan dinlediği ve belki de yüzünü dahi göremediği Mahzuni’yi ve 

müziğini Mahzuni’nin ifade etmek istediği bağlamdan farklı bağlamda alımlaması 

sonucu kendi özgün anlam dünyasına göre yeni anlamlar oluşturmuştur. 

Bağlamsızlaştırılan icralar dinleyicinin istediği zaman ve mekânda yeniden 

bağlamsallaşır hale gelirken aynı zamanda bu durum eserlere ve icraya küresel bir 

boyutta kazandırmıştır. Önceleri sadece yüz yüze etkileşim ortamında orada bulunan 

dinleyicisiyle buluşan Mahzuni medyatik döneminde artık eserlerinin kime dahi 

ulaştığını bilmeden sayısız olan dinleyicisine eserlerini ulaştırır hale gelmiştir. Bu 

kadar fazla kişiye ulaşmak demek Mahzuni’nin artık sayısız kişi tarafından tanınır, 

bilinir hale gelmesi demektir. Binlerce insana ulaşan eserde binlerce farklı duygu, 

düşünce ve görüş demekti, Mahzuni’de plak dönemiyle birlikte eserlerinde hitap 

etmek istediği ya da dili olmak istediği kesimin sadece Alevilerin olmadığını ezilen 

kimse onun Mahzuni’si olmak istediğini belirterek bir röportajında 1961 yılında aldığı 

halk ozanı unvanıyla da bütünleyici, bütünleştirici bir bakış açısıyla kendini ifade 

edecek olan en doğru unvanın halkın ozanı olduğunu dile getirmektedir (Özgentürk, 

1999).  

1964’de piyasaya çıkardığı albümde yer alan ‘Acı Doktor Bak Bebeğe’ eseriyle o 

dönem insanının içinde bulunduğu yoksulluğu ve yoksulların derdini dile getirdiği bu 

plakla dikkatleri üzerine çekmiştir (Arslan, 2020, s. 57). Ardından İşte Gidiyorum 

Çeşm-i Siyahım adlı eserini 1967’de plağa okumasıyla da sesini geniş kitlelere 

ulaştırmış ve daha da geniş kitleler tarafından tanınmaya başlamıştır. Bu dönem 

plaklarının on binlerce satıldığı, ünlenmeye başladığı, her kesim tarafından dinlendiği 

bir dönemdir (Öztunç, 2017, s. 23). Plaklarının çıktığı bu ilk dönemlerinde ünlü 

Âşıkların konserlerinden önce sahneye çıkarak insanları kendine hayran bırakan 

Mahzuni halk tarafından sevgi ve hayranlıkla karşılanmasıyla tek başına konsere 

çıkacağı ilk yer olan Antep’ten davet almış ve bu dönemi Öztunç’un kitabında 

Mahzuni’nin kendi ifadelerine yer verdiği şekliyle şu şekilde ifade edilmektedir: 

Türkiye’de yeni bir çığır olmam nedeniyle bütün Anadolu’nun sevgisini kazanmıştım. Yurdun 

her tarafından teklifler yapılıyor, konserler isteniyordu. Plaklarım yurtiçinde ve yurtdışında yok 

satıyordu. İlk konserimi vermek üzere Antep’e davet edildim. Bu benim ilk konserimdi 



 

171 

izdihamdan soyunma odasına dahi zor geçtim ve yılın en ünlü ozanları da benimle beraber 

bulunuyorlardı (2017, s. 24). 

Mahzuni’nin bu denli ünlendiği dönemlerin yanı sıra dönem dönem sıkıntılar yaşadığı 

süreçlerde olmuş bunlardan bir tanesinde İstanbul’da yoğun harcamaları sebebiyle beş 

parasız kaldığı bir dönemden bahseden Mahzuni’nin bu ifadelerinin çalışma için 

önemi o dönem için plaklara okumanın maddi bir güvence içerdiğini açıklayan şu 

sözleri içermesiyle önemlidir:  

Günlerdir yaptığım harcamalarım yüzünden beş parasız kalmıştım. O yıllarda grafson 

plaklarına okuduğum için bir nevi güvencem vardı. Bir ara şirketin sahibi Mösyö Mihran 

Arciyan’a telefon edip durumu izah ettim o da gelip plak yapmamı söyledi. 7.500 lira o 

dönemler çok iyi paraydı, teklifini kabul ettim. Ertesi gün arkadaşım Muhlis Akarsu ve ben 

hemen stüdyoya girdik ve bir gecede mecburen yeni plak yaptık (Öztunç, 2017, s. 32-33). 

Önceki kültür ortamlarında eserlerin ekonomik yönleri bu denli belirginleşmediğinden 

elektronik kültür ortamında Mahzuni’nin mecburen eser üretme gibi bir amaçla eser 

üretimlerine ekonomik destek amaçlı bu yönüyle de yaklaştığı görülmektedir. 1960’lı 

yıllar kargaşanın, köyden kente göçün belirgin şekilde arttığı yıllardaki durumunu bir 

röportajında; bu yıllarda İşçi Partisinin gençlik kollarına üye olduğunu ve bir direnişin, 

halk dayanışmasının savunucusu olduğu ve bunu kitlelere duyurmak içinde 

konserlerden faydalanıldığını dile getirmiştir (Özgentürk,1999). Köyden kente göç 

eden halk Mahzuni’nin türkülerinde kendini bulurken; özgürlüğün, adaletin hakîm 

olmasını isteyen Mahzuni’de politik dilini her daim eserlerine yansıtmayı sürdürmüş 

bir âşıktır. Yine bu dönemlerde 1963 yılında dernek faaliyetlerinde de yer alan Âşık 

Mahzuni Şerif’in Hürriyet gazetesinden Cüneyt Arcayürek’in onunla ilgili yazacağı 

ilk gazete haberinde Âşıklar Derneği’nin kuruluşuyla ilgili şu şekilde bahseder: 

“Türkiye’de halk ozanları sürekli ezilmişlik, yoksulluk içinde yaşamışlardı. Bu 

durumdan tamamen olmasa da kurtulmaları gerekti. Örgütlenmek gerekiyordu. Biz bu 

gerekeni yaptık. Âşıklar derneğini kurduk.” (Yağız’dan akt. Irmak, 2013, s. 58). 

Kurulan derneğin faaliyetleri olarak Âşık İhsani, Kul Ahmet ve Kul Hasan gibi 

âşıklarla birlikte çeşitli yerlerde düzenlenen konserlere katıldıkları bilinmektedir. 

Özdemir’de, Mahzuni Şerif’in yaşamının âşıklık geleneği ve siyaset ilişkisi yönüyle 

de anlamlı veriler içermesi ve o günün siyasi ortamına ışık tutuyor olmasıyla ayrıca 

önemli olduğundan bahsetmektedir. Özdemir bu ifadelerinde, kendisini demokrat 

solcu olarak tanımlayan Mahzuni’nin dönemin politik gelişmeleri ile ilgili muhalif 

bakış açısıyla yazdığı deyişleri ve bunun peşine yaşadığı hapis hayatını ve yasaklı 

dönemler vb. durumları dikkate alındığında âşıklık geleneğinin son yüzyılının politik 

âşıklarından biri olduğu izleniminin ortaya çıktığını belirtmektedir (2021, s. 514). 



 

172 

Kurulan âşıklık derneğinin arka planı aslında yine politik bir amaca hizmet eder 

niteliktedir. Bu konu hakkında Gündoğar; 1960 darbesinden sonra çıkan 1961 

anayasasının sınırsız ve özgürlükçü yapısıyla insanlar arasında yükselen sağ-sol 

ideolojik fikirlerin doğrultusunda müziğin de toplumun paydaşı bir olgu olması 

kaynaklı nasibini aldığını ve 1960’ların antiemperyalist tutum içindeki görüşü 

oluşturan solcu kesiminin, emperyalist kültür ürünü olarak ifade ettikleri Batı pop 

müziğine karşı türkülere yöneldiklerini ifade etmektedir (Gündoğar’dan akt. Çevik, 

2012, s. 169).  Bu dönemde türkülere olan yönelimde ise Mahzuni Şerif’in de üyesi 

olduğu Türkiye İşçi Partisi (TİP) etkili olmuştur. TİP âşıkların örgütlenerek bir arada 

olmalarını sağlamak amacıyla Âşıklar Derneği’ni kurulmasına destek olmuştur. Bu 

konuyu Çevik şöyle açıklar: 

1963 yılıyla birlikte bu derneğin kurucuları olan Âşık Mahzuni Şerif, Âşık İhsani, Feyzullah 

Çınar, Nesimi Çimen, Âşık Daimi, Âşık Ali İzzet Özkan, Âşık Temelî, Âşık İsmail İpek, 

Muhlis Akarsu, Kul Hasan, Kul Ahmet ve Hüseyin Çırakman gibi birçok âşık bu dernek 

bünyesinde köy, kasaba ve gecekondularda icra yaptıkları sınırlı kitleye ulaşan icralarının 

yerine artık TİP tarafından sinema salonu, spor salonu, stadyum gibi daha geniş kitlelere 

seslerini duyuracakları yeni icra mekânlarında yer almaya başlamışlardır.  Bu dönem âşıklık 

kavramı yerine ozanlık kavramının da kullanılmaya başladığı zamanlardır ve dönüşüm bu 

yıllardan önce pir elinde bade içme gibi yeteneklerin, kuralların olduğu bir geleneği değil de 

bunun yerine halkla yürümek, halkın yaşam koşullarını dile getirmek ve daha güzel dünya için 

yapılan savaşa sazıyla katılmak gibi etmenlerin yer aldığı yeni bir form kazanmıştır (Çevik, 

2012, s. 169-170).  

Ayrıca TRT’nin şekillendirerek yöresellikten uzaklaştırıldığı düşünülen icralar ile 

apolitik türkücülere eleştirel yaklaşan solcu kesimin bu dönemde birbirini eleştirdiği 

görülmektedir. Solcu kesimin aksine bu tür icralara daha yakın duran sağ kesimdeki 

türkü üreten ve tüketen kitle de sol kesimde türkü üreten ve tüketen kesimi komünistlik 

ile eleştirmiştir.  

Tüm bunlar o dönemde hem sağcılar hem de solcular tarafından türkülere bir eser 

olmaktan ziyade yüklenilen siyasi ideolojik araçlar olarak görülmesinden 

kaynaklanmaktadır (Çevik, 2012, s. 172). Buradan hareketle belirtilen dönemlerde 

geleneksel halk müziğinin müzik olmasından öte siyasi ideolojiler tarafından 

propaganda aracı olarak kullanıldıkları dönem olarak ifade etmek pek yanlış 

olmayacaktır.  Mahzuni Şerif hem Türkiye İşçi Partisine üye olan hem de Âşıklar 

Derneği’nin kuruculuğu ve faaliyetleriyle ön plana çıkan bir âşık olarak her ne kadar 

kendini bir kanatta sınıflandırmak istemese de sol kesimin işlevlerinde yer alması onun 

hem sanatına bunun bir sonucu olarak da hayatına yansımıştır. Sanatına bu ideolojiyi 

yansıtmış olan Mahzuni bunun sonucunda hapis, yasaklı yıllar ve ekonomik kaygılar 

gibi süreçleri yaşamıştır. Mahzuni’nin ideolojik yaklaşımlarla ürettiği düşünülen bir 



 

173 

eser olarak; 1968 yılında okuduğu Amerika-Vietnam savaşını konu edinen “Amerika 

Katil Katil” eseri nedeniyle hapse girmiştir. Öztunç, bu hapis sürecinden sonra 

hapisten çıktığında zaten özel hayatında yaşadıkları pek yolunda gitmeyen Mahzuni 

Şerif’in o dönemler Türkler için yeni bir umut kapısı olarak görülen Almanya’ya 

gittiğini hem icralarını orada sürdürdüğünü hem de işçilik yaparak geçimini sağlamaya 

çalıştığını ifade etmektedir (2017, s, 36-37). Zaman zaman gerçekleştirdiği yurtdışı 

seyahatlerinden sonra yurda dönen ve bir süreliğine sakin bir hayat yaşayan 

Mahzuni’nin tekrar politik içerikli olduğu düşünülen bir diğer eseriyle bu sakin süreci 

bozulmuştur. Bu eser 12 Mart askeri muhtırası sonucu yeni kurulan hükümetin 

Başbakanı Nihat Erim’e yazdığı düşünülen eserdir. Bu dönemde Deniz Gezmiş, Yusuf 

Aslan ve Hüseyin İnan’ın idam edilmesi sonucu yazdığı düşünülen “Erim Erim 

Eriyesin” eseri yüzünden tekrar hapse atılan Mahzuni 10,5 ay hapishanede kalmıştır.   

Köşkün sarayın yıkılsın 

Erim erim eriyesin 

Umudun suya dökülsün 

 

Erim erim eriyesin 

Sürüm sürüm sürünesin 

 

Musa ile Tur-i Sinan 

Haktan gelmiş idi İnan 

Yesin seni yılan Çayan 

 

Erim erim eriyesin 

Sürüm sürüm sürünesin (Arslan,2020, s. 116). 

Tutukluluğu süresince zor dönemler geçiren Mahzuni hapisten çıktıktan sonra da uzun 

bir süre ekonomik baskılara da maruz bırakılarak eserleri radyo ve televizyonlarda 

yasaklanmıştır (Arslan, 2020, s. 35). Ayrıca bu yıllarda hem sahnelere çıkışı hem de 

yurtdışına çıkışı yasaklanan Mahzuni bu dönemde geçimini küçük bir dükkânda plak 

satarak sağlamaya çalışmıştır. Mahzuni’nin bu döneminde yasaklı olmasından ötürü 

eserlerinin başka sanatçılar tarafından seslendirildiği dönemdir bu konuyla ilgili 

örneklere de akışta yer verilecektir. Bahsedilen dönem öncesi sıkıntıların patlak 

verdiği süreçte katıldığı bir yurtdışı radyo programı bu süreci açıklamak açısından 

kendi ifadelerinin de yer aldığı bilgileri içermesiyle bu programdan kesitlerin 

verilmesi daha açıklayıcı olacaktır. 



 

174 

Mahzuni Şerif Almanya’daki Türklerin yayın yaptığı Köln Radyosuna 1976 yılında 

konuk olmuştur. Bu radyo yayınını medya kayıtları üzerinden ulaşabildiğimiz nadir 

radyo kayıtlarından olması sebebiyle Mahzuni Şerif’in radyo dönemini nasıl 

deneyimlediği ile ilgili de bilgi içermesi açısıyla konuşma metninin tamamından 

ziyade bu konunun açıklanması için gerekli olan konuşmaların metinlerine yer 

verilecektir. 47 

SUNUCU: Sonra hemen sorayım, bize yeni parçalarınızdan bir şeyler getirdiniz mi? 

ÂŞIK MAHZUNİ: Evet, zaten şimdi okuyacaklarım hemen hemen iki günlük eserdir.  

SUNUCU: Zira son zamanlarda dinleyicilerimizden birçok mektuplar alıyoruz. Hep 

sizin eski parçalarınızı çaldığımızı söylüyorlar ve yenilerinden çalmadığımızdan 

şikâyet ediyorlar. Hatta bazıları daha da ileri giderek acaba “Korkuyor musunuz, zülfü 

yâre dokunur diye Âşık Mahzuni’nin parçaları, onun için mi çalmıyorsunuz?” diyorlar. 

Biz Türkçe yayın yapan bir Alman radyosu olduğumuz için bizim bağlı bulunduğumuz 

Alman Radyo Televizyon Yasalarının çerçevesinde her sanatçının, her âşığın 

eserlerini çalabiliriz. Ve sizin dolayısıyla başka radyolar, başta Türkiye radyoları 

olmak üzere diğer radyolar gibi bizim bu tür bir korkumuz, çekinmemiz gereken bir 

durum yok. 

ÂŞIK MAHZUNİ: Vallahi daha doğrusu eserlerim zülfü yare dokunmaz da zaten yar 

olan hiç kimseye âşığın eseri dokunmaz. Yar olmayan kişilere dokunur. Yârin zülfüne 

dokunmayan eser de eser sayılmaz aslında. 

SUNUCU: Doğru değil mi? 

ÂŞIK MAHZUNİ: Doğru. 

SUNUCU: Peki Türkiye’den yeni geldiniz? 

ÂŞIK MAHZUNİ: Evet. 

SUNUCU: Burada bir konserleriniz falan olacak. 

ÂŞIK MAHZUNİ: Evet, konserlerim olacak. Hem de hemşehrilerimi son defa bir 

ziyaret edeyim dedim. 

 

 
47 Mahzuni Şerif’in Almanya Köln Radyosu’nda 1976 yılında konuk olduğu radyo programının detayı 

için bkz. (Topaloğlu, 2018). 



 

175 

SUNUCU: Niye hayrola, bir daha gelmeyecek misiniz? 

ÂŞIK MAHZUNİ: Zannederim bu yolculuğum benim biraz yani bu gelişim uzun 

sürelere kalacaktır. Yedi yıl kadar gelmeyişim olacaktır. Sebep şu oluyor. Artık genç 

neslin ozanları bizim terk ettiğimiz yeri aldılar, sağ olsunlar çok umut var onlarda. Ben 

artık meseleyi biraz da kaleme vereceğim. Zannederim biraz yazı işleriyle 

uğraşacağım. Yedi yıl kadar sahnelerden ayrılmak istiyorum. 

SUNUCU: Peki, Türkiye’den geliyorsunuz… 

ÂŞIK MAHZUNİ: Evet. 

SUNUCU: Türkiye’den bize vereceğiniz haberler nasıl? Türkiye’de neler olup bitiyor? 

ÂŞIK MAHZUNİ: Efendim, sazdan söyleyeyim bunu. Daha iyi olacaktır müsaade 

ederseniz. 

SUNUCU: Hay hay… 

ÂŞIK MAHZUNİ:            Ben gelirken beyaz karlar yağmıştı, 

Rahat olanlara güneş doğmuştu, 

Düz ovayı kara duman boğmuştu, 

Hasret ile iki gözü dolan var, dolan var. 

(Hasret ile iki gözü dolan var, dost dolan var.) 

 

Çok azaldı Kızılırmak, Ceyhanlar, 

Kokmaz oldu lale, sümbül, reyhanlar. 

Birbirini sevmez oldu insanlar, 

Ne yazık ki öldüren var, ölen var. 

(Her gün her gün öldüren var, ölen var dost.) 

 

Mahzunî’yim, alın teri yemedim, 

Ömrümde haksıza haklı demedim, 

Benim Türkiyelim, benim Memedim, 

Bizim memleketten size selam var, 

(Türkiye’den dolu dolu selam var, dost selam var.) 

  



 

176 

SUNUCU: Çok güzel, inanın ben çok beğendim. İnşallah dinleyicilerimiz de 

beğenirler. 

ÂŞIK MAHZUNİ: Teveccühünüz. 

SUNUCU: Gerçekten maalesef sizin de belirttiğiniz gibi Türkiye’de hiç de iyi değil, 

ama umarız bundan sonra düzelir. Peki, bu tür eserleriniz Türkiye Radyolarında 

yayınlanmıyor mu? 

ÂŞIK MAHZUNİ: Şimdilik mümkün değil. 

SUNUCU: Neden? 

ÂŞIK MAHZUNİ: Nedenini daha evvel siz söylediniz. Türkiye’de zülfü yâre 

dokunuyor, tabir ediyorlar bunu. Oysaki bir halk çocuğu olarak halkın güncel 

sorunlarını dile getirmek zorundayız biz. Mesela şimdi sordunuz, ben aynı yapıt 

üzerinde size karşılık verdim. Haberi bir ozan, herhalde bir radyo spikerinden daha 

değişik anlatır. Sazıyla anlatırdı. 

SUNUCU: Tabi ben daha önce TRT’de çalıştığım için TRT’nin genel yayın ünitelerini 

de biliyorum. Orada birtakım kısıtlamalar vardır. Ama hiçbir zaman gerçekleri 

yansıtan bir eser yahut bir sanatçının eseri yayınlanmaz diye bir ilke yok. Dolayısıyla 

bunun yayınlanmaması benim için anlaşılmıyor, anlaşılması güç bir durum. Neyse 

başka yeni eserleriniz hangileri? 

ÂŞIK MAHZUNİ: Yeni eserim yine okuyacağım bir tane, yalnız deminki aynı noktada 

buluşamadığımız taraf şu: Türkiye’de aslında yasal olan eserler bir hükümet kararıyla 

iptal ediliyor mesela. Türkiye’de Âşık Mahzuni Şerif çalamaz diye bir ne kanun vardır 

ne de benim hakkımda bir şifre verilmiştir. Ancak mevcut hükümetler halktan yana 

sözleri zannederim biraz yadırgıyor. Şart oluyor illa hükümetten yana olmak, oysaki 

ben özgürlüğü tercih eden bir adamım. 

Mahzuni’nin sanat hayatında radyonun yeri ifade edilecek olursa, ilk olarak radyonun 

Mahzuni’nin yurtdışında yaşayan gurbetçilerin kendisini dinlemesine, onlara sesini 

duyurmasına olanak tanıyan küresel bir tanıtım işlevi gördüğü söylenilebilir. Bu 

tanıtım işlevini aynı zamanda yeni eserlerini, albümlerini duyurmak içinde kullanan 

Mahzuni daha iki günlük eserlerim dediği eserlerini ilk defa radyo yayınında 

dinleyicisi ile buluşturması radyonun tanıtım aracı olduğunu gösteren bir örnektir. 

Türkiye’de siyasi sebepler nedeniyle bazı kısıtlamalar yaşayan Mahzuni’nin bağımsız 



 

177 

yurtdışı kanallı radyonun Türkiye’de olan radyolar gibi korkuyla ya da herhangi bir 

kısıtlamayla sınırlandırılmadığı görülmektedir. Bu nedenle eserlerini rahatlıkla dile 

getirebileceğinin de garantisinin verilmesi Âşık Mahzuni Şerif için o dönem bir fırsat 

doğurmuştur.  Aynı zamanda Almanya’da gerçekleşecek olan konserinin duyurusunu 

da bu kanal yoluyla yapan Mahzuni artık bir süre eser üretmeyeceğini daha çok yazı 

işlerini yöneleceği haberini de dinleyicisine buradan vermiştir. Türkiye’den haberlerin 

yer aldığı eseriyle de günümüz imkânlarına sahip olmayan memleket özlemi dolu 

gurbetçilere haber ulaştırma yönüyle bir nevi geleneğin âşığının üstlendiği haber 

taşıma işlevini de yerine getirmiş ve gurbetçi Alman halkını Türkiye’den bir nebze 

olsun haberdar etmiştir.  Son geçen diyalog içerisinde de Mahzuni’nin o dönemler 

yaşadığı yasaklanma ve siyasi süreçleri kendi söylemleriyle açıkladığı bilgilerin yer 

almasıyla ayrıca önem taşımaktadır.  

Âşık Mahzuni Şerif’in medyatik bir âşık olduğu göz önünde bulundurulduğunda onun 

sözlü gelenek ortamındaki âşıklık görünümü ile bu yeni kültür ortamındaki 

görünümleri arasında sanatının bazı yönleriyle dönüşüme uğradığı görülmektedir. 

Ancak Mahzuni bu dönüşümlerin yanı sıra geleneğin bazı unsurlarını sürdürerek, 

geleneğe sahip çıktığı da bilinmektedir.  Mahzuni Şerif’in medyalaşma sürecinde çoğu 

yönüyle dönüşüm yaşadığı doğrulansa da sazına, şiirinin yapısına sadık kalması ayrıca 

Özlemî ve Mah Turna gibi âşıklara mahlas vererek onların ustası olması kaynaklı 

geleneğin kurallarına riayet eden bir âşık olduğu söylenilebilir. Aşağıda detayları 

verilecek olan bu alıntıda Mahzuni’nin ustası olduğu Özlemî ile usta-çırak ilişkisini 

sürdürdüğünün bilinmesi kaynaklı Mahzuni’nin geleneğin unsurlarını sürdürdüğü 

açıkça görülmektedir (Özer ve Topal, 2021, s. 656).  

Geleneğin unsurlarına bağlı kaldığını gösteren bir diğer örnek ise Mah Turna ve 

Mahzuni arasında geçen şu olay örgüsüyle yansıtılabilir: 

Mah Turna, Âşık Mahzuni Şerif’le karşılaşmadan önce Selime yani kendi adıyla şiirler 

söylemiştir. Mahzuni ona Mah Turna adını vermek istemiş ama o, Selime mahlasını kullanmak 

istediğini söylemiş. Daha sonra Mah Turna rüyasında Hz. Muhammed’in elinden bâde içmiş 

ve aynı rüyada Âşık Mahzuni Şerif’in de Hz. Muhammed’in elinden bâde içtiğini gördükten 

sonra Mah Turna mahlasını kullanmaya karar vermiştir. Uyandıktan sonra rüyasını Mahzuni 

Şerif’e anlatan Mah Turna bu rüyadan sonra mahlasını kullanmaya başlamış ve daha önce 

Selime mahlasıyla söylemiş olduğu bütün şiirlerini değiştirip Mah Turna mahlasıyla söylemeye 

başlamıştır (Yalçınkaya, 2022, s. 78).   

Bu örnekte de Mahzuni Şerif’in bir âşığa mahlas verme konusunda adım attığı bu 

kurala riayet etmeye çalışıldığı görülmektedir. Mahzuni Şerif ile Özlemî arasında 

yaşanılan bahsi geçen bu olaylarında 1970’li yıllarda gerçekleştiği bilindiği üzere 



 

178 

yorumlanacak olursa medyatik döneminin içinde olan Mahzuni Şerif’in halen 

geleneğin kural ve kaidelerine sadık bir âşık olduğu görülmektedir. Özdemir ve 

Fidan’ın çalışmalarında yer verdikleri üzere medyatik dönemler âşıklık geleneğini yok 

etti gibi bir söylemin doğru olmadığı sadece bir dönüşüm yaşadığı görüşleri Mahzuni 

Şerif’in bu örneklerinde de doğrulanır nitelikte karşımıza çıkmaktadır.  

Mahzuni Şerif 1981-82 yıllarında yasaklı olduğu için stüdyolarda gizli gizli 

doldurduğu plakları 1986 yılında yasağın kalkmasıyla birlikte piyasaya sürebilmiştir 

(Gülersoy, 2016, s. 200).  Mahzuni yasaklı döneminin bitmesiyle televizyon ve 

radyolarda yer almaya başlayarak bu dönemden sonra birçok kaset ve albümüyle 

dinleyicisine ulaşmıştır. Yasaklı olduğu süre zarfında kendi gibi sıkıntı yaşayan 

İbrahim Tatlıses’in tekrar görünürlük kazanmak adına bir albümüne koymak istediği 

“Dom Dom Kurşunu” adlı eserini vermiş ve bu dönem İbrahim Tatlıses, Mahzuni’nin 

bu eseri sayesinde adından söz ettirmiştir. Mahzuni’nin İbrahim Tatlıses’e birden fazla 

eser verdiği bilinmektedir. Fakat Mahzuni’nin yasaklı döneminde Antep’te işlettiği bir 

kasetçi dükkanına kaset almak üzere Tatlıses’in firmasıyla irtibata geçip çok kez kaset 

almayı talep etmesine rağmen kendisine para göndermeden kaset verilemeyeceğini 

ileten çalışanın söyledikleri üzerine o dönem mağdur olan Mahzuni İbrahim Tatlıses’e 

bir mektup yazmıştır:   

Yıllardır ayrı ayrı plak, kaset ve film yaptığınız tescilli ünlü eserlerimi, zaman zaman kendi 

konusundan çıkarıp, kendi senaryolarınızca ismini değiştirip film yaptığınız ve başka sanatçıya 

okuttuğunuzda mahlasımı ve ismimi tahrif ettiğiniz halde sanatınıza ve arkadaşlığımıza 

duyduğum saygı nedeniyle hiçbir konuda sizi rahatsız etmedim. “Sarhoş” isimli eserim benim 

seceremin Nurhak Dağları’ndaki ölümsüz hikâyesiydi. Hiç bana tenezzül etmeden sanki 

İstanbul’da geçen bir aktüel aşk macerasıymış gibi sergileyip para kazandınız. Hiçbir gün 

sizden maddi talebim olmuş mudur? Ancak görüyorum ki size bu kadar kıymet veren 30 yıllık 

sanatçı ağabeyinizin sizde hiçbir değeri yok (Öztunç, 2017, s. 78-79). 

Yukarıdaki paragrafta yer alanlar çalışma bağlamında birden fazla örneklem 

içermektedir. Burada Mahzuni’nin eserini üretirken tahayyül ettiği anlamdan 

bambaşka şekilde imgelendiği ile ilgili bir eleştirisinin bulunması önemlidir. Çünkü 

eser sahibinin eseri üretirken kodladığı anlam eserin sahibinden bağımsızlaştığı an 

farklı kodaçımlarıyla okunduğuna dair veriler içermektedir. Mahzuni’nin mektubunda 

belirttiği seceresinin Nurhak Dağ’ındaki ölümsüz hikâyesinin İstanbul gibi alakasız 

bir mekânda ve zamanda dolayımlanarak bambaşka bir anlama bürünmesi tam olarak 

kaydedilen eserlerin sahibinden bağımsızlaşması ve teknolojik gelişmelerin eserlerin 

görselliğini de ön plana çıkarmasıyla anlam dünyalarının bambaşka şekilde inşa 

edilmesinden kaynaklanmaktadır.    



 

179 

Mahzuni Şerif’in bir adet klibi olması kaynaklı bu konuda kendi klip imgeleriyle diğer 

sanatçıların onun eseri üzerinden gerçekleştirdikleri klip imgelerini karşılaştırarak 

yorum yapılması mümkün görünmemektedir. Bu nedenle Mahzuni’nin mektupta dile 

getirdiklerinden hareketle, İbrahim Tatlıses’in yaptığı yorumlamaya uyarladığı 

kliplerin ve film sektöründe kullandığı eserlerinin Mahzuni’nin eseri üretirken içinde 

bulunduğu duygu durumu ya da eseri ithaf ettiği durumlarla örtüşmediği bir gerçektir. 

Burada göze çarpan başka bir olay ise telif haklarıyla ilgili o dönem ciddi bir yasanın 

bulunmadığına dair ifadelerin yer alıyor olmasıdır. Kendisine ait birçok eserdeki 

isminin veya mahlasının tahrip edilerek maddi kazancı Mahzuni yerine farklı kişilerin 

kazanması o dönemde telif haklarının bugünkü gibi ciddi bir şekilde korunmadığını 

ortaya koymaktadır. Sarhoş isimli eserinin İbrahim Tatlıses tarafından 1985 yılında 

İstanbul’daki aşk hikâyeli “Sevmek”48 adlı filmde kullanması sonucu o dönem daha 

görünür olan ve dizi-film sektöründe kullanılan eserlerin tüketici tarafından daha fazla 

talep edilmesi kaynaklı İbrahim Tatlıses’in yorumladığı albümün Mahzuni’den daha 

fazla sattığı bilinmektedir. Ayrıca müzik video kanalları döneminde kendisinin de bir 

klip yaptığı dönemlerde Mahzuni’nin birden fazla eseri onun dışında birçok sanatçı 

tarafından klipleştirilmiştir. Bunlara örnek olarak; Sarı Saçlım Mavi Gözlüm, Merdo, 

İşte Gidiyorum Çeşmi Siyahım, Dumanlı Dumanlı, Parsel Parsel Eylemişler Dünyayı, 

Mamudo gibi eserleridir. Mahzuni’nin eserlerinin başkaları tarafından tekrar 

yorumlandığında ortaya çıkan farklılıklar bulunmaktadır. Bu farklılıklara örnek olarak 

video klibiyle desteklenen Muazzez Ersoy’un 1997 yılında Mahzuni Şerif’in 

“Dumanlı Dumanlı” türküsünün yorumlaması verilebilir.  Farklılaşan etkenlerden ilki, 

sözlerde meydana gelen değişikliklerdir. Muazzez Ersoy’un yaptığı yorumlamada 

Mahzuni’nin köyü Bercenek’e ithafen yazdığı Vay göresim geldi Bercenek seni 

sözünde değişikliğe gidilerek Vay göresim geldi sevdiğim seni sözü eklenmiştir.49 Hali 

hazırda yapılan bu söz değişikliklerinin temel sebebi Muazzez Ersoy’un bu türküye 

uyarladığı klibinde yansıtılan asıl hikâyeden tamamen bağımsız aşk hikâyesine sözleri 

adapte etmek olduğu düşünülmektedir. Burada ikinci bir değişiklik olarak hikâyenin 

gerçek hikâyesinden bambaşka bir konuya evrilmiş olması durumudur. Muazzez 

Ersoy’un Mahzuni’ye ait bu eseri dönüştürmesini Aktulum’un müziklerarasılıkla ifade 

ettiği gibi bir eserin çeşitli yöntemlerle (pastiş, gönderge, aşırma, yansılama vb.) 

alıntılandığı türlerde yeni yorumlanan eser eski eseri ya biçemsel ya da anlamsal olarak 

 
48 Mahzuni’nin filmde kullanılan eseri için bkz. (Film Atölyesi, 2022). 
49 Muazzez Ersoy’un “Dumanlı Dumanlı” eserine yaptığı klip için bkz. (Pool Production, 2021): 



 

180 

dönüştürmesi üzerinden yorumlanabilir. Burada Muazzez Ersoy’un yaptığı pastiş 

yönteminde ise her ikisi de gerçekleşmiş gibi görünmektedir. Eserin sözlerinin 

değiştirilmesi eseri biçemsel olarak dönüştürürken aynı zamanda klip ile yaratılan 

anlamsal dönüştürüm de eseri Mahzuni’nin üretirken tahayyül ettiği anlamdan 

uzaklaştırarak anlamsal dönüştürümüne sebep olmuştur.  

Mahzuni Şerif’in televizyondaki görünümlerinden biri olarak 2002 yılında katıldığı 

İbo Show’un yayınında Mahzuni’nin program boyunca playback yapacağı için bu 

konuya alışkın olmadığından dudak senkronizasyonu uymaz ise seyircinin anlayışlı 

olmasını isteyerek öncesinde uyarıda bulunması elektronik ortamda âşıkların canlı 

icralarda ya da bu tür gelenekte olmayan araçları kullanmalarıyla zaman zaman 

bocaladıklarını gösteren bir örnektir. Bu örnek aynı zamanda sözlü kültürün canlı icra 

ortamından gelen, irticalen türküler söyleyen Mahzuni Şerif’in kayda alınan sesinin 

televizyon yayını esnasında kullanılır olmasıyla; canlı icraya gerek kalmadan icranın 

gerçekleştiriliyor olması geleneğin bu yönüyle bir dönüşüm yaşadığını gösteren 

örneklerdendir. Başka bir örnekte; Eko Tv’de  yayınlanan bir programa konuk olan 

Mahzuni Şerif’in playback yaparken senkronizasyonu tutturamadığı yerler ve bunu 

yapabilmek adına orada bulunanlarla sürekli göz teması kurma isteği icracının 

doğaçlama yapamaması sonucu bir kayda bağlı kalması yönüyle bu durumun icrasını 

zayıflattığı görülmektedir. 50 Bununla ilgili doğaçlama yapamayan âşıkların Özdemir’e 

göre “Doğaçlama ustası âşık, radyo ve televizyon stüdyolarındaki “canlı” 

programlarda bocalamaktadır” (2011, s. 47) ifadeleriyle beraber gelenekte doğaçlama 

eserler sergilemeye alışkın olan âşıkların radyo ve televizyon programlarının icradaki 

doğallık ve rahatlıklarını kaybettikleri bir yer haline gelmiş olduğu ifadeleri verilen 

örnekte Mahzuni Şerif’in yaşadığı olayı açıklar niteliktedir. 

Mahzuni Şerif’in televizyondaki bir başka görünümü TRT Belgesel programında 

adına yapılmış programdaki görünümüdür.  1990 yılında “Ozanın Kopuzundan Âşığın 

Sazına” adlı programın 9. bölüm yayınında Mahzuni Şerif’in Boşumuş (Ey Erenler) 

adlı türküsüyle başlayan program bu türkü seslendirilirken açık havada ağaçlık bir 

yerde bağlamasıyla türküsünü seslendiren Mahzuni görünümüyle başlamaktadır. 

Türkü bitiminde Mahzuni’nin köy ortamındaki görünümleri gösterilirken başında 

kasketi bahçe işlerini yapan âşığın görünümünde köyündeki, yereldeki birikimlerini 

 
50 Mahzuni Şerif’in programlardaki icralarında gerçekleşen değişimlerin gözlendiği içerik olarak Eko 

TV’de yer alan programa bkz. (Nostalji TV, 2020). 



 

181 

kente taşımak konusunda da başarılı olduğu konusuna vurgu yapılırken ayrıca şiir 

dünyasından, geleneksel motiflere bağlılığından da bahsedilir. 51  

  

Şekil 5.1 TRT Âşık Mahzuni Belgeseli 

(1990) 

Şekil 5.2 TRT Âşık Mahzuni Belgeseli 

2. görsel (1990) 

Bu belgeseldeki medyatik dolayım kente göç eden âşığın kentte karşılaştığı medya 

araçları tarafından yapılırken, belgeselde onun yerelliğine dair yapılacak vurgular için 

yine yerelin unsurları vurgulanmaya çalışılmıştır. İlk olarak türkü seçimleri memleketi 

olan Bercenek için yaptığı türküsünün seçilmesiyle köy, memleket özleminin 

vurgulanması,  Mahzuni’nin kasketiyle tarlada çalışırken olan görünümü, elinde sazı 

ovalarda bahçelerde icra yapması ocak başında ekmek yapan teyzelerin yanında 

yaptığı icralarda yerellik vurgusu yapılırken ayrıca Alevi- Bektaşi merkezli deyiş ve 

semahların gösterildiği bir cem ritüelinden Kırklar Semahının verildiği görünümle 

onun sanatında etkili olan Alevi-Bektaşi kültürüne de atıf yapılmaktadır.            

Âşık Mahzuni Şerif’in medya döneminde dolayıma giren bir başka görünümü ise 

katıldığı bir televizyon programında ortaya çıkan görünümüdür. Bu programda 

geleneksel medya araçları tarafından oluşturulan dolayımlı deneyim olarak âşığın 

stüdyo ortamında gerçekleştirilen bir icrasında stüdyonun geleneksel imgelerle 

donatılarak sözlü kültür ortamındaki âşıklık geleneğinin icra ortamının simüle edilmiş 

olan hali değerlendirilebilir.  

 

 
51 Mahzuni Şerif belgeselinin yayınlandığı “Ozanların Kopuzundan Âşığın Sazına” programının 9. 

Bölümde yer alan yayının internette yer alan kaydı için bkz. (Turkic Culture, 2014) 



 

182 

  

Şekil 5.3 TRT” Bir Nefes Anadolu” 

Programı (2001)52   

Şekil 5.4 Bir Nefes Anadolu” Programı 

2.Görsel 

Geleneğin gerçek icra ortamının simüle edilmeye çalışıldığı bu dolayımlı deneyimi 

gerçek deneyime yaklaştırmak adına stüdyo geleneksel imgelerle donatılmış 

izleyicilerden bir kısmı görsellerde görüldüğü üzere geleneksel kıyafetler giymiş 

stüdyoda yüz yüze toplumun icra ortamını anımsatan bir hava yaratılmaya çalışılmıştır. 

Ayrıca stüdyo daha çok doğa ve köye ait pastoral resimlerin olduğu yerellikleri 

çağrıştıran slaytların gösterimiyle bu ortamda yerel unsurlara sık sık yer verilmiştir. 

Bunun yanı sıra Âşık Mahzuni Şerif’e eşlik eden bir orkestranın varlığı, âşığın 

gelenekte olmayan mikrofonla ilişkisi, yine geleneksel icra dışındaki bir icra olarak 

amfiye bağlanmış bir bağlama ve bunların tümünü televizyon ekranı vasıtasıyla yüz 

yüze gelenekte olmayan binlerce kişiye ulaştıran medyanın varlığı medyatik ortamda 

Mahzuni Şerif’in nasıl dolayıma girdiği ile ilgili verileri oluşturmaktadır. Bu 

televizyon programında dolayıma sokulan kültürel ürünler de Mahzuni’nin sözlü 

kültür ortamında icra ettiği eserlerini artık medya aracılığıyla yeni yerlerine bazı 

imgeler yardımıyla dolayıma sokarak yeniden bağlamsallaştırılmasına örnek 

oluşturmaktadır. Mahzuni’nin televizyon ekranında gerçekleştirildiği bu icra izleyicisi 

için dolayımlı bir deneyimi meydana getirmektedir. Bu dolayımlı deneyimin canlı bir 

deneyimmiş gibi yansıtılmasında kullanılan bazı imgeler de bu deneyimi hipergerçek 

şekilde, gerçek icrayı simüle ederek, ekranlarda izleyicisine sunulmaktadır.  

Mahzuni Şerif’in televizyonda yer aldığı bir başka görünümde; İbo Show adlı 

televizyon programının 1994 yılına ait yayınında Âşık Murat Çobanoğlu ile birlikte 

gerçekleştirdikleri bir atışma yer almaktadır:  

  

 
52 Âşık Mahzuni Şerif’in konuk olduğu “Bir Nefes Anadolu” programının detayı için bkz. (Üçyıldız, 

2022). 



 

183 

Mahsuni Şerif: Murad bizim aramızda/ Bayram olur barış olur/ İnanma sen İbrahim’e/ Bayram 

olur Barış olur/ Tatlı tatlı yarış olur 

Murat Çobanoğlu: Ayrımız gayrımız yoktur/ Bayram olur barış olur/ Bir yetim güldüğü zaman/ 

Bayram olur barış olur 

Mahsuni Şerif: Aktı kanım ılık ılık/ Biz yalancı kör değilik/ Aradan kalksa ikilik/ Bayram olur 

barış olur/ Bir dost dosta kavuş olur 

Murat Çobanoğlu: Aynı beden aynı yürek/ Kalem yazsın duysun melek/ Ne Alevi Kürt ne de 

bilek/ Hepsi Türk’tür barış olur/ Bayram olur barış olur 

Mahsuni Şerif: Çekilmez bayramın yası/ Olmaz bayramın kavgası/ Çözümüdür demokrasi/ 

Bayram olur seyran olur/ Dost dostuna kurban olur 

Murat Çobanoğlu: Evde kazan kaynarısa/ Kız anayı anlarısa/ Oğul babayı tanırsa/ Barış olur 

bayram olur 

Mahsuni Şerif: Mahsuni gel kendin tanı/ İkilik olmasın yani/ Gel öpelim İbo seni/ Bayram olur 

seyran olur/ Can canana kurban olur 

Murat Çobanoğlu: Çobanoğlu düşme derde/ Sırrını verme namerde/ Tatlıses olduğu yerde/ 

Bayram olur barış olur 53 

Televizyon ve radyo yayınlarının olduğu dönemde yaşamış ve kendisi kadar eser dahi 

üretmemiş çoğu sanatçıdan bu yayınlarda daha az yer almış bir âşık olması durumunun 

kendisinin de farkında olduğunu aynı programda şu sözlerle dile getiriyor: 

Murat arkadaşımda bende hemen hemen otuz-otuz beş yıllık Anadolu sanatçısıyız. Bugün dört 

yüze yakın plaklarımız, kasetlerimiz yani on bine yakın Anadolu kültürüne eser vermiş eski 

garipleriz. Ne ilginçtir ki bir devlete on bine yakın eser veren bu ulu köklü kültüre hizmet eden 

bir insan olmaklığın, nedense devletin hiçbir medya kurulundan geçmedi, tenezzül bile 

edilmedi. Burada devlet bana kucak açmadı, ama İbrahim Tatlıses bana kucak açtı. Bu onun 

için nezih halkçı ve demokratik tavrını bir ozan yüreğimle kucaklıyor, aynı zamanda şu ekranda 

bizi göstermeye tavassut eden sevgili İnterstar’a çok teşekkürlerimi bildirmek istiyorum. (İbo 

Show,1994 İnterstar) 

Mahzuni’nin bu ifadelerinden hareketle yayınına konuk olduğu Televizyon 

programına ve sunucuya teşekkürlerini bildirmesi âşıklık geleneğinin öncesinde ifade 

edildiği gibi hamiliğinin de dönüştüğüne dair bir veri içermesiyle önemlidir.  

Mahzuni’nin eserlerini kayda alma, satma ya da programlara katılma yasağı kalkmış 

olsa da politik ifadeleri sebebiyle yine de diğer sanatçılar kadar bu mecralarda yer 

almamıştır. Fakat buna rağmen kendisi görünür olamasa da Mahzuni’nin türküleri 

sadece Türkiye’de değil yurtdışında da büyük bir ilgiyle her dönem karşılanmış ve 

dinlenmiştir. Bunun bir nedeni de Mahzuni’nin eserlerinin kendi dönemi de dahil farklı 

kişiler tarafından yorumlanmasından da kaynaklanmaktadır. Çünkü kendisinin 

eserlerini ulaştıramadığı kesime diğer sanatçıların vasıtalarıyla ulaştırmış çok farklı 

dinleyici kitlelerine sesini duyurmuştur. Mahzuni Şerif’in eserlerini yorumlayan 

sanatçıların listesi oldukça kabarık olsa da Mahzuni’nin kendi döneminde onun 

 
53 Mahzuni ve Çobanoğlu’nun atışmasının gerçekleştiği TV programının detayı için bkz. (Tatlıses, 

2016).  



 

184 

eserlerini yorumlayanlardan bazıları; Selda Bağcan, Edip Akbayram, Cem Karaca, 

İbrahim Tatlıses, Hüseyin Turan, Cemali, Soner Arıca, Sabahat Akkiraz, Ahmet Kaya, 

Muazzez Ersoy, Sinan Özen, Ceylan gibi isimlerdir. 

Mahzuni Şerif’in kendisinin dahi adını, sayısını unuttuğu onca eseri olduğu bilinse de 

hemen hemen; 450 adet (45’lik) plak, 10 adet Long Play (LP), 59 adet kaset, 70 adet 

albüm yaptığına dair farklı çalışmalarda belirginleşen ortak bir sayı elde edilerek bu 

ifade edilen sayılar ortaya çıkmaktadır. Bunların yanı sıra “Milliyet, Meydan, 

Anadolu’nun Sesi gibi gazeteler ile Pir Sultan, Hacıbektaş, Kızıldeli, Ozanca gibi 

dergilerde de uzun yıllar yazılar ve kitaplar yayınlamıştır” (Aktaş, 2002, s. 7). 

Mahzuni’nin bu kadar çok eser üretmiş olması akıllara eserlerini nasıl ürettiği 

sorusunu da getirmektedir. Mahzuni’nin eserlerini genellikle bir olayın hemen peşine 

şartlar ne olursa olsun irticalen yazdığı bilinmektedir. Bu durumu kızı bir röportajında, 

babam bazen odasına kapanır saatlerce çıkmazdı. Biz biliyorduk ki bu fırtına öncesi 

sessizlikti şeklinde belirtmektedir (Özgentürk, 1999). Ayrıca Mahzuni ile çıktığı bir 

konser gezisinde kendisinin doğaçlama eser ürettiğini bildiğinden yanında teyp 

taşıdığını belirten Edip Akbayram; “konser öncesinde sohbet ederken birden ‘Edip dur 

bir parça yapıyorum’, dedi hemen teybin düğmesine bastım. O an ‘Zalim Zalim’ 

türküsünü doğaçlama olarak yazdı canlı şahidi benim” sözleriyle Mahzuni’nin 

doğaçlama eser üretmeye devam ettiğini de belirtmiştir (Arslan, 2020, s. 88)  

Doğaçlama eser ürettiği ile ilgili bir diğer örnek ise İstanbul’da bir gazino programında 

sahneye çıkıp türkülerini okuduğu esnada dinleyiciler arasından bir kişinin 

Mahzuni’nin siyasi propaganda yaptığını ve sadece türküsünü söylemesi gerektiğini, 

bu şekilde konuşmalar yapmamasını ifade etmesi üzerine Mahzuni’de sinirlenerek 

bende ozanım ozan türküde söyler konuşur da diyerek ‘Yuh Yuh Sana’ türküsünü orada 

doğaçlama yazmıştır. Bu eserin orada bulunanlar tarafından teybe alındığını daha 

sonra dinlediğinde de beğenerek tüm hırsızlara, yolsuzluk yapanlara ithafen albümüne 

koyduğunu belirtmiştir (Öztunç, 2017, s. 58). 

Uzaktan yakından yuh çekme bana 

Sana senin gibi baktım ise yuh 

Efendi görünüp bütün insana 

Hakk'ın kullarını yıktım ise yuh 

 

  



 

185 

Yuh yuh soyanlara 

Fakire kıyanlara 

Yuh nefsine uyanlara yuh 

 

Bu kadar milletin hakkın alanlar 

Onları kandırıp zevke dalanlar 

Diplomayla olmaz hakîm olanlar 

Suçsuzun başına çöktüm ise yuh 

(…) (Öztunç, 2017, s. 59). 

Doğaçlamayı sürdüren bir âşık olmasıyla gelenekteki âşıklığı sürdürdüğüne gönderme 

yapılabilir aynı zamanda doğaçlamanın her iki eser üretim aşamasındaki örneklerde 

verildiği üzere teybe kaydedilmesi de artık icra üretim aşamasındaki kayıt cihazlarının 

kullanımını da işaret etmektedir.   

Mahzuni Şerif medya araçlarıyla bağıntılı olduğu dönemler için sanatı hakkındaki 

görüşlerini Sennur Sezer’in yazısında Mahzuni Şerif’in İsveç Merkez Radyosu'nda 

Yaşar Özürküt ile 1989 yılında yaptığı bir röportaja yer vermesiyle medyayla ilişkili 

olduğu dönemi âşığın ağzından yansıtması açısından önemlidir. Bu röportaj şu 

şekildedir:  

(...)70'li yıllarda güncel konuları izleyen sosyal içerikli türküler yapıyordum. yine öyledir ama, 

biçim değişikliği yaptım. Eski çalışmalarıma tek sazlı dönem denebilir. Aşık Veysel türü dönem 

yani. Toplumun o günkü beklentileri de farklıydı. Bugün yeni kuşaklar farklı şekilde, bilinçli 

olarak yönlendiriliyor. Bir kısmı 'arabesk' denilen, bence eroinin müzikleştirilmiş şekliyle 

avutuldu. Kitleye arabesk enjekte edildi. Uyutuldu. Böyle bir kuşak savruldu gitti. Varsıl 

çevrelerin gençleri de diskolara yönlendirildi. Halk müziğinden ve halkın sorunlarından 

uzaklaştırıldılar. Üçüncüsü de, ikisi arasında kalan gösteriş düşkünü, edebi sükse yapmak 

isteyen yarı aydın çevreleri oluşturdu. Ben bu üç nesle birden hitabeden bir Mahsuni dönemi 

başlattım. Daha doğrusu ülkemin içinde bulunduğu siyasal toplumsal durum beni buna zorladı. 

Tek saz döneminde yüreklice okuduğum sözlerin çoğu denetimlere takıldı. Sansüre uğradı. 

Onun için de davullu zurnalı, hoppalı zuppalı, zikzaklı türkülerle düşüncelerimi aktarmaya 

çalışıyorum... Örneğin "Dom Dom Kurşunu"nda olduğu gibi vokaller, gruplar kullanıyorum. 

Ama türü, biçimi nasıl olursa olsun, Mahsuni yine Mahsuni'dir (Sennur Sezer, “Yuh! Yuh!” 

Evrensel Gazetesi)54 

Mahzuni’nin farklı tür müziklere karşı yaklaşımını veren yukarıdaki paragrafta kendi 

ifadeleriyle de dile getirdiği üzere geleneksel müziğin yeni nesillere de yansıması 

amacıyla kendisinin de eser üretim aşamasında bu duruma dikkat ettiği görülmektedir. 

Ayrıca eserlerini yorumlamasına izin verdiği bazı kişilerin de icra ettiği dönemlerde 

genellikle ses getiren performanslara sahip oldukları görülmektedir. Bunlara örnek 

olarak; Yuh Yuh Sana adlı eseri kendi yorumladığı dönemde tepki toplasa da Cemali 

grubu tarafından 1997 yılında “Youh Youh” adıyla tekrar yorumlanmasıyla bu 

 
54 Gazete haberinin detayı için bkz. (Sezer, 2002).  



 

186 

yorumun o dönem geniş kitlelere ulaşan bir yorumlama olduğu bilinmektedir. Bu 

konuyu grup üyelerinin kendi ifadeleriyle: 

Çocukken Amerika’da yaşadığımız dönemde babamın plakta çaldığı Âşık Mahzuni Şerif, Zeki 

Müren, Neşet Ertaş gibi sanatçıların sesleriyle büyüdük. Babam bağlamayı eline aldığında ilk 

çaldığı şey Mahzuni’nin Çeşm-i Siyahım türküsüydü. Evrensel bir insan olan Mahzuni Şerif’in 

vizyonu çok genişti, bundan dolayı hayatı boyunca genç, taze kalabildi. 60’larda farklı bir 

jenerasyonun gönlüne taht kurmuş, 70’lerde ve 80’lerde yine genç kalmış Türk rock ve pop 

grupları ondan feyz almış. Onlarca parçası coverlanmış. 90’lardan bugüne görüyoruz ki 

Mahzuni parçaları artık her tarzdan müziği içinde barındırabiliyor ve yeni söylenmiş gibi 

oluyor. Cemali grubu olarak onun bir şarkısını farklı bir altyapıyla aranje edip yorumladık. 

Eskiyle yeniyi birleştirip ikisi arasında müzikal bir loop kurabilmek önemliydi. Post-modern 

yapıya taşımak amacıyla endüstriyel altyapı üstüne bağlama koyarak distortion55 vokallerle 

yorumladık, dinleyici parçayı “fresh”miş gibi kanıksadı. Mahzuni babanın herhangi bir türküsü 

bir chill-out veya dans kulübünde çalarken bir zencinin kafa sallayarak “Groove”a girmesi, bir 

Çinlinin çılgınca dans edebilmesi veya Malatyalı bir teyzenin bu parçayı dinlerken gözyaşı 

dökmesi bizce bu dünyadaki en güzel paylaşım (Arslan, 2020, s. 91-93) 

Cemali grubunun bu paragrafta dile getirdikleri bu çalışmanın birden fazla aşamasına 

örnek oluşturacak veriler içermektedir. İlk olarak bu açıklama Mahzuni’nin 

röportajında kendi ifadelerinde yer verdiğiyle benzer bir yorumla Mahzuni’nin 

dönemin şartlarına ve dinleyicinin müzikal beklentisine göre hareket edebildiğini 

60’larda farklı jenerasyona 70-80’lerde farklı jenerasyona kendini dinletebildiğini 

vurgulamıştır. Daha sonra Anadolu Rock ve pop müziği sanatçıları tarafından sıklıkla 

eserlerinin coverlandığına işaret ederken kendi yaptıkları cover için ise -post-modern 

döneme uyarlamaya çalıştık- ifadesi aslında post-modern müziği anlatırken ifade 

edilen pastiş ve parodi kavramlarıyla Cemali’nin ifade ettiği eser coverlama ihtiyacı 

hem amaç hem de ortaya çıkan ürün olarak tamamen örtüşmektedir. Bu konuyu 

otantisite kavramıyla açıklamaya başlamak daha anlaşılır kılacaktır. Otantisite 

karmaşık bir kavram olması sebebiyle öncelikle onun kullanımındaki otantiklik 

anlamının eski ya da tarihsel olarak öncelikli olan için kullanıldığına dair bir 

yanılsamanın olduğunu belirtmekle başlanabilir ve otantisitenin herhangi bir müziksel 

kombinasyonun dışında aslında bir yorumlama meselesine işaret ettiği de bilinmelidir. 

Burada otantisite kavramını müzik üzerinden kavramsallaştıran Erol üç tür 

otantisiteden söz eder. Bunlar: Geleneksel, Modern ve Post-modern otantisitedir. 

Geleneksel otantisite; geçmişteki yerel müzikleri barındıran bir ifadeye karşılık 

gelirken modern otantisiteyi, Cumhuriyet döneminde amaçlanan halkın kendine özgü 

türkülerinin derlendikten sonra modern otantisiteye uygun şekilde Batı müziği 

teknikleriyle işlenmesiyle elde edilen bir otantisite olarak ifade edilmektedir. Son 

olarak post-modern dönemin otantisite anlayışında, geçmişe ve geleneğe dönüşün 

 
55 Bir enstrümanın, sesin doğal halinin çarpıtılması, sesin değiştirilmesi. 



 

187 

izleri tamamen yenilikçi ya da yenilikleri terk ederek geçmiş icralara karşı korumacı 

bir tavır oluşturmaktan ziyade geçmişle bugün arasında köprü niteliğini taşıyan 

üretimlere odaklanmaktadır (Erol, 2018, s. 144-150). Post-modern dönemin 

müziğinde pastişlerin uygulanmasıyla daha çok eklektik olarak çeşitli şekillerde 

geleneğin müziğinden faydalanıldığı bilinmektedir. Bu tür eklektik yapıların 

kullanılmasının amacı ise birbiri içinde eriyen karşıtlıkların hem bugünün insanına 

hem de gelenekteki halini özümseyen insanlara hitap etmesidir. Burada Cemali 

grubunun örneğinden ilerlendiğinde 90’lı yılların müzik anlayışıyla 60-70’li yılların 

Mahzuni’sinin müziğini post-modern dönem müziği teknikleriyle ve post-modern 

otanstisiteye göre yorumlayarak çok daha geniş kitlelere ulaştırmışlardır. Bu örnek 

üzerinden post-modern otantisitenin otantikliği açıklandığında, buradaki otantik olma 

halinin aslında kim olduğumuzla ilgilidir. Bunu dile getiren Erol otantikliğin; bir 

üslubu, türü, parçayı otantikleştirenin ve ona bir değer atfeden insanların kim olduğuna 

bağlı olduğunu belirtir.  Aslında önemli olanın otantisiteyi kimin inşa ettiğiyle ilgili 

olduğunu ifade ederken de bu grupları üretici ve tüketici olarak belirtmektedir. Ayrıca 

kültürel aracılarında varlığının bu noktada unutulmamasını hatırlatmakta beraber ona 

göre neyin otantik olduğundan ziyade kimin otantik isnadı yaptığı daha önemlidir 

(2018, s. 210-211). Buradan hareketle Cemali’nin Yuh Yuh yorumu 90’lar 

dönemindeki genç, pop müziğin duyumuna alışkın olan kitlesinin isnadından bu eser 

otantik bir geleneksel bir müziktir. Cemali gurubunun yorumuna birden fazla örneği 

içermesi kaynaklı çalışmanın ilerleyen bölümlerinde tekrar dönülecek olup burada 

kayıtlı müzik sektörünün endüstriyel ekonomik kaygılarla halka ulaşmada geleneksel 

müziklerden faydalandığı açıklanacak olursa; bu konuda yeni bir müzik türünün 

Türkiye’de yaygınlaşması anlamıyla geleneksel müziklerden faydalanıldığı örneğini 

veren Özdemir’in açıklamalarına yer verilebilir. Özdemir, Batı’dan yayılan 68 kuşağı 

eğilimlerinin etkisiyle Türkiye’deki müzik aktörlerinin, geleneksel müzik belleğine 

yönelerek eserler ürettiklerinin altını çizmektedir. Ona göre Türkçe Sözlü Hafif 

Müzik, Türk Hafif Müzik, Türk Pop Müzik, Anadolu Rock, Anadolu Pop-Rock gibi 

isimlerle anılan türlerin öncüleri bu tür müzikleri, halk müziği geleneğinin eserlerine 

yaslanarak üretmişlerdir (2021, s. 577). Post-modern dönem müziği içerisinde yer 

verilen bu tür müzikleri Özdemir, 1960-70 döneminde Batı Avrupa’daki 68 kuşağıyla 

yayılan “Beatles, Rolling Stones, Pink Floyd” gibi grupların etkileriyle yapıldığını 

ifade etmektedir. Ayrıca aranjmanlara tepki anlamında Türkiye’de Anadolu Rock 

tarzının öncülerinin “Yunus Emre, Karacaoğlan, Pir Sultan Abdal, Dadaloğlu, Âşık 



 

188 

Veysel, Âşık Mahzunî, Neşet Ertaş” gibi gelenek kültürü temsilcilerinin eserlerinin 

yorumladıklarının görüldüğünü belirtir (2021, s. 577). Bu tür yorumlamalar çok sayıda 

olduğu gibi burada sadece Mahzuni Şerif’in yorumlanan eserlerinden birkaçına yer 

verilecektir. Bunlar: Selda Bağcan (Yuh Yuh, Mehmet Emmi), Dönüşüm (Nalına Da 

Vur), Edip Akbayram (Vay Göresim Geldi, Garip, Zalim Zalim), Murat Göğebakan 

(Yedin Beni), Cem Karaca (Oy Babo), İbrahim Tatlıses (Sarhoş, Dom Dom Kurşunu, 

Yuh Yuh), Hüseyin Turan (Kirvem), Soner Arıca (Han Sarhoş), Sinan Özen (Bu Yıl 

Benim Yeşil Bağım Kurudu), Muazzez Ersoy (Dumanlı Dumanlı) eserleridir. 

Edip Akbayram ile yapılan görüşmede sanatçı, halk ozanlarının Anadolu pop rock 

sanatçıları olarak kendileri sayesinde gençlere ulaştırıldığını âşıkların bu vesileyle 

daha geniş kitlelere adının duyurulmasında Anadolu rock tarzının sanatçılarının ön 

ayak olduklarını ifade eder (Camgöz, 2020, s. 1500). Edip Akbayram’ın bu açıklaması 

icra ettiği müziğin daha geniş kitleye sahip olduğu ve âşıkların sayelerinde tanındığına 

dair kimileri için talihsiz bir yorum gibi görünse de burada çalışma akışı için dikkat 

çeken nokta türkülerin yeniden farklı tarzlarda yorumlanarak yeni dinleyici kitlelerine 

ulaştırılıyor olmasıdır. Mahzuni’nin bir eserinin birden fazla sanatçı tarafından farklı 

türde yorumlandığı görülmektedir. Bunların yorumlanma amaçlarının tümünü bir 

sınıflama altında toplamak mümkün değildir. Ama türkülere yönelimin başlıca 

amaçları post-modern müziğin otantisitesi anlamında bir düzenleme, yorumlama 

anlamıyla düşünüldüğünde, bağlamanın yanında bas gitarın ve elektro gitarın 

kullanımının Mahzuni’nin ürettiği geleneksel kalıplardaki müziğine farklı bir yorum 

kattığı aşikârdır. Mahzuni’nin eserlerine yapılan bu tür yorumlamalar post-modern 

dönem müziğin en önemli özelliği olan pastiş (öykünme) yöntemini içermektedir.  

Pastişin iki şekilde yapılabildiği bilgisinden hareketle, eseri yeniden yorumlayan 

sanatçının eserin özgün biçemini kendi biçemiymiş gibi benimseyerek, alıcı üzerinde 

oluşturmak istediği etkiye göre özgün yapıtın içeriğini kendi yapıtına uyarlaması 

sonucu elde edildiği bilinmektedir (Aktlulum, 2017, s. 50). Dolayısıyla bu tür 

alıntılama türlerinde eserin biçem ya da anlatımları taklit edilebilir. Mahzuni’nin 

eserlerinde genellikle uygulanan pastiş yöntemleri ise eserin özgün halinin biçemini 

kısmen kullanmaktan geçmektedir. Çünkü yukarıda ismi geçen çoğu sanatçı 

yorumladıkları eserleri genellikle kendi müzik tarzlarına göre uyarlayarak eserin biçim 

olarak özgün yapısına ekleme yaparak yorumlamaları elde ettikleri görülmektedir. 

Anlam üzerinden yapılan yorumlamalarda farklı imgelerde resmedilen anlamlar eserin 



 

189 

özgün haline göre yeniden inşa edilmektedir.  Bunlara ek olarak otantisitenin müziksel 

unsurlarla elde edilebildiği gibi müzik dışı unsurlarla da sağlandığını dile getiren Erol 

bu tür referansların bağlamsal olduğunu bu referansların ise; “aksan, şarkı söyleme 

üslubu, özel bir çalgı tercihi, giyim, bedensel devinim veya yaşam biçimi” (2018, s. 

212) olarak görülebildiğini ifade etmektedir. Otantisite istinadının bu şekilde 

görünümleri olabileceğini dile getiren Erol’un ifadelerinden hareketle Mahzuni 

Şerif’in bazı eserlerinin medya dolayımındaki görünümleri anlamlandırılabilir.  

Mahzuni Şerif’in verilen diğer post-modern otantisite örneklerinden biraz farklı olarak 

Anadolu Rock türünde halk müziklerini yorumlayan Derdiyoklar İkilisinin Türküola 

plak şirketiyle yaptığı albümleri Disko Folk albümlerinde Âşık Mahzuni’ye adlı 

eserleri bulunmaktadır. 1980 yılında Âşık Mahzuni Şerif’in Nem Kaldı adlı eserinin 

altyapı olarak korunmasıyla üzerine farklı enstrümanların eklenmesi sonucu Âşık 

Mahzuni’nin türküsünde geçen sözlere cevaben yazılan sözleri içeren bir eser 

üretmişlerdir. Burada Derdiyoklar İkilisi’nin gerçekleştirmeye çalıştığı amacın 

Mahzuni Şerif’in Nem Kaldı türküsünün altyapısından faydalanılarak dinleyicide 

yakınlık kurmak olabileceği gibi pastiş yönteminde ifade edildiği gibi ustaya saygı, 

özlem veya övgü için onu anma yolunun tercih edildiği de düşünülebilir. Eseri 

yorumlayan kişilerden bunun cevabının alınamayacağından ötürü bu nedenle aslında 

yapılacak tüm yorumlar bu anlamda eksik kalacaktır. Fakat yapılacak bu yorumlardan 

ziyade burada ilgilenilen konu Derdiyoklar İkilisi’nin eserlerini ortaya koyarken 

Mahzuni Şerif’in eserine öykündükleri gerçeğidir. Daha da önemlisi bu eseri diğer 

alıntılama örneklerinden ayıran sebep burada yapılan öykünmenin eserin söz biçemini 

tamamen değiştirerek elde etmelerinden kaynaklanan bir farklılaşmayı ortaya koymuş 

olmalarından kaynaklanmaktadır.   

Yukarıda farklı anlamlarda örneğinden faydalanılan Cemali grubunun “Youh Youh” 

olarak 1997 yılında yorumladıkları eserlerinin klibi de Âşık Mahzuni Şerif’e ait olan 

bir eserin medyatik görünümünü ortaya koymak anlamında bir örnek oluşturması 

kaynaklı önemlidir. 56 Genellikle gelenek öncülerinin kliplerinde görmeye alışkın 

olunan görünümlerden biraz daha farklı görünümlerin yer aldığı bu klipte halk müziği 

kliplerinde daha pastoral içeriklerle bağlama ve doğa örüntülerine yapılan imge 

göndermelerinin bu klipte yerini, kapalı bir ortamda çekilen birden fazla mekân ve 

olay çağrışımını yapan kısa hikâyeleştirilmiş olay örgülerinin aldığı görülmektedir. 

 
56 Cemali Grubu’nun “Youh Youh” klibi için bkz. (Ecce Müzik, 2016).  



 

190 

Klip yorumlanacak olursak; klibin sekiz farklı mekândan oluştuğu görülmektedir.  İlk 

mekân görünümünde kavga eden iki kişi bulunurken, ikinci mekânda zincire vurulmuş 

bir adam ve yanında kendini kırbaçlayan bir kadın bulunmaktadır. Üçüncü mekânda 

iki tane iri yarı adamın çok dolu bir sofrada hızlı hızlı yemek yediği peşine gelen 

mekânda ise bir kadın ve erkek sporcunun vücutlarını sergilediği verilirken, beşinci 

mekânda yatakta parayla oynayan bir kadın bulunmaktadır. Altıncı mekânda ölmüş 

çenesi bağlanmış kefenle imgeledikleri bir adam yatarken ardına bir küvet içerisinde 

toprakla vücudunu kaplamış bir kadın görünmektedir. Sekizinci mekânda iki adam 

tarafından sorguya çekilen elleri bağlı bir adam bulunurken, peşine gelen sahnede çok 

zayıf üstü başı toz içinde 3-4 tane çocuk sahnelenmektedir. Buraya kadar sadece 

altyapı müziğin duyulduğu klip sahnesinde tüm sahnelerin verildiği görüntülerden 

sonra Cemali yuh yuh eserini söylemeye başlamaktadır. Klibi yorumlamak pek tabii 

klip ve yorum sahiplerinden böyle bir ifade duyulmadığı için buraya aktarılacakların 

tümünün birer yorumdan ibaret olduğu ifade edilmelidir. Burada bu tür medya 

araçlarıyla yarı dolayımlı etkileşim ortamında alımlanan ürünlerin monolojik bir 

iletişim şekliyle oluşması kaynaklı Cemali grubunun ve klip yönetmeninin neyi 

amaçladığını bilmeden tüketici olan bizlerin anlam dünyalarına göre şekil almasıyla 

buradan sonra yapılacak klip yorumu bu bilinçle değerlendirilebilir. Klipte şarkı 

sözleri ve klip arasında bir bağıntı kurulmaya çalışıldığı aşikâr bazı sahnelerin varlığı 

pek yerinde yorumlanamayacak olsa da klip başından oluşturulan son mekân 

sahnesine kadar hayat yolculuğu ve ölümden sonrasını ifade eder şekilde 

hikâyeleştirilmiş görünmektedir. Eserde fakirin hakkına girene, yolsuzluk yapana, 

fakiri kandırıp zevke dalanlara, soyup kaçıp doyanların tümüne göndermelerin içerdiği 

sözlerin ölümün resmedildiği sahne sonrası toprakla iç içe ve sorguya çekilen birinden 

sonra yoksul çocukların verilmesi pek tabi imgelerin ardı ardına sıralandığı ve o 

klipteki sözsel unsurlar ile izleyicide izlediği klibin hipergerçekliğini oluşturmak adına 

düşünülmüş unsurladır. Ayrıca klibin genelinde dans eden bir genç topluluğun olması 

da bu yorumun Cemali grubunun öncesinde kendi ifadelerine yer verilen alıntıda ifade 

ettikleri gibi dans kulüpleri için de uygun olacağı imajını çizen görünümlerdir. Cemali 

bu klibinde kendilerinin amaçladığı post-modern müzik yapma amacını Erol’un ifade 

ettiği gibi post-modern otantisiteyi elde etmek amacıyla üretici otantisiteler tarafından 

gerek sessel gerekse bunun yanı sıra “şarkı söyleme üslubu, özel bir çalgı tercihi, 

giyim, yaşam biçimi” (Erol, 2018, s. 212) gibi bileşenlerle otanstisite işaretleyicilerin 

tümünden faydalandıkları görülmektedir. 



 

191 

Yorumlanan eser yine post-modern dönem müziğinin ifadesi için kullanılan bir 

kavram olarak müziklerarasılık bakış açısıyla değerlendirildiğinde Mahzuni’nin Yuh 

Yuh eseri sözsel anlamda tamamen öykünülerek dönüştürülmüş ve o günün şartlarına, 

dinleyici profillerinin beklentisine göre gerek enstrümanlarla gerekse altyapı 

tekniklerinden faydalanılarak farklı tekniklerle yeniden yorumlanmıştır. Cemali 

grubunun da post-modern bir yapıya taşımak istediklerini belirttikleri bu yorumlama; 

farklı bir yapıyla aranje edilerek endüstriyel altyapı üzerine bağlama ile oluşturulan 

tanıdık tınısal ezgilerin yanı sıra distortion vokallerin eklendiği eserin bu tekniklerle 

yeniden hem Türkiye’de hem de Amerika’da yaşadıkları bölgede dans kulüplerinde 

farklı ırktan insanların dans edebildiği bir forma getirmişlerdir. Burada Âşığın bir 

türküsünün nasıl medya araçları ve müzik endüstrisinin kayıt teknolojileri ile 

küreselleştiği ve bu bağlamda dolayıma girerek bağlamından kopan eserin yepyeni 

bağlamlarına yeniden demirlendiği görülmektedir. Sözlü kültürün yüz yüze icra 

ortamında icra yapan Mahzuni’nin kent yaşamıyla ve teknolojik gelişmelerde 

kaydetmiş olduğu sesinin plaklar vasıtasıyla yerel bağlamından ve üreticisinden 

bağlamsızlaştırılarak yeni bağlamlarına bağlantılandığı görülmektedir. Bu örnek 

Mahzuni’nin plağa, kasete kaydedilen sesinin Cemali kardeşlerin Amerika’daki 

evlerinde babalarının bu kaydı dinlemesi sonucu yeniden bağlamsallaşmasıyla ortaya 

çıkmıştır. Ayrıca Cemali grubu kardeşlerin bu eseri yıllar sonra yorumlamalarıyla da 

farklı mekân ve zaman düzlemindeki küreselleşen dinleyici profiline ulaşarak yeniden 

demirlendiğine dair olguları içeren bu örnek medya dolayımının ve müzik 

endüstrisinin bir âşık müziğine yansıdığı alanları görmek için açıklayıcı olacaktır.  

 Mahzuni’nin çeşitli amaçlarla alıntılanarak yorumlanan çeşitli eserlerini 

örneklendirdikten sonra elektronik kültür ortamında âşığın bu ortamdaki dönüşümü 

nasıl yorumladığıyla ilgili başka bir örneğe yer verilecek olursa; Mahzuni’nin ölmeden 

birkaç ay önce konuk olduğu bir televizyon programı olan Süleyman Çobanoğlu’nun 

sunduğu Tanıklar programının 10 Şubat 2002 yılındaki yayınında âşığın medyadaki 

görünümüyle ilgili birkaç farklı veri bulunmaktadır. 57 İlk olarak sunucu Süleyman 

Çobanoğlu’nun âşığa yönlendirdiği “siz aslında gelenekteki âşıklara 

benzemiyorsunuz, onlardan farklı olan plaklarınız, kasetleriniz falan var değil mi? 

sorusu sözlü kültür ortamında var olan gelenekteki âşıklığın dönüşümüne ve bu 

 
57 Mahzuni’nin konuk olduğu Tanıklar Programının yayını için bkz. (Kanal 7 Arşiv, 2022). 



 

192 

dönüşümüyle o yıllarda dikkat çeken bir Mahzuni Şerif görünümü için önemli bir 

sorudur. Aynı programda âşıkların irticalen söylemesini örnek göstererek Mahzuni; 

Biz önceden irticalen söylüyorduk şimdi siz kayıttan beni hem dinliyorsunuz ekranda bile siz 

arkadan çalıyorsunuz ben üzerine eşlik ediyorum (playback) yani Bin yıl öncesinin ozanıyla 

2002 yılının ozanı bir değil zavallı Dadaloğlu’nu getirseler kime ne anlatacak şimdi ama ben 

mikrofonu kaptığım gibi elli bin kişiye saz çalıyorum bir stüdyoda. Ya da Âşık Veysel’i 

kaldırsan şimdi 4/4’lük 6/8’lik biz ne anlarız bunlardan şimdi diyecek ama ben bunların hepsini 

çalıyorum şimdi. 

Burada Mahzuni’nin medyayla ve kayıt endüstrisi ile olan olumlu ilişkisini işaret eden 

ifadeler yer alırken aynı zamanda medya araçlarının ya da kayıt teknolojilerinin 

geleneğin yerelliğinin bozduğuna dair görüşleri reddeder şekilde; “ben bunları 

yapıyorum, ben bu araçlara alışkınım” şeklindeki ifadeleriyle aslında Özdemir, Fidan 

gibi medya ve âşıklık geleneği üzerinde detaylı çalışmalarıyla bilinen araştırmacıların 

da dile getirdiği gibi önceleri bu araçlar geleneğin sonunu getirdiğine dair algıları 

oluştursa da zamanla bu ilişkilerin farklılaşarak karşılıklı olarak birbirlerinden 

faydalandıkları bir hal almış olduğu ifadelerini doğrular niteliktedir. Kısacası âşıklarda 

zamanla bu araçlardan faydalanarak sesini sözlü kültürdeki dinleyici kitlesinin çok 

ötesine duyurmayı başarmışlardır. Aynı zamanda endüstride öncesinde de ifade 

edildiği gibi âşıklardan birçok açıdan faydalanmışlardır. Bu karşılıklı ilişkiye bir örnek 

Âşık Mahzuni Şerif’in Çobanoğlu’nun programının sonunda, program boyunca 

yapılan reklamlara gönderme yaparak; şimdiye kadar siz reklam yaptınız şimdi de ben 

bir reklam yapayım diyerek, son kasetini ve kasetini satan Özdemir Kasetçiliği işaret 

ederek “alırsanız seviniriz” şeklindeki ifadesi âşıkların televizyon programını reklam 

ve tanıtım amacıyla da kullandığına dair bir örnek oluşturmaktadır. 

Çizelge 5.1 Mahzuni Şerif ile ilgili yapılan belgeseller 

TRT Avaz- Mahzuni Şerif Belgeseli Türk Halk Edebiyatı (TRT Avaz, 2016)  

Kahramanmaraş Günümüz Halk Ozanları Âşıklar Belgeseli  

 Âşık Mahzuni Şerif-Âşık Meftuni - Âşık Mahrumi 

(Topaoğlu, 2014) 

TRT Belgesel- 1990 (Asrin Asrın, 

2013) 

Kanal 60-Yaşama Artı Katanlar Mahzuni Şerif Belgeseli (Şehrin Gülen 

Yüzü, 2014) 

 Mahzuni ile ilgili yapılan belgesellere bakıldığında bunların Mahzuni’ye ithafen 

yapılan belgeseller olduğu gibi Mahzuni’nin geldiği kültür ya da memleketi özelinde 

konuyu anlatırken onun adına da yer verilen belgesellerin içerisinde de yer verildiği 

görülmektedir. Âşık Mahzuni Şerif’in hakkında ya da adının geçtiği belgesellerde 

televizyon döneminde âşıklık geleneği hakkında bilgi vermek isteyenlerin tamamen 

bir programı âşıklara ayırmasına da gerek olmadığı dile getiren Alev, bir yörenin 



 

193 

tanıtımını yapan belgesel tarzındaki programlarda o yörenin meşhur âşıklarına yer 

verilmesinin de izleyicide bir bilinç oluşturduğunu belirtmesi Mahzuni’ye memleketi 

olan Kahramanmaraş Âşıklarının anlatıldığı bir programda yer verilmesini 

anlamlandırılmasını sağlamaktadır (2014, s. 90).  

Çizelge 5.2 Mahzuni Şerif’in yer aldığı televizyon programları  

İbo Show- Cansever, Feyza Doğan (1998) (Filmalikanesi, 2023) 

Ülke TV- Gönül Dağı Programı Âşık Mahsuni Şerif (HCahit H, 2017) 

Flash TV- Şenay Şenol ile Türkülerimiz Programı (Flash TV, 2019) 

TRT 4- Orhan Hakalmaz Programı Konuk Nem Kaldı (2001) (Labbor, 2006) 

İbo Show- 2002 Cansever-Mahzuni (Tatlıses, 2016) 

ATV- Savaş Ay A Takımı Mahzuni (Türküler Şehri, 2020) 

Eko TV – Mahzuni (1997) (Nostalji TV, 2020) 

ATV- Siyaset Meydanı Canlı Program (Topaloğlu, 2019) 

TRT- Kubilay Dökmetaş Dost Dost Programı 1998 (Dökmetaş, 2015) 

TRT- Gülşen Kutlu Mahzuni (Dökmetaş, 2016) 

Cem TV- Mahzuni (Yıldırım, 2019) 

TRT 4- Orkestra ve Şefle Yaptığı İcra (Ballı, 2012) 

Televizyon ile ilgili elde edilen verilerin tümünde diğer video verilerinde olduğu gibi 

Youtube platformuna yüklenen kayıtlardan faydalanılmıştır. Bu nedenle bu bilgilerin 

maalesef ki platformun tüm televizyon kayıtlarını içermemesi sebebiyle eksik kalacağı 

belirtilmelidir. Bu nedenle Mahzuni’nin yaşamı boyunca burada ifade edilenden daha 

fazla programda yer almış olabileceği ve bunlara kayıt altına alınanlar dışında 

ulaşılamadığından kaynaklı gerçek sayı ve rakamların ifade edilenlerden oluşmadığını 

belirtmek gerekmektedir.  

Mahzuni’nin eserlerinin televizyon döneminde yer aldığı bir diğer görünüm televizyon 

dizileridir. 

Çizelge 5.3 Mahzuni Şerif’in eserlerinin yer verildiği Televizyon Dizileri 

ATV- Eşkıya Dünyaya Hükümdar Olmaz “Bilmem Ağlasam Mı? “ 

(Oyuncunun Sesinden) 

(ATV, 2018) 

ATV- Eşkıya Dünyaya Hükümdar Olmaz “Nem Kaldı” (Ahmet Aslan ) (ATV, 2017) 

ATV- Maraşlı “Çeşm-i Siyahım” (Mahzuni’nin Sesinden) (Maraşlı, 2022) 

Show TV- Üç Kuruş “Gücenme Ey Sofu Baba” (Oyuncunun Sesinden) 

 

(Show TV, 2021) 

Kanal D- Kayıp Şehir “Dom Dom Kurşunu” (Oyuncuların Sesinden) (Volkan BMW, 2013) 

TRT 1- Yedi Güzel Adam “Çeşm-i Siyahım” (Oyuncuların Sesinden) (Yedi Güzel Adam, 

2015) 

ATV- Kehribar “Han Sarhoş Hancı Sarhoş” (Mahzuni’nin Sesinden)  (Süreç Film, 2016) 

Televizyon dizilerinde Mahzuni’ye ait türkülere yer verilmesi üç farklı şekilde 

olmuştur. Bunlar; ilk olarak Mahzuni Şerif’in kendi sesinden icraların yer aldığı yer 

hali ya da Mahzuni’nin eserini dizideki oyuncuların kendi sesiyle yaptıkları icralarla 



 

194 

yer verilmesi son olarak da Mahzuni’nin türkülerinin başka sanatçılar tarafından 

yorumlanmış versiyonlarının yer aldığı şekliyle oluşan görünümleridir. Bunun dışında 

dizilerde kullanımı açısından bakılırsa Maraş’ta çekilen iki dizide yöreye ait bir âşık 

olması kaynaklı eserlerine yer verilirken diğer dizilerde ise sahnenin yansıtmak 

istediği duyguyu yoğunlaştırmak amaçlı kullanıldığı düşünülmektedir. 

Mahzuni’nin medya dönemiyle ilgili ulaşılabilen kayıtlardan hareketle Mahzuni’nin 

hem devlet kanalı olan TRT’de hem özel televizyon kanallarının yayınlarına katılmış 

olduğu görülmektedir. Katıldığı programlarda genel itibariyle kendini tanımladığı 

Halk Ozanı ifadesi üzerinden; kendisinin halkçı bir ozan olduğu, halkın yararına olan 

onların hakkının yenildiği anlarda veyahut bir yerde bir sıkıntı yaşanıyorsa onu kendi 

sıkıntısı olarak görmesiyle o durumu dile getirdiğini vurgulaması üzerinden ortaya 

çıkan ifadelerini hemen hemen tüm programlarda dile getirdiği görülmektedir. Ayrıca 

geleneğin elektronik kültür ortamlarındaki görünümlerini konu edinmiş çalışmalarda 

(Özdemir, Fidan, Sevindik, Çelikten) ifade edildiği gibi bu ortamlardaki icralarda 

ortaya çıkan bazı durumların Mahzuni’nin konuk olduğu programlardaki icralarında 

da yansımaları görülmüştür. Bunlardan birçoğuna bu bölümde akışta verildiği üzere 

burada kısaca; ilk olarak sözlü kültür ortamının icrasından gelen Mahzuni’nin 

mikrofonla tanışması, sesinin kaydedilmiş olması kaynaklı olan dönüşümden daha öte 

doğaçlamaya dayalı bir icra unsuruna sahip icralarının televizyonla birlikte playback 

şeklinde gerçekleştirmesi, orkestra ile beraber yapılan icralar, elektro bağlama 

kullanımı gibi unsurlarda yaşanan dönüşümler olduğu görülmektedir. 

Çizelge 5.4 Mahzuni Şerif’in klipleri 

Zalimin Zulmü Varsa (Netd Müzik, 2018) 

Mahzuni Şerif’in kendine ait tek klibi olan “Zalimin Zulmü Varsa” eseri Özdemir Plak 

şirketi tarafından “Acı Günlerim Ararlar Beni” albümü içerisinde yer alan bir eser 

olarak 1997 yılında çıkmıştır. Klip Mahzuni Şerif’in elinde bağlamasıyla hapishane 

görünümündeki mekâna şu sözlerle girmesiyle başlamaktadır: “Fani dünyanın sefası 

bir kuru kavga imiş, gerçeğiyle insan olmak her şeyden ala imiş”. Daha sonra 

hapishane hücresinden çıkarak güneşin doğuşunun yansıtıldığı bir tepede insanların 

kalabalıklar halinde yürüdüğü yerde o kalabalığın önünde bağlamasıyla belirmektedir. 

Klipte sözlere girildiği yerde Mahzuni Şerif bir akan dere kenarında bağlamasıyla 

beraber türküsünü söylemeye başlamaktadır. Mahzuni’nin klipte tercih ettiği kıyafet 



 

195 

seçimiyle bir ceket içerisine giydiği beyaz tşört ile modern bir görünüm elde ederken 

beline bağladığı daha yöresel motiflerle bezenmiş bir kumaşı andıran bezi ile yerel 

kıyafetleri de barındıran bir tarz elde etmiştir. Sözlerden sonra gelen ara nağmede 

Sivas’ta Madımak otelde meydana gelen suikastın görüntülerine yer verilen klipte 

sözlere girilen yerde yine dere kenarında çekilen mekâna geri dönülmektedir. Daha 

sonra bir şeyhin türbesini ziyaretle devam eden klip üç genç erkeğin hapishane 

koğuşunun küçük camından uçan güvercinlere bakması ardından Mahzuni Şerif’in 

tekrar aynı güneşli tepede elinde bağlamasıyla yürürken sona ermektedir. Mahzuni’ye 

ait tek müzik klibi olan bu klip eserde yer alan sözlerle uyuşan bir metinle 

oluşturulduğu hissini vermekte, çünkü eserin sözlerinin genelinde bir isyan ve ahının 

kalmayacağına dair zalimlere gönderilen göndermelerin tümü klip hikâyesinde de aynı 

tutarlılıklarla verilmiş gibi görünmektedir. Mekân tercihi olarak zalim ve zulüm 

olayının dayandırıldığı hapishane ve bir suikast sonucu hayatını kaybedenlerin 

bulunduğu Madımak oteline yapılan gönderme bu anlamda birbiri ile uyum sağlarken, 

âşığın yerellik görünümü ise bağlamasını yanından ayırmaması, doğa görünümlerinin 

yoğun olduğu dış mekân tercihi ve kıyafette seçilen ufak yerelliği ifade eden 

aksesuarların tercih edilmesi de bu anlamıyla uyumlu görünmektedir. Mahzuni 

Şerif’in kendisi dışında eserlerini medyada klip, dizi, film ortamındaki 

kullanımlarından ortaya çıkan eserin sözleri, hikâyesi ya da yerelliğine yapılmayan 

vurguların ve uyumun eseri kullanan o içeriklere nazaran bu klipte tutarlılığı çok daha 

yüksek olduğu görülmektedir.  

Son olarak Mahzuni’nin birkaç albüm ve kaset kapağındaki görünümlerine yer 

verilecek olursak bu görünümlerin aşağıda yer alan görsellerdeki gibi olduğu 

görülmektedir. 

 

Şekil 5.5 Mahzuni Şerif’in Grafson Plaktaki Bir Albüm kapağında yer alan görsel 



 

196 

 

Şekil 5.6 Şah Plaktaki Bir Kaset kapağında yer alan görsel 

Yukarıda verilen albüm kapaklarındaki görsellerde Mahzuni Şerif’in ilk görselde 

elinde bağlamasıyla gelenekselliği çağrıştıran bir göstergenin tercih edilmesinin yanı 

sıra takım elbise giymiş olması da Mahzuni’nin bir o kadar modern yönünü imgeleyen 

işaretlerdendir. İkinci görselde ise başında kasketiyle arkaya yerleştirilen dağ ve doğa 

görselleriyle Mahzuni’nin yerel, geleneksel bir âşık olduğuna dair doneler mevcuttur. 

Sonuç olarak plak, kaset ve albüm kapaklarındaki görünümlerinde de klibinde benzer 

bir görünümle, âşıklık geleneğinin vazgeçilmez unsurlarından bağlamaya yapılan 

vurgular bulunmaktadır. Mahzuni’nin modern ve geleneksel olarak iki görünümü de 

yansıtmasının iki sebebi olabilir. Bunlardan ilki âşığın iki kültür ortamına da eserlerini 

ulaştıran bir âşık olması kaynaklı hem modern hem de geleneksel kültüre hitap etmek 

istemesinden kaynaklı olduğu görüşü iken bir diğer sebep ise âşığın da yaşadığı kültür 

dönemlerinde o dönemin gerekliliklerine göre görünümünü şekillenmiş olması 

olabilir. Aynı zamanda geleneksel görünümüyle kent hayatında gelenekseli yansıtan, 

geleneği temsil eden bir öncü olduğu fikrini de empoze etme fırsatı 

yakalayabilmektedir.  

Son olarak 1990’larda Mahzuni’nin yeniden çıkış noktasında dönerek tasavvufa 

meylettiği bilinmektedir. Âşık “bu son dönemlerinde daha çok nefesler, semahlar, 

düvaz-ı imamlar gibi türler yazmış ve şiirlerinde ölüm konusunu işlemiştir” (Irmak, 

2013, s. 47). Elektronik kültür ortamının son halkası olan internet ve onun uzantısı 

sosyal medya platformlarında Âşık Mahzuni Şerif’in görünümlerine geçmeden 

Mahzuni’nin şu sözleriyle; 

  



 

197 

“Kalırsa dünyada insanlık kalır, 

Kuru hayal fani dünya boşumuş.” 

Dünyanın fani ve geçici olduğunu ifade eden Mahzuni Şerif 17.05.2002 tarihinde 

Almanya’nın Köln şehrinde kalp ve solunum yetmezliği sebebiyle 62 yaşında hayatını 

kaybetmiştir. Öncesinde kalem aldığı vasiyet şiirinde şunları talep etmiştir: 

VASİYETİM 

Ben ölünce sevenlerim toplansın 

Ağlamayıp benim sesim çalsınlar 

Dualar etsinler kendi dilinden 

Gökyüzüne kızıl ışık salsınlar. 

 

Ankara'da yüklesinler dengimi 

Berçenek'te başlatmıştım cengimi 

Nevşehir'e taşısınlar rengimi 

Hacı Bektaş eşiğine dalsınlar. 

(…) 

Üstüme 'Bir Bektaşi Ozan' yazın 

Ama yazıları derince kazın 

Çekem diye şu Bektaş'ın ayazın 

Ara sıra kışın beni bulsunlar. 

(…) 

Yakın kaldı, yakın zamanım 

İşte gidiyorum kaşı kemanım 

Benim sevgi idi dinim imanım 

Sevenlerim beni böyle bilsinler. 

(…) 

Mahzuni asalet sözüne doydum 

Pirin eşiğine serimi koydum 

Ben Ali'yi sevdim, Ali oğluydum 

Bütün sevenlerim hoşça kalsınlar. (Öztunç, 2017, s. 130) 

Vasiyetinde dile getirdiği gibi Nevşehir’de Hacıbektaş’a türküleri ve yurtiçi, 

yurtdışından gelen binlerce insanın eşliğinde gömülmüştür. Bu başlık altında 

anlatıların sonucu olarak, Âşık Mahzuni Şerif’in sanat yolculuğunun gelişim ve 

dönüşümlerini ilk olarak sesinin kaydedildiği teknolojik araçlar ve bunların uzantısı 

olarak plak ve kasetlerin dolayıma girmesiyle elde edilmiştir. Dolayıma giren 

eserlerinde meydana gelen dönüşümlerde bunlara oranla eş zamanda ve hızda 

gerçekleşmiştir. Zamanla Mahzuni’nin sanatının yaşadığı değişim ve dönüşümlerin 



 

198 

seyrini bizzat endüstri tekelleri yönlendirir hale gelmişlerdir. Ayrıca Mahzuni Şerif’in 

sanatı sözlü kültür ortamının geleneksel, yüz yüze aktarım ortamından farklı olarak bu 

araçlarla bağlamsızlaştırılarak elektronik kültür ortamlarının tüketicilerine 

ulaştırılmasıyla bu tüketicilerin de eserleri yeniden bağlamsallaştırması sonucu 

Mahzuni’nin eserleri bu şekilde medyatik dolayımda farklı anlam dünyalarına göre 

şekillenmiştir.   

5.3 İnternet Toplumunda Mahzuni Şerif’in Yeri 

 Mahzuni Şerif’in internet ve sosyal paylaşım platformlarında yer alan görünümlerine 

ayrı bir başlıkta yer verilmesinin sebebi Mahzuni Şerif’in internet döneminde sözlü- 

yazılı ve geleneksel medya araçları dönemindeki görünümlerinden farklı şekillerde 

dolayıma girmiş olmasıdır. “İnternet” başlıklı bölümde internetin ortaya çıktığında 

askeri haberleşme için kullanılan ilk araçsallığından günümüzdeki haline doğru 

yaşadığı evrimler ve bu gelişimler sayesinde birey ve toplulukların hayatlarında 

geldiği etkin konum ifade edildi. Özellikle web 2.0 dönemiyle internetin yayıncılık 

anlayışından katılımcılık ilkesine dönüşmesinden sonra kültürel formları da 

dönüştürerek yeni bir kültürel ortam oluşturduğu da bilinmektedir. Bu sanal etkileşim 

ortamındaki iletişimlerin gerçekleşmesi, bir ürünün üretilmesi, toplanması, dağıtılması 

ve alımlanması noktasındaki tüm etkileşim süreçlerini kapsamaktadır.  Bu bölümde ise 

ifade edilenlerin tümü âşıklık geleneğinin dönüşümünün örnekleneceği Âşık Mahzuni 

Şerif ‘in sanatı ve bu sanal ortamlardaki görünümleri üzerinden değerlendirilecektir. 

İnternet sadece bir eserin paylaşıldığı bir teknoloji olmaktan ziyade özellikle bu 

çalışma için onun sosyal ve sanatsal ilişkilerin de merkezi olması kaynaklı 

Mahzuni’nin bu alanlarda var olan yeniden üretim, tanıtım, aktarım veya tüketim 

olarak nasıl görünümleri içerdiğini ortaya koymaktır. Bu bölümde Mahzuni’nin medya 

dönemindeki eserlerini sadece niceliksel olarak ifadeden ziyade onun bu medya 

ortamlarında dolayıma girdiğinde nasıl görünümler kazandığı ve eserlerine üretim 

aşamasında tahayyül ettiği anlamlarının ne şekilde kodaçımlandığı 

değerlendirilecektir.  

İlk olarak Poe interneti, sanal gerçeklikler sunmasıyla ve insanları kendine önceki 

medya araçlarından daha fazla bağlayan yapısıyla Homo Somnians (İnternet Çağında 

İnsanlık) dönemi olarak diğer medya dönemlerinden ayırmaktadır. Poe, internetin 

kendinden önceki araçlardan daha hızlı ve küresel anlamda yayılmasının sebebini 



 

199 

internetin önceki medya araçlarının oluşumlarının üzerine kurulu bir araç olmasına 

bağlarken bir yandan da internetin yapısı gereği insanın doğasına dokunan bir yapıya 

sahip olması kaynaklı bireylerin hayatında diğer medya araçlarına nazaran daha fazla 

etkin hale geldiğinden bahseder. İnsanların doğasına dokunan bu yapıyı ise; onların 

doğası gereği aykırılıkları tespit ederek bilmeceleri çözmek üzerine kurulu olan 

hallerine, internetin hizmet ediyor olması üzerinden açıklar. Bu durumu açıkladığı bir 

örnekte, internette merak ederek araştırılan bir konu hakkında internetin birden fazla 

şaşırtacak sonucu sunmasıyla insanları bağlantıdan bağlantıya ulaştıran 

sonsuzluğundan ötürü insanların merak ve araştırma iç güdülerini işaret eder (2019, s. 

325-327). Etkin hale gelmesinin bir diğer nedeni de kendinden önceki tüm medya 

araçlarını bünyesinde toplayarak (gazete, dergi, kitap, radyo, televizyon, müzik 

dinleme araçları vb.) küresel anlamda hızla kullanıcılarına ulaşmayı başarabilmesidir.  

İnternetin kültür ortamındaki etkileşimlerde bir önceki etkileşim ortamlarında var olan 

alışılmış sınırlar artık bu ortamın müzik dolayımında ortadan kalkmıştır. Özdemir, 

internetin kendinden önceki araçları ve bağlamları tek bir sanal dünyada birleştiren 

ağlar ağı olduğundan bahseder ve onun bu gücünün de bu çok türlü araç, bağlam, ürün 

ve geleneklerden beslenmesinden kaynaklı olduğunu dile getirir (Özdemir, 2021, s. 

444). Özdemir tarafından ifade edilenlerle Âşık Mahzuni Şerif ile ilgili yapılacak 

çözümlemelerde bu çok kaynaklı yapı dikkate alınmalıdır. Âşık Mahzuni Şerif’in 

internet ortamında yer alan tüm kayıtları herkesin erişimine açık şekilde internete giren 

herkesin ulaşabildiği bir ortamda sunulmaktadır. 

Aynı zamanda bu ağların web’in 2.0 yapısı gereği kullanıcıların birbirleriyle Mahzuni 

Şerif’in eserleri üzerinden etkileşime girmesini de sağlamasıyla kullanıcılar belirtilen 

web dönemiyle eşzamanlı olarak birbirleriyle etkileşime girerek yüz yüze toplumların 

iletişim tarzını andıran bir etkileşim ortamında iletişime geçebilmektedir. 

Katılımcılığın esas alındığı bu yeni etkileşim ortamı katılımcı kültürlerin oluşmasını 

sağlayarak yeni içeriklerin yaratılması ve yayınlanmasına etkin olarak katılan bireyler 

ortaya çıkarmaktadır. Mahzuni’nin internette yer alan içerikleri de bu kavramdan 

bağımsız düşünülmemelidir.  

Bu açıdan Mahzuni’nin internette dolayıma giren görünümlerinin tezahür edileceği bu 

bölümde katılımcı kültürü anlamak ve bu doğrultuda elde edilen örnekleri 

anlamlandırmaya çalışmak daha doğru olacaktır. İnternetin katılımcı kültürü olanaklı 

kılan yapısıyla internet kullanımına erişim sağlayan her bir bireyin Mahzuni Şerif’i 



 

200 

kendi pastiş, kolaj, otantisite bağlamında yeniden bağlamlandırdığı örneklerine 

rastlamak mümkündür. Yani modern ve post-modern otantisite bağlamında belirli 

amaçlar doğrultusunda yerele doğru yapılan müzikal dönüşlerin günümüz müziğinde 

ve internette geleneksel müzikleri kullanarak yeni bir bağlam ve anlam üreten 

bireylerin yarattığı çoğu geleneğe dönüş örneklerinde rastlamak mümkündür. 

Ayrıca Mahzuni Şerif’in internet ortamında var olan görünümleri internetin çoklu 

ortam yapısı üzerinden de değerlendirileceğinden bu durumu detaylı bir şekilde ele 

alan Erkan bu çok yönlü yapıyla ilgili internette yer alan müzik eserlerinin 

anlamlandırılması adına şunları ifade etmektedir:   

Daha önceki medya araçlarında (yayımlanabilir olması bakımından) toplumsal dolayımda yer 

bulamayan içerikler, müzikal olmayan kayıtlar; sanatçı hakkında ister yerel ister yerel-ötesi 

alımlayıcıların fikir-düşünceleri ve diğer içerikler artık birer “medya içeriği” olarak yayındadır. 

Bunun anlamı, sanatçının sanatının artık yalnızca seslerle ve belirli bir sınıra kadar müsaade 

edilen diğer verilerle kısıtlı olmadığıdır. Bu noktada sanatçı ve sanatına dair bilgiler 

alımlayıcının kendi icracı kimliğini yaratırken kullanabileceği parçalar halindedir (Erkan, 

2023, s. 114).  

Bu açıklamasıyla Erkan, sanatçıların sadece sanatındaki sesiyle veya önceki medya 

araçları döneminde izin verildiği kadarıyla sunulmasının dışında birden fazla görünüm 

elde edebildiğinden bahsetmektedir. Buradan hareketle Mahzuni Şerif’in önceki 

medya araçları dönemlerinde yer alan görünümleriyle internet ortamındaki 

görünümleri karşılaştırıldığında bu ifade daha da anlamlı bir hal almaktadır. Bu 

bölümde, âşığın dolayıma giren profesyonel müzisyenler tarafından yapılan 

müziklerarasılık, otantisite vb. alıntılama örneklerinin yanı sıra onun eserlerini çeşitli 

şekillerde alıntılamalarıyla (öykünme, aşırma, kolaj vb.) kendi içeriklerine 

yerleştirilen düzenlemelere de yer verileceğinden verilen örnekler bu perspektiften 

okunmalıdır.  

Mahzuni Şerif’in internet ortamındaki görünümlerine geçmeden bunların; önceki 

medya dönemine ait görüntüler, âşığa ait ses kayıtları, plak, kaset ve albümlerine ait 

kayıtlar, katıldığı program veya hakkında yapılan programlardaki görünümleri ve 

bunlara ek olarak Mahzuni Şerif’in hayat hikâyesi veya türkülerinin hikâyelerinin 

anlatıldığı içeriklerle, Mahzuni ile alakası olmayan bir konuda onun eserinden veya 

görünümünden faydalanılması sonucu ortaya çıkan görünümler bulunmaktadır. 

Mahzuni Şerif’in görünümleri en çok rastlanılan sosyal medya platformlarından başta 

video içeriklerini içermesi ve diğer sosyal ağlar için veri oluşturması anlamıyla 

Youtube bu platforma ek olarak TikTok, Instagram ve Facebook üzerinden 

açıklanacaktır. Ancak internetin her ne kadar veri sunan arşiv niteliği bulunsa da 



 

201 

internet vasıtasıyla ulaşılan verilerle ilgili Fidan’ın akademik çalışmalar için internetin 

yanıltıcı olacağı fikri es geçilmemelidir. Fidan bu durumun sebebi olarak internete bazı 

verilerin yanıltıcı şekilde bazen hatalı şekilde yüklendiğini bazen de telif problemleri 

nedeniyle bilinçli bir şekilde hatalı isimlerle yüklendiğinden ötürü buradan elde edilen 

verilerin bu anlamda çok da güvenilir olmayacağı bu yönüyle önemlidir (2016, s. 298).  

Ayrıca internetten elde edilen verilerin internetin yapısı gereği uçsuz bucaksız bir 

mecra olması kaynaklı yer verilen verilerin daima bu anlamıyla eksik kalacağı 

bilinmeli ve yer verilenlerin çalışmanın kapsamına uygun olanlarının tercih edildiği 

ifade edilmelidir.  

Dört sosyal medya platformunda yer alan Mahzuni Şerif’e ait görünümler ve 

beraberinde dolayımlanmaların inceleneceği bu bölümde sosyal ağların çok fazla 

içeriği barındırıyor olması kaynaklı öncesinde çizilecek bir okuma şeması daha 

aydınlatıcı olacaktır. Youtube, TikTok, Instagram ve Facebook platformları incelendiği 

üzere Mahzuni Şerif’e dair görünümlerin çok benzer içeriklerde buluştuğu fakat 

platformların her birinin kendine özgü yapısı gereği de bazı farklılıkların olduğu 

görülmektedir. Bu nedenle öncelikle platformlara özgü görünümler her bir platform 

için öncesinde verilecek olup daha sonra platformlarda ortak görünüm kazanan aşağıda 

maddeler halinde verilecek olan yedi farklı başlık altında da bu ortak konuların dört 

platformda dolayıma giren görünümleri ifade edilecektir. Son olarak sonuç bölümüne 

geçilmeden Mahzuni’nin dolayıma giren görünümlerinin değerlendirildiği yorumlama 

kısmına yer verilecektir.  

Buradan hareketle yedi başlık şu şekilde belirginleşmektedir: 

1. Mahzuni Şerif’in kendisine ait görünümlerinin dolayıma sokulduğu şekli. 

- Eski radyo, televizyon dönemi kayıtlarının yayınlandığı ya da plak, kaset ve 

belgesellerde yer aldığı görünümlerinin platformlarda akışa geçtiği görünüm. 

2. Alevi-Bektaşi geleneği ile bağdaştırılarak dolayıma sokulan görünümleri, 

3. Muhalif içeriklerin içerisinde dolayıma sokulan görünümleri, 

4. Mahzuni Şerif’in kendi memleketi, köyü ya da doğa, tarım vb. köy ile 

bağıntılı konularla ilişkilendirilen görünümleri, 

5. Yeniden yorumlanan eserleri, 

- Amatör kişiler tarafından yorumlanan eserleri (Enstrümantal ya da eserin 

tamamı) 

6. Yeniden yorumlanan eserleri 



 

202 

- Müzisyenler tarafından müziklerarasılık, otantisite, pastiş vb. yöntemlerle 

yorumlanan eserleri 

7. Mahzuni Şerif’in eserlerinden faydalanılarak oluşturulan fakat Mahzuni 

Şerif’i anımsatmayan alakasız olan görünümlerden ibaret olduğu 

görülmüştür.  

 

5.3.1 Youtube 

Öncelikle Mahzuni Şerif ile ilgili Youtube’da yer alan görünümlere bakıldığında 

bunların; geleneksel medya araçları döneminden kalan görüntüleri, eski video 

kayıtları, albüm kapakları ya da günlük hayatta çekildiği fotoğraflarından oluşan 

içeriklerle elde edilen kısa film şeklindeki slayt klipleri olduğu görülmektedir. Bunlara 

ek olarak Mahzuni Şerif ile ilgili olarak çekilmiş olan belgesel kayıtları, âşıklık 

geleneğinin anlatımı yapılırken geleneğin bu tanıtımında Mahzuni’ye yer verilmesiyle 

oluşan görünümleri, konser, etkinlik vb. yerlerde yer aldığında kayda alınan 

görüntüleriyle, Mahzuni’nin türkülerinin hikâyesi anlatılırken karşımıza çıkan 

görünümleri ve son olarak memleket, doğa vb. unsurlarla birlikte yer verilen 

görünümleri bulunmaktadır. Bu içerikler diğer medya dönemlerinde olduğu gibi 

sadece endüstri tekelleri tarafından değil internetin katılımcı kültüre olanak tanıyan 

yapısıyla bu ortama içeriklerini yükleyen kişilerin oluşturdukları kayıtlarında yer 

aldığı yapıdadır. Mahzuni Şerif’in Youtube platformundaki görünümleri internetin 

web 2.0 dönemiyle beraber medya anlayışının yayıncılıktan katılımcılığa geçişinin 

izleklerinin rahatlıkla görülebileceği şekildedir. Mahzuni Şerif internet döneminin 

yayıncılık ilkesini olduğu yıllarda yaşamış bir âşık olarak eserlerinin telif hakları vb. 

prosedürlere takılmasına rağmen ona ait görünümlerin bu platformda olması 

kullanıcıların katılımcılık ilkesiyle yükleyebildiği içeriklerin bu platformda yer 

alabilmesinden kaynaklanmaktadır. Mahzuni’ye ait her bir verinin sunulması bu 

çalışmanın kapsamı dahilinde pek de mümkün olmayan bir veri toplama yöntemi 

olacağından konuların bazı noktalarda belirginleştiği örneklerden bir ya da birkaç 

tanesine yer verilerek değerlendirildiği belirtilmelidir.  

  



 

203 

Çizelge 5.5 Âşık Mahzuni Şerif adına açılmış Youtube kanalları 

Aşık Mahzuni 

Şerif 

60,5 

Bin 

abone 

 

595 vide

o 

(Aşık Mahzuni Şerif, 2013) 

Mahzuni Türkülerine 

yer veren Youtube 

kanalı 

Aşık Mahzuni 

Şerif 

8,03 

Bin 

abone 

301 

video 
(Aşık Mahzuni Şerif, 2015) 

Mahzuni ve başka 

sanatçılara ait türkülerin 

yer aldığı kanal 

Aşık Mahzuni 

Şerif 

35 

abone 
1 video (Aşık Mahzuni Şerif, 2017) 

Mahzuni türkülerine yer 

veren kanal 

Aşık Mahzuni 

Şerif Türküleri 

161 

abone 
2 video 

(Aşık Mahzuni Şerif Türküleri, 

2015) 

Mahzuni türkülerine yer 

veren kanal 

Aşık Mahzuni 

Şerif Hayranları 

21 

abone 
1 video 

(Aşık Mahzuni Şerif Hayranları, 

2014) 

Mahzuni türkülerine yer 

veren kanal 

Mahzuni Şerif 
684 

abone 
13 video (Mahzuni Şerif, 2022) 

Mahzuni’nin yalnız 

icraları ve başka 

sanatçılarla yaptığı 

düetlerin yer aldığı 

kanal 

Dost Aşık 

Mahzuni Şerif 
8 abone 3 video (Dost Aşık Mahzuni Şerif, 2021) 

Mahzuni türkülerine yer 

veren kanal 

Mahsuni Şerif 5 abone 1 video (Mahsuni Şerif Youtube, 2019) 

Mahzuni Şerif’i Alevi 

mezhebiyle bağdaştıran 

içeriklerin yer verildiği 

kanal   

Mahzuni Fm 1 abone 7 video (Mahsuni Fm Youtube, 2023) 
Mahzuni türkülerine yer 

veren kanal 

Evrensel Mahsuni 

Şerif 
- 2 video 

(Evrensel Mahsuni Şerif Youtube, 

2021) 

Mahzuni türkülerine yer 

veren kanal 

 

  



 

204 

Çizelge 5.6 Adına açılmayan ancak görünümlerinin rastlandığı Youtube kanalları.  

Sinan Serif 

 

 

- 1 video (Sinan Şerif, 2017) 
Mahzuni Şerif’e ait eser 

yorumlamaların yer aldığı kanal  

Türkü 

Aşıkları

 
 

 

9 abone 12 video 
 (Türkü Aşıkları, 

2016)    

Mahzuni Türkülerinin yer aldığı 

kanal 

Türkü 

Sevdalısı

 

 

17 abone 7 video 
(Türkü Sevdalısı, 

2020)   

Mahzuni türkülerinin sayfa sahibi 

tarafından seslendirildiği kanal  

Bağlama 

BS 

 

 

3 abone 2 video (Bağlama Bs, 2019)   

Mahzuni türkülerinin kısa sap 

bağlamada çalındığı eğitici 

videoların yer aldığı kanal 

BOZMESE 

 

 

2,08 B 

abone 
429 video (Bozmese, 2013)   

Mahzuni Şerif, Neşet Ertaş, Çekiç 

Ali, Mesut Dağlı vb. kişilerin 

eserlerini yorumlayan kanal 

incikoyu 

poskof 

 

 

2,8 B 

abone 
55 video 

(İncikoyu Poskof, 

2008) 

Maraş/Afşin köyü Youtube  sayfası 

Mahzuni Şerif belgeseli ve 

türkülerine yer verilen kanal 

OzanlarinS

esi 

 

 

553 

abone 
3 video 

(Ozanlarin Sesi, 

2007) 

Mahzuni ve Âşık Ali Kızıltuğ 

türkülerinin yer aldığı kanal 

METE 98 

HM 

 

 

13 abone 6 video 
(METE 98 HM, 

2020) 

Mahzuni türkülerine yer veren 

kanal 

  



 

205 

Çizelge 5.6 (devam) Adına açılmayan ancak görünümlerinin rastlandığı Youtube 

kanalları. 

sezer alataş 

 

34 abone 2 video (Alataş, 2017) 
Mahzuni türkülerinin 

yorumlandığı kanal 

Türkü 

Dostları 

 

386 abone 38 video (Türkü Dostları, 2019) 
Sadece Türk Halk Müziği 

eserlerinin yer aldığı kanal  

TekVesait 

Official 

 

115 abone 3 video (TekVesait Official, 2020) 

Mahzuni türküsünün kanal 

sahipleri tarafından 

yorumlandığı kanal 

Merih Aşkın 

 

957 abone 17 video (Aşkın, 2013) 

Kanal sahibinin 

Mahzuni’nin ''Bitmez 

Tükenmez Geceler''e 

yaptığı single çalışmasının 

yer aldığı kanal 

Türkü ve 

Arabesk 19 

 

330 abone 11 video 
(TÜRKÜ VE ARABESK 

19, 2018) 

Mahzuni’nin eserlerinin 

yer aldığı kanal.  

Türk Halk 

Müziği 

 
 

3 abone 11 video (Türk Halk Müziği, 2017) 

Halk müziği sanatçılarının 

eserlerine yer veren bir 

kanal 

Çirkin Kral 

 
 

14 abone 3 video (Çirkin Kral, 2020) 

“İnstagram Sayfamız 

@46_mahzuni_serif_offici

all Takib Edebilirsiniz” 

şeklinde Youtube kanalı 

üzerinden başka 

platformların reklamının 

yapıldığı kanal. 

  



 

206 

Çizelge 5.6 (devam) Adına açılmayan ancak görünümlerinin rastlandığı Youtube 

kanalları. 

İdris Reis 

 

20 abone 1 video (İdris Reis, 2020) 

Mustafa İpekçioğlu-Mamudo 

Kurban(Aşık Mahzuni Şerif)-

Serhan Bülbül-Yiğit İnsan 

(Engellenen Video) başlığıyla 

Mahzuni’nin görünümünün elde 

edildiği bir Youtube kanalı. 

Hedef 2023 

Yola devam 

 

9 abone 13 video 
(Hedef 2023 Yola 

Devam, 2021) 

Mahzuni’nin eserlerine muhalif bir 

tutumla yer verilen bir kanal. 

müzik kolaj 

 

2 abone 3 video (Müzik Kolaj, 2020) 

Mahzuni’nin Çeşm-i Siyahım 

eserinin Mahzuni-Müslüm Gürses- 

Edip Akbayram tarafından 

seslendirilmiş versiyonlarının 

kolajlandığı haline yer veren bir 

kanal. 

Yüksel Gürel 

 
 

3,52 Bin 

abone 
26 video (Gürel, 2010) 

“Asik Mahzuni Serif konulu video 

calismalari” şeklinde açıklama 

yapan kanal sahibinin Mahzuni’nin 

eserleriyle yaptığı video 

çalışmalarına yer verdiği bir kanal.  

Onur öztürk 

 
 

7 Bin 90 

abone 
820 video (Öztürk, 2013) 

Mahzuni’nin Türküola, Şah Plak 

gibi şirketlerden çıkan orijinal 

kayıtlarını paylaştığını belirten bir 

kanal  

  



 

207 

Yukarıda oluşturulan çizelgelerle birlikte de ifade edilen Youtube üzerindeki 

sayfalarda genellikle Mahzuni’nin “kendi adına açılmış” Youtube kanallarında şu dört 

temel üzerine yoğunlaştığı görülmektedir:  

1. Sadece Mahzuni’nin icralarının yer aldığı kanallar, 

2. Mahzuni Şerif’in eserleri yanı sıra yer verilen başka halk müziği eserlerine 

de yer verilmesi, 

3. Mahzuni’nin başka sanatçılarla yaptığı düetleri, 

4. Mahzuni’ye ait eserlerinin hikâyelerini anlatan kanallar. 

Mahzuni’nin adına açılmamış fakat Mahzuni’nin görünümlerine rastlanılan Youtube 

kanallarında ise yoğunlaşan görünümler şu şekildedir: 

1. Mahzuni’nin eserlerinin enstrümantal yorumlamaları, 

2. Kanal sahipleri tarafından seslendirilen eserleri, 

3. Bağlama eğitim videolarını onun eserleri üzerinden yapıldığı içerikler, 

4. Mahzuni ve başka âşıkların eserlerinin yorumlandığı kanallar, 

5. Mahzuni’nin eserlerinin Cover yapıldığı kanallar, 

6. Mahzuni’nin eserleriyle yapılmış olan Single çalışmalarının yayınlandığı 

kanallar, 

7. Mahzuni’nin başka platformlarda adına açılmış olan sayfaların duyuru ve 

reklamı için kullanılan kanallar, 

8. Muhalif eserleriyle yer verilen kanallar, 

9. Mahzuni’nin eserlerinin başka sanatçılarla kanal sahibi tarafından yapılan 

kolaj çalışmalarının yer aldığı kanallar, 

10. Eserleriyle yapılan video çalışmaları, 

11. Eserlerinin orijinal kayıtlarının yer aldığı kanallar, 

12. Katıldığı konser, program, belgesel gibi videoların yer aldığı kanallar, 

13. Yapım şirketleri ve müzik endüstrilerinin kanallarında yer alan eserleri  

14. Mahzuni’nin eserlerini kendi döneminde veyahut günümüzde yorumlayan 

kişilere ait kayıtlar (Edip Akbayram, İbrahim Tatlıses, Cemali, Selda 

Bağcan, Sabahat Akkiraz, Mahzuni’ye Saygı Albümü ve daha fazlası) 

olmak üzere çok farklı şekillerde görünümleri mevcuttur. 

Âşık Mahzuni Şerif’in Youtube Platformunda uzun video şeklinde yer alan kayıtları 

genellikle plak şirketleri ya da Mahzuni’nin eserlerini mix haline getirerek peş peşe 

çalınmasını sağlayan kişilerce yüklenen birden fazla türküsünün yer aldığı 



 

208 

kayıtlardır.58 Bunun yanı sıra hakkında yapılan belgeseller, katıldığı programlar, 

konser kayıtları59, anma programları60, adına düzenlenmiş etkinlik ve konserler61 

şeklindedir. Youtube’un diğer platformlardan ayrıldığı en önemli nokta da Youtube’un 

süre açısından en uzun içerikleri kullanıcılara sunmasıdır. Diğer platformların içerik 

yüklemedeki sunduğu sürenin Youtube’a nazaran çok daha kısa olduğu bilinmektedir. 

Youtube kanallarında dolayıma giren bazı örnekler açıklanırsa; ilk olarak, Çizelge 

5.6’da yer alan METE 98 HM62 isimli kullanıcının kanalında Mahzuni’nin türkülerine 

yer verilmiş ve “Zamansız Bahar” adlı eseri için kanal sahibi tarafından oluşturulan 

kısa klipte kişinin kendisine ya da yakınlarına ait olduğu düşünülen fotoğraflarla klip 

yapılmıştır. Klip Mahzuni Şerif’in resmi, Aleviliği çağrıştıran bir resim ve doğa 

görüntüsüyle desteklenmesine ek olarak Mustafa Kemal Atatürk’e yapılan 

vurgularında yer aldığı videoda Mahzuni Şerif’in türküsü dinleyicinin kendi anlam 

dünyasında yerleştirdiği yerden yorumladığı haliyle katılımcı olarak yer alabildiği 

mecrada kendi hikâyesini veya benliğini Mahzuni’nin türküsü üzerinden ifade etme 

fırsatı bulmuştur. Dolayımın ortaya çıktığı yer tam da burasıdır. Mahzuni’nin eserine 

ait Mahzuni tarafından yüklenilen anlam dolayıma girdiği farklı mekân ve zamanlarda 

kişilerin anlam dünyalarına göre bambaşka şekillerde yorumlanarak yeniden 

demirlenmenin yaşandığı yeni anlamlarıyla dolayıma tekrar girmektedir. Zaman ve 

mekân kavramlarının yeniden şekillendiği internet ortamında bu müziğin yeniden ve 

tüketicinin anlam dünyasına göre bağlamsallaşarak deneyimlenmesi tamamen bu 

kavrama örnek oluşturmaktadır. Yani medya dolayımıyla Âşık Mahzuni’nin hem 

zamansal hem de mekânsal olarak uzakta olan müziği dolaylı deneyimlerle 

deneyimlenmektedir. Sözlü kültür döneminde Mahzuni’yi dinlemek için onunla 

mekân ve zamanda buluşmanın zorunlu olduğu dinleme edimi internetle birlikte 

McLuhan’ın medyanın bedenin uzamı olduğu ifadesiyle örtüşen şekilde bu zorunluluk 

ortadan kalkarak internet icracı- dinleyici aracılığını sağlayarak bireylerin bulunduğu 

zaman ve mekândan bir yere ayrılmadan dolaylı deneyimler yaşatmaktadır.  

  

 
58 Mahzuni’nin türkülerinin yer aldığı 2 saatlik kayıt için bkz. (Ocak, 2023)  
59 Mahzuni’nin 1989 Danimarka konseri kaydı için bkz. (Erden 19, 2012)  
60 Mahzuni’nin mezarı yapılan anma konserinin kaydı için bkz. (Büyük Lokma, 2022)  
61 İnönü Üniversitesi’nin hazırladığı Âşık Mahzuni Şerif Konseri (İnönü Üniversitesi, 2020). 
62 Kanal sahibinin oluşturduğu Mahzuni bağlantılı video (Mete 98 HM, 2020) 



 

209 

Bir başka örnekte ise Âşık Mahzuni Şerif’in “Kara Gözlüm Ağlama” türküsüne cover 

yaparak kanalına yükleyen bir kanal sahibinin Mahzuni’nin bu eserini bazı anlamlarda 

yeniden dolayıma soktuğu görülmektedir. Bunu hem türkünün coverlandığı hali ile 

sessel anlamda hem de göstergeler doğrultusunda bakıldığında klip boyunca kullandığı 

imgelemler ile sağlamıştır. 63  Klip boyunca yaratılmaya çalışılan pastoral havayla 

gelenekselliğe yapılan vurgu açık havada iki tane koyunun varlığı ile desteklenmeye 

çalışılmış ve Mahzuni Şerif’in türküsü Mahzuni’ye dair görsel bir atıf olmadan yeni 

bağlamında yeni anlamıyla bağlamsallaştırılmıştır. Burada cover yapan kişinin 

Mahzuni Şerif’in eserini yorumlarken esere sadece sözsel ve sessel yönlerle 

öykündüğü (pastiş) görülmektedir. Çünkü esere eklediği yeni söyleme biçimi ve 

enstrümanlar eseri farklılaştırmakta ayrıca klipte paylaştığı görselle metnin anlamını 

da farklılaştırmış olmasıyla eserin Mahzuni ile tek bağlantısının paylaşım yapılırken 

kendisine yaptığı atıfla sınırlı kaldığı görülmektedir. Bu nedenle öykünmeyi sadece 

eserin gerçek sözlerini ve eserin var olan altyapı müziğini az da olsa koruyarak elde 

ettiği söylenebilir. Youtube’da karşılaşılan bu örnekte Mahzuni’nin internette 

dolayıma giren eserinin her türlü yorumlamaya açık hale geldiğini örneklemektedir.   

Mahzuni Şerif’in Youtube üzerinden görünürlük kazandığı bir başka örnek ise 

türkülerinin hikâyesinin anlatıldığı video kayıtlarıdır. Bunlardan bir tanesine örnek 

olarak; İhanet Mi Paranoya Mı? | Nem Kaldı Türkü Hikâyesi adıyla yüklenen video 

“Hüsameddin Bayraklı- Her Şeyin Hikâyesi” adlı bir Youtube kanalına yüklenmiş bir 

videosudur. Bu video 15 Kas 2022 tarihinde #MahzuniŞerif #NemKaldı 

#TürküHikâyesi hashtagleriyle beraber Youtube’a yüklenmiştir.64 Kanal sahibinin 

konuyu açıklayan ve diğer kullanıcılara ulaşmak anlamında hashtag kullanımından 

haberdar olduğu videoya yazmış olduğu hashtaglerden anlaşılmaktadır.  

 
63Youtube içeriğinin değerlendirilmesini anlamlandırmak adına ilgili içeriği ayrıca bkz. (Ulusman, 

2023)  
64 Hikâyesi anlatılan esere ulaşmak için bkz. (Hüsâmeddîn Bayraklı-Her Şeyin Hikâyesi, 2022).  



 

210 

 

Şekil 5.7 Mahzuni’nin eserinin hikâyesinin anlatıldığı videodan görsel. (Hüsameddin 

Bayraklı- Her Şeyin Hikâyesi). 

Videonun içeriğinde Youtube kanalı sahibinin nem kaldı türküsünün hikâyesi 

olduğunu iddia ettiği hikâyeyi anlatırken, odasında kamera karşısına geçerek bir içerik 

oluşturmuştur. Videonun akışında Mahzuni ile ilgili hiçbir görüntü, ses vb. kayıt 

bulunmamaktadır. Yani kanal sahibi Mahzuni Şerif’e ait göndermeyi sadece hashtag 

kullanımında Mahzuni Şerif’in ismini yazarak yapmayı tercih etmiş ve Mahzuni’nin 

eserini bu anlamda bir dolayıma sokmuştur. Mahzuni Şerif’in müziklerarasılığın 

çeşitli yöntemleriyle yorumlanan eserlerinin bu platformlarda dolayıma girmesiyle 

Mahzuni’nin eserlerinin yeni nesil tarafından görünürlük kazandığı görülmektedir. 

Post-modern dönem otantisitesi üzerinden tanımlanılan müziklerarasılıkta 

faydalanılan pastiş yönteminde ifade edildiği gibi bu öykünmelerden biri de “Ustaya 

Saygı” adı altında yapılan öykünmelerdi. Mahzuni Şerif ‘in vefatından sonra geniş 

kitlelere ulaşmasını, yeni nesle adını duyurmasını sağlayan bu tarz yorumlama 

örneklerinden biri de onun için yapılan “Mahzuni’ye Saygı” albümüdür.65 Mahzuni’ye 

Saygı albümü Aktulum’un perspektifinden faydalanılarak müziksel unsurlarının 

değişik müzik türlerinde kullanılarak kültürel unsurların yeniden yazıldığı, bu şekilde 

göndergelerin yapıldığı alıntılanan eserin hem sessel hem de anlatısal özellikli sanatsal 

biçimler olabileceği ifade edilebilir (2017, s. 133). Dolayısıyla Mahzuni’nin eserinin 

bu tür yöntemlerle alıntılandığı her bir yorumlama Mahzuni’nin eserini üretirken 

oluşturduğu anlam ve biçemini dönüştürebilmektedir.  Mahzuni’ye Saygı albümü ilk 

 
65 Albümdeki tüm şarkılar için bkz. (Arda Müzik, 2017). 



 

211 

olarak albüm isminden yola çıkılarak post-modern dönemin pastiş yönteminin 

kullanım amaçları içerisinde değerlendirirse; taklit etmenin yanı sıra ustaya saygı 

anlamında geçmişe dönük eserlerin anıldığı, anımsatıldığı, alıntılandığı, tekrarlandığı 

eserlerin ortaya koyulduğu haliyle yapıldığı düşünülebilir. Toplamda Mahzuni Şerif’in 

30 eserinin farklı sanatçılar tarafından yorumlandığı albüm 2017 yılında yapılmış ve 

bu albümde Âşık Mahzuni Şerif’in kendisi gibi müzisyen torunu Yiğit Mahzuni dahil 

birçok sanatçı yer almıştır.  

Çizelge 5.7 Mahzuni’ye Saygı Albümünde yer alan sanatçıların yorumladıkları eser 

ve izlenme sayıları 

SANATÇI ESER 
YOUTUBE İZLENME 

SAYISI 66 

Feridun Düzağaç Nem Kaldı 1.099.148 görüntüleme 

Teoman Boşu Boşuna 1.193.607 görüntüleme 

Mehmet Erdem Han Sarhoş Hancı Sarhoş 5.159.509 görüntüleme 

Jülide Özçelik Gel Gizli Gizli 615.034 görüntüleme 

Gripin Buldular Beni 1.425.433 görüntüleme   

Aylin Aslım Mevlam Gül Diyerek 704.367 görüntüleme 

Burcu Güneş Kanadım Değdi Sevdaya 4.322.540 görüntüleme 

Mümin Sarıkaya Gözlerin 1.516.383 görüntüleme 

Ceyda Köşbaşıoğlu Zevzek 466.024 görüntüleme   

Ceylan Ertem Zalim 120.167.261 görüntüleme 

Hayko Cepkin Sarhoşum Dünyada 3.493.966 görüntüleme 

Ziynet Sali Deli miyim Ben 1.121.519 görüntüleme 

Neyse Dönme Dolap 179.116 görüntüleme 

Akın Bitmez Tükenmez Geceler 291.198 görüntüleme   

Demet Akalın & Ahmet Aslan İşte Gidiyorum Çeşmi Siyahım 1.336.304 görüntüleme 

Kardeş Türküler Domdom Kurşunu 1.766.021 görüntüleme 

Işın Karaca 
Bu Yıl Benim Yeşil Bağım 

Kurudu 
630.569 görüntüleme   

Azam Ali Aramadı Sormadılar Beni 1.069.450 görüntüleme 

Kubat Sofu Baba 658.142 görüntüleme 

Kurtalan Ekspres Bu Mezarda Bir Garip Var 499.235 görüntüleme 

Cem Adrian Dumanlı Dumanlı 5.027.696 görüntüleme 

Selçuk Balcı & Niyazi Koyuncu Sarı Saçlım Mavi Gözlüm 746.668 görüntüleme 

Amil Dur Diye 251.896 görüntüleme 

Mesut Yılmaz Oy Babo 338.861 görüntüleme 

İntizar Yalancısın İnanamam 997.734 görüntüleme 

Koray Avcı Dargın Mahkum 1.930.865 görüntüleme 

Şevval Sam Ben Beni 1.500.941 görüntüleme 

Mabel Matiz & Selda Bağcan Yuh Yuh 4.894.418 görüntüleme 

Mustafa Ceceli & Yiğit Mahzuni Merdo 1.298.891 görüntüleme 

Funda Arar Dokunma Keyfine 1.276.708 görüntüleme 

 
66 Youtube izlenme sayıları: 09/11/2023 tarihli verilere göre girilmiştir. 



 

212 

Sanatçıların her birinin kendine özgü yorumladıkları Mahzuni Şerif eserlerinin müzik 

piyasasında özellikle günümüz sosyal medya platformlarında, podcastlerde (Spotify, 

Deezer vb.) çeşitli müzik dinleme uygulamalarında dinleme ve izlenme oranları çok 

yüksek rakamlara ulaştığı nicel olarak da verilen çizelgede görülmektedir. Burada en 

önemli etkenlerden biri dönemin sevilen, takip edilen sanatçılarının bu albümde yer 

alması ve her birinin dinleyici/izleyici kitlesinin farklı müzik zevkinden oluşuyla da 

çok geniş kitlelere hitap etmenin yakalanmış olmasıdır. Sanatçıların izlenme 

sayılarının farklı oluş etkenleri ise başlı başına bir çalışmaya konu olacak kadar 

teferruatlı bir konudur. Ancak bu çalışmada açıklığa kavuşturulmak istenilen, ilk 

olarak eski bir sanatçının eserlerinin günümüzde (2017) ustaya saygı adı altında 

yeniden icra edilmesine neden gerek duyulduğudur. Burada pek tabii akla ilk 

gelenlerden biri endüstrinin ekonomik kaygılarla eserlere meta yönüyle yaklaşımından 

kaynakladığı fikridir. Burada yöntemi belirleyen ise ne kadar fazla insana hitap 

edebileceğinin kestirilmesidir. Âşık Mahzuni Şerif’in ustaya saygı anlamında seçilmiş 

olmasının arka planında gelenekten gelen ve insanlarda Jameson’ın belirttiği gibi bu 

dönem müziklerinde endüstrinin amaçladığı nostalji ekonomisini hayata 

geçirilmesinin amaçlanmasıdır. Jameson’ın; “Nostaljik ögelerin farklı araçlar eliyle ve 

semiyotik değerlerle beraber yeniden üretimlerinin endüstrileşerek tüketicilerin istek 

ve ihtiyaçları sürekli olarak yenilenmekte ve yeniden üretilmekteydi. Böyle bir süreçte 

insanların geçmişe özlemi kültür endüstrisinin bir meta ayağı haline gelmekte” olduğu 

görüşü müzik endüstrisinin Mahzuni’ye olan yaklaşımının bir nedenini ifade 

etmektedir (1994 s. 79-81). Mahzuni’ye ait bu nostaljik eserlerin yeniden icra edilmesi 

için albüme seçilen sanatçıların da seçilmesinin arka planında bahsi geçtiği üzere hem 

farklı müzik türlerinden kişilerin seçilmesine hem de tercih edilen sanatçıların 

dönemin dikkat çeken, takipçisi, dinleyicisi fazla kişiler olmasına özen gösterilmesi de 

yine tüketim odağına uygun olacak şekilde düzenlendiği fikrini uyandırmaktadır. Bu 

yorumları yukarıdaki çizelgede verilen izlenme sayılarına bakıldığında 

dinleyici/izleyici kitlesi fazla olan sanatçıların yorumladıkları eserlerin daha fazla 

izlenme oranına ulaşmış olması doğrulamaktadır.  

En çok izlenmeye ulaşan sanatçı güncel haliyle (09/11/2023) Ceylan Ertem’in Zalim 

şarkısı olup bu yorumlama Youtube’da yaklaşık 120.167.726 görüntüleme sayısına 



 

213 

sahiptir.67 Burada etkili olan sadece sanatçının hitap ettiği kitlenin internet 

kullanımındaki aktifliği ya da tüketicinin beğenisini kazanması değildir bunlara ek 

olarak Ceylan Ertem’in yorumladığı bu eserin diğer medya araçlarıyla işbirliği 

içerisinde olarak farklı medya araçlarının içeriklerinde de tüketiciyle buluşturulmuş 

olmasından kaynaklanmaktadır. Şarkı internet üzerinden Youtube Music, Spotify, 

Apple Music gibi müzik dinleme platformlarından yayınlanmaktadır. Ayrıca albümün 

çıktığı 2017 yılında Show TV ekranlarında başlayan ve yayınlandığı dönem büyük ses 

getiren Çukur dizisinde dizi müziği olarak yer verilmesi de ayrıca şarkının farklı bir 

medya aracı olan televizyonun izleyicisiyle de buluşmasında etkili olarak medya 

yakınsamasının yakalanmış olmasıyla bu yorumun Youtube izlenme oranları artmıştır.   

 

Şekil 5.8 Ceylan Ertem “Zalım” videosunun Youtube’da kapak sayfası yapılan 

görseli 

Youtube’da Mahzuni’ye saygı albümünün yayınlandığı mix de sayfada ilk karşımıza 

çıkan görsel en çok izlenme oranına sahip ve bir dizi müziği olarak dikkat çekmiş olan 

Zalım yorumlamasıdır. Bu durumu Ceylan Ertem Kendi Instagram hesabında şu 

şekilde paylaşmıştır: 

 
67 11.02.2024 güncel izlenme: 121.294.190 yukarıda verilen tarihten bu yana değişen izlenme sayısı 

izlenme oranını takip etme için bir veri oluşturabilir. 



 

214 

 

Şekil 5.9 Ceylan Ertem’in Instagram profilindeki paylaşımından alınan bir görsel 

Ceylan Ertem: 100 milyon dinlenmeye ulaşılmış. Teşekkür ederiz. Aşık Mahzuni’nin 

anısı için kaydetmiştik. Elbette “Çukur” dizisinde yer aldıktan sonra da daha geniş 

kitlelere ulaştı. Harika türkü, harika düzenleme. Düzenleme: @cancangundor. Umarız 

sevgi, saygı ve emekle yeniden yorumlanmış tüm türküleri 7’den 70‘e hep bir ağızdan 

söylemeye devam edelim. #MahzuniyeSaygı #zalım #ceylanertemgünlüğü şeklindeki 

paylaşımını 11.02.2020 tarihinde paylaşmıştır. 

Bu yapılan saygı albümü dışında yakın zamanda Kaan Tangöze tarafından yapılan 

“Aşık Mahzuni Şerif Türküleri” müzik albümünde (2022) “Mervanın Dölü, Divane 

Ettim Aklımı, Boşu Boşuna, Doktor, Haşlayın Beni, Gizli Gizli, Yaralandım 

Yaralıyım, Sofu Baba, Çeşmi Siyahım, Gül Yüzlü Cananım” türkülerinin yer aldığı 

albümü yapan Kaan Tangöze’nin sosyal medya hesaplarına bakıldığında bu 

yorumlamaların izlenme sayıları şu şekildedir: 

Mervanın Dölü: 88 bin görüntülenme 

Divane Ettim Aklımı: 301 bin görüntüleme- 7 bin beğeni 310 yorum 

Boşu Boşuna:758 bin görüntüleme- 18 bin beğeni 656 yorum 

 Doktor:151 bin görüntüleme- 1100 beğeni 6 yorum 



 

215 

Haşlayın Beni:372 bin görüntüleme- 9060 beğeni 709 yorum 

Gizli Gizli: 136 bin görüntüleme- 1100 beğeni 10 yorum 

Yaralandım Yaralıyım:200 bin görüntüleme- 1500 beğeni 12 yorum 

Sofu Baba:55 bin görüntüleme- 586 beğeni 3 yorum 

Çeşmi Siyahım:275 bin görüntüleme- 3 bin beğeni 21 yorum 

Gül Yüzlü Cananım:744 bin görüntüleme-16 bin beğeni 620 yorum 

Bunun dışında Youtube kanalına yüklediği Âşık Mahzuni Şerif türküleri adındaki 

bölümde sanatçı yorumladığı on türküden dördüne aynı mekânda klip çekmiştir. Bu 

mekân açık havada koyun, kuzu, ağaçlar, göllerden oluşan daha çok pastoral 

görünümlerle donatılmış bir klip içeriğine sahiptir. Kaan Tangöze’nin bu albüm 

çalışması yakınlarda yapılmış bir yorumlama çalışması olması sebebiyle onun albüm 

çalışmasının medyadaki durumunu değerlendirmek güncel haline en yakın 

değerlendirmeleri yapabilmek adına önemlidir. Buradan hareketle Kaan Tangöze’nin 

bir eserinin Youtube paylaşımı üzerinden gelen yorumları vererek dolayıma girmiş bu 

eserin tüketici gözünden nasıl alımlandığı hakkında bir fikir edinmiş olunabilir.  

Haşlayın Beni eserine gelen bazı yorumlar: 68 

@Deniz-dx6bh: Klibin sadeliği ve hoşluğu.. 

@28Kanunisaniyiunutma: Bu türkülerin çıktığı çorak topraklar 

@emrullahugur8671: Aşık Mahzuni gibi ozanlarımızı yeni nesile tanıtmanın en güzel 

yolu. Seni dinleyen, ister istemez orijinal halini de dinleyecek. Güzel işler yapıyorsun, 

tebrikler. 

@buraksecgin8548: Sesine sağlık Kaan abi. Ustaların ustası Aşık Mahzuni Şerif ruhu 

şad olsun. Gelecekte de seninde eserlerini unutturmayacaz usta. İşleyeceğiz... 

@Konserkesitleri: Kaan Tangöze, Mahzuni parçalarını en iyi yorumlayanlardan. 

Dinlemesi hem keyif hem huzur veriyor. 

@muhammedaliarican: Klipte ki mekan Kayseri Dokuzpınar köyü.Mandalar, yılkı 

atları ve daha nice doğa güzelliği yerleri vardır. Özellikler bahar mevsimin de 

leyleklerin gelişini izlemek insana keyif veriyor. 

 
68 Esere gelen yorumların ve izlenme sayısının detayı için bkz. (Tangöze, 2021) 



 

216 

@mehmetdagl9598: Anadolu Aşık geleneğinin en önemli temsilcilerinden Mahzuni 

Şerif'i duygularını ve düşüncelerini okumuş anlamış ve işleyerek bizlerede aktarman 

senin görevinse bizlerinde seni dinleyip anlaması görevdir .... Sesine teline sağlık Kaan 

Tangöze 

@lizzygrant1592: sesin her şarkıya mı yakışır be adam 

@ecrinbayndr2041: Bu türküleri bilmeyip sırf Kaan Tangöze yorumladığı için 

dinleyen çok fazla insan var ve bu türküleri nesillerden nesillere aktarmak için çok 

güzel bir yol. Kaan tangözeye bayılanlar belli edin kendinizi 

@anlbozkurt2551: Ağzına sağlık kral. Klip,ses,parça her şey 10/10 👑 

@ebruikz: Sesinin ve klibin sizi huzura kavuşturması çok güzel 😊 

@needal4912: Klip çok sade ve şık müzik desen sadece gitar ve vokal, sadeliğin ne 

kadar huzurlu ve hoş olduğunu bir kez daha gösterdiğin için teşekkürler KAAN 

TANGOZE. Çok iyi cover olmuş 

Burada tüketici kitle olarak yorum yapan kişilerin dinledikleri eseri çok farklı 

yönleriyle yorumladıkları görülmüştür. Her biri eserin kendilerinde uyandırdığı anlam 

dünyasına göre yorum yapmış ve dolayısıyla eser Mahzuni Şerif’in bağlamsallaştırdığı 

noktadan çok farklı yerlere yeniden bağlamsallaştırılmıştır. Klibin doğal bir ortamda 

çekilmesinin onlarda yarattığı izlenim yerelliğe vurguyu barındırırken, çekilen mekân 

üzerinden bir şehrin ismini duyurmak, geleneksel bir eserin yeni neslin dinlemesi adına 

güzel bir çalışma olduğunu dile getirmek vb. birden fazla yorum ortaya çıkmıştır. 

 

5.3.1.1 Youtube Shorts 

Youtube’da verilen bu görünümlerin dışında Youtube’un daha çok diğer platformların 

reels ve akış özelliğini barındıran bir bölümü olan Youtube Shorts’da en fazla 60 

saniyelik videoların yer aldığı örnekler de bulunmaktadır. Bu görünümlere 

bakıldığında; arama ekranına Mahzuni Şerif yazıldığında akışta karşılaşılan farklı 

görünümlerini ortaya koymak adına bunlardan en fazla dikkat çekenlerden birkaç 

örnek paylaşılacaktır. Bunlardan biri Mahzuni’nin mezarı başında elinde bağlamasıyla 

Mahzuni’nin eserini seslendiren bir kullanıcının yüklediği kısa videodur. Kanal 

sahibinin 679 aboneden oluşan takipçi sayısı ve diğer videolarının izlenme sayılarının 



 

217 

600’lerde olduğu göz önünde bulundurulursa Mahzuni’nin eseriyle mezarı başında 

bağlamayla çektiği videosunun 68 bin görüntülenme, 1.800 küsür beğeni 33 yorum 

almış olması dikkat çekicidir. 69 

 

Şekil 5.10 Youtube Shorts’da Mahzuni’nin mezarı başında eserini seslendiren bir 

kişiye ait görsel 

Videoya gelen yorumlardan bazıları şu şekildedir: 

- Kullanıcı E. :Ağzınıza yüreğinize saglik mahsuni baba mekanın cennet olsun 

- Kanal Sahibi: Çok teşekkür ederim 🙏 

- Kullanıcı T.: Elinize emeğinize yüreğinize ve sesinize sağlık. Mahsuni, 

Baba,ya. Allah,tan Rahmet dileri. Mekanı cennet 

olsun.♥️❤️💐💐🤲🤲💐💐🌹🌹🌹🌷🌷🥀🥀🌺🌻 

- Kanal Sahibi: Çok teşekkür ederim gönlünüze sağlık 🙏 

- Kullanıcı D. : Mahzuni baba ölümsüzdür, 1. Nr dır, ozanların ve aşıkların 

süperstarıdır... 

 
69 İçeriğe ulaşmak için bkz. (Aksoy, 2022).  



 

218 

Kanal sahibini onca içeriği arasından bu içeriğinin neden izlendiğini yorumlar 

üzerinden değerlendirmeye çalışıldığında; videonun görsel mekân olarak Mahzuni 

Şerif’in mezarının başında çekilmesi izleyenlerin dikkatini çektiği ve Mahzuni’yi 

sevenlerin kullanıcının bu videosuna erişim sağladıklarında videoya yorum olarak 

yazmak istemeleri kaynaklı bir etkileşim kazandığı düşünülebilir. Dolayısıyla diğer 

vidoları bu kadar etkileşim almayan kanal sahibi Mahzuni Şerif’in aracılığıyla diğer 

Youtube kullanıcılarıyla etkileşim kurabilmiştir.   

Bir başka shorts videosu ise Âşık Mahzuni Şerif’in İbo Show programında İbrahim 

Tatlıses ile birlikte düet yaptıkları “İnce İnce Bir Kar Yağar” eserinin üzerine eklenen 

bazı sözlerle dolayıma giren bir Shorts video örneğidir. 70 Bu videoya Mahzuni Şerif’in 

Nihat Erime yazdığı iddia edilen Erim Erim türküsünün hikâyesi anlatılarak ve bu 

yazdığı eseri yüzünden hapse atıldığı bilgisi eklenerek başlanmaktadır. Devamında 

Mahzuni’ye ait bir görüntü ve yine onun yaşadığı bir olay örgüsüyle eser-video 

bağlantısı sağlanmaktadır. Castells’in ifade ettiği yaratıcı izleyicilerden biri olarak 

kanal sahibi bu iki farklı akışı bir video metnine sabitlemesi sonucunda Mahzuni 

üzerinden yeni bir anlam internet ortamında dolayıma sokulmuştur. Bu videonun diğer 

dikkat çeken yönü ise 482 abonesi olan kanalın bu videosunun, 23 bin izlenme, 401 

beğeni, 3 yorum alması ve bu Youtube kanalında paylaşılan shorts videoları içinde de 

en fazla izlenmeyi alan ikinci video olmasıdır.  

Youtube Shorts’da yer alan bir diğer video ise “Ağla Gözüm Ağla” şarkısı üzerinden 

TikTok da başlatılan bir akıma ait videonun medyalarasılıkla TikTok üzerinden 

indirilerek, TikTok akımı hashtag’i ile paylaşılan videosudur. 71 

 
70 İçeriğin detayı için bkz. (Marım, 2021).  
71 Ağla Gözüm Ağla eserinin izlenme sayısı ve gönderiye gelen yorumların detayı için bkz. (Kaya, 

2022). 



 

219 

 

Şekil 5.11 TikTok’da akım haline gelen videonun Youtube Shorts paylaşımından bir 

görsel. 

Bu videoyu paylaşan kanal sahibi de Youtube’da 16 bin abonesi olmasına rağmen 

shorts bölümünde paylaştığı Mahzuni Şerif’in Ağla Gözüm eseriyle ilgili bu video ile 

1.2 milyon izlenme elde etmiştir. Video düzenlemesi ise İbo Show’da Mahzuni ve 

İbrahim Tatlıses’in düet yaptığı ana videonun sesi kısılarak elde edilmiştir. Bu video 

üzerine Mahzuni’nin ağla gözüm eserinin remikslenmiş halinin yüklenerek eserin 

sözleri videonun üzerine yerleştirilmiştir. Buradaki amaç ise diğer kullanıcıların 

videoda sözleri yazılan şarkıya daha kolay eşlik etmesinin ve akımın dolayısıyla 

yüklenen video içeriğinin bu yöntemle daha fazla kişiye ulaşmasının amaçlanmasıdır.  

Verilen bu örneklerden sonra Youtube ve Youtube Shorts bölümlerinde yer alan 

Mahzuni Şerif’e dair görünümlerin örnekleri bölümün girişinde de ifade edildiği gibi 

konunun dağılmasını engellemesi amacıyla belirlediğimiz dört platformda da ortak 

görünüm kazanan yedi başlık kapsamında yer verilecektir. 

  



 

220 

Youtube platformunda bu başlıklar dahilinde verilecek örnekler şu şekildedir: 

Adına açılmış ve sadece onun eserlerinin yer aldığı birden fazla Youtube kanallı 

bulunmaktadır.72  

Youtube Shorts’da yer alan örnek bir görünüm için İbo Show’un programına katılan 

Mahzuni Şerif’e ait kaydın yer aldığı içerik bulunmaktadır. 73 

2. Alevi-Bektaşi geleneği ile bağdaştırılarak dolayıma sokulan görünümleri, 

Youtube’da bu konuyla bağdaştırılmış bir video içeriğinde; 

Mahzuni Şerif’in “On İkiler” adlı eseriyle Aleviliği anlatan bir filmden alınan 

kesitlerin birleştirilerek video haline getirildiği video içeriği örnek verilebilir. 74 

Youtube Shorts Alevilikle Mahzuni Şerif’in bağdaştırıldığı bir içerikte; 

Zülfikara ait bir videoya Mahzuni Şerif’in “Bana Dönek Demiş” eserini yorumlayan 

bir sanatçının sesinden video altına” Zülfikar Severler El Kaldırsın Canlar 

⚔️ #zulfikar #yaali #hzali #mahsuniserif #alevi” şeklinde hashtagler kullanarak 

Mahzuni Şerif dolayıma sokulmuştur. 75 

3. Muhalif içeriklerin içerisinde dolayıma sokulan görünümleri, 

Youtube’da bu konuyla ilgili görülen bir örnekte, Mahzuni Şerif’in “Defineyi Nereden 

Buldun” eserinin devlet yöneticileri ve iktidarda yer alan isimlerin görüntüleriyle 

oluşturulan bir video içeriğiyle bağdaştırılmasıyla elde edildiği görülmektedir. Elde 

edilen bu videoda esere eklenilen bu görüntülerin eserle birleşimi sonucu videonun 

muhalif bir görünüm kazandığının görülmesiyle bu başlık altında örnek verilebilir.76 

Bu konuyla ilgili bir başka içerikte ise Boğaziçi öğrencilerinin “Yuh Yuh” adlı eserin 

sözlerini üniversitedeki hoca ve rektörlere eleştiri için bir araç haline getirerek 

Mahzuni üzerinden kendi durumlarını ortaya koyma ve kendilerini ifade etmek için 

kullanmaları sonucu ortaya çıkan örnekte görülmektedir.77 

  

 
72 Mahzuni’nin adına açılmış bir Youtube kanalı örneği olarak bkz. (Aşık Mahzuni Şerif, 2013). 
73 İlgili içeriğe bkz. (Hüzün Caddesi, 2022). 
74 İlgili içeriğe ulaşmak için bkz. (Mahsuni Şerif , 2019). 
75 Bahsi geçen video içeriği için bkz. (Demir, 2023). 
76 İlgili içerik için bkz. (Gürel, 2010). 
77 Muhalif görünümlerin yer aldığı bir içerik için bkz. (Tükenmez Haber, 2021). 

https://www.youtube.com/hashtag/zulfikar/shorts
https://www.youtube.com/hashtag/yaali/shorts
https://www.youtube.com/hashtag/hzali/shorts
https://www.youtube.com/hashtag/mahsuniserif/shorts
https://www.youtube.com/hashtag/alevi/shorts


 

221 

Youtube Shorts bölümünde bulunan içeriklerden bir örnek ise; 

Memleket Partisi tarafından Mahzuni Şerif’in Selda Bağcan tarafından seslendirilen 

“Yuh Yuh” eseri Cumhurbaşkanlığı külliyesinin önünden geçerken çalındığı anlara 

dair bir video kaydı bulunmaktadır.78  

 

Şekil 5.12 Bir partinin seçim minibüsün Mahzuni’nin eserini seçim propagandası 

olarak kullanımına ait bir görsel 

 

4. Mahzuni Şerif’in kendi memleketi, köyü ya da doğa, tarım vb. köy ile bağıntılı 

konularla ilişkilendirilen görünümleri, 

Youtube’da bu başlığa ait yer alan görünümlerden birinde; 79 

Köyü Bercenek’le bağdaştırılan bir video içeriğinde Mahzuni Şerif’in “Dumanlı 

Dumanlı” eseriyle birlikte köy drone eşliğinde çekilmiş ve videoda Bercenek’le 

Mahzuni Şerif arasında bağ kurulmaya çalışılmıştır. Bu bağ Mahzuni’nin memleketine 

ithafen yaptığı eseriyle birlikte yayınlanmasıyla elde edilmiştir. 

 
78 Mahzuni’nin muhalif görünüm kazanan bir Youtube Shorts video içeriği için bkz. (7/24 Haber TV, 

2023). 
79 İlgili içerik için bkz. (Dalka,2022) 



 

222 

@BERÇENEK@mahsuniserif6321 @yemlihaBulbul @yigit_mahzuni @greenpeace 

@sakirdalka2480 video altına Mahzuni Şerif adına açılmış bir sayfa, torunu Yiğit 

Mahzuni’nin Youtube kanalı ve Mahzuni ile ilgili paylaşım yapan başka bir kanal ve 

doğa, video çekimlerinin yayınlandığı bir başka kanalında etiketlenmesiyle video 

sahibinin etkileşim ve izlenme oranlarını önemsediği de bu veriler sayesinde 

görülmektedir.  

Youtube’un Shorts bölümünde yer alan bu başlık ile ilgili yer alan görünümlerden 

biri;80 

Köy ortamında doğada çekilen bir videoda çaydanlıktan bardağa dökülen çayın 

görüntüsüne eklenen sonbaharda sararmış yaprakların döküldüğü bir görselin Mahzuni 

Şerif’in “İşte Gidiyorum Çeşm-i Siyahım” eseriyle birlikte yayınlandığı 

görülmektedir. Bu şekilde oluşturulan içerikte Mahzuni’nin eseri bu bağlamda doğal 

örüntülerle bağlantılandırılmıştır. 

5. Yeniden yorumlanan eserleri, 

- Amatör kişiler tarafından yorumlanan eserleri (Enstrümantal ya da eserin 

tamamı) 

Youtube’da bu dolayım türü için bulunan içeriklerden birinde;81 

“Merdo merdo amatör” açıklamasıyla yüklenen bir video olarak Mahzuni Şerif’in 

“Merdo” eserinin darbuka ve gitar eşliğinde gençler tarafından sokak müziği yaparken 

yorumlandığı örneği verilebilir.  

Youtube Shorts bölümünde yer alan bir örnekte ise;82 

Bir kadının bağlamada çaldığı “Han Sarhoş Hancı Sarhoş” eserini paylaşmasıyla bu 

başlık altında yer alan bir dolayımlı görünüm elde edilmiştir.  

6. Yeniden yorumlanan eserleri 

- Müzisyenler tarafından müziklerarasılık, otantisite, pastiş vb. yöntemlerle 

yorumlanan eserleri 

 

 
80 Bu başlıkta yer alan Shorts video örneği için bkz. (Şerif, 2020) 
81 Bahsi geçen içeriğe ulaşmak için bkz. (Can, 2019) 
82 Youtube Shorts videosunda yer alan içerik için bkz. (Demir, 2023) 



 

223 

Youtube’da bu bağlamda yer alan içeriklere; 

Mahzuni’ye Saygı albümünde “Sofu Baba” eserinin yorumlayan Kubat’ın 

yorumladığı bir eser örneği verilebilir.83 

Youtube Shorts bölümünde bu şekliyle görünümlere sahip olan Mahzuni ile bağlantılı 

içeriklerden bir tanesi Ceylan Ertem tarafından yorumlanan “Zalım” eseridir.84 

7. Mahzuni Şerif’in eserlerinden faydalanılarak oluşturulan fakat Mahzuni Şerif’i 

anımsatmayan alakasız olan görünümler 

Youtube platformunda görülen bu tür dolayımlara örnek; 

Mahzuni Şerif’e ait olan eser Dom dom kurşunu’nun İbrahim Tatlıses’in yorumladığı 

halinin remikslenerek Cristiano Ronaldo’nun maçtaki görüntülerine eklenmesi sonucu 

oluşturulan bir içerikte karşılaşılmaktadır.85  

Amerikalı sanatçı Della Miles “Dom Dom Kurşunu” eserini yorumlamasından, eserin 

Mahzuni’nin üretirken kodladığı hali ile Della’nın yorumladığı hali arasındaki aslında 

Mahzuni’den bağımsızlaştıktan sonra yorumlanan çoğu eserinde olduğu gibi fark 

bulunmaktadır.86 Bu klipten hariç Della’nın Ankara’da Senfoni Orkestrası ile birlikte 

yaptığı bir konserde bulunmaktadır.  

Çizelge 5.8 Dom-dom kurşunu eserinin Youtube izlenme sayıları 

İbrahim Tatlıses’in yorumladığı hali 46 milyon 

İbrahim Tatlıses’in yorumunun remikslenmiş hali 14 milyon 

Dua Lipa ile coverlandığı hali 72 milyon 

İbrahim Tatlıses’in kızı Dilan Çıtak 23 milyon 

Della miles 12 bin 

Mahzuni Şerif: 2.1 milyon 87 

Mahzuni’nin sadece bu eserinin dolayıma girdiği halini değerlendirmek dahi oldukça 

farklı konuları içeren örnekleri açıklamak anlamında önemlidir. Mahzuni Şerif’ten 

ziyade daha çok İbrahim Tatlıses ile bağdaştırılan “Dom dom kurşunu” eserinin 

remikslenmiş hallerinin örnekleri verildiği üzere birden fazla kişi tarafından 

seslendirilen (Della Miles, Dilan Çıtak, Dua Lipa düeti) ve birden fazla kişinin de bu 

yorumlamaları kullanarak oluşturduğu örüntülerle anlam aktarımlarının da yaratıldığı 

içeriklerdir. Özellikle Mahzuni’nin bu eserinin kayıt teknolojisinin ve internetin 

 
83 Verilen örnek için bkz. (Arda Müzik, 2017) 
84 İlgili örnek için bkz. (Vladi, 2023) 
85 Mahzuni ile bağıntılı bu içerik için bkz. (Futbolkas HD, 2021) 
86 Della Miles’ın ilgili video içeriği için bkz. (Elbistan Belediyesi, 2023) 
87 Youtube izlenme sayıları, Erişim Tarihi: 01/01/2024 



 

224 

küresel halinin örneğini sunmasıyla ayrıca önemlidir. Dua Lipa’nın kaydedilen sesi 

vasıtasıyla zamansal ve mekânsal olarak uzaktaki olan Lipa’nın sesine ulaşılarak 

Türkiye’de bulunan Mahzuni Şerif’e ait olan bir eserin İbrahim Tatlıses tarafından 

yorumlandığı versiyonu ile remiks hale getirilerek coverlanmasıyla oluşan bir yapay 

düeti oluşturması ve bu şekliyle sanal sahnelerde dolayıma girmesiyle önemlidir.  

Bu başlığın Youtube Shorts’da görülen örneklerinden biri de yemek yerken uyuyan bir 

bebeğin videosuna İbrahim Tatlıses’in yorumuyla eklenen “Han Sarhoş Hancı Sarhoş” 

eserinin dolayıma sokulduğu halidir. Bu içerikte, Mahzuni Şerif’in eserinin eserin 

üreticisinin tahayyül ettiği halinden oldukça alakasız bir görünüm elde etmesi kaynaklı 

bu başlık altında yer verilmiştir.88 

Sonuç olarak, Youtube platformunun diğer platformlara nazaran çok daha uzun içerik 

sunmaya imkân tanıması onu diğer platformlardan farklılaştırmaktadır. Youtube’un bu 

özelliğe sahip olması yüklenilen saatlik video içeriklerinden elde edilen verilerden 

saptanmış olup uzun içeriklerin yer alması platformun kullanıcılarına, âşıklık geleneği 

daha da özelinde Mahzuni Şerif ile ilgili daha detaylı bilgi verebilmesini sağlamış 

olmasıyla dikkat çekmektedir. Youtube’u diğer platformlardan farklı kılan bir diğer 

konu, diğer üç platformda var olan kullanıcıların kendi hesaplarını gizliye alarak içerik 

paylaşma özelliklerinin Youtube’da farklı şekilde bulunmasıdır. Youtube’da benzer 

şekilde bu özelliğin var olmasına karşın onu diğer platformlardan ayıran durumu 

Youtube’a içerik yükleyen kişilerin genellikle yükledikleri içerikleri daha fazla kişiye 

ulaştırma amacını gütmeleridir. Bundan kaynaklı yüklenen içeriklerin arkadaşlara özel 

gibi bir ibareyle paylaşılması anlamsızdır. Yüklenilen içerik ya sadece ben seçeneğiyle 

kanal sahibinin sayfasında sadece kendisinin göreceği şekilde sabitlenebilirken ikinci 

bir seçenek olarak paylaşılan içerik silinebilmektedir. Bunun dışında Instagram, 

TikTok ve Facebook’da olduğu gibi arkadaşlara özgü olarak paylaşılan bir seçenek 

bulunmamaktadır. Bu seçeneğin olmaması da paylaşılan içeriklerin herkes tarafından 

ulaşılmasını, izlenmesini sağlamasıyla Youtube’da yer alan içerikleri diğer 

platformlardan ayırmaktadır. Son olarak Youtube’un bir diğer farklı özelliği ise, 

internetin tüketici kitle tarafından ilgiyle karşılandığının fark edildiği an müzik/ medya 

endüstrisinin tekellerinin ellerindeki içerikleri Youtube’a yükledikleri ve onlarında bu 

vasıtayla gelir elde ettikleri ilk platform olmasıdır.  

 
88 Video içeriği için bkz. (Tahirçeoğulları, 2022) 



 

225 

5.3.2 TikTok  

TikTok uygulaması çok fazla kullanıcı ve içeriğe sahip olması ve oranların her an 

değişebilme özelliği ile izlenme sayısı, beğenme veyahut yorum gibi özellikleri net bir 

şekilde verebilmek mümkün olmadığından çalışmada en güncel veriler paylaşılmaya 

özen gösterilmiştir. Âşık Mahzuni Şerif ile ilgili çok fazla sayıda içerik mevcut olup 

bunların hepsine ulaşmak çalışmanın kapsamı gereği mümkün görünmemektedir. 

Burada amaçlanan Âşık Mahzuni Şerif’in TikTok platformundaki dolayıma giren 

görünümünün örneklerinden bir kısmını paylaşarak onlar üzerinden bu durumu 

değerlendirmektir.  

Çizelge 5.9 Âşık Mahzuni Şerif TikTok paylaşımları 

Eren.sen60 

 

897.7 bin 

izlenme 

38.5k beğeni 

595 yorum 

(eren.sen60, 

2022) 

Mahzuni’nin eserini 

bağlamada icra edildiği 

içerik 

#müzik #müzik 

#saz#bağlama#tü

rkü#türküler 

#türkhalkmüziği 

#aşıkmahzunişeri

f #mahzunişerif 

#erenturan  

sessizadam00 

 

48.5 bin 

izlenme 

1116 beğeni 

3 yorum 

(sessizadam00, 

2022) 

Aşık Mahzuni Şerif - 

Mamudo Kurban eserinin 

yayınladığı içerik 

#aşıkmahsunişeri

f #türküler 

#keşfettedinle 

#nevarsaeskilerde

var #dinledegör 

#mamudokurban 

zaferyildirim46 

 

379. bin 

izlenme 

17.1k beğeni 

92 yorum  

(Yıldırım, 2022) Mahzuni’nin eserlerinin 

şiirle birlikte 

seslendirildiği içerik.  

!#aşıkmahzunişer

if 

#zaferyıldırım46 

#elbistan46  

 

h.baharalparslan 

 

1.1 milyon 

izlenme 

21.5k beğeni 

8 yorum 

(h.baharalparslan

,2022) 

Mahzuni’nin Sertab 

Erener’le bir programda 

çekilen görüntüsünün 

ağla gözüm eseriyle 

beraber verildiği içerik. 

#mahsunişerif 

#mahsunşerif 

#türküler #saz 

@zanakizilca♥️  

Hakielik 

 

12.6 milyon 

izlenme 

55.6 k 

Beğeni172 

yorum 

(Hakielik, 2022) Karpuz tarlasında 

traktörle tarlada iş yapan 

birinin çekildiği videoda 

Mahzuni’nin eserine yer 

verilmiş.  

#tarım  

  



 

226 

Çizelge 5.9 (devam) Âşık Mahzuni Şerif TikTok paylaşımları  

Mahzunibaba (fm) 

 

66.2 bin 

izlenme 

2382 

beğeni 12 

yorum 

 

(Mahzunibaba, 2023) Akan bir dere 

videosuna 

yerleştirilen Mahzuni 

resimleriyle 

Mahzuni’ye ait eserin 

birleştirildiği video 

içeriği. 

#TikToktürkiye 

#arabeskşarkılar 

#engüzeltürküler 

#kusalözlem 

#murtaza 

#eskişarkılar 

#2023tegörüşürü

z #damartürküler 

#filmmüzikleri 

#gözlerimyolda 

#damarşarkı 

#olsasüperolur 

#gözlerin #ozan 

#köytürküleri#  

Asikmahzuniserif 

 

42.7 bin 

izlenme 

1216 

beğeni 5 

yorum 

(Asikmahzuniserif, 

2020) 

Mahzuni’ye ait 

resimlerle onun 

eserlerinin 

birleştirilmesiyle 

elde edilen bir video 

içeriği. 

#aşıkmahzunuşer

if #mahzunişerif 

#aşıkmahsunişeri

f #mahsunişerif 

#mahsunişerif🌹 

Trtmüzik 

 

218.6 bin 

izlenme 

7302 

beğeni 53 

yorum  

(trtmüzik, 2022) TRT müziğin TikTok 

sayfası Mahzuni’nin 

TRT arşivde kayıtlı 

“Dumanlı Dumanlı” 

eserini söylerken 

kaydedilen 

görüntülerini yandaki 

açıklamalarla birlikte 

yüklemiştir. 

Memleketini 

özleyenler 

kimler? 🌹 

Berçenek 

doğumlu olan 

Aşık Mahzuni 

Şerif,#memlekets

evgisini böyle 

dile 

getiriyor.#aşıkma

hzunişerif 

#türkhalkmüziği  

ozan.4635 

 

292.9 bin 

izlenme 

11.8 k 

beğeni 

138 

yorum 

(ozan.4635, 2023) Mahzuni’nin eserine 

Mahzuni’nin 

görseliyle birlikte yer 

verilen bir içerik.  

#mahsunişerif 

#türkiye🇹🇷 

#türkülerimiz 

#türküsevenler 

#kesfet 

_dertmusic_ 

 

2.3 

milyon 

izlenme 

66.1 k 

beğeni 

81 yorum  

 

(dertmusic_,2023) Bir şehrin kuşbakışı 

çekilen görüntüsü 

Mahzuni’nin Zalımın 

zulmü varsa eserinin 

sözlerinin video 

üzerine yazılmış hali 

ile şarkı eşliğinde 

verildiği bir içerik. 

Mahzuni Şerif - 

Zalimin Zulmü 

Varsa#_dertmusi

c_ 

#atölürmeydanka

lıryiğitölürşanıka

lır #mahzunişerif  

Birtutamarabesk 

 

113.1 bin 

izlenme 

3337 

beğeni 7 

yorum 

(birtutamarabesk, 

2023) 

Merdo eseri 

Mahzuni’nin sesi ve 

görseliyle beraber 

verildiği bir içerik.  

Aşık Mahzuni 

Şerif - Merdo 

#aşıkmahzunişeri

f #merdo 

#türküler  

  



 

227 

Çizelge 5.9 (devam) Âşık Mahzuni Şerif TikTok paylaşımları  

türkuler_ozumuz 

 

36.9 bin 

izlenme 

614 

beğeni 1 

yorum  

(türkuler_ozumuz, 

2023) 

Mahzuni’nin “Bu 

Senede Böyle Oldu” 

eseri tarlada çalışan 

insanlarla birlikte 

sözlerin emeği 

çağrıştıran kısmı ile 

birlikte verildiği 

içerik.  

 

#mahsunişerif 

#türkülerimiz 

#türkü 

#türküler 

#bağlama #saz 

#müzik #müzik 

#halkmüziği 

#keşfet 

Yovideoo 

 

72.9 bin 

izlenme 

1410 

beğeni 

12 yorum  

(Yovideoo, 2023) Mahzuni’nin İbo 

Show’da 

seslendirdiği “İnce 

İnce Bir Kar Yağar” 

eserinin 6 Şubat 

depreminde zarar 

gören illerin adının 

geçtiği sözlerin 

paylaşıldığı bir 

içerik.  

Acıcılar bitsin 

artık 🙏#yovideo 

#deprem #sel 

#urfa #şanlıurfa 

#mahzunişerif 

#mahsunşerif 

#müzik #anadolu 

#müzik 

#halkmüziği 

#türkülerimiz 

#türküler #türkü 

Yavaşsarkim 

 

5.4 

milyon 

izlenme 

250.1 k 

beğeni1 

1052 

yorum 

(Yavaşsarkim, 2022)  İbo Show’daki 

videosunun üzerine 

ağla gözüm ağla 

eserinin sözleri 

yazılarak remiks 

şeklinde paylaşılmış 

bir içerik. 

Bu dünyadan bir 

Mahzuni geçti.  

Türkutv 

 

561.1 bin 

izlenme 

17.9 k 

beğeni 

104 

yorum 

(Türkutv, 2022) Mahzuni’nin 

“Darıldım Darıldım” 

eserini yorumlayan 

bir kadın videosu. 

#feryalöney 

#dargınmahkum 

#aşıkmahzunişeri

f #keşfett 

#keşfettee 

#öneçıkar 

#keşfetteyizzz 

kullanıcı25135275

39811 

 

11.3 bin 

izlenme 

347 

beğeni  

0 yorum 

(kullanıcı2513527539

811, 2023) 

Bir yolculuk 

esnasında çekilen 

yolun videosu 

üzerine kullanıcının 

kendi yazdığı sözler 

ve Mahzuni’nin “Vah 

Vah” eseri eşliğinde 

paylaşıldığı bir 

içerik. 

#mahzunişerif  

 

  



 

228 

TikTok platformundaki Mahzuni Şerif görünümleri;  

1. Bağlama eğitim videolarında yer alan Mazhuni Şerif eserleri 

2. Mahzuni’yi kendi fotoğraf, video vb. eserleriyle birlikte anma, 

3. Mahzuni’ye ait eserleri fon müzik eşliğinde şiirler okuma 

4. Mahzuni’ye ait video/ fotoğraf kayıt içeriklerinin alakasız konularla 

bağdaştırılarak paylaşıldığı içerikler, 

5. Tarım, doğa, şehir, memleket, köy gibi konularla paylaşılan Mahzuni Şerif 

eserleri 

6. Mahzuni’nin çocuk, torun vb. müzikle ilgilenen yakınlarına dair içeriklerde 

Mahzuni’ye yapılan atıfların yer aldığı görünümleri 

7. Medya tekelleri tarafından kendi arşivlerindeki içeriklerin bu platforma 

yüklenmesiyle oluşan görünümler, 

8. Toplumsal konu ve problemleri ifade etmeden faydalanılan Mahzuni eserleri, 

9. Alevi- Bektaşi kültürüyle ilişkilendirilmiş içerikler, 

10. Eserlerini yorumlayan amatör ya da profesyonel müzisyenler tarafından 

paylaşılan içerikler, 

11. Akım haline gelen eserleri olmak üzere birden fazla görünümü bulunmaktadır 

Mahzuni Şerif’in TikTok platformundaki dolayıma giren görünümlerinden bazılarını 

yorumlarsak bu örneklerden ilk olarak Ağla Gözüm Ağla örneği verilebilir. 

Mahzuni’nin bu eseri iddialı bir yorumda olsa Mahzuni Şerif ve eserlerinden yeni 

neslin haberdar olmasını sağlayan internet ortamında dolayıma giren bu anlamda 

önemli bir eseridir. Bu eserle ilgili böyle bir değerlendirme yapılabilmesinin nedeni, 

Mahzuni’ye ait olan bu eserin önce TikTok platformunda daha sonra Instagram ve 

Youtube gibi platformlarda bu akımın yansımalarının görünmesinden kaynaklı eserin 

milyonlarca kişiye ulaşmasının sağlanmasıyla kurulan etkileşim ağının çok geniş 

olmasını sağlayan verinin ilk kaynağını Tiktok olmasıdır.  

TikTok bölümünde ifade edildiği üzere bu platformda akım haline gelen bir içerik 

internetin ve sosyal medyanın ağ olarak ifade edilen sosyal ağları arasında hatta buna 

medyalararasılığı da eklersek geleneksel medya araçları dahil neredeyse tüm medya 

araçlarında insanların bir şekilde karşısına çıkma özelliğine sahip olan internet 

içeriklerinin üretildiği platformdur.  



 

229 

Mahzuni’nin “Deli Miyim Ben” eseri platform kullanıcıları tarafından nakaratından 

ötürü bilinen haliyle “Ağla Gözüm Ağla” eseri de TikTok platformunda remiks haline 

getirilerek bu eser üzerinden bir akım yaratılmıştır. Eser üzerinden başlatılan akım 

platformun algoritması gereği hem müzik hem dans içerikli şekilde birçok kişinin 

farklı kodaçımıyla yeniden oluşturduğu içeriklerle yeni görünümler elde etmesini 

olanaklı kılmıştır. Bu akımla ilgili üretilen içerikler dahil elde edilen yorumlar 

üzerinden eserin sözlerinin çok kişi tarafından yanlış telaffuz edildiği tespit edilmiştir. 

Buradan hareketle öncelikle eserin doğru sözleri aşağıda belirtilerek daha sonra bu 

eserin sözsel, sessel ve anlamsal olarak nasıl bir dolayıma girdiği değerlendirilecektir. 

Ağla, gözüm, ağla 

Dağlar karalı bugün 

Çağla, yaşım, çağla 

Gönlüm yaralı bugün 

 

Kar yağmış saçlarıma 

Ömrüm boralı bugün, hey can 

Aklım nereli bugün, hayran? 

Deli miyim ben, ben? 

(…) 

Ben bu yoldan dönemem 

Lanet dönene, canım, hey can 

Ömrün önüne sonuna, gurban 

Deli miyim ben, ben? 

(…) 

Mahsuni, "Ah" diyerek 

Yandı, gel hele canım 

Daşına bir güvercin 

Kondu, gel hele canım 

Ağustosta gönlümüz 

(…) 

Bu eserin akım haline gelmesi nedeniyle çok fazla içerik üretilmiş olması kaynaklı bu 

çalışma için farklı konularda değerlendirme sunulmasını sağlayacak olan birkaç 

içeriğe yer verilecektir. Bunlardan ilki; Kralmuzik_lyrics sayfası tarafından paylaşılan 

içerikte eserin Mahzuni’nin görüntüsüyle birlikte eserin sözlerine yer verdiği ve arka 

plana yerleştirilen doğa videosuyla elde edilmiş bir örnektir. 89  

 
89 İlgili içeriği görüntülemek için bkz. (kralmuzik_lyrics, 2022) 



 

230 

Sayfa sahibi videoya açıklama olarak: “türkü remiks'mi yoksa sadesi'mi güzel. ? 

yorum sende Canlar .. delimiyim ben - aşık mahsuni şerif” yazarak başkaları tarafından 

izlenecek videosu için yorum beklediğini belirtmiştir. 215.6 bin izlenen, 4003 yorum 

ve 53 beğeniye sahip videoya gelen bazı yorumlar: 

S… C…: Birtürlü anl yapmayı ne dediğini bu alt yazılı iyi oldu ezberlerim şimdi 

teşekkür ederim 😂😅2022-2-13  

İçerik Üreticisi: sayfamızın farkı teşekkür ederim 

bunasilhayatt._.: remixi daha güzel  

Zenon: ikisinde de güzel, Mahzuni babadan olsun da camurdan olsun.  

F.. A..: Seçkin sadesi orijinali güzel dır.  

Bu paylaşıma gelen yorumlarla ayrıca buna benzer şekilde eserin remikslendikten 

sonra çoğu dinleyici için hemen hemen benzer karışıklıklara yol açtığı görülmektedir. 

Bu karışıklıklar farklı içeriklerden de elde edilen gözlemlerden yola çıkılarak 

genellikle “ağla gözüm ağla” sözünün yanlış telaffuz edilerek sözün değişmesinden 

kaynaklanan karışıklıklardır.  

Bu söz dönüştürmeleri, genellikle “ağla gözüm” sözü yerine “almanya”, “albay” gibi 

sözlerinin yanlış telaffuz edilmesi sonucu ortaya çıkan yanılsamalarından 

oluşmaktadır. Bu şekilde bir karışıklığın yaşandığı, video sahibi tarafından altyazılı 

olarak oluşturulan eserin sözleriyle yazılmış halinin kullanıcılar için sözleri 

anlamlandırma açısından faydalı gördüklerine yukarıdaki örnek sayesinde 

ulaşılmaktadır.  Ayrıca paylaşım yapan kişinin sizce remiks mi? orijinali mi sorusu 

Web 2.0 dönemiyle etkileşim üzerine kurulu internetin yapısını ortaya koyan bir 

açıklamadır. İçerik üreticisi katılımcılık ilkesiyle katıldığı platformu kullanan diğer 

kullanıcıların aynı esas üzerinden etken bir şekilde var oldukları platformda paylaştığı 

içerik üzerinden onlarla etkileşim kurabildiğini göstermektedir. Bu soruya kullanıcılar 

düşüncelerini ifade eden yorumları yazmış ve aynı bölümden birbirlerinin yorumları 

altına da yorum yazarak bu yolla kullanıcılar da kendi aralarında etkileşim kurabilir 

hale gelmişlerdir.  

Bu akımla ilgili bir başka içerik ise; Sedanuurp adlı kullanıcının dans eden birkaç 

kişinin oluşturduğu videoya eklenen görünümünde: “Bende böyle bir akıma 

🤣🤣@akerseyma.42 #delimiyimben #delimiyimbenremix #ağlagözümağla 



 

231 

#akımvideoları #TikTokk #keşfetb” şeklinde açıklamalarla eklenen içerik 208.7 bin 

izlenme, 1161 beğeni 22 yorum almıştır. 90   

Bu videoya gelen yorumlardan birkaçı; 

pasmtagiyev046: Mahzuni Şerifin aşk acısını anlatan bu şarkıya katılan kardeşlerimize 

selamlar🇦🇿🇹🇷 

Alperenn 📍🕊: hangi efekt .d 

Bu paylaşım altına genellikle paylaşım yapan kişinin bir uygulama üzerinden çektiği 

dans videosunu efektlerle farklı hız ve renklerle düzenlenmiş olması diğer kullanıcılar 

tarafından merak edilmiş ve yorumlarda genellikle bu tür sorular yer almaktadır. Farklı 

bir anlam çıkarılmış olan videoya yapılan dikkat çeken yorumlardan biri ise 

Mahzuni’nin aşk acısı üzerine yazdığını iddia ettiği bu eserin dans edilerek bir video 

içerisinde yer almasına tepki içeren sözlerin yer aldığı yorumların bulunmasıdır.  

Yavaşsarkim adlı kullanıcı hesabının paylaştığı videoda Mahzuni’nin İbo Show’da yer 

aldığı bir kaydıyla eserin sözlerinin üzerinde yer aldığı bir video oluşturularak 

yayınlanmıştır. “Bu dünyadan bir Mahzuni geçti..” açıklamasıyla paylaşılan video 5.4 

milyon izlenmiş, 250.1 bin  beğeni ve 1052 yorum almıştır. 91   Bu yorumlardan bazıları 

şu şekildedir: 

Berlin Yirmibir: Albay kızı albay değil . Ağla gözüm ağla imiş😂😂😂 

Sevo0707: Hayal kırıklığına yükseltiyorum resmi olarak 😂😂 öyle anlıyorum 

bende@snm @pocahon.tas @Theselxn.9207 

Aliözkanalkiss: Ben alman kızı diye arattım YouTube da 

Masalm: gerçekten 😂😂😂😂😂 

S_qasımlı: nihayet bu şarkıda ne dediyi anladim şükürler olsun🥰 

Gamze: ben bunu alman gözlüm vay vay diyordum😁😁😁 

Beş yanlış gelen: Albay'ı değiştiriyorum Albay diye dinleyen ben 

M. Kızgın5: Ağla Gözüm Ağla🥺 GÜLDÜĞÜM Mutlu Olduğum Gün mü Var🥺 

 
90 Akım haline gelen eserle paylaşılan içerik için bkz. (Sedanuurp, 2022) 
91 İlgili içeriğe ulaşmak için bkz. (yavaşsarkim, 2022)  

https://www.tiktok.com/@slowsarkim/video/7069813473055608065?lang=tr-TR&q=deli%20miyim%20ben%20&t=1702061051455


 

232 

Mirca_bzdgn: Maraşlı aşık Mahsuni şerif 

S..em Öztunç1: Mahzuni Amca Bi bilsen şarkına neler yaptılar 

M…T ÖZDEMİR: Mahsuni Şerif çoğu sanatçıyı ünlü eden sanatçıdır dünya halk 

ozanları arasında ilk 3 sanatçıdan biridir 

Takipçikasmayı: Geçerken Bastığı Her Toprakta İzin Bıraktı 

Bedirhan Doğru515: @ＳＲＯＮＩＸşarkının gerçeğinide dinlediğimize göre 

ölebiliriz :) 

Susknk: abi tüm eski şarkılar bu sene tekrar gündeme geldi 

Paylaşılan bu videoda Mahzuni Şerif’in hem görüntüsü hem eserinden faydalanılması 

ve üzerine yine sözlerin yazılarak insanların bir an önce eserin sözlerini ezberleyerek 

akıma dahil olmasının amaçlandığı görülmektedir. Ayrıca bu şekilde düzenlenen 

içeriğin kullanıcıların akıma dahil olmasına kolaylık sağlamasıyla da içeriğin beğeni, 

izlenme ve yorum sayılarının yükseldiği görülmektedir. Bunun dışında Mahzuni’nin 

dolayıma girmiş bu görünümünün kullanıcılar arasında ifade ettiği anlamlardan 

bazılarında şarkı sözlerinden daha duygusal anlam çıkararak bu eserin o anlam 

dünyasında duygunun dışa vurumu olarak ağlama hissini yaratması iken, bir başkası 

için bu içerik sadece Mahzuni Şerif’in Maraşlı olması yönüyle ifadeye değer 

görülmüştür. Bir diğer yorumda eserin gelenekselliği korunma isteğiyle remiks haline 

yapılan eleştiriler bulunurken, ayrıca Mahzuni Şerif’in büyük bir halk ozanı 

olduğunun vurgulandığı ve eski şarkıların günümüzde gündem olduğunu içeren 

yorumlarında yer aldığı görülmektedir.   

Yine aynı eserin TikTok platformunda 7.4 milyon takipçi sayısına sahip “Serum” 

isimli kullanıcı tarafından kendisiyle birlikte bu şarkıda dans eden biriyle paylaştığı 

video 4 milyon izlenmiş, 238.5 bin beğeni 2414 yorum almıştır. 92 

Gelen bazı yorumlar: 

💫🖤: bu çifti sevenler= 

sude04: yaaaa Allahım çok tatlılarrrrr 

farkett 😍🌵🌵: sera makyaj yapmayınca bir tek banamı çooook güzel geliyor 

 
92 Bahsi geçen içeriğe ulaşmak için bkz. (Serum, 2022)  



 

233 

Burada ise aynı eserin bir çiftin dans ederek paylaştıkları videoya gelen yorumlardan 

görüleceği üzere eserin sahibi Mahzuni Şerif’e dair hiçbir göndermenin 

bulunmayışıdır. Burada sadece akım olduğu için paylaşıldığı düşünülen eser TikTok 

platformunda ciddi bir takipçi kitlesine sahip olan bir kullanıcı hesabının yorumlardan 

yola çıkılarak çift olarak bu akıma katıldıkları ve akım üzerinden paylaşılan içeriklerin 

de takipçi sayılarını etkilemesi üzerine paylaşıldığını gösteren bir içerik olarak göze 

çarpmaktadır. Mahzuni’nin medya yoluyla dolayıma giren eseri burada Mahzuni ile 

olan bağlamından tamamen kopmuş ve bambaşka anlamlarda bağlamsallaşmış 

görünmektedir. 

Bir müzisyen sayfası olan “serkannisancii” tarafından yorumlandığı haliyle sayfasında 

paylaşılan Deli Miyim Ben eserine 1.6 milyon izlenme 50.6 bin beğeni ve 587 yorum 

gelmiş bunlardan bazıları: 93 

𝒽𝒾𝓈𝓈𝒾𝓎𝒶𝓉 🔱: Mis gibi şarkı mahvoldu rahmetlinin kemikleri sızıyor 

m3hmetkaya:Kimse Mahsuni Baba Gibi Söyleyemez😌 

Lgxjgxmgxgz: ay çok teşekkür ediyorum anlıyoruz 

CeylanKoynat : Hayırlı olsun her yerde çalar bu şarkı✌️🎤 

Alpn Öz: aynen bak şarkının ünlendi diye şarkı söylediği mahvederek yeni şarkıdan 

kesin izlenir dinlenirsin 

Yalçın Türkaslan: Tek olarak dinlenir bu şarkı odası Aşık Mahzuni Şerif gerisi boş 👋 

Sadık Kdeniz: Hocam ben daha güzel söylerdim buna emin ol 

👑Damarcıların Mekânı👑: taklitler asillarını yaşar 

MeralBz🌸: şarkı ancak böyle mahvedilir!!!! 

NUR YOĞLU: Harika ürünler gercten tebrik ederim sevdiğim bir sanatçı 🥰 

GÜLNAZ TEYZE😂🌺: 👏👏👏🥰💃🏼💃🏼💃🏼💃🏼💃🏼 

Mehmetemin: hayırlı olsun abim benim 

Bu içerikte Mahzuni’nin eserine sadece sözsel ve sessel olarak öykünüldüğü şekliyle 

videoda eserin var olduğu bunun dışında Mahzuni’ye dair başka bir görünümün 

 
93 Video içeriğine ulaşmak için bkz. (Serkannisancii, 2022) 



 

234 

yorumlayan kişi tarafından verilmediği görülmektedir. Yorum yapan kullanıcıların 

yorumlarından elde edilen verilerde ise yorumlayan kişinin eseri kötü yorumladığı, 

Mahzuni Şerif gibi söyleyemediğiyle ilgili eleştirelin yoğunluk kazandığı da dikkat 

çekmektedir. Ayrıca profesyonel müzisyenlerin de ilk başlarda birçok kişi tarafından 

daha alt kültüre hitap ettiğiyle eleştiri alan TikTok platformunda son zamanlarda 

tanıtım ve kitleye hitap etme, sosyal medyada görünürlük için aktif bir şekilde yer 

aldığını da gösteren bir paylaşım örneği olmasıyla ayrıca önemlidir.  

Sonuç olarak TikTok platformunun Mahzuni Şerif’in görünümü için önemi; eserinin 

ilk olarak akım haline gelmesiyle hem çok farklı anlamlarda dolayımlanmasının 

görüldüğü hem de milyonlarca kişiye ulaşılmasının özellikle yeni neslin bu akım 

sayesinde Mahzuni’den haberdar olmasını sağlayan platform olmasıdır. Bu eser 

özelinde ortaya çıkan sözlerin dönüştürümünden kaynaklanan Aktulum’un ifade ettiği 

gibi bir eserin alıntılanması sadece sessel ya da sözsel değil anlamsal dönüştürümü de 

beraberinde getirir ifadelerinin gerçekleştiği açıkça görülmektedir (Aktulum, 2017, s. 

133). Bir eserin bu kadar farklı şekillerde alımlanmasının sebebi ise dolayıma giren 

ürünlerin ulaştığı her bir bireyin kendi anlam dünyalarına göre yorumlamasından 

kaynaklanmasıdır. Üretim edimin de nesnelere bazı sembol ve anlamların yüklenmesi 

gibi tüketim edimi de semboller, değerler, fikir ve anlamlarla yüklü şekilde gerçekleşir. 

Bu edimi bireyler tek başlarına yapabildiği gibi topluluklar halinde de yaparak 

kendilerine özgü anlamlar üretebildikleri hallere dönüştürebilir. Baudrillard tüketim 

için nesnelerin gereksinimine ihtiyaç duyulduğunu belirtmektedir. Baudrillard’a göre 

nesnelerin tüketimdeki anlamlarına bakılması gerekliliği tüketime giren nesnelerin 

fonksiyonel anlamlarından çok ona sembolik anlamlar yükleyen birey ya da 

toplulukların ürettikleri anlamlarla nasıl tüketildiğinin daha önemli olmasından 

kaynaklanmaktadır (2020, s. 213). Baudrillard’ın bu açıklamaları sosyal medyada 

tüketim sağlayan birey ve topluluklar üzerinden yorumlandığında, Mahzuni Şerif’e ait 

eserlerin fonksiyonel anlam olarak müzik dinleme ediminin yanı sıra bireylerin kendi 

anlam dünyalarına göre birden fazla şekilde sembolik anlamlar üretilerek alımlanır 

hale gelmesini anlamlı kılmaktadır.  

Ayrıca internette meydana gelen alımlamaları Mahzuni’nin eserlerinin farklı 

yöntemlerle yeniden yorumlandığı versiyonlarından biri olarak elektronik müzikle 

coverlanmasıyla ilgili bilgilere yer veren Ağtepe’de çalışmasında bu konuyla ilgili; 

Mahzuni’nin yeniden yorumlanan eserlerinin yeni ama eski olacak şekilde manipüle 



 

235 

edilerek sunulduğunu ifade etmektedir. Bu tür yorumlamaların Mahzuni’nin 

dinleyicide çağrıştırdığı acı, hüzün ya da yerellik gibi duygu ve düşüncelerin 

elektronik müzik içerisinde mutasyona uğrayarak Mahzuni’nin sesine eğlenceli bir 

müziğin içerisinde ara ara duyulan müzikal bir renge dönüştürüldüğü durumuna 

açıklık getirmektedir (2022, s, 102). Burada dikkat çeken konu eserin yapısal 

özelliklerinde meydana gelen değişimlerin dinleyicilerin anlam dünyalarını da 

şekillendiriyor olmasıdır. Ağtepe’nin verdiği örnekte Mahzuni’nin elektronik müzikle 

yorumlanan eserlerinin dinleyicilerde âşıklık geleneğinin bir ürünü değil de bambaşka 

bir eseri dinliyor hissi yaratarak bu eserdeki yapısal değişimler vasıtasıyla dinleyicide 

farklı anlamlar inşa etmenin amaçlanmasıdır. Buna dair bir örnek olarak Ağtepe 

çalışmasında görüşlerine yer verdiği bir katılımcının şu yorumları dikkat çekmektedir: 

Bu dönemin ruhu bunu kaldırmıyor Aşık Mahsuni’ye saygı duyar, ama açıp da dinlemez bir 

bağ kurmaz. Ama ben bunu elektronik müzikle dinlediğimde bu dönemin bir genci olarak 

direkt olarak Mahsuni’nin ağırlığını hissetmek istemem. Ben bunu dönemin ruhu ile 

ilişkilendiriyorum. Şimdi şarkının orijinalini dinlesen o dönemin sıkıntıları ya da politik 

atmosferi falan o şarkıda hissedeceksin. Bugünün ruhuyla o dönemin şarkıları bir genç açıp 

dinlese tatmin olmaz, sıkıcı bulur (Bünyamin, 27.11.2020 akt. Ağtepe, 2022, s. 102). 

Bu katılımcının ifade ettiği aslında Mahzuni’nin remikslenen eserlerinin amacının 

anlaşılması noktasında açıklayıcı bir ifade olarak görülebilir. Özellikle TikTok 

platformunda Mahzuni’nin yer alan ağla gözüm eserinin remikslenmesiyle eser 

insanların dans ettiği, eğlendiği bir eser halini almıştır. Bunun yanı sıra Mahzuni’nin 

dom dom kurşunu eseri de aslında Mahzuni’nin üretiminde esere kodladığı anlamın 

bir ölümün üzerine yazılan hüzünlü bir anlatı iken İbrahim Tatlıses başta olmak üzere 

birçok sanatçı tarafından yorumlanan eserin farklı kodaçımıylarıyla eğlenceli 

versiyonlarının üretilmesine gelen olumlu tepkileri anlamlandırmak için de bu 

katılımcının açıklamaları yerinde olacaktır. Ayrıca müzikal metinlerin alımlanmasını 

Hall’ün kodaçımı kavramıyla açıklanmasına ek olarak medyada dolayıma giren 

müzikal metinlerin okunmasıyla ilgili bilgiler veren Kong’un ifadelerine yer verilecek 

olursa Kong; müzikal metinlerin tüketenleri tarafından okunduğunu ifade etmektedir. 

Ona göre dinleyici tarafından gerçekleşen okuma türleri üretenin kodladığı şekilde 

alımlanabileceği gibi bunun bazen de kodlanmış anlamın dışına çıkılarak dinleyicilerin 

müzikal metni uyumsuz bir şekilde alımlayabildiğini de düşünmektedir (Kong, 1995, 

s. 188-189). Mahzuni’nin medya yoluyla dolayıma giren eserlerinden verilen 

örneklerde görüldüğü üzere çok farklı anlamlarla okunduğu görünümler Kong ve 

Hall’ün bu açıklamalarıyla benzerlik göstermektedir. Dolayıma giren bir eserin 

tüketimi aşamasında bazen bir duygunun ifadesi, bazen bir kimlik, kültür veya görüşü 



 

236 

aktarmada kullanılan bir araç iken bu tür içerik üretilerek etkileşim kazanılan 

platformlarda ise bazen üretildiği anlamından tamamen farklı sadece izlenme, beğeni 

ya da takipçi için akıma dahil olma güdüsüyle yaklaşıldığı ifade edilebilir.  

Diğer platformlarla benzer görünümlerin olduğu yedi başlık halinde verilen konuların 

TikTok platformundaki görünümleri ise şu şekildedir; 

1. Mahzuni Şerif’in kendisine ait görünümlerinin dolayıma sokulduğu şekli. 

- Eski radyo, televizyon dönemi kayıtlarının yayınlandığı ya da plak, kaset ve 

belgesellerde yer aldığı görünümlerinin platformlarda akışa geçtiği görümü. 

Mahzuni’nin TRT’de yayınlanan eski bir kaydının yer aldığı içerik videosu örnek 

verilebilir.94 

2. Alevi-Bektaşi geleneği ile bağdaştırılarak dolayıma sokulan görünümleri, 

“Zalimin Zulmü Varsa” eserine videoda eşlik eden genç bir kadın esere eşlik ederken 

çektiği videosunda Aleviliğe dair bağdaştırmayı videoya açıklama yazarken eklediği 

hashtagler ile sağlamıştır.95 Videoda yer alan hashtagler: (Büyürse meydan kalır, yiğit 

ölürse kalır✌🏻🕊#mahsunişerif #pazarcık #Kürt #alevigençlik #alevikürt #emkurdin 

#eceb21live #kürtkızıı) 

Bu videoda dikkat çeken TikTok platformunun kullanımında içerik ya da sesten 

bağımsız hashtag kullanımının da bir içeriği konuya bağlantılamak da faydalı bir 

yöntem olduğu bilgisidir. Ayrıca bu tür görünümler Mahzuni Şerif’in Alevi kimliği 

üzerinden alevi kültürel belleğin dolayıma sokulduğu görünümlerdir.  

3. Muhalif içeriklerin içerisinde dolayıma sokulan görünümleri, 

Bu bağlamda Mahzuni Şerif’in “Fırıldak Adam” eserinin kullanılarak oluşturulduğu 

milletvekilleri ve parti üyelerine karşı eleştirel yazıların yer aldığı bir içerik örnek 

verilebilir.96 

  

 
94 Mahzuni’ye dair bu görünüm için bkz. (mehmet_fehimli, 2022) 
95 İlgili videoya ulaşmak için bkz. (eceb21live, 2023) 
96 Oluşturulan bu içerik için bkz. (sosyalist75, 2023) 



 

237 

4. Mahzuni Şerif’in kendi memleketi, köyü ya da doğa, tarım vb. köy ile bağıntılı 

konularla ilişkilendirilen görünümleri, 

Bu videoda da karpuz tarlasında karpuzların traktör yardımı ile toplandığı benzer bir 

video Mahzuni Şerif’in “Bu Senede Böyle Oldu” eseriyle birlikte #tarım açıklamasıyla 

paylaşılmış 12.6 milyon izlenme elde etmiştir. (11.1 bin takipçi kullanıcı hep tarımla 

ilgili içerik paylaşıyor)97 

5. Yeniden yorumlanan eserleri, 

- Amatör kişiler tarafından yorumlanan eserleri (Enstrümantal ya da eserin 

tamamı) 

Bu görünüme örnek olarak bir TikTok kullanıcısının bağlama öğrenmek isteyip de kurs 

imkânı olmayanlar için açtığını ifade ettiği sayfasında Mahzuni’nin “Bilmem Ağlasam 

mı” eserini paylaşmasıyla Mahzuni’ye ait bir eseri anlamıyla bir dolayıma sokmuştur. 

(85.9 k izlenme) 98 

6. Yeniden yorumlanan eserleri 

- Müzisyenler tarafından müziklerarasılık, otantisite, pastiş vb. yöntemlerle 

yorumlanan eserleri 

Bu bağlamda TikTok platformunda dikkat çeken örneklerden birinde Mahzuni’nin 

“Yuh Yuh” eserinin Selda Bağcan’ın yorumu ve ona ait resimlerle dolayıma sokulmuş 

bir video olduğu görülmektedir.99 (1.6 milyon izlenme) 

7. Mahzuni Şerif’in eserlerinden faydalanılarak oluşturulan fakat Mahzuni Şerif’i 

anımsatmayan alakasız olan görünümler 

İbrahim Tatlıses ve Mahmut Tuncer’in barışma anının da İbrahim Tatlıses’in söylediği 

“Mamudo Kurban” eseri Mahzuni’den bu yorumlama sonrasında bağlamsızlaştıran bir 

yorumlama olmuştur.100 Bu yorumlamanın Mahzuni’den bağlamsızlaşmasının 

sağlandığı asıl yer ise yine TikTok’da akım haline gelen bu eserin ikilinin barışma anı 

üzerinden akım haline gelmesiyle oluşturulan içeriklerden kaynaklanmaktadır. 

Mahzuni Şerif’in eserini yeni bağlamına bambaşka bağlamlarda yeniden demirlenmiş 

bu paylaşım 1.3 milyon izlenme almıştır. Bu akım İbrahim Tatlıses ve Mahmut 

 
97 Videoyu görüntülemek için bkz. (hakielik, 2022) 
98 Mahzuni’nin TikTok da dolayıma giren videosu için bkz. (sazcalalim, 2023) 
99 Bahsi geçen video için bkz. (şarkıhisim, 2023) 
100 İçeriğin detayı için bkz. (Kursatjuan, 2021) 



 

238 

Tuncer’in barışma anının taklit edildiği versiyonları üzerinden ilerleyebildiği gibi 

sonraki video içerik örneklerinde görüleceği gibi akımlarda farklılığı da sunarak dikkat 

çekme amaçlı bambaşka şekilde sadece eserin ses içeriği olarak videoya 

yüklenmesiyle de elde edilen görünümlerinin olduğu da görülmektedir.  

“Yılın Mamudo kurban videosu seçilecek” açıklamasıyla paylaşılan video akım haline 

gelen “Mamudo Kurban” eserinin TikTok platformunda paylaşıldığı birden fazla 

içerikten biridir. Bu tür içerikler Mahzuni’den bağımsız konularda paylaşılarak eseri 

sahibinden oldukça uzaklaştığı bir hale getirmiştir.101 (Bir kadının sesinden söylenilen 

eserin remiks hali 57.2 k İzlenme) 

Ankara oyun havası haline getirilen eser bu minvalde tekrar düzenlemeler yapılarak 

oyun havası şeklinde düzenlenmiş ve paylaşılırken, “Ali çini mamudo gurban iyi 

doğmuş#ankara #ankarahavası #ankaralılar #angara #muhabbet #oyunhavaları 

#aliçini #mamudokurban #alelmaboyanırmı #oturakalemi #kaşıkzil #kaşıksesi 

#ankaraoyunhavaları #angara06 #ankarabebesi” (126.1 k izlenme) şeklinde 

hashtaglerle paylaşılmıştır. Eser söyleyen kişiye ithafen yazılan “o bir star” şeklindeki 

yorumlar üzerinden eserin ana sahibi olan Mahzuni’den bağımsızlaşırken aynı 

zamanda ses içeriği olarak yüklenen İbrahim Tatlıses’ten bağlamsızlaşmıştır. 102 

Bu tür alakasız sonuçların en fazla çıktığı platform TikTok’tur. Tiktok ayrıca diğer 

platformların reels bölümleri ve Youtube’un Shorts versiyonunda yer alan çoğu 

içeriğinde medya yakınsamasıyla TikTok’dan aktarılan içeriklerin olması kaynaklı 

TikTok bu anlamda akım içeriklerin dolayısıyla bağlamla en alakasız içeriklerin 

oluşturulabildiği ana platform olarak diğer platformlardan bu anlamda ayrılmaktadır. 

Sonuç olarak Mahzuni’nin eserleri bu tür alakasız içeriklerle birden fazla kodaçımıyla 

okunduğu ve dolayımlanarak yeniden demirlendiği ilk platform olması sebebiyle diğer 

platformlardan ayrılmaktadır. TikTok platformunu diğer platformlardan farklı kılan, 

dikkat çeken bir başka nokta ise; akım haline gelen eserlerin sanatçılar tarafından da 

tekrar yorumlanmasına olanak tanıyor olmasıdır. Buna örnek olarak TikTok 

platformunda akım haline gelerek diğer platformlara sıçrayan ağla gözüm eseri birçok 

sanatçı tarafından eser akım haline geldikten sonra yeniden yorumlandığı versiyonları 

verilebilir (Kurtuluş Kuş - Burak Bulut, Serkan Nişancı, Yudum… vb. sanatçılar). 

Örnek verilen bu olayı müzik endüstrisinin ekonomik kazanç mantığıyla yorumlamak 

 
101 Video içeriğine ulaşmak için bkz. (SibelYılmazbutik, 2021) 
102 Oyun havası halinde yorumlanan video için bkz. (Angaralisamet, 2023) 



 

239 

da yanlış olmayacaktır. Çünkü akım haline gelerek binlerce kişi tarafından bilinen bir 

eseri tekrar yorumlamadaki amaç halkasında ilk akla gelen budur. Sonuç olarak, 

TikTok da akım olan içerikle alakalı çok fazla içerik üretilmeye başlanmasıyla diğer 

kullanıcıların sayfalarına düşmesi nedeniyle içerik sürekli yeni kullanıcılara ulaşmakta 

ve kişilerde bu şekilde akımdan haberdar olarak kendileri de tercih ederlerse viral olan 

içeriğe ait içerik üreterek bu sürece katılım gösterebilmektedir. Katılımcılık esasının 

çokça görüldüğü bu platform müziğin ön planda olduğu bir platform olmasıyla da 

ayrıca önemlidir. 

5.3.3 Instagram  

Instagram üzerinden dolayıma giren Mahzuni görünümleri hemen hemen diğer sosyal 

medya platformlarında olduğu gibi Mahzuni adına açılmış sayfalar ya da başka 

isimlerle açılan sayfalar bulunmaktadır. Instagram bazı farklıklar bulunmaktadır. Bu 

farklılıklardan biri TikTok platformuna benzer kullanıcılarına sayfalarında paylaşım 

yaparken ulaşabilecekleri şekilde ses bölümünde Mahzuni eserlerinin kayıtlı olduğu 

bir müzik arşivi sunmasıdır. Kullanıcılar herhangi bir resim, video gibi sayfalarına 

yükleyecekleri içeriklerine Instagram ses arşivinde kayıtlı olan Mahzuni’ye ait eserlere 

ulaşılarak paylaşıma dahil edebilmektedir. 

Instagram platformunda arama bölümüne Âşık Mahzuni Şerif yazıldığında yer alan 

görünümleri arasında adına açılmış hesaplar şu şekildedir: 



 

240 

   

Şekil 5. 13 Adına açılmış Instagram sayfaları 1. Şekil 5. 14 Adına açılmış Instagram 

sayfaları 2. 

 



 

241 

    

Şekil 5.15 Adına açılmış Instagram 

sayfaları 3 

Şekil 5.16 Adına açılmış Instagram 

sayfaları 4 

Yukarıda verilen kullanıcı adlarına bakıldığında Mahzuni Şerif adına açılmış bu 

örnekler gibi yüzlerce hesap bulunmaktadır. Bunların hepsinin ismini buraya aktarmak 

bu çalışmanın amacına örnek teşkil etmemesi sebebiyle bu örneklerin verilmesi yeterli 

görülmüştür. Burada dikkat çekilmesi gereken nokta kendi adına açılan fan 

sayfalarının bazılarında onun eserlerine yer verildiği gibi bunların yanı sıra Mahzuni 

Şerif Cemevi, Mahzuni Şerif Ortaokulu gibi sayfaların açılmış olması onun 

Instagram’daki farklı görünümlerine dair örnek oluşturmaktadır. Açılan sayfaların 

dışında reels denilen Instagram platformu üzerinden oluşturulan kısa videolar 

bölümünde Mahzuni Şerif’e ait eserlerden ses olarak kullanılmasıyla oluşturulan video 

içeriklerindeki görünümleri de mevcuttur.  

 



 

242 

  

Şekil 5.17 Instagram Reels görünümleri 

(Mahzuni Şerif) 

Şekil 5.18 Instagram Reels görünümleri 

2. (Mahzuni Şerif) 

Reels bölümünde yer alan bazı görünümlerinde; Mahzuni Şerif’in eserlerinden oluşan 

sesler aracılığıyla oluşturulan videolarda onun görüntüsüne de yer vererek oluşturulan 

içeriklerin bulunduğu gibi, müzisyenlerin ya da Mahzuni’nin ailesindeki 

müzisyenlerden onun eserlerini yorumlayanlarla bağdaştırılarak paylaşılan videolar da 

bulunmaktadır. Bunun dışında doğa ya da bir özlü söze, toplumsal mesaja yer verilen 

video içeriklerinin olduğu videolarda da Mahzuni Şerif’in reels bölümünde yer alan 

videolardır.  

Instagram müzik arşivinde ses içerikleri içerisinde Mahzuni’nin yer aldığı bazı 

görünümler şu şekildedir:  



 

243 

 

Şekil 5.19 Instagram algoritmasında reels’de yer alan Mahzuni eserlerini içeren 

görseli 

Yukarıda verilen ses dosyaları Instagram platformunun akış kısmında bu eserlerle ilgili 

ne kadar video çekildiği hakkında bilgi de içermektedir. Ok işareti ile gösterilenler ise 

Instagram platformunda o dönemde hangi sesin popüler olduğunu gösteren Instagram 

uygulamasına ‘özgü’ bir işarettir. Kullanıcılar reels videolarına ekleyecekleri 

parçaların o ay ya da hafta popüler seslerden oluşup oluşmadığını görerek sonuç olarak 

popüler parçayı tercih ederlerse akışa, keşfete daha hızlı düşeceklerini bilmelerini 

sağlayan bu işaret içeriğini belirli bir izlenme ya da beğeni amacıyla paylaşanlar için 

oldukça faydalı bir semboldür. Bu bölümün dışında Instagram uygulaması seslerden 

kullanıcıların içeriklerine ekleyecekleri şekilde oluşturdukları müzik arşiv bölümünde 

faydalanmaktadırlar. Buna örnek olarak ise şunlar verilebilir: 

 



 

244 

  

Şekil 5.20 Instagram müzik arşivi 

Mahzuni eserleri görseli 

Şekil 5.21 Instagram müzik arşivi 

Mahzuni’nin eserini yorumlayanların 

sesleri 

Instagram müzik arşivinde Mahzuni Şerif’in adı aratıldığında karşımıza yukarıda 

verilenlere benzer birçok eser çıkmaktadır. Karşımıza çıkanlar şu şekilde 

değerlendirilebilir: İlk olarak Mahzuni Şerif’in kendi sesinden kayıtların bulunduğu, 

onun dışında kendi döneminde eserlerini yorumlayanlara dair parçaların yer aldığı 

(Edip Akbayram, Muazzez Ersoy, İbrahim Tatlıses vb. daha birçok isim) eserler 

bulunmaktadır. Bunun dışında günümüzde Mahzuni Şerif’in eserlerini ona saygı 

anlamında yorumlayanlara dair bulunan parça içerikleri (Ceylan Ertem, Kubat, Cem 

Adrian, Kaan Tangöze vb. isimler) ve müzisyen oğlu Emrah Mahzuni ile torunu Yiğit 

Mahzuni’ye dair eserlerin yer aldığı sesler bulunmaktadır.  

 

 



 

245 

Bunlara ek olarak Mahzuni’nin isminin dolayıma girerek sayfalarındaki kullanıcıların 

dışında birden fazla kullanıcıya ulaşmasını sağlayan ve herkes tarafından 

görülebilecek olan platformların çoğunda keşfet olarak adlandırılan bölüme girmesini 

sağlayan hashtag kullanımı için oluşturulan etiketler de ise Mahzuni’nin görünümleri 

şu şekildedir:   

 

 

Şekil 5.22 Instagram’da yer alan Mahzuni Şerif hashtagleri 

 



 

246 

Bu hashtagler Mahzuni Şerif’in Instagram platformunda # işareti konularak onun 

isminin yazılarak elde edildiği tüm içerikleri kapsayan onunla bağlantılandırılan 

içerikleri içermektedir. Yukarıdaki kısıtlı verilen ancak bu verilenden çok fazla olan bu 

hashtag kullanım türlerinde Mahzuni Şerif’in genellikle kendi ismiyle, plak, film, 

tiyatro oyunu veyahut ona özlem belirten ifadelerle elde edildiği görünümleri 

mevcuttur. Son olarak Mahzuni’nin Instagram platformunda dolayıma girdiği onun 

adının geçtiği konum olarak kaydedilen yer imgelemlerindeki görünümlerine 

bakıldığında şunlarla karşılaşılmaktadır:  

 

Şekil 5.23 Mahzuni adına açılmış Instagram konum bilgileri 



 

247 

Bu bilgilerden sonra diğer platformlarla ortak görünüm kazanan konulardan olan yedi 

başlık halinde verdiğimiz konuların Instagram platformundaki görünümleri ise şu 

şekildedir: 

1. Mahzuni Şerif’in kendisine ait görünümlerinin dolayıma sokulduğu şekli. 

- Eski radyo, televizyon dönemi kayıtlarının yayınlandığı ya da plak, kaset ve 

belgesellerde yer aldığı görünümlerinin platformlarda akışa geçtiği görünümü. 

Bu başlık altında “Ararlar Beni” adlı eserini kendi resimleri eşliğinde paylaşmış bir 

sayfadan alınan içerik örnek olarak verilebilir.103 (13 bin izlenme) 

2. Alevi-Bektaşi geleneği ile bağdaştırılarak dolayıma sokulan görünümleri, 

Bu görünüme örnek olarak alevi.gab isimli bir Instagram kullanıcı sayfasında 

paylaşılan bu içerik Âşık Mahzuni Şerif’in “Yara Yara” eseri ile birlikte videoda semah 

dönen bir gencin resmine eklenen Mahzuni Şerif’e ait sözlerin yer aldığı bir video 

oluşturularak paylaşıldığı içerik verilebilir.104 

3. Muhalif içeriklerin içerisinde dolayıma sokulan görünümleri, 

Trump’ın Kudüs’ü İsrail’in başkenti ilan etmesi üzerine Ak Partili olan Tokat Zile’nin 

belediye başkanının belediye hoparlöründen bu konuyu eleştirdiği sözlerden sonra 

Mahzuni Şerif’e ait “Amerika Katil Katil” eserinin hoparlörden çalındığına dair 

görünümlerin elde edildiği bir video içeriğidir. Mahzuni’nin bu eseri piyasaya sunduğu 

yıllarda eser devlet tarafından yargıya taşınmış ve Mahzuni’nin bu eseri onun 

cezaevine girmesine sebep olmuştur. Bu örnekte de eserinin bir başka zaman diliminde 

aynı anlamda Amerika’nın katil olarak atfedildiği benzeri bir durum için iktidarda olan 

bir partinin belediye başkanı Lütfi Vidinel’in kendi Instagram hesabından paylaştığı 

bu haber videosunda eserin protesto amaçlı kullanıldığı görülmektedir.105 

4. Mahzuni Şerif’in kendi memleketi, köyü ya da doğa, tarım vb. köy ile bağıntılı 

konularla ilişkilendirilen görünümleri, 

Bu örnekte TikTok platformunda Mahzuni’nin “Bu Senede Böyle Oldu” eseri 

TikTok’daki bağlamıyla benzer şekilde tarımla ilişkilendirilen bir video halinde 

 
103 İlgili video içeriği için bkz. (Dostmahzuni, 2023) 
104 Paylaşılan içeriğe ulaşmak için bkz. (alevi.gab, 2023) 
105Mahzuni’nin paylaşılan içerikle muhalif görünüm elde edilen video paylaşımı için bkz.( lutfividinel, 

2017) 



 

248 

Instagram’da da paylaşılmıştır. Bu videonun Instagram’da 1.7 milyon izlenmeye 

ulaştığı görülmektedir.106  

5. Yeniden yorumlanan eserleri, 

- Amatör kişiler tarafından yorumlanan eserleri (Enstrümantal ya da eserin 

tamamı) 

Bu sınıflandırmaya Instagram’da yer alan Mahzuni Şerif’in “Boşumuş (Ey Erenler Bir 

Kamile Danıştım)” eserinin #amatör şeklinde hashtag düşülerek paylaşıldığı bir video 

örnek verilebilir.107 

6. Yeniden yorumlanan eserleri 

- Müzisyenler tarafından müziklerarasılık, otantisite, pastiş vb. yöntemlerle 

yorumlanan eserleri 

Bu görünüm örnek olarak ise; Mahzuni’ye Saygı albümünde yer alan Burcu Güneş’in 

““Mahzuni’ye Saygı” albümünden.. #kanadımdeğdisevdaya #gerisayımbaşladı ⏳✨ 

#19aralık #aşıkmahzunişerif #mahzunişerif #mahzuniyesaygı” açıklama ve 

hashtagleri ile albümün çıktığı sene 2017 yılında Instagram hesabından paylaştığı 

video örnek verilebilir. Ayrıca Burcu Güneş’in Instagram’ın tanıtım yönünü 

kullandığına dair de bir veri içermesiyle önemlidir.108 

7. Mahzuni Şerif’in eserlerinden faydalanılarak oluşturulan fakat Mahzuni Şerif’i 

anımsatmayan alakasız olan görünümler; 

Bu örnek fabrikada çalışan bir grup işçinin bir müzik eşliğinde dans ederek işleriyle 

ilgilendiği izlenimi veren bir videodur. Bu videonun dikkat çeken asıl yönü Instagram 

arama motoruna Mahzuni Şerif yazıldığında 6.7 milyon izlenme ile görünürlük 

kazanarak Mahzuni ile bağlantılı bir içerik olarak görünüm kazanmasıdır. Bunun 

sebebi içeriği paylaşan sayfanın #mahzunişerif hashtagini kullanması sonucu akışa bu 

şekilde düşmüş olmasından kaynaklanmaktadır. Öncesinde belirtildiği gibi sosyal 

medya platformlarında hashtag kullanımı oldukça önemlidir. Bu nedenle Mahzuni ile 

oldukça alakasız bir içeriğin bu şekilde Mahzuni ile bağlantılandırılmasını da bu tür 

kullanılan hashtagler sağlamaktadır.109 

 
106 İlgili içerik için bkz. (anadoludan_nefesler, 2023) 
107 Videoya ulaşmak için bkz. (cerenli1905, 2022) 
108 Bahsi geçen içerik için bkz. (burcugunes, 2017) 
109 İlgili içeriğe ulaşmak için bkz. (sevginin_renk_tonu, 2023) 



 

249 

Instagram’da bulunan veriler toparlanırsa; diğer platformlarda olan dolayımların 

tümünü kapsayan fakat sadece Instagram platformunun algoritması ve yapısı gereği 

belirli konularda farklılık gösteren bir Mahzuni dolayımını göstermektedir. 

Instagram’da Mahzuni Şerif’e dair oluşturulan fan sayfaları, başka isimle açılmış fakat 

Mahzuni Şerif’e içeriklerinde yer veren Mahzuni’ye özlem, saygı vb. anlamlarla 

Mahzuni ile bağlantı kurmuş görünümleri içeren sayfaların olduğu görülmektedir. 

TikTok ve Youtube platformlarından farklı olarak ayrıca konum bölümüne eklenmiş 

olan Mahzuni’ye ait yer imgeleminde yer alan görünümleri ve Instagram ses bölümüne 

yüklenmiş olan eserlerinin platformda dolayıma girdiği görünümleri Instagram için 

belirginlik kazanan belli başlı dolayım örneklerindendir.  

Ayrıca Instagram’da üretilen içeriğin akışa düşmesi için diğer platformlarla ortak 

olarak hashtag kullanımı belirginlik kazanırken farklılığı ise müzik arşivinde 

yükselişte olan sesleri gösteren işaretin yer almasından kaynaklanmaktadır.  Ok 

işaretine benzeyen işaretin yer aldığı sesi kullanan kullanıcılar Instagram içeriğine 

eklenecek müzikler arasında yükselişte olan, en çok tercih edilen sesleri fark ederek 

bu sesleri kullanmaları sonucu Instagram’ın keşfet bölümünde yer alarak diğer 

kullanıcıların sayfalarında görünür olma ihtimallerini yükseltmektedirler. 

 

5.3.4 Facebook 

Facebook’ta Âşık Mahzuni Şerif’e ait beş farklı görünüm bulunmaktadır. Bunlar ilk 

olarak, Mahzuni Şerif adına açılmış olan fan sayfalarıdır. Bu sayfalar içerik olarak 

Mahzuni’ye ait plak, kaset, televizyon programı ya da konser görüntülerine dair 

içerikleri paylaşarak onu anmak ve tanıtmak üzere açılmış sayfalardır. Diğer bir 

görünümü açılan topluluk/grup sayfaları oluşturmaktadır. Bir diğer görünüm ise 

herhangi bir Facebook kullanıcısının Mahzuni’ye dair herhangi bir ilgili durumu 

paylaşmasıyla dolayıma girmesi şeklinde iken, bunun dışındaki görünümü Instagram 

platformundaki görünümlerini ifade ederken karşılaşılan Mahzuni adına oluşturulmuş 

yer, mekân konum bilgilerinde yer almasıdır.  

Son olarak birde Facebook’a daha sonra eklenen hikâye ve reels özelliği kapsamında 

ses içeriği olarak yüklenilen eserlerinin kullanılması sonucu düzenlenen bu içeriklerde 

görülen Mahzuni Şerif’e dair dolayımlanan görünümlerdir. İlk olarak Mahzuni adına 

açılmış grup sayfalarını inceleyerek başlanabilir. 



 

250 

Çizelge 5.10 Mahzuni Şerif adına açılmış grup/topluluk sayfaları 

Grup Adı Gizlilik 
Üye 

Sayısı 
Grubun Kurulma Amacı Aktiflik 

Aşık Mahzuni 

Şerif Türküleri ve 

Sevenleri 

Üyelere 

Özel 
59 B üye Türküler...Deyişler...Hoş Sohbetler 

Günde 

10+ 

gönderi 

Aşık Mahzuni 

Şerif 

Herkese 

açık 
12 B üye Mahzuni Şerif’i anma 

Ayda 6 

gönderi 

ASRIN 

PİRSULTANI 

AŞIK MAHZUNİ 

ŞERİF 

Üyelere 

Özel 
13 B üye AŞIK MAHZUNİ ŞERİF  

Günde 8 

gönderi 

AŞIK MAHSUNİ 

ŞERİF SAYFASI 

Herkese 

açık 
2,9 B üye 

AŞIK MAHSUNİ ŞERİF HAYRANLARI 

İÇİN KURULMUŞTUR 
- 

Mahzuni Şerif 

sevenleri 1 

Üyelere 

Özel 
4,2 B üye - 

Haftada 

3 

gönderi 

Mahsuni Şerif 
Herkese 

açık 
2,6 B üye 

Seviyeli sohbet edelim. Din dil ırk ve 

siyaset gibi söylemler yapılamaz. Ve lütfen 

şunu begenin bunu paylasin gibi linkler 

eklemeyelim. 

Günde 5 

gönderi 

AŞIK MAHZUN-

İ ŞERİF EMRAH 

MAHZUN-İ 

AŞIK ALİ 

NURŞANİ FAN 

CLUB 

Herkese 

açık 
782 üye Türkü... 

Yılda 2 

gönderi 

Aşık Mahzuni 

Şerif 

Herkese 

açık 
703 üye 

Aşık Mahzuni Şerif Hayranlarının 

Buluşma Noktası 

Yılda 10 

gönderi 

TORBALI AŞIK 

MAHZUNİ 

ŞERİF CEM ve 

KÜLTÜR EVİ 

Herkese 

açık 
1,3 B üye 

Değerli canlar İzmir torbalı ilçesinde 2014 

yılından itibaren Aşık Mahzuni Şerif Cem 

ve kültür evi canlara hizmet vermeye 

başlamıştır. Cemevi gubuna herkes üye 

ekleyebilir, 

Haftada 

7 

gönderi 

Mahsuni Şerif 

OZANLAR diyari 

Üyelere 

Özel 
4,5 B üye - 

Haftada 

8 

gönderi 

Asrın Pir Sultanı 

Mahzuni Şerif 

Sevenleri 

Üyelere 

Özel 
4,3 B üye - 

Haftada 

2 

gönderi 

ozan mahzuni 

serif anisina 

Herkese 

açık 
407 üye - - 

 

  



 

251 

Çizelge 5.11 Mahzuni Şerif adına açılmış fan sayfaları 

Sayfa Adı 
Takipçi 

Sayısı 
Sayfa İçeriği Sayfanın Açılma Amacı Aktiflik 

Aşık Mahzuni Şerif 
197 B 

takipçi 
Müzik Videosu  

"Empeyalizm Türk 

devletinin bağrında 

yaşayamaz! Kahrolsun 

Amerika ve onun 

Emperyalizmi!" 

Son 2 

haftada 7 

gönderi 

Aşık Mahzuni Şerif 

Anısına 
30 B takipçi Müzisyen/Grup 

Bu sayfa, 17 Mayıs 2002 

tarihinde bedenen 

aramızdan ayrılan Mahzuni 

Şerif anısına 

Son 2 

haftada 10+ 

gönderi 

Aşık Mahzuni Şerif 59 B takipçi - - - 

MAHZUNI SERIF 

(Asrin Pir Sultani) 
37 B takipçi Albüm OZANLARIN SESI...  - 

Aşık Mahzuni Şerif 30 B takipçi Müzisyen/Grup - - 

Aşik Mahzuni Şerif 33 B takipçi Albüm 

Sayfamız Tamamen Aşik 

Mahzuni Şerif'in Eserlerini 

Yaşatmak Amacıyla 

Açılmıştır.. 

- 

mahzuni şerif 4,4 B takipçi Müzisyen/Grup  - - 

Aşık Mahzuni Şerif 

Türküleri 

Yurdumun 

2,9 B takipçi Sanatçı  

Aşık Mahzuni Şerif 

Türküleri Yurdumun 

arşividir 

 

Aşık Mahzuni Şerif 

- Babalarin Babasi 
2,9 B takipçi 

Dijital İçerik 

Üretici 

Asıl adı Şerif 

Cırık.Mahzuni Şerif, 17 

Kasım 1939'da K.maraş'ın 

Afşin ilçesi Berçenek 

köyünde doğdu! 

- 

Ozan Mahzuni 

Şerif 
13 B takipçi Müzisyen/Grup 

Benim Söylediklerim 

Neyse Ben O'yum ...! 
- 

Aşık Mahzuni Şerif 8,2 B takipçi Tanınmış Kişi Aşık Mahzuni Şerif 

Son 2 

haftada 2 

gönderi 

Kahramanmaraşlı | 

Aşık Mahzuni Şerif 
1,3 B takipçi Sanatçı - - 

Kanadım Değdi 

Sevdaya: Aşık 

Mahzuni Şerif 

Belgeseli 

1,6 B takipçi Film 

Kanadım Değdi Sevdaya: 

Aşık Mahzuni Şerif 

belgeselinin sayfası 

- 

Mahzuni Şerif 

Müzikali 
1 B takipçi Sanatçı Tiyatro Pi - 

mahzuni serif 182 takipçi Sanatçı 

'' Bizim suçumuz, 

şerefimiz'dir ! '' '' Dünya 

tembellerin, haksızların 

değil , çalışanlar 

- 

  

  



 

252 

Çizelge 5.12 Mahzuni Şerif adına açılmış yer sayfaları 

Sayfa Adı  Beğeni Kuruluşun Adı Aktiflik 

Bayraklı Belediyesi 

Aşık Mahzuni Şerif 

Cemevi 

56 beğenme 
Kâr Amacı Gütmeyen 

Kuruluş 
Sürekli Açık 

Aşık Mahzuni Şerif 

Cem Ve Kültür Evi 
88 beğenme Topluluk Merkezi Sürekli Açık 

Torbalı Aşık Mahzuni 

Şerif Cem Ve Kültür 

Evi 

88 beğenme Yerel İşletme - 

mahzuni şerif dostluk 

parkı 
1,3 B beğenme Yerel İşletme - 

Mahzuni Şerif Parki 

Park ·  
76 beğenme - - 

Aşık Mahzuni Şerif 

Parkı 
8 beğenme Kafe - 

Çizelge 5.13 Adı “Mahzuni Şerif” olarak kullanıcı hesabı oluşturmuş kişi sayfaları 

Sayfa Adı Takipçi Sayısı 

Mahsuni Şerif  33  

Bizim Mahzuni Şerif 0 

Mahzuni Şerif 315  

Aşık Mahzuni Şerif (Kula kul olmayan kul) 

Kayseri'de yaşıyor  

65  

Mahzuni Şerif (hayırdır aklınamı geldim) 

Galatasaray'da çalışıyor · Adıyaman Üniversitesi · Besni, Adiyaman, Turkey'de 

yaşıyor 

526 

Mahzuni Şerif 

Londra'da yaşıyor 

2 

Mahzuni Şerif Mahzuni Şerif 

Ege Lisesi · Ankara'da yaşıyor 

52 

Asik Mahzuni Serif Pirim 208 

Çizelge 5.14 Mahzuni Şerif’in Facebook’da görünüm kazandığı bazı videolar 

Video- Kaynak Dolayımlanan Hali 

(Aşık Mahzuni 

ŞerifAşık Mahzuni 

Şerif, 2022) 

Video Mahzuni Şerif’in seslendirdiği eseri ve kendi görüntüsünden 

oluşmaktadır.   

(Aşk-ı DERYÂ, t.y) Bu videoda Mahzuni Şerif’ ait bir söz doğa resmiyle yapılmış bir videoya 

eklenerek bir başkası tarafından okunan şiirle dolayıma sokulmuştur.  

(Aşık Mahzuni Şerif, 

2023) 

Mahzuni’nin eserini icra ederken çekilmiş bir videosuyla farklı bir 

görünüm elde edilmiştir.  

(Arslan A. K., t.y) Mahzuni’nin Ben Beni eserini kendisi yorumlayan sayfa sahibi TikTok’da 

paylaştığı videoyu TikTok logosu ile Facebook’ta da paylaşmış ve bu 

şekilde yeni bir görünüm ortaya çıkmıştır. 

(Yıldız, 2023) Mahzuni’ye ait olmayan bir eseri yorumlayan kişinin hashtaglere Mahzuni 

Şerif’in adını eklemesiyle Facebook reels keşfet akışında dolayıma 

girmesiyle ortaya çıkan bir görünüm. 

Mahzuni’ye dair görünümlerden bir diğeri de Facebook’un ilk kullanımlarında bu 

platformun anı defteri gibi kullanıldığı formatına riayet edilen bir paylaşım örneği 

oluşturan Âşık Mahzuni’nin arkadaşı Muhlis Akarsu’nun paylaştığı fotoğraftır. 



 

253 

 

Şekil 5.24 Facebook’a yüklenmiş Mahzuni Şerif’e ait bir fotoğraf (Muhlis Akarsu) 

110 

Bu fotoğrafı Akarsu şu şekilde paylaşmıştır: Mahzuni Şerif, Aşık İsmail İpek ve Aşık 

Murtaza Yalçın düzenlenen bir etkinlik akşamında, sahnede bir arada. #mahzunişerif 

#mahzunibaba #aşıkismailipek #ozanismailipek #murtazayalçın #ozanmurtazayalçın 

Ayrıca son olarak Facebook platformunda da Instagram’dakiyle benzer şekilde yer 

alan reels ve hikâyelerde kullanıcıların içeriklerine yükleyebilmesi adına âşığa ait 

eserlerin yer aldığı müzik arşividir. Âşığın Facebook platformunda yer alan eserlerine 

dair görünümlerde şu şekildedir: 

 

Şekil 5.25 Facebook müzik arşivinde yer alan Mahzuni Şerif eserleri. 

 
110 Muhlis Akarsu’nun paylaştığı Facebook resmi için bkz. (Akarsu, 2023) 



 

254 

Burada görüldüğü üzere Facebook kullanıcıları bir hikâye ya da video içeriği 

oluştururken Mahzuni Şerif’e ait eserleri hem paylaşıp hem de kaydederek daha sonra 

kullanmak üzere kişisel sayfalarında kullanılabilir hale getirebilmektedir. Son olarak 

diğer platformlarda da görülen yedi konunun Facebook platformunda görünüm 

kazanan örnekleri de şu şekildedir: 

1. Mahzuni Şerif’in kendisine ait görünümlerinin dolayıma sokulduğu şekli. 

- Eski radyo, televizyon dönemi kayıtlarının yayınlandığı ya da plak, kaset ve 

belgesellerde yer aldığı görünümlerinin platformlarda akışa geçtiği görümü. 

TRT’de yayınlanmış olan “Boşu Boşuna” eserini icra ederken çekilen kaydından 

oluşturulan bir içerik örneği verilebilir.111  

2. Alevi-Bektaşi geleneği ile bağdaştırılarak dolayıma sokulan görünümleri, 

#MahzuniŞerif "Cahil bize dinsiz demiş. Sevgidir dinimiz bizim." - Aşık Mahzuni 

Şerif - Saygıyla.♥️” şeklinde paylaşılan bir gönderi. Alevilik mezhebi ile ilgili 

imgelerle donatılarak Mahzuni’nin bu sözleri ile beraber paylaşılmıştır. Facebook da 

elde edilen Alevilikle bağdaştırılan görünümlere bu paylaşım örnek verilebilir.112 

3. Muhalif içeriklerin içerisinde dolayıma sokulan görünümleri 

Facebook’ta bu başlık altında verilebilecek görünümlerden biri aşağıdaki görselde yer 

aldığı şekliyle şu şekildedir:113 

 

Şekil 5.27 Facebook’da yer alan Mahzuni Şerif görünümleri. 

 
111 Bahsi geçen örneğin detayı için bkz. (Video Arşivi – Junkman, 2019) 
112 İlgili içerik için bkz. (Saçan, 2023) 
113 İlgili içeriği ulaşmak için bkz. (Aşık Mahzuni Şerif, 2023) 



 

255 

Paylaşımda yer alan açıklama şu şekildedir: 

 “Erdoğan kin kustu: 

Adana'da kendisini karşılayan kalabalığa hitap eden Başbakan Erdoğan, Gezi Parkı 

direnişçilerini eleştirerek "Onlar yakarlar, yıkarlar. Çapulcunun tanımı budur zaten. 

Onlar bu ülkenin başbakanına küfredecek kadar alçaktırlar" dedi. - Muhalif –

“açıklamasıyla Âşık Mahzuni Şerif’in adına açılmış bir sayfada paylaşılan içerikte 

dönemin Başbakanı olan Recep Tayyip Erdoğan’ın görseli ve sözleri, Mahzuni Şerif’e 

ait sözlerle paylaşılmıştır.  

4.Mahzuni Şerif’in kendi memleketi, köyü ya da doğa, tarım vb. köy ile bağıntılı 

konularla ilişkilendirilen görünümleri, 

Facebook’ta bu konuyla bağıntılı birden fazla içerik bulunmaktadır. Bu örneklerden 

biri olarak, akan bir nehrin çekilen videosuna Mahzuni’nin “Merdo” eserinin 

eklenmesiyle elde edilmiş dolayım ördeği verilebilir. 114 

5. Yeniden yorumlanan eserleri, 

- Amatör kişiler tarafından yorumlanan eserleri (Enstrümantal ya da eserin 

tamamı) 

Bu konuya örnek olarak ise, Mahzuni Şerif’in “Ben Beni” eserini yorumlayan kişi 

verilebilir. Kullanıcı TikTok ve Instagram sayfasında paylaştığı bu eseri Facebook 

sayfasında da paylaşmıştır. Facebook’ta reels bölümünde paylaşılan video öncesinde 

diğer platformlarda yayınlandığını gösteren aşağıdaki görselde görüleceği üzere o 

platformlara dair logoların yer aldığı görülmektedir.115 

 
114 İlgili içerik için bkz. (Türkü Yolu, 2023) 
115 İçeriğe ulaşmak için bkz. (Arslan, t.y) 



 

256 

 

Şekil 5.28 Bir Facebook kullanıcısının amatör şekilde seslendirdiği Mahzuni’ye ait 

eserden bir kesit. 

6. Yeniden yorumlanan eserleri 

- Müzisyenler tarafından müziklerarasılık, otantisite, pastiş vb. yöntemlerle 

yorumlanan eserleri 

Bu sınıflandırmaya örnek olarak ise Grup Yorum tarafından yorumlanan “Al Birini 

Vur Birine” eserini Facebook’taki kendi sayfalarında paylaştığı örneği verilebilir. Grup 

Yorum bu paylaşımı şu açıklamalarla paylaşmıştır: “Ustamız Aşık Mahzuni Şerif’i 

ölüm yıldönümünde saygı ve özlemle anıyoruz… #mahzunişerif #grupyorum”.116 

7. Mahzuni Şerif’in eserlerinden faydalanılarak oluşturulan fakat Mahzuni Şerif’i 

anımsatmayan alakasız olan görünümler 

Bir Facebook kullanıcısının kahve içerken kahve fotoğrafı ile paylaştığı ve Facebook 

Mahzuni Şerif aramasında çıkan bir içerik: İşte gidiyorum çeşmi siyahım. Önümüzde 

dağlar sıralansa da. Sermayem derdimdir, servetim ahım. Karardıkça bahtım karalansa 

da...! #MahzuniŞerif Ben bu kahveyi hak ettim — havalı hissediyor.” Açıklamalarıyla 

bir aktivite gerçekleştirirken paylaştığı içeriğine eklediği Mahzuni’nin bir eseriyle 

 
116 Bahsi geçen görünüm için bkz. (Grup Yorum, 2023) 



 

257 

Mahzuni’nin bu platformda Mahzuni’nin kendisinden bağımsız bir şekilde dolayıma 

girmesine sebep olmuştur.117 

Sonuç olarak Facebook Instagram ve TikTok platformlarından önce açılan bir platform 

olmasına karşın bu iki platformun etkinliğini sürdürmeye çalışarak, platformların çoğu 

özelliklerini bünyesine katarak gelişen ve etkinliğini halen sürdüren bir platformdur. 

Diğer platformlarda akım haline gelen içerikler ise Instagram’la benzer şekilde reels 

bölümünde yer almaktadır. Ayrıca Facebook’u diğer platformlardan ayıran özellik fan 

sayfalarının yanı sıra grup oluşturma özelliğinin olduğu tek platform olmasıdır.   

Mahzuni Şerif’in internet platformundaki eserler üzerinden yapılan analizler salt bir 

nicelik veri analizinden ziyade birden fazla müzik dışı olayı da kapsıyor olması 

kaynaklı bu müzik dışı bağlamları da açıklayıcı niteliktedir. Platformlara ait özellikler 

internet bölümünde ele alınmakla birlikte bu bölümde Mahzuni Şerif’in internet 

dolayımındaki görünümlerini yansıtırken beraberinde platformların geleneksel 

müziklere yer verme şekli ve amaçları da bir nevi ortaya konmuştur. Bunun yanı sıra 

Mahzuni Şerif’in yeni medyadaki dolayımlanmalarını incelerken dört sosyal medya 

platformunda yer alan içeriklerin analiz edilmesinde platformlarda farklılık gözlenen 

noktalar ifade edildiği gibi veriler ortak görünümlerin görüldüğü yedi konu başlığı 

üzerinden de verilmiştir. Bu ortak görünüm kazanan konu başlıklarının elde 

edilebilmesi sonucunda platformların benzerlik içeren görünümleri ortaya konmuştur.  

Medya araçlarıyla dolayıma giren eserlerin medya yakınsaması ya da 

medyalararasılıkla diğer medya içeriklerinde yer aldığını özellikle internet 

platformları arasında Mahzuni’nin TikTok platformunda akım haline gelen Ağla 

gözüm ağla eserinin belirtilen dört platformda da yer aldığı görülmüştür. Bu yakınsama 

örneklerinde görülen TikTok logolu paylaşımlardan ötürü akım haline gelen çoğu 

içeriğin TikTok platformundan diğer platformlara dağıldığı tespit edilmiştir. Bu esere 

ait platformlardaki izlenme oranları değerlendirildiğinde TikTok platformlar arasında 

en fazla izlenme oranına sahiptir. TikTok platformu dışında görülen içeriklerin 

çoğunun Instagram ve Facebook da reels bölümlerinde yer alırken Youtube 

platformunda ise Shorts bölümünde yer aldığı görülmektedir. Bunun nedeni, bu üç 

platformun TikTok platformuna benzer şekilde akışa geçtiği bölümlerinin reels ve 

shorts bölümleri olmasıdır.  TikTok kullanıcılarının yakaladığı akıştaki içerikleri 

 
117 Facebook’ta yapılan paylaşım içeriğine ulaşmak için bkz. (Karabulut, 2023) 



 

258 

kaydırma özelliği üç platformun bu bölümlerinde elde edilebildiğinden TikTok’a 

benzer içeriklerin de en çok yer aldığı bölümler bu bölümlerbunlardır (reels- shorts). 

Medya yakınsamasıyla TikTok platformundan diğer platformlara dağılan bu eserin 

diğer platformlardaki örnekleri aşağıda verilen şekillerde görülebilir. 

  



 

259 

  

Şekil 5.29 Instagram Şekil 5.30 YoutubeShorts          

 

Şekil 5.31 TikTok 

Medyalararasılıkta sosyal medya platformlarının arasında bir içerik ne kadar hızlı 

yayılabilirse o oranda akım, viral vb. bir yaygınlığa ulaşmaktadır.  Bunun bir sonucu 

olarak da bu platformları kullananlar arasında ağ yoluyla dolaştırılan bu yeni internet 

memleri vasıtasıyla internet yeni bir etkileşim ortamı yaratarak internet kültürlerinin 



 

260 

(ağ toplumu) oluşmasını sağlanmaktadır. Bu anlamda içeriklerin üretilmesini sağlayan 

platform kullanıcıları da katılımcı kültürleri oluşturmaktadır. Platformlarda yer alan 

bireyler Web’in 2.0 dönemine geçmesi ardından web 3.0 gelişimi ve son olarak yapay 

zekanın en üst seviyesinin görülebildiği web 4.0 dönemiyle artık etki altındaki birer 

edilgen tüketiciden çok içeriğin üretim, dağıtım ve tüketimine dahil olan bireyler 

haline gelmişlerdir. Bunun sonucunda ise etkin katılımcı bireyler medya içeriklerini 

ve dolayıma sokacakları içerikleri organize ederek düzenleyen, belirleyen ve sosyal 

medya kültürünü (ağ kültürünü) şekillendiren katılımcı kültürler halini almaktadır.  

Verilen örneklerde görüldüğü gibi Mahzuni Şerif’in birden fazla eseri çok farklı 

anlamlarla katılımcı kültürün etkin olduğu internet ağlarında dolayıma girmiştir. Bu 

dolayımlar Mahzuni Şerif ile tamamıyla bağlantılı şekilde yapılabildiği gibi bazen de 

Mahzuni Şerif ile alakası dahi olmayan görünümler ile belirginlik kazanmıştır.  

Sonuç bölümüne geçmeden Mahzuni Şerif’in kente göçü sonrasında tanıştığı müzik 

kayıt teknolojileri ve medya ile birlikte kendisinden bağımsızlaşan ve medya araçları 

vasıtasıyla yeniden demirlenerek yeni bağlamlarında dolayıma giren görünümlerinin 

tümü toparlanacak olursa öncelikle birincil sözlü kültür ortamında doğan hem yazılı 

hem de elektronik kültür ortamını deneyimleyen Mahzuni Şerif’in âşıklık geleneğinin 

yaşadığı dönüşümlerin çoğunun gözlemlenebileceği bir âşık olmasıyla önemlidir. 

Kendi yaşadığı dönemde ve ölümünden sonra da eserleri sık sık başka sanatçılar 

tarafından farklı tarzlarda yorumlanmış ve döneminde elde ettiği popülariteyi 

günümüzde de dolayımdaki eserlerinin bireyler arasındaki dolaşımı sayesinde 

sürdüren bir âşık olmasıyla dikkat çekmektedir. Mahzuni’nin eserlerinin kendisi 

dışında yorumlandığı her bir yorumlama da onun eserlerini farklı bir anlama 

büründürmektedir. Farklı bir anlama bürünen tüm eserlerini anlamlandırmak adına 

onun dolayımlanan eserlerinde nelerin dönüştüğünü Özmenteş’in (2019) popüler 

müzikleri metinlerarasılık üzerinden değerlendirdiği çalışmasında analiz için ele aldığı 

şu üç soru üzerinden cevaplayarak sonuç bölümüne geçilebilir.  

• Müziklerde ne değişmiştir? (Yapısal nitelikler) 

• Müziklerdeki bu yapısal değişim neyi gösteriyor? (Anlam değişimine sebep 

olan yapısal nitelikler nelerdir, bunu nasıl yapıyorlar?) 

• Müziklerdeki anlam dönüşümü neyi gösteriyor? (Değişen anlamlar üzerinden 

tarihsel yorum olanağı) [3]. 



 

261 

Mahzuni’nin müziğinde yapısal olarak ne değiştiğinin cevabı onun müziğini yapısal 

anlamda dönüştüren Aktulum’un işaret ettiği müziklerarası yöntemlerin kullanıldığı 

çoğu örnekte alınabilir. Buradan hareketle, müziklerarasılığın çeşitli yöntemleriyle 

onun eserlerine başkaları tarafından yapılan herhangi bir alıntı, gönderge veya 

yansılamaların tümünde meydana gelen biçimsel ve anlamsal dönüştürümlerle 

Mahzuni’nin eserlerinin yapısının değiştiği gözlenmektedir. Aktulum’un (2017) bu 

kavram üzerinden ifade ettiği müziklerin dönüştürümlerinin indirgeme ya da 

orkestrasyon olarak iki şekilde yapılabildiğini ifade etmesinden hareketle indirgeme 

orkestradan tek bir enstrümana geçişi ifade etmesi kaynaklı Mahzuni’nin dönüştürülen 

eserlerinden indirgemeye örnek verilebilecek pek dönüştürüm örneği 

bulunmamaktadır. Çünkü Âşık Mahzuni geleneğin temsilcisi olarak geleneksel medya 

dönemleriyle tanışma sürecine kadar sadece icralarında bağlama kullanan bir âşık 

olarak icralarındaki enstrüman tercihi nedeniyle âşığın tek bağlama ile icra edilen çoğu 

eserinin indirgeme yöntemiyle dönüştürülemediği görülebilir. Fakat ikinci dönüştürüm 

yöntemi olan orkestrasyon yönteminin âşığın eserlerindeki yapısal dönüşümlerin 

hemen hemen çoğuna karşılık gelen bir yöntem olduğu da ifade edilebilir. 

Orkestrasyon dönüştürümünde tek enstrümandan birden fazla enstrümana geçişin 

aranjman mantığıyla Mahzuni’nin eserlerinin melodik biçemleri korunarak çeşitli 

enstrümanların eklenmesiyle elde edilen dönüştürümleri içermektedir. Mahzuni’nin bu 

tür müziklerarası yöntemlerle alıntılanması onun eserlerini bağlamından alınarak yeni 

bir bağlama veya başka bağlamlarda yeniden bağlamlandırılmasına dayanmaktadır. 

Çünkü Mahzuni’nin eserlerini alıntılayan sanatçılar eserleri farklı bir kılığa 

büründürerek, onu kendi güncel dönemlerine taşıyarak kendi bağlamlarına göre 

uyarlamaktadırlar. Bu şekilde de Mahzuni’nin yapısal olarak dönüştürülen eserleri, bu 

müziksel mirası alıntılayanlarla yeni biçimlere sokularak güncel kalmasını 

sağlamaktadır. Yani Mahzuni’nin eserlerine yapılan her bir alıntıda eser yapısal olarak 

değişim yaşarken anlamsal ve bağlamsal olarak da dönüşüm yaşamaktadır. Bu durumu 

açıklayan örneklerin biri olarak Mahzuni Şerif’e ait “Yuh Yuh” eserini yorumlayan 

Cemali grubunun bu eseri endüstriyel altyapı üstüne bağlama koyarak distortion 

vokallerle yorumlaması eseri Mahzuni’nin ürettiği halinden oldukça farklı bir yapıya 

büründürerek farklı dinleyici kitlelerine ulaştırmış olması verilebilir. Ayrıca yakın 

dönemlerde farklı sanatçıların yorumlarını içeren albümlerde verilen örneklerde 

görüldüğü üzere Mahzuni Şerif’in eserlerinin her birinin farklı tarzlarda icra edilmesi 

sonucu Mahzuni Şerif’in eseri üretirken biçim olarak yarattığı şeklinden oldukça farklı 



 

262 

versiyonlarının düzenlenmesiyle eserlerin yapısal olarak dönüştürüldüğü 

görülmektedir. Bu madde altında Mahzuni’nin eserlerinin sanatçılar tarafından 

alıntılanmasının yanı sıra internet dönemi dolayımlarında görülen örneklerde yapılan 

alıntılarda bu yapısal dönüştürümlere birer örnek oluşturmaktadır. Sonuç olarak 

Mahzuni’nin eserlerinin alıntılanarak yorumlanmış her türlü içeriğin, yorumlanmanın 

Mahzuni’nin ürettiği eserinde yarattığı yapısal değişimler üzerinden eserdeki yapı 

özellikleri ve anlamların arasında sunduğu somut veriler anlamların dönüşüm 

süreçlerini de işaret ediyor olmasıyla ayrıca önemlidir. Özmenteş’den 

müziklerarasılığa uyarlanılan ikinci maddede tam olarak buna işaret etmektedir. 

Müziklerdeki bu yapısal değişim neyi gösteriyor? (Anlam değişimine sebep olan 

yapısal nitelikler nelerdir, bunu nasıl yapıyorlar?) yapısal değişimlerin yarattığı anlam 

değişimlerini anlamlandırmak adına ilk olarak müziğin halihazırda sessel bir 

yapılanmanın yanı sıra anlatısal özelliğinin varlığının da bilincinde olmak gerekir. 

Müzik sadece seslerden ibaret biçimler değil anlam üreten şekilde üretiminden 

tüketimine tüm süreçlerde bir anlama hizmet eder yapıdadır. Mahzuni’nin elektronik 

rock, rap vb. müzik tarzlarında yorumlanmasıyla tüketicilerde Mahzuni’nin eserlerini 

üretirken tahayyül ettiği anlamından çoğu zaman uzaklaştırarak yeni anlamların 

üretildiği görülmektedir. Burada gerçekleşen, eserlerde meydana gelen bu 

dönüştürümlerin sonucunda tüketici konumundaki dinleyicilerin de anlam 

dünyalarının o oranda dönüştürüldüğü gerçeğidir. Mahzuni’nin bağlamasıyla daha 

duygusal bir şekilde icra ettiği eserleri dinleyicilerine acıyı, kederi hissettirirken 

alıntılandığı örneklerinde çeşitli yapısal dönüştürümlerle farklı yorumlanan eserlerini 

dinleyenlerin dans ederek eğlendiği de görülebilmektedir. Yapısal olarak dönüştürülen 

eserlerin anlamsal olarak dönüştürüldüğü de burada anlaşılabilir.  Yani geçmişten 

alınan müzikal unsur bugünün bağlamını öne çıkaracak biçimde yeniden 

yapılandırılarak esere zamanın ruhunun katılmasıyla dinleyicilerin beklentileri 

karşılanmaya çalışılmaktadır. Mahzuni’nin eserlerinin yorumlanması sadece bununla 

sınırlı değildir bu bahsedilen kısmı daha önce de ifade edildiği gibi eserlerin başkaları 

tarafından yeniden icra edildiği her dönem için geçerli olmakla birlikte günümüzde 

yeni medya döneminde internet döneminde de devam etmektedir. Sosyal medya 

platformlarının kullanıcıları tarafından da Mahzuni’ye ait eserler çok farklı şekillerde 

kodaçımlanmaktadır. Mahzuni’nin eserinin kayıt teknolojisiyle kaydedilen ve 

kendisinden bağımsızlaşan her eseri başka biri tarafından alımlandığında ve dolayıma 

sokulduğunda yeni bağlamlarına, yeni anlamlarıyla, yeniden demirlenmektedir.  



 

263 

Birbiriyle oldukça bağlantılı üç maddenin sonuncusu olarak müziklerdeki anlam 

dönüşümü neyi gösteriyor? (Değişen anlamlar üzerinden tarihsel yorum olanağı) 

sorusu ise değişen toplum yapısını işaret etmektedir. Müzikteki anlam değişimi 

toplumsal değişimi işaret eden önemli bir unsurdur.  

  



 

264 

  



 

265 

6. SONUÇ 

Günümüzde medyatik iletişimin kazanmış olduğu önemle beraber etnomüzikoloji 

disiplini içerisinde değerlendirilebilecek “saha çalışmalarının” internet ortamında 

ortaya çıkan kültürel pratikleri de içine alabilecek şekilde genişletilmesinin gerekli 

olduğu, çalışmanın ulaştığı temel çıkarımlardan biri olmuştur. Mahzuni’yi yalnızca 

yerel bağlamlarıyla ele alan bir çalışmanın belirli kültürel kodlara sahip (Alevilik, 

Maraşlılık, Âşıklık, halk müziği dinleyicisi olma vb.) yüz yüze topluluklarla ve 

iletişimsel belleğin nesiller arası aktarım süresine mahkûm olmasının yanında 

tüketimin anlamları ve bağlamları bakımından sınırlı veriye ulaşabileceği kesindir. 

Diğer bir deyişle, ağ toplumu ya da ağ toplumu içerisindeki toplulukların sayısı 

sınırlarını tüketimin belirlediği bir düzlemde kültürel ürüne verilen anlamlar kadar 

sınırsızdır. Günümüzde ağ toplumu ve müzik üzerine yapılacak çalışmaların da bu 

bakış doğrultusunda gerçekleştirilmesi gerekeceği açıktır.  

Bu çalışmada, medya araçları tarihinin temel kronolojik izleği oluşturması ve 

medyatik kültürlerde toplumsal iletişimin yeniden biçimlenişinin Mahzuni’ye yönelik 

ağ toplumu davranışını da içine alacak şekilde kavramsallaştırılmış olması konunun 

inter-disipliner olarak ele alınabilmesini mümkün kılmıştır. Ancak, örneklemin 

genişlemesi, iletişimin yüz yüze aktarımla sınırlandığı bir toplumda 

gerçekleştirilebilecek derinlikli görüşmelerin yapılmasının önünde de sınır teşkil 

etmektedir. Bu nedenle çalışma, Mahzuni’nin medyatik görünümlerine dair bir 

toplumsal anlamlandırmalar kataloğu niteliğinde şekillenmiştir. İnterneti, sosyal 

mecraları, ağ toplumunu ve toplumlarını yeni müzikoloji başlığıyla araştırmalarına 

dahil eden müzikoloji disiplininin içerisinde bu tür bir çalışmanın yerini “netnografi 

yöntemi aracılığıyla” disiplinin diğer disiplinlerle etkileşimi sonucu ortaya çıkan temel 

sorulara yanıt vermeye çalışan bir saha araştırması olarak nitelemek mümkündür.  

Mahzuni’nin eserlerinin medyatik dönem tüketicilerine ulaşması, zaman ve mekânın 

birbirinden ayrılmasıyla ve geniş zaman dilimlerinde yeniden bir araya gelmeleriyle 

mümkün olmuştur. Özellikle icra anında ortaya çıkan ve kaybolan sesin kaydedilir hale 

gelmesiyle beraber etkileşimlerde dinleyicilerin/tüketicilerin fiziksel olarak bir arada 

olma zorunluluğu ortadan kalkmıştır. Önceleri icrasını bedenen orada olduğu 

topluluğa yapabilen Mahzuni medyatik dönemiyle birlikte kayıt altına alındığı 

ortamda bulunmasının yeterli görüldüğü bir dönüşüm sürecine dahil olmuştur.  



 

266 

Özellikle televizyon ve son olarak bilhassa internetle birlikte global köy haline gelen 

küreselleşmiş dünyada herkes her an her yerde kültürel ürünün üreticisi, tüketicisi ve 

üretüketicisi olabilmektedir. İnternet çağından önce de var olan ve kitle iletişim 

araçlarıyla küreselleşen, birbirine bağlanan dünya, internet dönemiyle birlikte 

kendinden önceki iletişim araçlarının sağlayamadığı kadar dünyayı birbirine 

yaklaştırmıştır. Mahzuni’nin medyatik dönemi de yüz yüze iletişim ortamındaki 

etkileşimlerden farklı etkileşimlere olanak sağlamış; insanların canlı bir icra 

deneyimini alımlamaları kadar etkili dolayımlı deneyimler ortaya çıkarmıştır. Bu 

dolayımlı deneyimler sayesinde uzaktaki olayları gündelik yaşamlarına dahil eden 

insanlar, dolayımda olan kültürel ifadelere bağlamsal aşinalıkları sayesinde geçmiş, 

şimdi ya da gelecek arasında bağlantılar kurarak bu bağlantılar arasında ürettiği 

anlamları kültürel anlamda da biçimlendirir hale gelirler. Medya araçlarıyla 

dolayımlanan kültüre ait kolektif kodlar da dolayımlandıkça geleneksel ortamından 

kopmuş ya da aynı yerel ortamda dolayımda bulunan etkileşimin devam ettiği bu 

bütünde var olan katılımcı olan her bir bireyin algı ve anlama dair davranışları da 

biçimlenmektedir. Dolayısıyla kitle iletişim araçlarıyla paylaşılan fakat bizzat bireyler 

tarafından deneyimlenmeyen kültürel ögeler geçmişte görülmemiş şekliyle dolaşıma 

girerek kişilerin görüş ve değerlerine etkide bulunarak onları şekillendirir hale 

gelmektedirler. Bu şekillendirme süreçlerinin en fazla görüldüğü medya dönemleri ise 

monolojik kitle iletişim araçlarının aktif olduğu dönemlerdir.  

Medyanın monolojik araçlarının aktif olduğu dönemlerde tüketicilerin alımlama 

süreçleri genellikle etki paradigması vb. yaklaşımlarla ifade edilmekte olup 

Mahzuni’nin sanatının alımlama sürecinde bu döneme karşılık gelen dönem ise 

tüketicilerin Mahzuni’nin eserlerini radyo, televizyon, kaset vb. araçlar üzerinden 

alımladığı medya araçları dönemleridir. Bu tür monolojik yapıya sahip araçlar 

üzerinden elde edilen etkileşim ortamlarında alımlayıcılar Mahzuni Şerif’in eserlerini 

yarı dolayımlı etkileşim ortamlarının olanaklı kıldığı şekliyle dolaylı yoldan 

deneyimleyebilmektedir.  

İnternet döneminde ise bu tür dolaylı deneyimlerle çokça karşılaşılmaktadır. Ancak 

asıl önemli olan internetin, kullanıcılarına sunduğu özellikler sayesinde kullanıcıların 

kendilerinden zamansal veya mekânsal olarak uzaktaki Mahzuni Şerif’in eserlerini 

kendi anlam dünyalarına göre dolayıma sokma tarzlarını belirlemesi ve internetin 

yayıncılıktan ziyade katılımcılığı olanaklı kılarak bireylerin katılımcı kültürler haline 



 

267 

gelmesini sağlamasıdır. Çünkü internet kullanıcıları bu şekilde bizzat kendilerinin 

şekillendirdiği ve üzerinde etkide bulunabildikleri eserleri tekrar dolayıma 

sokabildikleri için bu ortamda katılım sağlayan üretüketiciler haline gelmektedir. 

Bahsedilen yarı dolayımlı etkileşim ortamlarındaki (radyo, televizyon vb.) medyanın 

monolojik dönemindeki deneyimlerde bireyler medyanın etki ettiği tüketiciler olarak 

nitelendirilirken, internet dönemiyle birlikte bireylerin kültürel ögeler üzerinde 

etkilerinin çoğalmasıyla birlikte olayın tam aksi yönde değişim yaşadığı açıkça 

görülmektedir. İnternette üretüketiciler haline gelen katılımcı bireyler hakkında, sosyal 

mecradaki platformlar sayesinde gözlem yapma olanaklı hale gelmektedir. 

“İnternet” ya da “sosyal medya” çatı kavramıyla ele almaya alışkın olduğumuz bu 

paylaşım ortamları, inceleme kısmında görüldüğü üzere alışıldığın dışında bazı müzik 

tüketicisi tiplerini ortaya çıkarmıştır ve kullanılabilirlik oranlarını arttıran temel 

faktörler de bu dijital olanakların kendilerinden kaynaklanmaktadır. Bu bahse 

devamla, her bir sosyal mecra platformunun birbirinden bariz-bulanık farklarla 

(içeriğin sunum süresi, paylaşma/paylaşılma biçimi, etkileşim alanlarının 

varlığı/yokluğu gibi) ağ toplumunun bireylerinin tüketim alışkanlıklarını yeniden 

şekillendirmesine neden olan- sağlayan alanlar sunduğunu söylemek mümkündür. Bu 

yönüyle internetin geçirdiği dönüşümlerin aslında müzik alanında müziğin üretimi ve 

tüketimini nasıl farklılaştırdığı; müziksel iletişimin nasıl dönüştüğü de 

gözlemlenmiştir.  

İncelemeye dahil edilen dört sosyal paylaşım platformundaki Mahzuni 

görünümlerinde gözlemlendiği üzere sosyal paylaşım platformlarının bazı ortak 

özellikleri tespit edilmiştir. Bu tespiti sağlayan Mahzuni’nin dolayıma giren 

görünümlerinin yedi başlık altında sınıflandırılabilmesidir. Platformların her birinde 

ortak görünüme sahip Mahzuni görünümlerinden hariç her bir platformun Mahzuni’yi 

farklı şekilde dolayıma sokmaya yarayan platformları bu noktada birbirinden ayıran 

özellikleri de bulunmaktadır.  

Buradan hareketle ilk olarak Youtube; süre kısıtlaması en az olan platform oluşuyla 

platforma saatlik videoların yüklenmesine olanak tanıyarak, en uzun içerikleri 

sunmasıyla diğer platformlardan ayrılmaktadır. Ayrıca Youtube’un gizlilik esasında 

diğer platformlarda olduğu gibi sadece arkadaşlar gibi bir seçeneğin olmaması 

sebebiyle de platforma yüklenilen içeriklere, platformu kullanan diğer kişilerin 

kolaylıkla ulaşabilmesini sağlamaktadır. Bu durumda Youtube’a yüklenilen içeriklerin 



 

268 

izlenme sayısı olarak en fazla sayıya ulaşmasını sağlayarak Youtube’u diğer 

platformlardan ayırmaktadır. Youtube’daki izlenme sayılarının arama yapılan içerikle 

ilgili ana sayfada tümünün görüntülenmesiyle bir karşılaştırma yapma olanağı da 

sunmaktadır. Bu noktada Mahzuni’nin Youtube’da yer alan eserlerinden örneğin; Dom 

Dom Kurşunu eseri kendi sesinden paylaşıldığında 2.1 milyon izlenirken, Dua Lipa ve 

İbrahim Tatlıses’in düet olarak hazırlanmış remiks versiyonunun 72 milyon izlendiğini 

tespit edilmesine ve Mahzuni ile onunla bağıntılı olarak paylaşılan bir içeriğin izlenme 

sayıları doğrultusunda bunun üzerinden yorumların yapılmasını olanaklı kıldığı 

görülebilmektedir.  

TikTok platformunun ise; Mahzuni’nin sosyal paylaşım platformlarında akım haline 

gelen eserlerinin ilk üretim bağlamını oluşturmasıyla diğer platformlardan farklılık 

kazandığı görülmektedir. Sosyal mecraların üretüketici yapısını ortaya koyan TikTok 

kullanıcılarının Mahzuni eseri üzerinden aktif yaratıcılar olarak milyonlarca farklı 

içerik üretebildikleri dolayısıyla Mahzuni’nin de üretilen içerikler kadar farklı 

şekillerde dolayıma girdiğinin gözlemlendiği bir platformdur. Ayrıca TikTok 

platformunun müzik-dans ilişkiselliği sebebiyle üretilen içeriklere uyum sağlaması 

amacıyla güncel ya da önceden üretilen eserlerin hızlandırılmış ya da ekstra 

yavaşlatılmış şekilde üretildiği- düzenlendiği görülmektedir. Mahzuni’nin eserlerinin 

de TikTok platformunda remikslenmiş şekilde içerik üreticilere sunulması bu fikrin bir 

yansıması olarak belirginlik kazanmaktadır. Günümüzde üretilen eserlerin ise TikTok 

platformunda bir dans içeriğine eşlik edilebilmesini sağlamasının o eserin popüler hale 

gelmesinin önünü açtığı da yine akım haline gelen eserlere üretilen içerikler 

doğrultusunda tespit edilebilmektedir. TikTok platformundaki Mahzuni 

görünümlerinden hareketle bir başka husus ise, Mahzuni’nin TikTok platformunda 

akım haline gelen ilk eseri olarak Ağla Gözüm eserinin milyonlarca kişi tarafından 

çeşitli şekillerde dolayıma sokulan içeriklerde gözlemlendiği üzere bazı içeriklerde 

eserin Mahzuni’den tamamen bağlamsızlaştığı görülmektedir. Bu nokta da 

Mahzuni’nin eseri günümüz şartlarında anonimleşmiş midir? sorusu akla gelmektedir. 

TikTok platformundaki veriler bu bağlamda bu ve bunun gibi birden fazla soru-sonuç 

ortaya çıkaran yapıdadır. 

Bir başka platform olarak Instagram’ın; yükselen ses özelliğini kullanıcılarına 

sunmasıyla birlikte özellikle içerik üreticiler için diğer platformlardan farklılık 

kazandığı görülmektedir. Yükselen ses özelliğiyle, Mahzuni’nin o hafta ya da ay 



 

269 

içerisinde Instagram müzik arşivindeki yükselen ses özelliğinin işaretini alan 

eserlerinin Instagram üretüketicileri tarafından daha fazla kullanıldığı görülmektedir. 

Bu tespit eserin içeriklerde kullanılma sayıları ve keşfet de yer alan Mahzuni 

eserlerinin doğrultusunda yapılabilmektedir. Facebook’un ise; Mahzuni’ye dair 

grup/topluluk sayfalarını kurmaya olanak veren yapısıyla sanal cemaatlerin 

kurulabildiğini gösteren ve bu özelliği ile diğer platformlardan ayrılan sosyal paylaşım 

platformu olduğu görülmektedir.  

Son olarak Mahzuni Şerif’in, yaşadığı dönemin aynası olan bir sanatçı olduğu 

varsayılacak olursa; yaşamı boyunca şahit olduğu olayları âşık diliyle estetik bir sanat 

eserine dönüştürdüğünü ve döneminin toplumsal yapısını ortaya koyduğunu 

gözlemleyebiliriz. Mahzuni Şerif’in eserlerini üretirken kullandığı kodlamalar artık 

tüketici tarafından aynı şekilde çözümlenmemektedir. Bu, toplum yapısında değişim 

ve dönüşümlerin yaşandığını işaret etmektedir. Mahzuni Şerif’in kendisi hayattayken 

yorumlanan, özellikle post-modern otantisite dönemlerinde dönüştürülen veyahut 

yakın tarihlerde yayımlanan Mahzuni’ye saygı albümü ve son olarak sosyal medya 

platformlarında sıkça rastladığımız remikslenmiş versiyonlarının tümü bu değişime 

işaret etmektedir. Mahzuni’nin dönüştürülen eserleri toplumun yapılarının değiştiğini 

gösteren verilerdir. Diğer taraftan, Mahzuni’nin medyatik iletişim çemberi içinde 

üretim yapan sanatçılardan farkını, medya araçlarıyla olan özgün bağlantılarının 

kendisinin oluşturduğu bilinmelidir.  

  



 

270 

  



 

271 

KAYNAKÇA 

7/24 Haber TV (2023, 6 Mayıs). Memleket Partisi'nin seçim minibüsü, CB Külliye 

önünde ‘Yuh Yuh Soyanlara’ şarkısını açarak dolaştı. Erişim 12.11.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/shorts/RuLSVPD8oNw 

 

Abercrombie, N., Hill, S., ve Turner, B. S. (1994). Dictionary of sociology (3. Baskı). 

 London, ABD, New York: Penguin Books. 

 

Adorno, T. W. (2007). Kültür endüstrisi kültür yönetimi (1. Baskı). (N. Ülner, M. Tüzel 

ve E.  Gen, Çev.). İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

Ağtepe, H. (2022). Geçmişle geleceği karıştırmak: elektronik müzik bağlamında post 

modern  çağın kültürünü anlamak (Yüksek lisans tezi). Erişim: 

 https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Akarsu M. (2023, 8 Aralık). Mahzuni Şerif, Aşık İsmail İpek ve Aşık Murtaza Yalçın 

düzenlenen bir etkinlik akşamında, sahnede bir arada- Facebook. Erişim 

02.01.2024 Facebook: 

https://www.facebook.com/photo/?fbid=891321689023984&set=a.242611137

228379&locale=tr_ 

 

Akçetin, N. Ç. (2012). Modernleşme ve kentsel sorunlar. İkinci Uluslararası Felsefe 

 Kongresi, Bursa.  

 

Akduman, A. (2011). Türkiye’de toplumsal yapının değişim süreci ve müzik endüstrisi 

(Yüksek  lisans tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Akgün, H. ve Arık, E. (2021). İngiliz kültürel çalışmalar ekolü ve medya mahallesi 

haber  programının alımlama analizi. Erciyes İletişim Dergisi, 8 (1), 113-128. 

doi:  https://doi.org/10.17680/erciyesiletisim.807087  

 

Akpolat, Y. (2008). Başka bir modernleşme ya da türkiye’de modernleşmenin 

sosyolojisi  üzerine bir tartışma. Muhafazakar Düşünce Dergisi, 5 (18), 109-

124. Erişim: 

 https://dergipark.org.tr/tr/pub/muhafazakar/issue/55735/762440 

 

Aksoy H. (2022, 22 Haziran). Mahzuni Şerif- Youtube. Erişim 15.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/shorts/QsTqgjN57-w 

 

Aksoy, B. (2002). Cumhuriyet döneminde devlet radyosunun türk musikisi üzerindeki 

etkileri.  H. C. Güzel, K. Çiçek ve S. Koca (Ed.). Türkler içinde (18. Cilt, 

s. 329-338), Ankara:  Cumhuriyet Yeni Türkiye Yayınları.  

 

Aktaş, A. İ. (2002). Anadolu’yu kucaklayan ozan mahzuni şerif (4. Baskı). Ankara: 

Baran Ofset  Yayınları. 

 

Aktulum, K. (2017). Müzik ve metinlerarasılık (1. Baskı). Konya: Çizgi Kitabevi 

Yayınları.  



 

272 

Alataş S. (2017, 28 Eylül). Sezer Alataş -Youtube. Erişim 10.11.2023: 

https://www.youtube.com/@sezeralatas3303  

 

Alev, E. (2014). Âşık kahvehanelerinden sosyal paylaşım sitelerine (Yüksek lisans 

tezi).  Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

alevi.gab (2023, 19 Kasım). Aşık Mahzuni şerif 🙏💖Aşk ile canlar ❤️🙏- 

Instagram. Erişim 20.12.2023 Instagram: 

https://www.instagram.com/p/Cz1W2JqrXiC/?igshid=MzRlODBiNWFlZA%

3D%3D 

 

Allan, K. (2020). Çağdaş sosyal ve sosyolojik teori toplumsal dünyaları görünür 

kılmak (1.  Baskı). (A. Bora, S. Coşar, H. Ergül, M. Pamir ve E. Ünal, Çev.). 

İstanbul: İstanbul Bilgi  Üniversitesi Yayınları.  

 

Alpyıldız, E. (2018). Yurttan sesler (ankara radyosu’ndan türkiye’ye açılan pencere) 

(1.Baskı).  Ankara: Gazi Kitabevi Yayınları. 

 

Altan, A. (2020). Yeni Medyada Müziğin Küreselleşmesi: Üretici ve Tüketici Analizi 

(Yüksek  Lisans Tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Altun, F. (2000). Modernleşme Kuramı ve Gelişme Sorunu. Divan: Disiplinlerarası 

 Çalışmalar Dergisi, 1 (6), 123-186. Erişim: 

 https://dergipark.org.tr/tr/pub/divan/issue/25937/273253 

 

anadoludan_nefesler (2023, 22 Temmuz).Bu senede böyle oldu #mahzunişerif #tarla- 

Instagram. Erişim 05.01.2024 Instagram: 

https://www.instagram.com/reel/CvAnO8BIUM6/?igshid=MTc4MmM1YmI

2Ng%3D%3D 

 

Angaralisamet (2023, 1 Ocak). Ali çini mamudo gurban iyi doğmuş- TikTok. Erişim 

10.11.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@angaralisamet/video/7183613925852810502?q=

mamudo%20kurban&t=1702753655362 

 

Arda Müzik (2017, 19 Aralık). Kurtalan Ekspres - Bu Mezarda Bir Garip Var 

[Mahzuni'ye Saygı]- Youtube. Erişim 12.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=4OXXall91c&list=PLSzl8_Px45ViRP2J7

GVwz2717r2d8NCdp&index=19 

 

Arda Müzik (2017, 19 Aralık). Mahsuniye Saygı Albümü- Youtube. Erişim 05.12.2023 

Youtube: 

https://youtube.com/playlist?list=PLAoMDk73g1vLsPXlua0zbiWRMG6Nsy

1T5&si=QKIV69JupY86sZol 

 

Arık, E. (2013). Sıradan insanın yükselişi: sosyal medya şöhretleri. İletişim ve 

Diplomasi (1),  97-112.  

 



 

273 

Arslan A. K. (t.y). Mahzuni Şerif nede güzel söylemiş.....✒️ #mahzunişerif 

#gokandoganay #uygardoganay🎤🎶🎼🎧- Facebook. Erişim 12.12.2023 

Facebook: https://www.facebook.com/reel/1022082879054929  

 

Arslan, S. (2020). Bu dünyadan mahzuni geçti (2. Baskı). İstanbul: Ozan Yayıncılık. 

 

Artun, E. (2002). Âşıklık geleneği ve âşık edebiyatı. H. C. Güzel, K. Çiçek ve S. Koca 

(Ed.).  Türkler içinde (18. Cilt s. 176-204). Ankara: Cumhuriyet Yeni Türkiye 

Yayınları. 

 

asikmahzuniserif (2020, 21 Aralık). Aşıkmahzunuşerif, mahzunişerif. Erişim 

04.01.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@asikmahzuniserif/video/6908550782942072065?l

ang=tr-TR  

 

Aslan, U. ve Yükselsin, İ. Y. (2015). Protestan ritüellerinde popüler müzik pratiği: 

izmir çağdaş  tapınma scene. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 8 

(40), 876-888. Erişim:  https://www.researchgate.net/ 

 

Asrin Asrın (2013, 24 Mart). Mahzuni şerif-trt belgeseli 1990. Erişim 22.09.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=XZF-1CmXuX0&t=584s 

 

Assmann, J. (2015). Kültürel bellek eski yüksek kültürlerde yazı, hatırlama ve politik 

kimlik. (2.  Baskı). (A. Tekin, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

Aşçı, S. (2023). TikTok’un sosyal göstergebilimsel yönleri üzerine bir değerlendirme. 

Egemia  Ege Üniversitesi İletişim Fakültesi Medya ve İletişim 

Araştırmaları Hakemli E-Dergisi,  (13), 91-107. Erişim: 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/egemiadergisi/issue/80657/1352576 

 

Aşık Mahzuni Şerif (2013, 24 Ekim). Aşık Mahzuni Şerif – Konu. Erişim 11.11.2023 

Youtube: 

https://www.youtube.com/channel/UCwpO0KT3Tp_MbVyCqCjvLwQ 

 

Aşık Mahzuni Şerif (2015, 26 Haziran). Aşık Mahzuni Şerif- Youtube. Erişim 

20.10.2023 Youtube: https://www.youtube.com/@askmahzuniserif8797 

 

Aşık Mahzuni Şerif (2017, 3 Ağustos). Aşık Mahzuni Şerif- Youtube. Erişim 

21.10.2023 Youtube: https://www.youtube.com/@askmahzuniserif2640 

 

Aşık Mahzuni Şerif (2023, 5 Eylül). Dünyada delinin teki Mahzuni...-Facebook. 

Erişim 11.11.2023 Facebook: 

https://www.facebook.com/reel/616557460632087  

 

Aşık Mahzuni Şerif (2023, 9 Haziran). Facebook.com4. Erişim 23.11.2023 Facebook: 

https://www.facebook.com/MahzuniSitesi/photos/pb.100063485914980.-

2207520000/462635887155920/?type=3&locale=tr_TR   

 

https://www.youtube.com/watch?v=XZF-1CmXuX0&t=584s


 

274 

Aşık Mahzuni Şerif Hayranları (2014, 17 Aralık). Aşık Mahzuni Şerif Hayranları-

Youtube. Erişim 21.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@askmahzuniserifhayranlar544/videos 

 

Aşık Mahzuni Şerif Türküleri (2015, 2 Mayıs). Aşık Mahzuni Şerif Türküleri. Erişim 

21.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@askmahzuniserifturkuleri8993 

 

Aşık Mahzuni ŞerifAşık Mahzuni Şerif (2022, 25 Ekim). Mahzuni Şerif - Elleme Açtın 

Yüreğime Böyle Yarayı Bundan Keri Saramazsın Elleme Yüzündeki Batman 

Batman Karayı Ak Alnıma- Facebook. Erişim 10.09.2023 Facebook: 

https://www.facebook.com/babamahzuni/videos/879361550110553?idorvanit

y=278166302743920&locale=tr_TR  

 

Aşk-ı DERYÂ (t.y). Üç Günlük Dünyada İnsan Oğlunu Hatırdan Gönülden Kırmaya 

Değmez , Hırs Atına Binip Şeytan Yolunu Varıp Bir Fitneden Sormaya Değmez 

."" Aşık Mahzuni ŞERİF ""- Facebook. Erişim 10.12.2023 Facebook: 

https://www.facebook.com/reel/1074641150617975  

 

Aşkın M. (2013, 16 Ocak). Merih Aşkın- Youtube. Erişim 10.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@merihaskn4672  

 

Ateşalp, S. ve Başlar, G. (2015). Katılımcı kültür tartışmaları ekseninde sosyal 

medyada diziler:  kardeş payı örneği. Intermedia International E-Journal, 

2 (1), 158-180. Erişim: 

 https://dergipark.org.tr/tr/pub/intermedia/issue/8644/107919 

 

Atsız, D. (2017). Türkiye’nin modernleşmesinde halkevleri ve hakkari halkevi örneği 

(Yüksek  lisans tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Attali, J. (2014). Gürültüden müziğe müziğin ekonomi-politiği üzerine (2. Baskı). (G. 

G.  Türkmen, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

ATV (2017, 24 Mayıs). Ahmet Aslan - Nem Kaldı | Eşkıya Dünyaya Hükümdar Olmaz 

70. Bölüm – atv. Erişim 08.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=54qp5j1gxII 

 

ATV (2018, 3 Nisan). Yaşar - Bilmem ağlasam mı? - Eşkıya Dünyaya Hükümdar 

Olmaz 97. Bölüm. Erişim 01.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=ftFdeymClj8 

 

Ayas, G. (2019). Türk oryantalizminin arabesk tartışmalarına etkisi: kendini 

şarklılaştırma,  garbiyatçı fantezi ve arabesk müzik. Rast Müzikoloji 

Dergisi, 7 (2), 2091-2121. doi:  Https://Doi. Org/10.12975/Pp2091-2121  

 

Aydın Öztürk, T. (2015). Müzik icracılarının kültür endüstrisi ve dinleyici beklentileri 

arasında yeni medya bağlamında uyum stratejileri (Doktora tezi). Erişim: 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 



 

275 

Aydın Öztürk, T. ve Karahasanoğlu, S. (2015). Sosyal medya döneminde müzik 

üreticisi ve  tüketicisinin yeniden konumlandırılması. Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 8  (36), 794-805. Erişim: 

https://www.sosyalarastirmalar.com/articles/reconsideration-of- musician-

and-music-consumer-in-social-media-era.pdf 

 

Aydoğan, B. (2018, 18 Ekim). Musa Eroğlu | Mihriban | Sohbet Tadında #3 Erişim 

10.07.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=fvoQv-mrzKM 

 

Aydoğdu, M. A. (2022). Yeni medyada bir kültürel bellek örneği olarak trt arşiv web 

sitesi  (Yüksek lisans tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Aziz, A. (1981). Radyo ve televizyona giriş (2. Baskı). Ankara: Ankara Üniversitesi 

Siyasal  Bilgiler Fakültesi Yayınları. 

 

Aziz, A. (1982). Toplumsallaşma ve kitlesel iletişim. Ankara: Ankara Üniversitesi 

Basın-Yayın Yüksek Okulu Yayınları. 

 

Bağcan, S. (2007). Türkiye’de müzik endüstrisinin gelişimi (Yüksek lisans tezi). 

Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Bağlama Bs (2019, 17 Şubat). Bağlama Bs -Youtube. Erişim 12.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@baglamabs710 

 

Balkılıç, Ö. (2009). Temiz ve soylu türküler söyleyelim: türkiye’de milli kimlik 

inşasında halk müziği (1. Baskı). İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

 

Ballı, H. (2012, 7 Şubat). Aşık Mahzuni ŞERİF...İşte gidiyorum çeşm-i siyahım. 

Erişim 23.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=nJLAi8B4lLU 

 

Başlar, G. (2013). Yeni medyanın gelişimi ve dijitalleşen kapitalizm. M. Akgül (Ed.). 

Akademik Bilişim Konferansı Bildirileri. (2. Cilt s. 823-832). Türkiye/Antalya. 

Erişim: https://ab.org.tr/ab13/kitap/baslar_AB13.pdf 

 

Baudrillard, J. (2002). Tam ekran (2. Baskı). (B. Gülmez, Çev.). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

 

Baudrillard, J. (2011). Simülakrlar ve simülasyon (6. Baskı). (O. Adanır, Çev.). 

Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

 

Baudrillard, J. (2020). Tüketim toplumu (14. Baskı). N. Tutal ve F. Keskin, Çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

Bauman, Z. (2012). Küreselleşme toplumsal sonuçları (4. Baskı).  (A. Yılmaz, Çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

Bauman, Z. (2015). Akışkan modern dünyada kültür (1. Baskı). (İ. Çapcıoğlu ve F. 

Ömek, Çev.). Ankara: Tarcan Matbaacılık. 

 



 

276 

Benjamin, W. (2015). Mekanik yeniden üretim çağında sanat eseri (1. Baskı). (G. Sarı 

Çev.). İstanbul: Zeplin Yayınları. 

 

Bilsel, H. (2011). Kültürün toplumsal simge üretme özelliği: kalıcı ve dönüştürücü 

ögeler. A. Ergur ve E. Gökalp (Ed.). Kültür sosyolojisi içinde (ss. 122-143). 

Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Açık Öğretim Fakültesi Yayınları. 

 

Binark, M., Demir, E. M., Sezgin, S. ve Özsu, G. (2023). Türkiye müzik endüstrisinde 

platformlar ve algoritmik kürasyonun yeni kültürel aracılık rolü-que vadis?. 

Kültür ve İletişim, 26 (1), 108-141. doi: 10.18691/Kulturveiletisim.1243922  

 

Birsen, Ö. (2005). Çok seçenekli medya ortamında kitle iletişim araçlarının tüketim ve 

seçim biçimi: eskişehir örnekleminde bir izlerkitle araştırması 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Eskişehir. 

 

birtutamarabesk (2023, 27 Nisan). Aşık Mahzuni Şerif – Merdo. Erişim 03.01.2024 

TikTok: 

https://www.TikTok.com/@birtutamarabesk/video/7226536128373951749?la

ng=tr-TR  

 

Boyraz, Ş. (2001). İletişim araçlarının ozanlık geleneği üzerindeki etkileri. 

Folklor/Edebiyat, (26), 163-168. Erişim: 

https://turkoloji.cu.edu.tr/HALKBILIM/seref_boyraz_iletisim_araclari_ozanli

k_gelenegi.pdf 

 

Bozmese (2013, 10 Mayıs). Bozmese- Youtube. Erişim 11.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@bozmese4822 

 

burcugunes (2017, 18 Aralık). “Mahzuni’ye Saygı” albümünden.. 

#kanadımdeğdisevdaya #gerisayımbaşladı ⏳✨ #19aralık #aşıkmahzunişerif 

#mahzunişerif #mahzuniyesaygı- Instragram. Erişim 21.11.2023 Instagram: 

https://www.instagram.com/p/Bc186KNg5NM/?igshid=MTc4MmM1YmI2N

g%3D%3D 

 

Büyük Lokma (2022, 21 Mayıs). Aşık Mahzuni Şerif mezarı başında yapılan anma 

Part 1. Erişim 05.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=rbeNjXW0o1g 

 

Camgöz, N. (2019). Anadolu türkülerinin Anadolu pop-rock müzik türüne 

uyarlanmasının halkbilimsel incelenmesi. (Doktora Tezi). Erişim: 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Camgöz, N. (2020). Anadolu pop-rock müzik türünün otantisite kavramı açısından 

değerlendirilmesi. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 13 (32), 1493-1508. doi: 

Https://Doi.Org/10.12981/Mahder.786679 

 

Can, T. (2019, 11 Şubat). Merdo merdo (amatör)- Youtube. Erişim 11.11.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=Z-9jrhVze0g 

 

https://www.youtube.com/watch?v=rbeNjXW0o1g
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/
https://doi.org/10.12981/mahder.786679


 

277 

Castells, M. (2008). Enformasyon çağı, ekonomi, toplum ve kültür ağ toplumunun 

yükselişi (2. Baskı). (E. Kılıç, Çev.). İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları. 

 

cerenli1905 (2022, 23 Mayıs). Bugün Günlerden Âşık Mahzuni Şerif 🤗♥️🎼🌹( 

Boşumuş )🎼- Saygıyla Sevgiyle 🌹🤲- Instagram. Erişim 15.12.2023 

Instragram: 

https://www.instagram.com/reel/Cd6RKM2NGyZ/?igshid=MTc4MmM1YmI

2Ng%3D%3D 

 

Cevher, R. ve Ustakara, F. (2019). Kullanımlar ve doyumlar teorisi bağlamında sosyal 

medya kullanımına yönelik bir araştırma. International Journal Of Social, 

Humanities And Administrative Sciences, (19), 812-831. 

doi: 10.31589/JOSHAS.166 

 

Cevizci, A. (2020). Büyük felsefe sözlüğü. (II. Cilt-İkinci Baskı). İstanbul: Say 

Yayınları. 

 

Chau, C. (2010). Youtube as a participatory culture, new directions for youth 

development, Wiley Periodicals, (128), 65-74. doi: 

https://doi.org/10.1002/yd.376 

 

Connerton, P. (2012). Modernite nasıl unutturur? (1. Baskı).  (K. Keleboğlu, Çev.). 

İstanbul: Sel Yayıncılık.  

 

Çağdaş, O. Ö. (2021, 01 15). Engin Nurşani ve Ali Nurşani; Sen Sebep Oldun 

[Anadolu’nun Dilinden-Telinden-22.07.2001]. Erişim 20.09.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=euuKVLsDNek  

 

Çakır, H. (2007). Geleneksel gazetecilik karşısında internet gazeteciliği. Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1 (22), 123-149. Erişim: 

https://avesis.erciyes.edu.tr/yayin/5361fa46-bf3b-4505-a126-

4e6d4419b536/geleneksel-gazetecilik-karsisinda-internet-gazeteciligi 

 

Çelik, H. ve Ekşi, H. (2013). Söylem analizi. Marmara Üniversitesi Atatürk Eğitim 

Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi, 27 (27), 99-117. Erişim: 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2114 

 

Çelik, İ. F. (2018). Mekanik yeniden üretim sonucu kaybolan sanat yapıtının aurasını 

teknolojik yenilikler yolu ile yeniden bulmak. İstanbul Gelişim Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 5 (1), 114-126. 

 

Çelikten, H. (2019). Âşıklık geleneği ve kültür değişmeleri (Doktora tezi). Erişim: 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Çerezcioğlu, A. B. (2007). Bülent ortaçgil müziğinde oyun teması ve simgesel 

anlamlar (Yüksek lisans tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Çerezcioğlu, A. B. (2011). Küreselleşme bağlamında extreme metal scene: izmir metal 

atmosferi (Doktora tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

http://dx.doi.org/10.31589/JOSHAS.166
https://doi.org/10.1002/yd.376


 

278 

Çerezcioğlu, A. B. (2013).  Popüler müzik ve gündelik yaşam deneyimi. 

Folklor/Edebiyat, 19 (75), 159-172. Erişim: 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/255456 

 

Çetin, H. (2003). Gelenek ve değişim arasında kriz: türk modernleşmesi. Doğu-Batı 

Düşünce Dergisi, (25), 11-40. 

Çetin, İ. (2019). Yeni medyada yükselen ses “katılımcı kültür”: survivor örneği. 

Dördüncü Kuvvet, 2 (2), 150-173. Erişim: 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/dorduncukuvvet/issue/50246/535758 

 

Çevik, M. (2012). Türkü kültüründe değişim süreci ve musa eroğlu (Doktora tezi). 

Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Çınar, S. (2021). Âşık tarzı müzik geleneğine paralel yorumlar: barış manço. İnsan Ve 

Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 10(1), 1033-1048. 

https://doi.org/10.15869/itobiad.821559 

 

Çınar, S. (2008). Yirminci yüzyılın ikinci yarısında Türkiye’ de kadın âşıklar 

 (Doktora Tezi) Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi 

 

Çirkin Kral (2020, 23 Ekim). Çirkin Kral -Youtube. Erişim 11.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@mustafataz8492/videos  

 

Çobanoğlu Ö. (1999). Elektronik kültür ortamında âşık tarzı şiir geleneği bölgemizde 

çukurova âşıklar üzerine tesbitler. 3. Çukurova Uluslar Arası Çukurova Halk 

Kültürü Sempozyumu Bildirileri. (s. 246-253) içinde. Adana: Adana Ofset. 

 

Çobanoğlu, Ö. (1996). Âşık tarzı şiir geleneği içinde destan türü monografisi (Doktora 

tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Çukur Dizi Resmi (2018, 22 Ocak). Musa Eroğlu’nun seslendirdiği Mihriban türküsü 

bugün sizlerle. Erişim 11.10.2023 Twitter: 

https://twitter.com/cukurdizi/status/955498949925834752 

 

Dalka, Ş. (2022, 25 Aralık). BERÇENEK KÖYÜ- Youtube. Erişim 15.12.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=W4sahWs64OQ 

 

Demir A. (2023, 20 Şubat). Zülfikar Severler El Kaldırsın Canlar ⚔️ #zulfikar #yaali 

#hzali #mahsuniserif #alevi. Erişim 05.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/shorts/HEUNrNGtvjM 

 

Demir, S. (2012). Kültürel bellek, gelenek ve halk bilimi müzeleri. Millî Folklor, (95), 

184-193. Erişim: 

https://acikders.ankara.edu.tr/pluginfile.php/186032/mod_resource/content/1/

h alkbilim%20m%C3%BCzeleri-sema%20demir.pdf 

 

 

 

 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/
https://doi.org/10.15869/itobiad.821559
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi


 

279 

Demir, T. (2023, 3 Mart). Aşık Mahzuni Şerif - Han Sarhoş Hancı Sarhoş #bağlama 

#saz #keşfet #türkü #türküler #music #guitar- Youtube. Erişim 10.12.2023 

Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=HZ25qrHnpPc&lc=UgwdAsXm0aA2nV

vWnVR4AaABAg 

 

dertmusic_ (2023, 31 Ağustos). Mahzuni Şerif - Zalimin Zulmü Varsa. Erişim 

12.09.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@_dertmusic_/video/7273258343332973829?lang=

tr-TR  

 

Dikeçligil, B. (1998). Dünya modernizm diyerek dönüyor. Yeni Türkiye Dergisi, (23-

24), 1641-1648. Erişim: 

https://www.academia.edu/26300365/Dunya_Modernizm_Diyerek_D%C3%

B6n%C3%BCyor 

 

Dilmen, N. (2007). Yeni medya kavramı çerçevesinde internet günlükleri-bloglar ve 

gazeteciliğe yansımaları. Marmara İletişim Dergisi, 12 (12), 113-122. Erişim: 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/maruid/issue/445/3501 

 

Doğaner, Y. (2002). Cumhuriyet döneminde radyo. H. C. Güzel, K. Çiçek ve S. Koca 

(Ed.). Türkler içinde (18. Cilt, s. 377-382), Ankara: Cumhuriyet Yeni Türkiye 

Yayınları.  

 

Dost Aşık Mahzuni Şerif (2021, 15 Kasım). Dost Aşık Mahzuni Şerif -Youtube. Erişim 

11.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@dostaskmahzuniserif7073/videos 

 

Dostmahzuni (2023, 14 Aralık).Ne Güzel Söyledin Pirim ;" Dallarımda Meyve Verdim 

Taşlandım "- Instagram. Erişim 02.01.2024 Instagram: 

https://www.instagram.com/p/C01vuHENF4C/ 

 

Dökmetaş, K. (2015, 23 Kasım). Mahzuni ŞERİF- KUBİLAY DÖKMETAŞ DOST 

DOST DİYE- 1.BÖLÜM. Erişim 14.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=pe-smsJmESU 

 

Dökmetaş, K. (2016, 12 Aralık). MAHZUNİ ŞERİF - GÜLŞEN KUTLU - ALLI 

TURNAM 1999. Erişim 16.09.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=A77ZAi9PTGU 

 

Dural Tasouji, C. (2022). İtu-tv deneyimi ve türkiye’de ulusal televizyon yayınlarını 

bekleyiş. İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, (57), 51-69. doi: 

10.47998/İkad.1057269  

 

Durgun, Ş. (2018). Devletçi gelenek ve müzik. İstanbul: A Kitap.  

 

Ecce Müzik, (2016, 21 Aralık). CEMALİ - YUH YUH (Official Video) Erişim 

22.11.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=nlLs9sEk0hc 

 



 

280 

eceb21live (2023, 11 Ağustos). Büyürse meydan kalır, yiğit ölürse 

kalır✌🏻🕊mahsunişerif. Erişim 12.12.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@eceb21live/video/7266106965216988422?q=mah

zuni%20%C5%9Ferif%20alevilik&t=1702750909420 

 

Eke, M. (2010). Geçmişte yapılan âşık atışmalarının günümüzdeki görünümü. Acta 

Turcica Çevrimiçi Tematik Türkoloji Dergisi, (1), 75-84. Erişim: 

https://www.ajindex.com/dosyalar/makale/acarindex-1423866450.pdf 

 

Elbistan Belediyesi (2023, 24 Ocak). Della Miles Dom Dom Kurşunu. Erişim 

15.12.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=9hHCe84CEMc 

 

Erbaşlı, E. (2020). Yeni iletişim araçlarının kullanım sıklığı ile dönüşen kişiler arası 

iletişim biçimi (Yüksek lisans tezi). Erişim: 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Erden 19 (2012, 22 Eylül). Mahzuni Serif Århus Konseri 1989 – Danimarka. Erişim 

05.12.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=HqrR51iUif0 

 

eren.sen60 (2022, 10 Aralık). Aşık Mahzuni Şerif-Bu yıl Benim Yeşil Bağım 

Kurudu.Keyifli dinlemeler. Erişim 11.11.2023 TikTok: 

https://www.tiktok.com/@eren.sen60/video/7175520800970198277?lang=tr-

TR 

 

Erkan, S. (2017). Tarihsel süreç bağlamında anadolu’da türk müzik kültürü. Sfn 

Televizyon Tanıtım Tasarım, 29-35. 

 

Erkan, S. (2023). Halk müziği ve medyatik dolayım ilişkisinde sanatçıların bilgi 

kaynaklarının genişlemesi: neşet ertaş örneği. Milli Folklor, 18 (138), 107-118. 

doi:10.58242/Millifolklor.1126856.   

 

Eroğlu, M. (2018, 11 Haziran). Mihriban. Erişim 15.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=e9ws_fdLm34 

 

Erol, A. (2018). Müzik üzerine düşünmek (3. Baskı). İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

 

Ersoy, İ. (2021). Simbiyotik bir ilişki: kültürel bir alan olarak mekân ve müzik. 

Alternatif Politika, 13 (1), 318-350. Erişim: https://www.academia.edu/ 

 

Ersöz, B. (2020). Yeni nesil web paradigması-web 4.0. Bilgisayar Bilimleri ve 

Teknolojileri Dergisi, 1 (2), 58-65. Erişim: 

Https://Dergipark.Org.Tr/Tr/Pub/Bibted/İssue/57253/796030 

 

Evrensel Mahzuni Şerif (2021, 18 Kasım). Evrensel Mahzuni Şerif -Youtube. Erişim 

13.11.2023 Youtube: https://www.youtube.com/@evrenselmahsuniserif7289  

 

Fidan, S. (2016). Âşıklık geleneği ve medya endüstrisi ilişkisi üzerine bir araştırma 

(Doktora tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/bibted/issue/57253/796030
https://www.youtube.com/@evrenselmahsuniserif7289


 

281 

Fidan, S. (2018). Mahzunî şerif türkülerinde politika ve politikacılar. Ö. D. Varlı (Ed.). 

Müzik ve Politika, (s. 253-270). Bursa: Etnomüzikoloji Derneği Yayınları. 

 

Fidan, S. (2018). Televizyon dizilerinde geleneksel müzik belleğinin kullanımı. 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11 (60), 126-139. doi: 

Http://Dx.Doi.Org/10.17719/Jisr.2018.2767  

 

Fidan, S. (2021). Âşık müziğinin arşivlenmesinde ve aktarımında müzik endüstrisinin 

rolü: kalan müzik ve hasan saltık. F. Şayhan (Ed.). Âşık Sanatı Sempozyumu 

Hacı Bektâş-ı Velî Yılı Bildiriler Kitabı (s. 189-198). Nevşehir: Kapadokya 

Üniversitesi Yayınları. 

 

Film Atölyesi (2022, 12 Ekim). SEVMEK | Türk Filmi FULL | Neslihan Acar | İbrahim 

Tatlıses. Erişim 12.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=mMP-tCSk-Oo 

 

Filmalikanesi (2023, 14 Temmuz). Asik Mahzuni Serif - Cansever - Feyza Dogan - Ibo 

Show 1998 – ATV. Erişim 15.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=H1-DJfxQBlE 

 

Flash TV (2019, 19 Aralık). MAHZUNİ ŞERİF - GERİ DÖN | Canlı Performans. 

Erişim 12.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=4eg5DDMaXnA  

 

Fuchs, C. (2020). Sosyal medya eleştirel bir bakış (2. Baskı). (D. Saraçoğlu ve İ. 

Kalaycı, Çev.).  İstanbul: Notabene Yayınları. 

 

Futbolkas HD (2021, 28 Mart). Cristiano Ronaldo - İbrahim Tatlıses / Dom Dom 

Kurşunu | Skills & Goals – 2021. Erişim 10.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=QzJscWZZKWA 

 

Gedik, Y. (2020). Pazarlamada yeni bir çerçeve: sosyal medya ve web 2.0. 

Uluslararası Yönetim Akademisi Dergisi, 3 (1), 252-269. doi: 

10.33712/Mana.706162 

 

Giddens, A. (2010a). Modernliğin sonuçları (4. Baskı). (E. Kuşdil, Çev.). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

 

Giddens, A. (2010b). Modernite ve bireysel-kimlik geç modern çağda benlik ve toplum 

(1. Baskı). (Ü. Tatlıcan, Çev.). İstanbul: Say Yayınları. 

 

Grup Yorum (2023, 17 Mayıs). Ustamız Aşık Mahzuni Şerif’i ölüm yıldönümünde 

saygı ve özlemle anıyoruz…-Facebook. Erişim 12.11.2023 Facebook: 

https://www.facebook.com/grupyorum1985/videos/1286064368663665?local

e=tr_TR 

 

Gruson, G.  I. (2017). Teknolojinin  ses  medyası,  müzik  endüstri  ve  kültüre  etkileri. 

VIII. Uluslararası Hisarlı Ahmet Sempozyumu. (s. 218-229). 

 

http://dx.doi.org/10.17719/jisr.2018.2767
https://www.facebook.com/grupyorum1985/videos/1286064368663665?locale=tr_TR
https://www.facebook.com/grupyorum1985/videos/1286064368663665?locale=tr_TR


 

282 

Gusfield, J. R. (2005). Toplumsal değişim araştırmalarında yersiz kutuplaşma: gelenek 

ve modernite. (B. Canatan, Çev.). Muhafazakâr Düşünce, 1 (3), 66. Erişim: 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/muhafazakar/issue/55994/768200 

 

Güçlü Avcıoğlu, A. (2015). Türk romanında modernizmden post-modernizme geçiş 

(Doktora  tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/ulusaltezmerkezi/ 

 

Güldür Güldür (2019, 29 Temmuz). Güldür Güldür Show 186.Bölüm - Aşıklar Davası. 

Erişim 09.09.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=FAS6ip8BR_0 

 

Güldür Güldür (2023, 15 Ekim). Halk Ozanı Sevgili - 346. Bölüm (Güldür Güldür 

Show) Erişim 09.09.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=zcfZimMTXLY 

 

Gülersoy A. E. (2016). Mekân-insan etkileşimi çerçevesinde aşık mahzuni şerif 

şiirlerinde coğrafi unsurlar. T. Çetin ve A. Meydan (Ed.). Türk kültüründe 

coğrafya II (1. Baskı) içinde (s. 195-230). Ankara: Pegem Yayınevi.  

 

Güner, H. E. (2018). Türk ocakları, mimarisi ve geleneksel öğeleri; ankara ve izmir 

örneği. Online Journal of Art and Design, 6 (1), 99-118. Erişim: 

https://arhm.ktb.gov.tr/repo/uploads/Academics/10012021003724-d41d633f-

527a-43ca-8379-69633e764287.pdf 

 

Güney, H. ve Pelikoğlu, M. C. (2021). Türk müziğinin medyasyonu ve sosyo-kültürel 

yapı ile etkileşimi. İnönü Üniversitesi Kültür ve Sanat Dergisi, 7 (2), 297-306. 

doi: 10.22252/İjca.1039037 

 

Gürel Y. (2010, 16 Kasım). Mahzuni Serif - Kardes bu defineyi nerden buldun.wmv- 

Youtube. Erişim 21.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=FLGq4mjV1W8&t=150s 

 

Gürel Y. (2010, 7 Mart). Yüksel Gürel -Youtube. Erişim 20.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@YukselGurel/videos  

 

Gürkan, B. (2016). Küreselleşmenin müziği-müziğin küreselleşmesi. Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, 9 (44), 1446-1457. Erişim: 

Https://Www.Sosyalarastirmalar.Com/Articles/Music-Of-

Globalizationglobalization-Of-Music.Pdf  

 

Güvener, D. ve Güray, C. (2020). Gomidas: hayatına, derlemelerine ve 

derlemelerindeki dans ezgilerine bir bakış. Eurasian Journal of Music And 

Dance, (16), 231-252. doi: 10.31722/Ejmd.758935 

 

Güzel, C. (2020). Sosyal medyanın neliği, gelişimi ve kullanım alanları üzerine 

kuramsal bir inceleme. Sosyolojik Düşünce, 5 (2), 93-112. doi: 

10.37991/Sosdus.834698  

 

 

https://www.sosyalarastirmalar.com/articles/music-of-globalizationglobalization-of-music.pdf
https://www.sosyalarastirmalar.com/articles/music-of-globalizationglobalization-of-music.pdf


 

283 

h.baharalparslan (2022, 16, Şubat). #mahsunişerif #mahsunşerif. Erişim 12.11.2023 

TikTok: 

https://www.TikTok.com/@h.baharalparslan/video/7065261012949191938?la

ng=tr-TR  

 

hakielik (2022, 10 Şubat). #tarım. Erişim 11.11.2023 TikTok: 

https://www.tiktok.com/@hakielik/video/7063063962455166209?lang=tr-TR 

 

Halk Ozanları. (2014, 01 30). DAVUT SULARİ & MURAT COBANOGLU - 

AŞIKLAR DÜNYASINDAN - ATIŞMALARDAN KISA BİR GÖSTERİ. 

Erişim 28.08.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=JO0Y0-

uba2s  

 

HCahit H (2017, 28 Eylül). Gönül Dağı Abdurrahim KARAKOÇ Aşık Mahsuni Şerif. 

Erişim 19.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=DvBqr35srMg 

 

Hedef 2023 Yola Devam (2021, 13 Şubat). Hedef 2023 Yola Devam -Youtube. Erişim 

10.10.2023 Youtube: https://www.youtube.com/@HedefYoladevam/videos  

 

Hepp, A. (2015). Medyatikleşen kültürler (1. Baskı). (Ç. Bozdağ ve E. P. Devrani, 

Çev.). Ankara: Dipnot Yayınları.  

 

Hobsbawm E. ve Ranger T. (2006). Geleneğin icadı (1. Baskı). (M. M. Şahin, Çev.). 

İstanbul: Agora Kitap.  

 

Horkheimer M. ve Adorno T. W. (2014). Aydınlanmanın diyalektiği felsefi fragmanlar 

(2. Baskı). (N. Ülner ve E. Öztarhan Karadoğan, Çev.). İstanbul: Kabalcı 

Yayıncılık.  

 

Hüsâmeddîn Bayraklı-Her Şeyin Hikâyesi (2022, 15 Kasım). İhanet Mi Paranoya Mı? 

| Nem Kaldı Türkü Hikâyesi. Erişim 04.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=vYuvNjgFMOM 

 

Hüzün Caddesi (2022, 18 Ocak). Mahzuni Şerif - Han Sarhoş Hancı Sarhoş İbo Show. 

Erişim 15.11.2023 Youtube: https://www.youtube.com/shorts/KWl5Q0h7epc 

 

Irmak, Y.  (2013). Folklorun beş işlevine göre âşık mahzuni şerif’in şiirleri (Doktora 

tezi). Erişim: https://acikbilim.yok.gov.tr 

 

Işıkhan, C. (2013). Müzikte teknolojik süreç ve süreçteki değişimiyle türkiye’de müzik 

teknolojileri eğitimi. Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, (1), 102-111. 

doi: 10.16992/ASOS.21  

 

İdris Reis (2020, 27 Eylül). İdris Reis- Youtube. Erişim 11.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@idrisreis5099/videos 

 

İncikoyu Poskof (2008, 17 Şubat). İncikoyu Poskof -Youtube. Erişim 12.11.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/@alewi46/videos 

 

http://dx.doi.org/10.16992/ASOS.21


 

284 

İnönü Üniversitesi (2020, 18 Aralık). GSTF Aşık Mahzuni Şerif Konseri | 2020-2021 

Kültür ve Sanat Etkinlikleri. Erişim 05.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=1-c0mKlusBo 

 

Jameson, F. (1994). Post-modernizm (2. Baskı). (G. Naliş, D. Sabuncuoğlu ve D. 

Erksan, Çev.). İstanbul: Kıyı Yayınları. 

 

Kanal 7 Arşiv (2022, 21 Ocak). Aşıklar Stüdyoda Atışıyor | Süleyman Çobanoğlu ile 

Tanıklar (24 Temmuz 2001). Erişim: 15.07.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=XtJKvcLgti4  

 

Kanal 7 Arşiv (2022, 7 Şubat). Süleyman Çobanoğlu ile Tanıklar - Mahsuni Şerif | 10 

Şubat 2002. Erişim 02.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=rKOpBTF56RY&t=638s 

 

Kapan, K. ve Üncel, R. (2020). Gelişen web teknolojilerinin (web 1.0, web 2.0, web 

3.0) türkiye turizmine etkisi. Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, 3 

(3), 276-289. Erişim: https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1164473 

 

Karabağ Sarı, Ç. (2014). İzleyici araştırmaları ve politik imkan sorunu. Moment Dergi: 

Hacettepe Üniversitesi İletişim Fakültesi Kültürel Çalışmalar Dergisi, 1 (2), 

241-269. doi: https://doi.org/10.17572/mj2014.2.241269 

 

Karabulut, H. (2023, 17 Kasım).  #MahzuniŞerif Ben bu kahveyi hak ettim — havalı 

hissediyor- Facebook. Erişim 27.12.2023 Facebook: 

https://www.facebook.com/photo/?fbid=2047509402331672&set=a.2195249

65130134&locale=tr_TR 

 

Karademir, T. ve Alper, A. (2011). Öğrenme ortamı olarak sosyal ağlarda bulunması 

gereken standartlar. 5th International Computer&Instructional Technologies 

Symposium. Elazığ: Fırat Üniversitesi. 

 

Karasar, N. (2020). Bilimsel araştırma yöntemi: kavramlar ilkeler teknikler. (36. 

baskı). Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık. 

 

Karayaz, Y. (2023). Youtube’da paylaşılan türkü ve ağıt videoları üzerine kültürel ve 

eğitimsel bir inceleme (Yüksek lisans tezi). Erişim: 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Kasım, M. (2013). Hitler döneminde propaganda aracı olarak radyo. Selçuk İletişim, 6 

(4), 64-75. doi: Https://Doi.Org/10.18094/Si.73257  

 

Kavasoğlu, B. R. (2020). Web 2.0 araçları (eğitimciler için). Ankara: İksad Yayınevi.  

 

Kaya Ö. (2022, 28 Şubat). ağla gözüm ağla | aşık Mahzuni Şerif | tiktok akımı. Erişim 

16.11.2023 Youtube: https://www.youtube.com/shorts/gLnt4qXQXnM 

 

Kobaza, O. S. (2022). Sosyal medyada duyarlılığın yitimi: TikTok örneği. Socrates 

Journal of Interdisciplinary Social Studies, 18, 82-99. doi: 

https://doi.org/10.51293/socrates.283 

https://www.youtube.com/watch?v=XtJKvcLgti4
https://doi.org/10.18094/si.73257
https://doi.org/10.51293/socrates.283


 

285 

Kocadaş, B. (2005). Kültür ve medya. Bilig, 34, 1-13. Erişim: 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/bilig/issue/25409/268147 

 

Koçak, D. (2023). Web 1,0’dan web 3,0’a metaverse’ün gelişimi ve sunduğu fırsatlar. 

Yeni  Medya Elektronik Dergisi, 7 (2), 97-113. Erişim: 

 https://dergipark.org.tr/tr/pub/ejnm/issue/77129/1256095 

 

Kong, L. (1995). Popular music in geographical analysis. Progress in Human 

Geography, 19 (2), 183-198. Erişim: 

Https://Doi.Org/10.1177/030913259501900202 

 

Kongar, E. (2015). 21. Yüzyılda türkiye 2000’li yıllarda türkiye’nin toplumsal yapısı 

(47. Baskı). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Köker, N. E. (2022). Sanal topluluklar ve netnografi. (1. Baskı). Ankara: Vadi 

Matbaacılık.  

 

kralmuzik_lyrics (2022, 13 Şubat). türkü remiks'mi yoksa sadesi'mi güzel. ? yorum 

sende Canlar .. delimiyim ben - aşık mahsuni şerif. Erişim 04.02.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@kralmuzik_lyrics/video/7064258429380037889?l

ang=tr-TR&q=deli%20miyim%20ben%20&t=1702061051455 

 

Kramer, B. (2011). The mediatization of music as the emergence and transformation 

of institutions: a synthesis. International Journal of Communication, 5, 471-

491. Erişim: https://www.researchgate.net/ 

 

kullanıcı2513527539811 (2023, 16 Kasım). Mahzunişerif- TikTok. Erişim 05.01.2024 

TikTok: 

https://www.TikTok.com/@user2513527539811/video/730191770305130010

2?lang=tr-TR&q=mahzuni%20%C5%9Ferif&t=1702056529873  

 

Kursatjuan (2021, 20 Ocak). Mamudo kurbanın doğduğu yer- Tiktok. Erişim 

01.12.2023 Tiktok: 

https://www.TikTok.com/@kursatjuan/video/6919896911902215425?q=mam

udo%20kurban.&t=1702753655362 

 

Kurt, A. (2001). Televizyonun toplum üzerindeki etkilerinin sosyolojik incelemesi 

(Yüksek lisans tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Küçükbasmacı, G. (2013). Elektronik çağda sözün satıcıları: radyo ve televizyon. 

International Periodical For The Languages, Literature And History of Turkish 

or Turkic, 8 (4), 1063-1080. doi: 

http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.4708 

 

Labbor (2006, 26 Eylül). Mahzuni Serif - Nem Kaldi. Erişim 07.09.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=nn2pcgvyuHk 

 

Laughey, D. (2010). Medya çalışmaları teoriler ve yaklaşımlar. (A. Toprak, Çev.). 

İstanbul:  Kalkedon Yayınları. 

 

https://doi.org/10.1177/030913259501900202
http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.4708


 

286 

Lefebvre, H. (2007). Modern dünyada gündelik hayat (2. Baskı). (I. Gürbüz, Çev.). 

İstanbul:  Metis Yayınları. 

 

lutfividinel (2017, 9 Aralık). Zile Belediyesi hoporlöründen, Mahsuni Şerif'ten Katil, 

katil Amerika türküsü..-Instagram. Erişim 12.11.2023 Instagram: 

https://www.instagram.com/p/BcfkdWlh7Nb/?igshid=MTc4MmM1YmI2Ng

%3D%3D 

 

Lyotard, J. F. (2013). Post-modern durum (1. Baskı). (İ. Birkan, Çev.). Ankara: Bilgesu 

 Yayıncılık.  

 

Mahsuni Şerif (2019, 3 Mayıs). Aşık mahzuni şerif Oniki. Erişim 05.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=GlOwjMC8hno 

 

Mahsuni Şerif (2019, 3 Mayıs). Mahsuni Şerif -Youtube. Erişim 12.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@mahsuniserif5457 

 

Mahzuni Fm (2023, 5 Ağustos). Mahzuni Fm -Youtube. Erişim 12.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@MahzuniFm/playlists 

 

Mahzuni Şerif (2022, 10 Mayıs). Mahzuni Şerif -Youtube. Erişim 11.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@mahzuniserif3929/videos 

 

mahzunibaba (2023, 10 Nisan)Aşık Mahzuni Şerif - yine bahar geldi. Erişim 

01.01.2024 TikTok: 

https://www.tiktok.com/@mahzunibaba/video/7220428396973706502?lang=t

r-TR 

 

Man, F. (2018). Zygmunt bauman’ın gözlüğü ile çalışma ilişkilerine bakmak. Journal 

of  Economy Culture and Society, 57, 217-244. doi: 

https://doi.org/10.26650/JECS340203 

 

Mankekar, P. (2008). Media and mobility in a transnational world. David 

Hesmondhalgh and  Jason Toynbee (Ed.). The media and social theory (1st 

Edition). New York: Routledge. Erişim 

:https://www.taylorfrancis.com/chapters/edit/10.4324/978020393047216/med

ia- mobility-transnational-world-purnima-mankekar 

 

Maraşlı (2022, 13 Ocak). Mahsuni çalarken arabadan inilmez Bayan...👀 | Maraşlı. 

Erişim 12.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=AcZQCxrmurw 

 

Marım G. (2021, 26 Aralık). #shorts N'olur Aşık Mahzuni Şerif. Erişim 16.11.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/shorts/2iE9gJC7B3c 

 

Maydonoz TV (2017, 04 Nisan). BARIŞ MANÇO KARS TA. Erişim 10.10.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=dSPexeXfqEw 

 

McLuhan, M. (2001). Global köy. İstanbul: Scala Yayıncılık. 

 

https://www.tiktok.com/@mahzunibaba/video/7220428396973706502?lang=tr-TR
https://www.tiktok.com/@mahzunibaba/video/7220428396973706502?lang=tr-TR
https://doi.org/10.26650/JECS340203


 

287 

mehmet_fehimli (2022, 16 Kasım).Mahzuni baba- Tiktok. Erişim 03.01.2024 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@mehmet_fehimli/video/7166530570791488774?q

=MAHZUN%C4%B0%20%C5%9EER%C4%B0F&t=1702750499164   

 

Menekşe, F. (2019). Bı̇r ı̇ş modelı̇ olarak vloggerlık ve youtube platformunda ı̇çerı̇k 

üretı̇mı̇ (Yüksek lisans tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

METE 98 HM (2020, 1 Temmuz). METE 98 HM -Youtube. Erişim 11.12.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/@mete98hm10 

 

Mete 98 HM (2020, 9 Eylül). Him - Aşık Mahzuni Şerif - Zamansız bahar 9 Eylül 

2020. Erişim 10.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=KME4_WgUa50 

 

Mimaroğlu, İ. (1995). Müzik tarihi. (5. Baskı). İstanbul: Varlık Yayınları. 

 

Müzik Kolaj (2020, 16 Temmuz). Müzik Kolaj -Youtube. Erişim 11.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@muzikkolaj1503  

 

Netd Müzik (2018, 5 Aralık). Mahzuni Şerif - Zalımın Zülmü Varsa. Erişim 19.11.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=pnKsKd8GlzM 

 

Nostalji TV (2020, 8 Mart). Mahsuni Şerif Değmen Benim EKO TV 1997. Erişim 

12.12.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=2DQiGaAUaog 

 

Nurcan, O. ve Canbey, E. (2016). Geleneksellik-çağdaşlık ikileminde cumhuriyetin 

“milli  musiki” politikası ve türk besteciler. F. Kutluk (Ed.). İllüzyon 

cumhuriyet’in klasik müzik  serüveni (1. Baskı) içinde (ss. 75-109). İstanbul: 

H2o Kitabevi.  

 

Ocak A. (2023, 25 Ocak). Aşık Mahzuni Şerif En Güzel Türküleri 2 Saatlik. Erişim 

05.12.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=nXiy_XDS61o  

 

Olgun, K. (2019). Türkiye’de halkevleri gerçeği teftiş raporları ışığında birinci yılında 

halkevleri (halkevleri ve kocaeli halkevi örneği) (1. Baskı). Ankara: İksad 

Yayınevi. 

 

Ong, W. J. (2007). Sözlü ve yazılı kültür sözün teknolojileşmesi (4. Baskı). (S. 

Postacıoğlu  Banon, Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 

 

ozan.4635 (2023, 29 Mart). Mahsunişerif, türkiye🇹🇷 #türkülerimiz. Erişim 22.12.2023 

TikTok: 

https://www.tiktok.com/@ozan.4635/video/7216043558640438534?lang=tr-

TR 

 

Ozanlarin Sesi (2007, 24 Eylül). Ozanlarin Sesi- Youtube. Erişim 12.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@OzanlarinSesi/videos 

 

Önal, M. A. (2016). Paul klee’ nin resimlerinde j.s.bach füg formunun yeniden üretimi 

(Doktora tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 



 

288 

Öter, A. ve Özkul, M. (2019). Modernleşmenin yaşam tarzı üzerindeki etkileri ve 

yörüklerde  modernleşme eğilimleri (batı akdeniz örneği-ısparta, burdur, 

antalya). Süleyman  Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 2 (47), 156-184.  doi: 

Https://Doi.Org/10.35237/Sufesosbil.512244  

 

Özacun, O. (2002). Halkevlerinin kuruluşu ve atatürk döneminde istanbul 

halkevlerinin faaliyetleri (1932-1938) (Doktora tezi). Erişim: 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Özay, D. ve Deveci, A. (2020). Geleneğin icadı bağlamında ramazan sohbet 

programlarının  kültürel belleğin inşasındaki rolü ve araçsallaştırılması. 

Turkish Studies, 15 (7), 3061- 3073. Erişim: 

 https://turkishstudies.net/turkishstudies?mod=makale_tr_ozet&makale

_id=45474 

 

Özbek, M. (2002). Popüler kültür ve orhan gencebay arabeski (5. Baskı). İstanbul: 

İletişim  Yayınları.   

 

Özdemir, N. (2011). Âşıklık geleneği ve medya (1. Baskı). Yaşayan Âşık Sempozyum 

Bildiri  Kitabı (s. 33- 53). Ankara: Grafik Ofset Matbaa. 

 

Özdemir, N. (2013). Medya ve yeni teknolojiler. M. Ö. Oğuz, E. Ölçer Özünel ve S. 

Gürçayır  Teke (Ed.). Somut olmayan kültürel mirasın geleceği türkiye 

deneyimi (1. Baskı) içinde  (ss. 51-63). Ankara: Grafiker Yayıncılık. 

 

Özdemir, N. (2021). Kültür bilimi araştırmaları. Ankara: Akademi Kültür Yayınları.  

 

Özer, Ş. ve Topal, M. (2021). Âşıklık geleneği ve geleneğin çerağlarından amasyalı 

âşık özlemî.  Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 14 (34), 652-665. doi: 

 Https://Doi.Org/10.12981/Mahder.869864 

 

Özgentürk, N. (Yapımcı). (1999). Bir Yudum İnsan [Televizyon Yayını]. İstanbul: 

ATV. 

 

Özmenteş, G. (2019). Popüler müzikte metinlerarası ve göstergebilim tabanlı bir analiz 

modeli.  Ç. Adar (Ed.). 10. Hisarlı Ahmet Sempozyumu Bildiriler Kitabı. 

Afyon: Afyon Kocatepe  Üniversitesi Yayınları. 

 

Özmenteş, G. ve Şenel, O. (2019). Türkiye’de hegemonik bir araç olarak müzik 

eğitimi ve  kanonik söylemleri. Etnomüzikoloji Dergisi, 2 (1), 50-85. 

Erişim:  Http://www.Etnomuzikoloji.Org/Files/Docs/33-

Etnomuzikoloji-Dergisi-Yil2Sayi1.Pdf  

 

Öztaş, F. ve Özbolat, A. (2019). Kentlileşen gelenek, geleneklileşen kent. Antakiyat, 2 

(2), 176- 189. Erişim: 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/antakiyat/issue/51059/647690 

 

Öztunç, A. (2017). Devr-i mahzuni (5. Baskı). İstanbul: Doğan Egmont Yayınevi. 

 

https://doi.org/10.35237/sufesosbil.512244
https://doi.org/10.12981/mahder.869864
http://www.etnomuzikoloji.org/Files/Docs/33-Etnomuzikoloji-Dergisi-Yil2-Sayi1.Pdf
http://www.etnomuzikoloji.org/Files/Docs/33-Etnomuzikoloji-Dergisi-Yil2-Sayi1.Pdf


 

289 

Öztürk O. (2013, 13 Kasım). Onur Öztürk -Youtube. Erişim 05.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@onurozturk5858/videos  

 

Öztürk, O. M. (2018). Mûsikî terakkîye mâni midir?: terakkî, medeniyet ve mûsikî 

 meselelerinin garpçı jön türk söyleminde kurgulanışı. Ö. Doğuş Varlı 

(Ed.).  Uluslararası Etnomüzikoloji Sempozyumu ‘Müzik ve Politika’ Bildiriler 

Kitabı (s. 416- 450). Bursa: Etnomüzikoloji Derneği Yayını. 

 

Öztürk, S. (2016). “Yeni medya” kavramının antropolojik bir konumlanmadan kritiği. 

2.  Uluslararası Medya Çalışmaları, (ss. 289-302). Erişim: 

 Https://Www.Serdarozturk.Net/Wp- Content/Uploads/2018/11/Yeni-

Medya- Kavram%C4%B1n%C4%B1n-Antropolojik.Pdf 

 

Özyurt, C. (2007). Yirminci yüzyıl sosyolojisinde kentsel yaşam. Balıkesir 

Üniversitesi Sosyal  Bilimler Enstitüsü Dergisi, 10 (18), 111-126. Erişim: 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/863613 

 

Poe, M. (2019). İletişim tarihi konuşmanın evriminden internete medya ve toplum (2. 

Baskı).  (U. Y. Kara, Çev.). İstanbul: Islık Yayınları.  

 

Pool Production (2021, 23 Şubat). Muazzez Ersoy - Dumanlı Dumanlı - (Official 

Video). Erişim 08.09.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=HCnXT17u8t0 

 

Postman, N. (2010). Televizyon: öldüren eğlence: gösteri çağında kamusal söylem (3. 

Baskı).  (O. Akınhay, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

reis_38_58 (2023, 12 Ağustos). Mahsunişerif, çocukluğum, türkülerimiz. Erişim 

02.01.2024 TikTok: 

https://www.tiktok.com/@reis_38_58/video/7266413490145922309?lang=tr-

TR 

 

Saatcıoğlu, E. (2019). Bir sosyal medya platformu olarak ınstagram kullanım güdüleri: 

kullanıcıların kimlik sunumu üzerine bir araştırma (Doktora tezi). Erişim: 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Saçan Ş. T. (2023, 17 Kasım). #MahzuniŞerif "Cahil bize dinsiz demiş. Sevgidir 

dinimiz bizim." - Aşık Mahzuni Şerif – Saygıyla- Facebook. Erişim 03.01.2024 

Facebook: 

https://www.facebook.com/photo/?fbid=122110277120068345&set=a.12209

6748020068345&locale=tr_TR 

 

Sak, R. vd. (2021). Bir araştırma yöntemi olarak doküman analizi. Kocaeli Üniversitesi 

Eğitim Dergisi, 4(1), 227-250. http://doi.org/10.33400/kuje.843306 

 

Salim, Z. (2017, 11 30). Çukur Mihriban Youtube. Erişim 15. 10. 2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=AqmrWy8pTKE  

 

https://www.serdarozturk.net/Wp-%09Content/Uploads/2018/11/Yeni-Medya-Kavram%C4%B1n%C4%B1n-Antropolojik.Pdf
https://www.serdarozturk.net/Wp-%09Content/Uploads/2018/11/Yeni-Medya-Kavram%C4%B1n%C4%B1n-Antropolojik.Pdf


 

290 

Sarı, Ü. (2014). Televizyon ve etkileri. M. Aytekin (Ed.). Yeni(lenen) medya (1. Baskı) 

içinde (ss. 25-67). İstanbul: Kocav Yayınları. Erişim: 

https://www.academia.edu/44885750/Televizyon_ve_Etkileri 

 

Sayımer İ. ve Turhan, S. (2017). Kitlesel müzik endüstrisinin yeni medya aracılığıyla 

bir  dönüşümü-youtube müzik kanalları örneği. II. Uluslararası İletişim 

Bilimi ve Medya  Araştırmaları Kongresi’nde sunulan bildiri. Erişim: 

 https://www.academia.edu/41987549 

 

sazcalalim (2023, 15 Aralık). Bağlama #uzaktanbağlama #saz- TikTok. Erişim 

28.12.2023 

TikTok:https://www.TikTok.com/@sazcalalim/video/7312776730593250565

?q=bilmem%20a%C4%9Flasam%20m%C4%B1&t=1702755265859  

 

Scott, D. (2006). Post-modern düşüncenin eleştirel sözlüğü içinde Post-modernizm ve 

müzik  (M. Erkan ve A. Utku, Çev.). Ankara: Ebabil Yayınları. 

 

Seçim, M. Ö. (2017). Radyonun bir haber alma aracı olarak kullanılması: adnan 

menderes  üniversitesi öğrencilerine yönelik bir araştırma. Karabük 

Üniversitesi Sosyal Bilimler  Enstitüsü Dergisi, 7 (1), 302-317. Erişim: 

https://dergipark.org.tr/en/download/article- file/317458 

 

Sedanuurp (2022, 18 Şubat). Bende böyle bir akıma. Erişim 08.09.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@sedanuurp/video/7066133779722571009?lang=tr-

TR&q=deli%20miyim%20ben%20&t=1702061051455 

 

Serkannisancii (2022, 25 Şubat). Bu akşam 20.00'da yayındayız. Erişim 14.10.2023 

TikTok: 

https://www.tiktok.com/@serkannisancii/video/7068573814111685889?lang=

tr-TR&q=deli%20miyim%20ben%20&t=1702061051455 

 

Serum (2022, 18, Şubat). Ayrıntı ama😀. Erişim 14.12.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@sera/video/7066082339960524034?lang=tr-

TR&q=deli%20miyim%20ben%20&t=1702061051455 

 

sessizadam00 (2022, 16 Mayıs). Aşık Mahzuni Şerif - Mamudo Kurban. Erişim 

12.10.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@sesssizadam00/video/7109881182858366210?lan

g=tr-TR  

 

sevginin_renk_tonu (2023, 8 Kasım). @Sevginin_renk_tonu👈❤️ beğenip❤️kayıt 

ederek 💌sevdiklerinizi etiketleyerek🤗destek 

olabilirsiniz❤️❤️#aşkvideoları #ayrılık #siirdünyası #Ezginkılıç 

#Efkarlısözler #askvideoları #şiirsokaktadır #kırgınımsanahayat #acısözler 

#dizimüziği #Türkü #Türküler #kivircikali #AhmedArif #mahzunişerif 

#grupyorum- Instagram. Erişim 06.01.2024 Instagram: 

https://www.instagram.com/reel/CzYR2RjNemU/?igshid=MTc4MmM1YmI2

Ng%3D%3D 

 

https://www.tiktok.com/@sazcalalim/video/7312776730593250565?q=bilmem%20a%C4%9Flasam%20m%C4%B1&t=1702755265859
https://www.tiktok.com/@sazcalalim/video/7312776730593250565?q=bilmem%20a%C4%9Flasam%20m%C4%B1&t=1702755265859


 

291 

Sevindik, A. (2019). Âşıklık geleneğinin güncel durumu ve âşıklar üzerine bazı 

tespitler. Selçuk  Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (47), 127-

144. Erişim:  Https://Doi.Org/10.21563/Sutad.855783  

 

Sezer, S. (2002, 17 Mayıs). Yuh Yuh. Evrensel. Erişim 20.10.2023 Gazete 

https://www.evrensel.net/haber/130529/yuh-yuh 

 

Show Tv (2021, 11 Kasım). Gücenme Hey Sofu Baba... | #üçkuruş #irfan #shorts. 

Erişim 12.09.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=zL2QVeNPpZM&lc=Ugy0FAWaBMJyxf

SMFjt4AaABAg 

 

SibelYılmazbutik (2021, 12 Mart). Sonuna kadar izlenmesi gereken yorum yap artık- 

TikTok. Erişim 10.10.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@sibelyilmazbutik/video/6938696400121187586?q

=mamudo%20kurban&t=1702753655362 

 

Sinan Serif (2017, 27 Mayıs). Sinan Serif Youtube. Erişim 12.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@sinanserif 

 

sosyalist75(2023, 13 Kasım). Chp, özgürözel #ekremimamoğlu- TikTok. Erişim 

22.12.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@sosyalist75/video/7300888393171488006?q=mah

zuni%20%C5%9Ferif%20muhalif%20politik&t=1702751473195 

 

Stevenson, N. (2015). Medya kültürleri sosyal teori ve kitle iletişimi (2. Baskı). (G. 

Orhan ve  B. E. Aksoy Çev.). Ankara: Ütopya Yayınevi.  

 

Süreç Film (2016, 20 Mayıs). Kehribar - Orhan'ın Almanya'dan Türkiye'ye dönüşü... 

(1.Bölüm Klip) / Han Sarhoş Hancı Sarhoş. Erişim 18.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=bt-7OAHbu3k 

 

Şahin, K. (2020). Müzik ve medya dolayımı: kültürlerötesileşme örneği olarak 

“kolbastı” (Yüksek lisans tezi). Erişim: 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/ 

 

Şarkı Hissim (2023, 28 Temmuz). #SeldaBağcan #yuhyuh- Tiktok. Erişim 20.11.2023 

TikTok: 

https://www.tiktok.com/@sarkihissim/video/7260963588200746245?q=selda

%20ba%C4%9Fcan%20mabel%20yuh%20yuh&t=1702757074775 

 

Şehrin Gülen Yüzü (2014, 26 Mayıs). Kanal 60 - Yaşama Artı Katanlar - Aşık Mahzuni 

Şerif Belgeseli. Erişim 12.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=egzxJAc9rHE 

 

Şeker, T. ve Şimşek, F. (2013). Kodlama-kodaçımı bağlamında muhteşem yüzyıl 

dizisinin  lise öğrencileri üzerindeki etkilerine yönelik alımlama analizi. 

Selçuk İletişim, 7 (2),  111-120. doi: https://doi.org/10.18094/si.61714   

 

https://doi.org/10.21563/sutad.855783


 

292 

Şenel, O. (2019). Doğu asya’da batı müziği hegemonyası: japonya, çin ve kore’de 

müzik  reformları. Etnomüzikoloji Dergisi, 2 (1), 97-116. Erişim: 

 https://dergipark.org.tr/tr/pub/etnomuzikoloji/issue/50215/648134 

 

Şentürk, Ü. (2014). Mekân sadece mekân değildir: kentsel mekânın yeni tezahürleri. 

Doğu  Batı Dergisi, (67), 85-106. Erişim: 

https://www.academia.edu/35812806/MEK%C3%82N_SADECE_MEK%C3

%82N_D E%C4%9E%C4%B0LD%C4%B0R 

 

Şerif, İ. (2020, 19 Aralık). aşık Mahsuni Şerif çeşme sihayim. Erişim 10.11.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/shorts/6-6FMgzsj8I 

 

Tahirçeoğulları S. (2022, 12 Mart). Han sarhoş hancı sarhoş-YoutubeShorts. Erişim 

12.12.2023 Youtube: https://www.youtube.com/shorts/vQl59eRQHjI 

 

Tangöze K. (2021, 17 Eylül). Kaan Tangöze - Haşlayın Beni. Erişim 03.01.2024 

Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=0ukOAwpu0fo&list=OLAK5uym4nn76D

5bNAs4kJrRfzmUs6s-NZ_zhLTQ 

 

Taşbaşı, K. (2004). Türkiye’de 1990 sonrası müzik endüstrisi ve görüntü. C. Pekman 

ve B.  Kılıçbay (Ed.). Görüntünün müziği müziğin görüntüsü (1. Baskı) içinde 

(ss. 71-87).  İstanbul: Pan Yayıncılık. 

 

Tatlıses, İ. (2016, 17 Mayıs). İbo Show - 9. Bölüm (Aşık Mahsuni Şerif - Cansever) 

(2002). Erişim 20.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=txacrY3YJ0c 

 

Tatlıses, İ. (2016, 29 Temmuz). Aşık Mahsuni Şerif ile Murat Çobanoğlu'nun Atışması 

- İbo Show. Erişim 16.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=zS4q2rZ7cEY 

 

Tekin, P. ve Ataseven, F. (2021). Metinlerarasılık bağlamında anadolu’dan avrupa’ya 

âşıklar  ve anonim eserler. Folklor/Edebiyat, 27 (108), 1029-1044. doi: 

Https://Doi.Org/10.22559/Folklor.1894 

 

TekVesait Official (2020, 13 Temmuz). TekVesait Official -Youtube. Erişim 

10.10.2023 Youtube: https://www.youtube.com/@tekvesaitofficial1845  

 

Tetik, Z. (2022). Erken cumhuriyet döneminde türk müziğinde geleneğin icadı 

(Yüksek lisans tezi). Erişim: https://tez.yok.gov.tr/ulusaltezmerkezi/ 

 

Thompson, J. B. (2008). Medya ve modernite (1. Baskı). (S. Öztürk, Çev.). İstanbul: 

Kırmızı  Yayınları.  

 

TikTok, (t.y) TikTok Sizin İçin Akışı. Erişim 27.11.2023 TikTok: 

https://support.TikTok.com/tr/getting-started/for-you 

 

https://doi.org/10.22559/Folklor.1894


 

293 

TikTok, (t.y) TikTok'ta CANLI Yayın Hediyeleri nedir?. Erişim 27.11.2023 TikTok: 

https://support.tiktok.com/tr/live-gifts-wallet/TikTok-live/live-gifts-on-

TikTok 

 

Tomlinson, J. (2013). Küreselleşme ve kültür (2. Baskı). (A. Eker, Çev.). İstanbul: 

Ayrıntı  Yayınları.  

 

Topaloğlu, O. (2014, 16 Mayıs). Aşıklar Belgeseli /// Aşık Mahzuni Şerif - Aşık 

Meftuni - Aşık Mahrumi. Erişim 09.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=jyxKD7Yw9YE&t=1469s 

 

Topaloğlu, O. (2018, 21 Ekim). Aşık Mahzuni Şerif - Almanya Köln Radyosu 

Programında – 1976. Erişim 02.08.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=m2xakh0-tw0&t=460s 

 

Topaloğlu, O. (2019, 21 Eylül). Aşık Mahzuni Şerif - Siyaset Meydanı - Türkü ve 

Dünya Görüşü. Erişim 20.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=SzNEOuFh6pM 

 

Topçu, F. (2017). Kültürel küreselleşme ve televizyon (Yüksek lisans tezi). Erişim: 

https://tez.yok.gov.tr/ulusaltezmerkezi/ 

TRT Arşiv (2022, 12 Temmuz). Aşık Mahzuni Şerif (1999) | TRT Arşiv. Erişim 

10.06.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=Rjaw9tvanL4 

 

TRT Avaz (2016, 7 Nisan). Mahzuni Şerif'in Hayatı - Türk Halk Edebiyatı - TRT Avaz. 

Erişim: 05.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=OirFZPxwEPQ&t=106s 

 

trtmüzik (2022, 25 Eylül). Memleketini özleyenler kimler? 🌹 Berçenek doğumlu olan 

Aşık Mahzuni Şerif,#memleketsevgisini böyle dile getiriyor. Erişim 

12.12.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@trtmuzik/video/7146574315415145730?lang=tr-

TR  

 

Turan, O. G. (2023). Klasik türk mûsikîsinde klasik üslup ve tanzimat dönemi’nden 

erken cumhuriyet dönemi’nin sonuna kadar süreklilik ve değişimindeki siyasal 

dinamikler (Yüksek lisans tezi). Erişim: 

https://tez.yok.gov.tr/ulusaltezmerkezi/ 

 

Turkic Culture (2014, 18 Kasım). Ozanın Kopuzundan Aşığın Sazına 9. Bölüm 

(Turkish). Erişim 08.09.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=CjPGmT1yFoY 

 

Tükenmez Haber (2021, 9 Ocak). Boğaziçi Üniversitesi öğrencilerinden video: Yuh 

Yuh. Erişim 10.12.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=bMPJ0Hbn5pM 

 

Türk Halk Müziği (2017, 26 Temmuz). Türk Halk Müziği -Youtube. Erişim 

10.10.2023 Youtube: https://www.youtube.com/@turkhalkmuzigi5551/videos  

 

https://support.tiktok.com/tr/live-gifts-wallet/TikTok-live/live-gifts-on-TikTok
https://support.tiktok.com/tr/live-gifts-wallet/TikTok-live/live-gifts-on-TikTok


 

294 

Türkiye Cumhuriyeti, Türkiye İstatistik Kurumu, (2023) Hanehalkı Bilişim 

Teknolojileri (BT) Kullanım Araştırması, 2023. Erişim 17.12.2023 Web 

Sayfası: https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Hanehalki-Bilisim-

Teknolojileri-(BT)-Kullanim-Arastirmasi-2023-

49407#:~:text=T%C3%9C%C4%B0K%20Kurumsal&text=Hanehalk%C4%

B1%20bili%C5%9Fim%20teknolojileri%20kullan%C4%B1m%20ara%C5%

9Ft%C4%B1rmas%C4%B1,artarak%20%95%2C5%20oldu.&text=%C4%B0

nternet%20kullan%C4%B1m%20oran%C4%B1%2C%2016%2D74,y%C4%

B1l%C4%B1nda%20%87%2C1%20oldu. 

 

türkuler_ozumuz (2023, 4 Ağustos). bu senede böyle oldu...-TikTok. Erişim 

11.11.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@turkuler_ozumuz/video/7263385371549912326?l

ang=tr-TR  

 

türkutv (2022, 19 Kasım). feryalöney #dargınmahkum #aşıkmahzunişerif. Erişim 

12.12.2023 TikTok: 

https://www.TikTok.com/@turkutv/video/7156255295654644993?lang=tr-

TR&q=mahzuni%20%C5%9Ferif&t=1702056529873  

 

Türkü Aşıkları (2016, 13 Nisan). Türkü Aşıkları -Youtube. Erişim 11.12.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/@turkuasiklari2775/videos   

 

Türkü Dostları (2019, 1 Nisan). Türkü Dostları -Youtube. Erişim 09.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/@turkudostlar3256/videos  

 

Türkü Sevdalısı (2020, 26 Kasım). Türkü Sevdalısı Youtube. Erişim 12.12.2023 

Youtube: https://www.youtube.com/@turkusevdals1233/videos 

 

Türkü ve Arabesk 19 (2018, 13 Şubat). TÜRKÜ VE ARABESK 19 -Youtube. Erişim 

20.10.2023 Youtube: https://www.youtube.com/@turkuvearabesk1918/videos  

 

Türkü Yolu (2023, 2 Aralık). Merdo Mahzuni Şerif- Facebook. Erişim 05.01.2024 

Facebook: 

https://www.facebook.com/watch/?ref=search&v=317359767812747&extern

al_log_id=aaaabaaa-4b48-47fa-a561-

1b9ce13c1232&q=mahzuni%20%C5%9Ferif%20do%C4%9Fa&locale=tr_T

R 

 

Türküler Şehri (2020, 2 Şubat). AŞIK MAHZUNİ ŞERİF - Canlı Yayın (Ahmet kaya 

- Sertap erener - Savaş Ay). Erişim 02.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=aobao_kY1Mw 

 

Ulusman D. (2023, 14 Mayıs). Kara Gözlüm Ağlama (Cover) - Aşık Mahzuni Şerif. 

Erişim 29.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=BHjZ0hD4GqQ 

 

Utma, S. (2020). İletişim çağında medya ve kültür etkileşimi: “medyatikleşen 

kültürler”. Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 7 (3), 39 52. 

Erişim:  https://dergipark.org.tr/tr/pub/asead/issue/53558/687112 



 

295 

Üçyıldız, N. (2022, 1 Ocak). AŞIK MAHSUNİ ŞERİF' TEN DÖRT MÜTHİŞ TÜRKÜ 

/ ESKİMEYENLER 84. BÖLÜM. Erişim 05.10.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=Xfe0EsMxfAo 

 

Ünlü, C. (2016). Git zaman gel zaman fonograf-gramofon-taş plak (2. Baskı). İstanbul: 

Pan  Yayıncılık. 

 

Video Arşivi – Junkman (2019, 12 Ağustos). Aşık Mahzuni Şerif - Boşu Boşuna- 

Facebook. Erişim 20.10.2023 Facebook: 

https://www.facebook.com/watch/?ref=search&v=652193238608422&extern

al_log_id=aaaabaaa-4b48-47fa-a561-

1b9ce13c1232&q=mahzuni%20%C5%9Ferif%20do%C4%9Fa&locale=tr_T

R 

 

Vladi, A. (2023, 21 Ocak). Zalım - Ceylan Ertem. Erişim 10.11.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/shorts/Ps18vCSztr0 

 

Volkan BMW (2013, 26 Mart). Gökçe Bahadır & Çilem - Dom Dom Kurşunu. Erişim 

02.08.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=9BmuDtfbrls 

We Ara Social, (2023) Sosyal Medya Platformları: Aylık Aktif Kullanıcı Sayısı, 

2023. Erişim 26.11.2023 Web Sayfası: 

https://wearesocial.com/uk/blog/2023/01/the-changing-world-of-digital-in-

2023/ 

 

We Ara Social, (2023) Sosyal Medya Platformları: Türkiye’de Kullanılan Sosyal 

Medya Platform Sayısı, 2023. Erişim 26.11.2023 Web Sayfası: 

https://omgiletisim.com/we-are-social-dijital-2023-global-ve-turkiye-raporu-

yayinlandi/ 

 

Whiting, A. ve Williams, D. (2013). Why people use social media: a uses and 

gratifications  approach. Qualitative Market Research, 16 (4), 362-368. doi: 

 https://doi.org/10.1108/QMR-06-2013-0041 

 

Williams, R. (2003). Televizyon, teknoloji ve kültürel biçim (A. U. Türkbağ, Çev.). 

Ankara:  Dost Kitabevi Yayınları. 

 

Yalçınkaya, F. (2022). Âşıklığa geçiş sürecinde rüya ve bâde motifi: diyarbakırlı âşık 

mah  turna. Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi, (25), 66-89. Erişim: 

 https://core.ac.uk/download/524814835.pdf 

 

Yanık, A. (2016). Yeni medya nedir ne değildir?. Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 9  (45), 898-910. Erişim: https://www.researchgate.net/ 

 

Yarar Koçer, B. (2021). Dijital etnografi perspektifinden TikTok’ta müziğin kullanımı 

ve  performans pratikleri. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 14 (36), 

1317-1332. doi:  10.12981/Mahder.1013893 

 

Yardımcı, M. (2003). Âşık edebiyatı araştırmaları. Ankara: Ürün Yayınları. 

 

https://wearesocial.com/uk/blog/2023/01/the-changing-world-of-digital-in-2023/
https://wearesocial.com/uk/blog/2023/01/the-changing-world-of-digital-in-2023/
https://omgiletisim.com/we-are-social-dijital-2023-global-ve-turkiye-raporu-yayinlandi/
https://omgiletisim.com/we-are-social-dijital-2023-global-ve-turkiye-raporu-yayinlandi/


 

296 

Yardımcı, Mehmet. (2014). Geçmişten günümüze ozanlık geleneği ve bu süreçte 

iletişim araçlarının rolü. Erciyes Aylık Fikir ve Sanat Dergisi, 27-30. 

 

Yarman, O. (2010). Alaturka müziğin yasaklanmasında atatürk: belgeler zemininde bir 

 çözümleme. Saz ve Söz İnternet Dergisi, 9, 1-37. Erişim: 

https://www.academia.edu/ 

 

yavaşsarkim (2022, 28 Şubat). Bu dünyadan bir Mahzuni geçti..-TikTok. Erişim 

12.09.2023 Tiktok: 

https://www.TikTok.com/@slowsarkim/video/7069813473055608065?lang=t

r-TR&q=mahzuni%20%C5%9Ferif&t=1702056529873  

 

Yedi Güzel Adam (2015, 14 Nisan). Çalık, Piyangocuların elinden kurtuluyor ! - 

(Çeşmi siyahım - Aşık Mahsuni). Erişim 07.09.2023 Youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=c8dShcWYxIU 

 

Yerlikaya, T. (2019). Nı̇yazı̇ berkes ve daniel lerner’da türkı̇ye modernleşmesı̇: 

karşılaştırmalı  bı̇r ı̇nceleme. Muhafazakar Düşünce Dergisi, 15 (56), 

235-250. Erişim: 

 Https://Dergipark.Org.Tr/En/Pub/Muhafazakar/İssue/47217/594595  

 

Yetkiner, B. ve Öztürk, B. (2020). Kullanımlar ve doyumlar yaklaşımı bağlamında 

inönü  üniversitesi iletişim fakültesi öğrencilerinin tik tok kullanımı. Iğdır 

Üniversitesi  Sosyal Bilimler Dergisi, (24), 215-236. Erişim: 

 Https://Dergipark.Org.Tr/Tr/Pub/İgdirsosbilder/İssue/66831/1045179  

 

Yıldırım Z. (2022, 14 Kasım). BENİM HATIRIMI KIRDIKTAN SONRA!. Erişim 

12.10.2023 TikTok: 

https://www.tiktok.com/@zaferyildirim46/video/7165882770273668353?lang

=tr-TR 

 

Yıldırım, A. (2019, 26 Temmuz). Asik Mahzuni Serif Belgesel DomDom Kursunu. 

Erişim 02.11.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=-RZEgn1tnyc 

 

Yıldırım, A. ve Şimşek, H. (2021). Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri (12. 

baskı).  Ankara: Seçkin Yayıncılık. 

 

Yıldız, İ. (2023, 17 Kasım). Facebook.com. Erişim 20.12.2023 Facebook: 

https://www.facebook.com/reel/861783502055281 

 

Yıldız, Ö. (2019). Herkes için kültürel üretim: türkiye’de TikTok uygulaması örneği. 

Usbık 2019  Nevşehir, 1-14. Erişim: https://www.researchgate.net/ 

 

Yılmaz, E. ve Çiftçi, S. (2011). Kentlerin ortaya çıkışı ve sosyo-politik açıdan 

türkiye’de  kentleşme dönemleri. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 10 

(35), 252-267. Erişim: 

 https://dergipark.org.tr/tr/pub/esosder/issue/6149/82577 

 

https://dergipark.org.tr/en/pub/muhafazakar/issue/47217/594595
https://dergipark.org.tr/tr/pub/igdirsosbilder/issue/66831/1045179


 

297 

Yılmaz, Ö. (2021). Çeviri web 1.0, 2.0, 3.0 ve 4.0’ın tarihi. Maltepe Üniversitesi 

İletişim  Fakültesi Dergisi, 8 (2), 344-350. Erişim: 

 https://dergipark.org.tr/tr/pub/iled/issue/68447/1034364 

 

Youtube Arşivcisi (2017, 29 Ekim). Bir Yudum İnsan - Aşık Mahzuni Şerif. Erişim 

10.10.2023 Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=WQ43zqnwSAw 

 

Yovideoo (2023, 15 Mart). Acıcılar bitsin artık 🙏-TikTok. Erişim 02.01.2024 

TikTok: 

https://www.TikTok.com/@yovideoo/video/7210831181108071685?lang=tr-

TR&q=mahzuni%20%C5%9Ferif&t=1702056529873  

 

Yücel, A. (2019). Andy warholl çalışmalarının metinlerarasılık bağlamında 

incelenmesi. Ordu  Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyal Bilimler 

Araştırmaları Dergisi, 9 (1), 1- 10. Erişim: 

Https://Dergipark.Org.Tr/Tr/Pub/Odusobiad/İssue/44137/535404 

 

Zuo, H. ve Wang, T. (2019). Analysis of tik tok user behavior from the perspective of 

popular culture. Frontiers İn Art Research, 1 (3), 01-05. doi: 

10.25236/Far.20190301  

  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/odusobiad/issue/44137/535404


 

298 

  


