
 

 

 

 

CUMHURİYET DÖNEMİ EDEBİYATINA YARGILANAN ROMANLAR 

ÜZERİNDEN BAKMAK 

 

 

 

 

 

 

ŞENAY ÇINAR 

 

 

 

 

 

 

BOĞAZİÇİ UNIVERSITY 

 2023 

  



 

 

 

 

LOOKING AT THE REPUBLICAN LITERATURE THROUGH NOVELS ON 

TRIAL 

 

Thesis submitted to the 

Institute for Graduate Studies in Social Sciences 

in partial fulfillment of the requirements for the degree of 

 

Doctor of Philosophy 

in 

Turkish Language and Literature 

by 

Şenay Çınar 

 

Boğaziçi University  

2023 

 

 

 

 

 



 

 

 

CUMHURİYET DÖNEMİ EDEBİYATINA YARGILANAN ROMANLAR 

ÜZERİNDEN BAKMAK 

 

 

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü 

Doktora Tezi 

 

 

 

Şenay Çınar 

 

 

 

Boğaziçi Üniversitesi 

2023 

  



 

 

 

Looking at the Republican Literature Through Novels on Trial 

 

The thesis of Şenay Çınar 

has been approved by: 

 

Prof. Dr. Halim Kara_____________________________ 

(Thesis Advisor) 

 

 

 

 

Assoc. Prof. Fatih Altuğ___________________________ 

 

Assoc. Prof. Zeynep Uysal__________________________ 

 

Assist. Prof. Emrah Pelvanoğlu_______________________ 

(External Member) 

 

 

 

 

Assist. Prof. Şehnaz Şişmanoğlu Şimşek_________________ 

(External Member) 

 

 

January 2023 



 

 

DECLARATION OF ORIGINALITY 

 

 

 

I, Şenay Çınar, certify that 

 I am the sole author of this thesis and that I have fully acknowledged and 

documented in my thesis all sources of ideas and words, including digital 

resources, which have been produced or published by another person or 

institution; 

 this thesis contains no material that has been submitted or accepted for a degree 

or diploma in any other educational institution;  

 this is a true copy of the thesis approved by my advisor and thesis committee at 

Boğaziçi University, including final revisions required by them.  

 

 

 

Signature……………………………………………..... 

Date ……………………………………………............... 

 

 

 



v 

 

ABSTRACT 

Looking at the Republican Literature Through Novels on Trial 

 

This dissertation, which aims to contribute to censorship studies in Turkish literature, 

focuses on fiction on trial from the birth of the Turkish Republic to the present. The 

primary goal of the study is the identification of these novels and their trial processes 

of them via archival work. The second stage is to determine the data obtained as a 

result of this archive through the most frequent and effective discursive themes in the 

sociocultural context. And third stage is to analyze these works selected by thematic 

division with the vehicles of literature. The main aim of this dissertation is to identify 

the cultural moments and regions where literature as a linguistic and discursive 

institution, and state practices and discourse meet, intersect and differentiate through 

censorship. Judgmental state repression concentrates on the literature on some 

sociocultural themes in each historical period. Thus, a line of judgment emerges, 

although not necessarily homogeneous. Each chapter contains four themes: minority, 

property, obscenity, and testimony. In this context, the second part of the thesis 

focuses on the literary censorship in the Early Republican Period around the minority 

issue. The third section analyzes fiction on trial because of "making communist 

propaganda", which intensified between 1940-1960, in the context of the property. 

The fourth chapter examines the works prosecuted for obscenity, especially after the 

1980s. Finally, the fifth part of the thesis focuses on the period after the 1990s and 

2000s and prosecuted novels for "propagandizing for a terrorist organization" within 

the framework of testimony. 

(See the Appendix for an extended abstract) 

 



vi 

 

ÖZET 

Cumhuriyet Dönemi Edebiyatına Yargılanan Romanlar Üzerinden Bakmak 

 

Türkçe edebiyatta sansür çalışmalarına katkıda bulunmayı hedefleyen bu tez Türkiye 

Devleti’nin kuruluşundan bugününe olan süreçte yargılanmış kurmaca eserleri 

odağına alır. Bu eserlerin belirlenmesine ve yargılanma süreçlerine dair arşiv 

çalışması tezin öncelikli hedefidir; bu arşiv sonucu elde edilen verilerin sosyokültürel 

bağlamda en sık ve en etkili söylemsel temalar yoluyla belirlenmesi ve tematik 

bölümlemeyle seçilmiş bu eserlerin edebiyatın araçlarıyla kavramsal çerçeveler 

bağlamında analizi ise tezin ikinci aşamasıdır. Bir dilsel ve söylemsel kurum olarak 

edebiyat ile devletlik pratiklerinin ve söyleminin karşılaştığı, kesiştiği, farklılaştığı 

kültürel anların ve bölgelerin sansür yoluyla tespiti bu tezin temel iddiasıdır. Bu 

çatışma alanları tematik olarak bazı noktalarda toplanmakta; yargılayıcı devlet 

baskısı edebiyat üzerinde her tarihsel dönemde belli başlı sosyokültürel temalarda 

yoğunlaşmaktadır. Böylelikle, mutlak anlamda homojen olmasa da bir yargılama 

hattı ortaya çıkmaktadır. Her bir bölüm toplamda dört temayı içerir: azınlık, 

mülkiyet, müstehcenlik ve tanıklık. Bu bağlamda, tezin ikinci bölümü 1920 ve 

1930’larda yargılanan kurmacaya odaklanmakta ve Erken Cumhuriyet’te edebi 

sansürü azınlık meselesi etrafında incelemektedir. Üçüncü bölüm, 1940-1960 

arasında yoğunlaşan “komünizm propagandası yapmak” gerekçesiyle yargılanan 

eserleri mülkiyet teması bağlamında okur. Dördüncü bölüm özellikle 1980 

sonrasında müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan eserleri incelemektedir. Son olarak 

tezin beşinci bölümü 1990 ve 2000 sonrasına odaklanarak “terör örgütü 

propagandası” yapmak gerekçesiyle yargılanan kurmacayı tanıklık çerçevesinde 

incelemektedir.  



vii 

 

CURRICULUM VITAE 

 

NAME: Şenay Çınar 

DEGREES AWARDED 

PhD in Turkish Language and Literature, 2023, Boğaziçi University  

 

MA in Comparative Literature, 2010, Istanbul Bilgi University 

 

BA in Philosophy, 2010, Boğaziçi University 

 

 

AREAS OF SPECIAL INTEREST 

 

Modern Turkish literature, modern novel, electronic literature, censorship theory.  

 

PROFESSIONAL EXPERIENCE 

 

Visiting Lecturer, Core Program, Kadir Has University, 2020- 

 

Project assistant in BAP (Bilimsel Araştırma Projeleri), Boğaziçi University, 2019- 

2021. 

Publishing coordinator- Magg4 Journal (2018-2019) 

Editor in chief- Bogazici Journal (2015-2017) 

 

AWARDS AND HONORS 

 

2020-2021 Boğaziçi Üniversitesi Vakfı Doktora Tez Destek Bursu 

Adalet Ağaoğlu PhD Scholarship, 2020 

 

 

PUBLICATIONS 

 

Journal Articles 

 

Çınar, Ş. (2013). Gelişen bir tür olarak bloglar, kitap-lık: 168. 

 

Book Chapters 

 

Çınar, Ş. (2014) Blog: metnin dönüşümü ve türün sosyal boyutu. In Yeni Medya 

Çalışmaları II (p. ) Istanbul: Taş Mektep. 

 



viii 

 

 

TEŞEKKÜR 

 

Bu tezin yazılma sürecindeki emekleri, yorumları ve tezin son halini almasındaki 

katkılarından dolayı danışmanım Prof. Dr. Halim Kara’ya, jüri üyeleri  Doç. Dr. 

Zeynep Uysal’a, Doç. Dr. Fatih Altuğ’a, Dr. Öğretim Üyesi Emrah Pelvanoğlu’na ve 

Dr. Öğretim Üyesi Şehnaz Şişmanoğlu Şimşek’e teşekkür ederim. 14446 D numaralı 

projeyle destek olan BAP’a teşekkür ederim. Çalışmam boyunca sabırla benden 

hiçbir desteğini esirgemeyen, araştırmam konusunda her zaman beni destekleyen ve 

cesaretlendiren Esma ve Abdullah Çınar’a, Dilek Çınar Bilir’e, Irmak Tanış’a ve 

Yüce Aydoğan’a sonsuz teşekkür ederim.        



ix 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 

BÖLÜM 1: GİRİŞ ........................................................................................................ 1 

1.1  Yargılanan kurmaca metinleri arşivleme ........................................................ 10 

1.2  Literatür taraması ve özgün değer ................................................................... 18 

BÖLÜM 2: ÖTEKİNİ YAZMAK: AZINLIK TEMSİLLERİ VE SANSÜR ............ 34 

2.1  Ben Deli miyim? romanının yargılanması ....................................................... 38 

2.3 Antisemitizm ve yargılanan bir roman: Yahudi Casusu Suzi Liberman .......... 63 

BÖLÜM 3: EDEBİYATTAN ŞÜPHE DUYMAK: MÜLKİYET, SINIF 

ÇATIŞMASI VE ANTİKOMÜNİZM ....................................................................... 88 

3.1  Bir edebi akımın yargılanmasının tarihsel zemini .......................................... 91 

3.2  Yargılanmanın temeli: mülkiyet ................................................................... 107 

3.3  Sansüre karşı yeni bir dil yaratmak: Ezop dili .............................................. 139 

BÖLÜM 4: SANSÜRÜN SINIRI: KURMACADA MÜSTEHCENLİK ............... 158 

4.1  Müstehcenliğin kapsamı ve kavramsal sınırları ............................................ 162 

4.2  Politik bedenin müstehcenliği ....................................................................... 175 

4.3  1980 sonrası cinsel özgürleşme ..................................................................... 192 

BÖLÜM 5: TARİHİ KURMACALAŞTIRMAK: YAZINSAL TANIKLIK .......... 226 

5.1  Tarih ile kurmacanın zemininde yargılanan eserler ...................................... 232 

5.2  2000’lerde yargılanma zemini olarak tanıklık edebiyatı ............................... 260 

BÖLÜM 6: SONUÇ ................................................................................................. 295 

EK A: UZUN ÖZET (EXTENDED ABSTRACT) ................................................. 303 

EK B: YARGILANMIŞ ESERLERİN LİSTESİ ..................................................... 310 

EK C: BELGELER .................................................................................................. 320 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 335 



1 

 

 

  

BÖLÜM 1  

GİRİŞ 

 

Türkçe edebiyat tarihini okumak aynı zamanda bir edebi sansür tarihini okumaktır. 

Kuruluşundan bu yana Türkiye Devleti çeşitli yöntemlerle yasal olarak edebiyat 

üzerindeki sansür mekanizmalarını işletmiş, eserler farklı kanallar yoluyla 

toplatılmış, yargılamaya tabi olmuş, yazar ve yayıncılar hakkında davalar açılmış, 

yasaklanan eserler kimi zaman yakılarak1 kimi zaman kâğıt haline getirilerek imha 

edilmiştir. Öte yandan devletin çeşitli organlarınca yazarların hem üretimleri hem de 

bireysel olarak kendileri takip altına alınmıştır; yazarlar fişlenmiş, haklarında 

dosyalar tutulmuş, sürgün edilmiş, hatta suikasta uğramışlardır. Kimi eserler 

sansürlenerek yayımlanmış, okurlar yasak eserleri bulundurdukları için ceza almış; 

özellikle darbe dönemlerinde bu eserleri çeşitli yöntemlerle imha etmek2 zorunda 

kalmışlardır. Dolayısıyla Türkiye’de edebi sansür hem yazarı hem okuru hem 

edebiyat üretimini hem de edebiyatın tam da kendisini biçimlendiren bir mekanizma 

olarak kuruluşundan bugüne yasal ve yasal olmayan yollarla süregelmiştir.  

Tezimi yazmaya nasıl karar verdim, öncelikle kısaca bunu anlatmak 

istiyorum. Tez konusu için araştırma yaparken gündelik hayat pratiklerimizi 

doğrudan etkileyen sansürün edebiyatta karşılığı nedir sorusunu düşünmeye 

başladım. O sıralarda üniversiteye konuşmacı olarak gelen Robert Darnton’ın 

 
1 Kitap yakma için bkz: Rebecca Knuth, Burning Books and Leveling Libraries: Extremist Violence 

and Cultural Discourse, Praeger, London, 2006. 
2 Darbeyle beraber 39 ton gazete, dergi ve kitap sakıncalı olduğu gerekçesiyle imha edilir. 

(Cumhuriyet Gazetesi, 1994) Ayrıca yasaklanan kitaplar Selimiye Kışlası’nda yakıt olarak kullanılır, 

kitabevleri sakıncalı bulunabilecek kitapları denize atar (Zarakolu, Kitap yakmanın keyfi, 2019). Bir 

kitabın “öldürülmesi” anlamına gelen, kitap ve katliam fikrini birleştiren, soykırım ve etnisiteden 

türetilen “kitap kıyımı” için bkz. (viii) Rebecca Knuth, Libricide: The Regime-Sponsored Destruction 

of Books and Libraries in the Twentieth Century, Praeger, London,2003. 



2 

 

konuşmasıyla da konum daha netleşti, Darnton, edebi sansür mekanizmalarını farklı 

dönemlerdeki Fransa, Sovyetler gibi otoriter rejimler üzerinden incelemekteydi. 

Değişen siyasi iktidarların edebiyatta sansür mekanizmalarını nasıl kullandıklarına 

dair kapsamlı ve karşılaştırmalı bir bakış açısı sunan bu çalışma bende Türkiye’de 

edebi sansürü incelersek nasıl bir tabloyla karşılaşırız sorusunu açtı ve bu konuda 

alanı taramaya başladım. Hem derslerde okuduklarım hem bireysel olarak 

okumalarım ve araştırmalarım sonucunda bu tez konusu yavaş yavaş şekillendi ve 

tezimde Türkiye’nin kuruluşundan bugüne yargılanmış kurmacaya odaklanmaya 

karar verdim. 

Edebiyatın söyleme ile sansürün sürekli çatıştığı bir alan olarak görülmesi 

fikri bu çalışmanın dayanak noktası olmuştur. Bir toplumdaki kimi öğretilerin ve 

söylemlerin yıkıcı bir zemini olarak düşünüldüğünde edebiyat tarihi; direnmenin ve 

kontrolün, yani söyleme ve sansürün, yazı ve devletin diyalektik ilişkisinin tarihi 

olarak da okunabilir (Chandran, 2017, s. xv). Bu diyalektik ilişkiyi okumaya 

odaklanan bu tez 1923’ten günümüze uzanan süreçte yargılamaya tabi olmuş, yani 

hakkında dava açılmış ve resmi organların kararlarıyla yasaklanmış kurmaca eserleri, 

öykü ve romanları inceler ve bu tez “yargılanmış eser” çatısı altında söz konusu bu 

eserleri kasteder. Çok geniş bir bağlamı olan sansürün (yayınevlerinden editöre, 

gazete, dergi gibi basım organlarına, kütüphane, cezaevi, okul gibi devlet 

kurumlarına alınan ve alınmayan eserlere, otosansüre kadar geniş bir alan) yasal 

olarak sınırlandırılmasının amacı devletin edebiyata doğrudan müdahale alanını 

görmek ve yasal olarak bu alanı nasıl biçimlendirdiğini işaret etmektir. Çok geniş 

uygulama alanı olan edebi sansür mekanizmalarına dair yapılacak her çalışma da 

esasen bu alanın daha iyi okunmasına olanak sağlayacaktır. Dolayısıyla, Modern 

Türkçe kurmacaya iktidarla uzlaşamadığı bir çerçeveden bakmak, edebiyat tarihini 



3 

 

edebiyat tarihinden silinmeye çalışılmış, sansürlenmiş, yasaklanmış, yargılanmış, 

toplatılmış metinlere bakarak yeniden yorumlamak, bu eserleri tam da 

yasaklandıkları ve arşivin açacağı zemin ile, örneğin dava dosyaları, bilirkişi 

raporları, gazete haberleri ile ortak bir metinsellikte okumak hem edebiyat-toplum, 

edebiyat- iktidar, edebiyat-tarih gibi alanlara hem de bu eserlere dair yeni olgulara 

ulaşmamızı sağlamaktadır. Bu diyalektik ilişki ancak eserin yasaklanmasına zemin 

olan koşullarla ortak bir diyalog içinde okuduğumuzda anlaşılmaktadır. Tez boyunca 

kullandığım “yargılanma zemini” ifadesiyle kastım tam da bu diyaloğun kurulduğu 

yerdir ve bu ifade her zaman yargılanma gerekçesiyle örtüşmez. 

Sansür mekanizması, belirtildiği gibi edebi metinlerin hazırlanışını, yayımını, 

dolaşıma girmesini, okurlarla buluşmasını etkileyen, farklı zamanları ve yöntemleri 

içerebilen bir uygulama olsa da bu çalışma kapsamında sansürün belirli bir 

uygulaması olan kurmaca eserlerin yargılanması incelenmektedir. Bu eserlerin 

yargılanması incelenirken dönemin sosyopolitik yapılarına bakmak ve bu yapıların 

edebiyat ile karşılıklı etkileşimini birlikte değerlendirmek kaçınılmazdır. Tüm sansür 

uygulamaları zorunlu olarak politik ve tarihsel bağlamları içinde 

değerlendirilmelidir; sansürün işlemesine neden olan yapıyı kuran bu bağlamın tam 

da kendisidir (Müller, 2004, s. 18). Dolayısıyla, edebi sansürü döneminin siyasi 

iktidarından ve bu iktidarın uygulamalarından ayrı bir şekilde okumak mümkün 

değildir. Bu çalışma, edebiyatı bu anlamda üretildiği sosyopolitik ilişkiler içinde ama 

sadece bu koşullardan etkilenen bir öğe olarak değil bu zeminle nasıl çatıştığı 

üzerinden, sansürlenmeleri gerekçesiyle inceler. Bu çatışma hali kurucu bir güç 

olarak ele alınacaktır; zira sansür mekanizması sadece yasaklayıcı, baskılayıcı bir 

uygulama olmasından ziyade biçimlendirici, kurucu bir yapıya sahiptir. Edebi 

temsillerin, kurmaca karakterlerin yargılanabiliyor oluşu iktidarların bu 



4 

 

biçimlendirici mantığının işlemesinin göstergesidir ama bu biçimlendirici hamle tek 

taraflı işlemez. Bu eserler baskılanmış, sansürlenmiş, yok edilmiş, yasaklanmış 

eserler olmaktan öte tam da yargılandıkları yerden okundukları takdirde hem 

üretildikleri döneme dair yeni bir söylem ve yeni bir edebiyat tarihi oluşturma 

potansiyeli içeren eserlerdir. Örneğin 1980 sonrası yargılanmış edebiyata 

baktığımızda çoğunlukla darbe ile ilişkilendirilmiş eserlerin okunması için yeni bir 

tema olarak müstehcenlik ortaya çıkar veya 2000 sonrası Türkçe edebiyatı tanıklık 

üzerinden düşünme alanı açılmakta ya da biçimsel olarak çok üzerinde durulmayan 

toplumcu gerçekçiliğin sansüre karşı “Ezop dili” gibi edebi bir aracı kullandığını 

görürüz.  

Geleneksel sansür kavramı yasak, baskı, sınırlama, silme, yok etme, susturma 

gibi negatif bir tanımlama üzerine kuruluyken1980’ler ve 1990’ların başında ortaya 

çıkan yeni sansür teorisi Michel Foucault’nun iktidarın bilgi ve toplumsal pratikleri 

üretici olduğu fikrinden hareketle ve Sigmund Freud ve Pierre Bourdieu gibi 

isimlerin düşüncelerinden yola çıkarak sansürün kurucu yönüne odaklanırlar (Müller, 

2004, s. 4, 6)  Bu anlayışa göre sansür sadece pasif bir sansürleyen-sansürlenen 

mekanizması değildir ve bu nedenle de bir otoritenin yaptırım gücü olmaktan ziyade 

farklı pratiklere dağılmış vaziyettedir. Tek bir müdahale zemini yerine tek bir 

otoriteden kaynaklanmayan, dağınık bir yapıda ve pek çok farklı biçimde var 

olabilen sansür baskılayıcı bir mekanizma olmaktan öte söz üretmenin koşulu olarak 

kaçınılmazdır.   

Yeni sansür tartışmalarının göze çarpan bir sonucu, sansürün anlamının 

kendisinin sorgulanmış olmasıdır: Bazı eleştirmenler, piyasa sansürü gibi 

daha az vahşi kısıtlamalarla karıştırmamak için dar bir modern tanımı (devlet 

gücü olarak sansür) sürdürmeye çalışmışlardır. Diğerleri postmodern 

günümüzde sansürün yerini daha az görünen tahakküm ve kontrol türlerinin 

aldığını ve kelimenin ya daha geniş bir şekilde yeniden tanımlanması ya da 

terk edilmesi gerektiğini savunmuşlardır. (Burt R. , 1994, s. xii)  

 



5 

 

Dolayısıyla, günümüzde sansür çalışmalarında kavramın kendisi sorgulanır haldedir; 

bu kavram tartışması doğrudan bir sansür biçimine yönelik değil sansürün yapısına 

yöneliktir. Örneğin Judith Butler, sansürün pozitif ve söylem kurucu yapısının altını 

çizer: 

Sansür, gücün üretken bir biçimidir: Yalnızca mahrum etmeye yönelik değil, 

aynı zamanda biçimlendiricidir. Bu konumu, konuşmanın sansürün 

amaçlarına bağlı olduğunu iddia eden konumdan ayırmak istiyorum. Sansür, 

özneleri açık ve örtülü normlara göre üretmeye çalışır ve öznenin bu üretimi, 

konuşmanın düzenlenmesiyle ilgili her şeye sahiptir. Öznenin üretiminin dar 

anlamda o öznenin konuşmasının düzenlenmesiyle bağlantılı olduğunu 

kastetmiyorum, daha çok konuşulabilir söylemin toplumsal alanının 

düzenlenmesiyle bağlantılı olduğunu kastediyorum. (Butler, 1998, s. 252) 
 
Butler, konuşulabilirin sınırını belirleyen sansürün özne üretme açısından 

kuruculuğunu altını çizer. Edebi sansür de benzer şekilde edebi olanın, temsil 

edilebilenin sınırını belirlemeye yöneliktir ve benzer şekilde tam da bu sınırı 

belirlerken aslında bu temsil biçimlerini görünür de kılmaktadır. Benzer şekilde 

Pierre Bourdieu, sansürü bir kurucu güç, özel bir dilin ve alanın oluşması için 

zorunlu bir güç olarak ele alır; sansür konuşabilmenin, söylem üretmenin koşuludur: 

“Her ifade, ifade edici bir ilgi ile bu ifadenin sunulduğu alan tarafından oluşturulan 

bir sansür arasında bir uzlaşmadır ve bu uyum, sansürlü söylemin en uç örneği olan 

sessizlikle bile sonuçlanabilecek bir örtmece sürecinin ürünüdür. Bu örtmece, 

potansiyel ‘yazar’ın bir şeyler üretmesine yol açar” (Bourdieu, 1993, s. 90). 

Dolayısıyla Bourdieu, sansürü söz söylemenin en temeline koyar. Benzer düşünceleri 

yeni sansür teorisi çalışmalarında Sue Currry Jansen, Nora Gilbert, Richard Burt, 

Annabel Patterson, Aleida Assman, Robert Darnton, Michael Holquist, Jonathan 

Dollimore gibi isimler de savunmakta ve sansürün ayrı bir toplumsal kategori olarak 

kurucu yapısını vurgulamaktadırlar (Bunn, 2015, s. 26). Bu yaklaşım liberal bir ifade 

özgürlüğü söylemi ve onun dışında yer alan sansür mekanizması gibi bir ayrımı 

içermez, aksine sansürün her yerde varlığını işaretler (s. 33).  



6 

 

Sansürün söz söyleme ve yeni anlamlar üretmedeki kurucu gücü yadsınamaz 

olsa da bu yaklaşım beraberinde sansürün normalleştirilmesi gibi bir tehdidi de 

içermektedir. Sansürün farklı uygulayıcılara (örneğin yayıncılar, kitabevleri, medya 

vb.) dağılmış yapısı üzerine düşünmek önemli olsa da devletin doğrudan 

müdahalelerini özellikle Türkiye gibi bu müdahalenin yoğun olduğu yerlerde 

görünür kılmak önemlidir. Bu tez esasen sadece yargılanmış kurmaca eserlere 

odaklanarak yani bir otorite tarafından yasal olarak sansürlenmiş eserlere bakarak, 

resmi belgeleri inceleyerek, onları tarihsel bağlamlarındaki başka metinlerle beraber 

ele alarak geleneksel sansür teorileri çalışmalarının kimi yöntemlerini içerse de en 

temelde sansürü kurucu bir güç olarak okumayı amaçlamaktadır. Tez, yargılanmış 

kurmaca eserleri yargılandıkları zemin üzerinden inceleyerek edebiyat çalışmalarına 

yeni okuma imkanları açmayı hedeflemektedir. Türkçe edebiyat çalışmalarına 

bahsedilen temalarla yeni bir tarihsellik sunmak, kanon dışı eserleri arşiv 

çalışmasıyla görünür kılmak ve böylece Türkçe edebiyatta sansür çalışmalarına 

katkıda bulunmak tezin temel amaçlarındandır. 

Sansür her ne kadar yasal olarak dayanağı olsa da sınırı belirli, yekpare ve 

değişmez bir uygulama değildir. Sürekli değişen bir dizi söylem, pratik ve aygıtlar 

içinde üretilir ve karmaşık, çelişkili bir süreçtir (Freshwater, 2004, s. 227). Öte 

yandan herhangi bir metnin sona ermeyen, durdurulamaz yorumlama alanı üretme 

potansiyeli, tüm sansür sistemleri için sorun teşkil eder (s. 233). Böylece kurmaca 

hem sansürün uygulanabileceği bir alandır hem de sansüre karşı sözü başka türlü 

üretmeye yönelik yeni edebi formlar oluşturur. Dolayısıyla bu iki sabit olmayan 

alanın sansürün ve söz üretmenin diyalektik ilişkisi yeni edebi araçların da ortaya 

çıkmasını, yeni edebiyat ortamlarının ve yeni edebi türlerin oluşmasını da sağlar. 

Örneğin edebi sansürün neredeyse bütün bir edebiyatı şekillendirdiği Rusya 



7 

 

örneğinde özel bir edebi sistem olan “Ezop dili” kullanımı okur ile yazarın metne 

benzer bir anlam zemininde ulaşmasını sağlarken, sansür mekanizmasının 

ulaşamayacağı bir alan yaratmaya çalışacak; bunu da alegori, parodi, eksiltili anlatım 

gibi anlatı stratejileriyle sağlar (Loseff, 1984). Edebi yargılamalarda politik veya 

ahlaki nedenler gösterilebilir; değişen siyasi iktidarlara göre din, aile, ulusal çıkar 

gibi değerlere vurgu yapılabilir. Bu yargılamalarda genelde yazarın niyeti meselesi 

ön plana çıkar; dolayısıyla doğrudan ve dolaylı ifade gibi edebi kullanımların 

sorgulanması bu davalarda baş roldedir. Bu durumun sonucu olarak yazarlar kinaye, 

şifre, metafor gibi sansürü ters yüz edecek pek çok edebi araç kullanırlar. Böylece 

kurmaca esasen ifade özgürlüğünün limitlerini zorlayan, alaşağı eden bir alan haline 

gelir (Sapiro, 2003, s. 446). Bu alaşağı etme durumuna Türkiye’den bir yayıncılık 

örneği olarak Can Yayınları tarafından 1993’te yayımlanan Şebnem İşigüzel’in 

Hanene Ay Doğacak kitabını verebiliriz. Yayınevinin sansüre karşı ürettiği çözüm 

pek çok başka kitap için de örnek teşkil etmektedir. Yayınevi kitabın yeni baskısında 

sansürlenen yerlere siyah bant çeker ve kitabın başına sansürlenen kısımları da içeren 

dava dosyasını koyarak ilginç bir çözüm bulur. Böylece okur siyah yerlerle dava 

dosyasında belirtilen yerleri eşleştirerek metni tamamlayabilir hale gelir. Bu gibi 

yayıncılık örnekleri ve sansüre karşı geliştirilen edebi araçlar sansür, edebiyatı yasa 

dışı ilan ederek sınırlamaya çalışırken edebiyatın da sansürü açımlayarak ve 

sınırlarına meydan okuyarak şekillendirdiğini gösterir. Bu açıdan sansür, kurucu bir 

güç olarak, kurmacanın sansüre uğradığı dönemin hassas noktalarının neler olduğunu 

açığa çıkarırken aynı zamanda metnin eyleyici ve dönüştürücü yanını da daha net bir 

şekilde görmemizi sağlar. Edebiyatın etki alanını sınırlandırmak ve yönlendirmek 

isteyen sansür mekanizmaları farklı ve yaygın dinamik yöntemler bulsa da edebiyat 



8 

 

metni de gerek edebi teknikler gerek farklı yayınlama metotlarıyla durmadan bu 

mekanizmada gedikler açmaktadır. 

Kurmaca potansiyel araçları nedeniyle başlı başına sansürün yapısını 

değiştirecek bir formdur ve bu nedenle özellikle tehlikeli olarak görülmektedir. 

Sansürde önemli olan sadece içerik değildir; yayının formu, türü, yazarların niyetini 

işaret ettiği için sansürle ilişkilidir. Bu öğeler niyetin “zararlı” olup olmadığına dair 

imalar içerir; örneğin kabare şarkısı ciddiye çok alınmayan bir tür olarak görülürken 

hiciv3 politik bir niyetin beyanı gibi algılanmakta ve tehlikeli bir tür olarak 

kodlanmaktadır. Ayrıca popüler türler olmaları da geniş bir kesim ulaştığından onları 

tehlikeli hale getirmektedir (s. 455). Dolayısıyla edebi eserin türü, uzunluğu, biçimi, 

kitapta mı gazetede mi yayımlandığı, ücreti, ulaştığı toplumsal kesim gibi pek çok 

öğe eserin yargılanmasında etkin rol oynar. Edebi yargılamalar sadece eserin içeriği 

nedeniyle, basitçe iktidarla ters düşen eserler veya yazarlar üzerinden işlemez, 

sansürün çok boyutlu yapısı buna engel olur. Bu çalışma yargılanan eserlerin sadece 

içeriklerine, temalarına odaklanma amacından çok daha öte edebiyat ile devlet 

pratikleri ve söyleminin karşılaştığı, kesiştiği, farklılaştığı kültürel anların ve 

bölgelerinin sınırlarının tespitini ve yargılanan eserlerin edebiyatın araçlarıyla 

okunmasını hedeflemektedir. 

Sansürün yasal bir biçimde ilerlemesi için yargının ve yasaların kullanılması 

özellikle çağdaş politik iktidarların başvurduğu bir yöntemdir. Modern liberal sansür 

rejimleri genel olarak ifadeyi düzenlemek için üretim araçlarını kontrol etmeye 

yönelik yayın sonrası sansürü getirmiş, kovuşturma, hapis ve müsadere gibi etkili 

 
3 Aziz Nesin, Azizname I’deki taşlamalarda “hükümetin manevi şahsiyetine hakaret” ve “komünizm 

propagandası” olduğu gerekçesiyle tutuklanır, Sultanahmet Cezaevi’nde dört buçuk ay tutuklu kalır. 

Ayrıca taşlamanın “politik mücadele silahı” olduğunu belirten Nesin, 27 Mayıs’tan önce sıkıyönetim 

döneminde Azizname II’deki kimi taşlamaların daktiloyla çoğaltılıp sokaklarda gizlice halka 

dağıtıldığını söyler (Nesin, 1970, s. 7). 



9 

 

yayın sonrası kontrol biçimlerine öncelik vermiştir (Moore, Censorship, 2016, s. 3). 

Türkiye’de de resmi olarak yayın öncesi sansür olmasa da modern toplumların 

denetleme mekanizmalarından biri olarak yasalar bu bağlamda oldukça işlevseldir. 

Türkiye’de değişen dönemlerde komünizm propagandası yapmak (Ekmek Kavgamız, 

Yarın Yarın, Arka Sokak vb.), devlete başkaldırı (Sırça Köşk), halkın bir kesimini 

incitici ve suçlayıcı nitelik taşımak (Suzi Liberman vb.) , halkı aile hayatı ve 

askerlikten soğutmak (Kuyucaklı Yusuf), Türklüğü aşağılamak (Baba ve Piç), halkı 

kin ve düşmanlığa tahrik etmek (Allah’ın Kızları), cumhurbaşkanına hakaret 

(Lağımpaşalı, Kişilikler vb.), kişiye hakaret (Türedi Ailesi) halkın din değerlerini 

aşağılamak (Yasak Tümceler), dini propaganda yapmak (Minyeli Abdullah), devletin 

güvenlik kurumlarını tahkir ve tezyif (Kente İndi İdris, Duvar Yazıları vb.), 

müstehcenlik (Yeter Tenimi Acıtmayın, Travesti Pinokyo vb.), terör örgütü 

propagandası (Toprağın Şarkısı, Dağın Ardı vb.) gibi pek çok farklı gerekçe ile 

kurmaca eserler yargılanmıştır. 

Bu tez, buraya kadar kısaca özetlenen yeni sansür çalışmaları ışığında 

yargılanmış kurmaca eserleri tam da yasaklandıkları zemin üzerinden okuyarak 

Türkçe edebi sansür tarihine hem veri hem yorum açısından katkı sunmak 

amacındadır. Türkçe edebiyatın belirleyici bir öğesi olarak görülebilecek sansür 

konusunda yapılan çok az kapsamlı çalışma mevcuttur. Dolayısıyla bu tezin temel 

amaçlarından biri yargılanan eserleri tespit ederek bu konuda yapılacak yeni 

çalışmaların yolunu açacak kaynak sunmaktır. Bu amaçla, kullanılan tüm belgeler ve 

oluşturulan listeler tezin sonuna eklenmiştir. Sansürün, sansürlenen kitaplar 

yayımlanabildiğinde ya da yargılanan eserler beraat ettiğinde, eksiltilen cümleler 

yerine tekrar konduğunda, imha edilen eserler kanona dahil edildiğinde sona erdiğini 

düşünmek mümkün değildir (Abel, 2012, s. 14). Dolayısıyla, sansür tamamen 



10 

 

ortadan kalksa dahi edebi sansür çalışmaları edebiyat çalışmaları her zaman yeni 

yorum imkanlarına alan açmayı sürdürecektir: “Sansürün örtük etkileri sansürcü ve 

sansürlenen yok olduktan sonra bile hayaletimsi bir yaşama sahip olacaktır. Bu, 

sansürün asla ölmediğini söylemenin başka bir yoludur” (s. 14). Bu nedenle, eserin 

bir kez sansürlenmiş olması onun bu açıdan incelenmesi için yeterli olmaktadır. 

 

1.1  Yargılanan kurmaca metinleri arşivleme 

Bu tez orijinal bir arşiv çalışmasına dayanmaktadır. Türkiye’de yargılanmış kurmaca 

eserlere dair pek çok liste dolaşımda olsa da genelde bu listelerin benzerlik 

oranlarının fazla olması ve sadece kurmacaya dönük olmaları önemli bir eksikliktir; 

dolayısıyla yargılanmış eserlerin tam bir listesini içeren belirli bir kayıt yoktur; bu 

nedenle tezin öncelikli ve temel çalışmasını yargılanmış kurmaca eserlerin tespiti ve 

listelenmesi oluşturmuştur. Bu çalışma eserlerin tespitini, yargılanma gerekçelerini, 

zamanını, yasal belgelerin toplanmasını, cezai durumlarını kapsamaya yöneliktir. 

Dolayısıyla tezin tüm yorum zeminini en başta bu çalışma meydana getirmektedir. 

Arşiv eksikliğinin bir başka boyutu yargılanmış eserlere dair belgelerin arşivinin 

yokluğudur; bu eserlerin gerekçeli kararlarını, bilirkişi raporlarını, duruşmaların 

kayıtlarını, yasaklanan ve toplattırılan eserlerin gerekçelerini içeren arşivlerin varlığı 

belirsiz, var olanların kamusal ulaşılabilirliği ise neredeyse imkansızdır. Bunun bir 

nedeni özellikle kitap toplattırma kararlarının farklı kurumlar tarafından 

verilebilmesidir.  

Paul Ricouer’ün belirttiği gibi tarih yazım işleminin yazıya geçirilme anı 

olarak arşivleme süreklilik çizgisinde bir kopuşa neden olur (2012, s. 189). Bu tezin 

amaçlarından biri bu kopuşu işaretleyip arşive katkı sunmaktır. Zira arşiv korur, 

düzenler, ayrıştırır, bilgiyi muhafaza eder ve yayılmasını sağlar; dolayısıyla arşive 



11 

 

neyin dahil edildiği, neyin edilmediği, hangi bilginin görünür kılınıp hangisinin saklı 

tutulduğu ya da hangi arşivin muhafaza edilip hangisinin yok edildiği devlet için 

oldukça önemli bir iktidar alanıdır. Assmann’ın belirtiği gibi arşivler her zaman 

devlet, polis, hukuk gibi iktidar kurumlarına aittir; çünkü arşiv olmadan, devlet 

bürokrasisinin geleceği organize etme stratejisi ve geçmiş üzerinde kontrolü yoktur. 

Bu nedenle arşivler siyasi iktidar için önemli araçlar sağlar (Assmann, 2008, s. 102). 

Edebi sansüre dair arşivinse devletin doğrudan müdahalesini göstermesi açısından 

ayrıca önemi vardır. 

Özellikle sansür çalışmalarında arşivin ulaşılabilirliği önemli bir problem 

olmuştur; her ne kadar belgeleri ve yasakladıkları materyalleri arşivlemek 

durumunda kalsa da modern sansürcü kendi arşivsel izlerini de sansürlemeye dönük 

hamlesi olarak kendisini tarihten silme çabasının da bunda payı vardır ama bir eseri 

sansür üzerinden yorumlamamız için arşiv kaçınılmazdır.  

Bir metnin belirli bir alımlayışına sansür terimini atfetme becerimiz bile her 

zaman ize bağlı olmaktadır. Yani iz bırakmayan bir sansür hayal edebilsek ve 

yanan kitapların alevlerinin gölge etkilerinden bahsedebilsek de görünmeyen 

yansımalara dair tek anlayışımız her zaman görünür, elle tutulur, 

arşivlenebilir materyalden gelecektir. Bu tür malzemelerin çöp kutusundaki 

küller olarak mı yoksa yok olmuş bir tarihin anıtları olarak mı görüleceği 

bizim bakış açımıza bağlıdır. (Abel, 2012, s. 15) 

 

Neyse ki sansür mekanizması doğrudan metinleri yok etmeye, görünür olmaktan 

çıkarmaya ya da belirli bir çerçeve içinde sunma amaçlı olsa da arkasında mutlaka 

izler bırakır ve arşiv oluşturur. Bu tez de arşivin tamamıyla ortaya çıkarılmasından 

ziyade belirli “izlerini” gösterme amacındadır; fakat Türkiye’de edebi sansürün 

izlerini başka yerlerden okumak da edebiyat çalışmalarına önemli katkılar 

sağlayacaktır. Yargılanan eserlere, edebi sansüre dair her arşiv çalışması, listeye 

giren her yeni edebiyat eseri, dava belgeleri, bilirkişi raporları, yazarların fişlenme 

dosyaları, polis kayıtları, çeşitli kurulların raporları, SEKA gibi yasaklanan eserlerin 



12 

 

kâğıda dönüştürüldüğü kurumların belgeleri, sansürcülere dair portrelemeler4 bu 

alanı başka perspektiflerden okumamızı sağlayacaktır.  

Arşiv çalışmalarının bir diğer önemli boyutu arşivin kanonu değiştirme 

potansiyelidir. Assmann “Canon and Archive”5 [Kanon ve Arşiv] yazısında kültürel 

hafızanın iki hatırlama edimi olarak kanon ve arşiv arasında bir ayrım koyar, kanon 

aktif bir hatırlamadır; seçer, toplar, işleyen bir hafızadır, müzedir; arşiv ise pasif 

hatırlamadır, biriktirir, “referans bellektir”, depodur. Kanon aktif hareket eden, 

dolaşan bir hafıza olarak geçmişi şimdi gibi muhafaza ederken arşiv geçmişi geçmiş 

olarak muhafaza eder.  

Kanonlaştırmanın işleyen belleği sürekli geri dönüştürülen ve yeniden 

doğrulanan bir toplumun kültürel sermayesini depolar ve yeniden üretir. Aktif 

kültürel hafızaya giren her şey, belirli eserler için bir toplumun kültürel 

işleyen hafızasında kalıcı bir yer sağlayan titiz seçim süreçlerinden geçmiştir. 

Bu sürece kanonlaştırma denir. (s. 100)   

 

Her nesilde değişen en iyiler listesi değildir kanon, nesiller ötesidir.  Assmann arşivin 

ise yeni bağlam ve yorumlara açık yapısının altını çizer, kültür tarihçisi Jakob 

Burckhardt’tan ödünç aldığı mesaj ve iz kavramlarını kullanarak arşivin bir iz olarak 

güç ve devlet kurumlarının oluşturduğuna karşı tarih yazıcı rolünü ima eder. İzler 

onları yetkilendiren veya anlamlarını belirleyen eski çerçevelerinden koparılır ve 

bağlamlarından çıkarılırlar. Arşivin bir parçası olarak, yeni bağlamlara açıktırlar ve 

yeni yorumlara uygundurlar (s. 99). Dolayısıyla arşiv yeni anlamlara, yeni tarih 

yazımlarına, depoladıklarının yeni anlamlar üretmesine açık bir yapıdır. Bu 

doğrultuda Assmann’a göre; 

Arşivin içeriğini incelemek ve bilgiyi yeni bir bağlam içinde 

çerçevelendirerek geri almak akademik araştırmacı veya sanatçı gibi 

diğerlerinin görevidir. Bu nedenle arşiv, unutmak ve hatırlamak arasındaki 

sınırda yer alan bir alan olarak tanımlanabilir; malzemeleri, bir ara depolama 

alanında, gizli bir durumda korunur. Böylece arşiv kurumu, korumanın pasif 

 
4 Bu tarz bir çalışma için bknz Eli M. Oboler, Fear of the Word: Censorship and Sex (Oboler, 1974) 
5 Kanon ve sansür için bknz Beate Müller, s .12, Censorship and Cultural Regulation: Mapping the 

Territory, Censorship&Cultural Regulation in the Modern Age. 



13 

 

boyutu içinde kültürel belleğin bir parçasıdır. Malzemeleri “artık yok” ve 

“henüz değil” ara durumunda, eski varlığından sıyrılmış ve yenisini bekler 

halde depolar. (s. 103) 

 

Malzeme arşivde bekler; Ricouer, bu beklemenin günü gelince ehliyet sahibi 

kişilerin başvurabilmelerini sağlayacak derlemeye, korumaya, tasnif etmeye yönelik 

özgül kurumların olanaklılık koşulunu oluşturduğunu söyler (2012, s. 190). Demek 

ki arşivdeki bilginin kamuya açık hale getirilmesi, potansiyelinin açığa çıkarılması 

değiştirici bir güçtür. Edebi sansür çalışmalarında özellikle sansürün tam da 

hedefinde olan bazı eserleri “silme” çabası, onların edebiyat tarihinden ve kanondan 

da silinmesini amaçlamaktadır. Bu nedenle bu konuda yapılacak her çalışma 

edebiyat tarihine yeni bir veri sunma potansiyeli de içerir. Assmann, kanon ve arşiv 

arasındaki gerilimin kültürel hafızanın daralması ve genişlemesi arasındaki gerilim 

olduğunu ve kanon ve arşivin iki ayrı strateji olarak edebiyat çalışmalarında yer 

aldığını söyler (2008, s. 102). Bu gerilimi Shakespeare üzerine yapılmış iki çalışma 

olan Harold Bloom (2003) Hamlet: Poem Unlimited [Hamlet: Limitsiz Şiir] ve 

Stephen Greenblatt (2004) Will in the World How Shakespeare Became Shakespeare 

[Dünyadaki İrade: Shakespeare Nasıl Shakespeare Oldu?] örneği üzerinden okur. 

Bloom’un kanon stratejisi metni varoluşsal bir anlama dayanarak inceler, belirli bir 

aurada çerçevelerken Greenblatt’ın arşiv stratejisi metni tarihselliği ve döneminin 

diğer metinleriyle birlikte ele alır ve bu aurayı yok etmeyi amaçlar (s. 102). Bu iki 

kültürel hafıza fonksiyonu, kanon ve arşiv etkileşim içindedir; kanonun öğelerinin 

arşiv öğeleriyle çerçevelenerek yabancılaştırılabilir ve yeniden yorumlanabilir. 

Arşivin öğeleri yeniden kullanılabilir hale getirilirken ve kanonun öğeleri de arşivin 

içine geri çekilebilir (s. 104-105). Kanonun elementlerini arşivin elementleriyle 

çerçeveleyerek yeniden yorumlamak, yeni tarihselcilerin metodudur. Bu tez de 

ileride açıklanacağı üzere benzer bir yönteme sahiptir ve bir yandan kanon dışı 



14 

 

eserleri incelerken, diğer yandan halihazırda edebiyat tarihinde konumlanmış eserleri 

arşivin açtığı zeminden okumaktadır. Ancak belirtildiği üzere bir iktidar alanı olan 

arşive, özellikle sansür arşivine “ulaşmak” bir hayli güç bir meseledir. 

Nitekim Meltem Ahıska (2018) Radyonun Sihirli Kapısı Türkiye’de radyonun 

modern bir millet hayalinin kurulmasında nasıl bir rol oynadığı üzerine olan 

araştırmasında karşılaştığı arşiv sürecinde yaşadığı problemleri anlatır. Ahıska 

aradığı belgelerin başka bir kurumun arşivinde olduğunu düşünür; ulaştığı kimi 

arşivler düzenli değildir, yazılı radyo arşivlerinin varlığına dair kesin bir bilgi dahi 

yoktur. Arşivlere ulaşmak için başvurduğu bir yetkili ona kurumun düzenli bir arşiv 

tutmadığını, yöneticilerin emirleriyle arşivlerin atıldığını söyler (s. 55). Ahıska’nın 

görüştüğü diğer kişiler de benzer şeyler söylerler. Arşiv konusu o kadar çetrefildir ki 

görüşme yaptığı eskiden radyoda çalıştığı bir kişinin yönlendirmesiyle bir dolabın 

arkasına gizlenmiş, orada unutulmuş arşivin bir kısmına ulaşır (s. 58). Ahıska bu 

durumu “Kurumun kendi işlerliği ve düzeni içinde bir dolabın arkasına saklanmış, 

düzenin elinden kaçmış ve kurtulmayı başarmış arşivlerdi ulaştıklarım. Bu anlamıyla 

da arşiv niteliği taşımıyorlardı” şeklinde yorumlar (s. 59). Radyo tarihi üzerine 

belgelere ulaşmak amacıyla TRT kütüphanesine gider ama ilgisiz bir görevli ve çok 

az yayımlanmış yapıt bulur; kütüphanecinin tepkisi de bu konuda bir araştırma 

yapmanın imkânsız olduğuna yöneliktir. Buradaki imkânsızlık vurgusu önemlidir; bu 

çalışmayı yürütürken benzer tepkilerle, böyle bir arşiv çalışmasının imkansızlığına 

dair ortak bir kanıyla karşılaştım. Bu tez tam da bu imkânsızlık nedeniyle ve ona 

karşı oluşturuldu. Araştırma yaptıkça Türkiye’de yargılanmış/yasaklanmış tüm 

kurmaca eserlerin bilgisine ulaşamayacağımı, bu listenin asla tamamlanamayacağını, 

dolayısıyla imkânsız bir listenin peşinde olduğumu kabul etmek durumunda kaldım. 

Robert Darnton (2014) üç otoriter rejimde, Fransa Bourbon Hanedanlığında, 



15 

 

Hindistan İngiliz hâkimiyetinde ve Doğu Almanya Komünist yönetiminde yaşanan 

edebi sansürleri incelediği Censors At Work: How States Shape Literature [Sansür İş 

Başında: Devletler Edebiyatı Nasıl Şekillendirir] kitabında sansürün gizli işlediğini 

bu nedenle de arşivlerin yok edildiğini ve sadece çok az arşivin yeterli olabileceğini 

söyler (Darnton, 2014, s. 14). Darnton, arşivin yokluğundan kaynaklanan bu 

sınırlamaya rağmen yine de yeterli belgelemeyle sansürcülerin mantığını ve bu 

mantığın arkasındaki örüntüleri bulabileceğimizi ekler (s. 14). Bu nedenle, bu 

çalışmanın bir ilk ve son yargılanmış eseri olan tamamlanmış ve bitmiş bir arşiv 

çalışması sunması mümkün değildi. Fakat bu imkânsızlık, ortak kanıya dönüşen 

imkansızlığın tam aksine bu çalışmanın ortaya çıkmasına neden oldu; çünkü 

yargılanmış eserlerin basitçe bir listelemesini yapmak aslında edebi sansüre dair çok 

yeni bir yorum ortaya koymayacaktı. Bu nedenle; bu çalışmada söz konusu olan 

kümülatif bir yapı değil; sansürleyici mantığın aslında edebiyatla girdiği gerginliğin 

söylemini tespit etmektir. Dolayısıyla asıl önemli olan da bu gerginliğin oluştuğu 

aralıklara bakmak ve tamamlanabildiği kadarıyla arşiv çalışması Darnton’ın da dile 

getirdiği gibi örüntüleri tespit etmek açısından yeterli veriyi sağlamıştır. 

Arşiv çalışması esnasında karşılaştığım problemlerin adını Ahıska arşiv 

araştırması kısmını anlattığı bölümde koymuştur: “arşivin yok edilmesi”. Ahıska’ya 

göre; arşivlerin yok edilmesi, geçmişin içerdiği yorumlama çeşitliliğini yok etmek, 

milli hakikatin yekpareliğini oluşturmak için bir strateji ve aynı zamanda tarihin 

yükünden kurtulma çabasıdır:  

Arşivlerin yok edilmesi, geçmişin içerdiği yorumlama çeşitliliğini yok etmek, 

milli hakikatin yekpareliğini oluşturmak için bir strateji olarak 

değerlendirilebilir. Buna göre, geçmişin mirasçıları, geçmişi imgelemde 

sabitlemek ve tekleştirmek üzere geçmişin çoğulluğunu yok edip yokluk 

temelinde bir anlatı oluşturmuşlardır. Arşivleri yok ederek geçmişi 

korumuşlardır. (2018, s. 65) 

 



16 

 

Arşivin yok edilmesi her zaman somut olarak tahrip edilmesi anlamına gelmez, 

Ahıska’nın belirttiği gibi bir duvarın arkasında unutulması arşivin yok edilmesi 

demektir. Achille Mbembe “The Power of the Archive and its Limits” [Arşivin Gücü 

ve Sınırları] yazısında arşivin belirli belgelerin arşivde yer almasını, diğerlerinin 

dışarıda kalmasını kapsayan bir güç ve bu nedenle de arşivin bir parça bilgi değil 

statü olduğunu iddia eder (Mbembe, 2002, s. 18-19), Mbembe, Ahıska’nın tarihin 

yükünden kurtulma olarak yorumladığı durumu devletin “borç” yükünden kurtulması 

olarak ele almaktadır:  

Bir yandan arşivsiz devlet yoktur; öte yandan, arşivin varlığı bile devlet için 

sürekli bir tehdit oluşturmaktadır. Nedeni basit. Devletin gücü, hatırlama 

yeteneğinden çok, zamanı tüketme, yani arşivi ortadan kaldırma ve geçmişi 

uyuşturma kabiliyetine dayanır. Devleti yaratan eylem, bir chronophagy 

eylemidir. Bu radikal bir eylemdir; çünkü geçmişi tüketmek tüm borçlardan 

kurtulmayı mümkün kılar. Devletin kurucu şiddeti, nihayetinde, hiçbir zaman 

göz ardı edilemeyecek olan, şu ya da bu borcu tanımayı (ya da ödemeyi) 

reddetme olasılığına dayanır. Bu şiddet, arşivin özüne aykırı olarak tanımlanır 

çünkü arşivin reddi, tam anlamıyla, bir borcun reddine eşdeğerdir. (s. 23)  

 

Bu borcu ödememek veya varlığını dahi belirli kılmamak için bazı devletler arşivsiz 

yapabileceklerini düşünmekte ve arşivi susturmakta ya da yok etmektedirler. 

Mbmembe, arşivin toplumsal ve kamuya açık varlığını da vurgular; arşiv sadece 

belgelerden oluşmaz, maddidir. Dolayısıyla arşiv tanımının hem mimari bir yapıyı 

hem de içinde tutulan belgeleri kapsadığını söyler ve arşivin gücünün bu birleşimden 

ileri geldiğini iddia eder; mimari bir boyutu, fiziksel bir mekânı olmadan arşiv, arşiv 

olamaz. Kamusal bir mekânda sadece saklanmaya değer bulunan belgelerin 

saklanmasıyla arşivlenen belgeler sadece yazarlarına ait olmazlar; kamu malı haline 

gelirler. Dolayısıyla herhangi bir belge arşivlendiği anda kamusal alana açılır ve 

herkes için ulaşılabilir hale gelir. Mbembe, arşivin görülebilen, dokunulabilen, 

okunulabilen bir yapı olarak varlığının altını çizer: “Zamanın komünitesi, hepimizin 

ortak mülkiyet haklarını kullanabileceğimiz bir zamanın mirasçıları olacağımız 



17 

 

duygusu: Arşivin yaymaya çalıştığı imgesel budur” (s. 22). Demek ki arşivin yok 

edilmesi aynı zamanda bu ortak mülkiyetin yarattığı imgeyi de yok etmek anlamına 

gelmektedir. Türkiye’de edebi sansüre dair arşiv bu kamusallıktan çıkarılmıştır.  

Ahıska’nın adını koyduğu “arşivin yokluğunu” somut olarak tez araştırması 

için gittiğim kurumlarda deneyimledim; ilk karşılaşmam Ankara’da yer alan 

Başbakanlık Devlet Arşivleri’ne gittiğim zaman oldu. Çalışma konumu anlatıp kendi 

imkanlarımla oluşturduğum yargılanmış romanlara dair listeyi verdiğimde kurumun 

en yetkili ismi böyle bir konuyu çalışmamın çok anlamlı olduğunu, Roman 

vatandaşları kendisinin de sevdiğini söyledi. Çalışmamın içeriğini doğru 

anladığındaysa da arşivi herkese açamadıklarını, kimin hangi niyetle bu arşive 

ulaşmak istediğini bilemediklerini, insanların “Yunan mı ajan mı” olduklarının 

anlaşılamayacağını söyledi. Mbembe’nin ısrarla arşivin maddi varlığı üzerinde 

durmasının tam karşılığını ise yine Ankara’da yer alan “Küçükleri Muzır Neşriyattan 

Koruma Kurulu” binasında deneyimledim; çünkü buraya arşivlerini kullanmak için 

gittiğimde kurum yerinde yoktu ve orada bilgi edindiğime göre Cumhurbaşkanlığı 

Külliyesi’ne taşınmıştı. Bu tüm bir arşivin de artık ulaşılamayacak bir yere gittiği 

anlamına geliyordu. Ahıska’nın arşivin nasıl iktidar söylemi içinde yaşatılıyorsa 

kaydın yokluğunun da iktidarın söylem ve pratiklerle ilişkini ortaya koyduğunu 

belirttiği gibi (s. 71) müstehcenlik yargılamalarının zirvede olduğu dönemde bu 

kurulun ulaşılamaz bir yere taşınması, yani arşivin yok edilmesi, kamudan 

uzaklaştırılması tam da bu söylemi en somut biçimde göstermektedir. 

Sonuç olarak, sansür çalışmalarında arşiv çalışması kaçınılmazdır; en önce bir 

eserin sansürlendiği, yargılandığı bilgisine ulaşmadan bu çalışma gerçekleşemez. 

Dolayısıyla bu tezin de birincil basamağı arşiv çalışması olmuştur. Ancak bu arşiv 

çoğunlukla kamuya açık değildir ve tüm arşivler kamuya açıldığında, yasaklanan 



18 

 

kitaplar özgürce dolaşıma girdiğinde sansürün yol açtığı zararın da yok olacağı 

anlamına gelmez. Bu nedenle, edebi sansür çalışmalarının her zaman bir “karşı 

arşiv”e ihtiyacı vardır. Sansüre karşı bir de sansürü işaretleyen “karşı bir arşiv” 

yayımcıların, yazarların, okurların, araştırmacıların çabalarıyla oluşturulabilir hem 

toplumsal hafıza için hem de edebiyat tarihinin kendi hafızası için bu kayda geçirme 

şarttır. Sansüre dair yapılan her çalışma, oluşturulan listeler, yazılan kitaplar, dergi 

sayıları, yazarların edebi hamleleri bu asla bir bütün olamayacak, 

tamamlanamayacak arşive çok büyük katkı sağlarlar. 

Bu sansür ürünlerini kavramanın bir yolu, o halde, hem gerçek hem de 

mecazi arşivlerden geçer. Sansürü arşiv kavramı üzerinden yeniden 

çerçevelemek, sahip olmadıklarımızı yaptıklarımız aracılığıyla izlemenin 

mümkün olduğunu önermektedir. Sansürün söyleme verdiği ölçülemez zararı 

ölçmek için bir yöntem sağlar. Hem gerçek hem de mecazi olarak tanımlanan 

birçok sansür arşivi, hikâyenin tamamını asla anlatamaz. Ancak, sansürün 

etkilerinin tam kapsamının üzerine inşa edilebileceği zemini sağlarlar. (s. 3) 

 

Bu tamamlanamayacak hikâyenin çok önemli bir kısmı edebi sansür konusunda 

yapılacak çalışmalardır ve tez bu alana hem arşiv çalışmalarına hem de “karşı arşiv”e 

katkıda bulunmayı hedeflemektedir. Halihazırda edebiyat tarihinden silinmek istenen 

eserin Ricouer’ün deyişiyle arşivde uyuyan hem dilsiz hem de yetim, kendisini 

sorgulayacak, savunacak birine gereksinim duyan belgenin (s. 192) okunması, 

edebiyatın arşivin yeniden oluşturulmasındaki gücünü de açığa çıkarmaktadır.  

 
1.2  Literatür taraması ve özgün değer 

Bu çalışmanın konusu olan yargılanmış kurmaca edebiyat alanında yapılmış 

bütünlüklü bir çalışma yoktur; sansür konusunda yapılan geniş kapsamlı çalışmaların 

büyük bir bölümü basın yayın alanını kapsamaktadır. Dolayısıyla bu tez literatürdeki 

bu eksikliği giderme, edebiyat ve sansür çalışmalarına yargılanmış kurmaca eserleri 

merkeze alarak özgün bir okuma getirme hedefindedir.  



19 

 

2008 yılında Ozan Marakoğlu’nun İstanbul Üniversitesi Adli Tıp Enstitüsü 

Sosyal Bilimler Anabilim Dalı altında yazdığı Edebiyat Eserleri Açısından 

Müstehcenlik Suçu ve Bilirkişilik başlıklı tezi (2014 yılında Liberte Yayınları 

tarafından Edepsiz Kitaplar: Edebiyat Eserleri ve Müstehcenlik Suçu Bağlamında 

Bir Hukuk Eleştirisi başlığı ile kitaplaştırılmıştır.) edebi sansürü daha çok hukuk 

temelinde incelemiştir. Marakoğlu, çalışmasında müstehcenlik kavramını, hukuki 

açıdan boyutunu, Türkiye’de ve yabancı kanunlarda müstehcenlik suçunu ele almış; 

edebiyat özelinde ise Türkiye’de bu suçtan yargılanmış çeviri ve Türkçe eserlerden 

örnekler ve bu örneklerin bilirkişi raporlarını vermiştir. Bu açıdan önemli veriler 

içerdiğini söylemekle beraber, çalışmanın edebiyat arka planı yetersiz kalmıştır. 

Deniz Güner’in 2015’te Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim 

Dalı’nda tamamladığı Cumhuriyet Dönemi Basın Yayın Yasakları (1923-1960) 

(2015) başlıklı doktora tezi odağına 1923-1960 yılları arasındaki basın ve yayın 

yasaklarını almıştır, yasakların gerekçelerini ve yıllara göre dağılımı vermeyi 

hedefleyen bu çalışma yoğunlukla Bakanlar Kurulu Kararıyla yasaklanan dergi ve 

gazeteleri dönemleriyle beraber yorumlamaktadır. Tezin sonunda Güner’in verdiği 

listeler Bakanlar Kurulu Kararıyla yasaklanan kimi kurmaca eserlere de yer vermekle 

beraber oldukça sınırlıdır. Yasemin Doğaner ve Mustafa Yılmaz’ın (2007) kitabı 

Cumhuriyet Dönemi’nde Sansür: 1923-1973 benzer biçimde belirtilen tarih 

aralığında Bakanlar Kurulu Kararıyla yasaklamalara odaklanırlar. Yayınların 

yasaklanma gerekçelerine, yıllara ve sayılarına göre dağılımını ortaya koyan bu 

çalışmada da sınırlı sayıda kurmaca esere yer verilmiştir. 

Sanat ve sansür hakkında yazılmış erken ve belgeleme açısından öncü bir 

çalışma Çetin Yetkin’in (1970) Siyasal İktidar Sanata Karşı adlı kitabıdır. 

“Belgelerle, Baskı Nedenleri ve Sanık, Hükümlü, Sabıkalı Sanatçılar” olarak 



20 

 

açımlanan kitap yazarların avukatlarının da katkılarıyla oluşturulmuştur. Yetkin de 

devlet ve edebiyat ilişkisini çalışmasına temel almış ve çalışmasının en başına 

“Devletin Sınıfsal Yapısı”, “İkinci Dünya Savaşının Etkileri”, “DP Dönemi” gibi 

bölümler koyarak çalışmasına tarihsel bir zemin hazırlamak istemiştir. Kitap, Nazım 

Hikmet, Rıfat Ilgaz, Aşık İhsani, Fethi Naci, Aziz Nesin gibi isimlerin dava 

belgelerini sunar; öte yandan sadece edebiyat özelinde kalmaz, resim ve karikatür 

davalarına dair önemli veriler de aktarır. Akademik nitelikte olmasa da belge sunma 

açısından sınırlı da olsa dikkate değer bir çalışmadır; özellikle arşiv açısından 

oldukça değerlidir.  

 Bu tezin arşiv çalışması kapsamında yasaklanmış kitapların listelerini içeren 

devlet yayınlarından, sansüre dair yazılmış araştırma kitapları ve akademik 

çalışmalardan, yazarların günlük, mektup ve anı kitaplarından, kültür ve sanat 

yıllıklarından, dergilerden, gazete arşivlerinden, yurt içi ve yurt dışı kurumların 

sansüre dair raporlarından, resmi devlet arşivlerinden faydalanılmıştır. Yasaklanmış 

kitapların listesini veren yayınlardan ilki T.C Ulaştırma Bakanlığı Posta, Telgraf ve 

Telefon İşletme Genel Müdürlüğünce 1951 yılında Alsancak Demiryolları 

Matbaası’nda basılan Yurda Sokulması ve Elden Ele Geçmesi Yasak Yayınlar (1951) 

isimli yayındır. “Devlet nüshası” olarak damgalanan yayının girişinde yer alan 

“P.T.T Başmüdürlüklerine” başlıklı yazıdan bu amaçla hazırlandığı belli olur. 

Yurtdışından gelen ve içinde yasaklanan çeşitli yayınlar bulunduran postalar 

hakkında yapılacak işlemler hatırlatılmıştır. Bu yazıda “yurdun güvenlik ve asayişi 

ile sıkı sıkıya ilgili bulunan bu işde bütün memurlarımızın uyanık bulunmalarını 

önemle dilerim” şeklinde çalışanların yasak yayınlar konusunda çok dikkatli olmaları 

istenmiştir (s. 3). Yasak yayınların alfabetik listesini, türünü, basıldığı dili ve şehri, 

yayınevini veren bu belge, yeni yasaklanan eserlerin isimlerinin yazılması için de boş 



21 

 

kısımlar içermektedir. Sabahattin Ali Değirmen, Dağlar ve Rüzgâr, Sırça Köşk; 

Nazım Hikmet Benerci Kendini Niçin Öldürdü, Gece Gelen Telgraf; Aziz Nesin 

Azizname, Reşat Enis Ekmek Kavgamız; Sait Faik Abasıyanık Medarı Maişet 

Motoru, Cevat Rıfat Atilhan Suzi Liberman, Rıfat Ilgaz’ın Sınıf gibi eserlerini 

içermektedir.  

Bakanlar Kurulunca Yurda Sokulması ve Dağıtılması, Yasaklanan ve 

Mahkemelerce Zapt ve Müsaderesine Karar Verilen Yayınlara Ait Liste (1982), 

Ankara Yarı Açık Cezaevi Matbaası tarafından basılmıştır. Muzaffer İzgü 

Donumdaki Para; Dede Korkut, Adalet Ağaoğlu Fikrimin İnce Gülü, Nedim Gürsel 

Uzun Sürmüş Bir Yaz gibi eserleri içerir. 22.09.1975 tarihinde de İçişleri Bakanlığı 

yasak yayınları içeren Adli Mercilerce Toplattırılmasına Karar Verilen Basılı 

Eserler başlıklı bir kitap bastırır; fakat bu kitaba ulaşılamamıştır. Mahkemelerce 

Müsaderelerine Karar Verilen veya Basın Kanunu’nun 31. Maddesi Gereğince 

Bakanlar Kurulu Kararı ile Türkiye’ye Sokulması veya Dağıtılması Yasaklanan 

Basılı Eserlere Dair Liste (1984) Ankara’da Başbakanlık Basımevi’nde basılmıştır. 

Yasak yayınların alfabetik olarak listesini içeren yayının açıklama kısmında 

15/5/1974 tarihli Cumhuriyet’in 50. Yılı nedeniyle af kanunu kapsamı dışında kalan 

ve 7/2/1974 tarihinden sonra işlenen suçlara dair listeye yer verildiği belirtilir (s 3). 

Dergi, kitap, plak gibi farklı yayın türlerini içermektedir. Tüm bu yayınların devletin 

çeşitli kurumlarına dağıtıldığı, yasak yayınların takibinin yapılması için basıldığı 

anlaşılmaktadır. 

Çağdaş Gazeteciler Derneği Yayınları’nın (ÇGD) yayımladığı Basın 80-84 

(1984) isimli kitap 12 Mart 1980 ile 12 Mart 1984 arasındaki tarihte yasaklanan 

eserlerin listesini içerir, aynı şekilde ÇGD tarafından yayımlanan Basın 94-95 

(Aksoy, 1996) böyle bir liste içermese de bu tarihsel aralıkta yasaklanan eserlere dair 



22 

 

gerekçeleri vermese de yayım yılı, yayınevi gibi bilgiler verir. Nejdet Sinanoğlu’nun 

hazırladığı Toplattırılan Yayınlar: Yargıtay Kararları (Sinanoğlu, 1980) isimli 

çalışma kitap toplamakla görevli olanların dahi hangi kitabın yasak olduğunu ve 

mahkeme kararlarını gösteren bir listeye sahip olmadıklarını belirtir (s. 8); kitap 

toplattırılan yayınlara toplatma kararı veren mahkemeye, tarih ve sayısına dair bilgi 

ve çeşitli belgeler içermektedir. Tüm bunların dışında bu tez için taranan temel 

yayınların bir kısmı şu şekildedir: Cumhuriyet Döneminde Sansür (1923-1973) 

(Doğaner & Yılmaz, 2007), Vaay Kitabın Başına Gelenler (Karaca, 2012), 

Türkiye’de İktidarların Kılıcı Sansür (Yenerer, 2013), Cezaevi Üniversitesi: 

Darağacı Kürsüsü (Güçlü, 1994), (Arşiv belgeleri ışığında) Türkiye’de Sansür 

(1938-1945) (Er, 2014), Yasaklı Sanatın Öyküsü (Ataer, 2017), 11 Yasak Öyküsü 

(Ağanoğlu), Dünden Bugüne Düşünceye ve Basına Sansür (Şahhüseyinoğlu, 2005), 

Sansürsüz Sansür Tarihi (1795-2011) (Hürkan & Kayış, 2012), Yasak Kitaplar 

(Habora, 1969), Kitabın Evrimi (Öcal, 1971), Mürekkebin Yanık Kokusu: Sansür 

(Kıvanç, 1999)  

Belirtilen kitapların yanı sıra yazarlara dair pek çok anı, günlük, mektup 

türünde kitaplar taranmıştır. Servet İskit Türkiye’de Neşriyat Hareketleri Tarihine 

Bir Bakış, Zekeriya Sertel’in Hatırladıklarım, Rıfat Ilgaz Yokuş Yukarı, Mehmed 

Kemal Acılı Kuşak, Ömer Faruk Toprak Duman ve Alev, Rıfat Ilgaz Kırk Yıl Önce 

Kırk Yıl Sonra, Yokuş Yukarı, Sabiha Sertel Roman Gibi, Zekeriya Sertel 

Hatırladıklarım, Erdal Öz Defterimde Kuş Sesleri, Orhan Kemal Eşe Dosta Selam, 

Aziz Nesin Aziz Nesin’in Anıları başlıca incelenenlerdendir. Ayrıca başlıca süreli 

yayınlar olarak; Ayın Tarihi, Kebikeç, Varlık dergileri ve Cumhuriyet, Milliyet 

gazetelerinin arşivleri taranmıştır.  



23 

 

Tüm bunların yanı sıra çeşitli kurum ve kuruluşların, sivil toplum örgütlerinin 

sansüre dair çalışma ve raporları taranmış, belgelerinden faydalanılmıştır. Bunlardan 

başlıcaları; Başbakanlık Devlet Arşivleri, Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi (AİHM) 

kararları, Resmi Gazete, Türkiye Yayıncılar Birliği Yayınlama Özgürlüğü Raporları, 

İnsan Hakları Derneği (İHD) raporları, Türkiye İnsan Hakları Vakfı (TİHV) 

raporları, Düşünce Suçlarına Karşı Girişim (DSKG) raporları (htt9), Siyah Bant 

raporları, Türkiye Yazarlar Birliği kültür ve sanat yıllıkları, Susma Platformu, 

Türkiye’de Sansür ve Otosansür raporlarından yararlanılmıştır.  

Tezimin temel argümanını ve temel düşüncelerini kısaca özetlemek isterim. 

Öncelikli olarak çalışmamın sonucunda ortaya çıkan şu tabloyu vurgulamak gerekir: 

Türkiye’de kurmaca üzerinde kuruluşundan bugüne kesintisiz süregelen bir devlet 

sansürü mevcuttur. Bu tez de en temelde; Türkçe edebiyat çalışmalarının edebi 

sansür göz önüne alınmadan oldukça yetersiz kalacağını iddia etmektedir. 

Dolayısıyla bu tez; 1923’ten günümüze yargılanmış kurmaca eserler odağında 

Türkçe edebiyata baktığımızda yeni okuma hatlarının ve temaların çıktığını 

göstermektedir. Yani temel önermem bir cümleyle; bir dilsel ve söylemsel kurum 

olarak edebiyat ile devletlik pratiklerinin ve söyleminin karşılaştığı, kesiştiği, 

farklılaştığı kültürel anların ve bölgelerin sansür yoluyla tespiti bu tezin temel 

amacıdır. Bu çatışma alanları tematik olarak bazı noktalarda toplanmakta; yargılayıcı 

devlet baskısı edebiyat üzerinde her tarihsel dönemde belli başlı sosyokültürel 

temalarda yoğunlaşmaktadır. Böylelikle, mutlak anlamda homojen olmasa da bir 

yargılama hattı ortaya çıkmakta. Her bir bölüm dört temayı içerir: azınlık, mülkiyet, 

müstehcenlik ve tanıklık.  

Bu tezin, edebiyat tarihinden seçtiği, okuduğu ve tematik olarak 

sınıflandırdığı tüm bu eserlerin ve metinlerin temel özelliği şudur: Bu metinler 



24 

 

sansür kurumu olmadan, sansür mekanizmasının gerçekleşmiş ya da potansiyel 

müdahaleleri düşünülmeden, yani sansür söylemine referans vermeden asla 

bütünlüklü bir şekilde anlaşılamayacak metinlerdir. Edebiyat tarihi içindeki iddiam 

budur. Örneğin, sansürü düşünmeden 80’lerde müstehcenliği düşünemeyiz. Örneğin 

toplumcu gerçekçiliğin bir akım olarak tanımlanabilmesini neredeyse sansür 

sağlamaktadır; sözü edilen bu şekilde biçimlendirici bir güçtür. Bu eserler; konu 

benzerlikleri, sınıf savaşını anlatmaları gibi nedenlerden değil yargılama 

gerekçelerinde net biçimde ifade edilen başka bir dünyanın imkânı meselesinden, bu 

ortaklıktan yargılanıyorlar. 

Bu tezin kavramsal farkını ortaya koyduğu üç temel madde vardır. İlk olarak, 

sadece öykü ve romanları, yani kurmacayı inceliyorum. Şiir, tiyatro, deneme gibi 

türleri odağıma almadım; orada da incelenmeyi bekleyen ve tespit ettiğim önemli bir 

külliyat durmakta. Kurmacanın, devletin sansür mekanizmasıyla edebiyatın çatıştığı 

zemini, girdiği gerilimli söylemi daha net okuma imkânı verdiğini düşünüyorum. 

İkinci olarak; sansür çok boyutlu, pek çok uygulama alanı olan bir mekanizma. 

Özellikle günümüzde farklı uygulamalara dağılmış vaziyette. Yayınevlerinin 

uygulamalarından otosansüre uzanıyor ya da devletin kurumlarına (örneğin 

hapishanelere, okullara, kütüphanelere) bazı yayınların alınmamasını da içeriyor, 

metin eksiltmelerini, metinlerin bazı kısımlarının sansürlenmesini de içeriyor. 

Odağımı daraltmak ve devletin doğrudan kendi organlarıyla müdahalesini 

işaretlemek için sadece yargılanmış kurmacaya bakıyorum: bu ifadeyle hakkında 

dava açılmış eserleri ve Bakanlar Kurulu ve Muzır Neşriyat Kurulu gibi resmi 

organlar tarafından yasaklanmış eserleri kastediyorum. Son kavramsal fark olarak, 

tarihsel olarak sadece Cumhuriyet sonrasına odaklanıyorum; Osmanlı’da sansür 



25 

 

meselesine yeni bir cephe açmamak adına ve yargılama mekanizmasının farklılığı 

nedeniyle girmiyorum.6 

Bu argümanlar üzerine kurduğum tezin özgün değerinin en başta arşiv 

çalışmasından geldiğini söyleyebilirim; çünkü bu  tez orijinal bir arşiv çalışmasına 

dayanmakta, yani hazır, verili bir arşive dayanmamaktadır. Kişisel olarak 

gerçekleştirdiğim, Türkiye şartlarında oldukça da zorlu olan bir arşiv çalışmasıyla 

kendi yargılanmış eserler listemi, korpusumu oluşturdum. Bu canlı bir korpus, halen 

yargılanan mevcut. Bu çalışma için Ankara ve İstanbul’da Devlet Arşivleri, Muzır 

Neşriyat Kurulu, Yayıncılar Birliği gibi çeşitli kurum ve kuruluşlara bizzat gittim. 

Işık Öğütçü, Muzaffer Oruçoğlu, Şebnem İşigüzel, Nedim Gürsel gibi doğrudan 

yazarlar ve yakınlarıyla iletişim kurdum. Çeşitli yayınevlerinin avukatlarıyla bizzat 

görüşüp belge sağladım. Bunun dışında, devlet kurumlarında dağıtılmak amaçlı 

basılan yayınları, yazarların anı kitaplarını, mektuplaşmalarını, günlüklerini; 

dergilerin sansür dosyalarını, sansür üzerine yazılmış kitapları, tezleri, gazete 

arşivlerini, kültür sanat yıllıklarını, Resmi Gazeteyi, Avrupa İnsan Hakları 

Mahkemesi kayıtlarını, sivil toplum kuruluşlarının sansür raporlarını kapsayan geniş 

bir  taramasıyla bu listenin nihai halini oluşturdum. Sonuç olarak, oluşturduğum 

listeyi Ek B’de görebilirsiniz. 

Özgün değer açısından ikinci bir nokta olarak, bu arşiv çalışması sonucu elde 

ettiğim kurmaca külliyatının tematik olarak seleksiyonunu ve sınıflandırma 

gerçekleştirdim. Çünkü elde ettiğim listede komünizm propagandası yapmak (Orhan 

Kemal, Arka Sokak) halkın bir kesimini incitici ve suçlayıcı nitelik taşımak, halkı 

aile hayatı ve askerlikten soğutmak (Kuyucaklı Yusuf), Türklüğü aşağılamak (Baba 

ve Piç), halkı kin ve düşmanlığa tahrik etmek, cumhurbaşkanına hakaret 

 
6 Bu konuda bkz. Kitap-lık, Sansür: Yasaklama, Denetleme, Toplatma, sayı 188, Kasın-Aralık 2016. 

Ayrıca bkz. Gürbüz, (2017).  



26 

 

(Lağımpaşalı), halkın din değerlerini aşağılamak, müstehcenlik, terör örgütü 

propagandası gibi pek çok farklı gerekçe ile kurmaca eserler yargılandığını tespit 

ettim. Fakat oluşan listede belirli gerekçelerin belirli dönemlerde yoğunlaştığını da 

gördüm. Dolayısıyla bu seleksiyon gerekçelerin yoğunlaştığı dönemlere göre yapıldı 

ve bu gerekçelerden yargılanan eserlerin hepsini teker teker yorumlamak bu tezin 

kapsamını ve amacını aşacağı için sosyokültürel bağlamda en sık ve en etkili 

temaları seçtim. Bu açıdan basitçe arşiv taramasından ötesinde; sonuçları 

listelemekten ibaret değil. Bu seçimi yaparken de zaten sansür yoluyla dışarıda 

bırakılmak, yok edilmek istenen eserlerden daha minör olanlarının okunmasına 

ayrıca özen gösterdim. Bu bağlamda, özellikle beşinci bölümüm ağırlıklı olmak 

üzere bu eserlerden oluşmaktadır. Toplatılan bu eserlerin bazılarına somut olarak 

ulaşmak da dahi zorlandım. 

Tezin bir diğer özgün değeri; tematik bölümlemeyle seçilmiş eserlerin her 

bölümde kavramsal çerçeveler bağlamında yorumlanması ve analizini 

gerçekleştirmek oldu. Bu tez, aynı verilerle sansüre dair başka okumalar da 

sunabilirdi; örneğin bir sansür tarihi yazılabilirdi. Bu en nihayetinde bir edebiyat tezi 

olduğundan yargılanmış kurmaca eserleri edebiyatın araçlarını kullanmıştır. Örneğin 

Ezop dili gibi anlatım tekniklerini ya da tanıklık edebiyatında önsözleri ve ithafları 

yorumlayarak bu eserlerin analizine odaklandım.  

Son olarak; tezin bir vaadi de sizlere tezin sonunda ufak bir örneğini 

sunabildiğim yargılanmış eserlere dair tüm bu argümanları ve yorumları destekleyen 

malzemenin eksiksiz sunulması; yargılanmış eserlere dair gazete haberleri, çeşitli 

görseller, kapsamlı liste, belgeler, raporlar, figürlerden oluşan bir malzeme bu. Arşiv 

çalışması sonucu elde ettiğim malzemenin  özellikle edebi sansür konusunda 



27 

 

yapılacak sonraki çalışmaların faydalanacağı bir havuz oluşturmasının önemli 

olduğunu düşünüyorum. Bu belgelere Ek C’den ulaşılabilir. 

Arşiv çalışması, Türkiye’deki farklı siyasi iktidar dönemlerinde edebi 

üretimleri kontrol için gerçekleştirilen sistematik uygulamaların arkasındaki 

örüntüleri deşifre edebilmek açısından önemlidir. Yargılanan roman ve öyküler 

hakkındaki arşiv verileri bir yandan Türkiye’de devlet-edebiyat ilişkisini ve devletin 

sürekli olarak edebi üretimi kontrol etme araçlarını anlamaya dair önemli ipuçları 

sunarken, diğer yandan yargılanan kurmaca metinlerin üretildikleri siyasi, tarihsel ve 

kültürel ortamı daha iyi anlamlandırmamızı sağlamaktadır. Edebiyat tarihi 

çalışmalarında çoğunlukla göz ardı edilen, kanon dışı eserlerin de ortaya çıkmasına 

neden olan bu çalışma söz konusu metinleri yeniden konumlandırmayı ve Türkçe 

edebiyat çalışmalarında önemli bir eksikliği gidermeyi amaçlar. Son aşamada bu 

arşiv araştırması, sadece yargılanan kurmaca eserlere odaklanarak azınlık, tanıklık, 

müstehcenlik gibi temaları daha önce incelenmemiş yeni dönemsellikler üzerinden 

ele almayı hedeflemektedir. Tezin amacı sadece arşiv verilerini toplamak, 

düzenlemek, listelemek değil; bu malzemenin edebiyatın araçlarıyla yorumlanması, 

belirli temalar üzerinden okunup analiz edilmesidir.  

Türkiye’de 1923’ten günümüze değişen siyasi iktidarların edebiyatı kontrol 

altında tutmak için her dönem oluşturduğu belirli politikalar ve uygulamaların; 

sansürün yasal bir uygulaması olarak kurmaca eserlerin yargılanması bu tezin temel 

meselesidir. Türkiye’de edebi sansür çok boyutlu bir yapıdır; kitap toplattırmadan 

metin eksiltmeye, okul, kütüphane, cezaevi gibi devlet kurumlarının 

denetlenmesinden yayınevlerinin işleyişlerine müdahaleye, SEKA gibi devlet 

kurumlarının özelleştirilmesinden maddi olarak belirli yayınevlerinin ve yazarların 

devlet tarafından desteklenmesine, kültür sanat ödüllerine, bazı eserlerin 



28 

 

tanıtımlarının engellenmesine, otosansüre uzanan bu karmaşık yapının tüm 

yönleriyle tek bir çalışmada ele alınması imkansızdır. Dolayısıyla bu tez, her 

dönemde Türkiye’deki politik iktidarların uyguladıkları daha açık ve doğrudan 

yasalara dayanan edebi sansüre odaklanmaktadır.  

Türkiye’deki değişen siyasi iktidarların edebiyat ile nasıl bir ilişki kurduğunu 

ve bu ilişkinin edebiyat tarihi açısından ne anlama geldiğini, yargılanan kurmaca 

metinlerin iktidar ilişkileri üzerinden ne ifade ettiğini irdelenmekte ve bu çerçeveden 

bakınca, arşiv malzemesiyle edebiyat-tarih ilişkisi hakkındaki kuramsal yaklaşımları 

dengeli bir şekilde ele alarak; kurmaca üretimle kültürel siyasi tarih arasındaki 

ilişkiyi görmek ve anlamlandırmaya çalışmaktır. Yeni Tarihselci yöntem 

doğrultusunda tezin bir ayağında 1923’ten günümüze kadar uzanan bir dönemde 

hakkında dava açılmış roman ve öykülerin değişen devlet politikaları ile nasıl bir 

etkileşim halinde olduğu ortaya konulmaktadır.  

Tüm bunlar göz önüne alındığında, bu tezin temel argümanı Türkiye’de 

kurmaca üzerinde süregelen bir devlet sansürü olduğu, bu nedenle Türkçe edebiyat 

çalışmalarının sansür göz önüne alınmadan oldukça yetersiz kalacağı ve 1923’ten 

günümüze yargılanmış kurmaca eserlere bakıldığında dönemsel olarak belirli 

sosyopolitik temaların bu yargılanmalara zemin oluşturduğudur. Tezin bölümlerini 

oluşturan bu temalar sosyokültürel bağlamda en sık ve en etkili söylemsel temalar 

olarak seçilmiştir. Edebi yargılamanın her dönemde belirli gerekçelerde ve 

sosyokültürel temalarda yoğunlaşması mutlak anlamda olmasa da bir yargılanma 

hattı çıkarmaktadır.  

Tezin “Ötekini Yazmak: Azınlık Temsilleri ve Sansür” başlıklı ikinci bölümü 

Erken Cumhuriyet’te yargılanmış eserleri azınlık temasına odaklanarak ele alır. 

Edebiyat tarihi çalışmalarında çoğunlukla “Milli Edebiyat” olarak ele alınan bu 



29 

 

dönemde henüz kurulmuş ve temel meselelerinden biri vatandaş tanımını oluşturmak 

olan Cumhuriyet’in ilk yargılanmış eserlerine baktığımızda Türkiye’de azınlık 

meselesinin merkezde olduğunu görürüz. Bu bölümde, Türkleştirme politikaları 

uygulamalarının yoğunlaştığı bu dönemde yargılanmış eserlerde başlıca karşılaşılan 

Ermeni ve Yahudi temsillerine odaklanılmaktadır. Bu doğrultuda ilk olarak Hüseyin 

Rahmi Gürpınar’ın 1924 yılında tefrika edilirken yargılanan Ben Deli miyim? 

romanının yargılanması incelenmektedir. Davası toplumda büyük ses getiren bir 

olaya dönüşen romanın yargılanma gerekçesi “adab-ı umumiyeye muhalif neşriyat 

yapmak” olarak gösterilir ve baş karakterlerden Kalender Nuri’nin bir Ermeni kadını 

tacizi davanın sebebidir. Oysa Nuri Sağlam’ın (2005) da belirttiği üzere bu siyasi bir 

davadır ve aynı dönemde mecliste ortaya çıkan bir rüşvet skandalını eleştiren 

Gürpınar bu nedenle yargılanmıştır. Bu alt bölümdeyse romanın yargılanma zemini 

sadece rüşvet skandalını eleştirmesi üzerinden değil romandaki azınlık ve özellikle 

Ermeni temsilinin okunması üzerinden ele alınmaktadır. Emval-i metruke, yani 

Ermenilerin Türkiye’de kalan mallarının dağıtılması meselesi bu romanın 

okunmasında temel tarihi eksendir. Ermeni temsilinin yargılanma zeminini 

oluşturduğu bir başka roman 1944 yılında yasaklanan Şakir Sungar’ın Filiğin Emin 

Balta ile Nasıl Öldürüldü adlı hiçbir çalışmaya konu olmamış, minör, bir kısa 

romandır. 1915 Ermeni Soykırımı’nı “aklama” metni olan ve yazarının yaşadığı 

Kayseri’de basılıp orada toplumsal olaylara neden olduğu gerekçesiyle yasaklandığı 

iddiası dikkate değerdir. İkinci alt bölümde ise yine kanon dışı bir roman, Cevat 

Rıfat Atilhan tarafından yazılıp 1936’da yasaklanan Yahudi Casusu Suzi Liberman 

romanının yargılanma zeminini Yahudi temsili oluşturur. Roman 2. Dünya Savaşı 

politikaları ve Trakya Olayları gibi tarihsel eksende ele alınmaktadır. Basıldığında 

orduya dağıtılan bu romanın yasaklanması aslında bu bölümde ele alınan diğer 



30 

 

eserleri de kapsamaktadır. Devletle benzer azınlık söylemini oluştursa dahi bu 

eserlerin yargılanmasının zeminini devletin o andaki pragmatik siyasi gerekçeleriyle 

birlikte yorumlamak gerekmektedir. Bu eserlerin hepsinde azınlıklar öteki olarak, iç 

düşman söylemiyle temsil edilmiştir. 

“Edebiyattan Şüphe Duymak: Mülkiyet, Sınıf Çatışması ve Antikomünizm” 

başlıklı üçüncü bölüm tarihsel olarak ilk bölümü takip ederek 1940-1970 arası 

çoğunluğunu “komünizm propagandası yapmak” gerekçesiyle yargılanan eserleri 

inceler. Bu bölümde toplumcu gerçekçiliğin adeta bir suç öğesi haline getirildiği 

tartışılmaktadır ve bu nitelendirmeye sahip eserlerin yazarları yoğun baskıya maruz 

kalışı incelenmektedir. Dolayısıyla ilk alt bölüm bu baskı ortamını antikomünizmle 

birlikte düşünmekte ve dönemin edebiyat atmosferini sansür üzerinden 

incelemektedir. İkinci alt bölümde, Sait Faik Abasıyanık’ın 1944 yılında yasaklanan 

romanı Medarı Maişet Motoru ve Orhan Kemal’in 1956 yılında “komünizm 

propagandası yapmak” gerekçesiyle yargılanan Arka Sokak öykü kitabı mülkiyet ve 

yoksulluk temaları üzerinden incelenir. Bu eserlerin yargılanma zemini mülkiyete ve 

yoksulluğa dair oluşturdukları temsillerin yeni imkân alanları açması; mülkiyetsiz bir 

dünya ve yoksulluğun dayanışma potansiyeli oluşturmaktadır. Bu alt bölümde son 

olarak, yargılanma zeminlerini önemli bir mülkiyet olan topraktan alan ve çoğu köy 

romanı olarak adlandırılan eserler incelenmektedir. Halil Aytekin’in 1945 yılında 

yasaklanan öykü kitabı Harman Yangını ve Reşat Enis’in 1945 yılında yasaklanan 

Toprak Kokusu romanı Toprak Kanunu meselesiyle beraber ele alınmaktadır. 

Üçüncü alt bölümün iddiası ise Sabahattin Ali’nin yargılanan eserlerinin sansüre 

karşı edebi bir araç olan “Ezop dili”ni kullanarak bir direniş alanı gerçekleştirmeye 

yöneldiğidir. Bu bağlamda son olarak, bu kavram ışığında Ali’nin 1937’de 

yasaklanan Kuyucaklı Yusuf romanı, 1944’te yasaklanan öykü ve şiir kitabı 



31 

 

Değirmen, Dağlar ve Rüzgâr ve 1948’de yasaklanan öykü kitabı Sırça Köşk 

incelenmektedir.  

Tezin “Sansürün Sınırı: Kurmacada Müstehcenlik” başlıklı dördüncü 

bölümünde müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan ve/veya Muzır Neşriyat Kurulu 

tarafından sakıncalı bulunan eserlere odaklanılmaktadır. Müstehcenlik gerekçesiyle 

yargılanan eserler her dönemde var olsa da özellikle 1980 ve 2000 sonrası dönemde 

yoğunlaşır. Bu bölümde ilk olarak müstehcen kavramının sınırları tartışılmakta ve 

daha sonra temelde iki hat üzerinden işkence ve cinselliğin müstehcenlikle olan 

ilişkisi ele alınmaktadır. Darbe dönemlerinde yoğunlaşan yargılamalarda 

müstehcenlik ile işkence ilişkisi politik beden hakkındaki kavramsal tartışmalar 

etrafında incelenmektedir. İşkencenin cinsellikle ilişkisini tasvir eden iki eser Çetin 

Altan’ın 1974 yılında yargılanan romanı Bir Avuç Gökyüzü ve Ahmet Altan’ın 

1986’da yargılanan Sudaki İz romanlarıdır. Bu romanlardaki işkence temsilleri hem 

cinsellikten bağımsız değildir hem de toplumsal hayatta görünürlüğü olmayan bir 

meseleyi sahneye getirdiği için müstehceni işaret etmektedir. 1980 sonrası cinsel 

özgürleşme söylemi ve bu sansürü kurmacada işlemesidir. 2000’lerdeki muzır 

patlaması ise heteronormatif olmayan cinsel kimliklerin görünürlüğü gibi alt 

başlıklarla bu bölümün temelini oluşturmuştur. Pınar Kür’ün 1986’da yargılanan 

Asılacak Kadın romanı, Füsun Erbulak’ın 1984’te yargılanan 60 Günlük Bir Şey 

romanı ve Şebnem İşigüzel’in 1993’te yargılanan Hanene Ay Doğacak öykü kitabı 

toplumda tabu olarak görülen ensest ve zina gibi meselelerin temsillerini 

içerdiğinden; 2000 sonrası giderek artan muzır davaları ise özellikle farklı cinsel 

kimliklerin temsillerinden yargılanmışlardır. Dolayısıyla bu bölümde müstehcenlik 

sadece cinsellik içeren sahnelerin sergilenmesiyle bağlantılı değil, aynı zamanda 



32 

 

sahne dışı kalması gerekenin sahne içine taşınmasından kaynaklı tam da sansürün 

sınırı olarak ele alınmaktadır. 

Tezin “Tarihi Kurmacalaştırmak: Yazınsal Tanıklık” başlıklı beşinci bölümü, 

Türkçe edebiyat çalışmalarında genelde darbe dönemleriyle ilişkilendirilen tanıklık 

meselesiyle birlikte düşünülen, 1990’lar ve özellikle 2000 sonrası dönemde 

çoğunluğunu “terör örgütü propagandası yapmak” gerekçesiyle yargılanan eserleri 

ele alır. Bu eserlerin yargılanma zeminini tanıklık oluşturmaktadır. 2000 sonrası Kürt 

yazarlar tarafından yazılan bu eserler genellikle birincil tanıklık üzerinden 

oluşturulurlar. 1990’larda yargılanan eserler ise tarihi belgelere ve sözlü tarihe 

dayanarak yazılırlar. Mahmut Alınak’ın 1996’da yargılanan romanı Şiro’nun Ateşi 

aynı dönemde Şırnak’ın köyünde yaşanan olaylara köylülerin anlatılarına dayanarak, 

Muzaffer Oruçoğlu’nun 1997’de yargılanan Dersim romanıysa Dersim Tertelesi’nin 

belgelerine dayanarak oluşturulur. 2000’lerde yargılanan eserlerdeyse dağ, mezarlık 

ve sessizlik gibi temalar ön plana çıkmaktadır. Bir kısmı hapishane edebiyatına da 

dahil olan bu eserler özellikle önsözleri üzerinden tanıklığı çerçeveler. Dağda 

olanların dağı anlattığı bu eserlerdeki temel mesele yalnızca yaşananların kayda 

geçmesi, yeni bir tarih oluşturma çabası değil; aynı zamanda bu metinlerle geleceğe 

dönük kurucu bir yapı oluşturma gayretidir. Mezarlık ve sessizlik, diğer iki önemli 

tema olarak karşımıza çıkar; neredeyse tüm eserlerde mezar(sızlık) temel sorunsaldır. 

Bu temalar ve diğerleri, dağ, coğrafya, mezar “sessiz tanıklık” kavramıyla birlikte 

yorumlanmakta ve bu cansız öğelerin de birer tanık olarak, konuşması mümkün 

olmayanın, yasak olanın tanıklığı haline geldiği iddia edilmektedir.  

Özgün ve el yordamıyla yapılmış bir arşiv çalışmasına ve özgür bir korpusa 

dayanan bu çalışma sansür gibi hem edebiyat hem gündelik hayatımızı ilgilendiren 

bir meseleye katkı yapması amacıyla üretildi. Bu çalışma tabii ki yeni kaynaklar 



33 

 

bulundukça, arşivler açıldıkça genişleyebilecek yenilenebilecek bir yapıdadır. Bunca 

sansür konuşmanın elbette temel ufku düşüncenin ve ifadenin özgürlüğüdür. Bu tez 

çalışmasının edebiyatçılara, hukukçulara, kültürel çalışma yapanlara, devlet 

sosyolojisi çalışanlara kaynaklık edeceğini umuyorum. Türkçe edebiyat tarihinin 

sansür tarihi okunmadan önemli bir boyutta eksik kalacağını düşünüyorum. Bu 

nedenle bu konuda yapılacak her çalışmanın alana önemli katkısı olacaktır.  

 

 

 

 

 



34 

 

BÖLÜM 2 

 
ÖTEKİNİ YAZMAK: AZINLIK TEMSİLLERİ VE SANSÜR 

 

Bu bölümde erken Cumhuriyet döneminde yargılanan eserler azınlık teması 

üzerinden incelenmektedir. Azınlık meselesi sınırları daha yeni çizilmiş bir devletin, 

Erken Cumhuriyet’in en önemli meselelerinden biridir. Cumhuriyet’in daha ilk 

yıllarında 1924’te tefrika edilirken yargılanan ve duruşması halk arasında oldukça 

tepki toplayan, Türkçe edebiyatın önemli ve üretken isimlerinden Hüseyin Rahmi 

Gürpınar’ın Ben Deli miyim? romanı ve Türk edebiyatı tarihinde fazla bilinmeyen iki 

roman Cevat Rıfat Atilhan’ın Bakanlar Kurulu kararıyla 1936 yılında yasaklanan 

Yahudi Casusu Suzi Liberman ve Şakir Sungar’ın yine Bakanlar Kurulu kararıyla 

1944 yılında yasaklanan Filiğin Emin Balta ile Nasıl Öldürüldü romanları bu 

bölümde odaklanılan temel eserlerdir. Azınlık teması Erken Cumhuriyet döneminde 

yargılanan bu eserlerin yargılanma zeminlerini oluşturmaktadır. Bölümün temel 

argümanı, bu romanların azınlıklar konusunda devletin resmi söylemiyle ters 

düşmemesine rağmen anlık pragmatik nedenler dolayısıyla sansürlendiğidir. Bu 

temel argüman etrafında şekillenen alt bölümlerde Ben Deli miyim (1924) romanının 

yargılanması romanda sorunsallaştırılan Ermeni meselesi ve emval-i metruke 

odağında ele alınmaktadır. Yahudi Casusu Suzi Liberman (1935) romanının 

yasaklanması Yahudi temsilleri, yazar kimliği ve Trakya Olayları ile 

değerlendirilmektedir. Son olarak Filiğin Emin Balta ile Nasıl Öldürüldü (1944) 

romanının yasaklanması ise romandaki Ermeni temsilleri ve Varlık Vergisi odağında 

incelenmektedir. 

Erken Cumhuriyet’te yargılanan kurmaca eserlerin azınlık teması üzerinden 

açılan yargılanma zeminlerinin aslında devlet söylemiyle ilk bakışta ters düşmediği 



35 

 

sonucuna varılabilir. Aslında azınlıklar devlet söyleminde  çoğunlukla olumsuz 

ifadelerle yer alsa ve uygulamalar da bu söylemle paralel işlese de devletin anlık 

gereksinimlerle bu söylemi değiştirdiğini de görürüz. Bu romanların hiçbiri de 

esasen azınlıkları olumlu olarak temsil etmez ve bu nedenle ilk bakışta 

yargılanmaları çelişkili görünebilir. Bu eserlerin yargılanmasının arkasındaki 

çelişkili görünen sansür mantığını, ancak eserleri yasaklanmalarına zemin olan 

toplumsal, siyasi ve tarihi koşullarla ortak bir diyalog içinde okuduğumuzda 

anlayabiliriz. Dolayısıyla bu bölümde, söz konusu çelişkili sansür mantığı; bu 

eserlerdeki özellikle Ermeni ve Yahudi temsilleri ve dönemin Türkleştirme 

politikaları, Lozan Antlaşması, emval-i metruke, Trakya Olayları, Varlık Vergisi gibi 

tarihsel bir eksenin birlikte okunmasıyla incelenmektedir.  

 Erken Cumhuriyet’in belki de en önemli ve idare edilmesi en zorlu meselesi 

azınlık konusudur. Türkiye özelinde azınlık kavramını Hamit Bozarslan’ın “azınlık 

alanı” olarak kullanmasında verdiği gerekçenin altını çizerek kullanmaktayım: “Bu 

terimin bizce uygun olması, bu alanı oluşturan toplulukların sayısal olarak azınlık 

olmasından değil, tarihsel bir süreç boyunca azınlığa düşürülmelerinden ve bugün, 

Türklerin ve/veya Sünnilerin yararlandığı haklardan ya da statüden yoksun 

olmalarından dolayıdır” (Bozarslan, 2008, s. 374). Yeni kurulan Cumhuriyet’in 

fiziksel sınırları belirlenmişse de bu sınırların hangi ortak zeminde çizileceği 

vatandaşlık sorununu beraberinde getirmiştir. Halihazırda Osmanlı’da başlayan bu 

süreç Erken Cumhuriyet’le beraber Türkleştirme politikalarını devreye sokmaktadır. 

Türkleştirme politikaları sokakta konuşulan dil, eğitim müfredatı, ticaret, 

ekonominin her alanı, devlet personel rejimi, özel hukuk, nüfus politikaları gibi 

toplumsal hayatın her alanında Türk etnik kimliğinin egemenliğini koymasıdır ve 

yapısal nedenlerden Türkleştirilemeyen her toplumsal gruba ayrımcı muamele 



36 

 

yapılmıştır (Aktar, 2000, s. 101-102). Bu ulus devlet yaratma sürecinde azınlıklar 

eskiden yeniye geçiş sürecinde ötekilikleri sürekli vurgulanan vatandaş 

olmaktadırlar.  

Cumhuriyetin yeni yönetici kadroları, Türklük duygusunu yaratmak için hem 

“devlet” olarak “eskiyi”, “hurafeleri”, “geriliği”, “Doğulu" olmayı temsil 

eden Osmanlı geçmişinden kendilerini farklılaştırmaya çalıştılar hem eski 

Osmanlı tebaasını “kozmopolit”, “karmaşık”, “bulanık" Osmanlı kimliğinden 

kurtararak “etnik açıdan saf”, “dünya görüşü açısından laik" “vatandaşlar" 

haline getirmeye çalıştılar hem de üç kıtaya yayılmış ancak gerek kendine 

düşman güçlerin kışkırtmasına açık gayrimüslim gruplar yüzünden, gerek 

korunması güç olan muğlak sınırları yüzünden içinde yaşayanlara “güven" 

duygusu vermeyen bir imparatorluktan, dış dünyaya karşı zırh gibi bir 

kabukla korunan güvenli bir ulus-devlet yaratmaya çalıştılar. (Hür, 2009, s. 

1144) 

 

Hür’ün belirttiği “güvenli ulus- devlet” söylemiyle azınlıklar öteki ve düşman 

söylemi içinde gösterilmektedirler. Bu söylem sadece gündelik pratiklerle 

gerçekleşmez, Türkleştirme politikaları hem toplumsal pratiklerde yoğunlaşarak 

gündelik hayata müdahale eder hem de kültürel alanda etkindir. Örneğin Orhan 

Koçak 1922-1938 yıllarının kültürel anlamda kurucu bir rolü olduğunu ve Ziya 

Gökalp’in düşüncesinin bu dönemde belirleyici olduğunu söyler. Kemalist siyasal 

sistemle kültür politikaları arasında hem tamamlayıcı hem de temsile dayanan bir 

ilişki olduğunu belirtir (Koçak, 2009, s. 371). Edebiyat da bu ilişkinin en görünür, bu 

nedenle de en önemli alanlarından biri olması nedeniyle sansür mekanizmasının da 

eşzamanlı olarak işlediği bir alandır. 

Yeni kurulan Cumhuriyet’in edebiyat alanındaki erken müdahalelerinde de 

doğrudan bu gerekçeyle yargılama olmasa da azınlık meselesi ön plana çıkar. Bu 

bağlamda edebiyatın sınırlarını belirlemeye yönelik ulusal edebiyat oluşturma 

hamlesinde azınlıkların sadece tematik olarak düşünülmesi yetmez, bu sınırların 

dışında sansür mekanizmasıyla nasıl dışarıda bırakıldıkları da düşünülmelidir. Bu 

konuda örnek bir çalışmayı Talin Suciyan, The Armenians in Modern Turkey 



37 

 

[Modern Türkiye’nin Ermenileri] kitabında 1930-1940 arası yasaklanan Ermeni 

yayınları üzerinden ele alır (Suciyan, 2017). Özellikle 1925 yılında çıkarılan ve basın 

sansüründe önemli yaptırımlar içeren Takrir-i Sükûn yasasıyla birlikte pek çok 

Ermeni gazete çeşitli gerekçelerle kapatılır. Bu alanda daha geniş kapsamlı bir edebi 

sansür çalışması ulusal edebiyatın nasıl oluşturulduğuna dair yeni bir perspektif 

kazandıracaktır. 

Azınlıklar “iç düşman” söylemi içinde ötekileştirilirken yoksulluk gibi 

dönemin en büyük sorunlarından da sorumlu hale getirilirler. Ev sahibi-misafir, 

efendi-köle, yoksul-zengin gibi ikilikler üzerinden işleyen söylem devlet 

görevlilerinden milletvekillerine, basın yayın organlarına, “Vatandaş Türkçe Konuş” 

kampanyasından Varlık Vergisi’ne kadar uzanan geniş bir pratiği ve tarihselliği 

kapsamaktadır. Bu bağlamda azınlıklar hakkında benzer söylemi üreten edebi 

eserlerin yargılanmasının zeminini devletin ulusal olduğu kadar uluslararası bir 

boyutu da olan bu çetrefilli konuda “anlık” pragmatik müdahaleleri olarak okumak 

gerekir; demek ki sansür edebiyatı, politik alanın önemli bir alanı olarak görür. 

Böylece azınlık gibi doğrudan devletin gündeminde olan bir konu devlet söylemiyle 

uyumlu olsa da yargılanabilir.  

Bu bölümde, dönemin en önemli meselesinden olan azınlık teması etrafında 

belirtilen eserler incelenmektedir. Devletin yürüttüğü çeşitli politikalarla 

denetlemeye çalıştığı azınlık meselesi edebi temsillerde de kendini göstermektedir. 

Bu bölümde, Erken Cumhuriyet’in ilk edebi yargılamaları, Türkleştirme politikaları 

ile olan ilişkileri; Lozan Antlaşması, emval-i metruke, TBMM’deki ilk rüşvet 

skandalı, Trakya Olayları, antisemitizm gibi tarihsel zeminle diyalog içinde ele 

alınmaktadır. Kültür politikalarının kurucu olduğu bu dönemde sansürün edebiyat 

üzerinde nasıl işlediğini görmek hem edebiyat hem sosyopolitik açıdan önemli 



38 

 

veriler sağlamaktadır. Yargılanan bu eserlerdeki azınlık temsilleri kimi dönemlerde 

devlet politikalarıyla ters düştüğü için yasaklanmaktadır. Bunun erken bir örneği de 

Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın henüz tefrika edilirken yargılanan Ben Deli miyim? 

romanıdır.  

 

2.1  Ben Deli miyim? romanının yargılanması 

Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın 18 Ağustos 1924’te Son Telgraf’ta tefrika edilmeye 

başlanan romanı hakkında tefrika devam ederken dava açılır ve Hüseyin Rahmi 

Gürpınar ve gazetenin sorumlu müdürü Fevzi Lütfü Bey Ceza Kanunu’nun 21. 

Maddesi uyarınca “adab-ı umumiyeye muhalif neşriyat yapmak”tan yargılanır. 

Roman, aynı sene “ancak bir delinin sözlerinden ibaret olduğu ve ancak tehzib-i 

ahlaka hadim bulunmak gibi yüksek gaye ile yazıldığı ve muhill-i âdâb bir ciheti 

görülmediği cihetle” (Son Telgraf, 30 Eylül Salı, 1924, s. 1) gerekçesiyle beraat eder.  

Kendisine “ben deli miyim?” sorusunu soran Şadan aslında henüz romanın en 

başından toplumsal eleştiriye başlar. Ben Deli’miyim? romanın baş karakteri 

Şadan’ın sözleriyle başlar: “İşte birkaç zamandır beynimi kemiren şüphe… Ben deli 

miyim?” (Gürpınar, 2018, s. 381). Bu sorunun arkasından her memlekette hürriyet 

balonları uçurulsa da insanın özgür olmadığından hem ekonomik hem de toplumsal 

yapı tarafından kısıtlandığı, canının istediklerini deli olarak nitelendirilmekten 

korktuğu için yapmadığını, söylenmesi yasak gerçeklerin içini yediğini belirtir 

(s.382-383). Roman boyunca arkadaşı Kalender Nuri ile maceraları anlatılır; romanın 

toplumsal eleştirisinin yoğunluğu giderek düşer ve Şadan’ın Nuri’nin aşık olduğu 

kadınla evlenip en sonunda Nuri’yi ve kendisini öldürmesiyle roman sona erer. 

Romanın yargılanmasından önceki tefrikalarda yoğun olan toplumsal eleştirinin 

yargılamadan sonra azaldığını söylemek mümkündür. Romanın yargılanma gerekçesi 



39 

 

olarak gösterilen kısımda Şadan ile Kalender Nuri’nin maceralarından biri olarak 

sunulan Nuri’nin Ermeni bir kadına yönelik cinsel tacizi anlatılmaktadır. Romanın 

yargılanmasına sebep olan 21 numaralı tefrikasında Kalender Nuri’nin genç bir 

kadını taciz etmesi anlatılır; kadını takip eden Nuri turnikelerde onu sıkıştırarak taciz 

eder, Nuri bu durumu Şadan’a “Fakat karı arkasına giren şeyin ne olduğunu 

anlayamadı. O ne parmaktı ne de çivi. Uzun cigara ağızlığımı yallah ettim içeriye” 

(s. 436) olarak anlatır. Romanın buraya kadar tefrika edilen kısmında da Şadan’ın 

cinsellikle alakalı pek çok anlatımı vardır aslında, kendi cinselliğini keşfedişini “hep 

cansız şeylere aşk ilan edişini”, bitkilerle, kedilerle, keçilerle ilişkisini anlattığı (s. 

400), genel ahlaka aykırı hareketlerini “söylenmez uvzumun tatbiki kabil herhangi 

çukur bir şekil karşısında heyecanlara tutulur ve tecrübeye atılmak arzusuyla 

saldırırım” şeklinde örneklediği (s. 401), Kalender Nuri’yle birlikte soyunup 

organlarının uzunluğunu ölçtüklerini söylediği (s. 415),  dönemin fuhuş ortamını 

anlattığı (s. 420) pasajların hepsi hem toplumun genel ahlak yapısının sorgulandığı 

hem de doğrudan cinselliğe dair ifadeler barındıran kısımlar olmasına rağmen 

yargılanma gerekçesi olarak gösterilmezler. Demek ki Gürpınar’ın savunmasında 

ima ettiği ve yargılanmasına sebep olan görünür kıldığı gerçeklik cinsellik 

temsillerine dair değildir. Belki bu nedenle de romanın yargılama süreci toplumda 

önemli bir etki yaratır. 

Romanın duruşması 25 Eylül 1924’te İstanbul 5. Ceza Mahkemesi’nde 

görülür ve dava oldukça ilgi çeker, duruşmalara katılım yoğun olur. Duruşmaya 

“ihtiyar, genç, mektepli” 1500 kişinin geldiği, insanların içeri girebilmek için 

neredeyse mahkeme kapılarını kırdığı, mahkeme kapısının önünün mahşer yeri gibi 

olduğu belirtilir. İnsanların Hüseyin Rahmi’nin elini öpmeye koştuğu “Yaşa Üstat 

Hüseyin Rahmi” diye bağırdıkları gazetelerde yazılır (Son Telgraf 25 Eylül 



40 

 

Perşembe, 1924, s. 1). 30 Eylül’deki duruşmada ise salon yine hıncahınç doludur, bu 

duruşmada çıkan beraat kararını salondaki binlerce kişi alkışlar. Bu ifadelerden 

Gürpınar gibi döneminde de etkili bir yazarın davasının kamusal bir olaya 

dönüştüğünü ve oldukça tepki çektiğini söylemek mümkündür, “halk kararını çoktan 

vermiştir” (aktaran Karaca, s. 43, 2012) ve en başından itibaren yazarı 

desteklemektedir. Edebi bir yargılamanın duruşması estetik yorumlama ve 

tanımlama için tarihsel olarak önemli bir yer olarak görülmelidir. Edebi yargılama 

edebiliğin sınırlarının çizilmeye çalışıldığı bir alandır, edebi eser hakkında 

yargılanabilir olarak hüküm verilmiş, dolayısıyla artık geriye hangi sınırları ihlal 

ettiğini belirtmek kalmıştır. Bu nedenle Ben Deli miyim? davası bu açıdan da önem 

taşımaktadır. 

Gürpınar, romanını çeşitli mecralarda savunmuştur. Örneğin, 20 Eylül’de 

Gürpınar Son Telgraf’ta “Hakimlere, Karilerime ve Efkar-ı Umumiyeye” başlıklı bir 

yazı yazar ve romanını savunur. “[…]fikrî neşvünemasını bulmamış ve henüz 

bulmaktan çok uzak bir diyarda yaşıyoruz. Bu memlekette herhangi bir eseri takdir 

ve müellifini taltif edecek bir makam yoktur. Fakat cezalandırmak için bin dil, bin 

kalem ve o kadar makam hemen faaliyete gelir” diye sözlerine başlar. Burada 

yazarın savunmasında da toplum eleştirisi getirdiğini görürüz, yeni kurulan 

Cumhuriyet’in de fikren henüz olgunlaşmadığını ve sanatı takdir etmek yerine onu 

cezalandırmak için uğraştığını dile getirir. Devamında, “Abdülhamit zamanından 

beri bu memlekette “susmanın mükafatı söylemenin mücazatı vardır” diyerek henüz 

çok yeni olan Cumhuriyet’in sansür konusunda Abdülhamit döneminden farklı 

olmadığının altını çizer. Dolayısıyla Gürpınar’ın savunması aslında romanın 

toplumsal eleştirisine de paralel gitmektedir; çünkü romanda da Şadan sürekli yeni 

kurulan Cumhuriyet’in Osmanlı’dan pek çok açıdan farklı olmadığını dile getirir.  



41 

 

Gürpınar, tefrikasındaki eleştiri tonunu bu açık mektubunda sürdürür. 

Toplumdaki ahlaksızlığı “zehirli miyazma”ya benzetir ve bu mikroplu havada 

yüzlerce genç vücudun boğulduğunu, üstelik bunun herkesin gözü önünde 

gerçekleştiğini dile getirir. Dolayısıyla herkesin gözü önünde olan bir ahlaksızlığı 

gösterdiği için yargılandığını ima eder. Tefrikanın yargılanmasına sebep olan 

bölümdeki ipeğin içindeki, dolgun vücutlu, cazip çizgilerini belirterek yürüyen yarı 

çıplak kadın betimlemesinin aslında ahlaka hizmet olduğunu söyler. Gürpınar’a göre 

bu kadının neden bu hale düştüğünü anlamak, araştırmak, göstermek bu hizmetin 

sebebidir. Gürpınar’ın aslında tefrikanın bu bölümünde anlattığı sahnenin sadece bir 

kadının giyim kuşamından ibaret olmadığı açıktır ama yazar meseleyi sadece ahlak 

üzerinden çizer ve dönemindeki pek çok cinsellik içeren eser serbestçe 

dolaşımdayken kendi eserinin neden yargılandığını sorar: “Ben sevicilik ve emsali 

girye marazlar yazmadım. Maahaza kitapçı camekanlarında bu mevzularla dolu 

ciltler var. Binbir günahın yastığı üzerinde uyuyan ‘âdâb-ı umumiye’ benim serirî 

mevzuum üzerine neden başını kaldırıyor?” (s. 2) Benzer yorumu Zafer Toprak 

(2017, s. 55) ve Fatma Türe (2015, s. 132) yaparlar ve 1920’li yıllarda popüler olan 

erotik serilerin yargılanmadıklarını söylerler. “Maahaza Ben Deli miyim? hikâyesinin 

şimdiye kadar intişar eden kısmında henüz hiçbir kadınla erkek arasında ne bir buse 

ne bir deraguş hiçbir gûne aşk savleti tasvir etmedim. Okuyan varsa söylesin. Bir 

delinin iğrenç bir tecavüzünden âdâb-ı umumiye neden böyle şahlanıyor?” (s. 2) diye 

soran Gürpınar meselenin aslında cinsellikle ilgili olmadığını işaretlemiş olur. 

Dolayısıyla, romanın yargılanmasının asıl sebebi yazarın kendisinin de işaret ettiği 

gibi cinsellik değil aslında azınlık meselesidir. 

Gürpınar’ın savunmasını kurduğu temel hat gerçekçi edebiyat üzerinedir. 

Romanını gerçekçi olarak tanımlayan yazar tam da bu nedenle yargılanmasını abes 



42 

 

bulur. Dünyada da gerçekçi romanın yargılanması özellikle 1800’lerde gündemdedir. 

Gerçekçi ve natüralist edebiyat eserlerinin Fransa’da yargılanmasının, bu yazarların 

toplumun bozuk, çürümüş olarak nitelendirdikleri yapılarını, insanın karanlık 

yanlarını açıkça, olduğu gibi, adeta bir bilim titizliğiyle görünür kıldıkları iddiaları 

sansüre uğramalarına sebep olmuştur. Gerçekçilik ve edebi yargılamalar ilişkisine 

tezin üçüncü bölümünde tekrar değinilmektedir. Gürpınar da savunmasını tamamen 

bu hat üzerinden kurarak edebiyatını natüralist ve gerçekçi olarak tanımlar, 

edebiyatının “derin bir fenni ilim” olduğunu söyler ve Emile Zola örneğini vererek 

savunmasına başlar ve romanının yargılanmasıyla aslında realizmin yargılandığını 

belirtir:  

Burada fenni bilinemediği için kıymet ve ehemmiyeti takdir olunamayan 

hakiki hikayecilik bütün ulum ve fünunu ihtiva eden her fenalığı, her marazı 

her gizli fesadı, yarayı aydınlığa çıkaran yüksek bir kudrettir. Memleketimize 

girmeye uğraşan bu icazkâr müşerrihi, bu bîaman musavviri derdest ettirmek 

için Müddeî-i Umumî köşe   başında jandarmalar ile istikbal etmemelidir. (30 

Eylül, s. 1) 
  
Dolayısıyla Gürpınar kendi romanını da gerçekçi olarak tanımlarken aslında 

yargılanmasının sebebi olarak da bu durumu işaret eder; gerçeği, marazı, fesadı 

ortaya çıkardığı için yargılanmakta olduğunu ima eder. Gerçekçi edebiyatın 

yargılanmasına dünyadan örnekler veren Gürpınar, Victor Hugo, Gustave Flaubert, 

Guy de Maupassant gibi isimlerin eserlerinin yargılanmasından bahseder; bu davaları 

yürüten hakimlerin isimlerinin unutulduğunu ama bu yazarların önemini 

koruduklarını söyler. Gürpınar, müstehcen pek çok yazının dolaşımda olduğunu ama 

kendi romanının bu gerekçeyle yargılanışını sorgular ve romanının asıl yargılanma 

gerekçesinin gerçekçilik olduğunu inatla vurgular:   

Ben bir mütehassısı imdadıma çağırarak sanatın fennî bir zemininden 

yürümeye uğraşıyorum. Şimdiye kadar edebiyatımızda gidilmemiş bir yol. 

Bazı riyakârlar için hazmı nâ-kâbil satırlar var. Ben susayım lakin bu içtimaî 

marazlar cemiyeti inletiyor. Yaralar işliyor. Her gün artan mikropların 

virüsleri etrafa yayılıyor. Susmak, Abdülhamid devrinde bu, Meşrûtiyet’te bu, 



43 

 

Cumhuriyet’te de mi böyle olacak?” İkazen derdi göstereni niçin o fenalığın 

mevcudu sanıyorsunuz? Ben bahaneci değilim. Tekrar ediyorum eserimde 

şehveti tahrik için yazılmış bir satır yoktur. Sanatın harîminde edepsizlik 

arayanlar aldanıyor.  (s. 2) 

 

Gürpınar bir savunma stratejisi olarak da romanın gerçekçiliğini vurgular; gerçek 

olanı yazdığı için yargılanması abestir. Müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan diğer 

romanların savunmalarına benzer şekilde eserinde cinsel güdüleri tahrike dair tek 

satır olmadığını söyler. Gürpınar’ın bu savunmasından bahsettiği gerçekçiliğin tam 

olarak neyi “açığa çıkardığını” anlayamayız. Öte yandan gerçekçilik vurgusunu 

tefrikanın yayımlandığı Son Telgraf’ın gazete müdürü Fevzi Lütfü Bey de vurgular 

ve Gürpınar’ın gerçekçi bir romancı olduğunun altını çizer: 

  
Üstad realist bir romancıdır. Eserinin mükemmel ve hakiki olduğundan şüphe 

yoktur. Eğer üstad Hüseyin Rahmi’yi bu eseri yazdı diye mahkûm ederseniz 

onun edebî tarzını “realizm”i mahkûm ediyorsunuz demektir. O hâlde bu 

mahkûmiyet, Türk toprağından Türk edebiyatından Hüseyin Rahmi ismini 

silmek demek olmaz mı? Muharrir vazifesini hakkıyla yapmış ve bize hakiki 

bir eser yaratmıştır. Bir teşrih muallimi, bir frengi mütehassısı da bundan 

başka ne yapar? O hâlde bir vücudun açık yerlerini örtmüyor diye bir 

heykeltraşı, frengiden tenasül aletlerinden bahsediyor diye bir emraz-ı 

zühreviye hekimini de mahkûm edecek misiniz? (30 Eylül 1924, Son Telgraf, 

s. 1) 
  

Buna göre üzeri örtülü gerçeğin örtüsü kaldırılmıştır; ortaya çıkan gerçeğin rahatsız 

edici olması nedeniyle yazar yargılanamaz: “Benim hakikatperest kalemim sahte 

vakar kelimelerin yaldızlarını sıyırıyor. Bunda şehvet ve edepsizlik yoktur. Teşrih 

masasındaki muhterem muallimin elleri de aynı mütefessih şeylerle bulaşıktır”7 (23 

Eylül 1924, Son Telgraf, s.1). Gürpınar ısrarla müstehcen bir içerik yazmadığını, 

okurda şehvet uyandırma gibi bir amacı olmadığını ama ortaya çıkardığı tiksindirici, 

kokuşmuş gerçeğin belirli bir kesimi rahatsız ettiğini söyler ve romanının bundan 

dolayı yargılanmaya tabi tutulduğunu ima eder:  

 
7 Bu bölümdeki tüm gazete metinlerini Türkçeleştiren Serap Arslan’a teşekkür ederim. 



44 

 

Bir klinik dersinde delini bütün hareketlerini tetkik ve tesbite müsaade yok 

mudur? Sanat neşterini bu elim mevzuya dokundurmak için şehremanetinden 

ruhsat tezkeresi alan bir bakkal gibi müddeî-i umumîlikten izin mi 

istenecektir? Adımlarını kesmek için sanatın önüne yine mânialar mı 

yığıyoruz? Yetişir efendim, o biçare zaten kan ter içindedir. Roman bir 

sanattır ve sanat hürdür. Gösterdiğim şeyler hep istikrah-âverdir. Şehveti 

tahrik için bir kelime yazdığım iddia olunursa aksini ispata her zaman 

kâdirim. Etrafımda hoşnutsuzluklar varsa yaranın üzerine bütün kuvvetimle 

baş parmağımı bastığım içindir. (s. 1) 

 
Sanatı bilimle eşdeğer tutan yazar için bilimin sonuçlarını sunmak nasıl 

yargılanamazsa böyle bir roman da yargılanamaz. Davanın savunmasında üzerinde 

durulan bir başka konu roman baş karakteri Şadan’ın bir yarı deli olduğu, romanın 

onun gözünden anlatıldığı ve bu nedenle sözleri ve davranışlarından yazarının 

sorumlu olamayacağıdır. Gürpınar, romanında bir yarı delinin düşüncelerini 

anlattığını, bir delinin hareketlerini bir akıllının ağzından anlatamayacağını söyler.8 

Hatta ruh ve sinir hastalıkları uzmanı Mazhar Osman Bey duruşmaya tanık olarak 

çağrılmak istense de bu talep reddedilir; ayrıca davanın avukatı Ali Haydar Bey bu 

davaların dünyadaki örneklerinde bir kurula danışıldığını ve kendilerinin de Reşat 

Nuri, Yahya Kemal, Ahmed Haşim, Hüseyin Cahit, Celal Nuri ve Yakup Kadri’yi 

müdafaa şahitleri olarak çağırmayı talep ettiklerini söylese de bu talep de mahkeme 

tarafından gerekli görülmeyerek reddedilir. Öte yandan, Ali Haydar Bey’in o günkü 

talebi 26.06.1927 tarihli Küçükleri Muzır Neşriyattan Koruma Kanunu’nun 2. 

Maddesinde bir nevi karşılık bulur ve bu tarihten sonra müstehcenlik davalarında bu 

maddeye göre oluşturulan heyetlere danışılmaya başlanır.  

Gürpınar’ın ısrarlı realizm vurgusu, romanın ahlaka mugayir bulunmasının 

gerekçesi olarak sunulan 21 numaralı tefrikadaki betimlemeler ve romanın temel 

karakterlerinden Kalender Nuri’nin bir kadını taciz etmesinin aslında esas gerekçe 

olmadığını, dava boyunca hiç konuşulmasa da Gürpınar’ın “bazı kesimler için hazmı 

 
8 Bu savunma Flaubert’in Madame Bovary davasıyla örtüşmektedir. 



45 

 

nâ-kâbil satırlar” ifadesinden esas gerekçenin başka bir yerde olduğu anlaşılmaktadır. 

Dolayısıyla hiç dile getirilmeyen, adeta davada sansürlenen bir gerekçe söz 

konusudur. Roman müstehcenlikten yargılansa da asıl sebep politiktir. Bu durumu 

Nuri Sağlam, romanın yargılanmasını incelediği makalesinde dile getirmektedir; 

Sağlam’a göre bu dava aslında bir ahlak davası değildir; siyasi yergiden 

kaynaklanmaktadır (2005, s. 110). Sağlam bu iddiasında haklıdır; çünkü romanın baş 

karakteri Şadan üzerinden gerçekleşen dönemin hükümetine ve yeni kurulan 

Cumhuriyet’e yönelik siyasi bir eleştiri romanı okuduğumuz anda göze çarpar. 

Anlatıcı Osmanlı ile Cumhuriyet’i karşılaştırır ve aslında işleyiş ve özellikle 

yolsuzluk ve halkın ekonomik durumu konusunda bir fark olmadığını öne sürer. 

Sağlam da romanın özellikle yeni rejimin eski devlet anlayışını değiştirmediğini 

eleştirdiğini dile getirir (s. 111). Romanın getirdiği başlıca eleştirilerden biri olan bu 

durumu roman boyunca görürüz. Gürpınar padişahlıktan Cumhuriyet’e değişmeyen 

sistemi eleştirir, eşitlik ve halk ifadelerinin aslında dayanıksız olarak kullanıldığını 

ve iktidar uygulamalarının temelde aynı kaldığını, halk hükümeti adı altında hala 

birilerinin eteğinin öpüldüğünü “Ben deli miyim?” diye kendisine soran Şadan’ın 

sözleriyle eleştirir: “Önceden yüksek, kibar adamların etekleri öpülürdü. Şimdi halk 

yokluktan dilenci durumuna düştü. Ufak bir iş için en küçük memurundan 

hademesine kadar rast geldiğinin eteğine sarılıyor” (Gürpınar, 2018, s. 25). Ama 

Sağlam’a göre romanın yargılanmasının asıl sebebi romanın tefrika edildiği dönemde 

ortaya çıkan ve bir skandal haline gelen Sağlam’ın “Ermeni yolsuzluğu” olarak 

adlandırdığı meseleyi üzerinden hükümeti eleştirmesidir (s.128). Sağlam’ın 

aktardığına göre bu mesele Milli Mücadele döneminde yabancı pasaport ile yurt 

dışına çıkan bazı Ermeni zenginlerin savaşın bitmesiyle yeniden Türkiye’ye 

gelebilmeleri ve mallarına yeniden sahip olmak için çeşitli devlet adamlarına rüşvet 



46 

 

vererek yurda girmeleridir (s. 112) ve bu durum yeni kurulan Cumhuriyet için çok 

önemli bir yolsuzluk olayına dönüşmüştür.  

Gürpınar, meclisi özellikle halk hükümeti olmadığı üzerinden eleştirmiştir, 

milletvekillerinin kendi çıkarlarına göre hareket ettiklerini, ayda yılda bir ağızlarını 

açıp konuştuklarını, yaltaklanma ve rüşvetin Cumhuriyet’e de uydurulduğunu 

belirtir:  

Memleketin kurtarılması için akıtılan kanların kızıl buharı henüz kurumadan, 

malul gazilerimiz kör, topal, aç, taksir sokaklarda dolaşır; şehit aileleri 

zaruretten can verirken bugün parsayı kimlerin topladığını görmüyor musun? 

Sanki hükümet birtakım hain, muzır eşhasın tebidi muamelesine buradaki 

irtikap borsasında bir irtişa “spekülasyon”u açmak için girişmiş. Bu delikten 

dışarı atılan değirmenciler bir nefeste öbür delikten içeri girdiler. Ruhsat 

tezkeresi, pasaport gibi sorgu sualler, cüzdanları şişkin olmayanlara tatbik 

edilen beyhude muamelelerdir. … Nafile yere üzülüp didinen, mutazarrır 

olan, nafakalarından kesip gazetelere para yetiştiren yalnız zavallı masum 

halktır. Her macera onun zararına neticelenir. Her suistimal onu zayıf 

düşürür. Her kabak onun başına patlar. … Her mürteşi, resmi, gayriresmi her 

hırsız onun sırtından geçinir. (Gürpınar, 2018, s. 391-392) 
  
Gürpınar’ın doğrudan hırsızlıkla halkın hakkını çalarak, onun sırtından geçinmekle 

suçladığı kesim milletvekilleri yani hükümettir. Gürpınar değirmenciler diyerek 

yolsuzluk meselesinde adı geçen, yasadışı pasaportla ülkeye gelen zengin 

Ermenilerden Baron Değirmenciyan’ı kastetmiş, güncel yolsuzluk meselesi 

üzerinden aslında yeni rejimi eleştirmiştir. Bu eleştiri tefrika boyunca devam eder, 

özelikle hükümetin hırsızlık konusundaki tutumunu ve her dönemde hep halkın 

üzerinden geçindiklerini bazı diyalogların içine serpiştirir. (s. 416, s. 425, s. 297, 

s.299) Örneğin, sayfa 416’da Nuri hükümetin hırsızlara karşı şefkatsiz olmadığını, 

hırsızlıktan yakalananların hepsini mahpusa gönderseler pek çok mekanın dolacağını 

söyler. Sayfa 296’da hükümetlerin halkı soyduğu söylenir, sayfa 425’te her zaman aç 

bırakılanın halk olduğu, efendilerin her zaman lordlar gibi yaşadığı belirtilir.  

Dolayısıyla roman, yargılanma zeminini tefrika edildiği dönemde gündemde 

olan önemli bir yolsuzluk meselesini görünür kıldığı ve bu doğrultuda eleştiriler 



47 

 

içermesinden alır. Öte yandan, bu meseleyle beraber açılan önemli bir mesele ise 

azınlık temsilleridir; çünkü doğrudan azınlıklarla ilgili olan bu yolsuzluğu eleştiren 

romanda özellikle Ermeni temsilleri önem taşımaktadır. Romanın yargılanma 

zeminini oluşturan yolsuzluk ve azınlık temsilleri dönemin önemli bir meselesi olan 

emval-i metruke ile ilişkilidir. 

 

2.1.1 Yargılanmanın tarihsel zemini: emval-i metruke  

Ben Deli miyim? henüz çok yeni olan Cumhuriyet’in yargıladığı bir eser olarak önem 

taşır; sınırları henüz çizilmiş devletin en önemli sorunlarından biri ekalliyet, yani 

azınlık ya da gayrimüslimler meselesidir. Yeni kurulan ulusun birincil 

meselelerinden Türklüğün tanımlanması tartışmalar sonucu “Türkiye ahalisine din ve 

ırk farkı olmaksızın vatandaşlık itibariyle (Türk) ıtlak olunur” şeklindeki 1924 

Anayasası’nın 88. Maddesinde şekillenir ve bu tartışmalar doğal olarak doğrudan 

azınlık meselesiyle ilişkilidir. Erken Cumhuriyet’te azınlıklar özellikle 1930’lardan 

sonra giderek düşman söylemi içinde yer almakta, Mütareke’den sonra içimizdeki 

düşmanlar olarak konumlandırılmaktadır. Taşradan göçe zorlanan gayrimüslimlerin 

mülklerine Müslüman eşrafın el koymasını sağlayan Milli İktisat politikası da bu 

söylemin kurulmasında öncü olmuştur (Bora, 2008, s. 911). Yine de Cumhuriyet’in 

ilk on yılında bu durum açık bir ideolojik düşmanlıktan ziyade azınlıkların 

varlıklarını yok sayan bir tutumdur; çünkü henüz azınlıkların eğitim ve dil yoluyla 

Türkleştirilmelerinin önü açık görünmektedir (s. 911).  

            Türkleştirme politikalarının en önemli alanlarından birisi ekonomi 

alanındadır; özellikle 1915 sonrası Ermenilerin mal ve mülklerine ne olacağı sorusu 

gündeme gelmiştir. Ben Deli miyim?’in göbeğinde de tam da bu güncel soru vardır. 

18 Ağustos 1924’te yayımlanmaya başlayan tefrikadan çok kısa bir zaman önce, 6 



48 

 

Ağustos 1924’te yürürlüğe giren Lozan Antlaşması’na göre bu tarih itibarıyla 

mallarının başında olan her Ermeni kendi malını geri alma hakkına sahip olacaktır; 

bu nedenle yurt dışında yaşayan Ermenilerin bireysel dönüşlerini engellemek için her 

türlü engel düşünülmüştür; Türkiye’nin stratejisi Ermenileri Türkiye’ye sokmamak 

yönünde olmuştur (Akçam ve Kurt, 2012, s. 179). Çünkü Ermeni mallarına özellikle 

1915’ten sonra el konulmaya başlanmış, 1924’te çıkarılan “Mahsub-u Umumi Kanun 

Layihası” ile de Birinci Dünya Savaşı ve Milli Mücadele döneminde ülkeden ayrılan 

gayrimüslimlerin kalan mallarına el konulmasına devam edilmiştir (Hür, 2009, s. 

1131). Dolayısıyla Ermenilerin ülkeye gelmeleri demek el konulan mallarının iadesi 

demektir.  

            Lozan Antlaşması’nda emval-i metruke konusunda Türkiye malların ülkeye 

geri dönen sahiplerine iadelerini kabul etmek durumunda kalmış; bu nedenle de 

Rumların ve Ermenilerin geri dönüp mallarını geri almalarını engellemeye 

çalışmıştır. Lozan nedeniyle girişleri tamamen engelleyemediklerinden ülkeye giriş-

çıkış kanunları değiştirilecektir, böylece rüşvete de uygun ortam yaratılarak 1924 ve 

1925’te rüşvet meselesi gündeme gelmektedir (Akçam ve Kurt, 2012, s. 81-82). 

Rüşvete gösterilen tepkinin ardında Ermeni ve Rum düşmanlığı vardır ve rüşvetin 

alınmasından çok rüşvet alınan kişilerin Ermeni ve Rum olmaları ve ülkeye geri 

dönmeleridir (s. 85). Romanın tefrikasından önceki Mart ve Nisan aylarında, gazete 

haberleriyle bazı zengin Ermenilerin ülkeye girebilmek için rüşvet verdiği ortaya 

çıkar; milletvekillerinin bu rüşvette yer aldıkları açığa çıkar, basının olayın peşini 

bırakmamasıyla olay büyür ve bir skandala dönüşür Mecliste gizli oturumlar 

düzenlenir, komisyonlar kurulur, İçişleri Bakanı Ferit Bey istifa eder, pek çok yüksek 

bürokrat tutuklanır (Akçam&Kurt,2012, s. 186). Akçam ve Kurt’un Başbakanlık 

Cumhuriyet Arşivlerindeki Bakanlar Kurulu kararnamesinden aktardığına göre 



49 

 

“Hükümet 29 Mayıs 1924’te yayınladığı kararname ile Ermenilerin Türkiye’ye 

girmelerini devletin şeref ve haysiyeti ile ilgili bir sorun olarak tanımlar” (s. 186). 

Gündemi uzun bir zaman meşgul eden bu rüşvet olayında aslında bu kişilerin ülkeye 

giriş yapmalarının önünde hiçbir hukuki engel yoktur. Gazete haberlerinde adı geçen 

3 Ermeni, Karnik Sübuhyan, Gümüşgerdanyan, Beton Değirmenciyan sınır dışı 

edilir. (s. 186-187) Bu Ermenilerin çıkarılması aslında kanunsuzdur, ama onların 

ülkeden çıkarılmaları yetmez, tepkiler devam eder. Rüşvet skandalının gösterdiği 

gerçek Lozan’ın bir dönüm noktası olduğu, maddi durumu iyi olan Ermenilerin 

dönüp mallarını isteyebilecekleri, bu nedenler girişlerine engel olunması ve bunu 

kesin olarak yasaklayacak bir kararnamenin gerektiğidir. (s. 192-193) Girişleri 

tamamen yasaklamak Lozan nedeniyle mümkün olmadığından Türkiye 1869 

vatandaşlık yasası ve bireysel emniyet soruşturmasıyla engellemek istese de tam 

olarak işlemeyecek hem uluslararası diplomatik krize hem de ülkede politik 

skandallara neden olacaktır (s. 181). 

Ben Deli miyim? tam da bu dönemde tefrika edilir ve Sağlam’ın da belirttiği 

gibi rüşvet olayına örtülü bir eleştiri getirmektedir. Fakat romana bu yargılanma 

zemininde baktığımızda romanın erken Cumhuriyet’in en temel meselelerinden olan 

azınlık konusunda nasıl bir söylem ürettiğini ve bu söylemin de devlet söylemiyle 

aslında çatışmadığını görürüz. Romanın yargılanmasına sebep olarak öne sürülen 

kısmı Nuri’nin bir kadını tacizini anlattığı sahnedir. Bu sahnede, Nuri Ermeni bir 

kadını takip eder; tramvayın turnikesinde kalabalık halinde insanlar beklerken 

kadınla aynı turnike içine bilerek sıkışır. Nuri’nin taciziyle madamın bir defa 

haykırdığı işitilir, sonrasında susan kadının bayıldığına hükmedilir. Bunu gören 

kadının annesi kızına ne olduğunu sorar, kızı annesinin kulağına fısıldar ve “Ah 

anneciğim, dibime parmak koydular, yoksam çivi mıhladılar? İşte öyle kıyak bir şey 



50 

 

oldu. Dayanamadım, bağırdım” diye cevap verir. (Gürpınar, 2018, s. 76) Annesi bu 

işi kimin yaptığını sorar ve polise vereceğini söyler ama kızı “Yok maman dava 

istemem. Polis gelecek şahit isteyecek. Çivi kaç santim girmiştir deyi doktor 

çağıracaklar… İrezillik büyüyecek… Çünküm hâlâm oramdan acı geçmedi, sanırsın 

ki çivi daha ondadır” (s. 76) diyerek karşı çıkar. Nuri ise Şadan’a giderek yaptığını 

anlatır: “Fakat karı arkasına giren şeyin ne olduğunu anlayamadı. O ne parmaktı ne 

de çivi... Uzun cigara ağızlığı yallah ettim içeriye. Hâlâ hartuç kovanın içinde 

duruyor. Biçare, tünelde kıçüstü oturduğu vakit anlayacak. Kehribar taklidi 

ağızlığıma kıydım amma çok eğlendim, çok” (s. 76) Gürpınar’ın savunmasında da 

bahsettiği ahlak meselesi ise sahnenin devamında ortaya çıkar ve bu olayı kadının 

elbisesisin üzerinden nasıl gerçekleştirdiğini soran Şadan’a Nuri “Elbise mi? Adam 

sen de, sinek konmasın diye çıplak bir resmi örten tüller gibi iki incecik perdeden 

ibaret. Alt tarafı cascavlak. Turnikenin tevakkufu esnasında örtüyü sıyırdım, hartucu 

sürdüm. Bakalım hararetle infilak ne vakit olacak? Sokaklarda donsuz gezen karıları 

hep bu cezaya çarpmalı ki akıllansınlar… Talihli ağızlığım sıcacık kılıfını şimdi 

buldu” şeklinde cevap verir (s. 76). 

Bu sahnenin asıl önemli kısmı tacize uğrayan kadının Ermeni olmasıdır. 

Sağlam’ın romanın yargılanma zemini olarak gösterdiği yolsuzluk meselesi tam da 

burada romanda karşılık bulur, Şadan’ın taciz ettiği kadını takibe almasının esas 

sebebi onların “Benon Değirmenciyan’ın milletinden” olmalarıdır; Sağlam’ın da 

belirttiği gibi Değirmenciyan bu yolsuzluk meselesindeki isimlerden biridir (s. 123). 

Kalender Nuri, taciz ettiği kadını ve annesini arkadan görmesine rağmen Ermeni 

olduklarını anlar, bunun nasıl mümkün olduğunu soran Şadan’a cevabı “işte 

değirmen, bak ne hoş dönüyor. Daha ne ispat istersin?” (s. 434) olur. Kadının 

kalçaları “iki iri ve dik değirmen taşı” olarak betimlenir, açık renk ve dar elbisesi 



51 

 

içinde “elle dokunulur bir açıklıkta” hissedilir. “Değirmen” açıkça Değirmenciyan’a 

göndermedir. Böylece bu beden artık bir millete sahiptir, Ermeni’dir; sınırları 

belirsizleştirilmiş ve dokunulabilir bir hale gelmiştir. Kadının yürüyüşünü izleyen 

Şadan ve Kalender Nuri’nin içinde bir vahşet kabarır ve yanlarından geçen insanları 

“ısırmak, kadınları mıncıklamak, camekanları kırmak, kudurmuş kurtlar gibi etrafa 

saldırmak” isterler (s. 434).  

Romanda Kalender Nuri’nin kadını Tünel’in turnikelerinde kalçasına cigara 

ağızlığını sokarak taciz etmesinin ardından toplanan halk olayı anlamaya çalışır, 

anlatıcı ise halkın bu durumunu doğrudan yolsuzluk meselesini işaret edecek şekilde 

yorumlar: 

Böyle olaylarda ve kendisiyle ilgili pek önemli ve ciddi işlerde halk daima 

çok meraklıdır. Fakat hayale gerçek diye sarılır, her zaman aldanır. Burnunun 

ucunda ne hayati ve idari dalavereler döner de o, Kafdağı’nın arkasında 

gerçekleşmiş kadar uzak görülen masallarla oyalanır. (s. 435) 

 

Bu pasaj adeta tefrika okuruna uyarı niteliğindedir, okurun haberdar olduğu meseleyi 

okura bir kez daha hatırlatır. Kalender Nuri ise büyük bir ibadet işlemiş dindar kadar 

neşelidir, örtüyü sıyırıp yaptığı tacizi Şadan’a anlatır ve “Sokaklarda donsuz gezen 

karıları hep bu cezaya çarpmalı ki akıllansınlar” (s. 436) diyerek eyleminin arkasında 

durur. Romanın yargılanmasına sebep olan bu pasaj yolsuzluk olayının bir 

metaforudur; kadının bedeni, kalçalarının değirmen taşına benzetilmesi, (Benon 

Değirmenciyan), bedenin karakterlerde vahşet ve şiddet duygusu yaratması ve bu 

bedene taciz edilebilmesi, böylece bir ceza verilmesi bu kadın bedeninin aslında 

Ermeni halkı temsil ettiğini gösterir. Bu temsil devlet için o anda hem güncel bir 

yolsuzluk meselesiyle alakalı olduğundan yasaklanmaktadır. Kalender Nuri’nin 

kadının örtüsünü sıyırdığını belirtmesi, esasında yolsuzluğu görünür kılması sahne 



52 

 

dışında kalması gerekeni sahneye taşıması hamlesidir. 9Gürpınar’ın savunmasında 

örtülü kalması gereken meseleleri yazdığını vurgulaması tam da bu nedenledir: 

“Benim kabahatim bazı bazı nezahetten çok ayrılan üryan ifadelerimdedir. 

Riyakârlıktan hoşlanmayan hakikatperest kalemim icab-ı sanatla ekseriya mevzuun 

kârîzine iniyor, örtülmesi lazım gelen müzahrefatı karıştırıyor ve birçok sahte vakar 

kelimelerin yaldızlarını sıyırıyor” (23 Eylül 1924, Son Telgraf, Birinci s.2).  

Romanın yargılanmasına gerekçe olan taciz sahnesi adeta Nuri’nin 

Ermenilerden aldığı bir intikamdır, içinde uyanan vahşetin küçük bir uygulamasıdır. 

Burada söz konusu olan sadece rüşvet skandalını eleştirme değildir; onun ötesinde 

azınlıkların geri dönmesinin imkânı rahatsız edicidir; bu özellikle bir sonraki 

tefrikada Yahudiler üzerinden çizilen sahneyle pekiştirilmektedir. Dönemde 

Ermenilerin geri dönebilmesinin önünde hukuki engel olmaması oldukça tepki çeker, 

rüşvet skandalına gösterilen tepkinin arkasında aslında Ermeni ve Rum düşmanlığı 

vardır. Romanın Ermeni, Rum ve Yahudileri kapsayan azınlıklara dair söylemini 

oluşturan birinci sahnesi Ermeniler üzerineyken ikinci sahnesi Yahudiler üzerinden 

inşa edilir. Davadan önce yayımlanan 23 (10 Eylül 1924) ve 24 (11 Eylül 1924) 

numaralı tefrikalarda Kalender Nuri bu sefer de Yahudileri hedefine alır. Romanın 

bir sahnesinde dondurma yemek isteyen Nuri, Şadan’la beraber Galata Caddesi’nde 

Arnavut bir dondurmacıya girer; para vermek istemediğinden bir plan yapar. Onu 

uzaktan izleyen Şadan tarafından “borsa hanı simsarlarından kalın enseli, küçük 

burunlu, buldok suratlı” (s. 438) olarak betimlenen Yahudilerin yanına oturan Nuri 

hasta numarası yapar ve Yahudilerin dondurmasına öksürür, bunun üzerine 

Yahudiler dondurmalarını yemekten vazgeçer ve Nuri dondurmaların hepsine el 

koyar. Bu diyaloglar boyunca Nuri Yahudiler için “şirret Yahudiler, mübalağacı aksi 

 
9 Müstehcenlik davalarındaki bu durum tezin dördüncü bölümünde ele alınmaktadır. 



53 

 

Yahudi” gibi ifadeler kullanır. Yahudilerin oyunun farkına varıp “Hepsini yesin de 

gebersin”, “Biz de ona bir iyilik yapmış olalım” (s. 441) demeleri üzerine Nuri 

aslında bir önceki taciz sahnesini de kapsayacak şekilde; Ermeni ve Yahudi örnekleri 

üzerinden adeta bir tirat atar: 

Eksik olmayınız vatandaşlar; benî İsrail kardeşler. Bilirim, Türkleri çok 

seversiniz. Duanıza teşekkürler ederim. Mütareke zamanında bizi tahkirde 

Rumlardan, Ermenilerden aşağı kalmadınız. Dragonlu bayrağınızı açarak izci 

alayları çıkardınız. Sokak sokak dolaştırdınız. Nutuklar verdiniz. Gazetelerde 

aleyhimizde bentler yazdınız. Türk’ün cifesinden pay almaya kalktınız. 

Galiba hissenize orta takımları düşecekti. Onu da alamadınız. Ermeniler, 

Türkiye’nin şarkında boydan boya hayali bir Ermenistan kurarken, Yunan 

vahşi ordularıyla onun ciğergâhını çiğnerken, siz de Kudüs’ü payitaht 

yaparak Filistin’de bir Yahudi hükümeti doğurmak istediniz. İspanya’da 

saraylar yaptınız, durdunuz. Bakınız hep enseleriniz birer kurt boynuna 

benziyor. Hastalıktan, ölümden ödünüz kopuyor. Tufeyli yaşadığınız bir 

memlekette ev sahibinden daha tok, daha müreffehsiniz. Açlıktan ölen, 

intiharı düşünen Türk’tür. Zevkinize bakınız. Fakat bu iş böyle gitmeyecek. 

Bugün ellerinizdeki bütün dalavere membalarını kurutacağız. Sahip malının 

başına geçecek. Siz onun uşaklığını edeceksiniz. Hakiki mevkiinize 

ineceksiniz. (s. 441) 
  
Nuri’nin iç düşman söylemini yeniden ürettiği bu satırlarda hem Rumlara, hem 

Ermenilere hem Yahudilere; yani devletin resmi olarak azınlık kapsamındaki 

gruplara karşı bu söylem ortaklaşır. Dönemin basınında “zehirli bir yılan”, 

“Türkiye’ye dahil olmuş zehirler”, “Türk düşmanı”, “firari hainler” (s. 194, 195, 

196) olarak nitelenen azınlıkların geri dönüş ihtimalleri yoğun eleştiriye maruz 

kalmıştır; “içimizdeki düşmanlar” söyleminin arkasında yatan bir neden de özellikle 

1915 sonrası Ermenilerin ve Rumlarım mal ve mülklerinin dağıtılması ve talan 

edilmesidir;10 dolayısıyla Lozan’dan önce aslında Ermenilerin mallarını geri 

alamaması için uygulamalar çoktan yürürlüktedir ve bu savaş sırasında bizi yalnız 

bırakıp kaçan içimizdeki düşman söyleminin yaslandığı Kurtuluş Savaşı’ndan çok 

önce hayatta kalan Ermenilerin evlerine geri dönüp mallarına sahip olmamaları için 

 
10 Bkz. Aktar, 2000; Onaran, 2010. 

 



54 

 

engellemeler çoktan başlanmıştır. Aslında Lozan’da kazandıkları haklardan feragat 

eden ilk grup da olan Yahudiler genelde devlet politikalarına en uyumlu hareket eden 

gruptur. İsmet İnönü de Yahudilerin Türk hükümetine her zaman bağlı olduklarını ve 

iş birliği içinde olduğunu belirtir (Okutan, 2000, s. 59). Bu durum önemlidir; çünkü 

romandaki bu sahneyle çelişkili görünür. Kemal de Yahudileri Türk ulusunun 

ayrılmaz parçası olarak tanımlamaktadır (s. 91). Örneğin; 1924’te çıkan Özel 

Seyahat Yasası ile Rumlar ve Ermenilere sağlanmaya savaş sırasında ülkeden çıkan 

Yahudilerin geri dönmesine olanak sağlanır (s. 104). Romanda Nuri’nin Yahudileri 

doğrudan muhatap aldığı ama aslında tüm azınlıklara karşı tiradı bu bağlamda resmi 

devlet söylemiyle örtüşmez; ancak bu söylem yekpare değildir, devlet bir yandan 

Yahudileri diğer gruplardan ayırır bir yandan da diğer azınlıklarla aynı düşman 

söylemine dahil eder. Örneğin 3 Kasım 1922’de milletvekili Mehmed Şükrü Bey’in 

meclisteki konuşması Nuri’nin tiradına çok benzer bir yaklaşım sergiler; Şükrü Bey 

azınlıkların milleti mahvetmek için yapmadık kötülük bırakmadıklarını, bu 

memlekette yerleri olmadıklarını söyler, bu ülkede “müreffeh” yaşadıklarını 

hatırlatır: 

(…) dünyada hiçbir milletin temin etmeyeceği bir rahat ve istirahatle yaşayan 

bu muzır insanlar bu devleti, bu milleti mahvetmek için yapmadık şenaat, 

yapmadık cinayet bırakmamışlardır. Ben öyle zannediyorum ki, kendilerine 

müracaat edilse diyeceklerdir ki; bizim artık bu memlekette yerimiz yoktur. 

Ve hakikaten bunların yeri yoktur. O insanlar, o hainler ki, bu memlekette 

müreffeh yaşıyorlardı. Sanat ellerinde, ticaret ellerinde, servet ellerinde 

askere gitmezler. Bu hudutlarda kanını döken Mehmed’in sayesinde sahibi 

servet ve saman olmuşlarken bunlar hayaller arkasından koşarak seni bir 

devlet kurmak istediler ve fakat kendileri de mahvoldular ve bu memlekette 

artık kendilerine yer kalmamıştır. (Okutan, 2000, s. 58-59) 
             
Nuri’nin önce Ermeni kadını tacizi, sonrasında Yahudilerle arasında geçen bu 

konuşma diyalog değildir, Nuri karşısındaki Yahudilere boyun eğdirir, Nuri 

konuşmasını bitirince Yahudiler oradan gitmek zorunda kalırlar. Romanın azınlıklar 

konusundaki söylemi dönemin hâkim söylemiyle örtüşmektedir; azınlıklar ülkenin 



55 

 

asalakları, hak etmedikleri halde zengin ve mal sahipleri, uşak olmaları gerekirken 

efendilerdir. Mustafa Kemal de sahiplik meselesini vurgulayacaktır, 16 Mart 1923’te 

bir konuşmasında şunları söyler “Ermeniler sanat ocaklarımızı işgal etmişler ve bu 

memleketin sahibi gibi bir vaziyet almışlardır. Şüphesiz haksızlık ve küstahlığın 

bundan fazlası olamaz. Ermenilerin bu feyizli ülkede hiçbir hakkı yoktur. 

Memleketiniz sizindir, Türklerindir” (s.91-92) diyerek romanın azınlık konusundaki 

söylemini önceler. Dolayısıyla Ben Deli miyim? aslında azınlıklar konusunda devlet 

söylemiyle çatıştığı için değil, benzer söylemleri üretmesine rağmen hem dönemdeki 

önemli bir yolsuzluğu gündemine aldığı hem de bu konunun aslında Cumhuriyet’in 

kurucu yapısındaki bir meseleye doğru açılma imkanını kurmacalaştırdığı için 

yargılanmaktadır.   

Azınlık temsilleri bakımından ötekileştirici, iç düşman söylemiyle birebir 

örtüştüğü halde yasaklanan bir başka roman Filiğin Emin balta ile nasıl öldürüldü? 

(1944) adlı romandır. Bakanlar Kurulu tarafından yasaklanan bu romanın 

yayımlandığı şehirde yarattığı söylenen etki de dikkate değerdir. Bu anlamda, roman 

yazıldığı dönemde okura bir uyarı niteliği taşımaktadır. 

 

2.1.2  Ötekileştirici bir romanın yasaklanması: Filiğin Emin balta ile nasıl 

öldürüldü?  

Erken Cumhuriyet döneminde azınlıkların temsili yüzünden yargılanan romanlar Ben 

Deli miyim? ile sınırlı değildir. Şakir Sungar’ın (1907-1982) 1944 yılında Kayseri 

Sümer Matbaası tarafından yayımlanan Filiğin Emin romanı hakkında aynı sene T.C 

Başvekalet Muamelat Umum Müdürlüğü Kararlar Müdürlüğünün aldığı kararla 

7.7.1944 tarihinde kitabın mevcutlarının toplattırılması ve dağıtılmasının 

yasaklanması kararı çıkar; kararın altında cumhurbaşkanı İsmet İnönü’nün imzası 



56 

 

vardır. (Baş) Şakir Sungar, Son Posta, Cumhuriyet, Tan, Hakikat gibi gazetelerde 

muhabirlik yapar, Kayseri Valiliğinin çıkardığı Kayseri gazetesini yönetir, piyes, 

roman ve araştırma eserleri yazar. (Esk) 1951’de Erciyes gazetesinin yazı işleri 

müdürlüğünü yapar (Kayseri Ansiklopedisi: Cilt 2, 2010). 

Filiğin Emin Balta ile Nasıl Öldürüldü romanı Sungar’ın kızı Mehtap 

Sungar’ın ifade ettiğine göre Sungar’ın kayınpederi başkomiser Emin Erman’ın 

bizzat başından geçen bir olaya dayanmaktadır. (Sungar M. ) Roman, 17 yaşındaki 

Emin’in Ermeni Taşnak ve Hınçak örgütü tarafından öldürülmesini, üstü kapatılmak 

istenen olayı soruşturan komiser Emin’in karşılaştığı zorlukları ve sonunda 

suçluların ceza almasını anlatır. Emin çok yakışıklı bir Türk gencei olarak resmedilir 

ve bu nedenle öldürülür. Roman yirmi beş yaşındaki Filiğin Emin’in Hınçak örgütü 

tarafından öldürülmesini ve daha sonra komiser Emin’in olayın peşini bırakmamasını 

anlatır. Roman anlatıcının bundan elli bir sene evveldi diyerek Emin’in doğumunu 

anlatmasıyla başlar, ancak “bu” olarak işaretlediği zamanı bilemeyiz; ancak romanın 

ilerleyen sayfalarında Balkan Savaşı’nın 6 ay önce başladığı söylenir; buradan 

romanın şimdiki zamanının 1912 olduğunu anlarız. Ailesinin tek çocuğu, şımarık 

yetiştirilen, çok yakışıklı, evinin bulunduğu yer Ermeni mahallesine yakın olduğu 

için mecburen oradan geçtiği belirtilen Emin’in peşine Ermeni kızları takılacak, 

Emin, Ermeni Hınçak örgütünün onu kıskanması sonucu öldürülecektir. Roman 

okura pek çok açıdan uyarı niteliği taşır; mesela Emin’in öldürüldüğü gece eve 

gelmediğini fark eden ailesi bu durumdan şüphelense de Ermenilerin bir Türk 

gencini tuzağa düşürecek kadar cesaret göstereceklerine inanmaz ve gavurların kendi 

gölgelerinden bile korktuklarını söyler (s. 14). Emin’in kendisi de şımarık 

yetiştirildiğinden müsriftir ve günlerini meyhanede geçirir, Ermeni kızlarla birlikte 



57 

 

olur. Romandaki bu ayrıntılar önsözde de belirtildiği üzere özellikle Kayserili 

gençlere uyarı niteliği taşır. 

Romanın yasaklanmasının nedeni Sungar’ın oğlu Ömer Sungar’ın anlattığına 

göre Ermeni Patriğinin Kayseri’ye gelerek vali ve emniyet müdürüyle görüşmesi ve 

romanın yasaklanmasını talep etmesidir.11 Hatta patrik Sungar’a da romanları 

kendisine vermesi için para teklif etmiş ama Sungar bu teklifi reddetmiştir. (Kayseri 

video arşivi, 2021) Başka bir kaynaktan teyit edilemeyen bu bilginin doğruluğu 

şüphelidir; Sungar gibi döneminde tanınmayan bir ismin ilk kitabının  patriği 

Kayseri’ye getirtecek ve Sungar’a para teklif ettirecek kadar etki yaratması teyide 

muhtaçtır; öte yandan romanın basıldığında Kayseri’de büyük bir olay yarattığını, 

kitabın kısa sürede tükendiğini söyleyen Ömer Sungar, Ermenilerin yaşadıkları 

mahallelerde gençlerin gösteri yaptıklarını iddia eder; kitabın toplatılma sebebinin de 

bu gösteriler olduğunu iddia eder. Ömer ve Mehtap Sungar’ın ifadeleri romanın 

aslında kurmaca değil bizzat yaşanmış, hatta dedeleri baş komiser Emin’in yaşadığı 

Şakir Sungar’ınsa sadece aktardığı bir olay olarak görülür; öyle ki roman 

yayımlandığında Mehtap Sungar’ın ifadesine göre kayınpeder olayı yaşadı damadı 

yazdı denilmektedir, röportör de romanı çok önemli tarihi bir belge olarak yorumlar. 

Bu anlatılardaki gerçeklik vurgusu kayda değerdir; romanın önsözünde de 

Sungar aynı iddiayı vurgulamaktadır; bu kurmaca bir eser değildir, anlatılar tamamen 

yaşanmıştır. Doğrudan okurlara seslenen Sungar, onları da daha romanın en başından 

tanık konumuna taşımak ister.12 Kayserililere hitap ederek romanı onlar için 

yazdığını belirten Sungar, bu kitabın hayal ürünü olmadığını söyler.  

 
11 İstanbul Ermeni Patriği Mesrob Naroyan’ın 31 Mayıs 1944’te ölmesiyle yerine vekaleten Kevork 

Arslanyan geçer; fakat Arslanyan’ın seçime gitmemesiyle Patrik seçim krizi Haziran 1944’te başlar. 

(Suciyan, 2016, s. 171) 
12 Önsözlerin tanıklık edebiyatındaki önemini beşinci bölümde yargılanmış eserler üzerinden ele 

alacağım. 

 



58 

 

Aziz Kayserililer! Ben bu eseri daha ziyade aziz hemşehrilerim için yazdım. 

Bu kitabın diğer romanlar gibi bir hayal mahsülü olduğunu zannetmeyiniz. 

Bilhassa kırk yaşından yukarı olan hemşehrilerim uzak hatıralarını 

araştırılarsa aradan otuz sene geçmesine rağmen hala hepimizinde milli ve 

vatani hislerimizi şahlandıran bu feci vakayı hatırlamakta güçlük 

çekmiyeceklerdir. (Sungar, 1944, s. 3) 
  

Sungar olayı bizzat yaşayan ve hala hayatta olan, memleketin tanınmış siması olarak 

belirttiği emekli komiser B. Emin Erman’dan bu hikâyenin detaylarını öğrendiğini 

söyler. Erman’ın sayısız olayla karşılaştığını ama en unutulmazının bu olay 

olduğunu, bu nedenle olayı tüm detaylarıyla hatırladığını söyler. Ayrıca romanda 

Ermeniler tarafından öldürülen Filiğin Emin’in halen hayatta olan akrabalarının 

yaralarına dokunduğu için özür diler. Böylece romanın gerçekliğine dair okurun 

kafasında en baştan soru işaretine yer bırakmayacak şekilde bir giriş yapar; olayları 

bizzat dinlemiş, tüm detaylar en doğru ve eksiksiz şekilde kendisine aktarılmış, 

olayın bölgesel olarak sınırları çizilmiş ve olayı yaşayanların hala hayatta oldukları 

vurgulanmıştır. Bu önsöz ve Sungar’ın çocuklarının anlattıkları romanda geçen 

olayın gerçekliğine dair hiçbir olasılık bırakmaz. Sungar önsözde aynı zamanda 

romanın aslında temel meselesini de verir ve okurun dikkatini en baştan buraya 

çeker: “Bu eser aynı zamanda o zamanlar İstanbul’daki Ermeni Patrikhanesinin 

mabeyn ve Babıali üzerinde yaptığı tesir ve nüfuza dayanarak Taşnak gibi Hınçak 

gibi Ermeni cemiyetlerinin memleketimizde çevirdikleri entrikalara da temas etmesi 

bakımından çok mühimdir” (s. 3). Önsözün son cümlesindeyse bu meselenin hala 

güncel olduğunu, Ermenilere karşı yaptığı uyarının günceliğini vurgular: “Gençliğin 

ve bilhassa Kayseri gençliğinin ibret nazarları önüne açmağı bir vatan ve memleket 

borcu telakki ediyorum” (s. 3). Demek ki Ermeniler tarafından öldürülen bir genç 

olan Filiğin Emin gibi gençler romanın yazıldığı tarihte de tehlike altındadır ve bu 

tehlikeye karşı uyanık olmalarını sağlamak yazar için bir borçtur.  



59 

 

Emin’in kaybolmasından sonra polise giden aile komiser Emin Bey’i bulur ve 

romanın geri kalanında komiserin katilleri aramasını okuruz. Romanın tamamen 

Ermeniler üzerinden işletilen azınlık karşıtı söylemi doğrudan büyük ölçüde komiser 

Emin karakteriyle oluşturulur. Komiser Emin olayı hemen çözer ve katillerin Ermeni 

olduğuna emindir; hatta Ermeni suçluları yani Gökkapit ve İğya’yı aynı gün tutuklar. 

Bu kişiler ile komiser Emin’in ilk diyaloğu Türklük üzerinden kurulan kasaplık 

benzetmesini ters yüz eder, kasap olan Gökkapit’e komiser artık insan mı kestiğini 

sorar (s. 23). Emin’e ne yaptıklarını öğrenmek için icap ederse tırnaklarını kerpetenle 

söktüreceğini, kaba etlerine kızgın şişler sokturacağını, orta çağa ait tüm işkence 

tekniklerini uygulayacağını söyler ve hemen sonrasında da Gökkapit’i kamçılamaya 

başlar (s. 24). Komiserin Gökkapit’e uyguladığı şiddet sadece onun suçlu olduğunu 

düşünmesinden kaynaklanmaz ve tıpkı Ben Deli miyim?’de taciz edilen Ermeni 

kadın gibi tekillikten uzaklaşır; bu komiserin bir sonraki sahnede tek başına yürürken 

anlatıcının söylediği cümlelerden anlaşılır; komiser o kadar asabidir ki karşısına 

çıkacak bütün adamların hüviyetlerini soracak bir Ermeni’ye denk gelirse her kim 

olursa olsun hırsı geçene kadar sokağın ortasında tokatlar. (s. 33).    

Gürpınar’ın romanına benzer şekilde Ermeniler burada da “iç düşman” olarak 

çizilir; romanın şimdisinden 6 ay önce başlayan Balkan Savaşı’nda kötü giden 

duruma çok sevinip bundan gururlanırlar, azametlerinden yanlarına varılmaz (s. 37) 

Toplumda çok önemli pozisyondalardır, güçlüdürler; örneğin Ermenilerin ileri 

gelenlerinden Karabet Camcıyan Gökkapit ve İğya için komiserle konuşmaya 

gelince komiser çok sinirlenir ama onu kamçılayamaz; çünkü Ermeni kilise ve liva 

idare heyetinde bulunmaktadır, ayrıca patrikhanenin gücünün de altını çizer. Anlatıcı 

bu durumu “o zamanlar” olarak vurgular; bu vurgu aynı zamanda o zaman durum 

böyle olduğu için kamçılanamayacağını ama romanın basım yılı 1944’te durumun 



60 

 

artık çok başka olduğunu, şartların değiştiğini, tehcirden sonra nüfus ve ekonomik 

yapının değişmesiyle kamçılanamaz olanın artık kamçılanabilir olduğu iması vardır. 

Romanın yayımlandığı sene azınlıklardan alınan varlık vergisinin de kaldırıldığı 

senedir. 1942 yılında yürürlüğe giren vergi nedeniyle pek çok azınlık çalışma 

kamplarına gitmek zorunda kalmış ve hayatlarını kaybetmiştir. Romanın 

şimdisindeki bahsedilen ima ise komiserin Camcıyan gidince arkasından yumruk 

sallayıp diyor ki “ne olurdu harb talihi birazda bize gülümsemeğe başlasaydı. Bir 

zabıta memurunu makamında tehdit etmenin ne demek olduğunu ben sana çok güzel 

anlatırdım. Kaldırınız, o kırılasıca burunlarınızı biraz daha yukarıya kaldırınız. Biraz 

daha koltuklarınız kabarsın bakalım. Elbette bu inişin bir de çıkışı olacaktır” (s. 40) 

demesiyle daha açık hale gelecektir.  

İç düşman söylemi cinayetin üstünü kapamaya çalışan Ermeni doktorlar 

üzerinden de tekrarlanır, o zamanlar Kayseri’de Türk doktor olmadığı da belirtilir. 

Komiser, yukarıda tartışılan Gürpınar’ın roman karakteri Kalender Nuri’nin 

Yahudilere atfettiği suçlamanın bir benzerini Ermeni doktorlara atacak, aynı söylemi 

tekrar edecektir, azınlık misafir, Türkler vatanın sahibidir, onlar köle Türkler 

efendidir: 

[d]oğduğu, büyüdüğü ve her türlü nimetlerile perverde olduğu bu yurdun öz 

sahiplerine karşı bir köle inkiyadı göstermek mecburiyetinde iken hala onun 

kanına susamış bir sırtlan gibi hareket eden küstah adamların ve hatta adam 

suretinde yaratılan canavarların bize hiç lüzumu yoktur. Emin olunuzki her 

ikinizinde son saçmalarınızı dinledikten sonra sizin gibi adamların Doktordur 

ve bize sağlık verecektir diye hala içimizde tuttuğumuza bir türlü aklım 

ermiyor. Fakat hiçbir mecburiyetim olmadığı halde yine insaniyet namına 

size şunu söyleyim ki; bu manasız düşünce ve hareketlerinizde devam 

ettiğiniz takdirde akıbetleriniz çok feci olacaktır. Çünkü siz bizimler beraber 

yaşamak değil ancak bizim dar ağacına çekmek mecburiyetinde kalacağımız 

adamlardansınız ve günün birinde mutlaka bu akıbete uğrayacaksınız. (s. 71) 
  
Anlatıcının bu geleceğe dair uyarısı aslında romanın geneline hakimdir; tehcir 

öncesini anlatan roman aslında tehciri aklamak üzerine kuruludur. Hem yazarının 



61 

 

oralı olması hem de doğrudan bu şehirde yaşayan okurları hedeflemesi bakımından 

romanın geçtiği mekân olarak Kayseri’nin tehcirdeki konumu önemlidir. Kayseri 

Ermeni nüfusun 1915 öncesi yoğun olduğu bir şehirdir; I. Dünya Savaşı’ndan önce 

şehirdeki (Kayseri sancağı) toplam Ermeni nüfus yaklaşık 52.000’dir ve 113 Ermeni 

kilisesiyle 16 Ermeni manastırına sahiptir (Polatel, 2018, s.7). 1917 kayıtlarına 

göreyse imparatorluk sınırları içinde yaşayan (çoğu sevk bölgelerinde olmak üzere) 

Kayserili Ermenilerin sayısı 6979’dur. (s. 10) ve çoğu Ermeni din değiştirmek 

zorunda kalmıştır. Dolayısıyla romanın geçtiği dönemde henüz tehcir 

gerçekleşmemiştir; ama 1944’te basılan roman başı, kolları kesilerek öldürülen, 

başsız kolsuz gövdesi bıçaklanan Türk genci Filiğin Emin ve tamamen yalnız ve 

güçsüz kalmasına rağmen bu soruşturmayı yürüten komiser Emin üzerinden 

gerekçelendirilecektir. Roman tek bir cümlesiyle bu durumu özetleyecektir: “Ermeni 

değiller mi cinayet işleme şöyle dursun bilaistisna hemen hepsi de icabında 

derilerimizi yüzmek için fırsat kolluyorlar” (s. 74). Tüm bunlar göz önüne 

alındığında ilk bakışta devlet söylemiyle çatışmayan romanın yine de yasaklandığını 

görürüz. 

Azınlık meselesinin kurmacalaştırılması ve sansürlenmesi güncelliğini 

koruyan bir konudur. Örneğin; Ayhan Aktar’ın da Ermeni mallarının 

yağmalanmasının kurmacalaştırılmasına örnek olarak verdiği Kemal Yalçın’ın 

1998’de yayımlanan Emanet Çeyiz: Mübadele İnsanları adlı kitabı Türk ve Rum 

mübadillerin gerçek yaşam öykülerine ve yazarın mübadillerle mülakatlarına 

dayanır. Kitap 2001’de yargılanır. Yalçın’ın yaşlı Ermenilerin anlatılarına dayanan 

Seninle Güler Yüreğim (2006) kitabıysa daha piyasaya çıkmadan imha edilir. Kitabın 

piyasaya sürüleceği sırada Fransız Senatosunun Ermeni soykırımına dair kararı 

çıkmıştır (2014, s. 56). Kitap önce “yukarıdan gelen emirle” yayımlanmadan 2 yıl 



62 

 

bekletilir, 21 Haziran 2002’deyse yazarının haberi olmadan İstanbul 3. Noteri 

huzurunda Doğan Kitapçılık Satış Müdürü Abdul Vahit Uysal’ın önünde kâğıt kıyma 

makinesinde imha edilir. Yazar bu emrin Dışişleri Bakanlığı’ndan geldiğini belirtir; 

kitabın yayımlanması durumunda hakkında olumsuz sonuçlara yol açabilecek dava 

açılacağı söylenir. Doğan kitap yöneticileri Zeynep Çağlıyor ve Tankut Gökçe 

durumu şöyle savunmaktadır: “Bu kitabı imha ederek, açılabilecek yeni bir davayla 

ülkemize yeni bir kara leke sürülmesini engellendiğine inanıyoruz” (2003). Demek 

ki azınlık meselesi ve özellikle Ermeni mallarına el koyma ile ilgili temsilleri 

içermesi açısından edebi sansürde güncelliğini korumaktadır. Yine bir başka dikkat 

çeken dava olarak Elif Şafak’ın Baba ve Piç (2006) romanının yargılanması örnek 

verilebilir. Roman 2006’da “Türk Milletini, Türkiye Cumhuriyeti Devletini, Türkiye 

Büyük Millet Meclisini, Türkiye Cumhuriyeti Hükümetini ve Devletin yargı 

organlarını alenen aşağılayan kişi, altı aydan iki yıla kadar hapis cezası ile 

cezalandırılır” maddesinden, TCK 301’den yargılanır ve ilk celsede beraat eder. 

Avukat Kemal Kerinçsiz’in şikâyeti üzerine soruşturma açılan romanın davasına 

kamunun ve basının ilgisi oldukça yoğun olur. Kerinçsiz, Orhan Pamuk ve Hrant 

Dink’i de mahkemeye vermiş ve Boğaziçi Üniversitesi’nde yapılacak Ermeni 

Konferansını engellemek istemiştir. Aynı dönemde Orhan Pamuk da İsviçre’de 

yayımlanan bir dergideki Ermeniler ve Kürtler hakkındaki sözleri nedeniyle dava 

açılır ve davanın reddine karar verilir. Şafak savunmasında kitabın her şeyden önce 

bir roman olduğunu, bu bağlamda değerlendirilmesi gerektiğini, Türklüğü 

aşağılamak gibi bir niyetinin olmadığını tam tersine Türkler ve Ermeniler arasında 

insancıl ve barışçıl ortamın yaratılmasına katkıda bulunmak istediğini ifade eder. 

Davadan sonra dönemin başbakanı Erdoğan, kararın memnuniyet verici olduğunu 

söyler. Kazan ve 1915’te tehcir edilen Çakmaçıyan aileleri üzerinden Türk ve 



63 

 

Ermeni ilişkilerini Armanuş ve Asya’nın arkadaşlıklarıyla ele alan romanda suç 

unsuru teşkil ettiği iddia edilen cümlelerden bazıları şu şekildedir: “Bütün 

akrabalarımı 1915’te kasap Türklerin ellerinde kaybetmiş soykırımzede bir sülalenin 

torunuyum. Soykırımı inkâr etmek üzere yetiştirildim (Şafak, 2006, s. 63)”, “Sen 

kalk gel Orta Asya’dan, Anadolu’nun bağrına! Orada yerleşik olan milyonlarca 

Ermeni’ye ne oldu peki? Asimile edildiler! Eridiler! Yetim bırakıldılar! Sürüldüler. 

Mal mülklerinden oldular” (s. 65), “Sıradan Türklerle ne konuşacaksın? Eğitim 

görmüşleri bile ya milliyetçi ya cahil. Sıradan insanlar tarihi gerçekleri kabul ederler 

mi sizce?” (s. 130), “Ayaş’ta sağ kalan olmamış. Çankırı’ya götürülenler de 

peyderpey öldürülmüşler. Sopalarla, balta saplarıyla dövülmüşler. Bazıları açlıktan 

ölmüş, bazıları da öldürülmüş” (s. 171)13 Dolayısıyla azınlık meselesi edebi 

yargılamalarda güncelliğini koruyan siyasi bağlama ve devletin o andaki hamlelerine 

göre işleyen bir yargılanma zemini oluşturmaktadır. Buna bir örnek önce orduya 

dağıtılıp sonra yasaklanan Yahudi Casusu Suzi Liberman (1936) romanıdır.  

 

2.3 Antisemitizm ve yargılanan bir roman: Yahudi Casusu Suzi Liberman  

Bu alt bölümde 1935 yılında yayımlanıp 1936’da yasaklanan Cevat Rıfat Atilhan’ın 

Suzi Liberman adlı romanı milliyetçilik, azınlık politikaları, antisemitizm odağında 

ele alınmaktadır. Genel itibarıyla, özellikle 1930’larda Türkiye’nin azınlık 

politikaları ve özelde Yahudilerin, Almanya’da Nazilerin iktidarda olduğu bir 

dönemde Türkiye’de nasıl bir politikaya maruz kaldıkları, siyasi iktidarın bu söylemi 

nasıl şekillendirdiği ve Cevat Rıfat Atilhan’ın yazar kimliği gibi veriler ile ele 

alacağım romanın yargılanma zeminini Yahudi temsilleri oluşturmaktadır. 

 
13 Bkz. (Sökmen, 2006). 



64 

 

Roman, 1918 yılında geçer ve Osmanlı alay yaveri Adnan Bey karakterinin Yahudi 

casusu olan Suzi Liberman tarafından “baştan çıkarılıp kandırılmasını” ve sonunda 

da bu nedenle öldürülmesini anlatır. Cevat Rıfat Atilhan tarafından yazılan roman 

1935 yılında İstanbul Türkiye Matbaası tarafından yayımlanır ve 1936 yılında 

Başvekalet Kararlar Müdürlüğü’nden çıkan kararla yasaklanır: “Cevad Rıfat 

tarafından yazılarak İstanbul’da basdırılan (Suzi Liberman) adındaki kitabın, zararlı 

yazıları taşıdığı görüldüğünden, Matbuat Kanununun 51inci maddesine göre 

toplattırılması ve satışının yasak edilmesi; Dahiliye Vekilliğinin 15/9/936 tarih ve 

1457 sayılı tezkeresi üzerine İcra Vekilleri Heyetince 17/9/936 da onanmışdır” 

(Başbakanlık Arşiv). 1931 yılında Matbuat Kanunu yeniden düzenlenir ve özellikle 

memleketin genel siyasetine dokunacak yayınların yasaklanmasını yasallaştıran 50. 

Madde dikkat çeker; 1934 yılında ise 51. Madde şu şekilde değiştirilir: “Türkiye’de 

veya yabancı bir memlekette çıkan ve bu kanunun (1)inci maddesinde yazılı olan 

matbuaların dağıtılması ve Türkiye’ye sokulması İcra Vekilleri Heyeti kararile men 

olunabilir. Dağıtılan matbualar İcra Vekilleri Heyetinden müstacelen karar alınmak 

üzere Dahiliye Vekilinin emrile karardan evvel toplattırılabilir” (Resmî Gazete, 1935, 

s. 4508). Bu kanunun 1931’deki hali ise sadece yabancı memlekette çıkan yayınları 

kapsamaktadır. Romanın toplattırılma kararının altında Cumhurbaşkanı Atatürk’ün 

imzası vardır. 

Cevat Rıfat’ın romanının ilginç bir yanı da kitabın sonraki baskısının başına 

“Suzi Liberman’ın Hatıra Defteri” başlıklı bir bölüm eklenmiş olmasıdır. 1969 

yılında yapılan baskıdaki ilave bölüm esasen toplama kampında yaşadıklarını kaleme 

alan Anne Frank’ın Hatıra Defteri’ne bir cevap niteliği taşır. Cevat Rıfat bu durumu 

romanın başındaki önsözde eserinin gerçekliğine vurgu yaparak işaret edecektir: “Bu 

kitap bunlardan bir müddet evvel dünya siyonizminin propaganda mahiyetinde 



65 

 

dünyanın her yerinde bir anda milyonlarca nüsha olarak bastırdığı ‘An Frank’ın 

Hatıra Defteri’ kitabına benzemez. Öteki yalan, bu ise gözümüzün önünde geçmiş 

hakiki bir facianın ta kendisidir” (Rıfat, 1935, s. 13). Böylece yazar en baştan bu 

kısmı neden/neye karşılık eklediğini dile getirir; “asıl gerçeği” verme niyetini ortaya 

koyar. Zaten yazar bu kısmın Suzi Liberman’a ait olan ve kendi bulduğu günlük 

olduğunu iddia eder. “İkinci Bölümde; Suzy’nin hatıra defteri ele alınmıştır. 

Yazdığına göre Atilhan, Suzy yakalandığı sırada yanında bulunan hatıra defterini 

almış ve bunu tercüme ettirerek kitaba ilave etmiştir” (Bozkurt, 2011, s. 47). 

Dolayısıyla bu metnin gerçekliğine dair okurda şüphe uyandırmak istemez, adeta 

Anne Frank’ın tanıklığına karşı olarak dönemine uygun bir şekilde bu eklemeyi 

gerçekleştirir. 

Bu ilave kısım Suzi’nin günlüğü şeklinde kurgulanmıştır ve dolayısıyla 

anlatıcı da odur. Suzi’nin 1911’den itibaren yazdığı bu günlüğün en başından itibaren 

Suzi’nin Yahudi kimliği nedeniyle hakir görülmesine, dışlanmasına tanık oluruz. 

Fakat bu günlüğün temel işlevi bu durumun geçerli sebeplerinin olduğunun, yani 

Yahudilerin temel olarak bu dışlanmayı, muameleyi hak etmiş olduklarını okura 

göstermektir, öyle ki Suzi dahi bu muameleyi hak ettiklerini dile getirecek, sürekli bu 

vurguyu yapmaktadır. Romanın bu baskısının ve bu ilavenin yapıldığı sene 1969’dur, 

romanın ilk basım tarihi ise 1935. Dolayısıyla, artık ima edilen okurun konumunun 

değiştiğini söylemek yanlış olmaz. Bu tarihte 2. Dünya Savaşı çoktan bitmiş, Hitler 

yenilmiş, 1948 yılında İsrail Devleti kurulmuştur. Türkiye’de 1930’lu yıllardaki 

antisemitizm ve azınlık politikalarına artık neredeyse ihtiyaç duyulmaz hale 

gelinmiştir; çünkü Yahudi nüfusu çok azalmıştır.   

Suzi’nin babası Yahudilerin maruz kaldığı ayrımın, kötü muamelenin ve hatta 

soykırımın haklı olarak nitelendirilen sebeplerinin sözcüsü konumundadır. Yahudiler 



66 

 

sadece kendi topluluğuna bağlı, diğerlerine açıkça düşman, zenginlik ve refah içinde 

yaşayan ama müteşekkir olmayan, kendi devletlerini kurmak için her tür eylemi 

yapabilen bir topluluk olarak resmedilir ve bunun nedeni olarak da dinleri gösterilir. 

Yani, hiçbir Yahudi’nin bu çerçeveden çıkma şansı yoktur; “doğa”ları gereği böyle 

olmak zorundalardır. Kendileri dışında herkese düşmandırlar, “Komşun eğer yahudi 

değilse ona yapacağın zarar ve ziyanla dinimize büyük bir hizmet etmiş olursun” (s. 

76) sözü bu şekilde olmalarının nedeninin dinleri olarak gösterilmesine sadece bir 

örnektir. Suzi’nin günlüğünde yer alan ve Yahudi düşmanlığını daha da perçinlemek 

için yazıldığı belli olan kısımlardan biri de Suzi’nin babasının kızına tecavüz etmesi 

ve bu durumun Yahudiler için normal bir durummuş gibi anlatılmasıdır. Öyle ki 

babası Suzi’ye “Goyimlerin mağrur delikanlılarına gönül vereceğine, kendi 

zevklerimizi aramıza paylaşalım. Talmut oku, hahamların tefsirlerini oku da adam 

ol!” (s. 78) denilir ve bu durum sanki Yahudiler için meşruymuş ve hatta dinleri 

bunu emrediyormuş gibi bir tablo çizilir.  

Tüm bu gerekçelendirmelerin bir işlevi vardır: Yahudiler kendilerine yapılan 

her türlü kötü muameleyi hak etmektedirler. Dönemi göz önüne aldığımızda bu 

tutum Hitler’i de haklı bulduğunu açıkça belli etmektedir. Bu durumun onaylayıcısı 

konumunda olan Suzi en son babasının tecavüzü ile Yahudilerin her türlü düşmanca 

tavrı hak ettiğine karar verir: “Artık mektepte goyimlere eskisi gibi nefretle 

bakmıyorum. Aksine onların bizden nefret etmeğe haklı olduklarını zannediyorum. 

Bütün insanlığın bizden iğrenmesi, bizden kaçması, bize düşman olması her halde 

bütün bütün boş olmasa gerek” (s. 79).  

Günlük türünde kurgulanan ve romana sonradan eklenen bu kısım esasen 

Yahudilere karşı kitabın ilk basımından daha sert, daha düşmanca argümanlar ortaya 

koyar. Orada sadece casus olarak gördüğümüz Suzi’nin yanı sıra bu kez tüm Yahudi 



67 

 

halkının temsili olarak tasvir edilen baba, haham, diğer casuslar vb. karakterler yer 

almaktadır ve bu karakterlerin varlıklarının temel işlevi hem Yahudilerin “korkunç” 

karakteristik özelliklerini göstermek hem de nasıl bir propaganda yürüttüklerini 

anlatmaktır. Bu propagandanın yürütücülerinin başında hahamlar gelecektir. Haham 

Suzi’lerin evine sürekli gidip gelmeye başladıkça, Suzi’yi etkilemeye başlayacaktır. 

Hahamın söylemi aslında bu tezli romanın argümanları olarak da okunabilir; çünkü 

ilginç bir biçimde Cevat Rıfat tam da Yahudileri nasıl anlatmak istiyorsa haham da 

aynı şekilde argümanlarla gelecektir:  

Goyimlere karşı vazifeni iyi bilmelisin, talmutu iyi anlamalısın kızım. Biz bu 

sayede canavar gayri yahudilerin zulmünden ve esaretinden kurtulacağız. 

Sadece bu kadar değil… Biz, onları kendimize köle yapacağız. Malları, 

mülkleri bizim olacak. Dünyanın tek hâkimi olacağız. Binlerce senelik zulüm 

işkence ve esaretin acısını onlardan çıkaracak, intikamımızı alacağız. 

İçimizde Yahudi olmayanların cümlesine karşı sönmez bir kin var. Sen bu 

kini zaman zaman körüklemelisin, onun alevi içini ısıtmalı, sana bu 

mukaddes yolda yürümek için kuvvet vermelidir ileride ana olduğun zaman 

bu hissi çocuklarına aşıla! Yahudi olmayan her insan bir hayvandır, bir 

köpektir. Onun malı, canı, ırzı bize helaldir” (s. 83).  
  

Tüm bunların üzerine Suzi yine uğradıkları muameleleri haklı görecek, herkesin 

onlardan nefret etmesini onayacaktır. Suzi anlatıcı olarak bu durumun farkında 

olmak zorunda olsa da Yahudi olmasından dolayı o da tüm bu söylemin dışına 

çıkamayacaktır: “Ne yalan söyleyeyim bu böyle giderse, bütün benliğime rağmen 

ben de kendimi bu tesirlere kaptıracağımdan korkuyorum. Yarabbi! Sen niçin bizi 

böyle zelil, böyle hakir, böyle vicdansız, böyle canavar ruhlu yarattın. Bizden 

olmayanların samimiyetine, saflığına, ruhlarının asaletine bakıyorum da kendimden 

iğreniyorum” (s. 84). Suzi “bu şekilde yaratıldıklarını” onaylama işlevini her 

seferinde yerine getirmektedir. Sonuç olarak günlük bir noktadan sonra Suzi’nin de 

tamamen diğer Yahudilerin safına geçtiği bir anlatıya dönüşür, araya Yahudi 

vekillerin, hahamların, önde gelen zenginlerin propaganda konuşmaları girer. Suzi de 



68 

 

bu konuşmaların herhangi bir dinleyicisine dönüşür. Günlük Abdülhamit’in 

Yahudilere karşı olan tavrını ve eylemlerini de dile getirmek için kullanılır.  

Şu tepeyi görüyor musunuz. Orası aşılmaz, geçilmez bir kartal yuvası idi. 

Orası Türk Padişahı Abdülhamid’in oturduğu yerdi. Arzı mev’utda bize yer 

ve hak tanımayan, ırkdaşlarımız bu sulardan geçerken onları memleketine 

kabul etmeyen, mukaddes topraklara gitmemize izin vermeyen müstebit 

hükümdar. Onu kavmimiz tahtından indirdi, intikamımızı aldı. (s. 97) 
 

Romanın bu baskısındaki ilginç yerlerden bir tanesi de günlük olarak kurgulanan 

bölümde araya doğrudan yazarın, Cevat Rıfat’ın anlatısının girdiği dipnot olarak 

yazılan kısımlardır. Bu günlüğü bulduğunu iddia eden yazarın dipnotlarla müdahalesi 

bu kurmaca eserin gerçekliğine olan vurgunun bir kere daha altının çizilmesine 

yöneliktir. Bu kısımlar romanın yazıldığı (daha doğrusu bu baskıya yapılan 

eklemenin kaleme alındığı) zamandan geçmişe yönelik tespitler şeklinde yapılır. 

Bunlardan en uzun olanı, günlüğün yazar tarafından üç sayfa boyunca tamamen 

bağımsız bir metin ve fotoğraflarla kesilmesidir. Cevat Rıfat sayfa 144’te anlatıyı şu 

şekilde böler:  

Muhterem okuyucu! Filistin cephesinde tabiatın en tahammül edilmez şartları 

altında düşmanla savaşmış olan ‘Mehmetçik’lerin cümlesi istisnasız Anadolu 

evlatlarıydı… Benim Gazze’de birlikte harbe girdiğim alayın bir bölüğü… 

(sayfadaki fotoğraftan bahsetmekte) Her an yüzlerinde Türklüğün, mertliğin 

bütün işaretleri göze çarpıyordu… Masumiyetleri, erkeklikleri, necabetleri, 

tevazuları, cesaretleri daima yüzlerinden akıyordu… Er’lerin her biri, teker 

teker ırkının üstün vasıflarını taşıyordu. (s. 144) 
  

Bu kısım askerlerin yaşadıkları zorluklar, yoksullukları, Türklük ve Müslümanlığın 

asaletini her koşulda taşımaları şeklinde ilerler (s. 145) Bu bölümdeki dikkate değer 

kısım ise bu askerlerin masumiyetlerine olan vurgudur. Bu askerler kendileri için 

kurulmuş tüm tuzaklardan bihaberdir:  

Şu var ki, asil kanlarıyla müdafaa ettikleri bu koca vatanda arkalarında bir 

hıyanet şebekesinin varlığından ve aleyhlerine kurulmuş olan kahbe 

tuzaklardan o kadar habersiz idiler ki, Onun asil kafası bu derece büyük bir 

namussuzluğu, vicdansızlığı nasıl kavraya bilirdi?..  (…) Yahudi kızının 

dediği gibi; bu insan kıyafetindeki arslan’lar, kendi kanlarıyla müdafaa ettiği 



69 

 

bu güzel ve sıcak vatan parçasında her biri bir villa’da, her biri bir köşk’te 

prensler gibi yaşayan bu çıfıt’lar buraya nereden gelmişler ve bunları buraya 

kimler getirmişti?... (s. 145) 
  

Bu masumiyet vurgusunun öneminden daha önce de bahsetmiştim. Bu vurgunun 

yinelenmesi uyarının da bir tekrarıdır. Bu milliyetçi söylemin sayfa 145’teki şiirle de 

yinelenir: 

Dört tarafı, amansız düşmanlarla sarılan; 
Zavallı Türk, yıllarca, nice hıyanete katlandı; 
Merhametsiz ellerle, arkasından kazılan; 
Çukurları görmedi, tatlı dile inandı.. 
O dillerin ucundan çok zehirler fışkırdı; 
Beslediği yılanlar, hep kendisini ısırdı… (s. 145) 
  

Bu kısmın devamında ise sayfaya konan fotoğrafın altına şu not düşülmüştür: 

“Haziran 1967. Arap-İsrail harbinden çok acı bir sahne. Yahudi gençleri Kudüs’te 

kudurmuş köpekler gibi. Coşmuşlar. Sevinçleri sonsuz. 900 milyon Müslümanın 

üzüntüsü ise çok büyük” (146). Burada artık kitabın tamamına hâkim olan Yahudi 

düşmanlığının ve ırkçılığın çok net ifadeleri görülmektedir. 

            Diğer dipnotlar da romanın argümanlarını desteklemeye yönelik 

kurgulanmıştır. Örneğin günlükte yer alan Roçildin vekilinin konuşmasında geçen 

“Yarın kopacak büyük bir fırtına goyimleri yere serecek, bitap düşürecek ve o zaman 

hiç kimse, hiçbir kuvvet bizi yolumuzdan alıkoyamayacaktır” (s. 103-104) sözlerinin 

altına Cevat Rıfat dipnotta şöyle demiştir: “Birinci dünya harbini kasdediyor, Şayanı 

hayrettir ki Yahudi bu kıyametin kopacağını çok evvelden tahmin etmiş, çünkü o 

hazırlamıştır” (s. 103). 1. Dünya Savaşı’nı Yahudilerin başlattığı düşüncesi Cevat 

Rıfat’ın başlıca görüşlerindendir. Bir başka dipnotta ise yine yazar Yahudilerin 

İsrail’i kurma hedeflerinin çok önceden kaynaklandığını iddia eder, bu kısmın 

yayımlandığı tarih göz önüne alındığında bu eklemeler anlamlı hale gelecektir. 

Şimdi, şimdi anlıyoruz ki Yahudiler müstakbel saltanatlarının merkezini daha 

o zaman tayin etmişler. Biz bir şey görmemiş ve işitmemişiz. Görse idik, 

işitse idik ne olacaktı sanki… Olanları, gördüklerimizi olduğu gibi kırk yıldır 



70 

 

yazıyoruz, yazdıklarımızı zaman ve hadiseler tasdik ve teyit ediyor, 

sözlerimiz ve yazılarımız bir kehanet gibi tahakkuk ediyor da ne oluyor? 

Düşmanlarımız hergün artan bir şiddetle, hergün şiddetini arttıran biz hızla 

ilerliyor, bir tek adım duraklatabiliyormuyuz. Heyhat! (s. 110) 
  

Yine bir başka dipnotu Atilhan belli ki askerlik yaptığı dönemde kendisi hakkında 

çıkan işkence haberlerine (kaynak) karşı çıkmak için kullanır. Suzi günlüğünde bir 

başka Yahudi casus olan Sara’yı Türklerin yakaladığını, işkence ettiklerini, soyup 

kamçıladıklarını ve sonunda buna dayanamayan Sara’nın intihar ettiğini anlatır. Bu 

anlatıyı dipnotuyla bölen Atilhan, “Dayak ve işkence katiyyen yalan ve Yahudi 

uydurmasıdır. Korkunç casus kadın Şahab vadisine kendisini atmak suretiyle intihar 

etmiştir” diyerek belki de o günlerde tartışılan bir meseleyi gündeme getirmekle 

kalmamış adeta günlüğün bu kısımları dipnotların varlığı için yazılmıştır denilebilir. 

            Sonuç olarak kitaba sonradan eklenen “Suzi Liberman’ın Günlüğü” kısmının 

işlevi temel olarak Yahudilerin gördükleri muameleyi (hem Türkiye özelinde hem de 

Naziler özelinde) gerekçelendirmek ve bu kısmın yazıldığı tarihi göz önüne 

aldığımızda bu eylemleri haklı çıkarmaktır. Bu açıdan bakıldığında günlüğün 

Suzi’nin olması, yani anlatıcının bir Yahudi casusu olarak kurgulanması kitabın 

inandırıcılığını artırmak için uygun bir tercihtir. Romanın analizini yazarın kimliği 

ve dönemin siyasi-toplumsal koşulları olmaksızın yapmak böylece mümkün 

görünmemektedir. 

 

2.3.1 Yasaklanan bir yazar figürü: Cevat Rıfat Atilhan 

Romanın yazarı Cevat Rıfat Atilhan Türkiye’de antisemitizmin öncülerindendir. 

Atilhan, Türk milliyetçiliğinin önde gelen isimlerinden biri olarak hayatı ve 

çalışmaları üzerine akademik çalışmalar yapılan bir isimdir. Atilhan tüm hayatı 

boyunca özellikle Yahudiler üzerinden ırkçılık propagandalarını sürdürmüş, dergiler 



71 

 

çıkarmış, kitaplar yazmış, asker olarak farklı görevlerde bulunmuş bir isimdir. 

Avukat Daniş Esendal Suzi Liberman’ın başında yazdığı biyografide Atilhan için 

“Rahatlık ile iddia edilir ki: Cevat Rifat Atilhan, Türk siyasi hayatında halk 

tabakalarına inerek İslam ve Türk düşmanı olan Masonluğu Türk milletine tanıtan ilk 

Türk siyasisidir. … Dünyanın milliyetçi, Müslüman, halkı ve devletleri tarafından 

sevilen Cevat Rıfat Atilhan’a bu yüzden (Orta doğunun Hitler’i) ismi verilmiş ve 

anılmıştır” (Atilhan, 1969, s. 6) sözlerini kullanır. Bu nitelemeler Atilhan’ın Yahudi 

düşmanlığında yarattığı etkiyi göstermektedir. Atilhan’ın askeri hayatı da dikkat 

çekicidir. 1. Dünya Savaşı sırasında çeşitli cephelerde savaşır, Sina Cephesi’nde 

bizzat kendi Yahudi casusları yakalama görevini alır. Filistin Cephesi, Suriye, Gazze 

gibi cephelerde görev almıştır. “İstiklal Savaşı sırasında gösterdiği başarılardan 

dolayı kendisine 10 Ağustos 1936 tarihinde Dördüncü̈ Fırka vasıtası ile gelen emirle 

TBMM'ce "Milis Generali" rütbesi verildi” (s. 213). 1948 Arap İsrail savaşında 

kendi kurduğu 300 kişilik bir orduyla savaşmaya gider (s. 7). Atilhan, askeri hayatı 

boyunca çeşitli nedenlerle yargılanır. 1940 yılında askerlik görevini sürdürdüğü bir 

dönemde “yabancı memleketlere kaçmaya teşebbüs, Cumhurreisi’ne hakaret, 

Türkiye’de Nazi Partisi teşkil etmek ve partinin reisi olmak, askeri ihtilal yapmak” 

gibi gerekçelerle tutuklanır  (Bali R. N., 2010, s. 222-223).  Atilhan, 1935 yılında 

Trakya’daki Yahudilerin zorunlu göçünden de sorumlu olan başlıca kişilerdendir (s. 

223). Yine Esendal’ın yazdığı biyografide bu durumdan övgüyle bahsedilir: 

“Çıkardığı mecmua ve yazdığı makaleler ile Trakya’daki Yahudi tehcirini sağlamış 

ve binlerce yahudi bu hareket üzerine Edirne, Babaeski, Kırklareli, Çorlu, Tekirdağ 

ve Keşan’dan göçetmişlerdir” (s. 6). Atilhan’ın pek çok eserinde de bu duruşun 

örneklerini görürüz. Sina Cephesinde Yahudi Casuslar (1933), İğneli Fıçı (1937), 

Dünya Nazarında Yahudilik ve Masonluk (1936), İslam’ı Saran Tehlike ve Siyonizm 



72 

 

(1950), Farmasonlar İslamiyet’i ve Türklüğü Yıkmak İçin Nasıl Çalıştılar? (1951) bu 

tarz kitaplarının sadece birkaçıdır. Bu kitaplardan Dünya Nazarında Yahudilik ve 

Masonluk tıpkı Suzi Liberman gibi Dahiliye Vekaletince, 5 Haziran 1936 yılında, 

Matbuat Kanunu’nun 51. Maddesi gereğince toplatılır. 1937 yılında 16 sayfalık bir 

broşür olarak yayımlanan İğneli Fıçı da Dahiliye Vekaleti’nin 9 Şubat 1937 tarih ve 

591 sayılı tezkeresi ve İcra Vekilleri Heyetinin 16 Şubat 1937’deki kararıyla Matbuat 

Kanunu’nun 51. Maddesi gereğince toplatılır. Atilhan hakkında TCK’nun 312. 

Maddesi gereğince dava açılır. İslam’ı Saran Tehlike ve Siyonizm ise Türkiye 

Hahambaşılığının şikâyeti üzerine toplatılır. Atilhan’ın eserleri bir yandan da 

İngilizce, Almanca, Fince gibi pek çok farklı dile çevrilerek yayımlanır.  

Atilhan’ın yaşamına baktığımızda neredeyse tüm eserlerinin benzer konular ve 

argümanlar temelinde şekillendiğini iddia etmek yanlış olmayacaktır. Suzi Liberman 

da bu külliyatta bu argümanların tekrarlandığı bir eser olarak yerini alır. Atilhan’ın 

yazar kimliğinin biyografisiyle bu denli örtüşmesi kaçınılmaz bir durumdur. Kitabı 

toplattıran İçişleri Bakanı Şükrü Kaya hakkında Atilhan şunları söylemektedir: 

Bütün cüssesiyle istibdat ve zulmü temsil eden ve on binlerce şehitle on 

binlerce gazinin kanları üzerinde kurulan bir saltanatın Erkan-ı harpliğini ve 

gardiyanlığını yapan adam odur... En ufak bahanelerle gazete kapatan, 

matbaadan çıktığı gün binlerce kitabı toplatıp yaktıran bu adamdır... Yalnız 

benim iki gazetemle, dört kitabımı, çocuklarımın ekmeğinden keserek ve 

onları mahrumiyetler içinde bırakarak bin zorlukla bastırabildiğim ilmi, milli 

ve vatani eserlerime hiçbir kanlı elin kolay kolay kıyamayacağı bir 

merhametsizlikle el koyan adam odur. (Atilhan C. R., 1950, s. 1)  
  

Atilhan’ın bu görüşünün nedeni pek çok kitabının ve kendisinin çıkardığı “Milli 

İnkılap” dergisinin Şükrü Kaya tarafından toplatılmasıdır. Atilhan’ın antisemitizm 

propagandası yapan yayını Milli İnkılap 1934’te aynı sebeple kapatılır. 

Atilhan’ın 1934’te tatil edilen Milli İnkılâp dergisi, takip ettiği Yahudi 

aleyhtarı yayın politikası nedeniyle bu maddeyle ilişkilendirilmişti. Kanunun 

basını kısıtlayan bir diğer maddesi 51. maddeydi. Bu madde Yabancı bir 

memlekette çıkan gazete ve mecmuanın Türkiye’ye sokulması ve 

dağıtılmasının Bakanlar Kurulu kararı ile yasaklanabilmesine ilişkindi. Bu 



73 

 

madde çok geçmeden 14 Mayıs 1932‘de değiştirilerek, yalnız gazete ve 

dergileri değil, Yabancı bir memlekette çıkan matbuatları da içine almıştı. 

Madde, 23 Aralık 1934‘te tekrar değiştirilerek Türkiye’de çıkan... matbuaları 

da kapsamına almıştı. Atilhan’ın 1936’da yasaklanan Suzi Liberman ve 

Dünya Nazarında Yahudilik ve Masonluk, 1937’de yasaklanan İğneli Fıçı 

broşürü ile 1936’da yasaklanan Suzi Liberman adlı eserleri, şiddetli Yahudi 

aleyhtarlığı içerdiği gerekçesiyle bu maddeyle ilişkilendirilerek 

yasaklanmıştı. (Bozkurt, 2011, s. 99)  
  
Atilhan’ın başka eserleri de “dini siyasete alet etmek”, “laiklik karşıtı söylem” gibi 

gerekçelerde yargılanmış, kimi dergilerde yer alan yazıları nedeniyle de hakkında 

dava açılmıştır (s. 100). 

Suzi Liberman, aslında Türkçe yayımlanmadan önce Almanca, Fransızca, 

Fince gibi farklı dillere çevrilerek yayımlanır. Ancak Yahudilerden gelen şikayetler 

üzerine eser toplatılır; daha sonra 1961, 1969 ve 1995’te tekrar basılacaktır (Çay, 

2013, s. 11). Ayrıca roman Erkan-ı Harbiye-i Umumiye Riyaseti tarafından faydalı 

bulunup 40.000 nüshası orduya dağıtılmıştır. Bu bilgiye kitabın 1935 yılı baskısının 

ilk sayfasından da ulaşırız: “Bu eser Büyük Erkanı Harbiye Riyasetince tetkik 

edilmiş ve yararlı görülerek ordu zabitlerine tavsiye edildiği Genel Kurmay 

Başkanlığının 26 Mayıs 1935 tarih ve 43782 numaralı emrile bildirilmiştir” (Rıfat, 

1935). Erkan-ı Harbiye-i Umumiye Riyaseti 1924 yılında “Cumhurbaşkanı adına 

ordunun barışta emir ve komutasına memur en yüksek askeri makam olmak ve 

görevlerinde bağımsız bulunmak üzere” kurulur (1924-1944 devresi Erkanı Harbiye-

i Umumiye Vekaleti). Dolayısıyla doğrudan devletin en yüksek askeri kurumudur. 

Bu kurum tarafından askeri birliklere dağıtılan roman aynı dönemde yine 

cumhurbaşkanı imzasıyla yasaklanır, bu bölümde bu yargılanma zemini özellikle 

Trakya Olayları bağlamında incelenmektedir. Romanın orduya dağıtılmak amacıyla 

kaleme alındığını iddia etmek de mümkündür. Ömer Türkeş, roman hakkında kaleme 

aldığı yazısında romanın sipariş üzerine yazıldığının olasılığından bahseder:  



74 

 

Şimdi de biz bir komplo teorisi üretirsek eğer, “Suzi Liberman”ın 1918’in 

yaşanmışlıklarına dayanmadığını, yazıldığı 1935’in ihtiyaçlarına göre tanzim 

edildiğini, dahası sipariş üzerine kaleme alındığını iddia edebiliriz. Bir adım 

daha atalım isterseniz; Almanya’da Nazizm’in, İtalya’da faşizmin, sonuçta 

ırkçılığın ve Yahudi düşmanlığının tırmandığı bu yıllarda Hitler ve Mussolini 

ile ilişkilerini sıcak tuttuğu bilinen Türkiye Cumhuriyeti’nin bu sıcaklığı 

yalnızca bir dış politika manevrası olarak planlamadığını, tersine bu ülkelere 

ideolojik anlamda da yakınlaştığını ekleyelim. (Türkeş A. Ö., 2011) 
  

Türkeş’in romanın 1935’in ihtiyaçlarına göre yazılmış olduğu iddiası doğrudur ki bu 

durumun nedenlerine dönemin siyasi atmosferi ve Cevat Rıfat’ın kişisel tutumları 

açısından yazının ileriki kısımlarında değinilmektedir. Türkeş’in romanın ısmarlama 

olduğu yolundaki iddiası ise dikkate alınmaya değerdir; çünkü roman boyunca 

okurlara yönelik uyarılar görürüz; fakat bu okur kitlesinin askerler olması bu 

uyarıları daha anlamlı kılmaktadır. Romanın başka dillere çevrilmesi, orduya 

dağıtılması belirli bir etki yarattığına ya da yaratmasının amaçlandığına işaret olarak 

okunabilir.  

Romanda Suzi Liberman ve Adnan Bey arasında gelişen aşk ilişkisinin 

aslında Suzi karakterinin ve tam olarak anlaşılamayan, belirsiz bir Yahudi 

örgütlenmesinin kurmuş olduğu bir plan doğrultusunda ilerlediğini okurlar olarak 

bizler bilsek de Adnan karakteri bu durumdan bihaberdir. Dolayısıyla okur, 

hikâyenin sonunu az çok tahmin edebilirken, Adnan’ın gerçeklerin farkına varması 

ancak sona yaklaşıldığında ortaya çıkar; böylece, okur kendisinin “geç kalma 

ihtimali”nden duyduğu gerilimi taşıyarak olası sonlara karşı tetikte olmaktadır. Bu 

temel gerilim, roman boyunca hissedilir ve anlatıcı tarafından da sıklıkla vurgulanır. 

Romanın bazı temel argümanlar etrafında şekillendiğini söylemek mümkündür, bu 

argümanlardan merkezi konumda olanı ise Türk askerinin yabancı ve özellikle 

kadınlara karşı her zaman tetikte olması gerektiğidir. Bu uyarı aslında romanın 

orduya dağıtıldığını göz önüne alırsak askerlere yöneliktir. Romanın olası okuru 

askerler her zaman bu gerilimde durmalıdırlar; tabii bu gerilimin esas kaynağı “iç 



75 

 

düşmanlardan” bir grup olan Yahudiler olur. Yahudilerin gördükleri her türlü kötü 

muameleyi doğaları gereği hak ettikleri (özellikle sonraki baskılarda eklenen Suzi 

Liberman’ın günlüğü kısmının desteklediği üzere), refah ve zenginlik içinde Türkiye 

topraklarında yaşadıkları bu bölümde ele alınan diğer yargılanan romanlarda olduğu 

gibi azınlıklar hakkındaki iç düşman söylemine karşılık gelir. 

Anlatının mekânı olan Filistin, daha en baştan Türk milletine aitmiş ve 

Yahudiler oraya sonradan yerleşmiş gibi verilir: “Her biri, birkaç saat ilerde kuru 

toprak üstünde yatan askerlerin çektiği müşkülatla alay eder gibi duran zarif ve 

bahçelikli evler Lehistan’dan Türk milletinin müşfik ve asil sinesine sığınmış olan 

Polonya Yahudilerinin meskenlerini teşkil ediyor” (Rıfat, 1935, s. 4). Böylece 

Filistin’in Yahudilere değil, hatta romanın anlatı zamanı olarak verilen Hicri 334’te 

bağlı olduğu zamanki Osmanlı Devleti’ne de değil Türklere aitmiş gibi bir çerçeve 

çizilir. Romanın tamamında bu söylem tekrarlanır, Yahudilerin Filistin’in “asıl 

sahipleri” olmadıkları, Türklerden gördükleri “ayrıcalık, hoşgörü, anlayış vb.” gibi 

kavramlarla adlandırabileceğimiz davranışlar sayesinde hem ekonomik hem 

toplumsal konumlarını kazandıkları vurgulanır. Bu sahiplik ve misafirlik söylemi bu 

bölümde ele alınan tüm eserlerde tekrar etmektedir; bu romandaysa özellikle 

Osmanlı’nın yıkılması üzerinden yinelenen azınlıklara fazla iltimas gösterildiği ve 

onların bu durumdan istifade ederek kendi devletlerini kurma amacına giriştikleri 

argümanı etrafında şekillenmektedir.  

I Dünya Savaşı sırasında, 8. Cevat Paşa ordusunda anlatının baş karakteri 

alay yaveri Adnan Bey yer almaktadır. Adnan Bey’in herhangi bir askerden farklı bir 

karakter olarak verildiğini söylemek mümkün değildir. “Genç Türk”, “Türk zabiti”, 

“Asil bir Türk çocuğu” gibi nitelemeler ile Adnan Bey’in herhangi bir Türk askeri 

olabileceğine yapılan gönderme aynı zamanda her Türk askerinin de bu tarz bir 



76 

 

hataya düşebileceği anlamına gelir. Adnan Bey köyden karargahına doğru giderken 

bir balkonun önünde Suzi Liberman’ı görür ve “olduğu yere mıhlanıp kalacak”, 

“biçareler gibi kıpırdayamayacaktır” (s. 5). 19 yaşında bir Yahudi kızı olan Suzi 

Liberman ise “lacivert gözlü, uzun boylu, mevzun endamlı, ince belli, parlak kumral 

saçlı, beyaz tenli, gamzeli”dir, “süzüle süzüle, kırıta kırıta” hareket eder (s. 5). Daha 

ilk günden Adnan Suzi karşısında sersemlemiş bir hale gelir (s. 5). Anlatıcı Adnan 

Bey’in iradesinin bir anda nasıl dondurulduğunu betimlemeye devam eder. Suzi ise 

her zaman tahrik edici hareketlerini sürdürmekte, bu bedensel hareketler Adnan 

Bey’in iradesizliğini artırmaktadır. Romanın iki karakterinin bu şekilde 

konumlandırılması önemlidir; çünkü Adnan Bey’in Suzi karşısındaki bu iradesizliği 

onun ölümüne neden olacak ve aynı zamanda bu toprakların kaybedilmesini de ima 

etmektedir. Romanın yayımlanma tarihini göz önüne aldığımızda bu toprakların 

çoktan kaybedilmiş olduğu bilgisine sahip olan okur için gelecek zamana dair bir 

uyarı olduğu açıktır. Adnan ve Suzi görüşmeye devam ederler ve Adnan Suzi’ye 

tamamen inanacak, kapılacaktır. Anlatıcı bu kapılma karşısında ima edilen okuru bir 

yandan uyarırken bir yandan da Adnan’ın bu tavrının anlaşılabilir olduğunu da dile 

getirir: 

O sanıyordu ki Allah’ın eli böyle insanı halk ederse onda bir hikmet ve icap 

vardı. Sevmek ve sevilmek bu icabın ve bu hikmetin sebeplerindendi. Bu bir 

hak, hatta bir vazife idi. İyi terbiye görmüş ve halis Türk sütü emmiş bir genç 

ilahi bir aşkın arkasında korkunç hıyanetler ve cinayetlerin gizli olduğunu 

düşünemezse mazurdur. (s. 13-14)  
  

Roman boyunca vurgulanan Adnan’ın “saflığı” önemlidir. Bu saflığın nedeni Türkler 

sayesinde büyük bir refah altında yaşayan Yahudilerden bir kötülük gelmeyeceğini 

düşünmesidir. Zaten romanın temel meselesi bu “sersemleme” haline karşı askerleri 

uyarmak ve özellikle kadınların tehlikelerine karşı onları tetikte tutmaktır. Kitapta şu 

uyarı sıklıkla dile getirilir: “Asil bir Türk çocuğu bu kadar alicenap bir himaye 



77 

 

nimete kahpece küfran edileceğini elbette havsalasına sığdıramazdı. Bilhassa 

kendilerine bunlar hakkında bir ihtarda bulunan da olmamıştı” (s. 10). Tüm roman 

Yahudi düşmanlığı üzerinden ilerler; ima edilen okur sürekli “düşmana” karşı uyanık 

olması için uyarılır; Yahudi ve Türk kızı ayrımıyla görünüşte cazip olanın aslında 

düşman olduğu vurgulanır: 

Bu mahluklar ne kadar güzel ve cazip olsalar nihayet kendi ırklarından 

sümüklü birisinin hayat arkadaşı olabilirlerdi, Türk kızlarının altın oluklardan 

boşanan berrak sesleri ve türk kızlarının asil ve lahuti güzellikleri yanında bir 

yahudi kızının allak ve hilekâr ruhu mukayesesine bile tahammül edilmeyen 

bir şeydir. Fakat toy bir zabitin bir casusa gönül vermesi hep gafletten ve 

yoksulluktan hele bu yolda bir şey ihtar edilmemesinden ileri geliyordu. (s. 

31)  
  

Anlatıcı bu pozisyonunu her daim korumaktadır, her zaman Yahudilerin ne kadar 

rahat ve Türklerden bile ekonomik anlamda özgür bir hayata sahip olduklarını 

vurgulamaktadır. Kimi yerlerde anlatının zamansal ve mekânsal sapmalar yaşadığını 

ve romanın yazıldığı dönemi işaretlediğini görürüz. Örneğin Suzi’nin babası Türk 

milletinin misafirperverliğinden bahsederken araya giren anlatıcı ki burada Adnan 

odağında olduğunu söyleyebiliriz, Yahudilerin nasıl bir zenginlik içinde 

yaşadıklarını, kendilerinin ise savaş halinde olduklarını söylerken aslında 1915 

Osmanlısından ziyade 1935 Türkiye’sinden konuşuyor gibidir: “Öyle ya, burada 

Erenköy ve Yeşilköy gibi güzel yerler, şirin villalar ve hayat fışkıran bir arazi 

üzerinde saadet ve refah içinde ömür sürüyorlardı. Bizler ise birkaç saat ileride 

İngiltere devletinin bütün servet ve kudretini temsil eden bir ordu ile hayat memat 

mücadelesi yapıyorduk” (s. 20-21). Roman boyunca anlatıcı bu pozisyonunu korur 

ve Yahudilerin ekonomik durumu üzerinde durarak, zengin olduklarını iddia ederek, 

büyük bir refah içinde yaşadıklarını savunarak Türklere karşı herhangi bir garez 

besleyebileceklerinin Adnan’ın aklına gelmemesinin doğal olduğunun altını çizer. 

Bu zenginliğin bir başka örneği olarak Suzi’nin yaşadığı evin bir köy evi olmasına 



78 

 

rağmen İstanbul’un zenginlerinin evlerine denk olduğu verilir ve anlatıcı anlatıdan ve 

yine anlatı zamanı ve mekânından çıkarak adeta uzun bir söylev verir: 

Bu, her karışından servet fışkıran toprak üzerinde bu erazinin hakiki sahipleri 

fakru zaruret ve hatta birçokları açıktan muztarıp iken memleketlerinde bir 

karış toprağa can veren sefil ve fakir sığıntılar bu memleketin servetinden 

öyle istifade etmişlerdiki… Göz alabildiği kadar uzanan geniş üzüm 

bağlarının mahsulatı Rişon le Zion fabrikasının nefis şarabına tehavvül 

etmekte ve zengin keselerden bol paralar bu yaban muhacirlerin ceplerini 

doldurmakta idi. Badem mahsulünün ve senede iki defa idrak edilen diğer 

tardan arta kalan mühim bir kısım her sene zenginliklerine yeni servetler 

katmaktadır. (s. 24) 
 

Zenginlik vurgusundan sonra ise anlatının şimdisinden saparak bir anda anlatıcı 

anlatının yazıldığı andan konuşur ve okurunu bir kere daha uyarır, bu yanlış tutumun 

Osmanlı’nın Filistin topraklarını kaybetmesine neden olduğunu iddia eder ve 

geleceğe dair de okurlarını “yabancı ırk”lara karşı dikkatli olmaları hususunda 

uyarır: 

Biz bu vaziyeti bir türk necabetiyle bir türk kafasıyla düşündüğümüz zaman 

bu adamların bize karşı ebedi bir minnet ve şükran altında bulunduklarını 

zannederiz. İşte bu zan ve bu lakaydi bize koca bir kıt’anın elimizden 

çıkmasına amil olan sebeplerdendir. Şimdi orada emellerinin tahakkukunu 

görerek gurur ve nıhvetini arttırmış olan dünkü sefil ve nankör sığıntılar 

hükümrandır. Ve bizler unutmamalıyız ki türk Memetçik Çanakkale’de 

olduğu gibi Sina cephesinde de aynı fevkal-beşer kudret ve cesareti 

göstermişti. Fakat cephe gerisinde alçak casusluklar ve çöllerde isyanlar gibi 

arkadan saplanmış kahpe hançerler ordumuzun hızını kesmiş ve bizi beyhude 

zararlara sokmuştur. Umuyoruz ve istiyoruzki bundan sonra artık yabancı ırk 

ve insanların bizi gafil avlamasına ve ekmeğimizi yiyip kuyumuzu kazmasına 

müsaade etmeyecek, boş bulunmayacağız. Bundan sonra ne milletten olursa 

olsun bir kadının aşkına aldanmayacak ve tuzağına düşmeyeceğiz. Vatan aşkı 

her şeyden üstün olacak ve hayvani şehvetler o aşka bir leke gelmesine sebep 

olmayacaktır. (s. 24-25)  
 

Anlatıcının bu uzun tiradı Ben Deli miyim? romanındaki Nuri’nin Yahudiler 

karşısındaki konuşmasını anımsatır. Misafir-ev sahibi ayrımı yinelenir, Yahudiler 

düşmanca bir söylemle ötekileştirilir. Anlatı, güncel zamanından çıkar, geçmiş ve 

gelecek üzerinden de uyarıcı bir işleve sahip hale gelir. Anlatının zamanı 1. Dünya 

Savaşı’nı işaretler, Osmanlı’nın Filistin Cephesi’ni. Oysa anlatıcı bu tiradında 



79 

 

anlatının gelecek zamanına, kurmaca dışı bir zamana gider ve artık bu toprakların 

kaybedildiği ve aslında tüm bir rejimin değiştiği anlatının kaleme alındığı zamana 

gider ve bu yapılan hataların tekrarlanmaması için okurunu uyarır.  

Roman boyunca Adnan’dan bilgi almaya çalışan Suzi, Yahudi kimliğinden 

ötürü zaten düşmandır, romanın bir başka düşmanı ise Araplardır; öyle ki Adnan’ın 

ölümüne sebep olan da ordu içindeki casus bir Arap’tır. Bu iki milletin 

düşmanlaştırılması da iç düşman söyleminin başlıca tutumlarındandır. Özellikle 

Arapların Türkleri “arkalarından vurmaları” motifi bu tarz söylemlerde sıklıkla 

tekrar eder. Romanın sonunda Adnan “üç Yahudi bir Arap” (s. 52) tarafından 

öldürülür, son sözleri “alçaklar” (s. 52) olur ve Suzi de idam edilir, “dokuz kurşun 

casus kızın dolgun ve sert memeleri üzerinden geçmiş bu alçak facia perdesini 

kapamıştı” (s. 56). Bu son cümle önemlidir çünkü tüm roman boyunca tekrar eden 

Suzi’nin kadınlığına karşı “uyanık” olmanın gerekliliğine dair yinelenen uyarı göz 

önüne alındığında romanın son cümlesinde tekrar kadın bedenine dönüş önemlidir; 

Suzi tam da cinselliği vurgulandığı anda öldürülür. Nergis Ertürk Türkiye’de 

Gramatoloji ve Edebi Modernlik (2018) adlı önemli çalışmasında ölümün milliyetçi 

söylem için kaçınılmaz olduğunu ve düşmanın sevgili sanılmasının da gelecek olan 

ölümün habercisi olarak okura yönelik bir uyarı olduğunu söyler. Ertürk, bu durumu 

Ömer Seyfettin’in öyküleri bağlamında inceler:  

Kişinin bir yandan düşmanı sevgili sanması öte yandan farkında olmadan 

kendi yıkımının şarkısını benimsemesi altında yatan ironinin küçük 

düşürücülüğünden ötürü burada milliyetçilik-karşıtı biri olarak ölmek arzu 

edilmeyen bir ölüm olarak belirlenmiştir. Savaşın olağan addettiği ölümü 

Seyfeddin tekinsiz kılar. Bu tekinsizlik, ulus-dışı seyahatin maliyetinin, yanlış 

okunmuş ve yanlış anlaşılmış ötekinin elinden gelen çifte ironik bir ölüm 

olduğunu anlayan ‘uyanmış’ anlatıcı figüründe vücut bulur. Zımni 

okuyucuların Türk vatanseverlik seviyeleri ne olursa olsun, Seyfeddin’in 

‘Nakarat’ta onurlu bir insanın asla üstlenmeyeceği bir durum olarak 

konumlandırdığı bu çifte utanç verici ve öz-yadsıyıcı ölümün gücüne bel 

bağladığını söyleyebiliriz. (Ertürk, 2018, s. 135)  
  



80 

 

Suzi Liberman’da da tıpkı Ertürk’ün incelediği Ömer Seyfettin’in öyküsünde olduğu 

gibi öteki ile temas kaçınılmaz olarak ölümün bir simgesi haline gelmektedir. Bu 

nedenle de kitap boyunca Adnan’ın Suzi’ye duyduğu sevgi her daim ölümü işaret 

edecektir. 

Yine de bu milli edebiyat projesinde söz konusu olan sadece farklılığın 

dışsallaştırılması ve olumsuzlanması ve bu süreçte dayatılan ayrımın 

somutlaşması ve güçlenmesi değildir. Nihayetinde bu tür bir dışsallaştırma ve 

olumsuzlama, iki sözde farklı varoluş sahasının ya da biçiminin tecridine 

işaret eden salt bir gösterge değildir. Daha ziyade, mesele, o unsurlardan 

birinin belirgin bir biçimde ölüm ile özdeşleştirilmesidir. Olumsuzlanmış bir 

öteki ile kurulan ‘kirletici’ irtibat, Biz ile Onlar ve Türk ile Öteki arasındaki 

ayrımları kurgulayan Seyfeddin’in yazılarında hiçbir şekilde reddedilmez. 

Mesele, kişinin olumsuzlanan öteki ile sanki öteki, ölümün vücut bulmuş 

haliymişçesine ilişkilenmesidir. Seyfeddin kafası karışık zımni Türk 

okuyucusunu harekete geçirmek için kullanabileceği ortak tek simge olarak 

ölümü kullanabileceğini düşünmüşe benziyor. (s. 141) 
  

Ertürk’ün ifade ettiği Türk ile Öteki, Türk ile Yahudi arasındaki ayrıma 

dönüşmektedir. Bu ayrım anlatının zamanından çıkarak romanın yayımlandığı tarihin 

koşulları üzerinden yorumlanmaktadır. Atilhan da öteki ile ölümü eşdeğer tutmakta 

ve okurunun bu konuda tetikte olmasına neden olmaktadır. Romandaki bu temsillerin 

her biri dönemin azınlık politikaları açısından dikkate değerdir. 

   

2.3.2 Azınlık politikaları ve romanın yasaklanması  

Suzi Liberman’ın yayımlandığı ve yasaklandığı tarih arasında yaklaşık bir sene vardır 

ve bu iki karar da Atatürk’ün iktidarda olduğu döneme denk gelmektedir. 1930’lu 

yıllar henüz yeni kurulan devletin baskısının yoğun olduğu ve tek partinin iktidarda 

olduğu bir dönemdi. Bu dönemde yapılan milletvekili seçimlerinin de sadece 

biçimsel bir işlevi vardır. Bu dönemde her türlü olası muhalefete karşı olan iktidar 

için azınlık meselesi de önem taşımaktaydı. Başta Kürtler olmak üzere Ermeniler, 

Yahudiler, Rumlar “iç düşman” olarak nitelendirilmeye devam ettiler ve devlet 

ülkedeki varlıklarından duyduğu rahatsızlığı çeşitli uygulamalarıyla göstermeye 



81 

 

devam etti. Bu uygulamalar çelişkilerle devam etti ama bu şablonun dışında kalan 

uygulamalar genel olarak göstermelik olarak kalır. (Zürcher, 2004, s. 263) 

Özellikle ekonominin millileştirilmesi adına yapılan çalışmalar hız kazandı ve 

azınlıklar ekonomik olarak zor durumda kaldılar. Örneğin, “1930’lu yılların 

başlarında, Yahudiler (Ermeni ve Rumlar gibi) devlet dairelerindeki ve 

belediyelerdeki işlerini kaybetmişlerdir” (Bozarslan, 2004, s. 65-66). Azınlıklarla 

ilgili benzeri uygulamalar dönemde sıklıkla görülmektedir; çünkü devletin 

Türkleştirme politikalarını beraberinde getirir. Cumhuriyet’in azınlık politikaları 

aslında Lozan Antlaşması’nda belirlenir, antlaşmada azınlıklarla ilgili maddeler yer 

almaktadır ve bu maddeler Osmanlı’da yaşadıkları gibi bir düzenin güvencesini 

azınlıklara vermiştir. Oysa cemaat yapılarını, dillerini koruma hakkına yasal olarak 

sahip olan azınlıklar için reelde bu mümkün olmamıştır; Cumhuriyet’in ulus devlet 

politikası bunu mümkün kılacak uygulamalara izin vermez. Bali’ye göre bu konuda 

en büyük engel Lozan Antlaşması’nın 42. Maddesidir; bu madde azınlık 

cemaatlerine kendi dini yükümlülüklerine uygulama hakkı tanır. Azınlıkların gelenek 

ve göreneklerinin korunması amacıyla komisyonlar kurulur. Ancak azınlıklar 

görünürde kendi iradeleriyle olsa da gerçekte siyasi iktidarın telkiniyle bu maddeden 

feragat ettiler ve feragat eden ilk azınlık cemaati de Yahudiler oldu, daha sonra 

Ermeni ve Rum cemaatleri de bu haklarından feragat ettiler (Bali R. N., 1998, s. 45). 

Azınlıkların arasından Yahudilerin bu tutumu aslında onların Cumhuriyet’in 

dayattığı Türkleştirme politikalarıyla mümkün olabildiğince uzlaşma içinde 

olduklarına bir örnektir. Bu tutumun örneklerinden bir başkası Türkçe konuşmaları 

için baskının yoğun olduğu 1935-36 yıllarında önde gelen Yahudilerin bu konuda 

Yahudileri sürekli ikaz etmesidir. Örneğin sinagoglarda yapılan törenlerde Türkçe 

konuşulmasını önerirler, okullarda Türkçe konuşulması için çaba gösterirler (Bali R. 



82 

 

N., 2010, s. 280). Yahudilerin bu uyumlu tutumunun nedenlerinden biri de aslında 

Almanya’da yükselişte olan Hitler iktidarının olası tehdidi ve antisemitizmin 

Türkiye’de de yaygınlaşmasıdır. Bu tehdit kendilerine karşı bir uyarı niteliğinde 

sürekli tekrar edilecektir. Yahudilerin dünyanın başka yerlerinde uğradıkları 

muamele sürekli gündemde tutulmaktadır ve Türkiye’de refah içinde yaşadıkları 

söylenirken aslında bu bir tehdit söylemine dönüşmektedir. Almanya’da Hitler’in 

iktidara gelmesiyle birlikte Türkiye’de de artan antisemitizm, buradaki kimi yazarlar 

tarafından açıkça desteklenir. Milli İnkılap, Akbaba gibi pek çok yayın bu durumun 

destekçisi olur. “Türk basını, Naziler 1933 yılında iktidara geldikten sonra, 

Yahudileri yeterince Türkleşmedikleri için eleştirdi ve Avrupa’da Nazi iktidarı 

altında ezilen Yahudileri emsal gösterip Türkiye Yahudilerinin hallerine 

şükretmelerini ve kamuoyunda antisemit eğilimlerin belirmesini istemiyorlarsa bir an 

önce Türkleşmelerini tehditkâr bir vurguyla talep etti” (s. 329). Cevat Rıfat ve Nihal 

Atsız da bu tutumun oluşmasında ve yerleşmesinde başı çeken yazarlardandır ve 

yazılarıyla açıkça Nazi propagandası yaparlar ve önemli bir etki de 

uyandırmaktadırlar: 

Adolf Hitler ve Nasyonal Sosyalist İşçi Partisi’nin 30 Ocak 1933 tarihinde 

iktidara gelmesinden sonra Almanya’da başlayan antisemit siyasetin 

tezahürlerine Türkiye’de de rastlanabileceğini kimse zihninden geçirmiyordu. 

Ancak iktisadi ve kültürel Türkleştirme siyasetinin hâkim olduğu bir 

atmosfere Nazilerin propagandaları ve Türkiye’de edindikleri yandaşları da 

eklenince Türkiye’de ciddi antisemit olayların meydana gelmesine yol açacak 

tüm unsurlar aslında mevcut hale geldi. Nazilerin iktidara gelmelerinden 

sonra Türkiye’de hız kazanmaya başlayan antisemit eğilimlerin ve tahriklerin 

başını, Türkçü faaliyetlerin içinde yer alan ve ‘saf kan’, ‘saf soy’, ‘öz Türk’ 

gibi kavramları Nazilerden almış olan Cevat Rıfat Atilhan ve Nihal Atsız gibi 

yazarlar çekti. (Bali R. N., 2010) 
  

Bu söylemin yaygınlaşmasında devletin Türkleştirme politikaları başlıca gerekçe 

olmaktadır. Bu dönemde Türkiye’de yaşayan Yahudilerin üzerindeki baskı giderek 

artar, özellikle Türkçe konuşmadıklarına yönelik sürekli uyarılar ve yaptırımlar 



83 

 

altında kalırlar. Yahudiler “yeterince Türkleşmedikleri” şeklinde bir suçlama ile karşı 

karşıya kalırlar ve başka ülkelerde gördükleri muameleler örnek gösterilir ve burada 

onlara eşit vatandaş olarak davranıldığı iddia edilerek Almanya örneği üzerinden 

sürekli tehdit edilirler. Cevat Rıfat da tüm bu süre boyunca etkin bir pozisyonda, 

gazetesinde tahrik edici yazılar kaleme alır, öyle ki Yahudiler “Filistin’e gidelim, 

orada ne Cevat Rıfat (Atilhan) ne de Sabri Toprak var”, “Cevat Rıfat’tan kaçıyoruz. 

Filistin’e gideceğiz,” (s. 260) şeklinde aralarında konuşurlar. Peyami Safa, Orhan 

Seyfi Orhon gibi dönemin yazarları da Yahudilerin Türkçe konuşmadıklarını öne 

sürerek, nasıl yaptırımlar uygulanması gerektiği konusunda yazılar kaleme alırlar. 

Dolayısıyla Suzi Liberman’ın yazıldığı tarihe baktığımızda tam da bu tartışmaların 

gündem teşkil ettiğini ve Yahudilere olan baskının yoğun olduğunu görürüz.  

Cevat Rıfat’ın kendisinin yayımladığı Milli İnkılap dergisinde imzasız ama 

büyük ihtimalle kendisine ait olan bir yazı, Türkiye’deki Yahudiler ile Nazi yanlısı 

Almanlar arasında gerginliklerin yoğun olduğu bir dönemde yayımlanır: “Harbi 

umumide Türk ordusu Filistin ve Sina cephelerinde ziyadesile meşgul bulunduğu 

sıralarda Filistin’e yerleşmiş ve orada Türkün sayesinde geniş̧ bir refaha ve varlığa 

mal olmuş̧ olan Yahudiler, gördükleri nimete ordumuz aleyhine casusluk etmek 

suretile mukabelede bulunmuşlardı” (s. 153). Dolayısıyla, Atilhan’ın Yahudiler 

konusunda söylemlerinin oluştukları tarih de göz önüne alındığında belirli toplumsal 

ve politik karşılığı olduğunu söylemek mümkündür. Atilhan’ın kurguladığı şekliyle 

Yahudiler refah ve zenginlik içinde bu topraklarda Türklerden daha iyi bir ekonomik 

konumda yaşamakta, dünyada zulüm görürken burada huzur içinde yaşamakta ama 

tüm bunlara rağmen Osmanlı’dan bu yana Türklere ihanet etmekte olan içimizdeki 

düşmanlardan biri ve en tehlikelisidir. Atilhan’ın “Milli İnkılap” dergisinde çıkan M. 

Mermi imzalı bir yazıda tüm bu tutumun adeta bir özeri verilir:  



84 

 

Öz Türk firmaları aleyhinde Avrupa’ya fena referans verüp ekmeğimizi 

elimizden alan, adımızı kirleten (…) Yahudileri, M. Mermi’ye göre, 

Türkleştirmek bir mucize olacaktır. Çünkü: Kendilerini İspanyol afetinden 

kurtardığımız halde, Yahudiler, asırlardan sonra bile dilimizi 

öğrenmemişlerdir, Dünya Savaşı’nda Filistin rüyasını gerçekleştirmek 

maksadile Çanakkale’ye binlerce gönüllü göndermişlerdir. Asi Ermenilerle 

Türk otoritesine beynelmilel vasıtalarla hücum eden Yahudiler arasında ne 

fark görebiliriz. (…) Yahudi belki Ermeni gibi erkekçe ortaya çıkmamıştır. 

Fakat bize ondan çok daha zararlı olmuştur ve olmakta da devam edecektir. 

(…) Yahudilik içtimai serseriliktir. Hiçbir cemiyet değerine bağlı değildir. 

Bunu binlerce yıllık bir tarih böyle yapmıştır. (…) Tarih, onlardan Darwin 

manasında, değişmez bir tip yaratmıştır. Biz, bu tipi, şimdiden sonra Türk 

haline getirebileceğiz, öyle mi? Çok imkânsız bir şey. (Okutan, 2000) 
 

Bu atmosfer göz önüne alındığında kitabın yayımlandığı tarih olan 1935’in bir sene 

öncesinde yaşanan ve Cevat Rıfat’ın da başlıca faillerinden olduğu Trakya 

Olayları’nın önemini kavramak, Suzi Liberman’ın edebiyat tarihindeki yerini 

konumlandırmak ve yargılanmasını anlamak açısından zorunlu hale gelir. 1934 

yılında Trakya’da yaşayan Yahudilere yapılan baskı artar, Türkçe konuş 

kampanyasının etkileri görülür ve Türkçe konuşmadıkları gerekçesiyle kimi 

Yahudilere saldırılır. 14 Haziran 1934 yılında çıkarılan İskân Kanunu da Yahudilerin 

zorunlu göçlerinin önünü açar niteliktedir, bu kanunun kabul edilmesinden iki hafta 

sonra Edirne, Çanakkale, Uzunköprü, Kırklareli, Babaeski gibi yerlerdeki Yahudi 

mahallelerine saldırı başlar, evler yağmalanır, Yahudi tüccarlar boykot edilir, 

kadınlara tecavüz edilir. Bunun üzerine Yahudiler evlerini ve eşyalarını bırakarak 

İstanbul’a göç etmek zorunda kalırlar. Aynı günlerde de Yahudilerin Trakya 

kentlerinden kovulmaları, evlerinin ve işyerlerinin yağmalanmaları ile sonuçlanan 

Trakya Olayları meydana gelir (Bali, 2010, s. 246-47). Olayların sonucunda Milli 

İnkılap dergisinin yayımları "memleketteki anasır arasında nifak tevhit eder 

mahiyette" görüldüğünden, Cevat Rıfat hakkında soruşturma açılır ve derginin 

kapatılması için başvurulur. Trakya Olayları’ndan doğrudan sorumlu tutulan Atilhan 

ve dergi olmuştur. Sonuçta, İcra Vekilleri Heyeti’nin ‘neşriyatile memleket içinde ve 



85 

 

dışında fena bir cereyan husule getirmek ve milli vahdeti bozmak gayesini takip 

ettiği anlaşılan’ derginin kapatılmasına karar verilir (s. 235-36). Bu durumun sosyo-

ekonomik nedenleri Bali şu şekilde ortaya koyar: 

1934 yılında yaşanan Trakya olayları askerî bölge olarak kabul edilen 

Trakya’daki yerleşim merkezlerinde yaşayan Yahudi vatandaşların bu 

bölgeyi terk etmeleri yolunda yerel siyasi yöneticilerin yapmış̧ oldukları 

“telkin” faaliyetlerinin çığırından çıkıp bir yağma ve kırım hareketine 

dönüşmesi neticesinde meydana geldi. Yahudi vatandaşların Trakya bölgesini 

terk etmeleri için yapılan telkinlerin nedenleri de bir yandan Yahudi 

vatandaşların güvenilir kişiler olarak addedilmemelerinden diğer yandan da 

bu bölgedeki ticari faaliyetlerin ezici çoğunluğunun Yahudi tüccar ve esnaf 

tarafından gerçekleşmesinden ileri geldi (Bali, 1998, s. 5)  

 

Tüm bu çabaların Nazilerin yükselişte olduğu bir dönemde olması anlaşılırdır. Öte 

yandan bu çabalar pek işe yaramamış, dönemin yazarlarının çoğu ya bu çabaları 

yetersiz bulmuş ya inandırıcı bulmamış ya da Cevat Rıfat gibi örneğin Türkçe 

konuşma hususunda katı tutumlar takınmışlardır. Rıfat, esas kötü olanın Yahudilerin 

Türkçe konuşması olacağının çünkü asla bunu düzgün bir şekilde yapamayacakları 

görüşünü savunur. 

Öte yandan Tek Parti döneminde bazı uygulamalar ayrımcılığı önleme amacı 

da taşır. Bu tutum aslında görünürde kalmaktadır. Örneğin, 1934 yılında çıkarılan 

“Bazı Kisvelerin Giyilemiyeceğine Dair” yasa ile, tüm yurttaşların ibadet yerleri 

dışında dini elbise giymeleri yasaklanır ve bu yasak, azınlıklarca yerinde bir 

düzenleme olarak görülür; Ermeni Ruhani Meclisi, Haber Akşam Postası’na verdiği 

bir demeçte, uygulamanın oldukça yerinde olduğunu ve hatta bu konuda gecikilmiş 

olduğunu açıklamaktadır; 1937’de halkevlerinde Rum, Yahudi ve Ermeni 

yurttaşların da çalışabileceklerini açıklanır (Okutan, 2000, s. 99-103). Bu ve benzeri 

uygulamalarla azınlıkların haklarının korunduğu izlenimi yaratılır. Görünürde 

Yahudi düşmanlığına ve Trakya Olayları’na karşı da iktidar karşı bir tutum 

almaktadır. Örneğin Trakya Olayları’ndan sonra İsmet İnönü şunları söyler: 



86 

 

Trakya’da bazı Yahudi vatandaşların, kendi şikayetlerine göre mahalli 

tertipler yüzünden hicrete mecbur olduklarını ve bazılarının da İstanbul’a 

hicret ettiklerini haber almıştım. (…) Antisemitizm Türkiye metaı ve 

zihniyeti değildir. Vakit Vakit hariçten bizim memleketimize girer ve derhal 

önüne geçilir. Bu feveranın böyle bir salgın olması muhtemeldir. Böyle 

cereyanlara kat’iyyen müsaade etmeyeceğiz. (s. 225) 

Oysa reelde zorunlu göç iktidarın Türkleştirme politikalarındandır ve İskân Kanunu 

da halihazırda buna hizmet etmek için vardır. Suzi Liberman’ın yasaklanması da tam 

da bu nedenlerle ilişkilendirilebilir. Cevat Rıfat’ın başka eserleri ve daha pek çok 

yayın Yahudi aleyhtarlığı gerekçesiyle bu dönemde yasaklanır. Örneğin, 1939’da 

çeşitli kartpostallar bu gerekçe ile yasaklanır: “Yine 1936 yılında hususi menfaatleri 

temin maksadıyla tertip ve tab’ ettirilerek basılan Yahudileri küçük düşürücü 

nitelikteki kartpostalların 51. maddeye göre hem satıştan menedilmesi hem de yurda 

sokulmaması karara bağlanmıştır” (Uluskan, 2010). Bu yasakların ve özellikle Suzi 

Liberman’ın devletin aslında Yahudileri koruduğu önermesine hizmet etmek için 

yapıldığını söylemek mümkündür. 

Özetlemek gerekirse, bu bölümde Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın Ben Deli 

miyim? romanı ve iki kanon dışı roman, Cevat Rıfat Atilhan’ın Yahudi Casusu Suzi 

Liberman ve Şakir Sungar’ın Filiğin Emin Balta ile Nasıl Öldürüldü romanları Erken 

Cumhuriyet’in azınlık politikaları ile birlikte ele alınmıştır. Lozan Antlaşması, 

emval-i metruke, 1915 Ermeni Soykırımı, Trakya Olayları göz önüne alınarak 

romanların yargılanma zeminleri okunmuştur. Ben Deli miyim? Cumhuriyet’in ilk 

büyük edebi yargılaması olarak ayrı bir öneme sahipken, Suzi Liberman ve Filiğin 

Emin Balta ile Nasıl Öldürüldü romanlarının yasaklanması iki kanon dışı eserin 

söylemsel etkisini göstermek açısından seçilmiştir. Bu bölümde ele alınan yargılanan 

eserlerin yargılanma zeminlerini bu romanlardaki azınlık temsilleri oluşturmaktadır. 

Erken Cumhuriyet için hayati öneme sahip bu konu dönemin edebiyatında da 

azınlıkların temsili ile gündeme gelmektedir. Bu bölümde, azınlık temsilleri ve bu 



87 

 

temsillerin üretildiği toplumsal, tarihi, politik zemin ile diyalog içinde ele alınmıştır. 

İlk bakışta azınlıklar konusunda resmi devlet söylemiyle benzer söylemlere sahip bu 

romanların yargılanmalarının devletin o andaki pragmatik gerekçelerle yapıldı iddia 

edilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 

BÖLÜM 3  

EDEBİYATTAN ŞÜPHE DUYMAK: MÜLKİYET, SINIF ÇATIŞMASI VE 

ANTİKOMÜNİZM 

 

Bu bölümde, bir önceki bölümü tarihsel olarak takip edecek şekilde çoğunluğunu 

1940-1960 yılları arasında “komünizm propagandası yapmak” gerekçesiyle 

yargılanan edebi eserlere odaklanılmaktadır. Bu eserler mülkiyet teması odağında 

incelenmektedir. Bu dönemin bir bütün olarak ele alınmasının başlıca sebebi bu 

edebi yargılamaların en temelde “toplumcu gerçekçi” olarak nitelendirilen edebiyat 

eserlerine yönelik olması ve bu bağlamda bir ortaklık oluşturmasıdır. Bu eserlerin 

yargılanma zeminini oluşturan birincil öğe sadece eserlerin kurduğu gerçeklik değil, 

kurmaca yoluyla yeni bir siyasal ve toplumsal düzen olasılığının gösterilmesidir. 

Dolayısıyla devlet ile edebiyatın çatıştığı zemin, sadece edebiyatın toplumdaki belirli 

iktidar pozisyonlarını dile getirebilmesi, “ezen-ezilen” ilişkisini konu edinmesi değil 

bu pozisyonların ve ilişkilerin ötesinde bir yeri işaret etmesidir. Ahmet Oktay (2004), 

Sanat ve Siyaset kitabında Rus fütüristleri ve konstrüktivistlerinin imgelemi hem 

verili olanı yıkmak hem de yeninin içeriğini oluşturmak için sonuna kadar özgür 

bıraktıklarını ve özgür imgelemin sürekli olarak buradakini değil ötedekini henüz 

elde edilmeyeni işaretlediği, gerçeği yeterli bulmadığı için düş gücünün iktidar 

tarafından sürgün edildiğini söyler (s. 56). Oktay’ın örneklediği bu sürgün halini bu 

dönemde yargılanan toplumcu gerçekçi eserleri incelediğimizde de görürüz. Bu 

eserlerin yargılanma zeminini sadece toplumsal gerçekliği verme amacı oluşturmaz, 

sadece yoksul halkı, işçileri, köylüleri, küçük insanları toplumsallığı içinde ele 

almaları değildir mesele, mesele bu eserlerin hepsinin kurulan tüm bu dünyaların ve 

toplumsallığın ötesinde bir başka dünyanın mümkün olduğunu işaretlemeleridir.  



89 

 

Yalnızca proletaryanın konumunu düşünen, yalnızca onun çıkarlarını gözeten 

edebiyat, burjuva edebiyatının eleştirel bakış açısıyla yetinemez. Burjuva 

edebiyatının özünde insani bulduğu her şeye güven duymaz. Kapitalizmin 

özü insana aykırıdır çünkü; varlığını sömürüye, talana, yoksulluğa, savaşa 

borçludur. İdeolojiyi parçalamayı amaçlayan edebiyat da işte bu yüzden kendi 

araç gereçleriyle doğrudan doğruya bu özün temellerine saldırır. Dıştalanmış 

edebiyatın konuları, temaları karşısında gerilemez. Ona benzemeyi, ona göre 

değerlendirilmeyi amaçlamaz çünkü. Bu edebiyat her an suçlanacağını, bu 

makamlarca mahkûm edileceğini, toplatılacağını bilir. Buna karşılık, 

proletaryanın dünyayı dönüştürmek suretiyle biricik bilinçli sınıf olacağını 

aklından çıkarmaz, hep bu amacı göz önünde tutar. (s. 40) 

 

Oktay bu sözleri her an sansürleneceğini bilse de buna rağmen üretilmeye devam 

eden Marksizm ve Leninizmden temellenen toplumcu gerçekçi edebiyat için söyler. 

Bu bölümde ele alınan yargılanmış eserler de Oktay’ın belirttiği üzere tam olarak 

kapitalizmin insana aykırı yapısına, yarattığı yoksulluğa, talana karşı çıkan ama 

bununla yetinmeyen karşı çıkarken yeni bir dünyanın imkanını gösteren eserlerdir. 

Henüz çok uzun bir tarihi olmayan devletin, tıpkı azınlık meselesindeki gibi kurucu 

yapısında yer alan aileye/sınıfa/mülkiyete dair yeni imkanların mümkün kılındığı ya 

da olasılıkların belirdiği bir alanı işaret etmesi Türkiye’de bu edebiyata şüpheyle 

yaklaşılmasına sebep olur. 

Kurmaca eserlerin yasaklanmasına, devletin sansür mekanizmalarını devreye 

sokmasına neden olan uzlaşamama, J. M. Coetzee’nin (1996) Giving Offense: Essays 

on Censorship [Gücendirmek: Sansür Üzerine Denemeler] adlı kitabında belirttiği 

gibi devletin kurucu öğelerinin devamlılığı açısından gücünün değil tarihin o 

anındaki zayıflığının bir göstergesidir (s. 8). Dolayısıyla sınırlarını henüz çizmiş bir 

devletin bu dönemde edebiyat metinlerini yargılaması ve uyguladığı edebi sansür, 

devletin o andaki zayıflığını ortaya çıkarır; ne kadar yok sayılsa da sınıf meselesi, 

toplumdaki yoksul-zengin farkının görünürlüğünün giderek artması, hak talep eden 

işçiler, toprak talep eden köylülerin temsili sansürlenmektedir. Mülkiyet-yoksulluk 

gibi iki temel çatışma alanının, sınıfsallığın ve bu çatışmanın belirlediği iktidar 



90 

 

dağılımının sadece edebi temsili değil bu temsilin işaret ettiği tüm bu yapının başka 

türlü kurulabileceğine dair ima bu kırılgan yapının görünür kılınmasıdır; bu nedenle 

bu imaya olanak tanıyan edebi eserler yargılanır. Dolayısıyla, yargılanma zeminini 

dönemin hassas noktası olarak toprak/mülkiyet/sınıf kavramlarının oluşturduğu 

eserler de bu dönemde sansüre en çok uğrayan metinler olmaktadır. Bu bağlamda, 

“komünizm propagandası yapmak” gerekçesiyle yargılanan eserlerin bu dönemde 

(1940-1960) yoğunlaştığı gözlemlenmektedir. Aynı zamanda bu yargılamalarda 

yazar kimliklerinin de ön plana çıktığı, yazarların üzerinde fiziksel olarak da yoğun 

bir baskı olduğu, yazarların polis takibinde oldukları ve fişlendikleri bir dönem 

olarak iki farklı siyasi iktidarın CHP’nin ve DP’nin edebi yargılamalar açısından 

ortaklaştığı bir yapı tespit edilir.  

Edebiyat tarihinde genellikle toplumcu gerçekçi edebiyat ve köy edebiyatının 

yoğunlukta olduğu bir dönem olarak ele alınan bu dönemin yargılanan eserler 

bağlamında tekrar okunması hem edebiyat-toplum, edebiyat-siyasi iktidar ilişkileri 

hem de bu eserler açısından yeni okumalar ortaya çıkarmaktadır. Sansürlenen metnin 

sansürlenme boyutuyla yeniden okunması hem eser hem de dönem açısından yeni 

veriler elde etmemizi sağlar. Bu açıdan sansür, kurucu bir güç olarak, kurmacanın 

sansüre uğradığı dönemin hassas noktalarının neler olduğunu açığa çıkarırken aynı 

zamanda metnin eyleyici ve dönüştürücü yanını da daha net bir şekilde görmemizi 

sağlar (Burt, 1994, s. 35). İsmet İnönü ve Adnan Menderes dönemlerini kapsayan ve 

iki farklı politik ufukta görünen bu tarihsel dönemde edebi yargılamalara 

odaklanmak, siyasi iktidar/yazar/edebiyat ilişkilerine bakmak, özellikle “toplumcu” 

ya da “toplumcu gerçekçi” olarak nitelendirilen edebiyatın sansüre uğramasının ne 

demek olduğunu araştırmak  bu bölümün temel sorunsalıdır.  



91 

 

Bu doğrultuda, bu bölümde ilk olarak 1940 ve 1950’lerdeki özellikle 

toplumcu gerçekçi eserlere ve bu doğrultuda yazan yazarlara karşı uygulanan baskı 

ortamı ele alınmakta; ikinci olarak mülkiyet meselesi bağlamında Sait Faik’in 

Medarı Maişet Motoru (1944), Orhan Kemal’in Arka Sokak (1956), Reşat Enis’in 

yasaklanan romanları ve Halil Aytekin’in Harman Yangını adlı eserleri 

incelenmektedir. Son olarak, sansüre karşı bir direniş alanı açan özellikle Sovyet 

edebiyatında önemli bir yeri olan “Ezop dili” kavramı üzerinden Sabahattin Ali’nin 

eserleri ele alınmaktadır. 

 

3.1  Bir edebi akımın yargılanmasının tarihsel zemini 

Özellikle gerçekçi roman, 1800’lere dünyada hem damgasını vurmuş hem de aynı 

ölçüde eleştirilmiş ve sansüre uğramıştır. Jann Matlock (1995) 1830-1860 

Fransa’sını ele aldığı “Censoring the Realist Gaze” [Gerçekçi Bakışı Sansürlemek] 

makalesinde Balzac, George Sand, Gustave Flaubert, Alexandre Dumas, Eugene Sue 

gibi gerçekçi romancıların eserlerinin sansüre uğramasının sebepleri üzerinde durur. 

Bu edebiyatın “fazla görme” [seeing to much] retoriği üzerinden eleştirildiğini dile 

getiren Matlock, gerçekçi edebiyatın insana ve topluma dair “bozuklukları” gün 

yüzüne çıkarmasının gereğinden fazlasını göstermek olarak yorumlandığını; insanın 

gizli kalmış tüm korkutucu yanlarını göstermesinin sanat dışı olarak görüldüğünü, 

görmek istenilenden fazlası olarak değerlendirildiğini belirtir. Bu dönem, bu yeni 

roman tarzının çok ileri gittiği ve devletin buna müdahale edip etmeyeceği 

tartışılmıştır. Bu yazarlar yoksulluğu, işçi sınıfını, kadınları, marjinal kesimleri, 

dönemlerinin toplumsal yapısını konu edinen isimlerdir aynı zamanda (p. 32). 

Sansürün bir nedeni de bu romanların kimi okurları baştan çıkaracağı endişesi ve 

özellikle kadınların ve işçilerin bu romanları okudukları takdirde onlara uygun 



92 

 

görülen sosyal rollerden uzaklaşacaklarına dair duyulan endişedir. Gerçekçi romanın 

yargılanmasına sebep olan “fazlasını görme” retoriği Türkiye’de toplumcu 

gerçekçiliğin yargılanması üzerinden benzer şekilde işler. Aslında bu benzerliği bir 

önceki bölümde gösterildiği üzere Ben Deli miyim? romanının yargılanmasında da 

Gürpınar’ın bizzat kendisinin gerçekçilik söylemi üzerinden kurduğunu görürüz.  

Gerçekçi roman toplumda baskılanmışı, görülmeyeni, yok sayılanı ele alır, 

konularını buradan seçer (Robinette, 2014, s. 2). Bu durum ve gerçekçi romanın 

güncelle ilişkisi yargılanmasının da yolunu açar. Gerçekçi edebiyatın güncelle ilişkisi 

kendi dönemlerinin deneyimlerini ve görünümlerini gerçekçi yeni bir imgelem 

yoluyla vermeleri; eski süslü retorikten ve yüksek konulardan çıkıp modern 

deneyime ve onun göz ardı edilmiş alanlarına yönelmeleri hem kentin hem kırsalın 

yoksul çalışanlarına, orta sınıfın günlük hayatlarına, düşmüş kadınlara odaklanmaları 

ve modern yaşamın temeli olan iş gücüne yönelmeleri bu durumu mümkün kılar 

(Nochlin, 1971, s. 111). Demek ki görülmesi çok fazla gelen, görülmek istenmeyen, 

görülmesi tercih edilmeyen aynı zamanda toplumsala dairdir. Gerçekçilik, dünyayı 

basitçe gözlerimizin önünde yeniden üretmez; başka türlü görünmez olanı görünür 

kılar (Klein, 2013, s. 25). Burada da benzer yapıyı içererek toplumda göz ardı edilen 

kesimi, küçük adamı, arka sokağı, işçileri güncel olarak işleyen toplumcu gerçekçi 

edebiyat yargılanmaktadır. 14 

Fransa’da, gerçekçi eserlere 1840’lardan itibaren devlet müdahalesi gelir, 

1856 ve 1857’de art arda davalar görülür, devlet bu romana karşı savaş açar ve 

realizm sansürde bir parola (watchword) haline gelmiştir. Bu durum bu edebiyatın 

 
14 “Burhan Arpad’ın sözlerinden sinemada sansürün benzer işlediğini görürüz. Arpad, bir sokağın 

bozuk kaldırımları, bir şehrin kenar semtleri, köylülerin yamalı giyimleri, yalınayak çocukların 

bulunduğu sahnelerin yasak gerekçelerinden olduğunu, eğer sansür kurulunun canı çekerse cürüm 

islemeye teşvik eder görüp filmleri yasakladığını belirtir” (aktaran Kadir Şeker, 2006, s.136). 

 



93 

 

“realist” çatısı altında daha çok birleşmesine sebep olurken bir yandan da o kadar 

marjinalleşmesine sebep olmaktadır (s. 32). Türkiye’de de benzer durum toplumcu 

gerçekçi15 olarak bir çatı altında toplanan edebiyat için 1940 ve 1950’li yıllarda 

işlemiştir, toplumcu gerçekçilik tıpkı gerçekçi edebiyat gibi bir “mimleme” haline 

gelmiş, bu çatı altında toplanan yazarlar mimlenmiş, polis tarafından fişlenmiştir. Bu 

yazarlara da ısrarla neden gerçekçi bir edebiyat ortaya koydukları, toplumu görmenin 

başka biçimlerinin olduğu, neden onları tercih etmedikleri sorulur. Örneğin, 

Demokrat Parti (DP) döneminde Rıfat Ilgaz’ın Devam adlı şiir kitabı toplatılır. Basın 

savcısı Rıfat Ilgaz’ı makamına çağırır ve “Neden böyle memleketi kötüleyici şiirler 

yazıyorsun, memleketin güzel yanlarını, Adalar’ı Boğaziçi’ni ormanları yaz” diye 

azarlar. Ilgaz ise realist bir şair olarak gördüklerini yazdığını söylediğinde savcı 

“Realist olmaya mecbur musun? Natüralist16 şair ol! Ormanlardan, ağaçlardan, 

çiçeklerden söz et!” diyecektir (Ilgaz, 2011, s. 174). Aynı durum Orhan Kemal’in de 

başına da gelir; Arka Sokak duruşmasında hâkim, Kemal’e konularını neden hep 

fakirlerden, işçilerden aldığını Türkiye’de varlıklı insanların olup olmadığını sorar. 

Kemal de “Ben gerçekçi yazarım. En iyi bildiğimi konuları alırım. Varlıklı 

yurttaşların yaşayışlarını bilmiyorum, nasıl yaşadıklarından haberim yok” diye 

yanıtlar hâkimi (Bezirci, 1984, s. 29). Bu oldukça yaygın bir sorudur öyle ki ileride 

tekrar değinileceği gibi Sabahattin Ali yasaklanan Sırça Köşk kitabındaki “Bahtiyar 

 
15 Bu edebiyata ilişkin terminoloji karışıklığını, davalı edebiyat, güdümlü edebiyat, gönüllü edebiyat, 

bağlanmış-tutulmuş edebiyat, aktif realizm, sosyal realizm gibi terimler kullanıldığını biliyoruz (Uçar, 

2015, s. 474). Uçar da yazısında doğrudan Sovyetler Birliği’nin kültür politikası olan toplumcu 

gerçekçi ifadesini kullanmanın komünizm suçlamasına dönüşebilme potansiyeli olduğunu ve bu 

suçlamadan kaçınmak için yazarların farklı terimler kullandığını söyler. (475) “1925-1940 arasında 

yazın alanında gerek kuramsal gerekse kılgısal düzeyde, toplumcu gerçekçiliğin kendi terimleri ile 

açıklandığı ve örneklendirildiği söylenemez. Bu yüzden, gerçekçi ve topluma dönük bir yazın, 

dönemin tüm yazarlarınca paylaşılan ve onları benzer kılan bir görüş olmuştur” (Oktay, Toplumcu 

gerçekçiliğin kaynakları, 1986, s. 435) Üretilen yazınla eleştirel ilişkinin 1944’ten sonra başladığını 

ekler. Fakat tüm bu çaba bu yazarların yine de tek bir çatı altında toplanıp sansürlenmesine engel 

olmayacaktır. Ayrıca toplumcu gerçekçi edebiyatın kapsamı için temel kaynak: Georg Lukács, 

Çağdaş Gerçekçiliğin Anlamı (Lukács, 2000) 
16 Ilgaz (2011) savcının kelimeyi natürist anlamında yanlış kullandığını söyler. (s.174) 



94 

 

Köpek” öyküsüyle adeta bu soruya cevap verir. Bu sorunun ısrarla sorulması bir 

müdahale biçimi olarak sadece edebiyata yön verme çabası değil Mikhail 

Iampolski’nin 1930’larda Rusya’da formalizmin sansürlenmesi bağlamındaki 

iddiasına benzer biçimde bir yanıyla da bu edebiyatın üretildiği toplumsal ve 

ekonomik koşulların da tümden ortadan kaldırılma, yani göz ardı edilmesi yönünde 

çabasıdır (Iampolski, 1997, s. 168). Türkiye’de toplumcu gerçekçi eserlerin 

yargılanması ve yoğun sansüre uğraması da benzer bir işleve sahip olarak toplumcu 

gerçekçiliğin üretildiği toplumsal koşulları göz ardı etme anlamına gelir; bu eserleri 

“çok fazla görme” retoriği içine hapsederek aslında gerçekçiliğin başka türlü de 

kurulabileceğini ve o “başka türlü” olanın edebiyat için yasal ve güvenli olduğu 

sansür yoluyla yazarlara yoğun olarak hissettirilir. 

 

3.1.1  Sansürü yaygınlaştıran baskı ortamı 

Erken Cumhuriyet’te devletin basına ve kurmacaya yönelik baskısı 1930’lardan 

sonra giderek yoğunlaşır; 1931’de çıkan Matbuat Kanunu ile “memleketin umumi 

siyasetine dokunan neşriyat” yasaklanır ve gazete ve dergi kapatılabilir hale gelir; 

yani devletin genel siyasasına aykırı yayın yaptığı öne sürülen her türlü yayın yasal 

olarak yasaklanabilir. Dönemin İçişleri Bakanı Şükrü Kaya’nın 1934’te her siyasi 

iktidarın kendisine uygun vatandaş tipi yarattığı gibi matbuat tipini de yarattığını 

söylemesi basın üzerindeki sansürün açıkça ilanıdır; makbul vatandaş gibi “makbul 

matbuat” da devletin gündemindedir. 

Matbuat yaşadığı muhitin siyasî rejimine de intibak eder. Her rejim kendisine 

muvafık bir vatandaş tipi aradığı gibi bir matbuat tipi de arar. [….] Devletin 

matbuatla alakadar olmasını kabul etmemek muasır devletçilik nazariyesi ile 

telif olunamaz. Bu alakanın en makul ve makbulü ve bugünkü ihtiyaca en iyi 

cevap verecek olan tarzı, matbuatın devletle teşriki mesaisidir (Yetkin, 1970, 

s.70, 71).  



95 

 

Pek çok sansür kararında imzası olan Kaya’nın çağdaş devletin gereği olarak sansürü 

göstermesi dikkate değerdir. Dolayısıyla devletin basın üzerinde doğrudan 

müdahalesi ve yönlendirmesi vardır; bu durum edebiyat ve edebiyat yazarları için de 

geçerlidir. Özellikle 1940’lı yıllarda basının yoğun sansüre uğradığını, yazarların 

takip edildiğini, fişlendiğini, polis gözetiminde olduğunu, dosyalarının tutulduğunu 

dönemin yazarlarının anı kitaplarında görmek mümkündür. Tuncay Birkan (2018), 

bu baskıyı belgelediği dikkate değer çalışması Dünya ile Devlet Arasında Türk 

Muharriri: 1930-1960 kitabında bu baskının “yoğunlaşma miladı” olarak 1938’i 

işaret eder: “Devlet 1938’den itibaren yazarlara şüpheli gözüyle bakmayı artırır, 

baskının yoğunlaşmasının miladıdır. Yazar, gazeteci ve muhabirleri fişlemekle 

görevlendirilen Dokuzuncu Şube kurulur” (s. 405). Bu ünlü Dokuzuncu Şube’den 

pek çok yazar bahseder, yazarlar takip edilir, fişlenir ve dosyalanır17. Örneğin Ömer 

Faruk Toprak, Duman ve Alev kitabında Orhan Kemal’in polis tarafından takip 

edildiğini ve bu durumun sadece ona özgü olmadığını, siyasi polisin yazarları izleyip 

fişlediklerini dile getirir: “Polis arşivleri açılsa, incelense, Türkiye’de hemen bütün 

sanatçıların yüzde doksanının fişlenmiş olduğu görülür. (…) Aslını araştırırsanız, 

polisteki metodun, baskı için emir veren yönetimlerden geldiği görülür” (Toprak Ö. 

F., 1968, s. 88).18 Samim Kocagöz19 de anılarında İstanbul Emniyet Müdürü Haluk 

Nihat Pepe ile bir anısında nasıl takip edildiğini ve fişlendiğini anlatır, “her yeni 

meydanı hamiyete atılan yazar hakkında dosya açmak usuldendir. Senin kitabın yeni 

 
17 Sovyet Rusya’daki polis arşivlerine dayanan, yazarların polis tarafından fişlendiği dosyaların 

incelendiği bir örnek çalışma olarak Birkan, Vatulescu’nun Police Aesthetics: Literature, Film, and 

the Secret Police in Soviet Times kitabını verir. 
18 Diğer izlenmeler için bkz. Hasan İzzettin Dinamo (Toprak Ö. F., 1968, s. 78), (Kemal M. , 1967, s. 

9), (Ilgaz, 2011, s. 175) 
19 Samim Kocagöz’de bu dönemde yargılanan isimlerdendir. DP döneminde savcılık tarafından 

1957’de Onbinlerin Dönüşü adlı romanı soruşturma açar; fakat davanın görülebilmesi için altı aylık 

zamanaşımı geçtiğinden dava düşer. 1964 yılında da Kocagöz’ün Bir Karış Toprak adlı romanı için 

soruşturma başlatılır ama bu kez de Prof. Nurettin Şazi Kösemihal bilirkişi raporunu aleyhte verdiği 

için takipsizlik kararı çıkar (Yetkin, 1970, s. 159). Kocagöz, “Fındık Yaprakları” öyküsü nedeniyle de 

askerdeyken başka yere gönderilir, sorgulanır (s. 159). 



96 

 

çıktı, görevliler görevlerini yerine getirmişler. Arkandan önünden adam dolaşmaz 

artık” (Kocagöz, 2004, s. 90). Kocagöz’e bu işlerin böyle yürüdüğünü ve gün gelir o 

dosyanın lazım olacağını söyler; Kocagöz’ün belirttiğine göre gerçekten de o dosya 

12 Mart 1971’de tekrar açılmıştır (s. 91). Kocagöz liseden arkadaşı İçişleri Bakanı 

Nasır Zeytinoğlu’na bu dosyaların içeriğini sorduğunda şu cevabı alır: “Her 

yazdığınız yazı, şiir var. Yitirdiğin olursa, gel bizden iste, kopyasını verelim. Sonra 

çoğu satırların altı kırmızı kalemle çizilmiş. -O neden? -Suç arıyoruz” (s. 92). 

Fişlemenin gündelik hayatı sekteye uğratan yaptırımları da olur; Aziz Nesin’e ve 

Oktay Rifat’a polisin tuttuğu dosya ve fişlerden dolayı pasaport verilmez (Kemal M. 

, 1967, s. 9). Rıfat Ilgaz da gittikleri meyhanede hangi gün hangi yazarın gittiğini 

polislerin takip etmesi için çizelge tutulduğunu söyler (Ilgaz, 2011, s. 33). 

Dolayısıyla, dönem boyunca özellikle toplumcu gerçekçi olarak nitelendirilen 

yazarların takip edilmeleri ve fişlenmeleri baskının ve sansürün bir parçasıdır; ama 

sansürden de öteye giderek yazara dair bir yok etme anlamı da taşır. Bunun 

sonucunda Sabahattin Ali’nin öldürüldüğünü görürüz.20 Bu sansür biçimi bir ortama 

yayılması açısından önemlidir, çünkü bir yazara yönelik sansür asla kişisel değildir, 

sadece “o yazara” veya “o esere” yönelik değildir. Herhangi bir yazara yönelik edebi 

sansür diğer yazarların üretimlerini de en başından sınırlandırmak, otosansürün 

yolunu açmak demektir. Müller de sansürün bu tek yazarla kalmayan yapısını 

vurgular. Müller, yazarı tehdit etmek, etkilemek veya cezalandırmak için yapılan tüm 

eylemler, bir metin hakkında yazarla girilen ideolojik müzakereler, ister psikolojik 

baskı, para cezaları, yazarın hapsedilmesi, sürgüne gönderilmesi ve hatta öldürülmesi 

gibi tüm sansür uygulamalarının diğer yazarların da “sınırları aşmaktan” caydırmaya 

yönelik olduğunu söyler (Müller, 2004, s.16). Müller’in bu haklı tespiti sadece 

 
20 Bunun benzer örneklerini örneğin Rıfat Ilgaz’a 12 Eylül döneminde yapılan işkencede görürüz.  



97 

 

otosansüre neden olmaz, aynı zamanda yazarların üretimlerini doğrudan 

durdurmaları anlamına da gelir. Örneğin, Tuncay Birkan, Akşam gazetesinin 1949’da 

yaptığı “Muharrir Neden Yetişmiyor?” anketine çoğu yazarın siyasal nedenleri 

gerekçe gösterdiğini söyler (Birkan, 2018, s. 420). Bu ankete Orhan Veli, “Halktan 

bahseden, halkı okutmak, halkı kalkındırmak sefaletten kurtarmak gerektiğini 

söylemeye kalkan yazarın kötü kişi olduğunu, komünist, sol, muhalif vesaire gibi 

damgalarla damgalanmaya mahkûm olduğu ilave edin” (s. 422), Melih Cevdet 

“Diyelim, hırsız bir memur anlatmak istiyor, değil mi? Yazamaz. Devleti tahkirden 

yakasına yapışırlar. Ya aç kalan bir köylü? Olamaz, milli birlik var” (s. 422) olarak 

cevap verir. Demek ki bir eserin sansürlenmesi, yargılanması sadece o eseri 

kapsamaz; döneminin tüm eserlerine de bir tehdit oluşturur, neyin yazılabilir 

olduğunun sınırlarını belirler ve bu sınırı geçenleri daha en baştan uyarır. Orhan 

Kemal de sansürün piyasayla ilişkisinden 1960 yılında Abidin Dino’ya yazdığı 

mektupta bahseder ve sansürün edebi üretiminde daha en baştan nasıl belirleyici 

olduğu dile getirir. Kemal’in “asıl” anlatmak istedikleri varken piyasanın koşulları 

yüzünden bunları anlatamaz, engellenir. Ayrıca Kemal’in söyledikleri “toplumcu 

gerçekçi” olarak mimlenen bir yazarın bu edebiyat piyasasından nasıl dışlandığını da 

örnekler: 

Yaşadığımız çağın nasıl hareketli, nasıl korkunç, nasıl yazılası olduğunun 

elbette farkındayım. Bir sel roman planım yıllardır bir kenarda durur. Çünkü 

her şeyden önce düşükler devrinde adımın çıkarılması ve bu şekilde afişe 

edilmesi, bana karşı iş sahiplerinde bir çekinme yarattı. Film senaryolarında 

bile. Ki, Türkiye’de “film” denmeğe seza, eli yüzü düzgün bir film 

çevrildiğine inanamıyorum. Senaryo adına birtakım siparişler yapıyoruz 

zaten. Onda bile film sansürü başta, bir kılı kırk yarış. Romanda da. Benden 

aşk üzerine, zararsız şeyler istiyorlar. Zararsız! Aramızdaki düşünce 

kontrastını görüyorsun. Yazdığım romanın şu kadar sayfayı geçmemesi, şu ve 

şunlardan söz etmesi, gereken yerlerin çıkarılması ve nihayet fiyat hususunda 

ucuz olması. (Öğütçü, 2020, s. 328) 

 



98 

 

Özellikle 1940’lı yıllarda yazarlar üzerindeki devlet baskısı ve sansürü gündelik 

hayatın bir parçası olmuş ve doğrudan yazılabilirin sınırlarını belirlemeye yönelik 

hale gelmiştir.21 Ancak DP döneminde de sansür devam eder öyle ki Bedii Faik’in 

daha yayımlanmayan romanı Tekelonya’nın yayımlanması yasaklanır. Faik henüz 

kafasında bile tamamlamadığı bu romanının radyo gazetesinde Burhan Belge 

tarafından yorumlanıp yerden yere vurulduğunu söyler: “Bu devrede henüz 

bitirmeden reklamını yaptığımız Tekelonya Cumhuriyeti adlı romanımın yorumlanıp 

(!) yayımlanması yasaklanmış, (…) iki sivil polisin devamlı gözetmesi altında 

tutulmam sağlanmış, bu devrede emniyet müdürleri ve valiler tarafından sık sık 

tehdit edilmem ayarlanmış” (Faik B. , 2002, s. 248). Romanın gazetede reklamlarının 

yayımlanması basılmadan yasaklanmasına neden olmuştur. Ahmet Oktay, her iki 

dönemin yani hem CHP hem DP dönemlerinin de temel de en çok köylü ve işçi 

kesimlerinde bir sınıf bilinci oluşmasından çekindiklerini ve yasaklamaların bu 

nedenle devam ettiğini söyler. DP’nin Ebedî Şef döneminin Takrir-i Sükun yasası 

döneminde bile görülmeyen biçimde kültür alanına saldırdığını, siyasal düşüncelerin 

ima yoluyla da olsa dile getirilebildiği tek iletişim kanalı edebiyatı sıkı bir denetime 

tabi tuttuğunu belirtir; CHP döneminde  Reşat Enis’in Toprak Kokusu romanının DP 

dönemindeyse Melih Cevdet’in Telgrafhane adlı kitabının soruşturmaya uğradığını 

söyleyerek iki dönemde de devam eden sansürü örnekler (Oktay, 1993, s. 28). 

Toplumcu gerçekçi eserlerin yargılanmasının ve yazarlarının yoğun baskı 

görmelerinin önemli bir nedeni devletin kuruluşundan itibaren bir tehdit olarak 

görülen komünizm ve 1950’lerde yaygınlaşan antikomünist söylemdir. 

 
21 Faik Baysal’ın 1944’te yayımlanan Sarduvan romanı da sansürlenerek basılabilir, “Neymiş? 

İnsanları değil bir sürü arsız köpeği yazmışım romanımda. Amacım toplumu ayaklandırmak, küfrü 

baş tacı etmek, haksızlıkları ve sefaletleri abartarak acımasız sermaye sınıfını küçük düşürmek, halkın 

vicdanını da din adamlarını soyguncu ve sömürücü olarak mahkûm etmekmiş” (Akdağ, 2017, s. 19). 
 



99 

 

 

3.1.2  Edebi bir tehdit olarak komünizm 

Komünizm, Cumhuriyet’in kurulmasından itibaren bir tehdit olarak çerçevelenmiş ve 

sınıfsız toplum imgesinin muhafazasına da yarayan antikomünizm 1950’lerden 

itibaren giderek toplumsal baskıda bir araç haline gelmiştir. Kurucu bir öğe olan 

komünizm tehdidi 1950’lerden sonra Soğuk Savaş etkisiyle toplumsal özgürlükleri 

kısıtlamada kullanılan temel yöntemlerden biridir. Antikomünizm dönemin resmi ve 

milli ideolojisidir; komünist bir “iç düşman ve ahlaki düşüklük timsalidir” (Bora ve 

Ünüvar, 2015, s. 159, 160). Komünizm tehdidi imgesinin yasal karşılığı olan, 

1936’da yürürlüğe girmiş ve Mussolini İtalya’sından uyarlanmış TCK 141 ve 142. 

maddeler, 1938, 1946, 1949, 1951 yıllarında ağırlaştırılır; bu maddeler ancak 1991 

yılında yürürlükten kaldırılır; fakat yerini benzer amaçlarla kullanılan maddelere 

bırakır22. Bu maddelerin içeriği şu şekildedir: 

Sosyal bir sınıfın diğer sosyal sınıflar üzerinde tahakkümünü tesis etmek veya 

sosyal bir sınıfı ortadan kaldırmak yahut memleket içinde müesses iktisadi 

veya sosyal temel nizamlardan herhangi birini devirmek veya devlet siyasi ve 

hukuki nizamlarını topyekûn yok etmek için her ne suretle olursa olsun 

propaganda yapan kimse beş yıldan on yılar kadar ağır hapis cezası ile 

cezalandırılır. (Türk Ceza Kanununun 141 ve 142nci maddelerinin 

değiştirilmesi hakkında kanun)  

 

Antikomünist retoriğin bir uygulaması olan bu maddeler nedeniyle pek çok aydın 

yargılanır (Yetkin, 1970, s. 51). Bu söylemin basın yayın hayatındaki uygulamaları 

da yürürlüktedir. İçişleri Bakanlığının kararıyla zaten 1938’de komünizm 

propagandası yapan yayınlar yasaklanmıştır (Şeker, 2006, s. 113). Örneğin; komünist 

yayın yaptığı gerekçesiyle Zekeriya ve Sabiha Sertellerin yazıları üzerinden hedef 

haline getirilen Tan Gazetesi’ne saldırı düzenlenir. 4 Aralık 1945’te Tan Gazetesi, 

ABC kitabevi ve Yeni Dünya gazetesi tahrip edilir. “Kahrolsun komünizm, kahrolsun 

 
22 Bu yasanın yerini bıraktığı Terörle Mücadele Kanunu’ndan yargılanan eserler beşinci bölümde ele 

alınmaktadır. 



100 

 

Serteller, yaşasın Türkiye Cumhuriyeti” diye bağıran grup önce Cağaloğlu 

yokuşunda bulunan ve komünizme dair kitaplar satan ABC Kitabevi’ne saldırır, her 

şeyi kırıp parçalar, yazıları, evrakları, kitapları yok eder. (Kabacalı, 1994, s. 193). 

Sonrasında Beyoğlu’ndaki komünizme dair yazılar neşreden Yeni Dünya gazetesini 

ve Sabahattin Ali’nin Cami Baykurt’la birlikte çıkardığı La Turquie gazetesini ve sol 

neşriyat satan Berrak Kitabevini de aynı şekilde talan ederler (Sertel Z. , 1977, s. 

282, 194).  Tan, Yeni Dünya gazetelerinin bayilere satılmaması, memurlara ve 

öğrencilere okutturulmaması yönünde emirler çoktan verilmiştir (s. 187). Peyami 

Safa, Hüseyin Cahit Yalçın gibi isimler komünizm tehdidine karşı okurları köşe 

yazılarında sürekli uyarırlar.  İktidarın ABD ile yakınlaşması komünizm ile 

mücadeleyi güçlendirir; 1951 Tevkifatı olarak adlandırılan seri tutuklamalar 

gerçekleştirilir, Milliyetçiler ve Komünizmle Mücadele dernekleri kurulur (s. 22). 

Marshall yardımı uyarınca Türkiye’ye komünist baskılara direndiği için ABD yardım 

yapar ve CHP iktidarı da bu tavra yanıt olarak ülkede bir “komünist avı” başlatır; 

insanlar komünizm üzerinden ihbar edilir, fişlenir (Kemal M. , 1967, s. 9). 

Dolayısıyla, bir mimleme haline gelen komünizm dönemin hem toplumsal hayatında 

hem de basın yayın hayatında ve edebiyatta ön plana çıkmaktadır. 

Antikomünizmin edebiyat üzerindeki baskısının en görünür olduğu yer sınıf 

meselesidir. CHF programının halkçılıkla ilgili maddesi doğrudan sınıfsız bir 

toplumu işaret eder: “Türkiye Cumhuriyeti halkını ayrı ayrı sınıflardan değil ve fakat 

ferdi ve içtimai hayat için iş bölümü itibariyle muhtelif mesai erbabına ayrılmış bir 

camia telakki etmek esaslı prensiplerimizdendir” (Timur, 2013, s. 167). Sınıf esasına 

dayanan dernekleri yasaklayan Cemiyetler Kanunu ise 1938’de çıkar (s. 167). Bu 

durum, edebiyatta da bu kelimeyi adeta yasaklı hale getirir, Oktay sınıf kelimesinin 

kullanılmasının bir otosansüre tabi kılındığını şu sözlerle açıklar:  



101 

 

1950-1960 arasında, tek parti diktasından miras kalan içsel korku ile 141-

142’nin uygulanmasından doğan dışsal korku kimi kelimelerin kullanılmasını 

bile engelliyordu. Sınıf yazarların dilinde ‘kat’ ya da ‘tabaka’ olmuştu. 

Plehanof, P. Georg’a dönüşmüştü. Üstelik bu sosyalist yazarların sayısı 10’u 

bile geçmiyordu. Edebi muhalefetin istekleri ekonomik-toplumsal olmaktan 

çok düşünsel-hukuki idi. Bir de yoksulluk üzerinde yoğunlaşmıştı. (Oktay, 

2004, s. 5) 

 

Oktay, romanın 1960’lara kadar siyasal, dolayısıyla sınıfsal soruna özel bir önem 

verdiğini ve romancıların sınıf antagonizmalarının daha belirgin görülebildiği kırsal 

alana, köy ve kasabaya yöneldiklerini söyler; Kuyucaklı Yusuf ve Toprak Kokusu’nu 

vererek bu iki romanda ima edilen köylü ayaklanmasını kurgulamanın cesaret 

istediğini ifade eder (Oktay, 2010, s. 48). Bu iki örneğin de yargılanmış olması 

tesadüf değildir, bu cesareti göstermek aynı zamanda sansüre karşı bir yazınsal 

direniş anlamına da gelmektedir. 1940’ların ve aslında Cumhuriyet’in daha erken 

dönemlerinin de başlıca sorunsallarından biri olan sınıf kavramı, “sınıfsız toplum” 

vurgusuyla başka bir zemine bilinçli olarak taşınmak istenmiştir.   

Atatürk’ün ölümünden sonra, özellikle savaş yıllarına rastlayan zorlu 1939-

1945 arasında sosyalist parti ve sendika kurulmasına ilişkin yasaklar 

dolayısıyla tartışmalar kültür/sanat sorunları çevresinde yapılmış, bu yüzden 

edebiyat yapıtları resmî makamlar tarafından özellikle dikkate alınması 

gereken propaganda araçları olarak görülmüştür. Zaten altışar ay aralarla 

uzatılan bir ‘sıkıyönetim altında bulunan ve gazete kapatmanın hükümetin 

normal yetkileri arasında bulunduğu Türkiye’de edebiyat, yapılan 

kışkırtmalar dolayısıyla tehlikeli bir uğraş haline getirilmiştir. Örneğin Rıfat 

Ilgaz’ın Sınıf adlı şiir kitabı önce toplatılmış, sonra da komünizm 

propagandası yapmak suçundan Ilgaz hakkında dava açılmış ve şair altı ay 

hapse mahkûm edilmiştir. (Oktay, 1993, s. 74) 

 

Dolayısıyla özellikle bu sözcük başlı başına yasaklamalar için yeterli hale gelmiştir. 

Bu açıdan, “geçinme”nin sınıfsallık çağrışımından sakıncalı hale gelen başlığıyla 

benzer bir şekilde Medarı Maişet Motoru ile aynı sene yargılanan Rıfat Ilgaz’ın Sınıf 

adlı şiir kitabı, özellikle gerekçeleri açısından önemli veriler sunmaktadır.23 Bu dava 

 
23 Ilgaz’ın, 1953 yılında Devam isimli şiir kitabı “komünizm propagandası yapmak ve müstehcen 

neşriyatta bulunmak” gerekçesiyle yargılanır, bilirkişilerin raporları sonucunda beraat eder.  
 



102 

 

sonuçları bakımından da önemlidir, zira Ilgaz “komünizm propagandası yapmak”la 

suçlanacak ve 6 ay hapis cezası alacaktır. Sınıf için “Esbabı Mucibeli Hüküm”ü bir 

üyesi hukukçu öteki iki üyesi asker olan mahkeme verecektir (Yetkin, 1970, s. 128)  

Maznunlardan Rıfat Ilgaz, Sınıf adlı şiir kitabında komünizm lehinde 

propaganda yaptığını, benimsediği ve sevdiği işbu şiir tarzı ile şiir yazıp yeni 

bir edebiyat sanatı meydana getirdiğini, realist bir şair olduğunu, cemiyetin 

içinde yaşadığımız şeklini terennüm ettiğini, kitabet muallimi olması 

dolayısıyle mektep sınıfını kastederek sınıf adını verdiği kitabının üzerine 

koyduğu kabın rengini kırmızı olarak intihap ettiğini; fakat bununla herhangi 

bir şeyi kastetmediğini… (Yetkin, 1970, s. 129) 

 

Ilgaz’ın ifadesinin özeti olarak kaydedilen bu alıntıdan anlaşılacağı üzere kitabın 

başlığı ve kapak renginin kırmızı olması halihazırda yargı önünde bir suç teşkil 

etmektedir. Öte yandan “yeni bir edebiyat”, “realist bir tutum” gibi ifadelerin bu 

şekilde kayıt altına alınması da gerçekçi edebiyatın sakıncalılığına bir işaret olarak 

okunabilir.  

Belgede yer alan ifadelere baktığımız zaman ise geçinme ve onun doğrudan 

akla getirdiği yoksulluk temsilinin yargılanma zeminini oluşturduğunu görürüz. 

Devlet yoksulların hem edebiyattaki varlıklarından hem de varoluş biçimlerinden 

rahatsızdır. Örneğin Ilgaz’ın “Çocuklarım” başlıklı şiirinin yoksul öğrencilerin 

durumunu anlatış biçimini, şiirden çıkarılan anlam şu özetle ortaya konur: “Tahsil 

çağındaki çocukların yoksul ve aç olduklarını, temin-i maişet için hariçte çalışarak 

mektebe gelmediklerini, mamafih bu açların gözü tok, kendilerine değil diğerlerine 

acıyarak ve fisebilüllah yardım edecek kadar diğerkam, feragat sahibi insanlar 

olduğu manası çıkıyor” (s. 129-130). Demek ki rahatsız olunan hem çocukların okula 

gelmeyip çalışmak durumunda olmalarının edebi temsili hem de onlara yüklenen 

gözü tok, feragat sahibi gibi sıfatlardır. Bu tutum belgenin devamında da görülür; 

“Remzi” şiirinde yoksul bir öğrenci için yoksulluğundan utanılacak bir şey 

olmadığını, utanması gerekenin bizler olduğunu söylemenin topluma bir taşlama 



103 

 

olduğu ileri sürülür (s. 130). Zenginlerin temsilini rahatsız edici bulan mahkemenin 

özellikle onların haksızca para kazanmalarının vurgulandığı dizelerden rahatsız 

olacaktır; zengin çocuğunun sınıftaki şımarıklık ve zorbalığının anlatılması, 

zenginlerin fakirlere kötü davrandığı, merhametsiz ve zorba oldukları, fakirlerin ise 

zenginlerin tahakkümüne boyun eğen, uysal insanlar olarak temsil edilmeleri eserin 

yargılanmasına sebep olur (s. 130, 134). Belgedeki açıklamalar zenginlerin 

“umumiyetle, havadan para kazanan, dalavereci, muhtekir, soyguncu, insafsız, 

merhametsiz, müsrif, hodbin, zorba, hovarda, istismarcı” (s. 134) olarak temsil 

edilemeyeceği anlamına gelir. “Sınıf” şiirinde yoldaş kelimesinin kullanılmasını yine 

zenginlere tarizde bulunmak olarak okuyan mahkeme, aynı zamanda bu şiirde 

“mektep sınıfından bahsederken zengin ve fakir halk arasındaki tezat ve münasebeti 

belirtmek suretiyle halk, zümre veya sınıflarına intikal etmiş” (s. 130) bulur. Tüm bu 

ifadeler Ilgaz’ın kitabının yasaklanmasının nedenlerini ortaya koyacak niteliktedir, 

hepsi şiirlerin çizdiği yoksul/zengin sınırlarından ve bu sınırlara dahil edilen ve 

edilmeyen unsurlardan yola çıkan okumalardır.  

Benzer ifadelerle dolu olan gerekçeli kararda bu şiirlerin daha önce de 

yayımlanmış olduğuna, o zaman herhangi bir yargılamaya tabi tutulmadığına dair 

yapılan itiraza mahkemenin verdiği cevap sansürde edebi türün de önemli olduğunu 

gösterir. Bu doğrultuda düşünüldüğünde benzer durumun kimi tefrikalar için de 

geçerli olduğu söylenebilir, çünkü mahkemenin cevabında metnin kitaplaştırıldığı 

zaman başka bir gerçekliğe tekabül edeceği ifade edilir: 

Bu parçalardan herhangi birisi başka bir mecmuada intişar ettiği zaman 

realiteden bir parça olarak belki kabul edilebileceği veya cemiyetimizin 

realitesinin münhasıran bundan ibaret olduğu manasına gelemeyeceği için 

belki itiraz ve takibata maruz kalamayacağı ve fakat bir kitabın bütün 

muhteviyatı baştan nihayete kadar bu gibi yazılardan ibaret olursa, yani 

münhasıran zenginler aleyhinde ve fakir işçiler lehinde olursa 

memleketimizdeki realitenin bundan ibaret gösterilmek istenildiği mana ve 

maksadı kendiliğinden çıkacağı aşikar olduğundan, (Yetkin, 1970, s. 135) 



104 

 

 

Sınıf hakkında verilen kararda yer alan tüm bu olgular dönemin özellikle toplumcu 

edebiyata bakışının önemli bir örneğidir, sadece eserin değil yazar kimliğinin (tüm 

fişleme, takip vb. göz önüne alındığında da) de yargılamalarda belirleyici olduğunun 

da kanıtıdır. Ilgaz’ın, “öteden beri komünist olarak tanınmış Hasan İzzet 

Dinamo24’yu” tanıması, onunla görüşmesi suç teşkil etmektedir.  

Mevzubahs kitap işçilerin lehinde ve sermayedarlar ve hükümet aleyhinde ve 

T.C.K.’nun 142. Maddesinin tarifatı dairesinde memleket dahilinde içtimai 

bir zümreyi sermayedarları ortadan kaldırmak gayesiyle yazılmış bir 

propagandadan başka bir şey değildir. Bundan başka muharririn kendi 

ifadesine göre mektep talebeliğinden beri yazılarını okumakla tanıdığını veya 

yazılarını beğendiğini ve kendisiyle de son zamanda İstanbul’da görüştükleri 

nazarı itibara alınırsa maznunun öteden beri şahsen solcu fikirlerle meluf 

olduğu, bu halinin kanaatimizi teyit mahiyette olduğu görülmüştür. (s. 135)  

 

Dolayısıyla, sermayedarın yanında, işçilerin karşısında olduğunu açıkça dile getiren 

tutumun yansımalarını kimi zaman işçi/işveren, kimi zaman toprak sahibi/köylü 

biçimlerinde ama her zaman bu dengede olduğunu görürüz. Bütün bir antikomünist 

söylemin edebi yargılamada görünür hale gelmesi bakımından Sınıf önemli bir 

davadır. Öte yandan bu söylem sadece edebi yargılamaların kurmaca kısmını 

kapsamaz, edebiyatın başka üretim türlerinin de aynı söylem içinde yargılanmasını 

bu dönemde görürüz. 

Fethi Naci’nin İnsan Tükenmez başlıklı eleştiri kitabı hakkında İstanbul İkinci 

Sorgu Yargıçlığının 1956/306 esas sayılı kararıyla TCK 142. maddesinden dava 

açılır. Kitap hakkında Yetkin’in belirttiğine göre Milli Emniyet Teşkilatı 24 Ekim 

1956’da İstanbul Cumhuriyet Savcılığına “Gizli” ibareli bir rapor göndermiştir; 

Naci’nin kitapta yeni edebiyata aydınlık edebiyat adını verdiğini ve daha insanca bir 

dünyanın kurulabileceğine inanmak olarak tasvir ettiğini ve böyle bir dünya düzenine 

sahip olabilmek için “tanıdığımız komünist yazarların isimlerini vererek” bu 

 
24 Hasan İzzettin Dinamo da polis takibi altındadır. (Toprak Ö. F., 1968, s. 78) 



105 

 

yazarlardan eserlerinde böyle tipler yaratmalarını beklediğini belirttiğini söylerler. 

(Yetkin, 1970, s.53) Bu belge yazarların devlet tarafından nasıl fişlendiğine dair 

çarpıcı bir örnektir. Rapor Naci’nin bugünkü devlet düzenini beğenmediği ve 

mutlaka değişmesi gerektiğini bu fikrin de komünistlerin eserlerinde öne sürdükleri 

fikir olduğunu, Naci’nin edebiyatı bugünkü düzeni değiştirmek için vasıta olarak 

gördüğünü, bahsettiği yazarların komünist yazarlar olduklarını ve onların 

propagandasını yaptığını söyler (s. 54). Raporda ayrıca edebiyatın komünizmin 

yayılmasında çok önemli bir rol oynadığı belirtilir (s. 56) İstanbul İkinci Ağır Ceza 

Mahkemesi’nde görülen davanın bilirkişileri Prof. Dr. Sulhi Dönmezer, Prof. Dr. 

Nurullah Kunter, Doç. Dr. Naci Şensoy olur ve 29.1.1957’de hazırladıkları raporda 

kitabın komünizm propagandası yaptığına hükmederler (s.168, 169). Raporun 

yetersiz bulunmasıyla Ahmet Hamdi Tanpınar, Burhan Felek ve Hıfzı Timur’dan 

oluşan ikinci bir kuruldan bir rapor daha istenir. Bu kurul eserin edebiyatçı 

zümresine hitap etme gayesinde ve muayyen bir içtimai sınıfa hitap etmemekte, bir 

sınıfı diğerinin aleyhine tahrik edici bir hüviyet taşımadığını belirtirler (s. 169). Bu 

rapora rağmen eser ceza alır: 

Eserde maznunun, okuyucularını bugünkü cemiyet düzenimizin iyi 

olmadığına inandırmağa çalışmakta, bunun muhakkak değişmesi icab ettiği 

kanaatini açıkça ifade etmekte, daha iyi bir dünya hasreti duymakta, edebiyatı 

bugünkü düzeni değiştirmek için bir vasıta olarak kabul etmekte, komünist 

olarak bilinen yazarları misal olarak göstererek onların propagandasını 

yapmakta, komünistlerin düşman kesildikleri bilhassa batılı müellifleri 

beğenmemektedir. (s.170) 

 

Naci, savunmasında kitabının amacını “Türkiye’de bütün insanların sefil, perişan, 

şarklı bir tevekküle gömülmesi durumunu gösteren, Türkiye’yi böyle bir memleket 

imiş gibi aksettiren yazarların tenkidi, Türkiye’yi olduğu gibi gösteren canlı, ümitli, 

iyimser bir edebiyatın yaratılmasıdır” (s. 171) olarak belirtir. 2 senelik davanın 



106 

 

sonucunda kitap beraat eder. Dolayısıyla sadece toplumcu gerçekçi eserler değil bu 

eserleri inceleyen eserler dahi yargılanmıştır. 

 Nazım Hikmet de bu dönemde sansürlenen, tüm hayatı boyunca yasaklı 

sembol isimlerden biridir.25 Nazım Hikmet’in Türkiye’de 1967’de sansürlü olarak 

yayımlanan Yaşamak Güzel Şey Be Kardeşim romanı 1968’de “komünizm 

propagandası yapmak” gerekçesiyle toplattırılır ve hakkında soruşturma açılır. 

Otobiyografik roman Ahmet karakteri üzerinden 1920’lerden 1940’lara uzanan bir 

zaman diliminde Türkiye’nin siyasi atmosferini de anlatır. Romanı yayımlayan Gün 

Yayınları’nın sahibi Mehmet Ali Ermiş 12 Nisan 1968’de romanın Cumhuriyet 

Savcılığındaki sorgulaması sırasında kalp krizi geçirerek hayatını kaybeder. Roman 

hakkındaki toplattırma kararı ancak 1987 yılında kaldırılır. Hikmet’in halihazırda 

sansürlenerek yayımlanan romanını 2017’de sansür üzerinden bir kez daha gündeme 

gelir26; çünkü romanın yeni baskısını yapan Yapı ve Kredi Yayınları romanı bu 

sansürlü haliyle basar; oysa romanın başka dillerindeki baskılarında sansür yoktur ve 

karşılaştırmalı bir okumayla sansür yok edilebilir haldedir. Sansürlenen kısımların 

çoğu doğrudan komünizmle ilişkilidir; örneğin “komünizmin Alman demircilerine 

selam”ı “emeğin Alman demircilerine selam”ı haline gelmiştir, komünist “bizden 

kimse” olmuştur, “kızıl alay” sadece “alay”; “kızıl sendika” ise sadece “sendika”ya 

dönüşür, “komünistim” ifadesi ise “emekçiyim” olarak değiştirilir, TKP’nin çıkardığı 

Orak Çekiç gazetesinin adı sansürlenir (Altınörs, 2017). Bu durum, güncel bir 

yargılanma gerekçesi olmasa da aynı sansür mantığının aslında sürdüğünü 

göstermektedir.  

 
25 Nâzım Hikmet’in davaları için bkz. Atilla Coşkun, Nâzım’ın Siyasal Yaşamı ve Davaları, 2019, 

Nâzım Hikmet Kültür ve Sanat Vakfı Yayınları. 
26 https://t24.com.tr/haber/Nâzım-hikmetin-kitabi-sansurlendi-mi,489648 



107 

 

Dolayısıyla, toplumcu gerçekçi eserleri inceleyen edebiyat eleştiri kitabının 

ve halihazırda sansürlenerek yayımlanan bir romanın bile komünizm gerekçesiyle 

yargılandığı bir dönemde esasen toplumcu gerçekçilik birincil yargılanma 

gerekçesidir. Bu yargılanma zemini en temelde mülkiyet üzerinden şekillenmekte ve 

özellikle dönemin toplumsal ve ekonomik yapısında belirleyici bir önemi olan toprak 

mülkiyeti ön plana çıkmaktadır. 

 

3.2  Yargılanmanın temeli: mülkiyet  

 
Bu alt bölümde, buraya kadar çizilen sansür atmosferinde yargılanan eserler temelde 

mülkiyet tematiğiyle birlikte incelenmektedir. Mülkiyet meselesi bu eserlerde bir 

yandan özel mülkiyetin sorgulandığı, ortak mülkiyetin imkanını gösteren bir yapıda 

ortaya çıkarken, diğer yandan, özellikle yargılanan köy romanlarında toprak 

mülkiyeti ve yeniden pay edilmesi ekseninde ortaya çıkar. Dolayısıyla, yoksulluk da 

illaki özel mülkiyet üzerinden tanımlanmaz; özellikle Sait Faik ve Orhan Kemal’de 

yeni bir düzenin imkânı olarak karşımıza çıkar. Oktay’ın belirttiği üzere toplumcu 

gerçekçi yazarlar 1950’ye kadar yoğunluklu olarak köy ve kent yoksulluğu üzerinde 

dururlar ve zengin-fakir, ırgat-ağa gibi bir şematik içinden edebi temsiller 

üretmişlerdir. Dolayısıyla halk ve köylü kavramları bu eserlerde ön plandadır (Oktay, 

1993, s. 98). Fakat devletin resmi söyleminde de yer alan halkçılık ve köycülük bu 

eserlerdeki mülkiyet ilişkileriyle ters düşmektedir. Mülkiyet bu eserlerde mülk 

edinme değil ortak mülkiyete açılan bir yapıdadır. Dolayısıyla yargılanma 

gerekçeleriyle bu bağlamda örtüşmektedir. Bu alt bölümde, hem kent hem de köy 

açısından özellikle toprak mülkiyeti üzerinde durulmaktadır. 

 



108 

 

3.2.1 Topraktan denize: Medarı Maişet Motoru 

Yeni Mecmua’da 1940-1941 yılları arasında tefrika olarak yayımlandıktan sonra 

1944 yılında kitaplaştırılan Sait Faik’in Medarı Maişet Motoru romanı, aynı yıl 

Matbuat Kanununun 51. Maddesine göre İsmet İnönü’nün imzasıyla toplatılır. 

Roman, ancak 1952 yılında kimi yerleri sansürlenerek ve adı Birtakım İnsanlar 

olarak değiştirilerek yeniden yayımlanabilir. Sansür, kimi yerlerin doğrudan 

çıkarılması kimi yerlerinse değiştirilmesi ile gerçekleştirilir. 1965’teki üçüncü 

baskısında da bu adı taşıyan roman ancak 1970’te dördüncü baskısında orijinal adına 

döner (Naci, 1990, s. 89). Bu, Sait Faik’in hakkında dava açılan ilk eseri değildir, 

daha önce de “Çelme” adlı öyküsü hakkında Örfi İdare Mahkemesi dava açmıştır ve 

yazar davadan beraat etmiştir. (Oktay, 1993, s. 157) Mehmet Kemal, Acılı Kuşak’ta 

bu konudaki tanıklığını şöyle dile getirir: “Tanıdığımda Sait’in başı dertteydi. 

Yazdığı hikâyede askerin ayağını tökezletmiş, sıkıyönetimden çağırmışlardı. 

Yaşamadan, yazmadan başka bir şey düşünmediği için pek de korkardı bu gibi 

işlerden. - ‘Ulan asker de insan değil mi, ne çıkar ayağı tökezlerse?’ diye soruyordu” 

(Kemal M. , 1967, s. 46). Öykü Kurun gazetesinde 25 Haziran 1937’de, daha sonra 

Varlık’ta 15 Haziran 1940’ta yayımlanır. “Çelme” öyküsünde, seferberlik günlerinde 

şube reisinin hanımı ve eşliğindeki neşeli, gamsız, yemekli grubun ve onlara eşlik 

eden bir emir erinin mesire yerine yolculukları esnasında karşılaştıkları değirmen 

başındaki sıska çocuklu, yarı aç yarı tok insanlar arasından nasıl geçeceklerini 

düşünürlerken o kadınlardan birine şube reisinin hanımının “adi mahalle karısı” 

demesi üzerine bu yoksul kadının askere çelme takıp düşürmesi ve tüm değirmen 

meydanı ahalisinin, yani “yoksulların” dolmaların, ekmeklerin, peynirlerin üzerine 

atlaması, adeta yağma etmesi anlatılır. Necati Mert hikayedeki topal emirberin II. 

Dünya Savaşı öncesinde görülmezken savaşın ikinci yılındaki basımıyla 



109 

 

görüldüğünü, Sait Faik hakkında da “halkı askerlikten soğutma” suçlamasıyla 

Ankara Sıkıyönetim Mahkemesi’nde kamu davası açıldığını söyler. Öyküyü Matbuat 

Umum Müdürlüğü’nde çalışan bir memur ihbar etmiştir. 10 Eylül 1940 günü 

duruşma yapılır, Sait Faik, Yaşar Nabi’nin araya girmesiyle beraat eder (Mert, 2018, 

s. 78,79). Dolayısıyla, öykünün yargılanmasının zeminini askerin bir yoksulun 

çelmesiyle düşmesi olduğu kadar, yoksulların zenginlerin mallarına el koyup 

paylaşmaları, yani mülkiyetin yeniden dağılımının oluşturduğu iddia edilebilir. 

Sait Faik, 1942 yılında Yürüyüş Dergisi’nde yayımlanan “Kestaneci Dostum” 

adlı öyküsü nedeniyle bir kez daha emniyete çağrılır ve öyküdeki karakterlerden olan 

memurun ceza alması ve kestanecinin de okula verilmesi için bu karakterler 

hakkında kendisinden bilgi istenir (Toprak Ö. F., 1968, s. 140). Faik, bu sorgudaki 

durumunu şöyle dile getirir: “Orada çocuğun mangalına tekme vuruluyordu. Ertesi 

gün polisten çağırdılar ve kestanecinin mangalına tekme vuranı sordular. Ben ne 

bilirim, hatırlayamadım ki. Belki bir bekçi vurmuştur dedim” (Birkan, 2018, s. 423). 

Bu örnek, gerçeklik ve kurmacanın sınırında durması bakımından hem kavramsal 

olarak sansürün temel mantığını hem de özellikle dönemin devlet-yazar ilişkisini 

doğrudan göstermesi açısından önemlidir. Gerçekçiliğin doğrudan sansürün hedefi 

haline geldiğini Rıfat Ilgaz ve Orhan Kemal’in sorgulamalarında görmüştük; oysa 

kurmaca davalarında yazarların savunmalarında yazdıklarının, karakterlerinin 

kurmaca olduğu, dolayısıyla karakterlerinin söyledikleri ve yaptıklarının kendilerini 

bağlamadığı yönünde olmuştur.  

Sait Faik’in bu davalarla beraber edebi üretiminin kesintiye uğradığını 

söylemek mümkündür. Sürekli sansüre uğrama düşüncesiyle yazılamayacağını 

Medar-ı Maişet Motoru’nun toplatılmasından sonra onunla karşılaşan Ömer Faruk 

Toprak da söylemektedir: “Yazmayacağım artık. Emek veriyorsun yazıyorsun, 



110 

 

paranla bastırıyorsun, toplatıp atıyorlar bir kenara. Yazmayacağım” (Toprak Ö. F., 

1968, s. 138). Sait Faik’in uğradığı sansürden sonraki edebi üretiminin yavaşlamasını 

pek çok yazar dile getirmektedir: “Çelme öncesi on beşin üstünde süreli yayına yazı 

ve hikâye veren Sait Faik, Çelme sonrasında iki dergiye yirmi iki ay içinde sadece üç 

hikâye verir. Yeni hikâye yazmayı adeta bırakmış gibidir” (s. 82). Ahmet Oktay da 

bu ara verişi dile getirir: “1944 yılında Medar-ı Maişet Motoru’nun toplatılmasının 

Sait Faik’te yarattığı düş kırıklığının, bu ara verişin somut nedenlerinden birini 

oluşturduğu söylenebilir Alangu’ya katılınarak” (Oktay, 1993, s. 158).  Rıfat Ilgaz da 

Medarı Maişet Motoru toplatıldıktan sonra Faik’in her an cezaevine alınabileceği 

korkusunu yaşadığını ve kendisinden cezaevi yaşamı hakkında bilgi aldığını söyler 

(Ilgaz, 2011, s. 58, 59). Faik’in kendisi de devlet-edebiyat ilişkisinin Cumhuriyet’in 

kurulmasından itibaren özerk bir hal alamayışından, kurmaca edebiyatın devletin 

belirlediği sınırları her an ihlal edecek bir yapıda olması nedeniyle kontrol altına 

alınamayan edebi metnin tehlikeli görüldüğünden bahsedecek, devletin sanata 

müdahalesini eleştirecek, bu müdahalenin yazardaki kısıtlayıcı etkisini şu sözleriyle 

dile getirecektir: 

Devlet adamları da sanatkara lakayıttırlar. İstiyorlar ki sanatkâr kendilerini 

hep öğsün. İşlerini iyi görüyorlarsa bu esasen vazifeleridir. Kötü görüyorlarsa 

sanatkardan ancak tenkid beklemeli. Bizde ise buna tahammül yok. Burada 

yine gazetelere kabahat bulurum. Bu bizim gazete ve mecmuaların sahipleri, 

kendilerine ufacık bir mesuliyet gelmesini istemezler. Hele para vermekten 

ödleri kopar. Bu sebeple yayınlarımız tercümelerle dolup taşıyor. Bundan ala 

şey olur mu? Ne para vermek ne de mahkemeye çağrılmak korkusu var. 

Düzensizlikten de şikayetçiyiz. Mesela bir gün ortaya birisi çıkıp da bu kitap 

zararlıdır dedi mi tamam! Haydi eser toplanıveriyor. Neden zararlı? Arayıp 

soran yok. Bunun zararlı olduğuna kim karar verecek? Bu da malum değil. 

Sorgusuz, sualsiz ve mahkemesiz eser toplatılmamalı. Her şeyde olduğu gibi, 

bu işte de emniyet esastır. Yazdıklarınızın okuyucunun eline ulaşacağından 

emin olmazsanız iştahınız kalır mı? (Uyguner, 1989, s. 134) 

 

Faik’in “zararlı” bulunan ve tam da “sorgusuz, sualsiz, mahkemesiz toplatılan” 

romanı Medarı Maişet Motoru, 2014 yılında İş Bankası Kültür Yayınları tarafından 



111 

 

sansürden önceki ismiyle tekrar basılır ve bu baskıda Birtakım İnsanlar’daki 

sansürlenen kısımlar belirtilir, dolayısıyla romanın yargılanmasından sonra hangi 

kısımların çıkarıldığını doğrudan görme imkânı buluruz. Bu baskıya baktığımızda 

sansürü kimi yerlerde doğrudan metni çıkarma bir yerdeyse metnin değiştirilmesi 

şeklinde görürüz. Örneğin ilk baskıda berberlerin makas kullanmalarının ahenginden 

bahseden bir paragrafın sonu “Diyebiliriz ki, aynı ahenkten anlayan bir başka berber 

bu makas şıkırtısıyla Mors alfabesiyle çıkarılan manalar çıkarabilir” (Faik S. , 2018, 

s. 9) iken sansürlenen baskıda şu şekilde değiştirilmiştir: “Diyebiliriz ki, bir telgrafçı 

tıkırdı ile nasıl anlarsa, bir berber de öylece makas şıkırtısından birtakım manalar 

çıkartabilir” (s. 14). Mors alfabesi gibi şifreli konuşmayı işaret eden; aslında 

berberlerin makas şıkırtılarının birleşmesinin, beraber çalışmanın yarattığı ahengi 

sakıncalı bulan bir sansür mekanizması işlemektedir. Metnin sansürlenen 

kısımlarının önemi göz önüne alınsa da bu çalışmada sadece bu kısımlara 

odaklanmak yerine romanın tümüne odaklanılmıştır.  

Sait Faik 1944 yılında toplatılan romanı için şu cümleleri kurar: “Medarı 

Maişet isimli bir hikâye kitabı çıkarmıştım. Hayatı toz pembe görmüyorum diye 

mahkemeye verildim. Üç beş kuruş kazanalım derken iki bin lira mahkeme parası 

ödedim, üzüntüsü de caba. Kahramanlarım rahat etmek için hapse giriyorlardı. Bütün 

sebep bu!” (Birkan, 2018, s. 398) Medarı Maişet Motoru daha başlığından hayatı toz 

pembe görmeme suçunu işlemektedir. Yasaklanan romanın başlığı adını romandaki 

bir balıkçı motoru olan ve geçinme vasıtası anlamına gelen medarı maişetten alır ve 

dönemin dile getirilmesi sakıncalı eylemlerinden birini verir: “geçinmek”. 

Romandaki karakterlerin hepsi geçinme uğraşındadır, kızının berber olmasını 

düşleyen ve onu Berber Dimitro’nun yanına çırak olarak veren Ali Rıza, çıraklık 

yapan Melek, Medarı Maişet’te motorcu muavini olan Hikmet’in öyküleri anlatılır. 



112 

 

Geçinmek fiili başlı başına belli bir sınıfsallık içerir, zenginler “geçinmez”ler, 

dolayısıyla daha en başından romanın dönemin tehlikeli olarak kodlanan 

meselelerinden biri olan yoksulluğu konu edindiği söylenebilir. Öyleyse başlığa bir 

kez daha dönecek olursak şu soruyu sormak anlamlı olacaktır: “Medarı Maişet 

Motoru”ndan “Birtakım İnsanlar”a dönüşen, geçinmenin bir eylem olarak yok edilip 

belirli bir sınırlılığı ima eden “birtakım”a dönüşmesinin arkasında yatan temel 

mesele nedir, devletin yoksulluk ile edebiyat düzleminde eseri yok etmeye dönük 

karşılaşmasının anlamı nedir? Bu alt bölümün amacı bu sorunun temellerini ve 

romanın yargılanma zeminini toprak, mülkiyet, yoksulluk gibi kavramlar ile açmak 

olacaktır.  

Medarı Maişet Motoru’nun yayımlandığı 1944 yılında Türkiye’de savaşın da 

getirdiği bir yoksulluk gündemdedir. Cumhuriyet’in ilk yıllarından itibaren halkın 

giderek artan yoksulluğunu Ahmet Oktay gündelik yaşamdan verdiği, ekmek 

örneğiyle anlatır: “1939’da Ankara’da 10 kuruş 09 santim olan ekmek 1942’de 24 

kuruş 99 santime, 1943’te ise 40 kuruş 90 santime çıkmıştır. İstanbul’da ise ekmek 

fiyatı sırasıyla şöyle olmuştur: 9.01, 25.72, 39.08.” (Oktay, 1993, s. 30-31). Vergiler 

artırılmış, köylüler açlıkla mücadele eder hale gelmiştir (s. 31), sınıf farklılaşması 

giderek artmıştır (Moran, 2008, s. 11). Oktay, bu ekonomik verilerin, artan 

yoksulluğun Tek Parti döneminde gerçekçi edebiyat anlayışının yükselmesiyle ve 

egemen hale gelmesiyle ilişkili olduğunu da söyleyecektir (s. 31). Dolayısıyla, halkın 

temel meselesi haline gelen yoksulluk karşısında edebiyatın nerede konumlanması 

gerektiğini edebi yargılamalarla çizmeye çalışan bir devlet söz konusudur ve 

Oktay’ın da belirttiği gibi bu dönemde yükselen gerçekçi edebiyatla çatışmayı 

yaratan temel neden de budur. Yoksulluğun edebi temsilleri de sadece gündemde 

olan bir konuyu dile getirmekle kalmaz, onu esasen kurmaca yoluyla görünür kılar, 



113 

 

bir bakıma var eder. Yoksulluk sadece toplumsal bir olgunun edebi temsili olarak 

değerlendirilemez, Medarı Maişet Motoru da yoksulluk bir toplumsal gerçekliği 

aktardığı için yargılanmaz; tam aksine romanın yoksulluğa açtığı imkân, onu bir 

övünç kaynağı, zenginliğin haksızlığına karşı konumlanan bir yoksulluk olarak 

kurduğu için yargılanır. Bu durum basitçe bir yoksulluk güzellemesi değildir; tam 

aksine sınıfsal bir meseledir, mülkiyet sahibi olan, kapitali biriktiren, sermaye sahibi 

hırsız olandır. Romanda mülkiyet meselesini özellikle köyde yaşayan öğretmen 

Fahrettin Asım üzerinden görürüz: “Ben daha zenginim. Bütün su kıyısı benimdir. 

[…] Yusufçukları, sazları, balıkları, kahveleri, çardaklarıyla. Tarlalardan yazın üç 

başak mısır, kafam kadar bir karpuz, iki domates çalarım; oturur bir söğüt altına yer, 

uyku çekerim” (Faik S. , Medarı Maişet Motoru, 2018, s. 109). 

Romanın sadece Tek Parti iktidarıyla değil doğrudan devletin kurucu 

söylemiyle çatıştığı temel zemin ise özel mülkiyettir; romanda özel mülkiyet 

eleştirisini orta sınıf bir ailenin çocuğu olan Fahri ve onun köydeki arkadaşı Fahrettin 

Asım karakterleri üzerinden görürüz; bu pasajların neredeyse hepsi romanın sansürlü 

basımlarında silinecektir. Fahri özel mülkiyeti ve zenginliği doğrudan hırsızlık olarak 

niteleyecek, ortak mülkiyeti savunacaktır:  

Dünya yüzünde bir sürü sahibi olmak gayesiyle değil, bir sürüyü kendi 

saadetimiz namına idare etmeye memur edilmeyi büyük bir şeref addederdin. 

(…) Evet, sürü bizim ama etraf köyler de bizim sürüden istifade edebilecek 

vaziyette. Hem ne olursan olsun… Nasıl olursa olsun, zengin olmamıza 

imkân yok, korkma! Hiçbir şey çalmış olmayacağız. (s. 104) 

 

Burada sahiplik yoktur, ortak kullanım vardır. Geçinmek eylemi halihazırda özel 

mülkiyeti silecektir; yoksullar biriktirmeyecek, mülk edinemeyecektir; biriktirmek: 

“Yarının geçimini cebinde saklayan hangi namertse ortaya çıksın!” (s.27). Oysa özel 

mülkiyet sadece 1940’larda değil devletin kurucu söyleminin temellerinde olan bir 

meseledir ve sınıfsız olduğu iddia edilen toplumda hangi kesimin neye sahip olacağı, 



114 

 

kimin zengin kimin yoksul olacağı, kimin hangi sınıfta yer alacağı en baştan 

belirlenmiş ve özel mülkiyet de koruma altına alınmıştır. Atatürk 1922’de verdiği 

demeçlerde bu durumu şöyle dile getirir: 

Bir defa halkımızı gözden geçirelim: Biliyorsunuz ki memleketimiz çiftçi 

memleketidir. O halde, milletimizin büyük çoğunluğu çiftçi ve çobandır. Bu 

böyle olunca, buna karşı büyük arazi ve çiftlik sahipleri akla gelir. Bizde 

böyle büyük araziye kaç kişi maliktir? Bu arazinin miktarı nedir? Tetkik 

edilirse görülür ki, memleketimizin genişliğine nazaran, hiç kimse, büyük 

araziye malik değildir. Bundan dolayı, bu arazi sahipleri de himaye edilecek 

insanlardır. Sonra sanat sahipleri ile kasabada ticaret eden küçük tüccarlar 

gelir. Tabiî olarak, bunların menfaatlerini temin ve korumak zorundayız. 

Çiftçilerin karşısında olduğunu farzettiğimiz büyük arazi sahipleri gibi, bu 

ticaret erbabının karşısında da büyük sermaye sahibi insanlar yoktur. Kaç 

milyonerimiz var? Hiç. Bundan dolayı, biraz parası olanlara da düşman 

olacak değiliz. Aksine, memleketimizde birçok milyonerlerin hatta 

milyarderlerin yetişmesine çalışacağız. Sonra işçiler gelir. Bugün 

memleketimizde, fabrika, imalathane vesaire gibi kuruluşlar çok sınırlıdır. 

Mevcut işçilerimizin miktarı yirmi bini geçmez. Halbuki, memleketi 

ilerletmek i'çin çok fabrikalara muhtacız. Bunun için de işçi lâzımdır. Bundan 

dolayı, tarlada çalışan çiftçilerden farkı olmayan işçiyi korumak ve onlara 

yardım etmek lâzımdır. Bundan dolayı, tarlada çalışan çiftçilerden farkı 

olmayan işçiyi korumak ve onlara yardım etmek lâzımdır. Bundan başka, 

aydın fikir işçileri ile âlimler gelir. Bu aydınlarla âlimler kendi kendilerine 

toplanıp halka düşman olabilirler mi? Bunlara düşen vazife, halkın içine 

girerek onları aydınlatmak, onlara öncü olmaktır. (Yetkin, 1970, s.97) 

 

 

Toplumda herkesin yeri en baştan belirlenmiş ve sermaye sahiplerinin 

destekleneceği, teşvik edileceği, parası olanlara düşman olunmayacağı açıkça dile 

getirilmiştir. Oysa Medarı Maişet Motoru sermayenin tüm biçimlerini reddeder; 

romandaki karakterlerden Ali Rıza yoksul bir hayat süren, kızı Melek’in berber 

olması için uğraşan “belki ilk Türk berber kızının babası” olacağına dair hayaller 

kuran bir karakterdir. Hayatında ilk defa eşyaya sahip olma duygusunun, eşyanın 

hayatı nasıl değiştirdiğini yılbaşı için davetli olarak gittiği Berber Dimitro’nun 

evinde yaşar ve bunun üzerine Kaşık Adası’ndaki terk edilmiş eve yerleşip bir baharı 

orada geçirir; ama onunki bir mülk edinme değildir, yerleşmesi bile geçicidir, bir 

karış toprağa sahip olmamasının, yoksulluğunun bir göstergesidir. Kırık bir masa, bir 



115 

 

destere, bir yorgan, bir mangal, bir sürahi, bir büyük şarap şişesi, meşhur nargile 

marpucu, bir kurşun boru, bir kopuk yarım balık ağı, sekiz on sardalye kutusundan 

ibaret olan evi ve yaşamı romanın sonunda “bedava ekmek” olarak gördüğü 

hapishanede tamamen mülksüzleşir. Ali Rıza’nın sıklıkla kullandığı “yanacak 

hasırım yok bu dünyada” ifadesi önemlidir; bir arkadaşının hasırını görmesi üzerine 

Ali Rıza bu hasırı ateşe verir; bu hasır yakma sahnesi adeta bir şenlik gibi resmedilir: 

“Alevin en harlı zamanında gavurların ırımsız bayramında yaptıkları gibi, ateşin bir 

ucundan öteki ucuna zıp zıp zıplamıştı” (s. 42). Eşyayı yakma eylemi ayin olarak 

nitelendirilir; öyle ki Ali Rıza’yı gören karşı kilisenin papazı istavrozlar ve kilisevi 

sesler çıkararak bu sahneyi izleyecektir. Adeta kutsal bir eylemdir bu: “bacağa 

dolanan kirli emektar” hasırdan kurtulmak.  

Dönemin mülkiyet meselesinin en görünür hali olan toprak romana özellikle 

Maçka’da oturan, orta sınıf bir ailenin çocuğu olan Fahri’nin köye, amcasının yanına 

gitmesiyle dahil olur ve Fahri toprak üzerinden özel mülkiyet eleştirisi yapar.  

Toprak en sonunda –insan ölünce uzuyorsa- insanın kendi boyundan bir karış 

uzun, beş karış enliliğinde, bir buçuk metre derinliğinde, insanoğluna 

yetişiyor. Ama yaşayan insanın, belki yedi sekiz dönüm, belki de biraz daha 

fazla bir toprağa ihtiyacı olsa gerek. İlk insanların, karada, kendilerine 

mahsus birkaç dönüm arazileri muhakkak varmış. Bütün anlaşmazlık belki de 

kuvvetlinin zayıftan aldığı toprak yüzünden çıkmış. Hâlâ da çıkmakta27. (s. 

103)  

 

Ölünce ihtiyaç duyduğumuz insani bir öğe olarak karşımıza çıkan, yaşarken de 

barınma ihtiyacını karşılayacak kadar bir ihtiyaç olan toprağa sahip olmak, mülk 

edinmek, güçlünün zayıftan alabileceği bir meta haline getirmek bu insani öğeyi 

bambaşka bir hale getirmektedir. Sait Faik içinse geçinmek temel ve haklı bir fiildir, 

sahip olmak değil: “İnsanoğlunun en basit, en temiz geçinme yolu, en büyük en 

 
27 Son üç cümle sansürlenmiştir. 



116 

 

şerefli işi toprak kalmış. Kendi emeğiyle toprağı ekip biçerek yahut kendinden başka 

türlü görmediği insanlarla ekip biçerek yaşama tarzı en namuskar bir çalışma tarzı 

olduğu bence muhakkak” (s. 104). Büyük toprak sahiplerinin yönetimde, mecliste 

olan yoğunlukları göz önüne alındığında sermaye karşıtı bu söylem ve bu söylemin 

geleceğe de taşınma ihtimali özellikle “komünist avı”nın oluştuğu bir dönemde 

sakıncalı bulunur:  

Bu ne bir çiftlik sahibi olma arzusu ne de ağa olma yoludur. Diyeceksin ki 

“Bu, yalnız senin hayatın boyunca böyle olur da çocukların, ağır ağır ağa 

olmaya giderler.” Gidemezler! Oğullarımız bizden daha bilgili, saha 

müsamahakâr, daha mütekâmil olmaya doğmadan namzettirler. Onlardan 

korkum yok. (s. 103) 

  

Fahreddin Asım, romanda çok az bir yere sahip olsa da Fahri’nin düşüncelerini 

etkilemesi ve romanın mülkiyete dair genel söylemini önermeler şeklinde vermesi 

bakımından dikkat çeken bir karakterdir. Mülkiyete karşı çıkan Fahreddin’in söylemi 

özellikle toprak konusunda belirginleşmektedir. Toprağın sahibini ona emek veren 

olarak gören Fahreddin temelde mülkiyet sahipliği eleştirisi yapar: “Bana toprak 

sahibi olmaktan bahsetme arkadaş! Toprağın asıl sahibi onunla dövüşendir” (s. 107). 

Her ne kadar zenginlerin toprağı işletmemesinden yakınan cümleler kursa da daha 

temelden bir sistem eleştirisi yaparak işveren-işçi’den farklı bir çalışma modeli 

önermektedir: 

Bir insanı yanında uşak gibi kullandıracak her işten sakın! İnsanoğlu 

birbirinin uşağı değildir, olamıyor. Sen o uşak gibi gözükene bakma! Ben en 

köpek ruhlu insanın birdenbire köpürdüğünü, menfaatim ayaklar altına 

aldığını gözümle görmüşümdür. Hem bizim yaradılışımızdaki insanlar 

birbirine sevgi için doğmuştur. Sana demiyorum ki bir su kıyısında bir elli, 

yüz dönümlük arazi alma! Bir de iyi arkadaş bul yanına. Harmanını 

köylülerle beraber yap. Bir gün o harmanda sen çalışırsın, ertesi gün, öteki 

köylünün harmanına gidersin. (s. 109) 

 

Fahreddin’in yeni dünya hayali; toprakla yeni bir ilişkilenme tarzını, yeni bir 

ekonomik yapıyı, yeni tarz ilişki biçimlerini işaret etmektedir: “Daha güzel, daha 



117 

 

yepyeni bir dünya tahayyül etmiyor değilim” der ve o dünyayı şöyle betimler: Kimse 

konuşmaz, yapar.  “Böyle bir dünyanın açı yoktur” (s. 111). Romanda geçinmek 

zorunda olmayan tek karakter olan Fahri ise kendi sahip olduklarını bırakan, 

neredeyse sınıfını terk etmeye çalışan bir karakter olarak çizilir. Dolayısıyla, 

geçinme böyle temel bir fiil olsa da romanın temel meselesi asla mülk edinme 

değildir, tam aksine romanın çoğu yerinde mülkiyet karşıtlığı özellikle etik açıdan 

vurgulanmaktadır. Fahreddin’in konuşmalarının neredeyse tamamı ikinci baskıda 

yoktur.  

Medarı Maişet Motoru, mülkiyetin alanı olarak gördüğü toprağın karşısına 

denizi koyar; Fahri’nin trende tanıştığı Ragıp Efendi toprağın mülkiyet ilişkilerinin 

yarattığı sınırlardan kurtulup denize geçmek, balıkçılık yapmak istemektedir:  

İşte niyetim o vergili, kırağılı, tohumu çürüklü topraktan çok denizle 

uğraşmak. Ne tohumu var ne kırağısı. Ne harman için rüzgâr beklemek. Ne 

döven için öküz kiralamak ne de tohum için borç para almak var. Ne de sınır, 

‘benim malım’ demek kaygısı… Deniz, Allah’la devletindir. Devlete verirsin 

vereceğini, bugün dersin Kınalı açığı, yarın Hayırsız, ertesi gün Bozcaada. 

Daha ertesi gün de İmralı. (s. 82)  

 

Demek ki deniz kimsenin malı olmayarak yeni bir dünyanın imkanını verir; mülk 

edinmeden, sadece günü kurtararak, sermaye birikimi olmadan yaşamanın imkanıdır 

ve bu nedenle de “Medarı Maişet” yargılanmıştır. Yoksulluğun sansüre uğradığı bir 

başka örnek olarak da yoksulluktan kaynaklanan dayanışma temsilleri verilebilir. 

Yoksulluğun sadece ezen-ezilen ilişkisinde pasif bir öğe olmaktan ziyade 

dayanışmaya neden olan, tekillikten ziyade çoğulluğu, kalabalığa işaret eden 

temsilleri de bu dönemde sansürlenmektedir. Bunun önemli bir örneğini Orhan 

Kemal’in Arka Sokak (1956) kitabında görürüz. 

 

 



118 

 

3.2.2  Kalabalıklaşan Arka Sokak 

Orhan Kemal’in 1956 yılında Yeditepe Yayınları tarafından basılan Arka Sokak 

isimli öykü kitabı hakkında “komünizm propagandası yapmaktan” dava açılır ve 8 

Mart 1957’de kitabın TCK’nun 142’ye 1-4 ve 173. maddelerini ihlal ettiği kararı 

verilir. Kemal’in “Çöpçü” ve “Grev” öyküleri de ayrıca soruşturmaya uğrarlar. 

“Çöpçü” için İstanbul Cumhuriyet Savcılığı takipsizlik kararı verir; Arka Sokak ve 

“Grev” için açılan davalar ise beraatla sonuçlanır (Yetkin, 1970, s. 113). Kemal’in 

toplamda tümünü çektiği 5 yıllık mahkumiyeti ve beraatle sonuçlanan davaları vardır 

(s. 100). Dolayısıyla onun da hem Nazım Hikmet’e hem Sabahattin Ali’ye benzer 

şekilde hapishane tecrübesi mevcuttur.28 Kemal’in komünizm propagandası 

yapmakla suçlandığı bu davaların birinde davanın tanıklarından biri Kemal’in gittiği 

kütüphanenin memurudur. Bu memur Kemal’in Nazım Hikmet’i takdir ettiğini ve 

kendisine Hikmet’in kitaplarının kütüphanede olması gerektiğini söylediğini belirtir; 

bu istek davaya delil olarak sunulur. Ayrıca Nazım Hikmet’e hitaben yazdığı şiirler, 

Maksim Gorki’nin Rus İhtilalinden Sahneler, Mahkumlar kitabını bulundurması da 

delil olarak gösterilir (s.111). Bu durum hem yazarın doğrudan gündelik hayatında 

gözetim altında tutulduğunu hem de edebiyat eserlerinin nasıl birer suç deliline 

dönüştüğünün göstergesidir. 

Arka Sokak 14 öyküden oluşur, kararnamede öykülerin kısa özetleri 

verildikten sonra bu öykülerin aslında toplumsal bir gerçekliğe karşılık geldiği 

 
28 72. Koğuş’un tefrika edilmesini Bedii Faik anlatır, Orhan Kemal kitaplarını yayımlaması için Varlık 

Yayınları Yaşar Nabi dışında kimseyi bulamaz, maddi sıkıntı içindeyken ona gelir. Cumhuriyet, 

Sabah gibi gazeteler kabul etmemiştir, Bedii Faik kabul eder ve şöyle anlatır: “Kendisini komünist 

damgalanmanın yolu sayanlara inat olmak üzere, tefrikayı karakalemle bizzat resimledim ve her 

resmin altına imzamı da rahatça attım! Bu resimlemenin ayrıca Orhan da ben de faydasını gördük. 

Eserin içinde adı geçen ‘Berbat Süleyman’ denilen bir zat gazeteyi ve Orhan’ı dava ettiği zaman, 

benim çizdiğim Berbat Süleyman resminin kendisine hiç uymaması sayesinde davası reddedilmiş ve 

tazminattan falan hemen kurtulmuşuzdur!” (Faik B. , 2002, s. 176-177) “72. Koğuş’un, özellikle Falih 

Rıfkı Bey gibi çok güçlü ve komünizmle bağdaştırılmaz bir kalem tarafından övülüp benimsenmesi, 

Orhan Kemal’e bütün kitabevlerinin kapısını açmakta çok yardımcı olmuştur diyebilirim” (Faik B. , 

2002, s. 178) 



119 

 

söylenir: “Maznun Mehmet Raşit Öğütçünün bu suretle mevzularına kısaca temas 

edilen hikayeler[de] bugünkü cemiyet hayatında rastgelinen hakikatlerden, 

haksızlıklardan ve adaletsizliklerden bahsetmektedir” (Kararname, 1958). 

Dolayısıyla mahkeme kararının kendisi öykülerin güncelliğini işaret eder ama 

bundan da öte bu durumu bir toplumsal gerçeklik olarak da kabul etmiş olur. Demek 

ki buraya kadar yargılanması gereken bir durum yoktur; haksızlıklar ve 

adaletsizlikler güncel bir toplumsal meseledir; ancak belgenin devamında ifade 

edildiği gibi bu toplumsal durumun değişmesine yönelik herhangi bir işaret suç teşkil 

edecektir:  

[…] yapılan bu haksızlıkların ve bu tecavüzlerin bir gün gelince bertaraf 

edileceğini ve kaybolan haklarının muhiplerine geri verileceğini ileri sürerek 

bu cihetleri müdafaa etmektedir. Haksızlıkların ortadan kalkacağı ve herkesin 

hakkını alacağı bir günün mutlaka geleceği fikri telkin edilmek suretile 

komünist ideolojisinin ve rejiminin propagandasını yaymak istediği aşikardır. 

(Kararname, 1958) 

 

Dolayısıyla öykülerin belirli bir gerçekliği dile getirmesi bir yargılanma zemini 

oluşturmaz; bilirkişi raporunda “bu eser komünistlik propagandası vasfı isafe etmeğe 

imkan bulunamaz” yazsa da “tetkik edilen hikayelerden manevi ve maddi 

bakımlardan çıkan mana dolayısı ile ve maznunun geçmişteki hali de nazara alınarak 

hikayelerin yazılış şekli ve ibareler göz önünde tutularak bilirkişilerin raporu iltifata 

şayan görülmemiş ve delillerin yüksek mahkemece takdiri tensip kılınmıştır” 

(Kararname, 1958). Yani bilirkişi eserlerde komünizm propagandası görülmediği 

kanaatine varmış ama Kemal’in yazar kimliği ve öykülerden çıkan anlam 

gerekçesiyle bu görüş yeterli bulunmamıştır. 

Sait Faik’in mülkiyet karşıtı yoksulluğuna benzer bir şekilde Orhan Kemal’in 

Arka Sokak’ındaki öykülerde de “Arka Sokak” başlığının da işaret ettiği üzere göz 

önünde olmayanları, yoksulları, işçileri, kadınları görürüz. Arka Sokak yoksulluk 

sokağıdır, ışıltılı bir ana cadde, bir vitrin değildir. Bu öyküler de arka sokaktaki 



120 

 

insanların yaşamlarını görünür kılmakta, bundan da öte bu yaşamları tekilliklerinden 

çıkararak çoğaltmakta, kalabalıklaştırmakta, dolayısıyla dayanışmanın imkânı 

olmaktadır. Yoksulluk da bu kalabalıklaşmanın temelini oluşturacaktır. Kitaba ismini 

de veren “Arka Sokak” öyküsü yoksul bir kadının arka sokaktaki kulübesinde doğum 

yapmasını anlatır. İddianamede öykü şöyle özetlenir: “Birinci hikâyede, fakir ve 

kimsesiz bir kadının mahalle ebesinin yardimile babasız bir çocuk doğurması ve bu 

mevzuda mahalle halkının yaptıkları dedikoduları anlatmaktadır”. Etrafta toplanan 

insanların kimi hükümetin bu konularda yardım etmediğini, kimi hükümetin 

yoksulların doğurmasına izin vermemesi gerektiğini söyler, iddianamede dedikodu 

olarak ifade edilen yerler bu kısımdır. Mahallelinin farklı görüşlerine rağmen yine de 

tüm mahalle dayanışma içinde doğacak bebek ve kadın için eşyalar, giysiler, para 

toplar. Sonunda çocuğun doğmasıyla tüm sokak sevinçle çalkalanır, yoksulluk 

yayılan, çoğalan bir neşeye dönüşür, mahalleliyi birleştirir, öykü de küs komşuların 

barışmasıyla sonlanır: “Sokak sevinç gözyaşlarıyla çalkalandı. Hele şoförün karısı! 

Çıplak ayaklarıyla fırladı, kaç vakittir küs olduğu komisyoncununkinin boynuna 

sarıldı, kadının yanaklarını öptü, öptü, öptü…” (Kemal O. , 1956, s. 10). Eylemin 

çoğalması önemlidir: “öptü, öptü, öptü…” Bir kadının çığlığıyla başlayan öykü bir 

çoğalma, taşma ve yayılma ile biter. Yoksulluk artık paylaşılan ama aynı zamanda 

dayanışmaya neden olan bir haldir.  

İddianamede “bir kızın yakışıklı ve her gün başka bir kadınla gezen, kadınları 

baştan çıkaran bir erkek yerine kör ve kambur bir arkadaşı ile evlenmek istemesini 

anlatmaktadır” olarak özetlenen “Sevda” öyküsünde işçilerin cumartesi akşamları 

meyhanede bir araya gelmeleri benzer bir neşeyle beraber anlatılır: “Cumartesi 

akşamları meyhane bambaşka olurdu. Cibali’den taa Eyüb’e, Kağıthane’ye kadar irili 

ufaklı fabrika yahut iş yerlerinin keyif ehli işçileri omuz omuza doldurmaz mı, şerefe 



121 

 

kalkan kadehlerin, atılan kadehlerin sonu gelmezdi” (s. 24). İşçilerin bir araya 

gelmesi, üstelik omuz omuza vermeleri tıpkı Medarı Maişet Motoru’ndaki 

berberlerin makas seslerinin birleşmesinin sansüre uğramasındaki gibi yasaklı bir 

birliktelik halini işaretler. Neşe içinde bir araya gelen işçiler tıpkı yeni doğan yoksul 

bebek gibi bir çoğullaşmaya neden olurlar. 

“Delibozuk” bu çoğalmanın, yayılmanın en görünür olduğu öyküdür. 

Hamalların, işçilerin, işsizlerin toplandığı kahvede geçinme derdinden yakınan 

karakterlerin dünyası radyonun açılmasıyla bir anda değişir, radyodan “aydınlık, pırıl 

pırıl, soğuk bir su çevikliğiyle taze sesler dökülmeye başlar” (s. 71). Eylem tekrar 

çoğullaşır: “Birdenbire bir pınar boşanmıştı sanki. Dökülüyor, dökülüyor, 

dökülüyordu” (s. 71). Kahvenin o ağır, ölgün havasını değiştiren bu taze sesler 

mekânın da sınırlarını aşacak, kahveye sığamayıp taşacak, sokaklara dökülecektir; bu 

taşma dışarıdaki durgunluğu da dönüştürür: “Kaldırımın önünde uyuklayan iri köpek 

uyandı, sandığı başında boyacı çocuk uyandı, parke taşları uyandı, eski taş 

duvarlardan sarkan yorgun incir yaprakları, üstüste yığılı sandıklar, siyah tahtalarıyla 

evler… Her şey, herkes uyandı, memleket silkinip kendine geldi adeta” (s. 72). 

Kahvehaneden taşan radyonun sesi, bu yeni ses tüm memlekete yayılır ve bir anda 

sokak sonra da kahve kalabalıklaşmaya, insanlarla dolmaya başlar: 

Kahve insanlarla doldu. Radyodan şifa dökülüyordu sanki. İnsanlar tek yürek, 

tek nabız, tek ciğer, tek düşünce halinde insanlar, kırışık, romatizmalı, 

aksırıklı, öksürüklü insanlar, kel, kör, topal, sağır, dilsiz, güzel, çirkin 

insanlar, zavallı, kahraman, rezil, namuslu, alçak insanlar, hakaretten 

çarpılmış, tehditten ürkmüş insanlar, ufacık ampulüyle gülümseyen radyonun 

başına üşüşmüşlerdi. Radyodan ses değil, ışık dökülüyordu. Ev kirası, odun 

kömür, evladü ayal tasasından kararmış gönülleri aydınlatan bir ışık. Bu ışık 

sıkıntıyı, kiri pası yıkıyor, temizleyip arıtıyordu. (s. 72) 

 

Bu sürreal sahne sonunda radyoda türkü çaldığını öğreniriz, radyo kapanır ama olan 

olmuş, başka bir dünyanın imkânı aralanmış, çoğullaşmış ve kalabalıklaşmıştır. 

Kemal’in öykülerindeki “insan özgürlüğünün bir ifadesi olarak birdenbire mümkün 



122 

 

olan” bu durumu Susan Buck-Morss (2014), “müşterekçi etik” olarak 

tanımlamaktadır (s. 78).  

Olay bizi huşu içinde bırakıp alt eden ve yere seren bir mucize değildir. Tam 

da kolektif olarak edimde bulunmak için her zamanki gidişatı sekteye uğratan 

sıradan insanlar tarafından hayata geçirilmesi sebebiyle bizi yükseltir; 

yalnızca o anda orada olanları güçlendirmez, izleyenleri de muazzam bir 

dayanışma ve insan birlikteliği -ve hatta (söylesem mi?) evrensellik- hissiyle 

doldurur. Engelleri aşmak, değişimi başlatmak için bir araya gelen insanların 

edimselliğine tanık oluruz. Bu müştereken edimde bulunma kapasitesi, 

müşterekçi bir etiğin gerçek imkanıdır. (s. 78) 

 

Arka Sokak’ın yargılanma zemini tam da buradan açılır; gidişatı sekteye uğratan arka 

sokakta doğan bebek, birdenbire çalmaya başlayan türkü, kör ve kamburla evlenmek 

isteyen genç kız sadece akışı bozmaz; aynı zamanda Morss’un ifade ettiği gibi bir 

dayanışma hali kurar, bir adım öteye gidip söylersek okurları da “muazzam bir 

dayanışma ve insan birlikteliği” hissiyle doldurur. Dolayısıyla, bu dayanışma ve 

birliktelik hissi yargılanmanın temelidir. 

Kitaptaki diğer öykülerde yine işçilerin dünyası anlatılır, “Süpürgeci”de 

asfalttaki at dışkısını temizlemeye çalışırken araba çarpan belediye süpürgecisine 

amiri Salman Çavuş’un mikroiktidarı, ama süpürgecinin hastanede yatarken 

kendisine çarpan daha siftahım yok diyen taksiciyi düşünmesi anlatılır (Kemal O. , 

1956, s. 89). “Harika Çocuk” soru- cevap şeklindeki anlatımıyla, röportaj tekniğiyle 

gerçekçilik etkisini artırır ve tornacı bir çocuk işçinin yaşamını görürüz. “Hamam 

Anası”nda Sabahattin Ali’de göreceğimiz Ezop dilinin bir örneği vardır. Öyküdeki 

dilenciyi hamam anasına benzeten anlatıcı onun üzerinden tarihi bir anlatı kurmakta 

ve aslında güncelle üstü örtük bir biçimde ilişkilenmektedir: “Mısır ehramları ve bu 

ehramların yapılmasında çalıştırılan binler, belki de yüz binlerce emekçinin işgücüne 

insafsızca el koyan bilmem kaçıncı sülaleden hükümdarlar canlanır kafamda” (s. 75), 

“Kim ne derse desin, bu sabırlı kadın günün birinde Tutankamon’dan hakkını alacak, 

asırlardır çektiklerini onun hükümdar burnundan fitil fitil getirecek! Ben buna 



123 

 

inanıyorum” (s. 98). “Nermin” öyküsünde kocası işsiz kalan Nermin’in bir çorap 

atölyesinde işe başlaması; “Belge”de işten çıkarılan tellağın dilekçe yazarak işine 

dönme ve çocuğunu okutma hayali anlatılır. Kemal’in soruşturma açılan “Çöpçü” 

öyküsü de benzer şekilde işten çıkarılan ve yerine temizlik işleri müdürünün tanıdığı 

alınan çöpçü Halo’nun mahallesindeki yaşlı bir kadın hariç insanların hiçbirinin bu 

durumu fark etmemesini, umursamayışını anlatmaktadır.  

Ahmet Oktay işçilerin edebiyatımıza asıl anlamıyla Orhan Kemal’in 

eserleriyle girdiğini belirtir ve Kemal’in 1947 yılında yazdığı “Grev” öyküsünü 

örnek verir. 1947 Şubat’ında çıkarılan Sendikalar Yasası’nda sendika kurma 

haklarını kazanan işçiler için grev hakkından henüz söz edilmez. “İşçi ve İşveren 

Sendikaları ve Sendika Birlikleri Hakkında Kanun” 26 Ocak 1947’de Meclis’e 

sunulur, kimi CHP’li milletvekilleri “Türkiye’de işçinin hakkını gasp eden patronlar 

varmışçasına” sendika kurmaya izin verilmesini yanlış bulur, öte yandan işçilerin 

sendikalaşmasına devlet gözetimi altında izin vermenin denetimi kolaylaştıracağını 

ima eden milletvekilleri olur (İpek, 2021, s. 226). Bu tasarıya göre sendikalar siyasi 

faaliyette bulunamayacaklardır; grev ise hala yasaktır. Dolayısıyla grevi konu 

edinmek bile yargılanma zemini oluşturmaktadır. 

“Grev” öyküsü Adana’da bir dokuma fabrikasında çalışan işçilerin bir grev 

girişimini anlatmaktadır.29 Grev hakkının bulunmadığı, profesörlerin bile grev 

hakkına karşı olduğu bir dönemde grev sorununu gündeme getirmenin önemli 

olduğunu vurgulayan Fethi Naci, yine de öyküdeki işçilerin bilinçli işçiler olmadığını 

da anımsatarak şöyle demektedir: “Orhan Kemal’in anlattığı işçiler Türkiye’nin 

 
29 Mahmut Yesari’nin grev yüzünden yasaklanan piyesi Tatil-i Eşgal,1927’de yayımlanış, oysa Yesari 

piyesin grevin aleyhinde olduğunu söyler. “Menedilen eserler zabıta sansüründen geçmiş eserlerdi; 

fakat zabıta, sansürü yalnız kanuni sarahatlere dayanarak tetkik ederdi. Halbuki Matbuat Müdüriyeti 

bu işi daha şümullü tutuyor ve memleketin kültür kontrolünü omuzlarına yüklemiş oluyor” (Yesari, 

2019, s. 52-53) 



124 

 

sanayileşme sürecinin başlangıç yıllarının işçileridir. Bunun için Kemal’de daha iyi 

bir dünya için savaşan işçiden çok ezilen, sömürülen işçi vardır’” (Oktay, 1993, s. 

131). Oysa Naci’nin aksine Kemal’in yargılanan öykülerinde işçi direnişini görürüz. 

“Grev”de günde 12 saat çalıştırılan işçiler savaş biteli 5 sene oldu diyerek 

mesailerinin 8 saate inmesini talep ederler. Bu işçilerin Milli Korunma Kanunu 

nedeniyle 12 saat çalıştırılabildikleri muhtemeldir; çünkü Milli Korunma Kanunu’na 

göre “Her nevi (tür) iplik dokuma imalathane ve fabrikalariyle Sümerbank'a bağlı 

bilumum fabrikalarda Millî Korunma Kanunun 19. maddesi hükümleri dairesinde 

günde 3 saate kadar fazla mesai yapılmasına müsaade verilmiştir” (Yetkin, 1983, s. 

189). Naci’nin yorumunu aksine öyküde kendisine “sana ekmek veriyorum” diyen 

fabrika sahibinin oğluna “Sen kimsin de bana ekmek vereceksin? Çalışıyorum ben, 

alnımın teriyle kazanıyorum onu… Bana ekmek veriyormuş… Ben çalışmayım da 

sen bana ekmek ver… Ulan siz değil ekmek, günahınızı bile vermezsiniz 

bedavadan!” (Kemal O. , 1975, s. 12) diyerek direnen bir işçi, Sarı Memet vardır. 

İşçilerin bu talebi olumlu karşılanmaz, yasal olarak da yasak olan grevleri valinin de 

gelip araya girmesiyle sonlanır ama o imkân, grev imkânı açılmış ve Sarı Memet’in 

sözleri kayda geçmiştir ve bu sözlerin de söylenebilirliği her ne kadar yargılansa da 

görünür kılınmıştır.  

Dolayısıyla hem Sait Faik hem Orhan Kemal’in yargılanan eserleri toplumcu 

gerçekçiliğin bir mimlenme öğesi haline geldiği bir dönemde yoksulları, işçileri, 

çalışan kadınları, serserileri, berduşları, denizi, arka sokağı yazınsallaştırarak ve 

bunu belirli kalıplarla, ikilikler üzerinden değil tam da bu ikilikleri sorgulamaya 

açacak farklı edebi temsillerle ele almaktadırlar. Bu eserler mülkiyetin 

sorgulanabilirliğini de gösterirler; bir sonraki alt bölümde de bu bağlamda toprak ile 



125 

 

sorgulanabilir hale gelen mülkiyet özellikle köyü merkeze alan kurmaca üzerinden 

birincil mesele olarak incelenmektedir. 

 

3.2.3 Yasaklı köy 

1940-1960 arasında yargılanan ve sansüre maruz kalan kurmaca metinler Sait Faik’in 

Medarı Maişet Motoru ve Orhan Kemal’in Arka Sokak eserleriyle sınırlı değildir. 

Özellikle toprak mülkiyetini kurmacalaştıran birçok roman benzer muameleye maruz 

kalmıştır. Örneğin Reşat Enis Toprak Kokusu (1944), Halil Aytekin Harman Yangını 

(1945) Mahmut Makal, Bizim Köy (1950); Fakir Baykurt, Yılanların Öcü (1959) bu 

dönemde yargılanan ve köyü konu edinen eserlerdendir. Köy hayatını ve köylüyü 

yüceltmeyen eserler toprak ve toprağın biçimlendirdiği iktidar ilişkilerinin 

temsillerinden dolayı yargılanıp sansürlenmiştir.30 Berna Moran’ın haksızlığın en 

açık göründüğü yer olan kırsala yönelen yazarların bu gerçekliği dile getiren 

eserlerin birbirini izlediği bir dönem olarak ele aldığı dönemde üretilen bu eserler 

köyü idealize etmekten çok onu artık toplumsal düzeni sorgulamaya yönelik bir 

mekân olarak ele almaktadırlar (2009, s.14). Bu bölümde, mülkiyet bağlamında 

önemli bir yere sahip olan köyü konu edinen eserlere odaklanılmaktadır.  

Köy romanının ya da köyü konu edinen romanların yazılmasındaki artış 

özellikle Köy Enstitülü yazarların üretimleriyle olmuştur.311940 yılında İsmet 

İnönü’nün desteği ile açılan Köy Enstitüleri’nden yetişmiş yazarların üretimleri 

1950’li yıllarda ortaya çıkmaya başlamış; köy edebiyatı kavramı çerçevesinde ele 

alınan Mahmut Makal, Fakir Baykurt, Talip Apaydın, Osman Şahin gibi isimler köyü 

romantize etmekten ziyade gündelik yaşam pratikleri içinde ele almışlardır. Halkçılık 

 
30 Köy bir yargılanma zemini olarak 1990’larda tekrar ama çok başka bir bağlamda ortaya çıkar, bkz. 

Bölüm 5. 
31 Köy romanı ve köyü konu edinen romanların ayrımı için bkz. Erkan Irmak, Eski Köye Yeni Roman: 

Köy Romanının Tarihi, Kökeni ve Sonu (1950-1980), İletişim Yayınları, 2018. 



126 

 

ve köycülük söylemi 1950’lere kadar yazın sahasında etkili olmuş ve bu iki yaklaşım 

hem sağ görüşün hem de sol görüşün üyeleri tarafından savunulmuştur (Oktay, 1993, 

s. 66). Her ne kadar bu söylemler devlet söylemiyle uyumlu görünse de köy 

edebiyatına dahil edilen ve enstitülü yazarların pek çoğu yargılanmış, eserleri 

yasaklanmıştır. Köyün bu yazarlarca ve diğerleri tarafından istenmeyen bir 

gerçekçilik içinde yazınsallaştırılması hem CHP hem DP iktidarları tarafından bu 

edebiyata dair üretimlere karşı tetikte olmalarına neden olmuştur. Örneğin Mahmut 

Makal’ın (1969) Zulüm Makinesi kitabında öğretmen okulu mezunu Emin Türk 

Eliçi’nin öğretmenlik yaptığı 1930 yılında Resimli Ay Dergisi’de yayımlanan yazıları 

nedeniyle hakkında sınıflar arası nifak soktuğu gerekçesiyle 3 yıl hapis cezası istenir. 

“Köyümde neler gördüm” başlıklı yazıların gerçekliğini sorgulamak için davaya 

tanık olarak köylüler çağrılır. (s. 15) Makal köyden söz eden herkese “komünist” 

damgasının vurulduğunu söyler (s. 16). Demek ki köyden söz etmek, köyü anlatmak, 

köyü yeni temsillerle anlatmak dahi mimlenmek için yeterli olmaktadır. 

Köy Enstitülü yazarların üretimlerinin ilk örneği olarak gösterilen ve 

döneminde oldukça popüler hale gelen Mahmut Makal’ın 1950’de yayımlanan 

romanı Bizim Köy32’ün basılmasının ardından Makal da CHP iktidarında tutuklanır, 

birkaç ay cezaevinde kaldıktan sonra serbest bırakılır (Yetkin, 1970, s. 164).  

Makal’ın öğretmenlik yaptığı köyü “Geçim Derdi”, “Köy Yaşamından Sahneler”, 

“İnanışlar”, “Okul ve Okuma” gibi bölümler üzerinden ele alan eser; köyde 

beslenme, yakacak, barınma gibi temel ihtiyaçları karşılamada dahi ne derece 

yetersiz kalındığını, yoksulluğun tüm hayatı kuşattığı köy yaşamını anlatır. Adnan 

Binyazar, romanı “Bizim Köy, her düzeyde, ‘efendilik’ temeline dayanan toplumsal 

 
32 Bizim Köy’ün yargılandığına dair doğrudan bir yerde ifade gördüm: “Anadolu köylerinin fakir ve 

sefil yanlarını göstererek komünizm propagandası yaptığı gerekçesiyle yasaklandı” (Ataer, 2017, s. 

19). 



127 

 

yapıyı sarsmıştır. O, köyü de kapsayacak demokratikleşmenin bu yolla 

gerçekleşeceği inancındadır” şeklinde yorumlar (Makal, 2017). Toplumsal yapının 

görülmeyen kısmını görünür hale getiren roman yasaklanmasa dahi Makal romanı 

basılıp popüler hale geldiğinde tutuklanacaktır. Tıpkı Sait Faik veya Orhan Kemal’in 

eserlerinin yargılanma süreçlerinde gördüğümüz bir bakış açısıyla köye gelen 

jandarmaların Makal için “İşte bu adam, aranızda casus gibidir. Yalan öğütüyor 

buradan öteye. Aç diyor sizler için, çıplak diyor, çorapları yok diyor. Bakın hepinizin 

çorabı var Allah’a şükür” (Makal, 1969, s. 223) demesi kurmaca ve gerçekliğin 

politik iktidar tarafından nasıl ele alındığı hakkında önemli bir örnektir. Romanı 

yargılanan bir diğer Köy Enstitülü yazar ise Fakir Baykurt’tur. Yılanların Öcü hem 

köy içi hem de bürokraside iktidar ilişkilerine dair bir romandır. Kara Bayram’ın 

evinin önüne ev yapmak isteyen köyün iktidar sahipleri Bayram’ın annesi Irazca’nın 

yoğun direnişiyle karşılaşır, roman bu mücadeleyi konu edinir. Yılanların Öcü 

hakkında 1958 yılında “müstehcenlik” gerekçesiyle kovuşturma açılır; fakat önce 

takipsizlik kararı çıkan roman hakkında sonradan fikir değiştirilir. Romanın 

yargılanma sürecini Baykurt şöyle dile getirmektedir:  

Yılanların Öcü’nün tefrikası bittikten sonra Cumhuriyet Gazetesi ve benim 

hakkımda bir müstehcen yayın kovuşturması açıldı. Gazete ve ben ayrı ayrı 

savunmalarımızı yaptık. Roman bilirkişiye inceletildi. Bunun sonrasında bir 

suç bulunmamış olacak ki, 9412 numaralı savcı Müfit Birsen, 17. 11. 1958 gün 

ve 1958/1347 sayılı “Takipsizlik” kararını bana ve gazeteye bildirdi. […] 

Adliyenin bu kararından sonra 1958 yılında, Milli Eğitim Bakanı Tevfik İleri 

ile ben oturduk bu konuda tekrar tartıştık. Cevaplarım İleri’yi kızdırdı. Eski 

özel kalem müdürü Cahit Okurer’i çağırdı: “Yılanların Öcü’nü oku da bir rapor 

hazırla,” dedi. Okurer “güzel” bir rapor hazırladı. “Roman müstehcendir” dedi. 

(Baykurt, 1962) 

Baykurt’un bu anısı edebiyat ve iktidar ilişkisi açısından Türkiye’deki yasal durumun 

aslında nasıl değişken olduğuna dair iyi bir örnek olarak okunabilir. Özellikle din 

konusunda yoğun bir eleştiri getiren Yılanların Öcü’nün müstehcenlik gerekçesiyle 

yargılanması bir sonraki bölümde ele alınmaktadır.  



128 

 

Sadece Enstitülü yazarların köye dair eserleri değil Reşat Enis gibi toprak 

mülkiyeti açısından köyü ele alan yazarların eserleri de yargılanmaktadır. Dönem 

göz önüne alındığında hala nüfusun çoğunun yaşadığı yer olan kırsalın mülkiyet 

ilişkilerini belirleyen zemin olan toprak bu açıdan belirgin önem kazanır; dönemin en 

önemli siyasi ve hukuki olaylarından biri olan Toprak Kanunu da bu önemi 

pekiştirir. Dolayısıyla, bu kanun etrafında şekillenen tartışmalar hem edebiyata dahil 

olur hem de tam bu nedenle örneğin Enis’in 1944 yılında yayımlanan Toprak Kokusu 

yargılanır. Enis’in pek çok başka romanı da yargılanmış ve yazar yoğun sansürle 

mücadele ederek yazarlığını sürdürmüştür.  

 

3.4.1  Reşat Enis’in tehlikeli romanları 

Reşat Enis dönemde baskı gören yazarların önde gelenlerindendir. Enis’in Toprak 

Kokusu (1944), Ekmek Kavgamız (1947), Despot (1957) romanları yargılanır hem bu 

eserlerinden hem diğer yazdıklarından dolayı gündelik hayatında çeşitli zorluklarla 

karşılaşır. 1957’de yayımlanan Despot romanı Cumhuriyet Gazetesi’nde tefrika 

edilmeye başlanır ancak Ankara’dan gelen tepkiler sonunda tefrika durdurulur; aynı 

gazetede çalışan Enis işten çıkarılır. Roman hakkında dava açılır, dava beraatla 

sonuçlanır (Kükrer, 2020, s. 56). Enis’in sansürle mücadelesi iş yaşamında da devam 

eder; örneğin 1968’de yayımlanan Sarı İt romanı yüzünden de çalıştığı Anadolu 

Ajansı’ndan emekliliğe zorlanır (s. 57).  Afrodit Buhurdanında Bir Kadın romanı 

yayımlandığında “Başın derde girecek yapıtınla! Bu despot iktidar, bu despot parti 

döneminde aşırı bir yüreklilik. […] Örgütte [MİT] dört yıldızlı kalın bir dosyan 

olduğunu bilmiyor gibi davranıyorsun” denilerek uyarılmıştır. (Enis, 2006, s. 140, 

141) Nazım Hikmet’in Varşova radyosunda roman için “Türk edebiyatının temel 

taşı” demesi üzerine de Matbuat Umum Müdürlüğü hükümete romanın toplatılması 



129 

 

yönünde rapor vermeye hazırlanırken müdürlükte çalışan Sadri Ertem toplatılması 

romana daha fazla dikkat çeker diyerek buna engel olacaktır (s. 141). Dolayısıyla 

Enis yaşamı boyunca sansürle mücadele içinde ve sansür mekanizması içinde 

yazarlığını sürdürmüş bir yazar figürü olarak bu dönemdeki pek çok yazarın da bir 

örneğini teşkil eder. 

Enis’in de içinde bulunduğu sansür mekanizması tek boyutlu olarak işlemez, 

karmaşık bir süreçtir. Sansürlenen eserler devletle uzlaşı anlamında “siyah ve beyaz” 

değildir (Burt E. S., 1997, s. 103). Enis’in 1944 yılında Tan Basımevi’nden çıkan 

Toprak Kokusu romanı bu durumu örnekler. Hakkında 1945 yılında Bakanlar Kurulu 

kararıyla toplatma kararı verilir ve roman yasaklanır. İstanbul Üniversitesi İktisat 

Fakültesi profesörlerinden Ziyaettin Fahri Fındıkoğlu, “Yapıtını ders kitabı gibi 

okuttuk öğrencilerimize”, Milli Eğitim Bakanı Hasan Ali Yücel, “Toprak Kokusu’nu 

Cumhurbaşkanı İnönü de çok beğenmişti” gibi ifadeler kullansalar da roman 

yargılanır. Enis, dönemin Başbakanı Şükrü Saraçoğlu ile bir toplantıda tanıştığını, 

onun da romanı okuyup beğendiğini söylediğini ama mecliste bir toprak yasası 

görüşüldüğü ve romanı meclis üyelerini etkiler düşüncesi ile yasaklattığını ifade eder 

ve yasa çıkınca yasağın kalkacağını belirtir33 (Enis, 2006, s. 120). Demek ki sansür 

her zaman net uygulamalarla işlemez, tıpkı ilk bölümde ifade edildiği gibi devletin 

anlık pragmatik uygulamaları olarak da söylemsel çatışma olmayan eserleri de 

kapsayabilir. 

Roman, köy öğretmeni Yalçın öğretmen etrafında şekillenir. Yalçın öğretmen 

sınıf bilinci olan ve topraksız, yoksul köylüyü bu konuda bilgilendiren, cahil köylüyü 

 
33 “21/1/1942 tarihli Son Posta gazetesinin beşinci sahifesinin birinci sütununda intişar eden, köylüye 

toprak başlıklı yazı, Matbuat Umum Müdürlüğünün, Toprak Kanununun Meclise tevdi edilip alakalı 

vekil tarafından izah edilinceye kadar bu mevzuda yazı yazılmaması hakkındaki 24/11/1941 günlü 

telefon emirlerine aykırıdır” (Er, 2014, s. 163). 

 



130 

 

eğitmek için uğraşan tipik bir köy öğretmeni gençtir. Yalçın öğretmenin suçlanması 

ve hapse atılması, nişanlısı köylü Elif’in şehre gitmesi ve en sonunda bilinçlenip 

köylü isyanı başlatması anlatılır. Romanın baş karakteri Yalçın öğretmen aydın 

figürün temsili olarak karşımıza çıkar ve “Halkı bit içinde, bok içinde yüzen; evleri 

ahırdan beter, yolları çirkef bir köy” (Enis, Toprak Kokusu, s. 31) olarak betimlenen 

Kötüköy’e öğretmen olarak atanır. “İş borsalarında amele ücretini en küçük hadde 

indirebilmek için çiftlik sahiplerinin nasıl elbirliği yaptığını pek iyi bilen” (s. 37) 

“mirasyedi zenginin öfkesine bıyık altından gülen” (s. 37) sınıf bilinci olan bir 

karakterdir ve köylülere de Cuma günleri verdiği vaazlarda bu bilinci anlatmaya 

çalışır. Yalçın öğretmen üzerinden tıpkı Bizim Köy’de olduğu gibi köy halkının 

cahillik, çıkarcılık, pislik, bilimden uzaklık gibi özelliklerine eleştiri vardır. Yalçın 

öğretmen “zeki genç, vazifesini yapabilmesi için nabza göre şerbet verir” (s. 34), 

önceleri çocuklara İsveç jimnastiği yaptırırken bunun işe yaramadığını görüp bir 

Cuma günü Cuma namazı sonrası sala verir ve bundan sonra köylüler onu ciddiye 

almaya başlar (s. 34), hadislerin Türkçelerini köylüye okur (s. 86).  

Toprak Kokusu’nun yargılanma zemininde romanın sonundaki köylü 

ayaklanmasının payının büyük olduğu yadsınamaz. Oktay’da bu ayaklanmanın 

gerçekçi olmasa da ideolojik bir tavırla yazıldığını ve romanın bu nedenle 

toplatıldığını iddia edecektir. (Oktay, 1993, s. 130). Enis’in kendisi de Tek Parti 

yönetiminin “despot” yöneticilerinin köylü ve ırgatın yoksulluğunu acılığı içinde ve 

ağanın kıyımını korkunçluğu içinde anlatan romandan ürktüklerini söylemektedir 

(Enis, 2006, s. 120). Romanın yargılanma sebebi olarak gösterilen toprak reformu 

aslında 1930’ların ortalarında tartışılmaya başlanır ve 1945’te Çiftçiyi 

Topraklandırma Kanunu ile somutlaşır (Karaömerlioğlu, 2021, s. 117). Bu kanun 

büyük tartışmalarla çıkar ama tartışmalı kısımları zaten pratikte hiç uygulanmaz (s. 



131 

 

125). Topraksız köylüye toprak dağıtmayı ve belirtilen alandan çok toprağa sahip 

arazi sahiplerinin topraklarının kamulaştırılmasını da içeren kanundan daha sonra bu 

madde çıkarılır. Aslında kanunun çıkarılmasında önemli bir etken topraksız 

köylünün tam da Toprak Kokusu’nda olduğu gibi bir isyana kalkışma ihtimalidir. 

Topraksız köylü yöneticiler için de bir sorun olarak görülmekte, köylü isyanından ve 

devrim potansiyelinden endişe edilmektedir (s. 131). Aynı zamanda köylünün şehre 

gidip proleterleşmesinden ve ayaklanmasından duyulan korkuya ve komünizm 

tehdidine karşı da köylüye toprak dağıtma uygulaması gündeme gelir (s. 137). Bu 

kanunun bu kadar muhalif sesle karşılaşmasının temel nedeni meclisteki aynı 

zamanda büyük toprak sahibi olan Adnan Menderes gibi isimlerdir. Hükümetin 

yanında olan toprak sahipleri savaş sırasında enflasyonla mücadele etmek için toprak 

ürünlerini düşük fiyatlandırma, “Toprak Mahsulleri Vergisi” ve Çiftçiyi 

Topraklandırma Kanunu’nun getirilmesiyle hükümetten kopar ve İnönü’nün 

desteklediği Çiftçiyi Topraklandırma Kanunu, savaş sonrası Türkiye’sinde siyasal 

muhalefetin doğuşunda çok önemli bir rol oynar (Zürcher, 2004, s. 301-302). 

Dolayısıyla dönemin hassan noktası olan tam da bu konuyu işleyen roman 

yasaklanmıştır. 

Romanın asıl meselesi toprak ve mülkiyete dairdir. Köylünün 

topraksızlaştırılması ve zengin kesimin gücünü haksız yollarla artırması roman 

boyunca yinelenen bir temadır.  “Adana’ya muallim olarak geldiği günden beri, 

koskoca arazinin otuz kırk asilzade arasında taksime uğrayışı ve asıl sahibi köylünün 

bu topraklarda boğazı tokluğuna ırgatlık edişi karşısında öfke duyardı” (s. 51) 

Köylüler bu asilzadeler tarafından toprağını satmaya zorlanırlar ve devlet hukuki 

olarak köylünün değil zenginlerin yanında yer alır. Kitabın baş karakterlerinden 

Boyalısakal da toprağını korumak için dava açsa da yapacağı pek bir şey yoktur, 



132 

 

devletin “Tapun var mı elinde?” (s. 117) sorusuna verilecek hiçbir cevap 

kalmamıştır. Köylü mülkiyetsizleştirilmiştir, emek verdiği kendi toprağına sahip 

değildir; Kurtuluş Savaşı’ndan önce de yersiz yurtsuz bir halktır, vatanı kurtardıktan 

sonra da öyle kalmışlardır, oysa yine bir savaş gerekse yine babalarınızın mezarı olan 

bu toprakları koruyun diye savaşa kışkırtılacaklardır (s. 187). Kurtuluş Savaşı’nda 

mücadele eden ama mücadele sonunda mülkiyetsiz kalan köylüdür, parsayı toplayan 

derebeyzadelerdir.  

Mücadeleyi yapan; ya toprağı elli dönümü geçmeyen köylü, ya bir dikili 

ağacı olmayan ırgat, ya ağa tarlasında üçte birine ziraat yapan küçük çiftçiydi. 

Mücadeleyi yapıp kurtuluşu kotardıktan sonra da roller değişmedi: Köylü elli 

dönümü geçmeyen toprağında karabasanının sapına yapıştı; üçte birci, 

Niğde’nin söğüt gölgelerinde yan gelen ağaya -toprağında sürüp ekmesine 

müsaade etmesi için- boyun eğdi, dil döktü. Irgat, geniş arazisini kurtarmak 

uğrunda kolunu, bacağını verdiği ağanın kapısında daha az haftalıkla çalıştı. 

(s. 185) 

 

Buna karşılık köylüden ağır vergiler alınmakta, 30-40 mütegallibe tüm toprağa 

hakimken on binlerce köylü hiçbir şeye sahip olmadan çalışmaktadır; romanın temel 

meselesi de bu toprağın dağıtılmasına yöneliktir:  

Memleketin en bereketli ovasını bu yirmi, otuz mütegallibenin elinden 

kurtarmak lazımdır. Bu iş yapıldığı gün, Çukurova’nın pamuk ve hububat 

rekoltesi bir hamlede beş misline fırlayacaktı. Sebep açıktı: Zengin, lüks 

otomobiliyle toprağına ayda bir şöyle bir uğrayıp geçiyor; 30-40 bin lira yıllık 

geliri sefahatini karşılamaya yeter buluyordu. Aynı toprağı 30-40 yerine 1000 

çiftçiye dağıtınız. İşleri çiftçibaşına bırakıp tüccar kulübünde pokere oturan, 

Avrupa’da keyif çatan mirasyedi zenginin aksine; bu 1000 küçük çitçi, kızgın 

güneşin altında, tarlasından yarım gün bile uzaklaşmayacak; dişini tırnağına 

ekleyecektir. (s. 99)  

 

Romanın sonunda köylülerin topraksızlaştırılmalarına karşı çıkan isyanı önemlidir; 

birkaç yüz köylü ayaklanmış, binlerce dönümlük ekini ateşe vermiştir. Roman 

karakterlerinden köylü Elif’in bu bağlamda dönüşümü dikkat çeker, köylü bir kızdan 

Mardinli eşkıya Şihkoya dönüşür: “Çukurova’da bir Şihko olacağım. On binlerce 

köylü ırgadı hürriyete, toprağına kavuşturmak için ihtilal çıkaracağım” (s. 310). 



133 

 

Roman “Boyalısakal’ın kızı Elif, cezaevinde, ‘toprak kanunu’nun çıkarılmasını 

bekliyor” (s. 315) cümlesiyle sonlanır. Romanın yargılanmasına sebep olan temel 

zemin bu şekildedir. 

Enis’in 1947 yılında İnkılap Kitabevi, 1974’te ikinci baskısını Cem 

Yayınevi’nden yapan romanı Ekmek Kavgamız ise 1948 yılında “komünist 

propaganda yapmak” gerekçesiyle yasaklanmıştır: 

kitapta başından sonuna kadar hakim olan ruhun Marks’ın tarihi materyalizmi 

olduğu ve ısrarlı biçimde komünist propagandası yapılarak sınıf mücadelesini 

tahrik, Büyük Millet Meclisine ve hükümetine, bütün devlet teşkilatına saldırı 

olduğu belirtilerek ‘memleket dahilinde işçi sınıfının zengin sınıfı üzerindeki 

tahakkümünü tesis ederek, memleket dahilinde teşekkül etmiş iktisadi ve 

içtimai nizamları devirmek, memleketin siyasi ve hukuki nizamını yıkmak 

için propaganda yapmaktadır’ gibi gerekçelerle kitabın yasaklanması 

istenmektedir. (Doğaner ve Yılmaz, 2007, s. 25) 

 

Romanın işçi sınıfının zengin sınıfı üzerinde tahakküm kurmak için propaganda 

yaptığı ve bu propagandanın milli hissiyatı zedelediği, yabancı devletlerin lehinde 

olduğu belirtilir. Ayrıca romanın Marks’ın tarihi materyalizmi üzerine kurulduğu, 

toplumdaki tüm olayları maddi gözle incelediği, her sayfasında sosyalizm ve 

komünizm propagandası yaptığı söylenerek fakir insanların anlatımlarının toplumda 

kin ve düşmanlık yaratacağı belirtilir.  

Kitaptan hareketle zararlı görülen konu başlıkları ise; İşçilerin sefaletini 

ortaya koyma, askerlik aleyhine, din aleyhine, devlet hastanelerine saldırır bir 

üslupla ‘hastaneye balıkçılar alınmaz’ demek, ‘vatanım karnımın doyduğu 

yerdir’ şeklindeki cümle, balıkçıların sefaletini ortaya koyma, Cumhuriyet 

Halk Partisi aleyhine oluş, doktorları dolandırıcılık ve ahlaksızlıkla suçlamak, 

basın kanununa saldırı, memurlara ve hükümet adamlarına ve onların 

siyasetlerine saldırı, ‘fakir tabakayı umumun emniyeti için tehlikeli tarzda kin 

ve adavete tahrik etme’, demokrasi prensiplerine hücum olarak 

sıralanmaktaydı. (s. 26)  

 

Toplumcu gerçekçi romanların mimlenmesinin konu edindikleri işçiler, yoksullar 

nedeniyle olduğunu daha önce tartışmıştım. Bu durumun bir örneğini burada da 

görürüz. Yoksulluk temsilleri bu kez balıkçıların sefaletini ortaya koyma suç teşkil 



134 

 

etmiştir. Rıfat Ilgaz’ın Sınıf kitabının yargılanma gerekçesindeki ifadelere benzer 

cümleler görürüz yine. Reşat Enis Başbakanlık’a yasağın kalkması için dilekçe verir 

ama dilekçesi reddedilir:  

Hasan Saka gibi ileri fikirli bir devlet adamının başkanlığında, Faik Ahmet 

Barutçu gibi, Fuat Sirmen gibi, Nihat Erim gibi, değerli hukuk bilginlerinin; 

Kasım Gülek, Tahsin Banguoğlu, Cemil Barlas gibi hürriyet ve demokrasi 

memleketlerinde uzun tahsil yılları geçirerek yetişmiş, Cavit Ekin gibi 

cemiyetin ilerleyişini iş üzerinde gören, Cavit Oral gibi istibdatla mücadele 

etmiş, hürriyet uğruna menfalarda çürümüş bir babanın evladı devlet 

adamlarının, Emin Erişirgil gibi felsefe ve kalem üstatlarının bulunduğu 

Bakanlar Kurulundan kitabı hakkındaki kararın tashihini beklemekte hakkım 

vardır. (s. 26-27) 

 

Dolayısıyla roman bu nedenler gösterilerek yasaklanır. Roman baş karakter balıkçı 

Kudret ve diğer balıkçıların gündelik yaşamlarını konu edinir; kasap, bakkal, 

kömürcü gibi küçük sermaye sahiplerinin bu yoksullar üzerinden nasıl 

zenginleştiklerini anlatır. İşçilerin, balıkçıların, yoksulların, işsizlerin hayatlarını pek 

çok farklı karakterle savaş sonrası durumun bir panoramasını sunar; öyle bir 

durumdur ki yoksulların mezarları bile karaborsaya düşmüştür. Toprak Kokusu’ndaki 

gibi bir ayaklanmayla bitmese de o ayaklanmanın imasını yapması dahi romanın 

yasaklanmasına sebep olmaktadır: “Şunu bilmeli ki, savaş sonu ekonomik 

zorlukların hüküm sürdüğü anlarda boş duranlardan korkmalı. Bunlar, boş 

zamanlarında bol bol düşünmek olanağını bulur; yokluğun korkunç hallerinden 

korkuya düşer ya sinir bunalımına tutulur ya ayaklanır” (s. 157-58). Enis’in 

yasaklanan romanlarındaki temel mesele mülkiyet meselesini özellikle toprak 

bağlamında gündeme getirmesi, döneminin diğer yargılanan yazarları gibi 

yoksulların, işçilerin, işsizlerin, balıkçıların hayatlarını anlatması ama bunun da 

ötesinde yeni bir siyasi ve toplumsal düzenin imalarını da göstermesi, bir 

ayaklanmanın ihtimalini, yeni bir dünyanın mümkün kılınabilirliğini işaretlemesi, 

eserlerini bu bağlamda üretmesidir.  



135 

 

 

3.4.2  Yasaklanan ve unutulan bir kitap: Harman Yangını  

Halil Aytekin34’in 1945 yılında Ant Yayınları tarafından yayımlanan Harman 

Yangını isimli öykü kitabı 25.10.1945 tarih ve 13 sayılı “Zararlı Eserler Komisyonu” 

kararı ile toplatılmıştır, aynı kararda Stalin Kısa Biyografi isimli broşür de vardır. 

Komisyon tarafından zararlı görülen kitap hakkında toplatma kararını Bakanlar 

Kurulu alır. Bahsedilen komisyon 25 Ekim 1945’te Emniyet Genel Müdürlüğü’nde 

İçişleri Bakanlığı temsilcisi daire başkanı Salahaddin Arslan Korkud’un 

başkanlığında, genelkurmay temsilcisi Kur. Yb. Nejad Atkoy ve Basın ve Yayın 

Genel Müdürlüğü temsilcisi Naki Tezel’den oluşmaktadır, Milli Eğitim Bakanlığı 

temsilcisi de çağrılmış ama toplantıya gelmemiştir. Devletin farklı birimlerinden 

temsilcilerden oluşan bu komisyonun varlığı ve kararlara dair belgeler başlı başına 

bir arşiv çalışmasının konusudur. Komisyonun kitabın toplatılmasına yönelik 

kararında gerekçeler ayrıntılı olarak verilir, Harman Yangını hakkındaki kanı şudur: 

Sabahaddin Ali metodiyle yurdun çeşitli köşelerine ve çeşitli halk 

tabakalarına ait garip ve acaip konuları ele alarak bunları solcu karakteriyle 

ve dilediği gibi yuğurup kamuoyunda sınıf davaları ve düşmanlıkları 

yaratmak ve bilhassa halkı hükümet otoritesine, idare ve zabıta teşkilatımıza 

karşı soğutmak amacını taşıyan bu kitap, içinde bulunduğumuz olağanüstü 

yılları içinde kaleme alınmış küçük hikayelerden ibarettir.   

 

Eserin “Sabahaddin Ali metodu” gibi muğlak bir tanım yapılarak bu yöntemi 

kullandığı yönündeki iddia yargılanmış eserlerin ve yazarların aslında devletin farklı 

 
34 Halil Aytekin (1913-1973) “İlköğretim Okulu çıkışlı olan yazar, köy öğretmenliği ve gezici 

başöğretmenlik yaptı, bir ara Bakanlık emrine alındı, sonra Ankara’da Milli Kütüphane’de memur 

olarak çalıştı. Köy gerçeklerine, toplum sorunlarına yönelik yazı ve hikayeleri olan Aytekin, çıkardığı, 

aylık Yağmur ve Toprak dergisiyle de tanınmıştı. Kitapları: Hayvan Masalları (1958), Doğuda Kıtlık 

Vardı (1965), Ezilen Doğu (1969)” (Necatigil, 2000, s. 67) Mahmut Makal Halil Aytekin için: 

“1941’de bir kez ve 1950’de nisan ve eylül aylarında olmak üzere aynı yıl ayrı ayrı iktidarlar 

tarafından iki kez Bakanlık emrine alınmış, 1962’de de zorla emekli edilmiştir” der (Zulüm Makinesi, 

s. 33). 



136 

 

organları tarafından nasıl fişlendiklerinin ve nasıl bir metinler ağı içinde 

değerlendirildiklerinin en açık göstergesidir. 

“Garip ve acayip konuları ele aldığı, sınıf davaları yaratma ve hükümetin 

otoritesine karşı halkı soğutmak amacında olduğu” iddia edilen Harman Yangını; 

“Harman Yangını”, “Sarı Celep”, “Adak Ali”, “Çizmeli Adam”, “Köye Çıkan 

Konferansçılar”, “Yan Memiş”, “Çatal Kapılı Evin Ali’si”, “Bozulmadık İnsan 

Arayanların Hikayesi”, “Köycü Köysel Köyde”, “Dişisi Yanında mıydı?”, “Adaklar 

Köyünde”, “Toprağa Hasret”, “Kana Susayan Toprak” isimli öykülerden oluşur. 

Çoğunlukla Mahmut Makal’ın Bizim Köy’ü köy romanı için bir başlangıç noktası, 

şehirli yazarların köyü romantize eden ya da eleştiren söylemlerinden farklı bir 

söyleme sahip verilirken35 ondan daha önce aslında Halil Aytekin içeriden bir ses 

olarak bu kitabı yazmıştır. Bu öykülerin hepsinin ortak teması köydür ve neredeyse 

hepsinde toprak, köylünün mülkiyetsizleştirilmesi üzerinden temel meseledir. Bizim 

Köy’den daha önce yayımlanan bu eserde köye çoktan eleştirel bir mesafeden 

bakılmış; köylünün yoksulluğu, cahilliği, her meseleye din üzerinden yaklaşması, 

batıl inançları, eğitime önem vermeyişleri gibi Reşat Enis’in Toprak Kokusu 

romanındakine benzer pek çok açıdan köylü eleştirilmiştir. Belgede eserin 

önsözünün “yazarın bütün temayüllerini açığa vuracak şekilde” olduğu belirtilmiştir; 

önsözde Aytekin bu eserini köylülerin sefaletlerini ve ızdıraplarını duyurmak için 

yazdığını söyler: 

Hikayelerimi, hayatımı hayatlarına, mücadelemi mücadelelerine kattığım, 

için için çırpınan yaralı insanların, hınç ve azaplarını dile getirmek için 

yazıyorum. Ben bu kitabı, bu öldürücü ve kahredici hayat içerisinde ömrünü 

gurbet yollarında, kara sabanın arkasında, tarlada, ormanda toprağın altını ve 

üstünü deşerek bir lokma ekmek için tüketenlerin sefaletlerini ve ıztıraplarını 

duyurmak için yazıyorum. (s. 3) 

 

 
35 Bkz Irmak, 2018; Moran, 2008.  



137 

 

Romanın yasaklanmasına dair belgede de alıntılanan bu kısımda hınç kelimesinin altı 

çizilmiştir; demek ki Aytekin’in bahsettiği köylülerin böyle bir duyguya sahip 

olduklarının dile getirilmesi dahi devletle çatışan bir zemin oluşturacaktır.  

Eserde köyü haraca bağlayan muhtarlar, ağalar, köy halkını kandıran imamlar 

zevk ve sefahatle vakit geçiren şeyhler, köye gözlem için gelen doktorlar, 

gazeteciler, yazarlar köylünün mülksüzleştirilmesinde belirgin rol oynarlar ve iş 

birliği halindedirler. Yoksul ve topraksız köylü ise bu durumu sorgulamak yerine 

tevekkül ve teslimiyet gösterirler; borçlarını ödeme gayreti içinde hayatlarını geçirir, 

pek çok öyküde yer alan ve bu durumun nedenlerinin farkında olan genç karakterin 

sözlerine kulak asmazlar. Komisyonun kararında da bu gencin varlığından rahatsızlık 

duyulduğu belirtilir. “Çizmeli Adam” öyküsü için “Kitap Sovyet hayranlığını 

gizlememektedir. Ve işin en can alacak noktası bu hükmü ihtiyar nesle karşı genç 

nesle söyletmesidir” denilerek gençlik meselesi vurgulanmış, hatta en sakıncalı 

olanın bu kısım olduğu söylenmiştir. Demek ki bu düşüncelerin bir genç tarafından 

dile getirilmesi özellikle tehlikelidir, ihtiyar nesil halihazırda hem bu farkındalığa 

hem de dünyayı değiştirme potansiyeline sahip değildir; oysa genç ateşlidir (s. 47), 

cesaretlidir, düşüncelerini söyler (s. 48), yaşlılarsa konuştukları zaman dillerinin 

devlet tarafından kesileceğini bilirler (s. 40, 51), genç öfkelidir, hınç doludur (s. 39). 

Dolayısıyla asıl tehlikeli olan her an bir değişime sebep olabilecek gencin ağzından 

dökülen sözler ve hınçtır. 

Belgede doğrudan yer alan öyküler “Harman Yangını” ve “Çizmeli 

Adam”dır. Kumkuyu köyünün muhtarı ile imamının kendi çıkarları için köydeki 

harmanda yangın çıkarmaları, ağaların köylülerin mallarına el koyması, şeyhlerin 

köylüyü dolandırması ve bu durumun farkında olan gencin tutuklanmasını anlatan 

“Harman Yangını” öyküsünde komisyon “halkın zabıta kuvvetlerimize karşı olan 



138 

 

güvenini sarsacak bir eda ve ima” (s. 7) bulur. “Çizmeli Adam” öyküsünde ise 

komisyon “çok enteresan hükümler” bulmaktadır; belgede “Tarife göre çizmeli adam 

bir mülkiye üstüdür. Ve hikâyede köylüye küfreden, onlara zulmeden biridir ve bu 

adamın Hitler’in celladı Himmler’den farkı yoktur” şeklinde özetlenen hikâyede 

köye gelen devlet görevlisinin, yani “çizmeli adam”ın köye gelmesinin asıl sebebi 

buğday borçlarını ve mektep parasını toplamaktır; dolayısıyla muhtar, ağa, şeyhin 

yanı sıra doğrudan devlet görevlileri de köylüyü haraca bağlamıştır. Bir hafta ağanın 

evinde kalan heyet köylünün haciz olarak köylünün eşyalarına el koyar; bunun yanı 

sıra devletliğini de belli eder; bayrak nedir sorularına istedikleri cevabı alamayınca 

“Hepiniz vatan hainisiniz. Hepiniz gavur oğlu gavurlarsınız. Bu köyü düzeltmek için 

hepinizi kökünden kazımalı” (s. 45) diyen doğrudan devletin görevlendirdiği bir 

isimdir.  

“Adaklar Köyü” hikayesinde Toprak Kanunu meselesi köylüler tarafından 

tartışılır. (s. 108), hükümete duyulan güvensizlik dile getirilir: “Bre bacanak, 

hükümetin fukarayı düşünerek herkesi çift, çubuk sahibi yapacağını hiç de aklım 

kesmiyor” (s.  109), “Hangi dedikleri çıktı ki bu mübareklerin. Ceridiyeleri dersen 

ben beni bileli yalan öğütür, çok geçmez bunu da görürüz bakalım (s. 108). 

Hükümete dilekçe yazarlar ama sonra yazdıkları dilekçeden çekinirler:  

Bana kalırsa arzuhalin şu baş tarafındaki Veliyullah, ferman, adak, niyaz gibi 

lafları silelim. Sen hükümetle oynuyon mu adamın başını keserler alimallah. 

Kör müsün seni kırmızı mumlar yakıp da davet etmedik ya, geldiğiniz yoldan 

geri derlerse ne diyeceksiniz? Hem de adak, niyaz bunlar siyasete dokunan 

sözler benim bildiğim. Bu gidişle Tosyaya pirince giderken evdeki bulgurdan 

olacaksınız. Beni dinlerseniz komşular bu işten gelin hep birden feragat 

gelelim. Allah kerimdir. Her şeye bir sebep halk eder. (s. 115) 

 

Dolayısıyla kitapta yer alan öykülerde aynı zamanda hükümet eleştirisi de 

yapılmaktadır. Doğrudan köy hayatını içeren hem köylüye hem hükümete yönelik 

eleştiriler barındıran Harman Yangını’nın yasaklanması önemlidir; zira köy 



139 

 

romanının tüm karakteristiklerine sahip bu kitap kanonda yer almasa da köy okulu 

mezunu bir yazarın köye dair anlattıkları dikkate değerdir. Buraya kadar incelendiği 

üzere toplumcu gerçekçi edebiyatın bir akım olarak bir araya gelmesinde dahi 

sansürün payı büyüktür. Türkçe edebiyatta sansürün sembol isimlerinden olan 

Sabahattin Ali ise  yargılanan eserleriyle doğrudan sansüre karşı bir alan yaratmayı 

başarmıştır. 

 

3.3  Sansüre karşı yeni bir dil yaratmak: Ezop dili 

Edebiyatın sansürle karşılıklı ilişkisini kurucu bir güç olarak okuyan pek çok isim 

vardır. Örneğin Celia Marshik edebiyatın biçiminin ve içeriğinin her zaman sansürle 

diyalektik bir ilişki içinde şekillendiğini; modernizmin de kendine özgü estetik 

araçlarının pek çoğunu sansüre borçlu olduğunu öne sürer (Erlanson, Helgason, 

Henning, & Lindsköld, 2020, s. 15). Dolayısıyla sansür yeni edebiyat biçimlerinin 

oluşmasına, yeni edebiyat ortamlarının doğmasına hatta yeni akımların bir çatı 

altında toplanmasına ve bir edebi ortam oluşmasına dahi yol açar. Bu bölümde 

sansürün nasıl yeni bir anlatım biçimi oluşturduğu Sabahattin Ali ve Ezop dili 

üzerinden ele alınmaktadır. 

Lev Loseff (1984) On the Beneficence of Censorship: Aesopian Language in 

Modern Russian Literature kitabında bir yüzyıldan fazladır süregelen Rus 

edebiyatındaki sansürün bu edebiyatı spesifik bir karaktere sahip kıldığını söyler. 

Loseff’e göre sansür yazar, okur ve sansürcü arasında bir özel ilişkiler ağı yaratmıştır 

(Loseff, 1984, s. ix). Rus edebiyatının bu spesifik boyutu Ezop dili sayesinde 

gelişmiştir. Rusya’daki uzun süreli yoğun sansür yazarların sansür mekanizmasını 

devre dışı bırakıp okura ulaşmalarını sağlayan bir yöntem olarak Ezop dilini 

kullanmalarına neden olur.  



140 

 

Ezop dili yazarın, sansürcüyü de atlatarak okuyucuyla özel bir bilgi 

paylaşmasına olanak sağlayan, içinde bulunulan dönemin zorunlu kıldığı, 

toplumsal-politik meselelerinin ele alımında alegorik anlatım biçimlerinin 

yeğlendiği edebi sistemdir, söylenilenin direk anlamının ardında, yazarın asıl 

düşüncesi ve amacını açığa çıkaran bir arka plan gizlidir. (Saraç, 2018, s. 

245). 

 

Ezop dili özel bir edebi sistem olarak bir yandan yazarla okur arasında etkileşime 

izin verirken diğer yandan da kabul edilmesi uygun görünmeyen içeriği sansürcüden 

saklar (Loseff, 1984, s. x). Dolayısıyla yazar bu sayede dile getirmek istediği durumu 

doğrudan olmasa da “satır aralarında” yazınsallaştırarak bu metni okuruna 

ulaştırmanın bir yöntemini bulur. Ezop anlamı metnin içinde değil, metnin altında 

veya üstünde veya "satır aralarında" kurulur. Bu altı, üstü ya da arası, iktidar ve 

edebiyatın kesiştiği bir toplumsal tabakadan başka bir şey değildir. “Ezop anlamı 

metnin içinde değil, metnin altında veya üstünde veya "satır aralarında" kurulur. Bu 

altı, üstü ya da arası, iktidar ve edebiyatın kesiştiği bir toplumsal tabakadan başka bir 

şey değildir” (Satkauskyte, 2019, s.19). Satır arasında verilen anlam sayesinde sansür 

mekanizmasında bir gedik oluşturulur. 

 Ezop dili kavramı 1860’larda M. E. Saltykov-Shchedrin tarafından gündeme 

getirilir (s. 1), 20. yüzyıl başında popülerlik kazanır (s. 3) Sonrasında Sovyet 

Rusya’sında da sıklıkla kullanılır. Sadece edebiyatta değil politikada da özellikle 

Stalin’e karşı yoğun şekilde kullanılan bir dil haline gelir. Loseff’e göre sansürün 

varlığı Ezop dilinin edebiyattaki yükselişi bir önkoşuldur: 

Ezop dili için, ne metinde ne de yazarın veya okuyucunun zihninde yer 

almayan, tam anlamıyla edebiyata bile hitap etmeyen bir edebiyat dışı etken 

önkoşuldur; sansür, edebi metinleri edebi olmayan (non-literary) olarak ele 

alır. İdeal sansürcünün gözünde, böyle hayal edilebilirse, sanatsal metin 

sanatsal değildir. Örneğin, sansürcü incelenmekte olan bir metinde hükümet 

karşıtı bir ifadeye rastlarsa, bu ifadenin silinmesini isteyecektir (metni 

tamamen yasaklamaması durumunda). Bununla birlikte, verilen metnin iç 

ilişkiler ağında göründükleri gibi, bir karakterin hükümet karşıtı ifadelerinin 

gerçekte var olan hükümetle ve bu tür zorlu siyasi ve ideolojik meselelerle 

hiçbir ilgisi olmayabilir; fakat son tahlilde, bu tür ifadeler okuyucunun 



141 

 

algısını manipüle etmeyi, onun zihin durumuyla oynamayı amaçlar. 

Neredeyse istisnasız olarak, bu tür ifadeler sansürcü tarafından metinden 

silinir. (Loseff, 1984, s. 4-5) 

 

Dolayısıyla bu dili sansürün kurucu gücünün bir açığa çıkması olarak görmek ve bu 

bağlamda yeni yaratıcı edebi üretim biçimlerine olanak sağladığını söylemek 

mümkündür. Bu değerlendirmeye karşı olarak döneminde özellikle adını bir köle 

olan Ezop’tan alması nedeniyle köleliğin, güçsüzlüğün ve esaretin dili olarak da 

değerlendirilmiştir (Sandormirskaia, 2013, s. 190). Örneğin Lenin çarlık dönemini 

“Ezop dilinin lanetli günleri, edebi esaret, köle dili, ideolojik kölelik” olarak betimler 

(Loseff, 1984, s. 7). Sansüre karşı bir yazma modu (mode of writing) olarak gelişen 

Ezop dilini bir pozitif güç olarak okumak edebi metinlere farklı okumalar 

getirecektir. Sansürün başlıca paradoksunun sansürlendiği bilinen bir metnin 

okurunun artık naif olamayacağını, dışarıda bırakılanın okurların yorumlayabileceği 

bir alan olarak işaretlidir, sansürlenmiş metnin kaçınılmaz olarak ikili yapısı ve 

gösterilmiş ve bastırılmış seviyelerde anlam katmanı okurun yorumunun 

şekillendirici gücünü artırır (Holquist, 1994, s. 14). Dolayısıyla, metin (text) ve 

bağlam (context) arasında bir gerilim ön plandadır. Yazar böylece çok katmanlı bir 

metin yapısını zorunlu olarak kurar, ikili anlam yapısı bu tarz edebiyatta mutlaka 

olmak zorundadır. Loseff'e göre Ezop dilinde yazılmış bir edebi metin metni bir 

yandan toplumsal-ideolojik diğer yandan edebi-estetik bir yörüngeye çeker 

(Satkauskyte, 2019, s. 29). Politik tabuları tam olarak anlamış ve sansürün 

müdahalesini önceden gören “yazar metindeki bir dizi doğrudan ifadeden ve gerçek 

hayatın belirli ayrıntılarının doğrudan tasvirinden vazgeçerek, bunların yerine 

ipuçları ve dolambaçlı imalar koyar. Bu durumdaki mantığı edebiyatın dışında 

yatarken, yazarın ipuçlarını ve dolambaçlı sözlerini gerçekleştirmek için -yazarın 

edebi- mecazlar, retorik figürler ve bir bütün olarak eserin yapısındaki entrikalardan 



142 

 

başka bir yolu yoktur” (Loseff, 1984, s. 6). Ezop dilinde metnin yapısı sansüre 

uğrayacak materyali okura ulaştırır; ancak sansürcü bu materyali estetik bir kusur, 

alakasız bir içerik ya da kuru gürültü gibi yorumlar (s. 45). Metnin okura ulaşması 

için okurun metni yorumlamasına olanak tanıyan mutlaka bir tarihi bağlam ve bu 

dilin yaratılmasını zorunlu kılan politik bir tabu gerekmektedir. “Ezop anlamı metnin 

içinde değil, metnin altında veya üstünde veya ‘satırlar arasında’ kurulur. Alttaki, 

üstündeki veya arasındaki bu yapı iktidar ve edebiyatın kesiştiği bir toplumsal 

tabakadan başka bir şey değildir” (Satkauskyte, 2019, s. 19) Loseff, Ezop dilinin 

zorunlu olarak satirik, ironik ya da mizah olması gerekmediğini söyler (Loseff, 1984, 

s. 53). Ezop dilinin alegori, parodi, dolaylı anlatım, eksiltme, alıntılama gibi 

sözdizimsel araçları vardır (s. 61). Ezop dilinin Türkçe edebiyattaki tarihini 

incelemek başlı başlına bir çalışmanın konusudur ve edebi sansür konusunda mutlaka 

önemli yeni veriler sunar. Bu bölümde, Türkiye’de edebiyat üzerindeki baskının 

yoğun olduğu bir dönemde yazan Sabahattin Ali’nin yargılanmış eserleri Ezop dili 

bağlamında ele alınmaktadır. 

Sabahattin Ali Türkçe edebiyatta sansür açısından önemli bir figürdür. Hem 

edebiyat hem gazete yazarlığı boyunca yazdıkları sansüre uğramış, yargılanmış, ceza 

almış, sansür mekanizmasına karşı farklı direnme boyutları geliştirmiş ve sansürün 

en aşırı şekli olarak” (Holquist, 1994, s. 705) 1948 yılında öldürülmüştür. Ali, 

1931’de komünizm propagandası yapmaktan 3 ay hapiste kalır (Esen ve Seyhan, 

2010, s. 8). “Bir Skandal” öyküsünde öğretmenliği sırasında okulun açtığı bir 

soruşturmada okulda yaşadıklarını Yeni Anadolu gazetesinde tefrika etmesi hakkında 

açılan 10 davadan yaklaşık 20 ay tutuklu kalmıştır (Sönmez, 2009, s. 163). Ali pek 

çok saldırıya uğrar, Sabiha Sertel bu olayları Ali’nin öldürme teşebbüslerinin 

başlangıcı olarak yorumlar (Sertel, 1969, s. 241-243). Sırça Köşk’ü yazıp Sertel’lere 



143 

 

okuduğu zaman da başına bir iş geleceğinin farkındadır (s. 350). Dolayısıyla bütün 

yazın hayatını sansürle geçirmiş ve “sansürün en aşırı şekli” olarak öldürülmüş bir 

yazar olarak Sabahattin Ali Türkiye’deki edebi sansürde başlıca figürdür. 

Dolayısıyla neredeyse tüm edebi üretiminin engellenmeye çalışılan bir yazar 

figürü ve yazmaya en uç müdahaleyi Sabahattin Ali örneğinde görürüz. Bu sansür ve 

müdahale biçimi Cumhuriyet tarihinde de bir edebiyatçının öldürülmesi açısından da 

milat olur. Ali’nin pek çok gazete yazısının, Aziz Nesin’le beraber çıkardıkları 

Marko Paşa dergisinin yanı sıra kurmaca eserleri de yasaklanır. 1937 yılında 

Kuyucaklı Yusuf romanı, 1944 yılında Değirmen, Dağlar ve Rüzgâr adlı şiir ve 

öykülerini içeren kitabı ve 1948’de ise Sırça Köşk isimli öykü kitabı farklı 

gerekçelerle yasaklansa da temel mesele Ali’nin muhalif kişiliğidir. Ahmet Oktay 

Ali’nin edebi eserlerindeki muhalif boyutu şöyle ifade eder: “Sabahattin Ali, köy ve 

köylü sorunlarına, bürokratın gözüyle, yani resmî ideolojinin içinden bakmamakta, 

dolayısıyla öyküleri ister istemez etkin bir muhalefet boyutu içermektedir” (Oktay, 

1993, s. 1191). Bu muhalif boyut kaçınılmaz olarak sansürü de beraberinde getirir, 

çalıştığı gazete ve dergiler kapatılır, kitapları toplatılır; böylece yazarlık üretimini 

devam ettiremeyecek duruma getirilir ve en sonunda ülkeyi terk ederken öldürülür. 

Hem edebi üretiminin sansüre karşı aldığı pozisyonlar hem de yazar olarak 

Sabahattin Ali figürü bu nedenle Türkçe edebiyat, sansür ve devlet bağlamında çok 

önemli bir konuma sahiptir. 

Ezop dili Ali’nin yargılanan eserlerinin temel niteliklerindendir; Loseff’in 

Ezop dilinin kullandığı edebi araçların pek çoğunu bu eserlerde görürüz. Loseff Ezop 

“türleri” olarak tarihi olay örgüsüne sahip kurmacaları, farklı, uzak coğrafyaların 

geçtiği, fantastik olay örgüleri, eksiltmeleri vs. sıralar; Ali’nin eserlerinde bu 

kullanımların yoğun biçimde kullanıldığını, bu bağlamda da tam da edebiyatın kendi 



144 

 

araçlarını kullanarak sansüre karşı edebi bir direniş alanı açtıklarını söylemek 

gerekir. Toplumcu gerçekçi yazarlar özellikle sınıf meselesini tam olarak 

veremedikleri, sınıf yerine ezen-ezilen ayrımları üzerinden ilerledikleri, ağa, köylü, 

eşraf, köylü gibi ilişkisellikler içinde kalıp sınıf meselesine giremedikleri için 

eleştirilirler. Böylece adeta bir suç damgasına dönüşmüş toplumcu gerçekçi eser 

Sabahattin Ali’nin öykülerinde alegori ve sembolizmi yoğun olarak kullanması, 

(örneğin “Sırça Köşk”teki masal anlatım tekniği) hikayelerini güncel zaman ve 

mekân dışına çıkartması (Kuyucaklı Yusuf’un da Osmanlı Dönemi’nde geçmesi), 

bazı başlık seçimleri, kitaplarına koyduğu notlar sansüre karşı Ezop dilinin 

yöntemleridir.  

 

3.3.1  Zaman ve mekânda kaydırma 

Edebiyatı sansürden korumanın yollarından biri eserin mekân ve zamanı tam olarak 

günceli işaretlese de zaman ve mekânın güncelden kaydırılmasıdır; bunun 

örneklerini Rus edebiyatında Çin üzerinden anlatılan öykülerde görürüz, Güney 

Afrika’da da sansür mekanizmasına karşı kullanılan bir yöntemdir (Coetzee, 1997, s. 

4). Loseff tüm Ezop araçlarının altında metonimi olduğunu söyler ve tarihi olay 

örgüsüne sahip görünen bir eserin aslında tam da günceli anlattığını iddia eder. 

Sabahattin Ali’nin eserleri de aslında tam da zamanını anlatırlar, hatta en çok da 

özellikle geçmiş zamanı anlattığının altını çizdiği metinlerin sansüre karşı bir yöntem 

olarak metne dahil edildiğini söylemek mümkündür.  

Ali yargılanan eserlerinde de bu edebi araca başvurur. 1935 yılında 

yayımlanan Değirmen ve 1934’te yayımlanan Dağlar ve Rüzgâr 1943 yılında 

Değirmen, Dağlar ve Rüzgâr olarak tek kitapta birleştirilmiş ve bu kitap 

hakkında15.07.1944 tarihinde Bakanlar Kurulu toplatma kararı vermiştir. Ali, 



145 

 

Değirmen öykü kitabının 1935 baskısının sonuna şu notu düşer: İkinci ve üçüncü 

kısımdaki “Bir Orman”, “Kazlar”, “Bir Firar”, “Candarma Bekir”, “Bir Siyah Fanila 

İçin”, “Komik-i Şehir” adlı hikâyelerin Osmanlı İmparatorluğu zamanındaki 

Anadolu’yu anlattığı okunduğu zaman anlaşılmakta ise de bunu burada ayrıca 

tavzihe lüzum gördüm” (Ali, 2020, s. 9). Oysa bu öykülere yakından bakıldığında 

hiçbirinde böyle bir işaret yoktur. Ne karakterler ne mekân ne de olay örgüsü okura 

bu tarz bir tarihsellik sunmaktadır. Ali’nin özellikle başka bir tarihselliğe ait 

oldukları vurgusunu yaptığı öyküler tam da Ezop dilinin kullanıldığı öykülerdir. 

“Bir Orman Hikayesi”nde ormanı elinden alından ihtiyar bir köylü öyküsünü 

bir gence aktarır. Tüm ormanları hükümetin eliyle bir şirkete verilen köylüler kalan 

son ağaçlar için direnirler; baltalarla, sopalarla ormanlarını korurlar; ancak 

jandarmalar köylüleri tüm köy halkını iplerle bağlar, kasabaya götürür. “Kazlar”da 

köylü Dudu’nun hapisteki kocasının verem olması ve daha iyi bir yere geçmesi için 

çaldığı kazlardan dolayı hapse girer. “Bir Firar”da jandarmaların işkence ettiği 

İdris’in vurulması anlatılır. “Candarma Bekir”de kendisine işkence eden jandarmayı 

öldüren Halil Efe’nin hikayesi, “Bir Siyah Fanila İçin”de Anadolu’da bir kasabaya 

kaymakam olan Ömer’in kasaba yaşamını basit, insanları çürük ruhlu, bilgisiz 

bulduğu için şehre gelip ayakkabı boyacılığı yapması ve “Komik-i Şehir”de tiyatro 

kumpanyasında çalışan Viktor’un yörenin zenginlerince kaçırılması, kaymakamın 

hiçbir şey yapmaması ve Viktor döndüğünde ona tecavüz etmeye çalışırken 

Viktor’un attığı tokat sonrasında kumpanyaya kurduğu tuzak anlatılır. Dolayısıyla 

tarihsel ve zamansal bu kayma sansüre karşı bir edebi araç olarak kullanılacaktır. Bu 

durum Cevdet Kudret tarafından da saptanmıştır:  

Söz konusu hikayelerin ‘Osmanlı İmparatorluğu zamanındaki Anadolu’yu 

anlattığı’nı belirten herhangi bir ipucu yoktur. Tersine, ‘Hapishanedeki Çallı 

Halil Efe’ye hep sorardım…’ cümlesiyle başlayan bir tanesinde (Candarma 

Bekir) güncel bir olayın anlatıldığı sezilmektedir. Ne var ki, yazar, kitabın 



146 

 

sonuna eklediği o notla, Anadolu’daki olumsuz olayları Osmanlı 

İmparatorluğu’na mal ederek, hem Atatürk zamanındaki genç Cumhuriyet’i 

korumak, hem de yeniden hapse düşme tehlikesine karşı kendini korumak 

istemiş olabilir. (Kudret, 2004, s. 54) 

 

Ali’nin bu öykülerin başlıklarında “Bir” yapısını kullanması (“Bir Delikanlının 

Hikayesi”, “Bir Gemici Hikayesi”, “Bir Orman Hikayesi”, “Bir Firar”, “Bir 

Cinayetin Sebebi”, “Bir Siyah Fanila İçin”) formel yapı Loseff’in deyişiyle “bir 

maskeleme” (s. 172) olarak spesifik yaşamların hikayesi gibi görünse de aslında 

tekillikten ziyade bir çoğullaşmaya gider; “Bir Gemicinin Hikayesi” aslında bir 

gemicinin hikayesi değildir; genç ateşçinin kaptanın her gün et yemesine karşın 

kendilerinin her gün bakla yemelerine isyanı ve bu isyanla gelen kendi konumunu 

sorgulaması ve böylece diğer işçileri örgütlemesi aslında “bir” gemicinin hikayesi 

değil bir sınıfın, işçi sınıfının hikayesidir ama öyküde bu net bir şekilde belirtilmez 

ve başlık da meseleyi bir yandan tekil kılar/gösterir. Oysa öyküde genç ateşçinin 

yaptığı sorgulama:  

Peki, kendisinden her şeyi niçin almışlardı? Birçok yerlerde birçok adamların 

konuşmalarına kulak vermiş, onlardan daha az akıllı olmadığına kanaat 

getirmişti. Kuvveti de yerindeydi; şu hâlde sırf bir tesadüf onu böyle, ötekileri 

de öyle yapmıştı ha? O zaman birdenbire farkına vardı ki, kendisini ve 

arkadaşlarını, hatta bütün kendisine benzeyenleri bir hareketten, bir 

kabarıştan meneden bu “tesadüfe inanma”dır. Çünkü öyle anlar olur ki, insan, 

çok cüretli denebilecek şeylere bile kalkar, hiç akranı olmayanlara bile hücum 

eder; fakat hücum edeceği şeyin yalnız bir fikir, görünmez bir kuvvet, bir 

“tesadüf” olması, onu yerinde oturmaya mecbur eder… Halbuki, mademki 

eninde sonunda hep birdi ve hiçbir zaman şimdi olduklarından daha fena 

olmaları mümkün değildi, niçin “tesadüf”e de hücum etmekten çekinmeliydi? 

(Ali, 2020, s. 77) 

 

“Genç ateşçi” konumunu sorgulamaya başlar, birçok adamdan daha az akıllı, 

kuvvetsiz olmadığı halde neden kendisinin böyle zorlu bir işte çalıştığını, bunun 

tesadüf mü olduğunu sorar ve birden kendini ve tüm kendi gibi olanları “bir 

hareketten, kabarıştan” alıkoyanın bu tesadüfe inanmak olduğunu fark eder. Onun 

sırtına giyeceği yoktu, mal sahibinin seksen kat üstüste giyebilirdi (s. 99). İşçinin bu 



147 

 

sorgulaması gemide isyan örgütlemesine dönüşür. Bu adı konamayan “tesadüf” Ezop 

dilinin zirve noktasıdır; sansürden dolayı söylenemeyen tam da sınıf meselesidir. Bu 

bağlamda tüm toplumcu gerçekçi edebiyatın Ezop dili açısından ele alınması Türkçe 

edebiyat çalışmalarına yeni bir boyut kazandıracaktır. 

 

3.3.2  Tür değişimi: Sırça Köşk 

1948'de İsmet İnönü ve bakanların imzalarıyla yasaklanan hikâye kitabı simgesel 

anlatımla iktidar eleştirisi yapar, Sırça Köşk Ezop dilinin en baskın olduğu öyküleri 

içerir. Asım Bezirci’nin aktardığına göre, 

Sabahattin Ali 1947’de Sırça Köşk’ü çıkardı. Buradaki hikayelerin çoğu 

Adımlar (1944), Görüşler (1945), Gün (1945-46), XX. Asır (1947) ile Yeni 

Dünya (1945), Gerçek (1946) dergi ve gazetelerinde yayımlanmıştı. İçindeki 

‘Sırça Köşk’ hikayesi bahane edilerek kitap, 1948 Ağustosu’nda Bakanlar 

Kurulu kararıyla toplatıldı. Yukarda adları anılan dergi ve gazeteler art arda 

kapatılınca, Sabahattin Ali Mehmet Ali Aybar’ın çıkardığı Zincirli Hürriyet’te 

yazma başladı. Fakat bunun da sonu gelmedi. 5 Şubat 1948’de yazdığı “Asıl 

Büyük Tehlike Bugünkü İktidarın Devamıdır” başlıklı fıkradan dolayı 

kovuşturmaya uğradı. (Bezirci, 2013, s. 60) 

 

Kitabın bir bölümü “Masallar” olarak adlandırılır, böylece Ali türsel olarak bir 

sapma yaşatır, (metonimik substition), öyküleri güncellikten çıkarıp fantastiğin 

alanına kaydırarak sansürü atlatmak ister. “Devlerin Ölümü” milyonlarca yıl önce 

yaşamış, tembel ama doymak bilmez, gövdelerini beslemekten başka dertleri 

olmayan, dünyaya milyonlarca sene kayıtsız hükmeden devlerin de zaman içinde 

değişen tabiat şartlarıyla yok olmalarını anlatır. Bu devlerin doğrudan hükümeti 

simgelediği açıktır, zayıflıklarını hissettikçe vahşilikleri artmış ama devlerle 

kıyaslanınca küçücük kalan insanlar dünyaya kafalarıyla hâkim olmuştur. “Devlerin 

Ölümü” adlı öyküsünde ise yine simgesel anlatımı kullanarak iktidarın aslında o 

kadar da kalıcı olmadığına işaret edilir, iktidar tarih olur: “İşte böylece, bir zamanlar 

kudretlerine son yokmuş gibi görünen, yeryüzünden silinip gidecekleri akla bile 



148 

 

gelmeyen bu devlerin şimdi sadece bataklıklarda tek tük kemikleri, müzelerde 

iskeletleri ve masallarda korkunç, fakat zararsız hatıraları kaldı. Çünkü hayatın 

durdurulamaz akışı bunu böyle istiyordu” (Ali, 2015, s. 130). 

“Koyun Masalı” adlı öyküsünde ise yine hayvanlar üzerinden bir masal formu 

kullanılarak iktidar eleştirisi yapılır. 1948 yılında yasaklanan, Kıbrıs’ta Türkçe 

olarak yayımlanan Emekçi adlı gazetede de bu öykünün yayımlanması yasaklanma 

gerekçeleri arasında gösterilmiştir: “Sabahattin Ali’nin ‘bir koyun sürüsünün başına 

musallat olan dirayetsiz, tembel, kendilerinden başka kimseyi düşünmeyen çoban ve 

köpeklerden neler çektikleri, nihayet köpeklerin yardımları ile çobanın baştan atılışı 

ve bu dünyada çobansız da, köpeksiz de yaşanabileceğini anlatan ‘Koyun Masalı’ 

adlı hikayesinin bir kısmının yayınlandığı” (Doğaner ve Yılmaz, 2007, s. 27) 

şeklinde belirtilmiştir. Çobandan şikayetleri olan koyunlar, çobana karşı koymadan 

dünyanın düzeni böyle diye yaşamaya devam eder, ama koyunlar arasında bir gün 

bıçak altına yatma korkusunu çekmek yerine bu işe son vermek isteyenler çoğalmaya 

başlar, çobana boynuz atarlar, çobanı köpeklerle birleşip kovarlar ama bu kez de 

köpekler başa geçer, aynı düzen devam eder, en sonunda koyunlar “Bu dünyada 

çobansız da köpeksiz de yaşanabilirmiş. Ama bunu anlamak için her defasında kanlı 

kurbanlar verecek olursak pek çabuk neslimiz kurur. Bari siz gözünüzü açın da 

ileride başınıza yeniden itler, hele kendilerini kurt sanan palavracı itler musallat 

olursa, sürüyü canavarlara paralatmadan onları defetmeye bakın!” (Ali, 2015, s. 135) 

Masal formunun zaman kullanımını, hayvanların konuşturulmasını ve kıssadan hisse 

hikâye yapısını kullanarak sansüre karşı yeni bir direniş formu da yaratmaktadır. 

Yargılamaya sebebiyet veren asıl öykü olan “Sırça Köşk” ise başkente inen 

“hazır yiyicilerin” “Sırça Köşk” kurmasını anlatarak yine simgesel bir biçimde 

iktidar eleştirisi yapar. Halkın kendi eliyle inşa ettirdiği sırça köşk, hepsinin sırça 



149 

 

köşk için çalıştığı sırça köşktekilerinse hiçbir iş yapmadan refah içinde yaşadığı bir 

yer haline gelmiş, sırça köşkün yıkılamaz olduğuna inandırılan halk verecek hiçbir 

şeyleri kalmadığında da isyan etmelerini önlemek için dağıtılan koyun kelleleriyle 

köşkü yıkar: 

Halk sırça köşkün enkazını çabuk temizlemiş, dünyada onsuz da 

yaşanabileceğini anlayarak eski hayatına dönmüş, işini yine arasından seçtiği 

adamlara gördürmüş, ama sırça köşkün kötü hatırasını uzun uzun zaman 

zihninden çıkaramamış. İhtiyarlar çocuklarına ondan bahsederken şu nasihatı 

vermeyi unutmazlarmış: ‘Sakın tepenize bir sırça köşk kurmayınız. Ama günün 

birinde nasılsa böyle bir sırça köşk kurulursa, onum yıkılmaz, devrilmez bir 

şey olduğunu sanmayın. En heybetlisini tuzla buz etmek için üç beş kelle 

fırlatmak yeter. (Ali, 2015, s. 141)  

 

Hem “Koyun Masalı”nda hem “Sırça Köşk” de hikaye yaşlıdan gence, nesiller arası 

aktarımla biter; bu durum nasihat vererek masala ait bir kullanımı yeniden başka bir 

amaçla üretmekte; masalın gerçek dışılığını da tam da gerçeğe çevirmektedir. Tüm bu 

öykülerin iktidarın yenilmez olmadığına dair söylemle bitmesi dikkat çekicidir. 

Sabiha Sertel anılarını yazdığı Roman Gibi’de Sabahattin Ali’nin yeni yazdığı “Sırça 

Köşk” öyküsünü ona okumasından bahseder: 

Oturdu, hikayesini okudu. “Sırça Köşk” burjuvaziyi temsil ediyordu. Büyük 

zenginlerin, soyguncuların köşkü… Açlık içinde kıvranan halk her gün 

sarayın önüne gelir, ekmek dilenirler… Cevap alamayınca, kuzu, koyun 

kellelerini bu sırça köşkün camlarına fırlatırlar, camları kırarlar. Açlar, köşke 

o kadar çok kelle atmışlar ki, nihayet bir gün sırça köşk tuzla buz olmuş. […] 

Sabahaddin hikayesini bitirdikten sonra yüzümüze bakıyordu. -Sabahaddin 

dedim, bu kelleler sırça köşkü belki bir gün yıkacak amma, bu köşke önce 

senin kelleni fırlatacaklar, diye korkuyorum. Gülümsedi: -Su testisi, su 

yolunda kırılır, dedi. (Sertel, s. 349-50) 

 

Kitabın ilk bölümündeki “Millet Yutmuyor” adlı öyküsü de masallar kısmıyla 

benzerlik taşır. Bu anlatıma örnek teşkil eder: Millet Yutmuyor: Panayırdaki 

gösterinin kötülüğü ayyuka çıktı, kimse gelmiyor.  

Kapıdaki çığırtkan ise ne söylerse söylesin, ne yalan atarsa atsın, ne kadar 

çırpınırsa çırpınsın bir faydası olmayacağını, bu oyunu bir kere gafletle 

seyredenlerin bir daha aynı tuzağa düşmeyeceğini, bütün panayır halkının bu 

hileyi öğrenmesine yetecek kadar zaman geçtiği için artık hiçbir ümit 



150 

 

kalmadığını bildiği halde nankör işine devam ediyor; bir kere başlanmış olan 

bu çıkmaz oyunu binde bir ümitle de olsa devam ettirmenin, yarıda kesip 

karanlık bir boşluğa doğru yürümekten daha ehven olduğunu düşünerek, 

dermansız boğuk sesine yeni bir hız vermeye çalışıyor. (Ali, 2015, s. 58) 

 

“Bahtiyar Köpek” bölümün başında ele alınan Rıfat Ilgaz ve Orhan Kemal’e hâkimin 

neden hep konularını yoksullardan, acılardan aldıklarına dair aslında bir tür sansür 

biçimi olan sorusuna cevap niteliği taşımaktadır. Dolayısıyla tam olarak bir Ezop dili 

örneğidir, özellikle eksiltili kullanımıyla yani aslında anlatmayarak, eksiltme 

yöntemiyle her şeyi anlatır.  

Niçin hep acı şeyleri yazayım? Dostlar, yufka yürekli dostlar bundan 

hoşlanmıyorlar. “Hep kötü, sakat şeyleri mi göreceksin?” diyorlar. “Hep 

açlardan, çıplaklardan, dertlilerden mi bahsedeceksin? Geceleri gazete satıp 

izmarit toplayan serseri çocuklardan; bir karış toprak, bir bakraç su için 

birbirlerini öldürenlerden; cezaevlerinde ruhları kemirile kemirile eriyip 

gidenlerden, doktor bulamayanlardan; hakkını alamayanlardan başka yazacak 

şeyler, iyi güzel şeyler, kalmadı mı? Niçin yazılarındaki bütün insanların 

benzi soluk, yüreği kederli? Bu memlekette yüzü gülen, bahtiyar insan yok 

mu? (s. 59)  

 

Öykünün devamında da yazar hep “güzel şeylerden” bahseder, başka bir sınıfın 

dünyasını, güzel caddeleri, şık giyimli insanları, bukleli saçlı çocukları ve kuzu ciğeri 

yiyen bahtiyar köpekleri anlatır. Böylece aslında anlattığını değil tam da 

anlatmadığının varlığını işaret ederek, orayı göstererek, bir nevi sansürü sansürle alt 

etmiş olur. 

Sabahattin Ali’nin söylediğinin aksine bu öykülerin hiçbiri hangi dönemde 

geçtiklerine dair açıkça bir işaret taşımaz, aksine hepsi Sabahattin Ali’nin 

yasaklanmış eserlerine baktığımızda Kuyucaklı Yusuf, Değirmen, Dağlar ve Rüzgâr, 

Sırça Köşk toplumsal yapıların, farklı düzeylerdeki iktidar biçimlenmelerini görünür 

kılan metinlerdir. Bu görünür kılma metinlerin devletle çatıştıkları alan olacaktır; 

çünkü özellikle toplumcu gerçekçi metinler ve Sabahattin Ali’nin eserlerinin yaptığı 

görünür kılma basitçe gerçeğin anlatılması değil başka türlü görünür olmayanı 

görülür kılmadır. “Bu nedenle gerçekçilik, dünyayı basitçe gözlerimizin önünde 



151 

 

yeniden üretmez. Gerçekçilik, başka türlü görünmez olanı görünür kılar” (Klein, 

2013, s. 25).  

 

3.3.3  Kuyucaklı Yusuf’un yasaklanması 

Sabahattin Ali’nin ilk romanı olan Kuyucaklı Yusuf ilk olarak Tan Gazetesi’nde 9 

Kasım 1936 ile 21 Ocak 1937 tarihleri arasında tefrika edilir; 1937’de ise Yeni Kitapçı 

tarafından yayımlanır ve yayımlandığı yıl Müddeiumumilik tarafından toplatılır. 

Cumhuriyet gazetesi haberi 3 Ağustos 1937’de şu şekilde duyurur:  

Bir gazetede tefrika edildikten sonra kitab halinde basılan Sabahattin Âli’nin 

‘Kuyucaklı Yusuf’ adındaki kitabı askerlikten ve aile teşkilinden soğutmak 

mahiyetinde görülerek Müddeiumumilikçe mahkemeye müracaat edilmiştir. 

Mahkemenin ikinci celsesi dün yapılmış ve gazetedeki tefrika ile kitab 

ifadesinin birbirine uyup uymadığı anlaşılmak üzere tefrikaların celbine karar 

verilmiştir. (Bir eser hakkında tahkikat, 1937, s. 65)  

 

Roman, 14 Haziran 1937’de Cumhuriyet Müdde-i Umumiliği İkinci Tetkik Dairesi 

937/176 sayılı iddianamesinde yer alan “halkı aile hayatı ve askerlikten soğutmak” 

gerekçesiyle toplatılmış, Sabahattin Ali romanı yazmak, Remzi Bengi, Karabet Fikri 

ve Kenan Yusuf Sertel de kitabı satmak nedeniyle suçlanarak mahkemeye çağrılmıştır. 

7 Ekim 1937’de İstanbul Birinci Asliye Ceza Dairesi’nde görülen davada üç 

bilirkişinin raporuna başvurulmuştur (Sönmez, 2009, s. 325). Bu bilirkişiler yazar 

Reşat Nuri Güntekin, Deniz Harp Akademisi kurmay binbaşı Münci Ülhan ve İstanbul 

Üniversitesi felsefe doçenti Ziyaettin Fahri’dir. Bilirkişilerin raporları sonucunda 

Sabahattin Ali beraat edecektir. Bu bölümde bu üç bilirkişi raporunun romanla beraber 

okunması amaçlanmaktadır. 

Bilirkişi raporlarının roman hakkında ortaklaştığı başlıca kanı romanın türü 

hakkındadır, tüm bilirkişiler romanı “örf ve âdet romanı” olarak nitelendirirler.36   

 
36 Kuyucaklı Yusuf ise bu süreçte “Anadolu romanı”, “millî roman”, “memleket romanı” gibi 

nitelendirmelerle ön plana çıkarılır” (Mutlu, 2022, s. 86) Romanın Osmanlı döneminde geçmesi 

nedeniyle de “Anadolu’nun dünkü durumu” olarak yorumlayanlar vardır (s. 87). 



152 

 

Özellikle Reşat Nuri Güntekin tarafından yazılan bilirkişi raporunda romanın türü 

vurgulanarak “Avrupa münekkitlerinin Moeurs, örf ve âdet romanı dedikleri nevinden 

bir roman” olduğu söylenir ve bu tür eserlerin “memleketin içtimai ve siyasi 

müesseselerini insanların ve muhtelif sınıf insanlarının ahlak, adet vesairelerini 

inceden inceye tasvir ve bilhassa tenkit” ettiklerini, amaçlarının da “bir devrin sakat, 

çürük, fena taraflarını bulup göstererek daha iyi bir içtimai nizama ve daha yüksek 

insanlığa zemin hazırlamak” olduğunu söyler ve birçok ileri memleketin bu tür 

romanların rejime taarruz etmelerine dahi izin verdiklerini vurgular (Esen & Seyhan, 

2010, s. 65). Ayrıca ileri memleketlerde bu tür eserleri diğer basit eserlerle bir 

tutmanın akla dahi gelmeyeceğini de ekler. Basit bir eserde müstehcen bulunacak 

yerlerin bu eserlerde “mütehassıs bir doktorun tenasüli bir hastalık hakkında yazdığı 

bir etüd” gibi hürmetle karşılanacağını iddia eder (s. 65). Güntekin’in bu ifadeleri 

aslında romanı gerçekçi roman kategorisine dahil eden ifadelerdir ve daha önce de 

belirtildiği gibi Fransa’da 1800’lerin sonunda yapılan edebi yargılamalarla gündeme 

gelmiştir. Dolayısıyla Güntekin’in aslında bir eserin yargılanması için yeterli görünen 

gerçekçi edebiyatın toplumu ve toplumsal yapıları eleştiren hatta bir doktorun hastalığı 

ortaya çıkarması gibi yazılması gereken bu tür eserlerin aslında en kıymetli eserler 

olduğunu vurgulaması ve bu eserlerin gelişmiş ülkelerde değer gördüklerini belirtmesi 

dikkate değerdir. Fakat Güntekin bu yorumları yaparken eleştirilen devrin romanın 

yazıldığı Atatürk dönemi değil, romanın zamanı Osmanlı’nın son dönemleri olduğu 

düşünüldüğünde durum değişmektedir. Romanın yasaklanma gerekçesi olan “halkı 

aile ve askerlik kurumlarından soğutmak” da bu yargı üzerinden yorumlanmaktadır, 

yazarın aile kurumunu eleştirmediği, belirli tarz aile tipini eleştirdiği, hatta yeni 

kanunun öne sürdüğü aile yapısını övdüğü, askerlik ile ilgili olan yerlerin de Osmanlı 

zamanında geçtiği vurgulanır. Güntekin, Türkiye’nin ifade özgürlüğüne kıymet veren 



153 

 

bir ülke olduğunu belirtir, hatta komünizm hakkındaki yazılara dahi izin verildiğini 

söyler:  

Dünyanın hemen her memleketi gibi Türkiye Cumhuriyeti de günlük siyasi 

neşriyat için bazı akidat koymuştur. Fakat mücerret fikir ve mücerret sanat 

sahasında Türk muharririne mutlak bir hürriyet verilmiştir. Türk muharriri 

netice itibariyle bir rejim meselesi demek olan komünizm bahsinde bile 

nazariye olarak her istediğini yazarken herhangi bir müessesemiz hakkında 

bir tenkit romanı yazması hakkı hiçbir suretle tahdit edilemez fikrindeyim. (s. 

66) 

 

Güntekin’in basın sansürünün yoğun olduğu bir dönemde mutlak bir hürriyetten 

bahsetmesi dikkat çekicidir. Güntekin’e göre eser iddia edildiği gibi aile ve 

askerlikten müesseseleri aleyhinde değildir; tam aksine yazar aile kurumunun daha 

iyi bir hale getirilmesi için ailenin fena vaziyete düşmesinin koşullarını vermektedir 

ve yazarın görünür kıldığı bu gerçekliğe çözüm bulunmazsa ailenin yıkılacağını 

vurgulamaktadır (s. 66). Münci Ülhan da romanın “hurd kamış kalemi” kullanılan bir 

dönemde, Medeni Kanun’un kabulünden çok önce şeri mahkemeler döneminde 

geçtiğini söyleyerek romanı güncellikten olabildiğince uzaklaştırır. Romanın aile 

hayatından soğutmak üzere bir telkin olmadığı yine tarihsellik üzerinden dile getirilir 

ve yazarın olaylara heyecan katmak için abartılı bir anlatım kullandığı iddia edilir: 

“kanun-ı medeninin kabulünden çok evvelde yani şeri mahkemelerin hüküm 

sürdüğü, imam nikahının muteber olduğu devre taalluk ettiği ve muharririn de vakayı 

daha ziyade heyecanlandırmak için biraz fazla mübalağaya düştüğü”, “Olsa olsa 

muharrir Cumhuriyet’ten evvelki devirlerin kötü itiyatlarını ve dünyanın her 

tarafında rastlanabilecek fena aile bağlarını tasvir etmek istemiştir” (s. 69) şeklindeki 

ifadeleriyle de tarihsellik vurgusu devam eder. Askerlik konusunda da aynı tutum 

devam eder,   

Eserin askerliği ilgili eden (ilgilendiren) bu yazılar 290 sayfalık bir kitabın 

ancak birkaç satırını işgal etmektedir. Herhalde muharrir eski saltanat 

devrinin ve Umumi Harbin mağdurlarından, o kanlı felaket harbinin 

azaplarını çekmiş olan bir ailenin evladı veyahut o kötü günlerin ağlatıcı 



154 

 

felaketleriyle ta çocukluktan beri kulakları doldurulan biri olabilir. Bu yazıları 

mevzuya heyecan vermek için canlandırırken o devrin muhtelif sahalardaki 

kötü idaresine temas etmiş ve vakanın sürükleyici cazibesine kapılarak bir 

fikr-i mahsus takip etmeyerek yazmış da olabilir. Tahlilim de bu noktayı 

tebarüz ettirmeyi de vicdani bir vazife bildim. (s. 70) 

 

Ziyaettin Fahri ise Güntekin’in yaptığı türsel sınıflandırmayı kullanarak “örf ve âdet 

romanı” olarak eserin zamanı bakımından hukukçular ve yazılı kanunlar için 

müracaat edilecek bir kaynak olduğunu söyler: “Kuyucaklı Yusuf’un bütününden 

çıkan mana ise mesut ve güzel bir Türkiye hayali etrafında toplanıyor. Böyle bir 

mana karşısında esere aile ve askerlik gibi mukaddes bir takım içtimai müesseseler 

bakımından menfi kanaat nevinden bir şey atfedilemez” (s. 71). Romandaki aile 

tasvirini ve eleştirisini ise yazarın aileyi daha iyi bir konuma getirmek için 

kullandığını söyler (s. 72). Askerlik konusunda ise 1915 Türkiye’sinin koşulları 

içinde değerlendirilmesi gerektiğini söyler.  

Tüm bu okumaları göz önüne aldığımızda bilirkişi raporlarının kendilerinin 

de romanı bir nevi sansürleyerek okuduklarını söylemek mümkündür; üstelik bu 

okumayı romanın yasaklanmasını gerektirecek bir yanı olmadığına dair beyanda 

bulunurken yapmaktadırlar. Kuşkusuz Güntekin gibi bir edebiyatçının da aralarında 

olduğu bu kurulun Sabahattin Ali’nin sansüre karşı kullandığı edebi yöntemleri fark 

etmemeleri imkansızdır. Özellikle tüm bilirkişilerin romanın yargılanmasına neden 

olan pasajlardaki zamanın cumhuriyet öncesi dönem olmasının altını çizmeleri, 

dolayısıyla roman onlara göre şimdiyi anlatıyor olsa durumun başka türlü 

yorumlanabileceği bilirkişilerin güne dair endişelerini ve romanı yargılanmadan 

kurtarma çabalarını yansıtır. Öte yandan, romanın bilirkişilerce böyle okunması, 

belirli bir okunma tarzının romana dayatılması olarak da görülebilir. Dolayısıyla, bu 

raporlar sonucunda dava beraatla sonuçlansa da aslında sansür üzerinden 

kalkmayacak, metnin okumasının sadece belirli bir çerçevede kalmasına neden 



155 

 

olacaktır. Sansürün çok boyutlu mantığında sadece yasaklamaktan ziyade bir eserin 

okunmasının sınırlarının belirlenmesi, sadece istenilen okuma türüne hitap edecek 

türde bir eser oluşturma gayesi vardır: “Sansürcüler yasaklamak yerine inşa etmeyi 

amaçlar. Yapmak istedikleri şey, yalnızca tek bir şekilde okunabilen belirli bir tür 

metindir: dilbilgisel (veya mantıksal) biçimi, tüm retorik (veya göstergebilimsel) 

imalarıyla sorunsuz bir şekilde iç içe olacaktır” (Holquist, 1994, s. 22). Dolayısıyla, 

Güntekin’in raporunda ısrarla metni çekmek istediği tarihsel düzlem aslında yazarın 

sansüre karşı geliştirdiği metinsel bir stratejidir. Romanı inatla yazıldığı tarihten 

uzaklaştırma çabası Kuyucaklı Yusuf’un bir realist roman olarak aslında doğrudan 

güncel meselelerle ilgili olduğundan kaçınma çabasıdır. Amanda Ann Klein’ın 

(2013) toplumsal filmler için söyledikleri aslında toplumcu gerçekçi roman için de 

geçerlidir, gerçekçi roman doğrudan zamanla, güncelle ilgilidir: “Toplumsal filmin 

içeriği güncel olmalıdır ki, çağdaş izleyici onu tarihsel geçmişin aksine ‘şimdi’ olan 

bir şey olarak kabul etsin. İzleyicilerin bu sorunu bir sorun olarak algılaması için bu 

sorunların nüfusun önemli bir bölümünü etkilemesi gerekir” (s. 10). Aynı durum 

toplumcu gerçekçi roman için de geçerlidir; Kuyucaklı Yusuf’un eleştirdiği toplumsal 

düzen, askerlik kurumu Osmanlı’ya ait tarihi bir malzeme değildir, toplumun 

çoğunluğu etkileyen bu meselelerin tam da gününün siyasi iktidarına yönelik bir 

okumasıdır. 

Oktay’ın nitelemesiyle “ilk başarılı köy romanı” olan Kuyucaklı Yusuf 

(Oktay, 1993, s. 130) kaymakam Salahattin Bey tarafından evlatlık alınan Yusuf’un 

“yeni bir hayata doğru yürümesi” ile sona eren bir hikâyeyi anlatır. Devletin iki 

önemli kurumunu eleştirme, halkı aile ve askerlikten soğutma gerekçesiyle 

yasaklanan romanın henüz ilk satırında bir ailenin yok oluşunu görürüz: “1903 senesi 

sonbaharında ve yağmurlu bir gecede Aydın’ın Nazilli kazasına yakın Kuyucak 



156 

 

köyünü eşkıyalar bastılar ve bir karı kocayı öldürdüler” (Ali, 2018, s. 7). Romanın 

sonunda ise Yusuf’un karısı Muazzez’in ölümüyle de bu yok oluş tekrarlanacak ve 

ilkinde özgürlüğüne kavuşamayan (kaymakamın müdahalesi ile) Yusuf bu kez 

özgürlüğüne yürüyecektir: “Bir kere daha dönüp geriye baktıktan ve ömrünün en 

korkunç senelerinin geçtiği bu kasabaya yumruğunu uzatıp tehdit eder gibi 

salladıktan sonra, atını ileriye, dağlara doğru sürdü” (s. 215). Henüz yeni kurulmuş 

bir devlet için aile özellikle nüfus yaratma çabası bağlamında oldukça önemlidir. 

Yeni cumhuriyet için yeni bir aile yaratmak kaçınılmazken bunun eleştirisini getiren 

romanda, Kuyucaklı Yusuf zaten bebekliğinde ailesiz kalarak daha en baştan aile 

düzenini bozmaktadır. Evlatlık olarak yanına verildiği aile ve kendi kurduğu aile de 

yok olacak ve ailesizlik adeta bir milat olmaktadır. Kuyucaklı Yusuf’un aileden 

kurtulması ve yeni bir imkana yönelmesi aslında doğrudan sınıfsal bir meseledir. 

Yusuf henüz çocukken bey çocuklarıyla düşüp kalkamaz (s. 17), işçilerin dilini 

herkesten iyi anlar (s. 26), kimseyle konuşmayan, doğaya kaçan Yusuf sadece 

işçilerin yanından geçerken onlarla konuşma arzusu duyar, çünkü 6 seneden beri 

kendisi gibi konuşan birine denk gelmemiştir ve bu zeytin işçilerinin kendisi gibi 

konuşacaklarına dair içinde bir şüphe vardır (s. 26) Evlatlık Yusuf ait olduğu yerde 

değildir. 

Romanın bu farklı iktidar ilişkilerini dolaylı yollardan sorgulamasının yanı 

sıra yargılanma gerekçesi olan askerlik meselesine dair söyledikleri önemlidir; 

romanda askerlik bir kahramanlık olarak verilmez, savaş dehşet olarak çizilir; 

askerler savaşa coşkuyla değil sessizlik içinde giderler, ölmeyenlerse kahraman 

olarak değil yine sessizlik içinde gelirler: 

Hürriyet ilanının, İtalyan, Balkan harplerinin tesirleri buraya muayyen bir 

müddet geçtikten sonra gelmiş, askerler sessizce gidip, ölmeyenler yine 

sessizce dönmüşlerdi. Fakat seferberliğin ilanı havadisi, bu defa diğerlerine 

benzemeyen bir şeyler olacağını halka anlattı. Sanki müşterek bir sezişle, 



157 

 

geleceğin dehşetini tasavvura muktedir olmuşlardı. (s. 201) Davul, zurna, ey 

gaziler, sokaklarda kalabalık... Hem oynayan hem bağıran, hem de yürüyen 

coşkun ve genç askerler... Kendilerini nasıl bir akıbetin beklediğini bilmeyen 

ve "ya gazi, ya şehit!" diye bağırdıkları halde ölümü akıllarına bile 

getirmeyen zavallılar... Hayatın yeknesaklığı içinde birdenbire beliriveren bu 

korkunç değişikliği gülerek kabul eden, ona koşan ve ne için, kimin için 

ölmeye gideceklerini, nerede ve nasıl öldürüleceklerini sormayı asla 

akıllarına getirmeyen kahramanlar...” (s. 305) 

 

Romanda askerlikle ilgili kısımlar bilirkişi raporlarında da belirtildiği gibi 

Cumhuriyet öncesini anlatsa da Ali’nin ifadeleri belirli bir tarihselliği içeren, tarihle 

ilişkilenen ifadeler değildir, tıpkı öykülerinde olduğu gibi burada da Ezop dilini 

kullanan Ali, sansüre karşı zamanda böyle bir kaydırma yapsa da asıl meselesi her 

zaman güncelle ilişkili olmaktadır.  

Bu bölümde, çoğunluğunu 1940-1960 yılları arasında “komünizm 

propagandası yapmak” gerekçesinden yargılanan eserler ele alınmıştır. Bu dönemin 

bir bütün olarak ele alınmasının başlıca sebebi bu edebi yargılamaların en temelde 

“toplumcu gerçekçi” olarak nitelendirilen edebiyat eserlerine yönelik olması ve bu 

bağlamda bir ortaklık oluşturmasıdır. Bu eserlerin yargılanma zeminini oluşturan 

birincil öğe kurmacayla işaret ettiği yeni bir siyasal ve toplumsal düzen olasılığını 

göstermesidir. Bu doğrultuda, gerekçelerini tespit ettiğim Despot, Bizim Köy, Ekmek 

Kavgamız, Yılanların Öcü, Yalının Gölgeleri gibi eserleri de içeren bir kurmaca 

külliyatında odaklandığım temel eserler şöyledir: Kuyucaklı Yusuf, 1937, Medarı 

Maişet Motoru, 1944, Değirmen, Dağlar ve Rüzgâr, 1944, Toprak Kokusu, 1945, 

Harman Yangını, 1946, Ekmek Kavgamız, 1948, Sırça Köşk, 1948, Bizim Köy, 1950, 

Arka Sokak, 1957, Fakir Baykurt, Yılanların Öcü, 1959.  

 

 

 

 



158 

 

 

BÖLÜM 4  

SANSÜRÜN SINIRI: KURMACADA MÜSTEHCENLİK 

 

Bu bölümde müstehcenlik gerekçesiyle yargılanmış ve Küçükleri Muzır Neşriyattan 

Koruma Kurulu tarafından muzır bulunmuş kurmaca eserler incelenmektedir. 

Müstehcenlik bu bölümde işkence, cinsellik, kadın istismarı, heteronormatif olmayan 

temsiller ile çoğunluğunu 1980 sonrası yargılanmış eserlerin oluşturduğu bir alanda 

ele alınmaktadır. Özellikle 1980 sonrası yargılanmış eserlere baktığımızda 

yoğunluğun müstehcenlik gerekçesiyle yapılan yargılamalarda olduğunu görürüz. Bu 

bölümde, öncelikle müstehcenin kavramsal sınırları tartışılmakta ve daha sonra darbe 

dönemlerinde artan bu gerekçe ile yargılanan eserler incelenmekte ve son olarak 

1980 sonrası cinsel özgürleşme söylemiyle çelişen yargılamalar ele alınmaktadır. Bu 

bölümün temel iddiası bu gerekçeyle yapılan edebi yargılamaların her zaman politik 

olduğu ve kavramın muğlak yapısının buna elverişli olarak kullanıldığıdır. Bu 

bölümde odaklanılan eserler müstehcenlik teması bağlamında incelenmektedir. 

Müstehcenliğin çok boyutlu ve muğlak yapısının edebi yargılamalarda 

işlevsellik kazandığı söylenebilir. Değişen siyasi iktidarların sınırlarını belirledikleri 

bir toplumsal ahlak kavramı üzerinden edebiyat için uygun bulmadıkları eserleri bu 

doğrultuda yasakladıklarını görürüz. Bu uygun bulmama halinin nasıl işlediği ve bu 

edebiyatın ne gerekçeyle yasaklandığı bu bölümün başlıca araştırma konusudur. 

Türkiye’de müstehcenlikten dolayı yargılanan edebi eserlerin yoğun olarak 

gündemde olduğu dönemin 1986 yılında yapılan Muzır Kurulu’ndaki değişikliğe 

denk gelen 1980’ler olduğunu söylemek mümkündür. Bu dönemde bu gerekçeden 

yargılanan eserlerde önemli bir artış olmuş ve hem kavram hem yasa hem de 

edebiyata dair tartışmalar bu davalarla birlikte şekillenmiş, müstehcenlik davaları 



159 

 

kavramın ve uygulamanın nitelikleri açısından medyada da belirli bir popülerlik 

kazanmıştır. 1980’ler Türkiye’de kadın hareketlerinin ve çeşitli cinsel kimliklerin 

toplumda daha görünür hale geldiği ve hak talebinde bulundukları dönemdir. Bu 

bağlamda, 12 Eylül gibi bir darbenin şekillendirdiği 1980’li yıllara müstehcenlik ile 

yargılanan eserler bakmak dönemin ve edebiyatın nasıl bir etkileşim içinde olduğunu 

göstermeye yarayacaktır. Bu bölümde ilk olarak politik bedenin müstehcenliği 

ifadesiyle hem 12 Mart hem 12 Eylül darbelerinin edebiyattaki temsilleri üzerinden 

işkence gören bedenin müstehcenlikle ilişkisi tartışılmakta, ikinci kısımdaysa 

özellikle 1980 sonrası kadın hakları ve cinsel özgürlük hareketleriyle yasaklanan 

eserlere odaklanılmaktadır. Son olarak 2000 sonrası ve özellikle AKP döneminde 

Küçükleri Muzır Neşriyattan Koruma Kanunu ile muzır bulunan eserlerin giderek 

artmakta olan muzır patlaması ele alınmaktadır. 

Türkiye’de müstehcenlik tartışmaları 1980’lerden çok önce Erken 

Cumhuriyet’le beraber başlamıştır. Zafer Toprak, “Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e 

Müstehcen Avam Edebiyatı” adlı makalesinde müstehcen neşriyatın II. Meşrutiyet’le 

birlikte başlayıp Mütareke ve Cumhuriyet’in ilk dönemlerinde de etkili olduğunu, 

geniş bir okur kitlesi bulunduğunu ve bu “avam edebiyatı”n dönemin modasına 

uygun olarak “millî roman” tanımlamasıyla okurlara sunulduğu dile getirir (Toprak 

Z. , 2017, s. 55). Bir ya da iki formalık olan ve öykü-roman karışımı olarak 

nitelendirilebilecek bu eserlerin poşete girmeden satıldığını ve 1970 ve 80’li yılların 

pembe dizilerine benzediklerini, içerik olarak o günün pornosu sayıldıklarını söyler. 

Toprak, çözülmeyi bekleyen çok daha acil sorunlar olması nedeniyle1920’lerdeki bu 

edebiyata çok dokunulmadığını dile getirir (s. 55). Benzer bir yorumu Fatma Türe 

(2015) Fact and fantasies: images of Istanbul women in the 1920’s kitabında yapar 

ve 1920’lerde popüler erotik serilerin yasaklanmadıklarını söyler (s. 132). 1924’te 



160 

 

Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın Ben Deli miyim romanının müstehcenlik gerekçesiyle 

yargılanmasının ise erotik edebiyat üreten genç yazarların cesaretini kırmadığını 

aksine Gürpınar’la kendilerini aynı statüde gördükleri için daha teşvik edici 

olduğunu dile getirir (s. 149). Toprak da aynı kanıdadır: Özellikle Hüseyin 

Rahmi’nin bu tür edebiyatta kalem oynatması, hatta mahkemelik olması, genç 

yazarları cesaretlendiriyordu” (Toprak, 2017, s. 56). Toprak’a göre müstehcenlik 

kriteri de önemli bir sorun teşkil etmektedir; Osman Cemal Resimli Ay’da kaleme 

aldığı “Açık yazı ve resimler gençleri nasıl bozuyor?” başlıklı yazısıyla müstehcen 

konusunda okuru uyarır, genç nesiller için yaratacağı tehlikeye dikkat çeker (s. 55). 

Zeki Mesut ise Hayat dergisinde basın özgürlüğünün mahremle sınırlı olduğunu, 

İngiltere’de dahi bu tür yayınların yasaklandığını, sansür uygulanmazsa durumun 

kötüleşeceğini yazar (s. 58). 1929’da Vakit’te Refik Ahmet Sevengil tarafından 

“Çıplak ve Müstehcen Nedir?” anketi yapılır (Arslan, 2016, s. 63). Arslan’a göre bu 

durum 1920’lerin sonunda müstehcenlik duruşmalarının yaygınlığını ve kamuda 

tartışılır oluşunu göstermektedir (s. 64). 1924 yılındaysa dünyada 40 ülkenin 

imzaladığı müstehcenlik karşıtı “International Convention for the Supression of the 

Circulation of and Traffic in Obscene Publications” adlı bildiriyi Türkiye de imzalar 

(s. 65). Müstehcenlik karşıtlığının önemli bir sebebi de müstehcenliğin bir tehdit 

olarak komünizmle paralel görünmesi, birlikte ele alınmasıdır. Örneğin dönemin 

etkili yazarlarından Peyami Safa gazete yazılarında bu ikili yapıyı sıklıkla kullanır ve 

erotik edebiyatla komünizmin beraber çalıştıklarını iddia eder. Arslan’ın aktardığına 

göre Safa, komünistlerin gençleri yeni edebiyat olarak sundukları müstehcen 

edebiyatla zehirlediklerini iddia eder. Ayrıca  Arslan, bu bağlantıyı kuran ilk kişinin 

Safa olmadığını söyler, Türk Ocakları adlı milliyetçi grup müstehcen edebiyatla ilgili 

bir bildiri de yayımlamıştır (s. 83).  



161 

 

Müstehcenliğin komünizmle ilişkilendirilip bu nedenle yasaklı ilan 

edilmesinin bir örneği olarak Fakir Baykurt’un 1958 yılında yayımlanan romanı 

Yılanların Öcü örneği verilebilir. Evinin önüne ev yapılmasını istemeyen ve bunu bir 

tür direnişe çeviren köylü Irazca karakterinin direnişini konu edinen roman hakkında 

aynı sene müstehcen yayın kovuşturması açılır. Bilirkişi romanı inceler ve 

17.11.1958’de roman hakkında takipsizlik kararı çıkar (Yetkin, 1970, s. 173). Köy 

romanının önemli isimlerinden Baykurt adliyenin bu kararından sonra aynı yıl Milli 

Eğitim Bakanı Tevfik İleri ile bu konuda tartıştıklarını ve İleri’nin romanın 

müstehcen olduğuna dair bir rapor hazırlattığını belirtir (s. 173). Yüksel Taşkın da 

(2008) “Anti-Komünizm ve Türk Milliyetçiliği: Endişe ve Pragmatizm” yazısında 

anti-komünist söylemin en dikkat çekici öğelerinden birinin ahlak/namus vurgusu 

olduğu söyler, Taşkın komünistler için özellikle cinsel serbestlik silahıyla gençleri 

yoldan çıkaracakları yakınmalarının sürekli karşılaşıldığını dile getirir. Taşkın’a göre 

küçük ve orta boy toprak sahiplerini en çok etkileyen anti-komünizmi besleyen bu 

ahlakçılık vurgusu ve bu dildir (s. 632). Dolayısıyla, temel meselesi mülkiyet olan 

Yılanların Öcü bu bağlamda incelenebilir. 

Erken Cumhuriyet’ten sonraki dönemde müstehcenlik gerekçesiyle 

yargılanan eserlere baktığımızdaysa bu eserlerin çoğunluğunu 1980’li yıllardan 2000 

sonrasına uzanan bir çizgide müstehcen bulunan romanlar oluşturmaktadır. Bu 

bölümde eserlerin yargılanma zeminleri temel olarak iki hat üzerinden ele 

alınacaktır: politik bedenin müstehcenliği ve 1980 sonrası cinsel özgürlük patlaması. 

Müstehcenlik gerekçesiyle yargılanmış eserlere bakıldığında müstehcenin cinsel 

içerikle ilişkisinin ötesinde kavramın politik olarak nasıl işletildiği bu bölümün temel 

iddiası ve araştırma konusudur. Bu bölümde dava dosyalarından, Küçükleri Muzır 

Neşriyattan Koruma Kurulu’nun raporlarından, dönemin gazete haberleri gibi çeşitli 



162 

 

belgelerden ve müstehcenlik üzerine kuramsal okumalardan yararlanılmıştır. 

Müstehcenlikle ilgili yasaklar hem TCK’nın ilgili maddeleri hem de Küçükleri Muzır 

Neşriyattan Koruma Kurulu üzerinden yürütülmüş, her iki yapı da bugüne dek çeşitli 

değişimler geçirmiştir. Bu bölümde ilk olarak bu iki yapıdan bahsedilmekte, daha 

sonra politik bedenin müstehcenliği kısmında işkence-beden ve müstehcen ilişkisi 

üzerinden yargılanan eserler incelenmekte, ikinci alt bölümdeyse 1980’lerden sonra 

gelen cinsellik patlaması içinde kadın istismarı, cinsel kimlik üzerinden okuma 

sunulmaktadır. Öte yandan 2000’li yıllarda Muzır Kurulu’nun giderek sayıca artan 

yasaklamaları, AKP dönemindeki muzır patlaması ise dikkat çekicidir ve daha 

detaylı bir incelemeyi gerektirmektedir. 

 

4.1  Müstehcenliğin kapsamı ve kavramsal sınırları 

1926 yılında tasarlanan ilk Ceza Kanunu ile müstehcenlik olgusu doğrudan olmasa 

da yasada yerini alır. TCK’nun 8. Bap, Adabu Umumiye ve Nizamı Aile Aleyhinde 

Cürümler’in birinci faslının “Cebren ırza geçen, küçükleri baştan çıkaran ve iffete 

taarruz edenler kapsamında suçlar” başlığının altındaki 426, 427 ve 428. Maddeleri 

“Halkın ar ve hayâ duygularını inciten veya cinsi arzuları tahrik ve istismar eder 

nitelikte genel ahlaka aykırı” yayınları kapsamaktadır. Dolayısıyla, müstehcen 

bulunacak eserlerin cezaya tabi olmaları henüz bu tarihlerde belirlenmiş olsa da 

“genel ahlaka aykırı” bulunacak eserler için herhangi bir kriter tam anlamıyla 

belirlenmemiştir. Aslında bu durum yasanın daha en başından oldukça muğlak ve 

tartışmalı ifadelere sahip olduğunu göstermektedir. 1927 yılında ise bu yasa 

kapsamında Küçükleri Muzır Neşriyattan Koruma Kurulu oluşturulur. Küçükleri 

Muzır Neşriyattan Koruma Kanunu “18 yaşından küçüklerin maneviyatı üzerinde 

muzır tesir yapacağı anlaşılan” yayınlar için sınırlamaları ve kurulun yapısına dair 



163 

 

bilgileri içerir. (www.mevzuat.gov.tr, s. 867) İlk kurulduğunda Başbakanlık’a bağlı 

olan kurul 2018’de Kanun Hükmünde Kararname ile Çalışma, Sosyal Hizmetler ve 

Aile Bakanlığına bağlanır ve kurulda yer alacak isimleri bakanlık belirler, oysa daha 

önce farklı bakanlıkların, örneğin Adalet Bakanlığı, Milli Eğitim Gençlik ve Spor 

Bakanlığı vb. Kültür ve Turizm Bakanlığının atadığı güzel sanatlar dalında ün 

yapmış kişiler atadığı üyeler, çeşitli gazeteciler cemiyetlerinin belirleyeceği 

adaylardan oluşmaktadır (Resmi Gazete, 1986, s. 1,2). Kurulun bir görevi de 

müstehcen bulunan eserlerin davalarında bilirkişilik yapmaktır, yani Türk Ceza 

Kanunu’nun müstehcenlikle ilgili maddelerine ilişkin suçlarla ilgili olarak yargı 

organlarına resmi bilirkişilik yapmakla yükümlüdür. (www.mevzuat.gov.tr, s. 867) 

Kurul tarafından muzır bulunan eserlere “küçüklere zararlıdır” damgası vurulur ve 

bu eserler  

a) Açık sergilerde ve seyyar müvezziler tarafından satılamaz. 

b) Dükkanlarda, camekanlarda ve benzeri yerlerde teşhir edilemez. 

c) Bir yerden bir yere teşhir maksadıyla açık bir surette nakledilemez ve 

müvezziler tarafından bunlar için sipariş kabul olunamaz. 

d) Gazeteler, mecmualar, duvar ve el ilanları, radyo ve TV ile veya diğer 

suretlerle ilan edilemez, satışı için reklam ve propaganda yapılamaz.  

e) Para mukabili veya parasız küçüklere gösterilemez, verilemez ve hiçbir 

suretle okul ve benzeri yerlere sokulamaz. (s. 868) 

 

Bu tür eserler 18 yaşından büyüklere içi görülmeyen zarf veya poşet içinde 

satılabilir, hatta aynı maddede bu uygulamayı kurulun kararı olmadığı halde 

küçüklerin maneviyatı üzerinde muzır etki yaratacağını düşünen eser sahiplerinin de 

kendiliklerinden yapabileceği belirtilir (s.869).  

2020 yılındaysa artan yasaklamalarla beraber Aile, Çalışma ve Sosyal 

Hizmetler Bakanı Zehra Zümrüt Selçuk Muzır İçeriklerle Mücadele (MİM) 

Programını ilan etmiş ve vatandaşların muzır buldukları yayınları ihbar etmeleri için 

çeşitli uygulamalar üzerinden bir ihbar hattı kurduklarını açıklamıştır (Bakanlık 

'muzır neşriyatlar' için ihbar hattı açtı, 2020). Kurul gelen ihbarların en çok kitaplara 



164 

 

dair olduğunu açıkladı (2021). AKP dönemindeki muzır patlaması sadece Türkçe 

edebiyat ile sınırlı değildir; pek çok çeviri eser muzır bulunur, özellikle Sel 

Yayınları’nın pek çok kitabı müstehcen bulunur: Ben Mila Perinin Sarkacı, 

Guillaume Apollinaire Genç Bir Don Juan’ın Maceraları ve Onbirbin Kırbaç, 

Chuck Palahniuk Ölüm Pornosu, William Burroughs Yumuşak Makine. Bunların 

yanı sıra çocuk kitaplarına yönelik yasaklarda da artış oldu: Kurul 2021’de Alice 

Oseman’ın Kalp Çarpıntısı LGBT+ olduğu gerekçesiyle muzır bulunur, Çıtır Çıtır 

Felsefe Serisi’nin, “Aşk ve Dostluk, Beden ve Akıl, Cesaret ve Korku, Diktatörlük 

ve Demokrasi” gibi kitaplarını 2022’de muzır bulur, Elisabeth Brami Kız Çocuk 

Hakları Bildirgesi yasaklanır; 2000’li yıllar özellikle çocuk edebiyatındaki 

yasaklamalar konusunda da dikkate değerdir.  

Günümüzde basılı yayınların müstehcenlik gerekçesiyle yargılanmasında 

5237 sayılı TCK’nun 226. maddesine bakılırken bu bölümde incelenen pek çok eser 

yürürlükten mülga 765 sayılı TCK’nun 426. Maddesi üzerinden yargılanmıştır. Bu 

maddelerde müstehcenliğin tanımı bulunmamaktadır ama 12.03.1986 tarihli Resmî 

Gazete’de yayımlanan değişiklikle birlikte, müstehcenliğin tespiti için bir kriter 

getirilir ve “halkın ar ve haya duygularını inciten veya cinsi arzuları tahrik ve 

istismar eder nitelikte genel ahlaka aykırı” olan eserler müstehcen bulunur. Bu kriter 

5237 sayılı kanunda çıkarılır (Duman, 2019, s. 17). Her ne kadar TCK 226 “Bu 

madde hükümleri, bilimsel eserlerle; üçüncü fıkra hariç olmak ve çocuklara ulaşması 

engellenmek koşuluyla, sanatsal ve edebi değeri olan eserler hakkında uygulanmaz” 

(www.mevzuat.gov.tr) maddesini içerse de hem müstehcenliğin hem de “edebi 

değer” ifadesinin muğlaklığıyla beraber pek çok edebi yargılamanın bu gerekçeden 

kaynaklandığını görürüz.  



165 

 

Anayasada tanımı yapılmayan bu kavramın temel motivasyonunun cinsellik 

üzerinden şekillendiğini ve kararların değişen politik iktidar dönemlerinde de temel 

olarak bu çerçeve üzerinden verildiğini, tartışmaların bu hat üzerinden ilerlediğini 

görürüz. Öte yandan meseleyi sadece bu yönden değerlendirmek ve cinselliği politik 

olmayan bir kavram üzerinden ele almak müstehcenlik ile yargılanan metinleri 

değerlendirmek için oldukça yetersiz bir bakış açısı sunmaktadır. Eli M. Oboler 

(1974) The Fear of the Word: Censorship and Sex başlıklı kitabında tüm sansür 

biçimlerinin temelde politik olduğunu ve bunun müstehcen addedilen eserler için de 

geçerli olduğunu dile getirmektedir: “Tüm sansür temelde siyasi sansür veya en 

azından ideolojiktir. Amaç, cinsel içerikli yazı ve okumaları kısıtlamak veya 

reddetmek olabilir; ama kullanılan yöntem geleneksel olarak yasalar, mahkemeler ve 

tüm adalet sistemidir” (s. 106). Oboler’in düşüncesinden yola çıkarak müstehcenliğin 

yargı sistemi içinde biçimlenmesi, cinselliğin temsilinin sınırlarının yasalarla çizilme 

çabası politik bir mesele olduğu söylenebilir. Müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan 

edebi eserlerde de ilk olarak kavramın yasada bu şekilde muğlak bir şekilde yer 

alması ve bir tanımının olmaması politik olarak kullanışlı bir yasaklama zemini 

oluşturur. Dolayısıyla herhangi bir cinsel içerikten dolayı yargılanmış görünen 

kurmaca eserlere yakın okuma yapıldığında eserlerin yargılanma zeminini 

oluşturabilecek ve cinsellikle kimi zaman doğrudan ilişkisi olmayan, kimi zamansa 

tam da cinselliğin sınırını belirleyici pek çok öğe görmek mümkündür. 

Müstehcenlik davaları dünyada da edebiyat alanında önemli tartışmalara 

sebep olmuş, özellikle Amerika ve İngiltere’de, 1900-1940 arası hem davalar hem 

tartışmalar yoğunlaşmış, örneğin D. H. Lawrence’ın Rainbow (Londra, 1915), James 

Joyce’un Ulysses37 (New York, 1921), Radclyffe Hall’un The Well of Loneliness 

 
37 Joyce’un Dublinliler’inin 1000 adet ilk baskısı 1912’de Dublin’de ve Ulysess’in 500 baskısı 

1922’de Amerika’da yakılmıştır. (Bradshaw & Dettmar, 2006, s. 107) 



166 

 

(Londra, 1928) gibi kitapları müstehcenlik gerekçesiyle yargılanmıştır (Potter, 2013, 

s. 1). Henry Miller Yengeç Dönencesi (1934), Charles Baudelaire Kötülük Çiçekleri 

(1857), Gustave Flaubert Madame Bovary (1856) bu gerekçeyle yargılanan 

eserlerdendir. Tüm bu edebi sansürün yazarların müstehcenliği edebi özgürlük ile 

ilişkilendirmelerine neden olduğunu ve böylece özgür edebiyat için direnişe 

geçtiklerini söyleyen Potter, Lawrence, Joyce, Ezra Pound, Virginia Woolf ve pek 

çok yazarın bu mesele üzerine düşündüğünü ve modern sansür hakkında makaleler 

ve kitaplar yazdıklarını söyler38 (s. 4, 5). Türkiye’de de müstehcenlik 

yargılamalarıyla beraber benzer bir durumun geliştiğini ve buradaki yazarların da 

edebi sansüre karşı harekete geçtiklerini, dergi dosyaları hazırladıklarını, kitaplar 

çıkardıklarını, köşe yazıları yazdıklarını, bildiler, konferanslar hazırladıklarını 

görürüz. Örneğin aralarında Melih Cevdet Anday39, Attila İlhan, Demir Özlü, Ferit 

Edgü, Orhan Duru gibi yazarların olduğu pek çok yazar ve hukukçunun 

müstehcenlik üzerine yazılan yazılarının toplandığı Müstehcen isimli kitap 1975 

yılında Soyut Yayınevi tarafından basılır. Milliyet Sanat Dergisi 1 Haziran 1986 

tarihli sayısını müstehcenliğe ayırır ve benzer isimler yazılar kaleme alır. Henry 

Miller’ın Oğlak Dönencesi ve Ahmet Altan’ın Sudaki İz romanlarının yasaklanması 

ve imha edilmesi kararlarından sonra aralarında Ada, Habora, Oda, Cem, İletişim, 

Metis, Adam, Ayrıntı gibi yayınevlerinin olduğu 32 yayınevi “Bugün ülkemizde 

görülen kitaba yönelik baskıların bir tür insan hakları çiğnenmesi olduğuna inanıyor, 

kitaba yönelik her türlü imha eyleminin insanın yaratıcı özünü hedef aldığını 

düşünüyoruz. […] Bir yapıtın sanat eseri olup olmadığının tek ölçütü insandır” 

 
38 D. H. Lawrence Pornography and Obscenity başlıklı yazısında bu iki kavramın muğlaklığından ve 

zamana, topluma, kültüre göre değişebilir niteliklerinden bahseder ve cinsel istek uyandırmanın bir 

sanat eserini illaki kötü yapmayacağını söyler. (Lawrence, 1955) 
39 Anday’ın Murat Tek takma adıyla yazdığı Zifaftan Önce (1957) romanı da müstehcenlik 

gerekçesiyle yasaklanır. 



167 

 

diyerek bir bildiri hazırlamışladır (1988, s. 10). Romanın dava gerekçesini de 

ekleyerek “Kitaptan Korkulmayan Bir Dünya İçin” ibaresiyle yeniden bastıkları 

kitap da basıldığı gün toplatılıp hakkında TCK 426/1 ve 427/son'dan dava açılır ama 

25 avukatın gönüllü olarak savunduğu dava "suçun yasal unsurlarının oluşmadığı" 

gerekçesiyle beraatle sonuçlanır (Gürsoy Sökmen, 1996, s. 1467). 

Müstehcenliğin tanımının yapılmaması ve kavramın sınırlarının oldukça 

belirsiz oluşu hangi eserlerin bu kategoriye dahil edilip hangilerinin edilmeyeceği 

konusunda problemler yaratır, bu yetkinin verildiği yapı yani eserin müstehcen olup 

olmadığına karar veren kurul Muzır Kurulu’dur. Kavramın muğlaklığını değişen 

dönemlerde kurul üyeleri ve hakimler de kabul eder, örneğin 1986 yılında dönemin 

Muzır Kurulu’ndan bir isim olan Nihat İlhan şunları söylemektedir:  

Müstehcenliği tarif etmem çok zor. Herkese göre değişir. Üstelik ben de 

hazırlıksızım. Ama muayyen yaştaki çocukların bu yayınlardan korunması 

lazım. Yayınlar bizim örf ve adetlerimizi bozmayacak şekilde olmalıdır. 

Kurulda vicdanımın sesine ve kanunun lafzına uygun olarak, kimsenin tesiri 

altında kalmadan çalışacağım. (1986, s. 12) 

 

Müstehcenlik kavramının göreliliğini Stefan Morawski de “Art and Obscenity” 

başlıklı makalesinde vurgular. Kavramı çeşitli yöntemlerle tanımlamaya çalışan 

Morawski, kavramda sıklıkla vurgulanan “kişide cinsel dürtüleri uyandırma” gibi 

ifadelerin psikolojik ve sosyal antropolojik açıdan oldukça farklı yönleri 

olabileceğinin altını çizer:  

Ama bu da şüphe uyandırıyor, çünkü "cinsel içgüdüleri uyandırmak", "özel", 

"kaba" gibi terimleri hemen göreceleştirmemiz gerekiyor. Burada psikoloji ve 

sosyal antropoloji alanına müdahale ediyoruz. Bazıları için cinsel bir uyaran 

olan şeyin diğerlerini uyarmadığını, Fransız ve İngiliz uygarlıklarındaki özel 

alanın yine bir bütün olarak Avrupa kültüründe kabul edilenden tamamen 

farklı olduğunu gösteren çok sayıda örnek bulmak zor olmayacaktır. 

(Moravski, 1967, s. 195) 

 

Arapça nesli bozuk, melez, soysuz “hacin” sözcüğünden gelen müstehcen sözcüğü 

çirkin sayılan, ayıp anlamları taşımaktadır (Nişanyan), Türk Dil Kurumu kelimenin 



168 

 

anlamını “açık saçık, edebe aykırı, yakışıksız” (Türk Dil Kurumu Sözlükleri) olarak 

verir. Kerstin Mey’e göre müstehcenliğin rencide edici, kabul edilmiş edep, terbiye 

ve haya standartlarına karşı geldiği için, gücendiren veya kızdıran bir şeyi ifade eder. 

Müstehcenlik, duygularla veya iğrenme ve tiksinmeyle bağlantılıdır. Hukuk 

bağlamında, ahlaki olarak yozlaşmaya veya yozlaşmaya eğilimli bir şey olarak kabul 

edilir (2007, s. 6).  

Müstehcen kelimesinin İngilizce karşılığı olan “obscenity” ise musibet, 

tiksindirici, açık saçık gibi çeşitli anlamlara gelmektedir. Potter, müstehcen 

kelimesinin olumsuz, uğursuz, iğrenç, pis, uygunsuz anlamına gelen Latince 

“obscēnus”tan geldiğini ve bu anlamlara göre diğer üyelerin “kirlenmesini” önlemek 

için müstehcen kişi veya şeyin gruptan dışlanması, atılması gereken şey olduğunu 

söyler. Potter aynı zamanda kelimenin temsilin sınırlarını işaret ettiğini, insanlığın 

veya dilin sahne dışında (off-stage) kalması gereken yönlerine atıfta bulunduğunu 

belirtir. Kelimenin sivil ve teatral kökenleri ile tehdit ve enfeksiyonla olan 

bağlantılarının modern yasal tanımlarına taşındığını iddia eder (Potter, 2013, s. 3). 

Potter’a göre müstehcen bulunan edebi metinler cinselleştirilmiş müstehcen 

bedenlerden özellikle belirli tarihsel, dinsel ve yasal tabuları ihlal eden bedenlere 

kadar çok geniş bir düşünce skalasına karşılık gelir (s. 3). Potter’ın da belirttiği gibi 

kelime Antik Yunan’da oynanan oyunlarda sahne önünde gösterilmesi uygun 

bulunmayan bölümlerin sahne arkasında gösterilmesi anlamına gelen offstage 

kelimesini de çağrıştırmaktadır. Dolayısıyla müstehcen, kamudan uzak tutulması 

gereken daha özel bir alana işaret eder; bu anlamıyla müstehcen tam da sansürün 

kendisini de işaret eder ve neyin sahnede neyin sahne dışı kalacağının, görünebilir ve 

görünemez içeriklerin sınırını çizer. Mey, sahne dışı veya sahne dışıyla ilgili olarak 

müstehcenliğin kültürel pratiklerin ve cinsel ilişki, idrara çıkma ve dışkılama gibi 



169 

 

kamuoyundan gizlenmesi gereken süreçleri kapsayacak hale geldiğini ve kavramın 

korkunç ve tiksindirici gibi estetik nefreti ifade ettiğini, gelişmekte olan bir burjuva 

toplumuyla ilişkili ve modernitenin başlangıcı olarak bir özel-kamusal alan ikiliğinin 

kademeli olarak ortaya çıkmasıyla ayrılmaz bir şekilde bağlantılı olduğunu iddia 

etmektedir. Mey’e göre müstehcenlik bedensel işlevler ve cinsel konularla ilgili 

tarihsel olarak dinamik, sosyal ve kültürel olarak tanımlanmış çok yönlü bir ar 

(shame) ve haya (modesty) duygusunun kurulmasıyla iç içedir. Mey gelişen bu 

sosyal davranış normlarının ve bunların sergilenmesinin hegemonik cinsiyet ve ırksal 

ilişkilerden son derece etkilendiğini ve zamanın ahlakı tarafından oluşturulduğunu 

söyler (Mey, 2007, s. 6).  

Sözcüğün pek çok başka anlamlara açılan kullanımları vardır: iğrenç, 

ahlaksız, uygunsuz, pis, kirli, uygunsuz, şehvet düşkünü, açık saçık, geleneksel 

limitleri aşan, müstehcen, kaba (Lockhart & Robert, 1955, s. 587). Dolayısıyla 

sözcüğün kamusal alan-özel alan, estetik, etik gibi kavramlarla doğrudan bağlantısı 

olduğunu söylemek mümkündür. “Müstehcenlik teriminin kendisi, kademeli olarak 

ortaya çıkan ve genişleyen ve giderek daha karmaşık hale gelen kitle iletişim ve bilgi 

ağlarıyla (yazılı medya, yayıncılık ve internet) birlikte bu nesneler ve eylemler 

etrafında kamusal/yasal/kültürel söylemin icra edilmesiyle oluşturulur” (Mey, 2007, 

s. 7). Müstehcenlik böylece ahlaki/estetik/yasal/illegal bir belirsiz değerler alanı çizer 

ve bir edebi eserin müstehcen olduğunu iddia etmek de tüm bu alanların belirsizliği 

içinde bir değer yargısı belirtmektedir: “Resmi yargı bağlamında müstehcen, metin, 

görsel40, görsel-işitsel veya multimedya materyali olsun, kültürel temsil alanında yer 

 
40 Enis Batur’un Elma romanı hakkında İstanbul 4. Sulh Ceza Mahkemesi tarafından 22.01.2002 

tarihinde TCK 426. Maddeye muhalefet gerekçesiyle dava açılır ve roman müstehcen bulunarak 

toplatılır. Romanın müstehcen bulunmasının sebebi kapağındaki Gustave Courbet’nin “l'origine du 

monde” adlı resmidir. Kitap 2005’te beraat eder. Ahmet Ümit’in Başkomiser Nevzat-Tapınak 

Fahişeleri İsmail Gülgeç’in çizimlerini yaptığı çizimler nedeniyle 2007 yılında muzır bulundu. 



170 

 

almaktadır. Daha doğrusu, estetik, yasal ve ahlaki alanların ara yüzünde yer alır ve 

bu değer sistemlerinin kamusal tartışmaları ve dolayımları aracılığıyla inşa edilir” (s. 

7). Dolayısıyla müstehcenlik kavramının nötr bir kategori olmadığı açıktır. Kavram, 

yapısı itibarıyla politik çıkarlara göre şekillenen, kontrole çok açık bir tanımlamaya 

sahiptir. Mey müstehcen kategorisinin hiç de masum veya tarafsız olmadığını, sosyal 

(ve dini) gruplar tarafından sosyal gücü ve kontrolü sürdürmek veya bunlara karşı 

çıkmak, sansür önlemlerinin uygulanmasını ve uygulanmasını teşvik etmek ve haklı 

çıkarmak amacıyla siyasi çıkarlara ve araçsallaştırmaya tabi olduğunu öner sürer. 

Mey’e göre bu önlemler, sapkın, sapkın ve patolojik kabul edilen ve bu nedenle 

ahlaki açıdan yozlaştırıcı ve potansiyel olarak sosyal açıdan tehlikeli veya 

istikrarsızlaştırıcı olarak kabul edilen kültürel uygulamaları, ifadeleri ve söylemleri 

izlemek ve bastırmak için uygulanır (s. 8). Dolayısıyla, değişen politik iktidarlar bu 

kavramı kendi ideolojilerine göre şekillendirebilmekte ve buna göre edebiyata 

kendilerine göre bir model ve temsil biçimi sunmak istemektedirler. Bu amaçla 

kavram farklı şekillerde kullanılmaktadır. 

 

4.1.1  Yargılanan eserde bütün-parça müstehcen ilişkisi 

Müstehcenlik davalarında en sık görülen savunmalardan biri eserin sadece belirli 

bölümünün müstehcen bulunmasının tüm eserin müstehcen olarak işaretlenmesine 

karşı çıkmak şeklindedir. Bu savunmaya göre müstehcen eserde sadece birkaç “ayıp 

söz” geçmesi onu müstehcen kılmaz, eserin bir bütün olarak değerlendirilmesi 

gerekmektedir; sanat eseri parçalara ayrılarak yorumlanamaz çünkü her bir öğesi 

diğer öğelerin de içeriğini etkiler (Kaplan, 1955, s. 549). Davalarda özellikle 

yazarların savunmalarında tam da bu argümanla hareket edildiğini ve savunmanın 



171 

 

cinsellik içeren bazı sahnelerin tüm bir eseri müstehcen kılmaya yetmeyeceği savıyla 

şekillendiğini görürüz. 

Bu savunmaların bir örneğini Nedim Gürsel’in 8.3.1984 tarihinde TCK 426. 

Maddeye göre müstehcen bulunarak hakkında toplatma kararı verilen ve aynı sene 

beraat eden kitabı Kadınlar Kitabı (1983) romanında görürüz. Gürsel savunmasında 

kitabının “insanlardaki şehvet isteklerini sömürmek, onları tahrik etmek gibi bir 

amaç gütmediğini” (Gürsel, Kadınlar kitabı, 1994, s. 173) söylemiş, kitabın tümü 

okunduğunda müstehcenlikle suçlanan bölümlerin birkaç cümleyi geçmediğini ve bu 

kısımların da öykünün kahramanının bakış açısından anlatıldığını belirtmiş, kitabının 

bir edebiyat eseri olduğunu ısrarla vurgulamış ve gerçekten tahrik edici oldukları 

halde piyasada serbestçe dolaşımda olan dergi, video kaset, plak gibi ticari ürünlerin 

varlığını işaret etmiştir (s. 174). Pınar Kür de 1979 yılında yayımlanan ve 1988 

yılında müstehcen bulunarak İstanbul 4. Sulh Ceza Mahkemesinin toplatma kararı 

verdiği ve aynı sene beraat eden romanı Asılacak Kadın için yaptığı savunmada 

şunları söyler:  

1979 yılından bu yana kitabı okuyanların sayısı yüzbinlere, filmi sinema ya 

da videoda seyredenlerin sayısı milyonlara varmıştır. Bunca yıldır, bunca 

insan arasında, eseri müstehcen bulan, cinsel arzularının tahrik, ar ve haya 

duygularının incinmiş olduğunu ifade eden (resmi bilirkişi kurulunun on, 

sinema sansür kurulunun dokuz üyesi ve sayın savcı dışında) bir tek kişi 

çıkmamıştır. Çünkü romanın ne bütününde ne de herhangi bir bölümünde 

‘müstehcenlik’ amaçlanmamıştır ve yoktur.” (Kür, 2017, s. 147,48) 

 

Dolayısıyla Kür de Gürsel gibi romanının bütününün müstehcen olmadığını ve 

amacının bu olmadığını söyleyerek savunmasını yapar. Füsun Erbulak da 1986 

yılında müstehcen bulunan ve toplatılarak imhasına karar verilen Burgu (984) 

romanının savunmasını benzer bir yapı üzerine kurar. Roman, 1987 yılında yasadaki 

değişiklikler nedeniyle yeniden yargılanır. Yargıç Osman Şirin para cezalarını 

ödemeleri halinde kamu davasının düşeceğini, kitabın imhasına karar verileceğini 



172 

 

söyler, sanıklar bunu kabul etmez. Erbulak romanında cinsel ilişkileri anlattığını ama 

amacının okuru tahrik etmek olmadığını, topluma ve özellikle tiyatroculara bir mesaj 

iletme gayesi taşıdığını söyler ve kitabın müstakil bölümler olarak değil bir bütün 

olarak değerlendirilmesini talep eder (1987, s. 3). Savunmada eserin edebi bir eser 

olduğu, eserin bütünü incelendiğinde amacın ar ve haya duygularını incitmek 

olmadığının anlaşılacağını ve kitabın sadece belirli parçalarını müstehcen bulup tüm 

metni yargılamanın doğru olmadığı belirtilmiştir. Kurul raporundaysa eserin 

bütününde müstehcenlik kastı olmasa da bazı bölümler müstehcense tüm eserin TCK 

426’ya muhalif olduğu ileri sürülür (s. 11). 

Bu bakış açısını benzer davaların neredeyse tamamında görürüz, edebi eseri 

yargılama gerekçesi olarak kitaplardan belirli kısımların gösterilmesi, belirli 

kısımların müstehcen olarak nitelendirilip edebi bulunmaması, kitap hakkında bu 

denli muğlak değerler oluşturulması her zaman tartışmaların başını çeken meseleler 

olmuştur. Bir kitabın müstehcen bulunması için kitaptan küçük bir bölümün dahi 

bağlam dışına çıkarılıp gençlerin zihinlerini karıştırıcı bulunması yeterli olur (Potter, 

2013, s. 2). Benzer durum Çetin Altan’ın müstehcenlikten yargılanan romanı Bir 

Avuç Gökyüzü için de geçerlidir, roman iki sayfası müstehcen bulunduğu için 

yargılanmış ve davanın avukatı Gülçin Çaylıgil hiçbir edebi eserin bir unsuruna 

bakılıp değerlendirilemeyeceğini söylemiştir (1974, s. 10). Sudaki İz davasının 

hâkimi Osman Şirin, kitabın edebiyat sınırlarını aştığını söyler ve sadece müstehcen 

olduğuna kanaat getirilen bölümün çıkarılmasının dahi kitabı ceza almaktan kurtarır 

hale getiremeyeceğini belirtmektedir: “Bu kitaptaki müstehcen bölümle, edebiyat 

sınırları aşılmıştır. İmkân olsa idi sadece bu bölümün çıkartılıp yok edilmesine karar 

verebilirdik” (1988, s. 10). Romanın müstehcen bulunan kısımlarından ilki (2001 

baskısı, sayfa 41) için bu bölümün kendi içinde müstakil nitelik taşıdığı ve “romanın 



173 

 

genel anlamda eritilmesi ve farklı bir mahiyette telakki edilerek müstehcenlikten 

çıkarılması olanaksızdır” (s. 13) denmiş ve bu bölümün aslında romanın bütünlüğüne 

bir katkı sunmadığını, bu bölüm çıkarılsa da romanda eksilme olmayacağı iddia 

edilmiştir (s. 13). Müstehcenlik davalarında parça-bütün ilişkisinin vurgulanması 

edebiyat eserinin edebiliğini, sınırlarını ve “çıkarılabilecek” kısımlarını belirlemek, 

bunlar arasında ayrım oluşturmak ve kurallar belirlemek açısından oldukça önem 

taşımakta ve sadece yargılanan eserleri değil aynı dönemde üretilen diğer eserler için 

de belirleyici hale gelmektedir.  

Tüm bu kararlara baktığımızda yargılayıcı sansür mekanizmasının sadece 

hangi edebi eserin yargılanabilir olduğunun kararını vermenin de ötesinde o eserdeki 

“gereksiz, gözden çıkarılabilecek, fazlalık, işe yaramaz” kısımlara da karar verdiğini 

görürüz. Bu tutum, devletin resmi bir kurumunun, doğrudan yargının konusu 

olduğundan ayrıca önem taşımaktadır. Bu bağlamda, edebiyatın sınırlarının 

belirlenmesinin doğrudan siyasi iktidarın oluşturduğu çerçevede yürütüldüğünü 

söylemek mümkündür. Edebiyatın sınırlarına, bu sınırın aşılıp aşılmadığına 

hükmedecek yapı hukuk kurumları olarak gösterilmiştir. Öyle ki cinselliğin 

temsilinin sınırlarının da belirlenmesi söz konusudur; örneğin Erbulak’ın romanında 

yer alan ve  iddianamede olup kurulun müstehcen bulmadığı kısımlarda geçen 

sevişme sahneleri için kurul “bu bölümlerde kullanılan özenli ifade, ar ve haya 

duygularını incitmeye ve cinsel arzuları sömürmeye yönelik, tahrik edici mahiyete 

ulaştırılmamış, yaşamın bir parçası olan cinsel duygu ve davranışlar genel bir 

anlatımın konusu yapılmış ve sadece bu hudutta kalınmıştır” (s. 17) diyerek aslında 

edebiyatla ilgili hiçbir gerekçe sunmadan edebi olanın sınırını çizmektedir.  

Müstehcenlik tartışmalarında, özellikle edebi yargılamalarda, kurul 

raporlarında karşılaşılan birincil tartışma konusu metnin edebi değeri hakkındadır. 



174 

 

Neredeyse tüm müstehcenlik davalarında müstehcen bulunan eserin edebi değerinin 

olmadığı iddia edilir. Oboler tüm sansür uygulamalarının belirli yargılara 

dayandığını ve bu yargıların genellikle doğası gereği yasal oldukları varsayılsa da 

aslında yaygın olarak ahlaki, estetik, sosyal ve özellikle kişisel yargılar olduklarını 

iddia eder. Müstehcenlik veya pornografi kararlarının oldukça öznel olduğunu 

belirten Oboler, yargılanan bir kitabın varsayılan "edebi niteliğini" desteklemek için 

tanıklık yapması istenen edebiyat eleştirmeni, toplumsal önem taşıyan bir estetik 

yargıyı ifade etme çabası içinde tutarsızlığa ya da muğlaklığa itildiğini öne sürer 

(Oboler, 1974, s. 109). Müstehcenliğin muğlaklığının yanında edebi değer gibi bir 

kriterin muğlaklığı nedeniyle bu davalar oldukça tartışmalıdır. Örneğin Meltem 

Arıkan’ın 2004 yılında müstehcen bulunan ve toplatma kararı verilen Yeter Tenimi 

Acıtmayın (2003) romanı hakkında kurulun verdiği raporda kitabın entelektüel ve 

edebi bakış açısına yakışmayan içeriğe sahip olduğu öne sürülmüştür (Marakoğlu, 

2008, s. 64, 65). Şebnem İşigüzel’in 1993 yılında müstehcen bulunan Hanene Ay 

Doğacak (1993) kitabındaki öyküler içinse kurul “kamuoyunun tümünü ilgilendiren 

bir sanat niteliğinin ağırlığını taşımadığı” (İşigüzel, 1994, s. X) yönünde karar 

vermiştir. Benzer bir ifade Anıl Alacaoğlu’nun 2009 yılında muzır bulunan Üçüncü 

Sınıf Kadın romanı için de raporda kullanılmıştır (Üçüncü Sınıf Kadın isimli kitap 

hk., 2009, s. 9). Füsun Erbulak’ın 1985’te müstehcen bulunan 60 Günlük Bir Şey 

romanı içinse gerekçede “gerçekten sanat değeri tartışılabilir” (Erbulak, 1985, s. 191) 

ifadeleri yer almıştır.  

Müstehcenlik davalarında sıklıkla karşılaşılan ve eserin edebiliği hakkında 

yürütülen tartışma aslında edebi olanı müstehcen olandan ayırma çabasıdır. 

Gerçekten edebi yazının müstehcen olamayacağı ve gerçekten müstehcen olan 

yazının tam anlamıyla edebi olmadığı yönünde genel kanı vardır (Bachman, 2018, s. 



175 

 

6). Oysa bu durum, aynı zamanda müstehcenlik kararının sadece ahlaki bir kınamaya 

ilişkin olmadığını aynı zamanda müstehcen bulunan eserin herhangi bir estetik 

değerinin olmadığının ilanıdır. Dolayısıyla bir eser hakkında müstehcen olarak yargı 

verdiğiniz anda o eseri “yüksek sanat” kategorisinden ve ahlaki olarak kabul 

edilebilir, yasal olarak izin verilen ve dolayısıyla entelektüel olarak üstün olandan 

dışlanır ve ayrı bir kategoriye dahil edilir (Mey, 2007, s. 10,11). Dolayısıyla 

müstehcen bulunan eserler sadece toplatılarak belirli süre, beraat edene kadar 

dolaşıma girmemekle kalmaz; bu eserlerin üzerindeki yasak kalksa dahi haklarında 

verilen edebi değer yoksunluğu hükmü kalıcılık taşıyabilir.  

Buraya kadar yürütülen müstehcenlik hakkındaki kavramsal tartışma bu 

bölümde incelenen eserlerin yorumlanmasında akılda tutulmalıdır; çünkü bir eserin 

müstehcenlik gerekçesiyle yargılanması en temelde bu kavramın çeşitli politik 

işlevler için kullanılmasıyla ilişkilidir. Bu bağlamda, ikinci alt bölümde müstehcenin 

politikle ilişkisinin daha belirgin olduğu iki yargılama örneği Bir Avuç Gökyüzü 

(1974) ve Sudaki İz (1985) romanları üzerinden incelenmektedir. 

 

4.2  Politik bedenin müstehcenliği 

Bu bölümde müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan eserlerin işkence ile bağlantısı 

irdelenmektedir. İşkencenin yargılanmış edebiyattaki konumu beşinci bölümde tekrar 

ele alınmaktadır. Bu bölümdeyse işkence, politik bedenin müstehcenliği bağlamında 

incelenmektedir. Müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan kimi eserlerde işkence 

karakterlerin oluşumlarında temel meselelerdendir ve müstehcenliğin geniş anlam 

skalasında yer alan “çıplak, iğrenç, tiksindirici” gibi ifadelerle bedenin gözler önüne 

serildiği işkence anları bu eserlerin temelini oluşturmaktadır. Dolayısıyla bu bölümde 

politik bedenin müstehcenliği düşünülmekte ve bu eserlerin yargılanma zeminini tam 



176 

 

da bu ilişkinin kurduğu iddia edilmektedir; bu iddia iki farklı darbe romanı üzerinden 

Çetin Altan’ın Bir Avuç Gökyüzü ve Ahmet Altan’ın Sudaki İz romanları üzerinden 

temellendirilmektedir. 

İşkence temsilleri hem cinsellikten bağımsız olamadığından hem de 

toplumsal hayatta görünürlüğü neredeyse olmayan bir meseleyi, yani sahne 

dışındakini sahneye taşıdığı için müstehceni işaret eder. Günter Frankenberg 

“İşkence ve Tabu” adlı makalesinde işkencenin alışılmadık ve tabu olarak 

nitelendirildiğini söyler. İşkence yakın zamana kadar halkın gündeminde ve bilgisi 

dahilinde değildir ve işkenceyi hukuka aykırı ilan eden yasal normlar bile işkence 

kanununu ayrıntılı bir şekilde dile getirmiyorlardır (Frankenberg, 2008, s. 404). 

Foucault’nun belirttiği gibi işkence, tarihselliği içinde devletin gücünü ve adaletini 

ortaya koymasına ve göstermesine yarayan bir kamusallık içerse de (Humphrey, 

2005, s. 26) günümüzde işkence mahrem bir hal almış, işkence mağdurunun ızdırabı 

ve itirafı sadece işkenceciler tarafından duyulur olmuştur, işkence sırasında öldükleri 

takdirde de isimleri genellikle kamusal olarak bilinmez, anonimleşir (s. 26). 

İşkencenin bu gizli kapaklı hali ancak ona dair çeşitli imgelerin toplumsal hayatta 

dolaşıma girmesiyle kesintiye uğrar, örneğin Amerika’da Ebu Garip Hapishanesi’nde 

uygulanan işkencelere dair fotoğrafların dolaşıma girmesi veya Türkiye’de özellikle 

12 Eylül tanıklarının anlatıları41 bu tarz kesintiler yaratır. Resmi kayıtlara göre 12 

Eylül’den sonra 650.000 kişi gözaltına alınmıştır ve bunların büyük çoğunluğun 

işkence gördüğü şüphesizdir. (Helvacı, 1996, s. 726). Helvacı’ya göre işkence eylemi 

son derece zor kanıtlanabilen bir suçtur ve kanıtlama, önce işkencenin yapıldığını, 

sonra da kim tarafından yapıldığını belirlemeyi gerektirmektedir. Oysa işkence 

herkesin gözü önünde değil, gizli yerlerde yapılmaktadır, gözaltı sürelerinin 

 
41 Neyyire Özkan Cezaevi Cezaevi, tanıklarla görüşmeler, 1980-86 arası Mamak, Sinop, Diyarbakır 

cezaevleri vs. (Özkan, 1986) 



177 

 

uzunluğu, işkence izlerinin kaybolmasına yol açmaktadır ve iz bırakmadan işkence 

etmenin yöntemleri de araştırılmaktadır (s. 726). Böylece edebiyatta işkence temsili 

aslında zor kanıtlanabilen bir eylemi kayıt altına alır; kendisi de sahne dışında 

bırakılmak istenen işkence eylemini görünür kılmaktadır. Böylesi sahne dışına itilen 

bir uygulama olan işkencenin edebiyatta görünür kılınması ve bu eserler 

müstehcenlik gerekçesiyle yargılanırken işkence sahnelerine hiç değinilmemesi tam 

da sansürün işlediği yer olarak kaydedilir.  

Türkiye’de işkencenin hem yoğunlaştığı hem de kamuoyu tarafından görünür 

olduğu dönemler özellikle darbe dönemleridir. Dolayısıyla işkencenin bu denli 

yoğun olduğu bir dönemde işkence temsillerinin edebiyatta görünür hale gelmesi 

çatışmaya neden olmaktadır. Vendetti’nin ifade ettiği üzere, travmatik olaylara 

tanıklık etme bağlamında, müstehcen, toplumun duymayı veya bilmemeyi tercih 

ettiği anlatılara dair sahne dışı, eşik alanı ifade eder. Müstehcenliğin dinamikleri, 

işkencenin fiziksel gerçekliklerinin küçük ama istenmeyen şekilde mahrem 

ayrıntılarının, işkence tanıklıklarını görülebilecekleri ve anlaşılabilecekleri bir alana 

taşımaya ne kadar yardımcı olduğunu da açıklar. İşkenceye tanıklık eden metinler, 

“sınır dışı” olanı daha merkezi bir role kaydırarak kültürel ve edebi alanları yeniden 

yapılandırır ve onları kabul edilmeye zorlar (Vendetti, 2018, s. 178, 179). Bu nedenle 

işkence sahne dışında kalması gerekendir; sınır dışı edilen sahne dışında kalmadığı, 

yazınsallaştığı anda sansürün de hedefi olmaktadır. Bu bağlamda Bir Avuç Gökyüzü 

romanı işkence ve müstehcen ilişkisi bakımından önemli bir yere sahiptir. 

4.2.1  Bir darbe romanının yasaklanması Bir Avuç Gökyüzü 

Çetin Altan’ın 1974 yılında yayımlanan romanı Bir Avuç Gökyüzü aynı yıl Ankara 1. 

Asliye Mahkemesi’nin kararıyla müstehcenlik gerekçesiyle toplatılır. 28 Ağustos 

1974 yılında gerçekleşen duruşmada Altan romanının müstehcen olmadığını, 



178 

 

romandan çok küçük bir bölümün alınıp tüm romanı müstehcen olarak nitelemenin 

yanlış olduğunu ve bu kısımların da romanın gerçekçiliği bağlamında 

değerlendirilmesi gerektiğini ifade eder:  

Müstehcen eser, toplumun ve kişilerin bilinç altındaki cinsel güdülerini ticaret 

yapmak için istismar etme yönündeki türlü davranışları konu edinen eserdir. 

Benim, hayatım boyunca kişilerin cinsel arzularını istismar yönünde eğilimim 

olmadı. Ben yazar olarak yeryüzünün varmış olduğu anlayışlara hitap etmek 

durumundayım. Ancak çağdaş olursam kendimi çağdaş hissedebilirsem, Türk 

yazarı olarak dünyada kabul edilebilirim. 300 sayfalık bir eserin 2 bölümünü 

ele alarak müstehcen diye mahkûm edilmesine razı olamam. Eserimin 

toplatılması beni hem maddi hem de manevi bakımdan mahkûm etmiştir. 

Unutulmamalıdır ki eserimde cezaevinin en doğal olgusu düştür. Elbette bu 

düşün içerisinde cinsel baskıların yansıması olgusu da yer alacaktır. Bu 

gerçeği görememek hele hele yazar olarak görememek sahteciliğe düşmekten 

başka bir şey değildir. (1974, s. 1) 

Altan’ın romanını bu şekilde savunduğu dava 9 Ekim 1974’te ise beraatle sonuçlanır. 

Dönemin Adalet Bakanı Şevket Kazan’ın kararıyla toplatılan romanın 

yargılanmasına sebep olan kısımlar ilk baskıdaki 26. ve 214. sayfalar olarak 

gösterilir. Bu kısımlarda cezaevinde tutuklu olan karakterin cinsellikle ilgili hayalleri 

yer almaktadır.  

Bir Avuç Gökyüzü 12 Mart 1971 darbesini anlatan ilk roman olarak 

değerlendirilir ve 12 Mart romanı olarak nitelendirilir. Romanda anlatılan olayların 

zamanı tam olarak verilmese de döneminin siyasi atmosferini veren roman 

cezaevinden yeni çıkmış bir siyasi suçlunun yaşamını birkaç günlük zaman diliminde 

geriye dönüşlerle anlatır. İsimsiz bu baş karakter cezaevinden çıktıktan sonra da 

sürekli gözetlendiğini hisseder; öyle ki evinin önündeki tüm satıcılardan şüphelenir, 

onların hangisinin polis olduğunu tahmin etmeye çalışır. Gerçekten de dışarıdayken 

kendisi hakkında bir dava daha açıldığı ve yeniden ceza aldığı bilgisi gelir; bunu 

öğrenen karakter kendisini kimin gözetlediğini çözmekle uğraşır. Romanda 



179 

 

karakterin yaşadığı bu gerilim, sürekli gözetlenme ve kimseye güvenememe, herkese 

şüpheyle yaklaşma hali verilir.  

Romanın yargılanmasına sebep olarak gösterilen cinsellik romanın temel iki 

ekseninden birini oluşturur. Altan, romanı boyunca yaşam/cinsellik/haz beden ve 

ölüm/hapishane/işkence beden ikiliği üzerinden karakterin yaşadığı gerilimi aktarır. 

Dışarıdaki hayat cinsellikle ve özgürleşmeyle gelirken cezaevi ölümü, işkenceyi, 

tutsaklığı ve cinselliğin de yok olduğu bir tek başınalık, yalıtım halini getirir. Bu iki 

hal roman boyunca birbirinin peşi sıra adeta iç içe gelişir. Cinsellik anında işkenceye, 

sevişen beden acı çeken bedene dönüşür. Romanın müstehcen bulunmasına sebep 

olan sayfalardan ilkinde karakterin bir kadınla seviştiğini hayal etmesi vardır, 

kendisini gözleyen herkesten uzak olduğunu düşündüğü bir kayıkta denizdeyken bu 

hayali kurar: “beyin yakan, tüylü, kabarık bir yumuşaklık ve parmakların okşayıp 

girmeye çalıştığı bir kayganlık” (Altan, 1974, s. 26) özgürleşmenin, yaşamın, 

gözetleme halinden uzak olmanın bir hayalidir. Bu hayalin hemen ardından ise 

devreye savcılar, yargıçlar, mübaşirler, polisler vs. girecek ve “Ulan itoğlu itler, ulan 

hergeleler. … Ulan toz edeceğim hepinizi” (s. 25) sesleriyle işkencecinin sesinin 

anımsanmasıyla hayal kesilmektedir. Dolayısıyla müstehcen bulunan bu sayfadaki 

hayal tam da politik olanla ilgilidir, işkencenin bir adım öncesindeki yaşamdır. 

Müstehcen bulunan diğer sayfa ise hapishanede kaldığı zamanın anısıdır; bu kısımda 

bir yandan koğuşta diğer tutukluların cinsellik üzerine konuşmalarını görürüz, öte 

yandan hapishanede siyasi mahkumlardan bir kızın bağırsak düğümlenmesinden 

öldüğünü, bir ispiyoncunun tenekeyle yüzünü kestiklerini görürüz (s. 214). 

Bir Avuç Gökyüzü’nde işkence ve müstehcen aslında romanın bütününe 

yayılmıştır, sürekli gözetim altında tutulan ve tekrar hapishaneye girme endişesi 

yaşatılan karakter için iç ve dış sınırı tamamen belirsizleşmiş, sürekli bu ikilikte 



180 

 

yaşamak zorunda bırakılmıştır. Ev artık mahrem değildir, apartmanın bahçesindeki 

satıcılardan herhangi birinin gözetimi altındadır, romanın sonunda karpuzcunun polis 

olduğunu anlarız. Özel ve kamusal birleşmiş, eriyik hale gelmiştir. Üstelik bu sefer 

işkenceci de belirsizdir ve karakter kim olduğunu bulmaya çalışsa da ona 

erişemeyecektir. Elaine Scarry (1985) işkencenin özneliğin içsel ve dışşal iki 

formunu belirsizleştirdiğini, mağdurun bir yandan acı çekerek, itirafa zorlanarak 

öznellik kazandığını öte yandan işkencecinin tüm metotlarıyla dışşal bir öznellik 

kazandığını, mağdurun kendi bedeninin artık kendine ait olmadığı bir yapı 

kurulduğunu söyler. İç ve dış arasındaki sınırın bu çözünmesi Scarry’e göre özel ve 

kamusalın neredeyse müstehcen bir birleşimine yol açar (s. 53). Bir yandan hiçbir 

güvenliği olmayan mutlak mahremiyeti ve diğer yandan hiçbir ortak deneyim 

olasılığı içermeyen, tamamen kamusal olanın kendini teşhirini beraberinde getirir (s. 

53). Scarry tutuklunun sürekli gözetlendiği ve bu nedenle bir özel alan kalmadığı ve 

bir şefkatli bir kamu olmadığı çünkü insani temas olmayan bir ortamda acı, açlık, 

cinsellik, dışkılama gibi kendi bedeniyle ilgili en mahrem gerçeklerine katılmaya 

zorlandığını belirtir (s. 54). İşkencenin bu özel ve kamunun sınırlarını belirsiz kıldığı 

alandaki yeri önemlidir. Roman, bu sınırın belirsizliği üzerine kurulmuştur, iç ve dış 

belirsiz hale gelmiş, güvenilir ve tanıdık olanla bilinmez ve korkutucu olan da iç içe 

geçmiştir. Öyle ki karakter evinde dahi kendisini güvende hissetmez, karısıyla güven 

temelli bir ilişki kurmadığı gibi evin içinde de hareketlerinin her daim kontrol 

edildiğini düşünmektedir. 

Bir Avuç Gökyüzü ise ev-cezaevi, dışarı-içeri, cinsellik-ölüm gibi ikili 

yapılarla ve bu yapıların sınırlarının belirsizleşmesiyle müstehceni oluşturur; haz 

bedenden politik bedene geçiş karakterin geçmişi hatırlamasıyla ve cezaevinde 

geçireceği günleri hayal ettikçe birbirine karışmaktadır. Her şeyden öte romanın olay 



181 

 

örgüsünün temelini oluşturan gözetlenme hali halihazırda tam da özel hayatın 

kamuya açılmasıyla müstehcenin kendisidir.  

 

4.2.2  Sahne dışı kalan işkence: Sudaki İz 

1985 yılında yayımlanan Ahmet Altan’ın Sudaki İz romanı hakkında İstanbul 

Savcılığının 29.05.1986 gün ve 118 sayılı iddianamesiyle kitabın yayıncısı Erdal Öz 

ve kitabın yazarı Ahmet Altan hakkında kamu davası açılır (2001, s. 8). 22.3.1988 

günlü, 1988/122 sayılı karar ile İstanbul 2. Asliye Ceza Mahkemesi müstehcenlik 

suçlamasıyla kitabın zoralım ve imhasına karar verilir (s. 3). TCK’nun 426. Maddesi 

uyarınca müstehcen bulunan romanı Can Yayınları müstehcen bulunmasına sebep 

olan kısımların üzerine siyah bant çekerek ve bu kısımların yer aldığı gerekçeyi 

romanın başına ekleyerek yayımlayarak sansürü kırmış olur. Bu yöntemi Şebnem 

İşigüzel’in Hanene Ay Doğacak, Henry Miller’ın Oğlak Dönencesi kitapları için de 

uygular. Altan bu uygulama için bir kitaba bunu yaptığı için suç işlediğini ama 

kitabının dolaşımda kalması için bu uygulamaya mecbur olduğunu belirtir (s. 6).  

Roman, dönemin politik atmosferini de içeren bir şekilde 12 Eylül sonrasının 

imalarını içeren bir dönemde Ömer, Fazıla, Bülent ve Necip karakterlerinin yıllar 

içinde süregelen hayatlarındaki değişikliklere, arkadaşlıklarına ve politik tutumlarına 

yer verir; aynı sol örgüt içinde yer almış karakterlerin hayatlarının farklı zamanlarına 

odaklanır. Roman boyunca bu karakterlerin farklılaşan yaşamlarını, arkadaşlarını, 

örgütlü oldukları dönemdeki ve romanın şimdisindeki hallerini okuruz. Roman 

hakkında yazılan iddianamede ilk baskıdaki 19, 29, 30, 31, 56, 57, 186, 187, 248 ve 

249. sayfaların “halkın ar ve haya duygularını inciten, genel ahlaka aykırı nitelikte 

cinsel duyguları tahrik ve istismar eder” yapıda olduğu öne sürülmüş (s. 8) ve iddia 

edilen sayfalar hakkında Başbakanlık Küçükleri Muzır Neşriyattan Koruma 



182 

 

Kurulunun raporundaysa bu sayfalardan sadece üçünün (ilk baskıda 29, 30, 31) 

müstehcen bulunup TCK 426’ya muhalif olduğuna, diğer kısımların müstehcen 

nitelikte bulunmadığına karar verilmiştir (s. 17). Kurul müstehcenliğin tanımındaki 

iki ölçütün “halkın ar ve haya duygularının incitilmesi” ve “cinsi arzuları tahrik ve 

istismar eder nitelikte genel ahlaka aykırı olmak” olduğunu dile getirmiş ve suçun 

oluşması için bu iki kriterden birinin oluşmasının yeterli olacağını belirtmiştir (s. 10) 

Raporda ar, haya, ahlak gibi kavramların muğlak ve göreceli yapısına dikkat 

çekilmiş ve bu nedenle de bir romanı değerlendirirken bir kişinin müstehcen bulduğu 

yerlerin başka kişilerce müstehcen bulunmamasının doğal olduğu öne sürülmüştür (s. 

10) Bu kavramların belirsizliği nedeniyle yargıcın ar, ahlak gibi konularda toplumun 

ortalamasını göz önüne alması gerektiği belirtilmiştir:  

Değerlendirmeyi yapma durumunda olan yargıcın ‘Halkın ar ve haya 

duygusu kavramlarını’ yargı konusu olan yapıta uygularken ortalama edep 

duygusunu belirlemesi, bu ortalama duyguyu saptarken de ne bozulmuş ve 

ifsat olunmuş olan ve bu halinin neticesi her zararlı davranışa serbesti tanıyan 

zihniyeti, ne de son derece hassas ve tutucu olan görüşü ölçü almaması icab 

eder. Ülke halkının sosyal, ve kültürel ortalamasının belirlenmesi, bu ülke 

halkının sosyal ve kültürel ortalamasının belirlenmesi, bu ortalama 

düzeyindekilerin ar, haya ve genel ahlak kavramlarının ölçü sayılması sağlıklı 

bir sonuca varmak için zorunludur. (s. 10) 

Aynı zamanda yargıcın görevlerinden birinin edebi eserleri koruyucu bir yorumlama 

yapması ve eserlerin sahiplerini daha mükemmele özendirici şekilde hareket etmesi 

olduğu söylenmiştir (s. 10). Yasal düzenlemeler müstehcenlik davalarında genellikle 

amacın okurun ahlaki tutumunu müstehcen edebiyatın olası kötü etkilerinden 

korumak olduğunu iddia ederler (Lockhart & Robert, 1955, s. 590). Dolayısıyla, 

eserin okurda yaratacağı etkinin değerlendirilmesi gündeme gelecek; kitabın okurda 

libidinal bir etki yaratıp yaratmadığı, okurda şehvet uyandırıp uyandırmadığı bir 

kriter haline gelecektir. Bu etkileri ölçen kimi İngiltere’deki Hicklin testi, Miller testi 

gibi testler tasarlanmış, Türkiye’de ise bilirkişi ve Muzır Kurulu yapılarının bu işlevi 



183 

 

yerine getirmesi tasarlanmıştır. Sonuç olarak, mahkeme yazar ve yayımcının para 

cezası vermesine ve kitabın imhasına karar verir: Ekim 1985 ve Şubat 1986 

basımlarında 19, 29, 30, 31, 56, 57, 186, 187 ve 248 ile 249. sahifelerinde halkın ar 

ve haya duygularını inciten, genel ahlaka aykırı nitelikte cinsel duyguları tahrik ve 

istismar eder yayınlar yapıldığı, sanıkların fiilinin TCK’nun 426 ve 80 ve 3266 sayılı 

yasa ile değişik 426 ve 80. Maddelerine uygun olduğu belirtilerek, TCK’nun 2. 

maddesi uyarınca lehteki yasanın tatbiki ile sanıkların cezalandırılması, TCK’nun 

426/2 maddesi uyarınca İstanbul 1. Sulh Ceza Mahkemesinin 9.5.1986 gün ve 116 

Müt. sayılı kararı ile toplatılan kitapların zoralım ve imhasına karar verilmesi talep 

edilmiştir. 

Sudaki İz’in kurul kararıyla müstehcen bulunan bölümünde roman baş 

karakterlerinden Ömer ve onun arkadaşı Dominquez’in izlediği bir sahne şovunda 

geçen sevişme sahnesi yer alır; yani bu kısımda anlatılan zaten aslında erotik bir 

şovdur. Bu kısımda bir kadın ile erkeğin bir inci kolyeyle gerçekleştirdikleri erotik 

bir şov betimlenir. Kadın ve erkeğin cinsel organlarının inci kolye aracılığıyla 

birleşmesini anlatan bu kısım kurulun raporunda pornografik bulunur:  

Bu bölümde ortaya konulan görüntü, pornotik ilişkinin sergilenmesi 

mahiyetindedir. TCK’nun 426. maddesinde tarifini bulan ‘ar ve haya 

duyguları ve genel ahlak kavramlarını’ incitici fiiller değerlendirilirken bu 

kavramları en dar anlamda yorumlamaya meyyal görüş sahipleri bile cinsel 

ilişkiyi pornografik bir anlatımla veren ifadeleri müstehcen olmaktan 

çıkaramaz. (Altan, 2001, s. 12) 

 

Dolayısıyla karara göre bu anlatımın pornografik olduğu yönünde bir ortak karar söz 

konusudur. Müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan eserlerin gerekçelerinin önemli bir 

kısmında pornografik, erotik gibi kavramların vurgulandığını görürüz. Oysa 

müstehcen/erotik/pornografik kavramları arasındaki ayrımlar ve bu kavramlar 

üzerinden bir metnin edebi değeri olup olmadığı sorunsalı tartışılagelen bir 



184 

 

meseledir. Bu kavramlar arasındaki ayrım ve sanatsal değer ile olan ilişkileri oldukça 

tartışmalı bir konudur. Örneğin, Iredel Jenkins pornografinin sınırı meselesinin 

Amerika’da bir belirleyici olarak 1930’larda gündemde olduğunu söylemektedir 

(Jenkins, 1944, s. 77). Müstehcenin kültür alanları arasında bir ayırıcı işlev 

gördüğünü Mey de belirtir; müstehcen davaları erotik sanatlar ve pornografi, yüksek 

ve popüler kültür, kültür endüstrisi ve özerk, seçkinci sanat gibi kutuplaşmalar için 

bir ölçüt halini alacaktır (Mey, 2007, s.9). Dolayısıyla bir edebi eseri pornografik 

olarak nitelemek ve bu nedenle yargılamak eserin bu ikilikler içinde hangi kısma 

dahil olacağını da belirler. Mey, müstehcenliğin, genellikle pornografik olanla 

eşanlamlı olarak ve ahlaksızlıkla yakın bir uyum içinde kullanıldığını belirtir. Ancak 

müstehcenlik, pornografi kapsamına giren tensel arzuları tatmin etmeye çalışan 

temsillerden daha geniş bir alanı kapsamaktadır. Aynı zamanda gündelik hayatın 

kabul edilemez vahşetlerinin temsilini de kapsar; örneğin savaşın, yoksulluğun, 

zenginliğin, ırkçılığın, cinayetin müstehcenliği bu gruba dahildir. Müstehcenlik 

çoğunlukla aşırılık, şiddet ve ihlali çağrıştırmaktadır (Mey, 2007, s. 5). Genel olarak 

pornografide okurun cinsel isteklerini tahrik edici bir boyut olduğu, metnin amacının 

bu yönde olduğu varsayılır. Bu nedenle de pornografik bulunan eser genel olarak 

sanatsal bir değere sahip görülmez, edebi bulunmaz. Öte yandan Susan Sontag 

pornografinin bir edebi tür olabileceğini savunur. Hem özgürlükçülerin hem de 

muzır kitapları sansürleme taraftarlarının pornografiyi patolojik bir belirti seviyesine 

indirgemekte aynı seviyede olduklarını söyler (Sontag, 2021, s. 53) ve bu kitapların 

okuru cinsel olarak heyecanlandırmasının bir suç teşkil etmediğini iddia eder: 

Bu tür kitapların maksatlı ya da maksatsız sözümona amacı ya da etkisi -

okuru cinsel yönden heyecanlandırmak- bir kusur da değildir. Birinin Madam 

Edwarda gibi bir kitap tarafından cinsel olarak heyecanlandırılmanın basit bir 

mesele olduğu düşüncesine kapılmasına yalnızca yozlaşmış ve mekanik bir 

cinsellik düşüncesi yol açabilir. […] Bir kitabı okuyan kişide istemsizce 



185 

 

ortaya çıkan fiziksel duyumlar, okurun insanlığıyla ilişkili bütün deneyimine -

ve kendisinin bir kişilik ve beden olarak sınırlarına- değinen bir şeyi 

beraberinde taşır. […] Pornografi, edebiyatın akıl karıştırmayı ve psişik 

sarsıntı yaratmayı amaçlayan türlerinden biridir- bir diğeri bilimkurgudur. (s. 

65) 

Sontag’ın bu radikal çıkışını göz önüne alırsak pornografik bir eser illaki sanat 

değerinden uzak olur argümanı en azından tartışmalı hale gelir. Oysa bu tutumu 

müstehcenlikten yargılanan eserlerin savunmalarında görmemiz mümkün olmaz, 

yazarlar her zaman okurda tahrik uyandırma amacı taşımadıklarını söyleyerek 

kendilerini savunmakta ve pornografiyle kendi yazdıkları arasında net bir ayrım öne 

sürmektedirler. Halbuki tam da bu ayrımın ortaya konma gerekliliği sansürün 

kendisidir; müstehcenlik davalarıyla edebi-edebi olmayan, müstehcen-pornografik 

gibi çekilen çizgiler sansürü mümkün kılmaktadır. Oysa pornografi gibi kavramların 

elastik olduğunu belirten Heins, sağlıklı ile ahlaksız olanın sınırının belirsizliğini ve 

özellikle çocukların ve gençlerin sansür için en sık amaçlanan grup olduklarını, 

yetişkinleri de etkileten kısıtlamalar için meşrulaştırma zemini olduklarını söyler. 

(Heins, 2007, s. 5) Muzır Kurulu tam da bu meşrulaştırma zemininin kurumu olarak 

işlemektedir. Dolayısıyla bu kavramlar aslında sansür mekanizmasının rahatlıkla 

işleyebileceği bir zemini yaratmada oldukça işlevsel hale gelirler. 

Dolayısıyla, kurul raporunun bir edebi metinde neyin gerekli, neyin gereksiz, 

hangi kısmın “gözden çıkarılabilir” olduğuna karar vermesi açısından bu kısım 

oldukça önem arz etmektedir. Kitabın yargılanmasına gerekçe olarak sadece bu 

bölüm verilirken, kurul raporunda belirtilen diğer bölümler “halkın ar ve haya 

duygularını incitir ve genel ahlaka aykırı nitelikte cinsel arzuları tahrik ve istismar 

eder” nitelikte görülmemiştir. Yine de kurulun raporunda yer alan bu kısımlar 

dikkate değerdir. Bu kısımlardan birinde Ömer’in yaşça kendisinden büyük bir 

kadınla olan beraberliğini betimleyen sahne yer almaktadır. Kurul bu kısmı 



186 

 

müstehcen olarak görürken, mahkeme bu kanıya katılmayacaktır. Kurul tarafından 

müstehcen olarak nitelendirilen ama mahkemenin müstehcen bulmadığı kısımlar için 

karardaki ifadeler şu şekildedir: “Bu bölümlerde kullanılan özenli ifade, ar ve haya 

duygularını incitmeye ve cinsel arzuları sömürmeye yönelik, tahrik edici mahiyete 

ulaştırılmamış, yaşamın bir parçası olan cinsel duygu ve davranışlar genel bir 

anlatımın konusu yapılmış ve sadece bu hudutta kalınmıştır” (Altan A. , 2001, s. 17). 

Dolayısıyla yargılamanın doğrudan bir hudutta kalma meselesi olduğunu görmek 

mümkündür. Peki, bu neyin hudududur? Başbakanlık Küçükleri Muzır Neşriyattan 

Koruma Kurulu bu hududu şöyle belirlemektedir.  

19. sahifesinde bir kadın ile bir erkeğin sevişmelerine, özellikle kadının 

göğüslerinden duyduğu cinsel hazzın tasvirine, 29, 30, 31. sahifelerinde bir 

kadın ile erkeğin cinsel münasebetinin açıkça anlatılışına, 56 ve 57. 

sahifelerinde 23 yaşındaki bir genç erkeğin 68 yaşında bir kadınla 

sevişmesinin ve cinsel münasebette bulunmasının anlatılışına… (Altan, 2001, 

s. 3)  

 

Kurul tarafından muzır bulunan diğer yerler ise şöyledir: 186, 187. sahifelerinde bir 

erkeğin kendi çıplak vücudunu okşayarak cinsi tatmine ulaşmasını ifade eden 

bölüme, 212 ve 213. sahifelerinde bir erkeğin uyuşturucu aldıktan sonra iki ayrı 

kadınla cinsi münasebette bulunuşunun anlatılışına, 248 ve 249. sahifelerinde yine 

bir erkekle isterik ruhlu bir kadının sevişmelerini ve cinsel münasebetini anlatışına 

dair pasajların, halkın ar ve haya duygularını incitir, cinsel arzuları tahrik ve istismar 

eder nitelikte TCK’nun 426. Maddesi kapsamına girer nitelikte olduğu belirtilmiştir 

(s. 9).  

Cinsellik bu romanda kimi yerde pornografik olarak işaretlenirken kimi 

yerlerde ise tamamen göz ardı edilir, göz ardı edilen bu kısımlar doğrudan işkence 

sahneleridir. İşkence ve müstehcen ilişkisi hem kamusal ile özelin sınırlarının 

belirlenmesi hem de tam olarak bu belirlenmenin beden ve cinsellik üzerinden 



187 

 

gerçekleştirilmesi açısından önemlidir. Anthony McCosker (2013), “Torture, 

Obscenity and Complicity” adlı yazısında mikropolitik bir alan olarak işkencenin 

müstehcenlikle ilişkisini ele alır. İşkencede mahremiyet ve yakınlık imgenin 

müstehcenliğinde ve kamusal alanla karşılaşmasını sağlayan medyada ortaya çıkar 

(McCosker, 2013, s. 51). McCosker, müstehcenliğin cinsel haz veya fiziksel acı 

içinde olan bedenlere olan yakınlığın utanç vericiliğinde ortaya çıkan rahatsızlığı 

ifade ettiğini söyler. Bu yakınlık sanal olsa da bu yakınlıktan kaynaklanan bir suç 

ortaklığı oluşmuştur. Görülen haz veya acının duyumsanması bu ortaklığa neden olur 

(s. 66). İşkence tam da bu acıda duyulan ortaklığa örnektir. Dolayısıyla okurun 

işkence sahnelerini okurken işkenceye maruz kalan karakterle veya işkenceciyle 

kurduğu yakınlık bir tür suç ortaklığı müstehcenin alanıdır ve bu alanın açtığı 

yakınlık hissi tehlikelidir; bu nedenle de yargılanma zemini oluştururlar.  

Sudaki İz’in iddianamede müstehcen bulunan bölümleri şu şekilde 

belirtilmiştir: “bir kadın ile erkeğin sevişmeleri, özellikle kadının göğüslerinden 

duyduğu cinsel hazzın tasviri, 23 yaşındaki bir gencin 68 yaşındaki bir kadınla 

sevişmesinin anlatılması, bir erkeğin kendi çıplak vücudu okşayarak cinsi tatmine 

ulaşmasını anlatan bölüm, bir erkeğin uyuşturucu aldıktan sonra iki ayrı kadınla cinsi 

münasebette bulunmasının anlatılması, bir erkekle isterik ruhlu bir kadının 

sevişmelerini anlatan pasaj” (s. 9) Çıplak bedenin, bedenin aldığı hazzın anlatıldığı 

bu bölümlerin müstehcenliği romandaki başka bir çıplaklığı ve bedenin çektiği acının 

anlatıldığı bölümlerin sahne dışında kalmasına neden olur. Kadın göğüslerinden 

alınan cinsel hazdan dolayı müstehcen bulunan romanın kadın göğüslerinin tam da 

merkezde olduğu 25. bölümünden raporda hiç bahsedilmez. Bu bölümde bir gece 

yarısı karakterlerden Fazıla’nın da kaldığı kız yurduna faşistlerin yaptığını 

öğrendiğimiz saldırıda faşistler “Kızıl orospular”, “devrim encikleri” (s. 159) 



188 

 

nidalarıyla yurtta kalan öğrencilere saldırırlar ve kadınların memelerini keserler. 

Erkekler ellerinde zincirlerle gelirler, kızları tekmelerler, zincirlerle döverler ve bu 

esnada bir kızın yırtılan geceliğinden göğüslerinin çıkması üzerine “Orospu, bu 

memeleri kime emdiriyorsun! O komünist sevgilileriniz emiyor bunları değil mi?” (s. 

160) diyerek cinsellikle iç içe giden yoğun bir şiddet gösterisi başlatır:  

Erkeğin elindeki jilet hızla inip kolu kırılan kızın memelerini baştan aşağı 

yardı. Jiletin yardığı yer önce pembeleşti, sonra hafifçe kabarıp kırmızılaştı, 

sonra da kanlar boşalmaya başladı. … Jiletler minik madeni ışıklar gibi şöyle 

bir parlıyor, kızlardan biri göğüslerinden kan fışkırarak yere yıkılıyordu. 

Koridor kan içinde kalmıştı. (s. 160) 

 

İşkencenin tüm şiddetiyle betimlendiği bu pasaj yargılama gerekçesinde gösterilmez, 

benzer şekilde parçalanmış gecelikleri içinde göğüsleri fırlamış kızlar da yok sayılır. 

Altan’ın acı çeken, işkence gören bedene dair bu betimlemeleri ne kadar dava 

dosyasında yer almasa da tam da müstehcenin alanındadır; çünkü işkence doğrudan 

bedenle ilişkilidir. Vendetti, işkence metotlarının ayrıntılarının müstehcenlikle 

ilişkisini vurgular, ona göre “İşkencecinin meme uçlarına elektrot takmak için bant 

kullandığı ayrıntısı müstehcenlik alanındadır: küçük, görünüşte önemsiz ayrıntı 

korkunçtur çünkü bilmek için çok fazladır, işkenceci ile kurban arasında çok fazla 

yakın temas vardır” (Vendetti, 2018, s. 184). Bu bağlamda, kadın bedeninin aynı 

organının çıplaklığının haz sınırları içinde müstehcen bulunup acı sınırlarına 

geçildiğindeyse hiç görünmemesi önemlidir, sansürlenen kurmacanın sansürlendiği 

yerin tamamen göz ardı edilmesi, adeta yok sayılmasıdır. 

Romandaki diğer işkence sahnelerinin çoğu Bülent’in gördüğü işkencenin 

tasvirlerini içerir. “Bir acı yumağına dönüşen” (Altan, 2001, s.36) işkence beden 

müstehcendir; Bülent’in çıplaklığı sevişen bedenin çıplaklığıyla aynı değildir, haz 

değil acı içindedir ve sansürün asıl hedefi olarak görülmese de aslında sansürün 

sınırını belirleyendir. Marnia Lazreg Torture and the Twilight of Empire kitabında 



189 

 

cinsellik ile işkencenin ilişkisine değinir ve cinselliğin işkenceye içkin olduğunu, 

işkencenin cinselleşmesinin her zaman işkencecinin mantığında var olduğunu ve bu 

cinsellik halinin işkence sürecinde farklı metotlarla işlediğini dile getirir. İşkence 

cinsel organlara yönelik olabilir; testisler, penis, meme, anüs, vajinaya yönelik kimi 

uygulamalar içerebilir; işkence görenleri şişe üzerine oturtma, penise ve meme 

uçlarına elektrik verme, anüse bir şeyler sokma en yaygın işkence metotlarındandır 

(Lazreg, 2007, s. 127). Bülent’e uygulanan işkence metotlarının tamamı cinsellik 

barındırır, neredeyse hepsi cinsel organlarına yöneliktir; penisine tel bağlanır, 

hayalarına ip bağlanıp çekilir, çırılçıplak soyulur. Haz organlarının hepsi acı 

organlarına dönüşür, müstehcen bulunan bölümlerdeki hazzın boşalımı acının 

patlamasına dönüşür:  

İncecik bir ip bağladılar hayalarına. Birden çektiler. Soluğu kesildi. 

Boğulacak gibi oldu. Ciğerlerinden içeri hava girmiyordu. Bağırmak için 

ağzını açtı, ama sesi çıkmıyordu. İpi gittikçe daha çok çekiyorlardı. 

Hayalarının şiştiğini, davul gibi olduğunu, biraz sonra patlayacağını 

hissediyordu. Ölmek üzereydi. (Altan, 2001, s. 115) 

 

Bu pasajda cinsel organın işkencenin merkezi haline geldiğini, aynı zamanda da 

ölümle cinselliğin paralel biçimde hayaların şişmesi, patlaması, ölme hissi gibi 

ifadelerle betimlendiğini; aslında haz öğeleri olarak okunabilecek bu kısımların 

işkenceyle nasıl acının ifade biçimleri haline geldiğini görürüz. Lazreg, işkencenin 

cinselleşmesini işkencenin seksin yeniden sahnelenme hali olduğunu iddia ederek 

destekler ve bu yeniden sahneleme halinin basit bir tatminin çok ötesine giderek 

işkencecinin, başka birinin vücudunu cinsel hazzı ve ıstırabı taklit etmeye zorlarken 

ve kendi erkekliğini yeniden ortaya koymasını sağladığını öne sürer. Lazreg’e göre 

çıplak beden işkencecide narsistik bir erkeklik tatminine neden olur. (Lazreg, 2007, 

s. 127) Lazreg işkencenin cinsellik üzerinden psikolojik bir okumasını ortaya koyan 

bu iddiası tartışılabilir olsa da cinselliğin işkenceye en azından uygulama boyutunda 



190 

 

içkin olduğu özellikle işkence mağdurlarının anlatılarında ortaya çıkan bir gerçektir. 

Türkiye’de bu konuda tanıkların oluşturduğu önemli bir literatür vardır.  

Bacaklarının üstünde bir el dolaştı. -Süt gibi bacakları var bunun. İbnedir bu. 

Mahallenin şoförleri becermiştir bunu. Şimdi burda kahramanlık taslıyorsun 

ha? Ulan çağırırım şurdan beş kişi, üstünden geçerler götveren. Sen kendini 

ne sanıyorsun? Bağlayın telleri… Penisine telleri bağladılar. İçi korkudan, 

utançtan, nefretten kasılmıştı. Soğuk bir ter boşaldı. Tırt sesini duydu. Beyni 

yerinden fırlayacak sandı. Vahşi köpekler bacaklarının arasına dalıp 

dişliyorlardı, penisinin yerinden koptuğunu sandı. Midesi bulandı. Kusacak 

gibi oldu ama kusamadı. Bacaklarının arası kıymık kıymık içine batıyordu. 

(Altan, 2001, s.113) 

Bu bağlamda, çıplaklık da müstehcenlik bağlamında önemlidir. Artık çıplak olan 

hazla ilgili değildir, çıplaklık işkence metodu haline gelmiştir: “Bacakları, kasıkları 

üşüyordu. İnsanların arasında çırılçıplaktı. Kendisine bakıyorlardı. Çıplaklığını 

gizleyemiyordu” (s. 113).  

Bir darbe romanı olarak Sudaki İz’in müstehcenlik gerekçesiyle yargılanması 

ve yargılamadaki haz içindeki bedenlere dikkat çekilip işkence gören, acı içindeki 

politik bedenlere odaklanmaması, raporda bu kısımlardan hiçbir örnek verilmemesi 

dikkate değerdir. Aslında işkence tam da müstehcenin alanındadır ve roman bunu 

işkence sahneleriyle örneklemektedir. İşkence ile müstehcenin ilişkisi başka 

yargılanmış romanlarda da ortaya çıkar. Örneğin Nedim Gürsel’in Uzun Sürmüş Bir 

Yaz (1975) adlı öykü kitabı 1981 yılında “devletin askeri ve emniyet muhafaza 

kuvvetlerini alenen tahkir ve tezyif etmek” gerekçesiyle, TCK’nun 159. Maddesine 

muhalefet iddiasıyla yargılanır (Gürsel, Uzun sürmüş bir yaz, 2000, s. 243).42 

Bilirkişi Ertuğrul Taka tarafından güvenlik güçlerini küçültücü bulunan kısım şu 

şekildedir: 

Tank sırtında gece yarısı kente giren birer kaya parçası gibi soğuk, yaşamasız, 

dudaklarında bir kuşun uçmasından, çiçek açan bir ağaçtan, kitapların 

 
42 Adalet Ağaoğlu’nun aynı gerekçeyle, 12 Eylül’den sonra toplatılır. 1981 yılında yargılanan 

Fikrimin İnce Gülü romanı da benzer biçimde askerin baş karakter Bayram’a gösterdiği şiddet 

nedeniyle yargılanır.  



191 

 

aydınlığından korktuklarını belirleyen titreme ile yazar bir eli sürgüleyen alın 

terini kurşunlamaya, mavi tulumları yakmaya ve bir gencin uykusunu kanla 

bölmeye gidenler, hiçbir zaman dünyaya sevgiyle dokunmayan otları 

böcekleri suyu anlamayan... (s. 246)  

 

“İşkence İddiaları” başlıklı paragraftaysa gözaltına alınanlara çeşitli işkenceler 

yapıldığından söz edilerek Emniyet muhafaza kuvvetleri görevlilerinin işkenceye 

tabi tutulanların çektiği korkunç acıyı sadist kahkahalarla seyrettiklerinin, bunların 

görev başında sinsi, kişiliksiz ağaç kütükleri gibi kuru, sert ve en ilkel yollarla 

işkence yapan, yüzleri olmayan sicil numaralarıyla tanınabilen adamlar oldukları ileri 

sürülerek devletin askeri emniyet ve muhafaza kuvvetlerinin alenen tahkir ve tezyif 

edildiği” (s. 246) iddia edilmiştir. Yargılamaya konu olan “İşkence İddiaları” 

bölümünde göğüs uçlarından akım verme, hayalara elektrik verme, çıplak gövdeye 

sopalarla vurma, makata sopa sokma gibi işkence yöntemleri geçer (s. 62).  

Gürsel’in 2008’de yayımlanan Allah’ın Kızları romanı da kamuoyunda çok 

tartışılır ve Ali Emre Bukağılı isimli bir kişinin kitap hakkında suç duyurusunda 

bulunmasıyla kitaba “halkın sosyal sınıf, ırk, din, mezhep veya bölge bakımından 

farklı özelliklere sahip bir kesimin diğer bir kesimin aleyhine kin ve düşmanlığa 

alenen tahrik ettiği” gerekçesiyle dava açılır. Romanda mahrem alanlara değindiği 

yorumu ile karşılaşır, her ne kadar roman müstehcenlik gerekçesiyle yargılanmasa da 

müstehcenlik ile din ilişkisinin örneklerini AKP döneminde yargılanan diğer 

eserlerde de görürüz. Örneğin; Adem Özbay’ın 2019 yılında kurul tarafından muzır 

bulunan Kin Kanatlılar’ı buna örnektir; “kafasız dinciler” (10), kadından peygamber 

mi olur (12) gibi eleştirileri, Kuran kursunda tacize uğraması (24) gibi doğrudan bir 

din eleştirisi yapması romanın muzır bulunmasına sebep olacaktır. Yine Gürsel’in 

Kadınlar Kitabı (1983) romanı hakkında da 1984 yılında müstehcenlik iddiasıyla 

dava açılır. Gürsel savunmasında müstehcenlik suçlamasının edebiyatın doğasına 



192 

 

aykırı olduğunu dile getirir. Gürsel’e göre sanat eseri kişide güzellik duygusu 

uyandırır ve burada söz konusu olan mesele bir eserdeki cinsellik değil uyumdur: 

Edebiyatta müstehcenlik, yani açık seçik ve tahrik edici bir yön olamayacağı, 

böyle bir durumun edebiyatın özüne ters düşeceğini anlatmaya çalışmışımdır. 

Nasıl bir sanat eserine, diyelim Rönesans’tan bu yana insan anatomisini, 

özellikle de çıplak kadın gövdesini tasvir eden bir heykel ya da resme 

hayranlık duyuyorsak, bu heykel ve resimlerde cinselliğe değil de uyuma 

önem veriyorsak, aynı amacı güden bir edebiyat eserine de hayranlık 

duymalıyız. Çünkü bu eserler bizde estetik bir ürperti, bir çeşit güzellik 

duygusu uyandırırlar. Sanat ve edebiyatın amacı özellikle de budur. (Gürsel, 

Kadınlar kitabı, 1994, s. 179) 

Kadınlar Kitabı, karakterin çocukluklarını ve şimdisini İstanbul ve Paris odaklı bir 

anlatımla ele alan bir romandır. Romanda, karakterin farklı kadınlarla bu zaman 

dilimi içinde kurduğu ilişkileri, bu ilişkilere dair anılarının anlatımı ile aktarılmasını 

okuruz. 

 İşkence ile müstehcen arasındaki ilişki yargılanan romanlarda önemli bir yer 

teşkil etse de bu romanların müstehcen bulunmasının sebebi olarak işkence temsilleri 

gösterilmez. Sahne dışında bırakılan işkencenin özellikle darbe romanlarının 

yargılanmasında önemli bir konuma sahip olduğu açıktır. Bu bölümde, temelde iki 

roman üzerinden bu ilişki ele alınmıştır. Müstehcenlik gerekçesiyle yargılamalarda 

özellikle 1980’lerden sonra öne çıkan bir başka boyutsa toplumda yaygınlaşan cinsel 

özgürleşme söylemine eşzamanlı olarak edebi eserlere uygulanan sansürdür. 

 

4.3  1980 sonrası cinsel özgürleşme 

12 Eylül 1980’de gerçekleşen darbe Türkiye tarihi açısından önemli dönüm 

noktalarından biri olmuş, iktidarı ele geçiren askeri güçler toplumun her alanında 

siyasi, toplumsal, kültürel baskısını sürdürmüş, sanat ve edebiyat da bu baskıdan 

oldukça etkilenmiştir. Bu dönemde pek çok yazarın tutuklanmış, eserlerine dava 

açılmış olmasının yanı sıra pek çok kitap sakıncalı ve yasak olarak etiketlenmiş ve 



193 

 

bu kitapları bulundurmak dahi suç haline gelmiştir. Bu nedenle bireysel düzlemde de 

insanlar kitaplarını çeşitli yollarla imha etmek durumunda kalmışlardır. Çok boyutlu 

işleyen edebi sansür gündelik hayatta kitapların çeşitli yöntemlerle saklanması ve 

çoğunlukla sobalarda yakılmasıyla sonlanacaktır. Darbeyle beraber 39 ton gazete, 

dergi ve kitap sakıncalı olduğu gerekçesiyle imha edilir. (Cumhuriyet Gazetesi, 

1994), (Tanör, 1995, s. 92) Ragıp Zarakolu’nun belirttiği üzere toplanan kitaplarınsa 

bir kısmı Sultanahmet Adliye’sinin bodrum katında tutulur, bunlar sonradan 

Selimiye Kışlası’nda yakıt olarak kullanılacaktır; bir kısmı SEKA’ya kâğıda 

dönüştürülmeleri için yollanır, insanlar kitapları Kadıköy’de denize atarlar 

(Zarakolu, 2019). Alpay Kabacalı’nın belirttiği üzere darbeden sonra aydınların ve 

kitapların da “terörist” ilan edilmesiyle yayıncılıkta yeni bir dönem açılır. 

Mahkemelerce verilmiş yasaklama kararları olmaksızın da kitaplar toplatılır, devlet 

televizyonunda silahlarla birlikte kitaplar da suç aleti olarak gösterilir. Bu konuda en 

çarpıcı örnek olarak Kabacalı, Bilim ve Sosyalizm Yayınları’na ait 133 bin 607 

kitaba 1982’de el konulmasını verir. 12 Eylül öncesinde yayımlanmış bu kitaplar, 

1985’te Sıkıyönetim Komutanlığı emriyle yakılarak imha edilmiştir (Kabacalı, 1996, 

s. 1461). Onur Yayınları sahibi İlhan Erdost da 11 Kasım 1980’de Mamak 

Cezaevi’nde işkence ile öldürülür. Yayıncılıktaki bu yoğun baskı ortamına karşı 

mücadeleler de olur. İlk girişimlerden biri, 1985 yılında on altı yayınevinin (Akıntıya 

Karşı, 4 Eylül, Hil, İmge, İnsan, Kadın Çevresi, Kaynak, Metis, Nisan, Öncü, Sokak, 

Sungur, Toros, Yazın, Yol) bir araya gelerek başlattığı “Kitabı Geri Getirelim” 

kampanyasıdır. Bu yayınevleri, “Zamanıdır eski sorulara yeni yanıtlar aramanın”, 

“Dünya yasaklarla dolu. Bir de biz kendimize kitabı yasaklamayalım”, “Gün gelecek 

kimse 'utanmayacak' okuduğu kitaptan... O günlere hazırlanalım. Bir ütopyayı gerçek 



194 

 

kılalım” gibi mesajlar içeren ortak imzalı ilanlar basarlar (Gürsoy Sökmen, 1996, s. 

1467).  

Gündelik yaşamda ve kültürel hayatta baskının, sansürün yoğun olduğu bu 

dönemde “patlama” yaşayan tek bir alan vardır: cinsellik. Cinsellik kamusal alana 

çıkmış, toplumsal hayatta üzerine sürekli konuşulan popüler bir mesele haline 

gelmiş, Kadınca, Erkekçe, Playboy gibi dergilerle, gündem yaratan röportajlarla 

toplumsal ve kültürel yaşamda belirgin hale getirilmiştir. Ahmet Oktay, siyasal 

iktidarın cinselliğe bakışını 1960-1980 arasında ve sonrasında da çifte standartlı 

olarak görür ve bir yandan magazine, özel televizyon kanallarında yayımlanan 

pornografik gösterimlere prim verildiğini diğer yandansa siyasal meseleleri olan 

sanatsal ve düşünsel erotizmi sorgulamaya tabi tuttuklarını belirtir. Buna örnek 

olarak Müstehcenlik Yasasını veren Oktay, “pornografinin ‘poşete’ sokularak 

yayılmasına izin veren iktidar, Eros’un siyasetle iş birliğine dayanamamaktadır” 

diyerek müstehcenin siyasalla olan ilişkisini ortaya koyar (Oktay, 2002, s. 77). 

Oktay’ın bu oldukça yerinde tespiti müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan edebi 

eserleri okuduğumuzda daha net olarak görülür. Bu eserlerin tamamında cinsellikle 

beraber işleyen, müstehcen bulunanın da aslında gizlediği bir siyasi mesele, Oktay’ın 

Küçük İskender’in toplatılan kitabı için de söylediğine benzer sadece verili ahlakın 

değil ekonomik, siyasi, kurumsal olarak sistemin de yıkımını içeren bir söylem 

mevcuttur. Müstehcenlik doğrudan kamusal alanla ilişkilidir; ama sadece kamusal ile 

özel alanın arasındaki sınır çizgisiyle değil kamusal söylemin doğasıyla da ilişkilidir. 

Pornografi toplumda istenmeyen cisimleşmelerin, duygulanımların ve maddeselliğin 

kamusal gerçekliğe yeniden dahil eder. (Carroll, 2021, s. 12) 1980’lerin mahremi, 

özel hayatı kamuya açması bu nedenle doğrudan müstehcenle ilişkilidir. 



195 

 

1980’li yıllardaki yoğun baskının cinsellik alanında görünür olmaya ve 

konuşmaya evrilmesi, Oktay’ın deyişiyle Eros’un pornografik biçimde sunulmasına 

hoşgörüyle bakılması bir ölçüde “iktidar açısından uygun ve işlevselliği ve etkinliği 

zararsız görüldüğü için”dir (Oktay, 2002, s. 76). Bir yanda baskı, yasak, sansür diğer 

yanda Nurdan Gürbilek’in tanımladığı “söz patlaması vardır. Gürbilek’in 1980’lerin 

kültürel hayatını incelediği Vitrinde Yaşamak: 1980’lerin Kültürel İklimi adlı önemli 

çalışmasında söz patlamasını şöyle tarif eder: “Bir yanda merkezi bir iktidarca 

bastırılan, yasaklanan, söz hakkı verilmeyen hayat alanları; öbür yanda 80'lere kadar 

benzeri görülmemiş̧ bir iştahla yaşanan, çok daha merkezsiz, çok daha dağınık, çok 

daha kendiliğinden görünen bir söz patlaması” (Gürbilek, 2001, s. 21). Cinsellik 

üzerine konuşmak dönemde adeta kışkırtılır: “Teni ve iştahı keşfettiler, ama cinsellik 

denen bölge de ilk kez bu kadar çok konuşulan, bu kadar çok kışkırtılan, bu kadar 

yakından kuşatılmış̧ bir alana dönüştü” (s. 15). 1980’ler dünyada da kadınların, 

eşcinsellerin, toplumun “marjinal” kesimlerinin seslerini daha çok duyurduğu, 

cinselliğin kamusal alanda da konuşulmaya başlandığı bir dönemdir. Bu nedenle 

cinsel özgürleşme söylemi toplumda yaygınlaşır. 

Gürbilek’in de bahsettiği bu toplumsal durumun dolaşımda olan metinlerle de 

etkileşim halinde olduğu görülmektedir. Cinselliğe yer veren pek çok dergi, kitap, 

gazeteler, fotoromanlar vs. yoğun bir şekilde dolaşıma girer. Foucault’nun Batı’da 

1800’ler için söylediği farklı cinselliklerin iktidar tarafından kışkırtılması, 

sınıflandırmaların yapılıp görünür hale getirilmesi adete Türkiye’de bu dönem için 

geçerlidir. Gürbilek de Foucault’dan hareketle yaptığı okumada müstehcen 

tecrübenin bu kadar detaylı anlatılmasının talep edilmesinden ve cinselliğin yoğun 

bir şekilde kışkırtılmasından bahseder: 



196 

 

Müstehcen tecrübe ve fantezilerin en ince ayrıntılarına kadar anlatılmasını 

talep eden okul müdürlerinden skandal edebiyatına kadar tüm toplum, 

cinselliğin itirafını herkes için genel bir kurala dönüştüren bir mekanizmanın 

parçasıdır. O halde cinsellik bastırılmaktan çok, söylemle kuşatılmış̧, söze 

hapsolmuştur. Gölgede bırakılmaktan çok, kışkırtma mekanizmaları ve çağrı 

teknikleriyle konuşturulmuştur. Bu, iktidarın işleyişine dair bir kavrayışı da 

beraberinde getirir: İktidar ret, inkâr, engelleme, yasaklama ya da saf dışı 

bırakmadan çok kurma, düzenleme, kışkırtma ve çoğaltma teknikleriyle 

işlemektedir. Bastırmayı ya da yok etmeyi değil, ayrıştırmayı, 

çeşitlendirmeyi, görünür kılmayı içerir. (s. 41) 

Dönemin müstehcen bulunan edebiyatına baktığımızda bu iddiayı bir taraftan 

destekleyen bir tutum görürüz. İktidar bir yandan söz konusu eserleri yasaklar, 

yargılarken diğer yandan bu duruşmaların oldukça popüler bir hal aldığını dönemin 

yayınlarından görürüz. Örneğin Füsun Erbulak’ın duruşmaları gazetelere manşet 

olacak, Erbulak’la röportajlar yapılır, dava kamuoyunun gündemi haline gelir. Öte 

yandan kimi hakimler ve bilirkişilerle de röportajlar yapılacaktır. Müstehcen 

duruşmalarının bu kadar popüler hale gelmesi yasaklanan esere olan ilgiyi de 

artıracaktır. Dolayısıyla aslında yasaklanan edebi temsillerin aynı anda bir o kadar 

görünür kılındığı ikili bir sansür yapısıyla karşı karşıyayızdır.  

Bir yandan “müstehcen” pek çok dergi, kitap, fotoroman dolaşımdayken 

diğer yandan pek çok roman/öykü kitabı hakkında dava açılır ve Muzır Kurulu bu 

eserler hakkında raporlar oluşturur. Burada cinsellik, edebi metinler üzerinden de 

iktidar tarafından belirli bir düzene sokulmaya çalışılmaktadır. “Cinsel fantezilerin 

özgürce tasvirinden, haftalık dergilerin ‘sevgiliniz biseksüel olsaydı ne yapardınız?’ 

gibi sorularına verilen açıksözlü cevaplardan oluşan dosyalar, bu çağdaş̧ tasarının bir 

parçası. Kuskusuz artık söz, çözümleyici ve sınıflandırıcı bir bilimsel söylemden 

çok, yaşananları estetize eden bir söylem düzenine eklemlenir” (s. 45). Öte yandan, 

bu söz patlamasının, görünürdeki tüm bu özgürlük ortamının bir diğer yüzü olarak 

yasaklayıcı bir iktidar biçimi ortaya çıkar. “Görüntünün bittiği yerde, ikinci Türkiye 

başlıyor: Bütün bir söz patlamasının ortasında söz hakkından mahrum bırakılmış̧, 



197 

 

hapishaneye kapatılmış̧, yasaklarla yönetilen, anadilini konuşamayan Türkiye” (s. 26, 

27). 

Kamusal hayatın bütün kısıtlamalarla adeta yok edildiği 1980’lerde özel 

hayat kavramının ön plana çıkması tesadüf değildir. Gürbilek daha önce mahrem 

sayılan Türkiye’de ilk defa 1980’lerde “kamuoyunda açıkça konuşulabilir bir alana, 

bir itiraf ve iç dökme nesnesine” dönüştüğünü söyler (s. 54). Baskı dönemlerinin bir 

tür “iç”e kapanmaya neden olduğunu ama 1980’lerdeki farkın bu içe kapanmanın 

geri çekilme anlamına gelmediğini tam aksine bir patlama olduğunu öne sürer (s. 

55). Gürbilek’e göre yakın zamana kadar mahrem sayılan birçok şey “dış”a açılır, 

habere, görüntüye dönüşür, kamuoyu meselesi haline gelir ve özel ve kamusal 

arasındaki sınır eriyerek öznelliğin diliyle kamunun dili iç içe geçer (s. 55). 

Gürbilek’in bahsettiği bu erime ve iç içe geçme hali aslında tam da müstehceni işaret 

eder. “Ama 80'lerin farkı da burada: Bu döneme damgasını vuran, bu tür bir içe 

kapanma, bu tür bir geri çekilme, mahremiyete ya da şahsi olana çekilme değildi. 

Tersine, bir patlamaydı. Yakın zamana kadar mahrem kabul edilen birçok şeyin 

"dış”a açılmasıydı” (s. 55). Dolayısıyla, edebiyatı da, bu söz patlamasının içinde 

istediği şekilde biçimlendirmeye çalışan, bir yandan cinsellik üzerine konuşulmasını 

serbest bırakır görünürken diğer yandan bu bağlamda uygun görmeyen, ötesi genel 

ahlaka uygun görmediği kurmaca metinleri yargılayan ve genelde davalar beraatla 

sonuçlansa da bu süre içinde metinlerin dolaşımda olmasına engel olan, yazarlarını 

ve yayımcılarını bir sonraki eserler için uyaran, edebi temsillerin ne yönde olması 

gerektiğinin çerçevesini çizen ve neyin edebi neyin edebi olmadığına karar veren bir 

iktidar söz konusudur.  

Çünkü bu patlama yalnızca yüksek kültürün dışındaki "aşağı kültürün keşfi 

değil, aynı zamanda yüksek kültürün bunca yıldır yüksek olabilmek için 

kendi içinde bastırdığı, aşağılara ittiği yanların da keşfiydi. Yalnızca 

Kürtlerin, yalnızca Doğululuğun, yalnızca dinin değil, aynı zamanda 



198 

 

cinselliğin de keşfiydi. Nitekim günah çıkarmaya, itirafa, iç dökmeye yabancı 

olması beklenen bu toplumda, cinselliğin şimdiye kadar görülmemiş bir itiraf 

hevesiyle, bir iştahla söze dökülüp konuşulmuş olması başka nasıl 

açıklanabilir? (s. 106) 

 

Tüm bu söze dökme metinsel alanda da karşılığını bulurken bir yandan da her zaman 

iktidar tarafından kontrol edilmeye çalışılacak, doğrudan bir devlet kurumu Muzır 

Neşriyat Kurulu, tarafından her daim denetlenmektedir. 1980’lerde müstehcen 

edebiyatın bu kadar gündeme gelmesi ve kurmaca edebiyattan belirtilen örneklerin 

ve benzerlerinin müstehcenlik gerekçesiyle yargılanması dönemin değişen toplumsal 

koşullarıyla paralellik gösterir. Foucault iktidarın beden üzerinden nasıl işlediğini ve 

aynı anda nasıl karşı bir söylem de oluşturduğunu şöyle anlatır: 

Bedene hakim olma, beden bilinci, ancak iktidarın bedeni kuşatmasıyla elde 

edilebilmiştir: Jimnastik, idmanlar, kas geliştirme, çıplaklık, güzel bedenin 

yüceltilmesi… tüm bunlar çocukların, askerlerin bedeni üzerinde, sağlıklı 

beden üzerinde iktidarın uyguladığı kararlı, inatçı, titiz bir çalışmayla insanı 

kendi bedenini arzulamaya götüren hattadır. Ancak, iktidar bu etkiyi yaratır 

yaratmaz, bizzat iktidarın bu kazanımlarıyla aynı hatta, iktidara karşı bedenin 

talep edilmesi, ekonomiye karşı sağlığın talep edilmesi, cinselliğin, evliliğin 

erdemin ahlaki normlarına karşı zevkin talep edinilmesi kaçınılmaz olarak 

ortaya çıkar. İktidarın güçlenmesine neden olmuş olan şey, aynı anda, 

saldırıya uğramasının da nedeni olur. (Foucault, 2003, s. 39)  

Dolayısıyla bedene yön vermek isteyen iktidar aynı zamanda tam da iktidar 

oluşturduğu yerden yeni bir söylem üretilmesine neden olur. Foucault 18. yüzyılda 

gençlerin mastürbasyon yapmalarının ailelerde yarattığı korku ve bu korku 

aracılığıyla geliştirilen denetim için şunu söyler: “Fakat gözetim ve denetimin hedefi 

olarak bir kaygı ve analiz nesnesi haline gelen cinsellik aynı zamanda, herkesin 

kendi bedeni için, kendi bedeninde ve kendi bedeni üzerinde duyduğu arzuların 

yoğunlaşmasına yol açtı” (s. 40) Bedenin çocukla aile ve çocukla denetim mercileri 

arasında bir mücadele konusu haline geldiğini dile getirir. Müstehcenlik davalarında 

da bu ikili yapı görülmektedir; beden yazarla devlet arasında bir mücadele alanına 

dönüşür, bedenin nereye kadar edebi temsile girebileceğini nereden sonrasının 



199 

 

edebiliği aşacağına karar veren bir mekanizma ve ona karşı bir kurmaca söz 

konusudur. 

Şemsa Özar 1980 sonrasında oluşan ikinci dalga feminizmle beraber 

kadınların şiddet, cinsellik, beden gibi konularda hak taleplerini eylemler, 

kampanyalar, dergiler gibi kamusal alanda ses getiren kampanyalarla yöntemlerle 

belirttiklerini söylemiştir (Özar, 2012, s. 5-7). Örneğin 1987’de Dayağa Karşı 

Kadınlar Dayanışma Kampanyası, 1989’da Sokakları ve Geceleri İstiyoruz ve 

Bedenimiz Bizimdir- Cinsel Tacize Hayır kampanyası düzenlenip sokakta mor iğne 

dağıtılır (s. 7-9). Kadın hakları 1980’lerin birincil ve kamusal alanda görünür 

meselelerindendir. Aile, kadın cinselliği, evlilik, cinsel özgürlük, tabular gibi pek çok 

meselenin özellikle dergilerde tartışıldığını, bu konularda yazılar yazıldığını, 

röportajlar yapıldığını görürüz.  

1980-1990 arası, Türkiye’de kadınların toplumsal cinsiyete ilişkin varoluş 

problemlerinin tartışıldığı, kadın olmanın ve kadınlığın anlamlarının 

belirginleştirildiği, feminizmin bir toplumsal proje olarak tartışıldığı, 

farklılıkların tarif edildiği bir dönem olmuştur. Bu dönemi anlatan en uygun 

tanımlamalar ise “bilinç yükseltme”, “güçlenme” ve “duyarlılık yaratma” 

olarak tarif edilebilir” (Gevrek ve Timisi, 2016, s. 14).  

 

Dolayısıyla, 1980’lerde kadın hareketlerinin kamuoyunda gündemde olduğunu, 

kadının toplumsal hayatına ve cinselliğine dair pek çok meselenin konuşulabilir ve 

hak talep edilebilir halde olduğunu söylemek mümkündür.  

Nükhet Sirman da benzer şekilde 1980’lerde kadın bedeninin kullanımı 

meselesinin gündemde olduğunu, fiziksel şiddet konusunda kamuoyunun dikkatini 

çekmeye uğraşıldığını söyler. “İnsanların kadınlara yönelik şiddete göz yummasına 

olanak tanıyan daha derinlere yerleşmiş cinsel ahlak normlarına karşı çıkmak, 

örneğin kadın bekaret sorunu, feminist hareketin henüz yeni yeni açmaya başladığı 

mücadele alanlarıdır” (Sirman, 1989, s. 21). Birçok kadın yazarınsa kadın cinselliği 



200 

 

konusunun gündeme getirildiği romanlar yayınladığını söyler; örneğin Erendiz 

Atasü’nün Dullara Yas Yakışır boşanmış kadınların karşılaştığı sorunları, Pınar 

Kür’ün Asılacak Kadın’ı evlatlık genç bir kadının cinsel istismarını ele alır (s. 21). 

Muzır Neşriyat tarafından yasaklanmadan önce Duygu Asena’nın Kadının Adı Yok 

(1987) romanı 60.000 kopya satmıştır (s. 18).  

Dolayısıyla 1980’lerde müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan eserlerin bir 

kolunu bu meseleleri gündeme getiren eserler oluşturmaktadır. Pınar Kür’ün 

Asılacak Kadın’ı (1979) cinsel istismar, Füsun Altan’ın 60 Günlük Bir Şey (1984) 

aile, Şebnem İşigüzel’in Hanene Ay Doğacak (1993) kitabı cinsel tabu üzerinden 

yargılanma zemini oluşturmaktadır.  

 

4.3.1  Cinsel istismarın temsili: Asılacak Kadın 

Pınar Kür’ün 1979’da yayımlanan Asılacak Kadın romanı yayımlandıktan uzun bir 

süre sonra, 1986 yılında çıkan Muzır yasasının ardından 1988 yılında yargılanır; 

yapısı henüz değişen Muzır Kurulu tarafından müstehcen bulunur. Hem Kür hem de 

yayımcı Erdal Öz yargılanır. 19.03.1987 tarihinde İstanbul 4. Sulh Ceza Mahkemesi 

kitap hakkında toplatma kararı çıkarır (Cumhuriyet Gazetesi, 1982). Pınar Kür’ün 

1976’da yayımlanan Yarın Yarın romanı 1982 yılında “komünizm propagandası 

yapmak” gerekçesiyle yargılanmış, 1986 yılında yayımlanan Bitmeyen Aşk 

romanıysa aynı sene 1986’da muzır bulunmuştur. Dolayısıyla, Kür’ün de edebi 

üretimi sansürle iç içe ilerlemiştir.  

Kür’ün Bitmeyen Aşk isimli romanı da tıpkı Asılacak Kadın gibi 

müstehcenlik gerekçesiyle yargılanır. 1986 yılında İstanbul 4. Sulh Ceza 

Mahkemesi’nin 986’ya 215 sayılı kararıyla ve müstehcen olduğu gerekçesiyle roman 

hakkında dava açılır ve 25.12.1986 yılında kitap toplatılır (Milliyet Gazetesi, 1986, s. 



201 

 

11). Kitap hakkında daha önce Muzır Kurulu’nun 3.12.1986 günkü, 986’ya 34 sayılı 

raporuyla küçükler için zararlı bulunduğu yönünde karar verilmiş ve kitabın poşet 

içinde satılmasına karar verilmiştir. İstanbul Cumhuriyet Savcılığı Basın Bürosu 

22.12.86 tarih ve 986’ya 372-3 sayılı yazısı ile Muzır Kurulu’nun bu raporuna 

dayanarak kitabın toplatılmasını ister. Kitabın yayıncısı Erdal Öz bu davayı şu 

şekilde yorumlar: “Muzır Kurulu’nun düşünce ve yayın üzerindeki önleyici ve zararlı 

etkisi bu kararla birlikte bir kere daha doğrulanmış oluyor. Kitap, müstehcen değil 

‘aşk’ı irdeleyen değerli bir yapıttır” (s. 11). Dava 10.05.1988’de beraatla sonuçlanır. 

İstanbul 2. Asliye Ceza Mahkemesi’nde, kitabın piyasada tekrar satılmasına karar 

verilir. Roman, Nilgün ve Sinan karakterlerinin ilişkilerinin yıllara yayılan 

boyutlarını iki karakterin de anlatımı üzerinden verir. Lisedeyken, bir şair olan 

Sinan’a âşık olup onunla beraber olan Nilgün’ün öyküsüne yer veren kitap bu 

ilişkinin zamana uzanan boyutlarını verirken, karakterlerin yaşamlarının nasıl 

geliştiğini de aktarır ve farklı ilişkilerini de ele alır. Kitabın müstehcenlikle 

yargılanmasının olası sebepleri kitapta yer alan cinsellikle ilgili kısımlardır.  

Asılacak Kadın romanı ise 1988 yılında beraat eder, kararı veren Asliye Ceza 

Yargıcı Osman Şirin dava hakkında şunları dile getirir:  

Bir kitabın değerlendirilmesi yapılırken; bir gazete, bir afiş ya da porno 

dergisinden farklı unsurların nazara alınması zorunludur. Bir roman 

değerlendirilirken bütünü bir kenara bırakmak, belli bölümlerin altını çizmek, 

çizilen bölümleri bir yoruma tabi tutarak eserin tümünü genel ahlaka 

aykırılığın istismarına yönelik saymak hatadır. (Özkartal, 2011, s. 19)  

 

Şirin ayrıca bu davada aslında halkın ar ve haya duygularını inciten sapıklığın 

suçlandığını söyler (Cumhuriyet Gazetesi, 1988). Kür beraat kararı üzerine 

“Türkiye’de yakılacak başka kitaplar olduğu sürece hiçbir yazar kendini güvencede 

hissedemez. Bu beraat kararı gösteriyor ki kitabım boş yere 2 yıl hapis yattı. Bu ülke 

Muzır Kurulu’ndan kurtarılmalıdır” (Milliyet Gazetesi, 1988, s. 3) diyerek edebi 



202 

 

yargılamaların kitapları dolaşımdan uzak tuttuklarını vurgulamaktadır. Şirin ayrıca 

sansürün karşısında açıklamalar da yapar:  

“Okuduklarını değerlendirebilecek durumdaki bu gençlerin yasal 

zorunluluklar dışında geniş bir yasak kapsamı içinde tutulmaları ve 

okuduklarını iyi kavrayamazlar ve zarara uğrarlar fikri ile neyi 

okuyacaklarının neyi okumaları gerektiğinin yasa maddeleri ile düzenlenmesi 

uygarlık düşüncesi ile bağdaşmamaktadır. Bir yazarın düşüncelerini ve 

tasavvurlarını kaleme alırken gereksiz engellerle karşılaşması, onun 

şaheserler yaratması yolunu kapatır” (cumhuriyet, 03.02.88)  

 

Böylece davayı yürüten yargıcın kendisi de müstehcenlik yasasının karşısındaki 

tutumunu ortaya koyar. Romandan ayın isimle uyarlanan, Başar Sabuncu’nun 

yönettiği filmin de gösterimi yasaklanmıştır (s. 19). Pınar Kür beraat hakkında şu 

cümleleri kurmuştur: “Türkiye’de yakılacak başka kitaplar olduğu sürece hiçbir 

yazar kendini güvencede hissedemez. Bu beraat kararı gösteriyor ki kitabım boş yere 

2 yıl hapis yattı. Bu ülke Muzır Kurulu’ndan kurtulmalıdır” (Milliyet Gazetesi, 1988, 

s. 3). Dolayısıyla romanın yargılanmasının kitabı piyasadan uzak tutan bir yöntem 

olduğunu ve bu yargılamalar nedeniyle yazarların korkutulduğunu, kendilerini 

güvende hissetmedikleri bir ortamda yazmak zorunda kaldıklarını yazarın kendisi de 

dile getirmiştir. 

Roman, idama mahkûm olan Melek Ebruzade’nin, Hüsrev Ebruzade ve 

mahalledekiler tarafından yıllarca cinsel istismara maruz bırakılmasını konu edinir 

ve çoğunlukla bilinçakışı tekniği ile kaleme alınır. Hizmetçi olarak çalıştığı konakta, 

Hüsrev Bey’in annesinin ölmesiyle beraber onunla evlenen Melek, ilk günden 

itibaren Hüsrev Bey’in ve giderek tüm mahallelinin cinsel istismarına maruz kalır. 

Hüsrev Bey mahallenin kahvesinden bulduğu erkekleri eve getirip Melek’e tecavüz 

ettirirken izler. Başlarda çok bilinmeyen bu olay yıllar içerisinde tüm mahallenin 

bildiği ama üzerinde hiç konuşmadıkları bir olay halini almıştır. Hem Hüsrev Bey’in 

sosyo-ekonomik durumu nedeniyle hem de mahallelinin neredeyse tümünün bu 



203 

 

olayda rol almasıyla bir suç ortaklığı oluşmuş ve Melek uzun süre boyunca bu 

duruma maruz kalmıştır. Üvey babasının tacizi nedeniyle de aile evine dönemeyen 

Melek’in roman boyunca başına gelen hiçbir duruma karşı çıktığını, müdahale 

ettiğini, söz hakkı elde ettiğini görmeyiz. Melek bu durumdan kendisine tecavüz 

eden evin diğer görevlilerinin oğlu Yalçın’ın Melek’i kurtarmak amacıyla Hüsrev 

Bey’i öldürdüğünde dahi kurtulamayacaktır; çünkü asıl suçlanan Melek olmuş, 

kocasını Yalçın’la aldatıp onu öldürdüğü iddia edilmiş ve idam cezasına mahkûm 

edilmiştir. Melek, Hüsrev Bey’i kendi öldürmediği halde mahkemede de hiç 

konuşmaz ve idamı da aynı şekilde sessizlikle kabullenir.  

Kitabın cinsellik içeren ve muhtemelen müstehcen bulunmasına sebep olan 

bölümleri Melek’in uğradığı cinsel istismarın betimlendiği, Hüsrev ve diğer 

erkeklerin sistematik tecavüzünün anlatıldığı, Hüsrev’in cinsel fantezilerini Melek ve 

diğer erkekler aracılığıyla uygulamaya koyduğu sahnelerdir. Bu sahnelerin çoğunda 

tecavüzler sırasında Hüsrev’in Melek’e verdiği emirleri görürüz: “Al ağzına, ağzına 

alacaksın diyorum, anlamıyor musun? …… Ananın memesini emer gibi. Hiç mi 

anasının memesini emmemiş bu kız” (Kür, 2017, s. 50), “Bağıracak bittabi. Temas 

görmemiş bakire… Daha daha canhıraşhane bağırmalı ki… (s. 57), “Bu sefer bu seni 

yiyecek. Tek bacağını koltuğun kenarına at” (s. 50) gibi cümleler bu duruma örnek 

teşkil etmektedir. Bu kısımları hem Hüsrev’in hem de Melek’in anlatımıyla okuruz. 

“herif o dakka üzerime çöküp pantolonunu da ne vakit sıyırmış görmemişim 

bacaklarımı çaat diye iki yana devirmesiynen koparacak sandım meğer o da 

açımıymış meğer hiçbişey değilmiş koçça kamışını içerime sokmasıynan bir sancı te 

ciğerime işliyo iliğime” (Kür, 2017, s. 53) gibi kısımlar ise Melek’in ağzından 

aktarılır. Bu betimlemelerin, romanın asıl meselesini yani bir kadının cinsel 



204 

 

istismarını ortaya koyduğu, bu anlamda okuru “rahatsız edici” yerler oldukları 

söylenebilir.  

Pınar Kür de savunmasında tam bu noktaya değinmiş, romanında sarsıcı 

sahneler olduğunu kabul etmiş ve edebiyatın işlevinin esasen tam da bu olduğunu 

dile getirmiştir: “Romanımda çarpıcı, sarsıcı, rahatsız edici bazı sahneler olduğunu 

kabul ediyorum. Ancak, sanatın, edebiyatın işlevlerinden biri de zaten budur: Okuru 

sarsmak, uyarmak, rahatını bozarak o güne değin farkında olmadığı ya da yeterince 

önem vermediği birtakım gerçekleri algılamasını, kavramasını sağlamak” (s. 150).  

Dolayısıyla, kurulun müstehcen bulduğu yerlerin işlevi yazarınca aslında tam da 

edebiyatın gereği olduğu yönündedir. Müstehcen olduğuna karar verilen metin, 

tecavüze uğrayan bir kadının durumunu ortaya koymaktadır. Romandaki en vurucu 

kısım bu tecavüzün herkesçe bilinmesi fakat herkesin bu konuyu bilmiyor gibi 

davranması, kimsenin bu duruma karşı sesini çıkarmayışıdır. Topluca işlenen bir suç 

normalleştirilip, mahalleli tarafından da sıradanlaştırılmıştır. Roman, bu durumun 

eleştirisini, kadını metaya dönüştüren erkek aklın örneğini en başında hâkim 

karakteri üzerinden de vermektedir. Melek’in davasına bakan hâkimin kendi 

evliliğine bakışını, eşine karşı tutumunu gösteren monologları bölüm boyunca Melek 

hakkında verdiği idam kararıyla paralel işlenir: “Tık. Kalem kırıldı” motifi ile 

sağlanan bu paralellik, bölümün sonunda iyice belirginleşir:  

Nihal’in gözleri açık. Nihal’in gözleri bir sürü insana parlıyor. Nihal’in 

gözleri hiç kapanmayacak mı. Melek’in gözleri de açık. Melek’in gözleri 

kara. Her türlü pisliği yıkıyor üstüme o Melek’in gözleri. Melek’in gözleri ne 

zaman kapanacak. Kapanmayacak mı. Ya asmazlarsa. O zaman Nihal’i 

öldürmek zorunda mı kalacağım. Kim çekecek Nihal’in cezasını. Ya 

asmazlarsa. Asmayacaklarsa. Bütün cezaları ben mi çekeceğim? (s. 46) 

 

Dolayısıyla Melek, esasen devletin “kurbanı” olmaktadır. Devlet, toplum ayrılamaz 

bir biçimde onun üzerinde hakimiyet kurmuş, ona ise sadece bu duruma katlanmak 

düşmüştür. Romanda bu duruma karşı gelen tek kişi ve Melek’i kurtarmaz isteyen 



205 

 

Yalçın dahi aslında Melek’e tecavüz edenlerden biridir. Ne var ki bu hakimiyet 

romanda Yalçın tarafından dile getirilmektedir:  

 

Şimdi düşünüyorum, duruşmada söylenenleri de değerlendiriyorum da, 

susanlar kendilerine inanabilecekleri bir yalan uydurmuşlardı anlaşılan: Bir 

erkek nikahlı karısını istediği gibi kullanabilir. Kadın karşı çıkmadıkça, hatta 

resmen şikâyet etmedikçe kimsenin yasal olarak karışmaya hakkı yoktur! 

Böyle düşünüyorlardı besbelli. Yüzyılların alışkanlığı böyle düşünmeyi 

olağan kılmıştı onlar için. (s. 98) 

 

Müstehcenlikten yargılanan bir romanın toplumun “en hassas” olduğu bu noktalarda 

eleştirisini yapması önemlidir. Kür, savunmasında bir kitabın yasaklanmasının temel 

gerekçesi olarak düşünen bir toplum yaratmanın istenmemesi, bunun bir kültür 

politikası olduğunu söyler ve bu davaların bu doğrultuda belirli işlevlerinin olduğunu 

vurgular:  

Toplumu, yalnızca boğazını düşünen bir koyun sürüsüne dönüştürme 

amacıyla izlenen bu politikanın yöntemlerinden biri de, kitap düşmanlığı ve 

okuma korkusu yaratmak; yazarı, sanatçıyı, okuru yıldırmaktır. Papazın 

Karısı, Doymayan Bakire, Çılgın Kolejliler ve benzeri, yabancı dilden 

çevrilmiş ve gerçekten cinsel istekleri kamçılamak amacıyla yazılmış bir sürü 

kitap piyasada rahatça satılırken, benim çok başka mesajlar taşıyan ve edebi 

değeri yurt içinde ve yurt dışında kabul edilmiş iki romanımın birden 

imhasının istenmesi, asıl amacın politik olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

Sürdürülen bu politikanın gerisinde yatan ölümcül zihniyetin seçtiği örnek 

kurbanlardan biri de benim, ama, sonuçta, asıl hedeflenen kurban, Türk 

halkıdır (s. 151). 

 

Dolayısıyla, romanın temel sorunsalı kadın istismarıdır ve romanda cinsellikle ilgili 

sahneler de bu istismara ait sahnelerdir. Bu bağlamda, okuru tahrik etmeye yönelik 

bir gerekçeyle de suçlanamayan romanın müstehcenlik gerekçesiyle yasaklanması 

kayda değerdir. Kadın istismarının bu şekilde temsil edilmesi romanın yargılanma 

zeminini oluşturmaktadır.  

Kadın istismarını anlatan eserlerin yargılanması AKP dönemindeki muzır 

patlamasıyla tekrar gündeme gelmiştir. Örneğin; cinsel istismara uğramış kadın 

karakterlerin öykülerinin yer aldığı Meltem Arıkan’ın 2003 yılında yayımlanan Yeter 



206 

 

Tenimi Acıtmayın romanı yayımlandıktan dört ay sonra, üçüncü baskısını yapmak 

üzereyken İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı’nın talebi üzerine, Başbakanlık 

Küçükleri Muzır Neşriyattan Koruma Kurulu tarafından hazırlanan “Bilirkişi 

Raporu” doğrultusunda muzır bulunur. Roman, halkın ar ve hayâ duygularını incitici, 

cinsi arzuları tahrik ve istismar edici nitelikte genel ahlaka aykırı yayın yaptığı 

gerekçesiyle İstanbul 1. Sulh Ceza Mahkemesi’nin kararı ile başlatılan hazırlık 

soruşturması kapsamında toplatılır (Birliği, 2014, s. 72). Yazar basın açıklamasında 

gerekçe raporunda yer alan ifadeleri şu şekilde dile getirir: “Kitapta toplumumuzda 

yaygın olmayan, nefret ve infialle karşılanan gayri ahlaki ensest ilişkiler kurmaca 

birtakım olaylar ve Türkçe isimleri olan hayali kahramanlarla bir mizansen içinde, 

sanki Türk aile yapısını sarmalamış olağan ilişkiler şeklinde genelleştirerek 

okuyucuya sunulmaktadır”. Raporda romanın muzır bulunmasında özellikle ensestin 

varlığı işaret edilmiş ve romanın aile birliğini bozmaya yönelik ifadeler içerdiği, 

akrabalık değerlerinin yıprattığı, erkek argosunda var olan kelimelere yer vermesi 

gibi gerekçeler sıralanmıştır. Romanın asıl amacının kadınları korumaktan çok 

müstehcen kurgu ile kadınların duygularının sömürülmesi olduğu ileri sürülmüştür. 

Roman edebi bulunmamıştır: “Entelektüel ve edebi bir bakış açısına yakışmayan, 

kültürümüzde var olmayan marjinal istisnai (ensest) ilişkilere yer verildiği, 

anlatılanların genç kızlarımız ve kadınlarımızda korku, dehşet ve aşağılık duygusu 

uyandırabileceği gerçeğinin gözden uzak tutulduğu[…]” (Marakoğlu, 2008, s. 64-

65). Sonuç olarak, 2000’lerde de kadın istismarını gündeme alan romanların 

yasaklandığını, muzır bulunduğunu ve edebiyat dışı tutulduğunu görürüz.  

1980’li yıllarda kadın haklarını gündemine alan ve aile kurumuna dair 

eleştiriler içeren romanlar da yargılanmaktadır; bunlardan biri Füsun Erbulak’ın 60 



207 

 

Günlük Bir Şey (1984) romanıdır ve bu roman da özellikle kadın karakterinin evlilik 

dışı ilişki yaşamasından ve aile kurumunu sorgulamasından dolayı yargılanmıştır.  

 

4.3.2  Aile normunun dışına çıkmak: 60 Günlük Bir Şey 

Füsun Erbulak’ın 60 Günlük Bir Şey adlı romanı yayımlandığı 1984 yılında İstanbul 

1. Sulh Ceza Mahkemesinin kararıyla “suç olan bir fiili övmek ve müstehcenlik” 

gerekçesiyle toplatılır ve Erbulak ve yayıncı Ramazan Yaşar hakkında dava açılır. 60 

Günlük Bir Şey için 7 yıldan 16 yıla kadar ağır hapis cezası istenmiştir (Milliyet 

Gazetesi, 1984, s. 3). 1985 yılındaysa Yargıtay 8. Ceza Dairesi romanın müstehcen 

olmadığına hükmederek beraatına karar verir. Erbulak’ın 1984’te yayımlanan Burgu 

romanı aynı yol 2. Sulh Ceza Hakimliği’nin kamunun suç saydığı fiili övdüğü 

gerekçesiyle henüz basılmamış olan ve basıma hazırlanan romanın basımının 

durdurulmasına karar verilir (Milliyet Gazetesi, 1984, s. 7). Roman hakkında 

“hayasızca, müstehcen yayın yapıldığı, okuyanın suça teşvik edildiği ve suç olan 

fiilin övüldüğü” iddiasıyla 2. Asliye Ceza Mahkemesi’nde roman hakkında dava 

açılır ve Erbulak hakkında 6 yıldan 10 yıla hapis cezası istenir. 11.12.1986 yılında 

TCK 426’ya göre müstehcen bulunur ve 1 ay hapis, üçer bin lira para cezasına ve 

hapis cezasının da paraya çevrilmesine karar verir. “Kanunun suç saydığı zina ve 

fuhuşa teşvik suçlarının övüldüğü” iddiasına dayanan TCK’nun 312/1 ve “halkın 

edep ve nezahatine tecavüz eylemek” iddiasına dayanan TCK’nun 576. Maddeleri ile 

ilgili olarak, TCK 312/1 halkı sınıf, ırk, din ve bölge farklılığına tahrik etmek 

“unsurlar oluşmadığından” beraat eder (Cumhuriyet Gazetesi, 1986).  

Müstehcen bulunup müsaderesine ve imha edilmesine karar verilen Burgu 

romanı ise 1989 yılında beraat eder (Milliyet Gazetesi, 1989, s. 15). Her iki romanın 

da yargılanma süreci hem kamuoyunda gündemde olmuş, Erbulak’ın özel hayatı da 



208 

 

tartışılan bir mesele haline gelmiş, gazeteler duruşmaları “60 Günlük Bir Şey 

Tertemiz Oldu” (Milliyet Gazetesi, 1985, s. 9), “Füsun Erbulak Burgu davasında 

tırnaklarını yedi” (Milliyet Gazetesi, 1985, s. 12), “Burgu yazarı SUSUYOR” 

(Milliyet Gazetesi, 1985, s. 3) gibi haber başlıklarıyla vermiş, Erbulak’ın boşanıp 

tekrar evlendiği eşiyle röportajlar yapmışlardır. Öyle ki İstanbul 2. Asliye Ceza 

Mahkemesi’nde savunma yapan, romanın yazarı “Füsun Şahin “Kitapta suç sayılan 

fiili övdüğü, müstehcen olduğu ve haya duygusunu incittiği’ şeklindeki iddiaları 

reddeder (Milliyet Gazetesi, 1984, s. 12). Yazar, kendisini şu sözlerle savunur: 

“Kitabımda topluma bir mesaj vermeye çalıştım. O da, evlilik müessesesinin özenle 

korunması idi. Ben burada kişiliğim, ahlaksız bir kadın olduğum için mi 

yargılanıyorum? Kitap mı yargılanıyor?” (s. 12) Erbulak bir gün içinde iki kere 

hakim karşısına çıkmak zorunda kalır (Milliyet Gazetesi, 1984, s. 3). 

Roman baş karakter Aslı’nın evlilik dışı beraberliğinin, “60 günlük” bir 

ilişkinin çeşitli evrelerini anlatır. Aslı’nın eşi ve çevresi de bu ilişkiden haberdardır. 

Evli bir kadının evlilik dışı ilişki yaşaması kurmaca bir metinde de hem ahlaka hem 

de yasaya uygun görülmez; çünkü toplumsal normların dışına çıkan, devletin aile 

yapısına uygun görmediği bir davranış söz konusudur. Bu yapının dışına çıkan edebi 

temsil de sansüre uğrayacak ve yargılanacaktır. Oysa, 1980’lerde zina cinsellik ve 

evlilikle beraber dergilerde sıklıkla yer alan, toplumsal hayatta tartışılan bir 

meseledir. Bu dönemde; yaşlılıkta cinsellik, zina, çok eşlilik, frijit, kürtaj gibi cinsel 

tabu olarak görülen pek çok mesele Saner ve Yüksel’in aktardığına göre popüler 

dergilerde özellikle röportajlar üzerinden tartışılır olmuştur. Örneğin Kadınca 

Dergisi’nde zinanın koşulları konuşulur, erkek ve kadın için ayrı ayrı cezai 

yaptırımları tartışılır, zinanın boşanma nedeni olmasının kadın için zor erkek içinse 

kolay olduğu öne sürülür (Saner ve Yüksel, 2020, s. 436). Toplumsal hayatta 



209 

 

konuşulan, tartışılan, çeşitli metinlerle dolaşımda olan bu mesele söz konusu 

kurmaca olunca yasaklanmıştır.  

Yargıtay ilamında romanın “kanunun suç saydığı bir fiili övmek, müstehcen 

yazı yazmak ve edebe muhalif hareket etmek”le suçlanır ve kitabın yargılanması ile 

ilgili şu ifadelere yer verilir:  

1. Evli kadının zina suçunun övülmesi suretiyle TCK’nun 312inci maddesinin 

ilk fıkrasına,  

2. Evli kadının zina eyleminin, toplumun ar ve haya duygularını incitecek 

biçimde anlatımı suretiyle ve (müstehcen) yayın yoluyla TCKnun 426 ve 

427nci maddelerine, 

3. kitaptan alınan (bir kadının donunu çıkartmak) gibi sözlerle halkın edep ve 

nezahetine tecavüz etmek suretiyle TCKnun 576ncı maddesine” aykırı olduğu 

iddia edilmiştir. (Erbulak, 1985, s. 189-190) 

 

Zina suçunu övdüğü gerekçesiyle suçlanan romanı beraate götüren düşüncelerden 

biri romanda “zina suçunu işleyen evli kadının bu ilişkisinin eleştirisini de yaparak 

kurtuluş yolunu araması çabalarını ve kendisini suçlayıcı, yanılgısını vurgulayan 

yönleri” (s. 191) olmuştur.  

Mahkemeler, yerleşik düzenin gerekli koruyucuları olarak tasavvur edilir ve 

dolayısıyla aile ve devlet kurumlarının korunması da buna dahildir; bu işlevi 

yerine getirmek için gençleri ve zayıfları her türlü ahlak dışı veya antisosyal 

etkiden korumalıdırlar ve bu amacı garanti altına almak için, herhangi bir 

kirlenme potansiyeli içeriyorsa, sanatın dolaşımı reddedilmelidir. (Jenkins, 

1944, s. 83) 

 

 “Bu uygulama yoluyla, gerçek sanatsal değere sahip bazı eserler bastırılırsa, bu 

mutsuz ama gerekli bir fedakarlıktır” (s. 83). Beraat kararı veren mahkemenin 

gerekçesinde ise tam da romanın edebiliği sorgulanır ve eser suçlamadan dolayı 

beraat etse de romanın aslında bir edebiyat eseri olmadığı iması yapılmıştır: 

“Gerçekten, sanat değeri tartışılabilir olmakla beraber” (Erbulak, 1985, s. 191) 

şeklindeki ifade bu imayı ortaya koyar niteliktedir.  

Yargıtay 8. Dairesi’nin kararıyla beraat eden roman için karar verilirken bir 

kez daha pornografi ile erotizm arasındaki ayrım vurgulanır. Pornografi ile erotizm 



210 

 

kavramlarının birbirlerinden farklı oldukları, kitabın pornografik değil erotik bir eser 

olduğu dile getirilir. Erotizmin sanatın pek çok dalında faydalanılan bir yöntem 

olduğu, dolayısıyla bu nitelikte bir eserin cezalandırılamayacağına hükmedilir. 

Mahkeme pornografik ve erotik yayın arasındaki ayrımı ortaya koyarken, 

kavramların etimolojilerine bakar ve bu kavramlara dair tanımlamalar yapar. 

Yargıtay 8. Dairesi’nin 1985/1682 sayılı kararında bu tanımlara yer verilir: 

Müstehcenlik konusu incelenirken, porno (obsen-müstehcen) ve erotik 

kavramlarını birlikte değerlendirmek gerekir. Eski Yunanca, (porné -fahişe) 

sözcüğünden türeyen porno ve bu konudaki yayınları belirleyen pornografi, 

aşırı, çok şiddetli, makul olmayan biçimde şehvet duygularının tahrik 

edilmesi anlamına gelirken, müstehcen, çok değişik tanımlamalar yapılmış 

olmakla beraber, kanunumuzdaki tanımı ile ar ve haya duygularını inciterek, 

söz, yazı ile yayın anlamına gelir. Bu tanıma göre müstehcen kavramı, 

topluma, kişiye ve çevreye göre normatif sayılmalı. Bunun bir sınırı 

bulunduğu kuşku götürmez.  (s. 191) 

 

Yargıtay erotizmi ise şu şekilde tarif edecektir: “Erotik sözcüğü, sevginin cinsel 

yönünü ve cinsel aşkı anlatması bakımından, edebiyat, resim, tiyatro, fotoğraf, film 

gibi, her türlü sanat dalının bir türü olarak kabul edilir” (s. 191) Kitabın bütünüyle 

değerlendirilmesini gerektiğini vurgulayan kararda kitaptaki cinselliğin pornografik 

ya da müstehcen değil erotik olduğuna karar verir. (s. 191) 

Yargıtay gerekçeli kararında kitabı özetle şöyle tanımladı: ‘Evli ve çocuklu 

tiyatro sanatçısı kadının kocasıyla yaşamlarındaki uyumsuzluktan 

kaynaklanan bir bunalımla, çalıştığı ortamın da hazırladığı rastlantılarla 

çevresinden başka bir erkekle önce duygusal, giderek cinsel sevgiye dönen 

ilişkisi, gelişen olaylar, ortam bunalımları, ilişkiden kurtulma çabaları, utanç 

ve pişmanlık, özeleştirilerle kitapta anlatılıyor. Bu nedenle, kitabın tümüyle 

ele alınması gerekli. (Milliyet Gazetesi, 07.12.1985, s. 11) 

 

Dolayısıyla, romanın evlilik müessesini sarsmaya yönelik bir hareket içermediğini, 

bu nedenle de “zararsız” olduğunu, hatta Aslı karakterinin kötü bir örnek olarak 

değerlendirilmesi gerektiği yönünde bir tutum söz konusudur. Yazarın kendisi de 

ifadesinde vermek istediği mesajın “evlilik müessesesinin özenle korunması” 

olduğunu dile getirir. Öte yandan, romana yakın okuma yapıldığında metnin, yazarın 



211 

 

ifadesinin tam tersi düşünceleri ortaya çıkardığını görürüz. Metinde, evlilik sıklıkla 

sorgulanan bir kurum olarak gündeme gelir ve dürüstlüğü, gerekliliği 

sorunsallaştırılır: “Evlilik müessesesi çürümüş mü ne? Evlilik olmasa hesap vermek 

te olmayacak ve o zaman Handan Çiğdem’i kıskanmayacak ve başka bir Ali’ye 

yüreğini, beynini, gövdesini teslim edebilecek” (s. 26). Dolayısıyla roman, aile 

kurumunu sorgular niteliktedir. 

Foucault’nun Batı cinselliğinin tarihini okuduğu Cinselliğin Tarihi’nde 

cinselliği yönetmek için oluşturulan kurallar sistemi olarak gösterdiği evlilik hukuku 

ve arzuların düzeni açısından baktığımızda burada da benzer biçimde iktidarın evlilik 

dışı cinselliği faydasız olarak görerek, bu yöndeki edebi temsillerin de genel ahlaka 

aykırı bulunacağını söyleyebiliriz. Öte yandan, benzer bir biçimde arzuların da 

düzenlenmesi gerekecektir. Dolayısıyla, arzuları tahrik edeceği düşünülen herhangi 

bir metnin denetlenmeye tabi tutulması, gerekirse de cezalandırılması gerekir. 

“Cinsellikten yalnızca mahkûm edilecek ya da hoş görülecek değil yönetilecek, 

yararlılık sistemleri içine sokulacak, herkesin azami iyiliği için düzenlenecek, en 

yüksek verim doğrultusunda işletilecek bir şey olarak söz etmek gerekmektedir. 

Cinsellik sadece yargılanmaz, yönetilir de” (Foucault, 2003, s. 26). Romanda 

evliliğin karşısında konumlandırılan aşk yüceltilirken, buna engel olan bir kurum 

olarak evlilik verilir. “Namussuzluk âşık olmak mı acaba? Gizli saklı gayrı meşru 

ilişkiler mübah, açık seçik, dört nala girişilen, güçlükleri göğüsleten aşklar yasak ve 

haram. Neden?.. Neden utanıyoruz?... Utanıyorsak neden yapıyoruz?” (Erbulak, 

1985) Aslı’nın evli bir kadın olarak “kaçamak” istemesi de gerekçeye örnek olarak 

verilebilir: “Birbirimize hesap sormadan, hiçbir şey istemeden yaşayalım. Bir hoşluk 

olsun bunun adı, bir KAÇAMAK. Benim gerçekten ihtiyacım var buna. Senden de 

çok hoşlanıyorum”. (Erbulak, 1985, s. 43) Tüm bu örneklerde görüldüğü gibi söz 



212 

 

konusu olan salt cinsellik değildir. Dolayısıyla müstehcen bulunan eserin sadece 

cinsellik içerdiğini söylemek doğru olmayacaktır. Cinsellikle ilgili konuların 

temsillerinin hepsi müstehcen olmak zorunda değildir (Hein, 1971, s. 79). Söz 

konusu olan bu örnekte daha belirgin olarak da görülen toplumsal normlar dışına 

çıkma meselesidir.  

Sonuçta, romanın müstehcenlik gerekçesiyle yargılanması zemini doğrudan 

aile kurumundan almaktadır; ancak evli bir kadının evlilik dışı ilişki yaşamasının 

temsili toplumda tartışılan bir mesele olsa dahi kurmacada uygun görülmemiştir. Öte 

yandan, kimi zaman toplumda da çok tartışılmayan, saklanmaya çalışılan ve tabu 

olarak kodlandırılan kimi meseleler nedeniyle de romanlar yargılanmıştır; bunlardan 

biri ensest konusunu kurmacalaştıran Hanene Ay Doğacak’tır.   

 

4.3.3  Tabu-müstehcen: Hanene Ay Doğacak 

Toplumsal hayat için oldukça önemli bir kavram olan tabu Sigmund Freud, Levi 

Strauss gibi önemli isimlerce ele alınmıştır. Freud tabunun birbirine karşıt iki 

anlamını bir yandan kutsallaştırılmış, diğer yandan tehlikeli, korkunç, yasak, kirli 

anlamlarına geldiğini söyler (Freud, 1998, s. 17). Tabu kişinin hem arzu duyduğu 

hem de dışarından gelen yasakla nefret ettiği bir durumdur (s. 18). “Tabu, her şeyi 

söylemsel ve maddi olarak öncelikle ortak anlayışlarımıza bir istisnaya başvurarak 

yapar, aşırılık kavramı aracılığıyla söylem, neyin normal ve doğal, neyin 

düşünülemez ve kınanamaz olduğunu tanımlayan bir kavramsal olasılıklar alanı inşa 

eder. Normdan ayrılan şey bir tabunun işleyişinin anahtarıdır” (Auchter, 2021, s. 32). 

Ensest bu tabuların en önemlilerindendir; dini, etik, kültürel boyutları olan 

ensest tabusu hem Freud hem Strauss gibi isimler bu nedenle ensest üzerinde 

durmuşlardır. Strauss’a göre ensest tabusu biyolojik değil kültürün evrensel 



213 

 

yasalarıyla ilgili bir meseledir (Butler, 2004, s. 45); hem yeniden üremeyi güvence 

altına alır hem de egzogami zorunluluğuyla klanın birliğinin devamını sağlar (s. 121) 

Judith Butler da Çözülen Cinsiyet kitabında ensest tabusunu ele alır ve ensestin 

zorunlu olarak bir ihlal olmadığını, bu travmatik halin dışında da formlarının 

olabileceğini söyler. Butler, terimin aşırı kapsayıcı olduğunu söyler: 

Ama beni en çok endişelendiren şey, "ensest" teriminin aşırı kapsayıcı 

olması; cinsel normallikten ayrılmanın, diğer tür ayrılmalarla çok kolay bir 

şekilde bulanıklaştığı anlamına gelir. Ensest utanç verici kabul edilir ki bu 

onu dile getirmenin bu kadar zor olmasının nedenlerinden biridir, ancak 

normatif egzogami heteroseksüellikten diğer sapmaların olduğu gibi, ne 

ölçüde korkunç, itici ve düşünülemez bir cinsel düzensizlik olarak 

damgalanır? (s. 157) 

 

Butler bu tabunun aynı zamanda heteronormatif aile normlarını yeniden ürettiğini, 

lezbiyen, gay ebeveynliğini, tek anneli haneyi ve karma aile yapılarını dışladığını 

söyler (s. 158). Tabular edebiyat için de önemli olmuştur.43  

Kerstin Mey, müstehcenlik ve tabu arasında önemli bir bağlantı olduğunu 

söyler. Mey’e göre kamu ahlakına ve kültürel geleneklerin yaygın tarihsel kavramına 

bağlı olan her toplum, belirli insan pratiği alanlarını ve davranış biçimlerini yasak 

olarak işaretleyerek ve onları ihtiyatlı bir şekilde tabu olarak koruyarak sınırların 

dışında kalmaya zorlar. Bu çeşit sosyal yasak, özellikle cinsel ilişki konuları için 

geçerlidir: örneğin erkek ve kız kardeş gibi çok yakın akrabalarla cinsel ilişki, yani 

ensest, pedofili, çocukların cinsel istismarı, cesetlerle cinsel ilişkiyi içeren nekrofili, 

hayvanlarla cinsel ilişki44 bu tabulara örnektir. Bu tarz tabuların ihlal edilmesi 

toplumsal hayatta tiksindirici, nefret uyandırıcı ve uygunsuz bulunarak müstehcen 

kabul edilir (2007, s. 5-6). Tüm seks tabulara ve sansüre tabidir ve çoğu kültürde, en 

 
43 Bkz. (Bloom, 2010, s. xv) .   
44 Sevgi Soysal’ın Yürümek romanı 1971 yılında romandaki karakterlerden birinin “eşekle cinsi temas 

sahnesi” (Soysal, 2013, s. 19) nedeniyle TCK 426 ve 427. Maddelere muhalefetten yargılanmış, 

bilirkişiler romanın müstehcen nitelikte olmadığını söylemiş, roman 1974’te beraat etmiştir (s. 20). 



214 

 

güçlü tabular üreme amaçlı olmayan cinsel ilişkiye ve onaylanış aile kurumu 

dışındaki cinsel ilişkiye karşı olmuştur (Burridge ve Allan, 2006, s. 145). 

Dolayısıyla, toplumda tabu olan bu gibi konuların edebiyatta sahneye çıkabilir hale 

gelmesi müstehcen bulunarak yasaklanacaktır; bunun en temel örneğini Şebnem 

İşigüzel’in Hanene Ay Doğacak isimli öykü kitabında görürüz.  

İşigüzel’in Hanene Ay Doğacak adlı öykü kitabı Muzır Kurulu 5.7.1993 

günlü ve 1993/19 sayılı kararıyla muzır bulunmuş ve kitabın satışı durdurulmuştur. 

Kitabı yayımlayan Can Yayınları bu karara karşı Ankara 4. İdare Mahkemesi’nde 

iptal davası açmış ve kitabı poşete sokmadan, muzır bulunan bölümlerin üzerini 

siyah bantlarla kapatarak, ayrıca kitabın başına raporu da ekleyerek baskıya 

sokmuştur (Milliyet Gazetesi, 1995, s. 21). Böylece yayınevi sansür mekanizmasını 

delecek bir yöntem de bulmuştur, yayınevi aynı metodu Sudaki İz için de 

kullanmıştır. Hanene Ay Doğacak’ın üzerindeki sansür ancak 1995 yılında 

kalkacaktır. İdare mahkemesi 18.7.1995 günlü ve 392 sayılı kararla Muzır 

Kurulu’nun kararının hukuka uygunluk göstermediğini belirtir ve kitap böylelikle 

artık siyah bantsız yayımlanır (s. 21). 

Hanene Ay Doğacak için Muzır Kurulu’nun verdiği kararda kitaptaki 

öykülerden bazılarının “argo, edep dışı, toplumun sosyal normlarına ters düşen” 

anlatımları olduğu ve bu durumun özellikle “Tabut”, “Suya Yazılan Mektuplar” ve 

“Bir Öğleden Sonra” için geçerli olduğu söylenmiştir. (s. VI) Kararın değerlendirme 

bölümünde kitabın yargılanmasına temel olarak kitabın Türkiye’nin sosyal normları 

ile bağdaşmadığı, çatıştığı verilir. Kitaptaki öykülerden bazılarının “baba-kız, kız 

kardeş-oğlan kardeş sevişmesi gibi Türk toplumunun sosyal normlarına tamamen 

ters düşen anlatımlar yer aldığı” (IX, X) belirtilmiş, toplumumuzun ahlak anlayışı, 

örf ve adetlerinin bu tür anlatımları hoş karşılamayacağı söylenmiş ve ahlak, din, 



215 

 

hukuk gibi normlara herkesin uyma zorunluluğu olduğu iddia edilmiştir (X). Basın 

yayın organlarınınsa bu uyma zorunluluğu yanında toplumu bu konuda uyarma ve 

yönlendirme gibi sorumlulukları olduğu iddia edilmiş, Hanene Ay Doğacak’ınsa bu 

toplumsal görev ve sorumlulukla bağdaşmadığı ve gençler üzerinde olumsuz etki 

yaratacağı ve ayrıca kitabın kamuoyunun tamamını ilgilendirecek bir sanat niteliği 

taşımadığı gerekçeleriyle kitap muzır bulunmuştur.45 (X) Bu karardaki varsayımların 

hepsi oldukça tartışmalıdır, böylesi genel bir sosyal normdan bahsetmek mümkün 

değilken, edebiyata bu sosyal normları yayma gibi bir misyon yüklemek ve böylece 

kitabın bir sanat niteliği taşımadığını söylemek ne demektir, nasıl imaları vardır? 

“Hâkim değer sisteminin antinormatif eylemler yaşansa dahi gizli, görünmez ve 

konuşulmaz kalmasını talep ettiği bir dönemde normalleştirilmiş cinsel ve ırksal 

klişeleri açıkça aşan arzunun kamusal “teşhiri” müstehcenlik nosyonu üretir” (Mey, 

2007, s. 92). Dolayısıyla, Hanene Ay Doğacak’taki öykülerde anlatılan ve 

yargılamaya özellikle sebep olan ensest ilişkiler toplumda yaşansa dahi bir tabu 

olarak sahne dışında kaldığı sürece esasen sorun teşkil etmez, fakat bu tarz ilişkilerin 

edebiyatta temsil edilmesi, bu yolla görünür, üzerine konuşulur hale gelip sahneye 

taşınması müstehcen bulunarak yasaklanmakta; dolayısıyla burada normun sınırını 

ihlal ettiği düşünülen her türlü içerik sansürlenmektedir.  

Hanene Ay Doğacak’taki öyküler için cinselliğin tematik olarak temel 

alındığı metinler diyebilmek mümkündür. Kitaptaki öykülerde kadavraya âşık olan 

karakterler, anne-oğul, baba-kız ensest ilişkileri, taciz sahneleri vb. yer almaktadır. 

Öte yandan kitapta birkaç yerde ülkedeki duruma silahlar, bombalar vs. ile 

göndermeler bulunur: “Sevgilim korku ve yılgının ağır bastığı bir toplumdan kaçtı. 

Düşünce ayrılıkları, çatışmaları doğurmuştu. Davalar uğruna canlar veriliyordu. 

 
45 Bu iki söylemin ikisi de Üçüncü Sınıf Kadın romanının değerlendirmesinde mevcuttur.  



216 

 

İşkenceler, tutuklamalar, ölüler ve kayıplar dönemi başlamıştı. Bildirilerin uçuştuğu 

sokaklar, açlık grevinde insanlar, hesabı sorulmayan cinayetler…”. (İşigüzel, 1994, 

s. 26) Kitaptaki temel konulardan biri ise ensest ilişkilerdir. Ensest meselesi 

Türkiye’deki önemli toplumsal tabulardan biri olarak karşımıza çıkar. Dolayısıyla 

müstehcen bulunan eserlerin sadece cinselliğin anlatımlarına yönelik olmadığını 

toplum tarafından tabu olarak görülen konuları kapsadığını söyleyebiliriz. Hilde 

Hein’ın (1971) “Obscenity, Politics, and Pornography” başlıklı makalesinde de 

belirttiği gibi bu konular dini, politik, cinsel içerikli, şiddet içerikli olabilir. Özellikle 

tabuların temsili müstehcenlikle suçlanan eserler için gerekçe sayılmaktadır (s. 81). 

Hanene Ay Doğacak, bu bakımdan tabu olan bir meseleyi hem devletin hem de 

toplumun dile getirmeye uygun görmediği bir toplumsal gerçekliği konu edinmesi 

bakımından önemlidir. Böyle bir toplumsal gerçekliğin edebi olarak temsiline de izin 

verilmesi sakıncalı bulunulacaktır. Kararda özellikle üç öykünün daha sakıncalı 

olduğunu anlarız ve sayfa sayfa hangi sayfaların sakıncalı olduğu verilir. Örneğin bu 

üç öyküden biri olan “Tabut”ta kadın karakter çocukken dayısının cinsel tacizine 

uğramıştır. Bu öyküden sakıncalı bulunan pasajlar dayısının sinemada kendini taciz 

ettiğini fark eden bir görevlinin dayısına tecavüz etme sahnesidir:  

Dayım tombul parmaklarını bacaklarımın arasından çekti. …. Tokadı atan 

fenerli adam kemerini çözdü ve pantolonunu hızla indirdi. Daha önce hiçbir 

erkeği böyle görmemiştim. Dayımı masaya doğru yüzüstü itti. Cebinden 

şaaak diye açılan bir bıçak çıkarıp pantolonunun arkasını yırttı. Bir erkeğin 

bir başka erkeğe bunu yapabileceğini bilmezdim. Dayım birkaç kere bağırdı. 

Ben ağlamaya başladım. Fenerli adam ter içinde doğrulunca göz göze geldik. 

Dışarı çıktım. Gözlerim aydınlıktan kamaştı. (İşigüzel, 1994, s. 33)  

 

Bahsi geçen öykülerde yer alan ensest ilişkilerden bir diğeri anne ile oğlu arasında 

gerçekleşen ilişkidir.  “Suya Yazılan Mektuplar” adlı öykünün temel konusu budur. 

Öyküde annenin oğluna yazdığı mektupları yer alırken ve anlatıcı konumundaki 



217 

 

annenin bu ilişkiyi bir aşk ilişkisi olarak betimler ve bu ilişkinin cinsel olarak da 

sürdüğünü annenin anlatımından okuruz.  

Konuşurken başını kucağıma koymalıydın. Usulca ‘Saçlarımı okşa n’olur,’ 

demeliydin. Ben parmaklarımı yüzünde gezdirmeliydim. Sen küçük 

öpücükler kondurmalıydın onlara. Hatırlıyor musun, seninle kimsenin 

bilmediği uzak bir yerde yaşayalım, demiştin. O yer denizin içindeki bu 

mağara olsun. Biz sürekli yosun tutmuş kayanın üzerinde sevişelim. Ben sana 

nasıl âşık olduğumu anlatayım. (s. 47) 

 

Bittiğini anladığımız bu ilişkinin anne için duygusal düzlemde hala devam ettiğini ve 

bu ilişkinin bitmesinin nedeni olarak oğlunu suçladığını görürüz ve bu cümleler 

kararda verilecektir: “Korkaksın, çünkü annenle, sevgili annenle birçok kez 

seviştikten sonra korktun. Kendini öbür erkek çocuklardan farklı gördüğün için 

korktun” (s. 51). Baba-kız ensest ilişkisi ise “Bir Öğleden Sonra” başlıklı öyküde ele 

alınır. Bu öyküde de “Suya Yazılan Mektuplar” da olduğu gibi bu ilişki bir aşk 

ilişkisi olarak gösterilir. Burada herhangi bir taciz söz konusu değildir; fakat 

karakterler durumun “anormalliğinin” farkındadırlar, yine de ilişkilerine devam 

ederler. “Adam kadına sıkıca sarılmıştı. Omuzlarını öpüyordu. Sonra kirli çarşaflar 

arasında yavaş devinimler başladı. Kadın, adama ‘Baba,’ diye seslendi. Adam bunu 

duymuş olmaktan mutlu, ona hem de kaç kez, ‘Biricik kızım,’ deyip durdu. 

Devinimleri hızlanmıştı. Onların baba ve kız olduklarını hiç düşünmemiştim. 

Şaşırdığımı söyleyemem, ama bunu tahmin edemediğim için hayıflandım” (s. 60). 

Müstehcenlik normuna başvurmak, bu normla ilişkilendirilen ve kişinin 

görüntüye nasıl tepki vermesi gerektiğine dair bir dizi varsayımı da 

beraberinde getiren ahlaki boyutu da çağrıştırır” (32) Müstehcen imgeler 

temsil edilemezliği ve özellikle de neyin gerçek neyin gerçek olmadığına, 

neyin “bir görüntüde yapısal olarak sabitlenebileceğine” ilişkin anlayışımızla 

oynayan beden dehşetinin temsil edilemezliğini tasvir eder. (Ranciere, 2011, 

s. 89)  

 

Dolayısıyla, Hanene Ay Doğacak toplum dışı görünen bir normu, ensesti konu 

edindiği için yargılanır. Tabu olanın toplumda görünür kılınması müstehcendir ve 



218 

 

tabuların edebi temsilleri de sakıncalı bulunmaktadır.46 Cinsel özgürlük söyleminin 

aksine bu defa toplumsal hayatta da üzerinde durulmayan, tartışılmayan, göz ardı 

edilen bir meselenin kurmacalaştırılması da yasaklanmıştır. Müstehcenlik 

gerekçesiyle 1980’lerden sonra yargılanan eserlere baktığımızda bir başka dikkat 

çeken husus heteronormatif olmayan cinsel kimlikleri konu edinen eserlerin 

yasaklanmasıdır. 

 

4.3.4  Heteronormatif olmayan kurmacanın yargılanması 

Nurdan Gürbilek (2001) 1980’lerin toplumsal atmosferini daha önce görünür 

olmayan söylemlerin görünür kılınmasının mümkün hale geldiği bir toplumsal yapı 

olarak tarif eder. Böyle bir atmosfer aynı zamanda bu toplumsal kesimlerin 

hikayelerinin anlatılmasına da olanak sağlamaktadır. Dolayısıyla, toplumda görünür 

olmayan kesimlerin de yer alabileceği bir ifade alanı oluşmaktadır:  

1980'leri önceki baskı dönemlerinden ayıran, bu baskının karşıtıyla birlikte, 

kültürel alanda bir özgürlük vaadiyle birlikte var olmasıydı. Bu dönemi 

yalnızca baskı kavramıyla anlamaya çalışmanın zorluğu da burada: 80'ler bir 

yandan bu toplumda yasanmış̧ en sert baskı dönemiydi, devlet şiddetinin 

kendisini en çıplak biçimde hissettirdiği dönemdi, ama bir yandan da bir 

kültürel çoğullaşmayı, bugüne kadar bütünsel ideolojiler için de hapis kalmış̧ 

kültürel kimliklerin serbest kalmasını da beraberinde getirdi. Daha önce 

ancak siyasi tasarılar içinde var olabilen, bu tasarıların diline tabi olan 

kültürel talepler, kendilerini ifade imkânını ancak 80'lerde bulabildiler. 

Gelişim dinamikleri ne kadar farklı olursa olsun, Kürtlerin, kadınların, 

eşcinsellerin kendi söylemlerini oluşturmaları, kamuoyunda kendi adlarıyla 

var olmaları, kendi popüler dillerini aramaları ancak bu dönemde mümkün 

olabildi. Sokağın ayrı bir dili varsa eğer, bu kendisini en çok 80'lerde 

hissettirdi. (s. 102)  

Feminist hareketin yükselmesiyle, cinselliğin konuşulmaya teşvik edilmesiyle 

beraber eşcinsellik de konuşulur, tartışılır hale gelmiştir. Böylece heteronormatif 

 
46 Gazeteci Büşra Sanay’ın yazdığı Kardeşini Doğurmak: Türkiye’de Ensest Gerçeği (2018) kitabının 

imza günleri sakıncalı bulunarak iptal edilir. 



219 

 

olmayan, yani heteroseksüelliği toplumsal norm olarak görmeyen anlayışlar 

gündeme gelir. Gürbilek, haftalık dergilerin cinselliklerin sınıflandırılmasında 

önemli rol oynadıklarını, adlandırmanın ve imajın hikayelerden önce geldiğini 

söyler. Örneğin Yeni Gündem’in dosya konusu biseksüeller için kullandığı arkası 

dönük iki erkek ve bir kadının biseksüellik denilince artık akla ilk gelecek imaj 

olduğunu söyler (s. 47). Bir yandan 1980’ler ve 90’larda adlandırmanın yanı sıra 

kamusal hayatta görünür olma çabası da sürmekte, bu yönde eylemler yapılmaktadır. 

Bu nedenle aynı zamanda 1980’lerde eşcinsellere yönelik işkence, şiddet ve tacizin 

görünür kılındığı yıllar olur (Özbay, 2015). Mol’un ifade ettiği üzere, “Genel 

hatlarıyla LGBTİ hareketi açısından 1980’li yıllar, yoğun şiddet, baskı ve başta 

yaşam hakkı olmak üzere LGBTİ’lerin insan haklarına dönük saldırılarla 

tanımlanabilir” (Mol, 2016, s. 52). Mol, eşcinsellikle ya da LGBTİ’lerle ilgili 

haberlerin günlük gazetelerde genellikle “flaş haber” olarak sunulduğunu ve 

eşcinselliğin “fantezi” nesnesi olarak görüldüğünü, poşet içinde satılan dergi ve 

gazetelerde yer aldığını söyler. Ayrıca bu dönemde eşcinselliği konu edinen 

araştırma kitaplarının da bu şekilde poşet içinde satıldığını ifade eder; örneğin Arslan 

Yüzgün’ün 1986’da yayınladığı ilk büyük ve gerçek hayattan kesitlerin yer aldığı 

Türkiye’de Eşcinsellik: Dün, Bugün başlıklı kitabının “muzır neşriyat kanunu” 

kapsamında poşetlenerek satışa sunulmuştur. (s. 60). Yine de devletin 

engellemelerine ve şiddet eylemlerine rağmen özellikle 1990’lardan itibaren 

LGBTİ’nin örgütlenmesi hız kazanmıştır (s. 65). Tüm bu toplumsal koşullar göz 

önüne alındığında bu dönemden itibaren müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan söz 

konusu eserler de farklı bir boyut kazanmaktadır; çünkü bu eserler konularını 

çoğunlukla eşcinsel karakterlerin yaşamlarından almaktadır. 



220 

 

Dolayısıyla 1980’lerden itibaren özellikle 1990’larda farklı cinsel yönelimleri 

konu edinen eserler müstehcen ve muzır bulunmuştur. Örneğin; Arslan Yüzgün’ün 

yazdığı öykü kitabı Mavi Hüviyetli Kadınlar (1987) 1988’de, Rüya Eser’in (Ümit 

Oğuztan) Lezbiyen (1990) Ahlaksızlar (1991) ve Kraliçe Sisi (1991) romanları 

1991’de, Alp Buğdaycı’nın Kan Sıcak Akacak (1996) romanı müstehcenlik 

gerekçesiyle 1996’da yargılanmıştır. Mey’in belirttiği üzere, gay ve lezbiyen 

sanatçılar, kimlik veya kimliklerin müzakerelerinde bedenin tasvirini, mahrem 

eşcinsel ilişkilerin ve cinselliğin temsilini çeşitli şekillerde kullanırlar ve 

kullandıkları estetik stratejilerin bazıları, egemen heteroseksüel kültürün müstehcen 

bulduğu ve dolayısıyla kendi sınırlarına hapsolduğu, gettolaştırdığı ve az ya da çok 

denetlendiği bir alanı içermektedir (Mey, 2007, s. 87). Bu nedenle, bu yazarların 

ürettikleri edebiyat hem yazar kimliklerinden hem de heteronormatif olmayan edebi 

temsillere imkân alanı açtığından sansüre uğramaktadırlar. 

Arslan Yüzgün’ün Mavi Hüviyetli Kadınlar adlı öykü kitabı 1989 yılında 

yargılanır. Şişli 2. Asliye Ceza Mahkemesi’nde müstehcenlik suçu ile yargılanan 

kitap beraat eder. Yüzgün savunmasında şunları söyler: 

Hayat kadınlarından aldığı rüşvetleri unutup fuhuşu önlüyorum diye feryat 

eden bir ahlak şubesi yetkilisi MİT raporlarına geçerek deşifre ediliyor ve 

herkes buna lanet okuyor, Avrupa insan hakları ile ilgili işkence sözleşmesi 

imzalanıyor ve Medeni Kanun yenileniyor. Bu kadar yenilik ve değişim 

varken, uzmanlığın ne olduğunu bilmeyen Muzır Yayın Kurulu’nun ortada ne 

işi var? (Milliyet, 27.02.1988, s.10) 

 

Beraat kararında kitabın cinsel özgürlük anlayışını bütünlük içinde ortaya koyduğu 

belirtilir ve parça-bütün ilişkisi yinelenir; birtakım pasajlara dayanarak tüm kitabın 

müstehcen sayılamayacağı söylenir. (Milliyet Gazetesi, 26.05.1989, s. 16). Mavi 

Hüviyetli Kadınlar’da yer alan öykülerin karakterlerini travestiler, fahişeler, 

eşcinseller oluşturur. Kitapta bu karakterlerin toplumda karşılaştıkları zorluklara, 



221 

 

yaşadıkları ilişkilere, mücadelelerine yer verilir. Neredeyse hiç cinsellik sahnesi 

içermeyen öykülerde müfettiş, hâkim gibi devletin üst kademelerinde çalışan ya da 

askerler, gibi sıradan hayatta eşcinsel karakterler vardır. “Yağmurla Giden” adlı 

öyküde de teftiş kurulundan bir memur olan Cihan’ın Nazım ile olan ilişkisi anlatılır. 

Cihan’ın gittiği ilçenin ileri gelen görevlileriyle oturduğu rakı sofrasında “erkeklik” 

hikayeleri anlatılır. İlçenin kaymakamı geçmişte beraber olduğu bir transla olan 

ilişkisini şu şekilde anlatır: 

Kadının kadın olmadığını, mavi hüviyetli kadın olduğunu sonradan anladım. 

Yani basbayağı erkekti. Takımları yerinde duruyordu. Ama ne güzellikti 

Allahım… Hiç erkek olduğunu önemsemedim. Ve onunla sabaha dek kaldım. 

Kültürlü bir kadındı… Pardon erkekti… İki dil biliyordu. Üniversiteye 

gitmiş, ikinci sınıftan ayrılmıştı. Kafa yapısı da pek aydınlıktı. Zamanında 

boykotlara falan katılmıştı. O ilişki hiç bitmesin istedim, ama bitti. Bugün 

oku görsem kuşkusuz yine onunla olurum. (Yüzgün, 1987, s. 37) 

 

Öykülerde Kürtler ve Kürtçe ile olan yorumlar dikkat çeker (s. 75), “Morgda Bir 

Yılbaşı” adlı öyküde öldürülen bir transın öyküsünün anlatıcısı polis “Güzelliği beni 

öylesine etkiledi ki, bir ara elimi sevgilime uzatırcasına uzattım… Ona dokunmak 

istiyordum” (s. 51) demektedir. 12 Eylül sonrasında translara yönelik baskının izleri 

de hikâyede görülür, trans ameliyatların durdurulması ve devletin bu ameliyatı kendi 

kurumlarında yapmaması, ameliyat olanlara kadınlara verilen pembe hüviyet 

vermemesi eleştirilir (s. 55- 56). “Ak Yürekli Orospu” adlı öyküde ise genelevde 

çalışan bir fahişenin hayatı anlatılır. Bu öyküde dikkat çeken bir durum da queer 

ifadelerin de dilde yer almasıdır: “lapuş, trikacı, madilik, şugar, laço, lubunya, 

habibe”. Ana karakterin gündelik hayatını, genelevdeki çalışma koşullarını 

betimleyen bir üslup vardır. Ablasına ve yeğenlerine bayram öncesi para göndermek 

için her zamankinden daha çok çalışan karakter üzerinden devletin kurumlarının 

yetkilileri, imam, vali, köşe yazarı gibi kişilerin fahişelere bakışı şu sözlerle 

eleştirilir: 



222 

 

Diğerlerinin geliri hep okuyup adam olacak (!) yeğenlerine gidecekti. O 

yeğenlerden bir tanesi sarıklı imam olacak, camilerde vaaz vererek <<fuhuş 

yapan günahkârlar cehenneme gidecektir>> diyebilecek; bir ikincisi otoriter 

bir vali olup <<fahişeleri halk görmek istemiyor. Genelev gibi ahlaksızlık 

yuvalarını kent dışına nakledeceğiz>> diye emirler verebilecek; başka bir 

yeğeni ise haftalık bir renkli magazin gazetesinde kalemine kuvvetli (!) köşe 

yazarı olup çıkacak ve makalesinde <<toplumun yüzkarası homoseksüeller ve 

fahişeler AIDS yayıyor, hepsi karantinaya alınmalıdır>> biçiminde tümceler 

kullanabilecekti. (s. 109) 

 

Sonuç olarak, Mavi Hüviyetli Kadınlar’ın müstehcenlikten dolayı yargılanma 

zeminini eşcinsellerin, fahişelerin, transların hikayelerinin konu edinildiği bir kitap 

olması hem de bu bireylerin gündelik hayatta, kimi zaman devlet görevlileri olarak 

da gösterilmesi oluşturmaktadır. 

Bunun yanı sıra, 2000’lerde ise AKP dönemindeki muzır patlamasıyla 

yeniden gündeme gelmiştir. 2000’lerde AKP döneminde adeta bir muzır patlaması 

yaşanmış ve pek çok edebi eser Muzır Kurulu tarafından muzır ilan edilmiştir. Bu 

yargılamaların önemli bir ayağını LGBTİ karşıtlığı üzerinden yürütülen bir sansür 

mekanizması oluşturmaktadır. AKP döneminde bu söylem iktidarın ilk yıllarında 

farklı olsa da giderek değişmiş LGBTİ’ye yönelik faaliyetler kısıtlanmıştır; 2015’ten 

sonra onur yürüyüşlerinin yasaklanması, derneklerin, okul kulüplerinin kapatılması 

gibi uygulamalar bu durumun en belirgin örnekleridir. Siyasi iktidarın “yanlış 

seksüel tercih, hastalık, biyolojik bozukluk” (2015) gibi ifadeler kullandığını 

görürüz. Anıl Alacaoğlu’nun Üçüncü Sınıf Kadın (2009) romanının 2009 yılında 

muzır bulunması bu söylemin tam olarak karşılığıdır. Roman, baş karakterin 

çocukluğundan ilk gençlik yıllarına kadar olan yaşamını ve cinsel kimliğini keşfedip 

cinsiyetini değiştirip kadın olmasına kadar süreci anlatır. Muzır Kurulu’nun 

kararında ise roman “Türk toplumunun büyük bir bölümünün ahlaki olarak kabul 

etmediği homoseksüellik ve homoseksüel ilişkiler anlatılmaktadır” olarak özetlenir 

(2009, s. 1); bu özet baştan bir değer yargısı taşır ve ahlaki olarak kabul edilen ve 



223 

 

kabul edilmeyen, normal olan ve olmayan cinsel ilişkinin sınırını çizer. Kararda 

çizilen bu sınır aynı zamanda sınırın dışında kalan ilişkilerden alınacak bedensel 

hazzı da baştan yasaklı kılar; her ne kadar roman bir çocuk kitabı olmasa da 

çocukların zihinsel gelişimlerini olumsuz etkileyeceği ve bu “sapıkça” hazza 

özendirici olacağı iddia edilmiştir:  

Yazıda; Türk örf ve adetlerine ve ahlaki değerlerine göre normal olmayan 

cinsel ilişki, kişinin kendi hem cinsleriyle girişeceği anal seks ilişkisi (ters 

ilişki) açıkça övülmekte ve özendirici bir dille anlatılmaktadır. Kitabın yazarı 

bu anal ilişkiden büyük zevk alınacağını belirtmiş ve bunu sanki çok normal 

bir ilişkiymiş gibi anlatmıştır. Elbette bu tür normal olmayan ve sapıklık 

sayılan ilişkilerin çocukların zihinsel gelişmelerini olumsuz yönde 

etkileyeceği, özellikle cinsel konularda bilmek ve öğrenmek istediklerinin 

pedagojik bir çerçevede verilmediği de açıkça görülmektedir. Nitekim normal 

olmayan cinsel ilişkinin ne türden zevkler vereceğinin öğretilip teşvik 

edilmesi çocukların cinsel gelişimini bozacağı aşikâr olup, zihninde algılama, 

hayal, düşünme, muhakeme, yargılama gibi bilgi yolları ve imgeler yaratacağı 

ve daha sonraki etkinliklerinde bu olumsuzluklardan etkileneceği 

muhakkaktır. (s. 1) 

 

Heteronormatifin dışında kalan bedensel haz iğrenilecek bir sapıklık olarak 

işaretlenmiştir. Dollimore “cinsel iğrenmenin” sansürü harekete geçirdiğini söyler ve 

The well of loneliness romanının lezbiyen aşkın tiksindirici ve çocuklara tehdit 

olarak görülüp yasaklanması örneğini verir (Dollimore, 2001, s. 47). Rapor da bu 

durumu örnekler niteliktedir; eşcinsellik normal olmayan bir ilişki olarak kodlanmış 

ve bu tarz temsillerin okurda ama özellikle çocuklarda yaratacağı imgelemin zararlı 

olacağı iddia edilmiştir.  

Romanın muzır bulunan sayfaları arasında karakterin çocukken bir erkek 

tarafından tecavüze uğradığı pasajlar (2009, s. 29) da vardır; tecavüzden 

kaçamayışını anlatılan bu sahnenin eşcinselliği övdüğü ve onu normal gösterdiği 

iddia edilir (s. 1). Bir başka sayfada karakterin kızlardan hoşlanmadığını söylemesi 

yine başlı başına muzır bulunması için yeterli olur. Kurul değerlendirmesinde 

“İnceleme bölümünde tafsilatlı şekilde anlatıldığı üzere kitapta, bir eşcinselin 7-8 



224 

 

yaşından 20’li yaşlara kadar yaşadığı eşcinsel ilişkileri özendirici bir şekilde anlattığı 

ve sonunda geçirdiği ameliyatla bir travesti olduğunu ve fahişelik yaptığını itiraf 

etmektedir” (s. 8). Kurulun kullandığı itiraf etmek eylemi dikkate değerdir; itiraf 

varsa ortada bir sorgu da vardır; burada sorguya çekilen kim, itiraf eden kimdir; 

romanın yazarı mı, romanın kendisi mi, yoksa romandaki karakter mi? Demek ki 

kurul eşcinselliği ancak itiraf edilebilir bir olgu olarak görmektedir. Değerlendirmede 

kurul bir yandan da romanı olumlayacak İlker’in eşcinsel olma sebebini çocukluk 

travmalarına bağlayacak ve romanın da bu kurguyu sağladığını söyleyecektir bir 

anlamda: 

Oysaki: seksüel gelişim üzerine bakış, toplumların gelenek, görenek, değer 

yargıları ve metotlarına dayanmaktadır. Ülkemizde baskıcı bir kültür olduğu 

bilinmektedir. Formal cinsel eğitim yoktur. Çocuklar normal ve anormal 

ilişkileri kavrama ve ayırt etme yetisine sahip değildir. Çocuklar kendi 

kendine sorduğu soruların cevaplarını yalnız hayal dünyasında aramaz. 

Kardeşleriyle ya da oyun arkadaşlarıyla ilişkisinde tahmin ettikleriyle 

bildiklerini doğrulama fırsatı bulurlar. Erken çocukluk döneminde 

karşılanmamış duygusal ihtiyaçlar ile aile içi yaşanan sorunlar ve yaşadığı 

travma sonrası gelişen bir kimlik arayışında olan romanın kahramanı İlker'in 

duygularını bedenine giydiremediği hayatını anlatan Üçüncü Sınıf Kadın 

romanında görüldüğü gibi çocuklara yanlış, sapık, eşcinsel ilişkinin normal 

bir cinsellik şeklinde anlatılması küçüklerin gelecekteki yaşamlarında 

olumsuz bir etkisinin olacağı aşikar olup, böyle sağlıksız bir modelin etkisi 

altında kalacağı kuşkusuzdur. (s. 8) 

 

Roman muzır bulunmuş, sadece 4 karşı oy kullanılmış, ilkinde onların gerekçesi de 

böyle bir kararın değeri olmayan bu kitabı aranır hale getireceği söylenmiştir (s. 11) 

Diğer karşı oylarda ise romanın ibret verici nitelikte ve eşcinsel oluşum nedenlerini 

açıkladığı ifade edilmiştir (s. 12). 

Müstehcen bir imgede sabit durmaz, temsili aşar, “fazla” gelir. Bu nedenle de 

sansür mekanizmasının işlevsel bir biçimde kullandığı bir alan haline gelir. Bu 

bölümde müstehcenlik gerekçesiyle yargılanmış ve Küçükleri Muzır Neşriyattan 

Koruma Kurulu tarafından muzır bulunmuş kurmaca eserler işkence, cinsellik, kadın 



225 

 

istismarı, heteronormatif olmayan temsiller bağlamında çoğunluğunu 1980 sonrası 

yargılanmış eserlerin oluşturduğu bir alanda ele alınmıştır. Çok boyutlu ve muğlak 

yapıya sahip müstehcenlik kavramının edebi yargılamalarda politik iktidarların hem 

sınırlarını belirlediğini hem de müstehcen olarak yargılanan eserlerin toplumsal 

ahlak üzerinden edebiyat için uygun bulmadıkları eserler olduğu gösterilmiştir. Aynı 

zamanda özellikle 1980’lerden sonra toplumda yaygınlaşan cinsel özgürleşme 

söyleminin aksine edebiyatta sansürün arttığı gözlemlenmiştir. Özellikle farklı cinsel 

kimliklerin toplumsal hayatta görünür kılınması edebi temsillerinin yasaklanmasıyla 

iç içe yürümüştür. 2000 sonrası dönemde ise bu gerekçeyle yasaklanan eser sayısında 

kayda değer bir artış olmuştur. Sonraki bölümde, 1990 sonrası yargılanan kurmacaya 

odaklanılmakta ve 1990’lardan günümüze uzanan bir süreçte “terör örgütü 

propagandası” yapmak gerekçesiyle yargılanan eserler incelenmektedir. 

 

 

 

 



226 

 

BÖLÜM 5 

TARİHİ KURMACALAŞTIRMAK: YAZINSAL TANIKLIK 

 

Bu bölümde 1990-2000 sonrası çoğunluğu yasal dayanağını “Terörle Mücadele 

Kanunu”ndan alarak “terör örgütü propagandası yapmak” gerekçesiyle yargılanan 

kurmaca edebiyat ele alınmaktadır. 1990’larda ve 2000’lerde yargılanan kurmacaya 

bakıldığında birincil mesele Kürt sorunu ve bu sorun odağında çatışan devlet ve 

edebiyat olur. Bu eserler incelendiğinde kimi benzer temaların ve biçimsel 

özelliklerin (tarihsel olayların/kişilerin vurgulanması, gerilla anlatıları, coğrafi 

konumlandırma, günlük, destan gibi anlatı türlerinden yararlanma, benzer ithaf ve 

önsözler yazma vb.) varlığı tespit edilmiştir. Tüm bu ortaklıklar göz önüne 

alındığında bu romanların yasaklanmasının zeminini oluşturan siyasi ve tarihsel 

koşulları da düşünerek bu eserlerin tanıklık edebiyatı üzerinden ele alınması bu 

bölümün temel eksenini oluşturmuştur. Dolayısıyla bu bölümde incelenen eserlerin 

yargılanma zeminlerini tanıklık meselesinin oluşturduğu iddia edilmektedir. Bu 

bölümde ele alınan eserler tanıklık teması bağlamında incelenmektedir. 

Terörle Mücadele Kanunu (TMK) 12 Nisan 1991’de yürürlüğe girer. 

TMK’nun 7/2 maddesine göre terör örgütünün yöntemlerini meşru gösteren, 

propagandasını basın yayın yoluyla yapanlar için ceza yarı oranda artırılır ve hem 

yazar hem yayıncı cezalandırılır. (htt12) Bu gerekçeyle pek çok gazete, dergi ceza 

alır, gazeteciler, yayıncılar ve yazarlar yargılanır, tutuklanır47. Örneğin İsmail 

 
47 13 Mart 2008’de Diyarbakır Büyükşehir Belediye Başkanı Osman Baydemir, Zülfü Atlı ve Mehmet 

Denli hakkında, içinde Türkçe ve Kürtçe öyküler bulunan, Büyükşehir Belediyesi Öykü Seçkisi adlı 

kitabı bastırıp dağıtımına izin verdikleri için 1353 sayılı “Türk Harflerinin Kabulü ve Tatbiki 

Hakkındaki Kanun’un koyduğu yasaklara aykırı hareket etmek ve TCK’nin 257. maddesinin 

düzenlediği “görevi kötüye kullanmak” suçlamalarından Diyarbakır 5. Asliye Ceza Mahkemesi’nde 

dava açılır. Danıştay tarafından görevden alınan Sur eski Belediye Başkanı Abdullah Demirbaş da 

aynı davada, Baydemir ve diğer sanıklarla birlikte yargılanır. (TİHV, 2008, 182) 

 



227 

 

Beşikçi’nin pek çok kitabı bu nedenle yasaklanır, Beşikçi ceza alır. (Aksoy, 1996, s. 

41) Taraf Dergisi, Halkın Gücü Dergisi, Azadi Gazetesi, Newroz Gazetesi, Mücadele 

Dergisi toplatılır (s. 32). Esasında yine pek çok yazarın ceza aldığı TCK 141 ve 142. 

Maddeler yerine bu kanun işler hale gelir. Kısaca, Kürt sorununu gündemine alan 

neredeyse tüm yayınlar bu dönemde yargılanır. 1994 yılında yayıncılar Adalet ve 

Kültür bakanına hitaben bu kanuna karşı ortak bir bildiri imzalar. Terörle Mücadele 

Yasasının TMY 8. Maddesinin uygulamaya konmasıyla yayıncıların çok yüksek para 

cezaları aldığını ve Çiller hükümetinin 9 Kasım 1993’te bu yasayı yeniden 

düzenlemek için sunduğu tasarıyla para cezasının yanında hapis cezasının da 

öngörüldüğünü söylerler. Kitap, dergi, gazete ve düşünceyi bir terör unsuru olarak 

gören anlayıştan vazgeçilmesini talep ederler ve yayıncı Ayşe Nur Zarakolu, İsmail 

Beşikçi, Selim Okçuoğlu, Sırrı Öztürk ve pek çok yayıncı için verilen cezaları 

kınarlar48 (s. 41).  Yayıncıların ve yazarların tepkilerine rağmen kanun çeşitli 

zamanlarda değişerek yürürlükte kalır. Dolayısıyla, TMK nedeniyle yürürlüğe girdiği 

günden bugüne bu bölümün konusu olan pek çok kurmaca da yargılanmıştır. 

Türkiye için her zaman önemli bir mesele olan Kürt meselesi özellikle 

1980’lerden itibaren PKK’nin bölgedeki etkisiyle bir savaş halini almıştır. Bölgede 

süregelen savaş halinin bilançosu 2000’li yıllara gelindiğinde bir hayli ağırlaşmıştır: 

“40 bin ölü (bunun yaklaşık 30 bini PKK mensubudur), yaklaşık 4 bin köy ve 

mezranın imhası, 2 binden fazla faili meçhul infaz” (Bozarslan, 2008, s. 382). 

Dönemin Kürt sorunu bağlamında önemli bir olayı 2013-2015 yılları arasında devam 

eden AKP’nin yürüttüğü çözüm süreci politikasıdır. Bu süreçte PKK silah bırakmış, 

sorunun çözümü için müzakereler başlamış ama 2015’te çözüme kavuşmadan 

 
48 Bu yayıncıların cezalarına gerekçe gösterilen pek çok yayın Kürt meselesiyle ilgilidir: Cumhuriyet 

Halk Fırkası 1931 Programı ve Kürt Sorunu, Hapishane Şiirleri, 33 Kurşun, Soğuk Savaştan Sıcak 

Barışa gibi. 



228 

 

sonlanmıştır. Bu tarihsel çerçeveyle benzer biçimde Kürt sorununu kurmacalaştıran 

eserlerin de sürecin sona ermesiyle yargılandığını görürüz. 2000’li yıllarda doğrudan 

savaşın içinde olan gerillaların yazdıkları eserlerin yargılanması da bu duruma 

paralel biçimde ilerlemiş, bu yıllarda yargılanan eserler sayıca hızla artmıştır. 

1990’lardan günümüze uzanan bir tarihsellik içinde yargılanan bu eserlerin 

büyük kısmı Kürt yazarlara ait Türkçe yayımlanmış eserlerdir. Bu eserlerin Türkçe 

yazılmalarının sebeplerinden biri de bu tutukluluk durumudur. Yaşamın 

Kıyısında’nın yazarı Mehmet Polat (2015) bu durumu şöyle ifade eder: “[a]slında bu 

kitap acının yaşandığı dilde Kürtçe yazılmalıydı. Ama o dönemin koşulları ve 

cezaevi koşulları bu durumun oluşmasına izin vermemiştir. Çok iyi bilmemiz gerekir 

ki bir halkın edebiyatı onun diliyle onun sözcükleri ile yapılmalıdır” (s. 5). Özellikle 

2000’li yıllara baktığımızda yargılanan eserlerin önemli bir kısmının yazarları 

bölgedeki savaş halini bizzat yaşamış ve bir kısmı hâlâ cezaevinde olan gerillalardır. 

Böylece önceki bölümlerde ele alınan eserlerden farklı, yasaklanmış yeni bir 

kurmaca alanı açılır: Şiddetin bizzat kanlı canlı tanığı olan, anadilleri resmi olmasa 

da halen pek çok açıdan yasaklı, kendileri çoğunlukla tutuklu olan yazarların 

yasaklanmış anlatıları.  

Dolayısıyla burada söz konusu olan sansür çok boyutlu bir mekanizmadır. 

2000’li yıllarda üretilen ve doğrudan gerillaların kaleme aldığı savaş ve tanıklık 

üzerinden şekillenen bu eserlerde 1990’lı yıllarda yasaklanan eserlerle ortak zemini 

paylaşan bir yapı görürüz. Dağda olanların dağı anlattığı romanlar olarak bu 

eserlerdeki temel mesele yalnızca yaşananların unutulmaması, kayda geçmesi, yeni 

bir tarih oluşturma kaygısı değildir; bu eserlerle Kürt halkı için geleceğe dönük 

kurucu bir yapı oluşturulmaya çalışılmıştır. Dolayısıyla bu romanların 

yasaklanmasındaki temel mesele tanıklığın bu kuruculuğuna da yöneliktir. 



229 

 

Halihazırda devam eden bir savaşı konu edinen bu romanlar gerilla yaşamının detaylı 

betimlemesini, kamp hayatını, savaşa dair teknolojik detayları verir; tarihsel 

göndermeler içerir, coğrafi sınırlar çizer ve sıklıkla günlük, destan gibi anlatı 

türlerinden faydalanır; anlatılanların gerçekliğine yapılan vurgu bu eserlerin 

tamamında vardır. 

Kürt yazarlar tarafından Türkçe yazılmış bu eserlerin yargılanması Kürt 

edebiyatının sınırlarını belirlemek açısından da önemlidir; bu edebiyatın sınırlarını 

belirlemek ve kavramsallaştırmak halihazırda tartışılagelen bir konu olmuştur.49 

Türkiye’de Kürt edebiyatı yeni yayımlanan dergiler, kitaplar ile 1990’lı yıllarda ivme 

kazanırken (Erbay, 2012, s. 12) Kürt yazarların Türkçe yayımlanan kurmaca 

eserlerinin yasaklanmasının da bu yıllarda başladığını görürüz. Abdullah Keskin 

1991’de Kürtçe konuşulmasını yasaklayan yasanın değişimiyle beraber Kürtçe ve 

Kürtleri konu edinen yayınların çoğaldığını ama sansür ve sürgün kararları ile 

özellikle Kürtleri konu alan Türkçe kitapların önünün kesildiğini söyler. (Erbay, 

2012, s. 390) 2000’li yıllara gelindiğindeyse sansür mekanizması işlemeye devam 

eder ve yayımlanma sayısı ve yasaklanan eser sayısı artar. Çoğunlukla yazarları 

hapiste olan50 ve 2000 sonrası üretilen bu edebiyata “gerilla edebiyatı”, “dağ 

edebiyatı”, “zindan edebiyatı” gibi çeşitli kavramsallaştırmalarla bir bütünlük 

sağlanmak istenmiştir (s. 435). Örneğin tutuklu gerilla yazarlar tarafından üretilen 

edebiyat için Sarya Baran “dağ edebiyatı” kavramını kullanır. “Dağ”ın bu edebiyat 

için hem politik hem coğrafi imalar taşımasının ötesinde tanıklık olarak da önemine 

ileride değinilmektedir. Baran’ın dağ edebiyatı kavramı bu edebiyatın ancak birincil 

elden tanıklık üzerine kurulabileceğine işaret eder:  

 
49 Bkz.. Vesta Dergi, güz 2003, sayı 1, Hasan Uşak, “Tuzaktaki Kürt Edebiyatı, s. 41-48. Ahir Zaman 

“Kürt’ün Kaderi Kader Kuyusu mu?”, s.48-53. 
50 Bu nedenle bu edebiyata “müebbet edebiyat” olarak da kavramsallaştırma çabası vardır. Bkz. 

Tözeren, 2018. 



230 

 

Dağ edebiyatı yalnızca insan yaşamına, düşüncesine yönelik tasarımlar 

olabilmesi mümkün olay ve koşullar üzerinde pekişmez. Yalnızca bir 

çözümleme düzeyinde değildir. Dağ edebiyatı, birebir yaşanan, içinde 

bulunup kavgası verilen, değiştirilen yaşam örgüsünün kendisidir. Soyut 

yönlendirmelerden öte eti, kemiği, kanı, canı ve ruhu olan bir canlılık 

durumudur ve tarih-bugün-gelecek üçlemesinin sanatsal alanda vücut 

bulmasını, eserlere yansımasını içerir. Bu nedenle her militanın yaşamı, 

çelişkileri, arayışları, toplumla bağı, ülke ve halk bağlılığı bu edebiyatın 

konusudur. Yaşananlar toplum zemininde yansımasını bulsa da bu yaşayışta 

yaratılan değerler, yücelme durumu, edebi eserlere yeterince yansıtılamadı. 

Yansıtılabilecek güce ulaşanlar eşitsiz süren savaşa bedel oldular. Öylesine 

kanla yazılmış bir edebiyat bu. (aktaran Fırat, 2012, s. 435)  

 

Baran bu edebiyatın tekil tanıklıkların ötesinde geleceği de kurmaya yönelik 

olduğunun altını çizer. Baran’ın yazınsal ve tematik ortaklıklar barındıran bu 

edebiyatı kavramsallaştırma çabası önemlidir. Öte yandan dağ ve hapishane 

edebiyatının edebi niteliğini sorgulayan isimler de vardır ve “amatör” görülen bu 

edebiyatın içinde iyi eserler olsa da daha ziyade belge niteliği taşıdıkları ve 

tarihçilerin ilgileneceği bir malzeme olduklarını savunurlar (aktaran Fırat, 2012, s. 

436). Bu tespit, bu bölümün temelindeki kimi yargılanmış eserlerin doğrudan 

tanıklık içermeleri bakımından doğrudur. Fakat söz konusu edebiyatın varlığını birer 

tarihi belgeye indirgemek doğru olmayacaktır; kurmaca olarak üretilen, edebiyatın 

araçlarını kullanarak tanıklığı yazınsallaştıran bu eserlerin tarihi belgeye 

indirgenmesi bu edebiyatın gücünü yok saymak olur. 

Bu edebiyatın yargılanma zemininin birincil öğesi tanıklıktır; burada söz 

konusu olan ya doğrudan yazarın tanıklığı ya da ikincil tanıklıklara başvurularak 

oluşturulan kurmacadır. Yazar kimi zaman doğrudan gerilla olarak savaşın içinde 

olmuştur, kimi zaman başkalarının tanıklığını dinler, kimi zamansa tarihi 

belgelerden, sözlü tarihten ve kimi anlatılardan yararlanarak eserini oluşturur. 

Dolayısıyla burada yargılanan; bu tanıklığın biçimidir ve bu tanıklıkla oluşan 

anlatının devletin resmi söylemleriyle tezat oluşturmasının yanı sıra yeni bir 

tarihsellik sunarak yeni bir gelecek oluşturma çabasıdır. Türkçe edebiyat 



231 

 

çalışmalarında tanıklık meselesi çoğunlukla darbe dönemleri ve özellikle 1980 

darbesi üzerinden ele alınmıştır. Bu yasaklı edebiyatın tanıklık üzerinden okunması 

bu edebiyatın yargılanma zemininin görülmesini sağlar ve Türkçe edebiyat ve 

tanıklık ilişkisine yeni bir boyut kazandırır.  

Tanıklık bu edebiyatta kayda geçirmenin ötesinde tarihi de yeniden kurmaya 

yöneliktir. Shoshana Felman ve Dori Laub’un (1992) tanıklık alanında öncü kitabı 

Testimony: Crisis of Witnessing in Literature, Pscyhoanalysis, and History kitabında 

ifade ettiği gibi “Tanıklık yalnızca kayıt altına almak değil, yeniden düşünmek, edebi 

tanıklıkla tarihi dönüştürmektir” (s. 95). Hem 1990’lar hem de 2000’lerde 

yasaklanan bu edebiyatın edebi tanıklığı hem PKK ile yapılan savaşın bizzat tanıklığı 

hem de o coğrafyanın hafızasındaki önemli tarihsel olayların (örneğin Ermeni 

Soykırımı, Dersim Tertelesi gibi), tarihi kişilerin (örneğin Şeyh Sait, Seyit Rıza gibi) 

ve destanların (örneğin Mem u Zin, Gılgamış gibi) tanıklık bağlamında anlatıya dahil 

edilmesidir. Bunun ötesinde esasen bu kurmacada tüm coğrafya tanığa 

dönüşmektedir. Böylece devlet söylemiyle, resmi tarihle çatışan bu tanıklık edebiyatı 

sadece kayıt altına almakla yetinmemekte; günümüze dek süregelen bölgedeki savaş 

hakkında kendi anlatısını da kurmaktadır.  

Bu bölümde bu çok katmanlı sansür mekanizmasının yasaklanmış kurmacada 

belirli ortak temalarda ve biçimsel özelliklerde nasıl ortaya çıktığı incelenmektedir. 

İlk olarak Mahmut Alınak’ın romanı Şiro’nun Ateşi (1996) ve Muzaffer 

Oruçoğlu’nun romanı Dersim (1997) tarihi belgeler ve sözlü tarihe dayanan tanıklık 

üzerinden incelenmektedir. İkinci alt bölümdeyse 2000 sonrası yargılanan eserlerin 

yargılanma süreçleri doğrudan savaş tanıklığı çerçevesinde ele alınmaktadır. Bu 

bölümde, Ozan Veli, Gaban (1999), Sıraç Bilgin Yapraklar Açana Dek Satranç 

(1997), Hüseyin Turhallı Özgürlük Türküsü (2001), Mehmet Sebatlı Kasırga Taburu 



232 

 

(2003), Berjin Haki Kavalın Ezgisi (2014), Murat Türk Böğürtlen Zamanı (2012), 

Mehmet Güler Ölümden Zor Kararlar (2009) Demir Çelik Özgürlüğünde Kaldı 

Gözlerim (2009), Mahmut Yamalak Mermer Kanatlı Kuşlar (2013), Seyit Evran 

Hayatın Kıyısına Yolculuk (2016), Rojbin Perişan Gözyaşımın Ağıdıydı Seni 

Beklemek (2010), Toprağın Şarkısı (2018) İsmail Biçen Dağın Ardı (2013).  

 

5.1  Tarih ile kurmacanın zemininde yargılanan eserler 

 
Bu bölümde 1990’larda yargılanan eserlerin nasıl bir tanıklık oluşturduğu 

incelenmektedir. Shoshana Felman’ın “2. Dünya Savaşı, Holokost, nükleer bomba ve 

savaş vahşetiyle birlikte zamanımızın olaylarıyla ve çağdaş tarihin travmalarıyla 

ilişkimizin kritik bir modu” haline geldiğini söylediği (1992, s. 5) tanıklığı 

yargılanmış Kürt edebiyatı üzerinden okumanın birincil olanak noktasını 1990’lardan 

itibaren edebiyatta da gördüğümüz PKK ile savaş teşkil eder.51 Edebiyatı doğrudan 

tanıklık anlatılarından ayıran nokta edebiyatın daha belirsiz ve olası anlamlarla yüklü 

olmasıdır (Richardson, 2016, s. 2). Tam da bu nedenle edebi tanıklık sayesinde okur 

başkalarına ne olduğuna dair imgesel bir tarih algısı geliştirir (s. 105). Bu nedenle 

kurmaca tanıklığa yeni bir imkân alanı açarak tarihin yeniden yorumlanabilmesini 

sağlar. Tam da bu nedenle bu eserlerin yargılanması bu yorum kapasitesinin 

oluşmasına ve yayılmasına da engel oluşturur. 

Bu eserlerdeki savaşa birinci elden tanıklık edebiyat açısından oldukça 

önemlidir, çünkü yeni Kürt edebiyatının tam da bu tanıklıktan yola çıkacağı 

 
51 Diyarbakır 5. Kültür Sanat Festivali kapsamında 2005 yılı Mayıs ayında açılan “Savaş tanıkları 

anlatıyor” başlıklı sergi nedeniyle yedi kişi hakkında açılan dava, 18 Mayıs günü sonuçlandı. 

Diyarbakır 5. Ağır Ceza Mahkemesi, Mahmut Büyükbayram, Hacı Şirin, Necla Akaya, Mehmet Tali, 

Eylem Dilan Polat, Nejla Akat ve Ayşe Akbaş hakkında TMY’nin 7/2 maddesi uyarınca 20’şer ay 

hapis ve bin YTL para cezası verdi. Dava, sözlü tarih sergisinde çatışmalarda ölen PKK militanlarının 

fotoğraflarının bulunduğu gerekçesiyle açılmıştı. (TİHV, 2006, 233) 

 



233 

 

düşünülmektedir. Clémence Scalbert Yücel (2018) Kürt edebiyatını hem dilsel hem 

siyasal hem de yazınsal çevre açısından incelediği Kürt Edebiyatının Anatomisi adlı 

önemli çalışmasında “Yeni (nû) Kürt edebiyatı”na dair bir yol haritası çizen Rewşen 

dergisinden bahseder. Dergideki manifesto niteliğindeki başyazıyı ele alan Yücel, bu 

yazının başlıca vurgusunun dil, kültür ve edebiyatın ancak direnişle anlam 

kazanacağı olduğunu söyler. Bu başyazıda yeni Kürt edebiyatının “özgürlük 

savaşından, ‘Kürdistan dağlarından, ayaklanmalardan, kentlerden ve köylerden, 

kahraman gerillalardan ve vatansever halktan’ doğan yeni hayatla tesis edildiğini” 

belirtir (s. 182). Bu görüşe göre, yeni edebiyat savaş ortamında gelişecektir ve savaş 

tanıklığının edebi anlamda kurucu bir yapısı, böyle bir misyonu olduğu belirtilir (s. 

183). Yücel, özellikle Aram Yayınları’nın da bu edebiyat algısını 2000’li yıllarda 

devam ettirdiğini söyler (s. 183). 2000’lerde yargılanan bu edebiyatın çok büyük bir 

bölümü bu yayınevi tarafından basılmıştır. Yücel bu yayınevinin Türkçe veya Kürtçe 

yazılmış gerilla yazılarına yer verdiğini, edebiyat anlayışlarının ulusal kurtuluş 

hareketinden doğan, dağda üretilen bir edebiyat olduğunu, yazarın da bu durumda 

savaşçı yerine geçtiğini belirtir (s. 183). Yazısının ilerleyen bölümlerinde Yücel, bu 

edebiyatın antolojilerde yer almadığını, burada kullanılan dilin bir öneminin 

olmadığını iddia eder (s. 230). Yücel’in bu iddiası ve bu edebiyatın edebi anlamda bu 

kadar önemsiz sayılması bu edebiyata tam da yargılanmış eserler üzerinden 

baktığımızda farklı bir boyut kazanmaktadır.  

Bu eserler, Türkçe tanıklık edebiyatında hem nicel hem de birincil elden 

savaş tanıklığı olarak yadsınamaz bir konumdadır. Tanıklık; okurların önyargılarını, 

kabul edilmiş gerçeklerini yeniden düzenlemelerini gerektirir ve “önyargılarımızın 

yeniden düzenlenmesini talep eden bir metin çok ciddi bir meydan okumadır” 

(Goldberg, 2013, s. 10). Goldberg’in işaret ettiği bu meydan okuma tanıklık 



234 

 

edebiyatının mutlak doğruları dile getirmesi açısından önemli değildir, okurun 

kurmaca yoluyla hiç bilmediği bir gerçekliğe açılması verili gerçekleri 

sorgulayabilmesine neden olur. Böylece kurmaca gerçek anlamda bir diyaloğun da 

yolunu açabilir. Humphrey’in belirttiği üzere tanıklık özerk bir hakikat kaynağı 

olmaktan ziyade anıların ödünç alındığı bir iletişim şeklidir (Humphrey, 2005, s. 

114). Dolayısıyla bu edebiyat da bölgedeki savaşı yaşayanlarla bu edebiyatın 

okurları arasında bir iletişim kurar, verili gerçeklerin yeniden değerlendirilmesini 

gerektirir. Bu nedenle de sansüre uğrarlar.  

Bölgedeki savaşın etkileri özellikle 1990’lardan itibaren daha görünür bir 

hale gelmiştir. Hamit Bozarslan’ın (2008) ifade ettiği üzere 1991’de Süleyman 

Demirel hükümetinin Kürt realitesini kabul eden sözleri barışa neden olmamış, bu 

açıklamadan birkaç ay sonra 21 Mart 1992’de ordu tarafından PKK’nin şehir 

ayaklanması olarak nitelendirilen Nevroz kutlamaları bastırılmış ve 100 kadar insan 

öldürülmüştür (s. 106). Bu şiddet ortamının bir başka boyutu da bölgenin 

insansızlaştırılmasıdır. Bozarslan, 1990’lı yılların başında genelkurmayın resmi 

olarak düşük yoğunluklu savaş stratejisini belirlediğini, bölücü terörizm olarak 

gördüğü Kürt sorununda toprakların yakılması politikasıyla ilerlediğini söyler. 

Binlerce kasaba, köy, şehir kısmen ya da tamamen yok edilerek üç milyon kişinin 

zorunlu göçüne yol açılır (s. 111-12). Köylerin yakılması, boşaltılması bu bölümde 

incelenen eserlerde sıklıkla karşılaşılan bir öğe olmaktadır. Zürcher’e (2004) göre bu 

yaygın bir stratejidir; Zürcher köylerin yakılmasının Türk ordusunun 1990’ların 

başlarında artan şekilde uyguladığı bir strateji olduğunu söyler, ona göre dağlardaki 

köyler boşaltılır ve PKK üsleriyle bağlantılarının kesilmesi için imha edilir. 

Zürcher’in verilerine göre, 1993 sonlarında 500 kadar köy boşaltılmış, 1994’te buna 

900 köy daha eklenmiş, 1996’da toplam sayı 3000’i bulmuştur (s. 456). Aynı 



235 

 

zamanda şehirlerde de pek çok olay yaşanır; 2000’den fazla faili meçhul cinayet 

kayda geçer ve milletvekilleri tutuklanır (s. 112). Bu savaş, askeri değerlendirmelere 

göre ordunun üçte birinden fazlasının seferber edilmesine yol açar (s. 115). Resmi 

rakamlara göre, 1984-1990 yılları arasında 2500 kadar insan hayatını kaybeder; 

1994’te bu sayı 7000’e ulaşırken 1996 yılı sonunda 17 binin üzerine çıkar ve 

çatışmanın geçici olarak sona erdiği 1999’da sayı, 30 bini bulur (s. 456). Dolayısıyla 

1990’lar savaşın oldukça yoğun yaşandığı, toplumsal hayatı doğrudan etkilediği bir 

dönemdir.  

Kürt meselesinin bu denli gündemde olduğu 1990’larda yargılanan 

kurmacaya bu bağlamda baktığımızda yargılanmış üç roman öne çıkmaktadır. Bu 

romanlardan ilki Kadir Konuk’un 1995 yılında yayımlanan ve aynı sene TMK 8. 

Maddeden yasaklanan, PKK kurucusu Abdullah Öcalan’ın hayatını konu edinen 

romanı Dağdan Kopan Özgürlük’tür. Mahmut Alınak’ın Şırnak’ın bir köyünde 

yaşanan gerçek olayları konu edinen romanı Şiro’nun Ateşi 1996 yılında yayımlanır 

ve aynı sene yasaklanır. Muzaffer Oruçoğlu’nun 1997 yılında yayımlanan ve Dersim 

tertelesini konu edinen romanı Dersim yine 1997’de yasaklanır. Bu alt bölümün 

temel odak noktası yargılanmış bu romanlardır. Bu bağlamda bu romanların sözlü 

tarih ve belgeler yoluyla yazınsallaştırdığı tanıklık ele alınmaktadır. 

 

5.1.1  Sözlü tarihe yaslanmak: Şiro’nun Ateşi 

Mahmut Alınak’ın yazdığı, 1996’da Berfin Yayınları tarafından yayımlanan 

Şiro’nun Ateşi romanı hakkında Alınak’ın belirttiğine göre İstanbul Devlet Güvenlik 

Mahkemesi yasaklama ve toplatma kararı verir ve yazar hakkında “bölücülük 

yaparak Kürtleri Türkler aleyhinde kin ve düşmanlığa tahrik etmek” gerekçesiyle 

dava açılır. Alınak, okurların romanın üç bin adetlik ilk baskısını birkaç gün içinde 



236 

 

tüketerek yasaklama kararını boşa çıkardıklarını söyler. Roman ilk yayımlandığında 

gerçekten büyük bir ilgiyle karşılaşır ve birkaç gün içinde kitabın baskısı 

tükendiğinden karar çıktığında toplatılacak bir kitap kalmamıştır (Şiro'nun Ateşi'ne 

AİHM Özgürlüğü, 2011).  

Dava 1998 yılında Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi’ne taşınır ve 2005’te 

AİHM, İstanbul Devlet Güvenlik Mahkemesi’nin kararını hukuksuz bulur.52 

DGM’nin kitabı yasaklama nedeni romanın güvenlik güçlerine karşı aşırı derecede 

nefret uyandıran ve aşırı derecede tiksindirici hareketler atfettiği, gerçek isimlerin ve 

rütbelerin verildiği, Türk vatandaşları arasında etnik ya da dini kökene dayalı nefret 

ve düşmanlığı körüklediği şeklinde belirtilir (2005, s. 2). Ayrıca DGM, sanatsal 

ifadenin ifade özgürlüğü kapsamına girdiğini ama bu özgürlüğün sınırsız olmadığını 

ve bu şekilde nefret uyandıran ve iğrenç metinlerin roman olarak yayılmasının 

sanatsal ifade olarak değerlendirilmeyeceğini öne sürmüştür (s. 2). Bu duruma örnek 

olarak da romanda işkenceye uğrayan ve hakkını yasal yollarla aramaya çalışan baş 

karakter Şiro ile aynı köyün en yaşlısı ve yine işkence gören Avdo karakterinin 

arasındaki bir diyalog gösterilir. Bu diyalogda Avdo gücü olsaydı onlara işkence 

eden ve “Tarla Faresi” dedikleri askere işkence edeceğini, onu yaz sıcağında soyup 

kamçılayacağını, boynuna ip geçirip Ankara’da dolaştıracağını, derisini yüzüp içine 

tuz dolduracağını söyler (Alınak, 2011, s. 208). Ama Şiro, Avdo’nun söylediklerine 

ısrarla karşı çıkar ve eğer bu işkenceleri yaparsa işkencecilerinden hiçbir farkının 

kalmayacağını vurgular: “Peki, o zaman senin ne farkın kalırdı şu aşağılık 

zalimlerden? Zulmü kim yaparsa yapsın, zulüm pis bir iştir. Bunu ha sen yapmışsın, 

 
52 Romanın içinde de doğrudan bir AİHM kararına gönderme vardır; köylüler kendi aralarında 

konuşurken bazıları Avrupa’dan yardım geleceğini söyler ve buraya dipnot düşülür: “Cizre’nin 

Yeşilyurt köyünde, 1989’da askerlerin köy halkına dışkı yedirdiği iddiasıyla başvurulan AİHM, 

Türkiye’yi tazminata mahkûm etti”. (82) Kurmaca yazarlarının eserlerinde dipnot kullanmaları sadece 

basitçe bir “oyunbazlık” adına değil açıkça bilgilendirici bir yol olarak da yorumlanabilir. Yazarlar bu 

kullanımı iddialarının daha fazla kanıt sunmak için yaparlar (Stock, s. 22).  



237 

 

ha Tarla Faresi, fark etmez” (s. 208) Şiro’nun sorunun daha kapsamlı bir sorun 

olduğunu dile getirmesi ve ısrarla işkencenin karşısında durması romanın 

yargılanmasına engel olmaz. 1997’de kitabın ayrıca Terörü Engelleme Kanunundan 

yargılanması istenir. 1999’da kitaba verilen ceza ertelenir ama kitaplara el koyma 

konusunda herhangi bir işlem yapılmadığı için roman tekrar dolaşıma giremez. 

AİHM raporunda hükümetin geçici el koyma emrinin kitabın belirli bölümlerinin 

insanları teşvik edebileceğinden kargaşayı ve suçu önlemeyi amaçladığını ileri 

sürmüştür (Council of Europe, 2005, s. 5). Raporda, toplatma kararı kaldırılmadığı 

için kitabın geleceğinin belirsiz bırakıldığı söylenir (s.9). Şiro’nun Ateşi 15 yıl 

yasaklı kaldıktan sonra ancak 2011’de tekrar yayımlanır.  

Alınak, romanın Ormaniçi Köyü’ndeki olaylara dayandığını ama kitabının 

kurmaca olduğunu, kitabın farklı etnik kökenlerden karakterleri içerdiğini, 

Ormaniçi’ndeki olaylarda yer alan güvenlik güçlerinin isimlerini vermediğini ve 

kitapta yer alan işkence sahnelerinin tüm güvenlik güçlerini işkenceci olarak 

göstermediğini söyleyerek savunmasını yapar (s. 5-6). Alınak romanın “Bir Giriş 

Notu” kısmında da belirttiği gibi 1991-1995 yılları arasında bölgenin 

milletvekilliğini yapar (2011, s. v). Yazarın bölgede bilinen bir siyasi kimliği olduğu 

ve bu nedenle yorumlarının insanlar üzerinde diğer yazarlardan daha büyük etkisi 

olacağı da dava sebebi olarak verilecektir (Council of Europe, 2005, s. 6). AİHM, 

söz konusu kitabın gerçek olaylardan ilham alan kurmaca bir roman olduğunu, bazı 

gazete küpürlerini içerdiğini ve dönemi göz önüne alındığında nötr bir bakışı 

olmadığını, kitabın tamamının incelendiğini ama herhangi bir gerçek isim veya 

rütbeye rastlanmadığını söyler (s. 8). AİHM kitabın köylülere karşı işlenen kurgusal 

bir zulüm ve kötü muameleye dair detaylı sahneler içerdiğini, bu durumun kesinlikle 

okurun zihninde köylülere yapılan bu haksızlığa karşı güçlü bir düşmanlık 



238 

 

yaratacağını iddia eder. Bazı pasajlardan okuru nefrete, isyana ve şiddet kullanımına 

teşvik ettiği anlamının çıkarılabileceğini ama kullanılan sanatsal ifade biçiminin 

örneğin kitle iletişim araçlarına göre çok sınırlı bir ulaşımı olan roman olduğunun 

akılda tutulması gerektiğini söyler. Sonuç olarak, mahkeme kitabın bazı pasajları 

düşmanca bir tona sahip görünse de bu kısımların hem sanatsal doğası hem de sınırlı 

etkisi nedeniyle şiddete çağrıdan çok trajik olaylar karşısında derin bir üzüntü ifadesi 

olarak değerlendirir (s.8) ve Madde 10’un ihlal edildiğine karar verir. 

Şiro’nun Ateşi, Şırnak’ın Banê (Ormaniçi) Köyü’nde 1993’te yaşananları 

yazınsallaştırır. Köyü basan askerlerin Mızrak Teğmen önderliğinde korucu olmayı 

kabul etmeyen köylülere işkence edişi ve işkence sonrası işkence gören köylülerden 

biri olan Şiro’nun hak arama mücadelesi konu edilir. Romanın sonunda bir mayına 

basarak hayatını kaybeden Şiro’nun ölümüyle köyün gençlerinden isyana katılanlar 

olur. Doğrudan sözlü tanıklıklara dayanan romanın yasaklanma gerekçesinde de 

belirtilen işkence meselesi detaylı betimlemelerle sahnelenir.  

Roman konusunu 1993’te Banê köyünde köylülere askerler tarafından yapılan 

işkenceden alır. Kitabın başında bu durum “Yıl: 1993… Yer: Güçlükonak’ın Banê”, 

(s. vii), “Yağma, işkence” (s. viii), “Savcı, Banelilere Avrupa yolunu kapalı tutuyor” 

(s. ix), “Dehşet Tablosu” (s. x) gibi çeşitli gazete kupürleri ile ve fotoğraflarla verilir. 

Haberlerde köyün muhtarı, köylerinin şubat ayında basılması ve insanların 

işkenceden geçirilmesiyle ilgili olarak TBMM ve Avrupa İnsan Hakları 

Komisyonu’na başvurduklarını belirtir, “Avrupa İnsan Hakları Komisyonu’nun Eruh 

Savcılığı’na gönderdiği yazıyla köylerinde 23 Eylül günü keşif yapılmasını 

istediklerini, Eruh Cumhuriyet Savcılığının kendisini çağırarak ‘köye karayolu 

gitmediğini ve bu nedenle keşif yapılamayacağını” söylediğini ve keşif yapılması 

gerekirken köylerinin tekrar yakıldığını söyler (s. ix). Bu gazete haberlerinde 



239 

 

yaşanan olaylara dair “ancak Vietnam’da Cezayir’de, Angola’da rastlanan bir vahşet 

örneği…”, “Köyü yaktılar, insanları, hayvanları ve evleri taradılar” (s. x), “ayakları 

kesildi” (s. x) gibi ifadeler mevcuttur. Alınak da Gündem Gazetesi’nde gördüğü bir 

haber üzerine bölgeye gittiğini söyler ve köye gittiğinde gördüğü manzarayı 

“volkanik alevlerle sarılmış insanların feryatlarına” benzetir (s. v). Alınak bir avukat 

ve milletvekili olarak bu konuyu meclise de taşır, medyayı haberdar etmek için 

uğraşır ve yaralılarla bizzat ilgilenir. Köylülerin avukatı olan 2015 yılında öldürülen 

ve Türkiye’deki faili meçhul cinayetlerden biri olarak kayda geçen Avukat Tahir Elçi 

de bu dönem de AİHM’e başvurur fakat sonuç alamaz.  

Romana konu olan olay, İnsan Hakları Derneği raporunda kayıt altına alınır ve 

20 Şubat 1993 günü Şırnak’ın Güçlükonak ilçesi Bané köyüne asker ve korucular 

tarafından baskın düzenlendiği, köylülerin eşyalarına el konulduğu, hayvanların telef 

edildiği ve atılan bombalar sonucu Bediha Ekin (7) ve Ali Yıldırım (6) adlı iki 

çocuğun yaşamını yitirdiği rapor edilir. Aynı zamanda gözaltına alınan 43 köylüye 

cop, şişe gibi nesneler ile tecavüz, falaka, tazyikli su, soğukta çırılçıplak bekletmek 

gibi yöntemlerle işkence edildiği kaydedilir. İşkenceye uğrayan İbrahim Ekinci 

hayatını kaybeder (İHD Köy korucuları özel raporu, 08.05.2009, s. 8). Türkiye İnsan 

Hakları Vakfı (1994) raporunda da olay köylülere PKK militanlarını barındırması 

nedeniyle işkence edildiği, köy erkeklerinin birbirlerine bağlanıp köy meydanında 

kara yatırılarak dövülmeleriyle başlayan işkencelerin bir ay boyunca devam ettiği 

raporlanır. Toplamda iki kişinin öldüğü, altı kişinin yaralandığı, üç kişinin sakat 

kaldığı belirtilir (1993 Türkiye insan hakları raporu, 1994, s. 13). Her iki raporda 

belirtilen olayların tamamı romanda da benzer şekilde anlatılır.  

Bane köyü romanın ilk cümlesinde “Ankara’nın haritadan silmeye karar 

verdiği binlerce köylerden biri” olarak tanımlanır. (1) Böylece bu köyde yaşananların 



240 

 

buraya özgü olmadığı, yaşananların tanık olunan sadece bir örnek olarak yazıldığı en 

baştan verilir. Bu durumun belirli kişiler için değil pek çok insan için geçerli olduğu, 

işkencenin ve benzer durumların tekrar ettiği vurgusu önemlidir. Leona Toker 

(2017), Sovyet zorunlu çalışma kampları olan Gulag’larda üretilen ve birincil 

tanıklığa dayanan anlatıları incelediği “The Sample Convention, or, When 

Fictionalized Narratives Can Double as Historical Testimony” adlı makalesinde bu 

durumu “ortak kural” [sample convention] olarak adlandırmaktadır: “İnanılmaz 

olayların gerçekten olabileceğinin mekaniklerini göstermek için örüntülerin ya da 

olayların mimetik sahnelenmesine ‘ortak kural’ diyorum. İşlerin tek bir durumda 

değil, birçok insanın deneyiminde birçok varyasyonla ama seri olarak tekrar eden 

düzenlerle nasıl çalıştığını göstermek için bu kavramı kullanıyorum” (s. 123). Bu 

açıdan bakıldığında romandaki işkence sahneleri, örneğin köyün meydanında en 

yaşlısına yapılan işkence, yiyeceklerin birbirine karıştırılıp yenilmez hale getirilmesi, 

silahların teslim edilmesi bahanesiyle evlerin talan edilmesi, kadınların zorla 

soyulmaları, köyün insansızlaştırılıp yakılması, romanın sonundaki dağa çıkma gibi 

sahneler bu bölümün konusu olan diğer birçok romanda da benzer şekillerde 

karşımıza çıkar. Bu açıdan Şiro’nun Ateşi benzer gerekçelerle yargılanan diğer 

eserler için erken bir örnek olarak da önem taşımaktadır. Dolayısıyla, Şiro’nun 

Ateşi’nin yargılanması bu bölümde ele alınan diğer eserler için bir örnek teşkil 

ettiğini söylemek mümkündür. 

Roman Mızrak Teğmen olarak adlandırılan askerin köylüleri meydanda 

toplayıp işkence etmesiyle başlar. Köylülerin meydana toplanıp işkence görmesi 

döneme ait çeşitli tanıklıklarda da sıklıkla vurgulanır. Örneğin; köyün boşaltılmasını 

gazetecilere anlatan Baki Çelik adlı kişi, “Güvenlik görevlileri herkesi meydanda 

topladıktan sonra erkekleri, kadın ve çocukların gözleri önünde soyarak dövdüler, 



241 

 

elbise ve kimlikleri yaktılar. 90 yaşındaki bir kişiyi bile dövdüler. Beni çıplak halde 

yerde sürüklediler. Babamı da çırılçıplak soyarak suya attılar” (1994, s. 69) 

cümleleriyle tanıklığını anlatır. Romanda da Mızrak Teğmen tüm köylüyü raporlarda 

belirtildiği gibi köy meydanında karda yere yatırıp çocuklarını PKK’ye göndermekle 

suçlar ve onları korucu olmaları için zorlar (Alınak, 2011, s. 12). Köyün 

yaşlılarından ve köylü tarafından en çok sözü dinlenen, saygı gören Avdo’yu tıpkı 

Dağdan Kopan Özgürlük’te Ali Dayı’ya yapıldığı gibi herkesin önünde soyar 

(Konuk, 1995, s. 58). Boğazını sıkar, tokatlar, karda sürükler, sakalını keser, sigarayı 

meme uçlarına, ellerine basarak işkence eder. Yine raporlarda belirtilenlere paralel 

bir şekilde romanda da işkence sonucu İkko karakteri ölür, Cemşit ve Zılfo’nun 

bacakları, Mısto’nun ayakları, Avdo’nun ayak parmakları kesilir. Romanın 

devamında Avdo’nun Ankara’daki hak arama mücadelesini ve resmi olarak 

yürüttüğü (dilekçe yazarak, milletvekilleri, başbakan, cumhurbaşkanıyla görüşmeye 

çalışarak) mücadelesinin sonuçsuz kaldığını görürüz. Avdo’nun devletten bu şekilde 

yardım beklemesi, başbakanla görüşmek isterken gördüğü şiddetle son bulur: “Ah… 

ah eşek kafa, bir ömrü kör gibi geçirmişim. Vatan, millet, bayrak, din kardeşliği diye 

diye bizi aptallar sürüsü gibi aldatmışlar. Lanet olsun bana, lanet olsun” (Alınak, 

2011, s. 193). Avdo roman boyunca aslında kendini vatandaş olarak konumlandırır, 

tüm vatandaşlık görevlerini yerine getirmiştir; örneğin askerliği kutsal ocak olarak 

görür. Oysa şimdi kendisine vatan haini denmektedir (s. 48). Çabasının nafile 

olduğunu anlayan Avdo köyüne dönse de artık ortada bir köy de kalmamıştır. Bütün 

yollar tükenmiş, işkenceye direnmişler, haklarını yasal yollarla aramışlar, medya 

yoluyla aramışlar, dilekçe yazmışlar, resmi makamlarla görüşmeye çalışmışlar ama 

sonuç alamamışlardır. Romanın sonunda Avdo’nun mayına basıp patlamasıyla, 

bedeninin dağılıp paramparça olmasıyla tek yol olarak dağın kaldığını görürüz. Bu 



242 

 

son, yine “ortak kural” olarak tekrar eden yapının ilk örneklerinden olması 

bakımından önemlidir. Avdo mezarlığa gittiği sırada ölür. Mezarlık ileride de 

değinileceği gibi bu eserlerde hem bir anma hem bir direniş mekânı olarak oldukça 

önemlidir. Avdo’nun mayına basma sahnesi roman boyunca devam eden işkence 

sahnelerinin doruğu şeklinde, şiddetin en uç hali olarak betimlenir. Acı ve şiddet öyle 

büyüktür ki artık sadece beden ve coğrafyayla harmanlanmış bir yapının anlatısı 

kalabilmiştir. 

Patlamayla birlikte yerde açılan derin çukurdan kanlı bir ateş deryası 

yükseldi. Çukurun tepesi bir anda kızıl bir bulutla kaplandı, kırmızıya 

boyanan toprak ve lime lime dağılmış ceset parçaları fışkırdı gökyüzüne. Bu 

kan fırtınasında kanlı elbise parçaları, dağılmış kemik ve et parçaları uçuştu; 

çukurun çevresi bir anda et ve kemik tarlasına dönüştü. Avdo’nun kopan başı 

mayının açtığı çukura yuvarlandı. Beyni un gibi saçıldı toprağa. Kan 

ırmaklarıyla kaplanan yüzü sükunetle uyuyormuş gibi bir ifadeye büründü. 

Son bir şey söyleyecekmiş gibi kanla dolan ağzı hafifçe aralık kaldı. Kopan 

kolları ve bacakları parça parça bir tarafa, bedeninin parçalanmış öteki 

kısımları bir tarafa savruldu. Kaval kemiğinden yere sapsarı bir ilik aktı. (s. 

211) 

 

Ceset, gökyüzüyle karışmış, toprak et ve kemikle dolmuş, toprağa bedenden ilik 

akmıştır. Avdo’nun bedeninin patlaması bu coğrafyadaki şiddetin çok güçlü bir 

temsilidir. Bu şiddetin karşısında romanda o ana kadar hiç rastlamadığımız 

(bölümdeki diğer pek çok romanda da ara ara kendini gösteren) Kürtçeyi Şirin’in 

yaktığı ağıtta görürüz, patlamayla birlikte bir anda dil tümden açılmaktadır: “Avdo, 

mala me xerab bu, çira me temirî, em belengaz bun. Wey Avdo, wey Avdo… Ez 

qurbana birîna te bim Avdo; tu me dehêli ku da diçî, ez ji bo te bimirim Avdo. Wey 

bavo, wey bavo” 53 (s. 211). Bu ağıtla beraber Avdo “halkın ölümsüz şehidi” ilan 

edilir ve mayının açtığı çukuru mezar haline getirirler. Romanın sonu bir isyan 

sahnesi şeklinde biter, Avdo’ya hak arama mücadelesinde yardım eden dilekçeci 

Rıza’nın Avdo’ya hediye ettiği kalem romanın sonunda elden ele geçer. İlk önce 

 
53 “Avdo, evimiz kötüydü, ışığımız söndü, yoksulduk. Ah Avdo, ah Avdo... Yaranın kurbanıyım 

Avdo; gitmemize izin verirsen senin için ölürüm Avdo. Ah baba, ah baba” 



243 

 

Şiro’nun kalemi üzerindeki kanla beraber romandaki genç karakterlerden Yusuf 

Ziya’ya vermesi, daha sonra Yusuf Ziya’nın kalemi genç kadın Gulizer’e vermesi ve 

kalemi saklamasını, bir gün lazım olacağını söylemesi önemlidir, demek ki tüm bu 

yaşananların zamanı geldiğinde yazılması, kayda geçmesi gerekmektedir. Ama şimdi 

eylem zamanıdır ve Yusuf Ziya Gabar Dağı’na doğru koşar, Gulizer Şeyh Sait’in 

asıldığı Diyarbakır Dağkapı Meydanı’na doğru yola koyulur (s. 112). 

Şiro’nun Ateşi işkence sahneleri, sessizlik, dağa çıkma, coğrafi betimlemeler 

(Sayfa 131’de birden Bana’nın coğrafi konumlandırılması yapılıyor, Bana anlatısı 

giriyor. Sınırları çiziliyor, kuzeyde Gabar dağının eteklerine uzanırken, güneyde 

Dicle Nehri, doğusu Geliye Zevi, batısı Geliye Sipi. Ekonomisi, dili, toplumsal 

durumu çiziliyor. Devletin buraya hiçbir zaman hizmet götürmediğini, başlarına 

buyruk olduklarını, barış içinde yaşamak istediklerini ve hangi yıl kime oy verdikleri 

anlatılıyor.) gibi unsurlarıyla bu dönemde yargılanan romanlarda “ortak kural” olarak 

tekrarlanan yapının ilk örneklerinden birini oluşturur. Birincil elden olmasa da 

birincil tanıkları dinleyen, bölgeyi bilen, resmi olarak da görevli bir isim tarafından 

yazılan roman aynı zamanda romana farklı sesleri dahil etmesi açısından da 

önemlidir. Örneğin askerlerin kendi içlerinde konuşmaları, hayatlarının 

anlatılmasıyla zorunlu askerlik meselesi vurgulanır, örneğin Digorlu asker askerlik 

ile Banalılara yapılan işkencenin nedeninin aynı olduğunu, amacın onlara boyun 

eğdirmek olduğunu söyler (s. 87), köylülere işkence eden askerlerin yanı sıra onlara 

işkence etmeyi reddettiği için öldürülen asker de vardır.  

Bu işkence sahneleri köyden cezaevine getirilen köylülerle birlikte romanın 

önemli bir kısmını oluşturur ve bu bölümde ele alınan pek çok yargılanan roman için 

de bir ortak kural oluşturur. Örneğin Dağdan Kopan Özgürlük (1995), Mavi Ring 

(2011), Mermer Kanatlı Kuşlar (2013), Eylül Kasırgası (2014), Dağın Yüreği Mavi 



244 

 

Derya (2017) ve pek çok diğerinde işkence sahneleri farklı şekillerde 

tekrarlanmaktadır. 

 

5.1.1.1  Kurmacalaştırılan şiddetin yasaklanması 

Romanın yasaklanmasına gerekçe olarak gösterilen sahneler Avdo’nun 

işkencecilerine yapacağı işkence hayalinin detaylı anlatımlarıdır, yani Avdo’nun 

hayalidir. Aslında bu işkence hayalinin uygulamasını işkenceci Mızrak Teğmen 

tarafından köylülere uygulanan işkence sahnelerinde görürüz. Romanın ağırlıklı 

kısmını bu işkence sahneleri kapsar. Dolayısıyla bu işkence sahnelerinin değil, bir 

köylünün intikam hayalinin yargılamaya gerekçe olması önemlidir; Kürtleri Türkler 

aleyhinde kin ve düşmanlığa tahrik etme gerekçesiyle suçlu bulunan pasaj temelde 

işkenceci ile işkence mağdurunun yer değiştirilebilirliğini, böyle bir ihtimalin 

varlığını işaret eder. Yani bu hayalde işkenceye uğrayan Kürt Avdo ile işkenceci 

aslında Kürt olduğu halde Türk olarak büyütülen Mızrak Teğmen yer değiştirmiştir. 

Kurmacanın açtığı bu yeni imgelem alanı örneklerini gerilla romanlarında da 

göreceğimiz üzere devlet söylemi için rahatsız edici olmakta ve bu nedenle 

sansürlenmektedir. Öte yandan her ne kadar Şiro karakteri üzerinden ısrarla işkence 

fikrine karşı çıkılarak işkence olumsuzlanır. Bu işkencecilerin sadece birer kişiden 

ibaret olmadığını ve bu kişilerin “zulüm makinesinin dişleri” olduğunu söyleyen 

Şiro, çözümün şiddette değil halkın sırt sırta verip granit gibi bu makinenin 

karşısında durmaktan başka bir yolu olmadığını söylemektedir (s. 209). 

Şiro’nun Ateşi’nin yargılanma gerekçesi olarak verilen pasajlarında 

Avdo’nun işkencecisine hayali olarak uyguladığı işkence sahnelerinin çok daha 

fazlası romanın odağındadır. Devlet Güvenlik Mahkemesi’nin “tiksindirici” ve 

“iğrenç” olarak kayda geçtiği bu hayalin roman boyunca işkenceci asker Mızrak 



245 

 

Teğmen tarafından gerçekleştirildiğini görürüz. Mızrak Teğmen bu işkenceyi büyük 

bir hazla uygular, bazen bu hazzı geciktirecek tekniklere de başvurur. Hatta Mızrak 

Teğmen için kimi yerlerde işkenceyi uygulamak yeterli olmaz, eşzamanlı olarak 

uyguladığı işkencenin hayalini de kurar. Mızrak Teğmen Avdo’ya işkence ederken 

aynı zamanda gözünün önüne “Avdo’nun kanlar içinde paramparça olmuş kafası ve 

ortalığa dağılan beyni” gelir (s. 17). İşkenceden bedensel bir haz alır: Tetiğin 

üzerinde gezinen parmağı arzuyla gerilir (s. 17), çığlıklardan hoşnut kalır (s. 72), 

köyün yanışını izleyen Mızrak Teğmen’in alnında “boncuk boncuk zevk terleri 

tomurcuklanır” (s. 41), işkenceden histerik bir zevk alır (s. 112). Romanın 

yargılanma gerekçesinde bu işkence sahnelerinden bahsedilmez. Tüm bu işkence 

sahneleri DGM’yi rahatsız etmez ve tiksindirici olarak görülmez. Oysa işkence 

sahneleri oldukça detaylı bir şekilde ve şiddetin tüm yoğunluğuyla betimlenir: “… 

copu Avdo’nun makatına hırsla soktu. Avdo kulakları sağır eden bir çığlık attı. 

Mızrak Teğmen yüzünde bu çığlıktan hoşnut kaldığını gösteren bir gülümseyişle 

copu içeride büküp daha da ileri sürdü” (s. 72), “Çığlıklar odanın duvarlarında 

yankılanırken copun kenarından süzülen kan, yeri kırmızıya boyuyordu” (s. 72), 

“Kulakları sağır eden çığlıkları, malanın ikinci bastırılışında insanı ürküten vahşi bir 

böğürtüye döndü. … İçeriyi yanık et kokusu sarmıştı” (s. 110), “Mızrak Teğmen 

makatlarına soktuğu copu dilleriyle yalamalarını istemişti. … Ağızları kanamış, kan 

ve dışkı birbirine karışmıştı. Mızrak Teğmen bu sıvıyı onlara zorla yutturmuştu” (s. 

134). Tüm bu detaylı betimlemeler yazarın köylülerden dinlediklerini kamuya 

duyurma çabasıdır, işkence öyle büyüktür ki yazar, onu tam olarak dile getirirse 

gerçekliğinden şüphe duyulacağını söyler (s. vi). Fakat bu sahnelerin hiçbiri 

yargılamaya konu olmazken Avdo’nun işkence hayali romanın yargılanması için 

yeterli olmaktadır. 



246 

 

İşkence romanda sadece bu betimlemelerden ibaret değildir. Elaine Scarry 

(1985), The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World adlı öncü 

kitabında işkencede tüm dünyanın tek bir mekâna indirgendiğini söyler (s. 40). 

Şiro’nun Ateşi’nde köyün meydanında başlayan işkence köyün erkeklerinin urganla 

birbirine bağlanarak Mızrak Teğmen’in “Bodrum Palas” olarak adlandırdığı bir 

işkencehane olan Güçlükonak karakoluna götürülmesiyle devam eder. Scarry, 

işkence mekanlarına Yunanistan’da “misafir odaları”, Filipinler’de “güvenlik evleri” 

gibi genellikle sığınmaya, medeniyete dair isimlerin verildiğini söyler; Bodrum Palas 

da bu durumu örnekler niteliktedir. Oysa bu mekanlar tam da sığınmaya dair 

dürtünün yok edildiği yerlerdir. Scarry’e göre işkencehaneler sadece işkencenin vuku 

bulduğu yerler değil, mekânın kendisinin bir çeşit silaha ve acının failine dönüştüğü 

mekanlardır. Tüm yapı, duvarlar, tavan, pencereler, kapılar buna uygundur (s. 40). 

İşkencehaneye dış dünyanın mümkün olduğu kadar girmemesi gereklidir, 

yasaklanmış, parmaklıklı, korunaklı bir mekandır burası (s. 38). Banalıların konduğu 

yer de “bir adam boyundaki bir duvar ve duvarın üzerine delikli demir çubuklarla altı 

sıra halinde tutturulmuş dikenli tellerle çevrili olan askeri bir birlik”tir (Alınak, 2011, 

s. 58). Sadece bu mekânda değil köylülerin özellikle yargılanan romanlarda tekrar 

eden biçimde köy meydanlarında işkence görmesi, meydanların adeta 

işkencehanelere çevrilmesi doğdukları, yaşadıkları, barındıkları mekâna, coğrafyaya 

olan güvenilirliğin yitirilmesi açısından da anlamlıdır. Yargılanan bu romanların 

başlıca temalarından olan boşaltılan, yakılan, insansızlaştırılan köyler esasında birer 

işkencehaneye dönüştürülmek istenir. Öte yandan işkence mekanına dönüşen bu 

alanların yanı başında köylülerin ait olmadığı, güvenilir mekanların varlığının 

belirtilmesi de aynı durumu örnekler: “Bodrum Palas”ın hemen yanı başındaki evler 

Banalılar için çok uzaktadır: “O evlerden her biri o an Banalılar için gürül gürül 



247 

 

yanan kızgın bir soba, bir tas sıcak çorba ve rahat uyunacak bir yatak demekti” (s. 

58). Banalıların kendi yaşam alanları, köyleri tamamen bir yok olmaya tabi tutularak 

yakılacak, bir çeşit işkence aracına dönüştürülecektir. İşkenceci Mızrak Teğmen 

“Böyle bir köy artık yok, burada canlı diye bir şey kalmayacak” (s. 129) emrini 

verdikten sonra köyün çevresine mayın döşeterek tüm köyü dış dünyadan tamamen 

koparmaya uğraşır. Bu yapı örneğin Dersim’de “taş üstünde taş kalmayacak” emri ile 

tekrarlanmaktadır. Köylülerin hepsi mağaralara kaçmak zorunda kalır, sadece köyün 

yaşlısı Şiro ve köpeği köyde kalır. Böylece tüm köy bir işkence mekânı haline gelir.  

Banalıların işkence görmesinin bir nedeni olarak köy korucusu olmayı 

reddettikleri gösterilir. Humphrey, işkencenin amacının kurbanlarda şiddet yoluyla 

bir siyasal onay oluşturmak olduğunu iddia eder. Ona göre işkence gücün 

onaylanmasını ve/veya kabul edilmesini amaçlar (2005, s. 27). Romanda da işkence 

bu onayı kurmayı hedefler, köylülerin hem silahlarını teslim etmesi hem de korucu 

olmayı kabul etmeleri işkence ile sağlanmak istenir. Bunun da ötesinde devletin 

gücünün onaylanması temel meseledir ve Mızrak Teğmen de bu gücün sembolü 

olarak romanda önemli bir konuma sahiptir. Bu rızayı köylüler işkencenin sonuna 

kadar kabul etmeyeceklerdir ve Mızrak Teğmen’in onlara yapacağı başka bir şey 

kalmadığında, iradelerine hükmedemediğini anladığında (Alınak, 2011, s. 134) onları 

bırakır. Romanın uzunca bir bölümünde köylülere uygulanan işkenceleri ve 

köylülerin bu işkenceye karşı geliştirdikleri direnme biçimlerini (türkü söylemek, 

kedi sevmek, hikayeler ve özellikle Kürt destanları anlatmak gibi) görürüz.  

İşkencenin bir diğer önemli boyutu tanıklıktır. Avdo’ya işkence yapılırken 

ağzından çıkan ilk kelime “Fatık” olur, bu önemlidir; çünkü romanda belirtildiği 

üzere Bana köyünden olan Fatık’a 1984 yılında köye gelen astsubay ve jandarmalar 

tarafından işkence yapılmış, köylüler bu sahneyi izlemeleri için çağrılmış ve Fatık 



248 

 

köy meydanında köylülerin gözü önünde soyulup köy içinde gezdirildikten sonra 

karakola götürülmüştür. Tüm köy bu işkenceye tanık olmuş ama hiçbir eylemde 

bulunmamıştır. Köy için işkencenin miladı o tarih olur:  

Fatık’ın çığlıkları yıllar boyu silinmedi Banalıların kulaklarından. O günden 

sonra kasvetli bir sessizlik çöktü köyün üstüne. Fatık’a sahip çıkmamanın 

utancı bir katran gibi yapıştı herkesin yüzüne. Bana’nın kendileri ve 

komşularıyla barışık, güler yüzlü insanları gitti; yerine mutsuz, ürkek ve asık 

suratlı insanlar geldi. (s. 75)  

 

Köye döndükten sonra Fatık’ın ağzından tek kelime çıkmaz ve mutlak bir sessizliğe 

bürünür. Fatık’ın artık konuşması da gerekmez, varlığı tüm köy için bir anıta 

dönüşür. Sessizliğin bu romanlardaki işlevi bir sonraki bölümde detaylıca 

incelenmektedir ama buradaki işkenceye, zulme, şiddete tanık olanların eylemsiz ve 

sessiz kalışlarının yargılanan diğer romanlarda da tekrar eden bir yapı olduğunu 

söylemek gerekir. Her ne kadar Avdo o gün köyde olmasa da Avdo’nun işkence 

görürken Fatık’ı anımsaması boşuna değildir, köyün o günkü sessizliğinin cezası 

niteliğindedir. 

Humphrey’in iddia ettiği üzere modern toplumlarda işkencenin gizli olarak 

uygulanması onun fark edilmeyeceği anlamına gelmez, işkencenin doğurduğu terör 

ve onay kültürü en azından bir parça kamusal bilinirlik gerektirir. Halk şiddetin, 

kaybolan kişilerin, kimsesiz mezarların, çatışmada öldürülen “terörist”lerin bir çeşit 

seyircisi haline gelir. Fakat bu bilinirliğin bir sınırı olmalıdır ve bilinirliğin nasıl 

temsil edileceğini belirleyen taraf devlet değilse, bu temsilin yasaklanması 

gerekmektedir (Humphrey, 2005, s. 42). Şiro’nun Ateşi’ndeki işkence sahneleri de bu 

sınırı ihlal etmektedir. İşkencenin gizli kalması sadece halkta korku yaratmaz aynı 

zamanda gerçekleşen işkenceye dair inançsızlıktan kaynaklanan rıza da üretmektedir. 

Böyle toplumlarda bilmek ile zannetmek, bilmek ile inkâr etmek arasındaki sınırlar 

ortadan kalkmaktadır. Hannah Arendt de Alman halkının toplama kamplarının var 



249 

 

olduğunu, insanların ortadan kaybolduğunu, masum kişilerin tutuklandığını elbette 

bildiğini ancak buna inanmayı tercih etmediklerini, bu konudaki ortak aklın 

canavarca şeylere inanmama olduğunu söylemektedir (aktaran Humprey, s.43). Bu 

nedenle kurmacanın işkence tanıklığı bu inanmama eğilimine direnen bir yöntem 

olarak daha da anlamlı hale gelmektedir; bu nedenle tıpkı Nişanyan’ın belirttiği gibi 

“İşkencecinin nihai isteği, tanığı işkence ediminin dışına atmak, işkencenin nihai 

hedefi tanığı öldürmek olduğu içindir ki işkence, kurbana insanlığını tamamen 

kaybettirir, sonsuza dek onu insanlığın dışına atar” (Nichanian, 2011, s. 31). İşkence 

temsilleri içeren edebiyat da eğer bu temsiller devlet söyleminin dışında kalıyorsa 

edebiyatın da dışına atılmak istenmekte, sansürlenmektedir. 

İşkence temsilleri bu bölümde yargılanan eserlerde önemli bir yer teşkil 

etmektedir. Bu temsiller, Şiro’nun Ateşi’nde de incelendiği üzere tekrarlayan bir yapı 

olarak ortaya çıkarlar ve kimi zaman olayları bizzat yaşamış kişilerin dinlenmesiyle, 

kimi zaman olaylara tanık olanların anlatımlarıyla kimi zamansa tarihi belgelerden 

faydalanarak oluşturulurlar ve sansürün temel zeminlerinden birini teşkil ederler.  

 

5.1.2  Belge ve kurmaca ekseninde Dersim  

Muzaffer Oruçoğlu’nun1997 yılında Babek Yayınları tarafından yayımlanan ve aynı 

sene yargılanan romanı Dersim’in yargılanma gerekçesini Oruçoğlu “Ermeni ve Kürt 

kırımından söz etmek” olarak verir ve bu davadan ceza almadığını, sadece kitap 

hakkında toplatma kararı çıktığını belirtir: 

Eylül 1997’de ise Dersim adlı romanım hakkında toplatma kararı verildi. 

Toplatma kararının gerekçesi, “kitapta devletin, Ermenilere ve Tunceli 

halkına karşı katliam yaptığı şeklinde, tarihi gerçeklerle bağdaşmayan 

ifadelerin yer aldığı ve bu ifadelerin halkı devlete karşı hasmane duygular 



250 

 

içine sokucu ve kışkırtıcı bir mahiyet taşıdığı” yönündeydi. Ceza verilmedi 

ama yayın yasağı da kaldırılmadı ve yıllarca sürdü.54 

 

Yazarın yargılanan tek eseri Dersim değildir, yargılanan bir başka romanı Newroz 

için Oruçoğlu şunları dile getirir:  

Diğer bir romanım olan Newroz hakkında ise soruşturma açıldı. Yayıncı 

gözaltına alındı. Soruşturmanın gerekçesi, “bir boyunduruğa ters yönde dört 

öküzün koşulduğu, her öküzün Kürdistan diye iddia edilen ve dört parçaya 

bölünen bir yerin bir parçasını temsil ettiği ve romanın ülkeyi bölmeye matuf 

olduğu” şeklindeydi. Dava sürdü ve ceza verilmeden sonuçlandı.  

 

Oruçoğlu’nun aynı zamanda sonradan adını Mengene olarak değiştirdiği 

İşkencehanelerde Kızıl Direnme Ruhunu Yaşatmaya Hazır Ol! isimli anı kitabı ve adı 

Huruç olarak değiştirilen Ferman Padişahın Dağlar Bizimdir şiir kitabı da 

yasaklanır. Oruçoğlu, Ferman Padişahın Dağlar Bizimdir adlı şiir kitabı nedeniyle 

12 Eylül darbesinden beş ay sonra, dört yıl altı ay ceza aldığını dile getirir. Bilirkişi 

raporunu hazırlayan Prof. Recai Okan, kitapta, suç unsuru olarak bir demircinin örs 

üzerinde çekiçle demiri dövmesini göstermiştir ve “Burada dövülen demirden kasıt 

devlettir; demiri döven demirci ise şairin işçi sınıfı dediği işçilerdir. Şiir kasıtlı 

olarak, dövme işiyle, devlete yönelik bir ihtilali çağrıştırıyor,” şeklinde bir 

değerlendirme yapmış, ceza kanununun ilgili maddesinin ihlal edildiğini iddia 

etmiştir. 12 Mart darbesi döneminde kendisine yapılan işkenceleri anlattığını 

söylediği İşkencehanelerde Kızıl Direnme Ruhunu Yaşatmaya Hazır Ol adlı anı 

kitabı için de “Sanığın, bu kitapta anlattıkları eğer doğruysa, devlet görevlileri sanığa 

karşı, yasalar önünde suç işlemişlerdir. İddialar ve anlatılanlar eğer gerçek değilse, 

 
54 Hüseyin Karataş, Dersim – Bir İsyanın Türküsü başlıklı şiir antolojisini yayımlayarak, “devletin 

bölünmez bütünlüğüne karşı bölücü propaganda” yaptığı gerekçesiyle İstanbul DGM tarafından 22 

Şubat 1993 tarihinde 1 yıl 8 ay hapis cezası ve ağır para cezasına çarptırılır. 27 Ekim 1995 tarihinde 

“Terörle Mücadele Yasası”nda değişiklik yapılmasının ardından dava tekrar ele alınmış, hapis cezası 

1 yıl 1 ay ve 10 güne düşürülmüş; para cezası ise artırılır. (TİHV rapor, s. 99, 181) 



251 

 

sanık, yalan ifadelerle devletin güvenlik güçlerini kamuoyu nezdinde tahkir ve tezyif 

suçunu işlemiş oluyor,”55 denildiğini ve bu kitaptan üç yıl ceza aldığını belirtmiştir.  

Yazarın aktardığı bilgiler neredeyse tüm yazın hayatının yasaklarla 

şekillendiğini göstermektedir. Oruçoğlu tıpkı Alınak gibi romanını tanıkları 

dinleyerek ve çeşitli belgelerden faydalanarak yazar: 

Dersim romanını, birkaç kitaptan ve yaşlılardan topladığım bilgilerden 

yararlanarak 1995-1996’da yazmıştım. Romanı, Memet Çetin 1997'de 

yayınladı; yayınlanır yayınlanmaz da yasaklandı. En dikkatli ve en iyi 

okurlarım savcılardır. Tabii söz konusu yasağa rağmen, Dersimliler başta 

olmak üzere belli bir kesim romanı el altından okudu. 19 yıl geçti, sır perdesi 

iyice aralandı, peş peşe kitaplar yayınlandı, yeni belgeler, tanıklar çıktı 

ortaya. Hemen hepsini dikkatle izledim. Romanı gözden geçirip, 

zenginleştirme ve Baytar Nuri’nin kitabından kaynaklanan bazı rakamsal 

abartıları törpüleme gereğini duydum. (Oruçoğlu M. )  

 

Dersim’in temel meselesi romanın adından da anlaşılacağı üzere 1938 yılında 

gerçekleşen Dersim Tertelesi’dir. Romanın baş karakteri Yavan diğer romanlardaki 

karakterlerden oldukça farklı bir karakterdir. Şiro’nun Ateşi’ndeki Avdo ve diğer 

köylüler gibi işkence gören ya da gerilla romanlarında olduğu gibi dağda savaşan bir 

karakter değildir; içinde bulunduğu şiddet ortamı ve savaş koşulları çok farklı olmasa 

da bir kahraman değildir Yavan; savaşma arzusu ve cinsellik gibi dürtüleri sürekli 

vurgulanan, çıkarlarına göre hareket eden bir karakterdir. Diğer pek çok örneğinde 

olduğu gibi burada da roman; karakterin doğumu, çocukluğuyla başlar, fakat bu 

yargılanan diğer romanlarda daha çok gerilla oluşun, gerilla haline gelişin 

hikayesiyken burada durum farklıdır. Yavan da eşkıya olacaktır ama bu bir amaç 

uğruna değildir; Yavan savaşın kendisini sever, yaşamayı savaşla eş değer görür, 

savaş halinde anlam bulur, yaşamdan haz alır. Dertlerini yok edecek yeni bir savaşın 

çıkacağını düşünüp sevinir (Oruçoğlu, 1997, s. 22). Yavan tüm savaş hallerini zevkle 

izler:  

 
55 Bu bilgilerin tümü yazarın kendisi tarafından aktarılmıştır. Muzaffer Oruçoğlu’na bu bilgileri 

paylaştığı için sonsuz teşekkürlerimi sunarım.  



252 

 

Hükümetin Dersim’i ciddiye alması, bütün işini gücünü bırakıp Dersim’le 

uğraşması Yavan’ı zevkten çıldırtacak bir kerteye getirmişti. Dersim’in 

ötesinde icat edilen aletlerin, medeni alametlerin Dersim’e gelip kendisini 

tanıtması iyiydi. Gökteki uçak, yerdeki tank ve top medeniyetiyle Dersimlinin 

tanışması, keçisinden bir adım uzak durması iyi değil miydi? (s. 25, 26)  

 

Roman Yavan karakteri etrafında Dersim Tertelesini merkeze alır. Bombardımanı, 

insanların ölümlerini, mağaralara kaçıp oralara yerleşmelerini hem Yavan hem de 

Seyit Rıza, Abdullah Paşa, Atatürk gibi tarihi kişiliklerin anlatımları üzerinden 

görürüz. Bu nedenle roman sürekli tarihsel anlatılarla kesilerek ilerler. Bu anlatılar 

aynı zamanda romanın yargılanmasına da zemin oluşturan “Ermenilere ve Tunceli 

halkına karşı katliam yaptığı şeklinde, tarihi gerçeklerle bağdaşmayan ifadeler”in 

anlatılarıdır. Bu alt bölümde, bu anlatıların romanda tarihi belgelerle ve sözlü tarihle 

birlikte nasıl yazınsallaştırıldığı ve kurulan bu tanıklığın yargılanma zeminini nasıl 

oluşturduğu incelenmektedir. 

Dersim’de yargılama gerekçesi olarak sunulan iki tarihsel olay, farklı iki 

tanıklık biçiminde iç içe işlenir. İlk düzlemde Dersim Tertelesi yazarın da söylediği 

gibi kimi belgelerden ve ikincil tanıklıklardan faydalanılarak anlatılırken, ikinci 

düzlemde 1915 Ermeni Soykırımı ilerleyen bölümlerde bahsedeceğim “sessiz 

tanıklık” üzerinden verilmektedir. Bu bölümde bu anlatıların tarihle ilişkisinin nasıl 

kurulduğu, tarihi belgelerin romanda nasıl konumlandırıldığı ve bu iç içe geçişin 

nasıl bir yargılanma zemini oluşturduğu incelenmektedir. Edebiyatın tarihsel olayları 

kesin bir biçimde vermesi mümkün değildir, tarihin içinde var olan edebiyat onunla 

karşılıklı girdiği diyalogla yeni bir anlam ve temsil zemini oluşturmaktadır. 

Bir kolektif hafıza aracı olarak edebiyat, tarihsel bir tarihin kesin verilerini 

aktarmayacaktır. Hukuk, mit veya din gibi diğer sembolik sistemlerin 

geleneklerini de takip etmeyecek ve hukuki ilkeleri, açık normları veya aşkın 

gerçekleri ifade etmeyecektir. Bununla birlikte, "ayrıntılı bir karşılıklı 

söylem" biçimi olarak edebiyat, bu komşu sembol sistemlerinin unsurlarından 

yararlanabilir ve bunları tek bir metin içinde “düzenleyebilir”. (Erll, 2009, s. 

33-34) 

 



253 

 

Dersim, bu karşılıklı söylemi hem tarihi belgelerden hem sözlü tarihten hem de 

kurmacadan yararlanarak bu farklı alanların söylem biçimlerini yazınsallaştırarak bir 

roman halinde sunar. Roman bunu, tarihi karakterlerden faydalanarak, belgelerdeki 

ifadeleri doğrudan kullanarak, belgelerdeki kimi ayrıntıları romana dahil ederek 

oluşturur. Resmi tarihle çatışan tarihi belgelerle iç içe geçmesi romanın 

sansürlenmesi açısından dikkate değerdir. 

Romandaki temel tarihi karakter resmi tarihte Dersim Tertelesi’nin lideri 

olarak gösterilen ve bu sebeple 1937 yılında yetmiş dört yaşındayken idam edilen 

Seyit Rıza’dır. Seyit Rıza romanda diğer aşiret reisleri ile toplantı yapan, iki yüz elli 

kişilik kuvvetle Sin karakolunu ve köyünü kuşatan, bölgede önemli bir güç ve bir 

savaşçı olarak resmedilir. Romanın önemli bir bölümünde Seyit Rıza’nın anlatısını 

okuruz. Baş karakter Yavan hem Seyit Rıza’yla hem de devletle beraber çalışan bir 

karakterdir. Seyit Rıza, romanda barış yanlısı bir tutum içinde resmedilir, 

silahlanmakla suçlanan köylülerini devletin buna neden olduğunu iddia ederek 

savunur; bu kırımı durdurmak için de valiyle görüşmeye gider ve tutuklanır. Roman 

Seyit Rıza karakterini kurgularken tarihi belgelerden faydalanır. Örneğin, romanda 

Seyit Rıza’nın idamından önceki “Ayıboo! Zılmoo! Cinayetoo!” “Ma ewladê 

Kerbelay me! Bê Xetayme!”56 (s. 163)  sözleri doğrudan belgelere dayanır. Nevzat 

Onaran’ın Devletin Dahili Harbi (2021) kitabında belirttiği üzere Rıza’nın infazında 

görevli, romanda da bahsi geçen İhsan Sabri Çağlayangil’in Anılarım kitabında da bu 

sözler aynı şekilde aktarılmıştır: “Evladı Kerbelayıh. Bı hatayıh. Ayıptır. Zulümdür. 

Cinayettir” (s. 477). Seyit Rıza’nın idam anının fotoğrafının gazetelerde basılmasını 

Atatürk’ün yasaklaması da benzer şekilde romana dahil edilir. Çağlayangil anılarında 

bu durumu şu şekilde dile getirmektedir: “(Atatürk) bana bir fotoğraf gösterdi. Seyid 

 
56 “Ayıptır, zulümdür, cinayettir. Biz günahsız Kerbela evlatlarıyız.” 



254 

 

Rıza’nın sehpada sallanırken resmi çekilmiş. Ve ‘Bu resim ne Emniyet Müdürü?’ 

diye sorduğunu yazdı. Çağlayangil, Atatürk’ün fotoğraf negatifleri dahil imha 

edilmesini emrettiğini ve kendisinin de buna uygun olarak imha ettiğini ifade etti” (s. 

478). Romandaysa Atatürk Seyit Rıza’nın fotoğrafını Elazığ’da trende görür, 

yanında Celal Bayar, Şükrü Kaya, Kazım Orbay ve Abdullah Alpdoğan vardır. 

Fotoğrafa baktığı anda Atatürk’ün iç sesini şu şekilde okuruz: 

“Tarihi yapan kimlerdir?” diye bir ses çınladı içinde Kemal Paşa’nın. ‘Kanun 

yapanlar mı, yoksa kanunları yıkanlar mı?’ Kendisini itaat ve teslimiyet 

atmosferiyle süzen değişmez yüzlere baktı. Kuralların, şablonların, 

alışkanlıkların, sığlığın ve bilgisizliğin, ülkeyi kırıp geçirdiğini düşündü. Hiç 

kimse kendi gerçeğini özgürce bağıramıyordu. (…) Aydınları düşündü. 

Sofrasına üşüşen ve her dediğine he diyen, itiraz silahını yitiren aydınları. 

Bakışları baldıran şerbeti gibi gülümseyen, geniş alınlı, bilgisini 

özgürleşmenin aracı haline getiren, ezici çoğunlukla çatışan, cesareti 

dizginsiz, serüvenci aydınları fenerle aramaya çıkma arzusu uyandı içinde. 

Ürperdi birden. Bir sigara yaktı. Yarattığı duruma, büyük bir rehavetle teslim 

olan çıkışsız bir insan gibi yaslanıverdi sandalyesine. Bakışlarını yeniden 

çevirdi Seyit Rıza’ya. (Oruçoğlu, 1997, s. 166) 

 

Atatürk’ün Seyit Rıza’nın fotoğrafının neden basılmasının istemediğine dair bir 

kurgu olan bu önemli pasaj Atatürk’ün kendini Seyit Rıza ile karşılaştırdığı bir 

soruyla açılır. Resmi tarih ile onunla çatışan tarihin karşılaşma anı yargılanma 

zeminini oluşturan önemli bir yerdir. Tarihi kim yapacaktır, Seyit Rıza mı, Atatürk 

mü ya da tarih kimi nasıl kuracaktır? Hemen bu sorunun devamında Atatürk’ün bu 

fotoğrafın dolaşıma girmesine engel olmasını, bu müdahalesini görmemiz önemlidir. 

Bu sansür tıpkı romana uygulanacak sansür gibi belirli temsil biçimlerinin dolaşıma 

girmesine izin vermez. 

Romanda Seyit Rıza’yı tutuklayan ve önemli bir yeri olan Vali Abdullah 

Alpdoğan dönemin valisidir. Alpdoğan, Kurtuluş Savaşı sırasında da Koçgiri 

Harekatı’nda görev almıştır, daha sonra Dersim’de de tüm sorumluluk ona 

verilmiştir: 



255 

 

Dersim’de resmi adıyla Tunçeli vilayetinin kurulmasıyla birlikte özel bir 

sistem oluşturuldu. Tek yetkili bir askerdi. O hem vali hem 4. Umumi 

Müfettiş hem de vilayet komutanıydı. Tunçeli’nin yani Dersim’in tek yetkilisi 

Korgeneral Abdullah Alpdoğan’dı. Sadece idareten yetkili değildi, idam 

cezasını infaz gibi adli yetkisi de vardı. Alpdoğan, öylesine tecrübeliydi ki, 

Koçgiri’nin 1915’te Ermenilerden ve 1921’de Kürt Alevi-Kızılbaşlardan ve 

1921’de Karadeniz’in Rumlardan temizlenmesinin de komutanıydı. (Onaran, 

2021, s. 495) 

 

Alpdoğan, Onaran’ın da aktardığı üzere farklı bölgelerde farklı etnik kökenlerden ve 

inançlardan insanlara karşı yapılan operasyonlarda doğrudan yer almış bir isimdir. 

Romanda da benzer şekilde Alpdoğan’ın aşiretlerin çoğunu tarafsızlaştırdığı, bir 

bölümünü de milis haline getirdiği ve elinden gelse gökyüzüne bile kefen 

giydirebilecek kişilerle savaşı başlattığı ifade edilir (Oruçoğlu, 1997, s. 27). 

Romanda, Alpdoğan’ın sunduğu ve Dersim’i yok etmeye yönelik planı içeren 1938 

yılında yayımlanan kılavuz da “Tunceli Bölgesinde Yapılan Eşkıya Takibi 

Hareketleri ve Silah Toplama İşleri Hakkında Kılavuz” adlı kitapçığı referans alır. 

Belgelerde ve romanda “çıban” olarak adlandırılan Dersim, devletin kayıtlarında da 

aynı şekilde yer alır; Mülkiye Müfettişi Hamdi de “Dersim Cumhuriyet hükümeti 

için bir çıbandır” demektedir. (Onaran, 2021, s. 396)  

Roman Seyit Rıza ve devletin tarafsızlaştıramadığını söylediği aşiretlerin 

arasında bir savaş halini anlatır. Savaş olarak nitelediği bu durum gerilla 

romanlarındaki savaş anlatılarında da önemli yere sahip detayları içinde barındırır. 

Örneğin tüm bir teknoloji detaylıca, donanımlarıyla anlatılır ve özellikle yabancı 

ülkelerden gelen teknoloji desteği vurgulanır. Örneğin Fransız yapımı Breguet 

Ağdat’ı bombalarken Alman Yunkers’i Yusufhan köylerini bombalamaktadır 

(Oruçoğlu, 1997, s. 25). Roman boyunca Dersim’e yoğun hava bombardımanı 

yapılır, insanlar mağaralara sığınırlar. Köyleri yakılır, kadınlar intihar ederler, 

yüzlerce insan topluca kurşuna dizilir, bebekler yanar. Tam bir vahşet ortamı tasvir 

edilir. Askerler tüm bu teknolojiyi kullanarak köylüleri öldürürler:  



256 

 

Tam bu sırada kulakları sağır eden korkunç bir patlamayla mağaranın 

girişindeki duvar yıkıldı. Duvara yakın yerde oturan ihtiyarlar grubu, aynı 

anda patlayan iki tahrip kalıbının etkisiyle, kol, bacak, kelle ve gövde 

şeklinde parçalanarak mağaranın derinliğine doğru savruldu. … Toz duman 

içinde açılan mağaranın ağzından derinlere doğru fırlatılan tahrip kalıpları, 

peş peşe patlamaya başladı. Mağarayı kan, kemik ve et mahşerine çeviren her 

patlayış, bir inilti sağanağıyla sonuçlanıyordu” (s. 376)  

Türk uçakları bildiri dağıtıyor: “Cumhuriyet’in kahredici orduları tarafından 

kahredileceksiniz. Cumhuriyet hükümetinin bu son şefkat merhametini 

bildiren bu bildirisini yirmidört saat çoluk ve çocuğunuzla okuyun. Düşünün 

ve çabuk karar verin. Yoksa hiç istemediğimiz halde, sizi mahvedecek olan 

kuvvetler harekete geçeceklerdir. Devlete itaat gerekir” (s. 32). 

 

 Bu bildiriler de Onaran’ın belgelediği üzere gerçekten o dönemde benzer şekilde 

atılmıştır: “Dersim’de muhtarlara haber salındı ve tayyarelerle 1 no’lu, 2 nol’lu ve 3 

no’lu yasak bölgenin dağına taşına bildiri atıldı; ‘Evini barkını bırak’ ya da ‘Gel 

teslim ol diye’” (Onaran, 2021, s. 618). Dolayısıyla, belgelere dayanarak oluşturulan 

roman birincil tanıklığa dayanmasa da tarihi kurmacalaştırarak okura yeni bir 

tarihsellik sunma çabasındadır.  

Hafıza sürekli devreye girerek Yaman’a ve diğer karakterlere her zaman 

bölgede geçmişte yaşamlarını sürdüren ve Dersim Tertelesi’nin sonunu onlara adeta 

önceden haber veren Ermenileri hatırlatmaktadır. Artık yaşamlarını sürdürmeseler de 

önceki kuşaklardan gelen anlatılarla, coğrafyaya sinmiş birtakım işaretlerle, bazı 

mekanlarla Ermeni Soykırımı bu romanın Dersim’e paralel olarak hatta onunla iç içe 

geçirilerek yazınsallaştırılan birincil meselesidir. Romanın yargılanma gerekçesi 

olarak da verilen bu mesele romandaki karakterlerin bizzat olaya dahil olmalarıyla da 

örneklendirilir. Örneğin Yavan 1. Dünya Savaşı’nda askerdir ve kendini bir anda 

Kemah’ta Ermenilerle savaşırken bulur (Oruçoğlu, 1997, s. 9). Tıpkı Dersim’de 

sonradan tanık olacağı gibi yağmalanan evleri, başı kesilen kadınları, çocuk ölülerini 

daha o zamandan görür, tanık olur (s. 9). Seyit Rıza eskiden Dersim köylerine 

Çerkez, Çeçen, Arnavut, Fas taburları ve Hamidiye Alayları’nın geldiğini ve 



257 

 

Ermenileri çukura doldurup üzerlerinde cirit oynadıklarını, yaralananların yaralarına 

tuz bastıklarını anlatır. Bu anlatısını “Aşiretlerin çoğu, Abdullah Paşa’nın bütün 

Dersimlileri Dersim çukuruna dolduracağını, üzerlerinde cirit oynadıktan sonra çekip 

gideceğini sandılar. Çukura doldurulanların çukurda çürüyeceğini akıl edemediler” 

diye devam ettirir (s. 61). Dolayısıyla Ermenilerle ilgili her anı bir uyarı şeklindedir. 

Diyarbakır Valisi Cemal Bardakçı da tarihi belgelerde Dersimlilerin tehcir ve 

taktilden korktuklarını söyler (Onaran, 2021, s. 396). Dersimlilerin gelecekleri 

hakkındaki korku devletin istihbarat raporlarında da “Bizi Ermeniler gibi kesecekler’ 

diye yazılır (s. 440). “Ermeniler gibi kesilme” korkusunun Dersim halkının 1915’te 

neler yaşandığını bilmeleri nedeniyle kendi başlarına gelecekler hakkında da bir 

öngörü olarak yorumlar: “Bizzat ne yaşanacağının Ermeniler özelinden 

ifadelendirilmesi ortak kaderin dışa vurumuydu. Osmanlı Ermenistan’ı diye bilinen 

vilayet-i sitte ortasındaki Dersim halkı Ermenilerin 15 yıl öncesinde ne yaşadığını 

bildiğini ve hükümetin faaliyetinin tümüne bu nazariyeyle baktığını anlıyoruz” (s. 

440). Bu durum İstihbarat Hareket Raporunda “hükümetin Kürtleri imha ettikten 

sonra aile ve çocuklarını Ermeniler gibi tehcire tabi tutacakları hakkında tahrik amiz 

(kışkırtıcı) cereyanların mevcut olduğu haber alınmıştır” ifadesine yer verilir (s. 

441). Müfettiş Tahsin Uzer’in 1936 yılında Abdullah Alpdoğan’a yazdığı bir şifrede 

ise “Hükümetin idari, kanuni ve askeri aldığı ve alacağı mevki ve teşebbüs karşısında 

sakit kalmayacaklarını kuvvetle tahmin ediyorum. İşittiğiniz gibi kendilerinin 

silahtan tecrit edildikten sonra Ermenilerin akıbetlerine uğrayacakları fikir ve kanaati 

yeni değildir” ifadesi yer alır (s. 444). Dolayısıyla hükümet yetkililerinin 

belgelerinde de yer alan bu korkunun romanda da tekrarlanması söz konusudur. Aynı 

bölgede yaşanan Ermeni Soykırımı’na tanık olan ama susan, göz yuman ya da göz 

ardı eden insanların şimdi kendileri aynı durumla karşı karşıyadır. Tıpkı Şiro’nun 



258 

 

Ateşi’nde işkence gören Avdo’nun aklına köyde ilk işkence gören Fatık’ın gelmesi 

gibi Dersim’de de akla ilk gelen Ermeniler olur. 

Romanda Seyit Rıza Halvori’ye gittiği zaman ilk aklına gelen eskiden 

Ermeniler ve Kürtlerin beraber yaşadığıdır, Rıza, burada güzel anılara dalmak, 

ferahlamak ister ama artık evler hava bombardımanıyla yıkılmıştır. Bunun üzerine 

Ermenileri anımsar: “Bir zamanlar Ortinig, Vartinik, Halvori, Vank ve benzeri 

köylerde yaşayan Ermeniler’in başına gelenler Dersimlilerin başına mı geliyordu 

yoksa? Azrail’in niyeti neydi acaba?” (Oruçoğlu, 1997, s. 62) Ermeni Soykırımı 

Dersim için bir uyarı, bir hatırlatma olarak hep zihinlerdedir. Örneğin; Seyit Rıza’yı 

devletle barışmak için görüşmeye ikna etmeye çalışan Usen Ağa karakteri “Devlet 

bu Dersim’i Ermeni tertelesine çevirmeden elini çabuk tut” (s. 67) diyecek, Munzur 

deresinin üzerindeki çiçeklerin hayra alamet olmaması kırımın habercisi olarak 

yorumlanacak ve “Ermeni tertelesi zamanında, Elaziz’in Karenget köyünde, bir 

cesedin üstüne, bin karga konmuş. Kargalar hep bir ağızdan, kırk gün kırk gece ‘Sıra 

Dersim’de, sıra Dersim’de’, diye bağırmışlar” denecektir (s. 334).  Seyit Rıza 

yakalanıp sorgulanırken yine aklına Ermeniler gelir ve Kürtlerin de aslında bu 

katliamların içinde yer aldıkları sıklıkla vurgulanır “Paşaların yanında burma, beran 

bıyıklı, kırmızı yanaklı, tepeden tırnağa silahlı, iş bitirir Kürt ağaları canlandı 

gözlerinin önünde” (s. 88). Böylece savaş ve vahşet ortamı hem Kürtler hem 

Ermeniler için benzer bir tablo içinde aktarılmaktadır: yakılan köyler, kan içinde üst 

üste yığılmış kadın, erkek, çocuk cesetleri, yanmış insanlar:  

Şehirden kaçamayan Ermeniler, korkularından, aklın izanın alamayacağı 

yerlere gizlenmişlerdi. Tandırdan, kuyudan çıkarılanlar, bacadan indirilenler, 

tahtadan yapılan un ambarlarına, elbise sandıklarına girenler, gübre, saman, 

ot yığınlarının altında gizlenenler, çatı katlarına, kümeslere, minarelere 

sığınanlar, evin, ambarın, ahırın altında kazdıkları inlere sıkışanlar, kağnı 

arabalarının, faytonların, kızakların altına tutunanlar ki anlatmaya söz aciz 

kalır. Hepsini topladılar, götürdüler, kurşuna dizdiler. (s. 113)  

 



259 

 

Seyit Rıza halkın da bu kırıma tanık olduğunu dile getirir: “Ermenileri 

gizlendikleri yerlerden orduyla beraber çıkarıp getiren halk galeyana geldi. Ellerinde 

kordalar, dirgenler, Rusların topora dediği marangoz keserleri, baltalar vardı. 

Ermenilere saldırdılar. Bir bağırtı, bir kan, bir revan. Bir şey diyemedim, subaylar 

vardı. Geri çekildim, gittim bir duvarın dibine çöktüm, sessiz sessiz ağladım” (s. 

114) Bu bakımdan Ermeniler Şiro’nun Ateşi’ndeki Fatık’a benzer şekilde vahşete 

sadece tanık olmanın bir uyarısı işlevini görecektir. 

Sonuçta Dersim kavranması güç, geride kalmış, tarihsel olarak “yok edilmiş” 

bir olayın tarihin içinde kurmacalaştırarak yeni bir anlam ve temsil alanı 

oluşturmaktadır. Bu alan, okurun da bu olayı imgeselleştirebilmesine neden 

olmaktadır.  Dolayısıyla, roman hem resmi tarihle ters düşecek şekilde bir anlatı 

kurar hem de okurun bu olaya bir tür yakınlık duymasını sağlayarak tarihle olan 

kapanmaz farkı kapatır. Shoshana Felman, edebi tanıklığın kendine has görevinin 

tarihsel olarak geç kalan tanık olarak okurun tarihi yani başkalarının başına gelenleri 

kendi bedeninde ve imgesel olarak algılama becerisini ortaya çıkarmak olduğunu 

iddia eder. Yani edebiyat olayları sadece kaydetmez ya da kopyalamaz, tarihi 

imgeselliğe açık hale getirir. Böylece tanık olarak anlatıcı, anlatı ile tarih arasında 

aracılık eder ve bunların birbiriyle örtüşmesini ve bağlılığını sağlayan tanıklık 

köprüsü kurmaktadır (1992, s. 108, 101). Bu edebiyatın yargılanma zeminini de bu 

açıklık oluşturmaktadır, okur Felman’ın bahsettiği gibi algılanması, hayal edilmesi 

zor olan olayları tanıklık yoluyla imgeselleştirebilir. Dersim Tertelesi de bunlardan 

biridir. Bu bağlamda romandaki şu cümle önemlidir: “Dersim yenilirse kazanır. 

Dersim’in acısı derinleşir, dünyanın şahdamarına işler. Xızır unutsa da dünya alem 

unutmaz Dersimi” (Oruçoğlu, 1997, s. 362). Dolayısıyla, yenilen, ama kaydedilen, 

kurmacalaştırılan Dersim artık unutulamaz ama yine de sansürlenir. 



260 

 

5.2  2000’lerde yargılanma zemini olarak tanıklık edebiyatı 

1990’larda yargılanan romanlardan farklı olarak bu bölümde ele alınan ve 2000’lerde 

yargılanan romanların çoğu birincil tanıklık içermektedir. Dolayısıyla, bu romanların 

yargılanma zeminlerini oluşturan birincil öğe tanıklıktır. Ricoeur, tanıklığın 

“saklanabilme” kapasitesinin önemine işaret eder ve tam da bu nedenle kayıt altına 

alınıp muhafaza edilenin yeniden yorumlanma potansiyeli de mevcuttur. 

Tanıklık, anlatıyla arasındaki bu yazısal ortak özelliklere, ifadeyi veren ile 

alan arasındaki alışveriş yapısından ileri gelen özgül nitelikleri de ekler: 

Kurumsal konumunun sağladığı yinelenebilme özelliği sayesinde, tanıklık 

(ifade) yazılı olarak alınıp saklanabilir. Saklanma ise günü gelince ehliyet 

sahibi kişilerin başvurabilmelerini sağlayacak derlemeye, korumaya, tasnif 

etmeye yönelik özgül kurumların olanaklılık koşulunu oluşturur. (2012, s. 

190)  

 

Dolayısıyla edebiyat için de bu kayda geçme hareketi oldukça önemli bir yer teşkil 

etmektedir. 2000’lerde yoğun olarak gerillaların yazdığı romanlar yargılanmaktadır, 

bu romanlar doğrudan tanıklık metinleridir ve yargılanmaları, sansürlenmeleri aynı 

zamanda Ricoeur’ün işaret ettiği potansiyeli de yok etmeye yöneliktir.  

Günümüzde bu yazarların önemli bir kısmının tutukluluk hali devam 

etmektedir. Özellikle 2015 yılında sona eren Çözüm Süreci ile Kürtlerin yazdığı ve 

gerilla yaşamlarını anlatan yargılanan roman sayısında artış gözlemlenir. 2000’lerde 

yargılanan eserlerin önemli kısmını doğrudan gerillalar üretir ve Nuri Fırat’ın dağ 

ifade ettiği gibi savaşı konu edinen eserler benzer temalar içerir:  

bir militanın mücadeleye katılım süreci (örneğin militanın mücadeleye 

katılmadan önceki yaşantısı çeşitli çelişkiler üzerinden sorgulanır ve buradan 

hareketle mücadeleye katılımın haklılığı vurgulanmak istenir), verilen 

mücadelenin bir kesiti (bazen bir çatışma anı, bazen bir yürüyüş zamanı, 

bazen kış üslenmesi dönemi, bazen doğada yaşanan zorluklara rağmen 

gösterilen kararlılık vs), mücadelede yer alanların ilişkileri (bu daha çok 

yoldaşlık duyguları ve ilişkileri çerçevesinde ele alınır), mücadele içinde 

önemli roller oynamış kişilerin biyografileri… (Erbay, 2012, s. 436) 

 



261 

 

Erbay’ın da ifade ettiği üzere bu eserlerde ortak edebi araçlar ve temalar ön plana 

çıkmaktadır. Önemli bir kısmı günlük formatında yazılırlar ya da romanın içinde 

mutlaka bu türün özelliklerinden de faydalanırlar. Gündelik hayat tüm detaylarıyla 

verilir, teknolojik kullanımlar uzunca betimlenir (örneğin silah türleri, uçaklar vb.), 

işkence sahneleri içerir, operasyonlar anlatılır. 

 Tanıklık, bu eserlerde bu alt bölümlerde incelenen bazı temel edebi araçlar ve 

temalar üzerinden şekillenir. Yan metin olan önsözler ve ithaflar bu tanıklığın 

kurulduğu, çerçevelendiği yerler olarak önemlidir. Bu eserlerin tamamına yakınında 

bu kullanımları görürüz. Yine bu eserlerde tanıklığın eksikliği ve bunun 

vurgulanması ön plana çıkar, savaş kodlarının ters yüz edilerek resmi anlatıyla 

çelişen bir anlatı kurulur. Bu bölümde, 2000 sonrası yargılanan eserlere bir bütün 

olarak baktığımızda nicel olarak önemli bir yere sahip olan “terör örgütü 

propagandası yapmak” gerekçesiyle yargılanan romanlar incelenmektedir.  

 

5.2.1  Tanıklığın eksikliğinin çerçevelenmesi 

Bu dönemde yargılanan edebiyatta yoğunluklu olarak gerillaların yazdıkları kurmaca 

savaş edebiyatını görürüz. Bir kısmı halen tutuklu olan yazarlarının doğrudan savaşta 

yer almaları bu edebiyatın en önemli özelliğidir. Bu edebiyatın yasaklanması aslında 

en temelde tanıklığın yasaklanması anlamına gelir. Savaş edebiyatı olup biteni kayıt 

altına alma, orada olup konuşamayanlar ve orada olmayan ve anlatılması gerekenler 

için olup biteni kayıt altına alma olarak görülebilir. Etik-estetik bir sorumluluk olarak 

“yazabilenler yazmalı” kaygısının bu edebiyatta önemli bir yeri olduğunu söylemek 

mümkündür (Mc Coughlin, 2009, s. 19). Bu sorumluluğun izlerini bu romanların 

neredeyse tamamında yer alan önsöz ve ithaf kısımlarında görürüz.  



262 

 

Yargılanan bu eserlerin tanıklığının daha kitabın en başından ithaf ve 

önsözlerle çerçevelendiğini görürüz.57 Kimi zaman “anı-roman” (Yaşamın Kıyısında, 

Dağın Yüreği Mavi Derya, Dağın Ardı), kimi zaman “belgesel-roman” (Yapraklar 

Açana Dek Satranç) ama çoğunlukla roman şeklinde türsel olarak sınıflandırılan bu 

eserlerin neredeyse tamamında ithaf ve önsöz bulunur. Bu önsöz ve ithafların çeşitli 

işlevlerinin olduğunu söylemek mümkündür. Bu işlevlerden belki de en belirgini 

kurmacanın kurmaca dışılığının altını çizmektir; yazılanlar yaşanmıştır ya da 

yaşayan kişilerden dinlenmiştir. Bunun erken bir örneğini Dersim romanında da 

görürüz. Muzaffer Oruçoğlu romanın başında romanı yazmasını mümkün kıldığını 

söylediği Dersimli ihtiyarlara teşekkür eder (Oruçoğlu, 1997, s. 5). Şiro’nun 

Ateşi’nde ise yazar ve aynı zamanda bölgenin milletvekilliğini yaptığı için vefa 

borcu da olduğunu dile getiren Mahmut Alınak romanın hemen başına çeşitli gazete 

haberlerini ve işkenceye ait görüntüler koymuştur (Alınak, 2011, s. v). 2000’lerde 

yargılanan söz konusu eserlerin ise neredeyse tamamında ithaflar mevcuttur; bu 

ithaflar genelde hayatlarını kaybeden gerillalara yöneliktir: “Bu romanı, ülkeleri için 

yaşamlarının en güzel yıllarını ve canlarını verenlere armağan ediyorum” (Konuk, 

1995, s. 4), “Yüreğimde yaşayan dört dağ yürekliye adıyorum” (Polat, 2015, s. 8), “1 

Ekim 2000’de Kanî Cengê’de şehit düşen Cemal Türk (Xebat) ve tüm devrim 

şehitlerine” (Türk, Böğürtlen Zamanı, 2015, s. 3), “Bu çalışma, Diyarbakır 5 Nolu 

Zindan Direnişi’nde yaşamlarını feda ederek ölümsüzleşen ve tarihsel bir direniş 

mirası yaratanların anısına atfedilmiştir” (Aktaş, 2014, s. 4), “Bu çalışmayı Mehmet 

Yalçınkaya, Hüseyin Hüsnü Eroğlu, Mustafa Gezgör, Doğan Kılıçkaya ve inançları 

uğruna gözlerini kırpmadan yaşamlarını feda edenlerin anısına adıyorum” (Kav, 

2011, s. 7), “Bu romanı yazarken büyük yardımlarını esirgemeyen ve 1997’de 

 
57 İthaf ve önsöz için bkz. Genette, Paratexts, 2009.  



263 

 

şehadete ulaşan Komutan Harun’a teşekkürü bir borç bilirim. O’nun şahsında tüm 

özgürlük şehitlerinin anısına ithaf olunur” (Bilgin, 2000, s. 5), “Yıldızlardan dağlara 

ışık getiren o güzel çocuklara; Toprağa düşen tüm yoldaşlarıma” (Biçen, 2014, s. 4), 

“Cihanda ve Kürdistan’da, özgürlük uğruna toprağa düşen tüm yıldızlara, yıldızları 

doğuran analara ve Annem Gülizar’a” (Kaytan, 2015, s. 3). Bu ithafların tamamı 

buradaki tanıklığın sadece tek bir kişiye özgü olmadığını, ismi anılanlarla ve kayda 

geçirilenlerle genişlediğini, çoğullaştığını işaret eder.  

İthaflar dışında işlev kazanan bir diğer yan metin önsözlerdir. Önsözlerde de 

aynı çoğullaşma hareket tekrarlanmaktadır; kitabın yazarı bahsi geçen olaylara 

doğrudan tanık olsa da tanıklık kurmaca yoluyla çoğullaştırılır:  

Bir varoluş, bir kendini yeniden yaratma savaşına ait zamanda yazım sürecine 

giren insan teki, yazdıklarıyla yaşanmışlıkların arasında küçük bir geziye 

davet etmiştir okurlarını. Öyle sert ve acılı öyküler yazılmıştır ki, uykuları 

kaçırır her bir cümle… Öyle ki, ‘yaşamı uğrunda ölecek kadar seçiyoruz!’ 

şiarıyla yola çıkmış savaşçıların hikayesidir anlatılanlar.” (Biçen, 2014, s. 7)  

 

Kimi zaman bir kuşağın hikayesine tanık olunur. Örneğin; Rojbin Perişan (2013) 

Gözyaşımın Ağıdıydı Seni Beklemek romanına yazdığı önsözde kendini 90 Kuşağı’na 

dahil eder ve cezaevinde kaleme aldığı önsözde özgürleşmek üzerinde durur. 

(Perişan, 2013, s. 5) Tanıklık başkaları için, başkalarına yönelik olsa da ve her zaman 

tek başınalık içerse de önsözler yoluyla henüz kitabın en başından okurları da 

kapsayacak şekilde genelleştirilir. Felman, tanıklığın bu kendi başınalığı aşan 

yapısına dikkat çeker: 

Yine de tanıklık etme randevusu, paradoksal bir şekilde, bu izole duruşun 

sınırlarını aşmak, başkaları adına ve başkaları adına konuşmak için yapılan 

bir randevudur. Tanık, tanıklığın başkalarına hitaben yapılmış olması 

nedeniyle, kendi duruşunun yalnızlığı içinde, bir olayın, bir gerçekliğin, bir 

duruşun ya da kendisinin ötesinde bir boyutun aracıdır. ( (Felman & Laub, 

1992, s. 3)  

 



264 

 

Felman’ın tanıklığın başkalarına hitaben yapılması vurgusu önemlidir; zira 

yargılanan romanlarda sansürün temel nedenlerinden biri tanıklığın başkalarına 

ulaşmasını engellemektir. Önsözler bu hitabın somutlaştığı yerler olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Aynı zamanda önsözler tanıklığın her zaman eksik kalacak yapısının 

vurgulandığı kısımlar olarak da işlevsellik kazanır. 

Tanıklık edebiyatının en büyük sorunsallarından biri yaşananların nasıl tam 

olarak, eksiksiz kayda geçirilebileceğidir. Marc Nichanian (2011) Edebiyat ve 

Felaket kitabında bu imkansızlığı, felaket olarak adlandırdığı Ermeni soykırımı 

üzerinden ele alır. Nichanian’a göre tanıklar tanık oldukları katliamları, cinayetleri, 

tecavüzleri anlatabilirlerse de Felaket hayatta kalanların bu tanıklıklarının çok 

ötesindedir (s. 33). Nichanian bu imkânsız tanıklığın oluşabileceği alanın edebiyat 

olduğunu söyler:  

Gerçekten de, tanıklık etmenin imkansızlığına nasıl tanıklık edilir? İşte bu 

nedenle sadece tanıklık etmenin imkansızlığına tanıklık edebilir. Bunun, dilin 

sınırında konumlanan bir dilsel edim olması gerekir. Felaket ile yüz yüze 

geldiğinde bu sınırı kendinde deneyimleyen bir edim olmalıdır. Tanıklığın 

ötesinde yer alan bu dilsel edim (çaresizliği ve imkansızlığı kendi bünyesinde 

deneyimleyen bu dilsel edim), dili kendi sınırlarına taşıyan bu edim, 

edebiyattır. (s. 33-34) 

 

Nichanian’ın Felaket olarak adlandırdığı durum spesifik olsa da yasaklanmış Kürt 

edebiyatına baktığımızda da işkence, tecavüz, cinayet, kitlesel katliamlar, zorunlu 

göç gibi pek çok acıya tanıklık etme halleri görürüz. Dolayısıyla, bu tanıklık aynı 

zamanda temsilin imkansızlığını da beraberinde getirmektedir. Bu imkânsızlık 

yargılanan bu romanlarda sıklıkla vurgulanmaktadır. 

Tanıklık özellikle Holokost’tan sonra önem kazanmış bir kavramdır ve o 

zamandan beri aynı zamanda tanık olmanın imkânsız oluşu düşüncesini de 

beraberinde getirmiştir. Bir yanda yaşanılanları anlatmanın zorunluluğu (önsöz ve 

ithaflarda görüldüğü gibi) bir yanda ne yazılırsa yazılsın, kayda nasıl geçirilirse 



265 

 

geçirilsin eksik kalacağı düşüncesi mevcuttur. Michael Richardson (2016) Gestures 

of Testimony: Torture, Trauma, and Affect in Literature adlı kitabında bu eksik kalışı 

dile getirir: “Edebi tanıklık bu nedenle aciliyetle doludur. Bu aciliyet bir yükümlülük 

biçimini alır, ancak bu yükümlülük her zaman yerine getirilemez; edebi eser, 

katılımcının tarihsel olayla ilgili deneyimiyle asla eşleşemez. Edebiyatın 

yapabileceği şey, yetersiz kalmayı anlatmak, bilmenin güçlü yokluğunu yazmaktır” 

(s. 105). Yargılanan bu eserlerde ele alınan savaş halihazırda değişen biçimlerde 

devam etmekte, Kürt sorunu bu romanların yazıldığı ve yargılandığı zaman 

içerisinde de önemini korumaktadır. Dolayısıyla bu yazarların tanık olduklarını 

“acilen” yazma, kayıt altına alma sorumluluğu yukarıda gösterildiği üzere önsöz ve 

ithaf aracılığıyla gösterilmiştir. Öte yandan, temsilin bahsi geçen imkansızlığı, ne 

olursa olsun anlatılanların her zaman eksik kalacak, gerçeği tam olarak 

gösteremeyecek oluşu da bahsi geçen eserlerin özellikle önsözlerinde vurgulanır: 

“Yine de hep bir eksiklik olmalı o metinde” (Biçen, 2014, s. 7). Kimi zaman 

yaşananlar o kadar gerçek dışıdır ki yazara göre onları tamamen aktarmak 

inandırıcılığını yitirecektir: “Romanı abartılı bulanlar kitabın devam eden 

sayfalardaki haber ve fotoğraflarını görünce umarım fikir değiştirirler. Hatta 

yazılanların inandırıcılığına gölge düşürür kaygısıyla bazı olayları eksik yazdım. 

Bunun için Banalılardan özür dilerim” (Alınak, 2011, s. vi). Tanıklık etmek ve 

yazmak aynı zamanda bir borç olarak da önem taşıdığından her zaman bu borcu tam 

anlamıyla ödeyememe kaygısını da beraberinde getirecektir: “Bunu yazmak kolay 

olmadı. Yazarken, bu direnişe öncülük eden ve yaşamını bu uğurda feda eden büyük 

direnişçilerin hakikatini tam olarak veremememin kaygısını hep taşıdım” (Aktaş, 

2014, s. 7). “Bunları yaşamak yazmak benim kaderim miydi? Bilmiyorum. Ancak, 

hikayelerini anlatamayacak kadar yaşamaları imkânsız olanların, hikayelerini 



266 

 

anlatmak için sanki cezalandırılmış gibi hissediyorum hala kendimi” (s. 54).  

Felman, tanıklık literatürünün hem sorumluluğun yerine getirilmesini hem de 

referans borcunu iptal etmekte yetersiz kaldığını beyan ettiğini öne sürer (Felman & 

Laub, 1992, s. 116). Bu durumun örneklerini romanların önsözlerinde görürüz: 

“Yapraklar Açana Dek Satranç orada yaşanılanları bütün boyutları ve derinlikleriyle 

işlemede yetersiz kaldığı düşünülebilir” (Bilgin, 2000, s. 9), “Kelimeler karşılamaz 

oldu gerçeğini dağların” (Polat, 2015, s. 11),“Bu kitapta, dağ hayatımın 93- 94 yılları 

arasındaki dönemde yaşadıklarım ve tanık olduklarımı dilim döndüğünce anlatmaya 

çalıştım” (Kaytan, 2015, s. 6). Örnekler çoğaltılabilir, neredeyse tüm önsözlerde 

eksikliğin ve yetersizliğin vurgulandığını görürüz. 

Eksik kalış sadece yaşanılanların aktarılmasının yetersizliğiyle alakalı değildir.  

Bu anlatılar ve metinlerin üstlendiği tarihi sorumluluk kendi tanıklıklarının ötesinde 

sonsuz bir tanıklık alanına açılmak zorunda kalır. Mesele hem tanık olanın 

aktarılması hem de tarih boyunca süregiden bir durumun yani Kürt tarihinin ve 

özellikle bu coğrafyada karşılaştığı baskının ve şiddetin de tarihselliğinde 

verilmesidir. Tanıklık böylece her zaman eksik kalacaktır. Buradaki mesele sadece 

savaş tanıklığı değil aynı zamanda artık tanığı kalmamış tarihsel olayların da 

yazınsal olarak üstlenilmesidir. Böylece burada sadece tanıklığın imkansızlığı ya da 

savaşın temsil probleminin ötesinde bir eksiklik her zaman kalacaktır. Bu eserlerin 

hemen hepsinin tarihsel anlatılarla kesilmesi bu nedenledir. Örneğin Abdullah 

Öcalan’ın hayatının Ali karakteri üzerinden anlatıldığı Dağdan Kopan Özgürlük’te 

anlatı bir anda kesilir ve dönemin tarihsel atmosferi anlatılmaya başlar: “Türkiye’de 

o yıllarda her şey toz duman içindeydi (Konuk, 1995, s. 77). Yüzlerce genç 

cezaevlerine dolduruldu. Öldürülenlerin mezarlarının yaptırılmasına izin verilmedi 



267 

 

(s. 80). Ruşen Tutku’nun 2015 yılında yayımlanan ve 2020 yılında yasaklanan 

romanı Korkunun Rengi’nde de benzer bir durumu görürüz: 

Zalimin zulmü sınırsızdı bu topraklarda. Zulüm arttıkça Kürdün isyanları da 

birbirini izlemişti. Her dağ ve her şehir bir isyanın haykırışını tanımıştır. 

İsyanlarda kan akmış, nehirler kan kızıl akmıştır durmadan. Türk devlet 

yetkilileri bile, ’28 isyanı bastırdık, 29’u da bastıracağız,’ diye itiraf etmişlerdi. 

İnsanların rengi, adı ve acıları yalnızca geriye bir rüya gibi kalmış, tarihin 

sayfalarında yer edinmiştir. (Tutku, 2015, s. 97).  

 

Şimdi için tanık olunabilir ama bu eserlerin hepsinde geçmiş de adeta bir tanık olarak 

her zaman yerini almakta, anlatıya dahil olmaktadır. Tanıklık sadece geçmişe, tarihe 

uzanmaz, aynı zaman da sürekli gelecek de vurgulanır. Süregelen bir savaş anlatımı 

olduğu için tanık olunan hemen geçmişe dönüşemez. Örneğin 2017 yılında 

yayımlanan ve 2020 yılında yasaklanan Yaşamın Kıyısında romanında tanıklık 

geçmişi değil tüm zamanları aşar ve tarihin kendisine dönüşür: “Ve tarih var eden bu 

tanrısallığı, ebediyen yaşatıp ölümsüz kılacaktı. Günler ayları, aylar yılları 

kovaladıkça bu direniş kalelerinde yeni destanlar yazılacaktı. Ve yalnızca tarih buna 

şahitlik edecekti” (Polat, 2015, s. 12). Kaydetmek, kayıt altına almak önemlidir; bu 

nedenle aktüel bir kayıt tutma yeri olarak günlük ve bu yazının türsel özellikleri de 

neredeyse her romanda önemli bir yer tutar:  

Günlüğünü çıkardı ve yazmazsa unutacakmış gibi hızlı hızlı yazdı; ‘Kayda 

geçsin/Yaşamadıklarımız/Serzeniş değil/Arzuhalimiz olsun halden bilene/ 

Sonsuzu an’da yakalayışımız/ Anı sonsuzluğumuzda/Sadakat sözleşmemizin 

belgesi olsun/Ve sen tanıksın ey tarih!/Ölüm ile yaşam arası tercihten zor/Nice 

karar An’larımıza/Kaydet ki/insanlık gerçek acılarla tanışsın. (Güler, 2008, s. 

110) 

 

Esasen bir tür olarak savaş edebiyatının kendisi de yetersizlikle birlikte gelmektedir. 

Bu edebiyat için “Tam anlamıyla nasıl resmedebilirim?” sorusu her zaman temel 

sorulardan biridir (Mc Coughlin, 2009, s. 15). Fredric Jameson da savaşın temsil ile 

olan çatışmalı ilişkisini vurgular; Jameson’a göre “savaş özünde tahkiyeye gelmeyen 

bir olgu”dur (Jameson, 2018, s. 283). Jameson savaşın kavramsallaştırmaya ve 



268 

 

temsile sığmayan yapısını vurgular; her ne kadar anlatıyı zorlayarak sürekli kışkırtsa 

da aynı zamanda hüsrana uğrattığını ifade eder (s. 290). Bölgede süregelen savaş 

halinin bu romanların yasaklanmasında payı büyüktür; özellikle savaşın halihazırdaki 

temsillerini ters düz eden yeni temsiller bu romanların yargılanma zeminini oluşturan 

önemli öğelerdir. 

 

5.2.3  Savaş kodlarını ters düz ediş 

2000 sonrası yargılanan bu romanların ortaklaştığı bir payda savaşı gerillalar 

üzerinden anlatmalarıdır. Yani bu romanların çoğunun anlatıcısı gerilladır. Bu 

durum, beraberinde önemli bir kırılmayı getirir; artık bu romanlardaki savaş hali 

resmi söylemin ve ana akım medyanın gösterdiği savaş halinden bambaşkadır. 

Dolayısıyla sansür aslında bu yeni temsillerin dolaşıma girmesine engel olmak 

amacıyla da gerçekleşir. Judith Butler (2020), Savaş Tertipleri’nde Guantanomo 

Hapishanesi’nde işkence gören tanıkların ürettiği şiirlerin dolaşıma girebilmesini 

şöyle değerlendirir:  

Bir başka deyişle, savaş fotoğraflarının dolaşımı tıpkı hapishane şiirlerinin 

yayılması gibi esas bağlamından sürekli koparılır: Aslına bakılırsa mahkûm 

hapisten çıkamadığında bile şiir hapishaneden çıkar; fotoğraflar, bu amaçla 

üretilmemiş olsalar da internette dolaşıma girer. Ya imha edildiğinden ya da 

hapishane hücresinden çıkmasına izin verilmediğinden dolaşıma giremeyen 

fotoğraf ve şiirler, resmettikleri şey nedeniyle olduğu kadar dolaşımlarına 

getirilen sınırlamalar nedeniyle de kışkırtıcıdır. İşte bu dolaşıma-sokulabilirlik 

de tahrif edilen imgenin bir parçasıdır (ve bu gerçek de dışarı “sızarsa”, imha 

edilen imge yerine, icra edilen imha ediminin haberi dolaşıma girer). 

‘Denetimden çıkan’ şey tam da olayı, imgeyi, savaşın metnini çerçeveleyen 

bağlamdan kopan şeydir. (s. 17) 

 

Guantanamo tutsaklarının yazdıkları şiirlerin büyük bölümünün milli güvenlik 

açısından özel bir risk yarattığı gerekçesiyle imha edilmesi ve el konulması üzerine 

Butler şu iki önemli soruyu soracaktır: “Bir şiirin söz dizimi ya da biçiminin bir 

ulusun güvenliğini tehdit ettiği gerçek olabilir mi hiç? Yoksa asıl sebep şiirlerin 



269 

 

işkence tanıkları olması mı?” (s. 58) Butler’a göre “bu şiirler savaşı rasyonelleştiren 

baskın ideolojilerde koca bir gedik açar; özgürlük adına işkence eden, barış adına 

öldürenlerin sözlerini karıştırarak açığa çıkarır” (s. 63). Yasaklı bu edebiyat için tam 

olarak denetimden çıkan şey savaş anlatısının resmi tarih anlatısını ters yüz edişidir.58  

İmgenin ya da metnin hapsedildiği yerin dışına doğru hareketi bir tür 

‘firar’dır- öyle ki, ne imge ne de şiir kimseyi hapisten kurtarmadığı ya da bir 

bombanın patlamasına engel olmadığı, hatta savaşın gidişatını değiştirmediği 

halde, savaşın gündelik hayatta kabul ediliş şeklinde bir kopma veya 

kırılmaya yol açar ve adaletin yerini bulması ve şiddete son verilmesi 

çağrılarını destekleyip harekete geçirecek daha genel kapsamlı bir dehşet ve 

öfke duygusunun oluşması için gerekli koşulları sağlar. (s. 18) 

 

Butler’ın sözünü ettiği bu kırılma imkânı bu eserlerin yasaklanmasının birincil 

nedenidir. Bunun örneklerini düşman-dost, şehit-ceset, kahraman-korkak gibi 

ikiliklerin yer değişmesi, önemli tarihi günlerin ya da kişilerin değişmesi gibi ters 

düz edişlerden görürüz. Dolayısıyla bu yer değiştirmelerin tespiti sansür açısından da 

önemlidir. 

Bu eserlerde savaş anlatısındaki düşman-şehit ikiliği tamamen ters düz edilir 

ve bu romanlarda şehit olarak anılanlar Türk askerleri değil Kürt gerillalar olur. 

Örneğin; “Şehit Remzi Bölüğü” Kürt gerilla adını işaret eder, (Biçen, Dağın Ardı, 

2014, s. 12) parti eğitimlerinde “Şehit ve Şehitlik Gerçeği” dersi verilir (s. 15), şehit 

aileler artık gerilla aileleridir ve bu kez onların korunmaları çok önemlidir (s. 16), 

şehit arkadaşlarının uğruna, onların şehit oldukları yol için kanlarının son damlasına 

kadar savaşanlar gerillalardır (s. 19), bu topraklar için can verenler gerillalardır (s. 

27). Türk askerinin şehitliğine dair tüm veriler Kürt gerillalar için yer değiştirmiş 

 
58 Nadire Mater 1999 yılında toplatılmış. Sınır Tanımayan Gazeteciler Türkiye Temsilcisi, gazeteci 

Nadire Mater’in Güneydoğu'da savaşmış 42 asker ve yakınlarının anlatımlarından oluşan ve nisan 

ayında Metis Yayınları'ndan çıkan “Mehmedin Kitabı Güneydoğu’da Savaşmış Askerler Anlatıyor” 

kitabı, Beyoğlu 2. Sulh Ceza Mahkemesi tarafından “orduya hakaret edildiği” gerekçesiyle 24 Haziran 

günü toplatıldı. Kitapla ilgili soruşturma, Genelkurmay Başkanlığı'nın Genelkurmay 2. Başkanı 

Orgeneral Hilmi Özkök imzasıyla Beyoğlu Cumhuriyet Savcılığı'na gönderdiği 18 Haziran 1999 

tarihli suç duyurusu konulu yazısı üzerine açıldı. (99, 205) 



270 

 

gibidir. Öte yandan Türkiye’nin kuruluşuna dair resmi tarihler artık başka anlamlar 

taşır; örneğin 23 Nisan artık milli egemenliği temsil etmez; PKK’nin büyük bahar 

operasyonunun tarihidir (s. 46). Savaşta insan haklarını tanımayan, vahşice savaşan 

PKK değil Türk birlikleri olarak çizilir (s. 17). Örneğin; Türk askerlerinin 

oluşturduğu Hançer Timi’nin tek görevi öldürmektir, insanlık suçu işlemekle, köy 

yakmakla, gerillalara tecavüz etmekle, işkence etmekle görevli oldukları belirtilir (s. 

53) Düşman ve şehit resmi tarihin ve günün söyleminin çok dışında, adeta tam zıttı 

konumundadır. Bazı yerlerde ise gerçek hayatta devletin hiçbir söyleminde 

ortaklaşmayan bu ikiliğin savaş ortamında ortaklaştığını görürüz:  

Birbirine düşman iki üniformanın içinde uyuyan çocukların kaderi aynıydı bu 

gece. Kafalardaki sorular, içteki huzursuzluk, tedirgin ruhlar hepsi insan 

olmanın gerçekliğinde yatıyordu o gece. Ölüm, kalleş bir sevgili gibi herkesin 

boynuna girdi gecenin karanlığıyla birlikte. Hangi çocuğun içine gizlendiğini 

yarın için kimse bilemezdi. Bildikleri tek şey yarının ölüm kalım günü 

olacağıydı. (s. 64) 

 

Türk askerleri “‘Oğlum, bir şey olmadan dönseydik lan!’, ‘Ne işimiz var lan bizim, 

Allah’ın siktir ettiği bu dağlarda!” (s. 67) diyerek durumunu sorgulayan, cesur 

olmaktan çok zorunlu olarak orada savaşan insanlar olarak betimlenir. Düşmanın da 

konumu değişmiş, bu eserlerde düşman Türk askeri olmuş ve coğrafi olarak da başka 

ülkenin mensubu olarak verilmiştir: “Düşmanın kendi ülkelerinde gözlemledikleri 

‘40 ikindiler’ dedikleri bir yağmur türü var” (Bilgin, 2000, s. 17). Bu savaş 

anlatısında artık cesur olan kahraman Türk askeri değil Kürt gerillalardır:  

Özel savaş kurmaylarının ‘mertçe mücadele’ edecekleri bir denge vardı 

doğrusu. 20.000 asker, 100 civarında helikopter destekli ve ağır silahlarla 

donanmış olan ‘Kahraman Mehmetçik’, 320 kişilik kalaşnikoflu Kürt militan 

grubu ile hesaplaşmaya başlayacaktı. Savaşın bir tarafı; doğdukları yerleri 

özgürleştirme şiarıyla yola çıkan ve oldukça yetersiz bir şekilde silahlanmış 

olan bir avuç gerilla, öte tarafta; İsrail ve ABD’nin en aşağısından manevi 

desteğini arkasına almış imhacı bir ordu… Hem de ne teçhizatla. (s. 71) 

 

Kavalın Ezgisi ve Kasırga Taburu’nda da benzer şekilde ters-düz edişler, benzer 

ifadeler mevcuttur. Bu eserlerin tanıklık içermeleri tam da kurmaca olduğu için 



271 

 

işlevseldir; çünkü kurmaca tanıklık yoluyla resmi tarih anlatısını ters düz edecek 

biçimde değiştirme gücüne erişir. Kurmaca, kurumsallaşmış kamusal anlatıya 

meydan okumada yazarın daha ileri gitmesini sağlayabilir ve hâlâ etkili olan bir 

baskının betimlemelerinde daha gerçekçi olmasını sağlayabilir” (Anden, 2021, s. 

200). Bu nedenle, bu ters düz edilen anlatıların dolaşıma girmesi tehdit olarak 

görülmekte ve sansürlenmektedir.  

 Bu duruma bir örnek olarak, Mehmed Uzun’un Aşk Gibi Aydınlık, Ölüm 

Gibi Karanlık (2000) romanı verilebilir. Roman hakkında İstanbul DGM Savcılığı 

toplatma kararı verir. Roman hakkında İstanbul DGM başsavcılığı tarafından 

hazırlanan iddianamede kitabın “10. bölümünde 195-228. sayfalar arasında yer alan 

KAN başlıklı yazıda, yine 11. bolümde 229- 242. sayfalar arasında yer alan KORKU 

başlıklı yazıda, 12. bölümde 243-262. sayfalar arasında yer alan ACI başlıklı yazıda, 

13. bölümde 263-283. sayfalar arasında yer alan BAKIŞ başlıklı yazıda, 14. bölümde 

283-306. sayfalar arasında yer alan HAFIZA başlıklı yazıdaki yerler gerekçe olarak 

verilir. Roman iki karakter asker Baz ve Gerilla Kevok’un hikayesini anlatır. 

Kevok’u öldürmek için onu alıkoyan Baz daha sonra ona aşık olur ve her ikisi 

birlikte öldürülürler. Gerekçede “roman kahramanlarının Kürt halkı için silahlı 

mücadele yaptıklarını, silahlanıp dağa çıkmalarını, askerler tarafından Kürt halkının 

yaşadıkları köylerin yakılarak bombalandığını, dağa çıkan gerillanın Türk askerleri 

ile nasıl savaştığını, bu savaşın Kürt halkının geleceği için yapıldığını belirterek 

yasadışı PKK adlı örgüt mensubunun adı belirtilmemiş ise de açık bir şekilde PKK 

adlı örgüt mensuplarının kırsal alanda gerçekleştirdikleri faaliyetleri imalı bir şekilde 

anlatarak örgüt mensuplarından coşku ve övgü ile bahsederek acık bir şekilde 

yasadışı örgütün propagandasının yapıldığı” belirtilmiştir ve bu kitabın örgüte 

sempati ile bakanlara okutturulmak suretiyle siyasi ve ideolojik bilinçlendirilmede 



272 

 

kullanılmasına hizmet ederek yasadışı örgüte yardım edildiği iddia edilmiştir. 

Romanını yasadışı örgüte yardım ettiği iddiasıyla yazar Mehmet Uzun ve yayıncı 

Hasan Öztoprak hakkında TCY’nin 169. ve TMY’nin 5. maddesi uyarınca açılan 

dava 4 Nisan günü yapılan ilk duruşmada beraatla sonuçlanır. (TİHV, 2001, 330).  

Bu ters düz edişin ana ekseni bölgede yaşanan savaş üzerinden kurulur; resmi 

tarihin anlattığı savaş kodları ile yargılanan bu eserlerin tanıklık yoluyla ürettiği 

savaş kodlarının uyuşmazlığı kurmaca yoluyla ortaya konur. Humphrey (2005), 

savaş sona erdiğinde ölülerin hafızalaştırılma sürecinin başladığını ama anılmak ve 

ortak hafızaya katılmak için çekilen acının, yaralanmanın hem masum hem de 

değerli olarak görülmesi, en azından bu şekilde temsil edilmesi gerektiğini söyler 

(2005, s. 52). Bu durumda ise halihazırda devam eden bir savaş halinde bu süreçlerin 

de durmadan devam ettiği ve hangi ölünün hangi kategoriye gireceğinin ana akım 

medya ve resmi tarih açısından çok net olduğu bir süreçte, devletin resmi söyleminde 

değerli ve masum kategorisine girmeyen, ismi dahi olmayan gerilla ölü bedenlerinin 

temsil biçimleri oldukça önemlidir. Humphrey’nin de ifade ettiği üzere terörde her 

zaman terimleri, alanı, özneyi/nesneyi tanımlamak önemli bir sorundur (s. 22). Bu 

nedenle kurmaca için de benzer biçimde terör söz konusu olduğunda özne ve nesneyi 

belirlemek her zaman önemlidir. Dolayısıyla yargılanmış bu eserlerin yeniden 

kurguladığı ve ters düz ettiği bu belirleyenlerle terör de kavramsal olarak 

sorgulanmaya açık hale gelir. “Hafızanın tarihe yön verdiği çağdaş dönemde, gelecek 

için verilen mücadele önemli ölçüde bu hikayeler üzerinden verilen bir mücadeledir” 

(Weine, 2006, s. xxi). Bu nedenle, tanımları, kavramları, özne ve nesneyi ters düz 

eden bu romanlar sansürün hedefi haline gelmektedir. 

 



273 

 

5.2.4  Sessizlik 

Sessizlik bu bölümde incelenen yasaklı edebiyatın en temel unsurlarından biri olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Hem bu yazarların ana dilleri Kürtçenin uzun süre yasaklı 

kalmasını işaret eden, böylece sansürün de altını çizen bir sessizlik hem de edebi bir 

motif olarak sürekli tekrarlayan bir şekilde karşımıza çıkar. Sessizlik bu romanlarda 

farklı biçimlerde ortaya çıkar. Bunlardan ilki şiddet ve işkence karşısında sessiz 

kalan karakterler üzerinden verilen sessizliktir. Şiddete tanık olan karakterler şiddet 

karşısında sessizliğini koruyacaklardır. Sessizliğin bir diğer boyutu yaşanan ya da 

şahit olunan acının dile getirilemeyecek olmasından dolayı bir mecburiyet halini alan 

biçimidir. Acı o denli yoğundur ki anlatılamaz, dile döküldüğü anda gerçekliğini 

yitirme tehlikesiyle karşı karşıyadır. Sessizliğin üçüncü boyutuysa tüm bir 

coğrafyanın sessizliği olarak karşımıza çıkar; insansız köyler, dağlar, mezarlar, 

kayalar, kiliseler, harabeler, ağaçlar üzerinden sessizlik anlatılır. Sessizlik bu 

eserlerin yargılanma zeminlerinde belirleyici bir yere sahiptir; sessizlik yasaklanmış 

Kürt edebiyatının başlıca temasıdır. Dil sessizdir, işkence karşısında halk sessizdir, 

savaş karşısında dünya sessizdir, doğa sessizdir. Tüm bu sessizlik içindeki tek ses 

tanıklıktır; yazılan kitaplardır, onlar da yasaklanmaktadır.  

Sessizliğin ilk biçimi olarak tanık olunan şiddet karşısında susmak 

eylemsizliği işaret eder ve karşı çıkmama, isyan etmeme, haksızlık karşısında hiçbir 

aksiyon almama hali eleştirilir. Bu tanık olma halinin sadece tanıklıkta kalması ve 

karakterleri eyleme geçirememesi tüm bu eserlerin ortaklaştığı bir sessizlik biçimidir. 

Hem 1990’larda hem 2000’lerde yargılanan eserlerin hepsinde en az bir sahnede bu 

sessizlik biçiminin varlığını görürüz. Karakterler tanık olmakla yetindikleri, bu 

tanıklığı dile getiremedikleri için adeta tarih boyunca aynı şiddeti yaşamaya 

mecburdurlar. Örneğin Şiro’nun Ateşi’nde işkenceci Mızrak Teğmen’in köylüyü 



274 

 

“Tükürdüğüm dilinizi kuduz köpekler yesin! Kart Kurt’ların dili mi olur!” diye 

dilleri üzerinden aşağılanması karşısında sessiz kalır: “Halkının binlerce yıldır 

konuştuğu dilin böyle hakarete uğraması, Avdo’yu yıldırım gibi çarptı. Her tarafı 

alev alev yanmaya başladı. Boğulacaktı sanki, konuşamadı, kelimeler boğazında 

dizilip kaldı” (Alınak, 2011, s. 14). Yine Mızrak Teğmen’in Avdo’ya yaptığı 

işkenceyi de “dişleri kenetli bir isyan içinde” (s. 72) dinlerler. “Dünya sağırdı 

Avdo’ya” (s. 72) Bu bağlamda, Şiro’nun Ateşi’nde Bana da ilk işkenceye uğrayan 

Fatık’ın çığlığından sonra köye çöken kasvetli sessizlik önemlidir; çünkü ses 

çıkarmayanlar da aynı işkenceden geçecektir (s. 75) Sessizlik vurgusu eylemsizlik 

olarak roman boyunca yinelenir; Banalılar tanık oldukları zulüm karşısında sessiz 

kalırlar:  

Banalılar sımsıkı kapattılar gözlerini. Bana, o güne kadar hiç böyle bir 

sessizlik görmemişti. Rüzgâr kesildi, köpeklerin korkulu ulumaları durdu., 

havada aceleyle kanat çırpan güvercinler görünmez oldu. Serçeler de kalmadı 

ortalıkta. Kan kokusuna gelen siyah köpek de yok olmuştu kaşla göz 

arasında. Banalılar kar üstünde birer cesetti sanki; görmüyor ve 

duymuyorlardı. Kapatmışlardı o an için gözlerini tüm olup bitenlere. Avdo 

çıplak değildi, çığlık da atmamıştı, yalandı bütün bunlar. (Alınak, 2011, s. 21) 

 

Sessizlik burada biraz farklı olarak bir potansiyele işaret de etmektedir, evet 

yapılanlar karşısında susulmaktadır ama bu sessizliğin her an başka bir şeye 

dönüşebilme ihtimali, potansiyeli de vardır: “öfkeli bir sessizlik, bir isyan ateşi 

sabaha kadar kamçılayıp durdu bodrumun duvarlarını” (s. 79) Dağdan Kopan 

Özgürlük’te köyde gerçekleşen tüm olayların tanığı yaşlılar sessizdir: “Köyün 

öyküsünü bilse bilse köyün yaşlıları bilirdi. Ama onlar da insanın canını sıkacak 

‘konuşun be’ diye bağırttıracak kadar suskundular. Onları tanımayanlar dillerinin 

olmadığını düşünebilirlerdi” (Konuk, 1995, s. 8). Yine köylülere yapılan bir işkence 

sırasında sessiz kalamayan Adem’in babası şunları düşünmektedir: “Komutanın 

anasına sövmeyip sessiz kalsaydı ne olurdu sanki. Belayı ağzıyla çağırmasa olmaz 



275 

 

mıydı? Köyün bütün yetişkin erkekleri susmuştu. Bir ona mı kalmıştı delikanlılık 

yapmak? Yüzyıllardır susuyordu bu köyün erkekleri” (s. 60). Romanın 

karakterlerinden Sultan’a işkence yapıldığını gören köy ölüm sessizliği içindedir ama 

“en az yüz çift göz kendilerini görüyordu” (s. 121) ifadesi sessiz kalan tanıkların 

varlığını gösterir.  

İkinci olarak sessizlik, mecburiyetten, yaşananların şiddeti karşısında 

konuşamama halinden kaynaklanır. Örneğin, Korkunun Rengi’nde sessizlik “dilsiz 

tanıklar” olarak işkenceye uğrayanlar, hapsedilenler, sürgün edilenler olarak çizilir:  

Bu kanlı topraklarda insanlar tarihin sayfalarını çevirip okumuyor, gözleriyle 

gördüklerini yaşananların toplamı olarak algılıyor. Beyinlerde yer edinen her 

acı, iz bırakıyordu yarınlara. Gözleriyle görüyorlardı yaşananları. Kimi tanığı, 

kimi sanığı ve kimi de köşesine çekilip tüm olanları gözyaşları içinde seyre 

dalıyordu. Zindanlarda, zindanın dipsiz köşelerinde işkenceden geçirilenler, 

sürgün yollarında açlıkla boğuşup ölenler ve ansızın vurulup kızıl kanlar 

içinde kalanlar, bu toprağın dilsiz tanıklarıdır. Dilsiz tanıkların mezarları tarih 

sayfalarında yer edinmemişlerdir. (Tutku, 2015, s. 101) 

 

Sessizlik öyle büyük boyuttadır ki dilsiz tanıklar tarihin içinde de sessiz 

kalmaktadırlar. Bu eylemsizlik halindeki sessizlik Yaşamın Kıyısında’da gösterilir: 

“Bu sahneleri izlemek zorunda kalırken her seferinde ölmek, lal kesilmek, sağır 

olmak, hatta görmemek için kör olmak istemişti. Ama yine de hepsine şahit olmuş, 

hiçbir şey de yapamamıştı. En zor olanı da buydu. Yaşananlara bir bir şahit olmak, 

buna rağmen hiçbir şey de yapamamak” (Polat, 2015, s. 65). Sessizlik bir yanıyla da 

tanık olmanın imkansızlığını vurgular, şiddet o kadar büyüktür ki gerçekliğine ancak 

yok sayılarak, inkâr edilerek tanık olunabilir:  

Bana, o güne kadar hiç böyle bir sessizlik görmemişti. Rüzgâr kesildi, 

köpeklerin korkulu ulumaları durdu, havada aceleyle kanat çırpan güvercinler 

görünmez oldu. Serçeler de kalmadı ortalıkta. Kan kokusuna gelen siyah 

köpek de yok olmuştu kaşla göz arasında. Banalılar kar üstünde birer cesetti 

sanki; görmüyor ve duymuyorlardı. (Alınak, 2011, s. 21) 

 



276 

 

Sessizlik tüm dünyanın yaşanılanları bildiği halde ses çıkarmaması anlamına da 

gelmektedir: “Dünya sessiz, gün sessiz, yaşam sağır ve adaletsizdi” “… sustular, 

susarak tarihin kendilerine reva gördüğü tutsak hayatın acı hikayelerini düşündüler” 

(s. 162), “Konuşulacak hiçbir şey kalmamıştı yeryüzünde” (s. 352). Yine de 

sessizliğin en büyük kaynağı tanıklığın imkansızlığından gelir: 

Ömrümde hiç bu kadar sessiz kalmamıştım. Toplar tüfekler konuştu, ben 

sustum. Keçiler konuştu, üç aylık bebekler konuştu, parçalanan kayalar, 

kökler konuştu, ben sustum. İnsanlığımdan hiç bu kadar uzaklaşmamıştım. 

Suskunluğum bilgimin ırzına geçti. Bu savaşı durdurmazlarsa ben yarın bu 

mağaradan çıkar, bu mübarek tabancamla bu savaşı durdururum. (s. 364)  

 

Edebiyatta tanıklık, basitçe bir ifşa eyleminden fazlasını ifade eder; hem 

susturulanların sesini duyurur hem de kurbanların isimlerini muhafaza eder 

(Engdahl, 2002, s. 4). Bu nedenle, romanların işaret ettiği sessizlik ayrıca önem 

taşımaktadır. Susturulan, istese de karşı karşıya kaldığı şiddet nedeniyle 

konuşamayanın kurmaca yoluyla temsil edilmesi bir çeşit direniş alanı yaratır. Bu 

nedenle bu alanın sansürlenmesi ayrıca dikkate değerdir. Sessizlik son olarak, tüm 

bir coğrafyaya dönüşerek aslında susturulan, sessiz bırakılmaya uğraşılan bir 

coğrafyanın durumunu işaret eder.  

 

5.2.4.1  Sessiz tanık olarak coğrafya  

Shari Goldberg’in (2013) Quiet Testimony: A Theory of Witnessing From 

Nineteenth-Century American Literature kitabında öne sürdüğü “sessiz tanıklık” 

kavramı bu bölümün temel anahtar kavramlarındandır. Bu kavram söz konusu 

eserlerin tümünde vurgulanan sessizliğin nasıl bir tanıklık olarak görülebileceğini, 

özellikle tüm eserlerin odağında olan cansız varlıklar üzerinden yorumlamakta katkı 

sağlamaktadır. Goldberg, kitabında tanıklığın genelde beyan etme, itiraf, açıklama 

yapma gibi sözlü ifade biçimlerinde ve dolayısıyla her zaman sesli olarak, sesle 



277 

 

ilişkili olarak düşünüldüğünü söyler (s. 1). Oysa 19. yüzyıl Amerikan edebiyatına 

baktığında sakin, sessiz, tarifi zor bir tanıklığın dolaşımda olduğunu dile getirir ve 

sesli tanıklık kadar sarsıcı ve yaşamı değiştirici gücü olan “sessiz tanıklık” kavramını 

öne sürer (s. 1). Yüksek sesle tasavvur edilen tanıklık, geçmişi temsil eder; orada 

bulunan biri tarafından sunulur, sözlü olarak icra edilir veya yazılı olarak kaydedilir 

(s. 2). Oysa incelediği yazarların eserlerinde bu şekilde işlemeyen bir tanıklık 

olduğunu gösteren Goldberg; örneğin Waldo Emerson’un eserlerinde nesnelerin 

tanıklığını, Herman Melville’in eserlerinde rüzgârın, Henry James’de ise ölülerin 

tanıklığını ele alır. Goldberg’e göre ağaçlar, bitkiler, taşlar, toz tanıklık edebilir ve 

onlarla karşılaşmak kişide hayati dönüşümler gerçekleştirebilir (s. 11). Peki bu 

alışkın olmadığımız tanıklar nasıl tanıklık edebilir? Goldberg’e göre edebiyat bu 

tanıklığı sağlayabilen yegâne ortamdır: “Soyutlamalar veya figürler veya kurgular, 

titiz açıklamaların yapamayacağı zorlayıcı gerçekleri (örneğin, erkekliğin yalnızca 

beyaz Amerikalıların özelliği olmadığı) ifade etmek için kullanılabileceğinden, 

tanıklığın edebiyata daha yakından benzemesi mümkün hale gelir” (s. 11). Edebiyat 

bu sessiz tanıklarla karşılaşma anları yaratır ve bu tanıkların varlıklarını görünür, 

sessiz olanın varlığını duyulur kılar ve onlarla karşılaştığımızda etkilenme 

kaçınılmaz olur. Goldberg, sessiz tanıklığı normal koşullarda rahatsız etmeyen bir 

varlığın yarattığı rahatsızlık olarak ele alır. Bu varlıklarla karşılaşma anları dünyaya 

yeni bir bakışı gerektirir (s. 14). Karşılaşma olarak görülmeyen bu karşılaşma 

biçimleri bahsedilen edebiyatın bir numaralı kayıt yerlerinden biri haline gelmiş ve 

tanıklık yargılanan bu romanlarda özellikle coğrafya üzerinden verilmiştir. Bu 

coğrafyadaki yakılan, boşaltılan köyler, ağaçlar, kayalar, mezarlar ve ölülerle 

Goldberg’in öne sürdüğü sessiz tanıklık kavramı işlemektedir ve tüm bu öğeler hem 



278 

 

içinde bulundukları anın tanığı olmakta hem de metin içindeki tarihsel bağlantıları 

kurmaktadırlar.  

Kendileri yapıları gereği dilsiz olan bu tanıkların varlıkları bu edebiyatın 

yasaklanmasındaki başlıca etkenlerdendir; çünkü bir tarihin tanıkları olarak 

karşımıza çıkmakta ve bu tarihin en önemli ve başlıca kayıt yeri de coğrafya 

olmaktadır. Bu eserlerde detaylıca betimlenen, sınırları çizilen coğrafyaya sadece bir 

savaş alanı olması nedeniyle bu denli yer ayrılmamıştır; coğrafya hem tarihe 

göndermelerle hem süregiden savaş için en önemli tanık haline gelmektedir. Örneğin 

2013 yılında yargılanan Böğürtlen Zamanı I romanında Şeytan Dağları, 2020’de 

yargılanan Yaşamın Kıyısında romanında Pasur ilçesi, 2018’de yargılanan Dağın 

Ardı romanında Hegadere bölgesi, Dersim romanında tüm Dersim tanık haline gelir. 

Sessiz tanığa dönüşen tüm bu coğrafyanın birincil ve yasaklı iması ise Kürdistandır 

ve bu coğrafyanın varlığının duyulur kılınması temel meseledir.  

Bu bölümde Goldberg’in kavramından yararlanılarak belirtilen coğrafya 

üzerinden sessiz tanıklar olarak dağ, mezar ve ölü beden ele alınmaktadır. Bu 

edebiyatın sessiz tanıklarının başlıcası dağdır. Daha önce Kürt edebiyatının “dağ 

edebiyatı” olarak da adlandırıldığını görmüştük. Dağın hem bu edebiyat hem de Kürt 

hareketi için önemi açıktır, sadece bir coğrafi terim olmanın çok ötesine geçen dağın 

istisnasız her eserde birincil mekânsal konumda olduğunu görürüz. Hem gerillanın 

savaştığı alan hem sığınma, korunma sağlayan bir bölge hem Kürtler için politik ve 

tarihi öneme sahip bir direniş alanı, özgürlüğün en önemli sembollerindendir:  

Dağlar, çok eski zamanlardan bu yana, halk topluluklarının korunaklı ülkesi; 

sömürgeci güçlerin zulmüne, baskısına, talan ve saldırılarına karşı, 

ezilenlerin, direnenlerin sığınağı olmuştur. İnsan toplulukları için dağlar 

doğanın yüreğiydi. Halklar, doğanın bu güvenilir yüreğini, özgürlüklerini 

koruyabildikleri kutsal bir mabet gibi gördüler. Zorlu, ölümcül zamanlarda o 

yüreğe sığındılar. Kendilerine ait olan değerleri ve güzellikleri dağlarda 

korudular (Kaytan, 2015, s. 7).  

 



279 

 

Nuri Fırat, dağ edebiyatı olarak adlandırılan edebiyatın iki özelliği doğrudan 

dağdakilerin uğraşı olması ve dağdakilerin yaşantısından beslenmesi olduğunu 

belirtir (Aktaran Erbay, s. 435). Yargılanmış bu edebiyatı üreten isimlerin de 

doğrudan savaşa katılan gerillalar olduğunu daha önce söylemiştim, dolayısıyla bu 

gerillalar için dağ öncelikle bir yaşam, hayatta kalma mekanıdır. Böylesi güçlü 

anlamlara sahip dağ hem dilsiz hem de zamansız bir yapıdır, bu sayede tarihin 

birincil tanığı olarak tüm yaşananları kayıt altına alır. Dağın sessizliği öyle bir haldir 

ki kesintiye uğraması mümkün değildir. Goldberg’in, Roland Barthes’tan aldığı “taş 

kesilmek” [stone silence] kavramını Melville’in Benito Cereno kitabındaki Babo 

karakterini okumak için kullanır. “Taş kesilmek canlı insanlarla veya onların diliyle 

ilişkili değildir. Yapısı itibarıyla sessiz olan ve sessizliğini sürdürecek olan nesneler 

alanı ile ilişkilendirilir” (Goldberg, 2013, s. 93-94). Mutlak sessizlik olan dağın da 

tanık olduğu gerçeklik kelimelerle anlatılamaz. Yine de dağ tüm gerçekliği sessizliğe 

çevirerek kayıt altına almaktadır. Bu romanlardaki savaşın kayıt alanı haline 

gelmekte, hem geçmişle, tarihle olan bağı hem anlatının şimdisini hem de geleceği 

bir arada tutan bir yapı halini almaktadır. Dağ ile karşılaşmak bu tarihselliği 

beraberinde getirir:  

Ayrıca çoğunluk dağa sadece içinde bulundukları anın gözüyle bakmazdı. 

Her dağın bir tarihi vardı. Bir dağa bakarken o tarihi, o coğrafyada, tarihte 

yaşanmış olanı hissedebilmek, onun ruhunu yaşayabilmek, o ana kadar 

farkında olmadıkları bir dünyanın kapısını açıyordu. Yerin tarihi ile bir bağ 

kurmak, gerillalar için yaşamın anlamının netleşmesi demekti. (Kaytan, 2015, 

s. 22)  

 

Taş kesilmek sesin bir karşıtı olmaktan ziyade hareketsizlik, zamansızlık ve yokluk 

ile ilişkilidir (Goldberg, 2013, s. 94). Bu anlamda zamansızlığıyla dağ şimdiyi 

geleceğe açar; gelecek, gördükleri zulüm karşısında dağa doğru yürüyen karakterler 

yoluyla açılacaktır. Örneğin Dağdan Kopan Özgürlük’te arkadaşı öldürülen çocuk 

Haydar bir kez ardına bakmadan ve giderek hızlanarak dağa doğru yürür (Konuk, 



280 

 

1995, s. 172).  Şiro’nun Ateşi’nde Yusuf Ziya Gabar Dağı’na doğru koşar (Alınak, 

2011, s. 212). Dağ dil olur; konuşur, hayatları anlatır: “Dağları sevda yüklüydü, 

esmer gülüşlere hep korunak olmuş, onların dili olmuştu dağlar” (Polat, 2015, s. 12). 

“Ağrı dağının bazı bölgelerinde tarihi kalıntılar da vardı. Her kalıntı hala orada olan 

bir hayatı anlatıyordu” (s. 22) Öyle ki dağın kendi artık bir kitap, bir belge haline 

gelir: “Baktığımız bu doğada her yerin bir tarihi olduğunu düşündüğümüzde dağ 

sadece bir dağ olmaktan çıkar. Bir kitap, bir belge olur” (s. 22). Dağ kendi taş 

kesilmiştir ama tüm tarihi kayıt altına alan, tüm tarihin sesi olan bir taş kesmiş 

alandır: 

Dağ bilir Kürdün tarifsiz acılarını. Dağın dili Kürdün kalbinde bir umuttur. 

Umudunu sırtlayıp vurmuştur dağların zirvelerine doğru. Derdini anlayacak, 

ona ortak olacak olan dağlardır. (…) Dağ bilir, olan her şeyin tanığıdır. Her 

dağın bir hikayesi, her dağın kapanmaz yaraları vardır. İzleri zirvelerinde, 

kuytuluklarında ve dere yataklarında saklıdır. Belki ondandır bu zulüm, bu 

baskı ve haksızlığa karşı, çıplak yürekleri ile karşı koyanlar, dağları mesken 

tutmuştur. Yaşamı, dirilişi bir de ölümü dağlarda tanımıştır. Zulme inat, 

ihanete inat, dağlarda ölmeyi de bilmiştir. (…) Kürt ve dağlar sevdalıdır 

birbirlerine. … Kürtler eskimiş, yaşlanmış topraklarda eriyip gitmiştir. Ama 

dağları eskimemiş ve her halaya duran, önce onun suyundan içmiş, 

zirvelerine tırmanmıştır. (Tutku, 2015, s. 9).  

 

Dağ sessiz tanık olarak önemli bir yere sahiptir. Sessiz tanıkların bir diğer önemli 

boyutu mezarlıklardır. Bu romanların neredeyse hepsinde mezarlık teması öne çıkar; 

politik bir mesele olan ölü beden bu romanların sansürlenmesinde kayda değer bir 

öğedir. 

 

5.2.4.1.2  Sessiz tanık olarak mezarlık 

Ricoeur’ün belirttiği gibi mezar ölülerin gömüldüğü yerden öte bir anlama 

gelmektedir, sadece gömme işlemi ve zamansallığıyla kalmaz, aynı zamanda 

geleceğe dair bir iz bırakır. 

Nitekim mezar, kentlerimizin kıyısında, toprağa dönüşecek cansız bedenleri 

defnettiğimiz mezarlık denilen yerden ibaret değildir; başlı başına bir edim, 



281 

 

gömme edimidir. Keza anlık bir jest değildir, gömme anıyla sınırlı kalmaz. 

Mezar kalıcıdır, çünkü gömme işlemi kalıcıdır; tuttuğu yol, kaybedilen 

nesneyi içsel mevcudiyete dönüştüren yasın yoludur. Dolayısıyla maddi bir 

yer olan mezar, yasın kalıcı izi, gömme hareketinin not defteridir. Tarih 

yazımının yazıya dönüştürdüğü şey işte bu gömme hareketidir. (2012, s. 407) 

 

Bu okumada da mezar benzer bir işlevsellikle ele alınmaktadır. Bu eserlerdeki sessiz 

tanık örneklerinden önemli bir tanesi eserlerin tamamına yakınında karşımıza bir 

şekilde çıkan mezarlıklardır; sadece mezarlıkları değil kimi zaman ileride Mermer 

Kanatlı Kuşlar üzerinden inceleyeceğim cesetleri de bu başlığa dahil etmek 

mümkündür. Ölü beden ve onun gömülme süreci politik bir meseledir. Bu süreçte 

nelerin legal nelerin illegal olacağı, ölü bedenle ne yapılacağı, bedenin nereye 

gömüleceği ve tüm bunların kararını kimin vereceği politik sorulardır. Hişyar Özsoy 

(2010), Between Gift and Death and the Negotiation of National Identity and 

Sovereignty in the Kurdish Conflict in Turkey başlıklı doktora tezinde Türkiye’de 

yaptığı çalışmalar üzerinden Kürt ölü bedenini egemenlik ve ulusal kimlik açısından 

inceler. Özsoy’a göre Kürtler, Kürt ulusal kimliğini ve mücadelesini ölüler ve 

yaşayanların kutsal bir birliği olarak görmekte ve ahlaki ve sembolik bir şehitlik 

ekonomisi aracılığıyla ölülerini diriltmektedir (Özsoy, 2010, s. 1). Türkiye devleti ise 

bu ölü bedenler üzerinden ölü bedenlerin gömülmemesi, gizli definler, toplu 

mezarlara gömülme, cenaze törenlerinin yasaklanması, cenazeye katılanların 

cezalandırılması gibi pek çok farklı pratiği içeren bir politika yürütmektedir (s. 2). 

Bu pratiklerin söz konusu eserlere yansıması yoğunlukla gerilla ölü bedeni üzerinden 

olur; gerilla ölü bedenleri varlıklarını her zaman koruyacak, hayat değiştirici, karar 

verdirici, yönlendirici sessiz tanıklara dönüşeceklerdir. Bu bölümde Kürt ölü 

bedenleri, özellikle bu eserlerde öne çıktığı üzere gerillalarınki üzerindeki bu 

politikaların bu bölümde incelediğim yasaklı edebiyat açısından yeri ve mezarlığın 

bu eserlerde nasıl birer sessiz tanığa dönüştükleri incelenmektedir. Ölü bedenler 



282 

 

üzerinde uygulanan sansürün sansürlenmiş edebiyat eserlerinde nasıl bir anlam 

ürettiği bu bölümde tartışılmaktadır.  

Gerilla ölü bedenlerinin hem bu eserlerdeki hem de uygulanan politikalardaki 

ilk akla gelen özelliği mezarsızlıktır. Derya Aydın’ın Mezarlıklar ve Anma 

Törenleri: Kürt Toplumunda Şiddet, Ölüm ve Yas başlıklı yüksek lisans tezinde 

belirttiği üzere 1990’lardaki çatışmalarda gerillalar düştükleri yere gömülüyorlardı 

ve mezarları bir süre sonra kayboluyordu. OHAL sürecindeyse devlet tarafından 

toplu mezarlara ve çöplüklere gömüldüler. Çoğu insan gerillalar için bir mezar 

yapamıyordu (Aydın, 2017, s. 50). Gerillaların çoğu kimsesizler mezarlığına 

gömülüyordu (Zengin, 2022, s. 176). Bu durum 2013’ten sonra kısa bir süreliğine, 

Çözüm Süreci döneminde değişmiş ve Aydın’ın belirttiği üzere 2013-2015 yılları 

arasında Lice, Dersim gibi farklı yerlerde gerilla mezarlıkları inşa edilip buralara 

cesetler, kemikler taşınmıştır (Aydın, 2017, s. 91). Öyle ki bu mezarlıklara 1938 

Dersim Tertelesi’nden kalan kemikler dahi taşınır (s. 106). Aydın mezarlıklar 

kurulduğu zaman Bitlis’i ziyaret ettiğinde daha önce hiç duymadığı gerilla 

hikayelerini, anıları, vatansever ölümlerini ve şehitliklerini duyduğunu söyler (s. 2). 

“Mezarlıkların anlattığı hikayeler, yalnızca insanlık tarihinin genel akışına ait 

değildir; mezarlıklar, tarihi özelleştirerek ve bize sadece bir halkın değil, belirli 

kişilerin tarihini sağlayarak siyasi komüniteye başka bir fayda sağlar” (Hall, 2011, s. 

321). Fakat 2015’te sürecin sona ermesiyle bu mezarlıklar ya bombalanır ya da farklı 

yollarla tahrip edilirler (Aydın, 2017, s. 108). Gerillaların mezarsızlıkları yargılanan 

eserlerde sıklıkla vurgulanır: “Gidip görecek, oturup okuyacak bir mezarları bile yok. 

Nerede, hangi dalın, hangi taşın altında yatar ruhları, onu bile bilmiyoruz” (Polat, 

2015, s. 155), “Haftalar sonra kendilerini harabelerinin önünde bulmuş, ölülerine bile 

ağıt yakamamışlardı. Yanıp kül olan ölülerinin kemikleri bile kalmamıştı. Ve ölüleri 



283 

 

mezarsızdı. Kazdıkları mezarlara bırakacak bir cesetleri, bir parçaları bile yoktu. 

Sonra açtıkları mezarlara korkularını gömmüşlerdi” (s. 128), “Kefensiz, duasız, 

toprağın kalbine yatmayı, kurda kuşa yem olmayı göze almıştır” (Tutku 9), “İsimsiz, 

kimsesiz, mezarsız, taziyesiz” (Uzun, 2012, s. 246). Bu mezarsızlık halinin en 

önemli vurgusu isimsizliktir, mezarı olmayanın ismi de olmaz, tarihin içinde 

anonimleşir. Humphrey’nin ifade ettiği üzere anonim ölüm, hiçbir şehitliğe, hiçbir 

kurbana odaklanmaya izin vermez (Humphrey, 2005, s. 27). Bu anonimlik ölü 

bedenin terörist olarak işaretlenmesi ile de gerçekleşir, teröristin ölü bedeni bir 

bireyden ziyade onu salt maddeye, anonimliğe indirgemeye çalışır ve ölümünden 

sonra toplumsal olarak anlamlı olmasının olanaklarını kaldırmaya yönelik bir 

politika yürütülmektedir (Zengin, 2022, s. 177). Özellikle terörist figüründe 

yoğunlaşan bu durum ulusal imgelemde bu kelimenin anonim bir hal almasıyla 

sonuçlanır, bu kişilerin isimleri popüler kültürden silinir (s. 177). Yargılanan bu 

eserlerin tam da bu anonimleştirme çabasının altını oyduğu rahatlıkla söylenebilir. 

Mezarsız ve isimsiz kalarak toplumsal hafızada kendine yer açması hayli güç olan bu 

ölü bedenler bu eserlerde tam da mezarsızlıkları üzerinden varlıklarını 

sürdüreceklerdir; ölü dirilmiştir: 

O zamanlar bu dağda kaç bin kişi öldürülmüştü? Ağrı dağına gömülüp üstüne 

beton dökülen o hayali ülkenin çocukları, bütün o betonu şimdi paramparça 

etmişlerdi. Ölü dirilmişti. Ve bu dağda betondan bir mezara gömülen 

direnişçilerin torunları, onların özgürlük sevdalarını omuzlayıp aynı 

patikalarda yürüyorlardı. (Kaytan, 2015, s. 24) 

 

Katherine Verdery, nekropolitiğin belirleyici çalışmalarından olan, ölü bedenin nasıl 

politik bir hal aldığını postsosyalist örnekler üzerinden incelediği The Political Lives 

of Dead Bodies: Reburial and Postsocialist Change kitabında defin işleminin 

komünite ile olan ilişkisini ele alır. Verdery’e göre defin hem komünite yaratmaya 

hem de komüniteyi yeniden düzenlemeyi sağlar (Verdery, 1999, s. 108). Pek çok 



284 

 

insan komünitesinde atalarla olan ilişkiyi düzgün bir şekilde kurmak kurallarına 

uygun defin işlemine bağlıdır; dolayısıyla ölüleri kuralına uygun şekilde gömme bir 

komünite için elzemdir. Verdery bir komünitenin hem yaşayanlardan hem ölülerden 

hem de dünyaya yeni geleceklerden oluştuğunu ve bu sıranın korunması, 

komünitenin düzgün bir şekilde işlemesi için kurallarına uygun definin zorunlu 

olduğunu söyler (s. 42). Ölüyle ilişki toplumdaki diğer bütün ilişkileri de 

değiştirecek güce sahiptir: “Ölülerle ilişkileri yeniden düzenlemenin canlı insan 

topluluklarını yeniden düzenlemenin bir yolu olabileceğini öne sürüyorum. Yani, 

tam olarak insan topluluğu hem canlıları hem de ölüleri içerdiğinden, ölülerle ilgili 

herhangi bir manipülasyon canlılarla ve canlılar arasındaki ilişkileri otomatik olarak 

etkiler” (s. 108). Bu açıdan baktığımızda yargılanmış eserlerdeki mezarlıklar tam da 

komünite kuruca bir işleve sahiptir. Örneğin Dağdan Kopan Özgürlük’te PKK’nin 

ilk komutanı olan Mahsum Korkmaz adına Lübnan’da açılan kampta çocuklar, 

yaşlılar, köylüler ve gerillalar toplandığı bir sahne vardır. Bu kalabalık bir taş 

merdivenden sonunda ne olduğunu bilmeden çıkarlar, merdivenlerin son 

basamağında insanların “gülücükleri yüzlerinde donar”, çünkü karşılarında bir 

mezarlık vardır. Mezarlığın girişinde “Goristana Şehidin PKK yen Rojhilatanavin” 

(Ortadoğu PKK Şehitliği) yazılıdır (Konuk, 1995, s. 188). Tüm bu kutlamanın (15 

Ağustos PKK için zafer günüdür) mezarlıkta bitmesi anlamlıdır; onları geçmişe değil 

geleceğe açacak bir tanıklıktır mezarlık. 

İnsanlar mezarlığın çevresinde dizildiler. Kimse konuşmuyordu. Mezarların 

üzerindeki resimlere bakıyor, onların yüzlerini bir daha çıkmamak üzere 

beyinlerine kazımaya çalışıyorlardı. (…) Nefesler tutulmuştu, içlerinden dua 

okuyorlardı. Merdivenlerden çıkan gerillalar mezarlığın etrafında düzgün bir 

sıra oluşturdular. Kamp komutanı da gelince onları saygı duruşuna çağırdı. 

Ve birden silahlar patlamaya başladı. (s. 188) 

 

Mezarlıkta başlayan sahne böylece gerillaların silahlarını ateşlemesiyle eyleme 

dönüşerek, insanları birleştirerek tamamlanacak ve sesler birbirine katılıp çoğalır (s. 



285 

 

189), yani bir komünite tam da mezarlıkla beraber oluşur. Benzer şekilde Şiro’nun 

Ateşi de mezarlık sahnesiyle bitecektir. Mayının bedenini paramparça ettiği Avdo’ya 

köylüler mayının açtığı çukuru mezar yaparlar ve bu mezarın etrafında toplanan 

köylüleri birleştiren, aynı zamanda onları eyleme geçiren yine bir ölü beden 

olacaktır. Burada söz konusu olan sadece geçmişi hatırlamak değil geleceği kurmaya 

yönelik tanıklık içeren bir yapıdır. Bu komünitenin sınırlarının belirlenmesi 

açısından da bir sınır belirleyicisi olarak ölü beden coğrafyanın sınırlarını çizer; 

insanlar soylarından uzak gömülmezler. “Akrabaların gömüldüğü yerlere bağlılık, 

ulus-devlet sınırlarının yeniden çizilmesi için büyük sorunlar yaratır, ancak bunun 

bariz sonucu, insanların akrabalarının gömülü olduğu yerlerden hareket etmemesi 

gerektiğidir” (Verdery, 1999, s. 109). “Böylece ataları ve akrabaları gömmek veya 

yeniden gömmek, mekanları "bizimki" olarak kutsallaştırır ve ulusallaştırır, insanları 

düzenli bir evrende kendi ulusal bölgelerine bağlar” (110). Yapraklar Açana Dek 

Satranç ölen gerilla komutanı Cemal’in cesedi ile sona erer; diğer gerillalar Cemal’in 

cesedini bulunduğu yerde bırakamazlar, çünkü her an düşmanın eline geçebileceğini 

düşünürler. Cemal’in cesedini düşmana bırakmamak diğerleri için bu uğurda 

ölecekleri bir namus meselesi haline gelmiştir (Bilgin, 2000, s. 212). 

Judith Butler (2020), Savaş Tertipleri’nde yası tutulabilirliğin hayatın önkoşulu 

olduğunu, “bu yaşanmış bir hayat olacak” diyebilmek için bu önkoşulun gerekli 

olduğunu söyler (s. 22). Butler’a göre yası tutulabilirlik olmazsa hayat yoktur: “Bu 

durumda ‘asla yaşanmamış olacak bir hayat’ hiçbir saygınlık, hiçbir tanıklık olmadan 

sürdürülen ve kaybedildiğinde yası tutulmayan bir hayat söz konusudur. Yası 

tutulabilirliğin idraki, kırılgan hayatın idrakini önceler ve mümkün kılar” (s. 22). 

Savaşın nüfusları yası tutulabilir ve yası tutulamaz nüfuslar olarak böldüğünü ve 

kamusal yasın ayrımcı dağılımının çok önemli bir siyasal mesele olduğunu dile 



286 

 

getirir (s. 42, 43). “Kimin yası kamu önünde tutulabilir, kiminki tutulamaz?” sorusu 

temel sorudur ve Butler’a göre açık yas öfkeyle alakalıdır ve bu öfkenin siyasal 

potansiyeli çok güçlüdür (s. 43) O nedenle iktidar rejimlerinin düzenlemesi ve bazen 

de sansüründen bahseder. Örneğin Ebu Garip’teki Amerikan askerlerinin 

uyguladıkları işkence fotoğraflarının medyada gösterilmesinden rahatsız olunmasının 

asıl sebebinin “imgenin gücünü sınırlandırmaya uğraşanlar aynı zamanda 

duygulanımın, öfkenin gücünü de sınırlandırmaya çalıştıklarını çünkü bu imgelerin 

kamuoyunun fikrini değiştirme ihtimalinin yüksek olduğunu söyler (s. 44). 

Yargılanan romanlar bu nedenle, kamuoyunun fikrini değiştirme gücü nedeniyle de 

sansüre uğrarlar. Tam da buna benzer bir imgenin sınırlandırılması örneğini müebbet 

tutuklu yazar Rojbin Perişan’ın 2018 yılında yayımlanan ve 2019 yılında yasaklanan 

romanı Toprağın Şarkısı’nda görürüz. Toprağın Şarkısı hakkında verilen toplatma 

kararı şu şekildedir: 

Söz konusu kitapta 2012 yılında PKK/KCK terör örgütü ve yandaşlarınca 

Demokratik Özerklik/Öz Yönetim Stratejisinin fiili hazırlıkları şeklinde 

başlayarak devam eden ve 2015’te Kuzey Devrim Konseyi oluşturularak 

çukur ve barikatlara dayalı olarak Öz Yönetim kalkışmasına dönüştürülen 

çukur ve barikatlarında yaşanan çatışmalarda örgütün ve yandaşlarının 

korkmadan mücadele ettiklerini, haklı olduklarını ve verdikleri mücadele 

sonucunda başarılı olacaklarını anlatarak PKK/KCK terör örgütü 

mensuplarını ve müzahit kitleyi ayakta tutmak ve örgütün propagandasını 

yaparak çözülmelere engel olmak amacıyla bahse konu kitabın genelinde 

TCK-220/8. Maddesi gereğince Terör örgütü propagandası yapmak suçunun 

işlendiği anlaşıldığı, (Karar s.1) 

 

Roman, 2015 yılında Cizre’de yaşanan çatışmaları ele alır. Gerilla romanlarındaki 

anlatıların bu kez şehre taşınmış bir hali gibidir; roman boyunca bu defa kentte 

savaşan gerillaları görürüz, artık sadece gerillalar değil orada yaşayan halk ve hatta 

çocuklar da savaşır. Roman baş karakteri Eylem yine eksik kalacağını bildiği halde 

yaşadıklarını yazma, kayıt altına alma çabası içindedir ve yine günlük tutar, “direniş 

günlerini yazarak tarihe mal etmek” ister (Perişan, 2018, s. 39). Diğer romanlarda da 



287 

 

örneklerini gördüğümüz sessiz tanıklık yine kurulur; örneğin Dicle Nehri tüm savaşa 

tanıklık eder: “Bütün bu orantısız savaşa, vahşete tanıklık eden nehrin isyankâr 

sesini. Yüzlerce yıldır işgale, talana, katliama tanık olmuş bu nehir şimdi bizim 

ölülerimize mi şahitlik edecekti?” (s. 78). Romanda mezar önemli bir yer tutar, 

Butler’ın bahsettiği yası tutulabilirlik adeta yok edilmiştir. Cenazeler panzerin 

arkasına bağlanıp yerde sürüklenirler, Dicle’ye atılırlar, artık anneler çocuklarının 

cenazelerini bulamayacaklardır (s, 250, s. 318).  

 Toprağın Şarkısı’nın bir nevi önsöz işlevi gören ilk sayfalarında ters düz 

edilen bir yapıda (örneğin işgalciler Türkiye askerleri olmuştur) en öne çıkan 

meselenin ölüm olduğunu görürüz. Tam da Butler’ın sözünü ettiği yası tutulamaz bir 

nüfusun ölümüdür bu; Perişan defnedilmeden bekletilen ölülerden bahseder. Bu 

“bekleyen ölüler” aslında yasın tutulmasını beklemektedirler. Dolayısıyla, romanın  

dolaşıma soktuğu yasaklı imge esasen bu bekleyen ölülerdir. Aralık 2015’te sokağa 

çıkma yasağı olan Şırnak’ın Silopi ilçesinde keskin nişancılar tarafından vurulan, ölü 

bedeni yedi gün sokakta kalan ve o günlerde medyaya görüntüleri de yansıyan 

Taybet İnan’ın ve 7 Eylül 2015’te öldürülen, ölü bedeni derin dondurucuda saklanan 

on yaşındaki Cemile Çağırgan’ın imgesidir bu. “Yaşama şansı olmayanların kendi 

topraklarına gömülme hakkı ellerinden alınıyor ya sokak ortasında ya da soğuk hava 

bekletiliyorlardı. Yaşayanlar kadar, ölüler de bekliyordu. Ölüler bekledikçe hayat 

kadar keskin bir sessizlik perdesi Cizre ile geride kalan dünya arasına 59çekiliyordu” 

(s. 7). Benzer ifadeleri başka romanlarda da görürüz; ölüler için yas tutmaya, 

ağlamaya, onları gömmeye vakit yoktur: 

Cenaze Kamuran’ın memleketine, doğup büyüdüğü kente götürüldü, kentin 

tüm girişleri, panzerlerle tutulmuştu. Çevre illerden takviye güç istenmiş, tüm 

şehir birkaç kez işgal edilmişti. Yine de halk, kentin tüm halkı, yediden 

yetmişe ayaktaydı. Kürtlerin, çağdaş teorileri aşan bir dirayetle, o koşullarda 

 
59 (Oğlumun kemiklerinin olduğu kutuyu verdiklerinde Diyarbakır başıma yıkıldı, 2022) 



288 

 

yarattığı, ayaklanma selinin önünde duramadılar, cenazenin kente girmesiyle 

yer gök, kurşun seslerini bastıran, slogan sesleriyle inliyordu. (Güler, 2008, s. 

33)  

 

Ölü bedenin gömülmesi hem bir komüniteye hem de geleceğe işaret eder. Salt ölü 

beden önemli bir soruyu açığa çıkarar: bu ölümden kim sorumlu? Dolayısıyla bu 

bedenin konuşması gerekmez, sessiz bir tanık olarak varlığı yeterlidir. Verdery, ölü 

bedenin hesap kesme, adalet talebi ve tarihi yeniden yazmak gibi işlevlerinden 

bahseder (Verdery, 1999, s. 111). Ayrıca defin belirli anlatıları meşru kılmak için de 

kullanılabilir (Myrttinen, 2014, s. 98, 150). Dolayısıyla, yargılanan romanlarda 

sıklıkla karşılaşılan mezarsızlık ve ölüleri defnetme talebi bir adalet talebi olarak da 

kayda değerdir. Bu talebin belirgin örneklerinden birini Mahmut Yamalak’ın 

Mermer Kanatlı Kuşlar romanında görürüz. 

 Mahmut Yamalak’ın 2013 yılında yayımlanan romanı Mermer Kanatlı 

Kuşlar 2016 yılında İzmir Kitap Fuarı’na gönderilmek üzere yola çıkar ve 

Kırşehir’de PKK/KCK bölücü terör örgütü propagandası içerdiği gerekçesiyle ele 

geçirilen toplamda 3959 kitaptan biri olur. Roman hakkında daha önce el koyma 

kararı yoktur ama bu ele geçirmeden sonra el koyma kararı çıkar:  

Açıkça bölücü terör örgütünün propagandasını içerdiği anlaşıldığından, 

soruşturma dosyasındaki bulgu ve belgeler doğrultusunda, Terörle Mücadele 

Kanunu’nun 7/2 maddesi ve 5187 sayılı Basın Kanunu’nun 25. Maddesi 

uyarınca söz konusu kitapların ayrı ayrı tüm nüshalarına el konulmasına talep 

edildiği ve kararda da Diyarbakır Cumhuriyet Başsavcılığının talebinin 

kabulüne ve tüm nüshalarına el konulmasına karar verildiği bildirilmiştir. (s. 

2) 

 

Böylece kitapların el konulmasına, toplatılmasına, dağıtılmasının ve satışa 

sunulmasının yasaklanmasına karar verilir (s. 5). Bu kitaplar arasında Seyid Evran 

Hayatın Kıyısına Yolculuk, Dilzar Dilok Ayıntab Üstünde Kızıl Bir Zaman, Mehmet 

Sebatlı Kasırga Taburu, Mehmet Polat Yaşamın Kıyısında, Rojbin Perişan 

Gözyaşımın Ağıdıydı Seni Beklemek, Hayati Kaytan Dağın Yüreği Mavi Derya, 



289 

 

Selçuk Şahan Mavidir Avaşin’in Suları, Ruşen Tutku Korkunun Rengi gibi kitaplar 

da vardır.  

Mermer Kanatlı Kuşlar’ın yazarı Mahmut Yamalak da bir gerilladır, 1994 

yılında gerillayken yakalanır ve müebbet hapis cezasıyla yargılanır. Yamalak, Rojbin 

Perişan, Murat Türk, Mehmet Polat gibi hâlâ cezaevinde yazmakta olan 

gerillalardandır. Bu yazarların yazdıkları eserler kimi zaman hapishane edebiyatı 

kimi zaman müebbet edebiyat olarak nitelendirilirken Yamalak bu tanıma dahil 

olmak istemez; daha çok tanıklık meselesine vurgu yapar: 

İçeri-dışarı ayrımı yapmadan, “cezaevi edebiyatı” gibi hiç katlanamadığım bir 

ayrıma kapılmadan, genel olarak edebiyatın bir çığlık olduğunu 

düşünüyorum. Hayata dair derdi olanların kâğıt üzerine döşediği derin bir 

çığlık. Bu bir görünür olma, kendini kabul ettirme çığlığı değildir. İçeride de 

bu çığlık anlatılması gerekeni bir an önce anlatma arayışına dönüşüyor. 

Dramatize etmeden söylemeliyim ki, içeridekiler bir dönemin canlı 

tanıklarıdırlar. Bunun yüklediği ağır sorumluluklar da var. Diğer yandan bu 

süreç, çevremizle birlikte birey olarak bizi de değiştirdi, dönüştürdü. Bunun 

edebi olarak çözümlenmesi ihtiyacı da var. (Yamalak, 

birgunkitap.blogspot.com, 2014) 

 

Yamalak Mermer Kanatlı Kuşlar’a ve 2020 yılında yayımlanan Kürtçe romanı 

Rewingi’ye yasaklar nedeniyle ulaşamaz:  

Aslında bu kadarı da fazla. Çünkü kendi yazdıklarımdan ayrıyım. Mermer 

Kanatlı Kuşlar, yasak diye bana verilmiyor. Belki kendi düşüncelerimden 

etkileneceğimi (!) düşünüyorlardır. Son çıkan Rêwingî kitabım ise oluşturulan 

yeni komisyon engeline takıldı. Dört ay oldu, daha kendi kitabımı 

göremedim. Telefonda yeğenim halime acımış olacak ki, bana kitabın 

kapağını anlatıyor. Bari bu kadarını olsun bil, der gibi. (yeni yaşam, 2020) 

 

Yazarının kendi kitabına ulaşmasını engelleyen bir sansür mekanizması cezaevi 

koşullarında da işlemektedir.60 

Terör örgütü propagandası yapmakla suçlanan Mermer Kanatlı Kuşlar’ın baş 

karakteri Aya, 20’li yaşlarında, İstanbul’da yaşayan, gerilla abisi cezaevinde, 

particilik yapan bir Kürt gencidir. Aya ne Avdo gibi 90’lı yıllarda işkence gören bir 

 
60 Cezaevlerine belirli kitapların sokulmaması ayrıca çalışılması gereken bir sansür pratiğidir  



290 

 

köylü ne dağa çıkmaya karar veren bir genç ne de savaşın içinde doğrudan yer alan 

bir gerilladır. Aya 2000’li yılların başında yaşayan, yenilmişlik hissiyle, 

anlamsızlıkla dolu, ne evine ne de bağlı olduğu siyasi partiye kendini ait 

hissetmeyen, arayışta olan bir genç olarak çizilir. Bu anlamsızlık diğer pek çok 

gerilla romanında gördüğümüz gibi dağa çıkmakla çözülecek bir yapıda değildir 

artık; öyle ki kiralık ev aradığını söylediği arkadaşı “Dağa git” dediğinde Aya’nın 

tepkisi “Saçmalama” olur (Yamalak, 2016, s. 20). Aya’nın ilk bakışta şehirli bir 

gencin durumu gibi çizilen ve diğer yasaklanan eserlerden oldukça farklı görünen 

portresi aslında diğer eserlerle sonradan ortaklaşır. “Hayatımdan çok önemli şeyler 

eksikmiş gibi yaşıyorum. Hep biraz eksiklik, biraz boşluk var içimde” (s. 7) diyen 

Aya’nın bu boşluğunun esasen Kürt kimliğiyle ilgili olduğu bir ceset sayesinde 

giderek belirginleşir. Aya’nın hayatı mistik bir şekilde, rüyalar ve çeşitli işaretler 

yoluyla bulduğu bir evi kiralamasıyla ve bu evin bodrumunda eski bir gerilla olan 

Aso’nun cesedini bulmasıyla hayatındaki anlamsızlık hali değişir. Aya kendine bir 

hayat kurmaya bu cesetle karşılaştıktan sonra başlar. Gerilla artık doğrudan baş 

karakter olarak dağlarda savaşmaz, ancak bir hayalet olarak belirir ama yine de 

romanın yasaklanmasına sebep olacak şekilde bir belirmedir bu. 61 

Derya Aydın (2017) tez çalışması için yaptığı görüşmelerde ölülerle ilgili 

anlatıların ve ölüye dair imgelerin kayıp yakınlarının peşini bırakmayan belirli 

duygulara yol açtığını söyler; pek çok görüşmecisi rüyaların, seslerin gerillaların 

mezarlarını bulmalarında yol gösterici olduklarını söyler (s. 49). Örneğin bir 

görüşmecisi 1998’de ölen bir gerilla cesedinin 2013’te henüz yeni ölmüş gibi 

kaldığını söyler (s. 49) Mermer Kanatlı Kuşlar’ın gerillası Aso tam da bu 

 
61 Rojbin Perişan’ın 2016 yılında yasaklanan Gözyaşımın Ağıdıydı Seni Beklemek romanında da baş 

karakter Sin 3 sene önce ölen gerilla Hiv’in hayaletiyle karşılaşmasından sonra geçmişini anımsar ve 

bir dönüşüm gerçekleştirir. 



291 

 

anlatıdakine benzer bir cesettir, çürümeyen bir ölüdür, 10 sene önceki fotoğraftaki 

haliyle aynıdır (Yamalak, 2016, s. 102) Aydın’a göre “Bu mitler genellikle 

gerillaların olağanüstü gücü ve ölümsüzlüğü hakkındadır. Yine binlerce insanın 

öldüğü bir coğrafyada, çevrenin ölülerle dolu olması Kürdistan'da uzun yıllardır 

yaygın olan bir durumdur” (2017, s. 49). Aya’nın tüm yaşamı bu çürümeyen ölü 

bedenle karşılaştıktan sonra değişmeye başlar; Aya’nın Aso’ya ulaşmasında 

dudakları hiç kıpırdamadan adeta bedenleriyle konuşan çeşitli varlıklar (çocuk, peri, 

kedi) Aya’ya yardımcı olur. Aya Aso’yu gördüğünde kafasında beliren soruların 

cevabını veremeyecek bir ölü vardır; Aya’nın ilk sorusu “Nasıl anlatacaksın bana 

Aso, nasıl?” (Yamalak, 2016, s. 56) olur. Aso konuşmayan bir ölü beden olarak, bir 

sessiz tanık olarak anlatacaktır. Verdery de ölü bedenlerin tarih anlatıcılığındaki 

yerini belirtir:  

Ölü bedenlerin sembol olarak bir başka büyük avantajı daha vardır: kendi 

başlarına pek konuşmazlar (gerçi bir zamanlar konuşmuşlardır). Kelimeler 

ağızlarına alınabilir; genellikle oldukça belirsiz kelimelerdir veya kendi 

gerçek kelimeleri, bağlam dışı alıntı yapılarak belirsizleştirilebilir. Bu 

nedenle, tarihi, dili tutulmuş diğer türden simgelerle yazmaktansa, ölü 

insanlarla yeniden yazmak daha kolaydır. (Verdery, 1999, s. 29) 

 

Aya da Aso yoluyla tarihi yeniden yazacaktır, onun yoluyla rüyalarında Kürt 

efsanelerine açılır, o güne kadar yapmadığı bir sorgulamanın içinden geçer. Bu 

sorgulama hem kendi içinde, kendi hayatıyla ilgili olur hem de başarısızlık ve 

yenilmişlik hissiyle gerçekleşir. Aso, Aya’ya hiç konuşmadan köklerini hatırlatır. 

(Yamalak, 2016, s. 220). Aya; “Kendimizle birlikte yeni bir kuşağı daha 

zavallılaştırmadan kurtulmanın yollarını arıyoruz. En iyi tarafımız da adımızın tarihe 

geçmesi dışında bir beklentimizin olmamasıdır. Aslında şimdi bunun iyi taraf olup 

olmadığı konusunda da kararsızım. Suçumuzun bir savaşı başlatmak mı, o savaşta 

adam gibi savaşmamak mı, yoksa yenilgiye bu kadar yatkın olmak mı olduğunu 

bilmiyorum” (s. 222) diyerek kendi geçmiş hesaplaşmasını da Aya’ya sunar. 



292 

 

Aso’nun ölü bedeni bir yol göstericiye, tümden bir tarih hesaplaşmasına dönüşür; 

artık yeni bir tarih başlamış ve taşlar yerinden oynamıştır (s. 222). 

Aso bir ölü beden olarak, Aya’yı çağırmıştır. Aya cesedi kendine yakın bulur, 

hatta hayatı boyunca onu tanıyor gibidir (s.56). Onu gördüğü anda sorular art arda 

açılır: ölmesinde payının olup olmadığını, kendisini nasıl bağışlatabileceğini, 

kendisinden ne istediğini, ölümünün aydınlatılmasını mı istediğini sorar, fakat tüm 

bu sorular cevapsız kalır ve dönüştürücü gücünü tam da bu cevapsızlık sayesinde 

kazanmaktadır. Verdery’e göre ölü bedenin tek bir anlama gelmemesi, müphemliği, 

çok sesliliği ve çokanlamlılığı onu pek çok farklı okumaya açık tutar (s. 28). Pek çok 

farklı değerden, açıdan, niyetten okunabilen ölü bedene bu pek çok farklı okumaya 

açık olma potansiyeli politikliğini verir ve ölü bedenler farklı hikayelere açık olan 

karmaşık yapıları sayesinde tarihin yeniden yazılmasını kolaylaştırırlar (s. 29). Aya 

için Aso tüm bir Kürt tarihini de açar. Aya ile Aso’nun ölü bedeninin 

karşılaşmasından sonra Memê Alan, Gılgameş, Mem u Zin gibi Kürt tarihi için 

önemli destanlar anlatıya Aya’nın rüyaları şeklinde dahil olur. Kimi zaman Aso’nun 

gerilla anlatılarıyla bu destanların anlatıları kesişir; Aso bu destanlar sayesinde 

Aya’ya kendi hikayesini duyurur. Aso hem bir ölü beden olarak tarihi açar, onu 

dönüştürür hem de bir tanık olarak geleceği kurar. Onu duyabilmek, söylediklerini 

anlayabilmek, varlığını görebilmek, onunla karşılaşmak bu nedenle hayat 

dönüştürücü bir niteliktedir. Aso Aya için hem geçmişi açacak (örneğin Aya’nın 

Aso’nun üzerini aramak için bedenine dokunur çocukluğunda yol ortasında 

öldürülen bir komşularını anımsaması) hem de geleceğin kurucu bir öğesine 

(Aya’nın kendi kanatlarını arama yetisine sahip olmasına) dönüşecektir. Aso’nun 

tanıklığı, cebinden çıkan bir şiir/notla vurgulanır: 

Evet efendim 

Haklısın efendim 



293 

 

Oturup yaşanan yılları 

Bir bir vurup düşlerinizin terazisine 

Tez elden bir kâr zarar çetelesi 

Çıkarmak lazım efendim 

Elbet bu hayli zaman alacak 

Eğer vaktiniz varsa bu iş için 

Bendeniz hazırım efendim 

Varlık gerekçem de bu 

Yazmak, bendeki kutsallığı ayaklandırır 

Ben yazarım söylediklerinizi… (s. 91) 

 

Aso’nun Aya’yla düşler yoluyla konuşması, onu destanların ve başka dillerin, 

Aya’nın anadili Kürtçenin içine çekmesi bu tanıklığı görebilmenin o kadar da kolay 

olmadığını göstermektedir: “Ben de bir Kürt’üm Aso. Bütün dünyalığıma rağmen 

etime, kanıma sinen bu lanetten kurtulamıyorum. Kullandığın imgeler belki de bir 

lanete çarpıyor” der Aya ve Aso’nun dilinden korktuğunu ifade eder (s. 111) Aslında 

sessizlik sadece sessiz tanık Aso üzerinden vurgulanmaz, zaten bir cesetle muhatap 

olan Aya üzerinden kurulan roman aslında tamamen sessizlik üzerine kuruludur. 

Sessizliği delenler, hayaletler, günlükler, fotoğraftaki gerillalardır: “‘Bir zamanlar 

tarihin içinde yer aldım. Tarih yazacaksa beni de yazmalı’ diyerek hesap sorar 

gibiler” (s. 148).   

 Rojbin Perişan’ın 2010 yılında yayımlanan ve 2016’da yasaklanan romanı 

Gözyaşımın Ağıdıydı Seni Beklemek de benzer şekilde ölüleri merkeze alır. Roman 

baş karakteri Sin’in başından geçenleri anlatan romanda Sin’in nenesi Zeliha Nine 

karakteri ölüleri öyle canlı anlatır ki sanki geri gelecekler gibi olur, Sin onu dinler ve 

ölülerle yaşanabileceğini öğrendiğini ya da kendisinin de bir hayalete dönüştüğünü 

düşünmeye başlar (Perişan, 2013, s. 7). Sin’in abisinin cenazesi de mezarsızdır, 

nehirde sürüklenmiştir, köylülerin bulup gömdüğü düşünülmektedir. Sin’in bu cesedi 

arama hikayesini okuruz, abisinin cenazesini arayan ve aramaktan vazgeçerse abisi 

Rüstem’in bekleyen gözleri açık kalmaz mıydı? diye soran (s. 362) Sin’in tüm amacı 

bu cesedin uygun bir şekilde gömülmesidir.   



294 

 

Sonuç olarak, bu dönem yazılan yargılanmış tanıklık romanları tam da Butler’ın 

“beden ölürken söz, hem kanıt hem çağrıdır” ifadesine karşılık gelirler: 

Yas, aşağılanma, özlem ve öfkenin sınırında söz imkanını araştıran şiirler 

bunlar. Sözler canlı bir varlığa dair bir işaret, bir iz bırakma amacıyla, bir 

beden tarafından biçimlendirilmiş, o bedenin hayatını taşıyan bir simge 

bırakma çabasıyla bardaklara kazınmış, kağıtlara yazılmış, herhangi bir 

yüzeye kaydedilmiş. Bir beden başına gelenlerden sonra hayatta kalamasa 

bile, sözcükler en azından bunu ifade etmek için hayatta kalır. Bu hem kanıt 

hem de çağrı niteliğinde, her sözcüğün nihayetinde bir başka sözcüğe 

yöneldiği şiir sanatıdır aynı zamanda. Bardaklar hücreler arasında gider gelir; 

şiirler hapishaneden dışarı kaçırılır. Hepsi birer çağrıdır. Dünyayla toplumsal 

bağın mümkün olduğuna dair somut bir neden olmasa da onu tekrar kurma 

yolunda bir çabadır. (Butler, 61-61)  

 

1990’larda ve 2000’lerde yargılanan kurmacaya bakıldığında birincil mesele Kürt 

sorunu ve bu sorun odağında yargılanan kurmacadır. Bu eserler incelendiğinde 

mezarsızlık, sessizlik, savaş gibi kimi benzer temaların ve biçimsel özelliklerin 

(tarihsel olayların/kişilerin vurgulanması, gerilla anlatıları, coğrafi konumlandırma, 

günlük gibi anlatı türlerinden yararlanma, benzer ithaf ve önsözler yazma vb.) varlığı 

bu bölümde saptanmıştır. Özellikle 2000 sonrası terör örgütü propagandası yapmak 

gerekçesiyle yargılanan bu romanların yargılanma zeminini oluşturan siyasi ve 

tarihsel koşullar bu bölümde tartışılmıştır. Bu doğrultuda yürütülen çalışmada 

Dağdan Kopan Özgürlük Yapraklar Açana Dek Satranç Özgürlük Türküsü Aşk Gibi 

Aydınlık Ölüm Gibi Karanlık Tufanda 33 Gün Dönüşü Olmayan Yol, Mavi Ring 

Toprağın Şarkısı Gözyaşımın Ağıdıydı Seni Beklemek gibi eserleri içeren bir külliyata 

odaklanılmıştır. 



295 

 

BÖLÜM 6  

SONUÇ 

 

Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşundan bugüne yargılanmış kurmaca eserleri 

odağına alan bu tez öncelikle orijinal bir arşiv çalışmasına dayanmaktadır. Çeşitli 

yayınların ve arşiv kurumlarının taranmasıyla elde edilen bu arşiv üzerinden 

Türkiye’deki edebi sansürün işleyişine dair önemli veriler elde edilmiştir. Değişen 

siyasi iktidar dönemlerindeki edebi üretimleri kontrol etmek için devletin yasal ve 

sistematik uygulamaların arkasındaki örüntüler ortaya konmuş ve bu veriler 

sayesinde yeni bir Türkçe edebiyat tarihi okuması yapılmıştır. 

Yargılanan kurmaca eserler hakkındaki arşiv verileri bir taraftan Türkiye’deki 

devlet-edebiyat ilişkisini ve devletin edebi üretimi kontrol etme araçlarını anlamaya 

dair önemli ipuçları sunarken, diğer yandan bu kurmaca eserlerin ortaya çıktıkları 

siyasal, tarihsel ve kültürel ortamı daha iyi anlamlandırmamıza yardımcı olmuştur. 

Bu arşiv araştırması, genel olarak edebiyat tarihi çalışmalarında ihmal edilen bu 

eserleri yeniden konumlandırmayı amaçlamış ve böylece Türkçe edebiyat tarihi 

yazımında da önemli bir eksiği tamamlamıştır.  

Arşiv taraması sonucu elde edilen kurmacaların tematik seçimi ve 

bölümlendirilmesi yapılmıştır, bu temalar belirlenirken eserlerin yargılandıkları 

dönemlerde sosyokültürel bağlamda en sık karşılaşılan yargılama gerekçeleri ve 

etkileri göz önüne alınmıştır. Bunun sonucunda azınlık, mülkiyet, müstehcenlik ve 

tanıklık olarak dört temel tema belirlenmiştir. Bu belirlenen eserlerin edebiyatın 

araçlarıyla ve kavramsal çerçeveler bağlamında yorumlanmıştır. Eserler 

yorumlanırken yeni tarihselci bir yöntem benimsenmiş ve yargılanmış eserler, dava 

belgeleri bilirkişi raporları, gazete haberleri, tanıklıklar gibi aynı dönemde üretilen 



296 

 

başka metinlerle birlikte okunmuştur. Bu yöntem sayesinde aynı dönemde dolaşımda 

olan edebiyat eserleriyle edebiyat dışı metinlerin oluşturdukları söylemler 

karşılaştırılabilmiş ve edebiyat ile devletin çatıştığı zeminin ana hatları ortaya 

çıkarılmıştır. Tezde 1923’ten günümüze kadar uzanan bir zaman diliminde hakkında 

dava açılmış roman ve öykülerin seyrinin ve iç yüzünün değişen devlet politikaları 

ile nasıl bir etkileşim halinde olduğu ortaya konulmuştur. Bununla paralel olarak 

süreç içinde yargılama gerekçelerinin nasıl değişimler, benzeşimler ve farklılıklar 

gösterdiği ve bu sonuçların edebiyat açısından ne gibi yazınsal, kültürel, siyasi 

anlamlar ve imalar oluşturduğu tartışılmıştır. 

Çağdaş politik iktidarların sıklıkla başvurduğu bir yöntem sansürün yasal bir 

biçimde ilerlemesidir. Türkiye’de de yayın öncesi sansür kaldırılmış olsa da yayın 

sonrası denetlemeler devam etmiş; yasalar da bu bağlamda modern toplumların 

denetleme mekanizmalarından biri olarak Türkiye’de de oldukça işlevsel hale 

gelmiştir. Edebiyatın, toplumu etkileme ve dönüştürme konusundaki gücü, bu gücün 

aynı zamanda denetlenmesini de beraberinde getirmiştir; böylece bir anlamda edebi 

temsillerin yargılanması gündeme gelmiştir. Edebiyatın etki alanını sınırlandırmak 

ve kendi görüşleri doğrultusunda yönlendirmek isteyen sansür mekanizmaları 

böylece farklı, dinamik yöntemler bulacak; ama aynı zamanda da edebiyat eserleri de 

gerek edebi teknikler gerek farklı yayınlama metotlarıyla durmadan bu mekanizmada 

gedikler açacaktır. Bu açıdan tez boyunca bu tarz örneklere de yer verilmiştir. 

Tezin konusu açısından ele alacağım zamansal aralığı geniş tutmak 

durumunda kaldım. Bu durum bir yandan kaçınılmaz oldu; çünkü genel tabloyu, 

Türkiye’nin ulus devlet olarak başlangıcından bugüne edebiyatı nasıl 

konumlandırdığını ve bunu yasal düzlemde nasıl uygulamaya koyduğunu görebilmek 

için 1923’ten günümüze bir araştırma yapmam gerektiğine inanıyorum. Bu nedenle 



297 

 

Türkçe edebiyat tarihini sansür mekanizmasını göz önünde tutmadan düşünmek 

önemli bir eksiklik yaratmaktadır. Bu tezin birincil sorusu da buradan hareketle 

çıkmıştır: Türkçe edebiyat tarihini yargılanmış eserler üzerinden okumak nasıl bir 

edebiyat sunacaktır? Bu tezin tüm bölümleri için geçerli temel sorusu budur. Bu 

geniş zaman aralığında kronolojik bir bölümleme yapılmasa da her bölüm yoğun 

olarak belirli zaman aralıklarına odaklanmıştır. Tezin azınlık tematiği üzerinden 

incelenen ikinci bölümü 1920 ve 1930’lara, mülkiyet tematiği üzerinden ele alınan 

üçüncü bölümü 1940-1960 arasına, müstehcenlik temasının işlendiği dördüncü 

bölümü 1970-1990 arasına ve son olarak tanıklık tematiğini ele alan beşinci bölümü 

1990 ve 2000 sonrasına odaklanmıştır. 

Edebiyat bir toplumdaki kimi doktrinlerin ve söylemlerin yıkıcı bir zemini 

olarak düşünüldüğünde edebiyat tarihi de direnmenin ve kontrolün, yani söyleme ve 

sansürün, yazı ve devletin diyalektik ilişkisinin tarihi olarak da okunabilir (Chandran, 

2017, s. xv). Bu diyalektik ilişkiyi okumaya odaklanan bu tez yargılamaya tabi 

olmuş, yani hakkında dava açılmış ve resmi organların kararlarıyla yasaklanmış 

kurmaca eserleri, öykü ve romanları inceler ve bu tez “yargılanmış eser” çatısı 

altında söz konusu bu eserleri kasteder. Bu çalışma, edebiyat ile sansür arasındaki 

ilişkinin diyalektik olduğunu iddia etmiş ve edebiyatı bu anlamda üretildiği dönemin 

sosyopolitik zemini içinde ama yalnızca bu koşullardan etkilenen pasif bir öğe olarak 

değil; aynı zamanda sansürün hem sınırlarını zorlayan hem de kendini sansür içinden 

oluşturabilen bir alan olarak ele almıştır. Dolayısıyla yargılanan kurmaca eserler tam 

da yasaklanmalarına sebep olan zemin üzerinden incelenmiş, bu çatışma hali kurucu 

bir güç olarak ele alınmıştır. Böylece edebiyat tarihinde üzerinde durulmamış yeni 

tematiklere odaklanılmıştır. Sansür mekanizmasının sadece yasaklayıcı, baskılayıcı 



298 

 

bir uygulama olmasından ziyade biçimlendirici, kurucu bir yapıya sahip olduğunun 

belirtilmesi gerekir. 

Türkiye’de değişen dönemlerde edebiyat eserleri farklı gerekçelerle 

yargılanmıştır. Bu gerekçelerden bazıları komünizm propagandası yapmak, askeri 

aşağılamak ve gözden düşürmek, devlete başkaldırı, yöneticiye hakaret, halkın bir 

kesimini incitici ve suçlayıcı nitelik taşımak, devletin düzenini değiştirmeye yönelik 

teşebbüs, Türklüğü aşağılamak, cumhurbaşkanına hakaret, halkın din değerlerini 

aşağılamak, devletin güvenlik kurumlarını tahkir ve tezyif, müstehcenliktir. Tezin 

arşiv çalışması sonucunda farklı gerekçelerle yargılanmış eserlere dair bir liste 

oluşturulmuştur, bu listenin eksiksiz olması imkânsız olsa da bir prototip sunması 

açısından önemlidir.  

Çalışmamın sonucunda ortaya çıkan şu tabloyu vurgulamak gerekir: 

Türkiye’de kurmaca üzerinde kuruluşundan bugüne kesintisiz süregelen bir devlet 

sansürü söz konusudur. Bu çalışma da en temelde Türkçe edebiyat çalışmalarının 

edebi sansür göz önüne alınmadan oldukça yetersiz kalacağını iddia etmektedir. 

Dolayısıyla bu çalışma, 1923’ten günümüze yargılanmış kurmaca eserler odağında 

Türkçe edebiyata baktığımızda yeni okuma hatlarının ve temaların çıktığını 

göstermiştir. Edebiyat ile devletlik pratiklerinin ve söyleminin karşılaştığı, kesiştiği, 

farklılaştığı kültürel anların ve bölgelerin sansür yoluyla tespiti bu tezin temel 

amacıdır.  

Bu çalışmanın “Giriş” bölümünde ilk olarak sansür çalışmaları üzerinden bir 

kavramsal çerçeve çizdir. Tezin genelinde faydalandığım yeni sansür çalışmaları; 

sansürü sadece yasaklayıcı, baskılayıcı bir yerden ele almamakta; Foucault’dan 

hareketle sansürün kurucu yapısını vurgulamaktalar. Yani sansür engelleyici ama 

aynı zamanda biçimlendiren, yön veren bir mekanizmadır; örneğin bazı edebiyat 



299 

 

eserlerini geriye atarken bazılarını ön plana çekmekte; yargılanmış eserleri sansür 

bilgisiyle okuduğumuzda farklı boyutlar tespit ettim. Bu bölümde ele aldığım diğer 

önemli bir mesele olarak arşiv sorusunun sansürle olan ilişkisini Aleida Assmann, 

Achille Mbembe gibi isimler üzerinden tartıştım. Ayrıca Meltem Ahıska’nın 

Radyonun Sihirli Kapısı’nda anlattığı kendi doktora sürecinde karşılaştığı arşivlere 

ulaşamama, arşivsizlik halini tanımladığı “arşivin yok edilmesi” kavramının bu tez 

için de geçerli olduğunu belirttim. Literatür taramasında daha önce sansür ve 

edebiyat konusunda yapılmış çalışmaları inceledim; bu çalışmalar yoğunlukla basın 

yayın ve sansür ilişkisini belirli tarihsel aralıklarda ele alan çalışmalardır. Örneğin 

Yasemin Doğaner ve Mustafa Yılmaz’ın Cumhuriyet Dönemi’nde Sansür başlıklı 

çalışması sadece 1923-73 arası dönemde Bakanlar Kurulu Kararıyla yasaklanan 

dergilerin ve kitapların yıllara göre dağılımını vermektedir. 2008 yılında Ozan 

Marakoğlu’nun Edebiyat Eserleri Açısından Müstehcenlik Suçu ve Bilirkişilik 

başlıklı tezde Marakoğlu, müstehcenlik kavramını, hukuki açıdan boyutunu, 

Türkiye’de ve yabancı kanunlarda müstehcenlik suçunu ele almış; edebiyat özelinde 

ise Türkiye’de bu suçtan yargılanmış çeviri ve Türkçe eserlerden örnekler ve bu 

örneklerin bilirkişi raporlarını vermiştir. Dolayısıyla hem ele aldığı tarihsel aralık 

hem de sadece yargılanmış kurmaca eserlere bakması açısından bu çalışmanı bir 

öncü çalışma olduğunu düşünüyorum.  

“Ötekini Yazmak: Azınlık Temsilleri ve Sansür” başlıklı tezin ikinci 

bölümünde azınlık temasını ele aldım. Erken Cumhuriyet döneminde, kabaca 1923-

1950 arasında yargılanan 3 esere, Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın Ben Deli miyim?, 

Cevat Rıfat Atilhan’ın Yahudi Casusu Suzi Liberman ve Şakir Sungar’ın Filiğin 

Emin Balta ile Nasıl Öldürüldü romanlarına odaklandım ve bu eserlerin döneme 

hâkim olan azınlık söylemiyle girdikleri diyaloğu inceledim. Bu eserlerin devlet 



300 

 

söylemiyle ilk bakışta ters düşmediğini tespit ettim. Bu çelişkili görünen sansür 

mantığını, ancak eserleri yasaklanmalarına zemin olan toplumsal, siyasi ve tarihi 

koşullarla ortak bir diyalog içinde okuduğumuzda anlayabildiğimizi belirttim. Bu 

eserlerdeki özellikle Ermeni ve Yahudi temsilleri ve dönemin Türkleştirme 

politikaları, Lozan Antlaşması, emval-i metruke, Trakya Olayları gibi tarihsel bir 

eksenin birlikte okunmasıyla incelendiğinde bu eserlerin yargılanmasındaki çelişkili 

mantık görünür kılınmıştır.  

“Edebiyattan Şüphe Duymak: Mülkiyet, Sınıf Çatışması ve Antikomünizm” 

başlıklı üçüncü bölümde 1940-1970 arasında çoğunluğunu komünizm propagandası 

yapmak gerekçesiyle yargılanan eserlere odaklandım. Bu edebi yargılamaların en 

temelde “toplumcu gerçekçi” olarak nitelendirilen edebiyat eserlerine yönelik olması 

ve bu bağlamda bir ortaklık oluşturmasını ele aldım. Bu şekilde yazarların fişlendiği 

bir ortam oluşmasının tespiti bir edebi akımın mimlenmesi açısından önem taşıdığını 

iddia ettim. Bu bölümde; Sait Faik, Medarı Maişet Motoru, Orhan Kemal Arka 

Sokak, Sabahattin Ali Sırça Köşk, Reşat Enis, Toprak Kokusu gibi eserleri sansürün 

açtığı toprak/mülkiyet/sınıf/yoksulluk gibi temalarla ele aldım. Bunun yanı sıra yine 

üzerine hiç konuşulmamış ama köy romanında önemli bir yere dahil edilebilecek 

Halil Aytekin, Harman Yangını gibi eserlere yer verdim. Sonuç olarak bu bölümde 

şunu göstermiş oldum: Bu eserlerin yargılanma zeminini oluşturan birincil öğenin 

eserlerin kurmacayla işaret ettiği yeni bir imkân alanı, yeni bir siyasal ve toplumsal 

düzen olasılığını göstermesi olduğunu iddia ettim. 

“Sansürün Sınırı: Kurmaca Metinlerde Müstehcenlik” tezin dördüncü 

bölümünde 1970-2000 sonrası, özellikle 80 sonrasına yoğunlaştığım geniş bir 

aralıkta müstehcenlik gerekçesiyle yargılanan eserlere odaklandım. Öncelikle çok 

boyutlu ve muğlak yapısı nedeniyle edebi yargılamalarda politik iktidarların 



301 

 

kolaylıkla şekillendirdiği kavramı ele aldım. Küçükleri Muzır Neşriyattan Koruma 

Kurulu’nu kısaca tartıştım. Müstehcenlik ve işkence ilişkisini odağıma alarak Sudaki 

İz, Bir Avuç Gökyüzü romanlarını okuyorum. Bölümün devamındaysa 1980’lerden 

sonra gelen cinsellik patlaması içinde kadın istismarı, cinsel kimlik, tabu gibi 

sosyokültürel temalarla birlikte, Asılacak Kadın, Hanene Ay Doğacak, 60 Günlük 

Bir Şey gibi eserleri ele aldım. Bu bölümde şunu göstermiş oluyorum: müstehcenlik 

özellikle 80 sonrası hem işkence temsilleri hem de belirtilen temalar üzerinden edebi 

yargılamalarda zemin olmuştur. 

“Tarihi Kurmacalaştırmak: Yazınsal Tanıklık” başlıklı tezin beşinci 

bölümündeyse 1990-2000 sonrası dönemde terör propagandası yapmak gerekçesiyle 

yargılanan eserlere tanıklık meselesi çerçevesinde odaklandım. Özellikle 2000’li 

yıllara baktığımızda yargılanan eserlerin neredeyse tamamının yazarlarının bölgede 

yaşanan olayları bizzat yaşayan, bir kısmı hâlâ cezaevindeki Türkçe yazan Kürt 

yazarlar tarafından yazıldıklarını tespit ettim. Bu eserleri dağ, mezarlık, sessizlik, 

sessiz tanıklık gibi temalar üzerinden ele aldım. Dersim, Şiro’nun Ateşi, Mermer 

Kanatlı Kuşlar gibi romanlardaki tarihsel olayların/kişilerin vurgulanması, coğrafi 

konumlandırma, günlük gibi anlatı türlerinden yararlanma, benzer ithaf ve önsözler 

yazma gibi ortak bir biçimsellik zemininde inceledim.  

Bu çalışma, Türkiye’nin en önemli toplumsal meselelerinden olan sansür gibi 

gündelik hayatımızı ilgilendiren, güncelliğini koruyan bir meseleye katkı yapması 

amacıyla üretildi. Bu çalışmanın günümüzde, düşünce ve ifade özgürlüğüne dair 

neredeyse hiçbir alanın bırakılmadığı bir tarihsellikte yazılması ayrıca zorluklar 

yaratması ve korpusun canlı olması nedeniyle bu tez yeni araştırmalara çağrı 

niteliğinde okunmalıdır. Bu çalışma tabii ki yeni kaynaklar bulundukça, arşivler 

açıldıkça genişleyebilecek yenilenebilecek bir yapıdadır. Bu çalışmanın yargılanmış 



302 

 

kurmacaya dair eksiksiz bir liste vermesi mümkün değildir; bu nedenle bir ilk ve son 

yargılanmış eser içermemektedir. Her ne kadar bu tezde amaç sansür mantığının 

edebiyatla girdiği gerginliğin söylemini tespit etmek ve bu gerginliğin oluştuğu 

aralıklara bakmak olsa ve söz konusu olan kümülatif bir yapı kurmak olmasa da bu 

listenin kapsamının yeni verilerle genişletilmesi gerekmektedir. Dolayısıyla her yeni 

arşiv çalışmasıyla Türkçe edebiyat tarihine yeni okumalar sunulacaktır. Bu bağlamda 

Türkçe edebiyatta sansür çalışmaları çok geniş bir malzeme havuzuna sahip olsa da 

bu malzemeyi incelemek açısından henüz çok yetersizdir ve pek çok yeni çalışmaya 

ihtiyaç duymaktadır. Bu tezde sunduğum verilerin yeni çalışmalara kılavuzluk etmesi 

birincil amacımdır. Türkiye’nin sansürle mücadele tarihi gibi Türkçe edebiyatın 

sansürle mücadele tarihi, sansürcülerin portreleri, edebi yargılamaların tarihi 

yazılmayı beklemektedir.   

Sansür çalışmanın elbette temel ufku düşüncenin ve ifadenin özgürlüğüdür. 

Sansürlenen edebiyatın ortaya çıkardığı temalar aslında bize bu özgürlüğün 

sınırlarına dair de pek çok şey söylerler. Bu tez çalışmasının edebiyatçılara, 

hukukçulara, kültürel çalışma yapanlara, devlet sosyolojisi çalışanlara kaynaklık 

edeceğini umuyorum. Türkçe edebiyat tarihinin sansür tarihi okunmadan çok önemli 

bir boyutta eksik kalacağını düşünüyorum. Bu nedenle bu konuda yapılacak her 

çalışmanın alana önemli katkısı olacaktır.  

(See the Appendix for an extended abstract)



303 

 

EK A 

 
UZUN ÖZET (EXTENDED ABSTRACT) 

 

 

Reading the history of Turkish literature is also reading a history of literary 

censorship. Since its emergence, the Turkish Republic has operated legal censorship 

mechanisms on literature through various methods, works have been confiscated 

through different channels, they have been subject to trial, lawsuits have been filed 

against authors and publishers, banned works have been destroyed by burning and 

sometimes turning into paper. On the other hand, both the productions of the authors 

and the authors themselves were followed up by various organs of the state; they 

were taken under police surveillance, filed and files were kept about them. Some 

works were censored and published; readers were punished for reading forbidden 

works; they had to destroy these artifacts especially during the coup periods. 

Therefore, literary censorship has continued through legal and illegal ways and it 

shapes both the author, the reader, the production of literature and the very literature 

itself. For this reason, considering the history of Turkish literature without 

considering the censorship mechanism will create an important deficiency. The 

primary question of this dissertation has arisen from this: What kind of literary 

history will be reading the history of Turkish literature through the works that have 

been tried? This is the fundamental question that applies to all chapters of this study. 

When literature is considered as a destructive ground of some doctrines and 

discourses in a society, the history of literature can also be read as the history of 

resistance and control, that is, the dialectical relationship of discourse and 

censorship, writing and the state (Chandran, 2017, p. xv). This study, which focuses 

on reading this dialectical relationship, examines fiction that have been subject to 



304 

 

trial since 1923 and banned by the decisions of official bodies, and this thesis refers 

to these works under the umbrella of “fiction on trial”. The purpose of focusing on 

legal censorship, which has a very wide context (from publishing houses to editors, 

publications such as newspapers, magazines, works that are taken or not taken from 

state institutions such as libraries, prisons, schools, and self-censorship), is to see the 

field of direct legal and legal intervention of the state in literature; Any study on 

censorship mechanisms, which have a very wide application area, will provide better 

understanding for literary censorship in Turkey. Therefore, looking at Modern 

Turkish fiction from a perspective that it cannot reconcile with the government, re-

reading the history of literature by looking at the texts that have been tried to be 

erased from the history of literature, censored, banned, tried, and confiscated, these 

texts are exactly the ground on which they are banned and the archive will open, for 

example, case files, expert reports, newspaper news. Reading with a common 

textuality will enable us to reach new facts both about literature-society, literature-

power, literature-history and about these texts. This dialectical relationship will only 

be understood when we read the novel in a common dialogue with the conditions that 

led to its prohibition. 

Although censorship is a practice that affects the preparation of literary texts, 

their circulation, and their meeting with the readers, which can include different 

times and methods, in this study, the judgment of literary texts (novels and stories), 

which is a specific application of censorship was discussed. While examining the 

judgment of fictional texts, it was inevitably be necessary to look at the socio-

political structures of the period and to evaluate the interaction of these structures 

with literature. All censorship practices should necessarily be considered within their 

political and historical context; this context is the very context that establishes the 



305 

 

structure that causes censorship to operate (Müller, 2004, p. 18). Therefore, in the 

censorship of literary works, it is not possible to read the literary texts in question 

separately from the political power of the period and the practices of this power. In 

this sense, this study examined literature in the sociopolitical relations in which it 

was produced, but not only as an element affected by these conditions, but also over 

how it conflicts with this ground, precisely on the grounds that it is censored, and 

this state of conflict will be handled as a positive power. It should be noted that the 

censorship mechanism has a formative and constitutive structure rather than just a 

prohibitive and repressive practice. The fact that literary representations and fictional 

characters can be judged is an indication of the functioning of this formative 

mentality of the powers. These works are not only suppressed, censored, destroyed, 

banned works, but also have the potential to create a new discourse and a new history 

of literature if they are read from the place where they are tried. 

The use of the judiciary and laws for the legal advancement of censorship is a 

method used by contemporary political powers. Modern liberal censorship regimes 

have generally introduced post-publication censorship to control the means of 

production to regulate expression, giving priority to effective forms of post-

publication control such as prosecution, imprisonment, and confiscation (Moore, 

2016, p. 3). In this context, laws are very functional as one of the control 

mechanisms of modern societies. Censorship mechanisms that want to limit the 

domain of literature and direct it in line with their own views will thus find different 

and dynamic methods; but at the same time, the literary text will also make rifts in 

this mechanism, with both literary techniques and different publishing methods. 

Literary judgments can also have many justifications. Propagating communism in 

changing periods in Turkey, humiliating, and discrediting the military, rebelling 



306 

 

against the state, insulting the ruler, being offensive and accusing a part of the public, 

attempting to change the state's order, humiliating Turkishness, insulting the 

president, humiliating the religious values of the people, the state's security 

institutions. Fictions were tried for many different reasons such as insulting and 

defamation, and obscenity. 

Although censorship has a legal basis, it is not a monolithic and immutable 

practice. It is produced within a constantly changing set of discourses, practices, and 

devices (apparatus) and is a complex and contradictory process (Freshwater, 2004, p. 

227). On the other hand, the potential of any text to produce an unending, 

unstoppable field of interpretation poses a problem for all censorship systems (p. 

233). Therefore, the dialectical relationship of censorship and word production of 

these two unstable fields will also provide the emergence of new literary tools, new 

literary environments, and new literary genres. For example, in the case of Russia, 

where the literary censorship shaped almost the entire literature, the use of Aesop 

language, which is a special literary system, will enable the reader and the writer to 

reach the text on a similar meaning basis, while it will try to create an area that the 

censorship mechanism cannot reach, and this will be achieved with narrative 

strategies such as allegory, parody and elliptical expression. Political or moral 

reasons may be cited in literary judgments; values such as religion, family and 

national interest can be emphasized according to the changing governments. In these 

judgments, the issue of the author's intent often comes to the fore; therefore, direct, 

and indirect expression often plays a leading role in these cases. As a result of this 

situation, writers use many tools such as allusions and metaphors to overturn 

censorship. Thus, fiction essentially becomes a tool that pushes and overthrows the 

limits of freedom of expression (Sapiro, 2003, p. 446). It is therefore a form that 



307 

 

would in itself alter the nature of censorship because of its potential tools of fiction 

and would therefore be seen as particularly dangerous. The form, genre, format of 

the publication is associated with censorship, as it indicates the intention of the 

authors; these elements indicate harmful intentions or seriousness of the work and 

the author's devotion to certain higher aims and literature. For example, cabaret song 

is seen as a genre that is not taken very seriously, while satire is seen as a declaration 

of political intent. Also, being a popular species can make them dangerous as they 

reach a wide audience (p. 455). Therefore, many issues such as the type, length, 

format of the literary work, whether it is published in a book or in a newspaper, and 

its price play an active role in the judgment of the work as it is an indicator of the 

targeted audience. Literary judgments do not only operate on works or writers that 

conflict with the power, simply because of the content of the work, but the 

multidimensional nature of censorship prevents this. Therefore, this study aims to 

determine the boundaries of the cultural moments and regions where literature and 

state practices and discourse meet, intersect and differentiate, and to read the works 

on trial with the tools of literature, rather than just focusing on the content and 

themes of the works on trial. 

As an example of publishing from Turkey, we can give Can Yayınları's book, 

Şebnem İşigüzel's Hanene Ay Doğacak, which was published and prosecuted in 

1993. The solution produced by the publishing house against censorship sets an 

example for many other books. The publisher will find an interesting solution by 

putting black tape on the censored places and putting the case file including the 

censored parts at the beginning of the book. Censorship is not just a prohibitive 

force; censorship tries to limit literature by declaring it illegal, literature shapes 

censorship by exposing it and challenging its limits. In this respect, censorship, as a 



308 

 

positive force, will reveal the sensitive points of the period in which the fiction was 

censored, and will also enable us to see the agent and transformative side of the text 

more clearly. The judicial mechanism is a place where literature and the state 

apparatus meet, and these two structures will shape each other here. 

This study claimed that the relationship between literature and censorship is 

dialectical, and in this sense, literature is not only a passive element affected by these 

conditions, but within the sociopolitical ground of the period in which it was 

produced. At the same time, it has considered it as an area that both pushes the limits 

of censorship and can create itself from within censorship. Therefore, the fictional 

works on trial were examined on the ground that caused them to be banned, and this 

conflict situation was handled as a positive force. Thus, new thematic that were not 

emphasized in the history of literature were focused on. It should be noted that the 

censorship mechanism has a formative and constitutive structure rather than just a 

prohibitive and repressive practice. A method frequently used by contemporary 

political powers is the legal advancement of censorship. Although pre-publishing 

censorship was abolished in Turkey, post-broadcast inspections continued; In this 

context, laws have become quite functional in Turkey as one of the control 

mechanisms of modern societies. The power of literature in influencing and 

transforming society has also brought about the control of this power; thus, in a 

sense, the judgment of literary representations has come to the fore. Censorship 

mechanisms that want to limit the domain of literature and direct it in line with their 

own views will thus find different and dynamic methods; but at the same time, 

literary works will also make rifts in this mechanism, both with literary techniques 

and with different publishing methods. 



309 

 

In terms of the subject of the thesis, I had to keep the temporal range that I 

will deal with wide. On the one hand, this was inevitable; because I believe that I 

need to do research from 1923 to the present in order to see the general picture, how 

Turkey has positioned literature from its inception as a nation-state and how it has 

been put into practice on a legal basis. For this reason, considering the history of 

Turkish literature without considering the censorship mechanism will create an 

important deficiency. The primary question of this thesis has arisen from this: What 

kind of literary history will be reading the history of Turkish literature through the 

works that have been tried? This is the fundamental question that applies to all 

chapters of this thesis. Although there is no chronological division in this wide time 

period, each chapter focuses heavily on specific time intervals. The second part of 

the thesis, which is examined through the minority thematic, goes back to the 1920s 

and 1930s, the third part of the thesis is between 1940-1960, which is handled 

through the property thematic, the 4th part of the thesis is between 1970-1990, and 

finally the 5th part of the thesis is between 1990 and 2000. 

It is not possible for this work to give a complete list of forbidden fiction; 

therefore, it does not include a first and last judged work. Although the aim of this 

dissertation is to determine the discourse of the tension that the logic of censorship 

enters with literature and to look at the intervals where this tension occurs, and it is 

not to establish an accumulative structure, the scope of this list needs to be expanded 

with new data. Therefore, with each new archive study, new readings on the history 

of Turkish literature will be presented



310 

 

EK B 

 
YARGILANMIŞ ESERLERİN LİSTESİ 

 

Tablo 1.  Yargılanmış kurmaca eserlere dair liste 

 YAZAR ESER ADI TÜR GEREKÇE YAYINEVİ BASIM 

TARİHİ 

YARGI 

TARİHİ 

1.  Hüseyin 

Rahmi 
Gürpınar 

Ben Deli 

miyim? 

Roman 

(tefrika) 

Ahlaka mugayir 

olmak 

Son Telgraf 

Gazetesi 

1924 1924 

2.  Cevat Şakir Hapishanede 
İdama Mahkum 

Olanlar Bile 

Bile Asılmaya 
Nasıl Giderler? 

Öykü 
(tefrika) 

Memlekette isyan 
varken askeri isyana 

teşvik etmek 

Resimli Hafta 
Dergisi 

1925 1925 

3.  Zeki B.  Şeytanın Kızı Roman 

(tefrika) 

Müstehcenlik Vakit 

Gazetesi 

1931 1931 

4.  Muharrem 

Zeki 

Arzu ile Kanber Roman 

(tefrika) 

Müstehcenlik Vakit 

Gazetesi 

1931 1931 

5.  Cevat Rıfat 
Atilhan 

Yahudi Casusu 
Suzi Liberman 

Roman Bakanlar Kurulu 
kararı 

  

Aykurt 
Neşriyat 

1935 1936 

6.  Sabahattin 

Ali 

Kuyucaklı 

Yusuf 

Roman Halkı aile hayatı ve 

askerlikten 

soğutmak 

Yeni Kitapçı 1937 1937 

7.  Sait Faik  Çelme Öykü Halkı askerlikten 

soğutmak 

Varlık 

Yayınları 

1940 1940 

8.  Sabahattin 
Ali 

Dağlar, 
Değirmen ve 

Rüzgâr 

Öykü ve Şiir Bakanlar Kurulu 
kararı  

Akba 
Yayınları 

1943 1944 

9.  İlhami 

Bekir Tez 

Taşlı Tarladaki 

Ev 

Roman Savcılığa 

gönderildikten sonra 

sansürlenerek basılır 

Yeni Adam 

Yayınevi 

1944 1944 



311 

 

10.  Turan Aziz 
Beler 

Türedi Ailesi Roman Şahısları kast ve 
tahkir 

Kenan 
Matbaası 

1943 1944 

11.  Sait Faik  Medarı Maişet 

Motoru 

Roman Bakanlar Kurulu 

Kararı 

  

Yokuş 

Kitabevi 

1944 1944 

12.  Şakir 

Sungar 

Filiğin Emin 

Balta ile Nasıl 
Öldürüldü 

Roman Bakanlar Kurulu 

Kararı 
  

Sümer 

Matbaası 

1944 1944 

13.  Sabahattin 
Ali 

Sırça Köşk Öykü Bakanlar Kurulu 
Kararı  

Remzi 
Kitabevi 

1947 1948 

14.  Reşat Enis Toprak Kokusu Roman TCK 141-142  

 

- 1944 1945 

15.  Reşat Enis Ekmek 

Kavgamız 

Roman TCK 141-142 İnkılap 

Yayınevi 

1947 1948 

16.  Reşat Enis Despot Roman 
(tefrika) 

Soruşturma açılır, 
dava açılmaz. 

Remzi 
Kitabevi 

1957 1957 

17.  Halil 

Aytekin 

Harman 

Yangını 

Öykü Komünizm 

propagandası 

yapmak 

Ant Yayını 1945 1946 

18.  Mahmut 

Makal 

Bizim Köy Roman Komünizm 

propagandası 
yapmak 

Varlık 

Yayınları 

1950 1950 

19.  Nizamettin 
Nazif 

Battal Gazi Roman Müstehcenlik - 1954 1954 

20.  Orhan 

Kemal 

Arka Sokak Öykü Komünizm 

propagandası 

yapmak 

Yeditepe 

Neşriyat 

1954 1956 

21.  Oktay 

Verel 

Kuklalar Roman 

(tefrika) 

DP’nin manevi 

şahsiyetini tahkir 
etmek 

Ulus Gazetesi 1958 1959 



312 

 

22.  Fakir 
Baykurt 

Yılanların Öcü Roman Müstehcenlik Remzi 
Kitabevi 

1959 1959 

23.  Samim 

Kocagöz 

Onbinlerin 

Dönüşü 

Roman Soruşturma açıldı, 

dava görülmedi. 

Yeditepe 

Yayınları 

1957 1957 

24.  Aziz Nesin Kazan Töreni Öykü Maksadı mahsusa 

müştenid yayın 

Düşün 

Yayınevi 

1957 1957 

25.  Suat Derviş Yalının 
Gölgeleri 

Çeviri roman Komünist 
propaganda yapmak 

- 1958 1958 

26.  Abdullah 

Aşçı 

Bekar Adam Öykü 27 Mayıs’tan sonra 

yazar tutuklanır. 

Büyük 

Kervan 

Matbaası 

1960 1960 

27.  Samim 

Kocagöz 

Bir Karış 

Toprak 

Roman Bilirkişi raporu 

üzerine takipsizlik 

Ataç Kitabevi 1964 1964 

28.  Nazım 
Hikmet 

Yaşamak Güzel 
Şey Be 

Kardeşim 

Roman Komünist 
propaganda yapmak 

Gün 
Yayınları 

1966 1968 

29.  Hekimoğlu 

İsmail 

Minyeli 

Abdullah 

Roman TCK 163 Mihrab 

Yayınları 

1967 1967 

30.  Necmi 

Onur 

Kör Sait’in 

Oğlu 

Belgesel 

Roman 

- Ekspres 

Yayınları 

1969 1981 

31.  Sevgi 
Soysal 

Yürümek Roman Müstehcenlik Doğan 
Yayınevi 

1970 1971 

32.  Çetin Altan Bir Avuç 

Gökyüzü 

Roman Müstehcenlik Bilgi 

Yayınevi 

1974 1974 

33.  Nedim 

Gürsel 

Uzun Sürmüş 

Bir Yaz 

Öykü TCK 159 Cem 

Yayınevi 

1975 1981 



313 

 

34.  Adalet 
Ağaoğlu 

Fikrimin İnce 
Gülü 

Roman TCK 159 Remzi 
Kitabevi 

1976 1981 

35.  Pınar Kür Yarın Yarın Roman Komünizm 

propagandası 

yapmak 

Bilgi 

Yayınevi 

1976 1982 

36.  Muzaffer 

İzgü 

Donumda-ki 

Para 

Öykü - Bilgi 

Yayınevi 

1977 1980 

37.  Dursun 
Akçam 

Kafkas Kızı Roman - Milliyet 
Yayınları 

1978 1982 

38.  Fikret 

Otyam 

Kara Sevdam 

Anadolu 

Belgesel 

Roman 

- Türkiye 

Yazıları 

1978 1982 

39.  Pınar Kür Asılacak Kadın Roman Müstehcenlik Bilgi 

Yayınevi 

1979 1988 

40.  Rıza Zelyut Sonsuz Yarım 
Gün 

Öykü - Mekin 
Yayınevi 

1979 1980 

41.  Yılmaz 

Güney 

Oğluma 

Hikayeler 

Öykü Komünizm 

propagandası 

yapmak 

Güney 

Filmcilik 

1979 1981 

42.  Talip 

Apaydın 

Kente İndi İdris Roman TCK 159 Tekin 

Yayınevi 

1981 1981 

43.  Talip 
Apaydın 

Duvar Yazıları Öykü TCK 159 Tekin 
Yayınevi 

1981 1981 

44.  Süleyman 

Şahin Tar 

Misebolu 

Hikayeleri 

Öykü - Tomurcuk 

Matbaası 

1982 1982 

45.  Nedim 

Gürsel 

Kadınlar Kitabı Roman Müstehcenlik Cem 

Yayınevi 

1983 1983 



314 

 

46.  Füsun 
Erbulak 

60 Günlük Bir 
Şey 

Roman Müstehcenlik Ararat 
Yayınevi 

1984 1984 

47.  Füsun 

Erbulak 

Burgu Roman Müstehcenlik Ararat 

Yayınevi 

1984 1984 

48.  Ahmet 

Altan 

Sudaki İz Roman Müstehcenlik Can Yayınları 1985 1985 

49.  Pınar Kür Bitmeyen Aşk Roman Müstehcenlik Can Yayınları 1986 1986 

50.  Duygu 

Asena 

Kadının Adı 

Yok 

Roman Muzır Afa Yayınları 1987 1988 

51.  Arslan 

Yüzgün 

Mavi Hüviyetli 

Kadınlar 

Öykü Müstehcenlik Hüryüz 

Yayınları 

1987 1988 

52.  Kerim 
Korcan 

Ateşten Köprü Roman Komünizm 
propagandası 

yapmak 

Bibliotek 
Yayınları 

1988 1988 

53.  Ümit 

Oğuztan 

Lezbiyen Roman Müstehcenlik Yaprak 

Yayınları 

1990 1991 

54.  Ümit 

Oğuztan 

Ahlaksızlar Roman Müstehcenlik Yaprak 

Yayınları 

1991 1991 

55.  Ümit 
Oğuztan 

Kraliçe Sisi Roman Müstehcenlik Yaprak 
Yayınları 

1991 1991 

56.  Abdullah 

Rıza 

Ergüven 

Yasak Tümceler Roman İslam dinine ve 

kutsal değerlere 

hakaret 

Berfin 

Yayınları 

1993 1994 

57.  Şebnem 

İşigüzel 

Hanene Ay 

Doğacak 

Öykü Müstehcenlik Can Yayınları 1993 1993 



315 

 

58.  Küçük 
İskender 

666 Metin-şiir Müstehcenlik Parantez 
Yayınları 

1995 1996 

59.  A. Kadir 

Konuk 

Dağdan Kopan 

Özgürlük 

Roman TMK 8. madde Belge 

Yayınları 

1995 1995 

60.  Kaan 

Arslanoğlu 

Kişilikler Roman 5680 Atatürk’ü 

Koruma Yasası 

Adam 

Yayınları 

1995 1995 

61.  Emine 
Şenlikoğlu 

Ben Kimin 
Kurbanıyım 

Roman TCK 301 Mektup 
Yayınları 

1994 2000 

62.  Alp 

Buğdaycı 

Kan Sıcak 

Akacak 

Roman Müstehcenlik Mıknatıs 

Yayınları 

1996 1996 

63.  Ayhan 

Kaya 

Mordem’in 

Güncesi 

 Terör örgütü 

propagandası 
yapmak 

Weşanen 

Serxwebun 
83 

1996 2020 

64.  Muzaffer 
Oruçoğlu 

Dersim Roman Terör örgütü 
propagandası 

yapmak 

Babek 
Yayınları 

1997 1997 

65.  Mahmut 

Alınak 

Şiro’nun Ateşi Roman Türk vatandaşları 

arasında ayrım 

yapmak 

Berfin 

Yayınları 

1997 1997 

66.  M. Siraç 

Bilgin 

Yapraklar 

Açana Dek 
“Satranç” 

Belgesel 

Roman 

Terör örgütü 

propagandası 
yapmak 

Aram 

Yayınları 

2000 2000 

67.  Gurbetelli 
Ersöz 

Gurbetin 
Güncesi 

Anı/günce Terör örgütü 
propagandası 

yapmak 

Aram 
Yayınları 

1998 2020 

68.  Ozan Veli Gaban Roman Terör örgütü 

propagandası 

yapmak 

Tohum 

Yayınları 

1999 2001 

69.  Bedri 

Baykam 

Kemik Roman Müstehcenlik Piramid 

Yayınları 

2000 2001 



316 

 

70.  Enis Batur Elma Roman Müstehcenlik Sel 
Yayıncılık 

2001 2001 

71.  Mehmet 

Uzun 

Aşk Gibi 

Aydınlık Ölüm 

Gibi Karanlık 

Çeviri roman TCK 169, TMK 5. 

madde 

Gendaş 

Yayınları 

2000 2001 

72.  Hüseyin 

Turhallı 

Özgürlük 

Türküsü 

Öykü TMK 8. madde Belge 

Yayınları 

2001 2002 

73.  Mehmet 
Erol 

Coşkun 

Acının Dili 
Kadın 

Öykü TCK 159, TCK 312 Peri Yayınları 2002 2002 

74.  Sibel 

Torunoğlu 

Travesti 

Pinokyo 

Roman Müstehcenlik Stüdyo İmge 

Yayınları 

2002 2003 

75.  Berjin Haki Kavalın Ezgisi Roman Terör örgütü 

propagandası 
yapmak 

Hewi 

Yayınları 

2002 2003 

76.  Meltem 
Arıkan 

Yeter Tenimi 
Acıtmayın 

Roman Müstehcenlik Everest 
Yayınları 

2003 2004 

77.  Mehmet 

Savaş 

Tümer 

Mor 19 Öykü Müstehcenlik Turuncu 

Medya 

Yayıncılık 

2003 2003 

78.  Mehmet 

Sebatlı 

Kasırga Taburu Anı/Roman TCK 159/1 Aram 

Yayınları 

2003 2003 

79.  Elif Şafak Baba ve Piç Roman TCK 312 Metis 
Yayınları 

2006 2006 

80.  Nedim 

Gürsel 

Allah’ın Kızları Roman TCK 216/3 Doğan Kitap 2008 2008 

81.  Murat 

Hiçyılmaz 

Aum Roman Müstehcenlik E Yayınları 2009 2009 



317 

 

82.  Anıl 
Alacaoğlu 

Üçüncü Sınıf 
Kadın 

Roman Müstehcenlik Minima 
Yayıncılık 

2009 2009 

83.  Mehtap 

Polat 

Nergiz - Terör örgütü 

propagandası 

yapmak 

Umut 

Yayıncılık 

2009 - 

84.  Demir 

Çelik 

Özgürlüğünde 

Kaldı Gözlerim 

Roman Terör örgütü 

propagandası 
yapmak 

Aram 

Yayınları 

2009 2011 

85.  N. Mehmet 
Güler 

Ölümden Zor 
Kararlar 

Roman TMK 7/2 Belge 
Yayınları 

2009 2011 

86.  Rojbin 

Perişan 

Gözyaşımın 

Ağıdıydı Seni 

Beklemek 

Roman Terör örgütü 

propagandası 

yapmak 

Aram 

Yayınları 

2010 2016 

87.  Fuat Kav Mavi Ring Roman Terör örgütü 

propagandası 
yapmak 

Aram 

Yayınları 

2011 2015 

88.  Dilzar 
Dilok 

Ayıntab 
Üzerinde Kızıl 

Bir Zaman 

Roman Terör örgütü 
propagandası 

yapmak 

Aram 
Yayınları 

2011 2016 

89.  Murat Türk Böğürtlen 

Zamanı 

Roman Terör örgütü 

propagandası 

yapmak 

Aram 

Yayınları 

2012 2013 

90.  Mahmut 

Yamalak 

Mermer Kanatlı 

Kuşlar 

Roman TMK 7/2 Aram 

Yayınları 

2013 2016 

91.  İsmail 
Biçen 

Dağın Ardı Anı/Roman Terör örgütü 
propagandası 

yapmak 

Aram 
Yayınları 

2013 2018 

92.  Abdullah 

Şevki 

Zümrüt 

Apartmanı 

Öykü Müstehcenlik Kurgu Kültür 

Merkezi 

2013 2019 

93.  Atalay 

Girgin 

Lağımpaşalı Roman Cumhurbaşkanına 

hakaret 

Sobil 

Yayınları 

2014 2016 



318 

 

94.  Kemal 
Aktaş 

Eylül Kasırgası Roman Terör örgütü 
propagandası 

yapmak 

Aram 
Yayınları 

2014 2020 

95.  Seyid 

Evran 

Hayatın 

Kıyısına 

Yolculuk 

Anlatı Terör örgütü 

propagandası 

yapmak 

Aram 

Yayınları 

2015 2016 

96.  Ruşen 

Tutku 

Korkunun 

Rengi 

Roman Terör örgütü 

propagandası 
yapmak 

Aram 

Yayınları 

2015 2020 

97.  Turan 
Uysal 

Bir Yarım Dağ-
da 

Anı/Roman Terör örgütü 
propagandası 

yapmak 

Aram 
Yayınları 

2015 2020 

98.  Ahmet 

Tahir 

 

Günışığında 

Zap 

Roman Terör örgütü 

propagandası 

yapmak 

Aram 

Yayınları 

2015 2015 

99.  Hasan 

Bildirici 

Dönüşü 

Olmayan Yol 

Roman TMK 7/2 Doz Yayınları - 2009 

100.  Mehmet 
Polat 

Yaşamın 
Kıyısında 

Anı/Roman Terör örgütü 
propagandası 

yapmak 

Aram 
Yayınları 

2015 2020 

101.  Hayati 

Kaytan 

Dağın Yüreği 

Mavi Derya 

Anı/Roman Terör örgütü 

propagandası 

yapmak 

Aram 

Yayınları 

2017 2020 

102.  Rojbin 

Perişan 

Toprağın 

Şarkısı 

Roman Terör örgütü 

propagandası 
yapmak 

Aram 

Yayınları 

2018 2019 

103.  İrem 
Demirbaş 

Tenim-deki 
İmza 

Roman Muzır neşriyat Epsilon 
Yayınevi 

2017 2018 

104.  Koray 

Yersüren 

Gözlük Roman Muzır neşriyat Ephesus 

Yayınları 

2018 2018 

105.  Bilinmiyor Sünnetçi Kız Roman Muzır neşriyat Cinius 

Yayınları 

2018 2019 



319 

 

106.  Adem 
Özbay 

Kin Kanatlılar Roman Muzır neşriyat   2019 
 



320 

 

EK C 

BELGELER 

 

 

Figür 1  Yahudi Casusu Suzi Liberman romanının yasaklanma kararı 

 



321 

 

Figür 2  Filiğin Emin Balta ile Nasıl Öldürüldü romanının yasaklanma kararı  

 

 

 



322 

 

Figür 3  Harman Yangını kitabının yasaklanma kararı 

 

 

 

 



323 

Figür 4  Medarı Maişet Motoru romanının yasaklanma kararı 



324 

Figür 5  Sırça Köşk kitabının yasaklanma kararı 



325 

 

Figür 6 Değirmen, Dağlar ve Rüzgâr kitabının yasaklanma kararı 

 

 



326 

 

 

Figür 7  Ekmek Kavgamız romanının yasaklanma kararı 

 

 



327 

 

 

 

Figür 8 Toprak Kokusu romanının yasaklanma kararı 



328 

 

Figür 9  Arka Sokak kitabının yasaklanma kararı 

 

 



329 

 

 

Figür 10  Sudaki İz romanının iddianamesinden bir kısım 



330 

 

 

Figür 11  Hanene Ay Doğacak kitabının yasaklanma kararı 



331 

 

 

Figür 12  Allah’ın Kızları romanı hakkındaki bilirkişi raporu 

 

 

 

 

 



332 

 

 

Figür 13  Üçüncü Sınıf Kadın romanı hakkındaki rapordan bir kısım 

 

 

 

 

 

 



333 

 

 

Figür 14  Şiro’nun Ateşi romanına dair AİHM’in verdiği rapordan bir kısım 

 

 

 

 



334 

 

 

Figür 15  Toprağın Şarkısı romanı hakkında toplatma kararı 

 

 

 

 



335 

 

KAYNAKÇA 

 
 
 

Abel, J.E. (2012). Redacted: the archives of censorship in transwar Japan. Los 

Angeles: University of California Press. 

 

Ahıska, M. (2018). Radyonun sihirli kapısı: garbiyatçılık ve politik öznellik. İstanbul: 

Metis Yayınları. 

 

Akçam, T., Kurt, Ü. (2012). Kanunların ruhu: emval-i metruke kanunlarında 

soykırımın izini sürmek. İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Akdağ, A. B. (2017). Faik Baysal’ın romanlarında sosyal meseleler. 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Uludağ Üniversitesi, Bursa. 

 

Aksoy, M. (1984). Basın'80-84. Ankara: ÇGD yayınları. 

 

Aksoy, M. (1996). Basın'94-95. Ankara: ÇGD yayınları. 

 

Aktaş, K. (2014). Eylül kasırgası. Diyarbakır: Aram Yayınları. 

 

Alacaoğlu, A. (2009). Üçüncü sınıf kadın. İstanbul: Minima Yayıncılık. 

 

Ali, S. (2015). Sırça Köşk. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Ali, S. (2018). Kuyucaklı Yusuf. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Ali, S. (2020). Değirmen. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Alınak, M. (2011). Şiro'nun ateşi. Kars: Jan Yayınevi. 

 

Altan, A. (2001). Sudaki iz. İstanbul: Can Yayınları. 

 

Altan, Ç. (1974). Bir avuç gökyüzü. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

 

Altınkaynak, H. (1983). Hikaye yazarı Orhan Kemal. İstanbul: Yazko. 

 

Aktar, A. (2000). Varlık vergisi ve Türkleştirme politikaları. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

 

Anden, L. (2021). Literary Testimonies and Fictional Experiences: Gulag Literature 

Between Fact and Fiction. STUDIA PHÆNOMENOLOGICA XXI , 197–

223. 

 

Arslan, D. U. (2016). Translation, obscenity and censorship in Turkey: Avni İnsel as 

a translator and patron of popular erotic literature. (Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi, İzmir. 

 



336 

 

Assmann, A. (2008). Canon and archive. Media and cultural memory içinde s. (97-

109). New York: Walter de Gruyter. 

 

Ataer, E. (2017). Yasaklı sanatın öyküsü. İstanbul: Librum kitap. 

 
Atilhan, C. R. (1950, 26 Aralık). Bir numaralı hürriyet düşmanı Şükrü Kaya. 

Hüradam, s. 33. 

 

Atilhan, C. R. (1969). Yahudi Casusu Suzi Liberman. İstanbul: Aykurt Neşriyat. 

 

Auchter, J. (2021). Global corpse politics: the obscenity taboo. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

 

Aydın, D. (2017). Mezarlıklar ve anma törenleri: Kürt toplumunda şiddet, ölüm ve 

yas (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Sabancı Üniversitesi, İstanbul. 

 

Aydın Doğan’ın kitap sevgisi. Evrensel Gazetesi. (2003, Şubat, 5) 21.01.2020 

tarihinde Aydın Doğan'ın kitap sevgisi! - Evrensel alındı. 

 

Aytekin, H. (1945). Harman yangını. Ankara: Ant Yayınları. 

 
Bachman, E. M. (2018). Literary obscenities: U.S. case law and naturalism after 

modernism. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press. 

 

Bakanlar kurulunca yurda sokulması ve dağıtılması, yasaklanan ve mahkemelerce 

zapt ve müsaderesine karar verilen yayınlara ait liste . (1982). Ankara: 

Ankara Yarı Açık Cezaevi Matbaası. 

 

Bali, R. (2021). Musanın evlatları cumhuriyetin yurttaşları. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

 

Bali, R. N. (1998, Kasım). Cumhuriyet döneminin azınlıklar politikası. Birikim(115), 

s. 1-2. https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-115-kasim-

1998/2309/cumhuriyet-doneminde-azinliklar-politikasi/6372 adresinden 

alındı 

 

Bali, R. N. (2010). Cumhuriyet yıllarında Türkiye Yahudileri: bir Türkleştirme 

serüveni (1923-1945). İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Baykurt, F. (1962, 14 Şubat). Yılanların Öcü. Yön Dergi. 

 

“Ben Deli miyim?” Romanı Mahkemede. (1924, 25 Eylül). Son Telgraf, s. 1. 

 

“Ben Deli miyim?” Mahkemede. (1924, 30 Eylül). Son Telgraf, s. 1. 

Bezirci, A. (1984). Orhan Kemal. İstanbul: Tekin Yayınevi. 

 

https://www.evrensel.net/haber/138734/aydin-dogan-in-kitap-sevgisi


337 

 

Bezirci, A. (2013). Sabahattin Ali- yaşamı, kişiliği, sanatı, eserleri. İstanbul: 

Evrensel Basım Yayın. 

 

Biçen, İ. (2014). Dağın Ardı. Diyarbakır: Aram Yayınları. 

 

Bilgin, M. S. (2000). Yapraklar Açana Dek Satranç. İstanbul: Aram Yayınları. 

 

Bir eser hakkında tahkikat. (1937, 8 Mart). Cumhuriyet Gazetesi. 

 

Birkan, T. (2018). Dünya ile Devlet Arasında Türk Muharriri . İstanbul: Metis 

Yayınları. 

 

Bora, T., & Ünüvar, K. (2015). Ellili yıllarda Türkiye'de siyasi düşünce hayatı. M. K. 

Kaynar (Ed.), Türkiye'nin 1950'li yılları içinde (s. 159-177). İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 

Bora, T. “Ekalliyet yılanları…”: Türk milliyetçiliği ve azınlıklar. (Tanıl Bora, Ed.), 

Modern Türkiye’de siyasi düşünce: milliyetçilik içinde, s. 911-919. İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 

Bozarslan, H. (2008). Türkiye'nin Modern Tarihi. (Çev. H. Bucak) Diyarbakır: 

Avesta Yayınları. 

 

Bozkurt, C. (2011). Eserleri ve fikirleri ile Cevat Rifat Atilhan. (Yayımlanmamış 

doktora tezi). Marmara Üniversitesi, İstanbul. 

 

Bradshaw, D., & Dettmar, K. J. (Dü). (2006). A companion to modern literature and 

culture. Oxford: Blackwell Publishing. 

 

Buck-Morss, S. (2014). Komünist bir etikten müşterekçi bir etiğe. S. Žižek (Ed.), 

Komünizm: yeni bir başlangıç içinde (s.69-91). (N. P. Arın, A. Aşkın, & A. 

Çiltepe, Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 

 

Burridge, K., & Allan, K. (2006). Forbidden words: taboo and the censoring of 

language. New York: Cambridge University Press. 

 

Burt, R. (1994). Introduction, the “new” censorship. (Richard Burt, Ed.), The 

administration of aesthetics: censorship, political criticism, and the public 

sphere içinde (s. ix-xi). London: University of Minnesota Press. 

 

Butler, J. (2004). Undoing gender. New York and London: Routledge. 

 

Butler, J. (2020). Savaş Tertipleri. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Carroll, J. S. (2021). Reading the obscene. California: Stanford University Press. 

 
Case of Alınak v. Turkey. (2005). European Court of Human Rights, Strasbourg. 

 



338 

 

Chandran, M. (2017). Introduction: besieged words and strategies of control. M. 

Chandran içinde, The writer, the reader and the sate: literary censorship in 

India (s. xxi-1). California: Sage Publications. 

 

Clor, H. M. (1969). Obscenity and public morality: censorship in a liberal society. 

Chicago ve London: The University of Chicago Press. 

 

Coetzee, J. M. (1996). Giving offense essays on censorship. London: The University 

of Chicago Press. 

 
Coetzee, J. M (1997). Literature and censorship in South Africa. M. d. Lange içinde, 

The muzzled muse: literature and censorship in South Africa (s. 1-7). 

Amsterdam, Philadelphia: John Benjamins publishing company. 

 
Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi. Başbakanlık 

Muamelat Umum Müdürlüğü Katalogu, Fon kodu: 30-10-0-0. 

 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi. Başbakanlık 

Muamelat Umum Müdürlüğü Katalogu, Fon kodu: 30-18-1-2.  

 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi. Başbakanlık 

Muamelat Umum Müdürlüğü Katalogu, Fon kodu: 107-85-19. 

 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi. Başbakanlık 

Muamelat Umum Müdürlüğü Katalogu, Fon kodu: 105-48-14. 

 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi. Başbakanlık 

Muamelat Umum Müdürlüğü Katalogu, Fon kodu: 106-51-4. 

 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi. Başbakanlık 

Muamelat Umum Müdürlüğü Katalogu, Fon kodu: 117-50-4. 

 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi. Başbakanlık 

Muamelat Umum Müdürlüğü Katalogu, Fon kodu: 117-57-16. 

 

Çay, M. M. (2013). Cevat Rifat Atilhan-askeri, siyasi ve fikri yönleriyle 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Selçuk Üniversitesi, Konya. 

 

Çelik, D. (2011). Özgürlüğünde kaldı gözlerim. İstanbul: Aram Yayınları. 

 

Çetin Altan “Bir Avuç Gökyüzü”nden dün yargılandı. (1974, Ağustos 28). Milliyet 

Gazetesi. 

 

Darnton, R. (2014). Censors at work: how states shaped literature. New York: 

British Library. 

 

Doğaner, Y., & Yılmaz, M. (2007). Cumhuriyet döneminde sansür (1923-1973). 

Ankara: Siyasal kitabevi. 

 



339 

 

Dollimore, J. (2001). Sex, literature and censorship. Cambridge: Blackwell 

publishers. 

 

Duman, Ö. (2019). Müstehcenlik suçu (TCK M. 226). (Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi). İstanbul Üniversitesi, İstanbul. 

 

Engdahl, H. (2002). Philomela's tongue: introductory remarks on witness literature: 

proceedings of the nobel centennial symposium. H. ed. Engdahl içinde, 

Witness literature: proceedings of the Nobel Centennial Symposium (s. 1-

15). London: World Scientific Publishing  

. 

Enis, R. (1974). Ekmek kavgamız. İstanbul: Cem Yayınevi. 

 

Enis, R. (2002). Toprak Kokusu. İstanbul: Örgün Yayınları. 

 

Enis, R. (2006). Kırmızı Karanfil. İstanbul: Yordam Yayınları. 

 

Er, T. (2014). (Arşiv Belgeleri Işığında) Türkiye'de Sansür (1938-1945). Ankara: 

Berikan Yayınevi. 

 

Erbay, V. (2012). Önsöz niyetine. V. Erbay (Dü.) içinde, İnatçı Bir Bahar: Kürtçe ve 

Kürtçe Edebiyat. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

Erbulak, F. (1985). 60 günlük bir şey. İstanbul: Ararat Yayınevi. 

 

Erlanson, E., Helgason, J., Henning, P., & Lindsköld, L. (2020). Introduction. E. 

Erlanson, J. Helgason, P. Henning, & L. Lindsköld içinde, Forbidden 

Literature: Case studies on censorship (s. 9-27). Sweden: Nordic Academic 

Press. 

 

Erll, A. (2009). Wars we have seen: literature as a medium of collective memory in 

the "age of extremes". V. Ed. Fortunati, E. Lamberti, E. Lamberti, & V. 

Fortunati (Dü) içinde, Memories and representations of war: the case of 

World War I and World War II (s. 27-43). Amsterdam-New York: Rodopi. 

 

Ertürk, N. (2018). Türkiye'de gramatoloji ve edebi modernlik. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

 

Esen, N., & Seyhan, N. (2010). Mahkemelerde: Belgeler. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

 

Faik, B. (2002). Matbuat, Basın derkeen 3. İstanbul: Doğan Yayıncılık. 

 

Faik, S. (1965). Birtakım İnsanlar, Şimdi Sevişme Vakti. İstanbul: Varlık Yayınları. 

 

Faik, S. (2018). Medarı Maişet Motoru. İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları. 

 

Felman, S., & Laub, D. (1992). Testimony: crisis of witnessing in literature, 

psychoanalysis, and history. New York ve London: Routledge. 

 



340 

 

Fırat, N. (2012). Kürt edebiyatı üzerine bir deneme: politik edebiyat mı, politikanın 

edebiyatı mı? V. Der. Erbay içinde, İnatçı bir bahar: Kürtçe ve Kürtçe 

edebiyat (s. 422-441). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

Foucault, M. (2003). Cinselliğin tarihi. (H. U. çev. Tanrıöver, Dü.) İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

 

Foucault, M. (2003). İktidarın gözü. (I. Ergüden, Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

Frankenberg, G. (2008, Spring). Torture and taboo: an essay compating paradigms of 

organized cruelty. The American Journal of Comparative Law, 56(2), s. 

403-422. 

 

Freshwater, H. (2004). Towards a redefinition of censorship. B. Müller içinde, 

Censorship and cultural regulation in the modern age (s. 225-247). 

Amsterdam, New York: Rodopi. 

 

Freud, S. (1998). Totem ve Tabu I. (N. Berkes, Çev.) İstanbul: Cumhuriyet Yayınları. 

 

Füsun Erbulak ve yayımcısı mahkûm oldu. (1986, 12 Şubat). Cumhuriyet Gazetesi. 

 

Füsun Erbulak’ın kitabı toplatıldı. (1984, 28 Eylül), Milliyet Gazetesi, s. 7. 

 

Gevrek, M. A., & Timisi, N. (2016). 1980'ler Türkiyesi'nde Feminist Hareket: 

Ankara Çevresi. 90'larda Türkiye'de feminizm (s. 13-41). içinde İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 

Goldberg, S. (2013). Quiet testimony: a theory of witnessing from nineteenth-century 

American literature. New York: Fordham University Press. 

 

Güçlü, F. (1994). Cezaevi üniversitesi. Ankara: Doruk yayınları. 

 

Güler, N. M. (2008). Ölümden Zor Kararlar. İstanbul: Belge Yayınları. 

 

Gürbilek, N. (2001). Vitrinde yaşamak: 1980'lerin kültürel iklimi. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

 
Gürbüz, Ö. I. (2017). II. Abdülhamid Dönemi sansürünün edebiyattaki yansımaları 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Gazi Üniversitesi, Ankara. 

  

Gürpınar, H. R. (2018). Ben deli miyim. (A. Serdar, & R. Tutumlu, Dü). İstanbul: 

Koç Üniversitesi Yayınları. 

 

Gürpınar, H.R. (1924, 23 Eylül). Hâkimlere, Karîlerime ve Efkâr-ı Umumiyeye. Son 

Telgraf, s. 1. 

Gürsel, N. (1994). Kadınlar kitabı. İstanbul: Can Yayınları. 

 
Gürsel, N. (2000). Uzun Sürmüş Bir Yaz. İstanbul: Can Yayınları. 

 



341 

 

Gürsel, N. (2008). Allah’ın Kızları. İstanbul: Doğan Kitap. 

 

Habora, B. (1969). Yasak kitaplar. İstanbul: Habora Kitabevi Yayınları. 

 

Hall, L. K. (2011, 5 21). The political significance of burial and remembrance. Social 

Science and Public Policy(48), s. 316-322. 

 

Hein, H. (1971, Ekim). Obscenity, politics, and pornography. Journal of aesthetic 

education, 5(4), 77-97. 

 

Heins, M. (2007). Not in front of the children: "indeceny", censorship and the 

innocence of youth . New Jersey: Rutgers University Press. 

 

Holquist, M. (1994, Jan.). Introduction: Corrupt Originals: The Paradox of 

Censorship. Modern Language Association, 1(109), 14-25. 

 

Humphrey, M. (2005). The politics of atrocity and reconciliation: from terror to 

trauma. New York: Routledge. 

 

Hür, A. (2009). Türk milli kimliğinin kurucu unsuru olarak Ermeni tabusu. (Tanıl 

Bora, Ed.), Modern Türkiye’de siyasi düşünce: dönemler ve zihniyetler 

içinde (s. 1121-1149). İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Hürkan, S., & Kayış, N. (2012). Sansürsüz sansür tarihi (1795-2011). Ankara: 

Sinemis yayın. 

 

Iampolski, M. (1997). Censorship as the triumph of life. E. ed. Dobrenko, & T. 

Lahusen içinde, Socialist realism without shores. Durham: Duke University 

Press. 

 

Ilgaz, R. (2011). Yokuş yukarı. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

 

İki kitaba imha. (1988, 23 Mart). Cumhuriyet Gazetesi, s. 3. 

 

İşigüzel, Ş. (1994). Hanene ay doğacak. İstanbul: Can Yayınları. 

 

Jameson, f. (2018). Gerçekçiliğin çelişkileri. (Orhan Koçak, Çev.) İstanbul: Metis 

Yayınları. 

 

Jenkins, I. (1944). The Laisser-Faire Theory of Artistic Censorship. Journal of 

History of Ideas, 5(1), 71-90. 

 

Kabacalı, A. (1994). Türk basınında demokrasi. Ankara: Kültür Bakanlığı. 

 

Kallen, H. M. (1942). Art and Freedom. New York: Duell, Sloan and Pearce. 

 

Kaplan, A. (1955). Obscenity as an esthetic category. Law and Contemporary 

Problems,, 20(4), s. 544-559. 

 

Karaca, E. (2012). Vaaay kitabın başına gelenler. İstanbul: Belge yayınları. 



342 

 

 

Kararname, 956/308 (İstanbul 1. Sorgu Hakimliği 1958). 

 

Kav, F. (2011). Mavi Ring. İstanbul: Aram Yayınları. 

 

Kaytan, H. (2015). Dağın Yüreği Mavi Derya. İstanbul: Aram Yayınları. 

 

Kazan. (1974, 1 Ekim). Milliyet Gazetesi, s.10. 

 

Kemal, M. (1967). Acılı Kuşak. Ankara: Toplum Yayınevi. 

 

Kemal, O. (1956). Arka sokak. İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

 

Kemal, O. (1975). Grev. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

 

Kıvanç, H. (1999). Mürekkebin yanık kokusu. İstanbul: Hasat Yayınları. 

 

Klein, A. A. (2013). Realism, censorship, and the social promise of Dead End. W. R. 

Bray, & R. B. Palmer içinde, Modern American Drama on Screen (s. 9-28). 

Cambridge: Cambridge University Press. 

 

Knuth, R. Libricide (2003). The Regime-Sponsored Destruction of Books and 

Libraries in the Twentieth Century. London: Praeger. 

 

Knuth, R. (2006). Burning Books and Leveling Libraries: Extremist Violence and 

Cultural Discourse. London: Praeger. 

 

Koçak, O. (2009) 1920’lerden 1970’lere kültür politikaları. (Tanıl Bora, Ed.), 

Modern Türkiye’de siyasi düşünce: Kemalizm içinde (s.370-419). İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 

Kocagöz, S. (2004). Bu da Geçti Yahu. Dünya Kitapları. 

 

Konuk, A. K. (1995). Dağdan kopan özgürlük. İstanbul: Belge Yayınları. 

 

Koppelman, A. (2005). Does obscenity cause moral harm? Columbia Law Review 

Association, 105(5), 1635-79. 

 

Kudret, C. (2004). Türk Edebiyatında Hikaye ve Roman III. İstanbul: Dünya 

Yayıncılık. 

 

Küçükleri Muzır Neşriyattan Koruma Kanunu. (tarih yok). 

http://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.1117.pdf adresinden alındı 

 

Kükrer, M. (2020). Etnografik anlatının kodlarını yakalamak: Reşat Enis metinleri. 

Ankara: Ankara Üniversitesi. 

 

Kür, P. (1999). Bitmeyen aşk. İstanbul: Can Yayınları. 

 

Kür, P. (2017). Asılacak kadın . İstanbul: Can Yayınları. 



343 

 

 

Lawrence, D. H. (1955). Sex, literature and censorship. (H. T. Moore, Dü.) 

Melbourne, London, Toronto: Windmill Press. 

 

Lazreg, M. (2007). Torture and the twilight of empire: from algiers to baghdad. New 

Jersey: Princeton University Press. 

 

Lockhart, W. B., & Robert, M. (1955). Obscenity in the courts. Law and 

contemporary problems, 20(4), s. 587-607. 

 

Loseff, L. (1984). On the Beneficience of Censorship: Aesopian Language in 

Modern Russian Literature. (J. Bobko, Çev.) Münich: Verlag Otto Sanger. 

 

m.bianet.org. (2020, Aralık 29). Haziran 13, 2021 tarihinde Bianet: 

https://m.bianet.org/bianet/toplum/236768-bakanlik-muzir-nesriyatlar-icin-

ihbar-hatti-acti adresinden alındı 

 

Mahkemelerce müsaderelerine karar verilen veya Basın Kanununun 31. maddesi 

gereğince Bakanlar Kurulu kararı ile Türkiye’ye sokulması veya dağıtılması 

yasaklanan basılı eserlere dair liste . (1984). Ankara: Başbakanlık 

Basımevi. 

 

Makal, M. (1969). Zulüm makinesi (öğretmen kıyımı). İstanbul: May Yayınları. 

 

Makal, M. (2017). Bizim köy. İstanbul: Literatür Yayınları. 

 

Marakoğlu, A. O. (2008). Edebiyat eserleri açısından müstehcenlik suçu ve 

bilirkişilik. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). İstanbul Üniversitesi, 

İstanbul. 

 

Matlock, J. (1995). Censoring the realist gaze. In M. Cohen, & C. Prendergast, 

Spectacles of realism: gender, body, genre (pp. 28-65). Minnesota: 

University of Minnesota Press. 

 

Mbembe, A. (2002). The power of the archive and its limits. (Carolyn Hamilton, 

Ed.), Refiguring the archive içinde (s.19-38). New York: Springer. 

 

Mc Coughlin, K. (2009). War and words. The Cambridge Companion to War 

Writing. içinde New York: Cambridge University Press. 

 

McCosker, A. (2013). Intensive media: aversive affect and visual culture. Londra: 

Palgrave Macmillan. 

 

Mert, N. (2018). Sait Faik. İstanbul: Cümle Yayınları. 

 

Mey, K. (2007). Art&Obscenity. London: IB Tauris. 

 

Mol, M. D. (2016). LGBT hareketinin hak ve temsil mücadelesi ve siyasal iletişim 

faaliyetleri. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Ankara Üniversitesi, 

Ankara. 



344 

 

 
 

Moore, N. (2016, 12 26). Censorship. Aralık 9, 2020 tarihinde Oxford research 

encylopedias: 

https://oxfordre.com/literature/display/10.1093/acrefore/9780190201098.00

1.0001/acrefore-9780190201098-e-

71;jsessionid=C105D30F969C5A8F787692883398F437 adresinden alındı 

 

Moore, N. (2016, Aralık). Censorship and literature. Ağustos 2019 tarihinde 

https://oxfordre.com/literature/view/10.1093/acrefore/9780190201098.001.0

001/acrefore-9780190201098-e-71?product=orelit adresinden alındı 

 

Moran, B. (2008). Türk romanına eleştirel bir bakış 2. İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Moravski, S. (1967). Art and obscenity. The Journal of Aesthetics and Art Criticism, 

26(2), 193-207. 

 

Mutlu, B. (2022, Bahar). Edebiyat, dönem ve siyaset ilişkisi bağlamında Kuyucaklı 

Yusuf'a yöneltilen eleştirel bakışlar. İnsan&İnsan(32), s. 83-97. 

 

Mülayim, G. (tarih yok). Publishing the “Unpublishable”: The Making of Kurdish 

Publishing in Turkey. 

 

Müller, B. (2004). Censorship and cultural regulation: mapping the territory. B. 

Müller içinde, Censorship& cultural regulation in the modern age (s. 1-33). 

Amsterdam, New York: Rodopi. 

 

Müller, B. (2004). Censorship and Cultural Regulation: Mapping the Territory. 

Critical Studies(22), 1-31. 

 

Müstehcen değil erotik. (1985, 7 Aralık), Milliyet Gazetesi, s. 11. 

 

Naci, F. (1990). Bir hikayeci Sait Faik, Bir romancı Yaşar Kemal. İstanbul: Gerçek 

Yayınevi. 

 

Necatigil, B. (2000). Edebiyatımızda isimler sözlüğü. İstanbul: Varlık Yayınları. 

 

Nesin, A. (1970). Azizname 3. İstanbul: Tekin Yayınevi. 

 

Nichanian, M. (2011). Edebiyat ve Felaket. (Ayşegül Sönmezay, Çev.) İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 

Nochlin, L. (1971). Realism. Middlesex: Penguin Books. 

 

Oboler, E. M. (1974). The fear of the word:censorhip and sex. London: Scarecrow 

Press. 

 

(08.05.2009). Ocak 1990 – Mart 2009 Döneminde köy korucuları tarafından 

gerçekleştirilen insan hakları ihlallerine ilişkin özel rapor. İnsan Hakları 

Derneği. https://www.ihd.org.tr/ocak-1990-mart-2009-doneminde-koy-



345 

 

koruculari-tarafindan-gerceklestirilen-insan-haklari-ihlallerine-iliskin-ozel-

rapor/ adresinden alındı 

 

Oktay, A. (1986). Toplumcu gerçekçiliğin kaynakları. İstanbul: Bilim/Felsefe/Sanat 

Yayınları. 

 

Oktay, A. (1993). Cumhuriyet Dönemi Edebiyatı 1923-1950. Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları. 

 

Oktay, A. (2002). Metropol ve imgelem. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

 

Oktay, A. (2004). Sanat ve siyaset. İstanbul: Everest Yayınları. 

 

Oktay, A. (2010). Emperyalizm, roman ve eleştiri. İstanbul: İthaki Yayınları. 

 

Okutan, M. Ç. (2000). Tek parti döneminde azınlık politikaları (1923-1946). 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Marmara Üniversitesi, İstanbul. 

 

Onaran, N. (2021). Devletin Dahili Harbi. İstanbul: Kor Kitap. 

 

Onaran, N. (2010). Emval-i metruke olayı: Osmanlı’da ve Cumhuriyette Ermeni ve 

Rum mallarının Türkleştirilmesi. İstanbul: Belge Yayınları. 

 

Oruçoğlu, M. (1997). Dersim. İstanbul: Babek Yayınları. 

 

Öcal, O. (1971). Kitabın evrimi. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

 

Öğütçü, I. (2020). Orhan Kemal eşe dosta selam: mektuplar. İstanbul: Everest 

Yayınları. 

 

Özar, Ş. (2012). Türkiye'de 1980 sonrası dönemde kadın emeği ve istihdamı 

politikaları: kadın hareketi, sendikalar, devlet ve işveren kuruluşları. T. G. 

Makal A. (Dü.) içinde, Geçmişten günümüze Türkiye'de kadın emeği (s. 

223-253). Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları. 

 

Özbay, C. (2015, 07 07). Türkiye'de LGBT ve queer cinsellikler. 12 15, 2020 

tarihinde www.kaosgl.org: https://kaosgl.org/gokkusagi-forumu-kose-

yazisi/turkiyersquode-lgbt-ve-queer-cinsellikler adresinden alındı 

 

Özkan, N. (1986). Cezaevi cezaevi. İstanbul: Onur Yayınları. 

 

Özkartal, M. Z. (2011). 11 yasak öyküsü. (B. Ağanoğlu, Dü.) Milliyet Gazetesi. 

 

Özsoy, H. (2010, Mayıs). Between gift and taboo: death and the negotiation of 

national Identity and sovereignty in the Kurdish conflict in Turkey. The 

University of Texas at Austin. 

 

Perişan, R. (2013). Gözyaşımın ağıdıydı seni beklemek. İstanbul: Aram Yayınları. 

 



346 

 

Perişan, R. (2018). Toprağın şarkısı. İstanbul: Aram Yayınları. 

 

Petkovic, D. (2004, 03). Shakespeare, culture, new historicism. Linguistics and 

literature, s. 139-149. 

 

Phillips, J. (1999). Forbidden Fictions: pornography and censorship in twentieth 

century French literature. Londra: Pluto Press. 

 

Piette, A. (2009). War zones. K. ed. Mcloughlin içinde, The Cambridge companion 

to war writing (s. 38-47). New York: Cambridge University Press. 

 

Polat, M. (2015). Yaşamın kıyısında. İstanbul: Aram Yayınları. 

 

Polatel, M. (2018) Kayserili Ermeniler konuşuyor. İstanbul: HDV Yayınları. 

 

Potter, R. (2013). Obscene modernism: literary censorship&experiment 1900-1940. 

Oxford: Oxford University Press. 

 

Resmi Gazete. (1986, 03 12). 

 

Richardson, M. (2016). Gestures of Testimony: Torture, Trauma, and Affect in 

Literature. Bloomsbury Publishing Incorporated. 

 

Ricoure, P. (2012). Hafıza, tarih, unutuş. (M. Emin Özcan, Çev.) İstanbul: Metis 

Yayınları. 

 

Robinette, N. (2014). Realism, form and the postcolonial novel. New York: Palgrave 

Macmillan 

 

Sandormirskaia, I. (2013). 'Bez stali i leni': Aesopian language and legitimacy. P.-A. 

Bodin, S. Hedlund, & E. Namli içinde, Power and legitimacy: challenges 

from Russia (s. 188-199). New York: Routledge. 

 

Saner, S., & Yüksel, Ş. (2020). 1980'lerden günümüze Türkiye'de feminizm ve 

cinsellik. N. Berber, & F. Saylıgil içinde, Modern Türkiye'de siyasi düşünce 

10: feminizm. İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Sapiro, G. (2003). The literary field between the state and the market. Poetics(31), s. 

441-464. 

 

Saraç, H. (2018, Yaz). Sovyet Rusya'da sansüre karşı maskeleme yöntemi olarak 

"ezop dili". Karadeniz araştırmaları, XV(58), s. 240-253. 

 

Satkauskyte, D. (2019). The role of Aesopian language in the literary field: 

autonomy in question. A. Jurgutien, & D. Satkauskyte içinde, The literary 

field under communist rule (s. 18-47). Boston: Academic Studies Press. 

 

Scarry, E. (1985). The body in pain: the making and unmaking of the world. New 

York, Oxford: Oxford University Press. 

 



347 

 

Scarry, E. (1985). The body in pain: the making and unmaking of the world . New 

York: Oxford University Press. 

 

Sertel, S. (1969). Roman gibi. İstanbul: Ant Yayınları. 

 

Sertel, Z. (1977). Hatırladıklarım. İstanbul: Gözlem Yayınları. 

 

Sinanoğlu, N. (1980). Toplattırılan yayınlar: yargıtay kararları. Ankara: Yeni Elif 

Yayınevi. 

 

Sirman, N. (1989, Eylül). Feminism in Turkey: a short history. New perspectives on 

Turkey, 3, s. 1-34. 

 

Sontag, S. (2021). Radikal irade üslupları. (N. Önoğlu, Çev.) İstanbul: Everest 

Yayınları. 

 

Soysal, S. (2013). Yürümek. İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Sönmez, S. (2009). A'dan z'ye Sabahattin Ali. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Stark, G. D. (2014). The Censorship of Literary Naturalism, 1885- 1895: Prussia and 

Saxony. Peer Reviewed Articles. 

 

Suciyan, T. (2017). The Armenians in modern Turkey. London: I.B Tauris. 

 

Sungar, Ş. (1944). Filiğin Emin balta ile nasıl öldürüldü? Kayseri: Sümer Matbaası. 

 

Şafak, Elif. (2006). Baba ve piç. İstanbul: Metis Yayınları. 

 

Şahhüseyinoğlu, H. N. (2005). Dünden bugüne düşünceye ve basına sansür. Ankara: 

Paragraf yayınevi. 

 

Şeker, K. (2006). İnönü dönemi kültür hayatı (1938-1950). (Yayımlanmamış doktora 

tezi). Isparta: Süleymen Demirel Üniversitesi. 

 

Sudaki İz’e imha kararı. (1989, 24 Şubat). Milliyet Gazetesi, s. 10. 

 

Tanör, Bülent. Siyasal tarih (1980-1995). Türkiye tarihi 5: bugünkü Türkiye. 1980-

1995 içinde, (s. 23-300). İstanbul: Cem Yayınevi. 

 

Taşkın, Y. (2008). Anti-komünizm ve Türk milliyetçiliği: endişe ve pragmatizm. 

Modern Türkiye'de siyasi düşünce: milliyetçilik (s. 615-635) içinde İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 

Timur, T. (2013). Türk devrimi ve sonrası. Ankara: İmge Kitabevi. 

 

Toker, L. (2017). The sample convention, or, when fictionalized narratives can 

double as historical testimony. P. Olmos içinde, Narration as argument (s. 

123-140). Springer. 

 



348 

 

Toprak, Ö. F. (1968). Duman ve Alev. İstanbul: May Yayınları. 

 

Toprak, Z. (2017, Eylül). Türkiye'de müstehcen avam edebiyatı (1908-1928. 

Toplumsal Tarih(285), s. 50-63. 

 

Tutku, R. (2015). Korkunun rengi. Diyarbakır: Aram Yayınları. 

 

Türe, D. F. (2015). Facts and fantasies: images of Istanbul Women in the 1920s. 

Newcastle: Cambridge Scholars Publishing. 

 

Türk Ceza Kanununun 141 ve 142nci maddelerinin değiştirilmesi hakkında kanun. 

(tarih yok). Şubat 18, 2020 tarihinde tbmm.gov.tr: 

https://www5.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntb

mmc034/kanuntbmmc034/kanuntbmmc03405844.pdf adresinden alındı 

 

Türk, M. (2015). Böğürtlen Zamanı. İstanbul: Aram Yayınları. 

 

Türk, M. (2015). Böğürtlen zamanı 2. İstanbul: Aram Yayınları. 

 

Türkeş, A. Ö. (2008). "Sol"un Romanı. Modern Türkiye'de Siyasî Düşünce. içinde 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Türkeş, A. Ö. (2011, Kasım 19). Yahudi Casusu Suzi Liberman-Cevat Rıfat Atilhan. 

Ekim 2019 tarihinde Cinai Roman: https://www.cinairoman.com/posts/1370 

adresinden alındı 

 
Uçar, A. (2015). Ellili yıllarda edebiyat ortamı: toplumculuğun modernizmle dansı. 

M. K. Haz. Kaynar içinde, Türkiye'nin 1950'li yılları (s. 471-485). İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 
Uluskan, S. B. (2010). Atatürk'ün sosyal ve kültürel politikaları. Ankara: Atatürk 

Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Araştırma Merkezi. 

 

Uyguner, M. (1989). Açık Hava Oteli Konuşmalar- Mektuplar. İstanbul: Bilgi 

Yayınevi. 

 

Uzun, M. (2012). Aşk gibi aydınlık ölüm gibi karanlık. (Muhsin Kızılkaya, Çev.) 

İstanbul: İthaki Yayınları. 

 

Üçüncü Sınıf Kadın isimli kitap hk. (T.C Başbakanlık Küçükleri Muzır Neşriyattan 

Koruma Kurulu 07 29, 2009). 

 

Vendetti, M. (2018). Testimonial texts of torture during the Algerian War: paratexts 

and the obscene. French cultural studies, 29(2), s. 177-189. 

 

Verdery, K. (1999). The political lives of dead bodies: reburial and postsocialist 

change. New York: Columbia University Press. 

 

Weine, S. (2006). Testimony after catastrophe: narrating the traumas of political 

violence. Illinois: Northwestern University Press. 



349 

 

 

www.mevzuat.gov.tr. (tarih yok). Kasım 11, 2019 tarihinde T.C Cumhurbaşkanlığı 

Mevuzat Bilgi Sistemi: 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.1117.pdf adresinden alındı 

 
www.muzafferorucoglu.net. (tarih yok). Mart 22, 2021 tarihinde 

http://www.muzafferorucoglu.net/makale.asp?id=182 adresinden alındı 

 

www.politikars.com. (2011, Ekim 20). Mart 23, 2021 tarihinde 

https://www.politikars.com/sironun-atesine-aihm-ozgurlugu-19232h.htm 

adresinden alındı 

 

Yamalak, M. (2014, Şubat 7). birgunkitap.blogspot.com. Ekim 9, 2020 tarihinde 

Birgün Kitap: http://birgunkitap.blogspot.com/2014/02/icerde-yazmak-

mahmut-yamalak.html adresinden alındı 

 

Yamalak, M. (2016). Mermer Kanatlı Kuşlar. İstanbul: Aram Yayınları. 

 

Türkiye Yayıncılar Birliği, “Türkiye’de Yayınlama Özgürlüğü Mücadelesinin 20 

Yılı: Düşünce ve İfade Özgürlüğü Ödülleri ve Yayınlama Özgürlüğü 

Raporları 1994-2014”. İstanbul, 2014.  

 

Yenerer, V. (2013). Türkiye'de iktidarların kılıcı sansür. Ankara: Sarkaç yayınları. 

 
yeni yaşam. (2020, Kasım 28). Mart 21, 2020 tarihinde yeniyasamgazetesi3.com: 

https://yeniyasamgazetesi3.com/kendi-kitaplarini-eline-alamayan-yazarlar-

ulkesi/ adresinden alındı 

 

Yesari, M. (2019). Bâbıâali hatıralarım. İstanbul: Can Sanat Yayınları. 

 

Yeşilkaya, N. G. (1999). Halkevleri, ideoloji ve mimarlık. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

 

Yetkin, Ç. (1970). Siyasal iktidar sanata karşı. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

 

Yetkin, Ç. (1983). Türkiye'de tek parti yönetimi: 1930-1943. İstanbul: Altın Kitaplar 

Yayınevi. 

 

Yurda sokulması ve elden ele geçmesi yasak yayınlar. (1951). İzmir. 

 

Yücel, C. S. (2018). Kürt edebiyatının anatomisi. (Y. D. Garabedyan, Çev.) İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

 

Yüzgün, A. (1987). Mavi hüviyetli kadınlar. İstanbul: Hüryüz Yayınları. 

 

Zengin, A. (2022). The cemetery for the kimsesiz: unclaimed and anonymous death 

in Turkey. Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East, 

42(1), s. 163-181. 

 



350 

 

Zürcher, E. J. (2004). Modernleşen Türkiye'nin Tarihi. (Y. Saner, Çev.) İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 

 

 

 




